

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



### LIBRARY

OF THE

# University of California.

Class

W855



# Poetik.

# Die Gesetze der Voesie

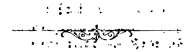
in ihrer

geschichtlichen Entwicklung.

Ein Grundriß

von

Engen Wolff.



Oldenbutg und Leipzig, 1899. Schulzesche Hof-Buchhandlung und Hof-Buchdruckerei. A. Schwark. Das Recht der Uebersetzung ift vorbehalten.



# Vorwort.

ie Eigenart dieser Poetik ist bereits im Titel ausgesprochen: Wenn gich nicht Regeln für die Poefie der Butunft, fondern Gefete in Wber Poefie der Bergangenheit suche, dürfte ich aus wissenschaftlich ernft zu nehmenden Rreisen Widerspruch taum zu befahren haben. Die Beschichtlichkeit bes Beifteslebens, Die geschichtliche Begrengtheit aller geiftigen Ericheinungen ift namentlich von Begel zu grund= fäklicher Anerkennung gebracht worden, nur daß gewaltsame Konftruktionen bie folgerechte Durchführung vereitelten. Auf dem Gebiete der Boetit hat Bilhelm Dilthen mit Berwirklichung Diefes Gedankens Ernst gemacht, namentlich in seiner programmatischen Abhandlung über "Die Einbildungsfraft bes Dichters" (in bem Sammelwert ver-"Bhilosophifche Auffate. schiedener Autoren: Eduard Beller ge= widmet" - 1887). Die von Dilthen aufgestellte Forderung litteratur= geschichtlicher Induktion zum Zwed psychologischer Ergründung bes fo gewonnenen Materials wüßte ber Verfaffer bes vorliegenden Buches als einzigen Beitrag zur Poetit zu nennen, mit dem fich feine Betrachtungsweise verwandt fühlt. Obgleich ich glaube, daß die von mir gewählte Methode eine notwendige Folge bes von Dilthen begon= nenen Berfahrens barftellt, muß ich bie Berantwortung für geschicht= lich zu fammenhangende Betrachtung bes litteraturgeschichtlichen Besamtmaterials und bemgemäß für unmittelbare Entwicklung ber poetischen Gesetze vorerst allein tragen. Dürfte doch jede Induktion ihre lette Bollendung erft bann erreichen, wenn fie über beliebige Auswahl und zusammenhangslosen Bergleich ihrer Erfahrungsthatsachen 222642 Digitized by Google hinaus zu dem inneren Zusammenhang der sei es konformen, sei es variablen Erscheinungen vorschreitet, — zumal die Hauptstufen der Entwicklung menschlicher Poesie im großen sich so oft nachweislich mit nur schnellerer Folge in den Litteraturen der Einzelvölker gesehmäßig wiederholen.

Bo es fich um Erhellung ber für eine folche Betrachtung immer besonders wichtigen Anfange handelt, fteht mein Verfahren wohl dem weithin auf die heutigen Naturvölker fußenden Vorgeben Diltheus ferner als einem Berfahren, wie es Bermann Baul gur Ertennt= nis der "Prinzipien ber Sprachgeschichte" anwendet: "Bir haben es uns," erläutert Baul treffend, "jum Gefet gemacht uns unfere Anschauungen über die sprachlichen Borgange aus folden Beobachtungen zu bilben, die wir an der hiftorisch deutlich zu verfolgenden Entwicklung machen konnten, und erft von diefen aus Rückschluffe auf die An anderer Stelle nimmt Urgeschichte ber Sprache zu machen." Baul bereits für seine Methode in Anspruch, was ähnlich in vorliegender Schrift für die Boetif zur Geltung gebracht wird: "Wenn unfere Betrachtungsweise richtig burchgeführt wird, fo muffen die all= gemeinen Ergebnisse berselben auf alle Sprachen und auf alle Ent= wicklungsstufen berfelben anwendbar fein, auch auf die Anfänge ber Sprache überhaupt."

Bon ausgeführten Lehrbüchern konnte für meine Zwecke nur die an litteraturgeschichtlichem Material reiche "Boetik, Rhetorik und Stilistik" von Wilhelm Wackernagel bahnweisend wirken. Anderersseits drängten die zusammenhängenden Betrachtungen der Weltlitteratur von Morit Carriere, Abolf Stern und Julius Hart immer entschiedener auf eine systematische Zusammenordnung verwandter Ersscheinungen hin. Daneben war es namentlich die "Griechische Litteraturgeschichte" von Theodor Bergk, die mich in organischer Ausschlung der Boesieentwicklung bestärkte.

Die Notwendigkeit des von mir ausgeübten Verfahrens entwickelten bereits 1890 meine "Prolegomena der litterarzevolutionistischen Poetit". Proben der Aussührung erschienen alsdann in der "Zeitsschrift für vergleichende Litteraturgeschichte" (Neue Folge, Band VI, S. 428 ff.) sowie in der Beilage der "Täglichen Rundschau" (Herbst 1897). Inzwischen sind einige in der erstgenannten Schrift ents

wickelte Gebanken, besonders über die durch die Tragödie bewirkte Entladung von Leid, statt von dem bisher als Entladungsstoff vorsansgesetzten Mitleid, sowie über die Ausdehnung der Katharsisslehre auf alle poetischen Gattungen, auch von Alfred Freiherr von Berger zur Aussprache gelangt (vgl. Bergers Abhandlung: "Wahrsheit und Irrtum in der Katharsiss-Theorie des Aristoteles" in der Schrist: "Aristoteles Poetik, übersetzt und eingeleitet von Theodor Gomperz" (1897). Berwandte Ideen klingen ferner in Emil Mauershos Abhandlung über "Das Wesen des Tragischen" (1897) wieder.

Das letzte Ziel meiner Betrachtung muß bleiben, die Theorie ber Dichtkunft auf einer umfassenden Geschichte der Weltpoesie auszusbauen — ich spreche nicht von Weltlitteratur, weil sür Erkenntnis der äfthetischen Gesetze gerade die vorlitterarischen Ansänge nur mündelich sortgepslanzter Poesie von besonderer Bedeutung sind. Der vorsliegende Grundriß sucht die Poesieentwicklung in ihren Grundzügen und Hauptmomenten zu zeichnen und damit eine Erkenntnis ihrer ausschlaggebenden Faktoren, ihrer treibenden Kräfte anzubahnen. Die äußere Form des Buches nimmt auf Lehrzwecke Kücksicht: besondersschwebt die Einführung von Lehrern und Studierenden in das Werzben und die Wandlung der Kunftgesetze vor.

Indem ich biefe Boetit ber Deffentlichkeit übergebe, mage ich ju hoffen, daß auch diejenigen, beren Weg nicht ber meine ift, in ber Lage fein werben, bem größten Teil meiner Ergebniffe zuzuftimmen. Bon born herein lege ich Gewicht auf die Feftstellung, daß die weit überwiegende Bahl ber äfthetischen Forscher die Nachahmungstheorie als äußerlich und unzureichend aufgegeben haben. Angefichts bes platten, geiftlosen, "tonsequenten" Naturalismus in der jüngften Boefie ift die geschichtliche Erinnerung beilfam, daß der deutsche Poetiker, welcher in der Runft nichts anderes als pedantisch genaue Natur= wiedergabe fah, - Gottsched hieß! Diefer Rüchternheitsapoftel und feine Schule find es, die das Bergnugen, soweit es ihnen Endzweck der Runft ift, hauptsächlich aus Wahrnehmung der Aehnlichkeit zwischen Urbild und Abbild herleiten. Schon Alexander Baumgarten nahm indes eine besondere Seelentraft für die Runft in Anspruch. feitbem vorherrschende Auffaffung ber Schonheit als eigentliches Biel ber Boefie ift freilich bon ber neueren Runftentwicklung mit Recht

als zu eng empfunden worden. Die geschichtliche Entwicklung, wie sie in vorliegender Poetik verfolgt wird, führt nun zu der Wahrnehmung: das Erhabene, das Schöne und das Charakteristische seien auf einander solgende Stufen des Kunststils.

Soweit die Entwicklung ber Poefie geschichtlich verfolgbar, läßt fich ein allmählicher Uebergang von objektiver Geftaltung zu subjektiver Bergeistigung erkennen. So vollzieht fich die entscheidende Benbung bom Epischen zum Lprischen. Bolle Uebereinftimmung wird berrichen, wo immer wir forglich zwischen bem Stil ber gefungenen und ber litterarisch aufgezeichneten Poefie unterscheiben. Gbenfo burfte bie burchgebenbe Abftufung bes Runftftils nach bem griechischen, romanischen und germanischen Beifte für sich selbst sprechen. minder leuchtet die Scheidung des Dramas nach der antiken und driftlichen Beltauschauung sowie ber besondere Beruf bes Chriften= tums für die fittliche Bertiefung der Tragodie ein. Auch das Bor= schreiten bes germanisch=reformierten Trauerspiels über das romanisch= katholische sowie weiterhin des deutschen über das englische Trauer= fpiel läßt bas Balten einer gesehmäßigen Entwicklung mit nötigender Beweistraft ertennen. Auffallend berühren fich bei alledem die Erscheinungen aus der Berfallzeit der antiken Tragodie mit mancherlei Reichen, die im nachklaffischen Trauerspiel unseres Baterlandes hervor-Das deutsche Luftspiel steht dagegen ersichtlich erft in ben Anfängen und hat feine Blüte noch bor fich zu fuchen. Ueberhaupt läßt die Berfolgung der geschichtlichen Entwicklung anschaulich werden, welche Formen der einzelnen poetischen Arten abgeblüht, welch andre noch eine organisch reiche Butunft bersprechen.

Die von mir versuchte geschichtliche Betrachtung des dichsterischen Seelenlebens führt aus ursprünglicher Simplizität zur allmählichen Ausbildung der späteren Mannigfaltigkeit und geiftigen Fülle. — Die poetischen Figuren erscheinen in diesem Zusammenhang als natürliche Funktionen des Dichtergeistes, als Ausdrucksformen seines bildlichen Schauens, seiner plastischen Phantasie. Das ist wieder ein Punkt, an welchem schon Wilhelm Wackernagel und Wilhelm Dilsthey angesetzt.

Die der Metrik gewidmeten Betrachtungen konnten nicht über jebe Bers- und Strophenart als Selbstzweck belehren: es. galt-nur

die metrischen Funktionen in ihrer Ausbildung zu versolgen, die beseutsamen Momente in der Entwicklung der poetischen Form als gesetzmäßige Aeußerungen durchgehender Prinzipien zu erkennen. Diese metrische Prinzipienlehre führt zu der Wahrnehmung, wie Reim- und Strophenbildung nur neue Aundgebungen desselben Strebens nach Bindung der Rede sind, aus dem zunächst die Verssorm selbst erswuchs. Als willtommene Wegweiser dienten mir besonders die metrisschen Studien von Audolf Westphal, Hermann Usener, Eduard Siesvers, Hermann Paul und Friedrich Kauffmann, obschon ich auch hier stellenweise genötigt war, meine eigenen Wege zu gehen.

So entschieden sich ber — besonders in der Raturwissenschaft durchgeführte — Gedanke einer zusammenhängenden und gesehmäßigen Entwidlung auch auf unferm geiftigen Bebiete bewährt, ift fich ber Berfaffer boch bewußt, nichts fo forgsam vermieben zu haben wie ein willfürliches Herübernehmen naturmiffenschaftlicher Anschauungen ober gar eine rein materialiftische Auffassung ber Runft. Darum erscheint mir ein Ausgehen ber Boetit von den Liebeslockrufen der Tiere und manch ähnliche physiologische Ausbeutung poetischer Funktionen unerlaubt, ja im Gegensatz zu einer mahrhaft objektiven Induktion und damit zu den geschichtlichen Thatsachen. Bor Ausbildung des menfclichen Geiftes ift an irgend welche mit ber Poefie verwandte Erscheis nung nicht zu benten; im Dienft bes religiösen Rultus, ausschließ= lich als etwas Beiliges, Geweihtes erscheint die Dichtfunft bei allen Bölkern in ältefter geschichtlich erreichbaren Zeit. Wie viel sich auch eine bilettierende Empirie mit ihren naturmiffenschaftlichen Phrasen wiffen mag, die geschichtliche Induttion ber Poetit führt zu ber miffenschaftlichen Thatsache: die Dichtkunft ift nicht sowohl eine Raturgabe ber natürlichen Arten, als vielmehr ein Geschenk ber Rultur an bie Menfcheit.

Riel.

Der Verfasser.



# Einleitung.

### Begriff und Methoden der Poetik.

§ 1.

#### Begriff der Poetit.

Poetit ift die Biffenschaft von den Gefeten der Poefie.

Eine Wissenschaft ist die sustematisch geordnete Summe bessen, was wir über ein Gebiet wissen. Folglich ist Material der Poetik, aus dem sie ihre Gesetze ableitet, die sustematisch geordnete Summe bessen, was wir über die Poesie wissen; d. h. Gegenstand der Poetik ist die sustematisch geordnete Geschichte der Weltpoesie.

Als Voraussehungen für eine wissenschaftliche Poetik ergeben sich :

- a) Ausgehen von der Weltpoefiegeschichte,
- b) Ordnung ber Beltpoefiegeschichte nach einheitlichen Gefichts= punkten.

Die Poetik beruht somit auf einem Rückblick über alle bis= herige Poefie, um beren Gesetze abzuleiten.

§ 2.

#### Urfprüngliche Auffaffung der Poetit.

Ursprünglich hat man ben rein wissenschaftlichen Charakter ber Poetik verkannt, ihr vielmehr ganz oder teilweise praktischen Zweck unterschieben wollen. Damals blickte die Poetik wesentlich vorwärts, um Regeln für alle zukünftige Poesie aufzustellen. Die Poetik gab sich dogmatisch.

28 o Iff, Boetit.

Aus welchen Suellen lateten sich diese Regeln her? Sie sußten auf Aussprüchen angesehener Aunstrichter des Altertums, das in der Entstehungszeit der deutschen und überhaupt der modernen Poetit, im Zeitalter der Renaissance, als unbedingte Autorität in Fragen der Kunft galt.

#### § 3.

#### Autoritativ-dogmatifche Poetit: Soraz.

Wie die Renaifsance fich überall enger an die Bermittlung der Römer als an die griechischen Quellen der antiken Runft anschlok. war es zunächst Horaz, deffen Epiftel an die Visonen, ursprünglich ein Gelegenheitsgedicht, jum Rang einer Poetik erhoben wurde. Ohne Bollftändigkeit zu erftreben oder auch nur das Befen der Dicht= tunft in ben Bordergrund ftellen zu wollen, ging Horaz dabon aus, daß zu den Erforderniffen des vollendeten Dichters nicht blog Begabung gehöre, die er als selbstverftandlich erwähnt, sondern auch treue Beobachtung behufs Nachahmung der Birklichkeit, ferner Stubium und zur Erreichung formeller Meisterschaft Uebung, ebenso Fähigkeit zu einheitlicher Ordnung der Gedanken, schließlich eine Reihe besonderer Eigenschaften namentlich für die dramatische Poefie. war es vor allem darum zu thun, eine in seiner Zeit eingerissene schwinbelhafte Liederlichkeit zu geißeln, die - wie zu manchen Zeiten sonft prätendierte, daß Talent sowohl den Charafterhalt als Studium und formelle Durchbildung erseten tonne. Indem die Renaiffance=Poetik diefe Beziehung der Epiftel außer acht ließ, wurde der kunftmäßigen Form, die Sorag neben der Begabung gur Geltung bringen wollte, entscheidender Wert und breitester Raum gemährt, und jede gelegent= liche Aeußerung dieser römischen Satire zum Kanon erhoben.

Gewiß ist auch in der frühesten modernen Poetik schon eine selbständige Bethätigung zu verspüren: aber sie beschränkte sich in Ersgründung des poetischen Besens gerade darauf, einseitig diejenigen Punkte herauszugreisen, die dem eigenen sehrhaften und sormalistischen Geiste Raum zu bieten schienen. "Entweder nüßen oder ergößen wollen die Dichter oder zugleich beides, das Angenehme und Nüpliche des Lebens, zur Aussprache bringen": solche gelegentliche Feststellung ward als Begriffsbestimmung der Poesie ausgegeben, überdies mit

einseitiger Betonung des Nützlichen. — "Wie die Walerei so die Poesie: es giebt eine, die mehr einnimmt, wenn man näher hinzustritt, und eine, wenn man sie in weiterem Abstand betrachtet": dieser äußerliche Vergleich unterlag dis zu Lessings Tagen einer Verallgesmeinerung, als ob Horaz damit für die Poesie habe die Gesetze der Walerei empsehlen wollen.

Wie die metrischen Untersuchungen entscheidend in den Vordersgrund traten, vollbrachte Martin Opih 1624 in seinem "Buch von der deutschen Poeterei" die Entdeckung des deutschen Verzegesetzes im Unterschied von dem antiken. Abgesehen von dieser bedeutsamen Regung der Selbständigkeit verharrte die Poetik unter der Autorität des Altertums und seiner Mittler aus den modernen Renaissances Völkern.

#### § 4.

#### Fortsetzung: Aristoteles.

Selbst der hervorragendste Kunstrichter und praktische Philosoph des Altertums, Aristoteles, kam nicht in seinem reinen griechischen Urtext zur Geltung, vielmehr übernahm ihn die deutsche Poetik in der Aufsassung französischer Rommentatoren.

Opit hat noch keinen entscheidenden Einfluß von Aristoteles ersfahren. Verständnislos benutt haben ihn wohl die Theoretiker der jüngeren Dichterschulen des 17. Jahrhunderts. Erst Gottsched sucht 1730 in seinem "Versuch einer kritischen Dichtkunst" die Theorien des Stagiriten grundsätlich durchzusühren. Auch er verkannte, in Uebereinstimmung mit den Franzosen, den eigentlichen Charakter der Aristotelischen Poetik. Sie suste auf reichem Ersahrungsmaterial, namentlich auf voller geschichtlichen Würdigung der griechischen Trasgödie und des Epos. Wiederum stellt die moderne Poetik die Kennzeichen und Gesetz, welche der antike Kunstrichter an den ihm vorsliegenden Dichtwerken entdeckt, als Regeln und Richtschur sür alle künstige Poesie hin.

Als Ursache für Entstehung der Dichtkunst faßt Aristoteles den Nachahmungstrieb auf; so sucht er die Dichtkunst von andern Arten der Nachahmung zu scheiden, die idealisierenden Mittel festzustellen, durch welche sie das Borbild zur Kunst gestaltet. Der unkünstlerische, naturalistische Sinn ber ersten Hälfte bes 18. Jahrhunderts las aus alledem nur seine eigene Geistlosigkeit heraus: Nachahmung, und zwar möglichst unversälschte Nachahmung der Natur und platte Wiedergabe des Rohstoffes sei das Wesen und der Zweck aller Kunft.

Ganz in Abhängigkeit von der Lehre der französischen Klassiker des 17. Jahrhunderts nimmt Gottsched die gelegentlichen praktischen Winke des Aristoteles über die drei Einheiten der Tragödie mit pedanstischer Veräußerlichung als Grundgesetze über das Wesen dieser Kunstsform hin.

Bu berselben Zeit, da sich die spekulative Philosopie den Banden des Aristoteles entwand, um mit Descartes modern, mit Leibniz deutsch zu philosophieren, hebt sich somit eine neue Herrschaft des Stagiriten auf dem Gebiete der Poetik an. Noch Lessing steht ganz im Bann dieser großen Autorität, ja gerade er stellt Aristoteles als Kanon hin, von einer Gettung wie Euklid in der Mathematik. Nur griff seine Hamdurgische Dramaturgie (1767—1769) zum ersten mal kongenial auf den Urtext des Aristoteles zurück und hob den humanisstischen Kern dieser antiten Kunstlehre heraus: die tragischen Leidensschaften und ihre Katharsis.

Noch heute findet die Autorität des Aristoteles weithin dogmatische Anerkennung. Doch hat sich inzwischen aus verschiedenen Keimen das Recht selbständiger Forschung über das Wesen der Poesie zur Geltung durchgerungen.

#### § 5.

#### Fortsetzung: Die Frangosen.

Von den neueren Völkern waren es die Franzosen, die um die Wende des 17. und 18. Jahrhunderts, wie auf allen Gebieten, auch in der Poetik als Muster galten. Wurden doch selbst die antiken Kunstlehren erst durch französische Vermittlung nach Deutschland übersnommen.

Den Kenaissance-Poetiken, die ausdrücklich auf dem Altertum fußen, folgen Versuche, in der Theorie der Dichtkunst den französisschen Geist selbstthätig zur Wirkung zu bringen. Boileau vor allem prägt den Geist seines Volkes und seines Zeitalters — des Zeitalters von Ludwig XIV. — in der Poetik aus. Noch weithin zeigt sich

Berührung mit Horaz, aber zum guten Teil entspringt fie aus Bers wandtschaft der beiden kritischen Köpfe.

Mit Boileau gelangt ber "gesunde Menschenverstand" (bon sens) in Auffassung der Poesie zur Herrschaft; nichts ist ihm schön als das Wahre; Verstiegenheit der Phantasie erregt seinen Spott — so war er zu einer ästhetischen Autorität auch des deutschen Kationalismus prädestiniert.

Nächstdem ist es namentlich Sebelin, der Abt von Aubignac, der bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts in Deutschland anerkannte Geltung, in erster Linie für theatralische Fragen, genießt. Auch sonst entfaltet jeder deutsche Beitrag zur Poetik dis in Lessings Tage eine bunte Musterkarte französischer Autoritäten.

#### § 6.

#### Spekulativ-dogmatische Poetik.

Inzwischen versucht die philosophische Spekulation selbständig ihre Schwingen.

Neben Gottsched hergehend, unternehmen die Züricher Kunstrichter Bodmer und Breitinger die Begründung einer eigenen Kunstlehre auß der Phantasie. Obschon von eigenem Geiste durchdrungen,
zeigen sich ihre (in der Hauptsache 1740 erschienenen) theoretischen
Schriften in den Einzelfragen noch weithin von fremden Autoritäten
abhängig. Nicht anders ergeht es Gottscheds hervorragendstem Schüler Johann Elias Schlegel, der (noch in den vierziger Jahren) das
Verhältnis der Kunst zur Natur weniger stlavisch darstellen will.

Begründer der ausgebildeten, geschlossen systematischen Theorie der Kunst auf spekulativer Grundlage wird indessen erst Alexander Baumgarten, dessen, Aesthetika" (Band I: 1750, Band II: 1758) der neuen Wissenschaft den Namen gab. Wie dieser Name sagt, sieht Baumgarten in ihr eine Wissenschaft der sinnlichen Erskenntnis, deren Vollkommenheit, die Schönheit, damit zum Prinzip der Kunst erhoben war.

Seinen Ausgang nahm Baumgarten von der Philosophie Christian Wolfs, die weniger ihre Aufgabe in Ergründung des Welträtfels als in dem formaliftischen Streben sah, Ordnung in die Uebersicht aller Gebiete des menschlichen Geiftes zu bringen: so führte das

Streben nach Klassifizierung notgebrungen zu einer Abzweigung bies fer eigenartigen Seelenfunktion.

In Kant erhob sich die deutsche Philosophie zu klassischer Höhe. Auf dem Gebiete der Aesthetik bewirkt Kants "Kritik der Urteilskraft" (1790) nicht eine gleiche Umwälzung wie in der modernen Welt= anschauung seine "Kritik der reinen Bernunst". Fruchtbar wurde vor allem seine eindrucksvolle Begriffsbestimmung des Schönen und des Erhabenen, sowie die Unterordnung des Sinnentriedes und so auch der ästhetischen Neigung unter den Moraltrieb, die eherne Unterziochung des Natürlich=Gesälligen unter das Geistig=Notwendige.

Unsere klassischen Dichter fühlten sich von dieser kategorischen Schroffheit abgestoßen. In den Xenien parodierten sie den rigoristischen Zug des großen Königsberger Philosophen:

#### "Gemiffensffrupel.

Gerne dien' ich den Freunden, doch thu' ich es leider mit Neigung, Und so wurmt es mir oft, daß ich nicht tugendhaft bin.

#### Decifum.

Da ist kein andrer Rat, du mußt suchen, sie zu verachten, Und mit Abschen alsdann thun, wie die Pflicht dir gebeut."

Schiller war es, ber einen Ausgleich zwischen Naturtrieb und Geift, eine freiwillige Unterwerfung bes Sinneninstinktes unter bas Sittensgesetz suchte und gerade in "äfthetischer Erziehung" sand: so offensbarte sich ihm die Kunst als Mittlerin zwischen den menschlichen Leisbenschaften und Pflichten, als Weg zur Vergeistigung der menschslichen Natur.

Die spekulative Aesthetik erreichte ihren Höhepunkt in Hegel: er saßt die Kunst nicht allein als eine Erscheinungsform des absoluten Geistes, vielmehr als ein geschichtliches Stadium desselben und leitet so zu der fruchtbaren entwicklungsgeschichtlichen Betrachtung über, welche sich nicht darauf beschränkt, die Künste in ihrem heutigen Nebeneinander hinzunehmen, sondern ihre Entstehung und ihr ursprüngsliches Berhältnis zu ersassen, sondern ihre Gutstehung dieses richtigen und epochemachenden Prinzips scheitert bei Hegel an der willkürlichen Konstruktion einer solchen Geschichte des menschlichen Geistes. Nasmentlich handelt er die Religion als eine höhere Stufe des Geistes

hinter der Kunft ab, ohne ernstlich nach der geschichtlichen Priorität zu fragen und damit den Entstehungsprozeß der Poesie geschichtlich zu belauschen.

# § 7. Empirifche Poetit.

Wit der Ausdehnung und den Erfolgen der Einzelforschung sah sich die Wissenschaft im Lause des 19. Jahrhunderts mehr und mehr auf einen in duktiven d. i. aus der Erfahrung ableitenden Betrieb hingedrängt. Von dem Zug der modernen Naturwissenschaft, aus umfassender Beodachtung des Einzelmaterials durchgehende Gesetze abzuleiten, wurde auch die Geisteswissenschaft ergriffen. Auf verschiesdenen Gebieten verfügt sie thatsächlich bereits über ein genügend reiches Erfahrungsmaterial, daß es sich selbst eine Binde vor die Augen legen hieße, wenn die Philosophie, und so auch die Kunstsphilosophie, noch länger allein nach allgemeinen Kategorien von außen her an ihre Gegenstände heranträte.

Für die Poetik war die neue Aufgabe: statt aus der Idee eines Einzelgeistes deduktiv Gesetze zu sormulieren und diese durch Beispiele zu belegen, vielmehr umgekehrt Beispiele poetischer Bethätigung in möglichst großer Zahl zu sammeln, um aus ihrer systematischen Ord=nung die Gesetze abzuleiten.

Einen Versuch zur Erfüllung bieser Forberung unternahm Wilshelm Scherer. Im Sommer 1885 hielt er Universitätsvorlesungen über Poetik, ein Jahr darauf starb er. Das aus seinem Nachlaß herausgegebene Manustript der Vorlesungen will somit nicht als absgeschlossens System, sondern nur als Entwurf beurteilt sein.

Scherer bezeichnet als sein Programm: "die dichterische Hervorsbringung, die wirkliche und die mögliche, vollständig zu beschreiben in ihrem Hergang, in ihren Ergebnissen, in ihren Wirkungen". Eine Poetik, die sich derart grundsählich auf Beschreibung des Materials beschränkt, würde — wie von vorn herein einleuchtet — rein empirisch bleiben, nur die Ersahrung geben, ohne sie zu erklären, geistig zu durchdringen. In einem an sich berechtigten Eiser, vorschnelle Folgerungen abzuwehren, will sich Scherer denn auch philosophischer Schlußfassung möglichst entschlagen. Dieses Streben, an der Philos

sophie vorbeizugehen, läßt die äußere, materielle Erscheinung einseitig in den Bordergrund treten und den geistigen Prozeß in der Dichtersseele dahinter verschwinden. Wo möglichst nur das, was mit Händen greifbar, als Ersahrungsmaterial anerkannt ist, wird naturgemäß für das innere Wesen der Dichtung leicht die äußere Erscheinungssorm hingenommen.

Dieses selbe Streben, statt an den Geift sich möglichst weit an die Natur zu halten, läßt Scherer über den Rahmen der philosophisschen und selbst der litteraturgeschichtlichen Ersahrung nach rein natursgeschichtlichen Beobachtungen blicken, die namentlich für die Entstehnng der Poesie zur Berwertung kommen. Eine solche unmittelbare Ueberstragung tierischer Funktionen (wie der Liebeslockruse als erster Form poetischer Aeußerungen) auf das Gebiet des menschlichen Geistes bleibt nun in jedem Falle materialistisch; für die Poesie ist dies Bersahren um so weniger statthaft, als von ihr nicht vor Entwicklung der artikuslierten Sprache die Rede sein kann.

Bei alledem bringt Scherers Versuch eine Fülle von fruchtbaren Einzelbemerkungen und glücklich herangezogenen litteraturgeschichtlichen Belegen bei. Daß nicht in noch umfassenberem Maße die Weltslitteratur zugrunde gelegt und so der naturwissenschaftliche und nationalökonomische Zug stärker zurückgedrängt ist, erklärt sich unschwer aus der Entstehung und dem jähen Abbruch des Werkes.

#### § 8.

#### Pfycologifcinduttive Poetit.

Ungefähr gleichzeitig mit Scherers unphilosophischer Poetik gab Wilhelm Dilthey Bausteine für eine neue Poetik durch seine Abshandlung über "Die Einbildungskraft des Dichters" (1887 in dem Eduard Zeller gewidmeten Sammelwerk verschiedener Autoren: "Philosophische Aufsätze").

Auch hier wird der Ruf nach einer induktiven Poetik erhoben, und Dilthey stützt sich im Prinzip auf das richtige, allein mögliche Material der Erfahrung über die Litteratur: d. i. die Litteraturs geschichte, ohne aus der Naturgeschichte hypothetische Analogien zu übertragen. Als Philosoph vergißt Dilthey ebenso wenig, daß die Aesthetik Kunstphilosophie ist.

Besonders bebeutsam erscheint, daß Dilthen auch im Hindlick auf die Poesie wiederholt die Geschichtlickeit des Seelenlebens betont, so daß er sich der geschichtlichen Begrenztheit äfthetischer Gesetze nicht verschließt, aber, über die bloße Empirie hinaus, die Allgemeingültigsteit gewisser Grundzüge sucht. Dilthen geht so weit, von entwicklungssegeschichtlicher Aussalige zu sprechen.

Die Ausführung bieses fruchtbaren Gedankens wird beschränkt durch Berusung auf die Methode "der wechselseitigen Erhellung, wie sie Scherer bezeichnet hat", d. i. auf die Bergleichung beliediger, ohne historischen Zusammenhang herangezogener Beispiele. So sind an die umfassende und seine psychologische Untersuchung einstweilen nur wenige Seiten bestätigender Zeugnisse gereiht. Und dieser Schatz der Ersahrung ist als starre Masse betrachtet, Erscheinungen verschiesener Zeiten sind als klassische Beispiele beliedig durch einander gesichoben — mit einem Wort, auch in dieser verheißungsvollen Programmschrift noch ist die Litteraturgeschichte nur als Karitätenkasten, in den sich nach Bedürfniß hineingreisen läßt, statt als sließender Organismus behandelt.

# § 9.

#### Entwidlungsgeschichtliche Poetit.

Noch ift die Anschauung weit verbreitet, daß durch "tlasssische Beispiele" aus der Neuzeit oder aus früheren Blüteperioden der Litteratur allgemeingültige Gesetze der Poetik gewonnen werden könnten. Wo indes eine wissenschaftliche Allgemeingültigkeit erreicht werden soll, ist die Borbedingung in jeder ausgebildeten Wissenschaft Allumfassung des Materials. Will also die induktive Poetik aus dem Stadium der Experimente in das des wissenschaftlichen Systems übergehen, so muß sie auf zusammenhängender Betrachtung der Geschichte der Weltspoesse sussen.

Liegt es an sich schon nahe, daß ein jeder Ueberblick den geschichtlichen Zusammenhang in geschichtlicher Folge durchläuft, so benötigt die induktive Poetik um so mehr dieser Versahrungsweise, als sich aus Versolgung der geschichtlichen Wandlungen und Umbildungen die allein zuverlässige Erklärung für die mancherlei offenbaren Absweichungen innerhalb derselben poetischen Arten und Formen gewinnen

läßt, für Abweichungen, die bei ungeschichtlicher bloßen Nebeneinanderstellung an der Möglichkeit allgemeingültiger Begriffsbestimmung der Boefie Zweifel aufkommen ließen.

Wenn wir alle inneren und äußeren Uebereinstimmungen der so verschieden gearteten und gestalteten Zweige der Weltpoesie zusammen= hängend überblicken, so muß damit das Grundprinzip aller Poesie herauszuheben sein; es muß auch aus dem geschichtlichen Zusammenhang und der geschichtlichen Entwicklung das Prinzip der Wandlungen erhellen, denen die Poesie unterworfen war.

Zusammenhängende Auswicklung der geschichtlich gegebenen Erscheinungen, systematische Geschichte der Weltpoesie, erscheint danach als notwendige Grundlage der induktiven Poetik. Und diese hört auf, empirisch zu sein, wird wahrhaft zur Kunstphilosophie, sobald sie die Teile des Materials nicht mehr als Regel, sondern als geregelt betrachtet, sobald sie die psychologische Duintessenz des Ganzen zum alleinigen Geset erhebt: denn die Einzelerscheinungen nach ewigen Prinzipien zu ergründen, ist das Wesen der Philosophie.

Aber die Poetik hört damit auch auf, die Gesetze einer einzig wahren Poesie zu suchen: sie ergründet die Entwicklungsgesetze der Poesie nach den Grundzügen wie den Variationen — nicht nur die Methode, auch der Gehalt der neuen Poetik ist entwicklungsgeschichtlich.

#### § 10.

#### Fortfegung: Ginidrantungen.

Wir werden von vorn herein genötigt sein, die Bedenken und Beschränkungen ins Auge zu fassen, denen die entwicklungsgeschichtliche Poetik unterliegen könnte.

1. Wir wollen auf poetischem Material fußen, um die Poesie zu erklären. Die Poetik will die Poesie regeln — und soll sich nun von der Poesie regeln lassen!

Kennen wir die Gesetze, welche die Dichtung der Vergangenheit in sich trägt, dann kennen wir freilich diejenigen, welche der zukunfztigen Litteratur zukommen, nur so weit wie wir überhaupt Zukunfztiges mit geschichtsphilosophischem Geist voraussetzen können. Weiter vermag aber keine Wissenschaft zu dringen. Genug, daß wir mit den Grundzügen der Poesieentwicklung, d. i. mit den Gesetzen, welche

ber Gesamtpoesie der Bergangenheit zugrunde liegen, einen Maßstab für Beurteilung der Einzelerscheinungen in Bergangenheit und Gegenswart gewonnen haben.

2. Die Poetik will allgemeingültig sein — und nimmt doch verschieden gestaltete Entwicklungsstufen der Boefie an!

Indes erkennt sie nicht jede Entwicklungsstuse für sich als gesetzgebend an, was ein Chaos von Widersprücken ergäbe. Die Poetik erkennt vielmehr jede Entwicklungsstuse nur als eine Potenz, eine Neußerungsform der Entwicklung an und erst aus dem Ineinandersgreisen und einheitlichen Grundzug dieser Potenzen erschließt sie das durchgehends zugrunde liegende Prinzip der Entwicklung. Dieses ist zugleich partikulär für jede einzelne Entwicklungsstuse und allgemeinsgültig für alle Stusen insgesamt, somit unansechtbar gesetzgebend.

Es giebt ein einheitliches Wesen der Poesie, aber es hat viele Offenbarungsformen, und die identischen Urzellen derselben werden dem Beschauer erst durch geordnetes Zusammenrücken sichtbar.

3. Die entwicklungsgeschichtliche Poetik hat ihre Untersuchung mit dem Beginn der Entwicklung, mit der Urpoesie, einzusetzen — aber sie muß sich mit der ältesten geschichtlich erschließbaren Poesie als Ausgangspunkt begnügen! Wie die Dichtung der Zukunft liegt auch die der vorgeschichtlichen Vergangenheit in Dunkel gehüllt.

Ausschlaggebend ift: ob der vorhandene Ausschnitt der Weltpoesies geschichte von der ältesten ergründeten Zeit bis auf die Gegenwart ausgedehnt d. h. entwicklungsreich genug ist, um ein bestimmtes Entwicklungsprinzip erkennen zu lassen. Besteht diese Möglichkeit, dann dürsen wir hypothetisch den Faden ebenso rückwärts in vorgeschichtliche Zeit spinnen, wie wir ihn durch Ausstellung von Gesehen, wenigstens bedingungsweise, vorwärts in eine ständig ergänzende und revidierende Zukunst ziehen. Nachdem wir die in geschichtlicher Zeit waltenden Gesehe erkannt haben, werden wir zum mindesten voraussehen dürsen, daß die Entwicklung der Poesie in geschichtlich noch nicht erschlossener Zeit nicht nach entgegengesehten Normen erfolgte.

Je umfaffender, je voller ausgeführt, je tiefer eingehend die Instition, desto präziser werden die Ergebnisse sein. Borerst wird es möglich und notwendig sein, in den Grundzügen die Richtung der Poesieentwicklung zu erkennen.

# Definitionen der Poesie.

#### § 11.

#### Die formale Definition der Boefie.

Wie die bisherigen Methoden der Poetik, so drängen die bisher gezeitigten Definitionen der Poefie zu einer neuen, fruchtbareren Bestrachtungsweise. Sehen wir uns vor die Thatsache gestellt, daß die gelieferten Erklärungen nur für beschränkte Teile der Poefie gelten, nicht aber hinreichen, das allem dichterischen Schaffen zugrunde liegende schöpferische Prinzip auszudrücken, so weist diese Sachlage ebensfalls gebieterisch auf zusammenhängende Berücksichtigung des poesiegeschichtlichen Gesamtmaterials hin.

In ihren Definitionen weichen die beiden Extreme der kunstetheoretischen Methode kaum von einander ab: wie die autoritätensgläubige Poetik des 17. Jahrhunderts, findet die empirische Poetik Scherers ihren Ausgangspunkt und ihr Ziel in Hervorhebung der poetischen Form. Dieser neue Forscher glaubt "schließlich ungefähr so" befinieren zu müssen: "Die Poetik ist vorzugsweise die Lehre von der gebundenen Rede; außerdem aber von einigen Anwendungen der ungebundenen, welche mit den Anwendungen der gebundenen in naher Verwandtschaft stehen."

Damit ift jedoch das Eingeständnis abgelegt, daß die formale Definition eine zureichende, wissenschaftlich präzise Begriffsbestimmung nicht in sich zu schließen vermag. Einmal wäre hiernach die Zugehösrigkeit des Märchens, Romans und auderer Prosadichtungen, vor allem aber des nicht versissierten Dramas zur Dichtkunst nur durch den vagen und nicht einmal zutreffenden Begriff "naher Verwandts

schaft" mit der gebundenen Rede zu rechtfertigen. In anderer Hinsicht ift die Bestimmung umgekehrt sogar zu weit, denn sie schließt jedes Hochzeitskarmen, jede in gebundener Rede entworfene Geschäfts= reklame in den Bezirk der Dichtung.

#### § 12.

#### Der Rugen als Zwed ber Poefie.

Die Poetik bes 17. Jahrhunderts hatte noch eine weitere Lehre aus Horaz gezogen: nützen oder ergötzen, am besten beides solle die Poesie. Indem man jedoch das Hauptgewicht auf den Nutzen legte, erschien die Bereicherung der intellektuellen und moralischen Anlagen als Biel der Poesie.

Der Geist damaliger Dichtung ist mit dieser Begriffsbestimmung gewiß getroffen, nicht aber der Geist aller Dichtung — und der höchsten am wenigsten. Um die Unzulänglichkeit einer Definition zu ersweisen, bedarf es nicht eines umsassenden Gegendeweises, es genügt die Erkenntnis, daß sie nicht allgemeingültig ist, ja wie wenig sie das Wesen derzenigen Dichtungen kennzeichnet, die als besonders eindrucksvolle Schöpfungen der Poesie erscheinen.

Niemand wird als Zweck der Shakespeareschen Dramen den Nutzen hinstellen wollen. Der Zweck des "Hamlet" sollte in einer schalen Warnung vor dem Zaudern bestehen? "König Lear" wäre nichts als oder überhaupt ein Exempel zu dem Volksspruch:

> "Wer seinen Kindern giebt das Brot Und leidet nachmals selber Not, Den soll man schlagen mit der Keule tot"?

Aehnlich müßte der Nußen von "Romeo und Julia" in der Warnung vor Zwietracht oder vor Leidenschaft oder vor zu eilfertigem Selbsts mord bestehen — genug, man gelangt auf diesem Wege zu unzähsligen Absurditäten.

Ebenso wenig sprechen Goethesche Gedichte von Rugen und Be- lehrung:

"fühle, was dies Herz empfindet!"

fordert das eine,

"Warte nur, balde Ruhest du auch" —

tröftet ein andres. Der Zwed diefer Dichtungen muß tiefer greifen.

§ 13.

#### Das Bergnügen als 3med ber Poefie.

Auch das Ergötzen fordert sein Recht unter den Definitionen der Poesie. Zuerst taucht es im Zusammenhang mit dem Nutzen, im Anschluß an die Horatianische Spistel auf; im 18. Jahrhundert wird das Bergnügen sodann selbständig als Endzweck und Wirkung der Dichtlunst hingestellt.

Wir dürften geneigt sein, dieser Erklärung einen gewissen Raum in ber Begriffsbeftimmung ber Poefie zuzugestehen. Früh erreate jedoch schon Bedenken, auch die Wirkung der Tragödie schlechtweg als Vergnügen zu bezeichnen. Schiller suchte ben Grund bes Vergnügens an tragischen Gegenftanben festzustellen, giebt aber diefem Bergnugen einen eigenartigen Gehalt: es "gewähre uns die Zwedmäßigkeit eines jeben menschlichen Geschäfts an fich felbst Bergnügen", "fie beziehe fich entweder gar nicht auf das Sittliche, oder fie widerftreite dem= Nun ift ihm aber insbesondre gewiß, "daß jedes Bergnügen, insofern es aus fittlichen Quellen fließt, ben Menschen fittlich verbeffert." Das äfthetische Vergnügen erscheint danach jedenfalls von allen sonftigen Bergnügungsarten wefentlich geschieben, ja ben meiften geradezu entgegengesett. Der Begriff Vergnügen faßt so zum mindesten Biel und Wirkung ber Boefie nicht scharf genug.

Hierzu gesellt sich noch eine weitere Erwägung. Da wohl dassjenige Runstwerk am höchsten steht, das seinen Zweck am vollkommenssten erfüllt, könnte man, solange Vergnügen schlechtweg als poetische Absicht gilt, sich versucht fühlen, die Fastnachtspiele, Possen, Schwänke, oder andererseits Räubergeschichten, Kriminalnovellen, Kolportagesromane u. dgl. auf die höchste dichterische Stuse zu stellen; denn unsstreitig machen diese niedern Arten den meisten Wenschen das meiste Vergnügen.

Den Ausschlag giebt ein Hinblick auf die Absichten des Dichters selbst. Wer im höheren Sinne Anspruch auf diesen Chrentitel erhebt,

schafft nicht in der Berechnung, dem Publitum Vergnügen zu bereiten: auß einer innern Nötigung wachsen alle echten Kunstwerke hervor. Nun kann die wahre Bollkommenheit einer Dichtung doch nur in vollendeter Erreichung der Absüchten ihres Schöpfers bestehen. Folgslich kann das Vergnügen nicht die Hauptwirkung des poetischen Werskes, sondern nur eine sekundäre Begleits oder Folgeerscheinung dersselben darbieten. Am wenigsten kann als Vegriffsbestimmung davon die Rede sein, daß die Dichter (nützen oder) ergözen wollen (aut prodesse volunt aut delectare poetae).

#### § 14.

#### Die Nachahmungstheorie in ber Poetit.

Weiteste Anerkennung bis in unsere Tage hinein genießt die Definition der Kunft als Nachahmung der Natur. Auf jeden Zweisel antwortete die deutsche Poetik im Umkreis von anderthalb Jahrhunsberten mit dem Hinweis auf die Autorität des Aristoteles. Dieselbe Aufsassung verkündet und bethätigt aber der litterarische Nachwuchs der Gegenwart als angeblich neueste und vorgeschrittenste Offenbarung vom Wesen der Kunst.

In Wirklickeit ist die Nachahmungstheorie schon deshalb unhalts bar, weil sie zu eng ist. Sie würde die Lyrik aus dem Bereich der Poesie ausschließen: denn wenn man schon zugestehen wollte, daß Epos und Drama in gewissem Sinne Begebenheiten, Handlungen und Charaktere nachahmen, so läßt sich in wissenschaftlicher Terminologie sicherlich nicht sagen, daß die Lyrik Gefühle "nachahmt". Dieser Ginswurf zu enger Fassung richtet sich nicht eigentlich gegen Aristoteles selbst, der in seiner Poetik eben nur Tragödie und Spos abhandelt. Daß er den Nachahmungstried zum Ausgangspunkt wählt, wird bessonders durch seine wesentlich auf dem Drama sußende Betrachtung verständlicher.

Diese Definition erscheint indes nicht nur zu eng, sondern auch zu vag und allgemein. Sie giebt nur die an sich schon evidente Beziehung zum Stoff, nicht aber das ausschlaggebende Mittel, durch welches sich die Nachahmung von dem Vorbild scheidet, die Kunft über die Natur erhebt.

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

Die Poesie stände auf sehr niedriger Stuse, wenn wir sie als bloße Nachahmung ansehen wollten, hervorgegangen aus dem angeborenen Nachahmungstried der Menschen und zielend auf das gleichsfalls allgemeine Wohlgefallen an Erzeugnissen der Nachahmung — um des Aristoteles Ausdrucksweise beizubehalten. Gar, wie man mißeverständlich herausgelesen, eine solche mechanische Thätigkeit als Wesen der Poesie hinzustellen, hieße dem Dichter eine rein äußerliche Kunstsertigkeit zuweisen. Mit Recht betont deshalb der große antike Kunstslehrer wiederholt idealisserende Elemente der Poesie.

Anders die neueren Verfechter der Nachahmungstheorie. Um so volltommener erscheint ihnen die Kunft, je stlavischer sie die Natur wiedergiebt. Ganz wie Gottscheds Schüler Johann Elias Schlegel bezeichnen sie als Inbegriff des äfthetischen Wohlgefallens ausdrücklich die Genugthuung an der wahrgenommenen Aehnlichteit zwischen Vorsbild und Abbild. Daß in Wirklichteit die Seelenkräfte viel innerslicher von der Poesie ergriffen werden als in solcher Befriedigung über ein stimmendes geometrisches Verhältnis, kommt nach alledem in dieser Auffassung nicht zur Geltung.

#### § 15.

#### Die Schönheitstheorie in ber Poetit.

Um ben entscheidenden Bug herauszuheben, welcher die Bebilde ber Dichtung von denen des Lebens trennt, verwies man auf die Schönheit als ausschlaggebenbe Eigenschaft ber Runft. Der Hinblick auf die Antike ichien biefer Auffaffung eine besondere Stute zu bieten. Allerdings will schon Lessings "Laokoon" nur feststellen, "daß bei den Alten die Schönheit das hochfte Gefet ber bilbenben Runfte ge= wefen fei". Dahingegen "oft vernachläffiget ber Dichter die Schonheit ganglich, verfichert, daß, wenn sein Beld unsere Bewogenheit ge= wonnen, uns beffen edlere Eigenschaften fo beschäftigen, daß wir an die körperliche Geftalt garnicht benken". Aber im übertragenen Sinne behielten seit Baumgartens Tagen bis in die Gegenwart besonders philosophische Rreife Diefe Definition bermagen fest, daß fie bie Aefthetik fortgefest geradezu als Biffenschaft bom Schonen be-Selbst die vorgeschrittenfte, an litteraturgeschichtlichem zeichnen. Material reichste Poetik, das Werk von Wilhelm Wackernagel, mablt

zum Ausgangspunkt ihrer gesamten Untersuchung bie Definition ber Poefie als "schöner Darftellung bes Schönen burch bas Wort".

Gewiß haben platte Naturalisten die Schönheitstheorie mißverstanden, wenn sie ihr eine "schönfärberische" Tendenz unterschieben und meinen, daß durch eine solche Zweckbestimmung entweder der Horizont auf das bloße Gebiet des unmittelbar Schönen eingeengt oder aber jeder andere, nicht rein angenehme Gegenstand in der dichsterischen Darstellung nach der Seite der Beschönigung verfälscht würde.

Worum es sich nur handeln kann, ist eine berartige Beleuchtung ber behandelten Stoffe, daß ihre Darstellung einen möglichst anmutens ben Eindruck hervorruft, zum mindesten nicht grell unser Schönheitssgefühl heraussorbert.

Rommt damit aber das Wesen der Poesie zu vollem positiven Ausdruck? Zielt Shakespeares "Richard III." auf möglichst weitzgehende Schönheit? Hat der Dichter solch ein Drama in der Absicht eines Schönheitskultus geschaffen? Oder wird auch nur das Wesen einer gewiß schon dem Stoffe nach nicht unästhetischen Dichtung wie des Goetheschen "Prometheus" durch die Schönheitstheorie irgend gestroffen, geschweige erschöpst?

"Hier sitz' ich, forme Menschen Nach meinem Bilde, Ein Geschlecht, das mir gleich sei, Zu leiden, zu weinen, Zu genießen und zu freuen sich Und dein nicht zu achten, Wie ich!"

Ein durch theoretische Erörterungen nicht befangenes Gemüt dürfte durch die Strophe kaum gerade seinen Schönheitsssinn wachgerusen sinden; an ganz andern Seelenkräften wird es sich getrossen fühlen, weit mächtiger durchdrungen sein! Denken wir schließlich noch an Goethes "Göt von Berlichingen" oder gar an Schillers "Räuber". Ist deren Wesen irgend durch "Schönheit" bezeichnet? Also wären es keine Dichtungen?! Aber wir schreiben von ihnen doch die Ersneuerung, die Verjüngung unserer Litteratur her.

Mit Recht hat die moderne Kunft, auch wo sie nicht naturas listisch am Rohstoff hasten bleibt, das Streben nach Schönheit als oberstes Kunstgesetz zu eng befunden, in ihrem immer entschiedeneren Bolff. Boett.

Drang zum Charafteristischen sich gehemmt gefühlt. Eine Dichtung, beren letztes Ziel die Schönheit in Gehalt und Stoff oder in einem von beiden bliebe, müßte grundsätlich alle charafteristischen Züge opfern, die sich nicht dem höchstmöglich schönen Zwecke unterordnen. Wohl aber werden auch diese sich zu einem Gesamtbild runden müsesen, das unser Schönheitsgesühl nicht verletzt und dadurch die eigentelich poetische Wirkung stört.

Was der Schönheit in der Begriffsbeftimmung der Poesie allersdings am Raum gedührt, ist nach alledem sekundär: einerseits negativ, indem die Unsuft an Häßlichem, Ekelhaftem, Schmutzigem, Abstoßensdem nicht die eigenartige, im übrigen auf einem ganz heterogenen Gediet liegende poetische Lust durchbrechen darf; und auch positiv, indem diese letztere, ohne in ihrer Eigenart beeinträchtigt zu sein, dieselbe möglichst harmonisch, abgerundet, in sich geschlossen zum Ausderund bringen will. Aber selbst für die poetische Form ist damit die Schönheit nicht als das oberste Gesch anerkannt.

Bugestanden muß bleiben, daß es Schöpfungen der Poesie giebt, die teils bewußt, teils undewußt vor allem nach Schönheit in Form und Inhalt strebten. Aber indem andre Dichtungen diesen Maßstad ebenso entschieden als ausschlaggebend abwehren, erhellt abermals die Unmöglichkeit, eine befriedigende Begriffsbestimmung der Poesie ohne zusammenhängenden Ueberblick über all ihre Entwicklungsstufen zu gewinnen.

#### § 16.

#### Poetifche Selbstgeftandniffe über bas Wefen ber Boefie.

Haben uns die Aesthetiker keine zuverlässige Methode und keine sichere Grundlage für Beantwortung unserer Frage nach dem Wesen der Dichtung geboten, so könnte es naheliegen, uns bei den Dichtern selbst Rats zu erholen. In der That hat die neueste Poetik auf solche Selbstgeskändnisse größtes Gewicht gelegt.

Ein ungeordnetes Durcheinander bon Stimmen schallt uns auch bier entgegen.

"Poesie ist tieses Schmerzen, Und es kommt das echte Lied Einzig aus dem Menschenherzen, Das ein heißes Weh durchglüht" —

ftöhnt ber eine (Juftinus Rerner),

"Und fingend einst und jubelnd Durchs alte Erdenhaus Tieht als der letzte Dichter Der letzte Mensch hinaus" —

jauchzt ber andere (Anastasius Grün). Während Goethe bekennt: "Alle meine Gedichte sind Gelegenheitsgedichte, sie sind durch die Wirklichkeit angeregt", — dissentiert Schiller: "Ich glaube, es ist nicht immer die lebhaste Vorstellung seines Stoffs, sondern oft nur ein Bedürsnis nach Stoff, ein unbestimmter Drang nach Ergießung strebender Gesühle, was Werke der Begeisterung erzeugt".

Es leuchtet zunächst ein, daß all solche Geständnisse aus Dichtermund subjektiv gefärbt sind. Weit entsernt, daß ein Urteil des Dicheters selbst über die Dichtkunst ohne weiteres als objektiv beweiskräftig hinzunehmen ist, kann as nicht einmal für seine eigene Dichtung unsbedingte Zuverlässigseit in Anspruch nehmen. Denn das Schaffen des echten Künstlers geschieht immer dis zu einem gewissen Grade reslexionsslos; sobald er darüber ressektiert, ist er also vor einer Selbstäuschung nicht völlig gesichert.

Außerdem tragen solche Aeußerungen, wenn anders nicht der betreffende Dichter ausdrücklich Untersuchungen von wissenschaftlicher Beweiskraft anstredt, gelegentlichen Charakter und erstrecken sich bald auf diese, bald auf jene zufällige Einzelheit. So betreffen Zeugnisse dieser Art, wie sie z. B. Wilhelm Dilthen zusammenrückt: Goethes Erfahrung, wenn er an eine Blume dachte, Schillers soeben herausgehobene Aeußerung über unbestimmte Gefühle, Geständnisse von Alsieri und Heinrich von Kleist über musikalische Empfindungen, Otto Ludwigs Beschreibung von Farbenerscheinungen, — Auslassungen, die sämtlich über den Ausgangspunkt der dichterischen Produktion Ausschlußgeben sollen.

Es erhellt, daß auch sie nur als nach Zeit, Ort und Subjekt beschränkte Teile des umfassenden Materials dienen können und gerade erst im Zusammenhang der geschichtlichen Entwicklung ihre Bedeutung kritisch beleuchtet wird.

### Variationen der Poesie.

§ 17.

#### Bariationen der Poesie: a) in der Theorie.

Allen Definitionen der Poesie durch Theoretiker wie durch Dich= ter liegt naturgemäß eine Anschauung bestimmter Dichtungen zugrunde. Aber selbst die klassischen Beispiele reichen nicht hin, um so weniger als es nicht bloß das Wesen der klassischen, sondern das aller Dich= tung zu ergründen gilt. Ebenso hat, was der einzelne Dichter über seine Runft gesteht, keine Berbindlichkeit für alle Dichter.

Die Thatsache verschiedener Offenbarungsformen ber poetischen Kraft trat bis zu einem gewissen Grade bereits durch Lessings Kritik Schon er fieht fich genötigt, die griechische und englische Tragodie der frangofischen entgegenzustellen: freilich noch mit ber Schluffolgerung, daß fich lettere gegenüber ben erfteren als eine unvolltommnere Dichtweise befunde. Herber führt alsbann bie zu= nächst überaus fruchtbare, wenn auch ju fchroffe Scheidung von Bolksund Runftbichtung ein. Schiller fucht ber fentimentalischen Poefie einen gleichberechtigten Plat neben ber naiven zu fichern, indem er bie ibealistische und realistische Beistesrichtung ausbrudlich als Quellen verschiedengearteter Poefie anerkennt. Unter dem Ginfluß der Romantit erwächst die Gegenüberstellung von flaffischer und romantischer Dichtung. Im Laufe des 19. Sahrhunderts beginnt man neben ber klassischen und ber romantischen noch die realistische Runftform als eine britte Bariation zur Geltung zu bringen. Digitized by Google

#### § 18.

#### Fortsetzung: b) in der Production.

Nicht allein in theoretischer Gruppierung gelangen Bariationen ber Poefie zur Anerkennung. Ersichtlich sehen bie Dichter selbst zu verschiedenen Zeiten ihre Aufgabe gar verschieden an.

Unsere heimische Dichtung läßt biese Wandlungen typisch hervor= Der alte Bolksfänger ift von rein ftofflichem Interesse an ber nationalen Sage erfüllt, die er als heilige Ueberlieferung unverfalicht und nur in ben Schmud ber gefälligen poetischen Form gekleidet seinem Volke vermitteln will. Schon das Zeitalter der Kreuzzüge läßt ben Gefühlsüberschwang, bas Bedürfnis nach afthetischem Genuß ftark hervortreten. Die Dichtung bes Reformationszeitalters zeigt fich bon religios=ethischen Tenbenzen geleitet. Die Gelehrten= poesie bes 17. und beginnenden 18. Sahrhunderts hat ersichtlich ben Berftand zu Gevatter gebeten; die Dichtung wird thatsächlich, mas ber Titel einer Gottschedianischen Zeitschrift verräterisch ausplaubert: Beluftigung des Berftandes und Biges. Aefthetische und religios= fittliche Momente ftreben noch in Mopftod's und Schillers Poefie nach einem Ausgleich. Die humanistischen Anfate ber flafischen Beriobe fteigern fich in Goethe zum Gipfel. Gine rein afthetische Runft um der Runft willen gelangt in der Romantit zur Selbstüberbietung u. f. f. Aus einem jebenfalls weitgebend andersgearteten Drang greift ber Dichter ber Gegenwart zur Feber als bas Germanenheer zur Beit bes Tacitus den Schild an den Mund legte, damit sein Schlacht= gesang um so bröhnender gelle. Selbst ein Ludwig Anzengruber bichtet aus andern Voraussetzungen und zu andern Zwecken, vor allem nach andern ihm halb bewußt, halb unbewußt vorschwebenden Be= setzen als sein ebenfalls unserm Jahrhundert angehöriger Landsmann Franz Grillparzer.

#### § 19.

#### Fortsetzung: c) in der Wirkung.

Noch heute läßt sich erkennen, wie die Poesie selbst von Zeitsgenossen je nach Alter, Bildungsgrad und Individualität aus wesentslich verschiedenen Motiven gesucht und genossen wird.

Im allgemeinen beginnen wir selbständig zu lesen, um den interessanten Inhalt, den Stoff, die "Geschichte" kennen zu lernen. Daneben sucht man eine Nahrung für das Gesühlsleben. Weiter gelangen namentlich Ungebildete selten. Sobald man eigene Anforsberungen stellt, verlangt der größte Teil des Publikums, was schon die Xenien zur Zielscheibe berechtigten Spottes nehmen:

"Wenn sich das Kaster erbricht, setzt sich die Tugend zu Tisch." Die erste Regung der Kritik im halbgebildeten Geist äußert sich durch die Reigung, den Inhalt auf seine Wahrscheinlichkeit zu prüsen. Eine weitere Alters= und Bildungsstuse erwartet wohl, daß die Tendenzen der Tagesströmung zur Aussprache gelangen u. s. f. Erst der voll ausgereiste Geist von geschlossener Bildung und Lebensersahrung ver= mag den vollen Gehalt der humanistischen Dichtung auszuschöpfen — wie z. B. von Berthold Auerbach das bezeichnende Wort "goethereis" geprägt wurde.

Unschwer ergeben sich aus solchen noch heute in Auffassung der Poesie hervortretenden Verschiedenheiten Parallelen zu der Variation, die wir im Laufe der geschichtlichen Entwicklung obwalten sahen. Iedenfalls wird unwiderleglich, daß die Poesie — so gewiß ihr ein einheitliches Wesen zugrunde liegen muß — zu verschiedenen Zeiten verschieden aufgefaßt wurde und noch heute von verschiedenen Perssonen verschieden aufgefaßt wird. Allgemeingültige Gesetze werden sich nur durch Berücksichtigung der sich vollziehenden Entwicklungen und Umbildungen gewinnen lassen.

#### § 20.

#### Berhältnis der poetischen Gattungen.

Ueberblicken wir heute die Poesie, so bietet sich uns eine Fülle poetischer Gattungen dar. Gine ungeschichtliche Auffassung krieiten, sie wären stets in gleicher Mannigsaltigsteit vorhanden gewesen und hätten stets denselben Charakter an sich getragen.

Auch wenn wir zunächft von bem Urquell aller Poefie absehen, weil er in einen nicht mit voller Rlarheit durchdringlichen Nebel gehüllt ift, — auch wenn wir unsern Blid nur zu ben ältesten Zeiten

zurückschweisen lassen, die uns geschichtlich erreichbar sind, suchen wir vergebens den heutigen Reichtum poetischer Formen oder Gattungen. Bielmehr läßt sich bei allen nicht von außen beeinflußten Bölkern zunächst nur eine gleichartige, höchst einsache, in jedem Sinne eins förmige Poesie erkennen. Sofort wird die Ueberzeugung unabweißsbar: die poetischen Gattungen bestanden nicht von vorn herein neben einander.

Daß fie nach einander entstanden, läßt sich wenigstens für das Drama bei den hervorragendsten Kulturvölkern im vollen Licht der Geschichte beobachten. Aber auch eine subjektive Lyrik können wir in selbständiger Entsaltung für die ältesten erreichdaren Zeiten geschichte lich nicht nachweisen. Freilich dürste nun auch von epischer Dichtung im heutigen Sinne kaum die Rede sein; aber konkreter, objektiver Charakter herrscht grundsählich vor.

Noch ist die poetische Empfindung nicht subjektiv, noch vermag sie sich nicht in abstrakten Wendungen auszusprechen.

1. Sie ist nicht subjektiv: benn noch geht ber Einzelne in ber Masse auf, seiner Individualität wird er sich nicht bewußt, ja sie ist geistig nur im bescheidensten Masse vorhanden. Aber wäre die Institudilität selbst bewußter ausgebildet, sie käme nicht zur Geltung, weil garnicht der Einzelne, sondern die Masse spricht. Das uns bekannte poesiegeschichtliche Material nötigt zu der Annahme, daß die älteste Dichtung chorartigen Charakter trug.

An unserer beutschen Poesie betont das erste darüber vorliegende Zengnis, die Germania des Tacitus, ausdrücklich diese Sigenschaft: gemeinsam sangen die alten Germanen sowohl vor der Schlacht wie beim Mahle. Besonders hebt er Lieder hervor, durch deren Vortrag sie den Mut anseuern und den Ausgang des bevorstehenden Kampses aus dem Gesange selbst vorausdeuten. Sbenso wenig läßt der Vortrag der religiösen Gesänge, die auch für die älteste deutsche und griechische Dichtung bezeugt sind, subjektive Elemente zu. Wie aus den ersten poetischen Denkmälern der orientalischen Poesien erschließe dar, wie es auch jedem späteren Kultusgesang natürlich, spricht diese Poesie aus den Empfindungen der gesamten Gemeinde heraus, gleiche viel ob dieser selbst der Gesang zugeteilt ist oder aber der Priester sich an sie wendet, um ihre Herzen zur Gottheit zu erheben.

2. Die poetische Empfindung vermag sich auch noch nicht abstrakt auszusprechen. In konkreter Gestaltung veranschaulicht der religiöse Mythos das Walten der Naturmächte; in konkreter Erzählung bewahrt die Sage die nationalen Thaten der Vorzeit. Selbst individuelle Empfindungen, sobald die Zeit für ihre Aussprache reif geworden, leihen zunächst ein konkretes Gewand, eine Art epischer Einkleidung.

Talvj betont, daß im Volkklied die Braut an der Bahre des Geliebten die Eigenschaften und Handlungen aufzählt, durch die er sich bei Lebzeiten ausgezeichnet: offenbar will sie durch Bergegenwärztigung seiner Borzüge sich und andern die Größe ihres Verlustes klar machen. Man vergleiche noch die ältesten deutschen Minnelieder.

"Ich stuont mir nehtint spâte an einer zinnen; dô hôrt ich einen ritter vil wol singen in Kürenberges wîse al ûz der menigîn: er muoz mir diu lant rûmen, ald ich geniete mich sîn."

Wir finden hier gegenständliche Erzählung, die nur schließlich lyrisch accentuiert ist. Für die ältesten bekannten Gattungen der griechischen Lyrik steht nicht nur der chorische Vortrag, sondern ebenfalls ein starrer epischer Kern sest, der sich besonders in mythischen Elementen darbietet. Es wird klar: das Gefühl vermag sich zunächst nur an Thatsachen emporzuranken, es kennt keine geistigen Abstraktionen, nur greifbare Eigenschaften und Geschehnisse.

# §**[**21.

# Fortsetzung: Entwicklung.

Der spätere Durchbruch von Subjektivität und Abstraktion unter Abgehen von ursprünglich starrer Gegenständlichkeit wird vor allem durch die Entwicklung der epischen Dichtung selbst klar gespiegelt.

Abgerissen, einsilbig rückt das Hilbebrandslied die starren Thatsachen in gedrungener Kraft eng an einander; für Reslexionen und Gesühlsausbrüche ist kein Raum. Damit vergleiche man die Gesühlserweichung, die das Nibelungenlied offenbart: wie nicht nur die milsen und lieblichen Empfindungen den gigantischen Stoff durchsehen, nicht nur der Stil der Erzählung von Beschreibungen und Reslexionen durchbrochen ist, sogar die Charaktere ihrer düstern Erhabenheit entsteidet, dem Typus idealer Normalmenschen angeähnelt sind. Und

nun beachte man gar die unentrinnbare Ueberschwemmung und Durchstränkung von subjektiven und reslexiven Elementen, der all diejenigen Epen des sinkenden 12. und gar des 13. Jahrhunderts mehr und mehr ausgesett waren, deren Quellen nicht — wie noch im Nibeslungenliede — teilweise auf älteren germanischen Stil zurückgehen. Statt Erzählung der Thatsachen tritt allmählich Ausschung derselben in Reslexion über die Thatsachen. Erst mit Beginn dieser Epocke aber, im 12. Jahrhundert, läßt sich eine deutsche Lyrik als selbständige Gattung durch fortlausende Zeugnisse nachweisen, erst jeht zum minsbesten sind ihre Keime zum Blühen reif.

Nicht anders ftellt fich die Entwicklung des Epos und ihr Berhältnis jur Lyrif in Griechenland. Abgebrochener, fprunghafter Stil, ber nur in roben Umriffen berb fligziert, läßt fich für bie älteften epischen Lieder erschließen. Somer zeigt in aller behäbigen Breite ber Epopoe großen Stils noch die plaftische Objektivität reiner Epik: fehlt es zwar durchaus nicht an reflexiven und felbst gnomischen Gle= menten, so find biese boch ben handelnden Personen in den Mund gelegt und entsprechen durchaus ihrem Charafter. Dagegen über= wuchern folche Betrachtungen als subjektive Meußerungen ber Dichter in der späteren Epit, so entschieden fie im allgemeinen Anschluß an ben Stil bes homer sucht. Die tyflischen Epiter sprechen nur ju bäufig felbft, wo homer seine Bersonen handelnd und rebend fich unmittelbar vorführen ließ. In einer Entwicklung, die von der klasfischen Philologie längst als streng organisch anerkannt ist, gelangt nun erft die Lyrik zu selbständiger Blüte - nun eben bricht fich erft die Subjektivität im Bolksgemute Bahn.

Auch in den orientalischen Poesien durchbricht das Einzelperson= liche erst in einer späteren Spoche die ursprünglich starre Sinsörmigsteit und Allgemeingültigkeit. Bom Drama gar ist auf den drei besobachteten großen Domänen der Weltpoesie auch am Ansang dieser vorherrschend lyrischen Periode noch nicht die Rede.

Ja, womöglich noch klarer wie die Lyrik sich aus epischen Elesmenten herauswickelt, sehen wir das Drama bei den antiken wie modernen Bölkern ausdrücklich vor allem durch epische und in zweiter Linie durch lyrische Voraussehungen bedingt. Aus Gesängen beim Dionpsossest hat sich das griechische Drama entwickelt: Man pries

teils mit Ernst, teils mit Uebermut die Thaten und Funktionen des Gottes. Gesten und scenische Veranschaulichung belebten den Gesang. Anstelle der ursprünglichen Abwechselung zwischen dem Vorsänger und dem Chor trat erst allmählich eine Sonderung individueller Personen. Aehnlich bildete sich das Drama der modernen Völker aus dem christlichen Kultus heraus: Die Verlesung von Bibelstellen wurde, zunächst in der Passionszeit, durch Geberden und Kollenverteilung, alsdann durch dekorative Elemente veranschaulicht. Anstelle der Erzählung tritt die Empsindung der Einzelpersonen in den Vordergrund.

Aus allebem gelangen wir zu der gesetzmäßigen Wahrnehmung, daß die einzelnen poetischen Gattungen nicht nur nach einander entstanden sind, sondern sich in gewissem Sinne aus einander entwickelten. Die Geschichtlichkeit des Geisteslebens beginnt damit für uns einen festen Inhalt zu gewinnen.

## § 22.

# Analogie ber Sprachentwidlung.

Der Verlauf geschichtlicher Entwicklung der Poesie hat zunächst etwas Ueberraschendes: Die Poesie fließt allem heutigen Anschein nach aus dem Geiste eines einzelnen Subjektes zu dem Geiste einzelner Subjekte, — und doch soll nicht die subjektive Empfindung, sondern die konkrete Objektivität den Ansang der Poesie bezeichnen!

Wir wissen nun bereits, daß die Subjekte in den ersten Epochen jedes Volkes noch nicht wesentlich aus dem Herdeninstinkt herausstreten; wissen ebenso, daß die zugrunde liegende Empfindung vorerst nur einen konkreten, an Thatsachen sich emporrankenden, in Anschauung gekleideten Ausdruck kennt.

Aber schon die Analogie der Sprachentwicklung erhärtet die allsgemeine Geltung dieses Entwicklungszuges. Auch an der Sprache beckt Jakob Grimm eine Entwicklung vom Sinnlichen zum Geistigen, von epischen bis zu bramatischen Vorstellungen auf. In der Einleistung zum ersten Teil seiner Deutschen Grammatik überschaut er an unserer Muttersprache bereits diesen Thatbestand: "Je weiter wir zurückgehn, desto größer ist noch ihre sinnliche Gewalt . . . Der geistige Fortschritt der Sprache scheint Abnahme ihres sinnlichen Elesments nach sich gezogen, wo nicht gesordert zu haben."

#### § 23.

### Scheinbare Ausnahmen.

Zwei besonders alte und ehrwürdige Denkmäler der menschlichen Poefie scheinen nun freilich der Auffassung zu widersprechen, daß der Weg der Kunft aus konkreter Objektivität zu abstrakter Subjektivität führe. Der Beda der Inder, die Edda der Standinaven tragen zwar noch episch-shrischen Charakter, zeigen aber die lhrische Erweichung stellenweise bis zur Phantastik entartet.

Nun tritt icon bedeutsam hervor, wie felbit in den altesten Beftandteilen der Beden, den Hymnen des Rigveda, fich Zeichen anhebender Entartung finden, die bor der Ansetzung eines Uralters für Diese religionspoetischen Denkmäler warnen. Unberkennbar zeigen die Beden den Charafter von Prieftermanualen, welche das poetische Ma= terial für den Opferkultus überlieferten. Die eigentliche Muthen= schöpfung muß einer folden Art Boefie vorangegangen sein. Anderer= feits fteht ber Hinzutritt neuen Materials und die Verdunkelung man= der alteren Stellen feft. Suchten die Briefter ben altehrwürdigen Charafter der Beden auch zu erhalten, so läßt sich die große Bahr= scheinlichkeit wiederholter Ueberarbeitungen für den Lauf der Sahr= hunderte faum abweisen. - Gar für die Edda unterliegt beute die späte Entstehung und irgend eine Berührung mit ben Borftellungen bes Chriftentums feinem 3meifel mehr.

Treffend betont Paul de Lagarde deshalb: es seien die uns überlieferten Mythen, besonders "Beda und Edda und was diesen beisden näher oder ferner analog ist, in ihrer Gesamtheit durchaus nicht . . . die Aeußerung eines originalen Lebens, sondern Mittel, um den Nachklang originalen, aber vergangenen Lebens . . . festzuhalten. Die Edda ist der krankhaste Misverstand einer gelehrten, dem gersmanischen Volke aufgezwungenen Symbolsprache . . . Und bei den Veden wird es nur dem Grade nach anders sein."

### § 24.

## Fortfegung: Die fogenannten Ratnrbolfer.

Ebenso wenig kommt die Poesie der heutigen fälschlich sogenann= ten Naturvölker als eigentlich echte Grundlage für entwicklungsgeschicht= liche Untersuchungen in betracht.

Daß sich bei jenen häufig Tänze und mimische Darstellungen mit lyrisch-epischen Borträgen vereinen, veranlaßt zahlreiche Forscher zu der Annahme, in solchem Urbrei sei ein getreues Spiegelbild von den Ansängen menschlicher Poesie überhaupt zu sehen. Indessen kann der heutige Zustand ungeschichtlicher wilder Stämme keine sichere Grundloge für unsere Auffassung vom Urstand geistiger Entwicklung bilden, am wenigsten gegen die Gesehmäßigkeit der Gestaltung beweissen, in welcher sich uns die erreichdar ober erschließbar ältesten poetischen Schöpfungen der hervorragendsten Kulturvölker darbieten.

Auch Paul de Lagarde weist die Versassung wilder Stämme als Zeugin für natürliche Urzustände ab. Zunächst im Hindlick auf relisgiöse Vorstellungen führt er aus: "Die aus dem Glauben jetzt lebens der wilder Bölker entnommenen Beweise dürfen nicht gelten. Der Mensch ist, weil fortdauernder Entwicklung fähig, weil unsterblich, weil ein Gedanke des göttlichen Geistes, nur in der Entwicklung, also nur in der Geschichte, Mensch. Ungeschichtliche Völker sind nicht das Normale, sondern die Wirkung einer Krankheit. Wer will aber dann aus ihrer Art, welche in That und Wahrheit nur Un=Art heißen darf, Schlüsse auf die an der Spize der Entwicklung stehende, also gewiß, da sie die Fähigkeit der Vaterschaft besaß, kerngesunde Phase unserer Geschichte machen?"

Genug, nicht die Unnatur der ungeschichtlichen Wilben, die Naturzustände der geschichtlichen Kulturvölker haben wir aufzusuchen, wenn wir die Grundlage für die Entwicklung der uns bekannten Poesie gewinnen wollen.

# Das Wesen der Poesie.

§ 25.

# Religiöser Charafter der altesten Boefie.

Wir ftehen am Beginn unseres Weges. Bor uns liegt bie vor= geschichtliche Beit in undurchbringlichem Rebel, welcher auch ben Quell ber Poefie unserm Blide entrudt. Auf Rombinationen beißt uns unsere Methode der Thatsachen verzichten. Nur so viel ftellten wir bereits feft: feben wir in geschichtlich erschloffener Zeit fich die Poefie nach einer bestimmten Richtung entwickeln, so kann in der noch un= erschlossenen Beit, ber wir andauernd neue Jahrhunderte abringen, bie Entwidlung nicht in umgekehrter Richtung geschehen fein.

Bor welche Thatsachen ftellt uns aber die alteste erschlossene So vielen Eingriffen im einzelnen Sprache und Stil berfelben bei der Berpflanzung durch die Sahrhunderte ausgesett ge= wesen, die indischen Beden bleiben das der Beit nach erfte unter ben erhaltenen poetischen Denkmalen ber indogermanischen Bolkersamilie. Im Rig-Beda hören wir die als Göttin personifizierte Rede ihre Macht also preisen:

> "Ich bin die fürstin, Sammlerin der Güter, Auerft hab' ich erkannt die heil'gen Bötter; Drum haben fie mich überall verbreitet, Die ich in vieles dringe und drin weile. 3ch zena' des Weltalls Dater in der Bobe, Mein Sit ift in den Waffern, in dem Meere, Don da verbreit' ich mich in alle Wefen, Berühr' mit meinem Scheitel dort den Bimmel. Ich bin es, die da wehet gleich dem Winde,

Im Weh'n ergreif' ich alles, was da lebet, Jenseit des Himmels, jenseit dieser Erde; So groß bin ich durch meine Macht und Größe."

An anderer Stelle unterrichten uns die Sänger selbst über ihre Mission:

"Den Indra hat die Götterschaar Jur Vitratötung ausersehn; Ihm tönet zu der Sänger Chor Ju hoher Kraft.

Den Großen preisen wir mit Macht; Mit Coblied den, der Auf erhört, Erheben ihn mit Liederschall Ju hoher Kraft...

Dies Preislied bringt, o Indra, dir Der Sänger dar mit frommem Sinn, Das schwesterlich den Schritten folgt Beim Opferfest."

Söttlichen Ursprungs rühmt sich bemnach biese Poesie, und eine gött= liche Mission glaubt sie zu erfüllen; bie Götter erhebt sie und ragt selbst über Menschliches hinaus an den Himmel.

Religiös erhaben tritt uns auch die alteste bekannte Dichtung der Parsen entgegen. Im Zend=Avesta fleht ber Sanger zu Ormuzd:

"Mir, beinem Freund, der zu dir betet mit Reinigkeit ..., gieb eine Zunge der Weisheit!... Jetzt gieb mir alles Großen Bollendung! Meines Herzens Sehnen und Regungen müffen erhaben sein! Durch dich werden sie groß und glänzend wie des Tages Licht!"

Den gleichen, durchaus religiösen Gehalt zeigt, wie zur Genüge bestannt, die ältere hebräische Poesie. Sehen wir zu, wie ein solcher Sänger das Anheben seines Liedes motiviert. Der Lobgesang Wose schallt:

"Singen will ich bem Herrn, benn er ist hoch erhaben; Roß und Reiter stürzt er ins Meer."

Aehnlich bezeichnet Sannah die Urfache ihres Dankliedes:

"Wein Herz frohlockt in dem Herrn! Erhoben ist meine Rraft durch den Herrn! Es thut sich mein Mund auf gegen meine Feinde, denn ich erfreue mich beiner Hilfe."

AU diese Sänger bekennen also, daß ihnen "ein Gott gab, zu sagen", was fie empfinden.

Nicht anders fest die Edda ein. "Der Seherin Beissagung" lautet:

"Ich heische Gehör von den heil'gen Geschlechtern, Don Heimdalls Kindern, den hohen und niedern; Walvater wünscht es, so will ich erzählen Der Vorzeit Geschichten aus früh'ster Erinn'rung."

"Der Seherin Weissagung"! Wie in den Propheten des alten Bundes sehen wir die Seher= und Sängergabe als eins und ungetrennt: Religion und Poesie war noch eins und ungetrennt. Desgleichen ist für die griechische Poesie die Existenz religiöser Lieder weit vor der Homerischen Zeit gesichert. Unter den deutschen Gesängen bezeugt Tacitus ausdrücklich in erster Linie Verherrlichungen der Götter: "Die Deutschen seiern in alten Liedern Tuisko, den erdentsproßnen Gott, und seinen Sohn Mannus als Stammväter und Begründer ihres Geschlechtes."

Bezeichnend, wenn auch natürlich nicht ausschlaggebend, erscheint die Art, in welcher die ältesten Sagen die Entstehung der Poesie erzählen. Auch hier wird sie auf göttlichen Ursprung zurückgeführt. Nicht eben geschmackvoll, doch im Kern unzweideutig berichtet die sosgenannte Snorra Edda:

"Aegir fragte: "Belches ift der Ursprung der Dichtkunst?" Bragi antwortete: "Die Götter hatten eine Fehde mit den Wanen, kamen aber schließlich zusammen, um Frieden zu schließen. Sie gingen zu einem Gefäß und spieen ihren Speichel hinein und schusen aus diesem einen Mann, der Awasir (d. i. wohl der Flüsterer) heißt. Dieser wußte für alle Dinge Rat. Alls er aber einmal zu den Zwergen Fjalar und Galar (d. h. Späher und Sänger) kam, lockten ihn diese zu einer heimslichen Unterredung und töteten ihn. Darauf ließen sie sein Blut in zwei Krüge und einen Kessell rinnen. Danach mischen sen seiner heims ben Met, und jeder, der davon trinkt, wird ein Dichter und ein Weiser. Ueber Kwasir aber verbreiteten die Zwerge das Gerücht, daß er an seiner eignen Weisheit erstickt sei, da nies

mand so klug gewesen sei, daß er sie ihm habe abfragen können."

Auf welche Weise nun auch die einzelnen Bölker ihre Dichtergabe von den Göttern herleiten, religiös=erhaben ist thatsächlich die älteste uns erreichbare Poesie.

Aehnlich sehen wir in geschichtlicher Zeit neue Ansätze zu poetisschen Entwicklungen vorherrschend von dem Religiös-Erhabenen außzgehen. Religiös ist überall der Ursprung des Dramas; im Zeitalter der Kreuzzüge, im Zeitalter der Reformation, mit den Gesängen des "Messias" verjüngt sich unsere Dichtung dreimal; Goethe und Schiller beginnen ihre schöpserische Thätigkeit mit einem "Joseph" und "Moses".

#### § 26.

# Die Erhabenheit der alteften Poefie.

In durchgehender Uebereinstimmung betont die älteste uns erreichbare Poesie ihren erhabenen Charakter, ihr Ziel zu den Göttern zu erheben. Die Erhebung über das Irdische, die Erhabenheit, tritt auf dieser ersten Stufe als Wesenheit der Poesie auf. Von einer Tendenz zur Schönheit ist dagegen noch nirgends die Rede.

Schon auf Grund diefer Betrachtung muffen Zweifel auftommen, ob die bloße ungeschichtliche Gegenüberftellung von Erhabenheit und Schönheit haltbar ift. "Zwei Genien find es," führt Schillers Abhandlung "Ueber bas Erhabene" aus, "die uns die Ratur zu Begleitern burchs Leben gab. Der Gine, gefellig und hold, verfürzt uns durch sein munteres Spiel die muhvolle Reise, macht uns die Feffeln der Notwendigkeit leicht und führt uns unter Freude und Scherz bis an die gefährlichen Stellen, wo wir als reine Beifter handeln und alles Körperliche ablegen muffen, bis zur Erkenntnis ber Wahrheit und zur Ausübung der Pflicht. Bier berläßt er uns, benn nur die Sinnenwelt ift fein Bebiet, über biefe hinaus tann ibn sein irdischer Flügel nicht tragen. Aber jett tritt ber andere hingu, ernst und schweigend, und mit ftarkem Arm trägt er uns über die schwindligte Tiefe. In dem erften biefer Genien erkennet man bas Gefühl bes Schonen, in bem zweiten bas Gefühl bes Er-Aehnlich faßt Wilhelm Wackernagel bas Verhältnis in habenen." feiner Boetif: "Die Einbildungsfraft tann den Berftand vorübergebend

gänzlich überwältigen und seine Mitwirkung aufheben, kann ihm Ansschauungen entgegenhalten, welche er nicht zu fassen bermag, für welche bie ganze Summe seiner Erfahrungen und Urteile unzureichend ist. Alsbann steigert sich das Schöne zum Erhabenen."

Hiftorisch burfte das Verhältnis gerade umgekehrt liegen wie in diesen beduktiven Spekulationen: Das schöne Sbenmaß der griechischen Litteratur fällt später als die erhadene Gigantik der ältesten religiösen Poesie. Erst Jahrhunderte nach dem Hilbebrandslied und der Edda weiß die germanische Poesie Formen zu finden, die anstelle der alten Felsschlucht=Zerrissenheit schöne Lieblichkeit setzen, — Klänge wie im Ribelungenlied von Volkers Fiedel:

"Als der Saiten Conen ihm fo füß erklang, Die ftolzen Beimatlosen sagten ihm großen Dank";

wie in ber Gubrun "die suße Beise Horunds"; und einen Sänger, "ber uns Freude brächte", wie Walther von der Bogelweide ersehnt.

So scheint es, daß nicht nur die Erzeugnisse des menschlichen Geistes, wie Spos, Lyrik, Drama, sondern auch die Eigenschaften besselben in jahrtausendelangem Werdeprozeß sich nach und aus einander herausgebildet haben. Reineswegs hat diejenige Fülle und Feinheit, über welche der heutige Geist versügt, von vorn herein neben einander im Bewußtsein des Menschen gelegen. Erwacht doch auch im Geiste des Einzelmenschen zuerst das Gesühl für Erhabensheit: Religion, Furcht u. dergl., viel später erst das für Schönheit: Kunst, Liebe u. dergl.

### § 27.

# Bergöttlichung als poetisches Stilmittel.

Wie tief die Poesie in der Religion wurzelt, wie durchaus die Erhebung über das Irdische auch weiterhin eine Tendenz der Dichstung bleibt, das offenbart sich im ganzen Verlauf der Weltpoesie. Weit entfernt, daß sich deren einzelne Perioden in buntem Wechsel ablösen, sehen wir vielmehr die einmal errungene Geisteskraft neben den neu herausgebildeten sortbestehen. Nicht schlechtweg anders, sons dern reicher wird der Menschengeist.

Schreiten wir nämlich von den ältesten Dokumenten der Poesie Bolff, Boetie.

einen Schritt weiter zeitlich vor, dann noch einen Schritt, und so fort bis in die Gegenwart, so sehen wir zwar neue Stoffe und neue Formen in zunehmender Fülle, — ohne daß doch die religiös=erhabene Empfindung zurückgedrängt ift. Reineswegs bloß die rein äußerliche und selbstverständliche Thatsache tritt uns entgegen, daß religiöses Empfinden zu allen Zeiten dichterischen Ausdruck such. Augenfällig wird vielmehr die Erscheinung, daß auch die menschlichen Selden, die nun für dichterische Gestaltung reif werden, von der Poesie zu gött= lichem Schein erhoben werden, ja daß die Vergöttlichung geradezu die Hauptmethode der Poetisierung wird und bleibt.

Bunächst in ber Helbenbichtung. Die größere Spisobe "Ral und Damajanti" im indischen "Mahabharata" beginnt unmittelbar:

"Es war ein König Aala, Des Virasena Sproß, Schön, hochbegabt und mächtig, Vertraut mit Wagen und Roß; Die Herrscher überragend Wie Indra die Götterwelt . . ."

## Aehnlich wird die Beldin eingeführt:

"Und als sie älter wurde,
Umgab eine Mädchenschar
Die holde Damajanti
Wie eine Göttin gar . . .
Don Schönheit hehr und herrlich,
Mit großem Augenpaar;
Und unter allen Göttern
Und unter Menschen war
Ein solcher Liebreiz nimmer
Dernommen noch gesehn;
Ein herzentzückend Mädchen,
für Götter selbst zu schön!"

Bekundete schon der Vergleich mit den Göttern das Streben des Dichters, seine Heldin aus dem gewöhnlich menschlichen Bereich emporzuheben, so ist der Superlativ mit der Erhebung selbst über die göttz liche Höhe erreicht: "Für Götter selbst zu schon!"

Ueberall legt die Sage und alte Dichtung ihren Helben gern göttlichen Ursprung bei. So ist noch die Heldin von Kalidasas

Drama "Sakuntala" nicht ohne göttliches Buthun in die Welt ge= treten. Im ersten Akt bes indischen Dramas heißt es darüber:

"Als einst jener königliche Weise am User der Gautami strenge Buße übte, so gerieten die Götter darüber in Angst und sandeten die Nymphe Ménaka herab, um seinen Bußübungen Hinsbernisse in den Weg zu legen . . . In den Tagen, wo der Frühling zur Erde niedersteigt, sah er ihre bezaubernde Schönsheit, und da —"

"Das Uebrige kann ich erraten,"

unterbricht der Rönig zartfühlend die Erzählerin.

"Auf jeden Fall ftammt sie von einer himmlischen Rymphe . . ."

Bon besonderer, grundfäglicher Bedeutung ift der Schluß biefer Bemerkung:

"Das stimmt auch zu allem. Wie könnte diese Huldgestalt Don einem ird'schen Weibe stammen? Der Wetterstrahl, der glänzend zuckt, Steigt nicht von dieser Erde aus."

Scheint bem Rebenden einmal die Geliebte über die andern Weiber emporzuragen, so ist damit die Bergöttlichung unmittelbar gegeben. Denn wie könnte es anders sein?

> "Wie könnte diese Huldgestalt Von einem ird'schen Weibe stammen?"

Ein solches Zeugnis wird um so bemerkenswerter, als wir uns mit ihm um anderthalb bis zwei Jahrtausende von den Grundlagen der religiösen Beda-Poesie entsernen.

Dieser Prozeß bleibt nicht auf die indische Poesie beschränkt. Aehnlich singt Homer von dem "göttergleichen Obhsseus" und giebt gerade dem Sänger den charakeristischen Beinamen des "göttlichen":

". . . Denn ihm gab Gott überschwenglich

Süßen Gesang, wovon auch sein Herz zu singen ihn antreibt." Er ist der "Bertraute der Muse", die, ebenfalls eine Gottheit, ihm das Lied eingiebt.

". . . def Ruhm damals den Bimmel erreichte."

Dig**3**zed by Google

An späterer Stelle ber Obyssee kommt basselbe Stilmittel unter anderm zu folgender Verwendung:

"Aber Maufikaa ftand, geschmuckt mit göttlicher Schonheit, Und betrachtete wundernd den göttergleichen Odyffens."

Diefer feinerfeits gelobt:

"Cäglich werd' ich auch dort wie einer Göttin voll Chrfurcht Dir danksagen . . ."

Sogar noch in ber Parodie tritt dieselbe Neigung der Poefie hervor. Aristophanes läßt in seinen "Bögeln" den Wiedehopf zur Nachti= gall sagen:

> "Caß ertönen die Weisen geweihten Gesangs, Die aus göttlichem Munde dir quellen hervor... Hell dringet hindurch durch der Bäume Gezweig Der süße Klang bis zum Chrone des Zeus."

So weit wir auch zeitlich vorschreiten und in welche Zone wir blicken, die Bergöttlichung blinkt uns immer wieder aus der Poesie entgegen. Ein Jahrtausend nach Christus benutzt der Perser Firdusi in seinem "Königsbuch" gleichsam eine dramatische Form zur Aussprache der Gottähnlichkeit seines Helden:

> "Die Angen ihm, die Lippen küßte fle, Der Anblick, schien's, ersättigte fle nie. Sie pries den Schöpfer tausendsach darob Und sprach: "Dem Herren, der dich schuf, sei Lob! Weil keiner sonst vergleichbar ist mit dir, Kein andrer Sohn des Schahs sich mißt mit dir!"

hier zeichnet ber Dichter bie Schönheit feines helben burch ihre Wirkung: ihr Anblid ftimmt religios.

Wenden wir uns der Neuzeit zu, so kann es nicht überraschen, etwa einen Racine seinen König über die Götter erheben zu sehen, die,

"von seinem Ruhm geblendet, den Rektar geringer schätzen, als die hohe Luft, Ludwig nahe zu sein" —

in folden Wendungen richtet sich leibhaft "Der Ruhm an die Musen". Aber Racine läßt auch die Gottheit der Liebe vom Himmel steigen, damit sie den schönen Augen der Geliebten huldige. Und zahlreiche

andre moderne Dichter haben dieselbe Gottheit zu ähnlichem Zwecke bemüht.

Größeres Gewicht ist barauf zu legen, baß ein Schiller "Die Macht bes Gesanges" ausbrücklich als religiös schilbert:

"So rafft von jeder eiteln Bürde, Wenn des Gesanges Auf erschallt, Der Mensch sich auf zur Geisterwürde Und tritt in heilige Gewalt; Den hohen Göttern ist er eigen, Ihm darf nichts Irdisches sich nahn, Und jede andre Macht muß schweigen, Und kein Verhängnis fällt ihn an."

Da boch weber Schiller noch die früher herangezogenen Dichter relisgiöse Gefühle zu Tendenzzwecken geheuchelt haben, müssen sie in Außsübung der Dichtkunst wirklich etwas empfunden haben, das dem religiösen Gefühl nahe kommt.

Auch Goethe, ber gewiß nicht geflissentlich kirchliche Wendungen beranzieht, kleibet gerade "Künftlers Morgenlieb" in religiöse Bilber:

"Der Tempel ist ench aufgebaut, Ihr hohen Musen all, Und hier in meinem Herzen ist Das Allerheiligste."

Nicht anders spricht selbst sein Faust, als er "Liebchens Kammer", wahrlich nicht in heiliger Absicht, betritt:

"Willsommen, süßer Dämmerschein, Der du dies Heiligtum durchwebst!... In dieser Urmut welche fülle, In diesem Kerker welche Seligkeit!... O liebe Hand! so göttergleich! Die Hütte wird durch dich ein Himmelreich."

Nicht ben Schleier von einem Götterbilb, sonbern Liebchens Bett= vorhang hebt er, indem er finnt:

"Und hier mit heilig reinem Weben Entwirkte sich das Götterbild."

Schließlich, wenn einer keterisch auftritt, so ist es Byron; religiöser Drang treibt ihn wahrlich nicht, wenn er in der "Braut von Abysdos" singt:

"Wen dünkten Worte nicht zu arm und schal, Bu bannen fest der Schönheit Himmelsftrahl?"

Selbst in seinem so unheiligen Don Juan fingt er:

"Sie liebte, ja, fie betete ihn an, — Sie ward geliebt, als Beilige verehrt"

(im Original "worshipped"). Auch hier greift, wo jedes mensch= liche Maß zu schwinden beginnt, der Dichter zur Bergöttlichung sei= ner Gestalten.

Die letten Zweisel an der Allgemeingültigkeit dieses Stilsmittels zerstreut ein Hindlick auf die neueste naturalistische Dichtung. Obgleich diese sich geneigt zeigt, möglichst alles Geistige auf physische Ursachen zurückzusühren, flutet sie wie jede andere Poesie von Vorstellungen aus göttlichem Bereich über. So hebt ein Borkämpser dieser Richtung, Wilhelm Arent, gleich im Prolog seiner Lieder an:

"Der reinsten Stirne Götterlinien trügen, Süßester Rehaugen Madonnenstrahlen lügen! Fremd bleibt dem Weib Des Künstlers Himmelsstreben."

Das erfte Lied felbst beginnt:

"Du bist so stolz und rein, Du lilienblaffe Maid, Dich küßte in der Wiege Des himmels herrlichkeit."

Ein anderer, Karl Bleibtreu, läßt ein verworfenes Geschöpf von ihrem Liebhaber als "Göttin und Idol" feiern, ja ihr die Verse widmen:

"Mein flammend Herz — das ist ein Tabernakel: Zu Weihrauch dort verbrennen deine Mängel. Und ans der flamme steigst du ohne Makel, Ein Phönig neuverjüngt, rein wie ein Engel."

Hier, wo sonst die Sprache ber prosaischsten Prosa herrscht, wird recht augenscheinlich, wie weit diese Vorstellungen selbst in die Alltagssprache eingedrungen sind, wo immer sie nach dem Ausdruck gehobener Gesühle ringt. Zedermann bezeichnet seine Auserkorene

Digitized by GOOGLE

gern als "Engel" ober gar als "Göttin"; auch Erbenfürsten wird "Weihrauch" gestreut; ein junges Wesen findet womöglich die eigene Kleidung "himmlisch" — und so schwächen sich alle Begriffe durch häusigen Gebrauch ab. Schaltet indes jemand gar zu freigebig mit solchen Wendungen: Engel, Madonna, himmlisch u. dergl., so nennen wir ihn nicht etwa "religiös gestimmt", sondern ausdrücklich "poetisch".

Man hat sich gewöhnt, ben Anthropomorphismus der menschlischen Phantasie hervorzuheben, die Modelung alles Außermenschlichen nach menschlichen Begriffen. In Art dieses technischen Ausdruckes ließe sich nach alledem von einem Theomorphismus der Poesie sprechen, von ihrer Neigung, das Irdische in überirdischen Schein zu erheben.

## § 28.

# Beroifde Epode ber Poefie.

Wollten wir aus unsern bisherigen ersten Wahrnehmungen ohne weiteres bas Grundgesetz aller Poesie formulieren, so müßte es not= gedrungen einseitig ausfallen, wofern wir nicht den von späteren Dichstungsepochen geschaffenen Stilmitteln gleicherweise nachgegangen sind.

Bon welcher Seite kommt ber Poefie bie nächste Bereicherung zu, sobalb fie ben ausschließlich religiösen Charakter aufgegeben?

Mit einer unverkennbaren Geseymäßigkeit leuchtet uns nunmehr bas hervische Ibeal entgegen. Eine Beziehung zur Gottheit wird noch gesucht, und man knüpft die ältesten und tapsersten Helben, von benen die Sage berichtet, die Stammväter, an das Geschlecht der Götter an. Diese Halbgötter=Halbmenschen ragen nun ebenfalls noch ohne weiteres über die bloßen Menschen hinaus; zudem begabt sie der Dichter in reichem Maße mit durchgehenden Idealen des Helbentums.

Als Denkmal der Heroenzeit lernten wir bereits das indische Nationalepos "Wahabharata" kennen. Vergegenwärtigen wir uns nochmals den Beginn der Episode "Nal und Damajanti":

> "Es war ein König Nala, Des Virasena Sproß, Shön, hochbegabt und mächtig, Vertraut mit Wagen und Roß."

Alsbald erfahren wir weiteres über die heroischen Ideale:

"In Aischadha, da thronte Der fromme Aal, der Held, Der Edle, Dedakund'ge, Der große führer im feld: Ein sichrer Schüt', ein Herrscher Wie Manu selber trann! Der eignen Sinne Meister, Ein Liebling schöner frau'n."

### Schließlich:

"So gab's auf Erden keinen, Der Aal, dem Helden, glich, Der selbst dem Liebesgotte Un Wohlgestalt nicht wich."

Ebenso wohlgebildet ift die weibliche Ibealgeftalt der Hervenzeit:

Holdselig in Unmut strahlend, Doll Liebreiz wunderbar, Schlankleibig und schönäugig, Blühend in Jugend ganz." —

Alls außergewöhnliche Menschen erscheinen auch die Helben bes Homer. Wie weiß er nicht sofort Odyffeus als bedeutungsvollen Charakter vorzustellen:

"Sage mir, Muse, die Chaten des vielgewanderten Mannes, Welcher so weit geirrt, nach der heiligen Croja Zerstörung, Dieler Menschen Städte gesehn und Sitten gelernt hat, Und auf dem Meere so viel unnennbare Leiden erduldet."

Eine Fülle von Helbencharakteren zeichnet vor allem die Flias. Nun auch ist die Harfe "lieblich klingend"; "das Lob der Helden zu singen", wird als ihr Zweck bezeichnet. Nicht mehr des Opfers, "des festlichen Mahles Gespielin" ist sie. Aber noch immer gilt:

"Alle sterblichen Menschen der Erde nehmen die Sänger Billig mit Achtung auf und Chrfurcht; selber die Muse Sehrt sie den hohen Gesang."

Wie schon Homer zaubert auch Firdusi vor unsern Blick einen "Sänger mit der Leier, lieblich singend"; und er fingt:

"Das ganze Land, so weit es sich erstreckt, Ist mit Geschmeide, Seid' und Gold bedeckt;

Die Priefter dort find goldbediademt, Die Großen tragen Gürtel goldverbrämt."

Also selbst die Priester sind jest goldbediademt! Desgleichen die Dichter:

"Aus diademgeschmückter Sänger Reih'n Erscholl Gefang."

Der Belb ift wiederum der Unvergleichliche:

"O — riefen alle frau'n — der Kühnaufstrebende, Der Kronenwerte, stolz sein Haupt Erhebende, Den andern Menschen gleicht er nun und nimmer; Es strahlt sein Geist aus ihm mit hellem Schimmer."

Ist er schon ein Mensch, so gleicht er wenigstens nicht andern Menschen.

Rampf ist natürlich das eigentliche, uksprünglich wohl ausschließ= liche Element dieser Heroendichtung.

"Von küener recken strîten muget ir nu wunder hoeren sagen" — lautet die Boranfiindigung des Nibelungenliedes.

Aber dieses Gedicht wie die übrigen vorgesührten Nationalsepopöen gehören bereits einer weit vorgeschrittenen Periode der heroisschen Spoche an, wo Glanz und Behagen errungen waren. Der älteren Heldendichtung scheint Schönheit nur als Kraft begehrenswert gewesen. Dieser Zusammenhang mit der alten Erhabenheit der Poesie läßt sich gerade noch auf germanischem Gediete verfolgen, wie überall wo einige wenn auch noch so spärliche Reste von jenen hervischen Sinzelliedern erhalten sind, welche der ausgeführten litterarischen Spopöe vorangehen. Das Hildebrandelied und die in die Edda ausgenommenen Heldenlieder vermitteln uns die rauhe Kraft und furchts bar tragische Gewalt des alten Heldentums.

Doch alle Zeugnisse aus der Hervenzeit beweisen gleichmäßig, daß noch immer, trot des Herabsteigens von den Göttern zu den Heroen, eine Erhebung über die gewöhnlich menschliche Sphäre in der Tendenz der poetischen Entwicklung liegt. Als außergewöhnlich, einzig in ihrer Art erscheinen die Helben, außgezeichnet durch Krast, Tapferkeit, Hoheit, Wohlgestalt, Beliebtheit dei Frauen, nicht minder durch äußern Schmuck: Kronen, Gold, Geschmeide.

Wenn statt der Erhabenheit schon stellenweise die Schönheit gespriesen und erstrebt wird, so offenbart sich damit nur eine neue Ersscheinungsform desselben Prinzipes: Der Dichter sucht mit seinem Ausdruck die ungewöhnliche Größe seines Helden zu erreichen. Ragt dieser über Menschliches völlig hinaus, so kann der dichterische Ausdruck sich ihm nur annähern, ihn nicht erreichen, — wird danach erhaben. In dem Maße aber, wie der Held in die menschliche Sphäre hineinragt, vermag das Wort des Dichters ihn konform zu erreichen; und die geschlossen Harmonie zwischen Form und Inshalt nennen wir Schönheit.

§ 29.

# Belbenhafte Borftellungen in ber Boefie.

Wiederum bestätigt sich der Grundsat, daß dem menschlichen Geiste nichts verloren geht, was er einmal errungen hat: ein Außstuß des Theismus der ältesten bekannten Poesie war der Theomorphismus, als Ausstuß des Heroismus der zweiten großen Epoche darf
man eine Art von poetischem Heroomorphismus ansetzen, das
Fortleben helbenhafter Vorstellungen in aller künstigen, wie immer
sonst gearteten Poesie.

Die durchgreifende Birksamkeit dieses geistigen Erbes läßt sich ebenfalls auf saft jeder Seite ber Beltlitteratur nachweisen.

In diesem Zusammenhang erscheint es nicht mehr als "Eigenstümlichkeit", sondern als Gesehmäßigkeit, wenn die Minnepoesie des Wittelalters die Liebe gern als Lehnsverhältnis saßt. Kein Zusall darf uns gelten, daß die poetische Auffassung von den Beziehungen beider Geschlechter noch heute einen Nachtlang dieser Auffassung dietet. Auch andere Borstellungen solcher Art blieben noch der neueren Dichstung erhalten. Shakespeares Desdemona spricht von dem Geliebten nicht nur in Wendungen wie:

"Mein Herz ergab fich Ganz unbedingt an meines Herrn Beruf"; sie verwendet ebenso gegen den Bater die Vorstellung:

"Ihr feid Berricher meiner Pflicht."

Boileau schreibt eine "Apologie der Wahrheit" in Ausdrücken wie: "sie muß regieren, glänzen, siegen" u. s. f., alles doch Vorftellungen,

bie bem Helben= und Herrschertum entnommen sind. Bergleichen wir, welche Bilder Rousseau von seinem Ausenthalt auf der Insel St. Pierre entrollt: "Der erhabene und hinreißende Anblick des Sees und seiner User, gekrönt von nahen Bergen" 2c., ebenso Lamartine: "bort die einsame Siche, von welcher der Felsen gekrönt ist". Lesen wir in demselben Gedicht ("Die Siche") vom Riesen, superben Koloß u. dergl. als Sinnbild, so sind wiederum Borstellungen des Heroenzeitalters auf heterogene Erscheinungen zu poetischen Zwecken überztragen. Auch Goethe wendet in "Willkommen und Abschied" auf die Siche dasselbe Bild an: "ein ausgetürmter Riese". Selbst Dorothea, das landslüchtige Mädchen, wird dem Dichter zur "Heldin", und zwar in einer Lage, die das Mädchen nichts weniger als heldenhaft, vielmehr gerade weiblich hilfsbedürstig erscheinen läßt:

"Es knackte der fuß, sie drohte zu falken . . . Und so fühlt er die herrliche Last . . . , Trug mit Mannesgefühl die Heldengröße des Weibes"

— nämlich Hermann, als er die stolpernde Geliebte stütt, um sie vor dem Fall zu bewahren.

Auch Schiller verwendet in ausgedehntem Maße Vorstellungen aus heroischem Bereich; von besonderer Bedeutung ist die in den "Künstlern" gebotene Charafteristik der Schönheit selbst als Majestät mit der Krone:

> "... die, eine Glorie von Orionen Ums Ungesicht, in hehrer Majestät, ... Die furchtbar herrliche Urania, Mit abgelegter feuerkrone Steht sie — als Schönheit vor uns da."

Typischen Ausbruck für die Beziehung der Liebe zu helbenhaften Borftellungen findet Byron, wenn er in der "Braut von Abydos" ruft:

"Wer fühlte nicht, bis, von dem eignen Glück Geblendet, fast erblindete sein Blick, Bald rot, bald bleich, verzehrt von Lust und Leid, Die Macht, die Majestät der Lieblickkeit?"

In gewöhnlicher Auffassung stellen wir uns die Lieblichkeit am wenigsten königlich vor. Es ist aber poetisches Stilmittel, auch das Naive und Schlichte in eine vornehme Region zu erheben.

Zum Schluß bietet uns abermals die naturalistische Litteratur der letzten Jahrzehnte reichlich Proben für die allgemeine Verbreitung dieses poetischen Stilmittels:

"Anfangs umzüngelte das moquante Lächeln den süßen Mund, aber es schwand gänzlich, und ein plöglicher Schatten unsag= licher Wehmut beckte ihre vornehmen Züge. Ich ergriff ihre Hand und preßte sie lange an meine Lippen: ihre sch alen Finger drückten die meinen mit einem krampf= haften Druck."

Die "schmalen Finger" gelten ebenfalls für ein Zeichen ber Bor= nehmheit. Karl Bleibtreu ift es, ber diese Zeilen schrieb, und seine Helbin ist alles eher als vornehm von Gesinnung oder Stellung. Ja, der Dichter läßt seinen Helden zur Aussprache bringen, was in Wahrheit das Wesen unserer poetischen Figur ist:

"Als fie oben auf der Bühne ftand," philosophiert er über die weibliche Hauptfigur,

> "war wenigstens ein Schatten äußerer Vornehmheit vor= handen. Jett — . . . mir gegenüberhockend — . . . o jett fühle ich einen peinigenden Schmerz bei dieser ihrer De= mütigung."

Also selbst das rein äußerliche Söherstehen auf bem Podium wird bem gehobenen Gefühl ber Liebe als entsprechend empfunden, ein Stehen auf gleicher Stufe nimmt den poetischen Reiz hinweg.

So schwelgt benn die Sprache des gehobenen Gefühls auch außerhalb der eigentlichen Dichtung in heroomorphischen Vorstellungen, die von uns zum größeren Teil ausdrücklich als poetisch empfunden werden, so sehr sie sich auch abschleifen: Herzenskönigin, als Sklave zu ihren Füßen, Schah, goldenes Lieb, majestätische Gestalt u. dergl.

### § 30.

## Die Ratur als Anschauung und Sinnbild.

Es ift ein in geschichtlicher Zeit meist klar verfolgbarer Gang ber Entwicklung: vom Göttlichen durch das Heroische zum Menschlich= Bürgerlichen. Besonders auch die Stoffe des Dramas unterliegen

biesen Wandlungen: aus den Gott oder Gottmenschen folgen die Fürsten und Helden als Gegenstand dramatischer Behandlung, erst im 18. Jahrhundert hebt das "bürgerliche Trauerspiel" an. Aber noch immer haben die älteren poetischen Gattungen, Spos und Tragödie, im wesentlichen heroischen Charakter bewahrt, während die jüngeren, Komödie und Roman, fast durchweg bürgerlichen Charakter tragen.

Um welche charafteristischen Clemente bereichert sich nun bie Poesie, sobald sie aus dem Bezirk des Ginseitig-Heroischen heraus= blickt, um die Menschheit selbst unmittelbar zu verklären?

Bunächst sind bereits alle Mythologien aus Naturbeseelung hers vorgegangen. Man kann beshalb nicht eigentlich behaupten, das Naturgefühl sei spät erwacht; wohl aber ist die Naturschwärmerei Erzeugnis einer jüngeren, verhältnismäßig vorgeschrittenen Zeit. Doch im Mythos erscheint die Natur noch unter Menschengestalt. Ein neues Reich beginnt für die Poesie, sobald der menschliche Geist die Natur unmittelbar in ihrem Organismus und Mechanis=mus ersaßt.

Neue poetische Gattungen verdanken dieser Wendung ihr Entstehen. Nach dem Heldenepos bildet sich das Tierepos auß; die Tiersfabel ist gar erst ein moralisierender Ausläuser der ursprünglich naiven Tierdichtung. Ebenso fällt in die Spätzeit des Naturgesühls die Entsstehung des Idhils. Doch überhaupt wächst jetzt eine Poesie an, welche die Tiere teils als Gefährten des Menschen, teils als Sinnsbilder menschlicher Eigenschaften vorsührt — man denke auch an die Aristophanischen Komödien "Die Bögel" und "Die Frösche".

Schon früh muß die Tierwelt zu einfilbigen Bergleichen hershalten: in der Jugendepoche der Sprache und besonders bei der Namengebung spielen solche Symbole bereits eine Rolle. Gewiß ist den Nomadenvölkern gerade ein Blick in die Tierwelt am nächsten, sobald ihnen die Götter und Heroen nicht mehr ausschließlich Gegenstand der Weihe und Berherrlichung geblieben.

Ein weiterer Schritt geschieht dann mit Anwendung der gesamten, unmittelbar angeschauten Natur als Bild für menschliche Bershältnisse. So bietet schon Homer ausgesührte Bergleiche mit dem Tiers und Pflanzenreich sowie den Naturgewalten, besonders der Welt des Weeres. Im 13. Gesang der Ilas heißt es so:

"... Da taumelt' er hin, wie die Esche, Welche hoch auf dem Gipfel des weitgesehenen Berges Abgehaun mit dem Erz ihr zartes Gezweig hinabstreckt; So sank jener, umklirrt von dem Erz der prangenden Rüstung."

## Dber gar im 11. Befang:

"Wie wenn oft ein Jäger die Schar weißzahniger Hunde Reizt auf den grimmigen Eber des Waldthals, oder den Löwen: So auf die Danaer reizte die edelmütigen Croer Hektor, Priamos Sohn, dem mordenden Ures vergleichbar. Selbst voll trozendes Muts durchwandelt' er vorn das Getümmel, Stürzte sich dann in die Schlacht, wie ein hochherbrausender Sturmwind, Der in gewaltigem Sturz die dunkelen Wogen empöret."

Oft tehren ähnliche Borftellungen in Gleichniffen homers wieber.

Vor allem schwelgt schon die jüngere indische Poesie üppig in Naturvergleichen behufs Heraushebung des Gegenstandes aus der nüchternen Wirklichkeit. Wie sich einst der Dichter schier nimmer an der Versenkung ins Göttliche ersättigen konnte, so kann er sich jetzt an Versenkung in die Natur nicht genugthun. Auf solche neue Weise poetischen Zauber zu verbreiten, gesingt namentlich auch dem "Wolkens boten", einem Kalidasa zugeschriebenen Gedicht:

"Denn wie bei Sonnenuntergang Sich schließt der zarte Kelch der Blüte, So schließt sich bei der Crennung auch Der Frauen blumengleich Gemüte... Don dort laß deines Blitzes Blick Ins Inn're ihres Hauses schimmern, Doch nur mit mildem, milbem Schein, Wie Nachts Johanniswürmchen stimmern ... Wohl wird sie hingeschwunden sein In schmerzensvollem, bangem Hossen, Wie wenn des Cotos zarte Blüt' Don einem Froste hart getrossen."

Schon darin bietet sich das charakteristische Zeugnis einer neuen Epoche der Poesie, daß eine Wolke als Liebesbote ausgesandt wird. Wir mögen uns erinnern, daß ähnlich der Schillerschen Maria Stuart "eilende Wolken, Segler der Lüfte" als Boten an ihr Jugendland dienen.

Durch das Christentum wird zunächst der Sinn von der Natur abgezogen und zum Uebersinnlichen erhoben. Nicht ohne Einfluß lateinischer Dichtungen bricht der Natursinn wieder durch. Bei uns in Deutschland gewinnt diese Richtung der Poesse im 12. Jahrhunsdert eigentliche Ausdehnung. Als bezeichnend für den ritterlichen Geist damaliger Dichtung trat uns schon die Einführung gerade des Falken, des ritterlichen Jagdtiers, entgegen. Betrachten wir, nach welchen Richtungen dieses poetische Motiv gewendet wird. Der Kürnsberger singt:

"Ich zôch mir einen valken mêre danne ein jâr. dô ich in gezamete, als ich in wolte hân, und ich im sîn gevidere mit golde wol bewant, er huob sich ûf vil hôhe und floug in anderiu lant."

Aehnlich träumt im Nibelungenlied Kriemhild

"in tugenden, der sie pflac, wie sie einen valken wilden züge manegen tac, den ir zwên arn erkrummen, daz si daz muoste sehen, ir erkunde in dirre werlde nimmer leider sîn geschehen."

Die Mutter vollendet ausdrücklich das Bild:

"Der valke, den du ziuhest, daz ist ein edel man: in welle got behüeten, du muost in schiere vloren han." Ru einem andern Bilbe verwendet ihn Dietmar von Aist:

einen boum, der dir gevalle.

"Sô wol dir valke daz du bist! du fliugest, swar dir lieb ist; du erkiusest dir in dem walde

Alsô hân auch ich getân: ich erkôs mir selben einen man . . ."

Weniger außerlich verwendet Hartmann von Aue im "Erec" dasselbe Tier als Bilb:

> "Dô einz daz ander an sach, sô was in beiden niht baz dann einem habech, der im sîn maz von geschihten ze ougen bringet, sô in der hunger twinget: und als ez im gezeiget wirt, swaz er's dâ für mêre enbirt, dâ von muoz im wirs geschehen danne ob er's niht hete gesehen."

Vor allem ift es unter ben Tieren das Roß, welches in der epischen Ritterdichtung der Romanen wie der Germanen Beachtung findet. In der Minnelyrik spielt aber bereits die Nachtigall ihre Rolle. Das Ausgehen eines Minneliedes von der Naturfreude, besonders im Mai, überhaupt im Frühling und Sommer, ist zu einem seinen Kunstmittel ausgebildet. Vergleiche zwischen Natur und Liebe stellen sich so von selbst ein, wie sich denn in Gleichnissen überhaupt die Anteilnahme an der Natur am offensten bekundet.

herr Ulrich von Gutenburg fingt von ber Geliebten:

"Si ist mîn sumerwünne. Si sæjet bluomen unde klê in mînes herzen anger: des muoz ich sîn, swiez mir ergê, vil rîcher fröiden swanger. Ir güete mich vil lützel lât dekeinen kumber müejen. der schîn der von ir ougen gât, der tuot mich schône blüejen, Alsam der heize sunne tuot die boume in dem touwe. sus senftet mir den swæren muot von tage zu tage mîn frouwe. Ir scheener gruoz, ir milter segen, mit eime senften nîgen, daz tuot mir einen meien regen reht an daz herze sîgen."

Bergleiche mit den Geftirnen lagen der neuen religiösen Minnelyrik nahe, dringen aber bald in die weltliche Dichtung ein. Bor allem auch im Nibelungenlied finden sie Berwendung. Bon Lyrikern handshabt sie Heinrich von Morungen mit künstlerischer Weisterschaft:

"Ir tugent reine ist der sunnen gelîch, diu trüebiu wolken tuot liehte gevar, swenne in dem meien ir schîn ist so klâr."

Walther von der Bogelweide, der in seinen Anlehnungen an Reinmar von Hagenau noch eigentliche Teilnahme für die Natur vermissen läßt, hat in seiner selbständigen Blüte gerade durch sinnige Naturbetrachstung seinen Liedern so lichten Schein und frischen Duft verkiehen.

Hier ift das Verhältnis zwischen Natur und Geift zu voller Traulichkeit gediehen

"Wie wol der heide ir manicvaltiu varwe stât! sô wil ich doch dem walde jehen, daz er vil mêre wünneclîcher Dinge hât: noch ist dem velde baz geschehen. sô wol dir, sumer, sus getâner hôchgezît! sumer, daz ich iemer lobe dîne tage, trôst, sô træste ouch mîne klage. ich sage dir waz mir wirret: der mir ist liep, dem bin ich leit."

Wie wir den Dichter zu der Natur sprechen hören, so leiht er selbst der Pflanzenwelt Zungen:

> "Dû bist kurzer, ich bin langer: alsô strîtents ûf dem anger, bluomen unde klê."

Dem entsprechend begegnen auch in den Bilbern — nicht mehr bloßen Vergleichen — neben den typischen Beziehungen zu den Gestirnen durchaus eigenartige Naturanschauungen:

> "Des fürsten milte ûz Osterrîche fröit dem süezen regen gelîche."

Dher:

"Friundes lachen sol sîn âne missetât, süeze als der abentrôt, der kündet lûter mære."

Dahingegen kann er sich an Bilbern für trügerisches Lachen kaum genugthun:

"Ich han gesehen in der werlte ein michel wunder:
wærz ûf dem mer, ez diuhte ein seltsæne kunder;
des mîn fröide erschrocken ist, mîn trûren worden munder.
daz glîchet einem bœsen man. Swer nu des lachen
strîchet an der triuwen stein, der vindet kunterfeit.
er bîzet, dâ sîn grînen niht hât widerseit.
sîn valscheit tuot vil manegem dicke leit.
zwô zungen habent kalt und warm, die ligent in sîme rachen.
in sîme süezen honge lît ein giftic nagel.
sîn wolkenlôsez lachen bringet scharpfen hagel.
swâ man daz spürt, ez kêrt sîn hant, und wirt ein swalwen zagel."

Genug, wo wir die Poesie über kurze Helbenlieder hinaus zur litterarischen Nationalepopöe herangereift sehen, treffen wir bereits Einskleidung in Naturdilder oder doch ausgeführte Bergleiche. In der Lyrik gelangt diese Bersenkung in die Natur zu voller Ausbildung. Während zunächst menküliche Gestalt im Gewande des Tiers oder Pflanzenlebens, der Gestirne oder der Naturgewalten auftritt, sind mit zunehmender Reslexion auch bloße Gesühle in Beziehung zu gleichsgearteten Naturkörpern gesetzt. Sehr bezeichnend verliert der Einzelsgegenstand mit Anknüpfung solcher Beziehung, mit Einkleidung in solchen Schein, den Charakter des Rohstosses, um durch den Vergleich poetische Beleuchtung, durch das Bild poetisches Wesen zu gewinnen.

Ueberhaupt wird die Natur nun in ausgedehnte Beziehung zum Menschenleben gesetzt. Alle Gebiete der Natur durchmißt des Dichsters Blick, um ein poetisches Seitenstück für das Menschentreiben zu gewinnen:

"Ich hôrte ein wazzer diezen Und sach die vische fliezen; Ich sach, swaz in der welte was, Felt unde walt, loup, rôr unt gras, Swaz kriuchet unde fliuget Und bein zer erde biuget, Daz sach ich, unde sage iu daz: Der keinez lebet âne haz."

Damit hat der Dichter sein Thema, wenn auch nicht mehr wie früher wörtlich in eine höhere, so doch in eine weitere Sphäre gehoben. Dies Inbeziehungsetzen zum Höheren oder Weiteren erscheint danach immer als eine Methode der Poetisierung.

Eine letzte Wendung im Verhältnis des Menschen zur Natur tritt mit Störung der naiven Harmonie zwischen beiden ein: der Mensch fühlt die Entzweiung und sehnt sich nach Harmonie mit der Natur zurück. Schon in der griechischen Dichtung ist diese Periode durch die Schöpfung des Idhus bezeichnet. Eine sentimentale Sehnssucht nach Naturzuständen bekundet schon damals am unmittelbarsten den Verlust der Natur. Für die moderne Welt bezeichnet Jean Jacques Rousseau den vollen Ausbruch dieser Naturschwärmerei, Goethes "Werther" ihren Gipfel.

Wie recht eigentlich durch solch ein Sehnen nach Harmonie mit der Außenwelt der Stoff poetische Beleuchtung erfährt, zeigt sehr deutlich ein Gedicht Chéniers: "Die junge Gefangene". Für die Guillotine bestimmt, ruft sie in heißem Lebensdrang: "Ich will noch nicht sterben". Das wäre nun an sich durchaus noch kein poetischer Ausruf; aber sie leitet ihn folgendermaßen ein:

"Die wachsende Aehre reift, von der Sense verschont; — ohne Furcht vor der Kelter trinkt die Rebe jeden Lenz die linden Gaben der Morgenröte; und ich, wie sie schmerz und jung wie sie, was auch die Gegenwart an Schmerz und Unruh' bringt, ich will noch nicht sterben."

Erst mit biefer Begründung hat der an sich willfürliche Wunsch, wenn nicht für unsern Verstand, doch für unser Gefühl Berechtigung gewonnen.

Wie sonach die Poesie Himmel und Erde, die ganze Schöpfung beschwört, um ihren Gestalten höheren Glanz, künftlerische Beleuchstung zu verleihen, zeigt mit gewohnter Meisterschaft auch Byron, so in der "Braut von Abydos":

"Die Barke teilend, woll' ihr Segen leih'n, Und meiner Urche friedenstaube sein! Uch! da der Welt voll Kampf dies Glück entzogen, Sei für des Cebens Sturm der Regenbogen, Der Abendstrahl, der durch die Wolken bricht Und eines schönern Morgens Glanz verspricht!"

Andauernd sehen wir menschliches Wesen in außermenschliche Natur=Sinnbilder gekleidet. Gine Art Physicomorphismus hat statt: durch physische Beziehungen von charakteristischer Gindrucksfähig=keit gewinnt der Stoff poetische Form.

### § 31.

# Allegorie und Symbol.

Wir sahen nicht nur den menschlichen Körper, schließlich bereits den menschlichen Geist in Natursinnbilder gekleidet, in physiomorsphische Beziehung gerückt. Wie die Erschließung der Natur auf das theistische und heroische Zeitalter der Poesie solgt, finden wir nun

überhaupt als viertes Reich die Herrschaft des Geiftes begründet. So wird schließlich Körperliches und Geistiges allgemein in Austausch gesetzt.

Das Abstrakte einerseits wird in konkreter Gestalt poetisch. In der deutschen Dichtung zeigt sich die Reigung zu solcher Allegorie (d. i. zu anderem, nämlich bildlichem Ausdruck) zunächst spärlich in der Personisikation der "Frau Minne", erst gegen Ende des 12. Jahrhunderts; dann ruft auch bald Walther von der Vogelweide:

"Frô unfuoge, ir habt gesiget."

Ausgedehnter findet sich diese Darftellungsweise schon in Gottsfrieds "Triftan":

"Ir kleider wâren ûf geleit mit vier hande rîcheit, und was der vierre iegelîch in ir ambete rîch. daz eine daz was hôher muot; daz ander daz was vollez guot; daz dritte was bescheidenheit, diu disiu zwei ze samene sneit"

u. f. f. Ueberhand nimmt die Allegorie in der Didaktik des 13. Jahr= hunderts, wie denn die nun hereinbrechende didaktische Epoche als eigentlicher Rährboden der Allegorie erscheint. So fragt Reinmar von Zweter:

"Waz kleider frowen wol an stê? des wil ich iuch bescheidn. ein hemde wîz alsam ein snê: daz ist, daz si got minne und habe in liep; dêst wol ein rîchez kleit. dar obe sol sîn ein roc gesniten, sô daz si liep und leit sol tragen mit vil kiuschen siten. ir gürtel sî diu minne; ir vürspan, daz si tugende sî bereit..."

Andererseits werben die materiellsten und scheinbar materialisstischen Dinge, die Schöpfungen des Mechanismus, durch Uebertrasgung in das Gebiet der lebendigen Welt, sei es der Natur oder des Geistes, poetisch. Diese Symbolisierung vermag selbst die prossischsten Dinge poetisch annehmbar zu machen. So verhilft Karl Beck den Eisenbahnaktien zu einem poetischen Eindruck:

"Die Papiere — feilgeboten — Steigen — fallen — o Gemeinheit!

Mir find die Papiere Aoten, Unsgestellt auf Deutschlands Einheit. Diese Schienen, Hochzeitsbänder, Crauungsringe blankgegossen: Liebend tauschen sie die Känder, Und die Ehe wird geschlossen."

Wie hier ber Dichter die Bedeutung der Eisenbahn für die Annähe= rung der deutschen Stämme seiert, so wird in neuester Zeit ihr Ein= fluß auf die Berbrüderung der Bölker gepriesen.

Nicht nur in ben fremben modernen Litteraturen, auch schon im Altertum sehen wir in burchgehenber Gesetzmäßigkeit mit zunehmendem Abstraktionsvermögen die Allegorie Platz greifen, um Ideen in die Welt der Gestalten überzuführen.

#### § 32.

## Das Wefen der Poefie.

Fragen wir nun, welcher Grundzug ben verschiebenen Entwicklungsflusen ber Poesie gemeinsam ist, so läßt sich überall eine Erhebung aus ber gewöhnlichen Sphäre erkennen. Ob die Geliebte als
Göttin ober als Königin, als Gazelle ober als Rose verherrlicht, ob
schließlich gar das Gefühl der Liebe in eine anmutende körperliche
Gestalt gekleidet wird: immer zeigt sich die Poesie als konformer
Ausdruck der ungewöhnlichen Empfindung des Dichters sür den dargestellten Gegenstand. Ob die Kraft des Mannes als göttlich ober
heroisch oder löwenhaft oder als sein Schmuck bezeichnet wird: der
Dichter hat für sein erhöhtes Gefühl einen entsprechend
erhöhten Ausdruck durch die Sprache gesucht und gesunden.

Als notwendige Attribute des Dichters ergeben sich daraus ohne weiteres:

- 1. erhöhtes, ftark entwickeltes Gefühlsleben,
- 2. Fähigkeit zu entsprechend erhöhtem Ausdruck Geftal= tungskraft.

Dieses Prinzip erweift sich als allgemein, weil allem Bechsel zugrunde liegend. Aber innerhalb des durchgehenden Prinzips offensbaren sich die verschiedensten Botenzen. Bis zu übernatürlichem Schein hebt die dichterische Phantasie im ersten erhabenen Anlauf den Gegens

ftand ihrer Berherrlichung. Bald burchmißt fie ein zweites Gebiet, welches über das Gewöhnlich=Menschliche hinausragt, seinen Reprä= fentanten in dem Beroen, Salbgott, Belden fieht. Aber felbst inner= halb der natürlichen Sphare weitet fich der Horizont und die Poefie greift, um menschliche Eigenschaften und Gefühle wenigstens in boch= fter physischer Vollendung zu zeichnen, zu bemienigen geschlossenen Bild aus ber Ratur, welches ben in Rebe ftehenden Charatterzug rein und prägnant herausftellt; auch hier ift ein Erheben bis in ben himmel im physischen Sinne, bis an die Geftirne besonders nabe= Aehnlich wird das Gestaltenlose und Mechanische zu leben= liegend. digem Schein erhoben. Allüberall erhebt die Boefie ihre Gegenftande in eine höhere Welt ober einen vollkommneren Schein und bringt jede wesentliche Eigenschaft, sei fie gut oder übel, zum erreichbar prägnantesten Ausbruck, zur schärfften Accentuierung.

### § 33.

# Superlative Darftellung.

Die Poesie ist Ausdruck erhobener Gefühle: in dieser Tendenz zeigt sich die Poesie ganz entsprechend der Geschichte des Geistes= lebens überhaupt abgestuft. Nach dem unmittelbaren Emporringen der Seele zum Göttlichen sehen wir in den gottentsprossenen Hult genau ebenso in dem menschlichen Geistesbedürfnis gesetzmäßig begründet ist wie nur immer der des Mittlerz, des Gottmenschen, in der erhaben= sten Religion. Wir sehen alsdann den Zauber der beseelten Natur wirken, in ihr das Höhere und Höchste selbst beschlossen, — eine Aufsassung, die auf religiös=philosophischem Gebiete im Pantheismus ihre Entsprechung anerkennen wird. Schließlich thut das Reich des Geistes sich auf, Ideen selbst gewinnen organisches Leben. Immer liegt die Erhebung in ein als höher betrachtetes Reich dem poetischen Streben zugrunde.

Es muß danach selbstverständlich erscheinen, daß auch sonft Berstärkung und Erhöhung in dem Urwesen der Poesie liegen. Nicht mehr werden wir als eine absonderliche, rätselhafte Eigentümlichkeit anstaunen, daß ein Homer all seinen Gestalten schmückende Beiworte zulegt und gar gern daß attributive Abjektiv im Superlativ verwens

bet — man vergleiche auch den Gebrauch der so rhetorischen lateininischen Sprache. Auf dasselbe notwendig wirkende Gesetz werden wir es nun zurücksühren, daß im mittelhochdeutschen Epos jeder Held als der kühnste Degen, jede Held als die minniglichste Maid übereinstimmend vorgestellt wird, beide Teile aber als so reich, daß niemand reicher könnte sein, u. ä. m.

Bur Potenzierung brängt benn alle poetische Darstellung hin. Darum muß in Goethes "Willsommen und Abschieb" "Finsternis aus bem Gesträuche mit hundert schwarzen Augen" sehen, darum ebenda "die Nacht tausend Ungeheuer" schaffen; im "Mailieb"

"dringen Blüten Uns jedem Zweig, Und tausend Stimmen Uns dem Gesträuch."

Ewig, unendlich, all überschwemmen die Poesie. Bon Berben sind die sinnlich ergiebigsten, die Handlung am schärfsten ausdrückenden gewählt. So kleidet Goethes "West-öftlicher Divan" den Gedanken der Umbildung und Entwicklung in die Wendungen:

"Und so lang du das nicht hast, Dieses: Stirb und werde! Bist du nur ein trüber Gast Auf der dunklen Erde."

Aehnlich genügt seinem dichterischen Ausbruck nicht die Feftstellung:

"Befindet sich einer heiter und gut, Gleich will ihn der Nachbar peinigen;"

er potenziert fie in bem Reim:

"So lang der Cüchtige lebt und thut, Möchten sie ihn gerne fteinigen."

Daß Goethe in seinem Alter vielen seiner Boltsgenoffen unbequem geworden, spist sich in berselben Sammlung ahnlich zu:

"Mit der Deutschen freundschaft Hat's keine Not . . . . Sie lassen mich alle grüßen, Und hassen mich bis in Cod."

#### § 34.

## Einheit bon Urfache und Wirtung in ber Poefie.

Ist bas Besen ber Poesie Ausdruck gehobener Gefühle, so bilden gehobene Gefühle bes Dichters die Boraussetzung, die Ursache jedes poetischen Werkes.

Ferner: ift die Dichtung Ausdruck gehobener Gefühle, so besteht ihre Birkung eben darin, daß sie diese gehobenen Gefühle überallshin, wohin sie wirkt, eindrückt. Hiernach erwirkt sie eine Gefühlsserhebung im Publikum: das ist der eigentliche Sinn ihrer veredelnden Wirkung, die in scholastischer Auffassung als moralisierend erschien.

Damit ift ber einheitliche Zusammenhang von Ursache, Wesen und Wirkung der Poesie sestgestellt und die Dichtung als Mittlerin zwischen der Dichterseele und der Seele der Menscheit erkannt. Diesser Beruf erscheint würdiger als er der Poesie ehedem im Vergnügen an Nachahmungskunststücken oder in der Bereicherung an guten Lehren zugesprochen wurde.

Der Dualismus überdies, welcher zwischen Ursache und Wirkung der Poesie, wie in der Beziehung zwischen Dichter und Publikum bestand, ist nunmehr überwunden. Hatte man die Nachahmung als Ursache der Dichtkunst hingestellt, so war man noch immer in Zweisel, wie die Wirkung zu erklären sei, dis man bald das Vergnügen, bald die Belehrung als äußerlichen Notbehels heranzog. Faßte man andererseits zunächst nur — um von dem so äußerlichen Belehrungsprinzip ganz zu geschweigen — das Vergnügen als Wirkung ins Auge, so blieb noch immer unentschieden, worin dieses Vergnügen bestand: in der Freude an der wahrgenommenen Aehnlichteit, meinten die einen, während anderen das Wohlgefallen an der poetischen Form vorschwebte, wieder anderen Vergnügen am Stoff, manchen aber schon richtiger aus der Anregung der Gefühle Vergnügen hervorzugehen schien.

§ 35.

## Ginheit ber Dichtungsarten.

In bemselben Prinzip der Gefühlserhebung ift weiterhin die Ginheit der Dichtungsarten beschloffen.

Während die Nachahmungstheorie die Lyrik aus der Poesie aussichließen müßte, besteht das Ergebnis eines entwicklungsgeschichtlichen Neberblick: die in verschiedenen Neußerungsformen doch immer ausgeprägte Gefühlserhebung, gerade die Probe auf die lyrische Dichstungsart unmittelbar. Ebenso erhellt ohne weiteres, daß die epische wie die dramatische Darstellung einer Person die entsprechend lebhafte Empfindung des Dichters zur Voraussezung hat: die poetische Versherrlichung eines Helden ist Ausstuß von des Dichters Bewunderung ober Mitgesühl für denselben.

#### § 36.

## Ginheit der Rünfte.

Auch die Einheit der Künste erweist sich in dem Beruf zur Gefühlserhebung offenkundig. Die Poesie tritt als verwandte Erscheinung in den Kreis ihrer Schwesterkünste. Wie diese sich aus dem Gefühl an das Gefühl wenden, erhellt leichter; die Poesie allein, weil sie durch das intellektuelle Wort wirkt, hat man oft verstandesmäßig erklärt.

Die Abweichung ber Künfte unter einander liegt ausschließlich in den verschiedenen Mitteln, durch welche sie zur Gesühlserhebung gelangen. Während die bildenden Künfte durch Körper unmittelbar ein gesteigertes Empfindungsleben ausdrücken, wirken die redenden Künfte durch Töne: die Musik durch melodische Töne, die Poesie ihrerseits durch die artikulierte Sprache.

Ebenso wenig wie die Dichtungsarten haben eben diese Künste allezeit neben und unabhängig von einander bestanden. Wie die Kunst aus der Religion herauswächst, schafft der primitive Geist seierlich geschmückte Wohnstätten für die Gottheit (bildende Künste), alsdann zu Ehren der Gottheit seierliche Bewegungen der äußern Organe (Mimik), bald unter Teilnahme der innern Organe (Musik), schließlich seierlich bewegte Sprache (Poesse).

## § 37.

# Unterschied von der Prosa.

Beiterhin wird burch Annahme des Gefühlsausbruckes als Befen ber Poefie deren innerer Unterschied von der Prosa hervorleuchtend.

Nicht mehr sind wir angewiesen auf die rein formelle Erklärung der Poesie als "der gebundenen Rede; außerdem aber einiger Anwens dungen der ungebundenen, welche mit den Anwendungen der gebuns denen in naher Verwandtschaft stehen." Der Unterschied heißt nun: hier Sprache des Gefühls, dort Sprache des bloßen Gedankens. Aehnlich wie sich die Kunstmalerei von der mechanischen Photographie unterscheidet: während die letztere unbedingte, reslezionslose Wiedergabe des Gegenstandes bietet, erstrebt die Kunst stimmungsvolle Ersassung, gemütvolle Durchdringung desselben.

Bur Beurteilung ber platt-naturaliftischen Doktrin ergiebt sich gleichzeitig ein neuer Maßstab: sie, die der Prosa näher steht als der Poesie, ignoriert den Zweck — die Gefühlserhebung —, um das Mittel, den Anreger der Gefühle — den Stoff — zur Alleinherrsschaft in ihrem Werk zu verstatten.

Die poetische Wirkung selbst ift stofflos: nicht mehr den einzelsnen Helben, unser eigenes immanentes Gefühlsleben geht der künstelerische Eindruck an. Indem sie uns "auf schwanker Leiter der Gestühle" emporhebt, führt uns die Poesie über die Alktäglichkeit hinaus, stärtt unser Gefühlsleben, auf daß wir nicht im dumpfen Sinnentrieb verkommen, —

"Und wecket der dunkeln Gefühle Gewalt, Die im Herzen wunderbar schliefen", wie Schiller durchaus bezeichnend sagt.

§ 38.

## Die Gefühlsstärte des Dichters.

Noch eine bebeutungsvolle Thatsache ift hier anzureihen: betrefefend die allgemeine Gemütsbeschaffenheit des Künftlers, besonders des Tichters. Bestände sein Talent in bloßer Nachahmungsgabe, so hätte er kein Recht auf andere Beurteilung seines Gesühlslebens, als der übrigen Mcnschheit zugestanden wird. Bestände sein Talent gar in einer direkt erzieherischen Anlage, so bliebe noch weniger Veranlassung, die Leidenschaft der Dichterseele anzuerkennen.

Anders, wenn verftärktes Gefühlsleben das Wesen des Dichters ausmacht. Dann verstehen wir den scheinbaren Widerspruch, daß er

zugleich die heiligsten, hehrsten Töne der Berehrung und die übersschwenglichsten Sinnenergüsse beherrscht; daß ein Dichter die erhabensten Iven Iven verkünden und doch das Leben übervoll genießen kann; daß er andererseits die Leidenschaft dis in ihre dunkelsten Tiesen darsstellen und doch ein imponierender Charakter sein kann. All seine Gefühle sind eben potenziert: in dem gesteigerten Gefühlsseben liegt seine Dichtergabe.

Aehnliches gilt für den Schauspieler und die Schauspielerin. Soweit nicht durch ihre exponierte Stellung gegenüber der Deffent= lichkeit und den Mitspielern ein verändertes Auftreten begreiflich wird, findet es seine Erklärung in dem auch ihnen notwendigen gesteigerten Gefühlsleden, ohne welches sie keine kongenialen Mittler des Dichter= wortes wären.

## § 39.

## Begründung ber poetifchen Form.

Die innere Ergründung der Poesie als Ausdruck erhobener Gestühle darf ungleich größere Bedeutung in Anspruch nehmen als jede rein formale Erklärung. Dennoch leuchtet nicht ohne weiteres ein, welche Rolle angesichts der gewonnenen Definition nun der poetischen Form zuzuerkennen ist, die doch auf irgend eine, wennschon nicht ausschlaggebende Beise in der Begriffsbestimmung der Poesie enthalsten sein muß.

Wie kaum an einem zweiten Punkte der Poetik versagen hier die meisten Bersuche fast gänzlich. Um nur die sortgeschrittensten Forscher zu berücksichtigen, bliden wir zunächst auf die in so vieler Hinscher zu berücksichtigen, bliden wir zunächst auf die in so vieler Hinscher zu dereichtigen und trefssichere Poetik von Wilhelm Wackernagel. Hier lehrt er ganz abstrakt: "Schönheit der Darstellung wird erreicht, wenn auch deren Mittel, die Sprache, die Worte dem Gesetz der Schönheit unterworfen sind, wenn auch in ihnen Einheit des Mannigssaltigen waltet. Dies Gesetz wird am deutlichsten ausgeprägt und beherrscht die Rede am sichersten durch rhythmische Gliederung derselsben." Eine Definition, welche die Dichter in Versen schreiben läßt, um "Einheit des Mannigsaltigen" herzustellen, kann auf Klarheit und positive Greisbarkeit wenig Anspruch erheben. Noch bedenklicher ist die empirische Erklärung Wilhelm Scherers: "Der Rhythmus ift ents

sprungen aus bem Tanz. Das Wohlgefallen am Rhythmus beruht auf der Erinnerung an das Bergnügen des Tanzes; durch Bererbung wird diese Erinnerung, dies Wohlgefallen so gesteigert, daß es spä=teren Generationen vielleicht geradezu angeboren ist." Sehen wir von der naturwissenschaftlichen Unzulänglichseit dieses Erklärungsver=suches ab. Das Wohlgefallen am Bers soll aus der Erinnerung an das Vergnügen des Tanzes entspringen: das wäre zum mindesten ein sehr mittelbares Vergnügen, eine sehr entsernte Erinnerung! Solche spekulativen oder naturwissenschaftlichen Deutungen sind so gut wie das Eingeständnis des Unverwögens, der Sache auf den Grund zu kommen.

Haben wir uns dagegen die litteraturgeschichtlichen Thatsachen selbst zum Führer erwählt, so können uns diese nicht völlig vom rechten Wege abirren lassen.

Wiederum haben wir der geschichtlichen Entwicklung zu folgen. In Zusammenhang mit Musik und Tanz ist der Vers der ältesten Poesie wohl begreislich. Aber wann singen wir? wann tanzen wir? Es fällt uns nicht bei, jede beliedige Thatsache, z. B. die Kape ist grau, das Buch hat 24 Bogen oder dergl., singend und tanzend zum Ausdruck zu bringen. Haben wir jedoch z. B. ein lang ersehntes Ziel erreicht oder eine unerwartete Freude ersahren, dann jubeln und springen wir wohl; ähnlich bei jeder andern lebhaften Gemütsbewesgung. In dieser Verwendung sehen wir die Form der ältesten Poesie. Zur Hinthus folgt dem Schwung der Musik, dem Takt des Tanzens oder Schreitens. So erscheint der poetische Ausdruck selbst als die schwungvolle Sprache des schwungvollen Gesühls.

Aber das Bersmaß ist auch, je älter desto unbedingter, dem Inhalt angeschmiegt und entsprechend. Das in dem Wechsel der Worte wiederkehrende Wetrum bildet einen einheitlichen Grundtakt, auf den der ganze Inhalt gestimmt ist, ein Leitmotiv der Empfindung, welches durch ständige Wiederkehr das ihm zugrunde liegende Gefühl start hervortreten läßt oder sogar verstärkt.

Das Bersmaß an sich ist demnach sowohl ein Ausfluß des Gefühlsschwunges, als ein Mittel, welches zur Verstärkung des Gefühls= ausdruckes beiträgt. Der alte Langvers entspricht dem langen An=

halten des Atems zu immer höherer Steigerung der Sprache d. i. des Gefühlsausdrucks, der in den alteren Epochen ja zum Erhabenen emporftrebt.

Die Einheit dieses Langverses finden wir von der Allitterastion oder von der Association anz durchbrochen; er fällt in zwei Bersspälften auseinander, deren Hauptbegriffe durch Stadreime — wie man allgemein sagen kann — gebunden werden. Wiederum ist diese Bersart in ihrer Entstehung durch die Vortragsweise auß natürlichste erklärt: das Rezitativ, der Sprechgesang, ließ die Saiten des begleistenden Instrumentes nur bei den Hauptbegriffen zu deren stärkerer Hervorhebung erklingen.

Die Bindung der Vershälften nun geschah durch Gleichklang der Hauptbegriffe, sei es in den Konsonanten oder in den Bokalen, entsprechend dem Charakter der Sprachen: so daß die knochigen, rodust abgestuften germanischen auf die Konsonanten, die sleischigen, üppigen romanischen auf die Vokale das entscheidende Gewicht legen. Da die Sprache ursprünglich onomatopöetisch ist, so malte der Stadreim den Eindruck nach, welchen die zur Aussprache kommenden Gegenstände erweckten. Das Wechen und Wallen, das Sausen und Sieden hat tonmalende Gewalt, nicht minder das Sausen und Brausen, Gischt und Zischen u. ä. Wirkte der Stadreim zur Gefühlserregung mit, so mußte abermals der Wiederklang dieser Hauptbegriffe zur stärkeren Hervorhebung der Grundempfindung dienen.

Die Wiederholung derselben Wendungen sowie der Parallelismus des Sathaus, die gliedweise Beschreibung durch Wiederaufnahme eines Satteiles des vorhergehenden Verses behufs nachträglich genauerer Bestimmung, diese höchst verbreiteten sogenannten Eigentümlichkeiten der Stadreimpoesie, beruhen auf demselben Gesetz der Aufstellung und des Weiterspinnens eines Grundmotivs.

Diese Periode schwindet dahin, um eine neue Art poetischer Formbindung sich ausbilden zu lassen. Mit Auflösung der metrischen Strenge und begünstigt durch die vollen Flexionsendungen des Kirschenlateins entwidelt sich ein anderes, eigenartiges Bindemittel in dem Endreim.

Er bietet zwar eine Uebereinstimmung von Konsonanten und Bokalen zugleich; doch hat die Sprache inzwischen an tonmalerischer

Kraft erheblich verloren, und nicht mehr das Gerüft des Wortes ift es, welches in den Reim gestellt wird. Tropdem erhält das gesproschene Wort, obschon es in zunehmendem Maße auf musitalische Besgleitung verzichtet, durch den Gleichklang, durch die Wiederkehr besstimmter Töne, einen musikalischen Hauch, eine Harmonie. Da der Schluß es ist, welcher reimt, wird überdies der Vers ohne weiteres auf das Gefühl zugespißt und abgerundet.

"Woher ich kam, wohin ich gehe, weiß ich nicht. Doch dies: von Gott zu Gott! ist meine — Hoffnung",

wäre ein Gedanke, der leicht weiteren Gedanken Spielraum giebt: ift dem wirklich so? darf ich hoffen? Aber setzen wir statt "Hoffnung" den Reim Rückerts: "Zuversicht" ein, und der Ring erscheint sosort lückenloß geschlossen: es kann nicht anders sein! so stimmt es zusam= men! ist jetzt unsere undewußte Empfindung.

> "Ich ging. Du standst und sahst zur Erden Und sahst mir nach mit nassem Blick. Und doch, welch Glück, geliebt zu werden, Und lieben, Götter, welch ein Glück!"

Das alles wendet sich schon durch den Gleichklang des Tones an unser Ohr und durch dieses an unser Empfinden. Bei wirklich kunste voller Verwendung des Reims klingen noch immer gerade Haupte begriffe nach: "Blick" — wir haben damit des Mädchens thränenden Blick vor Augen; "Glück" — es zittert in uns das Glück des Liesbenden nach. Auch hier noch geschieht ein Hervorheben der Grundstimmung durch die Form.

Wir stehen damit vor dem überraschenden und doch auch so natürlichen Ergebnis: Form und Inhalt der Poesie treten in Uebereinstimmung; die poetische Form ist nur ein Mittel mehr, wodurch das poetische Wesen zur Geltung kommt: Gefühlsausdruck, und zwar verstärkter, gehobener Gefühlsausdruck.

# Die Dichtungsarten.

# A. Die epische Poesie.

§ 40.

#### Ausgangsbuntt.

Wenden wir unsern Blick den einzelnen Dichtungsarten zu, so muß es sich darum handeln, die besondere Weise kennen zu lernen, in welcher jede die gemeinsame Aufgabe aller Poesie zu lösen besmüht ist.

Reine Dichtungkart trug von Anbeginn ihren heutigen Charakter. Dieser stellt vielmehr nur ein Glieb einer langen Entwicklungkkette dar, die keineswegs immer zu größerer Vollkommenheit führt. Das Wesen der epischen Poesie läßt sich deshalb nicht unmittelbar aus dem heutigen Epos erschließen, selbst nicht aus ein paar besonders hervorragenden Schöpfungen dieser Art, wie etwa den Homerischen Dichtungen, ableiten: die volle prinzipielle Berücksichtigung der Bandslungen und Entwicklungsstufen innerhalb dieser dichterischen Spezies wird allein den Grundzug und die treibende Kraft der epischen Dichtung erkennen lassen.

Die erste Dichtungsart, beren Ausbildung wir mit einiger Klarsheit zu überblicken vermögen, die erste, die überhaupt zu eigentlicher Ausbildung gelangt, ist die epische. Freilich dürsen wir bei solchem Bugeständnis nicht an moderne oder klassische Vorstellungen von epischer Form denken.

Nicht die Epopöe, d. i. das Epos im engern Sinne, steht an der Spike der epischen Entwicklung; vielmehr handelt es sich um kürzere, für Gesangsvortrag bestimmte, mündlich fortgepslanzte Lieder, zunächst zu Spren der Götter. Die erste größere poetische Gesamtleistung eines Volkes besteht im religiösen Mythos. Als geschlossenes System, wo es überhaupt zu einem solchen kam, gehört dieser indes einer Spätzeit an; zunächst tritt er hervor und lebt nur in einer Reihe selbständiger Dichtungen zu Ehren der einzelnen Götter.

# § 41.

# Der Mythos.

Die Stoff-Grundlage dieser ältesten erhaltenen oder durch Zeugsnisse erschließbaren Poesie bilden die mythischen Vorstellungen jedes Volkes. Der Mythos (nach der griechischen Bezeichnung) gesteht schon im Namen seinen erzählenden Charakter: d. h. Bericht, und zwar im besonderen über die Thaten der Götter.

Aus welchen Keimen exwächt ein solcher dichterischer Bericht? Welche Thatsachen liegen zugrunde? und wo beginnt die dichterische Ausgestaltung? Zugrunde liegt dem Mythos die Anschauung der Natur: zunächst von Himmel und Erde, von Tag und Nacht, alse dann von Sommer und Winter. Was alle Tage, ähnlich was alle Jahre geschieht, wird nun persönlichen, unter menschlichen oder tierischen Vildern vorgestellten Kräften zugeschrieben und danach als eine mal vorzugsweise geschehen erzählt. Durch Personisizierung und singularisierende Zurückschen, im besondern erzählenden Character.

In immer neuen Spiegelungen besselben einheitlich zugrundes liegenden Naturverhältnisses setzt der Mythos neue Zweige an. Durch solche Sprossendildung entsteht eine Vielheit von Göttern, von mythissigen Gestalten.

Für Deutschland lassen sich in der Ausbildung des Siegfrieds Mythos noch alle Stusen dieses Entwicklungsganges erkennen. Den Ausgangspunkt bildet der Tagesmythos vom Kampf des Lichtgottes gegen den Dämon der Finsternis: vorerst ist es der Lichtgott, welcher den Mächten der Nacht obsiegt; dennoch sinkt er schließlich in ihr sinsteres Reich hinad. In der Erweiterung zum Jahresmythos wirft

ber Frühlingsgott ben grausamen, ftarren Winterbämon zu Boben; boch auch er erliegt später dem töblichen Hauch des Feindes. lich steigert sich der Naturmythos durch ethische Ausdeutung zu einem Symbol: der Borkampfer der sittlichen Mächte unterjocht die bose Gewalt; am Ende aber verfällt auch er ihr, weil er ihre Herrschaft in Befit genommen.

Bunachst verkörpert Siegfrieds Kampf mit bem Drachen jene Eine weitere Spiegelung besfelben Motivs er= Naturanschauungen. scheint in der Beziehung Siegfrieds zu Brunhilde. Wiederum erweckt der Licht= und Frühlingsgott die erftarrte Erde aus dem nächtlichen Winterschlaf; wiederum spinnt dieselbe Macht, die er befreit hat, sein Mit einer britten Wendung berfelben Grundvorftellung Berberben. treten fich schließlich Siegfried und ber grimme, buftere hagen als Repräsentanten ber feindlichen Naturmächte gegenüber.

Der Siegfried-Mythos ift zwar die noch heute in allen Wandlungen am klarften übersehbare, boch keineswegs die älteste Umbilbung der Naturanschauung in Erzählung von Geschehnissen. Sobald die zunächst unpersönlich angebeteten Naturfräfte in ber Phantafie bes germanischen Bolkes Persönlichkeit gewinnen, werden himmel und Erbe in Bechselwirfung gesetht: Die Erbe, vom himmel liebend umfangen, wird zur Mutter alles Lebenben. Aehnlich hört bie erreate Phantafie später aus dem Weben bes Windes das Wefen eines Gottes (beutsch Woban) heraus, ber als Führer bes Wilben Beeres bahin-Wie aus dem Rollen des Donners vernimmt die naive Menscheit aus bem Rauschen bes Meeres die Stimmen perfonlicher Götter.

### \$ 42.

# Poetische Gestaltung ber mythologischen Anschanungen.

Am plaftischften hat die griechische Poefie diese Naturgottheiten ausgeftaltet, am weiteften ihre Individualifierung geführt. Indessen giebt die vollendete Geftalt, in welcher die Göttergeftalten in homers Epen erscheinen, nicht mehr eine klare Borftellung von ber ursprüng-Einen Rachklang von dieser bietet Somer lichen Mythenbichtung. noch am eheften in ben ftebenben Beimorten, welche überall bie erfte Form icheinen, in ber man bas Befen ber Götter barguftellen Digit Sed by GOOGLE

Bolff, Poetit.

unternahm. Stammelnd versuchte die Sprache in immer neuen Ansfähen die Funktion der Götter zu bezeichnen, ihre Erhabenheit ansbeutend zu erreichen. Neben adjektivischen Attributen gewinnen desshalb partizipiale den uns bekannten weiten Raum. Wie man von Anschauung ausgeht und zur Personifikation vorschreitet, kleidet gerade diese älteste Dichtung ihre Gegenstände in eine fortlausende Fülle von Vildern. Das Streben, die Gottheit durch Auszählung ihrer Großsthaten, ihres Segens zu verherrlichen, bildet aus diesen primitiven, zunächst allem Anschein nach thatsächlich rein auszählenden Stilekemensten später eine geordnete Erzählung durch Ausschlang der handlungssereichen Beiwörter in entwickelnde Sähe.

Die Dichter sind durchaus im Priesterstand, dem alleinigen Träger der Bildung, zu suchen. Aber indem die Gemeinde der Bolksgenossen als Publikum vorschwebt und die Bestimmung der Gestänge zum freien Bortrag beim Opser ausschließlich ist, erscheint die Darstellung naturgemäß aus dem Geiste der Gesamtheit gedacht, untersliegt sonach keinerlei Bersuchung zu subjektiven Eingriffen. Die Stoffsgrundlage ist durch die religiösen Ueberzeugungen der Gesamtheit d. i. durch den jeweiligen Stand der Mythenbildung gegeben. Auch die Form ist sesstschen primitiv aus dem Charakter der nationalen Sprache geschaffen und der nicht minder einsörmigen musikalischen Welodie angeschmiegt.

# § **43.**

# Die Sage.

Hellere Beleuchtung erfährt die vorlitterarische Spoche der Poefie, sobald neben die religiösen Gesänge Heldenlieder treten. Wie der Mythos für jene, bildet für diese die Sage den Stoffgehalt.

Was ist die Sage? Um über die Fülle widersprechender, übersaus unklarer Definitionen hinauszugelangen, halten wir uns am besten an den Gang der Thatsachen und fragen zunächst: wie entsteht die Sage?

Ein entscheibendes geschichtliches Ereignis ift eingetreten: ein fruchtbringender Sieg, eine verheerende Niederlage, vor allem eine Berschiebung der Wohnsitze, oder was immer in seiner Wirkung über den Tag hinausdauert. Da das Volk noch unlitterarisch ist, tritt ans

stelle schriftlicher Aufzeichnung mündliche Ueberlieferung. Der Bater erzählt es dem Sohne, dieser dem Enkel; die ergrauten Recken künden es der waffenfähigen Jugend: an den Thaten der Bäter soll sie sich begeistern und aufrichten, ihnen nacheisern in Tapserkeit, geschehenem Unheil aber pietätvolle Teilnahme schenken. Danach steht zunächst fest: die Sage ist der mündlich fortgepflanzte Bericht über die nationale Bergangenheit.

Mannigfaltig find nun die Schickfale eines mundlich fortgepflang= Da schon selbsterlebte Thatsachen verschiedenen Auffaffungen Raum geben, laufen oft von vorn herein verschieden gefärbte Berichte über basselbe Ereignis um. Noch weiter verschiebt fich ber Thatbeftand, indem es der eine dem andern erzählt, diefer es an einen britten und vierten weitergiebt. Noch heute können wir ver= folgen, wie das Gerücht aufbauscht, verschiebt, entstellt; in wie hohe= rem Grade zu einer Zeit, da ber fritische Sinn weit weniger ausgebilbet war. Geht der Bericht gar von Geschlecht zu Geschlecht, so durchkreuzt er sich mit andern Ueberlieferungen, begegnet mancherlei Digverftandniffen, forbert vor allem die Bolfsphantafie in weitem Umfang zur Erganzung von Luden, zur Ausmalung und Beranschaulichung heraus. Bei allebem wird fich indes niemand bes Gingriffes bewußt, ber gur Berdunkelung ober gur Ausschmudung ber Thatsachen führt; noch immer fteht der Glaube an die objektive Wahrheit der Ueberlieferung feft. So wird die Sage jum mündlich fortgepflanzten Bericht über die nationale Bergangenheit in ftanbiger Umbilbung burd bas unbewußte Gingreifen ber Phantafie.

Unter biesen Zuthaten spielt eine bedeutsame Rolle namentlich bie Berbindung ber Helbensage mit mythischen Elementen, teilweise unter Einkleidung von Göttergestalten in historisch-heroisches Gewand.

Unsere heimische Sage läßt sich noch in wesentlichen Punkten auf eine berartige Entstehung zurückversolgen. Kein Ereignis wurde für die deutsche Helbensage gleich epochemachend wie die Bölkerwanderung. Im Jahre 374 fällt der Oftgothenkönig Ermanrich, von den Hunnen besiegt, durch Selbskmord. Dreiviertel Jahrhundert später unterjocht der Hunnenkönig Attila (Epel) zahlreiche deutsche Stämme; so weilt in seinem Gesolge auch der Oftgothenkönig Theodomer. Im Jahre 476 entthront sodann Odovakar, ein gothischer Söldnerführer,

Dig Brand by Google

ben römischen Kaiser; aber siebzehn Jahre später fällt Obovakar selbst burch Lift von der Hand Theodorichs. An diese große Persönlichkeit knüpft sich die Blüte des ostgothischen Reiches. Schon 552 erliegt auch dieses dem Ansturm des byzantinischen Heeres.

Was macht aus diesen geschichtlichen Thatsachen die Volksphantasie? In ihr blieb der endgültige Untergang des Oftgothenreiches fester haften als die vorübergegangene Blüte. Andererseits war ihr Theosdorich (Dietrich) als Hauptträger oftgothischer Heldenkämpfe geläusig. So kehrt sie die geschichtliche Ueberlieserung geradezu um: Ermanrich wird mit Odovakar zusammengeworfen und zum gesährlichsten Feind Dietrichs gestempelt. Vor seinem Zorn flieht Dietrich; alle Mannen, d. h. sein ganzes Reich, hat er versoren. Später aber kehrt er zurück und wird in Rom gekrönt. Dazwischen erscheint er, nach seiner Flucht, an Exels Hos in einer Art Abhängigkeitsverhältnis, äußerlich etwa wie in der Geschichte sein Vater Theodomer, während Dietrich selbst gar kein Zeitgenosse Exel ist.

Noch schärfer können wir die geschichtlichen Bestandteile der Burgundensage von einander scheiden bezw. in ihrem Zusammenwachsen verfolgen. Ins Jahr 437 fällt die Besiegung der Burgunden unter Gundahari durch die Hunnen. 454 stirbt Epel, unmittelbar nach seiner (zweiten) Bermählung mit der Burgundin Hilbitg. Erst 534 ersolgt die Zerstörung des Burgundenreiches jenseits der Bogesen auf Beranlassung der mit Chlodwig I. von Franken vermählten burguns bischen Prinzessin Chlothilde durch deren Söhne.

Aus allem diesen wird zunächft die Vermählung von Gundaharis Schwester mit Ezel, sowie dessen Tod von der Hand seiner Reusvermählten. Diese Fassung der Sage gelangt noch vor Ablauf des fünsten Jahrhunderts stusenweise zur Ausdildung. Als Motiv der Thäterin erscheint Rache für ihre Brüder. So gelangt die Sage nach Standinavien, und die nordische Darstellung zeugt noch für diese der Geschichte näher stehende Aufsassung. Nach der 534 ersolgten Zersstörung des Burgundenreiches ersährt der Abschluß der Sage eine volle Umbiegung, indem nun die durgundische Prinzessin nicht mehr ihre Brüder an Ezel rächt, sondern mit Ezels Hilfe an ihren Brüdern Rache nimmt. Eine Begründung dieser Rache dot sich durch ein inzwischen von anderer Seite hinzugestossenes Element: auch die

mythische Erzählung von Siegfried und den Nibelungen wies eine Gestalt mit dem Namen Gunther und eine Hilbe auf; die Namenssgleichheit veranlaßte eine Jdentifizierung dieser Personen und dadurch eine Verschmelzung der Burgundens und der Nibelungensage. So geschieht die Rache Kriemhilds an ihren Brüdern zur Sühne von Siegfrieds Tod.

Schon für die indische Poesie war ähnlich eine große Bölkerswanderung fruchtbar geworden: die Berschiebung der Wohnsize auß dem Pendschab nach Often mit den diesen geschichtlichen Att begleistenden Kämpsen bildet die Keime für Außbildung jener nationaler Sagen, die dem Mahabharata zugrunde liegen.

Die griechische Sagenbildung sett ebenfalls an solche geschicht= liche Ereignisse an, die bem Bolte einen weiteren Horizont, im eigent= lichen geographischen Sinne bes Wortes, eröffneten. Der Trojanische Prieg ift längst vor homer in Einzelliedern besungen worden, gehört indes ben jüngften Teilen ber griechischen Sage an. Im aolischen Stamm ift biefer Sagentreis ausgebilbet, nur bag auch bier burch unorganische Kombination ionische Sagenelemente eindringen. ward die Kunde von der Argonautenfahrt anscheinend mit besondrer Borliebe durch die Sage fortgesponnen. Doch hatte wie in Deutsch= land ursprünglich jeder Stamm seine eigenen Sagen aus feinen poli= tischen Berichiebungen berausgebilbet. Wie die geschichtlichen Erinne= rungen von mythischen Ueberlieferungen burchflochten werben, tritt gerade auf griechischem Boden in der fo weit gehenden, bei homer unauflöslich erscheinenden Berbindung ber Götter= und Belbenbichtung Roch Kenophanes erzählt, daß man zu feiner Zeit die Rämpfe ber Titanen und Giganten sowie die Schlachten der Rentauren bei feftlichen Belagen gerade fo als wirkliche Beschichte vorgetragen habe, wie unmittelbare Ereignisse ber Wirklichkeit.

§. 44.

# Fortfetjung.

Nicht allein die geschichtlichen Ereignisse ersahren in der Sage dauernd Wandlungen: selbst die Charaktere unterliegen entscheidenden Modelungen, zum guten Teil völliger Umbiegung.

Als Gottesgeißel, als schlauer, überlegener, aber blutiger Barbar schreitet Epel durch die Geschichte. 500 Jahre fpater im Balthari= lied ift kaum noch ein Nachklang dieses furchtbaren Rufes vernehmbar; erfichtlich ift die Erinnerung an seinen historischen Charafter verblaßt und nur die äußere Thatsache seiner überlegenen Macht in den Bor= bergrund getreten. Rach mehr als zwei weiteren Sahrhunderten, im Nibelungenlied, ift jedenfalls auch die lette innere Beziehung zu ber hiftorischen Berfonlichkeit abgeftreift; nur außerlich ift feine Stellung als mächtigster Kürft seiner Zeit, bem viele Könige als Basallen die= nen, noch festgehalten. Im übrigen ift aus ber Gottesgeißel ein typisches Sbealbild fürftlicher Gesinnung nach ben kultivierten Anschauungen bes 10. und gar bes 12. Jahrhunderts geworben: ebel, milbthätig, felbft milb im mobernen Sinne. Aehnlich verblaßt das Bilb ber bamonischen Frauen jener wilben Zeit, in welcher bie Sage wurzelt, bis fie schließlich zu minniglichen Maiben nach ber höfischen Ronvenienz des 12. Jahrhunderts werben. Den grimmen Sagen fieht man ftattlich unter ben Reden bin zu Sofe geben; in Buchten verneigt sich vor ihm ber gute Rübiger. Diefelbe Beraugerung ur= fprunglicher Gigantit auch anderweit: einen besonders braftischen Beleg bietet in der Gudrunsage der Meerriese Wate, der da schließlich bas Haar mit golbenen Borten umwunden auftritt. Welche Umbildungen mußten diese Figuren in ber Boltsphantafie erfahren haben, bebor eine solche Einkleidung möglich wurde!

Bon Helben der griechischen Sage läßt sich namentlich Neftor in seiner Charaktermodelung überschauen. Er und die andern Helben aus Phlos sind dem troischen Sagenkreis ursprünglich sern. Schon zeitlich ragt er in eine weit zurückliegende Spoche hinauf, und dieser Umstand bewirkte, daß er als Repräsentant des ersahrenen Greisenalters eingeführt wird. An dem Homerischen Achill andrerseits ist aufgefallen, daß ihm das Spikheton schnellsüßig eignet, ohne daß es in der Dichtung selbst eine Begründung oder thatsächliche Unterlage sindet. Ersichtlich hat Homer in älteren Ueberlieserungen diese Bezeichnung vorgesunden, die wohl auf des Helben Jugendschicksebezugnimmt.

#### § 45.

### Abichluf und bichterische Behandlung der Sage.

Die Fortbildung ber Sage als solcher findet mit dem Hereinsbrechen des litterarischen Zeitalters ihr natürliches Ende. Fortan unterliegt die mündliche Ueberlieferung der Kontrole schriftlicher Aufseichnungen. Gelangt eine dichterische Behandlung der Sage erst einsmal zur Niederschrift und bleibt diese Niederschrift der Kenntnis nicht allzu enger Kreise erhalten, so ist damit neuen undewußten Kombinastionen der Boden entzogen und die eigentliche Sagenbildung abgesschlossen: die Sage setzt sich.

Um so weniger aber bleibt ihre Gestalt gegen Eingriffe geseit: nur handelt es sich jett nicht mehr um echte Sagenbildung, nicht mehr um eine unbewußte Schöpfung der Bolksphantasie, sondern um bewußte Umgestaltungen und Bearbeitungen durch subjektive Eingriffe von Einzeldichtern, also um willfürliche Dichtung.

Freilich tritt die Sage nicht erft durch solche Eigenmächtigkeit eines einzelnen in dichterische Gestalt. In dieser geschieht vielmehr von Anfang an ihre Neberlieserung: aber nicht individuelle, sondern Bolksdichtung war sie bislang. Die Sage selbst bleibt immer nur Stoffgrundlage; um die Bolksdichtung zu fertiger Gestalt zu führen, muß dieser Inhalt in eine Form gegossen werden. Auch sie ist von Natur gegeben: jede Sprache erschafft aus ihrem Wesen heraus eine eigenartige rhythmische Form. Sodald die nationale Sage in diesen nationalen Vers gegossen ist, kann von einer sertigen Volksdichtung die Rede sein.

### § 46.

### Stil ber Boltsbichtung.

Nur wenige Splitter alten Bolksgesanges find uns erhalten. Durch Zeugniffe ist eine weitere Anzahl belegt, aus der nur wenige ihre Gestalt ahnen lassen. In deutscher Sprache sind Helbenlieder bereits für die Zeit des Tacitus bezeugt. Da sie von dem Heer bessonders vor der Schlacht gemeinsam gesungen wurden, muß in ihnen noch chorartiger Charakter durchgesührt gewesen sein. Bon den zahlereichen Liedern aus den Sagenkreisen der Bölkerwanderung liegt wes

nigstens lückenhaft bas eine vor, welches Hilbebrands Rampf mit sei= nem Sohn behandelt.

In seiner Kürze und Gebrungenheit zeigt das Hilbebrandslied eine charakteristisch ausgeprägte Darstellungsart. Es repräsentiert schon die Zeit, da ein Einzelsänger die Volksdichtung vorträgt. Aber ausstücklich beruft er sich auf mündliche Sagenüberlieferung:

"Ik gihôrta dhat seggen",

und zwar

"dhat sih urhêttun | ænon muotin Hiltibrant enti Hadhubrant | untar heriun tuêm."

So sind wir unmittelbar in die Situation eingeführt und erfahren mit fortgesetzt abgeriffenem Lakonismus die (uns bereits in ihrem Abstand von der Geschichte bekannt gewordene) Sagenauffassung von Dietrichs Flucht. Aber nicht mechanisch erzählt wird diese Vorsabel: schon sie wird mit dramatischer Unmittelbarkeit in Dialogform entwicklt, die denn fortgesetzt Trägerin der Darstellung bleibt; nur wenige rein thatsächliche Vemerkungen des Dichters leiten sprunghaft von Rede zu Rede über.

Aehnlich läßt sich für die Homer vorangehenden griechischen Volkslieder erschließen, daß sie durchaus auf Kürze angelegt, je ein bedeutsames Einzelereignis aus der Sage herausgriffen, dessen Hauptmomente allein sie energisch bezeichneten, vor allem durch Verkörperung der handelnden Helden, während die Ausmalung vorerst der Phantasie der Hörer überlassen blieb.

Wohin wir aber auch nach Resten vorlitterarischer Bolkspoesie bliden, und sei es zu den Serben und andern slavischen Bölkern, denen erst in der Neuzeit voller Eintritt in die Kultur beschieden ist: durchgehends geschieht die Verherrlichung von Helden durch Erzählung ihrer Heldenthaten, und zwar durch eine Erzählungsart, die Einsach= heit mit dramatischer Unmittelbarkeit vereint und für mündlichen Vor= trag, sei es sangdar, sei es rezitativ, geschaffen ist.

Nicht ohne innere Gründe. Ist die Bolksdichtung poetische Gestaltung der im Bolke fortlebenden Sage, solange sie von indivisuellen Ideen und Tendenzen ungetrübt bleibt: dann postuliert eine solche Individualitätslosigkeit notgedrungen schlichte Gegenständlichkeit der Darstellung. Die nackten Thatsachen der Ueberlieserung sind in

ben nationalen Bers gekleibet; noch fehlt äußerer Schmuck ber Erzählung, der als unorganischer Zusatz Thatsächlichkeit der Darsstellung empfunden wäre; noch sehlt das Streben nach Abwechselung und Mannigsaltigkeit, die ebensalls über die vorläufig alleinige Aufzgabe: Einkleidung der thatsächlichen Ueberlieferung in den nationalen Bers, hinaussühren würden.

Aus dieser Voraussetzung erklärt sich das Fortschreiten der Ers zählung in zahlreichen feststehenden Formeln.

Bunachft find ftebenbe Beimorter aus jenem primitiven Stil bis in die späteren Epopoen übergegangen. Borerft ift das Beiwort typisch und wird allen helben gleichmäßig zugeftanden. Daneben treten bald zu ben einzelnen Individuen charafteriftische Beimörter, die an ihnen haften bleiben, auch wo ihr Auftreten garnicht unmittelbar an das nun einmal in der Volksphantasie feststehende Bild ihrer Personlichkeit erinnert. Aehnlich find allen Gegenftanden typische Attribute Roch bas Nibelungenlied läßt burchbliden, wie dem Selben= sang alle preiswürdigen Objette weiß ober licht, alle verbammlichen schwarz ober boch dufter erscheinen; berfelben Erscheinung begegnen wir in flavischen Liebern. Die See ift blau, die Roffe find fcnell u. bergl. Auch die Lieber ber Ebba führen biefe Stilelemente burch. Bu virtuofer Fortbildung gelangt bieselbe Manier überhaupt in ber ftandinavischen Poefie. Feftstehende Rennzeichen (Renningar) werben für die Berson selbst gesett. Im jungern Seldensang führt dies Stilmittel burch Steigerung bis zu raffinierter Runftelei gerabe in Duntel zurück.

Berwandt mit attributiven Abjektiven erscheinen stehende Appofitionen, namentlich die stete Einführung jedes Handelnden und Rebenden oder auch nur Erwähnten mit seinem Batersnamen als Beisatz. Das Hilbebrandslied versäumt nie die Bezeichnung:

> "Hiltibrant gimahalta, Heribrantes sunu," "Hadubrant gimahalta, Hiltibrantes sunu."

Aehnlich in den eddischen Liedern, wie auch in den orientalischen Poesieen. Zu den stereotypen Stilmitteln gehören ebenso die paars weise zusammengeordneten Begriffe in formelhafter Prägung und Biederkehr. Germanisch finden wir bis in die mittelhochdeutsche Blütezeit erhalten Allitterationen wie liute unde lant, wafen unde

gewant, liep unde leit, ferner Ergänzungen wie wîp unde man, êre unde lîp u. a., schon im Hilbebrandslied besonders alte anti frôte, sumaro enti wintro mit der Bahl der Jahre.

Bu festen Formeln sind namentlich die Bezeichnungen und Versgleiche für Rüstung und Kamps überall in dieser Poesie gefügt. Doch lassen sich auch sonst vielsach stehende Ausdrücke und Redenssarten erkennen. Schon der Ansang der Lieder setzt gern mit einer stereotypen Wendung ein. Talvj betont, wie eine ganze Anzahl sersbischer Bolkslieder beginnt:

"Cranken Wein zwei wackere Serbenhelden",

ober dem ähnlich; eine andere Anzahl:

"In der frühe ritten die Woiwoden."

Eine ältere und natürlichere Einleitungsformel können wir in ber beutschen Dichtung beobachten: die Quellenberufung. Nicht nur das Hilbebrandslied beginnt:

"Ik gihôrta dhat seggen";

wie derselbe Stil auf andere mündlich fortgepflanzte Dichtungen überseht, darf man auch das Wessobrunner Gebet heranziehen, das ähnslich einseht:

"Dat gafregin ih mit firahim."

Ebenso sernten wir schon beiher die stehende Einführung der direkten Rede kennen. Ja, auch in der Rede und ihrer Boranklindigung sowie in Frage und Antwort kehren die gleichen Wendungen wieder. Im eddischen Lied von Thrym vergleiche man wiederholt (Strophe 26 und 28):

"Bei Freyja faß | die findige Magd, Die Erwid'rung wußte | auf das Wort des Riefen."

Thrym fragt (Strophe 6):

"Wie steht's bei den Usen, | wie steht's bei den Elben? Was reistest du einsam | nach Riesenheim?

Cofi.

Schlimm steht's bei den Asen, | schlimm steht's bei den Elben; Haft du Hlorridis | Hammer verborgen?

#### Chrym.

Ich habe Hlorridis | Hammer verborgen Ucht Meilen tief | im Erdenschofe . . . "

Nicht minder reich an solchen Wiederholungen erweist sich bas Hilbes brandslied:

"Hiltibrant gimahalta, Heribrantes sunu: | her uuas hêrôro man, ferahes frôtôro; | her frâgên gistuont . . ."

#### Bers 18:

"Forn her ôstar giweit, | flôh her Otachres nîd, hina miti Theotrîhhe —"

bis Bers 22 die Benbung wiederaufnimmt:

... "her ræt ôstar hina."

In den orientalischen Poesien, besonders der hebräischen, spielen die Wiederholungen noch weit mehr eine ausschlaggebende Rolle.

Dazu gesellt sich im Orient wie im Occibent ein ausdrücklicher Parallelismus der Sayglieder als Form dieser alten Lieder. Auf eine Person oder einen Gegenstand wird inmitten des Saygesüges zunächst kurz hingebeutet, nachträglich werden in den solgenden Versen attributive Begriffserweiterungen angesügt. So im Hildebrandslied:

"Sunufatarungo | iro saro rihtun, garutun sê iro gûdhhamun, | gurtun sih iro suert ana, helidos, uber hringa . . ."

#### Ferner:

... "sô imo sê der chuning gap,

Hûneo truhtîn . . . . "

#### Dber:

..., der dir nû wîges warne, | nû dih es sô wel lustit, gûdea gimeinûn."

### § 47.

### Fortsetzung. Liebartiger Charafter.

Beitere Eigenschaften ber alten heroischen Boltsbichtung erklären sich aus ber Bestimmung zu mündlichem Bortrag, aus bem Charafter als Lieb.

Was nicht schriftlich vor unser Auge tritt, muß um so plasti= scher, sinnsälliger gezeichnet sein; und was nicht hinter einander an

bem lesenden Auge vorüberrollt, muß fich um fo bewegter fcenisch entfalten.

Dieses Streben nach Blaftif und bramatischer Bewegung poftuliert gleichmäßig Anschaulichkeit. Sie läßt sich benn auch bereits an den primitivften Seldenliedern erkennen, - und wir konnen uns bie= selben in der Frühzeit nicht gut primitiv genug vorstellen. Bur Beranschaulichung genügt oft nicht die allgemeine Bezeichnung der hanbelnden Person: vielmehr werden als Organe der Thätigkeit die ent= sprechenden Körperteile genannt: bie Fuße geben, bie Hand streitet; ebenso tritt zur äußeren Bezeichnung der Person oft die handgreifliche Wendung: der Leib des Ritters ober bergl. Der Drang nach Hand= lungsfülle zieht überall inhaltreiche Berba herbei, namentlich auch zum Erfat von Substantiven mit Braeposition: man geht nicht zu jemand hin, sondern: man geht hin, wo er sitt ober bergl.; das Gefinde befolgt nicht des Königs Gebot, sondern: was der König gebot. Solche Elemente fand anscheinend noch ber Nibelungenbichter in ben umlaufenden Liebern bes gleichen Stoffes, zum teil murbe biefer Stil bon ben erften schriftlichen Aufzeichnungen ber Belbenfage übernommen.

Plastische Gestalten veranschaulichen auch die Eddalieder, die ja ber Stilepoche angehören, wo neben einander Göttermythos und Helbensage in erzählenden Liedern erscheinen.

> "Es schüttelte den Bart, | es schwenkte das Haar Der Erde Sohn, | um sich greifend,"

wie es gleich am Beginn bes Liedes von Thrym heißt. Aber dieser sinnfällige Stil beschränkt seine Wirkung nicht auf das Gesicht: da= neben wird, echt dramatisch, der Schall für das Ohr veranschaulicht. Wenn Loki sliegt, rauscht sein Federkleid. Gudrun sieht des toten Gatten Haupt:

"Dann sank sie kraftlos | aufs Kissen zurück, Das Haar war gelöst, | heiß brannte die Wange, Und ein Strom von Tähren | stürzt' in den Schoß. Da weinte Gudrun, | Gjukis Cochter, Daß wie tosende Bäche | die Chränen rannen Und gellend im Hose | die Gänse aufschrien, Die weißen Vögel, | die das Weib besaß."

Auch das Klirren der Waffen und Rüftungen wird mit Vorliebe

veranschaulicht. Gegen Schluß bes Hilbebrand=Fragmentes vermeint man das Krachen der Speere und Schilbe zu vernehmen:

"Dô lêttun sê ærist | asckim scrîtan, scarpên scûrim: | dat in dêm sciltim stônt. dô stôpun tô samane | staimbort chlubun, heuwun harmlîcco | huîtte scilti . . ."

Noch im Nibelungenlied heißt es von Brunhilds Rampf mit Gunther:

"Dô spranc si nâch dem wurfe, daz lûte erklang ir gewant."

Wir sehen damit nicht nur den Sprung, wir hören ihn zugleich, so daß er für alle energischen Sinne vergegenwärtigt ist. Sehr wirksam veranschaulicht man ferner Handlungen durch ihre in die Sinne sals lenden Folgen, ähnlich Gemütsbewegungen durch ihre sichtbaren Aeußerungen.

Die weitere Ausbildung all dieser Stilelemente ist allmählich zu benken: aus ursprünglicher Einsachheit bildet sich später eine gewisse Kunstfertigkeit scenischer Darstellung.

Bei aller Zeichnung in Umrissen immer von unmittelbarer Ansschaulichkeit zeigen sich gleicherweise die hebräischen Helbenlieder. In Deborahs Siegeslied steht:

"Da rasselten der Pferde füße vor dem Tagen ihrer mächtigen Reiter . . . Sie griff mit ihrer Hand den Nagel, und mit ihrer Rechten den Schmiedehammer, und schlug Sisera durch sein Haupt, und zerquetschte und durchbohrte seinen Schlaf . . . Die Mutter Siseras sahe zum fenster aus, und heulte durchs Gitter: Warum verzieht sein Wagen, daß er nicht kommt? Wie bleiben die Räder seiner Wagen so dahinten?"

Da haben wir das Raffeln fürs Ohr vernehmlich; nicht genug an den Pferden: als Organ ihrer Thätigkeit ausdrücklich die Füße; das Töten handlungsreich in all seine einzelnen Bestandteile zerlegt: greissen — und zwar mit der Hand, alsdann im besondern mit der Rechsten —, schlagen, zerquetschen und durchbohren; ähnlich sehen wir die Mutter Siseras in ihrem Schmerze nicht nur, wir hören sie wiederum; wie ebenfalls in den germanischen Dichtungen wird die Handlung selbst in ihre positive und negative Seite zerlegt: verziehen und nicht

kommen; schließlich wird das Subjekt abermals spezialisiert: die Räder sind als Organe der vom Wagen ausgehenden Handlung eingeführt.

§ 48.

# Einfluß der Rhapfoden.

Wennschon natürlich immer für jedes Lieb ein Einzeldichter vorauszusehen ist, heißen die ältesten Dichtungen bennoch mit Recht Volkspoesie, schon weil an der Gestaltung des Stoffes, der Sage, ganze Volksgeschlechter Jahrhunderte hindurch unbewußt zusammensgewirkt. Aber auch den Vortrag sahen wir ursprünglich in den Wund der Gesamtheit gelegt.

Eine bedeutsame Wendung bereitet sich eigentlich bereits mit dem Austreten des Einzelsängers vor. Zwar ist er zunächst lange Zeit im Stoff an die Sagenüberlieserung, im Stil an die alte Schlichtheit und Knappheit gebunden. Aber im Lause der Jahrhunderte mußte sich mit Ausbildung eines besonderen Sängerstandes die Subjektivität der einzelnen Dichter bemerkbar machen. Nicht nur daß zahlreiche Parallelversionen derselben Sage umlausen: es bedarf nun stärkerer Mittel zur Beglaubigung und Ausschmückung seitens der konkurriezrenden Rhapsoden. Denn anders spricht das Bolk, anders wer um die Gunst des Bolkes wirdt: ist die Sprache des Bolkes, die Bolkspoesie, schlicht und einsilbig, so wird die Sprache der dem Bolk zu Munde Redenden, der volkstümlichen oder doch Bolkstümlichseit erstrebenden Poesie leicht aufdringlich und großsprecherisch.

Nicht mehr genügt die rein thatsächliche Quellenberufung zur Ginführung:

"Ik gihôrta dhat seggen"

o. ä. Mitten in der Darstellung häusen sich die Berusungen auf die Duelle und andre Wahrheitsbeteuerungen: ih sage iu, mære zallen zîten wart so vil geseit, so wir hæren sagen, waz mag ih sagen mêre? ir mugt daz hie wol hæren, nu wizzit mêr der rede, daz wizzin wêrlîche, nu wizzistaz in trowin etc.

Auch von andern Ausrusen des Dichters ist die Darstellung auf Schritt und Tritt durchbrochen, wodurch eine künstliche Lebhastigkeit platzgreist: wie! hey! hey waz! waz! wie balde! wie schire sie gelousin was!

Vor allen Dingen erhielt die im Grundtrieb der Poesie liegende superlative Ausdrucksweise ihre vollendete Ausdildung und Ueberdieztung in der wichtigthuenden Spielmannsdichtung: so reich wie dreißig Königinnen, ja wie keine sonst; wie konnte jemand kühner sein? oder ein kühnerer je geboren werden? nimmer begeht ein Held größere Wissethat; nichts konnte lieber oder leider geschehen. Noch in der größeren Spielmannsauszeichnung von König Rother lesen wir dicht bei einander:

"Nu ne wart ich nee sô ungezogin . . ." ". . . so nemachtu, kuninc, nimir mêr bezzer tugint gewinnen." —

Ein eigentlicher Sängerstand als Kafte wetteifernder und konskurrierender Zunftgenoffen setzt bereits weiter ausgebildete Kulturzustände voraus, Zeiten friedlichen Ausbaus und wohligen Behagens nach Abschluß der politisch und wirtschaftlich umgestaltenden, gewaltigen Bölkerkämpfe. So weiß Homer von Sängern zu melden, die nicht nur in den Versammlungen von Stammesgenoffen, sondern auch beim fröhlichen Mahle ihre Lieder zum Preis der Helden ertönen lassen.

Damit versieren die Gesänge indes naturgemäß von ihrem ehre furchtgebietenden, erhabenen, vorherrschend tragischen Ernst, um Gegenstand frohen Schmuckes und Glanzes zu werden, was den Stil noch weiter von seiner schlichten Kraft entfernt.

Süböftlich wie nordwestlich steht gleichmäßig sest, daß diese Spielleute wandern, von Fürstenhof zu Fürstenhof, doch auch sonst im Lande umherziehen und an Herrensigen Halt machen.

Teils um dem eigenen Gedächtnis nachzuhelsen und einen immer reicheren Liederbestand zu erwerben, teils um jüngeren Nachwuchs, zunächst die eigenen Kinder für den Sängerberuf zu erziehen, schließelich bisweilen schon auf Ersuchen ihrer fürstlichen Gönner legen die Spielleute Handbücher an, worin die Texte, nicht selten auch die Melodieen verzeichnet waren. Schon damit ist ein Schritt in die litterarische Epoche der Heldenerzählung angebahnt und die Möglichet zu litterarischer Zusammensassung aller im Liede behandelten Teile eines Sagenkreises gegeben.

#### § 49.

### Die litterarifche Epopoe.

Mit planmäßiger Aufzeichnung ber nationalen Erzählungen bahnt sich naturgemäß in zweierlei Hinsicht ein Umschwung bes Stils an: zu den liedartigen Elementen treten mehr und mehr überwuchernd Kennzeichen des litterarischen b. i. schriftgemäßen Stils; ebenso wird die kurze, springende Darstellungsweise des räumlich begrenzten Heldensangs von einer breiteren Ausführung und vollständigen Kundung der Erzählung abgelöst. So ist die Möglichkeit gegeben, die gesamten Sagen eines oder mehrerer Stämme, ganze Sagenkreise zu einer großen, einheitlich komponierten Epopöe zusammenzusassen.

Die ersten berartigen Versuche aller Völker verharren babei noch immer tief in der alten Objektivität und gedrungenen Kraft, auch wo sie sich bereits ausgebehnt in Episoben ergehen. So in den ältesten Teilen des indischen Mahabharata:

"Der Cag brach an; die strahlende Sonne verscheuchte die Schatten der dunklen Nacht.

In beiden Cagern erschollen die Hörner, der Ruf der Kampfbegierigen, Und wieder standen gegeneinander die beiden Heere todeskühn. Die Helden mit ihren Zeichen und fahnen auf Wagen, Rossen, Isen (Elefanten) hoch,

Don seinem Gefolge jeder umgeben, sie blickten trohig einander an. Dor allen aber strahlten hervor Waikartana und Ardschuna An ihrer Heere Spitze, bereit zu sechten den Entscheidungskampf, Mit himmlischen Bögen beide bewassnet, an Heldenruhm sich beide gleich, Mit Löwenschultern, breit von Brust, mit langen Armen und Crotz im Blick, Ein jeder den andren zu töten bedacht, zwei wutentbrannten Issen gleich, Auf goldenen Wagen beide gestellt, auf hohem, unzerbrechlichem, Mit Cigerfellen prächtig bedecktem, von weißen Rossen gezogenem, Der mit dem schrecklichen Affen im Banner, der mit dem Elefantengurt."

Hier sehen wir noch ben alten Parallelismus, die Zeichnung in fräftigen Einzelstrichen mit immer neuen Ansätzen; aber diese Striche sind gehäuft und runden sich zu einem breit ausgeführten Gessamtbild. Die Gegenstände werden rein thatsächlich bezeichnet; schon greisen Bilder aus dem Tierreich ein, doch in knapper Ausführung.

Viel blumenreicher, viel weniger erhaben als lieblich halten sich spätere Aufschwemmungen bieser Nationalepopöe; Nal trat uns bezreits als

"Der eignen Sinne Meifter, Ein Liebling ichoner frau'n"

entgegen. -

Ungewöhnlich reich an ausgeführten Bilbern zeigt sich Homer; im übrigen stellt er die Objektivität noch vollendet dar. Durch beren Bereinigung mit der behaglichsten Breite des Schristwerkes geslangt er zu glücklichster Harmonie zwischen altem und neuem epischen Stil.

Noch bewahrt Homer viele Kennzeichen der alten Simplicität. So kehren dieselben Wendungen in Frage und Antwort, in Boten= auftrag und Botenbericht wieder. Ueberhaupt kommen Gebot und Ausführung in parallelen Wendungen zum Ausdruck:

"Und der verständige Jüngling Celemachos sagte dagegen: Mutter, eriunre mich nicht an meinen Kummer, und reize Nicht zur Klage mein Herz, da ich kaum dem Verderben entssohn bin. Sondern bade dich erst, und lege reine Gewand' an. Steig' in das Obergemach, von deinen Mägden begleitet, Und gelobe den Göttern, vollkommene Hekatomben Darzubringen, wenn Zeus doch endlich Rache vergölte . . . Ulso sprach er zu ihr, und redete nicht in die Winde. Jene badete sich, und legte reine Gewand' an, Und gelobte den Göttern, vollkommene Hekatomben Darzubringen, wenn Zeus doch endlich Rache vergölte."

Die Anschaulichkeit geht hier freilich schon bis ins Einzelne, und solche umftändliche Kleinmalerei regt nicht mehr die Phantasie zur Ergänzung an. Die stehenden Beiworte hasten an den Personen dermaßen sest, daß sie auch in Situationen wiederkehren, wo sie nicht gerade am Plaze sind. Wie im Heldenlied geschieht die Darstellung nach kurzer Einführung in dramatischer Unmittelbarkeit vorwiegend durch direkte Rede der handelnden Personen. Weit entsernt von rhetorischer Phrase oder von bloßen Gesühlsäußerungen des Dichters in der Maske seiner Figuren, sließen diese Reden aus dem Charakter des Sprechenden und vermeiden trop ihrer Ausdehnung leeren Wortschwall.

Indes legen gerade die Reden schon von fortgeschrittener psychos logischen Kunft Zeugnis ab. Die künftlerische Motivierung geht bis ins Einzelne. Ja auch gnomische Aeußerungen, Meinungen, Auss

sprache allgemeiner Wahrheiten begegnen in reichem Maße: nur daß sie immer, auch wo sie dem Dichter selbst aus dem Herzen gesprochen scheinen, als organische Auslassung einzelner, nicht als unorganische Zuthat des Dichters erscheinen. Nicht Homer, sondern sein Held spricht die vielgerühmten Worte: odx äraddv πολυκοφανέη —

"Aiemals frommt Vielherrschaft im Volk; nur einer sei Herrscher, Einer König allein, dem der Sohn des verborgenen Kronos Zepter gab und Gesetze, daß ihm die Obergewalt sei."

Seelenschilderungen werden nicht mehr gescheut; und nicht immer bleiben fie so kurz wie ber hinweiß:

"Atreus Sohn, von unendlichem Gram in der Seele verwundet, Wandelt umher . . ."

Doch kleiden sich längere Seelenkämpse auch wieder in direkten Dialog und äußere Handlung — genug, nach allen Seiten sehen wir die Vorzüge der alten und neuen, der liedartigen und litterarischen Erzählungsweise vereint.

Dieser Sachverhalt kann nicht überraschen, wenn wir erfahren, daß die beiden Epen Homers zwar aufgezeichnet, aber noch immer mündlich vorgetragen, vielleicht sogar gesungen wurden. So gewiß diese Dichtungen nach einem einheitlichen Plane in einheitlichem Geiste für unmittelbare Niederschrift abgefaßt wurden, liegen ihnen doch auf weiten Strecken Einzellieder als Duellen zugrunde.

Nur steht der Dichter nun bereits mit Bewußtsein über seinem Stoff, in solch einer Mischung von Gläubigkeit und Selbständigkeit, wie sie sur das Stadium der Epopöe bezeichnend ist. Noch frei von Stepsis und Jronie, bleibt Homer von Bewunderung und Bertrauen für seine Götter und Helben erfüllt; aber sein Glaube steht seft nur gegenüber dem Geist und den Grundzügen der Ueberslieserung; er ist kein Wortgläubiger mehr, dem ein bewußtes Ansund Umordnen, ein auf künstlerischer Berechnung beruhendes Untersdrücken und Hinzudichten als Entweihung und Vergewaltigung erschiene. Mit künstlerischen Interesse, mit der Absicht, die Teile eines nationalen Sagentreises zu einer künstlerischen Einheit zusammenzussassen, tritt der Dichter sochristwerke an seinen Stoff heran.

Diese freiere Stellung gegenüber feinem Stoff ermöglicht bem

Dichter nun inmitten von Kampf und wilder Gewalt, wo vorbem düstre Farben vorherrschten, sich in behaglichem Humor zu verbreiten. Die Kleinmalerei begünstigt diese Reigung zu launiger Betrachtung der Dinge außerordentlich. Gedenkt man der immer ausschließlicheren Bestimmung des Vortrags zu sestlichen Gelegenheiten, so trat eine äußere Nötigung zum Einslechten heiterer Töne hinzu. —

Unter ben neueren Völkern kam es früh zur Riederschrift eines auf echter germanischen Sage beruhenden Gpos in England. Im 6. Jahrshundert zog ein Held Beowulf mit König Hygelac vom schwedischen Götaland gegen die Franken an den Riederrhein. Mit ihm ist eine mythische Figur Beaw verschmolzen, in der wir die Mannhaftigkeit der Nordsee-Küstenbewohner verkörpert sehen. Diese Sage slog mit nordischen Sängern über Meer nach England, wo sie am Ansang des 8. Jahrhunderts angelsächsische Bearbeitung fand.

Noch zahlreiche Stilelemente bes Helbensanges treffen im Beowulf zusammen. Die schmückenden Beiworte und Umschreibungen finden sich ebenso wie die Wiederholungen. Unverkennbar ist vor allem die superlative Ausdrucksweise.

Wie man dem Dichter die naive Gestaltungsfreude anmerkt, ersgeht sich denn die Darstellung, die in einem Schriftwerk breiteren Rahmen findet, in behaglicher, stellenweise umständlicher Kleinsmalerei, namentlich auch in sorgsältiger Berücksichtigung des hösisschen Ceremoniells. Begünstigt von der frühen Ginführung des Christentums in England, ist der Durchbruch des milderen Gefühlsslebens und restexiver Vergeistigung bereits klar bemerkbar; schon ist Sinnfälliges in die geistige Sphäre übertragen. —

Besonders augenfällig wird die sich vollziehende Wendung in der Entwicklung des epischen Stils beim Gegenüberstellen von Behand-lungen gleicher Stoffe. Halten wir uns die Darstellung in unserem althochdeutschen Hildebrandslied aus dem 8. Jahrhundert gegenwärtig, so rückt die stoffverwandte Episode von Austem und Sohrab aus der persischen Epopöe, dem Königsbuch des Firdusi (vollendet 1011), in volle geschichtliche Beleuchtung. Bewahren die Kampsschilderungen selbst noch die alte Krast, so werden sie doch schon in voller Breite ausgemalt:

6 \* Google

"Die Schranken waren eng, der Kampf begann, Mit kurzen Speeren griffen sie sich an; So Schaft als Spitze gingen bald in Splitter, Da prallten, links sich wendend, beide Ritter Mit ihrem Hinduschwerterpaar zusammen, Aus beiden Klingen sprühten helle Flammen, Schlag siel auf Schlag, der Klingen Stahl zerbrach, Es schien, als wär's der Auferstehungstag . . . "

Nicht genug an folden vereinzelten Urteilen bes Dichters: Seelen = fcilberungen durchbrechen weithin bie Handlung:

"Schweißtriefend stand der Alte wie der Junge, Den Mund mit Staub gefüllt und dürr die Junge; So ließen denn die beiden ab vom Streit, Doll Weh der Dater und der Sohn voll Ceid. O Welt, wie wunderbar ist doch dein Cauf! Du stürzest nieder und du richtest aus! Nicht regte in den beiden sich die Ciebe, Nicht zeigte die Derwandtschaft ihre Criebe! Kennt doch ein jedes Cier — das Wild der Flur, Der fisch des Meers — sein Junges von Natur, Vom Menschen nur, im Kampse sonder frieden, Wird nicht der Sohn vom Feinde unterschieden. Zu sich sprach Rustem so: "Dies junge Blut Kämpst hitzger als ein Krosodil in Wut . . ."

Gin solches lang fortgesponnenes Selbstgespräch entfernt vollends von der reflexionslosen Gegenständlichkeit und Plastift des alten Liederstils.

> "Unch Sohrabs Mutter hörte, was geschehn, Daß ihr der Sohn geraubt sei und durch wen: Da ihr Gewand zerriß das schöne Weib, Rubinengleich erschien ihr nackter Leib; Die Hände rang sie, schluchzte laut vor Qual, In Ohnmacht sank sie ein ums andre Mal, Die Locken um die Finger rollte sie, Und riß sie aus, nicht Cröstung wollte sie."

In gleicher Ausführlichkeit wird noch weiter ihr Schmerz geschildert, bis sie ihm überdies birekt in einer langen Rette von Bersen leidenschaftlich Luft macht. Die Erweichung des Stils erhellt allerorten:

"Sagt' ich dir nicht, woran des Vaters Haupt Tu kennen sei? Doch du haft nicht geglaubt! Aun dein beraubt und ohne Lebenskraft, Verzweifelnd lieg' ich in Gefangenschaft! Warum nicht folgt' ich dir auf deiner Jahrt? Vielleicht vor Unheil hätt' ich dich bewahrt."

#### § 50.

## Fortsetung: Durchbrechung der organischen Entwidlung.

Bevor wir die Entwicklung des epischen Stils bei uns in Deutschland eingehend verfolgen, müssen wir mit der Thatsache rech= nen, daß der Bolksgeist inzwischen sich selten rein, selten unbeeinflußt von fremden, auf ihn von außen eindringenden Bildungselementen erhält, und so auch die Poesie, die noch immer im wesentlichen Er= zählungskunst ist, unorganischer Beeinslussung ihrer Entwicklung aus= gesetzt ist.

Befonders für die modernen Bolter bezeichnet biefe epochemachenbe Rrise der Eintritt bes Chriftentums. In beutscher Sprache liegen felbft ein paar heidnische Bauberfprüche mit epischer Saltung bor, in welche nachträglich driftliche Namen und Borftellungen hineingetra-Charafteriftisch für die junächst unorganische Bermischung gen wurden. ber heibnisch=nationalen und ber driftlich=weltreligiöfen Glemente er= scheinen für unsere Dichtung alsbann gunächft zwei kleine driftliche Dichtungen, die fich weder heibnischer Borftellungen noch bes alten nationalen Stils ermehren fonnen. Im Beffobrunner Bebet herrschen die formelhaften Elemente so weit vor, daß sich allerhand Berührungen mit andern Gedichten ergeben. Das Muspilli ver= fucht icon höchft bezeichnend eine friegerische Ginkleidung der drift= lichen Lehre. Gine gewaltige Phantafie gefällt fich in Ausmalung ber Schreden bes Jungften Berichtes; bie Entwidlung geschieht burchaus anschaulich: sowohl ber Streit zwischen Elias und bem Antichriften als ber Aufzug zum Gericht entfaltet fich in scenischer Folge. zweite Teil beginnt mit einer Quellenberufung. Die gliedweise Beschreibung, ber alte Parallelismus hält zu unerschöpflicher Ausmalung ber Situation her. Im ganzen ift boch im Stil das Lyrisch-Chriftliche vom Epifch: Rationalen überwuchert. Doch ichon finden fich Er=

läuterungen und didaktische Elemente, wie denn die Handlung über= haupt Unterbrechungen leidet.

Wir muffen für die modernen germanischen und romanischen Bolter diefer Beit im Auge behalten, daß wiederum die Beiftlichkeit, nunmehr die driftliche, zum alleinigen Träger der Bildung erwächft. So begegnen wir in England ichon mahrend bes 8. Sahrhunderts, in Deutschland mabrend bes 9. biblifchen Dichtungen in Form umfang= reicher Schriftwerte. Bedeutsam ragt hier ber Beliand und bie auf benfelben Rreis zurudgehende altsächfische Genesisdichtung auf, weil man den ober die Berfaffer unter jenen Beiftlichen fuchen muß, die, aus dem fachfischen Bolte felbst hervorgegangen, den Stil der Boltsfänger grundlich tennen und nachempfinden. In ber Auffaffung bes Stoffes ift bas weltliche Berhaltnis eines germanischen Ronigs zu feinen Befolgsmannen auf Chriftus und feine Junger übertragen, auch sonst find die orientalischen Buftande unter germanischem Bilbe ober boch Roftum geschaut. Bedingt ber driftliche Stoff naturgemäß bibattifche Elemente und ftarteren Gefühlsburchbruch, fo finden wir boch immer ben reichen Formelichat ber altgermanischen Dichtung wieder, in großer Ausbehnung besgleichen die gliedweise vorschreitende Beschreibung und Sagberknüpfung, bor allem auch manch treffend veranschaulichte Scene. Als litterarische Stilmittel bemerken wir aber bereits außer bem Berweilen bei Seelenguftanden bie Begrun= bungen und Erläuterungen ber Sandlung, mancherlei Episoben und behagliche Rleinmalerei, oft boch auch durch unplaftische, all= gemein gehaltene Erzählung.

Weiter noch entfernt sich geflissentlich vom Volksgesang Otfried, ber Versassegebenen Evangelienbuches. Zwar zeigt sich der Versassegebenen Evangelienbuches. Zwar zeigt sich der Versasser, ein fränklicher Benediktinermönch, von nationalem Eiser erfüllt, wie schon seine Vornahme beweist, nicht Latein, die Weltsprache der christlichen Mönche, sondern die Muttersprache zu schreiben. Doch in seiner lateinischen Vorrede betont er als Zweck seiner Dichtung, daß durch sie der Volksgesang weltlichen Inhalts (laicorum cantus obscenus) verdrängt werde. So flicht er denn lange moralische und sogar schon symbolische Erklärungen ein, verleugnet auch nie den Gelehrten. In psychologischen Reflexionen ergehen sich nicht nur die handelns

ben Personen, vor allem der Dichter selbst, der überhaupt gern hersvortitt; auch Motivierung wird möglichst immer gesucht, Kleinsmalerei disweilen glücklich eingeführt. Dabei erzeugt das Streben nach Beranschaulichung noch immer manch plastisches Bild. Die Aufslösung des Langverses in zwei durch Endreim gebundene Haldverse bedingte aber auch eine weitere Auflösung der alten Stilelemente: der parallele Gliederbau des Satzes verliert viel von der alten anschaulichen Architektonik, die Strich auf Strich zu einem plastischen Gesamtbild zusammentrug; jetzt geht er in die Breite oft nur um die Strophe zu füllen. Aehnlich begegnen sich in sormelhasten Zusammensetzungen liedartige und litterarische Kücksichten. Die Satze verknüpfung geschieht nach litterarischem Stil schon weithin durch Konjunktionen.

Von besonderer Bedeutung ift, zu versolgen, wie sich die Erzählung nationaler Helbenthaten unter den Händen der Geistlichen gestaltet: von den Händen darf man thatsächlich sprechen, da diese Dichtungen für die Niederschrift gedichtet sind. Das Ludwigslied aus dem Jahre 881 verherrlicht den Sieg, welchen Ludwig III. über die Normannen dei Saucourt davontrug. In echt epischer Weise unterzummt es nicht bloß eine Siegesseier, vielmehr eine Erzählung, zunächst von Ludwigs Vorleben; daran schließt sich die Unterredung zwischen Gott und dem König, alsdann zwischen diesem und seinen Kampsgenossen; an die kurze, bedeutsame Bezeugung des Schlachtgezianges schließt sich eine ganz eng gedrängte Nebersicht über das Ansheben des Kampses; das Lob Gottes macht den Schluß. Die schnelle Handlungssolge hat der geistliche Dichter indes durch subjektive Zwischenbemerkungen, teils Ausruse, teils Urteile durchbrochen.

Schon Otfried wollte der lateinischen Poesie nacheifern, freilich in deutscher Sprache mit ihr wetteisern. Dagegen gelangen eine Reihe nationaler Sagen von geiftlicher Hand zu lateinischer Niederschrift. Während das Waltharilied des 10. Jahrhunderts noch den gersmanischen Geift und Stil aus dem fremden Gewande hervorblicken läßt, spiegelt der in die Mitte des 11. Jahrhunderts fallende Ruodslieb, wie nun anstelle des alten landsahrenden Reckentums ein seßshaftes Rittertum mit milderen, aber äußerlich glänzenderen Idealen zur Herrschaft gelangt ist. Die Darstellung umfaßt in epischer

Ausführlichkeit alle Lebensverhältnisse; ber Dichter selbst tritt beschreibend und lehrend hervor. Der zugrunde liegende Abensteuerroman mischt sich später unter Einfluß der Spielleute mit Zügen aus der nationalen Sage. —

Bu ben christlich en und lateinischen Einwirkungen gesellen sich für die deutsche Erzählung französische und neuere orienstalische Einslüsse aus Anlaß persönlicher Berührung im Zeitalter der Kreuzzüge. Epen deutscher Geistlichen, wie das Alexanderlied und das Rolandslied, lassen all diese Elemente durch einander wirdeln; den germanischen Stil bewahren sie am weitesten noch in den Kampsschilderungen. Auch Spielleute schreiten zur Absassung größerer Schristepen vor, in die sie mannigsach altepische Stilelemente aus den von ihnen vorgetragenen Liedern übernehmen, im übrigen aber je nach ihrer Bildung — auch Kleriter mit Kenntnis des Latein traten in ihre Scharen — französische, lateinische und orientalische Duellen hineinleiten. Die Tendenz zu ungeheuerlichen Uebertreibungen und zu draftischer Wirkung läßt den epischen Stil stellenweise bereits arg verrohen.

### § 51.

# Fortsetung: Die nationale Epopoe in Deutschland.

Erft in ber Blüte höfischen Rittertums gelangt bie nationale Epopöe zur Bollenbung.

Schon der Spielmann muß seinen Stil den veränderten Zeitzverhältnissen anpassen. Singt er nicht mehr den Bolksgenossen, sonz dern dem König und dem Hofgesinde, singt er nicht mehr vor der blutigen Männerschlacht, sondern zu sestlicher Feier, so muß hösische Anschauung eindringen, die Schilderung hösischer Pracht überhandznehmen, überhaupt der Kern der Handlung von Ausmalung unwesentzlicher Einzelheiten überwuchert werden.

Festpracht, glänzende Waffen, schmude Kleider werden mit Vorsliebe beschrieben. Das rote Gold beginnt jetzt eine Rolle in der Dichtung zu spielen. Sogar werden Helben nicht selten nach der Schönheit ihrer Rosse und Gewänder beurteilt.

In unserer Nationalepopoe, bem Nibelungenlieb, entspricht bieser höfischen Ausrustung bereits eine burchaus höfische Gefin-

nung. Für das ceremonielle Benehmen, besonders das zahlreiche Berneigen und Ruffen genüge das braftische Beispiel, welches uns Rüdeger vor Hagen zeigt:

"Des neig im mit zühten der guote Rüedegêr."

In tugenden, mit zühten, tugentlich, zühteclich kehren stänsbig als adverbiase Bestimmungen wieder; selbst der sturmküene recke, meister Hilprant, will nach Rübegers Tod noch "in sinen zühten zuo den gesten gan". Daneben werden ere, triuwe, stæte, guot als Ibease gepriesen. Schlechten Ruf, üble Nachrede fürchtet man: es giebt bereits einen Kodex bessen, "was sich ziemt": barum thut man etwas von rehte ober umgekehrt, swie künege niene solten. Fürsten und Fürstinnen heißen wol geborn, es giebt stolze ritter, ziere recken.

Bu allebem tritt die Frau, in der Rolle, welche sie im höfischen Leben spielt. Der Glanz ihrer Schönheit und Gewänder kehrt ebenso typisch wieder wie ihre Vorsorge für die fürstlich reiche Ausrüftung abziehender Ritter und das beim Abschied anhebende Weinen. Die Liebe ist nun neben dem Helbentum der bedeutsamste Faktor der Poesie geworden und trägt zur Erweichung der Gesühle wesentslich bei.

Milbe und Maß gelten als Ideal und drängen die im Stoff und alten Stil liegende ungeschlachte Wildheit stellenweise in den Hintergrund. Nun vollzieht sich unter dem Einsluß hösischen Geistes eine weitere Umgestaltung der Charaktere. Neben Hagen und Epel ist aus dem deutschen Nibelungenliede namentlich an die dämonische Brunhild zu denken, die zu einer vrowen wol gedorn, zu einem minnoclichen wîp gemildert ist. Hildebrands Nesse sindet im Tode sür die Seinen keinen bessern Trost als:

> "daz si nâch mir iht weinen, daz sî âne nôt. von eines küneg es handen lig ich hie hêrlîchen tôt."

Einen ähnlichen Gipfel höfischer Gesinnung bezeichnet es, wenn ber fterbende Siegfried seinen Sohn nicht etwa beklagt, weil er, der Bater, ermordet ift, sondern weil man es dem Sohne ausmutzen wird,

"daz sîne mâge ieman mortlîch hânt erslagen."

Die Scene ift eben burchgehends zo hove.

Schon in dem lateinisch aufgezeichneten Waltharilied des 10. Jahrshunderts begegnet uns ein Repräsentant der allem Anschein nach zahlsreichen Niederschriften alter heimischer Sagen in der Lateinsprache der Mönche, als der vorläufig noch alleinigen Träger der Schriftkunde und Bildung. Gine Verblassung und konventionell modernere Umsbiegung mancher alten Urwüchsigkeit läßt sich für jene Zeit bereits feststellen.

Am tiefsten einschneibend gestaltet sich der Gegensatz der Stilarten durch die verschiedene Vortragsweise. Lernten wir auch
die Fortdauer mancher Elemente des alten Liederstils kennen, so bebingt die ganze Anlage eines Schriftwerkes doch das Eindringen neuer
Gesetze. Während das mündlich vorgetragene Einzellied nach Kürze
und Gedrungenheit streben muß, kann die schriftliche Zusammenfassung
eines Sagenkreises sich behaglich verbreiten. Daher nun die Fülle
von Episoden, daher die Kleinmalerei, der Reichtum an Einzelheiten überhaupt, die volle, bunte Ausmalung statt der früheren
kräftigen Stizzierung. Schon äußerlich werden Parenthesen beliebt.

Tieser greift die allnählich erwachende Neigung zur kunstvollen Motivierung des Dargestellten statt der rein gegenständlichen Darsstellung. Nicht nur die Handlungen, auch die Seelenkämpfe der Bersonen gelangen zur Aussführung. Ja, immer zahlreicher dringen Urteile des Dichters selbst über das Erzählte in die Erzählung ein, wie:

"daz hete ouch wol verdienet umbe alle liute der helt gemeit" ober:

"von schulden si dô klageten: des gie in wærlîchen nôt."

Nach alledem kann auf das deutsche Nibelungenlied so wenig wie auf die Dichtungen Homers und die größeren, zusammenkassenden Schristwerke verwandten Stiles noch der Begriff einer Bolksdichtung Anwendung finden, am wenigsten wenn man davon andere erzählende Gedickte als Kunstepen scheiden will. Wohl beruhen jene im Stoff auf der Bolkssage: aber sie haben dieselbe schon mit Bewußtsein bearbeitet. Wohl haben sie aus den früheren liedartigen Behandslungen einen Teil der einfachen und anschaulichen Stilelemente noch übernommen: aber neues, eigenartiges Gepräge haben diesen Werken

ber Schriftcharakter, ihr ausgebehnter Umfang sowie mehr ober minder die eingreifende Individualität des Dichters aufgedrückt.

Wie sich jedoch diese ersten auf nationale Sage zurückgehenden Schriftwerke von den alten Volksgesängen sondern, so heben sie sich nicht minder klar von den zahlreichen teils gleichzeitigen, teils späteren Erzählungen ab, die auf nichtsagenhafte, wohl gar fremde Quellen zurückgehen — oder selbst die nationalen Sagen in gefühlvolle Subzieltivität auflösen. Denn unaushaltsam schreitet die Entwicklung fort.

#### § 52.

## Entartung bes nationalen Erzählungsftils.

Auf indischem Boden spiegelt die Stildisserenz zwischen älteren und jüngeren Teilen des Mahabharata bereits den Zug der Entwick-lung: vom Konkreten und Starren zum Gefühlvollen, Weichen. Das Kamajana veräußerlicht den Zug zum Abenteuer und zu möglichst wunderbaren, bunten Kämpsen, läßt vor allem die milden Tugenden, Liebe, Buße und Entsagung den kriegerischen Geist der Helbensage durchbrechen. Später noch, in den Epen eines Kalibasa, treffen alle Kennzeichen eines künftlicheren Geschmacks zusammen. Die volle Versandung in Didaktik wird durch den Versuch des Battikabja belegt, die Grammatik poetisch zu erläutern. Der Gipsel der Verkünstelung wird erstiegen, wenn Kaviraja es gar unternimmt, durch Zusammenhäufung doppelsinniger Wendungen mit denselben Worsten zugleich die Fabel des Mahabharata und des Kamajana zu erzählen.

Weit entfernt von einer Erstarrung zu doktrinärem Regelwerk, tritt uns — trot aller Bariationen, denen lebendige Organismen wie die Geistekerzeugnisse verschiedener Kulturvölker naturgemäß ausgesetzt sind — mit einer gewissen Gesetzmäßigkeit in Griechenland derselbe Grundzug der Entwicklung vom Konkreten zum Abstrakten entgegen, und wir vermögen ihn psychologisch sehr wohl zu begründen.

In viel höherem Maße und auf weit längere Zeit als unser Ribelungenlied beherrschten die Homerischen Gedichte die litterarische Tradition. Zunächst richtet sich ausdrücklich das litterarische Mühen auf Fortbildung der Homerischen Poesie. Die Kykliker können sich

tropbem ber icon leife beginnenben Auflösung bes epischen Stils nicht erwehren.

Bereits in der Gestaltung des Stoffes tritt unorganische Willfür und selbst Verrohung hervor. Anstelle des künftlerischen Ernstes reißt ein freies Spiel mit der Sage ein, anstelle der einsachen Gediegensheit die Sucht nach Mannigfaltigkeit und äußerer Lebhastigsteit. Das Streben nach draftischen Effekten verleitet bisweilen zu unverantwortlichen Geschmacklosigkeiten: so läßt man Thersites der toten Penthesilea ein Auge ausschlagen und darauf von Achill durch einen Faustschlag getötet werden.

Nicht minder aber bekundet die Erzählungsweise eine Zersetung des objektiven Geistes. In unverkennbarer Ausdehnung wächst die Neigung an, über die Personen zu reden statt sie selbst andauernd handeln und reden zu lassen. Der Dichter sührt ihre Sache, wo sie ehedem ganz auf eigenen Füßen zu stehen schienen. So greist denn auch die Subjektivität des Dichters ein: er stellt nicht nur dar, er restektiert gern über die Handlung. Während Homer die bei ihm schon ziemlich ausgedehnten Sentenzen und allgemeinen Urteile den handelnden Personen je nach Charakter und Situation in den Mund legt, giebt nun der Dichter oft seine eigene Weisheit kund.

Hefiods Darstellungsweise sucht zwar formalen Anschluß an den Stil Homers, soweit sie nicht durch die hymnischen Quellen bestimmt ist. Dennoch legt die losere Aneinanderreihung heterogener Elemente beredtes Zeugnis ab, daß die klassische Harmonie der Form bereits gesprengt ist. Hesiod ist es bereits, welcher in der griechischen Poesie den lehrhaften Zug start herausarbeitet. Die Spruchweisheit seiert in seiner Darstellung Triumphe, allgemeine Ersahrungen treten weithin anstelle individueller Zeichnung von Einzelgestalten. Das landwirtsschaftliche Lehrgedicht inmitten der "Werke und Tage" sowie schon die Bestimmung des Ganzen zur praktischen Einwirkung auf seinen Bruder verbieten es überhaupt, diese Dichtung für das eigentlich epische, erzählende Gebiet in Anspruch zu nehmen.

Doch auch im Epos selbst wächst ber bidaktische Zug an. Die Naturphilosophen übertragen die erzählende Form vollends auf jenes Gebict, das, obschon zugleich materiell und geistig, doch der

plastischen Gestalten entbehrt und in das Reich der Allegorie hinüber= leitet.

Sowohl rein allegorische Stücke wie Tiererzählungen zur Spiegelung menschlicher Berhältnisse kommen auf epischem Gebiet seit Beginn der lyrischen Blüte zur Verwendung. Die Batrachomhomachie bietet ein besonders augenfälliges Zeugnis von der Parodie des heroischen Stils. —

In ähnlichen Grundzügen bewegt sich die Entwicklung des perssischen Epos. Rach Firdusis Briten treten die verschiedensten Anzeichen einer beginnenden Entartung des epischen Stils hervor. Birtuoses Spiel mit Worten und Bildern, formale Effekthascherei läßt schon äußerlich die Verslüchtigung des ernsten Hervengeistes erstennen. Unentrinnbar dringen didaktische Neigungen vor. Sine glänzende Erscheinung wie Nizami repräsentiert den phantastischen Geist, der zweihundert Jahre nach Firdusi zu voller Herrschaft gelangt ist: wieder mehr Abenteuer als nationale Heldenthaten, die Liebe als ein ausschlaggebender Faktor im Ritterleben, mehr ein Zug zum Industischen als zum Erhabenen, Großen.

Die Bergeistigung bes Lebens, ein so bedeutsamer und ers hebender Prozeß in jedem Bölkerleben, wirkt doch auf die echte epische Form auflösend. Mit Saadi ist die persische Litteratur voll und bes wußt in das Zeichen des Geistes getreten: die Erzählung ist zur bloßen Allustration einer sittlichen Wahrheit herabgedrückt. Mit ihr hebt er an:

"Hannst du's, laß nie vom Mitleid ab dich lenken, Wer Mitleid schenkt, dem wird man Mitleid schenken. Sei stolz nicht darauf, daß du gütig bist; Weil du so hoch, wie andere, niedrig bist; Getrossen ward er von des Schicksals Streichen, Kann dich des Schicksals Schwert nicht auch erreichen? Siehst Causende du steh'n nach deiner Huld, Dem Herrn bezahle du des Dankes Schuld, Daß sich nach dir die Augen vieler wenden Und nicht dein Auge blickt nach andrer Händen. Die Großmut, sagt' ich, sei der Großen Ruhm: Nein, sie ist der Propheten Eigentum."

Erft nach folder ethischen Ginführung setzt bie eigentliche Erzählung ein:

"In einer Woche war, wie ich vernommen, Kein Wandrer einst zu Abraham gekommen. In edlem Sinn aß früh er nichts allein, Es kehrte denn ein Armer bei ihm ein" etc.

Auch innerhalb ber perfischen Litteratur verflüchtigt sich ber epische Stil schließlich in Symboliftik und Allegorie. —

Bon den romanischen Bölfern erregen zunächst die Franzosen burch die bedeutsame Wendung in der Geschichte ihres Epos Aufmertfamteit. Das Rolandslied und bie übrigen Behandlungen des farlingischen Sagentreises geben vorerft in schmudloser Thatsächlichteit schlicht objektive, von nationalem Beift, Baterlandeliebe und Bafallentreue wie bon frommer Befinnung erfüllte Bilber helbenhafter Rampfe. Umbiegung auch der romanische Beift erfährt, läßt sich an den Be= schiden ber Rolandsbichtung vornehmlich auf italienischem Boben er= Mus bem fraftvollen Reden, ber für Rarl ben Großen einen Helbentod ftirbt, macht bereits Bojardo einen abenteuernden Liebes= helben, eben den "Berliebten Roland", ben ichon ber Titel feines Epos anklindigt. An dieses schließt sich als Fortsetzung "Der rasende Roland" bes Arioft, eine in ihrer Art glanzende Befundung roma= nischer Beltluft und Genuffreube. In farbenreicher Bracht ent= faltet die Phantasie ihre ganze Fülle und Beichheit. jogar feine Frage, wen wir als ben größeren Rünftler anerkennen werben: ben Dichter bes alten Rolandliedes ober Arioft. Fragen wir jeboch, wo bies glanzende Werk in ber Geschichte bes epischen Stils fteht, so erkennen wir ihm gewiß einen Gipfel zu, aber die schönste Bollendung derjenigen Darftellungsform, die mit dem objektiv erzäh= lenden Stil entschloffen gebrochen bat, um in üppigfter Behaglichkeit das Subjekt auszuleben, die Erscheinungen der Außenwelt mit fouveräner Phantafie zu überfliegen.

Gerade Frankreich selbst sollte den Geist zur Blüte heransreisen lassen, der als Ferment an der Zersetzung des epischen Stils bei den modernen Bölkern überhaupt thätig war. Im Zeitalter der Kreuzzüge geschieht die Berührung mit dem Orient, von dessen Bunsdergeschichten sich die leicht erregliche Phantasie der Romanen lebhaft angezogen sühlte. Auch begünstigte der abenteuerliche Geist der Kreuzzüge die Sucht ins Ferne, Phantastische; handelte es sich doch

nicht mehr um nationale Existenz- und Entscheidungskämpse, nicht einmal um nationale Interessen. Bu alledem machte die mächtig geweckte Gefühlswelt ihre Rechte unmittelbarer geltend: genug, es waren alle Bedingungen für einen Umschwung des epischen Stils bei den modernen christlichen Bölkern gegeben.

Internationale Verbreitung und Färbung gewinnt die bretonische Sage vom König Artus und seiner Taselrunde sahrender Ritter. Vor allen hat Chrestien von Tropes die Sagen dichterisch behandelt, die sich an Abenteuer hervorragender Artusritter knüpsten. Noch immer sollten erhebende Muster der Ritterlichseit und helden = hafter Gesinnung ausgestellt werden. Aber wie das Ideal des Hantastische Abenteuerlust werden. Aber wie das Ideal des Hantastische Abenteuerlust und Liebesverwicklung gewandelt. Phantastische Abenteuerlust und Liebesverwicklung en heisschen eine andere Wiedergabe als rauh männliche Kämpse um Sein oder Nichtsein des Stammes. Leichter Fluß der Erzählung, Buntsheit der Farben, künstliche Spannung, gefühlvoll sinnende Resseit der Farben, künstliche Spannung, gefühlvoll sinnende Resstaltung. Eine neue Bahn ist eröffnet, auf welcher die sessenschen Gestaltung. Eine neue Bahn ist eröffnet, auf welcher die sessenschaften, die senisch entsalteten Thatsachen von der Schnellkrast des aus sich selbst gestellten Gesühlsledens rasch überslügelt werden.

### § 53.

# Fortsetzung: Entartung des deutschen Epos.

Lenken wir unser Auge auf die weitere Entwicklung des heimissichen Erzählungsstill, so werden wir Zeugen, wie selbst die Behandslung der nationalen Sage mehr und mehr den gleichzeitigen Einslüffen fremder Stilarten und der überwuchernden Gefühlsweichheit, für welche das deutsche Geistesleben nun reif geworden, erliegen.

Gegenüber dem Nibelungenlied und der im Stil ihm nahesftehenden Dichtung von Alpharts Tod zeigt schon die Gudrun weistere Fortschritte auf diesem Wege, der, weit entsernt zu größerer künftlerischen Bollkommenheit überzulenken, den erzählenden Stil im letzten Ende vielmehr seiner Auflösung entgegenführt. Die Gudrun wenigstens bewahrt noch weithin die alte elementare Krast. Freilich ift die Ueberlieferung auch hier in hösisches Gewand gekleidet; das neben dringen aus romanischen bezw. orientalischen Quellen mancherlei

zauberhafte Züge ein. Draftisch äußert sich die Berquickung heterogener Dinge, wenn in heidnische Elemente christliche Anschauungen hineingetragen werden: so wenn ein weißsagender Bogel ein Engel Gottes genannt oder wenn nach der Schlacht auf dem Wülpensande ein Kloster gebaut wird. Die nachträgliche, äußerlich gebliebene Uebertragung christlicher Anschauungen auf den heidnischen Stoff bahnt sich schon im Nibelungenlied an.

Während indes diese Sagen durch die Sorgsalt ritterlicher Dichster eine würdige und im ganzen noch immer harmonische Gestalt gewinnen, entarten andere besonders unter Spielmannseinsluß immer weiter. Ja selbst diesenigen Sagengestalten, die in der Dichtung bereits eine in ihrer Art klassische Form gefunden, sind später unwürsdiger Heradzerrung ausgesetzt. Anstelle des heiligen Ernstes, mit dem der alte Sänger zu seinen Gestalten aufblickte, anstelle der Bewundezung und Liebe, mit der sie noch der Dichter der Epopöe hegte, reißt ein schwankhafter Ton, eine ironische Beleuchtung ein.

Berfolgen wir einige Belbengestalten in ihren litterarhistorischen Schon Theodorich und Hildebrand erliegen arger Berab-Schicksalen. brückung. Der große Theodorich wird zum jungen, fürwitigen Dietrich, bem gegenüber fein Baffenmeifter Bilbebrand bas meife, überlegene Alter repräsentiert, eine Art Borsehung spielt. So foll Dietrich im "Rosengarten" bes 13. Jahrhunderts mit Siegfried tämpfen, scheut sich aber bor diesem Wagnis. Da versucht Hildebrand ihn burch einen Fauftschlag zur But zu reizen: mit einem Schwert= hieb racht Dietrich ben Schimpf und fturmt bann gegen Siegfried an. Beil er indes lange den Gegner nicht zu besiegen vermag und schon fein Ermatten zu befürchten ift, läßt hilbebrand ihm bie Runde gu= tragen, der rachende Schwerthieb habe ihn, den Baffenmeifter, getotet. Run flammt Dietrichs Born furchtbar auf, und Siegfried muß zu ber Kriemhild Gugen Schut suchen. Da sprengt Hilbebrand heran: "Du haft gefiegt, nun bin ich wiedergeboren!" - Sier find alle Charattere - Dietrich und hilbebrand wie Siegfried - gleichmäßig ins Schwankhafte gewendet. So tam es schließlich zu einer Art Travestie bes Silbebrandsliedes, ju einer neuen, nunmehr humoriftischen Behandlung des alten Stoffes. Dies jüngere Silbebrandslied bes 15. Jahrhunderts nimmt einen glücklichen Ausgang. Schließlich wird

sogar ein zweiter Kampf angesügt, ein Scheinkampf vor den Augen von Hildebrands Frau. Zum Schein läßt sich dieser vom Sohn gesfangen nehmen, wird alsdann aber an der Tasel obenan gesetzt. Als die Mutter es dem Sohn verweist, einen Gesangenen derart zu ehren, enthüllt der junge Held das Geheimnis, und so löst sich die düstere Reckensage in eitel Scherz und Wohlgesallen.

Wo es sich, wie bei diesem jüngern Hilbebrandslied, nochmals um ein zum Sang bestimmtes Lied handelt, sinden sich im Stil naturgemäß wieder eine Reihe von liedartigen Elementen an. Sonst aber ist der Abstand dieser Wortlust und muntern Behäbigkeit von der alten Einsilbigkeit und kraftvollen Gedrungenheit unverkenns bar; am meisten wird man an den Ton der Spielleute erinnert.

"Der alt det sine pflegen wol in dem grunen tan, pis er dem jungen degen sein waffen untertran; er tet in zu im rucken, do er amm schmelsten was. und warff in an den rucken wol in das grune gras. ,Wer sich an ein alten kessel reibt, der fecht so geren ran. sag, junger, wis umb dich beleibt; wie sol es dir dergan? nun sag mir her dein peichte: dein prister wil ich wessen. pistu ein Wulfing villeichte, so mochstu wol genessen."

Der Dichter arbeitet reichlich mit Flidworten. Die Reigung zur Großsprecherei wie zu Sentenzen tritt gleich charakteristisch herbor.

Auch die Gestalt Siegfrieds erlag noch weiter der travestierenden Art, in welcher seit dem 13. Jahrhundert die Heldensage zu Schwänsten und Schnurren herhalten mußte. Das spätere Lied vom "Hürnen Sehfried" erzählt anekdotisch Siegfrieds Aufenthalt beim Schmied, seinen Kamps mit dem Lindwurm und die Erwerbung der Hornhaut. In welchem Waße die Sage verliedert war, zeigt das Durcheinanderswersen der verschiedensten Gestalten und Ereignisse. So bestreit Siegs

fried hier nicht mehr Brunhilden, sondern Kriemhilden, und zwar aus ber Gewalt des Drachen!

#### § 54.

#### Das internationale Ritterepos.

Während so die nationale Sage, der eigentliche Gehalt der Erzählungskunst während ihres Blühens, der Entartung anheimfiel, sordert die Zeit noch in andrer Weise vom epischen Stil ihren Tribut. Schon sahen wir Reslexion über Gesühle in die Darstellung der Thatsachen eindringen; im Zusammenhang mit dem nun hereinbrechenden Zeitalter Ihrischer Blüte sowie unter Begünstigung durch romanisches Muster tritt zusehends die Erzählung der Thatsachen immer weister in den Hintergrund, zu Gunsten eines Schwelgens in Gefühlen. Nicht sowohl die äußeren Geschehnisse als die Seelenzustände gewinnen für dies Zeitalter das Hauptinteresse: anstelle der Thatensfreude tritt die Selbstversentung.

In der auf nationale Sage zurückgehenden Epopöe bilden die Großthaten der Vorfahren noch einen starken Damm konkreter Gesichehnisse gegenüber dem sich regenden modernen Gefühlsleben. Viel weniger behindert slutet es in die Darstellung der fremdher geholeten Abenteuer, die nun zu einer Art internationaler Stoffwelt an einander rücken. Auch in die deutschen Bearbeitungen geht übers bies weithin der Stil ihrer romanischen Duellen über.

Wohl konnten hie und da eine Reihe günftiger Umftände zussammentreffen, um auch diesem neuen Stil einen gewissen Jusammenshang mit der alten Erzählungskunft zu wahren. Wenn ein echter und deutschaften Sichter wie Wolfram von Eschenbach sich fremder Stoffe bemächtigt, muß sich der Darstellung notgedrungen etwas von heimischem Geist ausprägen, zumal seine fränkische Heimat nicht unmittelbar der fremden Hochstut ausgesetzt war. Rommt hinzu, daß er, des Schreibens unkundig, zu mündlichem Diktat seiner Dichstung genötigt ist, so muß von selbst ein gut Stück Anschaulichkeit des liedartigen Stils in seine Erzählung übergehen.

Wolfram behalt aus dem nationalen Stil nicht nur eine Fülle einzelner alter Wörter und Wendungen bei, welche in andern Ritter=

epen bereits durch neumodische ersett wurden, besonders die Bezeich=
nungen sür Helden und für den gesamten Bereich des Kampses. In
alter Weise sucht er vor allem anschaulich in die Situation zu versetzen
(man sach, schouwet zc.). Die thätigen Organe der Handlung
kommen aus gleichem Anlaß zur Bezeichnung. Schmückende Beiwörter
sind zahlreich. Ebenso wird von Borgängen gern ein charakteristisches
Merkmal genannt, wie denn spezielle Momente vor allgemeinen sast
immer bevorzugt sind. Auch der tiese, heilige Ernst der Darstellung
wahrt die alte Würde der Poesie; der Humor hält sich durchaus auf
jener seinkomischen Höhe, die wir von der behaglichen Darstellung der
Epopöe erreicht sahen. Sine Verschmelzung des deutschnationalen
mit dem christlichen Geift ist hier zur Harmonie gediehen.

Von jüngeren Stilelementen finden wir, auch abgesehen von Duellenberufungen, Anreden an das Publikum sowie zahlreiche persjönliche Bemerkungen. An Gleichnissen und Bildern ist Wolfram unerschöpflich. Am weitesten entfernt er sich vom alten Stil durch Operieren mit abstrakten Begriffen, die er gern personissiert. Bor allem aber geht er auf Seelenschilderungen ein, durchtränkt auch die Erzählung mit subjektivsethischen Betrachtungen. Im allegosrischen Stile der Zeit zeigt sich nun die Handlung oft von den Besehlen der Frau Minne oder der Frau Aventiure gelenkt.

Beiter griff die Abwendung von dem überkommenen nationalen Stil in den übrigen ritterlich-abenteuerlichen Modedichtungen. Anstelle der Kraft ift schon mit Heinrich von Beldeke Sanftheit getreten. Auf die Gemütszustände wird eingegangen, ohne daß man zunächst mit dem Herzen anteilnimmt. Bon Menschen wird mehr die prächtige Kleidung als die Gestalt gezeichnet. Bichtiger sast werden die Rosse behandelt. Neben lebhasten Fragen und Ausrusen greisen Monologe ein. Die Etiquette (zuht) bestimmt das Benehmen, ohne daß dadurch frivole Elemente serngehalten werden. Bor allem ist die Liebe (minne) zu einem sent im en talen Gesühl erwachsen: sie ist Allgewalt und Krankseit, macht krastlos, heiß und kalt.

Der Schwabe Hartmann von Ane giebt diesem Stil zwar eine gewandte, harmonische Durchbildung. Gine Herrschaft der konsventionellen Empfindungen hebt jedoch an; maßvoll und farblos wie die Gefühle ift die Darstellungsweise. Allerdings gestaltet sich nun die

7 \* Google

Berknüpfung der Sähe, die Neberleitung der Gedanken immer kunft voller. Im übrigen aber verliert die Darstellung an künftlerischer Schärse: anstelle des Besondern tritt das Allgemeine, das Sinzelne wird durch den Thus bezeichnet. Das innere Leben tritt unter Zurückdrängung thatsächlicher Erzählung nun in den Borderzgrund. Die menschlichen Affekte werden personisiziert — die Darzstellung mündet immer tieser in Allegorie ein. Auch die Wirkung der Gestalten und Geschehnisse auf andere ist schon ins Auge gesaßt (wer hätte sie gesehen, der nicht geweint hätte? u. dgl.) — womit über das lyrische Niveau schon auf ein Moment dramatischer Psychoslogie leise vorgedeutet wird, wie der Dichter denn auch gemischte Gessühle zu analysieren weiß. Die Charakterzeichnung freilich arbeitet saft ausschließlich mit leuchtendem Weiß und tiesem Schwarz.

Bu psychologischer Bertiefung, zur poetischen Bemeisterung der Leidenschaft dringt erft Gottfried von Straßburg vor. Die subjektiven Clemente, die Gefühle der Personen wie des Dichters, gesangen nun zu einer souveränen Herrschaft. Dem entsprechend sehen wir den gesamten Stil einer vollendeten Umwälzung unterzogen. Reich an psychologischen Erläuterungen und an rhetorischen Restexionen, geht die Darstellung nun entschlossen in erster Linie auf Durchdringung des Geistigen. So erklärt sich auch die zunehmende Vorliebe für Allegorien: statt von dem Schwerte und tapfern Kampsgenossen ist ein Held nun von personisizierten geistigen Eigenschaften im Kampse unterstützt; nun greisen Wendungen platz, wie sie uns school in ihrer prinzipiellen Bedeutung bekannt geworden:

"Ir kleider wâren ûf geleit mit vier hande rîcheit, und was der vierre iegelîch in ir ambete rîch. daz eine daz was hôher muot, daz ander daz was vollez guot; daz dritte was bescheidenheit, diu disiu zwei ze samene sneit; daz vierde daz was hövescher sin: der næte disen allen drin."

Ebenfo:

"Ir muoten harte sêre sîn triuwe und sîn êre:

so muote in aber diu minne mê. diu tet im wirs danne wê; sî tet im mê ze leide dan triuwe und êre beide."

Mit ähnlicher Gewandtheit ift jeder Bug in Beschreibung der Minne= grotte fumbolifc auf Gigenschaften der Liebe umgebeutet. leuchtet ein, bag wir bamit bor bem bollen Gegenfat gum urfprünglich epischen Stil fteben. Go finden mir bei Bottfried benn auch bereits ein bewußtes Streben nach Originalität, bas fich birett ausspricht und zugleich in tunftvollfter Stiliftit bethätigt. In den spielend leichten Fluß feiner weichen und glänzenden Sprache bringen Antithefen, Wortspiele, Fronie eine platschernde Bewegung. Wie weit die Entfernung von der rein erzählenden Darftellungsweise reicht, bekundet am verblüffendften bie ausgedehnte Bolemit bes Dichters über feine Runftgenoffen inmitten feines Bertes.

#### § 55.

#### Das allegorische Epos.

Bahrend die Erzählung immer mehr in breiter Beschreibung verschwimmt und die Thatsachen immer weiterer Auflösung in Gefühlsanalyse erliegen, läßt sich in Deutschland besonders augenfällig beobachten, wie didaktische Neigungen erwachen und anschwellen. Schon die kurzen ethischen Urteile bes Dichters, benen wir bereits in unserer Epopoe begegnen, geben im Grunde moralische Direktiven. In dem Mage, wie anftelle reflexionslofer, rein gegenftandlicher Biedergabe der Thatsachen das Urteil oder doch die Empfindung des Dichters über die Thatsachen tritt, gewinnt benn auch bas Epos bibattifche und moralifierende Elemente. Die Berfonifikation ber Befühle macht es schließlich möglich, Ideen ohne Rückficht auf individuelle Geftalten, rein herausgeftellt, auf und gegen einander wirken zu laffen. So ift ber Schritt jum rein allegorischen Epos nicht mehr weit.

Durchgeführte Allegorien tauchen bei uns bereits in ber zweiten Sälfte des 13. Jahrhunderts auf. Ronrad von Burgburg läßt in feiner "Rlage ber Runft" die personifizierte Runft von der Phan= tafie in ben Bald geleiten, wo Frau Runft in zerriffenem Gewande

gegen bie Freigebigfeit erfolgreich Rlage führt. 2118 Richterinnen breife auf: Frai Gerechtigfeit, Wahrheit, Barmberzigfeit, Treue u. a.

Im 14. Jahrhundert stellt Habamar von Laber das Liebes= werben unter dem Bilde der Jagd dar. Wenig geschmackvoll erscheint das Herz als Hund, der auf die Spur des Wildes führt. Auch Beständigkeit, Treue, Lust sind als Jagdhunde personisiziert.

Noch Kaiser Maximilian I. ließ im "Teuerdank" unter allegorischer Bermummung seine Brautfahrt zu Maria von Burgund (Chrenreich) erzählen. Als Feinde stellen sich dem Helden Fürwittig, Unfalo, Neidelhart entgegen.

Mit dem allegorischen Spos ift die epische Form vollends aufsgelöft: Thatsachen und Gestalten, alle Elemente der Erzählung dienen nur noch als Vermummung von Ideen.

#### § 56.

#### Das Tierepos.

Die gefamte Entwicklung, beren Beuge wir geworden, spiegelt sich in dem engeren Rahmen des Tierepos. Darf man doch ursprüng= lich von einer Art Tierfage fprechen, beren Burgeln bis in die Beit der hirtenvölker gurudreichen mögen. Jedenfalls beruben die erften Erzählungen aus dem Tierreich auf naiver Anteilnahme an dem Leben und den Charafteren der in Feld und Bald beobachteten Geschöpfe. Das ist aus den mittelalterlich lateinischen wie aus den französischen Bearbeitungen zunächst ersichtlich. Ein deutsches Epos über die um den Rampf zwischen Fuchs und Wolf konzentrierte Tiersage besitzen wir bruchstückweise unter dem Titel "Isongrimes not" von Beinrich dem Glichezere (Gleigner, Pfeudonymus). entstanden, berührt es fich ziemlich eng mit dem nationalen Stil, wie er noch im Ribelungenlied und den befferen Erzeugniffen der Spielmannsbichtung bes 12. Jahrhunderts erscheint. Bor allem aber läft uns die Geschichte einer germanischen Fuchsbichtung, beren Kernpartie um die Mitte bes 13. Jahrhunderts in Holland gedichtet ift, ben Bug ber epischen Entwicklung flar verfolgen.

Willems ursprüngliches Gebicht "Ban ben Bos Reinaerbe" hält sich prinzipiell im erzählenden Stil, ohne andere Beimischungen als fürzere Sentenzen, wie sie auch im Heldenepos begegnen. Jede

lehrhafte Zuspitzung der Handlung, ja jeder aufdringliche Hinweis auf entsprechende menschliche Berhältniffe fehlt.

Dieses naive Kunstwerk voll reiner Gestaltungsfreude findet im 14. Jahrhundert eine Ueberarbeitung und Erweiterung: "Reinaerts historie". Die Zuthaten find schon inhaltlich dürstig, rein äußerslich zusammengeraffte weitere Abenteuer und heterogene orientalische Wundergeschichten. Die Sentenzensucht ist start angewachsen, gelehrte Elemente bekunden sich in Citaten und Anspielungen aller Art. Wehr noch sällt die grundsähliche Umbiegung des absichtsslosen Stils in eine bewußte Satire auf menschliche Verhältnisse ins Gewicht.

Gegen Ende des 15. Jahrhunderts zieht Hinrek van Alkmer die weiteren Konsequenzen des einmal eingeschlagenen Bersahrens, indem er seiner neuen Ueberarbeitung hinter jedem einzelnen Kapitel ausdrücklich eine didaktische Auslegung als Prosaglosse einberleibt. Eine niederdeutsche Uebertragung des derart zustande gekommenen Werkes bietet unser "Reinke de vos".

So spiegelt diese Erzählung die verschiedensten Entwicklungsstadien bes epischen Stils. Bunachft macht sich die Anschaulichkeit der Darftellung angenehm bemerkhar. Bald und Feld waren nicht nur grün: fie ftanden grün; sie ftanden nicht nur grün: man sah sie grün stehen (datmen de wolde unde velde sach grone staen). gang wie im Nibelungenlied wird anstelle moderner Bravosition ein besonderer Sat mit besonderer Handlung gebaut: nach dieser Rlage = do desse klaghe was ghehort, ging zu Jegrim = gynck, dar he Ysegryme vornam. Ebenso wenig fehlt es an ben formel= haften Elementen echt epischer Rebe. Besonders der Titelheld Reinke ift reichlich, freilich wenig schmeichelhaft bedacht: nicht nur de rode heißt er, auch de valsche, de loze wycht, de loze deef u. s. f. Baarweife zusammengeordnete Begriffe greifen mit Borliebe sveziali= fierend anstelle allgemeiner Begriffe ein: arm unde ryke, gy kleynen unde gy groten, wer meer edder mynder, ysset by nachte ofte ysset by daghe. Die altepische Sucht nach Berlegung ber Handlung in all ihre Teile äußert sich namentlich darin, daß sie erft als geschehend, dann ausbrücklich noch als vollendet erwähnt wird: Reynke alsus was ghevangen; . . . do Reynke alsus was

ghevangen . . . Wie in der Epopöe wird in aller breiten Rleinsmalerei von der ursprünglichen Wortkargheit noch immer Gebrauch gemacht, insofern jede neue Wendung desselben Gedankens auf die alten Ausdrücke zurückgreist: wente de schat was ghestolen; . . . hadde de schat nicht ghestolen worden; . . . dat de schat sus ghestolen wart. Auch Parallelismus zur näheren Bestimmung oder Erweiterung des Begriffes zeigt sich in großer Ausdehnung:

Eft Reynke er gaff eyn deel syner truwen, Vrouwen Ghyremod, der schonen vrouwen;

ferner:

Dat ik en under de oghen mach seen, Den konninck, unde so myt em spreken;

ähnlich:

Dat schal em syn eyn ewych vorderff, Em unde ok al syneme slechte.

Schließlich finden sich in Uebereinftimmung mit bem ursprünglichen Stil nur wenige und einfache Bilber.

Jüngere Stilelemente, wie sie zuerst in Spielmannskreisen virtuose Ausbildung fanden, dokumentieren sich in Zwischenbemerskungen aller Art: Wahrheitsbeteurungen, lebhaften Ausrusen, Schwüsen, Flüchen, Anreden an das Publikum u. a.

Das Stilmittel ber Parenthese, bas sich unter französischem Einfluß bei uns verstärkte, hat hier große Ausdehnung gewonnen. An höfischen Wendungen sehlt es schon im ersten Buche nicht.

Den Nebergang zu einer anbern Stilart bezeichnet sofort am Beginn der jüngeren Partie eine Folge rein lyrischer Berse. Sind im übrigen altepische Stilelemente noch in Ausläusern vertreten, so überwuchern doch nun bidaktische Elemente und in zunehmendem Maße treten rekapitulierende Kückblicke anstelle unmittelbarer Gesichehnisse. Gegen Schluß wird die verallgemeinernde Theisierung und moralische Absicht direkt ausgetragen:

Dar synt vele Reynken nu in der warde (Wol hebben se nicht al rode barde), Isset in des pawes, efte keysers hoff. Se makent eyn deel nu yo to groff  $\kappa$ .

Den vollen Uebergang der Tiererzählung in moralisierende Dienste bezeichnet die endliche Gestalt der Fabel.

§. 57.

### Das driftliche Epos.

In der vorschreitenden Bergeiftigung des Spos nimmt die aus christlich religiöser Bersenkung erwachsene Erzählung eine besondere Stelle ein. Die Heiligung des Geistes, die Ertötung der Sinne mußte der schwärmerisch sehnenden Lyrik einen gewaltigen Aufschwung verleihen: in der Spik mußte sie an der Auslösung der konkreten Form wirklicher Thatsachen grundsählich teilnehmen, um volle seelische Durchdringung, wennschon nicht reine Geistigkeit, zu erreichen und das Uebersinnliche auszumalen.

Der Gegensatz der romanisch-katholischen und der germanisch= protestantischen Weltanschauung kommt auch auf diesem poetischen Gebiete zum Durchbruch.

Mit großartiger Einbildungskraft beschwört Dante Himmel und Hölle, um den Zustand der Seelen nach dem Tode zu ergründen. Richt der Erde, sondern dem Jenseits gehören die Gestalten seiner Göttlichen Komödie; mit schreckensvoller spätmittelalterlicher Phantasie sind die Qualen der Sünder, ist die Seligkeit der weltüberwindenden Liebe und Erlösung visionär geschaut.

Ein Vierteljahrtausend trennt Tasso von ihm. "Das befreite Jerusalem" wählt im wesentlichen eine irdische Handlung, ja man meint stellenweise das Muster Homers zu erkennen; aber nicht die geschichtlichen Thatsachen, die er sich anschieft zu erzählen, ziehen den Dichter an: er schaut die Dinge nicht in ihrem Kern, er umspinnt sie mit seinen Träumen, taucht sie in eine Bunderwelt. Tasso ent-rückt die christlichen Kitter aus der Welt des bloßen Abenteuers in den Dienst einer höheren, religiöß geweihten sittlichen Aufgabe. Aber Himmel und Hölle, christliche Heldenthaten und verklärte Liebesaben-teuer sind weniger aus religiösem als künstlerischem Interesse gezeichnet. Tasso will kein Weltbild geben, auch kein Vild des Uebersinnlichen, nur ein Phantasiebild.

Roch weiter greift die Naturentfremdung in ber protestantischen Dichtung Miltons. Der in bividuelle Geift ift gang auf

sich allein gestellt, die souveräne Freiheit des Christenmenschen macht sich zum Herrn der objektiven Welt, die ihm nur eine Erscheisnungssorm der inneren Welt ist. Nicht mehr Gestaltenfreude, und sei es die Freude an den Gestaltungen der Phantasie, sondern sinsnende Versenkung in die moralische und metaphysische Welt führt den Griffel. Philosophische Reslexion über den Ursprung des Uedels, wie sie die ganze konsequentsprotestantische Christenheit während des 17. und 18. Jahrhunderts in Erregung hielt, wird hier in die Erzählung vom Verlorenen und vom Wiedergewonnenen Paradies als Kern der Handlung versenkt. So wird die Darstellung bei allen Versuchen, das Uedersinnliche in seinen großen Zügen wie im kleinen Detail vernunstgemäß auszumalen, vorherrschend zum rhetorischen Ausdrucksortreißender Begeisterung für den erhabenen Gegenstand.

Einen ferneren Schritt gur Auflösung epischer Geftaltenwelt geht Wenn fein "Meffias" in mächtigen Tonen die klassische Beriode unserer Litteratur einläutet, so bekundet sich noch einmal die gange Bedeutung epischer Boesie: ber Grundzug ihres Wefens, ber in allen Bariationen ihrer Form erhalten bleibt, tritt noch einmal in majeftätischem Strom bor unser Auge. Bewunderung für Be= ftalten einer höheren Belt, einer über unferen Durchschnitt hinausragenden Sphäre, und Erhebung gu ber heroischen Größe diefer Geftalten hat all ber platt naturaliftischen Alltag= lichkeit, jenem friechend niedrigen Stil ber Gottsched-Reit ein Ende Plaftit, gar Individualität ift freilich einer Meffiasdichtung nicht voll erreichbar. Aussprache von Empfindungen fteht im Vorder= grund. Die ruhige Erzählung ift immer wieder durchbrochen, indem ben Wirkungen auf die Bewohner von himmel und bolle, auf die gegenwärtige, vergangene und zufünftige Menschheit nachgegangen wird. Lyrifche Darftellungsmittel haben sonach die epische Form weithin überwuchert.

## § 58.

## Ausläufer des Epos.

Noch war dem Epos in der Neuzeit eine Nachblüte beschieden. Wir verweisen nur für Deutschland auf Wieland und Goethe, für England auf Byron.

Sehen wir indes selbst von dem idyllischen Grundzug der Goetheschen Dichtung "Hermann und Dorothea" ab, so bedingt der bewußte Anschluß an den Stil Homers die Feststellung, daß es sich hier nicht mehr um ein neues Stadium in der organischen Entewicklung des epischen Stils handelt; vielmehr ermöglicht in der Neuzeit das Eingreisen litteraturgeschichtlicher Studien den bewußten Anschluß an jede beliedige Stilart fremder Zeiten und Zonen. Wenn von allen solchen Versuchen dieser den harmonischsten Eindruck erweckt, so liegt die-Erklärung außer in der Kunst Goethes vor allem darin, daß Homer, wie wir sahen, eine gewisse Harmonie des epischen Stils, einen gewissen Ausgleich liedartiger und schriftgemäßer Elemente darstellt.

Wielands epische Gedichte andererseits nehmen den Stil der romanischen Ritterdichtung auf, um auch ihn in seiner Art zu meister= hafter Harmonie zu führen.

In Byrons Poefie sehen wir vollends die Erzählung nur zum Faben eingeschrumpft, bem die leidenschaftlich lyrischen Gefühle aufgereiht find.

Auch in der Gegenwart herrscht der subjektive Stil durchaus vor; ist es doch zu direkt lyrischen Einlagen gekommen. Daß er auf kleine Gegenstände gewandt ist, daß er Naturdurschen, Spielleute u. dgl. zu Helden wählt, bezeichnet vollends das Herabsinken des Epos von jener Höhe, die seine Herkunft aus dem Heroenzeitalter bekundete.

#### § 59.

## Roman und Robelle.

In die Verfalzeit des Verkepos fällt die Ausbildung der Prosaerzählung. Bei den meisten alten wie neueren Völkern läßt sich über= einstimmend das Zusammentreffen gewisser Umstände beobachten, sobald die Erzählung prosaisches Gewand zuzulassen beginnt: Die Poesie ist verslacht, die Verssorm in Ausschung, andererseits die Prosasprache in gelenkiger Ausbildung begriffen. Aber auch die Träger der Poesie wie der Vildung überhaupt haben gewechselt: anstelle des fahrenden Ritters ist das Bürgertum der seisen Städte wirtschaftlich zur Herp=

schaft gelangt und infolge beffen zur Pflege der Künste reif geworden; ein bemokratisch-antiheroischer Zug drängt nun die versifizierte Rittersdichtung in den Hintergrund, um der Erzählung neue Stoffe aus den neuen Interessenkreisen zuzuführen.

In prinzipienloser Darftellung hat man sich zwar gewöhnt, auch von dem Uralter der Prosaerzählung zu sprechen und wenigstens für die kleinen Arten derselben, für Märchen und Fabel, auf Indien als Ursprung zu verweisen. Gewiß sind die Quellen für zahllose, im Briechischen wie in ben mobernen Sprachen bearbeitete Beschichten diefer Art auf indischem, jedenfalls auf orientalischem Boben zu suchen: in welchem Entwicklungsstadium der indischen Litteratur sie jedoch an= heben, ift damit auf keine Beise feftgestellt und läßt sich auch von ber Geschichte bes indischen Geifteslebens, Die noch immer genötigt ift, mit Berioden von einem Jahrtausend zu schalten, vorerft schwer Unterliegt banach ber Zeitpunkt für Entstehung biefer tlei= nen Prosaerzählungen schwankenber Schätzung, so werben wir boch der mündlich fortgepflanzten kurzen Geschichte naiven Charakters eine Existenz bor ber litterarisch aufgezeichneten, umfaffenberen Erzählung Die prosaische Buchbichtung läßt sich bagegen in augesteben müffen. ihrem jungeren Ursprung bei zahlreichen Boltern gleichmäßig erkennen.

Die griechische Dichtung scheint bereits in ihrem mittleren Alter eine Fülle knapper Geschichten hervorgebracht zu haben, von denen man Spuren namentlich bei Berodot wiedererkennen will. Die auß= geführte Prosadichtung, auf die man neuerdings den modernen Namen Roman übertragen hat, erwuchs, mahrend der Verfall in vollem Zuge Ihre Ausbildung scheint nicht allzu weit hinter Chrifti Geburt zurückzureichen, und nur aus den ersten Jahrhunderten nach dieser Wende der Weltgeschichte find uns Refte folder Art erhalten. **Wie** die Entwicklung des Bersepos auf bunte Farbung und fünftliche Lebhaftigkeit hingedrängt, so bricht in der Prosaerzählung der aben= teuerliche Bug zum Fremben, Fernliegenden vollends durch. sprechend der inzwischen zur Herrschaft gelangten Sentimentalität bil= den Liebesgeschichten den wesentlichsten Rern der Erzählung. Aus derfelben Gemütsverfaffung erklärt fich die Birtengeschichte. in der weniger Naturdarstellung als Natursehnsucht bervortritt, auch fonft die Gefühlsreflexion übermuchert. Durch seine hiftorische Stel=

lung in der Entwicklung ber epischen Form erscheint die Prosaerzäh= lung zu pspchologischem Gindringen, zur Seelenanalpse präbestiniert.

Die mittelalterliche Litteratur der modernen Bölfer läßt den Nebergang vom Bersepos zur Prosacrzählung noch genauer erkennen. Die alten Ritterepen, deren abenteuerlicher Charakter immer mehr in phantastische Episoden zerstatterte, wurden aus den erbärmlichen, nur noch lose und wirr bindenden Bersen, zu denen sie inzwischen verliebert waren, vollends in Prosa aufgelöst. Prosaische Rittergeschichten bezeichnen andererseits den Ansang des modernen Romans, so genannt, weil er in der Litteratur der romanischen Bölker entsprungen, auch deren Bolksgeist vor allem zum Ausdruck bringt. Spanien muß als Urquell dieser Ritter= und Abenteurerromane gelten. Aus dem Wege über Frankreich empfing auch unsere deutsche Dichtung die neue zunächst romanische, dalb internationale Gattung.

In Spanien zuerst auch trat zu dem Ritterroman, halb als Gegen=, halb als Seitenstück, ber Schelmenroman: dieser rückt amar nicht mehr ideale, zu verherrlichende Belben, sondern die uner= schöpflichen Liften und Abenteuer bes burchtriebenen Balgenftrick in ben Mittelpunkt und bietet damit eine Art Barodie des episch=heroi= schen Stils, gefällt fich doch aber prinzipiell in berfelben Fulle von lose aneinandergereihten Abenteuern bezw. Episoden, welcher die Ritter= geschichte anheimgefallen war. Bedeutsam erscheint vor allem ber so vollzogene Anschluß an das Alltagsleben mit feinen kleinen Berwicklungen, aber auch seiner Fülle virtuos gezeichneter Wirklichkeits= Schließlich giebt auf spanischem Boden Cervantes in fei= nem "Don Quixote" eine birette Travestie bes Ritterromans, die Geschichte eines Ritters, ber infolge Versentung in die phantaftische Belt jener Geschichten ben Sinn für die wirkliche Belt verliert. den Roman ift mit dieser Wendung der Entwicklungsgang bereits pringipiell bezeichnet, ober boch wenigstens auf bas Biel hingewiesen : von der Phantaftik des Ritterromans durch abenteuer= lich=phantaftische Auffassung bes burgerlichen Lebens hindurch zu vollem Unschluß an die Birtlichteit.

Auf deutschem Boden bekundet sich ber übermächtige Einfluß der romanischen Erzählungssorm zunächst durch Uebersetzungen, alsdann burch Ueberarbeitungen, schließlich durch Nachahmungen solcher aben-

teuerlichen Helben= und Liebesgeschichten. Aber die fremde Form wird doch schließlich auch von heimischem Leben durchdrungen: wir dürfen uns besonders an Grimmelshausens "Simplicissimus" erinnern, welcher eine Art Harmonie zwischen Abenteuerlichseit und Wirklichseit erreicht, indem er eine an bunten Abenteuern reiche Periode des nationalen Lebens, den dreißigjährigen Krieg, darstellt. Wehr äußerslich auf einen Stoff der deutschen Vergangenheit wandte den Stil der Staats, Liebes= und Helbengeschichte Lohensteins "Arminius". Deutschland zeitigt auch eine Travestie des Abenteuer-, Schelmen= und Reiseromans in Christian Reuters "Schelmussth".

Indessen blieb die deutsche Dichtung nicht ausschlieklich auf biefe fremden Pfropfreiser angewiesen, sette vielmehr eigene, organische Triebe der Prosaerzählung an. Noch einmal durfte - ein herrliches Beugnis für ben felbstwachsenben und jugendfrifchen Beift unferes Boltes - die deutsche Dichtung aus dem Urquell echt epischer Runft ichopfen: eine neue Sagenbildung fest ein, und eine neue Bolts= bichtung entsteht. Wie ber Roman bas Rennzeichen feines fremben Urfprungs ichon im Namen trägt, fo bezeichnen die Bolfsbücher ihre Herkunft aus der Mitte unseres eigenes Boltes, desjenigen Bolfes, dessen Rame (beutsch aus diutisk) selbst schon nichts anderes bebeutet als die Busammenfaffung bes jum Bolte Gehörigen. Von Till Eulenspiegel, von Fauft, auf allgemeinerem Boben vom Emigen Juden, von ben Schildburgern liefen thatfachlich zahlreiche einzelne Sagen um, die nach einer gemiffen Beit unter Ausführung, Erganzung und Aufschwemmung durch schriftliche bezw. gedructe Silfsquellen zur litterarisch zusammenfassenden und einheitlich tomponierenden Behandlung gelangten. Das Episodenhafte lose aneinandergereihter Einzelabenteuer tritt auch hier bervor. Der Stil bleibt aber folicht und ftrebt nach Birklichkeitsechtheit.

Dieser gesunde Wirklichkeitsssinn, diese schlichte, behagliche Versentung in das bürgerliche Leben offenbart sich auch hier als Gigensart der germanischen Völker — man gedenke auch der niederländischen Genremalerei —, während der romanische Geist zunächst auf das Lebhafte, Phantastische, Fernliegende, Glänzende, Konventionell-Rittersliche geht. Das Eingreisen des germanischen Geistes in die Entwickslung des Romans bekundet sich demgemäß in Schöpfung des realis

stischen Romans. Seit Ansang des 18. Jahrhunderts bildet die englische Litteratur eine Prosadichtung des Bürgertums aus, die von der zusammenhangslosen Zeichnung einzelner bürgerlicher Charaketere, wie sie die moralischen Wochenschriften boten, zu eigenartigen Runstschöpfungen in der zusammensassenden Form des Romans vorschritt. Neben die Addison und Steele treten die Desoe und Swift, endlich die Richardson, Fielding, Lorenz Sterne und Oliver Goldsmith.

Alle Elemente des englischen Geistes prägen sich hier aus: sein Natürlichkeitsssinn blickt den Dingen nüchtern ins Auge; praktische Auffassung des Lebens hält von träumerischer Phantasterei sern; und dabei dringt eine empfindungsvolle Reslexion durch die äußere Schale tief in den seelischen Kern der Menschen und Handlungen. Die bürgerliche Tüchtigkeit wie die peinliche Moral des dritten Standes stellen sich nun dar. Der germanische Familiensinn lädt die Muse des Komans, die so lange in serne Gegenden auf Abenteuer zog, zur Einkehr in den stillen, friedlichen, behaglichen Bezirk des eigenen Heims. Mit echt epischer Rleinmalerei und mit einem Humor, wie er sich bei deren künstlerischer Handhabung unwillkürlich einstellt, dringt der englische Koman des 18. Jahrhunderts zunehmend tieser in das wirkliche Leben und in die Seelen germanischer Menschen ein.

Auch den französischen Roman führt der Genfer Rousse un ins unmittelbare Leben der Wirklickeit, wennschon seine großartige Naturs und Liebesschwärmerei in echt romanischer Weise bewirkt, daß lyrische Accente das erzählende Grundmottv übertönen.

Noch in Anlehnung an den romanischen Stil, sucht vor Goethe Bieland dem deutschen Roman mit feinster Lebenskenntnis psychoslogische Tiefe zu verleihen. Aber schon seine griechischen und orienstalischen Stoffe bilden nur ein Kostüm für Einkleidung des Seelenslebens aus des Dichters eigenem Lebenskreis.

Goethe stellt alsbann ben beutschen Roman endgiltig auf ben Boben bes beutschen Lebens und Empfindens. Bon Sterne und Goldsmith, Rousseau und Wieland hat er gelernt, aber seine Romane sind völlig organische Gewächse seiner eigenen und im weiteren Sinne der damaligen deutschen Empfindungswelt. Wit diesem Hinweis ist ihre Größe wie ihre Grenze charakterisiert: äußere Geschehnisse treten durchweg zurud, bilden nur nebensächliche Begleiterscheinungen ober

Aeußerungsformen ber Seelenkämpfe und geiftigen Entwicklung. Diese aber prägen sich mit so unmittelbarer Wahrheit aus, daß ihr Heraus= wachsen aus dem Leben augenscheinlich wird und ihnen sogar eine Rückwirkung auf das Leben der Zeit zuzuschreiben ist.

Bon bem urfprünglichen Begriff bes Romanhaften, von seinem fremdartigen, unnatürlich phantastischen Charatter hat Die Entwick= fich bamit ber Roman grundfäglich entfernt. lung des deutschen Romans im 19. Jahrhundert giebt dieser littera= rifchen Gattung vollends einen realistischen Bug in Stoff und Stil. Der moderne Roman ift überwiegend Zeitdichtung geworden, auf Er= zählung unmittelbar verflossener Ereignisse gerichtet. Seit Otto Lud= wig, Gottfried Reller und gar Theodor Fontane treten freilich die äußeren Greignisse hinter der Charakterzeichnung mehr und mehr zu= rud; aber die Ausmalung geschieht in einem Stil der Thatsachen mit aller behaglichen Breite und plaftischen Anschaulichkeit. Ist somit auch ber erzählende Rern in ben Hintergrund gedrangt, nimmt doch die wirkliche Dichtung auf bem Gebiete bes Romans an der Berflüchti= gung des Bersepos durchaus nicht teil, findet vielmehr einen neuen festen Gehalt in organischer Berbindung caratteristischer Episoben, in bildkräftig anschaulicher Zeichnung von Individuen eines ganzen Lebens-Die Entwidlung bes epischen Stils verschwimmt freises. hier nicht mehr in lyrische Reflexion: fie nähert sich bra= matischer Charakteriftik. Und dieser ursprünglich germanische Bug griff auf die romanischen Litteraturen über. -

Wir saben bereits anfangs bem umfassenben Buchwert, wie es uns im Roman entgegentritt, fleinere Erzählungen borangeben, die sich mündlich knapp wiedergeben laffen. Auch fie gelangten zu fünftlerischer Ausbildung. 3mar geht ein reicher Schat von ihnen bis in die alte Welt zurud und ward in meift lateinischen Aufzeich= nungen bem Mittelalter bereits überliefert. Aber man spricht von einer eigenen Runftform folder turgen Geschichten unter dem Ramen Novelle erft feit der Wende des 13. und 14. Jahrhunderts, nach= bem diefe Bezeichnung in Stalien für kleine neue Geschichten - wie icon ber Name fagt - aufgekommen mar. Bald erftand biefer Gattung in Boccaccio ihr Rlassifer. Der geringe Umfang bedingt im Gegensatz zum Roman, daß bie Novelle auf ein ausgeführteres

Weltbild verzichtet, um sich auf ein enger begrenztes Einzelbild, zu= nächst sogar auf Erzählung einer einzelnen Begebenheit ober auf vir= tuose Entsaltung einzelner Charaktere zu beschränken.

In Deutschland knüpft diese Gattung zunächst teils an Boccaccio an, teils geht sie auf die alten, unter dem Namen des Aesop lausen= ben Quellen direkt zurück. Im 16. Jahrhundert finden solche Gesschichtchen, die bei uns meist als Schwänke bezeichnet werden und öfter als in Prosa versifizierte Behandlung finden, bereits einen gols benen Boben.

Die Ausbildung auch der Prosanovelle zu modern psychologischer Feinheit knüpft sich für unsere Litteratur ebenfalls an Goethes Ramen, besonders im Hinblick auf die Einlagen zu Wilhelm Meisters Wanderjahren. Neben ihm hat vor allem Heinrich von Aleist diese Dichtungsart dem Leben der Wirklichkeit nahe gehalten, und Dichter wie Gottsried Keller und Theodor Storm haben weiterhin solche Vilder eines kleinen Lebenskreises mit eindringender Seelenkenntnis ausgestaltet. Auch von dieser Erzählungsform wie von dem ihr eng verschwisterten Roman darf man seststellen, daß sie ihre Blüte noch nicht überschritten hat.

Aeußerlich hat sich der Roman konzentriert, während die Novelle ihr Feld erweitert hat. Wennschon überhaupt die Linie zwischen diesen derten der Prosaerzählung sließend bleibt, geht die Novelle noch immer wesentlich auf individuelle Bilder, in der neuern Zeit auf individuelle Seesendilder, auß, während der Roman, sowohl der Zeitroman wie der historische, das ganze Leben einer Periode, einen größeren bedeutsamen Lebenskreiß oder doch die Entwicklung bedeutsamerer Persönlichkeiten zu umspannen sucht.

## ~ § 60.

## Die fleineren epischen Arten.

Die Zertrümmerung bes großen epischen Stils begünstigte die Ausbildung kleinerer Verserzählungen. Der alte Helbensang, der nie ganz ausgestorben, obschon von den zusammensassenden Schriftepen arg eingeengt war, lebt in der Form des historischen Volksliedes weiter fort. Rleinere poetische Erzählungen weltlichen und geistslichen Inhalts tauchen daneben als Schriftwerke in Deutschland wäh-

rend bes 13. Jahrhunderts auf. Die Dichtungen der Audolf von Ems und Konrad von Würzburg, Weier Helmbrecht von Werner dem Gärtner bewahren indes immer noch verhältnismäßig größere Aussehnung als die kleinen Abenteuer, welche die verwandte Produktion des Auslands sammelt.

Denn auch auf diesem Gebiete blieb die deutsche Dichtung nicht unbeeinflußt von außen her. Aurze Schwänke aller Art meist aus internationalen Stoffquellen gelangen in poetischer Form seit dem Mittelalter zur Behandlung und während des 16. Jahrhunderts zu einer vollen, anmutenden Blüte. Die beiden vornehmsten modernen Arten kurzer Verserzählung verdanken wir auch in der Form außeländischem Borbild. Wiederum bekundet sich der Wetteiser germanischer und romanischer Einwirkungen in der Parallelität der Balla de und Romanze. Beide, in ihrer Heimat organische Bildungen des epischen Geistes, gelangten erst in der klassischen Periode des 18. Jahrehunderts bei uns zur Einführung.

Die Ballade kam uns vom stammverwandten Bolk aus Engsland. Zwar sindet sich die entsprechende Benennung schon in den romanischen Litteraturen für Tanzlied (ital. ballata von ballare tanzen), in England behnte sie sich allmählich auf epische Bolkklieder überhaupt aus, die ganz in dem uns bekannten germanischen Stil des epischen Liedes, mit drastischer Knappheit und scenischer Anschallichsteit, nicht nur geschichtliche sondern auch frei ersundene Begebenheiten, vorherrschend noch düsterer, tragischer Richtung, besangen. An diesen Stil schließt sich vor allem G. A. Bürger mit Meisterschaft an.

Die uns nicht minder vertraut gewordenen Kennzeichen des romanischen Geistes prägt die Romanze aus, die ähnlich in Spanien zu= nächst nichts anderes ist als der allgemeine, nächstliegende Rame für alle kleineren Verserzählungen in der Volkssprache. Als solche Ro= manzen geben sich auch die historischen Volkslieder, die dort von dem Cid und andern Rationalhelden gesungen wurden.

Rein menschliche Konflikte und schlichte Naturgewalt überkam somit unsere Ballade als Wesen, wohingegen die Romanze von Rittertum, Glanz und dem ganzen Geist des romanisch-katholischen Wittelalters erfüllt ist. Wie Goethe und Schiller beide Gattungen handhaben, wurde vollends zum Leitstern für die weitere Entwicklung

biefer Dichtungen: ber naive, rein barstellende Stil Goethes blieb in ber Ballade ebenso maßgebend wie ber sentimentalische, ethisch zusgespiste Schillers für die Romanze.

Aleine poetische Erzählungen finden wir in Deutschland wie namentlich in Frankreich auch als Fabeln bezeichnet. Durchgedrunsgen ist dieser Name vorherrschend für solche Erzählungen, die, gleichs viel ob in Bers oder Prosa, das Tierreich, nächstdem auch andere Regionen unter menschlichem Bilde betrachten. Schließlich spiste sich diese ursprünglich durchaus nawe Gattung völlig didaktisch zu und betrachtet, mit durch Lessings Eingreisen, die fremde Welt ausschließelich als moralische Folie für menschliches Thun und Treiben. — Als weiteres Wittel zum Vergleich tritt die Parabel auf, deren Paralleslen nicht mehr in einer niedern, sondern innerhalb der menschlichen oder einer höheren Sphäre liegen; unter zunehmender Abstraktion wird auch das rein geistige Gebiet als Vergleichsobjekt mit mensche lichen Handlungen zugelassen.

Berhältnismäßig jung in Deutschland und ebenfalls erft nach fremdem Borbild eingeführt ift von epischen Arten, die nicht an die Ausdehnung ber Epopoe heranreichen, schließlich das Idyll. griechischen Litteratur galt das είδύλλιον, wörtlich Bildchen, Kleinbild, als Bezeichnung für Dichtungen, die bald nach Beginn des Alexandri= nischen Zeitalters furze, oft mit Dialog durchflochtene Erzählungen aus dem Rleinleben, besonders dem Landleben der hirten, einführten. Dem beutschen Idull verblieb, auch wo es nicht dirett einen Theofrit in Stoff und Stil nachahmt, meift diese ländliche Welt. Das Be= hagen am Rleinleben, insbesondere das des Städters am ländlichen Leben, herricht zunächft vor, bis ein Peter Bebel, alsbann vor allem Rlaus Groth das Bolk selbst mündig machen und frei von Restexion wie bon Sentimentalität naive Dorfgeschichten aus bem unmittelbaren Empfinden ihres Stammes heraus ichaffen. Wie fie verwenden ichon ber Schöpfer ber Gattung, Theofrit, und feine hervorragenoften griechi= schen Rachfolger die Mundart mit ihrem unmittelbaren Naturhauch.

Was Schiller in seiner Terminologie von naiver und sentimenstalischer Dichtung als Ibyll in Anspruch nimmt, giebt bewußt eine allgemeinere Klassistation, die sich mit der geschichtlichen Ausbildung besselben nicht im engern Sinne beckt und bennoch prinzipiell sich in

treffender Richtung bewegt: er verwendet Joyl als Gesamtbezeichnung für diejenige sentimentalische Dichtung, welche die Natur, zu der sie hinstrebte, als erreicht vorstellt.

#### § 61.

### Wefen und Wandlungen ber epischen Dichtung.

Erst jest werden wir in der Lage sein, den Grundzug und die Bariationen der epischen Entwicklung zusammensassend zu überschauen.

Der nicht ursprüngliche, sondern erst von der griechischen Litteraturentwicklung eingesührte Name Epos — Wort, Rede — bezeichnet allgemein die zunächst allein ausgebildete dichterische Gattung.
Was wir als Grundzug solcher ältesten Poeste fast allerorten klar ertennen, was jedenfalls das Wesen der in Griechenland als episch bezeichneten wie der anderwärts entsprechenden Poeste ausmacht, ist Erzählung. Nicht nur die nationale Geschichte, wie in der Blüte
der epischen Gattung, wird erzählt: gleich ansangs setzt der Mythos
die unmittelbare, dauernde Anschauung der Natur singularisierend in
entwickelnde Erzählung einmal geschehener Begebenheiten um, und noch
das allegorische Epos kleidet seine Ideen in den Schein von Geschehnissen die es zu berichten gelte.

Die erzählten Begebenheiten bestehen zunächst in den Thaten der Götter, die wie Stammesheroen angesehen werden, dann in den Thaten der Helben; noch das Ihyll entsaltet das Thun und Treiben seiner kleinen Welt, deren Gestalten ihm als Muster naturgemäßen, glückseligen Lebens erscheinen; auch das reslektierende Epos, weiterhin der Roman und selbst die Novelle bewahren noch mindestens als Grundlage oder Kanedas die Handlungen besonderer, einer vorzügslichen Teilnahme würdiger Personen.

Die Zeit, in welche die epische Dichtung uns versetzt, ist die Vergangenheit. Das bekundet sich nicht nur durch den geschicht= lichen Kern des Spos in seiner Blütezeit, wird wiederum gerade auch an den beiden Extremen der epischen Entwicklung augenscheinlich: die Thaten der Götter, die sich dem Dichter immer gegenwärtig offen= baren, werden ausdrücklich in die Vergangenheit, wie bereits betont, als einmal geschehen, zurückerlegt; entsprechend verfährt der Zeit=

roman, welcher aus der Gegenwart schöpft, aber das, was noch gesichieht ober geschehen kann, als bereits vollendet hinstellt.

Die epische Dichtung giebt also zunächst Erzählung ber Thaten von Helden (ober doch bedeutsamen Persönlichkeiten) der Bergangenheit.

Daß der Dichter selbst der Erzähler, tritt gerade historisch überall hervor: der Briefter überliefert den Mythos, der Sänsger die Sage in poetischer Form. Der Berfasser der schriftlichen Epopöe sammelt, ordnet, verarbeitet, um wie ein eigenes Erlebnis, wie selbstgeschaut, die Ueberlieferung wiederzugeben. "Er hat alles geseh'n, was auf Erden geschieht." Ohne vorerst selbst hervorzutreten, steht der Dichter hinter den Figuren; läßt er sie auch gern selbst sprechen: er ist es, der ihnen das Wort erteilt und im weiteren über sie berichtet.

Aus welcher Beranlaffung und zu welchem Zwecke erzählt ber Bewunderung für die Bunder ber Gottheit verleiht dem Priefter-Sanger Borte; er fingt fie und lagt fie fingen, um die Bemeinde mit gleicher Bewunderung und Berehrung zu erfüllen. wunderung für die Großthaten der Belben fpricht fich aus, um das Bolt, ben Stamm zu nacheifernder Bewunderung anzuspornen ober boch ihm bas Herz zu erheben. In gleicher Weise noch treibt ben Dichter der Epopoe, an feiner Bewunderung weitere Rreife teilnehmen zu laffen, das ihm herrlich Erscheinende zu verherrlichen, feine Luft an den Thaten des Helden, feine helle Thatenluft überhaupt feinem Bublitum mitzuteilen. 3m fpateren reflektierenden Gpos gar fpricht fich die Bewunderung des Dichters, noch fpater besonders im Brofaroman abgeschwächt wenigftens bie lebhafte, vorzügliche Teilnahme und Berehrung für die Sauptgeftalt dir ett aus. Genug, der epische Dichter giebt Erzählung der Thaten von Helden (oder doch bedeut= famen Befen) ber Bergangenheit als Ausbrud feiner bichterifchen Bewunderung und mit der Wirfung, unfer Empfindungsleben zu der gleichen Bewunderung, überhaupt zu der Bohe und Größe des verherrlichten Gegenftandes, zu erheben.

Die allgemeine Aufgabe der Poesie: Ausbruck gehobener Gefühle, vollbringt die Epik durch Erzählung von Begeben= heiten aus einem höheren Gefühlsbereich.

Innerhalb dieser Aufgabe variiert die epische Dichtung besonders aus drei Gesichtspunkten: Rach der Bortragsart klaffen das Heldenslied und die Heldenschrift auseinander. Rach dem Kulturstand und der geistigen Entwicklungsstuse entsernt sich die Erzählung schrittweise von nackter Thatsächlichkeit zu reichgeschmückter, zunehmend subjektiv vergeistigter, abstrakterer Darstellung. Wit dem Wechsel der geschichtlichen Anschauung, dem Heraustreten aus dem einseitisgen Hervenkult und der zunehmenden Teilnahme an dürgerlichen Charakteren schwächt sich der heroische Zug der epischen Dichtung allsmählich ab, und die Bewunderung verslacht sich zu ungewöhnlichem Wohlgesallen und gespanntem Interesse.

Nach diesen Entwicklungselementen sind verschiedenartige Gipfel oder Blüteperioden möglich und thatsächlich anzuerkennen: jedenfalls die Blüte des Heldensangs und die Blüte der objektiven National= epopöe, doch auch die Blüte durchgeistigter, gefühlvoller Heldendich= tung und schließlich sogar Neberwindung der Reslexion durch einen scharf charakterisierenden Stil der Thatsachen d. i. eine neue Blüte durch plastische Objektivierung des in voller Mannigsaltigkeit erschlosse= nen Gefühlslebens.

Ebenso unverkennbar treten die Untiefen hervor, in denen die epische Strömung zu versanden droht: litterarische, papierne Erstarzung, Berstüchtigung ins Gestaltenlose, Berslachung ins Kleinliche. Lebendig, gestaltenkräftig, großen Zuges giebt sich die echte epische Dichtung.

# B. Die Inrische Dichtung.

§ 62.

#### Boraussehung ber lyrischen Form.

Tie epische Objektivität sahen wir sich zunehmend in lhrische Gefühle auslösen, indem der Dichter nicht sowohl die für ihn beglausbigten Thatsachen aus der Vergangenheit als vielmehr seine gegenwärtige Empfindung über dieselben kundgiebt. Die Empfindung, die sich ursprünglich in die Thatsachen völlig ergossen hatte, tritt ihnen nun mit erwachtem Bewußtsein ihrer selbst gegenüber, und damit wird klar, daß beide Faktoren: die außerhalb des Dichters ruhenden Gegenstände und das in ihm ruhende Gefühl, zu einander in ein verschiedenes Verhältnis treten können.

Der allmähliche Aufftieg ber fubjektiven Empfindung über die objektive Darftellung von Thatsachen bezeichnet den Entstehungsprozeß der lyrischen Form.

§ 63.

## Die orientalische Lyrit.

Bon der ältesten Lyrik ein Bild zu entwersen, wird uns nur durch indirekte Zeugnisse ermöglicht. Denn auch für die Lyrik nüssen wir eine vorlitterarische Epoche annehmen, ein impulsives Aufsleben der unmittelbaren Gefühlsaussprache, durch Sang bekundet und fortgepflanzt.

Unsere Renntnis ber orientalischen Poesieen reicht nicht so weit zurud, daß wir dort den Ursprung der Lyrik klar erkennen

könnten. Jedenfalls ift ihr Inhalt zunächst religiöß, ihre Form äußerst primitiv. Wohl mehr als zwei Jahrtausende vor Christi Geburt fallen einige auf uns gekommene babylonische Bußpsalmen, die sich in Anrufung der Gottheit nimmer genug thun können, das zwischen aber Unsätze erzählenden Charakters bieten:

"Daß meines Herrn Jorn sich befänftige! Daß der mir unbekannte Gott sich befänftige! Die mir unbekannte Göttin sich befänftige! Bekannter und unbekannter Gott sich befänftige! Bekannte und unbekannte Göttin sich befänftige!" etc.

Nachdem so ber lyrische Accent immer weiter in geringen Variationen litaneiartig wiederkehrt, heißt es:

"Reine Speise habe ich nicht gegessen, Klares Wasser habe ich nicht getrunken, Das Leid von meinem Gott, unvermerkt ward es meine Speise, Das Ungemach von meiner Göttin, unvermerkt trat es mich nieder."

Nach zahlreichen Sündenbeteuerungen spinnt fich der Stil in unend= lichen Wiederholungen zu neuen Ausfagen fort:

"Die Sünde, die ich gethan, kenne ich nicht; Die Missethat, die ich begangen, kenne ich nicht. Das Leid, das meine Speise ward, — nicht weiß ich's, wie? Das Ungemach, das mich niedertrat, — nicht weiß ich's, wie? Der Herr hat im Forn seines Herzens mich angeblickt, Der Gott hat im Grimm seines Herzens mich heimgesucht" etc. —

Der episch=lyrische Charakter ber uns überlieferten religiösen Bebenpoesie In diens trat uns bereits in den prinzipiellen Erörte= rungen über die Priorität des epischen Entwicklungszuges entgegen.

Aber auch die nicht im Sanskrit, sondern in der Bolkssprache, besonders dem Prakrit, gedichteten Lieder müssen wir ins Auge fassen, wollen wir der Lyrik "in des Ursprungs Tiese dringen". Der epische Kern ist gewöhnlich nur lose von lyrischem Gewande umkleidet. Da geschieht es, daß der Berstorbene durch plastische Bergegenwärtigung seiner Vorzüge von der Gattin beklagt wird:

"Ach, noch immer vor den Augen Schwebt mir seine Wohlgestalt, fühl' auf meine Lippen hauchen Seiner Liebe Vollgehalt.

Uch, noch immer hör' ich leise Seiner Stimme Zauberklang Und in altgewohnter Weise Lausch' ich seinem stolzen Gang.

Horch! schon eilt er mir entgegen! Fort nun alle Crennungspein! Schicksal, wolle doch erwägen, Uch, es kann und kaun nicht sein!"

Die Erzählung seines Auftretens in der Bergangenheit ist in den letzten beiden Zeilen lyrisch accentuiert durch eine aus dem gegen = wärtigen Zustand entspringende Interjektion. Doch schon der erzählende Teil ist oft auf die Gegenwart gewandt und verliert da- durch die Grundlage einmaligen Geschehens, um allgemeingiltig zu werden. — Der Ausruf, der einer solchen Art von Bericht lyrische Wendung giebt, geht ihm nicht selten auch voran:

"Blückselig, die auf Bergen wohnen," -

und nun folgt ber begründende ober boch ausführende Bericht, sei es Erzählung ober Beschreibung:

"Wo noch in waldverwachs'nem Aeft. Der ungestörten Luft sich fronen, Hingebung sich noch üben läßt.

Da sprießen dichtverschlung'ne Hecken Und schmiegt sich blattreich Ust an Ust Und wilde Rohrdickichte decken, Dom Wind geschaufelt, süße Rast."

Richt mehr das Nacheinander des Epos liegt zugrunde, ein Neben = ein ander wird entfaltet, wennschon noch so plastisch und handlungs= reich. Auf eine Einzelscene geht das Gedicht aus: auch dadurch ist wie dem äußeren Umfang so der Aufeinandersolge verschiedener Bilder eine Grenze gesetzt. Auf einen, nur dauernd gedachten Moment spitt sich das lyrische Lied schließlich zu.

In der Spätzeit der indischen Lyrik überwuchert völlig die Reisgung zu breiter, üppiger Ausnialung von Einzelscenen und Einzelsempfindungen. Anstelle der alten, primitiven Umriffkizzierung zur Anregung der Phantasie tritt denn auch eine überreiche Rährung und Sättigung derselben mit buntester Farbenpracht.

In der hebräischen Poesie bekunden die ersten Ihrischen Aussbrüche nicht minder klar den Zusammenhang mit dem epischen Stil wie den Abstand von ihm. Unter den ersten größeren Durchbrechunsen des rein erzählenden Tones steht die Jakob in den Mund gelegte Beissagung obenan. Wie setzt sie ein?

"Kommt zuhauf, und höret zu, ihr Kinder Jakobs, und höret euren Bater Israel."

Nach diesem Anruf wägt Jakob die Thaten seiner Söhne aus der Bergangenheit aufzählend ab, um daraus ihren gegenwärtigen Wert und ihr zukünstiges Los zu erschließen; die äußere Reihenfolge der Gedankenglieder kehrt sich auch wohl um.

"Die Brüder Simeon und Levi; ihre Schwerter sind mörs berische Waffen.

Meine Seele komme nicht in ihren Kat, und meine Ehre fei nicht in ihrer Kirche; benn in ihrem Zorn haben sie ben Mann erwürget, und in ihrem Mutwillen haben sie ben Ochsen verderbet.

Berflucht sei ihr Born, daß er so heftig ift, und ihr Grimm, daß er so störrig ift. Ich will sie zerteilen in Jakob, und zerstreuen in Israel."

Bon neuem also Herleitung eines Ausrufs aus einer Thatsache, zu= gleich Wendung aus der Bergangenheit in die Gegenwart und Zukunft.

Eine Blütezeit ber Lyrik werden wir für die Epoche der Psalmendichtung ansehen dürsen, über einen wie weiten Zeitraum diese sich auch erstreckt. Trop der schon dadurch bedingten Stilverschiedensheit tritt Erzählung und Anschaulichkeit noch wohlthuend, bald mehr, bald minder, hervor. Fast episch klingt es, wenn der Psalmist nach kurzem lyrischen Präludium einseht:

"Es umfingen mich bes Todes Bande, und die Bäche Belials erschreckten mich.

Der Höllen Bande umfingen mich, und bes Todes Stricke überwältigten mich."

#### Und dann:

"Die Erde bebete, und ward beweget, und die Grundfesten der Berge regeten sich, und bebeten, da er zornig war.

Dampf ging auf von seiner Nase, und verzehrend Feuer von seinem Munde, daß es davon blite."

Obgleich so Gottes Größe in ihren sichtbarlichen Offenbarungen gespriesen ift, haben wir es doch nicht mehr mit einmaligen, äußeren Geschehnissen zu thun, sondern mit dauern den, inneren Zuständen.

"Er macht meine Füße gleich ben Hirschen . . . Er lehret meine Hand streiten" u. s. f.

Folgerecht ift aus dem Präteritum in das Präsens übergelenkt, und schließlich greift das Futurum ein:

"Ich will fie zerftoßen wie Staub vor dem Winde, ich will fie wegräumen wie den Kot auf der Gasse."

Selbst noch das in die Reifezeit der hebräischen Poesie fallende Hohelied bietet umfassende Kriterien zur Erkenntnis älterer Entwicklungsstusen der Lyrik. Weithin ist das Lied von direkter Erzäh= Lung bestimmter Begebenheiten durchsett:

"Ich suchte, aber ich fand ihn nicht.

Ich will aufftehen, und in der Stadt umgehen auf den Gaffen und Straßen, und suchen, den meine Seele liebet. Ich suchte, aber ich fand ihn nicht.

Es fanden mich die Wächter, die in der Stadt umhergehen: Habt ihr nicht gesehen, den meine Seele liebet? . . . "

Durch das ganze Lied hin zieht fich Zwiegespräch in direkter Rebe:

> "Ich bin eine Blume zu Saron und eine Rose im Thal. Wie eine Rose unter den Dornen, so ist meine Freundin unter den Töchtern.

> Wie ein Apfelbaum unter ben wilben Baumen, so ist mein Freund unter ben Söhnen."

Blaftifch tritt die Geftalt ber Berherrlichten hervor:

"Ich bin schwarz, aber gar lieblich, ihr Töchter Jerusalems, wie die Hütten Redars, wie die Teppiche Salomos . . .

Deine Backen stehen lieblich in den Spangen, und dein Hals in den Retten . . .

Deine Augen find wie Taubenaugen zwischen beinen Bopfen . . . "

Auch die Scenerie ift fort und fort ausgemalt:

"Denn siehe, ber Winter ift vergangen, ber Regen ift weg und bahin.

Die Blumen sind hervorgekommen im Lande, der Lenz ist herbeigekommen, und die Turteltaube läßt sich hören in unserm Lande . . . "

Der Umfang ist noch ausgebehnt genug, um zwar ein entschiebe= nes Burückbleiben hinter ber Epopöe, aber keineswegs hinter bem epischen Sang erkennen zu lassen.

Suchen wir neben solchen Berührungen mit dem epischen Lied die charakteristischen Merkmale eines neuen Stils, so bekundet sich die Absweichung ersichtlich in erster Linie durch den Stoff: statt geschichtlicher Ereignisse oder solcher, die geschichtlichen Schein annehmen, dildet ein individuelles Erlebnis den Kern des Gedichtes. Was den Stil betrifft, so sind die altüberlieserten epischen Darstellungsmittel nicht mehr Selbstzweck zur Erzählung eines vergangenen, einmaligen Ereignisses, sondern in den Dienst einer gegenwärtigen und ansdauern den Empfindung getreten: statt der Thatsachen herrscht die Empfindung vor, statt vergangener Thatsachen gegenwärtige Empfindung, statt einmaliger Thatsachen fortdauernde Empfindung. Gleich in der Wunschform setzt das Hohelied ein:

"Er fuffe mich mit bem Ruffe feines Mundes."

In Ausrufen bricht fortgesetzt die Empfindung durch das darftellende Gerippe; ja die Darftellung selbst, sowohl die Erzählung als die Beschreibung, ist mit Borliebe in die äußere Form des Ausrufs einsbezogen:

"Wie schön und lieblich bift bu",

"Wie schön ift bein Gang in ben Schuhen, bu Fürften= tochter!" u. bgl.

Wiederholung von Worten und ganzen Wendungen dehnt sich in Uebereinstimmung mit dem ursprünglichen Stil des epischen Liedes weit aus, arbeitet daneben aber schon eine eigenartige Form in Anssähen zum Refrän-heraus. Entgegentrat uns in dieser Funktion bereits die Klage:

"Ich suchte, aber ich fand ihn nicht."

Entsprechend ben wechselnden Stimmungen, die das ausgedehnte Hohe= lied spiegelt, ift nicht sowohl ein Motiv dieser Art einheitlich durch= geführt, als vielmehr eine Fülle von Motiven durchschlungen. An einer andern Stelle begegnet demgemäß der Anruf:

"Stehe auf, meine Freundin, meine Schöne, und komme her!" Und zwar hebt der Freund also an, begründet die Lockung alsbald mit dem Erwachen des Lenzes, um daran unter einer gelinden for= mellen Erweiterung nochmals den Anruf zu schließen:

"Stehe auf, meine Freundin, und komm, meine Schöne, komm her!"

Dieselbe Figur begegnet weiterhin: ein Motiv klingt an, wird ausgeführt und klingt wieder. So:

"Siehe, meine Freundin, du bist schön, fiehe, schön bift bu." Es folgt die Ausmalung dieser Schönheit, mit dem Abschluß:

"Du bift allerding schön, meine Freundin, und ist kein Flecken an bir."

Diese Empfindung tritt damit recht ersichtlich als A und Q der Partie hervor.

Noch liegt überall die fräftigste, sinnfälligste Gestaltung zugrunde; die allegorische Ausdeutung greift erst in einem durchgeistigteren Beit= alter plat.

Die zunehmende Vergeiftigung bekundet sich litterarisch in den Büchern der Propheten. Ganz unverkennbar schlägt der überwiegend lyrische Charakter durch. Tropdem noch immer das Lied gern plaskliche Einzelbilder sucht, hat doch die Abstraktion, die rein seelische Versenkung, dem Gestaltenlosen nahegeführt:

"Wir haben eine feste Stadt, Mauern und Wehre find Beil.

Thut die Thore auf, daß herein gehe das gerechte Bolk, das den Glauben bewahret.

Du erhältst steieben nach gewisser Zusage; benn man verlässet sich auf bich.

Darum verlaffet euch auf den Herrn ewiglich; denn Gott, der Herr, ist ein Fels ewiglich.

Und er beuget die, so in der Höhe wohnen . . . " 2c. Zwischen solchen vorherrschenden Tönen fehlt es nicht an erzählenden Einlagen, die aber auf zukunftige Geschehnisse zugespitzt find.

"Er war der allerverachtetfte und unwertefte, voller Schmers zen und Krankheit . . .

Fürwahr, er trug unsere Krantheit, und lud auf sich unsere Schmerzen . . .

Aus folchen konkreten Anfängen mundet das Lied in die Berheißung:

"Darum daß seine Seele gearbeitet hat, wird er seine Luft seben, und die Fülle haben" 2c.

Die Zunahme moralisch soldaktischer Tendenzen wird bereits seit Salomos Tagen ersichtlich. Nicht nur die ihm zugeschobenen Sprüche und der sogenannte "Prediger Salomo" legen davon direkt Zeugnis ab, sondern auch in der Lyrik die Zornreden der Propheten und vor allem das Buch Hiod. Wie aber die Fähigkeit für echte Lyrik noch nicht geschwunden, beweisen die Klaglieder Jeremias. —

Aus der neueren orientalischen Poefie hat namentlich die perssische Lyrik, mehr noch als die vorangehende Epik, Spoche gemacht und zeitlich wie räumlich weithin gewirkt. Hafis vor allem ist auch uns Deutschen zum Mittler öftlicher Empfindungswelt geworden. Ueppig, doch immer ästhetisch schwärmender Genuß von Liebe und Wein vereint sich mit Lebensklugheit.

"Wenn jene Schöne von Schiras mein Herz festhielt in ihrer Hand, fürs Wangenstecken gab' ich gern Bukhara hin und Samarkand. Komm, Schenke, tränke mich mit Wein, du findest nicht im Paradies Den Wasserspiegel Auknabads noch auch Mussellas Rosenstand. Ein Jammer, daß dies Völkchen hier verliebt, gefährlich aller Welt, Die Auhe aus dem Herzen stiehlt, wie Cürken Beute aus dem Cand. Des Liebchens Schönheit missel leicht der Liebe Unvollkommenheit, Es braucht das liebliche Gesicht nicht Schminke, farb' und solchen Cand.

Erzähl' von Sängern uns und Wein und laß das Weltgeheimnis ruhn! Enthüllt hat es, enthüllen wird's doch keines weisen Manns Verstand." Zu solchen gnomischen Zügen treten direkt symbolische, wie denn die orientalische Lyrik sich am tieksten in Didaktik und Gleichnisrede verssenkt hat. So entrollt der Dichter für seines Sohnes Tod eine Kette von Parallelgliedern:

"Eine Aof' hat Nachtigall zum Tiele ihrer Glut gemacht, Neides Sturm mit hundert Dornen hat ihr trüben Mut gemacht. Frohen Herzens hofft' ein Papagei an Jucker sich zu laben, Eitel hat die Hoffnung plötslich Unglücksstromes Wut gemacht" etc.

Wir kennen aus Nachbildungen Goethes, Rückerts und anderer Dich= ter des 19. Jahrhunderts diesen gnomischen und symbolischen Cha= rakter der neuorientalischen Lyrik zur Genüge.

#### § 64.

## Die griechische Lyrit.

So viele Kriterien zur Erkenntnis der Lyrik die orientalische Poesie im einzelnen darbietet, ihre Entwicklung ist von unserm Blick zu wenig durchdrungen, das uns vorliegende poetische Material zu wenig geordnet und historisch nicht sicher genug klassisiziert, um den Keim der lyrischen Dichtung in seiner Aus- und Fortbildung mit prinzipieller Sicherheit überschauen zu lassen. Bon der so organischen und uns so vertrauten griechischen Poesie möchten wir eher Ausschluß auch über die Entwicklungsgesetze der Lyrik erhoffen.

Nun ist freilich diese Gattung der griechischen Dichtung durchaus nicht in gleichem Maße wie das Epos oder auch nur wie die Trasgödie mustergültig für die moderne Welt geworden. Ferner sind nur spärliche Reste erhalten. Wenigstens läßt sich der Charakter auch mancher verlorengegangenen bedeutsamen Repräsentanten der Lyrik erschließen.

Bunächst dürsen wir hier schon mit einiger Sicherheit einen vorlitterarischen lyrischen Sang ansehen. Nicht nur im religiössen Lied drängte allgemach eine unmittelbare Aussprache der Gefühle die thatsächliche Verherrlichung der göttlichen Großthaten in den Hinstergrund. Bu den kurzen Sprüchen, die noch immer religiös geweiht

waren: Orakelsprüchen, Zauberliedern, Brautgesängen, Totenklagen, gesellten sich erst später welkliche, private, individuelle Lieder, die immer noch unter Begleitung von Instrumentalmusik gesungen wurs den. Der ursprünglich erzählende Kern war am Ansang und Schluß auf das Gesühl zugespitzt, wosür sich eine Reihe von sesten Forsmeln ausgebildet hatten. So begegnen wir oft einer Eingangspartikel zur Heraussorderung der Ausmerksamkeit. Der Schluß einzelner Abschnitte bestand zum teil in Anrusungen der Götter ober in andern Interzektionen, zum teil ließ er alsdann bereits ein Leitmotiv refränartig wiederklingen. Genug, ein erzählender Kern ist auf eine Grundempfindung gestimmt. Auch die Hochzeitslust und Totenstlage, überhaupt Empfindungen, die bei seierlichen Auszügen zunächst im Chor vorgetragen wurden, haben so ihre Aussprache gesunden.

Sicheren geschichtlichen Boben betreten wir indes erst mit Aussbildung der Elegie, welcher bald die jambische Poesie und schließelich das Melos solgten. Da bleibt es unter allen Umständen ein bedeutsames Zeugnis, wenn ein Aristoteles die beiden erstgenannten lyrischen Arten noch an die epische Poesie heranrückt (Poetik, Kapitel 1): das Herausringen der lyrischen Empfindung aus der epischen Form wird um so augenscheinlicher.

Bon ber Form muffen wir benn auch ausgehen, wenn wir die Ausbildung dieser neuen Dichtweise versolgen wollen. Die Elegie verwendet von Ansang an das Bersmaß, welches noch heute mit ihrem Namen verbunden ist. Zu dem epischen Hexameter gesellt sich ein Pentameter, und die derart wechselnde Empfindungsstala des Distischon giebt immer wieder dem mit epischer Ruhe einsehenden Gedicht eine springende Bewegung.

Unter den Joniern, welche diese Form ausdildeten, gilt Kallinos als der erste Dichter der Gattung (um 700 v. Chr.). Den Zusamsmenhang mit der epischen Dichtung wahrt sie auch noch durch den Stoff, der auf die kriegerischen nationalen Ereignisse hingewandt ist. Die einzige einigermaßen vollständige Elegie, die uns von ihm überstommen ist, gewährt uns jedenfalls Einblick in das Wesen der sich nun anspinnenden Entwicklung. Gleich ansangs bemerken wir, daß es sich nicht mehr um Feier vergangener Thaten handelt, daß die

immer mitbezwedte Aufmunterung zu fünftig gleichen Großthaten in ben Borbergrund getreten ift.

"Bis wann zaudert ihr noch? Wann faßt ihr entschlossen ein Herz euch, Jünglinge? Schämt ihr euch nicht vor den Bewohnern des Gau's, Daß ihr, die Händ' im Schoß, als säßet ihr mitten im Frieden, Cräg hindämmert, und rings wütet im Lande der Krieg? Auf! in den Kampf und werft vor die Brust die gebuckelte Cartsche! Noch mit sterbender Hand schleudert das letzte Geschoß! Denn das ehrt und verherrlicht den Mann, für den Boden der Heimat Fechtend, für Weib und Kind mutig den Feind zu bestehn."

Es folgen bann wohl Erfahrungen aus ber Vergangenheit, aber nicht als greifbare Einzelfälle, sondern in Zusammenfassung zu allgemei= nen Wahrheiten:

"Denn dem Codesgeschick zu entgehn ward keinem beschieden . . . Mancher freilich entstieht der Gefahr . . . . Uber um ihn nicht trauert die Stadt . . . "

Archilochos, ber bebeutenbste Nachfolger bes Kallinos, führt indivis buellere Tone ein. Seine Elegien sind zum guten teil Selbstsgeständnisse:

"Dienstbar bin ich dem Herrscher, dem Envalischen Kriegsgott, Aber des Musengeschenks walt' ich, des holden, zugleich."

Oft behandelt er beftimmte, beutlich erkennbare Geschehnisse. Roch schroffer als in der Elegie bringt er in jambischen Gedichten seine persönlichen Angelegenheiten zum Ausdruck, oft mit herausforderns der Satyre. Die jambische Poesie bezieht trochäische Berse mit ein und eignet sich schon äußerlich zum Ausdruck lebhafterer Bewegung:

"Diel versteht der Juchs, der Jgel eines nur, doch frommt es ihm: Daß er, sich zusammenrollend, auf den Feind die Stacheln kehrt; Also lernt' ich selbst im Leben eine Kunst, die mir genügt: Jedem, der mir Uebles anthat, 3ahl' ich schweres Uebel heim."

Wie diese Poesie noch immer plastische Gestalten zu verkörpern versmag, bekundet gerade Archilochos. So veranschaulicht ein Bruchstück das Bild der Geliebten:

"Mit frohem Kächeln in der Hand ein Myrtenreis Und frische Rosen trug sie, und beschattend siel Um Brust und Nacken wallend ihr das Haar herab." Es ift klar, daß einer solchen Bollendung eine lange Entwicklung vorausgegangen sein muß; und diese haben wir eben in der vorlitterarischen Lyrik zu suchen. Für die jambische Poesie sind solche Borläufer in stoptischen Liedern zu sehen.

Auch die melische Poefie, die junächst unter ben Doriern er= wuchs, fand in den choralartigen belphischen Kultusliedern ein wirtfames Borbild. Rur hat fie Terpander, ber Begründer des Melos, umfangreicher geftaltet und tunftreicher gegliebert. Bahrend Terpanber noch in religiösem Gehalt verharrt, wendet Alkman die schon formell abwechslungereiche Gattung auf weltliche Stoffe. In welchem Mage bie lyrischen Chorlieder epische Elemente bewahren, tritt noch an Bindars Dichtung unverkennbar hervor, beren Schwergewicht auf mythologischen Sinlagen ruht. Aber auch ber für den Ginzelvortrag bestimmte Romos erzählte in seinem Sauptteil ursprünglich einen Mythos, um das Lob des Gottes zu begründen. In den übrigen Teilen geftattete bas abwechslungsreiche Bersmaß ein um so tunft= volleres Spielen lyrischer Gefühle. Ebenso behalten die Chorlieder des Alkman einen mythischen ober sagenhaften Teil bei, wie er benn in einem Jungfrauenlied die Begegnung des Obpffeus mit Raufikaa erzählt. Mit biefem objektiven Abschnitt verknüpft sich ein subjektiver von einem gemiffen individuellen Charafter, ja mit diretten Selbstgeftändniffen. Genug, der Busammenhang epischer und Ihrischer Do= mente bezeichnet allerorten den Uebergang.

In der weitern Entwicklung der griechischen Lyrik tritt als Elegiker unter den Doriern Tyrtäos auf. Seine Elegien verherr= lichen, woran sich ja der Ruhm seines Namens knüpft, den Tod fürs Baterland. Anschaulich weiß seine Phantasie die Schlachtscenen zu zeichnen, und ihr wesentlicher Unterschied von epischer Erzählung des steht eigentlich nur in der optativen Wendung auf die Zukunft:

"Schreite denn jeder beherzt vorwärts, in den Boden die füße fest eindrückend, die Sähn' über die Lippen geklemmt, Brust und Schulter zumal und hinabwärts hüften und Schenkel hinter des mächtigen Schilds eherner Wölbung gedeckt. Hochher schwing' er zum Wurf in der Rechten die wuchtige Lanze Und furcht weckend vom Haupt slattre der Busch ihm herab . . . Ulso die starrenden Reih'n andringender feindesgeschwader Wirft er zurück und dämmt mächtig die Woge der Schlacht."

Wit einer Interjektion hebt auch er gern an, um ihr alsbald durch geschichtliche Erinnerungen Rückhalt zu geben:

"Auf in den Kampf, ihr Enkel des unbezwungnen Berakles! Streitet getroft! Noch nie wandt' euch den Rücken der Gott."

In seiner Eunomia umfaßte Tyrtäos vollends — wie selbst die spärslichen Bruchstücke erkennen lassen — neben dem gegenwärtigen Zusstand Spartas auch dessen Bergangenheit; aber diese objektive Darstellung ist auf die Mahnung zugespist, an den alten Institutionen sestzuhalten und vom Kamps gegen die Messenier nicht abzulassen.

Die Blüte des Melos knüpft sich vor allem an die Namen Alkäos und Sappho. Wie das Lied noch immer um so eindrucksvoller wirkt, je umfassender es sich plastische Scenerie bewahrt, veranschaulichen sowohl die geselligen als die politischen Gedichte des Alkäos. Nach Zeit und Ort für Auge und Ohr versinnlicht ein Trinklied die zum Trinken einladende Situation:

> "Zeus kommt im Regen, mächtig vom Himmel braust Der Wintersturm, schon stockt der Gewässer Lauf Im scharfen frost und kaum im Wetter Hält der bewipfelte forst sich aufrecht."

Daran schließt sich die Ausmalung der häuslichen Situation:
"Beut Crot dem Eiswind! Schür' auf dem Herd empor
Die Lohe, schenk' süßpurpurnen Craubensaft,
Schenk' reichlich und zum Crunk gelagert
Lehne das Haupt in die weichen Kissen."

Die politischen Lieder des Alkäos kleiden sich schon gern in allego= risches Gewand. So stellt er die Verwirrungen, denen die öffent= lichen Zustände durch die Umtriebe des Myrsilos verfallen waren, unter dem Bilde des Sturmes auf See dar.

Charakteriftisch für das Bordringen der lyrischen Form sind schließlich seine Hymnen, die in ihrem melischen Bersmaß das leisten, was vordem die hexametrischen, rein episch gehaltenen Proömien des zweckten: Berherrlichung der Götter als Einleitung für Borträge der Mhapsoden an Festkagen. Dabei erzählen diese melischen Mythens dichtungen gestaltens und farbenreich, mit Glanz und Fülle: auch die epischen Elemente sind durchgeistigt und verklärt. So wird Apoll bei seiner Rücklehr nach Delphi von dem Gesang der Nachtigallen und Cikaden begrüßt, und heller rauscht die kastalische Duelle.

An Leibenschaft namentlich auf erotischem Gebiete übertrifft Sappho womöglich noch den männlichen Genossen. Beweiskräftiger können sich kaum nach Stoff und innerer Form die Elemente der lyrischen Entwicklung bekunden als in manchen ihrer Lieder: das Auszgehen vom Religiösen und Erzählenden, die Wendung beider in den Dienst des Weltlichen und Empfindungsvollen.

"Die du thronst auf Blumen, o schaumgeborne Cochter des Zeus, liststinnende, hör' mich rusen, Nicht in Schmach und bitterer Qual, o Göttin, Laß mich erliegen. Sondern huldvoll neige dich mir, wenn jemals Du mein klehn millkährigen Ohres pernommen

Du mein flehn willfährigen Ohres vernommen, Wenn du je, zur Hilfe bereit, des Vaters Halle verlaffen."

Es folgt vier Strophen lang eine bramatisch lebendige Erzählung ihres früheren — als wiederholt vorausgesetzen — huldvollen Herab=neigens zur Dichterin:

"Raschen flugs auf goldenem Wagen 30g dich Durch die Luft dein Caubengespann . . . So dem Blitz gleich, stiegst du herab und fragtest, Sel'ge, mit unsterblichem Untlitz lächelnd: "Welch ein Gram verzehrt dir das Herz, warum doch Riesst du mich, Sappho? . . . . "

Nach solcher scenischen und dialogischen Entsaltung eines — nur versallgemeinerten — verstoffenen Vorgangs mündet das Lied wieder in eine Schlußstrophe, die gleich der Eingangsstrophe aus einer Ansrusung besteht:

"Komm denn, komm auch heute, den Gram zu lösen! . . ." Nicht mehr das einmal vorübergehend Gewesene, das historische Einzel= ereignis, wird erzählt: vielmehr was immer gewesen ist, darum ser= ner sein und dauern soll. —

Einen ausgeprägt lehrhaften Zug gewinnt die griechische Lyrik mit Theognis. Nicht nur daß der Wegarenser in ausgedehntem Raße direkter Spruchdichtung huldigte, auch seine größeren elegischen Gefühlsäußerungen sind sehr stark mit ethisch-didaktischen Zügen durchsett. Was bei ihm vorherrscht, sind nicht mehr Empfindungen, die aus einer einzelnen, obschon verallgemeinerten oder dauern gedacht

Begebenheit entspringen — wie es im Reim ursprünglicher Lyrik lag —: vielmehr allgemeine Lebenserfahrungen, Lebense auffassungen, Meinungen, die sich völlig von objektiven Geschehenissen emanzipiert haben.

"Keiner bereitet sich selbst von den Sterblichen Segen und Unheil, Sondern die Götter, o Freund, sind es, die beides verleihn. Was auch immer der Mensch anstrebt: nie weiß er im Herzen, Ob es zu freudigem Tiel, ob es zu trübem gerät" 2c.

So erfolgt ber Uebergang gur Allegorie immer entschiebener:

"Einzig die Hoffnung blieb von den Himmlischen unter den Menschen, Ju den olympischen Höh'n kehrten die übrigen heim. Treue, die mächtige Göttin, entwich, es entwich die gestrenge Jucht und die Grazien, Freund, suchst du auf Erden umsonst."

Aber solche Betrachtungen bleiben selten ausschließlich rückblickend, son= bern zielen gern direkt auf ethischen Antrieb für die Zukunst. Derart schließt diese Elegie:

"Aber so lange du lebst und das Licht noch schauest der Sonne, Klammre mit treuem Gemüt fest an die Hoffnung dich an, Und wenn unter Gebet süßduftendes Opfer du zündest, Sei es zuerst und zuletzt immer der Hoffnung geweiht."

Wir dürsen uns nicht verhehlen, daß mit ethisch-didaktischen Antrieben ein Ziel erreicht ift, auf welches von vorn herein die Tendenz der lyrischen Entwicklung hinweist. Die Interjektion, der Anruf, also das Mittel, welches dem erzählenden Kern ursprünglich lyrischen Accent verleiht, nimmt gerade im alten Griechenland, das sehr zu gnomischer Beschaulichkeit neigt, bald den Charakter einer ethischen Weisung an.

Inzwischen entfernt sich das Welos weiterhin von seinen Grundslagen. Für Sänger wie Ibykos und Anakreon, die am Hose des Polykrates von Samos lebten, ist das Streben nach Schlichtheit und einsacher Natürlichkeit kein Ideal mehr; wonach sie jagen, ist Glanz, zierliche Anmut, künstlerische Eleganz, spielend leichter Fluß der Verse. Hössischer Lebensgenuß, Liebe und Wein herrschen als Stoffe vor, und nicht die Herzenkneigung zu der einen Erwählten, sondern Gesnußsucht, die von einem Gegenstand — nicht nur Frauen, auch Knasben — zum andern spielt. Während Ibykos in seiner Leidenschaft noch eine gewisse Schwermut bewahrt, auch mythische Themata gern

festhält, ift Anakreon zum Klassiker des heiteren, freien, dabei immer geistvollen Tones geworden.

"Mir zuwerfend den Purpurball, fordert Eros im Goldgelock Mich zum Spiel mit dem zierlichen Buntfandaligen Kind auf.

Doch fie stammt von der prangenden Lesbosinsel und rügt mein Haar; Grau ja sei's, und in Sehnsucht, ach, Un ein blondes gedenkt sie."

Wenigstens die Rudimente einer plastischen Scene find hier wie oft noch erkennbar; bisweilen entwindet sich der Dichter aber auch dieser Anschaulichkeit, um sich ganz auf das innere Gefühl zurückzuziehen.

Die weitere Entwicklung des Melos wird durch den Abstand der anakreontischen Schule von ihrem Meister bezeichnet. Für Anaskreon ist Eros der Repräsentant wild begehrender männlicher Liebe; den Anakreontikern gilt er als loser Knabe, sie führen die seitdem herrschende Amorettenspielerei ein. Die Leidenschaft eines Ibykos stürmt:

"Doch nicht achtet der lieblichen Jahrszeit Eros und läßt mich ruhn; Nein, wie thrakischer Wintersturm Widerleuchtend von Blitzesschein fällt er, Kyprias wilder Sohn, Mit blindsengender Wut mich an Und erschüttert gewaltsam mir Die Grundsesten des Herzens."

Als wuchtiger Schmied offenbart sich Eros einem Anakreon:

"Mit schwerwuchtendem Hammerschlag, Wie die glühende Stang' ein Schmied, Crifft mich Eros und taucht mich dann In eiskaltes Gewässer."

Dagegen nur als

"ein Knäbchen, Kleingeflügelt, ausgerüftet Mit dem Bogen und dem Köcher,"

erscheint er den Epigonen. Tändelei, die sehr bald konbentionell er= starrt, wird ihnen die Liebe: nicht mehr aus Herzensnötigung, aus

spielerischer Kunstfertigkeit gehen die Lieder hervor; die Motive ersichöpfen und wiederholen sich. — Die zweite, jüngere Sammlung anakreontischer Epigonen verfällt noch auf weiteren Strecken stofflich ins Leere, formell ins Verkünstelte; Rhetorik tritt vorherrschend an die Stelle von Gestaltung, obschon vereinzelt noch immer die Entfalstung einer anmutigen Scene gelingt.

Der Zug zum Ethischen und Rhetorischen prägt sich vor allem der chorischen Lyrik auf, der noch eine späte Blüte beschieden ist. Pindar bewahrt in der alten Mythenwelt seinen Dichtungen zwar einen meist ausgedehnten erzählenden Gehalt, aber von subjektivem Gefühl durchdrungen und erweicht, auf allgemeine Gedanken, Restexion, didaktische Antriebe zugespitzt. Freilich erstarrt er nicht in trockener Gnomik; in üppiger Pracht rauschen die Strophen dahin:

"Bei der fest' anringenden Kämpfen erwirbt Sich den ersehnten Auhm, wen vieler Kränze Gewind Ob des Siegs durch Hände die Locken geschmückt hat, Oder um Schnelle des Laufs. Kundig wird durch Götter die Stärke der Männer. Doch nur allein zween Güter weiden Unsres Lebens süßesten Glanz bei dem schönentblühten Segen, Wenn im Glück jemand das erhebende Wort hört. Strebe dann nicht Zeus zu sein, weil alles dein, Wenn zu dir dies Los des Erfreulichen kam. Menschen ziemt menschliches Teil."

Es kann nicht Wunder nehmen, daß dieser ethisch feierliche Stil unter ben Händen unfähiger Nachahmer in überladenen Schwulft und in Dunkelheit verfällt.

Ausläuser ober Nachwirkungen der lhrischen Entwicklung bei den Griechen haben wir in der rhetorischen Lyrik der Römer zu sehen. — Auf griechischem Boden reißt der im Dionysoskult erwachsene, mit der chorischen Lyrik verwandte, im Kern stark episch gefärbte Dithy = rambos die Herrschaft an sich, dessen shrische Partieen in bacchantische Ueberschwänglichkeit entarteten, ebenso wie das Uebergreisen der musi=kalischen Begleitung eine Auslösung der alten dichterischen Form des günstigt. Indem er aber dem Chor den Einzelmenschen scenisch und mimisch gegenüberstellte, ward der Dithyrambos zum Bater des Dramas. —

So beengt nach allebem unsere Kenntnis ber griechischen Lyrik burch die fragmentarische Ueberlieserung ist, läßt sich doch der Weg vom Epischen und Schlicht-Naiven zum Dramatischen einerseits, zum Ethisch-Didaktischen andererseits nicht verkennen.

### § 65.

# Die provenzalische Lyrit.

Unter der modernen Lyrik genießt den Ruhm der Ursprünglichskeit vor allem die Poesie der probenzalischen Troubadours. Obgleich auch sie uns gerade nur in den Leistungen einer Blütezeit der Kunft vorliegt, lassen sich doch gewisse Voraussehungen mit Sicherheit erschließen.

Für eine Bekanntschaft mit epischer Neberlieserung spricht nicht nur, daß uns noch einige Versromane aus der Frühzeit der Troubas dourdichtung vorliegen, und nicht nur der Zusammenhang mit der nordfranzösischen Litteratur läßt die Beschäftigung mit Sagenstoffen voraussehen. Vor allem beweisen zahlreiche Vergleiche und sonstige Anspielungen inmitten der lyrischen Gedichte, daß der Schatz epischer Neberlieserung von großer Ausdehnung gewesen. Wan vergleiche Hindeutungen solcher Art:

"Derraten seh' ich mich, wie ferragut, Als er dem Roland seine furcht bekannt, Weshalb er siel; so weiß auch sie, die Arge, Aus meinem Mund, wie ich zu töten bin."

## Ferner:

"Selbst Persaval, da er an Artus Hof Dem weißen Rittersmann die Wehr genommen, War nicht von solcher Lust, wie ich, entglommen."

Ein andrer Troubadour fingt:

"Jetzt merk' ich wohl, daß ich den Becher trank, Der einst den Tristan macht' unheilbar krank."

Neben den modernen Kittersagen blicken antike Stoffe durch, deren Beliebtheit in der romanischen Poesie des Mittelalters uns auch durch noch erhaltene nordfranzösische Dichtungen belegt ist:

"Gleich jenen frau'n, die, wie sie fagen, Im Wald einst Alexander fand,

So fest in den Bezirk gebannt, Daß sie dem Code gleich erlagen, Verließen sie den schatt'gen Wald, Müßt' ich auch sterben alsobald, Könnt' ich der treu'sten Lieb' entsliehn."

Ein Ruß bom Munde seiner Schönen entlockt Bernart von Bentas dour die geistreiche Wendung:

"Aie dacht' ich, daß mich der Genuß Des schönen Mundes brächt' in Not, Doch küffend gab er mir den Cod, Wo nicht mich heilt ein zweiter Kuß: So ist er, da dies ihm eigen, Peleus Lanze zu vergleichen, Don der ein Stich nur dann genesen ließ, Wenn man sie nochmals in die Wunde stieß."

Ob all die so in der provenzalischen Lyrik auftauchenden Gestalten in der langus d'oc selbst Behandlung gefunden oder die Berufungen sich zum teil auf nordfranzösische Quellen stützen, mag dahingestellt bleiben. Immerhin legt auch der Hinveis unseres Wolfram von Eschenbach auf den Provenzalen Guiot als — sei es selbst unmittelbare — Quelle für seinen Parzival die Erwägung nahe, die epische Thätigkeit der Provenzalen nicht gering zu achten.

Wie durch solche Zeugnisse ein Zusammenhang mit der epischen Dichtung zunächst äußerlich belegt wird, läßt sich auch die Priorität vorlitterarischer Weisen aus der Troubadourdichtung erschließen. An dem Unterschied zwischen Vers und Kanzone tritt hervor, daß der Vers sich an die einsache Form einer früheren primitiveren Lyrik ansichließt. Der Vers bestand aus Kurzzeilen von meist nur vier Hebunsen und in der Regel männlichem Keim sowie gedehnter Melodie. In den Gesängen der ältesten Troubadours herrscht diese einsache Form noch vor; auch wird es ausdrücklich als Kennzeichen des Alters hervorgehoben, daß einem Troubadour die Kanzone noch undekannt gewesen. Schließlich hat sich jener viermal gehobene jambische Vers in dem volkstümlichen Fabliau erhalten.

Innerlich bekundet sich der Zusammenhang mit ursprünglicher Lyrik, namentlich mit dem religiösen Lied, durch Uebernahme des Refräns. Daß gerade Balladen und andere Tanzlieder ihn begün-

ftigen, beutet noch besonders auf seinen populär-religiösen Ursprung. Der Refrän giebt dem Gedicht den lyrischen Hauptaccent, läßt immer von neuem das Leitmotiv der Empfindung wiederklingen. Durchaus der springende Punkt ist es, welchen der Refrän z. B. in König Richards Rlagelied heraushebt; zugleich wird das Verhöltnis der epischen und lyrischen Elemente durch die Gruppierung um den Refrän wirksam beleuchtet:

"Zwar redet ein Gefangner insgemein Nicht mit Geschick in seiner herben Pein, Doch dichtet er, von Gram sich zu befrein."

Nachdem so der kathartische Charakter aller Poesie als Antrieb vorsklingt, setzt eine Art Erzählung ein:

"freund' hab' ich viel, doch find die Gaben klein, Schmach ihnen, daß um Löf'geld ich allein Zwei Winter lieg' in Haft."

Damit ist der Grundaktord angeschlagen; "in Hast" könnte auch die Ueberschrift des Gedichtes lauten; aus der Grundlage "in Hast" ent-wickelt sich die ganze Skala der angeschlagenen Töne. Doch wird recht augenscheinlich, wie dies eine bleibende oder doch wiederkehrende Element den Fortschritt der Erzählung und Empfindung von Strophe zu Strophe kennzeichnet.

"Aun ist es meinen Mannen doch bekannt In Normandie, Poiton und Engelland, So armen Kriegsmann hab' ich nicht im Land, Den ich im Kerker ließ um folchen Cand. Nicht hab' ich dies zu ihrem Schimpf bekannt, Doch bin ich noch in Haft."

Die variierenden Elemento des Schlußverses reden für sich allein beutlich genug: zunächst Bergangenheit:

"Zwei Winter lieg' in Baft",

alsbann Gegenwart:

"Doch bin ich noch in Baft";

mit der dritten Strophe nimmt das Lied eine Wendung auf die Bustunft, vorerft happothetisch:

"Wenn ich hier bleib' in Baft";

schließlich mit zuversichtlicher Bestimmtheit:

"Doch weiß ich wohl, daß ich nicht lange mehr Bier schmachten muß in Baft."

Leicht mengt fich nun eine allgemeine Betrachtung ein:

"Wohl ist es mir gewiß zu dieser Zeit: Cot und gefangen thut man niemand leid."

Im übrigen bleibt die Darftellung individuell beziehungsreich, nur daß äußere Thatsachen aus Richards Leben von direkter Aussprache seiner Gefühle durchschlungen sind:

"Kein Wunder, daß mein Herz von Kummer schwer: Mein Herr drängt ja das Cand mir allzusehr Und denket unsers Eides nimmermehr" etc.

Noch unmittelbarer bringt der Refran des bekannten Tageliedes die eine fortdauernde Grundempfindung inmitten von epischer und episch= dramatischer Darftellung zum Ausbruck. Rein erzählend setzt das Lied ein:

> "In einem Garten, unterm Weißdornzelt Ist die Geliebte mit dem freund gesellt, Bis daß des Wächters Warnungszeichen gellt. Uch Gott, ach Gott, wie kommt der Cag so frühl"

Erft dieser Refrän, bezeichnenderweise ein Ausruf, spist die Erzählung lyrisch zu. In direkter Rede entspinnt sich nun von Strophe zu Strophe zwar eine gewisse Wandlung der Scene, doch immer mit der einen Grundsituation, die der Geliebten den Wunschruf entlockt:

"Uch Gott, ach Gott, wie kommt der Cag so frühl"

Die Liebe ift es, welche bieser Lyrik vor allem ihren Stempel aufdrückt und seitdem — auch bei uns in Deutschland — zum Hauptzgegenstand lyrischer, in der Folge aller poetischen Darstellung erwachzsen ift, wie es vordem die Kampfeslust und nationale Thatkraft gewesen. Die Liebe aber, wie sie sich hier ausspricht, ift nicht eine rein natürliche Empfindung, sondern zum guten teil ein kondentionelles Spiel der Phantasie, das seine Absicht denn auch nicht auf das natürzliche Ziebe, auf die She, richtet, sondern sich entweder mit poetischer Verherrlichung und Huldigung begnügt oder sich in Auszschweisung verliert. Wohl in den meisten Fällen war die besungene Dame bereits vermählt. Oft handelt es sich um die Gattin eines

hochgestellten Gönners, in bessen Schloß der Sänger verweilt hat, meist überhaupt um eine Anverwandte desselben.

So ftellt sich faft von selbst die Vorstellung dieser Liebe als Lehnsverhältnis ein.

"Ich, Herrin, bin eu'r Unterthan, für immer eurem Dienst geweiht, Eu'r Unterthan durch Wort und Eid."

Wie in heroischen Vilbern schwelgt der Dichter auch in Bergleichen mit der göttlichen Sphäre zur Berherrlichung der Auserkorenen. Aehnlich ergeben sich aus den Boraussetzungen dieser poetischen Liebe eine Reihe weiterer konventionellen Eigenschaften, wie Berschweigen des Namens der Geliebten. Um aber — durch den Boten, dem man das Lied auftrug — ihr, der Besungenen, unter Umständen auch einem beschränkten Kreise, in dem sie ihr Lob gern ertönen hörte, verständlich zu werden, bediente sich der Sänger oft allegorischer Andeutung.

Durchgehend kommt auch die Liebe selbst als Allegorie zur Ber= wendung.

"Die Liebe trifft uns leicht mit ihrer Lanze, Sie ift ein Geift und treibt ein feines Spiel . . . Sie überwältigt und bestegt sie alle, Die sie erkoren, ihrem Zweck zu dienen, Doch um so größre Leiden schafft sie ihnen, Da sie verlangt, daß uns ihr Schmerz gefalle . . ."

Wie folder Art Liebe faft immer unerhört blieb, herrscht klagende Sehnsucht vor. Ja, birekt als Krankheit wird die Liebe empfunden:

"Krank bin ich, fühle Codeswehn, Kann kaum noch, was man spricht, verstehn, Such' einen Urzt und weiß nicht wen" etc.

Am meisten frische, natürliche Leibenschaft atmet noch das Tageslied, ober genauer alba d. i. (Lied vom) Morgenrot, Tagesanbruch: Die Liebenden beklagen die hereinbrechende Scheidestunde; schon giebt der Wächter, der im Einverständnis mit den Liebenden steht, ein Warnungszeichen; oder die bösen Neider und Hüter sind zu täuschen. Soweit bleibt die äußere Situation durchaus konventionell, aber in dieser Form hat doch südliche Leidenschaft eine — gleichsalls elegische

— Einkleidung gefunden. Meift aber sind die Ansprüche der Liebess fänger bescheidener, turzweg phantaftischer:

"Mich macht ein Faden ihres Handschuhs reich, Ein Haar auch, das ihr auf den Mantel fällt" —

lautet ein bezeichnenber Bunfch biefer Art.

Gern geht die Liebesdichtung der Troubadours von der Natur= anschauung aus:

"Im Mond April, wann grün sich schmückt Der Anger und die Gärten blühn, Und frisch und klar die Wasser ziehn, Und alle Vöglein sind beglückt; Düste, die aus Blüten dringen, Und des Vögleins süßes Singen, Das ist's, was dann mich neu entzückt. Dann such' ich mich mit Vorbedacht Ju freu'n der Liebe Süßigkeit . . . "

Es ift hier allerorten klar, daß eine Empfindung zum Ausdruck gebracht werden, ja zur direkten Aussprache, zum Geständnis gelangen soll. Vergegenwärtigen wir uns die charakteristischen Mittel dieser Art poetischer Gefühlsäußerung, so finden wir die lyrische Entwicklung unter den Händen der Troubadours bereits in einem vorgeschrittenen Stadium. Der älteste bekannte Troubadour, Graf Wilhelm von Poistiers, hebt an:

"Ihr muß sich jede Wonne neigen, Die Macht ihr dienen weit und breit Ob ihrer holden Freundlichkeit, Dem milden Blick auch, der ihr eigen. Ein Mann muß hundert Jahr' erreichen Und mehr noch, wenn er ihr sich weiht . . ."

Eine gegenständliche Feftstellung ift schon von Anbeginn mit abstrakten Begriffen durchsetzt: die Wirkung der verkörperten Geliebten ist zusnächst rein seelisch durch Herrschaft ihrer Wonne und Macht angedeustet, dann zwar anschaulicher durch den Eindruck auf einen Mann selbst, doch unter Einkleidung in eine Art allgemeiner Wahrheit. Run sehlt es nicht an Troubadourliedern, die gegenständlicher und individueller zeichnen; aber das weite Vorschreiten der Abstraktion und Gnomit läßt sich selten verkennen. Selbst Bernart von Bentas

bour ergeht fich seine meisten Lieder hindurch mehr in Erörterungen über seine Liebe als in Gestaltung von Liebesscenen oder plastischer Berkörperung der Geliebten:

"Gar fanft mit lauter Süßigkeit Wirkt diese Liebe auf mein Herz: Cags sterb' ich hundertmal vor Schmerz Und lebe auf vor Fröhlickkeit. Mein Weh ist eine süße Pein, Mit der kein fremdes Glück sich mißt; Und wenn mein Weh so süß schon ist, Wie süß muß dann mein Glück erst sein!"

Das ift nicht mehr Beranschaulichung der Gefühle: das ift offenbare Reflexion über die Gefühle. —

Der restektierende und didaktische Charakter der Troubadourlyrik äußert sich noch unmittelbarer in den Sirventes, politischen und moralischen Richtersprüchen in lyrischem Gewande. Bald Lob-, öfter Rügelied, bald Kampslied, bald Aufruf zum Kamps, greift das Sirventes meist in die politischen und sozialen Verhältnisse der Zeit ein. Bei Meistern der Gattung, wie Bertran von Born, sinden sich noch recht konkrete Darstellungen:

"Manch farb'ger Helm und Schwert und Speer Und Schilde schachaft und zerhaun Und sechtend der Dasallen Heer Ift im Beginn der Schlacht zu schaun; Es schweisen irre Rosse Gefallner Reiter durch das feld, Und im Getümmel denkt der Held, Wenn er ein edler Sprosse, Aur wie er Urm und Köpfe spellt, Er, der nicht nachgiebt, lieber fällt.

Alcht solche Wonne stößt mir ein Schlaf, Speis und Crank, als wenn es schallt Don beiden Seiten: drauf hinein!"

Bon epischer Darstellung scheibet sich eine solche Schlachtscene durch bie verallgemeinernde und hypothetische Form: nicht eine besondere Schlacht, sondern der typische Berlauf der Schlachten schwebt der Phantasie vor.

Rüge und Lob stütt sich naturgemäß auf bestimmte, bis zum gewissen Grade in der Vergangenheit liegende, aber doch in der

Gegenwart fortbauernbe Thaten; überdies verweist der angewünschte Lohn in die Zukunft:

"Und wagt der Schlemmer sich heraus, Soll mein Schwert es ihm verbittern" etc.

Mit Borliebe werben auch hier allgemeine Betrachtungen gesucht:

"Der Mensch muß wohl erwägen und bedenken, Daß weder Stand noch Geist noch edles Streben Auf dieser Welt des Codes Macht beschränken."

Wie in den Liebesliedern die Liebe, ift es hier neben verwandten Begriffen namentlich die Ehre, welche als Allegorie auftritt:

"Jett muß die Ehre einsam weinend ziehn, Don jedermann verstoßen und verkannt . . . Jett thut die Unehr' gänzlich nach Verlangen, Da Ehre wich aus ihrem Vaterland."

Auch zur Symbolisierung neigen die Troubadours. So müffen die Lilien des französischen Königsbanners zu bilblichen Ausbeutungen herhalten:

> "Und wer gern diese Blumen bricht, Der kennt noch nicht Der Gärtner Macht, Die manchen Herrn, der sie versicht, Nach Hüters Psiicht In Wehr gebracht" u. s. f.

Von nationaler Bebeutung wie etwa die alte epische Dichtung ist trot ihres politischen Zuges nur ein kleiner Teil der Sirventes; viele sind privaten Beziehungen zu Hochgestellten entsprungen. Am entschiedensten darf eine nationale Bedeutung das Kreuzlied in Ansspruch nehmen, dessen Hauptaufgabe im Aufruf zum Kreuzzug bestand.

Die Ausläuser der provenzalischen Lyrik des Mittelalters haben wir einerseits in den zahlreichen Lehrgedichten, andererseits in den Tenzonen zu sehen, deren dialogische Streitfragen dramatischem Ton nahekommen.

Auffallen muß, daß auf diese ins 12. und 13. Jahrhundert fallende Kunstlyrik Sübfrankreichs eine Periode naw volkstümlicher Lieder in Nordfrankreich folgt, die im 15. Jahrhundert durch Sänger wie Olivier Basselin, von dessen Heimat, dem Bal de Bire,

fich der Name Baubeville herleitet, und wie François Villon bezeichsenet ift. Aehnlich wirkt zunächst die Troubadourdichtung nach Staslien hinüber, und nicht minder trägt die Renaissance-Lyrik Petrarkas einen gelehrten Anstrich; daneben aber erwacht und erstarkt eine volkstümliche Liederdichtung, die, aus dem Bürgertum geboren, in freiem, leichtem Tone meist Borfälle des Alltagslebens besingt.

### § 66.

# Die Anfänge ber beutschen Lyrik.

Nehmen wir allein auf die zu litterarischer Aufzeichnung gelangte Lyrik bezug, so bietet die beutsche Dichtung dasselbe Schauspiel: an die Minnepoesie des 12. und 13. Jahrhunderts reiht sich seit dem 14. und 15. Jahrhundert eine reiche Blüte des lyrischen Volksliedes. Es fragt sich freilich, wie weit dieser Sang des Volkes auf ältere Duellen zurückgeht oder doch an ältere Traditionen anknüpft.

Die Hypothese hat denn auch Bertreter gefunden, daß der ritterslichen Lyrik des 12. Jahrhunderts von je ein organisches Leben des lyrischen Volksliedes vorausgegangen sei. Unmittelbare Reste haben sich nicht erhalten; die mittelbaren Zeugnisse sind überaus spärlich, verdienen aber sorgsame Beachtung.

Vor allem verbietet bereits ein Kapitular Karls des Großen vom Jahre 789 den Nonnen, "winileodos scribere vel mittere". Die Stelle lautet (bei Boretius):

"De monasteriis minutis ubi nonnanes sine regula sedent, volumus ut in unum locum congregatio fiat regularis, et episcopus praevideat ubi fieri possint. Et ut nulla abbatissa foras monasterio exire non praesumat sine nostra jussione nec sibi subditas facere permittat; et earum claustra sint bene firmata, et nullatenus ibi winileodos scribere vel mittere praesumant: et de pallore earum propter sanguinis minuationem."

Winiloodos schlechtweg als Liebeslieder aufzufassen, welche die Ronnen an ihre geliebten Männer gesandt haben sollten, dürfte um so kühner sein, als eine derartig offenbare Bersündigung an dem Kloster-

gelübde wohl schärfer als durch ein schriftliches Berbot bestraft wor= Scribere braucht auch keineswegs dichten zu bedeuten, ja kann am wenigsten für volksliedartiges Dichten Berwendung finden. Nicht ausgeschlossen mare felbft, daß es fich bei ben lateinkundigen Nonnen fogar um Abschrift antiker Dichtungen und Berfendung ber= felben von Rlofter zu Rlofter handelte, wie wir dergleichen von Monchen zur genüge fennen: folch ein Gifer für weltliche und zugleich heidnische Dichtungen hatte gerade so, nicht mehr und nicht weniger, gefährlich erscheinen können, um ihm als Migbrauch in einem Rapi= tular entgegenzutreten. Als Winilood verbeutschen spätere Gloffarien oft psalmi plebeji ober vulgares ober seculares cantilenae ober auch cantica rustica et inopta. Es handelt sich um weltliche Lieber, wie folche fpater jum Leidwesen ber geiftlichen Beborben fogar in ber Kirche gesungen werben. Ein Berbot von berart geselligen Liebern lautet: "Non licet in ecclesia choros secularium vel puellarum cantica exercere nec convivia in ecclesia praeparare."

Sollte es sich nun um selbständige deutsche Dichtungen dieser Richtung handeln, wüßten wir noch immer nicht, wie weit der epische Charakter, der erzählende Ton, bewahrt oder wie weit bereits direkte Gefühlsaussprache erreicht ift.

Vor dem 12. Jahrhundert begegnet nur noch im Ruodlieb, einem lateinisch geschriebenen Rittergedicht des 11. Jahrhunderts, eine Anspielung auf einen deutschen Liebesgruß. Die Frau trägt dem Boten Ruodliebs auf:

... "Dic illi de me de corde fideli Tantundem liebes, quantum veniat modo loubes, Et volucrum wunna quot sunt, sibi dic mea minna, Graminis et florum quantum sit, dic et honorum."

In lateinischer Sprache ift ein Liebesgruß dieser Art auf beutschem Boben bereits aus dem 10. Jahrhundert überliesert. Weiterhin fins ben sich solche Grüße in der volkstümlichen Lyrik des 15. und 16. Jahrhunderts; schon im 10. und 11. Jahrhundert müssen sür dersgleichen mündliche Grußsendung Wunschsormeln ausgebildet gewesen sein, die zwei Vergleichsglieder durch Stabreim oder Endreim zu binden pflegten.

D100 zed by Google

An diese dürftigen äußeren Zeugnisse reiht man nun innere Grunde, um das Borhandensein und die allgemeine Ausbreitung einer volkstümlichen Lyrik annehmbar erscheinen zu laffen. Zwar die Ana= logie der heutigen fogenannten Naturvölker ware aus uns ichon befannten Gründen nicht von beweisender Rraft. Auch die Unterftellung bleibt grundlos, daß die Leugnung einer folden ursprünglichen Lyrif bas beutsche Bolf vor dem 12. Jahrhundert auf eine unter den Bilben ftebende Rulturftufe berabdruden biege: man follte bie Sabrtausende lange Bergangenheit, die auch hinter diesen Stämmen liegt, nicht vergeffen; andererseits in Anschlag bringen, wie gerade die Rulturvölker, welche alle geistigen Reime zur Reife bringen, eine lang= fame, aber um so gediegenere Entwicklung burchlaufen. Die Ent= wicklung niedrigerer Menschenracen reift wie bekanntlich die der Tiere schneller, um indes alsbald zu verfrüppeln (man vergleiche z. B. hund und Menschenkind von 1/2 Jahr, dann aber nach 3 Jahren).

Nun lebt gewiß gerade ber kulturlose Mensch im Augenblick: aber wir werden überall zu der Auffassung hingedrängt, daß die Poefie erft ein Geschent ber Rultur fei; erft wenn die Chrfurcht bor bem, was über, und vor dem, was vor uns ift, zum Durchbruch gekommen, erft bann ift ber Mensch so weitgebender Seelenvertiefung fähig, wie fie alle Boefie voraussett. Daß die Boefie als Liebes= lyrik erwacht und daß "bie Fähigkeit, seine Liebe mitzuteilen im Befange, in diesem Buftande fo verbreitet wie die Fähigkeit gu lieben" gewesen (wie Konrad Burdach im 27. Band ber Beitschrift für deutsches Altertum meint), charakterifiert sich als ein Ausfluß rein materialiftischer Auffassung, für welche jebe Erfahrungsgrundlage fehlt, ja ber alle Erfahrung widerspricht. Abgesehen von der Absurdität biefer (in Wilhelm Scherers Poetit übernommenen) Sppothefe, außert fich darin noch eine Nachwirkung von dem schönen, aber hiftorisch un= haltbaren Traum des 18. Jahrhunderts, wonach das Paradies der Menschheit erft mit bem Beginn ber Kultur verloren gegangen sei. Ursprünglich maren banach alle Menschen Dichter gewesen, und erft fortschreitende Rultur batte diese Fähigkeit auf Auserwählte aus bem führenden, die Bildung tragenden Stand beschränkt! 3m ganzen Berlauf ber geschichtlichen Betrachtung trat uns bas biametrale Gegenteil als Thatsache entgegen.

Auch wird selbst von den Anhängern dieser Hypothese — und damit nähern sie sich wiederum der Anerkennung geschichtlicher Erscheinungen — ein weitgehend objektiver Charakter der ältesten Lyrik vorausgesetzt: sie sei gewiß mehr thatsächlich als grübelnd, mehr synsthetisch als analytisch gewesen. Es scheint danach weniger über die Form als über den Zeitpunkt der ursprünglichen Lyrik Zwiespalt zu bestehen.

Nötigte uns die Geschichte und Entwicklung auch gerade unserer heimischen Dichtung zur Annahme epischer Priorität, so ist damit keineswegs die Möglichkeit ausgeschlossen, daß schon gewisse Zeit vor dem Auftreten der Lyrik in der Litteratur zunächst in mündlicher Verkündung und Fortpflanzung eine poetische Form ausledte, die aus der Erzählung vergangener Geschnisse in die Aussprache unsmittelbarer Empfindungen überleitet.

Inwieweit sich für eine solche Ansetzung thatsächliche wissenschafts liche Begründung bietet, kann bei dem Mangel früheren Erfahrungssmaterials nur aus Betrachtung der ältesten überlieferten Lyrik nach ihrem geistigen Gehalt wie nach ihrer innern und äußern Form erhellen.

Wirklich ragt in die älteste bekannte deutsche Lyrik eine grundslegende Auffassung hinein, die in einen gewissen Gegensatz zu der späteren Stappe der Ritterdichtung tritt. Es handelt sich um das für Liebessyrik ausschlaggebende Verhältnis der Geschlechter. In den Liedern des Kürendergers, und zwar sowohl in den Strophen, welche Frauen in den Mund gelegt werden, wie nach den Neußerungen des Wannes, erscheint das Weib als der werdende, hingebungssvolle Teil, während der Mann sich herrisch und zurückhaltend giebt. Aus dem Munde der Frau tönt es:

"Bit in daz er mir holt sî, als er hie vor was"; fie flagt:

"Eines hubeschen ritters gewan ich kunde: daz mir den benomen hån die merker und ir nît, des mohte mir mîn herze nie frô werden sît";

fie broht bem Sanger in fturmischer Werbung:

"Er muoz mir diu lant rûmen, ald ich geniete mich sîn"; ftolz giebt der Ritter zurüdt:

109\*zed by Google

"Nu brinc mir her vil balde mîn ros, mîn îsengwant, wan ich muoz einer frouwen rûmen diu lant: diu wil mich des betwingen daz ich ir holt sî. si mnoz der mîner minne iemer darbende sîn."

Burudhaltend magt der Mann nicht die Schlafende zu weden, mahrend ihre Leidenschaft ausbricht:

"Des gehazze got den dînen lîp! jo enwas ich niht ein wilde bêr."

Sie ift es, bie nächtens feiner benft:

"sô erbluojet sich mîn varwe als der rôse am dorne tuot und gewinnet mir daz herze vil manigen trûrigen muot."

Wie einen Falken hat sie ihn gehegt und geschmückt, mehr als ein Jahr auf ihn all ihre Sorgfalt gewandt; er aber,

"er huop sich ûf vil hôhe und floug in anderiu lant."

Selbst den Blitz ihrer Augen will er vor Zeugen ablenken: auf einen andern Mann soll die Schöne ihre Augen gehen lassen, damit niesmand weiß, wie es zwischen ihnen bestellt. — Des Kitters Auserkorene ist eine züchtige Jungkrau, — ebenfalls in Gegensatz zu der überhandnehmenden Unsitte, verheirateten Frauen zu huldigen; nur durch Boten kann er mit ihr verkehren: so gern er selbst seine Wersdung vordrächte, gilt es doch ihren Kuf zu schonen. Im übrigen ist sein Mannesstolz gar hochgemut:

"Wîp unde vederspil die werdent lîhte zam: swer si ze rehte lucket, sô suochent si den man."

Aehnlich erscheint auch in mehreren Liedern Dietmars von Aist bas Weib bald der Liebe harrend, bald um Liebe slehend. Sie warnt den Geliebten vor Treulosigkeit und mahnt ihn an das Wohlsgefallen, das sie einst bei ihm gefunden. Sie qualt sich mit der Frage:

"Waz ist fur daz trûren guot daz wîp nâch lieben manne hât?"

Dieses eigentlich doch natürliche Verhältnis der Geschlechter, das Emporblicken des Weibes zu dem Mann, auf dessen Tüchtigkeit sie im besten Sinne stolz ist, kommt in einer Frauenstrophe des Burggrafen von Regensburg zu besonders klarer Aussprache:

"Ich bin mit rehter stæte eim guoten rîter undertân. wie sanfte ez mînem herzen tuot swenn ich in umbevangen hân!

der sich mit manegen tugenden guot

gemachet al der werlte liep, der mac wol hôhe tragen den muot. Sine mugen alle mir benemen den ich mir lange han erwelt..."

Fehlt es auch nicht an vereinzelten Nachtlängen dieser Auffassung der ältesten Minnesänger, so ist doch mit Beginn der eigentlich höfischen Blütezeit im Minnesang die entgegengesetze Darstellung der Beziehunsgen zwischen Mann und Weib zur entschiedenen Herrschaft gelangt. Der Ritter ist der um Liebe girrende Teil geworden, die Frau spielt die Spröde; wie der Name sagt, ist sie Herrin, der Liebhaber erniedrigt sich zu ihrem Basallen, und er krankt an ungestillter Liebessschnschut, ist überhaupt von Liebesweh gebrochen.

Nun begegnen wir der auffallenden Erscheinung, daß diese, daß natürliche Verhältnis der Geschlechter umkehrende Auffassung in der von volkstümlichen Einflüssen underührten Kunstlyrik dauernd die Herrschaft behauptet, während das in späteren Jahrhunderten ausgezeichnete Volkslied die gesund-natürliche und thatsächlich im unverdorbenen Volke herrschende Anschauung bewahrt, wonach ein Weibernarr, ein Sklave weiblicher Launen dem Spott verfällt, und die Frau es ist, die zum Wanne ausblickt, an ihn sich anlehnt. Der immer wieder anklingens den Sehnsucht des Mädchens nach einem Manne steht im Volkslied verhältnismäßig selten die schwärmerische Werbung des Mannes gegensüber. Vielmehr sind Treulosigkeit des Mannes einerseits, Verspottung des Weibes andererseits wohl die beliedtesten Gegenstände des deutschen Volksliedes um die Wende des Mittelalters und der Reuzzeit. Selbst über Verrat tröstet sich der kede Gesell:

"Laß fahren, laß fahren, was nit bleiben will. Man findt der schön Jungfräulein noch viel."

Was der Bursch sucht, ift meist nur flüchtiger Genuß; das Mädchen bleibt trauernd und sehnend verlassen zurück. Namentlich kommen hier auch die Liebeslieder in betracht, die Nonnen in den Mund geslegt sind:

"Diel lieber möcht' ich einen Knaben Uls eine graue Kappen haben."

Typisch kehrt überhaupt der Bunsch bes Mädchens wieder, trop Barnung der Mutter zu heiraten, zunächst die Liebe eines muntern Gesellen zu erwerben; und doch gewinnt sie meist nur Schande und Not.

"Das Maidlein stund an der Finnen Und sah zum Fenster aus, In rechter Lieb' und Creuen Warf sie ein Kränzlein raus" —

auch biese Situation berührt sich mit typischen Scenen ber älteren Minnedichtung. Gemeinsam ist dieser gesamten Ritterlyrik mit der Bolkslyrik — das soll zunächst nur heißen: mit der Lyrik des dritten und vierten Standes — serner das beliebte Ausgehen des Liebes-liedes von einem Naturvilde. Ersichtlich erst aus dem Minnelied ins Bolkslied übergegangen ist die Situation der Tagelieder.

Mit dem Bolkklied hat die altere Minnedichtung im Stil die stark epische Färbung gemein. Auch die geradezu die Darstellung beherrschende direkte Rede, oft volle Gespräche lehnen sich in diesen beiben lyrischen Arten an den Stil des epischen Bolkkgesanges an.

"Ich stuont mir nehtint spâte an einer zinne, dô hôrt ich einen ritter vil wol singen in Kurenberges wîse al ûz der menigîn."

Soweit volle Erzählung, der erft durch den direkten Gefühlsausbruch der letzten Strophenzeile lyrische Wendung gegeben wird:

"Er muoz mir diu lant rûmen ald ich geniete mich sîn." Aehnlich scenische Zeichnung herrscht auch sonst beim Kürenberger vor:

"Jô stuont ich nehtint späte vor dînem bette," — "Swenne ich stän alleine in mînem hemede."

In Bild und Erzählung schreitet auch die Darftellung bes bedeuts samen Strophenpaars vor:

"Ich zôch mir einen valken" ac.

Nicht anders bei Dietmar von Aift:

"Ez stuont ein frowe alleine und warte uber heide und warte ire liebe. so gesach si valken fliegen. "sô wol dir valke daz du bist . . .""

Dber:

"Sô wol dir, sumerwunne! daz vogelsanc ist geswunden: als ist der linden ir loup."

Scenisch=bramatisch schließlich:

"Diu frowe begunde weinen. "du rîtst und lâst mich eine."

Gewiß fehlt es ben hervorragenderen unter den späteren ritterlichen Dichtern nicht an mancherlei eindrucksvollen plastischen Clementen; aber das Herausschälen der Empfindung aus einem erzählenden Kerubleibt nicht mehr Grundsatz.

Nach gleicher Richtung, auf den Anschluß an epische Formen, weisen uns schließlich die Bersmaße einiger älteren Minnesänger. Zur genüge bekannt ist die Identität der Kürenberg-Strophe mit der Ribelungen-Strophe. Auch der Burggraf von Regensburg bedient sich in seinen Liedern einer nahe verwandten Form. Bon epischen Dichtungen andererseits bewahren die Nibelungen-Kürenberg-Strophe das Alphartlied, der Rosengarten, Ortnit sowie Wolsdietrich; dazu gesellen sich offenbare Ableitungen in der Gudrun, in dem Gedicht von Walther und Hilbegund sowie in der Rabenschlacht. Man darf also feststellen, daß die vorherrschende Form der nationalen Epen in den ältesten Minneliedern anklingt.

Gleichviel nun, ob die Nibelungen-Strophe aus dem Bolksgesang übernommen sein könnte oder nicht, immer bliebe sie ein episches Waß, und wir ständen demgemäß vor der Thatsache, daß auch in der äußeren Form die älteste bekannte Lyrik mit der Spik noch zusam=menhängt.

Die Entstehung dieser Strophensorm weist überdies jedensalls auf den alten Langvers zurück. Auf dem Wege, der vom allitterierenden Langvers über Otfrieds Reimvers zur Ueberwindung der eingerissenen Wilkür und zu gesetzmäßiger Ordnung im Gebrauch voller (viershebiger) und stumpser (dreihebiger) Verse bezw. Verschälften führt, bezeichnet die Ribelungen-Rürenberg-Strophe einen weiteren, prinzipiell letzten Schritt: der ersten Verschälfte sind im Prinzip vier Hebungen, der zweiten drei zugeteilt, nur daß den Strophenschluß die Verwensdung von vier Hebungen auch in der zweiten Verschälfte andeutet. Dieser Zusammenhang mit der Entwicklung der epischen Form giebt zum mindesten einen weiteren Fingerzeig, daß die Ausbildung der Lyrik vor den uns überlieserten Denkmälern jedensalls nicht unabhänsgig von der epischen Entwicklung anzusetzen ist.

Auf den gleichen Ausgangspunkt der Lyrik wie diese Bersform wies ber Stil ihrer alteften Denkmäler hin. Wenn also die geiftige Richtung ber früheften Minnebichtung ben Busammenhang mit volkstümlichenatürlichen Anschauungen noch nicht gelöft hat, werden wir jedenfalls nicht berechtigt fein, den nicht erhaltenen oder garnicht aufgezeichneten alteren lyrischen Liebern einen von der uns bekannt ge= wordenen, junachft epischen Entwicklung losgelöften Ursprung jugu-Begründete ferner ichon die Spärlichkeit und Anfechtbarkeit ber äußeren Zeugnisse weitgehende Zweifel an dem Uralter und der allgemeinen Verbreitung einer ursprünglich volkstümlichen Lyrik, so zeigen uns nun Stil und Bers der alteften befannten Lyrit, daß diese noch die Gierschalen ihrer Berausschälung aus der epischen Form nicht abgeftreift hat. Dadurch wird aber nahegelegt, ihre nicht zur Ueber= lieferung gelangten Borganger weder an Alter noch an Zahl als un= gemessen ausgedehnt vorauszuseten.

Dieser durch die thatsächlichen Unterlagen gebotene Schluß wird bestärkt durch einen Hinblick auf den Kulturstand des Bolkes. Es ist nicht außer acht zu lassen, daß die Bolkslyrik des 14. dis 17. Jahr-hunderts mit dem Ausblühen des städtischen Bürgertums zusammensfällt; jest erst, wo das Handwerk seinen goldenen Boden entdeckt, hat es Bildung und Selbsibewußtsein genug erworden, um zur Ausübung der Poesse und gar zur ressektierenden Aussprache seiner Gefühlswelt ausreichend reif und kühn zu sein. Wie verschwindend sind auch seither die Ausnahmen geblieben, daß jemand, der unter der Durchschnittsbildung seiner Zeit steht, dichterisch ernst zu nehmende Leistungen vollbrachte oder gar in die Entwicklung der Poesse umgestaltend, geschweige denn neugestaltend eingriff?

Als Träger der Bildung aber begegnet uns in Deutschland vor dem Rittertum die Geiftlichkeit. Lateinische und provenzalische Einslüffe erscheinen so als Paten der jungen deutschen Lyrik; schon vor der Minnedichtung und dem Kreuzlied wird die erwachende Subsjektivität zunächst in geistlichen Kreisen durch lateinisches Medium gesfördert worden sein. Für eine von je oder doch seit Jahrhunderten organisches Leben führende, ausgebildete deutsche Volkslyrik sindet sich wissenschaftlich keine ausreichende Bezeugung. Zaubersprüche und andere sonschlichten, kurze Grußs und andere Wunschsormeln, kurze Grußs und andere Wunschsormeln, teils

Improvisationen, teils seste, allitterierende Wendungen der Umgangssprache, überhaupt Sprüche, die mit einer erzählenden Aussage oder einem plastischen Bergleich einsehen, um durch Zuspizung auf einen Wunsch lyrischen Accent zu erhalten, werden wir gewiß als Vorstuse einer keimenden lyrischen Disposition ansehen dürsen. Auch mit der Möglichkeit ist zu rechnen, daß manche Denkmäler deutscher Liebesslyrik verloren gegangen, die schon vor dem Kürenberger im Anschluß an deutsche Aussaging das Verhältnis der Geschlechter natürlicher nahmen. Aber für eine eigentlich blühende deutsche Volkslyrik sehslen in dieser Frühzeit selbst die Vorbedingungen.

Mag eine konftruierende Aefthetik im einen ober aubern Sinne zuversichtlicher Stellung nehmen: die auf Thatsachen aufbauende Poetik wird sich mit Feststellung und Auswertung der Denkmäler und Zeug=nisse auch für die älteste Lyrik begnügen.

## § 67.

# Die beutsche Ritterlyrit.

Was wir für die Keimelemente der deutschen Lyrik feststellen konnten, war ein konkreter Kern in Zuspitzung auf eine Wunsch= oder sonstige Anrusssorm. Recht im Gegensatzum Epos, aber nicht ganz so weit entsernt von den ersten Anfängen des Götter= und Helden= sanges, blieb der Umfang gering. Noch beim Kitter von Kürenberg lätzt sich die Vorherrschaft der Einzelstrophe erkennen, doch strebt sein Wetrum bereits nach gesetzmäßiger Abgrenzung der vollen und stumpfen Verse und ebenso gesetzmäßiger Wiederkehr bei gelegentlicher Aneinanderreihung mehrerer Strophen.

Auf ältere Quellen als die ausgebildete Kürenberg-Strophe weist der Leich zurück, eine primitivere Form der Strophenbindung durch Zusammenrücken ungleichartiger Strophen. Der Leich ist es vornehmelich, der uns noch heute erkennen läßt, wie die deutsche Lyrik schon vor den provenzalischen Anregungen eine Vorbereitung in lateinisch abgesaßten Gesängen gesunden hat. Und zwar ist wiederum der relizgiöse Ursprung, daneben jedoch bereits die Anlehnung an weltliche Gebräuche unverkennbar. Aus den Sequenzen, lateinischen Kirchenzgesängen, herausgebildet, aber neben Musik von Tänzen begleitet,

spielten die Leiche offenbar in der Begehung religiöser Feste eine beliebte Rolle. Die überlieserten Leiche aus der Zeit der Ritterdichtung bewahren neben ihrer Bestimmung zum Tanz vorerst teilweise noch den religiösen Charakter. So der Leich Walthers von der Bogelweide:

> "Got, dîner trînitate, die ie beslozzen hâte dîn fürgedanc mit râte, der jehen wir mit drîunge: diu drîe ist ein einunge."

An dies Ausgehen von der Dreieinigkeit schließt fich mit der zweiten Strophe eine Anrufung Gottes gegen die Macht der Sünde:

"Ein got der hôhe hêre (sîn ie selbwesende êre verendet niemer mêre), der sende uns sîne lêre. uns hât verleitet sêre die sinne ûf menege sünde der fürste ûz helle abgründe."

Aehnlich verknüpft sich auch weiterhin Erzählung oder Aussage mit Wunsch oder sonstigem Anruf:

"Sîn rât und bœses fleisches gir, die hânt geverret, hêrre, uns dir. sint disiu zwei dir niht ze balt und dû der beider hâst gewalt, sô tuo daz dînem namen ze lobe und hilf uns daz wir mit dir obe geligen und daz dîn kraft uns gebe sô starke stæte widerstrebe,

Da von dîn name sî gêret und auch dîn lop gemêret . . ."

Mit ber sechsten Strophe geht der Leich in eine Berherrlichung der Jungfrau Maria über. Zweimal reiht die Anrufung Attribut an Attribut, um des weiteren ausgeführte Wiedergabe evangelistischer Berichte zu bieten:

"Magt unde muoter, schouwe der kristenheite nôt! dû blüende gerte Arônes. uf gênder morgenrôt,

Ezechiêles porte, diu nie wart ûf getân, dur die der künec hêrliche wart ûz und in gelân! alsô diu sunne schînet durh ganz geworhtez glas, alsô gebar diu reine Krist, diu maget und muoter was.

Ein bosch der bran, dâ nie niht an besenget noch verbrennet wart" 2c.

"Daz ûz dem worte erwahsen sî, daz ist von kindes sinnen vrî: ez wuohs ze worte und wart ein man. dâ merkent alle ein wunder an . . ."

Wie mit epischer ift der Leich stark mit lyrischer Bibelparaphrose durchset:

"Daz lamp daz ist der wâre Crist, dâ von dû bist nû alle frist gehoehet und gehêret" 2c.

So regen benn biblifche Borftellungen weitere lyrische Bendungen bes Dichters an:

"Wie kund des iemer werden råt, der umbe sîne missetât niht herzelîcher riuwe hât, sît got enheine sünde lât Die niht geriuwent zaller stunt hin abe unz ûf des herzen grunt?"

Die hypothetische Frageform, in der hier die Aussage auftritt, giebt ihr lyrischen Anstrich. — Wer wollte das Zurückgehen auf die internationale lateinische Kirchenpoesie in den schmuckreichen Anxufungen verkennen:

"Nû senfte uns, frouwe, sînen zorn, barmherzic muoter ûzerkorn, dû frier rôse sunder dorn, dû sunnevarwiu clâre! Dich lobet der hôhen engel schar" æ.

In Balthers Leich klingen schließlich selbst kirchenpolitische Zeitanspielungen hinein:

> "Swaz im leides ie gewar, daz kam von simonîe gar,

und ist er nû so friunde bar, daz ern getar nicht sînen schaden gerüegen . . ."

Der religiöse Leich wie der einstrophige Spruch und das aus gleichsörmigen Strophen zusammengesetzte Lied, soweit es religiösen Inhalts, psiegten in der Blütezeit der Ritterdichtung außer dem der Minnedichtung angenäherten poetischen Marienfultus, der aus epischen Elementen und lateinischen Mustern herauswuchs, besonders Aufsorderungen zum Kreuzzug. Reben des Heinrich von Rugge Leich von dem heiligen Grabe bieten die Kreuzlieder Herrn Friedrichs von Hufen verhältnismäßig siühe Proben der religiösen Ritterdichtung. Wie nur im 19. Jahrhundert ein Theodor Körner sein

"Pfui über dich Buben hinter dem Ofen"

ruft:

"Ein deutsches Mädchen füßt dich nicht!"

so singt ber wackere Kreuzsahrer:

"Ich gunde es gûten vrowen niet daz iemer mêre kome der tach daz sie deheinen hâten liep: wan ez ir êren wâre ein slach. Wie kunde in der gedienen iet der gotes verte alsô erschrach?"

In anderer Beise als in der geistlichen Minne der Mariendichtung berührt sich hier der religiöse Stoff bereits mit dem Hauptthema der Ritterlyrik, der Liebe.

Auch zwischen der Minnepoesie, überhaupt der weltlichen Lyrik, und gewissen lateinischen Zeitgedichten hat eine Beziehung statt. Die uns vorliegenden Bagantenlieder sahrender Kleriker mögen an Alter die überlieserten deutschen Ritterdichtungen nicht überragen, weisen aber auf eine schon längere Zeit andauernde Tradition. Solche versummelten Zöglinge von Klosterschulen schlugen in der Liebess wie in der Zechlyrik, in der politischen wie in der kirchlichsozialen Satire verwegene Töne an. Nachwirkungen der griechischsrömischen Lyrik werzden hier fruchtdar und leiten Motive in die erwachende deutsche Lyrik über. — Nach solcher geistlichen wie weltlichen Vordereitung durch die mittelalterlichslateinische Dichtung greift die provenzalische Troubas dourlyrik ein, um die deutsche Lyrik slügge zu machen.

Die Luft, in der sie sich danach bewegt, ist wie in Sübfrantreich halb und halb eine Traumwelt: zugrunde liegt die konventionelle Dienstbarkeit unter dem Willen einer verehrten, meist verheiratheten Frau. Im Gegensatzu der beim Kürenberger, Dietmar von Alift, dem Burggrasen von Regensburg noch vorherrschenden natürlicheren, organisch deutschen Auffassung der Liebe sehen wir die romanische Galanterie bereits auf einer zweiten Entwicklungsstuse zum Siege geslangt. Als eine neue Stappe auf dem in seiner prinzipiellen Richtung uns bekannten Wege charakterisiert sie sich auch sormell durch größere Strenge im Versdau und der Strophengliederung sowie durch zunehmenden Reichtum an neuen Versgebänden. Außer Friedrich von Husge gehört namentlich Heinrich von Veldeke auch als Lyriker hierher. Der aesthetische Stil läßt nun die Restezion bereits weithin Raum gewinnen. So sinniert der von Veldeke abstrakt:

> "Swer tô der minne es sô frôt dat er der minne dienen kan und er dorch minne pîne dôt, der es ein minnesâlich man. Van minne kumet ons allet gôt, die minne machet reinen môt: wat solde ich sonder minne dan?"

Auf allgemeine Wahrheiten sind auch die Dichtungen Heinrichs von Rugge angelegt:

> "Nach frowen schene nieman sol ze vil gevrägen: sint si guot, er låzes ime gevallen wol und wizze daz er rehte tuot. Waz obe ein varwe wandel håt der doch der muot vil hôhe ståt? er ist ein ungevüege man der des an wibe niht erkennen kan."

Trot Abnahme der unreinen Reime find sie noch immer nicht ausdrücklich verpönt. Hierin sowohl als in der Abstufung der Strophe geschieht noch vor Walthers Auftreten eine weitere metrische Vervollkommnung. Wie ja die Lieder noch durchaus zum Gesang bestimmt sind, gliedert sich die Strophe in zwei Stollen und einen Abgesang.

Diefem metrischen Fortschritt entspricht aber zunächst nicht unbesbingt ein innerer Aufstieg. Wohl darf man eine Bervollkommnung

an virtuoser Kunstsertigkeit und von Gau zu Gau eine Zunahme des provenzalischen Einslusses sesststellen. Im übrigen variieren die Winnessänger naturgemäß je nach ihrer Landsmannschaft und ihrem persönslichen Talent.

Was Reinmar den Alten betrifft, so genießt er zwar einen bessonderen Ruhm als wahrscheinlicher Lehrer Balthers; bei ihm begegsnen wir zuerst in Desterreich dem verseinerten romanischen Typus der hössischen Lyrik, wie ihn Friedrich von Husen am Rhein vertreten hat. Reinmars Gedichte selbst sind recht farbs und gestaltenlos, Ressexion und selbst unverkennbare Neigung zur Dialektik herrschen vor.

"Ez tuot ein leit nâch liebe wê:
sô tuot ouch lîhte ein liep nâch leide wol.
swer welle daz er frô bestê,
daz eine er dur daz ander lîden sol
mit bescheidenlîcher klage und gar ân arge site.
zer werlte ist niht sô guot deich ie gesach sô guot gebite.
swer die gedulteclîchen hât,
der kam des ie mit fröiden hin.

alsô ding ich daz mîn noch werde rât."

Bon solcher nüchternen Spitssindigkeit hält sich der Thüringer Heinrich von Morungen am weitesten fern. Mit fünstlerisch bewegten Rhythsmen verbindet er Gefühlsinnigkeit, Gestaltungsgabe und zarten Farbenssinn. Das Tagelied, welches überhaupt dem leidenschaftlichen Gefühl und scenischer Plastik am weitesten Spielraum gewährt, bietet auch diesem Dichter Gelegenheit zur Entsaltung seiner besten Gaben. Bon seiner Zeichnung hebt sich die Gestalt in treffender Farbengebung ab:

"Owê, sol aber mir iemer mê geliuhten dur die naht noch wîzer danne ein snê ir lîp vil wol geslaht? der trouc diu ougen mîn. ich wânde, ez solde sîn des liehten mânen schîn. dô tagete ez."

Noch intimer erlebt berührt die kleine Scene ber Schlußstrophe:

"Owê, daz er sô dicke sich bî mir ersehen hât!

als er endahte mich, sô wolte er sunder wât mîn arme schowen blôz. ez was ein wunder grôz daz in des nie verdrôz. dô tagete ez."

Und boch handelt cs sich nicht um eine unmittelbare Darstellung in zeitlich vorschreitender Scenenfolge: nur aus der Erinnerung sind ein paar sprechende, aber neben einander hergehende Züge zusammensgestellt; so ist die geistige Verarbeitung des Erlebten nicht folgerecht dramatisch gefärbt, sondern beschreibend. Immerhin läßt sich eine volle, wirkliche Handlung aus der Darlegung seiner Empfindungen gewinnen, um so einheitlicher als er seine Liebe konsequent unter ritterlichen Vildern betrachtet.

Alle Elemente, die in der Blütezeit mittelhochdeutscher Lyrif entsfesselt waren, faßt Walther von der Vogelweide zusammen. Nicht nur als vollendetster, auch als reichster, mannigsaltigster Dichter nimmt er in der Entwicklung der Lyrif einen hervorragenden Platz ein. Daß Walthers Dichtung sich nicht in Schemen verslüchtigt, daß mit der von uns beobachteten Zunahme der Selbstversenkung und Vergeistigung nicht notgedrungen gestaltenlose Abstraktion geboten ist, zeigt schon der Eingang zahlreicher Lieder Walthers.

"Ich saz ûf eime steine", "Ich hôrte ein wazzer diezen", "Ich sach mit mînen ougen"

u. bgl. Dieser größte Lyrifer bes beutschen Mittelalters restektiert allerdings in ausgebehntem Maße, aber er geht von einer anschauslichen Situation aus und kleibet sein Sinnen möglichst weit in plasstische Bilber. Bisweilen bleibt die Anknüpsung äußerlich: so verskörpert in dem bekannten Gedicht sein Sigen auf dem Steine nur die Situation, in welcher er nachgedacht. Bedeutsamer sind die Bestrachtungen, die unmittelbar aus der Situation selbst herauswachsen, von ihr angeregt sind:

"Ich hôrte ein wazzer diezen und sach die vische vliezen: ich sach swaz in der werlte was, velt unde walt, loup, rôr und gras."

Da sah er benn, daß von den Geschöpfen keines ohne Haß lebt, aber — sie haben ihre Ordnung, sie wählen sich ihre Führer, denen sie sich unterordnen. Und damit ist die Ueberleitung gegeben.

"Sô wê dir, tiuschiu zunge, wie stêt dîn ordenunge, daz nû diu mugge ir künec hât und daz dîn êre alsô zergât!"

In der Entfaltung der Gedanken gewinnt die Allegorie weiteste Ausdehnung; ein einheitliches Bild gelangt zu künftlerischer Durchführung:

"Jâ leider desn mac niht gesîn, daz guot und werltlich êre und gotes hulde mêre zesamene in ein herze komen. stîg unde wege sint in benomen: untriuwe ist in der sâze, gewalt vert ûf der strâze, frid unde reht sint sêre wunt:

diu driu enhabent geleites niht, diu zwei enwerden & gesunt." Wie eine aufjubelnde Empfindung von einer plastischen Phantasie alsbald in gegenständliche Darlegungen, zum teil in direkte Erzählung hinübergeleitet wird, zeigt fast jede Strophe.

"Ich han min lahen, al die werlt! ich han min lahen!" Mit diesem Ausruf kennzeichnet der Beginn des Spruches den Keim dieses Gedichtes. Indem Walther nun die Folgen des ausgerusenen Ereignisses abmißt, tritt in Kontrastwirkung sein bisheriges armseliges Leben mit rührender Deutlichkeit hervor:

"Nû enfürhte ich niht den hornunc an die zêhen und wil alle bæse hêrren deste minne vlêhen. der edel künic, der milte künic hât mich berâten, daz ich den sumer luft und in dem winter hitze hân. mîn nâhgebûren dunke ich verre baz getân: sie sehent mich niht mêr an in butzen wîs alsô sie tâten . . ."

Aeußere Erlebnisse, die zum Keim eines Liedes werden, ziehen oft in voller Anschaulichkeit an uns vorüber, so daß durch die Erreger der Stimmung diese auch in uns unmittelbar erzeugt wird. Hier ragt als einer der Gipfel von Walthers Poesie empor:

"Owê war sint verswunden alliu mîniu jâr?"

Der Dichter kehrt auf ben Schauplatz seines Jugendlebens wieder, findet aber nicht mehr, was er einst zurückgelassen:

"Liut unde lant, då ich von kinde bin erzogen, die sint mir frömde worden, reht als ez sî gelogen. die mîne gespilen wâren, die sint traege unt alt: bereitet ist daz velt, verhouwen ist der walt . . ."

Ohne daß eine wortreiche Analyse der Gefühle ersolgt, teilt sich uns die Wehmut mit, die solche Wahrnehmungen hervorrusen. Wir erstennen abermals, daß ein Gefühl mitgeteilt werden kann, ohne zu restektierender Aussprache zu gelangen, ja daß die gegenständlichste Wiedergabe der erregenden Momente die unmittelbarste und wirksamste Form poetischer Darstellung auch in der Lyrik bleibt. Der lyrische Accent wird am Schluß der Strophe wie an ihrem Beginn durch einen kurzen Ausrus: "ows!" beigesbracht, der als Refrän wiederkehrt.

Nicht anders verfährt die Krone der vorgoetheschen Lyrik, Walsthers Liebeslied: "Under der linden". Die Darstellung erzählt den vollen Berlauf einer anmutigen Naturs und Liebesscene. Zusnächst werden wir, die Hörer, durch direkte Ansprache in die Situation eingeführt:

"Under der linden an der heide, då unser zweier bette was, då muget ir vinden schône beide gebrochen bluomen unde gras."

Schon ber Schluß ber erften Strophe geht in Belebung ber Scene über:

"Vor dem walde in einem tal schône sanc diu nahtegal";

nur daß zwischen die beiden letten Verse als Refrän eine Intersjektion: "tandaradei" geschoben ift, die einstweilen der einzige Gefühlsausbruch bleibt. In Erzählung der Begegnung, immer aus bem Munde der Geliebten, schreiten die beiden folgenden Strophen vor:

"Ich kam gegangen zuo der ouwe:

dô was mîn vriedel komen ê. dâ wart ich enpfangen, hêre vrouwe! daz ich bin sælic iemer mê."

Nur mit dieser Bendung ift der außere Borgang auf die Gemuts= wirkung zugespitt.

Neben folchen Blüten gegenständlicher Gefühlsvermittlung fehlt es aber nicht an zahlreichen ganz oder halb didaktischen Dichtungen. Wie Walther überhaupt viel sinnt und trachtet, spricht er auch direkte Lehren aus:

"Niemen kan mit gerten kindes zuht beherten . . . Hüetet iuwer zungen: daz zimt wol den jungen"

u. a. Seine vielen politischen und kirchenpolitischen Dichtungen bewahren zwar noch weithin gegenständliche Zeichnung des Thatbestandes als Unterlage für eigenen Gefühlsausbruch; oft aber tönen sie wie zugespiste Pfeile aus, die einem ferneren Ziele tendenziös zustreben, um zu bestimmten praktischen Zwecken fortzureißen, auch wohl um aus persönlichem Anlaß zu loben oder zu tadeln.

"Ir fürsten, die des küneges gerne wæren âne, die volgen mîme râte: in râte in niht nâch wâne."

Besonbers einstrophige Gedichte, die inzwischen den bezeichnenden Namen Spruch angenommen haben, sind die beliebte Form für die lyrische Tendenzdichtung.

Doch auch die Spruchdichtung sehen wir eine Entwicklung vom Gegenständlichen zum Abstrakten, vom Besonderen zum Algemeinen durchmessen. Die ältesten Nummern der unter Spervogels Namen gehenden Sprüche sind im Stoff reich an persönlichen Geständnissen sowie im Stil an erzählender und bildkräftiger Darstellung.

"Ich sage iu, lieben süne mîn, iun wahset korn noch der wîn, ichn kan iu niht gezeigen diu lêhen noch diu eigen."

Auf biefer thatsächlichen Grundlage erscheint ber Bunfch berechtigt:

"Nû gnâde iu got der guote, und gebe iu sælde unde heil."

So beklagt der Dichter ferner die Mühfal seines Alter und seine Armut in gegenständlicher, allein durch Ausrufungsform lebhaster auf Gefühlseindruck hingewandter Erzählung:

> "Wie sich der rîche betraget! sô dem nôthaften waget dur daz lant der stegereif. daz ich ze bûwe niht engreif, dô mir begonde entspringen von alrêrste mîn bart! des muoz ich nû mit arbeiten ringen."

Damit bekundet sich deutlich die ursprünglich durchaus nicht spezifisch bidaktische Bestimmung der Einzelstrophe. Für die Ursprünge der neuen Dichtungsform sind weiterhin eine Reihe religiöser Strophen charakteristisch. Auch die Form der Tierfabel benutzt der alte Spervogel zu unaufdringlich sinnreicher Erzählung. Schon die jünsgeren Sprüche der Spervogel-Gruppe gehen indes ausschließlicher auf allgemeine Lehren aus:

"Swer in fremeden landen vil der tugende håt, der solte niemer komen hein, daz wær min råt." "Man sol den mantel kêren als daz weter gåt. ein frumer man der habe sin dinc als ez då ståt. sins leides si er niht ze dol, sin liep er schöne haben sol" 2c.

Es leuchtet nun ein, daß ein solcher Gang der Entwicklung eine letzte Folge aus den Reimen der Lyrik darstellt. Neben die Thatsachen sehen wir zunächst einen Gefühlsausdruch treten; der einzelne Accent weitet sich zu längerer Reslexion: nicht die Blüte, aber die Ueberreise bezeichnet es, wenn unter Zurückrängung der gefühlserregenden Thatsachen die Mitteilung der Gefühle den ausgesprochenen didaktischen oder doch tendenziosen Zweck annimmt, die Hörer mit denselben Gefühlen zu erfüllen. Die Blütezeit haben wir in der Harmonie zwischen den beiden Elementen der Darstellung zu sehen, in der vollen geistigen Durchdringung der Thatsachen, in der vollen thatsächlichen Beranschaulichung der geistigen Empsindungen.

#### § 68.

# Die beutsche Boltslyrit.

Zwei auffallende Erscheinungen beleuchten das Verhältnis der Ritterlyrik zur Volkslyrik. Die Teilnahme nichtritterlicher Sänger an der modischen Minnedichtung galt als verpont. Ja, in ihrer Spätzeit verspottet diese ausdrücklich die einreißende Nachäffung ihrer Motive in Volkskreisen. Beide Umstände verstärken die Zweisel an der Priorität einer ausgebildeten und ausgedehnten Volkslyrik zur Verherrslichung der Liebe oder ähnlicher Empfindungen.

Wie sie uns entgegentritt, ist die Volkslyrik jedenfalls ein Ausssluß der mit Zersetzung der ritterlichen Ideale vor sich gehenden Erstarkung des Bürgertums. Ist die Volkslyrik des 14. dis 17. Jahrshunderts doch zum guten teil Standeslyrik: das Handwerk, ja die einzelnen Gewerke, überhaupt die dürgerlichen Beruszweige kommen zu Wort, die typischen Hauptereignisse des bürgerlichen Lebens suchen Ausdruck in der Poesie: noch weithin erzählend, aber zum teil von Gefühlsergüssen durchbrochen, zum teil ausdrücklich auf Gefühlse eindruck gestellt.

Denn mehr noch als die Gemeinsamkeit beftimmter Motive weift auf die vorhergehende Ritterlyrif zurud: gewiß hat die tiefer empfinbende Minnedichtung nicht nur aus provenzalischen Quellen, sondern auch aus bem allgemeinen, natürlichen beutschen Bolksempfinden ge= schöpft; gewiß hat andererseits die spätere Bolkslyrik einzelne in der Ritterdichtung ausgebildete Elemente übernommen - wie felbft bie Tagelieder. Bas beibe Aeußerungsformen früher beutscher Lyrik indes bor allem zusammenruckt, ift bie Bortragsweise, die Beftimmung für ben Befang. Go geschieht es, bag liebartige Unschaulichfeit und melodischer Bau sich noch immer vereinen. Während aber die frem= ben Mufter wie die Ausfluffe funftmäßiger Bildung die Minnelprif schnell mit Reflexion und Abstraktion burchseten, halt bie Lyrik ber untern Stände, beren Bilbung organischer und langfamer beranreift, mit größerer Bähigkeit die quellfrische Schlichtheit und bramatische Unschaulichkeit bes Liedes feft.

So bewahrt benn biese Bolkslyrik zahlreiche formelhafte Glemente. Ramentlich find eine ganze Reihe wiederkehrender Gingangs-

und Ausgangsformeln ausgebildet. Mit einer Naturdarftellung ober einem Naturbild einzusehen, liebte auch die Ritterdichtung — bei uns wie in der Provence, Aber auch sonst begegnen oft bestimmte Liebslingswendungen. Sehr verbreitet ist eine Begrüßung: "Nun grüß dich Gott", "nun gesegen euch Gott" u. dgl. Oder die sofortige Nennung des Themas wird durch eine typische Frage herausgesordert:

"Was woll'n wir aber heben an? Ein neues Lied zu fingen; Wir fingen von einem schwarzen Mönch Und seiner Nähterinnen."

Daran schließt sich unmittelbar die Erzählung. — Ueberhaupt sind Fragen als lebhaftes Mittel der Einführung beliebt.

"Schwarzbraunes Aeugelein, Wo wendest du dich hin?" — "Mädel, warum betrübst du dich, Dieweil ich muß verlassen dich?" — "Wo sind' ich deines Vaters Haus?"

Sofort ift die Antwort herausgefordert und damit der dramatisch= bialogische Charakter gegeben. — Unter den Ausklangsformeln gewinnt weiteste Berbreitung die Frage nach dem Dichter:

"Uch Gott, wer hat dies Lied erdacht? Es haben's gesungen Drei Jägersjungen Zu guter Nacht." — "Wer ist's, der uns dies Liedlein sang? So frei ist es gesungen.

Das haben drei Jungfräulein gethan Zu Wien im Gesterreiche."

Auch wohl ohne birekte Frage erfolgt eine allgemeine, oft fingierte Angabe der Autorschaft:

> "Dies Liedlein, ach, ach! Hat wohl ein Müller erdacht; Den hat des Ritters Töchterlein Dom Lieben zum Scheiden gebracht."

Nicht selten zieht der Schluß die allgemeinen Folgen oder selbst Leh= ren der lyrisch zugestutzten Erzählung:

"So geht's, wenn ein Mädel zwei Knaben lieb hat, Chut wunderselten gut; Das haben wir beid erfahren, Was falsche Liebe thut."

Didaktisch in eine Moral von der Geschicht mundet die Schluß= betrachtung:

"Ulso ein boses Weib wohl kann Bos machen einen frommen Mann."

Nachdem so zunächst die allgemeine Bahrheit aus bem tonkreten Fall gezogen, geht ber Dichter zur subjektiven Erörterung ber Folgen über:

"Hat diese frau durch Schläge sich Bekehrt, das soll fast wundern mich."

Allgemeine Begründung:

"Denn man schlägt wohl 'raus einen Ceufel, Sechs aber drein ohn' allen Zweifel."

Und nun ein ausbrücklich bibaktischer Antrieb:

"Doch die dem Mann nicht folget bald, Die foll er schlagen warm und kalt."

Inmitten ber Darftellung ift die Frageform taum minder beliebt als am Eingang und Schluß.

"Es wollt ein Mädchen Rosen brechen gehn, Wohl in die grüne Haide. Was fand sie da am Wege stehn? Eine Hasel, die war grüne."

Im folgenden setzt eine Unterhaltung des Mädchens mit der Hasel ein; aber schon in dieser Einführungsstrophe färdt der Dichter seine Erzählung dialogisch: die Frage ist gleichsam den Hörern vom Munde gelesen, Ausdruck ihrer lebhaften, gefühlvollen Teilnahme.

Wie im alten Helbensang nimmt die Antwort gern die Wenduns gen der Frage auf, wie überhaupt Wiederholungen und paralleler Sathau ein beliebtes Darstellungsmittel bilden:

> ", Buten Cag, guten Cag, liebe Hasel mein; Warum bist du so grüne?" — "Hab Dank, hab Dank, wackres Mägdelein; Warum bist du so schöne?" —

"Warum daß ich so schöne bin, Das will ich dir wohl sagen: Ich eß weiß Brot, trink kühlen Wein, Davon bin ich so schöne."—

"Ist du weiß Brot, trinkst kuhlen Wein, Und bist davon so schöne:

So fällt alle Morgen kühler Cau auf mich, Davon bin ich so grüne."

Der formelhafte Zug greift nicht minder auf die Motive über. Zahllose Themata und in ihrer Behandlung ganz bestimmte Situationen kehren konventionell wieder. So ist eine Art typisch, in welcher der Buhle vom Mädchen scheibet: er läßt der Beinenden einen Ring zurück.

"Da 30g er ab der Hande von Gold ein Fingerlein! "Seh hie du mein feins Magetlein! darbei gedenkst du mein!"

## Aehulich:

"Was zog er von den Handen sein? Don rotem Gold ein Lingerlein. "Aimm hin, mein Lieb, wohl zu der Letz, Damit dich deines Leids eraöh . . .""

Das Verlieren bes Kranzes, die unstete Art der wandernden Burschen und vieles mehr sucht gern typische Wendungen.

Bas der erzählenden Grundlage vor allem einen lyrisch=musita= lischen Anstrich giebt, ist ber Refran. Er bedeutet keineswegs nur einen äußeren Schmuck, läßt vielmehr ein Leitmotiv wiederklingen.

> "Es hatt' ein Schwab ein Cöchterlein, Es wollt' nit länger dienen. Sie wollte nur Rock und Mantel han, Tween Schuh mit schmalen Riemen. O du mein feins Elselein!"

Daß Elses Streben nach seinem Austreten sie zugrunde richtet, klingt benn sortgesetzt in dem Schlußrefrän, schließlich ironisch, durch. — Auch gleich am Beginn der Strophe kann der Refrän stehen:

> "Nächten, da ich bei ihr was, Schwahten wir dann dies, dann das . . . Nächten, da ich von ihr scheid, Freundlich wir uns herzten beid" etc.

Hier — wie auch sonst bisweilen — löst sich ber Wieberklang auf, um in ber Schlußstrophe seinem Gegensatz bas Feld zu räumen: besto zugespitzter tritt hervor, baß ber Refran den Grundton heraushob.

"Hente, da ich zu ihr kam, Da war alles wieder zahm, Bösen Bescheid ich da bekam, Mußt abziehn mit Spott und Scham." —

Auch wo nicht eine bestimmte Geschichte ben Ausgangspunkt der Gefühlserregung bilbet, fleibet sich der Gefühlsausbruch meist in erzählenden Schein.

> "Ich ritt mit Lust durch einen Wald, Da sangen die Vöglein jung und alt. Sie sangen so lang, bis mich's verdroß, Da sielen drei Röslein mir in den Schoß. Unn sag, nun sag, gut Röslein rot! Lebt noch mein Buhl, oder ist er tot?"

Ersichtlich bienen hier die äußeren Erscheinungen aus der Tier= und Pflanzenwelt zum teil nur als Symbole für die widerstreitenden Empfindungen des Dichters:

> "Und sterb' ich dann, so bin ich tot, So begräbt man mich unter die Röslein rot. So begräbt man mich unter dieselbe Stätt', Da mir mein Buhl die Creu uffgeben hätt'."

Die Wehmut über den Treubruch teilt sich uns eindringlicher mit, weil sie in anschaubaren Vorstellungen, nicht in bloßen Klagen entswickelt ist. — Freilich nimmt allmählich — so weit eine zeitliche Absgrenzung dieser Volkslieder überhaupt möglich — der Zug ins Allsgemeine zu, so daß anstelle bestimmter Vorgänge der Grundzug dauernder Zustände tritt. Doch noch immer bleibt ein erzählender oder sonst plastischer Kern bewahrt. Die Weber singen:

"Früh morgens, wenn der Cag bricht an, Hört man uns schon mit freuden Ein schönes Liedlein stimmen an Und wacker drauf arbeiten. Die Spule, die ist unser Pslug, Das Schifflein ist das Pferde" etc.

#### Stubentenart wirb gekennzeichnet:

"Schlimm Ceut sind Studenten, man sagt's überall; Obwohl sie schon kommen im Jahr nur einmal, So machen 's ins Dorf so viel Unruh und Mist, Daß uns die erste Woche schon weh dabei ist."

Ebenso weicht ber musikalisch bewegte Strophenbau ftellenweise eins förmiger Regelmäßigkeit. Inzwischen bahnt ber Deistersang ber Gewerke, ber sich in verkünstelten Tönen und Weisen gefällt, ben . Uebergang zu abstrakter Rhetorik an.

# § 69.

# Liebartige Lyrit in neubeutscher Zeit.

Schon durch seinen vorherrschend didaktischen Charakter fällt der Meistersang aus dem Wesen des Liedes heraus. Seine Stoffe ent=nimmt er meist religiösem Gebiet. In den schlichten Ton des Liedes lenkt erst Luther die geistliche Lyrik zurück. Der Meistersang war dem Prinzip nach Einzelgesang in schärfster Ausprägung des originaslitätslüsternen Einzelgeistes. Das Kirchenlied wird schon wegen seiner Bestimmung zum Gemeindegesang dem Herzen des Volkes genähert, ja aus dem Herzen des Volkes geschöpft.

Ueberraschend weit berührt sich benn auch das Luthersche Rirchen= lied mit dem Stil des weltlichen Volksliedes. Aus diesem sind un= mittelbar eine Reihe typischer Wendungen übernommen:

"So hört und merket alle wohl";
"Ich bring euch gute neue Mär,
Der guten Mär bring ich so viel.
Davon ich singen und sagen will";
"Merk auf, mein Herz, und sieh dorthin";

im Lied von den zween Märthrern gar:

"Ein neues Lied wir heben an"

und zahlreiche weitere Elemente des Volksliedes. Auch Fragen und sonft dialogische Form sucht das Kirchenlied, vor allem aber gern den Refrän. Luther und seine unmittelbaren Nachfolger sind reich an plastischen Bildern und selbst scenischen Einkleidungen. So führt das Truzlied des Protestantismus "Ein seste Burg" die bildlichen Vor-

stellungen bes 46. Pfalms folgerecht burch und giebt baburch bem Gebicht ben vollen Charakter eines bröhnenden, teils birekt waffen=klirrenden Kampfliedes.

Großartige Geftaltungsgabe offenbart auch das katholische geist= liche Lied des 17. Jahrhunderts, die Lyrik der Spee und Scheffler. Aber es ift nicht mehr unbedingt religiöser Bolksgesang, Empfindun= gen des Einzelnen brechen durch. Das gilt auch dis zu einem ge= wissen Grade von dem protestantischen Sänger Paul Gerhardt. — Sehr lehrreich ist, die weitere Entwicklung dis Gellert zu verfolgen: der Verstand greift oft ressettierend in das Reich des Gefühls ein, statt auf Anschaulichkeit ist weithin auf abstratte Moral hingearbeitet, die melodiöse Gewalt ist meist durch äußerlich rhetorische Lebhastig= keit ersest.

"Wie groß ist des Allmächt'gen Güte! Ist der ein Mensch, den sie nicht rührt? Der mit verhärtetem Gemüte Den Dank erstickt, der ihm gebührt?"

Das wäre nachgebacht, reflektiert.

"Nein, seine Liebe zu ermessen, Sei ewig meine größte Pflicht. Der herr hat mein noch nie vergessen; Vergiß, mein Herz, auch seiner nicht."

Berstand und Moral kommen hier zu Worte, kein Gefühl, am wenigssten ein konkret sich bethätigendes Gefühl. —

Das weltliche Lied zeigt anfangs den Kampf volkstümlicher und fremder Elemente einerseits, volkstümlicher und individueller Elemente andererseits. Die fremden, modernen wie antiken Einflüsse siegen nur vorübergehend, auf die Dauer gründet sich aber die Herzsichaft der Individualität. Formelle Dramatik — durch dialogische und scenische Elemente — lebt von je im Besen des sangbaren Liedes: erst die neuere Epoche zeitigt aber die dramatische Psychologie, die Zerlegung der Volksseele in verschieden empfindende Individuen. So gewinnt auch die Lyrik eine ausgeprägt individuelle Färbung.

Meisterhaft bilbet diesen Stil Goethe aus. Er wagt es mit Bewußtsein, seine eigensten Leiden und Freuden zu künden. Auch wo bei den besten Minnesängern eigene Erlebnisse die konventionellen

Motive burchbringen, bleibt es im wesentlichen bei typischen Borgänsen, bei allgemeingültigen Situationen. Goethe prägt grundsäßlich Eigenart der Seele, volle Persönlichkeit aus. Bom Liebenden gedichstet, von der Geliebten selbst gesungen, knüpsen seine Lieder oft an außergewöhnliche, ganz besondere, bisweilen geradezu einzig dastehende Berhältnisse an.

"Warum ziehst du mich unwiderstehlich, Uch, in jene Pracht? War ich guter Junge nicht so selig In der öden Aacht? . . . Bin ich's noch, den du bei so viel Lichtern Un dem Spieltisch hältst? Oft so unerträglichen Gesichtern Gegenüber stellst? . . ."

Nur die sonderbaren gesellschaftlichen Berhältniffe von Lillis Familie erklären das Gedicht.

"Im felde schleich ich fiill und wild, Causch mit dem Feuerrohr, Da schwebt so licht dein liebes Bild, Dein süßes Bild mir vor!

Du wandelst jetzt wohl still und mild Durch feld und liebes Chal, Und ach, mein schnell verrauschend Bild, Stellt sich dir's nicht einmal?"

Werden schon durch diese Eingangsstrophen die beiden einst sich Liesbenden leise kontrastiert, so giebt die Folge eine individuelle Aussmalung dieses Gegensatzes:

"Des Menschen, der die Welt durchstreift Voll Unmut und Verdruß, Nach Osten und nach Westen schweift, Weil er dich lassen muß.

# Dagegen Lillis Bilb:

"Mir ist es, denk" ich nur an dich, Als in den Mond zu sehn, Ein stiller Friede kommt auf mich, Weiß nicht, wie mir geschehn."

Eines solchen "Jägers Abendlied" — wie das Gedicht sich betitelt —

klingt banach aus ganz andern Voraussehungen als die Jägerlieder ber volkstümlichen Standeslyrik.

Auf die individuelle Sonderung bleibt die psychologische Ber= tiefung nicht beschränkt. Die Bergeiftigung greift in Goethes Liebern bis zu den Abgrundtiefen der Menschenbruft: Schuld und Qual und bamonische Wildheit weiß er ebenso zu ergründen wie zarteste Rein-Da bei ihm, der nach Herders Lehre ent= beit und Seelenmilbe. ichlossen auf den melodischen und dramatischen Charakter des Bolks= liedes zurudgeht, die Blaftit und Erzählung bis zu geftaltenreicher Sandlung vorschreitet, geschieht wiederum und in erhöhtem Dage eine flasfische Beseelung der Erscheinungen: es ift nicht nur die äußere Beftalt, ebenso wenig nur die Seele, in die wir Einblid gewinnen: es ift die befeelte Beftalt. Wie wenig erfahren wir von der gei= ftigen Beschaffenbeit, von dem Seelenleben der Beliebten eines Balther von der Bogelweide! Das Lied "Under der linden" läßt fie als frifches junges Geschöpf erscheinen, das, von des Liebsten Begrußung beseligt, unter hellem Lachen ihm in die Arme finkt und bennoch fich schämen wurde, hatte ihre Liebe andere Beugen gefunden als die Nachtigall, die ihnen sang. Damit vergleiche man das feelen= volle Bild, das uns "Jägers Abendlied" vermittelte, wie andere Gedichte an Lilli die verwöhnte Gefellschaftsdame hervortreten laffen. Aehnlich bereits die Lieder auf Friederike.

> "Erwache, friederike, Vertreib die Nacht, Die einer deiner Blicke Jum Cage macht!"

Dber:

"Ein rosenfarbnes frühlingswetter Umgab das liebliche Gesicht, Und Zärtlichkeit für mich . . ."

Vor allem erschließt der Dichter immer und immer sein eigenes Seelenleben. Auch wo die äußere Gestalt entschwunden und die Dichstung ganz auf Darstellung des Seelenlebens gestellt scheint, ist oft mit Vollendung eine Scenerie entsaltet, in die wir die Gestalt hineins zudenten haben, weil aus jener Umgebung die Stimmung herauswächst.

"füllest wieder Busch und Chal Still mit Aebelglanz, Lösest endlich auch einmal Meine Seele ganz, Breitest über mein Gesild Lindernd deinen Blick, Wie des Freundes Auge mild Ueber mein Geschick."

Tritt schon damit der Mond in — sofort vergeistigte — Beziehung zu der Gestalt des Dichters, so wird in der Folge die Scenerie noch breiter ausgemalt. Ein weiterer Stimmungkerreger tritt hinzu:

"fließe, fließe, lieber fluß! Aimmer werd' ich froh, So verrauschte Scherz und Kuß, Und die Creue so."

Entsprechend ist auch ferner die scenische Anregung aufs Geiftige gewandt.

Oft entfaltet Goethe seine Stimmungen birekt in handlungsvoller Erzählung, welche bie gesamte Ratur befeelt und in Beziehung zum Menschengeist sett.

"Es schlug mein Herz, geschwind zu Pferdel Es war gethan, fast eh gedacht; Der Abend wiegte schon die Erde, Und an den Vergen hing die Nacht: Schon stand im Nebelkseid die Eiche, Ein aufgetürmter Riese da, Wo finsternis aus dem Gesträuche Mit hundert schwarzen Augen sah."

In vollem Leben sehen wir die Naturmächte vor und: die Vergeistisgung hat nicht bei der Darstellung des Menschen Halt gemacht, Seele durchweht das All. So verschmilzt Goethes Lyrik zu einer höheren Einheit die reisen Früchte der Vildung mit dem elementar melodischen und schlicht bildkräftigen Zuge des Volksliedes.

#### §. 70.

# Litterarische Lyrik.

Neben Goethe wirkten andere Stürmer und Dränger, besonders Benz, und der Göttinger Dichterkreis, vor allem Bürger, in gleichem

Sinne, alsbann die jüngeren Anhänger der Romantik und die aus ihr hervorgegangenen Dichtergruppen.

Tennoch ift ber rhetorische Zug zur Vorherrschaft in ber beutsschen Lyrik gelangt. Noch viel einschneibender als in der Epik beseinflußt der Wechsel der Vortragsart den Stil der Lyrik. Seit Beginn der Neuzeit dehnt sich neben dem gesungenen Lied eine Lyrik aus, die nicht mehr zum Singen, sondern zum Lesen bestimmt ist. Damit schwindet die Nötigung zu abgerissener Kürze, zu melodiöser Bewegung, zu plastischer Anschaulichkeit. Das zunehmende Abstraktionsvermögen kann sich schrankenlos ausleben, die Gleichsörmigkeit und Eintönigkeit des Metrums ohne Rücksicht auf musikalische Verwendbarteit durchgesührt werden. Dafür bietet sich als Schmuck die lebhaste und schwungvolle Färbung des rednerischen Stils, Wohllaut und Wirkssamseit der bloßen Worte.

Bu glänzender Durchführung und fortreißender Birtung hat Schiller diesen Stil ausgebildet. Er neigt zur poetischen Reflexion über abstrakte Begriffe:

"Drei Worte nenn' ich euch, inhaltschwer, Sie gehen von Munde zu Munde; Doch stammen sie nicht von außen her, Das Herz nur giebt davon Kunde. Dem Menschen ist aller Wert geraubt, Wenn er nicht mehr an die drei Worte glaubt. Der Mensch ist frei geschaffen, ist frei . . . Und die Cugend, sie ist kein leerer Schall" etc.

Selbst die Spiegelung konkreter Lebensverhältnisse mundet in über= redende Aussprache allgemeiner Wahrheiten; anderen Orts ist ein gegenständlicher Kern ganz von ethischen Antrieben umflossen:

> "Denn wo das Strenge mit dem Farten, Wo Starkes sich und Mildes paarten, Da giebt es einen guten Klang. Drum prüse, wer sich ewig bindet, Ob sich das Herz zum Herzen sindet! Der Wahn ist kurz, die Reu' ist lang."

An diese Aussprache von Lebensweisheit schließt sich zunächst eine Art gegenständlicher Berfinnbildlichung:

"Lieblich in der Bräute Locken"

— die Mehrheit Bräute verrät schon den allgemeinen Charakter —

"Spielt der jungfräuliche Kranz, Wenn die hellen Kirchenglocken Laden zu des festes Glanz."

Alsbald wird in eine, wennschon sehr wirksam plastische Ausdeutung des Thatbestandes übergelenkt:

"Uch! des Cebens schönste feier Endigt auch den Cebensmai, Mit dem Gürtel, mit dem Schleier Reißt der schöne Wahn entzwei."

Auch weiterhin findet eines Schiller plastische Phantafie Bildlichkeit bes Ausbrucks:

"Die Leidenschaft flieht, Die Liebe muß bleiben; Die Blume verblüht, Die frucht muß treiben."

Aber es wird begreislich, wie dieser Stil unter minder schöpferischen Händen zu abstrakter Berslüchtigung entartete, selbst wo es die Aussprache individueller Empfindungen gilt. So reslektiert August Wilshelm Schlegel:

"Und wär' in Nacht und Nebeldampf Luch alles rings erstorben, Dies Herz hat längst für jeden Kampf Sich einen Schild erworben. Mit hohem Croty im Ungemach Crägt es, was ihm beschieden. So schlummr' ich ein, so werd' ich wach, In Lust nicht, doch in Frieden."

Wenigstens vermag Erzählung innerer Erlebnisse die Reslexion ansschaulicher zu gestalten; so wenn Freiligrath schreibt — es ift ein Anachronismus, zu sagen: singt:

 Mit Borliebe aber benutt man die litterarische Lyrik zu einfacher Aussprache, Erzählung ober Entwicklung von Gefühlen und inneren Erlebnissen. In Geibels "Abschied von Lindau" heißt es:

> "Du bist mir hold gewesen; So nimm des Gastes Dank, Der hoffnungsvoll Genesen Uns deinen Lüsten trank" u. s. f.

Natürlich find die Grenzlinien zum Lied fließend, wie benn gerade Geibel auch Material für den lebendigen Gesang geliefert hat.

Auch wo die Rhetorik nicht einmal mehr Stimmungen, fondern gewiffe Ansichten vermitteln will, bewahrt fie die lyrische Grundsform bes Bunfches und Anrufes.

"Beißt die Kreuze aus der Erden! Alle sollen Schwerter werden!"

lautet ein revolutionärer Refrän Herweghs. Eine ähnliche Form liegt seinem Ruf zugrunde:

> "Sie sollen alle fingen Nach ihres Herzens Lust; Doch mir soll fürder klingen Ein Lied nur aus der Brust: Ein Lied, um dich zu preisen, Du Nibelungenhort, Du Brot und Stein der Weisen, Du freies Wort! . . . O jagt einmal die Raben Uus unsern Landen sort, Und sprecht: Ihr sollt es haben, Das freie Wort!"

Wie die jungdeutsche hat die jüngstdeutsche Lyrik uns im allgemeinen noch tiefer in tendenziöse Rhetorik hineingeführt.

In der frangösischen Lyrik hat vollends rednerische Dellama= tion gesiegt, obschon es auch in der Neuzeit nicht an einzelnen Lieder= bichtern wie Beranger gesehlt hat.

# § 71.

# Wesen und Wandlungen der Lyrit.

Die Lyrik ift nicht mehr, wie die Epik, ihrem Befen nach auf Erzählung vergangener Thatsachen gestellt, geht vielmehr auf Aus-

sprache gegenwärtiger Empfindungen. aus, obschon sie die Erzählung von Erlebnissen als gefühlserregenden Momenten noch weithin beibehält. Die Lyrik ist Aundgabe und Bermittlung lebhafter Empfindungen über einen dargestellten, allges meiner Teilnahme würdigen Gegenstand.

Aus epischem Charakter tritt die Erzählung schon durch Zuthat von Interjektionen, Aus= und Anrufen zum Ausdruck und Ber= mitteln von bestimmten Empfindungen über den dargestellten Gegenstand heraus. Mit zunehmendem Reslexionsvermögen wächst der Gefühlsausbruch an Ausdehnung und Differenzierung. Ziel wird: die Bermitlung von Gefühlen durch vollendet objektive Darstellung der gefühlserregenden Momente.

Ueber biese Harmonie zwischen Außen= und Innenwelt wächst die lyrische Form ihrer Verslüchtigung entgegen durch immer außsschlichere Außsprache der Empfindungen selbst, unter Beiseiteschies bung der sie anregenden oder begleitenden Thatsachen und Vorgänge. Diese Entwicklung kann durch fremde Einflüsse beschleunigt werden.

Bu der religiösen gesellt sich die weltliche Lyrik. Wit zunehmender Ausbreitung der Kultur geht die Ausübung der lyrischen Dichtkunst von den oberen Ständen in weitere Bolkkreise, die vordem über sporadische Ausätz zu Gesühlsinterzektion nicht wesentlich hinaussgelangt scheinen. Ursprünglich durchaus für den Gesang, zunächst sogar unter Instrumentalbegleitung, bestimmt — Lyrik von Lyra —, ersährt sie eine epochemachende, wennschon nicht heilsame Bereicherung durch hinzutritt litterarischer Lyrik, deren Stil sich entsprechend der veränderten Bortragsart gestaltet.

Bunächst zielt die Lyrik auf Aussprache allgemeiner, typischer Empfindungen. Mit anwachsender Ausbildung der Individualität disserenzieren sich die Gefühle je nach der Persönlichkeit. Durch Gegenüberstellung verschiedener Individualitäten geht die Lyrik in dramatischen Charakter über.

# C. Die dramatische Poesie.

# I. Das Crauerspiel.

§ 72.

# Begründung der bramatischen Form.

Als Boraussetzung der Lyrik erkannten wir, daß den dargestell= ten Objekten das Subjekt des Dichters gegenübertritt. Eine dritte poetische Form bereitet sich vor, indem er die verschiedene Indivi= dualität der im Bericht hervortretenden Subjekte erkennt und zu son= dern sucht. Diese Sonderung geschieht zunächst äußerlich durch Heraus= heben von Einzelgestalten aus dem Bericht und entsprechende Vertei= lung des Vortrags auf mehrere Personen.

Rein psychologisch besteht der weitere Schritt der poetischen Entwicklung über die Lyrik hinaus darin, daß der Dichter von der eigenen Seele in die Seelen der anderen ergründend einzudringen strebt. Wiederum wendet er sich der Außenwelt zu: aber nicht mehr wie im epischen Bericht kündet er die bloßen Thaten der andern, verkörpert vielmehr die handelnden Personen selbst, so daß ihre Thaten nunmehr als ein Ausfluß ihrer Persönlichkeit erscheinen.

§ 73.

# Ausbildung ber bramatischen Form in Griechenland.

Nicht in der Bölkerwiege des Orients, insbesondere auch nicht in der indischen Urheimat der arischen Bölkersamilie treten uns die frühesten geschichtlich erschließbaren Ansänge des Dramas entgegen: der Geist der indischen Religionen in Gemeinschaft mit der Bor-

herrschaft des Masseninstinktes und der Beschaulickeit hielt die Forts bildung des lhrischen Ueberschwangs zur Energie und geistigen Freisheit der dramatischen Form lange hintenan, ja verhinderte ausdrücklich die Durchführung einer konsequenten Tragödie.

So kam die Entwicklung der griechischen Poesie den alteren Litteraturen zubor. Hier sehen wir uns sosort vor eine Reihe bedeutssamer Thatsachen gestellt:

- 1. Das griechische Drama ift religiösen Ursprungs.
- 2. Das griechische Drama läßt fich in seiner Herauswickelung aus episch-lyrischer Boraussetzung klar verfolgen.

Der Dithyrambos des Dionysos-Aultus ist die Form, aus welcher das griechische Drama erwachsen ist. Er verherrlichte den Gott durch Wiedergade von Wythen, die auf ihn bezugnehmen. Der Bortrag geschah durch einen Chor, welcher als Schar von Satyrn, wie sie den Gott begleiteten, in dem Festaufzug einherschritt. Damit waren gewisse Boraussetzungen des Dramas gegeben: es brauchte nur ein einzelner aus dem Chor mit diesem im Gesang zu wechseln, so war eine neue Form angebahnt.

In dem erzählenden Rern des Dithyrambos nahm dirette Rede einen weiten Raum ein; schon hierdurch war der Bethätigung des Einzelbarftellers weiter Spielraum eröffnet. Indes litt die Unmittel= barkeit ber Darftellung, fo lange die Thaten bes Gottes wie die Beschehnisse überhaupt auf epische Weise als in der Vergangenheit lie= gend erzählt wurden. Die äußerlich angesponnene Vergegenwärtigung wurde innerlich erft vollkommen, sobald die Handlung als gegenwärtig geschehend durch das tompus praesens versinnbildlicht wurde. sen Schritt that Thespis. Die Unterbrechung des Dithprambos burch Einzelvortrag scheint er schon als Improvisation vorgefunden zu haben, er aber erft bildet fie zur Kunftform fort. Noch nehmen zu= nächft die lyrischen Chorgefänge den breiteften Raum ein; die Ginzel= partieen, die vom Chormeifter rezitiert werden, bleiben namentlich im Brolog und ben Botenberichten noch ftart episch gefärbt. Bu eigent= lichem Dialog finden fich nur fparliche Unfage. Doch mußte ber Chormeifter nach einander die entscheidenden Berfonen ber handlung barftellen; und icon bon Thespis werben zu ben lebhaften Geften thpische Masten eingeführt. Das Stoffgebiet hatte bereits vom Dio-

12 zed by Google

nysos-Kultus eine Erweiterung zuerst auch auf andere Mythen, später auf prosane Heroensagen ersahren; selbst geschichtliche Ereignisse aus der Gegenwart folgen. Die Bezeichnung der neuen poetischen Gattung bewahrt aber für die Dauer die Erinnerung an den Ursprung aus der Feier des Dionysos: nicht nur wird dem Gott ein Bock gesopsert; vor allem außschlaggebend war, daß der Chor im Kostüm von Satyrn, mit Ziegensellen bekleidet erschien. So wird Tragödie (τραγφδία) d. ist Bocksgesang der natürliche Name für den Vortrag dieses Chors und für alles, was sich daraus entwickelt. Als schon zu Thespis Ledzeiten in Athen der Wettkamps für tragische Chöre zur Einführung gelangt, wird überdies ein Bock als Preis für den siegsreichen Chormeister außgesetzt.

Auch der Geist überkommt dem Drama aus dem Dionysos-Kult, der Feier der üppig erblühenden wie der ersterbenden Natur. Leisdenschaftlich überschäumend in Ausartung bis zu wilder Elstase, wie er sich bald in wehmütiger Klage, bald in bacchantischer Luft giebt, verleiht er dem Drama eine Spannung auf die höchste Gesühlsstala. In den höchsten und erhabensten, wildesten Tönen des Pathos d. i. ja ursprünglich der Leidenschaft tritt uns zunächst die griechische Trasgödie entgegen. Die personisizierte und vergötterte Naturmacht ist es, die dahinstirbt; ihr Tod ist es, der die trauernde Anteilnahme der Menschen weckt.

# § 74.

# Entwidlung und Blute ber griechischen Tragodie.

Den Einzelnen gegenüber der Gesamtheit erblicken wir in der Tragödie unter Thespis' Händen. Ein eigentlicher Dialog gelangt erst mit Einführung eines zweiten Schauspielers zur Durchsührung. Aeschylos, dem diese Maßnahme zu verdanken, war damit in die Lage versetzt, das unvermittelte Nebeneinander lyrischer und epischer Partieen wenigstens im Grundzug zu überwinden und eine wirkliche Handlung aneinanderzuknüpsen. Auch die von ihm eingeführte cyklische Zusammenstellung einer Tetralogie erweitert die Möglichkeit, von episodischer Heraushebung eines Hauptmomentes, meist des Ausgangs, zur Entfaltung eines vollen, in sich verknüpsten Schickslauses vorzyuschreiten.

Wortgewaltig und erhaben tritt uns die nun vollendete tragische Form entgegen:

"Mit dem bluttrunkenen Mordblick des zum fang sliegenden felsdrachen, so vielarmig, so vielschiffig hinab schießt er den Giftpfeil Don dem Schlachtwagen Usspriens in die lanzenkund'gen Städte. Und es tritt keiner hervor gegen die lautbrandende Heerstut wie ein Bollwerk vor der unzwingbaren Meerwoge zu schirmen;

Denn unnahbar in der Schlacht fenn' ich und fühn das Bolf der Perfer."

Nicht schönes Maß, sondern maßloses, wildes Weh ringt nach Ausdruck:

"Gräßliches, gräßliches Weh! Entsetzliches, unsel'ges Weh uns! O weinet, weinet, Perser, da ihr solches Leid hört!"

"Troftlos laut weinen" läßt ber Tragifer feine Geftalten:

"Aufschrei, aufschrei Ich von Chränen übermannt."

Tiefer noch als diese Betrachtung des leidenschaftlichen Ausdrucks tragischer Empfindung greift die Frage, woher das so wild beklagte Leid fließt, auf welche Beise die tragische Katastrophe motiviert ift. Der Untergang ist Schicksal:

"Doch der trugstinnenden Gottheit, wer entkommt ihr von den Menschen? Wer entrinnt ihr mit dem raschstiehenden Juß glückenden Sprunges? Denn so süg lächelnd im Unfange sie liebkost, sie verlockt In das Garn, draus nimmermehr Noch hinausschleichend, noch ausweichend der Mensch wieder entkommt. Denn ein Gott ordnet die Cose Schicksals..."

Was hier in den "Persern" von vorn herein zu theoretischer Bestrachtung durch den Chor gelangt und sich immer bethätigt, kommt namentlich inmitten des "Agamemnon" geradezu als Motiv der Handslung zur Geltung. Kassandra kennt das Todeslos, das ihrer im Palast der Klytämnestra harrt. Der Chor legt ihr denn auch außsbrücklich die Frage vor:

". . . Aber wenn wahrhaftig du Dein eigen Schicksal kennest, warum gehst du gleich Dem gottgetriebnen Stier zum Altar festen Muts?"

Aber weder von Flucht, noch von Bögern will die Seherin wissen, da das Verhängnis unaufhaltbar, unausschiebbar ift. Es wird klar,

daß damit die Motivierung aus den individuellen Charakteren unterbunden ist: der Mensch geht seinem Berhängnis entgegen in der That wie der Opserstier zum Altar geführt wird. Ausdrücklich ruft der versinkende Prometheus:

"Seht, welch Unrecht ich erdulde!"

Dennoch zeigt fich gerade Aeschylos bemüht, den im Volksglauben wurzelnden blinden Fatalismus seiner Stoffe durch eine gewisse psychologische Ergründung zu überwinden; nur ift seine Motivierung nicht individuell, sondern faßt in großen Bugen ganze Geschlechter, ja wohl ganze Bolfer ober gar bie Menschheit zusammen: beren Gunbigfeit, beren bämonische Wildheit forbert bas Balten bes Schicksals heraus. Bleibt auch die Handlung der Einzeltragödie im allgemeinen auf die Heraushebung einer Ginzelfataftrophe beschränkt, so deuten doch Betrachtungen namentlich bes Chors auf ben Zusammenhang mit eben verhängnisvollen früheren Geschehnissen. Diesen unmittelbar durch Sandlung zu verfinnbilblichen und fo eine Beziehung zwischen ben Thaten ober Charafteren und dem Berhängnis herzustellen, wurde nun vor allem durch die Aneinandergliederung dreier Tragodien desfelben Mythen=, Sagen= ober Geschichtstreises ermöglicht. Gin un= entrinnbares Schicksal waltet - wohl, aber nicht ein blindes, unvernünftiges. Verkündet doch gerade Kaffandra diese zermalmende und boch erhebende Botschaft:

> "Es foll von nun an unter Schleiern nicht hervor Die Verheifung blicken gleich der neuvermählten Braut; Ein heller frühwind wird fle mach, dahinguwehn Gen Sonnenaufgang, und es rauscht wie Meeresflut Bei diefer Blutschuld erftem Strahl gewaltiger Empor! Verkünden will ich nicht in Ratfeln mehr, Und feid mir Teuge, daß ich, jeder Spur gewiß, Des allverübten frevels fährte wittere. Denn diefes Baus läft nimmermehr des Chors Befang, Der, laut und doch miflantig, frobes nimmer fingt. Denn, voll und trunfen bis jum frechften Uebermut Dom Menschenblut, tobt durch das Baus ein Crinkgelag Der Erinnven schwergebannter, blutsverwandter Schwarm; Ihr gellend Crinklied fingen fie an den Berd geschart, Urerfte Blutichuld, ichmahen und verfluchen dann Des Bruders Chbett, das den Schänder niederschlug!"

So betont verweisend Hermes im "Gefesselten Prometheus":

"Wohl denn; was ich jeht euch sage, bedenkt! Wenn der lärmenden Jagd ihr des Jammers erliegt, Klagt euer Geschick nicht an; sagt nie, Euch habe so Teus unerwartet hinab Ins Verderben gestürzt; denn wissentlich seid, Nicht eilig verlockt, nicht heimlich umgarnt, Ins unendliche Netz des Verhängnisses jeht Ihr verstrickt durch eure Verblendung!"

Scheint auch dem Menschen sein Schickfal blind und unverdient, die Götter und die Seher des göttlichen Willens erkennen einen Zusam= menhang zwischen der menschlichen Natur und ihrem Verhängnis.

Auch für die äußere Ausgestaltung der Tragödie war Aeschylos thätig. Es wird von ihm berichtet, daß er die Bühne schmückte und durch ihren Glanz, durch Gemälde und Maschinen, Altäre und Gräsber, Trompetensignale, Totenerscheinungen, Erinnhen die Augen der Zuschauer in Erstaunen setzte; auch soll er die Schauspieler in lange Aermel und das Schleppgewand gehüllt, sie durch Polsterung stärker gemacht und durch die Stelzenschuhe, den Kothurn, emporgehoben haben.

Dieser Kothurn ist zugleich charakteristisch für den Stil der griechischen Tragödie: der Zug ins Erhabene, die Heraushebung und höchstmögliche Erhebung über das gewöhnlich menschliche Waß liegt je ursprünglicher desto klarer in der Tendenz der tragischen Dichtung. Gigantisch in den Gestalten, im Ausdruck seierlich, kühn, überschäusmend an Kraft, selbst phantastisch tritt denn auch Aeschplos hervor.

Schon Sophokles bahnt den Weg vom Wild-Erhabenen zum Maßvoll-Schönen an. Durch Hinzufügung eines dritten Aktors verstärkte er die dramatische Bewegung. Indem er ferner von den übersmenschlichen Kolossalgemälden zu menschlicheren Normen übergeht, verstieft er sowohl die psychologische Zeichnung wie den humanistischen Gehalt. Freilich entsesselt Sophokles nicht mehr den titanischen Kampfum das Recht oder Unrecht des Geschickes; Ergebung in das Unadsänderliche, schöne Entsagung bringt er zum Ausdruck:

"Freundlos, verlassen, muß ich Unglückselige Lebendig niedersteigen in der Coten Gruft. Und welch Gebot der Götter übertrat ich denn? Wie darf ich Arme noch den Blick nach ihren Höhn

Erheben, wen um Gülfe stehn, da Götterfurcht Den Lohn der Gottverächter mir erworben hat? Doch wenn es so den Göttern wohlgefällig war, Erkenn' ich, wenn ich büßte, daß ich schuldig bin: Sind diese schuldig, möge dann kein größres Leid Sie treffen, als sie wider Recht an mir gethan!"

In solchen Wendungen der Antigone kündigt sich leise schon die Ahnung an, das Leben sei der Güter höchstes nicht. Auch sonst fehlt es in den reichlichen Sinnsprüchen nicht an sittigendem Gehalt. Bezeichnend genug wird immer wieder als "der Uebel allergrößtes sür die Menschen" die Undesonnenheit und Vermessenheit hingestellt. Obzeleich die Charakteristik vorgeschritten, bleibt sie oft noch ohne Bezug zur Katastrophe, und der deus ex machina muß bemüht werden, oft direkt um in die Handlung der Menschen einzugreisen. So erzscheint Herakles im "Philoktet" als Bote des Zeus:

"In Sorge für dich bin ich hier und verließ Ich das himmlische Reich, Tu verkündigen dir die Beschlüsse von Teus Und zu hemmen die Bahn, so du jeho betrittst."

#### Entsprechend schließt Philottet:

"Auf glücklicher Sahn sende mich fahrlos, Wohin mich beruft des Verhängnisses Macht Und von freunden das Wort, und, der alles bezwingt, Der Gott, der soldes vollendet!" —

Sophokles hatte die Menschen noch immer als Ibealbilder für seine ethischen Zwecke gemodelt. Euripides sucht die Menschen zu zeisgen, wie sie sind. Dieser dritte unter den großen Tragikern Griechenslands ist Realist sowohl in der Charakterzeichnung wie in der Sprache. Anstelle der ethischen Größe tritt Dialektik der Leidenschaft. Fortsgeset beherrscht "der Götter wie der Menschen Los Notwendigkeit ohn" Unterschied"; und

"... Was die Götter Verhängen, bleibt uns ja verhüllt, und keiner Vermag des Unglücks Nahn vorauszusehn. Das Schickfal führt in unerforschte Fernen."

Nicht das göttliche Schickfal ift blind, wir Menschen sind blind, baß wir es nicht zu erkennen vermögen; aber wir find auch zu schwach,

es zu lenken. Bei aller psychologischen Wahrheit im einzelnen fehlt es somit auch den Euripideischen Charakteren an unmittelbarem Einsfluß auf die entscheidende Gestaltung der Handlung, insbesondre der Kataftrophe. Thoas will nach der Seeseite abgehen, um die in seine Hand zurückgegebenen Geschwister Iphigenie und Dreft zu ereilen, als Athene oberhalb des Tempels schwebend erscheint, um im Gegensatz zum innern Organismus der Handlung dieser Versolgung Halt zu gebieten.

Die griechische Tragöbie hat somit die epische Hinnahme der Ereignisse trot ihrer Ansähe zur Charakteristik nicht zu überwinden vermocht. Auch bewahrt sich das Drama der Griechen im Chor ein undramatisches, wesentlich episches Element. Während die ältere Trazgödie ihn mit lebhaftem Interesse an jedem Woment der Handlung teilnehmen läßt, schließt ihn Sophokles sogar von solchem Eingreisen auß: der Chor bleibt passiv und beschränkt sich auf seine überdies gemessener gestalteten Lieder.

#### § 75.

# Berfall ber griedischen Tragodie.

Nach dieser schnellen Blüte verfällt die griechische Tragödie jäh. Wanche Keime zu solcher Entartung trug sie schon während ihrer Kassischen Zeit in sich.

Schon war ein glücklicher Ausgang zugelassen, — bie Folgezeit hat ihn bevorzugt. Der Birkung ernster Berwicklungen ist aber viel von ihrer Bucht genommen, wenn — noch dazu von außen her — ber geschürzte Knoten burchhauen wird. Das bedeutet sowohl eine Abschwächung als zugleich einen Rücksall ins Epische.

Die Verstachung nach dem mittleren Geschmack des Publikums hin veranlaßt bald ein Herabschrauben des Ausdrucks ins Nüchterne der prosaischen Alltagssprache, dald eine Verstücktigung in leere Rheto-rik: im einen Falle glaubt man Euripides, dessen Schule vorherrscht, im andern Sophokles gesolgt zu sein, während man doch nur mit unzulänglicher Kraft den Stil der Klassiker veräußerlichte. Auch metrische Sorglosigkeit stellte sich ein.

Die Zeitzuftände waren der Entwicklung der Tragödie nicht mehr gleich günftig. Eine Abstumpfung, die bald nach den Perferkriegen

eintrat, veranlaßte die Dichter, durch Häufung von Gräuelthaten die Nerven anzureizen. Bor allem gelangt das Intriguenstück mit seiner künstlichen Berwicklung zur Aufnahme; der große Zug des nationalen Kampses gegen den Erbseind ist dahingeschwunden, Lift und Raffinement knüpsen den Faden der Handlung. Um so tiefer verharrt die Tragödie in epischen Elementen. Bie die Blüte der griechischen Tragödie in die Zeit von Athens Borherrschaft fällt, so schwindet sie mit ihr dahin.

#### § 76.

# Die Tecnit ber griechischen Tragodie.

Schon dieser Ueberblick zeigt uns, wie scharf sich hier das Grundsgesetz aller ästhetischen Anschauung ausprägt: daß die poetischen Erscheinungen nicht starren, einheitlichen Regeln gehorchen, sondern organisch fließender Entwicklung unterworfen sind. Fließend sind denn vor allem die Linien des äußeren Baus der griechischen Tragödie selbst in dem engen und entscheidenden Zeitraum von Thespis bis zur klassischen Periode und innerhalb dieser zwischen ihren drei Hauptträgern.

Eine Erfenntnis ber bramatischen Technik bei ben Griechen bleibt unhistorisch, sofern sie sich nicht auf die wechselnde Rolle ftutt, welche ber Chor im bramatischen Gefüge spielt. Bunächft giebt er von fei= ner ursprünglichen Alleinherrschaft bem Ginzelaktor nur geringen Raum jur Bethätigung ab. Wir konnten verfolgen, wie fich dies raumliche Berhältnis allmählich umkehrt. Auch bahnte fich eine vielversprechenbe Entwicklung an, indem Aeschplos ben Chor als organisches Glied in bie Sandlung hineinzog, ihm eine bestimmte Rolle, einen ausgeprägten Charafter verlieh. Bilben doch in den "Gumeniden" die Rache= göttinnen felbft ben Chor, in ben "Schutflebenden" bie Danaiden, im "Gefeffelten Prometheus" die Oteaniden u. f. f. Sophotles bricht biefer an fich heilfamen Entwicklung die Spite ab, indem er bem Chor eine ruhig abwartende und nur betrachtende Teilnahme zuweist. Die weitere Folge einer folchen Magregel konnte nun freilich bie Abschaffung bes Chors ohne wesentliche Störung bes bramatischen Organismus fein. Euripides übernimmt ihn indes als gegebenen Fattor,

um seine Rolle noch freier zu gestalten, seine Betrachtungen noch weiter von der Handlung zu entfremden.

Durch ben ursprünglich bestimmenben und noch immer vorherr= schend organischen Charakter bes Chors wird nun ber Aufbau ber Tragodie in primitiven Grenzen festgehalten. Wenn berfelbe Chor andauernd auf der Bühne verharrt, ift an einen Ortswechsel eigentlich nicht zu benten. Cbenfo bleibt icon aus bemfelben Sinblick bie Reit ber Sandlung auf wenige Stunden eingeschränkt und bamit bie Ent= faltung eines vollen Handlungsverlaufs unmöglich. Reineswegs gilt aber die Einheit des Ortes und auch der Zeit dermaßen als organische Bedingung der Tragödie, daß nicht Abweichungen ohne Berftorung bes bramatischen Organismus möglich wären. brauchte nur vorübergebend abzutreten, und ein Bechsel ber Scene, auch ein längerer zeitlicher Zwischenraum war ermöglicht. Freiheiten bedienen fich g. B. "Die Gumeniben" bes Aefchplos; felbft Sophokles icheute im "Ajas" Ortswechsel nicht.

Mit Einführung der Tetralogie war überdies ein tief eingreisens bes Mittel gegeben, die Einförmigkeit der Handlung zu überwinden. Solange die drei Tragödien — und womöglich auch das Satyrspiel, eine Wiederauserstehung des derben Elements im alten Satyrchor — demselben Stoffkreise entnommen waren — wie es wenigstens durch Aeschylos grundsählich geschah —, bot sich zugleich die natürlichste Verknüpfung der Einzeltragödien mit ihrem episodischen Zug zu einem in Ursache und Wirkung zusammenhängenden Gesamtdrama. Auch auf diesem Wege dürste das Kunstwert des Aeschylos einen Gipfel bezeichnen, von dem man mit Unrecht herabgestiegen, um auf einem bequemeren Paß ans Ziel tragischer Wirkung zu gelangen.

Auch die einzelne Tragödie gewann naturgemäß eine Glieberung, nicht in dem Sinne schulgemäßer, bewußt kunstvoller Abstusung, vorerst nur als organisches Ansehen von Gliedern, die den erweiterten Ausgaden des zur Tragödie sortgebildeten Dithyrambos entsprachen. Als Klagesang über die ersterbende Natur bietet er schon die Katasstrophe. Wie sich der eigentlich dramatische Teil indes zuerst als Zwischenspiel in die Chorgesänge drängte, wird das Mittelglied in der ausgebildeten tragischen Form das wesentlichste und zunehmend ausgedehnt. Keineswegs braucht der tragische Held sogleich im Einse

gang auf die Bühne zu treten; die Erwartung ist überhaupt zunächst nur anzuregen, zumal der Stoff als bekannt vorausgesetzt werden darf. Nach solchem kurzen Vordersatz (πρότασις), der Einführung oder Exposition, folgt als Steigerung (ἐπίτασις) die Verwicklung der Handlung im primitivsten Sinn des Wortes, d. h. die Gegenüberstellung des Helben und des Gegenspielers mit ihren sich durchkreuzenden Absichten und Handlungen. Durch retardierende Womente darf sich dieses Wittelglied dehnen. Scharf spitt sich alsdann die Handlung auf den Bendepunkt (καταστροφή) als den Beginn der Ausschung zu, meist um jäh abzubrechen.

Der versifizierte Dialog operiert mit zwei verschiebenartigen, ja entgegengesetzen Elementen. Entsprechend dem ursprünglich vorherrschenden Ehorgesang finden sich immer wieder sehr ausgedehnte Ausstührungen von stark epischem Charakter. An den erregten, eigentlich dramatischsten Stellen gewinnt die kurze Wechselrede das Feld, die in Haft und Ucberstürzung Zug um Zug, Rede und Gegenrede dietet und sich oft sentenziös zuspist.

Die tragifche Dichtung geschah zum Zwede öffentlicher Aufführung. Da biefe nur an bie beiben Sauptfeste geknüpft mar und auf Staatskoften erfolgte, auch die Beschaffung des Chors anderweit nicht mög= lich war, gelangte naturgemäß nicht jede Tragodie zu diesem eigent= Der Dichter hatte möglichft felbft bie Ginschulung bes lichen Ziel. Chors wie der Einzelspieler zu besorgen. Schon zu Thespis' Reit führte zuerft Athen Bettkampfe ein und verteilte Preife. lassung zur Aufführung entschied ber Archon, ber ursprünglich auch bie Preisrichter ernannte; fpater übernahm ber Rat ber Fünfhundert bie Auswahl berfelben. Sie folgten in ihrem Urteil meift der öffent-Butritt hatten alle Männer; an ben ftädtischen lichen Meinung. Dionyfien, an benen lebhafter Frembenzuftrom erfolgte, wird die Bahl ber Buschauer im Durchschnitt auf mehr als breißigtausend berechnet; enger war der Kreis ber Teilnehmer an den Lenäen. Redenfalls bewahrte die Aufführung den Charafter eines nationalen Feftes mit religiöfer Beihe.

#### § 77.

# Wefen und Wirfung ber griechischen Tragodie.

Bor eilfertiger Definition ber Tragodie in Bausch und Bogen warnt schon die verschiedene Erscheinungsform, in der sich diese Gattung selbst unter den Händen der griechischen Klassister darbietet.

Schwankungen und manche unfertigen Ansätze gewahren wir schon im Verhältnis von Handlung und Charakteren. Den Weg bis zum Charakterstück vermochte die antike Weltanschauung nicht zu finden: sie hat die sittliche Freiheit und Verantwortung erst in dem Maße begriffen und errungen, als sie sich christlichen Anschauungen näherte. Die Trasgödie gelangte auch in ihrer Blütezeit nicht über die Ahnung des Zussammenhangs zwischen den Handlungen und dem Charakter des Mensschen hinaus. Wieweit seine Geschicke von ihm selbst bestimmt wersden, darüber hatten die Götter einen Schleier gebreitet; doch schon dämmert wenigstens die Erkenntnis auf, daß die sündige, leidenschaftsliche, vermessen Wenschanatur im allgemeinen das Verhängnis heraussfordere.

Bedeutsam und einschneibend bleibt der Fortschritt immerhin, der in der poetischen Entwicklung durch die griechische Tragödie geschieht. Indem die Geschehnisse nicht mehr rein episch als solche äußerlich hingenommen, vielmehr als Handlungen handelnder Personen aufgesaßt und zu diesen in eine innere Beziehung gesetzt werden, gelangt that-sächlich eine neue innere Form der Poesie zur Ausbildung, die nicht mehr bloße Thaten und nicht mehr bloße Empfindungen zur Ausssprache bringt, sondern die auf die Empfindungswelt zurückgeführten Thaten, d. i. Handlung (dpaua), darstellt. Die Bezeichnung Drama ist aber in dem arg beschränkenden Sinne zu nehmen, daß die Handslungen nicht notgedrungen das Geschick bestimmen. Die Harmonie zwischen dem tragischen und dramatischen Zuge des Kunstwerkes ist noch nicht gefunden.

Was darf diese Gattung danach als gemeinsames Ziel, als gemeinsame Wirkung in Anspruch nehmen? Nicht einmal die traurige Katastrophe geht durch; aber allerdings erscheint, zumal wenn wir auf den Ursprung der griechischen Tragödie zurücklicken, ein ernstes Leiden des Helden, die drohende, nach menschlichem Ermessen unab-

wendhare Bernichtung der eigenartige Gehalt der Tragodie. Und wer ift ber Leidenbe? Der Dithyrambos beklagt den Gott ber Ratur= fraft, wie er im Binter bahinschwindet. Die aus bem Dithprambos erwachsende Tragodie verkörpert zunächst diese dem Untergang geweihte Gottheit, mit Aufnahme weiterer Mythen auch Halbgötter und Heroen in ihrem Leiden, schließlich ebenso ben heroischen, überragenden Menschen, beffen Weg durch ernfte Leiben ging, ber bon einem furcht= baren Berhängnis bedroht mar. Und zwar tritt bezeichnend hervor. bag es nicht eine unmittelbare Schulb ift, bie burch ben brobenben Untergang notwenbiger, gerechter Sühne entgegengeht. Bielmehr kann in ben für bas Befen ber Gattung immer besonbers bebeutfamen Anfängen, gegenüber ben göttlichen Dulbern, überhaupt nicht von einer Schuld die Rebe sein. Auch wo ein Prometheus die Götter in die Schranken ruft, unterliegt er im Rampfe, nicht in der Sunde: ohnmächtig gegen die Götter, nicht unwurdig. Charafteriftisch ift die Wendung, die sich mit Gintritt des Menschen in die tragische Sandlung vollzieht: soweit eine Berschuldung überhaupt erfichtlich, find es auch jest nicht sowohl befondere todesmurbige Berbrechen, bie zu entsprechenber Beftrafung tommen, als vielmehr allgemein menfcliche Leibenschaften, Erbteile und grauenvolle Berhangniffe eines ganzen Geschlechtes, furzum taum abwendbare Anlagen, welche ben Bernichtungseifer ber Götter berausforbern.

Die Wirkung ber Katastrophe auf die Mitmenschen besteht desshalb auch nicht in Genugthuung über den gerechten Weltlauf, umgestehrt in Teilnahme für den Leidenden und in Weh über den unsbegreislichen Weltlauf. Ausdrücklich weist der Chor im "Gefesselten Prometheus" von Aeschylos mit Entrüstung den Rat des Hermes zurück, den dem Untergang geweihten Helden zu verlassen:

"Lind' befferen Rat und ermahne mich so, Wie ich solgen dir kann; denn es ist in der Chat Unerträglich der Rat, der verführen mich soll! Wie gebietest du mir, mich der Schande zu weit'n? Aein, dulden mit ihm will ich sein Cos."

Aber nicht bei ber Teilnahme an dem einzelnen Leibenden bleibt die Wirkung der griechischen Tragödie stehen; wie seine Natur, auch wo sie das Wüten des Schicksals heraussorbert, allgemein menschlich ober

boch nicht vereinzelt ift, so bringt sein Fall die Macht des Berhäng= nisses überhaupt zur Erkenntnis:

> "Wo endet es je? wo findet noch Ruh Die besänftigte Macht des Verderbens?"

Was die griechische Tragödie heraushebt und vermittelt, ist der leis dende Grundzug des Menschenlebens:

> "O dieses Menschenleben! — wenn es glücklich ift, Ein Schatten stört es; ist es kummervoll, so tilgt Ein seuchter Schwamm dies Bild, und alle Welt vergist's; Und mehr denn jenes schwerzt mich dies: vergessen ist's! —"

#### § 78.

#### Die Anfänge des modernen Dramas.

Auch das Drama der modernen Bölker läßt sich allerorten auf religiösen und epischen Ursprung zurückversolgen. Aus dem christlichen Kultus ist es herausgewachsen: mit der christlichen Welt=anschauung schon dadurch aufs engste verknüpst. Der Bericht der Bibel wurde durch scenische Beranschaulichung vergegenwärtigt: so wird der Gang der modernen Tragödie eine Loslösung vom Epischen, ein Begreisen der Ueberlieserung, weiterhin des Weltlauß, im Geiste des Christentums.

Die geistlichen Spiele ber germanischen und romanischen Bölker sind aus der Passionsgeschichte hervorgegangen. Die Evangelien vom Leiden Christi, wie sie zur Passionszeit in der Kirche vorgetragen wurden, bildeten den ersten und wesentlichsten Ansahpunkt für die neue Gattung. Die katholische Kirche legte auf äfthetische Ausgestaltung des Kultus besonderes Gewicht. Namentlich gehörte es zur bewährten Kirchenpolitik, heidnische Dichtungen und Lustbarkeiten durch christlich gefärdte zu ersehen. Es scheint, daß man primitive heidenische Auszüge verdrängen wollte, als man sich entschloß, scenische Bewegung in die Kirche einzussühren. Zunächst schrift der (lateinische) Gottesdienst zu kunstvollem Wechselgesang zwecks Beledung der Evanzgelien vor — von deren äußerer Einrichtung noch moderne Passionszkompositionen wie die von Bach eine Vorstellung geben. Die Kollen des Heilands und der übrigen Hauptpersonen wurden verteilt gesunz

gen, die verbindende Erzählung gelangte durch einen Darsteller des Evangelisten zum Vortrag, Dazu gesellte sich bald Bewegung: ein Kommen und Gehen, sowie scenische Ausgestaltung: Räuchern sowie Uebergabe der Grabtücher an die Apostel Petrus und Johannes — und das geistliche Spiel war vollendet.

Wie die Passionsgeschichte vergegenwärtigte man später auch andere bedeutsame Abschnitte des Neuen, schließlich selbst des Alten Testamentes. Zunächst im engen Anschluß an die Worte der Bibel, alsdann mit Ausgestaltung einzelner, zur Kleinmalerei heraussorderns der Scenen. Zunächst durchweg lateinisch, alsdann mit Einmischung der Volkssprache, schließlich auch ganz in ihr, d. h. also nun deutsch bezw. englisch oder romanisch.

Ein weiterer Schritt zur Bereicherung geschah durch Emanzipation von dem biblischen Bericht. Die so verselbständigten geistlichen Spiele (luci) beschränken sich nun nicht mehr auf Mysterien aus der biblischen Geschichte, sie bieten auch Mirakel aus der Heiligenlegende. Dazu gesellen sich später, unter selbständiger Heraushebung der stark anschwellenden allegorischen Einschaltungen, Woralitäten. Zur klaren Scheidung dieser drei Arten kommt es besonders in Frankreich.

In Deutschland finden wir jedenfalls während bes 11. Jahrhunderts zwei lateinische Dreikönigsspiele. Der Zeit Bardarossa gehört das Ofterspiel eines bayrischen Mönches von Tegernsee an. Dieser Luclus paschalis de adventu et interitu Antichristi arbeitet bereits stark mit allegorischen Elementen. Vorangeht eine Debatte zwischen dem Heidentum, der Synagoge (dem Judentum) und der Kirche (dem Christentum). Der Kaiser unterwirft alle Völker; aber der Antichrist macht sich zum Gott der Erdenvölker: die Deutschen haben mit der Wasse gesiegt, erliegen jedoch durch Betrug. Nun versolgt der Antichrist die Kirche, bis ihn ein Blitzstrahl tötet. So kehrt die Menscheit zur wahren Kirche zurück.

Eine Handschrift des 13. Jahrhunderts bietet dramatisiert die Leiden Christi mit einzelnen deutschen Strophen. Bereinzelt steht im Ansang desselben Jahrhunderts schon ein völlig deutsches Passionsspiel da. Sonst bleiben die geiftlichen Spiele bis gegen Mitte des 14. Jahrshunderts meist gemischtsprachig. Reutostamentliche Darstellungen herrs

schen immer vor; häusig allerdings kommen Scenen des Alten Testaments zu "vordildlicher" Berwendung, so in einem Heidelberger Passionsspiel, so in dem noch heute durch Aufführungen fortlebenden Oberammergauer Passionsspiel: der Baum im Paradiese erscheint als Sinnbild der Schuld, wonach der Baum des Kreuzes die Erlösung repräsentiert; ähnlich erscheint der Berkauf Josess durch seine Brüder als "Vordild" für den Verrat des Heilandes durch Judas u. s. f.

Legenden gelangen zur Dramatisierung von der heiligen Katharina, von Dorothea, auch ein niederdeutscher Theophilus ist überliesert; ein Spiel von Frau Jutten besitzen wir sogar mit Versassernamen (von dem Geistlichen Theodorich Schernberg 1480).

Mit ber Bunahme weltlicher und ernftloser Episoben sowie mit ber anwachsenben Erweiterung nach rein afthetischen Grundsätzen merben die geiftlichen Spiele aus ber Kirche herausgedrängt. rend bes 16. Rahrhunderts finden wir Aufführungen in ber Rirche. Doch icon im 14. Jahrhundert werden neben ben Brieftern, benen zuerft die Dichtung wie die Darftellung allein obliegt, besonders Schüler als Darfteller herangezogen. Alsbann nehmen Lehrer, Stubenten, Gewerke und auch andere Burger an ber Aufführung thatigen In diesen geiftlichen Spielen traten oft mehrere hundert Anteil. Personen auf. Da alle Mitspieler zugleich erschienen — oft in Umzügen - und in Gruppen warteten, bis fie die Reihe zum Sprechen traf, maren große Räume erforberlich, um fo mehr als himmel, Erbe und Solle in verschiedenen Stockwerken - wennschon in primitivfter Andeutung burch Gerüfte ober Fäffer - gespielt wurden. mufte unter biefen Umftanden ohne außeren Scenenwechsel neben bezw. über einander gespielt werben; both bringen es bie zugrunde liegenden biblischen Berichte mit fich, daß sowohl im Ort wie in der Beit von einem Buntt jum andern übergesprungen wird, bon einer innerlichen Ginheit bes Ortes und ber Beit bemnach nicht Die Rebe fein tann. Bettel bezeichnen die wechselnde Dertlichkeit.

Daß ein bramatischer Kern ben geistlichen Spielen innewohnt, ist schon burch ihre Ansänge nahegelegt, nur daß er natürlich erst allmählich anwächst. Der epische Bericht ber Bibel wird durch Rollensverteilung, Bewegung und scenische Ausgestaltung zunächst verkörpert; die Bergegen wärtigung ist indes nicht vollendet, solange nicht

ber verbindende Text bes Evangelisten zwischen den direkten Reden fällt und die eigentliche Darstellung ausschließlich in Dialog vorschreitet, wobei noch immer Zugeständnisse durch Pros und Spiloge, Ausdeutungen u. dgl. möglich sind. Dies Borwort des Prascursor bewahrte episches Wesen, schon mit didaktischen Beimengungen; im Nachwort sinden sich dieselben beiden Elemente gemischt, nur daß hier der didaktische Zug vorherrscht.

Die Berkörperung hat zur Folge, daß die Reden und Thaten jedes Einzelnen, die der epische Bericht als bloßes Nacheinander bot, als einheitliches Ineinander aufgefaßt werden. So gewinnen thatsächlich eine große Neihe vou Figuren, indem man sich ein einheitliches Bild von ihnen vorzustellen sucht, allmählich einen festen Charatter, nicht nur die Hauptgestalten, auch einige beliebte weltliche Nebensiguren, zuerst in der Krämerscene beim Verkauf der Salben.

Mit ber Leibensgeschichte Jefu feten bie geiftlichen Spiele ein: wiederum ift, wie im alten Griechenland, bas Drama junachft auf Darftellung von Leiden hingewandt. Daß die Theorie von "poetischer Gerechtigkeit" ebenso unhistorisch wie unkünftlerisch tritt auch im modernen Drama sofort hervor. Im Gegenteil: der Reine, Sündenlose, ber Bottessohn ift es, ber ba leibet; - freilich hat er bie Sunden ber ganzen Menschheit auf fich genommen. bie Beiligen ber Legenden und Miratel, die Martyrer bugen und fühnen durch ihren Untergang nicht eine eigene Schuld, sondern geben freiwillig und freudig in den Tob. Aber auch wo ber gewöhnliche Sterbliche leidet und untergeht, find es nicht Individuen, welche hanbeln und fündigen, fondern Symbole bes Menschentums im allgemeinen, Allegorien bes Lebens, bes Alters und ber Jugend u. bgl. Das Gute und bas Bofe fampfen um bie Menschenseele; ber Tob rafft alles dahin ohne Unterschied bes Alters ober Standes. bas allgemeine Weltleib klingt bauernd an und reißt zur Teilnahme, zur Mitempfindung fort. Nun wird freilich bisweilen ber Antichrift ober sonft ein Bertreter des bosen Bringips in den Mittelpunkt einer Handlung gerückt: aber höchft charakteriftisch gewinnt ber Teufel in zunehmenbem Mage tomische Beleuchtung, er wird ber luftige Teufel oder doch der arme Teufel, über den man fich beluftigt. Die Grund=

empfindung, das Leitmotiv des geiftlichen Trauerspiels bleibt das Leiden des Edlen, Würdigen. —

Auch das persische Theater, das erst am Ansang des 19. Jahrshunderts als Mysterienbühne anhebt, geht von ähnlichen Boraussetzunsen aus. Stoffgebiet ist die Alis-Legende, der Untergang Alis, des Schwiegersohns und edelsten Anhängers von Wohammed.

#### § 79.

# Das humanistische Trauerspiel.

Die organische Entwicklung bes modernen Dramas wurde von antiken Einflüssen durchbrochen. Entsprechend dem Zuge der Resnaissancebewegung knüpften die modernen Bölker, sobald einmal die alte Dichtung in Wiederaufnahme kam, nicht an die klassische Kunst der Griechen an, sondern ahmten die römischen Nachahmungen nach. Daß unter diesen Umständen nicht sowohl für den Geist als nur für die Form etwas zu gewinnen war, liegt auf der Hand. Die Form ist es nun allerdings, welche kunstvoller und dabei geschlossener wird: besonders begünstigt das antike Borbild die Akts und Scenen-Teislung. Außer dem Pros und Epilog tritt häusig eine Vorankündigung (Argumentum) vor jeden Akt.

Erstreckte sich bieser Einsluß auch vorherrschend auf das Lustspiel, so tauchten doch auch neulateinische Trauerspiele nach dem Muster des Seneca auf. Als die humanistischen Dichter zum Gesbrauch der modernen Sprache übergingen, übernahmen sie doch den Stil des römischen Tragiters.

Im geiftlichen Spiel nahm sich die antike Kunstform und Weltsanschauung doppelt unorganisch aus. Bur selbständigen Ausgestaltung bes weltlichen Dramas hat sie aber wesentlich beigetragen.

# § 80.

# Das französische Trauerspiel.

Am natürlichsten noch erscheint diese Berührung der modernen Welt mit dem römischen Geist innerhalb der romanischen Bölker. Wie ihre Sprache auf das Latein zurückgeht, läßt sich ihre Berwandtsschaft im Grundzug der litterarischen Entwicklung nicht verkennen.

13 itzed by Google

Namentlich ber formalistische Trieb ist es, den das französische Drama mit dem römischen gemein hat, soweit die Technik sich auch im einzelnen vervollkommnet. Entscheidend fällt ins Gewicht, daß hier sormale Gesichtspunkte für den gesamten dramatischen Organismus den Ausschlag geben und daß im ganzen die Entwicklung in die Grenzen gezwängt wird, welche man durch das antike Drama gesteckt glaubte. Nun ist dieses — wie wir sahen — aus völlig andern Boraussezungen erwachsen: sowohl sein Zusammenhang mit heidnischen Festen wie seine Kettung an den Chor bedingte den Ausbau nicht unwesentlich.

So bebeutet es zugleich eine formale Beräußerlichung und eine unorganische Uebertragung, wenn die französische Dramaturgie die sogenannten brei Ginheiten als Grundgeset ber bramatischen Dicht= funft ausgiebt. Reben ber innerlich bedeutsamen Ginheit ber Sandlung werben ba die Forderungen gestellt, daß sich die Handlung von Anfang bis zu Enbe an ein und demfelben Orte und innerhalb eines einzigen Tages abspiele. Außer durch hinblick auf ben (nicht einmal burchgängigen) Gebrauch bes antiten Dramas suchte man diefe Beichränkungen burch ben rein äußerlichen Sinweis zu begründen, bag bie Ruschauer auf bemfelben Plate fiten blieben, also auch bie bor ihnen aufgeschlagene Scene nicht balb ben einen, balb ben anbern Ort barftellen konne; ja, mit bemfelben Argument führten frangofifche Theoretiter ins Feld, man konne ben Buschauern nicht zumuten zu glauben, daß fie in einem Niederfiten mehrere Tage ober Jahre vorüberrauschen fähen!

Schon Johann Glias Schlegel, auf ben sich Lessing in seinem Kampf gegen die drei Einheiten (Hamburgische Dramaturgie, 44. Stück) beruft, findet den richtigen Gesichtspunkt, daß "der Geist (benn mit ihm hat man zu thun, und nicht mit dem Körper, der auf den Bänken sitt) so starke Flügel hat, daß er dem Poeten auch noch weister von einer Beit zur andern und von einem Orte zum andern solgen könnte". Nachdem er so das Recht der Phantasie gegenüber der Engherzigkeit des französischen Dramas geltend gemacht, weist schlosse und nach ihm mit wuchtigeren Schlägen Lessing die Gewaltsamkeit und Aeußerlichkeit des Versahrens nach, zu welchem die Franzosen durch lebernahme der drei Einheiten sich gezwungen sahen:

"Darauf kommt gerabe am allerwenigsten an, bag bas Bemalbe ber Scenen nicht verändert wird. Aber wenn teine Urfache vorhanden ift, warum die auftretenden Personen sich an dem angezeigten Orte befinden, und nicht vielmehr an bemjenigen geblieben find, wo fie vorhin waren; wenn eine Person sich als herr und Bewohner eben bes Zimmers aufführt, wo turz vorher eine andere, als ob fie eben= falls herr vom haufe mare, in aller Gelaffenheit mit fich felbft ober mit einem Vertrauten gesprochen, ohne bag biefer Umftand auf eine wahrscheinliche Weise entschuldiget wird; turz, wenn die Personen nur beswegen in ben angezeigten Saal ober Garten fommen, um auf bie Schaubühne zu treten: so wurde der Berfaffer des Schauspiels am beften gethan haben, anstatt ber Borte: ,ber Schauplat ift ein Saal in Climenens Saufe' unter bas Berzeichnis feiner Personen zu setzen: ,der Schauplat ift auf dem Theater'." — Thatsächlich mußte mit großem Zwang ein neutraler Ort, wie ein Plat vor bem Sause, ein Borsaal ober sonft ein Raum gewählt werden, in welchem alle Bar= teien gleichmäßig verfehren fonnten.

:

=

Noch tiefer griff die zeitliche Beschränkung ein. Wäre sie ohne Iwang durchgeführt worden, hätte sie jede Charakterentwicklung, ja jede umfassendere Entwicklung der Handlung unmöglich gemacht. Wiesder kamen allerhand Anisse zur Verwendung, um trotzdem den Schein einer Entwicklung durchzusühren. Lessing wirft die berechtigte Frage auf: "Was hilft es dem Dichter, daß die besondern Handlungen eines jeden Altes zu ihrer wirklichen Ereignung ungefähr nicht viel mehr Zeit brauchen würden, als auf die Vorstellung diese Altes geht; und daß diese Zeit mit der, welche auf die Zwischenakte gerechnet werden muß, noch lange keinen völligen Umlauf der Sonne ersordert: hat er darum die Einheit der Zeit beobachtet? Die Worte dieser Regel hat er erfüllt, aber nicht ihren Geist. Denn was er an einem Tage thun läßt, kann zwar an einem Tage gethan werden, aber kein versnünstiger Wensch wird es an einem Tage thun."

Auch ftiliftisch fteht die französische Tragödie der antiken nahe. Wir wurden Zeugen, wie diese noch halb im Spischen steden bleibt, wie die äußere Handlung dominiert und den Charakter bezwingt. Die französische Tragödie ist nun ähnlich noch im wesentlichen Instriguenstück, d. h. sie sieht in möglichst kunstwoller Verknüpfung

ber Handlung ihre Hauptaufgabe und läßt den Charakter nicht an sich selbst, sondern an dem Zusammentreffen unglückseliger Ereignisse zugrunde gehen. Das Berkünstelte dieser Intriguen hat Lessing — namentlich in der Corneille-Artikt der Hamdurgischen Dramaturgie — zuerst erkannt, nur wäre weniger dem einzelnen Dichter zur Last zu legen, was uns als Ausdruck eines historischen Stadiums in der Ent-wicklung der dramatischen Form gilt.

Eine noch weiter gehende Einschränkung ware bem Rampf Leffings gegen den hervischen Bug ber frangofischen Tragodie zu geben. Der beutsche Dramaturg geht so weit, auf diese Tendenz hin Corneille den Beinamen bes Großen abzusprechen: "Es ift mahr, alles atmet bei ihm Beroismus; aber auch bas, was teines fähig fein follte. und wirklich auch keines fähig ift: bas Lafter. Den Ungeheuern, ben Gigantischen batte man ihn nennen follen; aber nicht ben Großen. Denn nichts ist groß, was nicht wahr ist" (30. Stück). Aus einem solchen hervischen Element ist jedoch die Tragödie erwachsen, und überdies ift die erhabene Würde, die alle Handlungen, auch die lafter= haften, in der französischen Tragödie atmen, ein unverkennbarer Zug bes romanischen Geistes, wie er sich in den romanischen Litteraturen durchgehends ausprägt. Leffings rein fritisches Berfahren ließ bemnach sowohl den hiftorischen wie den völkerpsychologischen Gefichtspunkt außer acht, die beibe erft nach ihm von Berber entbectt werden.

Der einseitig zugespitzte Heroismus unterdrückt nun allerdings die unmittelbare Ausprägung anderer Leidenschaften, läßt namentlich die Aenßerung der durchgehenden Liebesempfindung leicht als bloße Galanterie erscheinen. Bei alledem wird gerade die hiftprische Aktion dadurch zur kunstvollen Intrigue verarbeitet, daß die Liebe als Haupttriebseder der Handlung eingeführt ist. Sowohl in diesem erotischen Tried wie in seiner veräußerlicht galanten Ausprägung haben wir wieder durchgehende Züge des romanischen Geistes zu sehen.

Im Zusammenhang mit dem heroischen Zug steht die rheto= risch=pathetische Aeußerungsform der französischen Tragödie. Auch diese Vorherrschaft der Rhetorik und Restexion hält sie in epi= schem und lyrischem Wesen zurück und läßt sie nicht zur vollen Durch= sührung des dramatischen Charakters gelangen. Die Leidenschaft be=

thätigt sich weniger als sie über sich brütet und sich ausspricht. Der Monolog läßt naturgemäß der Rhetorik den weitesten Spielraum. So schwelgt Corneilles Cid in seinem Schmerze:

"Percé jusques au fond du cœur
D'une atteinte imprévue aussi bien que mortelle,
Misérable vengeur d'une juste querelle,
Et malheureux objet d'une injuste rigueur,
Je demeure immobile et mon âme abattue
Cède au coup qui me tue.

'Si près de voir mon feu récompensé,
O Dieu! l'étrange peine!
En cet affront mon père est l'offensé,
Et l'offenseur le père de Chimène."

Doch auch der Dialog bleibt weithin lhrisch=episch gefärbt. Richt minder reslektierend legt Chimene der Infantin dar:

"Mon cœur, outré d'ennuis, n'ose rien espérer. Un orage si prompt qui trouble une bonace D'un naufrage certain nous porte la menace; Je n'en saurais douter, je péris dans le port. J'aimais, j'étais aimée, et nos pères d'accord"

# u. f. f. im epischen Ruchblid mit angefügtem lyrischen Gesühlsausbrud:

"Maudite ambition, détestable manie, Dont les plus généreux souffrent la tyrannie; Impitoyable honneur, mortel à mes plaisirs, Que tu me vas coûter de pleurs et de soupirs!"

Allein es wäre ungerecht, den Wert dieser schönen Diktion an sich zu verkennen und gegen die Harmonie dieser Töne taub zu sein. Keine Uebersetzung vermöchte den vollen Wohlklang solcher Vereinigung von Annut und Würde zu bewahren. Neben der Handlung ist es denn auch der Dialog, dessen ästhetische Ausgestaltung dem französischen Trauerspiel seinen Stempel ausdrückt.

#### § 81.

# Das spanische Trauerspiel.

Unter den romanischen Bölkern haben neben den Franzosen namentlich die Spanier eine eigenartige tragische Form ausgebildet.

Digitized by GOOGLE

Die burchgehenden Zeichen romanischer Kunst begegnen wiederum: im Dialog Herrschaft des Pathos, in der Handlung Herrschaft der Intrigue.

Ein Lope de Bega, der ja schon auf tragischem Gebiet zu nen= nen ist, sesselt durch das Interesse der Situationen und ihrer kunst= vollen Berknüpfung. Seine "Mantel= und Degenstücke" schwelgen in tragischen Mitteln des Stosses, der Mensch bleibt Sklave der Ereig= nisse. Dabei versteht es die Birtuosität des Dichters nicht minder kunstvoll den Knoten glücklich zu entwirren als er kunstvoll zu ernster Berwicklung gebracht war.

Bu voller Entfaltung gelangt die tragische Kunst der Spanier mit Calberon. Womöglich noch in höherem Maße als die französischen Tragifer zeichnet ihn das klangvolle Pathos aus, wie dort herrscht die Reigung zur Reslexion und Rhetorik vor. Schönes, glattes Ebenmaß, nicht charakteristische Abstusung des Dialogs gilt ihm wie seinen Nachsolgern als Ideal: die Ideen des Dichters, nicht eigentlich die Charaktere der handelnden Personen kommen zur Aussprache.

Nicht der Mensch herrscht über sein Schicksal — dem Schicksal, einer unbegreifbaren göttlichen Gewalt, unterliegt der Mensch als Sklave. Erbsünde lastet auf der Menschheit von je; der Einzelne erliegt seiner Natur, der ungezähmten, ungöttlichen, sosern er sie nicht zur Ueberwindung des Eigenwillens emporläutert. Nicht zum Genuß, zu Leiden und Entsagung ist der Mensch geboren. Das Leben ein Traum — nur in der jenseitigen Welt der Ideen liegt die Wirklichskeit. So ist es die reinste Ausprägung der romanischskatholischen Weltanschauung, die das spanische Trauerspiel durchwebt.

Der Mensch ist Stlave nicht nur bes göttlichen Verhängnisses: noch schrosser als in der französischen Schwesterlitteratur unterliegt er zugleich völlig der kondentionellen Moral, besonders einem auf schärste zugespitzten äußeren Ehrbegriff. Konklikte zwischen Shre und Liebe bilden neben ausschließlichen Liebesverwicklungen den beliebteften Gegenstand des spanischen Dramas. Ueber den Ehrenpunkt geht von weltlichen Mächten nur die knechtische Unterwürfigkeit gegen das Königtum — auch dieser politische Autoritätsglaube sindet nur im französischen Drama annähernd seinesgleichen.

So hat sich ber romanische und katholische Geist eine eigenartige Tragödiensorm geschaffen, in welcher ber Mensch unterwürfig und ohnmächtig gegen die überirdischen und irdischen Mächte des Lebens bleibt. Die Tragik dieser Unfreiheit und Unwürdigkeit des Menschenstums gelangt zu wirksamstem pathetischen Ausdruck.

Eine gewiffe Herrschaft über sein Schicksal räumte bem indivisuellen Charakter erst die germanischsprotestantische Tragödie ein. Sie überwindet die Weltanschauung des Mittelalters und empfindet die Leiden ber Menscheit mit modernem Feingefühl.

#### § 82.

# Das englische Trauerspiel.

Die germanischen Litteraturen, die englische und noch weit länger die deutsche, waren durch die Schule des altrömischen und neuromasnischen Stils gegangen, bevor sie sich auf sich selbst besannen, den Abstand ihres Nationalgeistes vom Romanismus erkannten und nach Ausdruck des eigenen Bolkscharakters rangen d. h. eine reflexionslose naive Wiedergade des Bildes wagten, unter dem sich die Welt im germanischen Geiste malte.

Mehr noch als sonft neuen fünftlerischen Ansätzen fehlte ben erften Ausprägungen germanischen Geiftes in ber englischen Tragodie Mag und Form, schöne Anmut und Harmonie. Wild und ungebanbigt, maßlos fowohl in der Sprache wie in der Leidenschaft treten uns Männer wie Thomas Ryd und Chriftoph Marlowe entgegen. Selbst Shatespeare giebt sich oft überschäumend und zügellos, selbst er schrickt bor Baufung unschöner Buge nicht zurud. Sogleich tritt bezeichnend hervor, daß glattes Ebenmaß, Schönheit der Sprache wie ber Leibenschaft nicht mehr als Selbftzweck und lettes Biel gilt. treffen wir nicht bas friedliche Gbenmag ber Antite, nicht ben immer gleich ftrahlenden Glang bes romanischen Stils: charafteriftische Abftufung gilt für die Leidenschaften wie für ihre Meußerungsformen. Wie das Reich ber Schonheit auf die Alleinherrschaft der Er= habenheit in der Entwicklung der Poefie folgte, fo muß fich nun bie Schönheit mit einer fekundaren Rolle begnugen, um fich bem Charatteriftischen einzuordnen. Digitized by Google

In der antiken und romanischen Tragodie herrschen die Ereig= niffe, und typische Menschen werben von ihnen gelenkt. Unhistorisch mare es, bem gegenüber im germanischen Trauerspiel, besonders im englischen, die ichroff ausgeprägte Berrichaft bes Individuums über bas Schicksal seben zu wollen. Gewiß wirken germanischer und proteftantischer Geift zusammen, um die Entwicklung auf dieses Biel bin-Der Maffeninstinkt ift bei ben romanischen, die Indivi= bualität, das Ichgefühl bei den germanischen Bölkern ftarker aus-Die Reformation erkennt die Freiheit eines Chriften= aebildet. Da sucht benn das englische Trauerspiel ein neues menschen an. Berhältnis amifchen bem Menschen und feinem Schickfal zu gewinnen. Die Strenge ber germanisch-protestantischen Weltanschauung läßt bas Gefühl der Berantwortung aufdämmern, und man beginnt angesichts ber tragischen Geschehnisse, angesichts bes Leibens und bes Untergangs zu fragen, inwieweit ein Busammenhang mit ber indivibuellen Anlage des Charafters ersichtlich ift.

Eine induktive Betrachtung darf nicht verkennen, daß so und nicht umgekehrt der Beg selbst eines Shakespeare geht. Bie eine ewige Krankheit der Shakespeare-Forschung erdt sich der Bersuch sort, die Handlung in all ihren Teilen mit Notwendigkeit aus dem Charakter zu folgern. Ersand aber der englische Dichterkönig die Handlung zur Muskrierung eines bestimmten, ihm feststehenden Charakters? Bielmehr hat er die Fabel übernommen, überdies zumeist direkt oder doch indirekt aus novellistischen, epischen Duellen, und sein geniales Eingreisen bestrebt sich wesentlich dahin, den überlieserten Charakter so auszubauen, daß die Handlung nicht länger zusällig, sondern, wennsichen nicht notwendig, doch glaubhaft erscheint.

Man benke an "Romeo und Julia": wer wollte behaupten ober boch beweisen, das junge, feurige Liebespaar gehe ausschließlich an seinem Charakter zugrunde, ja der Tod sei die notwendige Folge der schuldbeladenen ober wenigstens verhängnisvollen Charaktere? Nennt Capulet die Unglücklichen doch ausdrücklich "die armen Opfer unserer Zwistigkeiten", und der Prinz schließt:

". . . Niemals gab es ein so herbes Cos, Als Juliens und ihres Romeos."

Ist die Feindschaft der Eltern ihre Schuld? sind Romeo und Julia

für das Zusammentreffen zahreicher weiteren unglücklichen Umstände verantwortlich? Nur die präzise Beantwortung einer solchen Frage führt uns dem eigentlichen Sinn und den notwendigen Schransten des nun anhebenden Individualitätslebens nahe. Die Liebenden sind nicht volle Herren ihres Schickslebens nahe. Die Liebenden sind nicht volle Herren ihres Schickslebens nahe. Prie Liebenden sind nicht volle Herren ihres Schickslebens nahe. Prie Liebenden staden desselben: das feurige Blut des Italieners pulsiert in ihnen, ganz hingegeben der einen Liebesleidenschaft, sind sie jeder ruhigen Erwägung unfähig, wild ftürmen sie in die drohende Gefahr, und so erliegen sie. Mit andern Worten: Shakespeare nimmt den Untergang nicht mehr als unabänderliches Verhängnis; er zeichnet Charaktere, deren individuelle Sigenschaften den tragsschen, d. h. zum Untergang führenden Verlauf der Ereignisse besonders begreislich erscheinen lassen.

Nicht anders erklärt sich Hamlets Los. Daß sein Charakter den Untergang verdient, davon kann schon gar keine Rede sein. Hamlets Tod erfolgt nicht als Sühne irgend einer zu erküstelnden Schuld, erfolgt überhaupt nicht als notwendige Folge einer unglücklichen, vers derbendringenden Charakteranlage. Vielmehr ist sein Untergang durch die Duellen, sowohl die Hamlet-Sage wie die Shakespeare vorliegende ältere dramatische Bearbeitung, gegeben: ob der Dichter seinen Helden untergehen lassen soll, steht danach für ihn bereits außer Frage. Nicht: weshalb läßt er Hamlet untergehen? dürfen danach auch wir fragen; ausschließlich kann der Prüfung unterliegen: hat er Hamlet solche Individualität gegeben, daß sein äußerlich überlieserter Unterzgang nun innerlich verständlich erscheint?

So dürfen wir vor dem Bekenntnis nicht zurückschrecken, daß auch in der englischen Charaktertragödie noch immer dem Schicksal ein weiter Spielraum gelassen ist, daß der Charakter des Helden an dem Fallen seines Loses wohl mitwirkt, aber auch die Charaktere der Gegenspieler und selbst die Berkettung der Umstände beteiligt sind. Jedenfalls sehlt es Shakespeares Dramen saft nie an diesen epischen Resten, und man gelangt notgedrungen zu schiesen Konstruktionen, wenn man mit Zwang die Katastrophe als allein mögliche und notzwendige Folge des Hauptcharakters nachweisen will.

Was bedeutet aber die individuelle Ausgestaltung der Charaktere, wenn gerade der Edle, Sympathische untergeht? Immer vernehmslicher, immer präziser klingt es aus der Tragödie: "das Leben ist

ber Güter höchstes nicht", ber Tod ist keine Strase, ist unter Umsständen eine Erlösung von dem lebel bezw. aus der Welt des Uebels. Danach steht die Frage nicht mehr so, ob der Held des Todes schuldig ist, sondern ob sein Untergang unter obwaltenden Umstänsden bei seiner Individualität begreiflich ist. Das Leiden des Insbividuams ist es danach, welches uns das englische Trauerspiel realisstisch vermittelt.

Dies reale Charatterbrama faßt den Untergang des Menschen rein als physische Thatsache: der Held wird dadurch weder schlechter noch besser; wie die Sonne über Gerechten und Ungerechten scheint, geht sie auch über Gerechten und Ungerechten unter. Hamlet wie der König, Desdemona wie Othello, Cordelia und Lear wie Macbeth und Frau, Romeo wie Richard III. — sie alle sinken hin ins große Reich des Schweigens. Bald "bricht ein edles Herz", bald stirbt der "Bluthund und seine höll'sche Königin". Wir spüren das Wehen des ehernen Naturgesetzes — aber der unversgleichlichen Kunst des Naturgenius bedurfte es, um uns das Walten dieses Gesetzes eben natürlich erscheinen zu lassen.

Wir wiederholen: der Held wird durch die Begründung seines Todes nicht schlechter hingestellt — gilt doch der Untergang nicht als Strase oder auch nur als schmerzlichster Berlust; freilich ebenso wenig übt das hereinbrechende letzte Los eine sittlich läuternde Wirtung, eine Bergeistigung aus. Den Tod des tragischen Helden nicht bloß als natürlich, sondern als innerlich notwendig, selben nicht bloß als natürlich, sondern als innerlich notwendig, selbst sittlich gesboten und dennoch als höchste Berklärung seines Lebens hinzusstellen, blieb erst der idealen Charaktertragödie der Deutsschen vorbehalten. —

Shakespeares tiefer Blick in die Menschenseele, seine Fähigkeit zur Ergründung der mannigsaltigsten Charaktere blieb bei alledem unerreicht und ist gerade von den deutschen Klassikern begeistert gespriesen worden. Wieland nennt in seinem "Agathon" — und Lessing nimmt dies Urteil auf — Shakespeare "denjenigen unter allen Dichstern seit Homer, der die Menschen vom Könige bis zum Bettler, und von Julius Casar bis zu Jack Fallstaff am besten gekannt, und mit einer Urt von unbegreislicher Intuition durch und durch gesehen hat". Noch bezeichnender sind die Wendungen, in denen Goethes "Wilhelm

Weister" Shakespeares Dramen huldigt: "Es sind keine Gedickte! Man glaubt vor den aufgeschlagenen, ungeheuren Büchern des Schicksals zu stehen, in denen der Sturmwind des bewegtesten Lebens sauft, und sie mit Gewalt rasch hin und wieder blättert."

Entscheidend fällt ins Gewicht, daß Shakespeare sowohl im König wie im Bettler nicht den bloßen Repräsentanten seines Standes sieht, sondern den individuellen Menschen sucht. Die steise Würde des romanischen Helbentums ift durchbrochen; nicht gleichförmig äußerlich heroisch, sondern vielgestaltig innerlich menschlich zeigt er die Fürsten und die Liebhaber.

Auch der von Shakespeare begründete Tragodienftil läßt der Reflexion Raum: nur dient fie nicht den gleichförmigen Ideen des Dichters, sondern entspricht in mannigfacher Abstufung den jeweiligen Allgemein dienen die bramatischen Charakteren, die sie ausüben. Personen hier nicht als Sprachrohr des Dichters, sondern stehen auf eigenen Füßen, sprechen aus ihrem eigenartigen Charakter heraus. Aber überhaupt reden sie nicht nur, am wenigsten über ihren, Charakter, sie handeln charakteristisch. Otto Ludwigs Shakesveare= Studien beleuchten diese Stilart durch scharfen Kontraft zu einer anderweitigen Berfahrungsweise: "Sene ftellt burch Aussprechen, diese burch Darftellung bar; in jener spricht ber Autor in seinen leicht mastierten Berfonen, in diefer ber Autor durch die innere Selbstän= bigkeit seiner Bersonen mit bem Bublitum, mas ben Schein geminnt, als sprächen bie Bersonen selber und hatten teinen andern Autor, als ihr Autor felbst — die schaffende Natur." Diese bämonische Rongenialität zur schaffenden Natur barf uns aber nicht wie ben eben genannten realistischen Dramaturgen blind gegen ben Fortschritt machen, ben unser beutsches Trauerspiel im 18. und 19. Sahrhundert errun= gen, indem es ben Menschen innerlich über fein Schickfal emporhob.

§ 83.

### Das deutsche Trauerspiel.

Das deutsche Trauerspiel wie jeder Kulturfaktor unseres Volkes zeigt in seiner Entwicklung ein jahrhundertelanges Ringen des natios nalen Geistes mit fremden Einflüssen, denen er sich weit hingiebt, bis er, endlich zur vollen Selbskändigkeit erzogen, sich auf die eigene

Kraft stellt, um damit alsbald zu einer Säule für den Weiterbau der gesamten Weltlitteratur anzuwachsen.

Das geiftliche Schauspiel erfährt zwar im Resormationszeitalter eine eigenartige Belebung, bewahrt auch noch volkstümliche Züge, unterliegt aber in der sormellen Bervollkommnung gelehrten Einflüssen. Paul Rebhuhns "Spiel von der keuschen Susanna" führt einen Chor nach antikem Muster ein, wie denn besonders in seiner Heimat Sachsen das geistliche Spiel unter den Händen von Geistlichen und Schulsmännern gelehrteren Anstrich gewinnt und gern dogmatischen oder pädagogischen Zwecken dient. Wehr mit dem Volke bleibt es namentslich in der Schweiz verwachsen, nimmt dort indes ebenfalls tendenziös protestantischen Charakter an.

Das weltliche Trauerspiel findet im 16. Jahrhundert zunächst an Bans Sachs und feiner Schule Bearbeiter. Er behandelt auch manche geiftliche Stoffe in rein weltlich-fünftlerischer Absicht, zieht vor allem die deutsche Helbenfage, die griechische Mythologie, sowie die Geschichte als Stoffgebiet heran. Aber ber Horizont biefer burgerlichen Dichter bleibt nur burgerlich; ber heroische Bug ber Quellen wird unfreiwillig ins Banale nüchterner Sandwerksmoral travestiert. So macht hans Sachs 1557 aus ber Siegfriedsage eine Tragodie mit der Moral: bleibe im Lande und nähre dich redlich! kommt um, weil der Fürwit das junge Blut stach, auf Abenteuer auszureiten, ftatt babeim bei seinen Eltern zu bleiben, wo er fo ficher vor jedem Keinde war! Für tragische Größe fehlt also noch bas rechte Berftandnis; immerhin ift es nicht bedeutungslos, daß Sans Sachs diejenigen seiner Dramen, welche, selbst nach Unheil und Totfclag, ben Bufchauer fclieglich in troftlicher Stimmung entlaffen, noch Romodien nennt: erft bei absolut traurigem, entsetlichem End= eindruck tritt die Bezeichnung Tragodie ein.

Mit dem Auftauchen der englischen Komödianten wird die deutsche Schauspielaufführung aus dem bisherigen Dilettantismus zu wirklicher Kunst erhoben: anstelle der Festspieler treten Berusspieler. Auch die Inscenierung, Dekoration und Maschinerie erfahren eine verhältnismäßig glänzende Bervollkommnung. Bor allem gewinnt die Handelung mehr Bewegung, und zum ersten male wird der menschlichen Leidenschaft die Zunge gelöst. Trop der Roheit dieser Anfänge

bie Darstellung vergröberte ihre Texte noch — hebt damit eine neue lebensfähige Entwicklung an, deren Keime indes schon der dreißigs jährige Krieg erstickt. Jakob Ahrer und der außerordentlich begabte Herzog Heinrich Julius von Braunschweig schwelgen einstweilen unter englischem Einfluß in blutiger Gräßlichkeit, und wie sie durchgehends auf starken Effekt hinarbeiten, suchen sie eine besonders surchtbare Endwirkung.

Während die eben erft begründete Volksbuhne der Wandertruppen in nieberem Ungeschmad fteden blieb - irrig ift, von einer Entartung zu reden -, züchtet die Gelehrtendichtung des 17. Sahrhunderts abermals eine neue Entwicklung durch Anschluß an das Altertum und die fremden Renaiffance=Bolfer. Opigens Buch von der deutschen Poeterei läßt die Tragodie "von Göttern, Belben, Konigen, Fürften, Städten u. bgl." handeln, und verlangt deshalb von ihr ansehnliche Reden, prächtige bobe Umschreibungen. Ein beroischer Rug kommt damit nun fortbauernd im beutschen Trauerspiel zur Geltung; ber hohe Ton bleibt wesentlich. Das tritt aufs schrofffte bei dem bedeutendsten Dramatifer bes Jahrhunderts, bei Andreas Gruph, hervor. Die hollandische Renaissance, die ihrerseits auf die italienische gurudgeht, hat ihn vor allem befruchtet. Doch greift er auch unmittelbar auf bas Altertum, b. h. hier immer in erfter Linie auf Seneca, qu= rud und tennt das zeitgenöffische französische Drama, ebenso jedoch englische Stude. Die Hauptsache bleibt noch immer der Dialog, der von Längen und Schwulft ftarrt. Bu dieser hochtrabend erhabenen Rhetorik tritt doch aber auch Rühnheit ber Leidenschaft in marinisti= scher Ausartung. Die Tragit wird in häufung des Scheuflichen und Schaurigen gesucht, leidet mithin vorerst immer nicht sowohl an Schwäche als an Neberladung. Groph will aber ausdrücklich die Bergänglichkeit bes Irbischen illustrieren und predigt gang aus chriftlichem Geift heraus: "Dent' jede Stund' ans Sterben!"

Die Zeit Gottschebs gehört bem französischen Stil in seiner regelrechten Korrektheit und steisen rhetorischen Würde. Der bedeustendste Dramatiker der Gottschedichen Schule, Johann Elias Schlegel, strebt mit höherem Exfolg als sein Meister dem Großen, Ueberragenden zu, findet aber an der Einsörmigkeit der Franzosen nicht mehr volle Besfriedigung und wagt deshalb schon schüchtern, von Shakespeare zu lernen.

Lessing ift es, ber bie Herrichaft Shakespeares in Deutschland Englischen Stil übernimmt er schon in "Wiß Sara begründet. Sampson". Auf ben ftammberwandten großen Dramatiter verweisen alsbann die Litteraturbriefe und die Hamburgische Dramaturgie als benjenigen, in beffen Beichen bie Befreiung bom romanischen Ginfluß zu erfolgen habe. Leffings meifterliche "Emilia Galotti" trug ihm felbft von Cbert ben begeifterten Ruruf ein: "D Shakefpeare-Leffing!" Das Stud ift in der That nicht nur bedeutsam, weil cs ein tragi= fches Zeitbild und trop des fremden Roftums ein Bild aus dem beutichen Leben entrollt. In ber Geschichte bes tragischen Stils tritt hervor, daß Lessing zwar aufs vorteilhafteste von der straffen Kom= position des französischen Dramas gelernt hat, im übrigen aber Epoche macht, indem er ber individuellen Charatterzeichnung Shatespeares nachftrebt. Der Pring von Guaftalla, der gewiffenlose Berführer, ift tein fteifer Reprasentant seiner Burbe, boch auch tein Buterich, tein Thrann, auch kein bloger verächtlicher Luftling, sondern ein naturgetreuer, voller Mensch, ohne Uebertreibung ober Berzerrung gezeich= net: wohl verbrecherisch, aber aus Leichtsinn, wohl leichtsinnig, aber aus irregeleitetem Machtgefühl, dabei von kunftlerischen Interessen, eine glanzende Erscheinung, beftridend liebensmurdig - und fo bop= pelt gefährlich. Aehnlich ift Marinelli nicht mehr ber Theaterbofe= wicht mit teuflischer Luft an der Bosheit, vielmehr eine jener mensch= lichen Preaturen, die gemiffenlos eine Machtftellung am Sofe zu behaupten suchen, indem sie allen Luften und Launen bes Fürften schmeicheln. Auch Emilia, ber Belbin, biefem liebsten und ruhrendften Kind feiner Mufe, giebt Leffing eine burchaus individuelle, lebensvolle Geftaltung: fromm und gehorfam, "bie Furchtsamfte und Ent= schlossenfte ihres Geschlechts", hat fie "fo jugendliches, so warmes Blut als eine": eben erblüht, kindlich fröhlich und beweglich, ihre ganze Geftalt bas einzige Studium ber weiblichen Schonbeit für einen Rünftler, mit Borliebe in fliegenden Gewanden, dem überernften Liebhaber unvermutet entgegenspringend und ihn beiter wünschend, auch wo er fie nicht vermutet - mas fehlt biefem berückenden Bilbe an Lebensfülle und Beftimmtheit carafteriftischer Linien?

Und dieses jugendfrische Haupt wird von den düftern Fittichen des Todes umrauscht, diese Rose gebrochen — "ehe der Sturm sie

entblätterte"! Dies Scheibewort läßt uns erraten, mit welcher Seelen= ftimmung Emilia in den Tob geht. "Diefes Leben ift alles, was die Lafterhaften haben"; wenn ber Bater aber ihr ben Tob giebt, um fie "von ber Schande ju retten", giebt er ihr "jum zweiten mal bas Leben". Ruhig geht die "Furchtsamfte und Entschlossenste ihres Geschlechts" in den Tod. "Aber was nennen Sie ruhig fein? Die Bande in ben Schof legen? Leiben, mas man nicht follte? Dulben, was man nicht burfte? . . . Als ob wir, wir feinen Billen hatten, mein Bater!" Sier beginnt in Aufnahme bes Shakespeareschen Charakterbramas eine Wendung über ben Stil des großen Britten hinaus: hier geht die tragische Heldin mit vollem Willen, mit Dankbarkeit und Freude in den Tod; hier bedeutet er nicht nur bas natürliche Ende ober felbst bas Ende ber Qual, - hier bedeutet der phyfische Untergang die fittliche Größe. ift jedenfalls ein anderer tragifcher Accent, eine andere Auffaffung des letten Leidens als Lear an der Leiche seiner Tochter Cordelia ausbrückt :

> "Ein Hund, ein Pferd, 'ne Maus foll Ceben haben, Und du nicht einen Hauch?"

oder wodurch Desdemona in ihrer Art uns zu rühren weiß:

"Berftoge mich! O, tote mich nur nicht!"
"Cote mich morgen, lag mich heut noch leben!"

"Mur ein Stündchen!"

"Aur, bis ich noch gebetet!"

Physisch=realistischer ist zweisellos die tragische Auffassung Shakespeares: was wir soeben in Deutschland sich anheben sehen, ist zwar ebenfalls ein Charakterdrama, das aber über die rein physische Realität hinaus die Idee durchführt, wie der individuelle Mensch zur Herrschaft über sein Schicksal gelangt, nicht indem er sein letztes Los abschüttelt — benn wer vermöchte die Pforten des Todes zu sprengen! — vielmehr indem er sich ihm mit freiem Willen unterzieht, ja es sich selbst wirft, sobald der Untergang sittlich höher führt als weiteres Leben. —

Auf verschiedene Beise haben Goethe und Schiller biesen Soben= weg des beutschen Trauerspiels weiter ausgebaut.

Wie tief aus Goethes Seele geflossen ist Faustens Sehnsucht: Boctst.

"Stünd' ich, Natur! vor dir ein Mann allein, Da war's der Muhe wert, ein Mensch zu sein."

So sucht ber Titan in ber That das Schickfal zu meiftern.

"Und fragt ihr mich, wer es zu Cage schafft: Begabten Manns Natur- und Geisteskraft."

So ftürmt der seurige Genius, immer durchaus auf das Handeln, nicht auf das Leiden gestellt, darein. Höchst bezeichnend läßt er seinen Tasso gegen die Geschichte in der Phantasterei nicht physisch untersgehen, sondern zeigt den Weg, auf dem sein Held dem Untergang entsliehen und ein neues Leben beginnen kann; und gerade das thätige, praktische Leben, an dem Tasso unterzugehen schien, winkt ihm als Zuslucht.

"So klammert fich der Schiffer endlich noch Um felsen fest, an dem er scheitern follte."

Die Charakterentwicklung ist es, die ben Helben hier aus Unterwürfigsteit zu sittlicher Höhe emporführt. Ein Zusammenbruch seiner Welt ist ersolgt, von ihm auch willig anerkannt und ertragen.

"Berschwunden ist der Glanz, entstohn die Ruhe. Ich kenne mich in der Gefahr nicht mehr Und schäme mich nicht mehr, es zu bekennen."

Damit ift das idealistische Charakterdrama in der That auf einen Gipfel gelangt, auf dem sein Schicksal schaft fich selbst der Mann.

Welches epische Ereignis immer das konsequente Charakterbrama übernimmt, die Charaktere müssen so angelegt oder entwickelt werden, daß die Ueberlieserung der Fabel innerlich motiviert erscheint. Wie hoch dieses klassische Drama sich über das klassische griechische erhebt, zeigt nach dieser Richtung gerade Goethes "Iphigenie". Euripides muß die dea ex machina bemühen, um das auf der Flucht ereilte Geschwisterpaar zu retten. Goethes Iphigenie ringt sich zum Zerreißen des Lügennetzes durch, in das sie sich hat verstricken lassen: nicht mehr Betrug, — die Wahrheit und die Menschlichkeit ruft sie zu ihrer Rettung an, und in diesem Zeichen siegt sie. Aehnlich darf Drest von den Rachegöttinnen nicht in der äußerlichen Art des noch tief im Epischen verharrenden antiken Dramas befreit werden; die von Apoll als heilend verheißene Berührung mit dem Bild der

Schwefter bleibt nicht bei der äußeren Berührung mit dem Bilb von Apolls Schwefter stehen: die seelische Berührung mit der milben, reinen Seele seiner eigenen Schwefter bannt die dämonischen Qualen seines Gewissens:

"Caß mich zum ersten mal mit freiem Herzen In deinen Urmen reine freude haben! . . . Es löset sich der fluch, mir sagt's das Herz. Die Eumeniden ziehn, ich höre sie, Jum Cartarus und schlagen hinter sich Die ehrnen Chore fernabdonnernd zu."

Bon ben Goetheschen Dramen, die ausdrücklich mit dem Tobe des Helben schließen, bleibt das erste, "Göt von Berlichingen", — wie Lessing sosort rügte — noch weit in episch-diographischer Dicht-weise steden. Gewiß gewinnt die Zeichnung der Charaktere nach Shakespeares Borbild individuelle Fülle und Frische. Der physische Untergang des Helden bleibt in seiner rein äußerlichen Art noch ersheblich hinter Shakespeare zurück: er ist indes für unsern Dichter nicht irgend entscheidend: tragisch wird für Goethe das Geschick Götzens mit dem Fehlschlagen seiner Pläne, noch früher, mit dem Verrennen in eine falsche Bahn.

Lehrreich für den Goetheschen Tragödienstil wird insbesondere die Umarbeitung des geschichtlich überlieserten Charakters von Egmont. Um Egmont im Sinne des konsequenten Charakterkauerspiels in gewissem Sinne als Urheber seines Schickals und nicht als dessen blosses Opfer erscheinen zu lassen, bedurfte es eines Helden, der in all seinem sympathischen Wesen, ja zum guten teil eben durch dasselbe, der surchtbaren, schleichenden Macht nicht gewachsen ist, die ihm gegenwöllen Tode aus diesem Kerker entgegen; ich sterbe für die Freiheit, sür die ich lebte und socht, und der ich mich setzt leidend opfre... Schließt eure Reihen, ihr schreckt mich nicht." Das ist die idealistische Charaktertragödie, deren Held den Tod nicht blos als unabänderlich hinnimmt, sondern sich in ihm über sein Leben zu ersheben sucht.

Bas ichlieflich Goethes Lebens- und Meisterwerk, ben "Faust", betrifft, so bedarf hier zunächst die vollendet großartige Charatter-

14itzed by Google

zeichnung keiner Mustrierung. Wie Faust gerade von dem dämonisschen Trieb erfüllt ist, all "der Erde Weh, der Erde Glück zu trasgen", vermißt er sich, nimmer in Genuß zu ersticken, immer undesfriedigt vorwärtszustürmen. Ausschlaggebend für die Konsequenz, mit welcher der Dichter Fausts Schicksal aus der Charakterentwicklung seisnes Helden herleiten will, ist nun bereits der scharf auf die Bedingung der Katastrophe zugespiste Wortlaut der Wette:

"Werd' ich beruhigt je mich auf ein Faulbett legen, So sei es gleich um mich gethan!
Kannst du mich schmeichelnd je belügen,
Daß ich mir selbst gefallen mag,
Kannst du mich mit Genuß betrügen:
Das sei für mich der letzte Tag!...
Werd' ich zum Augenblicke sagen:
Derweile doch! du bist so school!
Dann magst du mich in Fesseln schlagen,
Dann will ich gern zugrunde gehn!"

Dem entsprechend endet Faufts Lebenslauf mit bem erften Geftanbnis seiner Selbstzufriedenheit, mit bem erften Bunfche, in einem schönen Moment zu verharren. Aber zu welcher sittlichen Sohe erhebt sich gerade biese Katastrophe! Gewiß, ber Mensch, ber kein weiteres Ziel vor Augen fieht, der im Genug aufgeben will, lebt für die Menichbeit umsonft: fo ift auch Faufts Wirken und damit seinem Leben eine Grenze gesett, über die er nicht hinausstrebt, an der er fich jum Berweilen eingelaben fühlt. Inbes, nicht Berfumpfung in unthätiger Genuffucht - wie fie bei ber Wette b. h. ber hppothetischen Singabe an die höllischen Mächte vorschwebte - wird das Los dieses Helben männlicher Thatkraft. Worin er verharren will, ift die Entfesselung aller wirtschaftlichen Thatfraft, ift ber tägliche Rampf um die Bedingungen bes Lebens, ift bas immer ftrebenbe Bemühen, bas zur Erlöfung führt. So schafft sich Fauft im Sinne bes tonsequenten, bes ibealen Charakterdramas - sogar weiter als es der Realität ent= sprechen dürfte - sein Schicksal, auch sein lettes, felbst: aber bas physische Ende zeigt ben rechten Mann auf der Bobe ber Bollendung:

"Völlig vollendet

Siegt der ruhende Greis, der Sterblichen herrliches Muster." In diesem Wort der "Achilleis" haben wir ein Bild des scheidenden

Faust wie des scheidenden Goethe selbst. Aber auch für den in der Blüte der Jahre Hingerafften ist im deutschen Trauerspiel nicht "der Rest Schweigen" — wie er es für Hamlet ist:

"Aber der Jüngling fallend erregt unendliche Sehnsucht Allen Künftigen auf, und jedem stirbt er aufs neue, Der die rühmliche Chat mit rühmlichen Chaten gekrönt wünscht."

Doch gerade das Faust-Drama bietet ein Gegenstück für den sterbens den Greis, dietet den vorzeitigen Untergang eines in der Blüte stehens den Wesens. Der Schluß des ersten Teils, Gretchens Tod, bleibt nicht eine seelenlose, rein physische Katastrophe. Zwar sleht auch sie, wie nur immer eine Desdemona, um Frist für ihr junges Leben:

"Erbarme dich und laß mich leben! Ist's morgen früh nicht Zeit genung? Bin ich doch noch so jung, so jung! Und soll schon sterben!"

Aber sie kommt fogleich zum Bewußtsein, wie ihre eigne Natur sie bem Tobe entgegengeführt:

"Shon war ich auch, und das war mein Verderben."

Ja, sie ringt sich ausdrücklich zum Schuldbewußtsein durch. Die sich einft aus dem Gefühl der Sünde erhoben:

"Doch — alles was dazu mich trieb, Gott, war so gut! ach, war so lieb!"

ringt sich schließlich zur Ueberwindung des Lebens durch: "Gericht Gottes! Dir hab' ich mich übergeben!"

So bleibt benn auch Mephistos Triumph: "Sie ist gerichtet!" nicht — wie im ersten naturalistischeren Entwurf — unwidersprochen; die Engelsscharen, die Gretchen anruft, sie zu bewahren, künden das tröstende Wort: "Ist gerettet!" Wiederum hat das reif gewordene deutsche Trauerspiel über die rein physische Gestalt der Katastrophe hinausgegriffen, indem es diese nicht nur aus dem Charakter ent= wickelt, sondern auch den Charakter, den Geist, sich ausdrücklich über diese physische Katastrophe erheben läßt. —

Dieser ideale Zug des deutschen Dramas wird von Schiller sogar mit vollem Bewußtsein herausgearbeitet. Stellt er doch ausdeutsche des Trauerspiels auf, wonach es den Sieg des

Digitized by GOOGLE

sittlichen über ben physischen Menschen, des Geistes über die Natur zu verkörpern habe. Freilich wird ihm diese idealistische Tendenz dermaßen zum alleinigen Selbstzweck, daß auch die individuelle Cha-rakterschöpfung dahinter zurücktritt. Die Charakteristik dient nun nicht sowohl der Begründung der Handlung und der Katastrophe selbst als vielmehr dem ursprünglich sekundären Moment der sittlichen Erhebung in ihr.

Hören wir Schillers eigene Worte, so gewinnt sein Stil sosort historische Beleuchtung: "So lange der Mensch noch reine, es versteht sich, nicht rohe Natur ist, wirkt er als ungeteilte sinnliche Einheit, und als ein harmonierendes Ganze . . Ist der Mensch in den Stand der Kultur getreten, und hat die Kunst ihre Hand an ihn gelegt, so ist jene sinnliche Harmonie in ihm aufgehoben, und er kann nur noch als moralische Einheit, d. h. als nach Einheit strebend, sich äußern. Die Uebereinstimmung zwischen seinem Empsinden und Denken, die in dem ersten Zustande wirklich stattsand, existiert jetzt blos idealisch; sie ist nicht mehr in ihm, sondern außer ihm; als ein Gedanke, der erst realisiert werden soll, nicht mehr als Thatsache seines Lebens."

Diese Forderung ift aufgestellt, als Schiller in allen Teilen der Darstellung seinen Uebergang zum idealistischen Stil vollzog. Doch schon in seiner Jugendzeit mit ihrer naturalistischeren Menschenaussafflung hat Schiller wenigstens das letzte Los sub specie aeterni gesehen, freilich noch in roheren, äußerlicheren Formen. Käuber Moor erfährt "am Kand eines entsetzlichen Lebens . . mit Zähnklappern und Heulen", daß zwei Menschen wie er "den ganzen Bau der sittslichen Welt zugrunde richten würden". — Und nun erlebt die staunende Welt das einzigartige Schauspiel, wie ein auswärts gerichteter Geist aus Schwingen der Begeisterung mehr und mehr das Irbische überwindet.

"Indessen schritt sein Geist gewaltig fort Ins Ewige des Wahren, Guten, Schönen, Und hinter ihm in wesenlosem Scheine Kag, was uns alle bändigt, das Gemeine."

So hat Schiller durch die hehre Macht seiner tragischen Kunft die

Schauer bes Tobes besiegt und die chriftliche Ibee der Beltüber= windung zu reinfter kunftlerischen Ausgestaltung geführt.

"Was klagt ihr? Warum weint ihr? freuen solltet Ihr euch mit mir, daß meiner Leiden Ziel Aun endlich naht, daß meine Bande fallen, Mein Kerker aufgeht, und die frohe Seele sich Auf Engelsstügeln schwingt zur ew'gen freiheit . . . Wohlthätig, heilend nahet mir der Cod, Der ernste freund! Mit seinen schwarzen flügeln Bedeckt er meine Schmach — Den Menschen adelt, Den tiesstgesunkenen, das letzte Schicksal."

Damit spricht die sterbende Maria Stuart für ihren Fall aus, was sich uns als Leitmotiv in der Entwicklung des reindeutschen Trauerspiels offenbarte. Das Schicksal fällt aus Gottes Hand, aber nicht blind verteilt er es, sondern heller sehend als die Sterblichen, nach höchster Gerechtigkeit und aus dem Geiste göttlicher Wahrheit. Nicht das physische Unterliegen bedeutet das letzte Entscheidungslos: das fällt vor dem Forum einer höheren Sittlichkeit. An sie verweist die tragische Muse über den Tod hinaus — wie es am unmittelbarsten die Jungfrau von Orleans ausspricht:

"Der die Derwirrung sandte, wird sie lösen! Aur, wenn sie reif ist, fällt des Schicksals frucht! Ein Tag wird kommen, der mich reiniget. Und die mich jeht verworsen und verdammt, Sie werden ihres Wahnes inne werden, Und Chränen werden meinem Schicksal sließen . . . Du siehst nur das Natürliche der Dinge, Denn deinen Blick umhüllt das ird'sche Band. Ich habe das Unsterbliche mit Augen Gesehen — Ohne Götter fällt kein Haar Vom Haupt des Menschen — Siehst du dort die Sonne Um Himmel niedergehen — So gewiß Sie morgen wiederkehrt in ihrer Klarheit, So unausbleiblich kommt der Tag der Wahrheit!"

Infolge solcher konsequenten Durchführung ber ibealen Einheit zwischen Charakter und Schickfal bezeichnet ben tragischen Stil Schillers ein weites Burückweichen in ber realen und individuellen Darstellung bes Charakters. So ift es benn bas Biel aller weiteren bramatischen

Digitized by GOOGIC

Entwicklung geworden, die Linie zu finden, wo sich die uneingeschränkte Entfesselung aller physischen Mächte mit der höchsten sittlichen Freiheit berührt und versöhnt, d. i. eine höhere Einheit für die realistische und idealistische Charaktertragödie zu erringen.

#### § 84.

## Ueber ben Grund bes Bergnügens an tragifchen Gegenftanden.

Gemeinsam bleibt den verschiedenen Entwicklungsformen des Trauerspiels nach alledem nichts anderes als daß es den handelnden und unterliegenden Helden in voller Berkörperung zeigt, den dem Untergang geweihten handelnden Helden verkörpert. Nach dem Berhältnis des Handelns und Leidens ist die Ent-wicklung des Trauerspiels abgestuft.

Ereignisse, die in der Bergangenheit liegen, sollen vor Augen gestellt werden — wie im Spos, aber durch das Mittel lebendiger Gegenwart. Die Form der Gegenwart für vergangene Ereignisse nennt die Grammatik Prassons historicum: das ist die Zeit der Tragödie.

Eine volle Verkörperung der Ereignisse geschieht, weil nicht mehr allein die Thaten, oder allein die Empfindungen, die seelsschen Reigungen vorgeführt werden, sondern zugleich Seele und Seelens äußerung durch Thaten — also der ganze Mensch.

Der Tragiker verkörpert andre. Aber welche andren? Nicht jeden beliebigen Hinz und Kunz: zunächst die Gottheit, dann Helden oder Personen von sonst allgemeiner Bedeutung, so individuell sie schließlich gezeichnet sein mögen. Das bürgerliche Trauerspiel erset, was den Personen an öffentlicher Bedeutung abgeht, wenigstens durch allgemein menschliche Bedeutung ihrer Charaktere oder Schicksale. Die Tragödie vergegenwärtigt und verkörpert demnach Besen von allgesmein menschlicher Bedeutung.

Bon dem Augenblick, wo ein Aftor dem Chor bezw. dem Evansgelisten gegenübergestellt wird, wo eine Rollenverteilung eingreist, läßt der Dichter in zunehmendem Maße nach, als solcher zu sprechen: die Personen sprechen selbst, stellen sich selbst dar — der äußeren Erscheinung nach wenigstens. Dem innern Ursprung nach aber spricht der Dichter in ihrer Rolle.

Bei allebem wird nicht ohne weiteres klar, worin die subjektive Beteiligung bes Dichters und Publitums befteht. Teilnahme an dem Leiden des Göttlichen führt zum erften Trauerspiel; Teilnahme an bem Leiben des Ueberragenden, Bewaltigen bleibt ber Inbegriff tragischer Wirkung. So wird beiderseits die Teilnahme an bem Belben Boraussetzung: ber Dichter muß zunächst fein Intereffe für den Selden in möglichft hohem Mage mitzuteilen, dem Bublifum zu vermitteln miffen. Teilnahme für den leidenden Belden ift Mit= leiben im ftarken verbalen Sinne, Rachfühlen feiner Leiben, Sympathie im eigentlichen Wortverftande. Das bloße "Mitleid" im heutigen abgeschliffenen Sinne des Begriffs bedt nicht völlig die Tiefe Die Tragodie erregt burch lebhafte Ber= ber Wirfung. förperung bes leidenden bedeutsamen Befens unfer leb= haftes Mitgefühl, unfer erschüttertes Mitleiben: wiederum bewährt sich die Poefie als ftarter Gefühlsausdrud.

Vergnügen im gewöhnlichen Sinne gewährt das Nachfühlen der Leiden eines andern gewiß nicht. Immerhin scheuen wir den Gestühlsausbruch nicht, suchen ihn vielmehr auf, selbst wo er das Leisdensgefühl betrifft. Woher diese Luft am Leid?

Bedes Weinen, jedes Ausleben des Schmerzes, bringt uns Erleichterung vom Schmerz. Ift es aber eigenes Leib, so erzielen wir nichts andres, als eine Milberung besselben, nur teilweise eine Entlaftung bon ihm. Selbst bas Rachfühlen fremben Behs bringt uns im Leben Unluft; ber Tob eines Freundes, eines Bekannten läßt eine schmerzliche Empfindung, einen Stachel in uns zurud, felbst nachdem wir uns durch Auslassung unseres erften Schmerzes erleichtert haben. Anders, wenn diese Leiden der andern nur in der Fiktion, in der Bhantafievorftellung, unfer Mitgefühl herausfordern: nun erzielen wir eine Entladung ohne eine mit dauernder Unluft verbundene Beladung. eine Entladung von den uns immanenten Leidensempfin= bungen, von der in uns ruhenden Wehmut über das Leid ber Daber unsere Erleichterung als tragische Wirkung, eine Belt. Erleichterung, welche ber Bucht ber Erschütterung entspricht. Sie aber wächst um so fräftiger an, je gewaltiger, je edler, je würdiger ber Leidende vor uns tritt.

Wo Aristoteles in seiner Poetik die Wirkung der Tragodie defi-

niert, faßt er fie "δι' έλέου καὶ φόβου περαίνουσα τὴν τῶν τοιούτων παθημάτων κάθαρσιν". Wenn wir die "Katharsis" nach dem Bor= gang von Sakob Bernaps mit "Entladung" überseten und mit bem= felben Ausleger die παθήματα nicht als vorübergehenden Affekt, son= bern als dauernde Affektion nehmen, ergiebt fich manche Berührung unseres Ergebnisses mit ber Auffassung bes Stagtriten. burften wir zur Unnahme weitergebenden Uebereinstimmens biese nicht mehr wie Leffing babin auslegen, daß "die Tragodie unfer Mitleid und unsere Furcht erregen foll, blog um diese und bergleichen Leiden= schaften, nicht aber alle Leibenschaften ohne Unterschied zu reinigen". Dahingestellt bleibe immerhin, ob wir berechtigt waren, unser Ergebnis schon so weit aus Aristoteles berauszulesen, daß wir übersetten: "burch Mit-Leiben und Furcht bewirkend bie Entladung bon folchen (nicht auf Mitleid und Furcht, sondern auf die dargestellten, mit= gefühlten Leiden im allgemeinen bezüglichen) Leidensempfindun= Bedenfalls nötigt unfere Gesamtbetrachtung zum Festhalten an der Entladung von Leid, nicht von Mitleid. Bare doch auch die Befreiung von Mitleid keineswegs eine wohlthuende ober gar edle Empfindung.

Bleiben wir also bei ber von uns gewonnenen Definition stehen: Das Trauerspiel bewirkt Entladung von der in uns ruhenden Wehmut über das Leid der Welt, vermittelst Vorstellung eines starken, zur Katastrophe führenden Leidens eines andern, für uns bedeutsamen Wesens, durch den bloßen Schein der Vorstellung losgelöst von aller im Leben damit verbundenen Unlust.

# II. Das Eustspiel.

§ 85.

## Begründung der Luftspielform.

Mit dem Trauerspiel, obschon es sich stusenweise dramatischer entwickelt, ist noch nicht der Gipfel realer dramatischer Gestaltung erstiegen. Noch immer bleibt der Mensch nur bedingter Herr seines Schicksals: er bringt einen Stein ins Rollen, der ihn vermöge von Umständen, die nicht von ihm abhängen, schließlich zerschmettert. So ist der Held an der Ursache seines physischen Untergangs mitbeteizigt — nicht mehr. Darüber hinaus sucht das Ideal des Charakterbramas, wie es den deutschen Klassistern vorschwebt, im sittlichen Sinne den Menschen zum vollen Herrn seines Schicksals zu machen, das ihm zusallende Los in Beziehung zu seinem Charakter hinzustellen.

Innerhalb bes rein menschlichen Bereichs ift eine solche Beftim=
mung und Beherrschung der Handlung durch die Charaktere unmittel=
barer möglich, wo es sich um Charakterzüge handelt, durch welche
nicht auch die eben außerhalb des Menschen mächtige und waltende
göttliche Weltordnung herausgesordert wird; wo die kleinen mensch=
lichen Neigungen und Schwächen, die Bethätigung des rein irdischen
Lebensdranges, die Ordnung menschlicher Verhältnisse, das Leben der
Menschen neben einander zur Geltung kommen. Nicht das Verhältnis
des Menschen zur göttlichen Weltordnung, allein das zu den Wit=
menschen dürste in Frage kommen, wenn die Ereignisse sich in der
rein menschlichen Machtsphäre halten sollen. Eine solche weitere dra=
matische Gattung bildet sich in der Komödie aus.

Die Boraussetzung dieses zweiten bramatischen Ansates ist in der Stimmung gegeben, mit welcher wir das Leben zu betrachten pslegen, solange es gesichert, namentlich nicht durch Tod oder sonst schwereres Berhängnis gesährbet erscheint. Das Behagen am Leben, die Lust am immer neuen Austeimen der Natur, der Genuß der Lebensfreuden, der Lebensmut und Uebermut, mit dem wir auf unsere Mitmenschen blicken: das alles hat in der Tragödie keinen Raum und drängt doch nicht minder start nach unmittelbarer Bergegenwärstigung und Berkörperung als das Weltleid mit seinem jenseits und auswärts gerichteten Zug. So zielt auch die Lebenslust mit ihren ausschließlich auf das Diesseits und das "volle Menschenleben" gesrichteten Augen auf dramatisch sebendigen Ausdruck hin.

#### § 86.

# Die Anfänge ber Romodie in Griechenland.

Die Entstehung ber Komödie bestätigt Ersahrungen, die sich uns schon in Ausbildung früherer Formen der Poesie ausdrängten: wiesderum geschieht die Fortentwicklung durch Berzweigung. Der Dionysosskultus hatte nicht nur eine ernste, weihevolle, sondern auch eine übersmütig heitere, überschwänglich orgiastische Seite. Galt es doch, in Dionysos die üppige Naturmacht, den Gott der Fruchtbarkeit und des Rausches zu seiern.

Das Fest der Beinlese wurde durch ein Dankopfer für Dionysos begangen. Des Gottes der zeugenden Naturkraft voll, trug man dem Festzug als deren Symbol einen Phallos voran und sang übermütige Dithyramben voll derber Lebens= und Liebeslust. Mit den Borbeiziehenden neckte man sich in dieser Festzeit überdies in ausgelassenen Spottreden. So lag die Einführung dialogischer Elemente in den ursprünglich alleinigen Chorgesang nahe. Die neue dramatische Form, beim Herumschwärmen ausgebildet, blied zunächst recht eigentlich ein Schwarmgesang und führt daher die Bezeichnung Komödie (xwppdia von xxpos).

Man muß der ausschweifenden, wild überschwänglichen eleufinisschen Mysterien gebenken, um den Geift zu ahnen, aus dem die Komödie geboren ward. Noch Aristophanes bewahrt in dem Chor

der Mysten, den die "Frösche" auf die Scene führen, einen Nachklang bieses Beistes wie der Formen, in die er sich kleidete.

"Aufflammen laß den Glutschein, schwing die gackel in den Händen. Jakchos, o Jakchos!

Heller Stern der nächt'gen zeier, Sieh, im Glanze strahlt die Aue; Selbst der Greis hebt seinen Juß leicht Und abwirft er seine Sorgen, Und die Drangsal seiner Jahre Schwindet ihm in heil'ger Festlust . . ."

Nachdem der Chorführer Unberufene aus dem Weg der Geweihten fortgewiesen, stimmt der Chor an:

"Laßt ziehn uns mit einander Tur blumenreichen Aue; Dort tanzt und jubilieret Mit ausgelaßner freude; Dem Ernst sei nun ein End' gemacht."

Nun geht er in überschwängliche Hymnen zu Ehren ber Demeter über, "Die unsern Gefilden Gedeihen verleiht".

Aus solcher wilben, religiös geweihten Weltluft ist bie Komöbie erwachsen.

Da die sizilische Komödie schnell abblüht, kommt wiederum wesentlich die Ausdildung dieser Form auf attischem Boden in betracht. Die vorschreitende Entwicklung aus dem Chorgesang zum Dialog läßt sich nicht bei geschichtlich gleich klarer Beleuchtung wie auf tragischem Boden versolgen. Sebenfalls kamen Masken zur Anwendung, nur naturgemäß gestissentlich groteskere, wie denn auch das Kostüm des Chors so wunderlich wie möglich war. Anstelle des tragischen Kothurns, welcher die Erhebung über die gewöhnlich=irdische Sphäre und Stilart schon äußerlich markierte, trat der niedrige Soktos.

Zunächst blieb die Komödie sich selbst überlassen. Solange sie den improdisatorischen Charakter nicht abgestreift, konnte sie kaum als Kunstform gelten. Selbst dann noch verstrich geraume Zeit, bis man sie der Tragödie äußerlich gleichstellte. Aristoteles beklagt (Poetik, 5. Kapitel), daß man sich um die Komödie ansangs nicht ernstlich bekümmerte: "So bewilligte auch der Archon erst spät einen

Chor für die Komödie, vorher behalf man sich mit Freiwilligen . . . Besondere Fabeln dichteten zuerst Spicharm und Phormis. Diese Neuerung kam somit aus Sizilien; von den attischen Dichtern begann zuerst Krates die Form der persönlichen Verspottung zu lassen und Stoffe und Fabeln allgemeiner Natur einzuführen."

Die Romödie als Kunstform erinnert in den Anfängen ihrer Geschichte lebhaft an die Geschicke der Tragödie. Namentlich hat Kratinos, der uns als ältester unter den hervorragenden Romödiens dichtern begegnet, viel Berwandtes mit Asschilos. Er hat des Gottes, aus dessen Verherrlichung die Romödie entsprang, ersichtlich einen Hauch verspürt. Heißt doch schon der Chor der Geweihten in den "Fröschen" des Aristophanes ausdrücklich jeden vom heiligen Festreihen zurücktreten,

"Der nicht vom fliergewalt'gen Kratin die bakbischen Weihen empfangen".

Indem hier ein markantes Epitheton des Dionpsos wie ftiergewaltig (τοῦ ταυροφάγου) auf Kratinos übertragen wird, erscheint er als wür= bigfter Junger des Dionpfos-Dienftes anerkannt. In den "Rittern" vergleicht Aristophanes ihn einem Waldstrom, der alles mit sich fort-Diese erhabene Bucht eint sich mit hohem sittlichen Ernft. Nicht nur im Stil, schon im Stoff erhebt Kratinos die Romödie aus bem niedern Bereich. Bon possenhafter Behandlung ber Alltäglichkeit lenkt er die Romödie auf die öffentlichen Angelegenheiten hin und giebt ihr so einen bedeutsamen Gehalt. Bahrend der Aufbau seiner Romödien noch viel zu wünschen übrig ließ, wird Eupolis gerade wegen ber echt bramatischen Ginkleidung seiner Absichten gerühmt. Vor allem sollen die Dramen dieses Dichters von echt poetischer Phantafie durchweht gewesen sein. Tropdem er als iratus gilt und die Beißel seiner Satire schonungslos schwang, bat er beitere Anmut zu erreichen verstanden. So hatte die Komit bereits eine gewisse äfthetische Schönheit gewonnen, als Ariftophanes auftrat.

Er wird zum Rassister der Komödie, indem er durch gemütvollen, überlegenen Humor die Robeit der Posse wie die Niedrigkeit der Liedlingsmotive endgültig überwindet. Den Zustand, dem er ein Ziel setzte, schildert er mit vollem Selbstbewußtsein so wegwerfend wie möglich:

"Denn alle, die einst wettkämpften mit ihm, hat er ja, der eine, bewältigt, Die Lumpen und Aot aushöhnten und stets sich herum nur balgten mit Läusen.

Die Herakles dann, die ewig den Mund vollkneteten, hungernd und lungernd, Und die flüchtlinge dort und das Gaunergezücht und was zum Vergnügen fich durchpeitscht,

Die trieb er zuerst mit Schande hinweg; auch schuf er der Sklaven Erlösung, Die stets auftraten mit lautem Geheul, nur aus dem ergötzlichen Grunde, Daß mit höhnischem Spott-ihr Mitknecht dann sie wegen der Schläge befragte: Urmseliger, ach, was traf dir das fell? Brach etwa der borstige Zagel Mit Heeresgewalt in die flanken dir ein und zerbläute dir tüchtig den Rücken? Solch faules Geschwätz, solch häßlichen Schund, solch widrige Fratzen vertrieb er

Und erschuf uns groß die gesunkene Kunft und türmte den Bau in die Lüfte 'Mit Gedanken und Wort von erhabnem Gehalt und nicht marktähnlichen Wiken,

Das Gewöhnliche nicht durchziehend mit Spott, alltägliche Männlein und Weiblein:

Aein, Herakleswut in der zornigen Bruft, legt er an die Mächtigsten Hand an."

Da erscheint also neben Alltäglichkeit ber Stoffe und Seichtheit ber Sprace bereits die konventionelle Wiederkehr gewisser niedrigkomischer Typen als bezeichnend für die frühe Romödie. Die Zeichnung origi= naler Charaftere mit biretter Anlehnung an individuelle Geftalten bilbet auch ben bedeutsamften Ruhmestitel bes Ariftophanes. Indem er mit Borliebe Geftalten aus feiner eigenen Beit, balb einen Rleon, balb Sofrates, balb Euripides, aufgreift und teils unmittelbar, teils in leicht durchfichtiger Sulle auf die Scene bringt, felbst ihr außeres Auftreten und ihre Gewohnheiten aufnimmt, giebt er seinen Figuren einen gewiffen Unftrich von Individualität, obichon er fie im Rern als Typen faßt und feine Mobelle ausbrudlich nach diefer Richtung verallgemeinert. Namentlich in den "Wolken" hat man denn auch bie Zeichnung des Sofrates nach dem Thpus der Sophisten von je Immerhin bricht hier fast überall bereits bas her übel empfunden. Wefen des Charakterdramas durch. Bon den Menschen und ihrem Wefen, nicht von Ereignissen und Schicksalen, geht ja ber Dichter be-So wird benn bie Komit bes Ariftophanes zunehmend Allerdings verschmäht selbst er noch nicht die Haupt= Charafterfomit. mittel früher Romit: Unanständigkeiten und Prügel. Aber es handelt

fich doch im allgemeinen nicht mehr um Boten, also bloße Worte: die naturalia sind vielmehr in die Handlung eingewoben. werden die reichlichen Prügel nicht mehr als typischer Tribut der Sflaven ober bergl. äußerlich verwandt: wenn uns Ariftophanes über fie lachen macht, spekuliert er nicht mehr auf die rohe Lust an der Büchtigung eines Niedrigftebenben; vielmehr vermag er fie als eine wirklich dramatische Aeußerungsform des Komischen aus der Handlung herzuleiten. Man erinnere fich, wie in ben "Froschen" Dionysos und Xanthias fich abwechselnd als Hertules ausgeben, um ftets, fo= bald einer vom andern die herkulische Drapierung mit Keule und Löwenfell empfangen hat, nur für Gewaltthaten des echten Bertules gezüchtigt zu werden. In den "Bögeln" ift die Beitsche, die Rate= freund führt, geradezu die bramatische Verkörperung der Beitsche, welche die Satire des Dichters über die Schmaroper des Staats= wesens schwingt.

Die harakteristische Aeußerungsform dieser Komödien ist also, daß sie ihre Gestalten der Heiterkeit preisgeben, während zuerst durch bloße Worte, alsdann auch durch drollige Situationen Heiterkeit erregt wurde.

Durch welche Mittel bewirft der Dichter diese Beiterkeit? Giebt er in wohlfeilem Spott verächtliche Personen bem Lachen preis? Gegenteil bleibt selbst Dionysos von der frohen Laune des Dichters nicht verschont. Der Gott ift in heitere Beleuchtung geruckt, indem ihm alle kleinen Menschlichkeiten beigelegt find, und diefer Gegensat zu bem, was man im Ernft als bas Wesen bes Gottes anzusehen hat, zumal er in Geftalt des Herkules erscheint und dennoch besonders gerade durch Furchtsamkeit ausgezeichnet ift, ruft heitere Betrachtung bes hehren hervor. Wie hier die göttliche Sphäre, wird in ben "Bögeln" die ftaatliche in ernftlose, heitere Beleuchtung gerückt. Fortbauernd ift bas ernfte Menschentreiben in einem ernftlosen Gegen= Raum ift ber neue Staat, bas Reich ber Bogel, ftud gespiegelt. begründet -- höchft bezeichnend ift das Menschliche durch Uebertragung in die Tiersphäre parodiert —, als der Poet fich melbet, um jur Aufbefferung feiner zerriffenen Rleidung Schmeichelgefänge auf bie Stadt anzuftimmen. Ebenso erscheint ber Bahrsager, auch er bes Lohnes wegen zubringend, um burch feine Ueberbreiftigkeit fclieflich

nichts anderes als Prügel zu ernten. Nicht lange, so wird natürlich auch ein staatlicher Kommissar in die neue Bundesstadt gesandt. Ratefreund glaubt ihm den freundlichsten Empsang durch die Frage vorzuspiegeln:

"Sag, willft du deine Diaten nicht Bleich nehmen und dann wieder gehn?"

"Bewiß, fehr gern!"

ift seine von Ratefreund erwartete, den Mann genugsam charakterisie= rende Gegenäußerung. So zahlt ihm Ratefreund mit Prügeln heim:

"Da nimm! das sind die Diäten, die man bei uns zahlt." Erfichtliche Elemente des Lebens, die uns im Leben Aerger bereiten würden, sind in einer andern Sphäre gespiegelt und konsequent bis zur äußersten Zuspitzung durchgeführt.

Ein heiteres Gegenbild des Lebens, eine Art Parodie bewirkt namentlich auch die Uebertragung des Chors in diese andere, kleinslichere Sphäre. Das anapästische Bersmaß, die gestissentliche Feierlichskeit, die dem ernst tragischen Ton nacheisert, ruft hier, wo man ihn garnicht erwartet, eine ausgeprägt heitere Stimmung hervor. Die gleiche Wirkung erzielt die pedantisch gewissenhafte Nachahnung der menschlichen Opfergebräuche wie aller Elemente des Kultus. Gerade der Wiedehopf ist es, der die seierliche Aufsorderung an die Nachtigall anstimmt:

"Jett hurtig, Gespielin, verscheuche den Schlaf, Saß ertonen die Weisen geweihten Gesangs, Die aus göttlichem Munde dir quellen hervor"

u. f. f. Immergerzielt die Ariftophanische Komödie ihre eigenartige Wirkung durch Berkehrung der ernsten oder selbst ärgerlichen Seiten des Lebens in ihr Gegenstück; oft auch geschieht diese Berkehrung in die entgegengesete Wirkung durch Uebertreibung des ernsten Objektes.

So wirkt die griechische Komödie auf dieser Höhe ihres Könnens nicht anders wie in ihren Anfängen helles Lachen ausschließlich durch Auffassung des Lebens von der heitern Seite. Sie ist deshalb durch aus nicht auf eine ausgleichend und befriedigend zugespitzte Schluß-wirkung gestellt, die in unkünstlerischer Absichtlichkeit Lob und Tadel, Lohn und Strafe unmittelbar austeilt. Auch wo ausdrücklich der Bessere triumphiert oder der Berächtlichere beschömt von dannen zieht,

Diglio by Google

23 olff, Boetit.

bleibt diese Wendung sekundär, der rein heiteren Endwirkung untersoder doch eingeordnet. Nicht in tendenziöser Herausarbeitung einer solchen Absertigung enden denn auch die Aristophanischen Stücke, sons dern mit Borliebe in Uebermut und hellem Siegesjubel. Die des freiende Macht des Humors, jener gemütvoll heitern Betrachtung der Menschen, schwingt sich selbst nach manchem Peitschenhieb schließlich über alles Aergnis des Rohstoffes hinaus und überwindet den Schlechsten wie den Tugendbold vorherrschend nicht sowohl durch Sittensrichterei als vielmehr durch liebenswürdige Ausbedung des Rleinsmenschlichen in allem irdischen Treiben. Die Macht des Bösen ist nicht ernst genommen, ist viel zu lächerlich, um zu beunruhigen. —

Im Aufbau bewahren die Ariftophanischen Komödien die Ginheit bes Ortes und ber Zeit äußerlich insofern, als ein wirklicher Scenenwechsel und gar eine wirkliche Zwischenpause wohl kaum borauszu= fegen ift. Aber innerlich feffelt fich die bramatische Form teineswegs Weder in den "Acharnern" noch in den in biefe engen Banbe. "Fröschen" erscheint ein Scenenwechsel möglich, obgleich die Sandlung fich auf verschiedene Orte erftrectt. Namentlich die Scene ber "Frosche" ift ausbrücklich vorschreitend zu benken, wie ber alte Dithprambos schreitend gefungen warb. Herafles weift die Reisenden an ben Acheron, Dionys wird übergesetzt, er pocht an die Pforten der Unterwelt, gelangt vor Plutos Palast, ohne daß der Dialog wirkliche Unterbrechung erleidet. Aehnlich wird in den "Bögeln" die Berbeischaffung der Basileia aus dem himmel kaum zugesagt, als man sich auch ichon zu ihrem Empfang ruftet und fie thatfachlich fogleich er-Bas somit äußerer Notbehelf ber primitiven, überdies an ben Chor gebundenen griechischen Buhne mar, erscheint durchaus nicht als ein organisches Gefet derfelben. Wechseln doch sogar in ben "Frofchen" mit der wechselnden Gegend die Chore: vor bem Chor ber Geweihten ftimmt bereits ein Froschchor Gefänge an, allerdings hinter ber Scene.

## § 87.

## Die nachtlaffische antite Romödie.

Die verföhnliche Weltanschauung ber klaffischen Komöbie, welche allen Gebrechen ber Zeit eine heitere Seite abgewinnt, gebeiht am

glücklichsten in einer Epoche bes politischen Kraftgefühls und fozialen Behagens. In Zeiten bes Unbehagens, des unruhigen Gärens findet der Dichter nicht mehr die Unbefangenheit frohen Humors, die Deffentlichkeit nicht mehr die Furchtlosigkeit ruhigen Duldens. Wir sehen die griechische Komödie deshalb von Behandlung öffentlicher, bedeutsamer Angelegenheiten und Charaktere abstehen, innerhalb des Hauses und der Familie, überhaupt des privaten Lebens ein neues Stoffgebiet suchen: die Liebe vor allem ist es, die nun in den Mittelspunkt der komischen Handlung tritt.

Nur spärliche Refte ber spätern griechischen Romöbie find auf Selbst von ihrem hervorragendsten Bertreter Meuns gekommen. nander können wir nur aus indirekten Zeugnissen, aus winzigen Bruchftücken, am meisten aus den römischen Ueberarbeitungen einiger seiner Werke ein Vild gewinnen. So nehmen wir wahr, daß die Komödie inzwischen an Reichhaltigkeit bes Details und doch an Geschlossenheit bes Baus wesentliche Vervollkommnung erfahren hat. Interessante Intriguen, funftvolle Schurzung und Lolung bes Anotens findet man faft überall. Auch die Charaftere haben an Fulle von feinen Gingel= zügen gewonnen; es fehlt auch nicht an einzelnen individuellen Mo= menten: dennoch fehlt nicht nur die intuitive Kraft eines Ariftopha= nes, es pflanzt fich bor allem nun bauernd ein konventioneller Bestand typischer Figuren fort, die, wennschon mit leichten Bariationen, immer wiederfehren. Der liftige Stlave, ber Barafit, ber Renommift, Die geldgierige Betare u. a. m. find ju ftebenden Figuren mit einem in ben Grundzügen festliegenden Charafter erftarrt. Ginen Fortschritt ber carafterifierenden Rleinkunft foll Menander durch charafteriftische Abstufung bes Tones je nach bem Besen seiner Bersonen und je nach ihrer Lage berbeigeführt haben. Aus den Resten wie den Ueberarbei= tungen erkennt man besser einen gewandt rhetorischen Bug und einen Ausfluß milber, epifuraifcher, keineswegs großer Lebensanschauung. —

Die neuere griechische Komödie hat durch römisches Medium bis in die Neuzeit hinein befruchtend gewirkt. Zwar hatte die italische Komödie aus Spielen und Aufzügen eigene Triebe angesetzt: aus den sescenninischen Spielen bildeten sich in Rom die Satiren (saturas), deren Spottverse unter Tanz und Flötenbegleitung vorgetragen wurs ben. Zu wirklich dramatischer Form entwickelten sich die Atellanen,

giggizad by Google

die mit stehenden tomischen Charafterfiguren arbeiteten. Aber erft bem Ginfluß ber neueren griechischen Romöbie, besonders ber Menan= ber und Philemon, verdankt die Gattung auf italischem Boden kunftmäßige Ausbildung. Plautus und Terenz treten durchaus als Ueberarbeiter griechischer Originale auf, wennschon fie auch Figuren aus bem einen Stud ins andere mitubernehmen. Den twifchen Rug ber ftebenden Figuren haben diese Nachahmernaturen mit besonderer Begier aufgegriffen, fo daß die Berfonen des römischen Luftspiels fast wie Angehörige einer großen Familie erscheinen. Bu einer festen Charge war vor allem der liftige Sklave ausgebilbet, ber Bertraute feines Herrn, der die Fäden der Intrigue in Handen halt und durch feine Berfchlagenheit die Plane feines herrn zum gludlichen Ende führt. Reben ben Hetären, Aupplerinnen, Parafiten, Bucherern und ähnlichen Standestypen find auch gemiffe Grundzüge in den Charatteren je nach dem Alter durchgebend: ber leichtlebigen, liebenswürdi= gen Jugend tritt mit Borliebe bas nüchterne, trockene Alter gegenüber: ein zweiter Alten-Thpus hat sich aber noch ein jugendfrisches, weiches Berg bewahrt und fteht mit Rat und That zur Jugend. Eblen Frauen ift noch feine felbständige Stellung in dieser griechisch= römischen Komödie verliehen. Sonft mar eine Fulle von Motiven und Verwicklungen gegeben und so dies Familien= und Setärenftuck in einen ziemlich engen Horizont gebannt.

Berteidigt sich doch Terenz im Prolog des "Gunuchen" gegen den Borwurf des litterarischen Diebstahls mit den vielsagenden Bendungen:

"Doch wenn
Diefelben Charaftere andre nicht
Behandeln dürfen, wem ist's dann noch jetzt
Erlaubt, eilfert'ge Sklaven aufzusühren,
Gutmütige Matronen uns zu geben
Und böse Buhlerinnen, gefräsige
Schmarotzer und ruhmredige Soldaten,
Ein eingeschobnes Kind und einen Alten,
Dom Sklaven überlistet, Liebe, Haß
Und Argwohn? Kurz, nichts läßt sich schreiben, das
Nicht früher schon geschrieben wurde . . . "—

Bei alledem hat die komische Wirkung gegenüber der ursprünglich

überschwenglichen Gewalt eine Milberung ersahren. Sie beruht auf geschickter Berflechtung der Charaktere in eine kunstvolle Intrigue, die mit Borliebe dem Witz des treuen Sklaven oder sonst einer plansvollen Lenkung aus dem Kreise der Luftspielsiguren selbst zu verdansten ist, disweilen freilich auch glückliche Zufälle walten läßt. Bezeichnend sprach man von Plautinischem Witz. Daneben drängen sich aber empfindsame und rührende Züge ein, und die Befriedigung über glückliche Lösung des Knotens spielt neben der Anteilnahme an den Charakteren meist eine wesentliche Rolle in dem heitern Endeindruck.

#### § 88.

## Die Anfänge des modernen Luftspiels.

Noch klarer als in der Geschichte der griechischen Komödie läßt sich sür das moderne Lustspiel die Herausdildung aus derselben Form erkennen, der das Trauerspiel seine Entstehung verdankt. Das moderne Lustspiel greift sogar nicht mehr auf die gemeinsame Ursorm zurück, sondern lebt recht ersichtlich erst inmitten der tragischen Form auf, um sich innerhald derselben auszuwachsen und schließlich zu einer Trennung des ernsten Dramas und der neuen Form zu sühren, in welcher der Ernst vom heitern Element überwuchert war. Für die selbständige Existenz dieser heiteren Dramen dot sich eine Anlehnungssorm in den Fastnachtsaufzügen, die sich wohl unter Einsluß des geistslichen Spieles immer dramatischer ausgestalteten.

Auf der einen Seite sehen wir also komische Episoden im geistelichen Spiel auftauchen, wo es realistische Ausmalung von Scenen aus dem Kleinleben galt. Der Krämer, welcher Salben an die beis den Marien verkauft, alsdann auch sein Knecht und sein Weib, bilden die beliebtesten Ansätze zu luftigen Elementen im Passionsspiel. Späster werden daneben die Juden als Christi Feinde zur Zielscheibe von Spott und Satire. Unter anderm werden auch Petrus und Johansnes zu Zeiten in ernstlose Beleuchtung gerückt, indem sie nach Christi Grab buchstäblich um die Wette laufen. Andererseits nahmen die Fastnachtsaufzüge statt bloßer Pantomime auch Worterklärungen der typischen Masken auf. Die Emanzipation des Dramas von der Kirche wird durch die Verbeit und Ueberhandnahme der lustigen Elemente

zur Notwendigkeit; und nun entfaltet sich die heitere Gattung in üppigfter Selbständigkeit.

Außer den vorherrschenden sozialen Stoffen unmittelbar aus der Gegenwart behandelten die so zur Ausbildung gelangten Fastnachtsspiele und sonstigen heitern Dramen auch politische und historische Themata. Die Komit bestand in Schimpswörtern und Flüchen, leibslichen Gebrechen, Schlägereien, Fressen und besonders Sausen, vor allem aber in Unanständigkeiten. Daneben erscheinen komische Typen: Krämer, Aerzte, Juden, alte Weiber, plumpe und schmuzige Bauern, wor allem auch der Teusel selbst als komische Person. Das macht: das Laster wird als Narrheit gesaßt, und so erscheinen doch alle niedrigkomischen Worte, Situationen und Typen dem befreienden und immerhin schon erhebenden Prinzip untergeordnet, daß heitere Bestrachtung des Lebens über den Etel und Aerger am Rohstoff hinausssührt.

Die Aufführung geschah zunächst nicht öffentlich, sondern in Prisvathäusern bei Privatgesellschaften zum Fastnachtsschmaus. In Paristhaten sich vornehme junge Leute als "Enfans sans soucy" zussammen, um bergleichen dramatische Karnevalsscherze als Nachspiele zu den Mysterien darzustellen. Eine andre Gesellschaft aus juristisschen Kreisen, die "Clorcs de la Bazocho", welche zuerst Moralistäten ausgesührt und in diesen bereits der Satire weiten Spielraum gewährt hatten, zogen später die Farce in ihren Wirtungskreis.

Diese jungen Abvokaten waren es, welche ben noch heute lebenbigen und wirksamen "Meister Pathelin" zur Aufführung brachten. Das berühmte Stück bietet einen recht lehrreichen Beitrag zur Erkenntnis sieghafter Komik. Weit entsernt von bitteren Ausställen etwa gegen Feinde ihres Standes, stellen die Abvokaten einen Angehörigen ihres Standes ganz nach der karikierenden populären Meinung als zungensertigen, geriebenen Rechtsverdreher dar, welcher überdies von einem beschränkten Schäfer selbst geprellt, mit seinen eigenen Wassen geschlagen wird. Der Betrüger wird zum Betrogenen: wiederum erwächst die Heiterkeit aus dem Gegensaß zu dem, was der ernste Verlauf der Dinge zu bringen schien; wiederum hält sich ein Kreis ein heiteres, harmloses Gegenbild des Lebens, noch dazu des eigenen, vor, — nicht um sich oder andre ernstlich zu entlarven, nur um sich

zu erfreuen, um bas ernfte Treiben burch Ueberbietung seiner Bersfahrungsweife in eine heitere Beleuchtung zu rücken.

### § 89.

## Die Hauptmomente des romanischen Luftspiels.

Im romanischen Luftspiel begegnen wir naturgemäß dem Einfluß beider Seiten der altitalischen Komödie. Den Atellanen und ähnlischen volkstümlichen Spielen entspricht die commedia dell' arte, die aber auch nebenher aus der griechisch=römischen Komödie der Terenz und Plautus schöpft; auf diese allein greift in der Kenaissance das litteratursähige Lustspiel zurück.

Die commedia dell' arte bes italienischen Theaters arbeitet in den Grundzügen der Handlung mit konventionellen Leitmotiven; noch bebeutsameren Einfluß auf die Entwicklung ber Luftspielform gewann diese Gattung durch Bermittlung einer Fülle stehender Typen, einer Art von volkstümlichen Charaktermasken, die ihr allbekanntes Wesen durch immer neue Einzelzüge, jum guten teil improvisierend, von Stud zu Stud entfalteten. Da war ber tappische, bauernschlaue Bulcinello, der gutmütige Bater Bantalone, der typische Rechtsber= breher Doktor Gratiano, da war vor allem Arlecchino mit feiner Arlecchino, gallisiert Harlequin, wuchs sich zur Haupt= Aehnlich dem gewitten figur des internationalen Luftsviels aus. Sklaven der antiken Komodie halt auch dieser Diener zunächft die Fäden der Intrigue in der Hand, bleibt jedenfalls die Sauptperson; sein Charakter gestaltet sich aber weiter typisch aus: er scherzt über alles und alle, er wirkt bald burch Unflätigkeit, balb burch gute Laune, bald durch dreifte Berschmittheit — furzum, er ift eine Art Rusammenfassung aller tomischen Birtungsfähigkeiten. Man tann gewiß nicht fagen, daß solche ftehende Figuren das Leben und die Men= ichen getreu wiedergeben: gewissermaßen im Gegenteil entwerfen fie eine Karikatur bes menschlichen Wesens und Treibens; aber ber Sohl= spiegel, in welchem diese commedia doll' arto und ihre zahlreiche Gefolgschaft die Menschen auffängt, bietet, wennschon kein ernstlich treues Bild, boch ein heiteres Gegenbild des Lebens; und gerade in ber vergrößernden Bervorgerrung carafteriftischer Gingellinien erken=

nen wir, welche heitere Seite unserm ernsten Gesicht, welcher komische Beigeschmack unserm ernsten Thun und Treiben abzugewinnen ift. —

Das fpanische Luftspiel gelangt noch weniger zu individueller Charafteriftif. Es bleibt Intriguenftud im verwegenften Sinn. rade Lope de Bega, der unerschöpfliche Rlaffiter der fpanischen Buhne, geht nicht sowohl auf Menschenschöpfung aus, als auf Entfaltung von intereffanten, ans oder aufregenden Ginzelscenen, bor allem auf funft= volle, überraschende Berknüpfung und Entwirrung der Ereigniffe. Wie er die Charaftere nebenher behandelt, hat sich kein künftlerisches Menschenbild mit seinem Namen und Ruhm vereint und verewigt: wenn wir Ariftophanes nennen, benten wir an feinen Sotrates, fei= nen Euripides, Rleon, Dionys, Ratefreund und eine Fulle bon Beftalten mehr; wenn wir Shatespeare als Romiter nennen, benten wir vor allem an Falftaff; — wer Love de Bega nennt, benkt an das Schlagwort von den Mantel= und Degenftucken. Seine Menschen bleiben Schachfiguren, die nach funftvoll erdachten Planen gegen einander bewegt werden; auch bekleiden fie im allgemeinen thatsächlich nur feststehend wiederkehrende Chargen. Das Leben und den Beift seines Volkes hat das spanische Luftspiel indes gerade in den Mantel= und Degenflücken beiter gefviegelt.

Ihren kunftlerischen Gipfel erreicht die romanische Komodie in ber frangofischen Litteratur. 3mar lange wird hier die Entwicklung durch fremde romanische Ginfluffe bestimmt. Die commedia dell' arte beherricht die französische Bolksbühne, während sich das Renaissancedrama der Gelehrten in Nachahmung der Terenz und Plautus erschöpfte; auch bie spanische Komodie wirkte herüber. Man tann nicht fagen, daß Molière diefe Abhängigkeit durch böllig felb= ftändige Leiftungen überwunden hat. Im Gegenteil schöpft er aus allen Quellen, die auf seinem Wege floffen. Aber bedeutsam gelangt er zur Selbständigkeit, indem er gallischen Geift natürlicher Fröhlichfeit ausbreitet und Charaftertypen des frangofischen Lebens seiner Beit aufgreift, benen es an einer gemiffen menschlichen Allgemeingültigkeit nicht fehlt. Durch diese beiben lebendigen Mächte gelangt er über ben Schulftaub bes Renaissancebramas hinaus, fo viel er im ftrengen, geschlossenen Aufbau von den antiken Mustern lernt.

Es fehlt ben Molidreschen Geftalten gewiß nicht an mancherlei

individuellen Zügen, hat er 'doch nach lebenden Modellen gezeichnet. Worauf er ausgeht, bleibt aber meift das Typische, die Entfaltung einer Leidenschaft, die Blosstellung einer größeren Menschengruppe. So reslektiert und analysiert er viel, weiß aber daneben doch durch die echt bramatische Selbstdarstellung der komischen Charaktere zu wirken. Immerhin bleibt die Pointierung des Dialogs ein Hauptmittel Molièrescher Komik.

Die Intrigue ist es noch immer, die herrscht und dem Charaketer mehr Gelegenheit, sich zu produzieren, als Macht giebt, die Handelung zu lenken. Aber, ganz anders als im spanischen Drama, ist die Handlung doch immer des Charakters wegen da; und nicht die lustige Geschichte, vielmehr der närrische Mensch ist es, von dem der Dichter ausgeht und auf den er hinzielt. Damit ist doch eine entescheidende Wendung ersolgt.

So find es benn auch nicht sowohl die Sachen als die Menichen, bie Molière dem Gelächter preisgiebt. Bezeichnend tritt babei hervor, daß Zielscheiben seines Spottes alle die werben, die etwas anders icheinen wollen als fie find: der Beuchler, die Berfünftelten, die gelehrt thuenden Frauen, der eingebildete Rranke, der Burger= Ebelmann, die jungen Marquis mit hohen Pratensionen und leerem Sirn, der verliebte Alte, der reiche Geizhals - ihnen allen wird ihre lügnerische ernste Larve vom Gesicht geriffen und durch Aufbedung bes Gegensates eine beitere Beleuchtung gegeben. ter zeigt nicht, wie ärgerlich das Gebaren all dieser trügerischen Scheingestalten ift: er gewinnt meift ben verföhnlicheren Gindruck, wie luftig für den Renner dieses falfchen Scheins die Rehrseite ber Mebaille ift, und macht bas Bublifum beshalb zu vollen Mitmiffern bes Gegensages, so daß auch fie fürder nicht sowohl Aergernis nehmen, als fich baran erheitern. Rur im "Tartuffe" und im "Mifanthropen" klingt eine gemiffe Bitterfeit durch. Wie bie beiden hauptgeftalten bes "Mifanthropen" gleichmäßig an bes Dichters eigenem Bufen ge= nährt find, wohnen überhaupt zwei Seelen in seiner Bruft: ber Ueberbruß an dem unedlen Menschentreiben, und doch immer wieder ber jeden Etel überwindende Sumor, der an der narrischen Seite Diefes argen Menschentreibens feine helle Freude hat.

Durch Preisgabe diefer Unbefangenheit und naturfrischen Froh-

lichkeit, von der Beaumarchais wenigstens noch ein gut Stück bewahrt hatte, trat die französische Komödie in unserm Jahrhundert aus dem Lustspielcharakter im wesenklichen heraus, um in den farbloseren Wischscharakter des "drame", des "Schauspiels", einzumünden.

§ 90.

## Das englische Luftspiel.

Nachdem wir die Stellung der englischen Dichtung in der Entwicklungsgeschichte des Dramas bereits auf tragischem Gebiete kennen gelernt haben, kann es nicht befremden, im Lustspiel Shakespeare als den Bahnbrecher individueller Charakterzeichnung wiederzusinden. Die intuitive Erfassung des Menschen bewirkt auch hier Fülle und Ganzheit des Charakters und schließt jedes Tüfteln über mechanische Zusammenstellung von Einzelzügen aus.

Bu beachten ift jedoch abermals, daß Chakespeare fast durch= gehends novellistische Stoffe behandelt. Indem er fie übernimmt. macht er sich nun allerdings, um sie zu verstehen, eine lebendige Bor= ftellung ber in die Ereigniffe verflochtenen Menschen. So veran= schaulicht er im eigentlich bramatischen Sinne die Geschehnisse, macht fie — abermals keineswegs notwendig, aber glaubhaft, indem er Menschen vorführt, benen die überlieferten Thatsachen gut zu Geficht Es giebt wohl ausbrücklich Charakterwandlungen durch die Handlung, wie in der bezähmten Widerspenftigen. In manchen Fäl= len bewirft die von anderer Seite ausdrücklich angelegte Intrique eine Wendung im Charafter ber Sauptgeftalten; dies ift ber Fall Benebikts und Beatrices in "Biel Larm um nichts": in Sprödigkeit und Stolz mappnen fich beide gegen einander, um das ermachende Bewußtsein der anscheinend unerwiderten Liebe defto schwerer zu em= pfinden, bis endlich die freilich von der Intrigue vermittelte Gewiß= heit der Gegenliebe das Herz durch den fünftlichen Panzer fcla= gen läßt:

> "Welch fen'r durchströmt mein Ohr! Ist's wirklich wahr? Soll mir mein Spott so schwere Rüge tragen? Leb' wohl, mein Mädchenstolz, auf immerdar! Uns blüht kein Ruhm, als wenn wir dir entsagen;

Und, Benedikt, lieb' immer, so gewöhn' ich Mein wildes Herz an deine teure Hand! Sei treu, und, Liebster, deine Creue krön' ich Und unsre Herzen bind' ein heilig Band! Man sagt, du bist es wert, und ich kann schwören: Ich wust' es schon, und besser als vom Hören!"

Wiederum beruht die heitere Wirfung auf dem Gefühl des Gegensfates. Oft führt der Verlauf der Handlung die komischen Hauptsfiguren wenigstens zur Beschämung. Das ist selbst der Austlang eines Falstaff:

"Habe ich benn mein Gehirn in der Sonne gehabt und es getrocknet, daß es nicht vermochte, einer so groben Uebertölspelung zu begegnen? . . . Nun ja, ich bin euer Text, und ihr seid im Borsprung, ich bin in der Hinterhand . . . Macht mit mir, was ihr wollt."

Aber "bemungeachtet" läßt ihn ber Dichter ermuntern, "guter Dinge" zu sein: die ihn gefoppt, find in anderer Weise ebenfalls beschämt, und alles klingt versöhnlich aus.

Shatespeare giebt uns nach alledem nicht nur die Freude an einzelnen Narrheiten, den Genuß der heitern Seite an einzelnen Leis denschaften: er giebt uns die Freude am ganzen Menschen, die heitere Betrachtung einer vollen Persönlichkeit. Dabei stellt er Handlung und Charakter in Wechselwirkung; doch üben die Ereignisse, ja ausdrücklich angesponnene Intriguen, mehr Einfluß auf den Charakter, als dieser auf den Gang der Handlung.

Nicht außer Acht barf bleiben, daß Shakespeare auch im ernsten Drama komische Figuren verwendet. Vor allem erschien Falstaff früher als in den "Lustigen Weibern" bereits in "Heinrich IV." Daneben geht die Figur des Narren durch, die man im edleren Sinne als den Arlecchino die Verkörperung des komischen Wesens nennen muß: wie er, auch wo ihm eine bitter ernste Absicht vorschwebt, allen Dingen dieser Welt die heitere Gegenseite abzugewinnen weiß, stellt er unmittelbar vor, was die Seele des Lustspiels ausmacht, und repräsentiert somit andauernd im Trauerspiel die Funktion des Lustspiels. Damit benimmt er dem Weltbild die Einseitigkeit, indem er

neben den Ernft des Beltlaufs die heitere Gegenseite ftellt, die Tragik durch Spiegelung in verföhnendem Humor überwindet.

#### § 91.

## Das deutiche Luftspiel.

Dem deutschen Fastnachtspiel erwuchs eine Art Massiker in Hans Sachs. Schon durch seine Stoffe verleiht er der Gattung Gehalt und führt sie über das kleinliche Alltagsleben hinaus. So entfaltet er einen ergößlichen Spiegel der Zeit, ein heiteres Bild aller Stände, eine Fülle von Charaktertypen.

Bu eigentlichen Komödien schreitet er unter Einfluß des humanistischen Kunstdramas vor. Doch bleibt die Handlung in rein epischer Folge stecken. Fragt man, durch welche Mittel Hans Sachs dramatische Wirkung, vor allem Unmittelbarkeit und Anschaulickeit erreicht, so sinden wir uns in erster Linic auf den Dialog und die Scenerie, aber doch ebenfalls auf intuitive Ansähe zu thpischer Charakteristik hingewiesen. Bezeichnend tritt, am Schluß ausdrücklich, Lehre und Sittenpredigt zu der Handlung. Sin ethischer Zug ist in der Entwicklung des deutschen Dramas unverkenndar mächtig.

Die weitere Entwicklung bes beutschen Luftspiels wird zunächst burch das Erscheinen der englischen Komödianten beeinflußt. Das komische Volksschauspiel zieht mit den Wandertruppen unstät umher. Unter den uns überlieserten Luftspielen aus der Wende des 16. und 17. Jahrhunderts zeichnen sich die Stücke des Herzog Heinrich Julius von Braunschweig mehr noch als auf tragischem Gebiete aus. Lebensbiger Wirklichkeitssinn und volkstümliche Frische vereint sich in ihm mit den reifsten Ueberlieserungen des humanistischen und englischen Dramas.

Auch Andreas Gryph bewahrt im Luftspiel einen frischeren, volkstümlicheren Zug als im Trauerspiel, bleibt überdies ebenso wenig von mittelbarem englischen Einfluß frei. Gryphs Scherzspiel "Die geliebte Doinrose" ist in das "Berliebte Gespenste" verslochten: dersgestalt daß jenes Scherzspiel ein bäurisches Gegenstück zu dem Gesangspiel der Gebildeten darstellt. Mit der Episode in Shakespeares "Sommernachtstraum" hängt "Beter Squenz" zusammen, auch wieder

ein parodisches Gegenbild zur ernsten Dramatik. Reminiscenzen aus dem römischen, neu-italienischen, französischen und englischen Lustspiel verarbeitet mit selbständigen Beobachtungen aus dem Leben der "Horrisbilicribrisax". Der Großsprecher und andre Then sind anschaulich vergegenwärtigt, so daß die Komik hier zum guten teil aus dem Chasrakter sließt.

Eine selbständige fingularisierende Narrenfigur hat die deutsche Bühne nicht eigentlich ausgebildet, wennschon es nicht an Narrentypen im Boltsleben sehlt. Wohl aber wurde unter Einfluß des englischen, holländischen und italienisch-französischen Theaters der Typus des Elown, Pickelhäring und des Harlequin übernommen. Die Formen des Namens variieren, immer aber scheint es der Geist des Lustspiels selbst gewesen, der sich da verkörpert. Daß es auf ein heiteres Gesgenstück zum ernsten Leben abgesehen, läßt sich auch aus der polemischen Erläuterung erkennen, die Heinrich Julius von Braunschweig dieser Figur im Epilog seiner "Susanna" zuteil werden läßt: "Durch den Narren Johann Clant ist abgemalet die Art aller Spötter und derzenigen, so alles, was gut ist, in argst verkehren, auch aus Gottes Wort ein lauter Gespötte machen, es übel ausdeuten und anders, als es gemeint ist, verstehen wollen."

Ein beutscher Narrenthpus schien sich nun allerdings in Hanswurft auszubilden. Indessen ist sein Wirkungskreis zeitlich und räumlich ziemlich eng begrenzt. Als beliebter komischer Name für einen der typischen Bolksnarren begegnet Hanswurst wohl einige male im 16. und 17. Jahrhundert. Indes erst Stranizky in Wien legte diesen Namen dem typischen Spaßvogel der Komödie bei; er kleidet ihn in deutscherdichen Spaßvogel der Komödie bei; er kleidet ihn in deutscherdichen den Charakter des Arlequin. Das war nicht vor 1708, und schon in den dreißiger Jahren beginnt unter Gottscheds Einfluß seine Zurückdrängung.

In Gottscheds Kreisen wird die Einwirkung des klassischen französischen Luftspiels bald durch den Einfluß Holbergs und sodann der neuern Engländer ergänzt. Johann Elias Schlegel vereint bereits alle drei Elemente.

Leffing, ber für das tragische Gebiet die Herrschaft bes französi= ichen Rlaffizismus auf ber beutschen Buhne stürzt, um Shakespeares

Einfluß zu begründen, verhalt fich in der hamburgischen Dramaturgie gegen bas französische Luftspiel tolerant. Seine Jugenbstude geben bon der römischen Romöbie aus. Noch die Technik seiner "Minna von Barnhelm" schließt fich an bas tlaffische frangofische Luftspiel an. Erfichtlich herrscht die Intrigue. Und doch entfaltet Leffings komi= sches Meisterwert eine Fulle von lebensechten Charakteren aus dem eigenen Bolte und ber eigenen Zeit, feine blog typischen Berkorperun= gen von Einzeleigenschaften, sondern mit individuellen Bugen ausge= Tritt er somit bem Stil Shakespeares in bem. ftattete Menschen. was das Wesentliche ist, bennoch bis zum gewissen Grade nabe, so schreitet er durch unmittelbaren Anschluß an das wirkliche Leben, da wo es nationale Bebeutung hat, sogar über ben novellistischen Grund= jug bes Shatespeareschen Luftspiels hinaus und berührt fich infofern mit Ariftophanes.

Ein Zurückgreisen auf den antiken Alassiker auch im Stil führte Goethe nur zu Aleinwerken. Bedeutsamer für die Entwicklung des deutschen Lustspiels wird Goethes Jugendgenosse Lenz, der, von Shakesspeare ausgehend, selbständige Ansahe zum Sittenlustspiel aus dem beutschen Leben nimmt.

Mit voller Entschiedenheit hat erft Heinrich von Kleift den Stil germanischer Charakterkomik durchgeführt. Sein "Zerbrochener Krug" steht dem Stil der niederländischen Genremalerei mit ihrer eindrinsgenden komischen Charakteristik am nächsten. Lauter komische Individualitäten treten sich gegenüber. Das Prinzip des Gegensaßes als Grundlage der heitern Wirkung bewährt sich hier durchgehends. Auf ihm beruht auch der Hauptkonflikt, daß der Richter selbst zum Angesklagten wird. Wie dieser Hauptkarakter die Situation beherrscht, so wird die Handlung durchaus von dem Ineinanderwirken der Charaktere bestimmt. Sein Schicksal schaft sich selbst der Mann.

Schön ift ber komische Helb und seine Sphäre weber im äfthetischen noch im ethischen Sinne: im Gegenteil sordern gerade seine verstümmelte Erscheinung und seine alles eher als sauberen Absichten unsere Heiterkeit heraus. Wodurch? Durch die komische Beleuchtung, in die sie gerückt sind, durch Herauskehren des Gegensages, in welchem sie zu allem stehen, was wir gerade von der richterlichen Respektsperson erwarten müßten. Allerdings hat somit die Kunst einen

Wandel unserer Stimmung bewirkt: was uns als Rohstoff im Leben ärgern und abstoßen würde, entlockt uns nun Heiterkeit, weil die komische Kunst uns zeigt, eine wie närrische Seite sich dem ganzen Charakter abgewinnen läßt. Und reine Heiterkeit stimmt das Gemüt lauterer als jeder Affekt des Aergers oder Ekels.

### § 92.

#### Wefen und Wirtung des Luftspiels.

Das Luftspiel nimmt asso von seinen Ansängen bis zu seinem Gipfel das Leben von der heitern Seite, geht auf ein Gesgenstück zur ernsten Hinnahme des Menschen und seines Treisbens aus. Wie das Weltleid in uns Wehmut ansammelt, die im Trauerspiel zu einer von Unsuft freien Entsadung gebracht wird, so kommt das Luftspiel dem Bedürsnis entgegen, uns den Ernst des Lebens durch Flucht in seine heiteren Begleiterscheinungen zu erleichstern. Eine von aller Unsuft, von allem im Leben damit versbundenen Aergernis befreite Entsadung dieses uns innewohsnenden Lachreizes, ein Aussehen unseres Frohsinns beswirkt das Luftspiel.

Noch hinter vollendet epischem Wesen bleibt die Komit zurück, solange sie im bloßen Wortwis und in Lächerlichkeit der äußern Erscheinung besteht. Mit dem Situationswis und der komischen Intrigue hält sich das Luftspiel noch immer in epischen Banden. Komische Masken und selbst typische Charaktere bilden nur primitivere Ansätze zur Charakterkomik. Die individuelle Ausgestaltung der Charaktere, die Einführung ganzer Menschen mit ihrem komplizierten Seelenleben giebt dem Luftspiel das vollendete Wesen heiterer Lebensauffassung. Ihren Gipsel erreicht diese vollständige Aussassiung des Lebens von der heitern Seite, dieser Blick auf die Kehrseite der Medaille, mit der Herzschaft des Charakters über sein Schicksal, mit der Zurücksührung der heiteren Geschnisse auf die heiteren Seiten des Menschentums.

# Das Seelenleben des Dichters.

§ 93.

# Die Erfahrung über die Dichterfeele.

Die Werke der Dichtkunst ließen wir für sich selbst sprechen, um durch Induktion das Wesen der poetischen Gattungen zu bestimmen. Es liegt nahe, ähnlich die Funktion des Dichters, die Beschaffenheit der Dichterscele zu bestimmen, indem man die Dichter selbst befragt. Hier, scheint es, sließt das Material für eine Betrachtungsweise, die sich wie die unsere auf Zeugnisse sküpt, in reicher Fülle. Selbstzgeständnisse, Tagebücher, Briefe, Gespräche sammelt man seit mehr als einem Jahrhundert mit übermäßigem Eiser.

Bunachft hebt nun aber folch Berfahren mannigfache Büge ber= vor, die bestenfalls subjektive Begleiterscheinungen ber Dichtergabe. nicht das Wesen, die ausschlaggebende Voraussetzung bes bichterischen Brozesses barftellen. Ueberdies bleiben biese Beugnisse fast ausschließlich auf die neuere und neueste Beit beschränkt und führen in ihrer zusammenhangslosen Nebeneinanderstellung zu feinerlei allgemeingül= tigem Ergebnis. Ift vor allem der Dichter felbst wirklich der objet= tive Gegenstand, sein Selbstgeftandnis das objektive Material induktiver Erfahrung über die Dichterfeele, über ben Inbegriff der Dichter= Bielmehr gelangt auch er nicht über den Charafter des fub= gabe? jektiven Beugen hinaus, fein Beugnis ftellt immer bis zum gemiffen Grade eine Reflexion über sein Besen, nicht dieses selbst bar; jo gewiß feine unbewußten Offenbarungen der Brüfung wert erschei= nen, bleibt der Mensch doch immer der verdächtigfte Beuge über fich felbft.

Belche objektiven Magftabe bieten fich nun gur Erkenntnis ber Reine andern, als wiederum die bichterischen Dichterseele bar? Berte. Ihre Eigenschaften poftulieren beftimmte Unlagen und Fähigkeiten ihres Schöpfers; ihr Abstand von den andern Formen menfclicher Rebe läßt die charafteriftischen Elemente ber Dichterseele im Unterschied von dem gewöhnlichen Menschengeist als Voraussetzung Auch geftatten biese bichterischen Werke in ihrer umfang= ertennen. reichen Entwicklung ein zusammenhängendes geschichtliches Ineinander= greifen bes Erfahrungsmaterials. Richt länger find wir auf Erfah= rungen aus ben vorgeschrittenen letten Sahrhunderten eingeschränkt: an der Sand ihrer Aeußerungen konnen wir die allmähliche Ausbilbung und Bervolltommnung der bichterischen Funktion belauschen. Ift biese Untersuchung in mancher Sinsicht retapitulierend, so gilt es nunmehr die Unwendung unferer Erfenntnis ber Schöpfungen auf die Beschaffenheit des Schöpfers.

# § 94.

# Die Boraussetungen bes bichterischen Schaffeus.

Treten wir an die alteste Stätte heran, die uns einen Dichter darbietet, so treffen wir den Menschen gegenüber der Gottheit, ge=nauer gegenüber der vergöttlichten Natur, durch deren über=ragende Größe sein Gemüt getroffen, zu Furcht, Ehrsurcht, Bewunde=rung, Anbetung hingerissen wird.

Tausenbe um ben Dichter herum gehen in dumpsem Sinnentrieb stumpf vorüber: der Dichter fühlt sich von dem gewaltigen Schauspiel der Natur zum Schauen herausgefordert, von dem Geschauten gesesselt. Stark ausgeprägtes Anschauungsvermögen lernen wir das mit als erste Grundlage dichterischer Thätigkeit kennen.

Aber nicht nur das Auge und die andern äußern Sinne ersalsen ftarke Gindrücke: des Dichters Seele fühlt sich ergriffen, in ihren Grundsesten aufgewühlt, aufstiesste erschüttert. Mag sich schon die niedrigste Stuse des Gefühlseindrucks, die Furcht, auch in dem Durchschnittsmenschen leise regen — sie wird ihn zu scheuem Beiseitesschleichen veranlassen, zu gestissentlichem Abwenden von der Anschauung: nur der Dichter, der immer weiter, immer tieser schaut, wird von immer weiteren, immer tieseren Empfindungen bestürmt. Mit dem stark auße

geprägten Anschauungsvermögen berbindet sich von born herein im Dichter ein leicht erregbares Gefühlsleben.

Auch potenziertes Anschauungsvermögen und Gesühlsleben würsen nicht hinreichen, um ein bichterisches Werk zu vollbringen. Seien Anschauung und Empfindung des Einzelnen noch so lebhaft, sie blieben der Menscheit verloren, vermöchte der Dichter nicht, sie auszusprechen. Ihm, dem einen, der da singt von seinem Hingerissenien, ihm "gab ein Gott, zu sagen", was er empfindet. Das Anschauungsvermögen ward lebhaft herausgesordert, die Anschauung wirkte energisch auf das Gefühl, das lebhafte Gefühl drängt nach energischem Ausdruck. Das seelische Verarbeiten der Anschauung mündet in eine möglichst gleich lebhafte Wiedergabe: zu den Vorbedingungen des dichterischen Prozesses tritt schließlich Fähigkeit zur Reproduktion des Geschauten und Empfundenen durch die artikulierte Sprache.

Potenzierte Energie der Anschauung, der Empfindung und des Ausdrucks, wie sie sich schon auf primitiver Stufe der Poesie als Grundlagen des dichterischen Schaffens erweisen, bleiben fortgesett die wesentlichsten Charakteristika der Dichterseele, wennschon sie sich nicht immer mit gleicher Klarheit und Ausschließlichkeit in den Bordergrund drängen. In welchen Umkleidungen und Mischungen sie uns aber auch weiterhin entgegentreten werden, eine entscheidende Rolle spielen dauernd die lebhafte Anschauung bestimmter Gegenstände, ihr lebhafter Eindruck aus das Gemüt und ihre entsprechend temperamentvolle Wiedergabe.

§ 95.

# Das Gingreifen ber bichterischen Phantafie.

Um die ganze Fülle der im dichterischen Prozeß zusammenswirkenden Funktionen zu umspannen, müssen wir alsbald mit der Thatsache rechnen, daß schon die mythische Dichtung die Naturerscheisnungen nicht als Mechanismus hinnimmt, sondern als lebendigen Organismus ausgestaltet. Die Sonne, die Nacht, den Wind, das Meer faßt der Dichter als beseelte höhere Wesen auf: die ganze Mythenschöpfung ist ein zwar unbewußtes, doch erfinderisches Spiel der Phantasie.

Die Anschauung vermittelt nur die äußere Gestalt und Bewegung der Naturkörper und Naturerscheinungen. Bon dieser Gestalt und Bewegung wird auch noch der Eindruck auf das Gemüt bestimmt. Indem aber der Dichtergeist diesen zu ergründen sucht, wird
sein Borstellungsvermögen, eben die Phantasie, herausgesordert. Sie
nun überträgt aus der zunächst vertrauten organischen Welt, aus dem
menschlichen und tierischen Bereich, die vertrauten Vorstellungen auf
die unbekannte Welt. Aus der Wirkung wird auf die Kraft geschlossen, entsprechende menschliche und tierische Eigenschaften werden
allen Naturerscheinungen je nach verwandter Wirkung beigelegt. So
bekundet sich die Phantasie in ihrer vollen Lebhaftigkeit durch ununterbrochene Idenassiation.

Schon hier wird klar, daß die dichterische Erfindung keine Schöpfung aus dem Nichts bedeutet, sondern eine freie, zunächst sich aber ihrer Freiheit nicht einmal bewußte Kombination vorhandener Thatsachen.

Scheinbar tritt uns mit ber heroischen Epoche ber Sanger in Er berichtet über die Thaten von einer neuen Funktion entgegen. Belben ber Borgeit nach ber ihm gewordenen Ueberlieferung, wie fie fich bon Geschlecht zu Geschlecht fortpflanzt. Start ausgebilbetes Erinnerungsvermögen gefellt fich banach ben bichterifchen gunt-Indes darf in einer durch die Oberfläche jum Rern tionen hinzu. pordringenden Runftlehre bies Erinnerungsvermögen feinesmegs nur in dem außerlichen Sinne eines guten Bedachtniffes Raum bean-Beit hinaus über die Bewahrung des blogen Stoffes hat ber Dichter Borftellungen, Geftalten, Erinnerungsbilber zu bewahren, dennach die Anschauung, die seine Phantasie mit dem über= Wo die unmittelbar wirkliche lieferten Stoff berbunden hat. Anschauung fehlt, erwirbt bie Phantafie eine mittel= bare Anschauung burch Uebertragung und Ausgestaltung bon Erinnerungsbildern aus den verwandten Bereichen ber unmittelbaren Erfahrung.

Auch im einzelnen bleibt der Inhalt der Ueberlieferung keineswegs starr und unverändert. Durch unbewußte Kombination greift eine andauernde Umbildung ein. Bor allem fühlt sich die Phantasie zur Aussüllung von Lücken herausgefordert. Give Kampscyisobe sei

PiGIZed by GOOGLE

noch so volltommen ausgeführt: vielleicht ift die Rüftung eines Kämpfers nicht eingehend beschrieben, und unbewußt übernimmt der Dichter solche Schilderung aus anderweitiger unmittelbaren oder durch eine anderweitige Darftellung vermittelten Anschauung; oder er verwechselt ähnliche. Weitere Kombination geschieht durch mißverstehente, weil zunächst unbeabsichtigte Verschiedung und Vermischung von verwandsten Ereignissen und Personen oder selbst von Personen mit verwandstem Namen.

Bei allebem bleibt die Anschauung eine wesentliche Stütze der Erinnerung bei ihrer Reproduktions= und Affoziationsthätigkeit: die selbst geschauten Belden bilden den Rähr= boden für das freie Spiel der Phantasie.

Man hat diese Freiheit dichterischer Ideenassoziation mit dem Traum berglichen und fogar auf Berührung mit bem Bahnfinn Treffend begrenzt aber bereits Wilhelm Dilthen : "Diese Bermandtschaft entsteht aus ber Abwesenheit ber Bedingungen, Die sonst Borftellungen regulieren; jedoch wird fie in dem Träumenden, bem Frren oder Hypnotischen burch Ursachen gang andrer Art hervor= gebracht, als in dem Künftler ober Dichter; dort ift der erworbene Busammenhang bes Seelenlebens gemindert, hier wird feine gange Energie in der Richtung freien Schaffens verwandt." leuchtet ein, daß die scheinbare Berührung in Wirklichkeit vielmehr auf einen Gegensat hinausläuft: ber traumenbe Beift tombiniert willenlos Erinnerungebilder unter vorübergebender Ginfchläferung bes regulierenden Berftandes; ber irre Beift fombiniert Erinnerungsbilber mit teilweise beschränkter Billenskraft unter trankhafter Störung bes regulierenden Berftandes; wohingegen der geniale Geift, die dich= terische Phantasie, die real nicht zusammenhängenben Erinnerungs= bilder mit einer aufs äußerste gefteigerten, nur zunächst unbewußten Energie ber Willenstraft und voller, nur unbewußter Birtfamteit bes regulierenden Berftandes fombiniert.

Gine anderweitige "Berührung" zwischen Genie und Wahnfinn hat man aus dem häufigen Auftreten geistiger Störungen in genialen Familien entnehmen wollen. Teilweise verhalten sich aber auch nach dieser Richtung Genie und Wahnsinn wie äußerste Energie des Geistest und seine äußerste Erschöpfung, die sich ja gewiß "berühren",

aber in jenem eigentlichen Sinne, in welchem sich die Extreme berühren, wie Licht und Schatten. Zum andern teil — und in solcher Tendenz kann allein von innerer Berührung oder gar Verwandtschaft die Rede sein — wird die Energie der dichterischen Phantasie in manchen Genies derart potenziert, daß sie den an sich schon unbewußt wirkenden Verstand und jede Rücksicht auf reale Möglichkeit zurückdrängt, unterdrückt: das wäre der Punkt, auf welchem die dichterische Phantasie an die irre streift, oder gar in sie übergeht.

#### § 96.

# Die ursprüngliche Ginförmigfeit des Dichtergeistes.

Trobdem somit von früher Zeit verschiedene bedeutsame Kräfte in äußerster Anspannung zum dichterischen Prozeß zusammenwirken, verharrt er vorerst in einer unverkennbaren Einförmigkeit. Wir brauchen uns nur den Stil der ältesten erreichbaren Poesie zu vers gegenwärtigen, um zu erkennen, mit wie wenigen und einfachen Mitsteln der Dichtergeist zunächst operiert.

Der unmittelbaren, dauernden Anschauung am nächsten halten sich die stehenden Beiwörter, jene attributiven Bestimmungen, welche die fortgesetzte Handlung mit Borliebe in partizipialer Form sesthalten. Schon die Auslösung dieser Attribute in aussagende Sätze schreitet zur Singularisierung, zur Umsetzung der dauernden Anschauung in einsmalige Handlung, vor. Die Einsörmigseit geht so weit, daß die Beiswörter zunächst typisch, sür alle Götter, sür alle Helden, sür alle Gegenstände derselben Borstellungsgruppe gleichmäßig verwendet wersen. Erst später greist eine Differenzierung platz, nicht einmal vorsherrschend nach dem Charatter, ost nur nach einem äußeren Kennzeichen oder doch einer hervorstechenden Einzelleistung. Auch diese singulären Beiwörter bleiben in der ganzen Jugendepoche der Poesie an ihren Trägern in jeder Lage, selbst in der ausgeprägt heterogenen, haften.

Nicht minder bezeugen die ursprüngliche Einförmigkeit des Dichters geiftes all die zahllosen formelhaften Elemente, die wir in der frühen Boefie jedes Bolkes fanden. In dieselbe Kategorie gehören offenbar noch die typischen Bilder und Bergleiche für die wiederkehrenden

Lieblingsgegenstände der mythischen und heroischen Poesie, wie für Kampf, Rüstung u. dgl. Roch fehlt es dem reproduzierenden Geiste an Mannigfaltigkeit und seinerer Differenzierung der Borstellungen, noch wirken sie ersichtlich roh, in Bausch und Bogen auf ihn ein.

Schließlich äußert sich auch in der lakonischen, sprunghaften Art der Darstellung ein ursprünglicher Mangel an Reichtum und Fülle der Dichterseele. Die Phantasie fühlt sich angeregt, ohne Fähigkeit zu vollendeter Reproduktion. So werden die Umrisse der Anschauung rein thatsächlich vom Dichtergeift ausgefangen und wiedergegeben.

Bu einem Angespunkt kehrt die Darstellung immer wieder zurück. Das Vorschreiten des dichterischen Bildens geschieht denn auch zunächst durch Aneinanderreihung krästiger Einzelstriche in immer neuen Anssäten. Aus der Einförmigkeit erwachsen vorerst nur immer weitere Spiegelungen. Die primitivste Form der Bariation bekundet sich in paariger Zusammenordnung verwandter Begriffe. Indem diese durch Allitteration oder Assonation gebunden sind, lassen sie noch erkennen, wie der Dichtergeist beidemal von demselben Motiv und Grundklang ausgegangen, aber zu einer leisen, zunächst nur dualen Zerlegung in variierende Elemente vorgeschritten ist.

Wesentlich dieselbe Figur, dieselbe aus ihrem primitiven Andeustungsverfahren herausstrebende Form des Dichtergeistes liegt dem alten Parallelismus des Sathaus zugrunde. Wiederum vermag die jugendliche, unausgebildete Dichterkraft nur stoßweise zu reproduzieren, die Mannigsaltigkeit der angeschauten Objekte noch nicht sowohl in ihrer einheitlichen Struktur, als nur in Nebens und Aneinandersreihung von Einzelstrichen wiederzugeben. So weist der Dichtergeist zuerst nur auf den Gegenstand hin, um das Bild allmählich gliedsweise zu erweitern.

Geschieht boch nicht anders als in solcher reduplizierenden Art bas primitive Borschreiten der Sprachbildung. Reben der Wiedersholung spielt auch hierbei das onomatopöetische Berzahren eine Rolle. Evident wird die Berührung, wo die mehrfach gesetzten Elemente durch Ablaut differenziert werden. Schon Hermann Pauls "Prinzipien der Sprachgeschichte" weisen auf die Verwandtschaft von Bilzdungen wie schnickschaft, ticktack mit Verbindungen mehrerer nur durch

ben Botalismus verschiedener Schallwörter hin, wie flimmen und flammen, klippen und klappen, kniftern und knaftern.

#### § 97.

# Die unbewußte Freiheit des Dichtergeistes.

Der Eindruck der Anschauung ist, wie wir schon am Beginn unserer Untersuchungen ersuhren, zunächst durchaus düster und ershaben. Das Exhabene ist das Gesühl, einem Ueberragenden gegensüberzustehen. Als ursprüngliche Aeußerungsform dieser Anschauung des Ueberragenden lernten wir soeben die Furcht kennen. Thatsächslich lebt noch ein Bodensat von Unsust in jeder Empfindung des Exhabenen, solange wir nur des Abstandes unserer Winzigkeit von dem überragenden Gegenstand der Anschauung gedenken, solange wir nicht bestissen sind, diese Winzigkeit zu überwinden. Erst der Künstler ist es, der sich zu der Höhe des erhabenen Objektes geistig zu ersheben sucht und so anstelle des dumpsen Empfindens unserer Riedrigsteit den bestügelnden Trieb zum Ausschwung setzt.

Nicht anders steht es um jedes Unlustgefühl, das der Rohstoff erweckt. Die Dichterscele findet eine höhere, objektivere Anschauungssform, die sich auch über das neben uns Stehende erhebt. Richt länsger sieht sie den widrigen Gegenstand sich seindlich oder schädlich oder auch nur unangenehm gegenüber: sie überwindet Angst und Aerger des Frdischen, indem sie nicht sowohl an diesem Rohstoff hafsten bleibt als vielmehr ihn mit kühnem Flug der Phantasie übersliegt und von dieser Sonnenhöhe aus die Dinge der Alltagswelt beleuchtet.

# § 98.

# Die bewußte Freiheit des Dichtergeistes.

Diese Freiheit des dichterischen Geistes von den Fesseln des Objektes bekundet nächst der Erhebung zum Ueberragenden die Ershebung über das gleichgestellte Objekt. Solange der Dichter bei alles dem rein objektiv gestaltet, zeigt er den Stoff undewußt aus der höheren Perspektive, in dem strahlenden Licht seines Geistes.

Erft bas bewußte Hineintragen ber eigenen Individualität ver= anlaßt ben Dichter, neben die Wiebergabe ber Gegenstände seine Em=

pfindungen für diefelben zu ftellen. So hat er sich über sein eigenes Gefühl klar zu werden, sein eigenes Urteil zu erfragen; mit andern Worten: die Dichterseele beginnt nun zu reflektieren. Je reicher bes Dichters Seelenleben, desto voller seine Poesie.

Mit solcher Reslexion über die Erscheinungen der Außenwelt, alsbann über die eigene Innenwelt, setzt er aber zunächst wie selbste verständlich vorauß, daß er Allgemeingiltigeß fühlt und außspricht. Eines Gegensates zu möglichen andern Auffassungen ist er sich noch teineswegs bewußt. Er fühlt sich als objektiver Geist.

Aber es greift nun die bewußte Arbeit der sonveränen Phantasie ein. Schon äußerlich im Stoff. Bislang glaubte ihn jeder Sänger, bei allen unbewußten Umbildungen, getreu nach den Thatsachen vorzutragen. Wir wissen, daß in Deutschland noch um die Wende des 12. und 13. Jahrhunderts die "Erfinder wilder Märe", d. h. Dichster, die sich dem Verdacht willfürlicher, selbständiger Erfindung außstehen, geächtet oder doch gescholten wurden.

Bewußte Arbeit wird weiterhin sogar die Darstellung der Thatssachen. Nicht genug an der Thatsächlichkeit der Erscheinungen, greift psychologische Motivierung plat: der Dichtergeist versenkt sich in den — freilich noch nicht in voller Individualität ersasten — Geist seiner Gestalten, um ihre Handlungen zu begreisen, zu erläutern. Nicht genug an der äußern Anschauung, sucht die Dichterseele nun eine innere Anschauung zu gewinnen. Zunächst gelingt dem Dichter dies nur in allgemeiner Form, indem er aus seinem eigenen Kopfe das Maß der Dinge nimmt, ohne zu ahnen, daß sie "nur sich selber richten". Wenn wir dieses Erwachen der Ressezion in Gnomit und andre didaktische Tendenzen münden sehen, so hat der allgemeinz gültige Zug der vorläufigen Seelenbeobachtungen sein natürliches Ziel gefunden.

Eine unvergleichlich bebeutsame Bereicherung ber Dichterseele hat sich gleichwohl mit bieser Vergeiftigung angebahnt. Die Entdeckung und schrankenlose Entfaltung der Innenwelt durchbrach die Starrheit und Aeußerlichkeit in der Auffassung menschlicher Handlungen, gab zunächst und vor allem der dichterischen Anschauung neben der Außenswelt auch die Innenwelt zu eigen. Eine immer weiter greisende Vergeiftigung der Außenwelt einerseits, eine merkliche Erweichung und

Bertiefung des eigenen dichterischen Empfindungslebens andererseits ift die Folge. Wiederum ift der Dichter derjenige, der diese geiftigen Errungenschaften zwar der ganzen Menschheit vermittelt, selbst aber allein der schöpferische Geist bleibt, der immer neue Regionen des menschlichen Herzens entdeckt, ja vorerst mit der stärkeren Energie seines Gesühlslebens immer neue, feinere Nüanzen der Emspfindung in sich ausbildet.

#### § 99.

# Der indibiduelle Geift.

Noch heute gelangen manche, nur lyrisch begabte Dichter nicht über die Bersenkung in den eigenen Busen und Uebertragung ihrer eigenen Empfindungswelt auf die ganze Außenwelt hinaus. Einen weiteren Schritt in der Entwicklung der Dichterseele bedeutet es offens dar, wenn sie sich ihres Gegensaßes zu andern Subjekten bewußt wird, wenn sie die Bielgestaltigkeit der menschlichen Charaktere erkennt. Erst jeht geht ihr das Geseh der Indivis dualitäten auf, die Ahnung völlig verschiedenartiger Bestimmungszunde für die Handlungen der Einzelwesen. Wie sich des Dichters Geist eine energische Anschauung der Außenwelt, alsdann seiner eigenen Innenwelt errungen, strebt er nun in die Geheimnisse einzudrinz gen, welche die Brust der ganzen Menschheit birgt.

Auch diese bereichernde Erkenntnis erwirdt der Dichter natürlich nicht durch schematische Berechnung ohne Ersahrungsunterlage, sondern wiederum durch Anschauung, durch einen tieser wühlenden Blick, dessen Ergebnisse alsbann eine Kette von Ideenassoziationen anspinnen.

Weiß man von jemand, er sei geizig, weiß man es nur aus einer Situation, in der man ihn beobachtete, so vermag der einigersmaßen rege Geist zu erraten oder vielmehr zu übertragen, wie dieselbe Person sich in andern Situationen benimmt, wo dieselbe Schwäche herausgesordert wird. Hat die potenziert lebhaste Anschauungss und Associationsgade des Dichters also sämtliche hervorstechenden Eigenschaften eines Menschen beobachtet, so vermag sie ein volles Menschensleben in dieser Gestalt zu verkörpern. Goethe bemerkt denn auch: "Wenn ich jemanden eine Viertelstunde gesprochen habe, so will ich

ihn zwei Stunden reden lassen." Und von seiner "Iphigenie" gesteht er angesichts eines Bildes der heiligen Agathe, das er in Bologna sah: "Ich habe mir die Gestalt wohlgemerkt und werde ihr im Geist meine "Iphigenie" vorlesen und meine Helbin nichts sagen lassen, was diese Heilige nicht aussprechen möchte."

Obschon alle Gattungen der Poesie von dieser neuen Errungensschaft des Dichtergeistes Gewinn ziehen können, ist es doch vor allem das Drama, dessen Form erst durch sie zur Bollendung gedeiht. In jüngerer Zeit geschah aber namentlich auch die künftlerische Ausbildung des Romans und der Novelle durch eindringende Seelenmalerei.

Diese neue Art bes Anschauungsvermögens, welche bas Innere durch und durch ergründet, darf im engeren Sinne als Intuition bezeichnet werden, deren weitere Ausgestaltung durch Kombination und Affoziation als höheres Ahnungsvermögen, Divination, gilt.

#### § 100.

# Der Dichtergeift in seiner Mannigfaltigkeit.

Während so ber Dichtergeist immer neue Funktionen erworben hat, zeigt er sich auf immer reichere Ausgestaltung aller alten Kräfte bedacht.

Unter immer weiterem Abgehen von der alten Einförmigkeit ist inzwischen in geradem Gegensat die Mannigsaltigkeit zum Ziel der Darstellung geworden. Die immer seinere Differenzierung der dichterischen Empfindung und Reproduktionskraft bringt dem Dichter das Unzulängliche der schematisch sestgeprägten Formeln zum Bewußtsein; nun sucht er nicht nur äußerliche Abwechselung, vor allem präzisere, eigenartigere, schließlich individuellere Färbung des Ausdrucks. Genso tritt anstelle der Stizzierung in Umrissen breiteres, behäbigeres Ausmalen; mit innigem Behagen senkt sich der Dichtergeist in die Gegenstände seiner dichterischen Anschauung hinein.

Wo einst schlichte Kraft sich bethätigte, entsaltet sich zu späterer Zeit froher Schmuck und Glanz, gleichsalls ein Aussluß größeren Reichtums der Dichterseele. Die Reproduktion ergeht sich nicht länger in stammelnden Versuchen, die Höhe des Gegenstandes zu erreichen: mit meisterlicher Sicherheit stellt sie sich souberän zu ihren Objekten,

um fie in die volle Beleuchtung ihres mannigfach geschliffenen Seelen= spiegels zu ruden.

Bedenklicher ift, daß der Grundtrieb der Poefie, die Erhebung der Gefühle, nachdem sich die Dichterkraft ihrer selbst bewußt geworsden, zu Zeiten gestissentlich potenziert wird. Anstelle des heiligen Ernstes tritt alsdann auch sonst leicht virtuoses Spiel: der Dichter wirdt um Bewunderung nicht mehr für seinen Helden, sondern für sich selbst. —

Der Ersindung bes Dichters, der Erdichtung im engern Sinne, ist schließlich das weiteste Feld geöffnet. Er "saugt nichts aus den Fingern": durch Energie von Anschauung und Empfindung, durch phantasievolle Ausgestaltung unter unbewußter und nun auch bewußter Association, durch Reslexion, Intuition und Divination rückt er die Stoffelemente seiner Dichtung in einen neuen Zusammenhang, in ein neues Licht. Das ganze Reich der Ersahrung, das äußere und innere Leben, ist seine Schatkammer.

Die Lebenswahrheit ist darum keineswegs in dem Sinne sein A und Q, daß er über den Mechanismus der Erscheinungen nicht hinausgehen wolle, oder daß er das Leben von der rein alltäglichen Seite aufzusaffen strebe: vielmehr nur in dem ungleich weitherzigeren Sinne, daß er keine Gefühle erheucheln oder erkünsteln mag, nur so singt, darstellt, wie sich wirklich Welt und Seele in seinem Geiste spiegeln. —

Leicht wird es nach alledem sein, die historisch erwachsenen dichseterischen Fähigkeiten in der voll auf der Höhe stehenden heutigen Dichsterseele beisammen zu finden. Der Dichter tritt uns heute als sous veräner Herrscher im Reiche der Erscheinungen und der Geister entgegen.

"Ihm gaben die Götter das reine Gemüt, Wo die Welt sich, die ewige, spiegelt; Er hat alles gesehn, was auf Erden geschieht Und was uns die Zukunft versiegelt; Er saß in der Götter urältestem Rat Und behorchte der Dinge geheimste Saat."

#### § 101.

# Die Ausbruckformen bes Dichtergeiftes.

Objektive Zeugnisse über die Beschaffenheit der Dichterseele treten schließlich in der spezifisch poetischen Ausdrucksform hervor. Auch diese ist von unmittelbarerer Beweiskraft als beliebige Gelegenheits= anmerkungen von Dichtern über sich felbst. Als äußere Einführung in die Erscheinung, um die es sich hier handelt, sind einzelne solcher Geständnisse und Charakterisierungen gewiß von Wert.

So überliefert Johann Chriftian Reftner über ben jungen Goethe von 1772: "Er . . . besitt eine außerordentlich lebhafte Einbildungs= fraft, baber er fich meiftens in Bilbern und Bleichniffen aus= Er pflegt auch felbst zu sagen, daß er sich immer un = eigentlich ausbrücke, niemals eigentlich ausbrücken konne: wenn er aber älter werbe, hoffe er die Gedanken felbft, wie fie waren, zu benten und zu fagen." Es tommt im Grunde auf basfelbe binaus, wenn Beinrich von Aleift mit Bewußtsein sich für bas schriftftellc= rische Fach ausbildet, indem er sich ein Magazin von Ideen und Bil= bern anlegt, auch seiner Braut Anleitung zur Bildersprache giebt: "Bei jedem . . . intereffanten Gedanten mußtest bu immer fragen, entweder: wohin deutet das, wenn man es auf den Menschen bezieht? oder: mas hat das für eine Aehnlichkeit, wenn man es mit dem Menschen vergleicht?" Ferner: "Sehen und hören 2c. konnen alle Menschen, aber mahrnehmen, b. h. mit der Seele den Gindrud ber Sinne auffassen und benten, bas konnen bei weitem nicht alle." Mit ähnlichem Bewußtsein gedenkt Berder seines Jugendlandes, wo er

> "unter dichten Bäumen In der Muse sel'gem Cräumen Wahrheit suchte, Bilder fand."

Weit verbreitet und herrschend ift nun freilich die Auffassung der Bilder und sonstigen poetischen Figuren als eines äußeren Schmuckes der Rede. In unserm Zusammenhang erscheinen sie dagegen von vorn herein als natürliche Ausdrucksformen des dichterischen Dentens. Auch der vorgeschrittenste Poetiker, Wilhelm Dilethen, erfaßt diese äußern Bilder bereits in ihrem Zusammenhang mit den innern Zuständen des Dichtergeistes. Für uns wird es gels

Digitized by GOOGLE

ten, die Erscheinung im einzelnen thatsächlich zu erkennen und so weit möglich geschichtlich zu beleuchten.

#### § 102.

# Das finnlich ergiebigfte Rennzeichen.

Schon in der Sprachschöpfung zeigt sich der sinnfällige Trieb des Menschengeistes mächtig. Müssen wir doch auch in ihr immer unbewußte Schöpfungen von Sinzelmenschen annehmen, zu dem Zwecke, Eindrücke wiederzugeben. Unbewußt zunächst sucht ebenso der Dichter seine Eindrücke zu veranschaulichen, nur daß in ihm der plastische Blick und Trieb, die Gestaltungsgabe in potenziertem Grade mächtig ift.

Schon die Epitheta beben ein besonders eindrucksvolles Merkmal des Nomen ausschließlich hervor.

Das was die Antifen Metonymie nannten, die Heraushebung eines augenfälligen Kennzeichens, begegnet schon in der altindischen Poesie. Bor allem schwelgt in derartigen Borstellungen die altnorbische und augelsächsische Poesie; geht doch die auffällige Erscheinung der Kenningar auf diese Vorstellung zurück.

Spärlicher wächst die Verwendung in beutscher Sprache an. Immerhin begegnen solche ausdrückliche Umnennungen des Nomen sofort im Hilbebrandslied gegen Schluß des Fragmentes mehrsach:

"dô lættun sê ærist asckim scrîtan" --

bie Efchen ftatt ber baraus gefertigten Langen. Aehnlich:

"unti im iro lintûn luttilo wurtun" —

bie Linden ftatt ber baraus gefertigten Schilbe.

Im Muspilli steht wiederholt das Pech, das in der Hölle brennt, für die Hölle selbst. Aus dem Nibelungenlied ist an Wendungen zu denken wie des Schildes Rand für den Schild:

"Si hiez ir ze strîte bringen ir gewant, ein brünne von golde und einen guoten schildes rant"... "dô kom ir gesinde und truogen dar zehant von alrôtem golde einen schildes rant mit stâlherten spangen, michel unde breit, dar under spilen wolde diu vil minneclîche meit."

Wie fast die gesamte Terminologie antiker Rhetoriker, hastet auch die übliche Benennung dieser Erscheinung am Aeußerlichen: Metonymie d. i. Umnennung. In Wirklichkeit handelt es sich immer um das Auffangen des sinnlich ergiedigsten Momentes im Begriff: daher das Wesentliche, das Markante oder doch ein besonders augenfälliger Teil des zu bezeichnenden Gegenstandes herausgehoden wird. Es ist im Prinzip keine andere Wendung als die uns immer in der alten liedartigen Dichtung entgegentrat, indem statt des handelnden Mensichen das besondere Organ der Thätigkeit bezeichnet wird:

"der dâhte im eine werben des künic Gunthers muot", "daz sol helfen prüeven iwer edeliu hant"

u. dgl., nur daß sich die Anschaulichkeit des Dichtergeistes nicht mit diesem unmittelbar gegebenen, von selbst hervortretenden Hauptmoment begnügt, vielmehr eigenmächtig mit eindringendem Blick einen mögslichst plastischen Einzelzug herausschält. Der unbewußte Tried des Dichtergeistes, allem die anschaulichste Seite abzugewinnen, läßt namentslich Ursache und Wirkung einander ersehen, um die lebendigste Vorstellung zu gewinnen oder doch eindringlicher zu schauen als es unter den gewöhnlichen, abgeschlissenen Begriffen geschieht. Vor allem tritt gern ein sinnsälliges Merkmal für einen Zustand:

"Wie sich der riche betraget! sô dem nôthaften waget dur daz lant der stegereif!" —

wo wiederum nicht sowohl der Stegreif selbst als vielmehr die unsgewisse, unstete Lebensweise des im Stegreif Sigenden bezeichnet wird. Immer erfaßt das Dichterauge die Objekte an einem besonders anschaulichen Rennzeichen.

§ 103.

#### Bild und Gleichnis.

Der poetische Ausbruck bleibt nicht an den unmittelbaren Beziehungen des Gegenstandes haften: mehr und mehr überträgt er ihn später sogar in eine andere Sphäre, welche den wesentlichen Begriff reiner und unmittelbarer hervortreten läßt. Wiederum ist diese

Erscheinung als Metapher b. i. Uebertragung nur äußerlich ge= fennzeichnet.

Ein besonders wirksames Mittel bot diese Erscheinung durch Personisitation des Geistigen. So zählt Walther von der Bogelweide drei Schätze auf:

"diu zwei sint êre und varnde guot, daz dicke einander schaden tuot; daz dritte ist gotes hulde, der zweier übergulde."

Wie erft Gottes Huld den weltlichen Gütern höheren Wert verleiht, wird durch Bergoldung versinnbildlicht. Richt minder liegt eine Nebertragung des Geistigen in sinnfälligen Bereich zugrunde, wenn derselbe Sänger die Wendung gebraucht: "dîn ere zergat": das Berbum ist es hier, welches die Versinnbildlichung bewirkt. Es wird aber auch Konfretes in ein anderes konfretes Gebiet übertragen, das den maßgebenden Begriff rein herausstellt:

"Daz wilt und daz gewürme, die strîtent starke stürme."

Die stürmische Vorstellung der Kämpse ist offenbar so eindringlich, daß des Dichters Phantasie wirkliche Stürme zu sehen glaubt. Daß diese Anschauung aus anderem Felde hergeholt, kommt ihm noch garsnicht zum Bewußtsein. — Mit zunehmender Vergeistigung tritt übrizgens auch umgekehrt Abstraktes für Konkretes ein, doch immer so, daß der Hauptbegriff damit schärfer, intensiver gekennzeichnet ist. —

Diese Bilblichkeit bes Ausbrucks bleibt nicht bei einzelnen Worten stehen, gelangt vielmehr in ganzen Sätzen zu umfassenber Ourchführung. Die volle Uebertragung in die andere, sinnfälligere Borstellungswelt liegt sogar immer zugrunde und gewinnt denn auch früh volltommene Aussührung. Wir brauchen uns nur des berühmeten Liedes vom Kürenberger zu entsinnen:

"Ich zôch mir einen valken" 2c.

Der Dichter führt das Bild umfassend durch, berichtet die Zähmung und Ausschmückung, den Bondannenslug und das Wiedersehen des Falken, der in anderm Land mit noch vollerem Schmuck gesesselt ist.

Bu dieser vollen bildlichen Anschauung tritt nur in bekannter lyrischen Accentuierung:

"got sende si ze samene, die gelieb wellen gerne sin." Es ist wohl beachtenswert, wie dies selbe hier zunächst naiv entsaltete Bild im Nibelungenlied bereits zur Ausdeutung gelangt:

"Der valke, den du ziuhest, daz ist ein edel man."

Auch Dietmar von Aift geht von seiner bildlichen Berwendung des Falken schon ausdrücklich zur Kennzeichnung des verglichenen Objekstes über:

"Alsô hân auch ich getân."

Aehnlich begegnet ichon beim Rurenberger felbit:

"Der tunkele sterne, der birget sich. als tuo du, frouwe schône, sô du sehest mich."

Reich an bilblichen Vorftellungen ift Walther von der Bogelweide:

"Owê, owê, zem dritten wê! ez stuont diu kristenheit mit zühten schône: Der ist nû ein gift gevallen; ir honec ist worden zeiner gallen. daz wirt der welt her nâch vil leit."

Mitten unter vorherrschenden Bildern fehlt es ihm nicht an Bersgleichen. Diese letteren bevorzugt das Nibelungenlied.

Sowohl einzelne Begriffe wie ganze Handlungen und Borftel= lungsketten werden verglichen, wonach man Bergleiche und Gleich= nisse unterscheidet. Da ist ein Saal

"von edelem marmelsteine, grüene alsam ein gras"; andere Bergleiche: "sam vliegende vogele", "als eines lewen stimme". Durchgeführt sind Gleichnisse wie: "also der morgenröt tuot ûz trüeben wolken", "alsam der süeze meie daz gras mit bluomen tuot" u. dergl. Doch auch im Nibesungenlied sehst es nicht an Metaphern: "ere was dâ gelegen tôt"; "ein tier daz si dâ sluogen" heißt der auf der Jagd ermordete Siegsried.

Schon in ben Beben und ber Ebba begegnen üppige Gleichniffe. Reich an durchgeführten Gleichniffen erweift fich vor allem auch Homer:

"Und sie fanden Odysseus, umringt von erschlagenen Leichen, Ganz mit Blut und Staube besudelt, ähnlich dem Löwen, Der, vom ermordeten Stiere gesättiget, stolz einhergeht; Seine zottichte Brust, und beide Backen des Würgers Triefen von schwarzem Blut, und fürchterlich glühn ihm die Augen: Also war auch Odysseus an händen und küßen besudelt."

In gleicher Beise läßt sich aus allen Litteraturen erschließen, auch psychologisch voll begreifen, daß bildliche Auffassung, wahrhaftes bild= liches Schauen die natürliche Denksorm des Dichters darstellt. Bas äußert sich in dieser Form anderes, als jene Anschaulichkeit des Dichtergeistes, die uns schon immer als erste Vorbedingung des künstlerischen Schaffens entgegentrat?

So beschränkt das Ersahrungsmaterial gerade für die ältesten Stadien der Poesie ist, offenbart sich doch gegenüber dem metaphorisschen und allegorischen Bild im Bergleich und Gleichnis ersichtlich eine spätere, minder unmittelbare Form dichterischen Ausschrücks: im Bergleich und Gleichnis ist die Uebertragung in eine andere Sphäre bereits zum Bewußtsein gekommen, während der metasphorische Ausdruck von unmittelbarem und naivem bildnerischen Schauen zeugt.

#### § 104.

#### Superbeln.

Wie die Bilber aus dem energischen Anschauungsvermögen des Dichtergeistes herborgehen, äußert sich die Potenzierung seiner Gesfühlswelt in der übertreiben den Darstellungsweise.

Superlativen Ausdruck finden wir schon im Hilbebrandslied reichlich: "degano dechisto", dicht daneben auch sonstige Maß= losigkeit: "ummett irri", sowie Berallgemeinerung:

"he was eo folches at ente; imo was eo fehta ti leop." Bu den ältesten Hpperbeln gehört die Beschreibung eines Ebers in der St. Galler Rhetorik:

> "imo sint fuoze fuodermâze, imo sint burste ebenhô forste unde zene sîne zwelifelnîge."

Dig 17d by Google

Nichts anderes als eine Uebertreibung in Bezeichnung kleiner Maße ist das, was als Litotes (Geringfügigkeit) besonders bezeichsnet wird: "ich fröuden kranke", "an werdekeit verzagt" 11. dgl. Wenn es von dem Knaben Parzival heißt:

"daz erstracte im sîniu brüstelîn",

fo tommt feine garte Jugend um fo icharfer gum Ausbruck.

Das Streben der Dichterseele nach Gefühlssteigerung kommt auch in der Alimax des Ausdrucks zur Geltung, indem vom Nächstlies genden zu immer Ungewöhnlicherem aufgestiegen wird.

Busammenhängt bamit selbst ber tautologische Parallelismus des altpoetischen Sathaus, der sich an Heraushebung der wesentlichen Bersonen und Gegenstände nimmer genugthun kann, immer signissikantere Begriffserweiterungen heranschleppt.

Aus bem Drang, seine starke Empfindung von einer Handlung entsprechend eindringlich zu vermitteln, entspringt schließlich die Ersgänzung bes positiven Ausspruchs durch ben verneinten Gegensatz:

"Swem sint kunt diu mære, der sol mich niht verdagen, wâ ich den künic vinde, daz sol man mir sagen."

Auch hier ergiebt fich aus der doppelten Regation, noch dazu neben der positiven Aussage, eine Berktärkung der Forderung.

### § 105.

# Der Dichter und das Publitum.

Ein lettes Mittel, das Seelenleben des Dichters zu erkennen, bietet sich in dem Reflex dar, den sein Schaffen in der Seele des Publikums hervorruft.

Auch hier leuchtet ein, wie wenig aus dem Eindruck, den eine heutige Dichtung in uns Heutigen erweckt, allgemeingültige oder übershaupt zulängliche und klare Borstellungen von der Wirkung erreichsbar sind, welche die Dichter zu allen Zeiten auf alle Bölker aussgeübt haben. Können wir annehmen, daß in der Seele eines germanischen Urahnen, als er den Sagen und Sängen der "Edda" lauschte, dasselbe vorging, was wir heute bei "Romeo und Julia" oder bei "Hermann und Dorothea" oder auch nur bei derselben "Edda" empfinden?

Ist die Frage einmal so gestellt, dann ergiebt sich ohne weiteres, daß unsere Untersuchung damit zu beginnen hat, das älteste Publikum, welches nach unserer Kenntnis einem Dichterwerke lauschte, vor unsern Blick zu zaubern: und das ist durchaus nicht so schwierig, wie man zunächst voraussesen mag.

Auf ber ersten Entwicklungsstuse, die geschichtlichem Blick erreichs bar ift, finden wir die Poesie mit dem religiösen Opfer verbunden. Der Priester ist der Sänger, die Gemeinde das Publikum. Die Empfindungen beider Teile sind religiös wie der Inhalt der Gesänge. Der Priester=Sänger will die Herzen der Gemeinde zur Gottheit ersheben; und versehlt er seine Wirkung nicht, so fühlen sich die Herzen der Gemeinde zur Gottheit erhoben.

Die erfte Erweiterung gewinnt die Poesie burch Ausbildung bes Beroenkultus: nun will fie erzählen "ber Borzeit Geschichten aus früh'fter Erinn'rung" (wie es am Anfang ber Edda heißt). Damit gesellt der Dichter zu dem religiösen das nationale Element. Die Stammväter bes Stammes verherrlicht er, und der Stamm bilbet Der Sänger prätendiert thatsächlich ichon feit ber fein Bublikum. erften Singularifierung ber göttlichen Bunber, in vollem, ausschließ= lichen Umfang nun mit Einkleidung der Sage in den nationalen Bers, So empfängt ber Beift bes Bolfes aus ber Beschichte zu bieten. Seele bes Dichters zu ber Religion auch die erften geschichtlichen Borftellungen, b. h. ber Mensch fühlt sich nun nicht allein als Befen im Raum mit ber über ihm waltenben Macht, vielmehr auch als Wesen in der Beit mit den bor ihm dahingeschwundenen Wesen.

Alsbann entfaltet sich das Subjekt des Dichters zu vollem Ausleben und ruft so die Subjektivität, in immer höherem Maße das
individuelle Gefühl des Publikums wach. Wenn er durch ein Liebesoder Naturlied seinem Gefühl für die Geliebte oder die Natur Ausdruck giebt, so weckt er die gleiche Empfindung im Hörer bezw. Leser:
auch dieser wird sich jetzt seines Gefühls für die Lieblichkeit des
Weibes, für die Wonne des Lenzes bewußt, wird sich desselben
bewußt in den Worten des Dichters. Damit hört die Menscheit
auf, blos instinktiv und bewußtlos ein Traumleben der Gesühle zu
leben; ihrer selbst wird sie sich bewußt, ihr Selbstbewußtsein

Diglizator Google

Agt durch. Die Bedeutsamkeit dieser neuen poetischen Wendung

"Böchstes Glück der Erdenkinder Sei nur die Perfonlickkeit."

Bu seiner weiteren Vertiesung und Bereicherung strebt der Dichtergeist schließlich vom eigenen Ich dem Geist der andern zu, mit denen zu leiden, an ihnen sich zu freuen. So ergänzt sich das Selbstewußtsein in glücklichster Weise durch Selbstentäußerung. Bu dem weihevollen Beschauen der Gottheit, der Vorsahren und der eigenen Seele tritt weihevolle Mitempfindung mit dem Leben der andern. Nach allen räumlichen und zeitlichen Dimensionen hat der Dichter somit Weihe in die Herzen der Menschheit gegossen.

Berehrung für die Götter und Herven schließt sich im antiten Sinne als Pietät zusammen. Selbstbewußtsein und Selbstentäuße=rung, Ausleben der vollen Persönlichkeit und dennoch "daß sie sich ganz vergißt und leben mag nur in andern" vereint sich zu dem Ge=fühl, das seit der Antike als Humanität gilt. Die Dichterseele hat der Menscheit das Höchste gegeben, indem sie ihr Religion und Geschichte, Selbstbewußtsein und Selbstentäußerung — indem sie ihr Pietät und Humanität vermittelte.

#### § 106.

#### Rüdblid und Ausblid.

Unfer Rekognoszierungszug durch die Geschichte der Beltpoefie ift vollendet: wir fteben am Biel.

Dürfen wir über basselbe hinaus in die Zukunst der Poesie blicken? Manche Zeichen des Niedergangs könnten Kleingläubige bessürchten lassen, daß wir am Ende aller Enden der Poesie stehen. Wir aber, die wir von einer Wanderung zurückehren, auf welcher uns die Poesie durch die Gesamtentwicklung des menschlichen Geistes als Führerin und Bahnweiserin entgegentrat, wir dürsen die Zuverssicht hegen, daß der Dichtung letzter Ton nicht früher verhallt, als das menschliche Gemüt sich des Bedürsnisses entäußert, dem Göttlichen über uns wie den Heroen vor uns sich verehrend zu nahen, sich weihevoll in die eigene Seele zu vertiesen und nach Hingabe an die Menscheit zu streben.

Mag auch unfer Bolt ber Hervenzeit, der eigentlichen Biege bes Epos, entwachsen sein: nicht nur nehmen dauernd jungere Bolfer mit ihrem Eintritt in die Geschichte diese sagenbilbende Funktion des Menschengeistes auf, wenigstens im poetischen Sinne hat ber Beroenkultus auch für uns nicht aufgehört ein unwiderstehlicher Trieb, ein Mittel zu eigenem Aufschwung der Empfindung und Thatkraft zu Auch wächst der Roman, so unerträglich sich gerade in ihm die Mittelmäßigkeit ausbreitet, unter ben Sanden fahiger Geftaltenfcopfer immer pragifer zu einer fünftlerisch geschliffenen Form und einem bramatisch lebendigen Charafter an. In der Lyrik ist zwar die Borherrschaft des Liedes eingeschränkt, aber die Vorbedingungen des Volksgesangs bestehen fort, und die Berbreitung neuer sangbarer Produttion ragt relativ in noch höherem Mage als früher weit über die aber Buchlyrif hinaus. Auf bramatischem Gebiete schließlich hat gewiß die "Schauspiel"=Fabrifation in bedrohlichem Umfang die reine Tragif wie die reine Romik vermaschen. Berheißungeboll erscheinen bagegen die Fortbildung der sozialen Tragodie und die immer neuen Anfate zu künstlerischem Realismus in der historischen Tragodie. Wenn sich das Luftspiel als jüngste und qualitativ ausgebildetste, quantitativ aber vorerst geringste Gattung offenbart, so burfen wir erwarten, bag gerade feine Blütezeit - die, wie wir beobachtet haben, auf den Wegen der individuellen Charafterkomödie zu suchen ift - noch bevorfteht. -

Aber rückwärtsgewandt wie im Laufe unserer ganzen Betrachstung bleibe auch am Schluß unser Blick. Welcher Art war die Entwicklung, die wir in der Geschichte der Poesie walten sahen? Dürsen wir von einer steten Bervollkommnung, von einem Ausstieg in gerader Linie sprechen? Bon einem solchen Fortschritt schlechthin, der von unreisen, unzulänglichen Versuchen zu immer reiseren und vollendeteren sührt, kann nach den gewonnenen Ergebnissen nicht die Rede sein. Die Fortentwicklung der Poesie geschicht vielmehr durch eine sich verzweigende Sprossenbildung, dergestalt daß der Stamm des menschslichen Geistes immer knospenreicher wird, freilich damit zugleich immer weniger wurzelhaft. Nicht in bloßer Verbesserung, vielmehr in Vereicherung, im Hinzutritt immer neuer Funktionen, besteht diese Versvollkommnung der menschlichen Poesie.

Je entschiedener wir einer schematischen Nebertragung der naturswissenschaftlichen Methode auf geistiges Gebiet aus dem Wege gingen, um so mehr gereicht es dem Ergebnis unseres Versahrens zur Bestätigung, daß es in wesentlichen Punkten mit der heutigen naturswissenschaftlichen Kenntnis von der Entwicklung der Arten übereinstimmt. Wie dort physisch die Völkersamilien sich ausbilden und in neue Vildungen dahinschwinden, so zeigt die Poesie geistiges Blühen und Welken; und jedes jugendfrische Glied in der Kette der Völker durchläuft in seiner geistigen Embryonenzeit mit Sturmschritt die Stusen der Poesie, welche die Menschheit als ganzes im Laufe von Jahrtausenden erstiegen hat: so spiegelt sich dem Wesen nach in jeder nicht anormal beeinslußten Nationalpoesie der große Entwicklungsprozeß der Weltpoesie.

Was aber offenbart sich als Biel ber Entwicklung? Zu konkreten Anfängen erwirdt die Poesie immer durchgeistigtere Ergänzungen. Der Dichtergeist begnügt sich nicht an der Außenwelt der Thatsachen und Erscheinungen, schweist vielmehr siegreich erobernd in die Innen-welt: dadurch giebt er sich und der Menscheit zunächst den eigenen Geist, alsdann auch jeden fremden Geist zu eigen und läßt uns in einen Spiegel der ganzen Außen- wie Innenwelt schauen.

So schreitet der Dichter immer weiter von bloßer Hingabe an die Sinnenwelt zu immer vollerer Hingabe an die Geisteswelt und führt damit offenkundig die Menschheit in unendlicher Progression immer näher zu dem, was wir Gottähnlichkeit nennen. Bon der Poesie gilt in Wahrheit Rückerts Wort:

"Woher ich kam, wohin ich gehe, weiß ich nicht. Doch dies: von Gott zu Gott! ist meine Zuversicht."

Nicht minder aber erkennen wir die Gefahr, die sich hinter dieser Bergeistigung birgt: verlieren wir den physischen Boden unter den Füßen, so verflüchtigt sich unser Geist in krankhafte Gespenstigkeit. himmelwärts gewandt doch fest im Boden zu wurzeln, bleibt Bestimsmung des Menschen und ewige Ausgabe der Poesie.

# Grundzüge in der Entwicklung der Verskunft.

§ 107.

#### Ausgangspunkt für Ergründung der Metrik.

In einem historisch gegründeten System der Poesie darf die Metrik ebenso wenig von der heutigen Form der ausgebildeten Strophe wie von dem einzelnen Verssuß oder gar der Verssische als Grundslage ausgehen: denn weder die vorgeschrittene Mannigsaltigkeit der nodernen Strophen noch das Sonderdasein der Versteile bietet die ursprüngliche Gestalt des Versmaßes dar. Auch kann von einer bloßen Nebeneinanderstellung der Verss, Strophens und Reimarten wissenschaftlich nicht die Rede sein.

Die Berszeile ist Ausgangspunkt ber metrischen Entwicklung. Aus ter primitiven Gestalt ber Berszeile haben sich bie späteren Bariationen entwickelt.

Bielfache Uebereinstimmungen in der Berskunft verschiedener Bölfer bedingen sorgfältige Scheidung, inwieweit selbständige Aeußerungen eines durchgehenden Prinzips, inwieweit direkte Beeinflussungen und Abhängigkeit vorliegen.

Grunbsätliche Wendepunkte in der Entwicklung des Versmaßes werden vor allem durch die Vervollkommnung und Verinnerlichung bedingt, welche die Messung und Vindung des Verses erfährt: wie sie die bloße Zählung und auch die sessstende Silbenwertung über-windet, um den Accent in Wort und Sat als Träger des Tonfalles zu suchen. Innerhalb der einzelnen Völker ergeben sich tiefgreisende Abstusungen nach der Vortragsart: ob rezitativ, gesungen oder gelesen.

Auch die Ausbildung ber einzelnen dichterischen Gattungen wirkt, zum teil in Zusammenhang mit der Bortragsart, auf die Entwicklung der Berkkunft umgestaltend.

#### § 108.

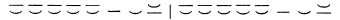
# Die Bersmeffung.

Wir sind bemnach genötigt, von der Verszeile auszugehen: nicht von ihrer Definition, in der unsere Untersuchung erst gipfeln sou, sondern von ihrer Gestaltung und Entwicklung.

Die Verkform der altorientalischen Poesieen unterlag lange fast völliger Verkennung; erst die letzten Jahrzehnte führten zu einer ge= wissen Aufklärung.

R. Westphal hat nun im Zend-Avesta der alten Franier einen regelmäßigen Abstand der Wort- und Sahschlüsse erkannt und demzusolge zu zweien zusammengehörige Langverse von je 16 Silben erschlossen, die durch Cäsur in zwei gleiche Halbverse zerfallen. Außer dieser bestimmten Anzahl von Silben ist kein metrisches Prinzip erkennbar.

Weiter trat die Verwandtschaft dieses Versmaßes mit dem Anushtubh des indischen Rigveda hervor. Nur ist die bloße Silbenzählung bereits insoweit überwunden, daß der Schluß jedes Halbverses quantitativ bestimmt ist. Es läßt sich solgendes Schema gewinnen:



Nicht anders steht es prinzipiell um die übrigen Bebenverse, die sämtslich zählend einsetzen, um erst am Schluß für die Quantität eine seste Form geltend zu machen. Auch ist aus der Anushtubh-Strophe der epische Çloka hervorgegangen; dieses Distichon von Langzeilen zu 16 Silben mit Cäsur nach der 8. Silbe bewahrt in aller Mannigsfaltigkeit die Norm des Anushtubh, nur daß die erste Vershälfte meist antispastisch ausgeht:

Daß die Quantität der Silben zunächst gerade am Berkschluß nach sesten Geltung strebt, begreift sich wohl: tritt er dech am schärfsten

hervor, prägt sich am stärksten ein, zumal in gesungener Poesie. Schon beginnt sich dasselbe Prinzip, dasselbe Gefühl für harmonisch gebundene Abrundung zu bethätigen, dem später der Endreim entsprießt.

Bereits die Entwicklung der lyrischen Metren in der indischen Poefie bringt die quantitierende Meffung zur vollen Durchführung im Bers.

Durchaus entscheibend ist die Quantität alsdann in den ältesten bekannten griechischen Dichtungen. Wiederum begegnet uns zu= nächst ein durch Cäsur zerlegter Langvers, der Hexameter; und wieserum entwickelt erst die lyrische Poesie eine mannigsaltige Fülle rhythmischer Formen. Der Wortaccent bleibt aber noch immer außer Anschlag, der rhythmische Accent wird durchaus von der sesten Silbensquantität bestimmt. Gerade die enge Verbindung mit der Musik bes günstigte diese Gleichgültigkeit gegen den natürlichen Tonfall, da ja auch die musikalischen Töne sich an den Wortaccent nicht gebuns den halten.

Erst in der byzantinischen Beit beginnt der Wortaccent seine Rechte geltend zu machen, und der Uebergang von der Quantitäts= meffung zur accentuierenden Metrik vollzieht sich in der Folge.

Die Römer wie die übrigen Italiter hatten, bevor sie den Anschluß an die griechischen Duantitätsgesetze unternahmen, in ihrem versus saturnius bereits eine accentuierende Form ausgebildet. Diese Langzeile läßt die Senkungen unbestimmt, um in sechs Hebunzgen der rhythmischen Betonung Ausdruck zu geben. Am Schluß des Berses, meist auch der ersten Bershälste steht eine Senkung, in der man wohl das Ueberbleibsel der zum Nebenton herabgesunkenen, ursprünglichen vierten Hebung sehen dars. Auch die spätere römische Poesie läßt aus der nach griechischem Muster nun quantitierenden Messung die Neigung zum Berlegen des Ikus auf die accentuierte Silbe erkennen, besonders wo am Ende des Berses und vor der Cäsur ein Trochäus oder Spondeus, vorwiegend auch wo dort ein Daksthluß steht.

So kommt benn im Romanischen bie Accentuierung wieber zum Durchbruch. Nicht nur in ber spätlateinischen Boesie ber chrift- lichen Kirche, auch in ben modernen romanischen Sprachen. Freilich legt die italienische und freier noch die französische Metrik entschei-

dendes Gewicht nur darauf, daß die letzte Hebung vor dem Bersende und eventuell vor der Cäsur den rhythmischen Hochton trägt. Aber=mals wird die besondere Bedeutung des Bersabschlusses für die Bin=dung der poetischen Rede augenscheinlich. Doch lassen längere Bersenoch weiterhin ein oder mehrmals den Hochton in Uebereinstimmung des Wortaccents mit dem Bersistus hervortreten.

Ganz auf das accentuierende Prinzip der Bersmessung ftellen sich die germanischen Poesieen. Der accentuierte Bokal trägt den Hochton. Bon Kompositionen abgesehen, ist es hier zunächst die Wurzelfilbe, welche diesen Hochton in Anspruch nimmt; und damit gelangt die innere Bedeutung zu wünschenswerter Hervorhebung im Bers. Der Rhythmus stuft Haupthebungen, Nebenhebungen und Senkungen je nach der Stärke der grammatischen Betonung ab.

Die älteste Form der germanischen Poesie, sowohl der deutschen wie der nordischen und englischen, ist ein durch Cäsur geteilter Langsvers, dessen Hälften je zwei Haupthebungen hervortreten lassen. Zu ihrer noch stärkeren Accentuierung suchen beide Haupthebungen des ersten Halbverses oder wenigstens eine von beiden gleiches konsonartisches Anklingen wie die erste Haupthebung des zweiten Halbverses. Damit erweist sich die Allitteration als letzte und höchste Vollendung der auf immer schärsere Accentuierung hindrängenden Versmessung.

§ 109.

# Die Fortentwidlung der Bersform.

Obgleich es nicht an Versuchen gesehlt hat, primitivere Versformen zu erschließen, sieht sich die geschichtliche Betrachtung überall
auf die Langzeile als Ausgangspunkt hingewiesen.

Bereits im Bend-Avesta schließen sich je zwei Langzeilen zu einem Abschnitt enger an einander. Ebenfo sucht die älteste indische Berksform distichische Strophenbildung. Doch schreiten schon jüngere Teile der Beden zu umfassenderen Berkgruppen vor. Wie der griechische Hexameter und die deutsche Stadreimzeile noch erkennen lassen, bildet die Einzelzeile den Beginn der Berkentwicklung. Die Strophen-bildung der standinavischen Allitterationspoesse bietet nur eine neue Vermehrung der uns zahlreich entgegengetretenen Beweise für das

relativ späte Entwicklungsstadium ber nordischen Poefie, in welches bie Edden zu weisen find.

Die Fortbildung diefer Einzel-Langzeile zu funftvolleren Bariationen ber Bersform läßt fich in ber organisch entwickelten und burch= forfchten griechischen Boefie flar überschauen und begreifen. finden fich eine Reihe von Zeugniffen fur ben Uebergang bes Berameters auf die frühe Lyrik. Sapphos Hochzeitslieder, so wenig uns davon überliefert, find nach diefer Richtung von weittragender Bedeutung, weil fie fur Beltung biefer Langzeile in volksmäßigen Befangen Reugnis ablegen. Auch wird das entscheidende Element der Ueber= leitung zu Ihrischer Bewegung unzweideutig bezeichnet, wenn nach ber Ueberlieferung in einem jener Sochzeitslieder bem Schluß jeder Balbzeile der Ausruf Tuhvaov angefügt war. Wie wir bereits an ber innern Form erkannten, feben wir nun auch der Bersform burch ben Refran, und zwar wiederum zunächst in einzelnen Ausrufen, Die Wendung ins Lyrische gegeben. Gin anderes charakteriftisches Renn= zeichen der Bersentwicklung ift der Zusammenschluß des Hexameters mit einem Bentameter jum Difticon ber Elegie. Nicht minder muß auffallen, wie der Nomos unter Terpanders Sänden noch der ftrophi= ichen Gliederung entbehrt. Die daktylischen Berameter berrichen in feinem Nomos unterschiedslos durch alle Teile einschließlich Proömion und Epilog.

Erst mit Archilochos erfolgt ein wesentlicher Umschwung, boch immer in Anknüpfung und Umbildung. Er führt den jambischen Trimeter und den trochäischen Tetrameter ein; er schreitet durch regels mäßigen Wechsel von Langs und Kurzzeilen zu epodischer Strophensbildung vor. Aber schon das Ephlion Margites hatte jambische Trismeter zwischen seine Hexameter gemischt, freilich noch nicht in regels rechter Wiederschr, sondern nur nach freiem Ermessen einer wechselnsden Anzahl Hexameter als Abschluß angesügt. Einen Zusammenschluß ungleichartiger Berse hatte überdies bereits das elegische Distichon unternommen. Das Ausgehen der Entwicklung von der hexametrischen Langzeile, ein zunächst ungeregeltes Durchbrechen ihrer Alleinherrschaft, schließlich ein zu gesehmäßiger Anerkennung und Durchführung gelansgender Wechsel zwischen Langs und Kurzzeile bezeichnet den Gang der Entwicklung von der epischen zur lyrischen Kunstform. Im übrigen

mußten die Reformen des Archilochos durch musikalische Rücksichten wesentlich beeinflußt sein. In Konsequenz der Auffassung einer Senstung als Waß von einfachster Zeitdauer, einer Hebung als Waß von doppelter Zeitdauer dursten zwei kurze Silben durch eine Länge erssetzt werden. Weiterhin saßt er zwei Verksüße zu einer Waßeinheit zusammen; durch Beschwerung des einen von beiden treten sie in ein ähnlich geartetes, freilich im Takt umgekehrtes Verhältnis zu einander wie die Silben jedes einzelnen Verksußes. Das jambische Wetron nimmt durch Uebergang in \_\_\_\_\_\_\_ trochäischen Tonfall, das trochäische \_\_\_\_\_\_\_ durch Uebergang in \_\_\_\_\_\_\_ rechäischen Tonfall an. So hatte der Vers energische Vewegung, in aller strengen Gesepmäßigkeit volle Modulationsfreiheit gewonnen.

Ohne die reiche Weiterbildung der Versformen in der vielgeftal= tigen griechischen Lyrif eingehend ju verfolgen, muffen wir die Ent= ftebung ber bramatischen Metra ins Auge fassen. Schon ihr Busammenhang mit dem Dithprambos bewirkt eine gewisse metrische Für die Chorlieder und die monodischen Bartieen ber Pontinuität. bionyfischen Festgesänge waren jambische Trimeter, trochaische, jambische und anapäftische Tetrameter nebst ben fich anschließenden Sypermetren Die attische Komödie gelangt metrisch nicht wesentlich gebräuchlich. über diefe Grundlagen hinaus; mindeftens laffen fich ihre Berfe faft fämtlich auf die genannten Maße zurückführen. Die Tragodie be= wahrt zwar nur jambische Trimeter, trochäische Tetrameter und anapäftische Hypermeter. Aber auch die logaödischen Chormetren find aus dem Dithyrambos geschöpft, die daktylischen wie die daktylo-epitritischen Bildungen ftellen Entlehnungen aus der Lyrik bar. €n werden wir auch für den in seiner Grundlage noch unaufgeklärten Teil der tragischen Mage verschüttete Quellen in der Bolkslprik vorauszuseten haben.

#### § 110.

# Fortsetzung: Sauptstusen in der Weiterbildung der deutschen Bersform.

Nicht minder reich und — trop mehrfach versuchter Durch= brechungen — nicht minder organisch erweist sich die Fortbildung

unserer heimischen Berstunft. Auch fie hat bereits eine geschichtlich bedeutsame Entwicklung hinter sich, ebe sie zu ftrophischen Gebanden vorschreitet.

Der allitterierende Langvers ftellte die schärffte Ausprägung der accentuierenden Bersmeffung bar. Wenn ber Reimbers, wie ibn um 870 Otfried zuerft in einer größeren Dichtung burchführt, auf jene Berftartung bes Sochtones burch gleiches Anklingen mehrerer Haupthebungen verzichtet, um die Langzeile an eine zweite durch gleichen Mustlang zu binben, fo offenbart fich wiederum bie natur= liche Tenbeng bes Bersbaus, eine Binbung gerabe am Schluß einzelner Berkabschnitte zu suchen, zugleich aber ber vorschreitende Bug ber Entwicklung, einen Rusammenschluß mehrerer Berfe gu einem gebundenen Romplex ju fuchen. Dbicon in der driftlich-fpatlateinischen gesungenen Dichtung vorgebilbet, ftellt somit ber beutsche Reimbers eine organische, innerlich notwendige Entwicklungsftufe ber Berstunft bar. Anstelle der rezitativen Allitteration ist er in erster Linie für Gefang beftimmt. Mußte boch auch die Abnahme der Sprache an tonmalender Kraft dem Stabreim ein gut Teil feiner inneren Bedeutung entziehen und auf eine neue Bindungsart ber bei= den Salbzeilen hindrangen. Diese tragen nun ben Gleichklang im Abschluflaut. Gleichzeitig und in weiterer Ausübung bes metrifchen Bindungstriebes ruden aber je zwei Langzeilen zu einer neuen Ginheit zusammen.

Noch immer verharrt babei die Bersmessung in dem ausgeprägt accentuierenden Charakter, der, gleichgültig gegen die Silbenzahl, weil gegen die Senkungen, allein die Hebungen — in Uebereinstimmung der lautlichen und rhythmischen Betonung — als ausschlaggebend für den Tonwert des Berses berücksichtigt. Jede Halbzeile bietet zwei Haupthebungen und eine oder zwei Nebenhebungen, stellt also entsweder voll zwei Dipodieen, oder stumpf eine vollständige und eine unvollständige Dipodie dar. Der Reim ist zunächst im Prinzip und überwiegend einsilbig (männlich); auch in den selten auftretenden zweissilbigen (weiblichen) Reimen ist für diese Frühzeit der Gleichklang der Endvokale entscheidend.

Die Strophenbilbung, die bei Otfried mit der primitiven äußeren Busammenordnung zweier Langzeilen einsett, beginnt alsbald

eine organische Fortentwicklung. Schon Otfried felbst faßt in einer Reihe von Stellen mehrere seiner Gebände von je zwei Langzeilen zu einer weiteren Einheit zusammen — durch ein Mittel, das er nicht nur gerade in der lateinischen Poesie bemerkte, das uns abers mals zugleich als durchgehendes Ferment in der Entwicklung des epischen Langverses zur lyrischen Strophe bekannt geworden. Eine Art von Refrän ist es, wodurch sich in Otfrieds Evangelienbuch größere Bersgruppen zusammenschließen. Die einfachste Form ist die, daß auf je zwei Langzeilen wiederholt hintereinander zwei identische Langzeilen solgen; doch sind auch umfassendere Gruppen und in größes rer Mannigfaltigkeit durch Refrän zusammengeschlossen, auß neue gebunden.

Ein Durchgangsstadium der Strophenbildung erkennen wir alsbann bald im Ludwigslied, das zweizeilige Strophen mit dreizeiligen durchmischt. Diese Form ungleichzeiliger Versgebände sindet inzwischen in dem der kirchenlateinischen Sequenz nachgebildeten Leich eine eigene poetische Gattung. Die Sequenz trägt ihren Namen, weil sie ursprünglich aus einer Reihe musitalischer Töne herausgewachsen ist, die auf den Hallelusch-Refrän des zwischen Epistel und Evangelium sallenden Graduale folgten. Zu diesen für die lyrische Accentuierung epischer Ueberlieserungen wieder höchst charakteristischen Tönen dichtete man später Texte, und da die Melodie mit jeder Strophe wechselte, ergaben sich eben ungleichstrophige Gesänge.

Eine neue entscheidende Wendung in der deutschen Versentwickslung erfolgt mit der Reimbrechung, b. h. mit dem Auseinandersbrechen der beiden reimenden Halbzeilen durch Einfall einer Satpause auf das Ende der ersten Halbzeile. Mit dieser im 12. Jahrhundert durchdringenden Notwendigkeit ist die Einheit der Langzeile gesprengt, und es beginnt die selbständige Entwicklung der Aurzzeile. Die beiden reimenden Halbzeilen treten nun als kurze Reimpaare auf.

Die Langzeile schwindet naturgemäß nicht mit einem Schlage, erscheint vielmehr zunächst noch in denselben Dichtungen, welche bezeits die Kurzzeilen überwiegend durchführen; und zwar bald mit, bald ohne Cäsurreim.

Im Laufe ber zweiten Sälfte bes 12. Jahrhunderts geschieht bie Fortbildung ber aus biefen ungeordneten Elementen angebahnten

Strophen zu neuen festen Runftformen. Auch die sprachliche Ueber= gangszeit ist nun überwunden. Da erfolgt zunächst eine neue gesetsmäßige Regelung ber Langzeile. Die Nibelungenftrophe führt biefes Streben zu einer gemiffen Bollenbung. Im Bringip find bie erften Salbverse der Langzeile vierhebig, die zweiten breihebig, nur daß der Schluß ber aus vier Langzeilen zufammengetretenen Strophe durch einen vollen, vierhebigen Bers bezeichnet ift. Einen Uebergang bon ber evischen zur ihrischen Berstunft fiellt bie Berwendung biefer Strophe durch ben Ritter von Rurenberg bar. Bei ihm läßt fich augleich beobachten, wie die lyrische Strophe gunächft einfach - ungegliedert - und vereinzelt - fpruchartig - auftritt. Das Aneinanderreihen mehrerer lyrischer Strophen und noch späterhin die Dreiteiligkeit ber Iprifchen Strophe find erft Ergebniffe weiterer Entwicklung.

An einen andern Punkt der epischen Entwicklung setzt Dietmar von Aist an, indem er bald auß paarweise gereimten Langzeisen eine Strophe baut, bald kurze Reimpaare oder auch gekreuzt reimende Kurzzeilen der Strophenbildung zugrunde legt. Die Langzeise wird schließlich von der Kurzzeise auß dem Felde geschlagen. Die Reime verharren noch tief in Unreinheit; an ihrer statt herrscht weithin bloße Ussonanz. Man lese charakteristische Belege beim Kürenberger wie bei Dietmar nach.

Während schon die ersten Minnefänger gelegentlich zu mehr= ftrophigen lyrischen Gesängen vorschreiten, ift die Dreigliederung der lprifchen Strophe erft im letten Biertel bes 12. Jahrhunderts ju voller Ausbildung gelangt. Läßt fich boch schon an den jungeren Sequenzen ein Uebergang von der Zweiteilung der Stollen zur Dreigliederung verfolgen. Wie in der Geftaltung der deutschen lyrischen Berstunft tein zusammenhangsloses, willtürliches Sin= und Gersprin= gen, sondern organische Entwicklung statthat, wie fich geradezu nach biefen metrifchen Entwicklungsftufen die Generationen und Gruppen ber Minnefänger icheiben, trat ichon in unserer afthetischen Betrach= tung ber mittelhochdeutschen Lyrif hervor. Bunächft ift ein Rachlaffen, ichließlich Berponung ber unreinen Reime bemerkbar, und ebenso find Die einfachen und die dreiteiligen Strophen nicht als neben einander bergebende Erganzungen, fondern als verschiedene Stufen in ber bor-

schreitend musikalischen Gestaltung der Berskunst aufzusassen. Richts als musikalische Perioden treten uns in den beiden gleichartigen Stollen und dem mit eigenartigem Tonsaß schließenden Abgesang entgegen. Auch sonst weicht die ursprüngliche Einsachheit und Einsstrmigkeit im 12. Jahrhundert zusehends gewollter Mannigsaltigkeit, Abwechselung, individueller Sonderung. Anstelle der Gemeinsamkeit des einen nationalen Verses wird jede neue metrische Form Eigentum ihres Ersinders, und als Tönedieb geächtet, wer sonst sie zu übersnehmen wagt. Der Einsluß provenzalischer Kunstsertigkeit vermehrte noch diesen erzwungenen Reichtum an Tönen.

Bu handwerksmäßiger Künstelei artet dies Streben nach immer neuen, eigenartigen, unerhörten Strophenbildungen im Meistersang aus. Was in üppigem Reichtum lebendiger Entwicklung eingesetzt, erstarrt schließlich zu scholastischer Pedanterie. Auch die Gliederung der Strophe schreitet fort: schon seit der zweiten Hälfte des 13. Jahrshunderts wird dem Abgesang gern ein dritter Stollen angehängt. Aber das accentuierende Prinzip alleiniger Geltung der lautlich bestonten Silben bleibt erhalten. Die Berachtung, welcher die "Anüttelsverse" des Hans Sachs im 17. Jahrhundert anheimsielen, geht auf die regelgläubige Gewaltsamkeit zurück, mit der man diese frei des weglichen deutschen Maße in das Prokrustesbett der antiken Metra zu zwängen suchte.

Die aus der Renaissance hervorgehenden Bestrebungen eines Opit, seiner Borgänger und seiner Rachfolger lenkten das aus neuem sprach-lichen Umschwung erwachsene Bedürfnis nach metrischen Umbildungen in die Bahnen der fremden Renaissancevölker. Schon seit dem letzten Drittel des 16. Jahrhunderts war der französische Alexandriner mit seiner sesten Silbenzahl eingeführt, zunächst ohne daß der deutschen Betonungsfreiheit im einzelnen Gewalt angethan werden sollte. Erst Opit sührt im Gegensat zum deutschen Sprachgeist regelmäßigen Bechsel von Hebung und Senkung, damit also den antiken monopobischen Bersdau durch, allerdings unter Erkenntnis und grundsählicher Anerkennung gerade des Gegensates der accentuierenden deutschen Betonung zur antiken Duantitierung. Mit der bald solgenden Bulassung von Daktylen geschah keine prinzipielle Aenderung in Handhabung der Berskunst.

Erft Rlopftod, beffen sprachschöpferische Rraft unferer neuen flaffischen Litteratur die Bahn bricht, sprengt die Fessel, mit welcher die gleich regelrechte Geltung von hebung und Senkung die Freiheit des deutschen Sprachgeistes beengte. Erleichterte doch auch die Loslösung von der Musit die vollere Geltung des Wortaccentes. ber Auricher Kunftrichter Breitinger hatte theoretisch Bedenken gegen die beständige Abwechselung von hoben und tiefen Accenten geäußert. Schon Gottsched andererseits hatte Hegameter nach deutschem, nicht mehr der phonetischen Wortbetonung widerstreitendem Accent empfoh= len und gebaut. Aber erst Klopstocks souverane Handhabung der freien Rhythmen wie speziell des Bexameters ftellt die beutsche Ber8= tunft von neuem auf den beweglichen germanischen Tonfall. Gegensat zu der schematischen Regelmäßigkeit des Sambus und Trochäus durchherrschte nun die Nachbildung der beweglicheren Mage gerade aus der Untite der deutsche, nach der Lautbetonung abstufende Sprachgenius. Roch heute haben wir nicht die letten Konsequenzen biefer Wiederbesinnung auf den Grundzug der deutschen Berkentwicklung gezogen; aber die vorherrschende Berwendung der gleichmäßig wechselnden Metren läßt überall den Durchbruch deutscher Wort= betonung: Abftufung nach Haupt= und Nebenhebungen, Gleichgültigfeit gegen bie Sentungen ertennen. Der fünffüßige Jambus, ber fich nach englischem Mufter als dramatischer Bers eingebürgert hatte, weicht sogar meift rhythmisch bewegter Prosa oder stellenweise, wie bei Wildenbruch, birett bem Knüttelvers in rechter Bertung besselben als "beutscher Bers". Und Richard Bagner überträgt die germanische Accentuierungefunft auf die Musit.

# § 111.

# Die fünstlerische Prosaform.

Wenn nach alledem über die treibenden Kräfte ber Bersentwicklung noch Zweifel obwalten könnten, würde selbst von der dichterischen Berwendungsart der Prosasprache ein Streislicht auf das Wesen der ursprünglich dichterischen Form sallen. Durchgängig bekundet sich das Streben nach gesetzmäßiger Bindung, wie sie schon die antike Bezeichnung Nomos andeutet.

Digit8d by Google

Stehen boch die glühenden Ergüsse eines Werther freien Rhythsmen prinzipiell nicht fern, und auch im weiteren Umfang spricht man angesichts der Goetheschen Prosa von rhythmischer Bewegung, wie sie eben künftlerisch beslügelt ist.

Mit unverkennbarer inneren Gefehmäßigkeit bilbet aber Leffing fogar die Sprache des lebendigen, bramatischen Dialogs fünftlerisch Seine wesentlichsten Stilmittel find geflissentliche Wiederholun= gen, Korrekturen, Antithesen, Fronie. Bas ift die Bieberholung. die Um- und Umwendung jedes wesentlichen Begriffes anders als ein Streben nach Sarmonie, wie fie ber Wiederkehr besfelben Ber8= maßes, gleichsam der Abstimmung auf einen Ton, wie sie auch dem Gleichklang bes Reims zugrunde liegt? Rebren doch in Lessings Meisterdramen einzelne Wendungen ganze Scenen hindurch refranartig Und wie Sat und Begenfat, Aufgefang und Abgefang fich entgegentreten, wie die Sarmonie fich in Disharmonie auflöft, um wieder in fich jum Ausgleich jurudzukehren, fo prägt Leffings Profa bald ihre scharfen Antithesen, bald ihre leiser umwendenden Korretturen des jedesmaligen Leitmotivs, bald wieder den doppelt wuchtigen Begenfinn der Fronie, um je nach Umftanden ausgleichend oder auflösend zum Gingangeglied zurückzukehren. Man denke an Jufts Ab= wägen des guten Danzigers und der schlechten Mores, die der Wirt besitt: an den dreimaligen Refran, nach jedem Trunk: Wirt, Er ift doch ein Grobian!" — bis er Trinken wie Reden zum Abschluß bringt durch die auch im Sinne der künstlerischen Form abschließende Wendung: "Nein, zu viel ift zu viel! Und was hilft's Ihm, herr Wirt? Bis auf den letten Tropfen in der Flasche wurde ich bei meiner Rede bleiben. Pfui, Berr Wirt; so guten Danziger zu haben, und so schlechte Mores!" Es ift nicht anders, als folgte auf mehrere Stollen ber Abgesang.



# Sachregister.

**A**benteuerlichkeit 110. Ubstraktion 24. 25. 125. 174. 175. Resthetik 5. 6.

Mulegorie 51, 52, 94, 99, 100, 101, 102, 131, 133,

Allitteration 61. 266. 269. Anafreontif 134.

Anschaulichkeit 76, 77, 103, 123, 124, 241, 243, 257.

Assonanz 61. 266. 271.

Ausruf 122, 124, 128, 176, 177, 267, Avefta 30.

Babylonier 120.

Ballade 114. 115.

Beiwort 65, 73, 81, 245, 253,

Beowulf 83.

Bewußtsein 82. 90. 101. 247 bis 249. 259. 260.

Bildende Rünfte 16. 57.

Bilber 45 bis 53. 252 bis 257.

Sharafter 182. 184. 197. 201 bis 205. 208 bis 216. 219. 223. 224. 227. 229. 232. 233. 234 bis 239. 261.

Charakteristisches 18. 112. 201.

Christentum 85 bis 88. 105. 106. 191 bis 195. 200. 201.

Deus ex machina 184, 210.

Dialog 180. 199. 207.

Dichter 53, 58, 59, 240 bis 262.

Dibattif 91, 92, 93, 105, 126, 132, 133,

Dithyrambos 135, 179, 268,

Divination 250.

Dramatik 25, 26, 135, 170, 178 bis 239, 261, 268,

©bba 27. 31. 41. 74. 75. 76. 256. 258. 259. 266. 267.

Einförmigkeit 245 bis 247. 272.

Einheiten 187. 193. 196. 197. 226.

Elegie 128. 129. 130. 267.

Empirie 7. 8.

Engländer 20. 38, 42, 43, 51, 105, 106, 107, 111, 114, 201 bis 205, 206, 207, 208, 209, 234 bis 236, 266, 273.

Entwidlung 9, 10, 11, 22 bis 26, 33, 53, 54, 63, 118, 257, 258 bis 260, 261, 262, 263, 266, 269, 271,

Epit 15, 25, 63 bis 118, 136, 137, 150, 179, 188, 191, 202, 261, 271.

Erhaben 32. 33. 42. 183. 201. 247. Erinnerungsbilder 243.

Erotif 108, 132, 139, 140, 146, 147, 198,

182 to by Google

Fabel 115. Fastnachtspiele 230. Form 2. 12. 13. 21. 56. 58. 59 bis 62. 107. 261. 263 bis 274.

Formeln 73. 74. 164. 165. 245. 246. Franzofen 3. 4. 5. 6. 20. 36. 42. 43. 51. 88. 94. 95. 143. 144. 176. 192. 195 bis 199. 207. 208. 230. 232 bis 234. 265. 266. 272.

Freiheit 208 bis 216. 247 bis 250.

### Gedanken 2. 58.

 Gefühl 21. 53. 56. 57. 58. 59 bis 62.

 87. 89. 91. 94. 95. 99. 100. 117.

 124. 177. 242. 247 bis 251. 259.

 Germanen 31. 88. 98. 201. 202. 266.

 Gejang 75 bis 78. 164 bis 169. 177.

 179. 191. 261.

Geschichtliche Auffassung 1. 6. 7. 9.

Weftaltungefraft 53. 242.

Gleichnis 252 bis 257.

Griechen 20. 35. 36. 40. 45. 46. 50. 65. 66. 69. 70. 72. 81. 91. 92. 108. 115. 127 bis 136. 178 bis 191. 220 bis 227. 256. 257. 265. 267. 268. 273.

Bubrun 95, 96,

 Säßliches 18. 201. 238. 239.

 Hebräer 30. 77. 122 bis 126.

 Heliand 86.

 Heroifches 39 bis 44. 95. 198. 259. 261.

 Hilbebrandslied 24. 41. 72. 73. 75.

 77. 253. 257.

Hohelied 123 bis 126.

Handeller (195) Sumanismus 21, 22, 195, 260, Sumor 224, 226, 233, 235, 236, 238, 239,

Superbel 257. 258.

Jambische Poesie 129. Idealistik 20. 204. 208 bis 216. The Strategy Strategy

264. 265. 266. Individualität 91. 170 bis 172. 177. 201 bis 216. 233. 248 bis 251. 272.

Induttion 7. 8. 9. 10. 11.

Ideenassoziation 243. 244.

Interjektion 128. 177.

Intrigue 186, 197, 198, 229, 233, 238, Intuition 250.

Franier 264. 266.

Staliener 94. 105. 114. 144. 231. 232. 265.

Ranzone 137.

Ratharfis 4. 217. 218.

Ratholizismus 201.

Rleinmalerei 81. 83. 86. 87. 90. 97. Rlimag 258.

Romödie 36. 45. 219 bis 239. 261. 268. Konfret 24. 262.

Runftdichtung 20. 149. 236.

Rufliter 91. 92.

Languers 60. 61. 266. 267.

Leich 153 bis 156.

Lieb 75 bis 78. 127. 128. 137. 144 bis 173. 261.

Litotes 258.

Ludwigelied 87. 270.

Lustspiel 36. 45. 219 bis 239. 261. 268.

Lyrif 25. 119 bis 177. 179, 261. 267, 268, 271.

Mahabharata 34. 39. 40. 80. 81.

Malerei 3. 16.

Mannigfaltigfeit 250, 251. 272.

Materialismus 8.

Meistersang 169. 272.

Melos 130 bis 134.

Metapher 255. 256.

Digitized by Google

Metonymie 253. 254. Mirafel 192. Moral 6. 13. 21. 22. 99. 104. 126. 135. 214. Moralitäten 192. Muhif 57. 177. 265. 268. 270. 273. Muhili 85. 253. Mysterien 192. 220. Muhid 45. 64. 65. 66. 67.

Rachahmung 2. 3. 4. 15. 16. 56. Naiv 20. Narr 235. 236. 237. National 67 bis 71. 98. 259. Natur und Naturalismus 5. 8. 15. 16. 17. 38. 44 bis 51. 58. 64. 65. 141. Naturbefeelung 45 bis 51. 173. Naturvölfer 27. 28. Nibelungen 69. 88 bis 91. 253. 254. 271. Novelle 107 bis 113. Nupen 2. 13.

Dijektivität 23. Orientalen 25. 88. 108. 119 bis 127.

Parabel 115.

Barallelismus 75. 166. 167. 246. Barobie 36. 225. Berfer 36. 40. 41. 83 bis 85. 93. 94. 126. 127. 195. Bhantafie 67. 94. 242 bis 251. Brofa 57. 58. 107 bis 113. 273. 274. Brotestantismus 201. 202. Brovenzalen 136 bis 143. 152. 272. Bhhhologie 8. 9. 10. Bublitum 258 bis 260.

**N**amajana 91. Realifit 20. 110. 111. 112. 184. 185. 204. 209.

Reflexion 25. 86. 87. 101. 111. 142. 174. 175. Refran 125. 137. 138. 139. 167. 168. 176. 267. 270. 274. Reim 61, 62, 265, 269 bis 273, Religiös 29 bis 39. 152 bis 156. 169. 170. 177. 179. 191. 206. 229. 259. 262. Renaissance 2. 195. 207. 236. 272. Rhapsoden 78, 79. Rhetorif 169. 174. 176. 198. 207. 227. Ritterepos 98 bis 101. Ritterlyrif 147 bis 151. 153 bis 163. 164, 271, Römer 2. 3. 88. 135. 152. 228. 229, 265, Roman 107 bis 113, 261, Romantit 20. 21. Romanze 114. 115. Ruodlieb 87. 88. 145. Sage 66 bis 71. 110. Satire 227. Scenerie 183, 187, 192, Schauspieler 59, 230. Schidjal 181 bis 185. 200. 203. 205. 209 bis 216, 239, Schönheit 16. 17. 18. 32. 33. 42. 59. 183. 201. 238. 239. Schuld 190. 203. Schwankhaft 96. 97. 113. 114. Seelenschilderung 82. 86. 90. 98. 99. 100, 123, 174, 175, Selbstgeständnisse 9. 18. 19. 240. Sentengen 97. Sentimentalisch 20. Sinnentrieb 6. Sirventes 142. Sloven 72. Spanier 114, 199 bis 201, 232, 233, Sprache 26. 246. 247.

Struck 127. 128. 152. 153.
Stoff 21. 22. 56. 58. 124. 223.
Digitized by

Strophe 266 bis 273.
Subjektivität 24. 25. 27. 82 bis 88. 100. 107. 166. 259.
Superlativ 54. 55. 257.
Symbol 52. 53. 94. 143.

**Technif** 186 biš 188. **Tetralogie** 180. 182. **Tierbichtung** 45. 102 biš 105. **Tragöbie Trauerspiel** 4. 14. 15. 178 biš 218. 219. 222. 235. 261. 268. **Traum** 244. 245. **Then** 227. 228. 231. 235. 236. 237.

Unbewußt 67. 247. Urpoesie 8. 11. 31. 32. 146. 147.

Bariationen 20. 21. 22. 263.

Beba 27. 29. 30. 256. 264. 266. Bergeistigung 83. 93. 125. 248. 262. Bergnügen 14. 15. 21. 56. 216 bis 218. Bers 3. 59 bis 62. 107. 151. 152. 225. 263 bis 274. Berstand 5. 21. 58. Bolfsbücher 110. Bolfsdichtung 20. 21. 64 bis 79. Bolfslieb 24. 75 bis 79. 113. 144 bis 153. 164 bis 169. 172.

Wahnsinn 244. 245. Baltharilieb 87. Bessorunner Gebet 85. Birklichkeit 109. 110. Birkung 56. Bunschmotiv 153. 176.

Baubersprüche 85. 152.



# Personenregister.

Main 70. Addison 111. Aefchylos 180. 181. 182. 183. 186. 187. 190. 191. Alfieri 19. Mitaos 131. MIIman 130. Anafreon 133. 134. 135. Anzengruber 21. Archilochos 129. 267. 268. Arent 38. Ariost 94. Aristophanes 36. 45. 220. 221. 222. 223, 224, 225, 226, 232, Aristoteles 3, 4, 15, 16, 128, 221, 222. Attila 67, 68, 70, Auerbach 22. Anrer 207. **B**ach 191. Baffelin 143. 144. Battifavja 91. Baumgarten 5. 6. 16. Beaumarchais 234. Bect 52. 53. Bernart von Bentadour 137, 141, 142. Bertran von Born 142.

Bleibtreu 38, 44.

Boccaccio 112, 113,

Bobmer 5. Boileau 4. 5. 42. Bojardo 94. Breitinger 5. 273. Bürger 114. 173. Burdach 146. 147. Byron 37. 38. 43. 51. 106. 107.

Calberon 200. 201.
Cervantes 109.
Chónier 51.
Chlothilde 68.
Chrestien von Tropes 95.
Corneille 198. 199.

Dante 105. Defoe 111. Descartes 4. Dietmar von Aift 47. 148. 150. 151. 157. 271. Dilthen 8. 9. 19. 244. 252.

**E**rmanrich 67. 68. Euripides 184. 185. 186. 187. **223.** 

Fielding 111. Firdusi 36. 40. 41. 83. 84. 85. 93. Fontane 112. Freiligrath 175. Friedrich von Husen 156. 157.

Geibel 176.

Gellert 170.

Gerhardt 170.

 Soethe
 13.
 14.
 17.
 19.
 21.
 22.
 32.

 37.
 43.
 50.
 55.
 62.
 106.
 107.
 111.

 112.
 113.
 114.
 115.
 170.
 171.
 172.

 173.
 209.
 210.
 211.
 212.
 213.
 238.

 249.
 250.
 252.
 258.
 274.

Goldsmith 111.

Gottfried von Straßburg 52. 100. 101. Gottfched 3. 4. 5. 16. 21. 207. 237. 273. Grillparzer 21.

Grimm, Jakob 26.

Grimmelshausen 110.

**Groth** 115.

Grün 19.

Gruph 207. 236. 237.

Guiot 135.

Gundahari 68. 69.

**S**adamar von Laber 102.

Hafis 126. 127.

Hartmann von Aue 47. 99. 100.

Hebel 115.

Hedelin 5.

Segel 6. 7.

Beinrich der Gleigner 102.

Heinrich Julius von Braunschweig 207. 236. 237.

Beinrich von Morungen 48. 158. 159.

Heinrich von Rugge 156. 157.

Beinrich von Belbefe 99. 157.

Berder 20. 172. 198. 252.

Bermegh 176.

Hesiod 92.

Sildito 68.

hinret van Aldmer 103.

Holberg 237.

Somer 25. 35. 36. 40. 45. 46. 54. 69. 81. 82. 91. 256. 257.

Horaz 2. 3. 13. 14. 15.

**T**byfos 133.

Ralidaja 34. 35. 46.

Rallinos 128. 129.

Rant 6.

Rarl der Große 144. 145.

Reller 112. 113.

Rerner 18. 19.

Rleift 19. 113. 238. 252.

Rlopftod 21. 32. 106. 273.

Körner 156.

Konrad von Würzburg 101. 102. 114.

Kratinos 222.

Rürenberg 24. 47. 147. 148. 150. 151. 153. 157. 255. 256. 271.

Rub 201.

**L**agarde 27. 28.

Lamartine 43.

Leibnig 4.

Lena 173. 238.

Leffing 4. 5. 16. 20. 196. 197. 198. 208. 209. 237. 238. 274.

Lobenftein 110.

Ludwig 19. 112.

Luther 169. 170.

Marlowe 201.

Maximilian 102. Menander 227. 228.

Milton 105, 106,

Molière 232, 233,

Mestor 70.

Nizami 93.

Dbovakar 67. 68. Opih 3. 207. 272. Otfried 86. 87. 151. 269. 270.

Baul 246. 247.

Petrarfa 144.

Bhilemon 228.

Digitized by Google

Pindar 135. Plautus 228. 229. 231. 232.

Racine 36. 198.
Rebhuhn 206.
Regensburg, Burggraf von 148. 149.
151. 157.
Reinmar von Zweter 52.
Reuter, Christian 110.
Richard Löwenherz 138. 139.
Richardson 111.
Rousseu 43. 50. 111.
Rubolf von Ems 114.
Rüdert 62. 262.

Saadi 93, 94. Sachs 206, 236, 272, Sappho 131, 132, 267. Scheffler 170. Scherer 7. 8. 9. 12. 13. 58. 59. 60. 146. Schernberg 193. Schiller 6. 14. 17. 19. 20. 21. 22. 32, 37, 43, 46, 58, 114, 115, 116, 174, 175, 209, 213, 214, 215, 251, Schlegel, August Wilhelm 175. Schlegel, Johann Elias 5. 16. 196. 197. 207. 237. Seneca 195, 207. Shafespeare 13. 17. 42. 202. 203. 204. 205. 207. 208. 209. 232. 234. 235, 236, 237, 238, 258, Sophotles 183. 184. 185. 186. 187. Spee 170. Spervogel 162, 163, 254, Steele 111.

Sterne, Lorenz 111. Storm 113. Swift 111.

Tacitus 21. 23. 31.
Talvi 24. 74.
Taffo 105.
Terenz 228. 231. 232.
Terpander 130. 267.
Theodomer 67. 68.
Theodorich 68. 96.
Theognis 132. 133.
Theofrit 115.
Thespis 179. 188.
Thrthos 130. 131.

Mirich von Gutenburg 48

Bega 200. 232.

Wagner, Richard 273.
Walther von der Bogelweide 48. 49. 50. 52. 154. 155. 156. 158. 159. 160. 161. 162. 172. 255. 256.
Werner der Gärtner 114.
Wieland 106. 107. 111.
Wildenbruch 273.
Wilhelm von Poitiers 141.
Willem 102. 103. 104.
Wolf, Christian 5.
Wolfram von Cschenbach 98. 99. 137. 258.

23 acternagel 16. 17. 32. 33. 59.

Renophanes 69.



# Inhast.

## Einleitung. Beariff und Methoden ber Boetit.

| Q | 1.  | Begriff ber Poetif                                        | ie<br>1 |
|---|-----|-----------------------------------------------------------|---------|
| § | 2.  | AA A H ALA AA AA AA AA AA                                 | _       |
| 8 |     |                                                           | 1       |
| 8 | 3.  |                                                           | 2       |
| § | 4.  |                                                           | 3       |
| 8 | 5.  |                                                           | 4       |
| 8 | 6.  | 1 17 1                                                    | 5       |
| § | 7.  |                                                           | 7       |
| § | 8.  | 11,7, 01,7                                                | 8       |
| § | 9.  | 3 3 1 / / / F                                             | 9       |
| § | 10. | Fortsetzung: Einschränkungen                              | )       |
|   |     |                                                           |         |
|   |     | Definitionen der Poefie.                                  |         |
| 8 | 11. | Die formale Definition der Poesie                         | 2       |
| ş | 12. | Der Nugen als Zwed ber Poefie                             | 3       |
|   | 13. | Das Vergnügen als Zweck ber Poesie                        | 4       |
|   | 14. | Die Rachahmungstheorie in der Boetik                      | 5       |
|   | 15. | Die Schönheitstheorie in der Boetif                       | 3       |
| - | 16. | Boetische Selbstgeftandniffe über bas Befen ber Boefie 18 | 3       |
| • |     |                                                           |         |
|   |     | m 1 11 1 m ff                                             |         |
|   |     | Bariationen ber Poesie.                                   |         |
| § | 17. | Bariationen der Poesie: a) in der Theorie                 | )       |
| § | 18. | Fortsetzung: b) in der Produktion                         | l       |
| § | 19. | Fortsetzung: c) in der Wirkung                            | l       |
| 8 | 20. | Berhältnis der poetischen Gattungen                       | 2       |
|   |     | Digitized by GOOS                                         | C       |

|                |                                               |   |         | Seite |
|----------------|-----------------------------------------------|---|---------|-------|
| § 21.          |                                               |   |         |       |
| § 22.          |                                               |   |         | . 26  |
| § 23.          | Scheinbare Ausnahmen                          |   |         | . 27  |
| § 24.          | Scheinbare Ausnahmen                          |   |         | . 27  |
| •              |                                               |   |         |       |
|                |                                               |   |         |       |
|                | Das Wefen ber Poesie.                         |   |         |       |
| § 25.          | Religiöser Charakter der ältesten Poesie      |   |         | . 29  |
| § 26.          | Die Erhabenheit der ältesten Poefie           |   |         | . 32  |
| § 27.          | Bergöttlichung als poetisches Stilmittel      |   |         | . 33  |
| § 28.          | Hervische Epoche der Poesie                   |   |         | . 39  |
| § 29.          | Helbenhafte Borftellungen in der Boefie       |   |         | . 42  |
| § 30.          |                                               |   |         | . 44  |
| § 31.          |                                               |   |         |       |
| § 32.          | Das Wesen der Poesse                          | • | •       | . 53  |
| § 33.          | Superlative Darstellung                       | • | •       | . 54  |
| § 34.          |                                               |   |         |       |
| § 35.          |                                               | • | •       | . 56  |
| § 36.          | Einheit der Künste                            | • | •       | . 50  |
| -              | Mutanific han bee Music                       | • | •       | . 57  |
| § 37.          |                                               | • | •       | . 57  |
| § 38.          | Die Gefühlsstärke des Dichters                | ٠ | •       | . 58  |
| § 39.          | Begründung der poetischen Form                | • | •       | . 59  |
|                |                                               |   |         |       |
|                | <b>—•</b> —• • • •                            |   |         |       |
|                | Die Dichtungsarten.                           |   |         |       |
|                | A. Die epische Poefie.                        |   |         |       |
| § 40.          | Ausgangspunkt                                 |   | _       | . 63  |
| § 41.          | Der Mythos                                    | ٠ | •       | . 64  |
| § 42.          |                                               |   |         |       |
| § 43.          |                                               |   |         |       |
| § 44.          | Fortsetzung                                   |   |         |       |
| § 45.          | Abschluß und dichterische Behandlung der Sage |   |         |       |
| § 45.<br>§ 46. | Sit das Raffedistung                          | • | •       |       |
| § 40.<br>§ 47. |                                               | • | •       |       |
| -              |                                               |   |         |       |
| § 48.          | Einfluß der Rhapsoden                         |   |         |       |
| § 49.          |                                               |   |         |       |
| § 50.          |                                               |   |         |       |
| § 51.          |                                               |   |         |       |
| § 52.          |                                               | • | •       | . 91  |
| § 53.          |                                               |   |         |       |
| § 54.          |                                               |   |         |       |
| § 55.          | Das allegorische Epos                         | • | т.      | . 10  |
|                | Digitized by GC                               | 0 | ર્ટ્રાલ |       |

|                | · Sei                                                          | te      |
|----------------|----------------------------------------------------------------|---------|
| § 56.          | Das Tierepos                                                   | 2       |
| § 57.          | Das christliche Epos                                           | 5       |
| § 58.          | Ausläufer des Epos                                             | 6       |
| § 59.          | Roman und Novelle                                              | 7       |
| <b>§</b> 60.   | Die kleineren epischen Arten                                   | 3       |
| § 61.          | Befen und Bandlungen der epischen Dichtung 11                  | 6       |
|                |                                                                |         |
|                |                                                                |         |
|                | B. Die lyrifche Dichtung.                                      |         |
| § 62.          | Boraussetzung der lyrischen Form                               | 9       |
| <b>§</b> 63.   | Die orientalische Lyrik                                        | 9       |
| § 64.          | Die griechische Lyrik                                          | 7       |
| § 65.          | Die provenzalische Lyrif                                       | 6       |
| § 66.          | Die Anfänge der deutschen Lyrik                                | 4       |
| § 67.          | Die deutsche Ritterlyrik                                       | 3       |
| § 68.          | Die deutsche Bolkslyrik                                        | 4       |
| <b>§</b> 69.   | Liedartige Lyrik in neudeutscher Zeit                          | 9       |
| § 70.          | Litterarische Lyrit                                            | 3       |
| § 71.          | Besen und Wandlungen der Lyrik                                 | 6       |
|                |                                                                |         |
|                |                                                                |         |
|                | C. Die bramatische Boesie.                                     |         |
|                | I. Das Trauerspiel.                                            |         |
| § 72.          | Begründung der dramatischen Form                               | ٥       |
| § 73.          | Ausbildung der dramatischen Form in Griechenland 17            |         |
| § 74.          | OF 1 197 1 100 (1) 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1         | -       |
| § 75.          |                                                                |         |
| § 76.          |                                                                |         |
| § 70.<br>§ 77. |                                                                |         |
| -              | Wesen und Wirkung der griechischen Tragödie 18                 |         |
| _              | Die Aufänge des modernen Dramas                                |         |
|                | Das humanistische Trauerspiel                                  |         |
| § 80.          | Das französische Trauerspiel                                   |         |
| § 81.          | Das spanische Trauerspiel                                      |         |
| § 82.          | Das englische Trauerspiel                                      |         |
| § 83.          | Das beutsche Trauerspiel                                       |         |
| § 84.          | Ueber ben Grund bes Bergnügens an tragischen Gegenständen . 21 | 6       |
|                |                                                                |         |
|                | II. Das Luftspiel.                                             |         |
| § 85.          | · · · · ·                                                      | n.      |
| 3 86.<br>3 86. | Begründung der Lustspielsorm                                   |         |
| 3 86.<br>3 87. | Die Anfänge der Komödie in Griechenland 220                    | J       |
| 2 87.          | Dia maddiallita antita Daniisia                                | •       |
| ,              | Die nachklassische antike Komödie                              | 6<br> e |

|                  |        | Seit                                                                 |  |  |  |  |  |  |
|------------------|--------|----------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|
| §                | 88.    | Die Anfänge bes modernen Lustspiels                                  |  |  |  |  |  |  |
| §                | 89.    | Die Hauptmomente des romanischen Lustspiels 23:                      |  |  |  |  |  |  |
| §                | 90.    | Das englische Lustipiel                                              |  |  |  |  |  |  |
| §                | 91.    | Das deutsche Luftspiel                                               |  |  |  |  |  |  |
| §                | 92.    | Befen und Birtung des Luftspiels 230                                 |  |  |  |  |  |  |
|                  |        | <u> </u>                                                             |  |  |  |  |  |  |
|                  |        | Das Seelenleben bes Dichters.                                        |  |  |  |  |  |  |
| 8                | 93.    | Die Erfahrung über die Dichterfeele 240                              |  |  |  |  |  |  |
| §                | 94.    | Die Boraussetzungen bes bichterischen Schaffens 24                   |  |  |  |  |  |  |
| §                | 95.    | Das Eingreifen ber bichterischen Phantafie 242                       |  |  |  |  |  |  |
| §                | 96.    | Die ursprüngliche Ginformigfeit bes Dichtergeistes 245               |  |  |  |  |  |  |
| ş                | 97.    | Die unbewußte Freiheit des Dichtergeistes 247                        |  |  |  |  |  |  |
| §                | 98.    | Die bewußte Freiheit bes Dichtergeistes 24                           |  |  |  |  |  |  |
| §                | 99.    | Der individuelle Geist 249                                           |  |  |  |  |  |  |
| ş                | 100.   | Der Dichtergeist in seiner Mannigfaltigkeit 250                      |  |  |  |  |  |  |
| ş                | 101.   | Die Ausdrucksformen bes Dichtergeistes 252                           |  |  |  |  |  |  |
| §                | 102.   | Das sinnlich ergiebigste Kennzeichen 253                             |  |  |  |  |  |  |
| §                | 103.   | Bild und Gleichnis                                                   |  |  |  |  |  |  |
| §                | 104.   | Hyperbeln                                                            |  |  |  |  |  |  |
| 8                | 105.   | Der Dichter und das Publikum                                         |  |  |  |  |  |  |
| ş                | 106.   | Rüdblid und Ausblid 260                                              |  |  |  |  |  |  |
|                  |        | <del></del>                                                          |  |  |  |  |  |  |
|                  |        | Grundzüge in ber Entwidlung ber Berstunft.                           |  |  |  |  |  |  |
| §                | 107.   | Musgangspunft für Ergründung ber Metrif 263                          |  |  |  |  |  |  |
| ş                | 108.   | Die Bersmessung 264                                                  |  |  |  |  |  |  |
| §                | 109.   | Die Fortentwicklung ber Bereform 266                                 |  |  |  |  |  |  |
| ş                | 110.   | Fortsetzung: Hauptstufen in der Weiterbildung der deutschen Bersform |  |  |  |  |  |  |
| 8                | 111.   | Die fünstlerische Prosasorm                                          |  |  |  |  |  |  |
| Ü                |        |                                                                      |  |  |  |  |  |  |
| _                |        |                                                                      |  |  |  |  |  |  |
|                  | achreg | •                                                                    |  |  |  |  |  |  |
| Personenregister |        |                                                                      |  |  |  |  |  |  |



#### Verlag der Schulzeschen Hof-Buchhandlung (A. Schwart) in Oldenburg.

Allmers, H., Sämtliche Werke. 6 Bande M 15,-. In 4 Original-Drachtbanden M 19,-.

- - Dichtungen. 3. Aufl. Broch. M. 3,-, in eleg. Orig. Einbo. M. 4,-. - - Marschenbuch. Sand- und Dolfsbilder aus den Marschen der Wefer und Elbe. 3. durchgesehene und vermehrte Aufl. Broch.

M. 6,-, in Orig. Einbd. M. 7,-

- — Römische Schlendertage. 9. illustrierte Aust. mit 20 Vollbildern. Broch. M. 6,-, in eleg. Orig.-Einbd. M. 7,-

— — Aus längst und jüngst vergangener Zeit. Broch. M. 3,—, in eleg. Grig. Einbd. M. 4,—.

Appell, J. W., Werther u. feine Zeit. 4. Aufl. M4, -, Orig. Einbd. M5, -. Bulthaupt, A., Durch frost und Gluthen. Gedichte. 2. Unfl. Broch. M. 4,-, in Orig. Einbd. M. 5,-.

Ekart, Rud., Branch und Sitte. Kulturgeschichtl. Skiggen. Broch.

M. 1,20, in Orig. Einbd. M. 2,-.

Fitger, A., fahrendes Volk. Gedichte. 4. Unfl. M4,—, Orig. Ebd. M5,—.

— Winternächte. Gedichte. 4. Aufl. M.4,—, in Orig. Einbo. M.5,—.
— Roland und die Rose. 2. Aufl. Eleg. broch. M. —,50.

Kulturgeschichtliche Bilder aus den Nordsee-Marschen. Gemalt von B. v. Dörnberg. Mit Dichtungen v. h. Allmers. 6 Kunstblätter in Lichtdruck. M. 9,—. In Grig. Pracht-Mappe M. 15,—. Murad Efendi, Massreddin Chodja. Ein osmanischer Eulenspiegel.

4. Uufl. Broch. M. 2,-, in Pracht-Einbd. M. 3,-.

- Balladen und Bilder. 3. Aufl. M. 2,-, in Prachtband M. 3,-. — — Oft und West. Gedichte. 3. Aust. M. 4,—, in Prachtband M. 5,—.

Pleitner, E., Binrich Jangen, der butjadinger Bauernpoet. Eleg. broch. M. 0.80.

Doppe, Frang, Zwischen Ems u. Weser. Sand u. Seute in Oldenburg und Ostfriesland. Broch. M. 6,-, in eleg. Orig.-Einbd. M. 7,-. — — Um Lebensborn. Gedichte. Broch. M. 3, — in Orig. Einbd. M. 4, —.

Rittershaus, Emil, Buch d. Leidenschaft. 4. Unff. M. 2,-, Prachtbd. M.3,-.

— - Uus den Sommertagen. 4. Uufl. Mit Portrait des Dichters von Prof. Ludw. Knaus. M. 4,-, in Brig. Prachtbb. M. 5,-. Roland, E., Gedichte. Broch. M. 2,-, in Orig. Prachtbb. M. 3,-.

— – Ítalienische Landschaftsbilder. Broch. M3,—, in Orig.: Ebd. M4,—. Sching Dr. Bans, Deutsch-Sudweft-Ufrita. Mit einer Karte u. vielen

Abbildungen. M. 18,-, in Orig. Einbd. M. 20,-. Schwart, A., Daterlandische Chrentage. Reich illustrierte festgabe gum Be-

burtstage des fürsten Bismarck. 16. Aufl. In Orig. Einbd. M. —,60. Staudinger, Paul, 3m Bergen der Banffalander. 2. Mufl. m. Karte. M. 10,-, in Orig. Einbd. M. 12,-

Stahr, Ad., Ein Jahr in Italien. 4. Auff. 5 Chle. Broch. M. 15,—, in 2 eleg. Orig. Einbanden M. 18,—.

- Berbstmonate in Ober Italien. Supplem. zu des Berf. "Ein Jahr in Italien". 3. Mufl. 2 Thle. M. 6,-, Orig. Einbd. M. 7,50,

— — Goethes franengestalten. 8. Aufl. 2 Bande. Broch. M. 6.—. in eleg. Orig.: Einbd. M. 8,-.

— — G. E. Leffing. Sein Leben und seine Werke. 9. vermehrte und verbefferte Aufl. 2 Bande. Broch. M. 6, --, in eleg. Orig. Einbd. M. 7,50. Wolff, Eugen, Poetik. Die Gesetze der Poefie in ihrer geschichtl.

Entwicklung. Broch. M. 4,-, in Orig. Einbd. M. 5,-. wolff, Dr. Willn, Don Banana zum Kiamwo. forschungsreise in West-Ufrika. Mit Karte. M. 4,—, Original-Einbo. M. 5,—. Bimmermann, Dr. Alfred, Geschichte der preugisch-deutschen Bandels-

politik, aktenmäßig dargestellt. Broch. M. 16,-, Or. Ebd. M. 18,-- — Kolonialgeschichtl. Studien. Broch. M. 6,—, Orig. Ebd. M. 7,00010

#### Dramaturgische Litteratur aus dem Verlage der Schulzeschen Hof=Buchhandlung (A. Schwart) in Oldenburg.

Allmers, H., Elektra. Drama in einem Anfzuge. Musik von Albert Dietrich. 2. Aust. Broch. M. 0,60, in eleg. Orig. Einbd. M. 1,50. Herz und Politik. Dramatisches Zeitidell. Broch. M. 0,60, in

eleg. Orig. Einbd. M. 1,50.

Augier, E., Der Schierling. Luftspiel in 2 Mufg. für die deutsche Buhne bearb. von U. fitger. Broch. M. 1,20, in eleg. Orig. Einbd. M. 2,20.

- Philiberte. Luftspiel in 3 Unfzügen. für die deutsche Buhne bearb. von U. fitger. Broch. M2,-, in eleg. Orig. Einbd. M3,-. Bulthaupt, B., Dramaturgie des Schauspiels. \* Leffing, Goethe, Schil-

ler, Kleift. 7. Aufl. Broch. M. 5,—, in Orig. Einbd. M. 6,—.
—— \*\* Shakespeare. 6. Aufl. M. 5,—, in Orig. Einbd. M. 6,—.

– — — 🐣 Brillparzer, Hebbel, Ludwig, Gutzkow, Laube. 4. Auft. Broch. M. 5,-, in Orig. Einbd. M. 6,-.

— — Gerold Wendel. Crauersp. 2. Uufl. M. 2,—, Orig.: Ebd. M. 3,—. - - Eine neue Welt. Drama. 2. Aufl. M. 2,-, Orig. Ebd. M. 3,-.

— — Der verlorene Sohn. Schanspiel. M. 2,—, Orig. Ebd. M. 3,—.

- Cimon von Uthen. Crauerspiel. M. 1,60, Orig. Ebd. M. 2,60. — — Die Malteser. Cragodie. M. 2,—, Orig.-Einbd. M. 3,—.

Lord Byron's Marino faliero. für das Meiningen'sche Hoftheater übersetzt und bearbeitet von U. fitger. Broch. M. 2,-.

- — Manfred, dram. Dichtung, aus ihrem Grundgedanken erklärt. Mebst Unhang: Uebersicht über Byrons Poesien. Don einem Theologen. Broch. M. 1,-.

Engel, Karl, Zusammenstellung der faustschriften vom 16. Jahrhundert bis Mitte 1884. Der Bibliotheca Faustiana 2. Aufl. M. 18,-.

— Die Don Juan-Sage a. d. Bühne. 2. Ufl. M 2,40. Or. Ebd. M 3,40. Fauft, Iohann. Ein allegorisches Drama, gedruckt 1775, ohne Ungabe des Verfassers, und ein nürnberger **Textbuc**h desselben Dramas, gedruckt 1777. Herausgeg. v. K. Engel. 2. verm. Uufl. M. 2,-.

-- Das Volksschauspiel Doktor Johann faust. Herausgegeben mit geschichtl. Nachrichten und Bühnengesch. des faust von Karl Engel. 2. umgearb. n. vielfach erganzte Uufl. M. 4,—, Orig. Einbd. M.5,—.

Fitger, A., Die Bege. Crauerspiel. 6. Aufl. M. 2,-, in Gr.-Einb. M. 3,-.

— — Don Gottes Gnaden. Crauerfp. 3. Uufl. M2,—, Orig. Ebd. M3,—.
— Die Rosen von Cyburn. Crauerfp. M 2,—, Orig. Ebd. M 3,—. Mofen, J., Der Sohnd, fürften. Cranerfp, in 5 Mufg. Orig. Einbd. M. 2,40.

— und Adolf Stahr, Ueber Goethe's fauft. Broch. M. 2,50. Puppenkomödien, Deutsche. Mit geschichtl. Einleitung. u. Bibliotheca Faustiana herausgegeben von Karl Engel. 2 Bde. Broch. M. 8,—,

Einzelne Bändchen a M 1,20. Ruseler, G., Gudrun. Schauspiel. M. 2,-, Orig. Einbd. M. 3,-.

Schwark, Rudolf, Efther im deutschen und neulateinischen Drama des Reformationszeitalters. Eine litterarhistor. Untersuchung. 2. durch einen Nachtrag vermehrte Unflage. M. 4,—.

Shakespeare, Imogen. (Cymbelin.) Romant. Schausp. Bühnenbearb. v. H. Bulthaupt. M. 1,60. Orig. Einbd. M. 2,60.

- - Der Widerspenstigen Zähmung. Luftspiel in 5 Uften und 1 Vorspiel. Bearbeitet von Eugen Kilian. Broch. M. 1,20, in Oria.:Einbd. M. 2,—.

Wehl, Leodor, Dramaturgische Bausteine. Gesammelte Auffätze. Aus dem Nachlasse Wehls herausgegeben von Eugen Kilian. Broch. M. 2,40, in Oria. Einbd. M. 3,40.

Wolff, Dr. E., Zwei Jugendluftspiele von Beinr. v. Kleift. Broch. M. 2,—, in Orig.:Einbd. M. 3,—.

Jabel, Eugen, Jur modernen Dramaturgie. Broch. M. 5,—, in Orig. Einbo. M. 6,—.

# UNIVERSITY OF CALIFORNIA LIBRARY BERKELEY

Return to desk from which borrowed.

This book is DUE on the last date stamped below.

38 Jul 5 [ LU

31 Mar'58LW

RETURNED TO MATH.-STAT.

MAR 2 0 1958

LD 21-95m-11,'50 (2877s16)476

222642

YB 31355



Digitized by Google

