

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

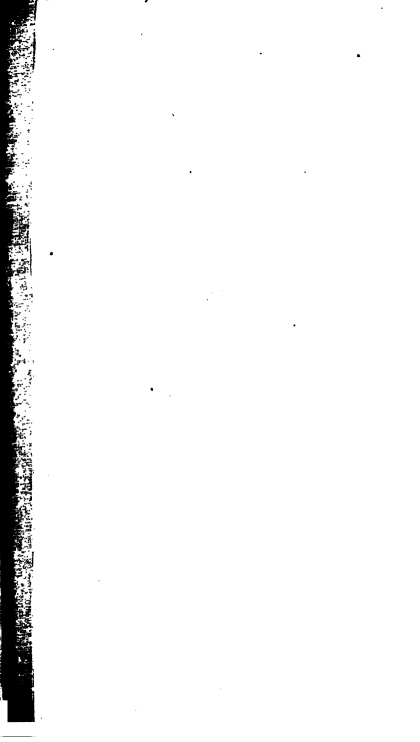
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





# PROCLI;

PHILOSOPHI PLATONICI

OPERA:

### SE VEND A PARIS,

J.-M. EBERHART, Imp.-Lib., rue du Foin Saint-Jacques, nº 12.

LEVRAULT frères, Lib., rue des Fossés M. le Prince, nº 33; et à Strasbourg, chez les mêmes.

## **PROCLI**

## PHILOSOPHI PLATONICI OPERA.

E CODD. MSS. BIBLIOTH. REG. PARISIENSIS,

NUNC PRIMUM EDIDIT,

LECTIONIS VARIETATE ET COMMENTARUS

ILLUSTRAVIT

VICTOR COUSIN,

PROFESSOR PHILOSOPHIE IN ACADEMIA PARISIENSI.

TOMUS QUINTUS,

CONTINENS TERTIUM, QUARTUM ET QUINTUM LIBRUM

COMMENTABLE

IN PARMENIDEM PLATONIS.



EXCUDEBAT J.-M. EBERHART.

MDCCCXXIII.

T,70! 1820 185-6

41696

# ΠΡΟΚΛΟΥ πλατωνικότ διαδοχότ

EIZ

ΤΟΝ ΠΑΡΜΕΝΙΔΗΝ ΤΟΥ ΠΛΑΤΩΝΟΣ.





### BIBAION TPITON.

#### APXH TOY TPITOY BIBAIOY.

- « Κλί μοι εἰπέ· αὐτὸς σὺ οὕτω (1) διήρησαι ώς λέγεις;
- » χωρίς μέν εἴδη αὐτὰ ἄττα, χωρίς δε αὖ (2) τὰ τούτων
- » μετέχοντα; καὶ τίς (3) σοι δοκεῖ εἶναι αὐτὰ ἡ ὁμοιότης (4),
- » χωρίς ής ήμεῖς όμοιότητος ἔχομεν (5), καὶ ἐν δη καὶ πολλά,
- » καί πάντα δσα νῦν (6) δη Ζήνωνος ἤκουες; ἔμοι γε,
- » φάναι τὸν Σωκράτην ».

Πρῶτον αὐτὸν ἀνερωτά περὶ τῆς ὑπος άσεως τῶν εἰδῶν εἰ οἴεται εἶναι τινὰ τῶν πολλῶν χωριστὰ αἴτια αὐτῶν, ἡ (7) καὶ αὐτὸς ἐπέβαλε τῆ ὑπος άσει τούτων τῶν πραγμάτων, ἡ (8) ἄλλού του ἤκουσεν, οὐ μάτην ποιούμενος τὴν τοιαύτην ἐρώτησιν, ἀλλ' ἐκεῖνο γνῶναι πάντως βουλόμενος, εἴτε δοξας τκῶς ἔχει περὶ αὐτὰ ὁ Σοκράτης ἐξ ἀλλοτρίων ναμάτων πεπληρωμένος, εἴτε νοερῶς αὐτὸς ἑαυτὸν ἐπὶ τὴν τούτου Θέαν ἀνεγείρας καὶ κατὰ νοῦν ἐνεργήσας καὶ

- (1) Sic Bekk. Editt. οῦτως.
- (a)D.Deest.αῦ Editt.χωρίς. ἐἐ τὰ τούτων αῦ.
- (3) Bekk. Fisch. Thom. 22ὶ τί σοι. Stephan. vult 22ἰ τί σοι. Gui assentit Heindorf.
- (4) C. D. αὐτὸ ὁμοιότης.Sic Fisch. Heindorf. Bekk.

- αὐτή ὁμοιέτης. Stephan. conjecerat : αὐτή ἡ ὁμοιότης. —
- (5) Sic Editt. Steph. vult μετέχομεν.
- (6) A. C. D. Deest vvv. Bekk. vvv dn. Editt. dn vvv.
  - (7) B. xai ei autòc.
  - (8) C. A xai āllov.

Βεασάμενος πρό τῶν κατατεταγμένων μονάδων τὰς έξηρημένας, καὶ πρὸ τῶν μετεχομένων τὰς ἀμεθέκτους. Καὶ γὰρ είκὸς δην είς αὐτὸν δικειν λόγον, ώς οι άμφι Παρμενίδην τοιαύτην τινά δόξαν έγουσι, καὶ τῆ δόξη πειθόμενον ουτω λέγειν, άλλα ουχί κατα οίκείαν έπιδολήν. Ουδέν ουν (1) άλλο πραγματεύεται διά της έρωτήσεως Παρμενίδης, η όπως αὐτὸν τὸν (2) νοῦν τὸν Σωκρατικὸν ἀνεγείρη καὶ παρασκευάση πρός την Θέαν των νοητών, αὐτὸν ἐκεῖνον προσκαλούμενος, άλλ' οὐ τὴν δόξαν τὴν ἐν αὐτῷ. νοῦ γάρ ἐςτ Βεάματα άπερ ο Παρμενίδης έκφαίνειν (3) μέλλει διά τῶν ρηθησομένων λόγων. Και δεῖ λαβεῖν ἐκ τούτων ἐχεγγυωτέρων δυτων , ότι ἄρα οὐ μόνον τῶν όριςῶν (4) ἔσχεν ἔννοιαν δ Σωκράτης, άλλα καί αὐτῶν τῶν χωριςῶν εἰδῶν οὐδ, ώς Αρις οτέλης φησίν, έπήχθη αν είς την έκείνων Βέσαν έκ της περί τους όρισμους διατριβής, άλλ' ότι διά θείαν όντως (5) όρμην, και ταῖς ιδέαις (6) αὐτὸς ἐπέδαλὲν ὅπου και νεὸς ων, δηλός ές τν έγηγερμένος είς την έκείνων Βεωρίαν αὐτός παρ' έαυτοῦ, τοῦτο ὁ πρὸς αὐτὸν (7) ὁ Παρμενίδης, πρώτον ήρώτησεν.

Αλλά περί μέν των λέξεων τοσαυτα είρησων μεταδατέον δε οὖν ἡμῖν ἐπί την των πραγμάτων Θεωρίαν. Τεττάρων τοίνυν ὅντων ἐν ταῖς περί τῶν ἰδεῶν ζητήσεσε προδλημάτων, πρώτου μὲν, εἰ ἔςι τὰ εἴδη· τί γὰρ ἄν τις καὶ περὶ αὐτῶν ἐπισκέψοιτο μὴ τοῦτο προδιομολογησάμενος;

<sup>(1)</sup> C. D. οὐδὲ νῦν.

<sup>(5)</sup> Β. ούτως.

<sup>(2)</sup> C. D. όπως αν τον νοῦν.

<sup>(6)</sup> C. D. idiais.

<sup>(3)</sup> Β. ἐμφαίνειν.

<sup>(7)</sup> Β. C. D. όπερ αὐτὸν.

<sup>(4)</sup> Β. ὁριστιχῶν.

δευτέρου δε, τίνων ές ι και τίνων ούκ ές ι τα είδη και γάρ τούτο πολλάς έχει διαμφισθητήσεις τρίτου δε, όποῖα δή τινα έζι τὰ είδη, καὶ τίς ἡ ιδιότης αὐτῶν τετάρτου δε, πώς μετέχεται ύπο τών τηθε, και τίς ο τρόπος της με 3έξεως· τὰ μὰν άλλα πάντα μνήμης ἐνταῦθα καὶ σκέψεως πλείονος έτυχε, τὰ δὲ πρώτον οὐδεμίαν ἔσχεν ἐξεργασίαν, ίσως ήμεν αύτο ζητείν άφέντος του Πλάτωνος. Εί δη δεί τουτο πρό των άλλων διομολογήσασθαι, φέρε καθ' έαυτοὺς επισκεπτόμενοι, θεωρήσωμεν διά ποίων ἄν τις λόγων κατασκευάσειε την των ίδεων υπόθεσιν, και ώς είσι τοῖς τούτο μαθείν γλιχομένοις αποδείξειεν. Αρκτέον δε έντευ-Βεν, τὸν κόσμον τοῦτον (I) τὸν φαινόμενον, λέγω δὲ (2) τὸν κόσμον, αὐτὸ τὸ σωματικὸν καθ' αὐτὸ, πότερον αὐθυπός ατον· τουτο γάρ πρώτον διαιρετέον εί μέν δη αύθυπός ατός έςτυ ο κόσμος όδε, πολλά και άτοπα συμθήσεται. πάν γάρ το αύθυπός ατον άμερες είναι άναγκαῖον, διότι πάν τὸ ποιοῦν καὶ πάν τὸ γεννῶν, ἀσώματόν έςι πάντως, καὶ γάρ τὰ σώματα ποιεῖ ταῖς ἀσωμάτοις δυνάμεσι, πῦρ μὲν Βερμότητι, ψυχρότητι δε ή χιών εί δη τό ποιουν άσώ∽ ματον είναι χρή, τὸ δὲ αὐτὸ ποιοῦν ἐςὶ καὶ ποιούμενου, γεννών τε καὶ γεννώμενον ἐν τοῖς αὐθυπος άτοις, ετη άτι το αύθυπος ατον πάντως άμερες. ο δε κόσμος, ού τοιούτος παν γάρ σώμα πάντη διαιρετόν, ώς ε ούκ αύθυπός ατος. Και άλλως αὖ τὸ μὲν αὐθυπός ατον παν, και αὐτενέργητόν ές ι πολλώ γαρ πρότερον το έαυτο (3)

<sup>(1)</sup> C. D. τουτονί.

<sup>(3)</sup> B, C. D. έαντῶ.

<sup>(2)</sup> C. D. γάρ.

γεννών, και είς έαυτο πέφυκεν ένεργείν, διότι δη καί αύτὸ τοῦτο τὸ ποιεῖν καὶ τὸ γεννζω, ένεργεῖν έςτω ὁ δὲ χόσμος ούτος ούχ ές ν αὐτοχίνητος, σωματικός ών. Οὐδὲν γοῦν τῶν σωμάτων όλως ἄμα και κινεῖσ ακ καί κινείν πέφυκεν, οὐδε γάρ άμα όλον έαυτο Βερμαίνειν καὶ ὑφ' . έαυτοῦ Βερμαίνεσ Βαι. διότι μέν γάρ Βερμαίνεται, οῦπω (1) Βερμόν έν είη, διότι δε Βερμαίνει, Βερμότητα έν έχοι, καί ούτω τὸ αὐτὸ ἔςαι καὶ οὐκ ἔςαι Θερμόν. Δσκερ ούν καί (2) κατά την άλλοίωσην άδύνατον τι τών σωμάτων έαυτὸ κινείν, ούτω δη καί κατά την άλλην πάσαυ κίνησω. δλως δε πάσα σωματική κίνησις παθήματι μάλλον έοικεν, ή δε αὐτόκινητος ενέργεια ές ίν ἄϋλος καὶ άμερής, ώς ε εί ο κόσμος σωματοειδής ές εν, ούκ αν αυτοκίνητος είη είδε μη τούτο, ούδε αύθυπός ατος εί δε γε μη αὐθυπός ατός έςι, δήλον ώς έξ άλλης αίτίας ὑφές ηκε. Τὸ γάρ μη αύθυπός ατον, παλιν διττόν ές ιν, η το κρείττον μίτίας, η το καταθεές ερου. Καὶ το μεν κρείττον, έχει τι μεθ' έαύτο (3) τοιούτον ο ές ιν αθθυπός ατον το δέ καταδεές ερον, έξ έτέρας αίτίας ήρτηται πάντως της αύθυπος άτου. Δεῖ τοίνυν καὶ τὸν κόσμον έξ αἰτίας άλλης είναι κρείττονος. Κείσθω τοίνυν ήμῦν δεδειγμένον, ώς ὁ κόσμος αἰτίας τινὸς ἤρτηται πρεσδυτέρας. Αὐτη δη οὖν ή αἰτία πότερον (4) κατά προαίρεσιν ποιεί και λογισμόν, η αὐτῷ τῷ είναι παράγει τὸ πᾶν. Εἰ μέν δη κατά προαίρεσιν, ἄς ατος ποίησις ές αι και άμφίδολος και άλλοτε άλλως έχουσα, και ό

<sup>(1)</sup> C. D. ούτω.

<sup>(3)</sup> Β. έαυτὸ τὸ.

<sup>(2)</sup> C. D. Deest zai.

<sup>(4)</sup> Β. C. πρότερου.

κραίτος ορλ έζαι διβαδιρό. το λαίδ αν καιοπίητων κίγρειε άλλοίως (1) αίτίας γιγνόμενον, μεταθλητόν (2) έστι καί φθαρτόν εί δε έςτιν άιδιος ο κόσμος, ου γαρ δη τούτο κυνί πρόμειται ζητεῶν, κὐτῷ τῷ εἰναι ποιεῖ τὸ ποιοῦν. Καὶ γκο . όλως πάν μέν τὸ κατά προσίρεσεν ποιούν έχαι τικά πάντως ποίησα, Αν αὐτῷ τῷ εἶναι ποιεῖ. Καὶ γὰρ ἡ ἡμετέρα ψυχή πολλά κατά προκίρεσαν ἐνεργοῦσα δίδωσαν διρως τῷ σώματε ζωήν αὐτῷ τῷ είναι, καὶ, ὡς ἐυ ἐπιτήθειου ἢ τὸ ὑποκείμενου, πάντως διαζή την έαυτου ζωήν, και μια προγεομένης. Εί γάρ διν και ή τοκεύτη ζωή της ήμετέρας ήρτημένη προαιρέσεως, ράθεως άν έκ πάσης περεςτάσεως αθελύετο το ζώου, της ψυχης έν τοίς τοιούτοις καιροίς καταφοριζομόνης τός πρός το σώμα κοινωνίας. Ού πάν δε το αύτο το είναι ποιούν έχει τινά και προαιρετικήν έτέραν ποίησυν οίον το πύρ Βερμαίνει το παρείναι μόνου, άλλ' οὐδίν πονδί προκιρεταιώς, ορος λαβ η Χικρι' σρος εγιος ειση ασπαετοπ' καθό σώμα, οὐ**θέ**ν. Εἰ τείνυν τὸ αὐτῷ τῶ είναι ποιείν έπι πλέον έκτεώνται του προαιρετικώς ποιεύ, δήλον ώς άπό τινος ήμει σεμνοτέρας και ύψηλοτέρας αίτίας. Καί τούτο εἰκότως: ἀπράγμων γάρ ή πείησις τῶν αὐτῷ τῷ εἶναι ποιούντων δ ποιούσε. Δεί δε έπι των θείων μαλιζα τό aubashron anskadeur, quer nur sineit aubashronquebon mer ράσου ζώμευ, όταυ ό βίος ήμων θείος ή και κατ' άρετην. Εί το ώνν έστα αίτία του παικός αύτω τω είναι ποιούσα, το δε αύτο το είναι ποιούν από της έαυτου ποιεί ούσίας, \* τουτό έςι πρώτως, όπερ το ποιούμενον δευτέρως καί δ έςι

<sup>(1)</sup> B. alloias.

<sup>(2)</sup> B. µ 67 er de lutter de v.

πρώτως δίδωσι τῷ ποιουμένω δευτέρως, οίον τὸ πῦρ καὶ δίδωσι Βερμότητα άλλω, και έςι Βερμόν ή ψυγή δίδωσι ζωήν και έγει ζωήν: και έπι πάντων ίδοις αν άληθή τον λόγον όσα αὐτῷ τῷ είναι ποιεῖ. Καὶ τὸ αἴτιον οὖν τοῦ παντὸς αὐτῷ τῷ είναι ποιοῦν, τοῦτό ές ι πρώτως, ὅπερ ὁ κόσμος δευτέρως. Εί δη ό κόσμος πλήρωμά ές τι είδων παντοίων, είη ἀν καὶ ἐν τῷ αἰτίω τοῦ κόσμου ταῦτα πρώτως\* τὸ γὰρ αὐτὸ αἴτιον καὶ ήλιον καὶ σελήνην, καὶ ἄνϪρωπον ύπές ησε και ίππου, και όλως τα είδη τα έν τῷ παντί. Ταῦτα ἄρα πρώτως ές ν έν τη αίτία τοῦ παντός, άλλος πλιος παρά τὸν έμφανη, καὶ ἄλλος (Ι) ἄνθρωπος καὶ τῶν είδων όμοιως εκας ον. Ές τι άρα τα είδη πρό των αίσθητων καί (2) αίτια αύτῶν τὰ δημιουργικά, κατά τὸν εἰρημένον λόγον ἐν τῆ μιᾳ τοῦ κόσμου παντὸς αἰτία προϋπάρχοντα. Εί δέ τις λέγοι του πόσμου έχειν μέν αίτζαν, ού μέντοι ποιητικήν, άλλά τελικήν, και ούτω τετάχθαι πάντα πρός έκείνην, εὖ μέν, δτι δίδωσι τὸ άγαθὸν ὡς αἴτιον προεςάναι τῶν όλων λεγέτω δὲ, πότερον δέχεταί τι ὁ κόσμος άπ' έκείνου, ἡ οὐδὲν κατά τὴν ἔφεσιν. Εἰ μὲν γὰρ μηδὲν, διακενής ή έφεσις αν είη τῷ μηδέν ἀπολαύοντι τοῦ έφετου παντελώς εί δέ τι δέχεται παρ' αύτου, πάντως έχεῖνο πρώτως (3) ές εν δ δίδωσι τῷ κόσμῷ ἀγαθόν (4), καὶ εί μη μόνον δίδωσι τούτω το άγαθον, άλλα καί κατ' ούσίαν δίδωσιν εί δε τούτο (5), και ύπος ήσει το πάν, · ἐπειδη καὶ πρότερον αὐτῷ τοῦ είναι ἐς ἡν αἴτιον, ίνα καί

(5) Β. τούτφ.

<sup>(1)</sup> C. D. άλλος δ.

<sup>(4)</sup> A. B. C. ayadov.

<sup>(2)</sup> C. D. τά.

<sup>(3)</sup> C. πρότερος.

κατ' οὐσίων αὐτῷ διδῶ τὸ ἀγαθόν καὶ ἄξομεν εἰς τὸν αὐτὸν λόγον καὶ οὺ μόνον ἔσται τελικὸν ἐκεῖνο τοῦ πωντὸς αἴτιον, ἀλλὰ καὶ ποιητικόν.

Δεύτερον τοίνυν έκείνον παραλάδωμεν τον λόγον (1). δς φησιν αθτά μέν τὰ φαινόμενα καὶ ίσα καὶ ἄνισα, καὶ δμοια καὶ ἀνόμοια, καὶ πάντα (2) άπλῶς, ὅσα αἰσθητὰ μηδαμώς έχεω έαυτοίς πάντη την προσηγορίαν έπαλη-Βεύουσαν. Ποία γάρ ἰσότης ἐν τούτοις πρὸς τὴν ἀνισότητα ἀναμεμιγμένη (3); ποία δε όμοιότης άληθής ἐν τοῖς τῆς άνομοιότητος άναπεπλησμένοις; που δέ τὸ αὐτὸ καθλος έν τούτοις, οίς τὸ ύποκείμενον αίσχρόν; που δε τὸ άγαθὸν, έν οίς τὸ δυνάμει καὶ τὸ ἀτελές; ἔκας ον ἄρα τούτων τῶν αλοθητών ούκ ές ω, δ λέγεται άληθώς ούκουν ούδε τά ούρανια σώματα εί θεωροίης ακρεδές ερα μέν γάρ (4) έκεῖνα τῶν ἐνύλων, ἀλλ' οὐδὰ ἐν τούτοις πάντη (5) τὸ άκριβές ούτε γάρ κύκλος, ούτε κέντρον, ούτε πόλος έν διας ατοίς δύναται είναι άκριδως. οίς γάρ ή φύσις έν τώ άμερει και άδιας άτφ, πως αν είη ταῦτα ἐν τῷ διας ατῷ καὶ μερις ω πάντη τελέως; άλλ' ή γε ήμετέρα ψυχή πολλώ (6) καὶ ἀκριδές ερα καὶ καθαρώτερα (7) τῶν φαινομένων ἐπινοείν δύναται γεννάν τον γουν φαινόμενον κύκλον έπιδιορθούται, και λέγει καθ' όσον ούτος άπολείπεται του

<sup>(1)</sup> Α. ήξομεν εἰς τὸν αὐτὸν λόγον, ός. — Β. λόγον, καὶ οἰ μόνον ἔσται τελικὸν ἐκεῖνο τοῦ παντὸς αἔτιον, ἀλλά καὶ ποιητικόν ός.

<sup>(2)</sup> Δ. G. D. πάντως.

<sup>(3)</sup> B.C.D. άναμεμι**γμένοις.** 

<sup>(4)</sup> B. Deest γάρ.

<sup>(5)</sup> Β. πάνυ.

<sup>(6)</sup> D. πολλά. B. Deest. Vid. p. 10, l. 14.

<sup>(7)</sup> B. za. apirtepor.

άτριδούς, και δήλον ώς δρώσα (1) τι τούτου καλλιον άλλο καί τελειότερον είδος, ου γάρ που μηδενός έφαπτομένη, μηδέ είς τι καθαρώτερον βλέπουσα, τοῦτο μέν οῦ (2) φησιν όντως εβιαι καλόν. τοῦτο δὲ οὐ πάντη ἴσον. αὐτῷ γὰρ τῷ λέγειν ταῦτα, δείκνυσιν ώς όρα τὸ πάντη καλὸν καὶ πάθτη ἴσον-Είτα ή μέν μερική ψυχή (3) δύναται τούτων τών φαινομένων τελειότερου τι και σκριβές ερου σπογενυσο, και θεωρείν έν έαυτή και σφαϊραν άγριβή, και κύκλον, και καλόν και ίσον, και έκας ον προβαλλουσα των είδων ή δε του παντός κοσμου καὶ τῶν φαινομένων, καλλιον οὕτε γεννζάν οὕτε ἡρζάν δύναται; και πώς ό μέν του παντός έςι δημιουργός ή δε μέρους τοῦ παντός; ή γάρ μείζων δύναμις τελειοτέρων ές ίν οίς ακή, και ή άθλοτέρα κίνησις κρειττόνων ές ι Βεωρημάτων (4) Θεωρός. Πολλώ άρα μείζω καὶ ἀκριβές ερα καὶ τελειότερα είδη (5) των φαινομένων και γεννάν και νοείν δύναται πάντως ό τοῦ κόσμου ποιητής. Ποῦ οὖν αὐτὰ γεννά καὶ ποῦ Βεωρεῖ; δήλον ώς ἐν ἐαυτῷ. Βεωρεῖ γὰρ ἐαυτόν, ώς ε αὐτὸς έαυτὸν Θεωρών και γεννών ἄμα, και τά είδη τών φαινομένων αϋλότερα καί ακριδές ερα έν έαυτώ καί γεννά και υφίςησι.

Τρίτον τοίνυν, εἰ μὲν μηθέν ἐς ιν αἴτιον τοῦ παντὸς, ἀλλ' ἐκ ταυτομάτου πάντα, πῶς συντέτακται (6) πάντα ἀλληλοις; πῶς δὲ ἀεἰ τὰ ὄντα ἐς ὶ, καὶ ὡς ἐπὶ πολύ καὶ γίνεται πάντα κατὰ φύσιν οῦτως, τῶν ἀπὸ ταυτομάτου πάντων ὡς ἐπ' ἔλασσον ὄῦτων; εἰ δὲ ἐς ιν αἴτιον ἔν τι

C. δρῶσά ἐστί.

<sup>(4)</sup> C. D. νοημάτων.

<sup>(2)</sup> C. τουτο μέν ούν φησεν.

<sup>(5)</sup> C. Deest sidn.

<sup>(3)</sup> Β. είτα ή λογική ψυχή.

<sup>(6)</sup> C. πῶς οὖν τέτακται.

πάντα συντάττον, εἰ μὲν ἀγνοοῦν ἑαυτὸ, πῶς οὐκ ἄλλό τι ές αι πρὸ αὐτοῦ τὸ καὶ εἰδὸς ἐαυτὸ, κακείνοι τοῦ αἰτίμ είναι αίτιον υπαρχον; ές αι γάρ των έν τῷ παντί γιγνωσπόντων έαυτά γειρον το άγνοοῦν έαυτο άλλά και πρείττον. όπερ άδύνατον εί δε γιγνώσκον έσυτο, δήλον δτι είδος έαυτο αίτιον ου, οίδε και ων έςτυ αίτιον, ώς ε περιέξεε κανείνα τὰ  $\mathring{a}$  γιγνώσκει.  $\mathring{\mathbf{H}}$   $\mathring{a}$ ρα νοῦς έςτιν αίτιος (1),  $\mathring{\eta}$  καὶ συντάξει πάντα άλληλοις ή γάρ δημιουργός του πάντος, τὸ δὲ πῶν ποικίλον ἐς ἱ, καὶ οὐ τῆς αὐτῆς μετέχει τὰ μέρη πάντα και άξίας και τάξεως. τίς ό την άξίαν αὐτῶν μετ ρῶν, η ό ὑποςήσας αὐτά; τίς δε ό τάξας ἔκας ον ὅπως ἔδει, καί έπι της οικείας έδρας, ώδι μεν ήλιον, ώδι δε σελήνην, ώδι δε την γην, ώδι δε τον μέγαν ούρανον, η ό παραγαγών αὐτά; τίς δε ὁ συντάξας πάντα, καὶ μίαν έξ αὐτῶν άρμονίαν άποτελέσας, η ό και την ούσιαν εκάς οις και την φύσιν δούς; Είτοίνυν καὶ έταξεν αὐτὸς πάντα, καὶ τὴν άξίαν έκάς ω άφώρισεν, ούτε τὴν τάξιν δήπου τῶν πραγμάτων, ούτε τὴν άταξίαν ήγνόηκε το γάρ ούτω ποιείν άλόγου φύσεως ήν, καί οὐ Βείας αἰτίας, καὶ ἀνάγκης ἴδιον, άλλ' οὐ νοερᾶς προμηθείας έπει και ει νοών έαυτον, οίδεν έαυτον, είδως δε έαυτον, και την ούσιαν ην έλαχεν οίδεν ότι ακίνητον αίτιον ές ι και έφετον πάσιν, οίδε και οίς ές τν έφετον. ού γάρ κατά συμβεθηκός έςτιν έφετον, άλλά κατ' οὐσίαν. ή οὖν άγνοήσει τί ές ικατ' οὐσίαν, ή τοῦτο εἰδώς, εἴσεται καὶ ὅτι ἐφετόν. Καὶ μετὰ τούτου (2) γνώσεται καὶ ὅτι πάντα αὐτοῦ ἐφίεται, καὶ τίνα τὰ πάντα τῶν γάρ πρός τι τὸ μὲν

<sup>(1)</sup> B. αίτιον.

<sup>(2)</sup> C. μετά τοῦτο.

καὶ ἀφάντας ος όμως ἐς ὶ λόγων αίτία φυσικών. Αρ' οὖν ή μέν άνθρώπων φύσις έχει τοὺς άνθρωπείους (Ι) λόγους, οὐχί δὲ καὶ ἡ ἐν λέοντι τοὺς τοῦ λέοντος, οἶον τῆς κεφαλῆς, τῆς γαίτης, τών ποδών, τών άλλων τοῦ λέοντος μορίων; καὶ πόθεν οδόντος έκπεσόντος άλλος φύεται, μη της δυνάμεως ένδον ένούσης της οδόντας ποιείν δυναμένης; πώς δε καί άμα μέν ός οῦν, άμα δὲ σάρκα ποιεί, άμα δὲ τῶν άλλων έκας α και ή έκείνων φύσις; τὸ γὰρ αὐτὸ (2) κατὰ τὸ αὐτὸ τοσκύτην ποικιλίαν διοργανώσεως πλάττειν ούχ αν δύναιτο. καί ταῦτα ἄλογος οὖσα κατά τὴν ἐαυτῆς οὐσίαν ἀλλ' ἄρα έν μέν ζώοις ή φύσις έχει τοὺς λόγους, οὐχί δὲ καὶ έν φυτοῖς; ἡ καὶ ἐν ἐκείνοις ἡ τάξις τῆς γενεσέως, καὶ οἱ βίοι τών φυτών δηλούσεν, όπως κατά τεταγμένας αίτίας έπετελοῦνται. Δηλον οὖν ώς (3) κατά τὸν αὐτὸν λόγον, καὶ ἐκείνων αί φύσεις προσειλήφασι (4) τούς φαινομένους λόγους άλλ' έπὶ τὴν μίαν ἀναθράμωμεν λοιπὸν φύσιν, ἢ τῆς γῆς,τῶν πάντων γεγνητικήν όμοίως, όσα γαΐαν έπιπνέει τε καὶ έρπει (5). ταύτην τοίνυν οὐ πολλώ πρότερον έχειν τοὺς τῶν φυομένων λόγους, η πόθεν καὶ ἐφ' ὧν μη ἐκ τοῦ ὁμοίου την γένεσιν έπιτελουμένην όρωμεν, οίον των έκ σήψεως πόθεν ο ούν έπι τούτων ή γένεσις; πώς δε έν ταυτώ τόπω, φυτών άλλοτε άλλα γένη φύεται, χωρίς άνθρωπινής έπιμελείας; η δήλον ώς της όλης φύσεως λόγους έχούσης και ποιήτακας τούτων άπαντων εν έαυτη δυνάμεις. Και τί δεῖ λέγειν; οῦτω γάρ άνατρέχοντες, την έν (6) έκάς ω συς οίχω φύσαν περι-

<sup>(1)</sup> D. τοὺς ἀναγκαίους.

<sup>(4)</sup> Β. προειλήφασι.

<sup>(2)</sup> C. D. τὸ γὰρ αὐτὸ τὸ κατὰ τὸ αὐτό.

<sup>(5)</sup> Hom. Odyss. Σ. 130.(6) D. τὴν ἐκάστω.

<sup>(3)</sup> C. Deest ώ;.

ληπτεκήν τών έν αὐτῷ ζώων εύρησομεν την δε έν σελήνη าอง ยง หลังเข ย่งข้อง อ่นย์วิยง วุล่อ ที่ หลังส นบธีอองสำลเ วุยงอσις. Καὶ ἐν ἐκείνη τῶν ἐνύλων φύσεων ἡ ἐξηρημένη προείγιμεται πολάς, και ορεφ ομ οια εφα αφακόση μοινα άπενοι την ἄνοδον, έπ' αὐτην ηξομεν (Ι) λοιπόν την φύσιν του παντός, και περί ταύτης έρησόμεθα, είτε έχει τα είδη, είτε μή, και άναγκάσομεν όμολογεῖν τὸν άποκρινόμενον (2), ώς και έν ταύτη τών φαινομένων είσι πάντων οι λόγοι, καί αί ποιητικαί και αί κινητικαί δυνάμεις. πάντα γάρ δοα διά τών καταδεες έρων έπιτελείται, κρείττον καί τελειότερον άπὸ των όλαωτέρων ύφίς αται. Πάντων ούν ούσα μήτηρ ή του παντός φύσις πάντων ἄν περιέχοι τοὺς λόγους καὶ γερ άλλως άτοπον την μέν τέχνην μιμουμένην τούς λόγους τούς φυσικούς, κατά λόγους ποιείν, αὐτήν δὲ ἄνευ λόγων καί άνευ των ενδον μέτρων. Αλλά και ει ή φύσις έχοι τους λόγους, δεί τουα και πρό ταύτης αιτίαυ είναι περιεκτούν **Φλλην των είδων ή μέν γάρ φύσις δύνασα (3) κατά των** σωμάτων ούτως έν αύτοῖς ποιεί οίον εί τὸν τεχνίτην νοήσειας δύναντα κατά των ξύλων, καί ένδοθεν αὐτά κοιλαίνοντα, εὐθύνοντα, τετραίνοντα, σχηματίζοντα. Τοιούτον γάρ τι πέπουθεν ή φύσις, συνδιαβαπτιζομένη τοῖς σώμασι, καί ένοικούσα τοῖς δγκοις (4) αὐτίων, καὶ ἔνδον (5) ἐμπνέουσα (6) τους λόγους αυτοῖς (7) και την κίνησα. Εδει γάρ καί τοιαύτης τινός αίτίας τοῖς έτεροκινήτοις θυ άλογου μέν

- (1) B. έξομεν.
- (2) Β. ἀπορούμενον.
- (3) B. δύνατκι.
- (4) B. oixois.

- (5) C. D. avdo Sev.
- (6) C. D. συμπνέουσα.
- (7) B. C. D. autis.



είναι προσήχει, ίνα μὴ ἀφίς ηται (Ι) τῶν σωμάτων ἀεί τῆς συνοιχούσης αὐτοῖς αἰτίας δεομένων, λόγους δὲ ἔχειν (2) αὐτῶν, Ίνα πάντα ἐν ὅροις τοῖς οἰκείοις δύνηται φυλάττειν, καἰ κινείν πάντα κάτὰ τὸ προσήκον. Η δ' οὖν φύσις ἄλλων ές ί καί ούχ έαυτης, ήλογωμένη (3) κατά την οίκείαν τάξιν. Δεί δε την πυριωτάτην αιτίαν εξηρησβαι των ποιουμένων δοφ γοῦν ἐξήρηται τοῦ ποιουμένου τὸ ποιοῦν, τοσούτω καθαρώτερον και τελειώτερον ποιεί και όλως, εί άλογος ή φύσις, δείται τοῦ ἄγοντος αὐτήν. Αλλό οὖν τί ἐς ι καὶ πρὸ τῆς φύσεως άγον (4) τοὺς λόγους, εἰς (5) οὓς δεῖ τὰ ἐν τῷ κόσμῷ πάντα την ανάρτησιν έχειν. Αλόγοις γαρ οίμαι λόγοις έπιτρέψαι τὸ πᾶν, μὴ τῷ ὅντι ἄλογον ἦ, ἡ οὐκ ὀρθόν. Αναγκαξον τοίνυν εν άλλω τινί θέσθαι τους λόγους ειδήσοντι τά έν αὐτῷ, καὶ γνως ικῶς ἄμα καὶ ποιητικῶς ἐνεργήσοντι' καί γὰρ ἄτοπον ἡμᾶς μὲν γινώσκειν τὸ πᾶν καὶ τὰς αίτίας τῶν γινομένων, αὐτὸ δὲ τὸ ποιοῦν ἀγνοεῖν καὶ ἐαυτὸ καί τὰ ποιούμενα παρ' αὐτοῦ. Κρείττων ἄρα καί τῆς ἡμετέρας γνώσεως (6) ές αι και έν τη αιτία του κόσμου, καθόσον καὶ ἐκείνη μὲν οὐ γινώσκει μόνον, άλλὰ καὶ ὑφίςησι πάντα, ήμεις δὲ γιγνώσκομεν μόνον. Εἰ δὲ γιγνώσκει τὰ πάντα τὸ δημιουργικὸν αἴτιον τοῦ παντὸς, εἰ μὲν ἔξω βλέπον, αγνοήσει παλιν έαυτὸ, καὶ ἔςαι ψυχῆς μερικῆς καταδεές ερον εί δε είς αυτό βλέπον, έν αυτώ πάντα ές ι νοερά

τούς. D. φύσεως έχον τούς.

<sup>(1)</sup> Β. С. D. ἀφισταται.

<sup>(2)</sup> D. Žχει.

<sup>(5)</sup> B. C. D. Deest eic.

<sup>(3)</sup> C. ή λεγομένη.

<sup>(6)</sup> C. D. γνώσεως, ώς έςαι.

<sup>(4)</sup> C. Φύσεως έχου άγου

καὶ γνως καὶ τὰ εἴδη, καὶ οὐκ ἔξω καὶ ἐν τοῖς φαινομένοις μόνον.

Πέμπτον τοίνυν κακείνον (Ι) σκεπτέον τον λόγον πάντα, φασί, τὰ έξ ἀκινήτου γενόμενα (2) αἰτίας, ἀλίνητα καὶ ἀμετάδλητα τὰ δε ἐκ κινουμένης ἔμπαλιν, κινητὰ καὶ μεταδλητά, καί άλλοτε άλλως έχοντα. Εί δε τοῦτο, καὶ πάντα όρα ἀίδια κατά την ούσίαν ές ι και άμεταθλητα, ταύτα έξ άκινήτου γέγονεν αίτίας εί γάρ έχ χινουμένης, έζαι μετα-**Ελητά, δπερ άδύνατον πάντα οὖν τὰ ἀχίνητα ἐξ ἀχινήτου** αίτίας γέγονεν, εί περ και γέγονε δηλαδή. Τον οθν άνθρωπον άπλως, το είδος αυτό λέγω, και τον ίππον, αυτό το είδος, ἄρ' οὐκ ἐξ αἰτίας φήσομεν, είπερ καὶ ὁ σύμπας κόσμος έξ αιτίας ύφές ημεν εκ ποίας ούν αιτίας; αιρα ακινήτου τινός, η κινουμένης. Εί μεν δη κινουμένης, έκλείψει ποτέ τὸ ἀνθρώπειον είδος: πᾶν γὰρ τὸ ἐκ κινουμένης αἰτίας ὑποζαν των εκλείπειν πεφυκότων ές ίν. Ερήσομαι δε το αυτο περί τε ήλίου και περί (3) σελήνης, και περί έκάς ου τών άς έρων άρα και ταύτα έξ ακινήνου γέγονεν αιτίας ή κινουμένης εί γάρ έχ κινουμένης, έζαι μεταδολή τής οὐσίας και έν τούτοις: είδε έξ ακινήτου και ταυτα και πάντα δσα έπδίως ές ν έν τῷ κόσμω είδη, ποῦ τὰ ἀκίνητα τούτων αίτια; δήλον γάρ ώς ούκ έν σώμασι παν γάρ σώμα φυσικόν κινείσβαι πέφυκεν εν φύσει άρα προσεχώς; άλλ' ή φύσις άλογος δεί δε τά πυρίως αίτια, νοερά είναι καί Βεία. Τά άρα ακίνητα αίτια των είδων τούτων έν νώ πρώτως ές ί

<sup>(1)</sup> A. záztivo.

<sup>(3)</sup> B. Decst περί.

<sup>(2)</sup> C. D. γινόμενα.

δευτέρως γὰρ ἐν ψυχῆ, καὶ τρίτως ἐν φύσει, καὶ ἐσχάτως ἐν τοῖς σώμασι. Πάντα γὰρ ἡ φαινομένως (I) ἐς ἱν, ἡ. ἀφανῶς, ἡ ἀχωρίςως τῶν σωμάτων, ἡ χωριςῶς καὶ εἰ χωριςῶς, ἡ κατ' οὐσιαν καὶ κατ' ἐνέργειαν ἀκινήτως, ἡ κατὰ μὲν σὐσίαν ἀκινήτως, κατ' ἐνέργειαν ἀξ κινητῶς. Ακίνητα οὖν ἐκεῖνα κυρίως, å καὶ κατ' οὐσίαν ἐς ἰν ἀμετάθλητα καὶ κατ' ἐνέργειαν, οἰα τὰ νοερά δεὐτερα δὲ τὰ ἀκίνητα μὲν κατ' οὐσίαν, κινητὰ δὲ κατ' ἐνέργειαν, οἰα τὰ ψυχικά τρίτα δὲ τὰ ἀφανῆ μὲν, ἀχώρις α δὲ τῶν ἐμφανῶν, οἰα τὰ ψυχικά τελευταῖα δὲ τὰ ἐμφανῆ, καὶ ἐν τοῖς αἰσθητοῖς ὅντα, καὶ μεριςά μέχρι γὰρ τούτων προῖοῦσα κατέληξεν ἡ τῶν εἰδῶν ὕφεσις.

Εκτον δη οὖν ἄλλον τρόπον ἀνασκεψώμεθα περὶ τῆς ὑπος άσεως τῶν εἰδῶν, ἀπ' αὐτῶν ὁρμηθέντες τῶν ἀποσείξεων τὰς γὰρ ἀποδείξεις ἄπαντες (2) ἐκ προτέρων καὶ τιμιωτέρων (3) γίγνεσθαι πάσας ὁμολογοῦμεν, καὶ οὖτῶ τισὶ μέγα καὶ σεμνὸν ἡ ἀπόδειξις ἔδοξεν εἶναι, ὡς ε καὶ τῆς διαιρετικῆς αὐτὴν μεθόδου κρείττονα θέσθαι. Κείσθω τοίνυν ὁμολόγημα κοινὸν, τὴν ἀπόδειξω ἐξ αἰτίων εἶναι, καὶ φύσει τιμιωτέρων. ἀλλ' ἐξ ὧν αὶ ἀποδείξεις; ταῦτα ἐςτ τὰ καθόλου πάσα γὰρ ἀπόσειξις ἐκ τούτων ταῦτα ἄρα αἴτια τοῖς ἐξ αὐτῶν διουνυμένοις. ὑταν οὖν ὁ ἀς ρονόμος λέγη τοὺς ἐν οὐρανῷ κύκλους δέχα τέμνειν ἀλλήλους, ἐπειδὴ πάς μέγις ος κύπλος τὸν ὅμοιον διχοτομεῖ, πότερον ἀποδείκνυσιν, ἡ οὖς

<sup>(1)</sup> C. patibassa.

<sup>(3)</sup> B. Deest καὶ τιμιωτέρων.

<sup>(2)</sup> Α. Β. πάντως.

καί τοι ἀπὸ τοῦ καθόλου πεποίηται τὴν ἐπιβολήν. Ποῦ όἡ εὐρήσομεν τὰ αἴτια ταῦτα τῆς ἐν οὐρανῷ τῶν κὰν κὰν τομος καθολικώτερα αὐτῶν; ἐν σώμασι μὲν γὰρ οὐκἔς αι παν γὰρ τὸ ἐν σώματι ὁν, μερεκόν ἔςι δεῖ δὲ ἐν ἀσωμάτω πάντως οὐσία, ἀπάγκη ἄρα τῶν φαινομένων προϋπάρχειν τὰ εἴδη, καὶ τούτοις αἴτια τοῦ εἶναι, καθαλικώτερα αὐτῶν ὅντα καὶ δυνατώτερα. ἔςτ μὲν σὖν καὶ αὐτόθεν δῆλον, ὅπερ εἴπομεν, τῆς ἐπιςήμης ἀναγκαζούσης τὰ καθόλου τιθέναι καὶ οὐσιώτερα καὶ αἰτίωτερα τῶν καιλ' ἔκας α, προϋπάρχειν τὰ εἰδη, καὶ ἀπ' ἐκείνων εἴναι τὴν ὑπός ασιν τούτοις χωρις ῶν ὅντων.

Εἰ δὲ βούλει, καὶ καθ' αὐτὸ σκέψα πόθεν καὶ εἰ τις ἄλλος ἐπέβαλε τοῖς εἴδεσι, καὶ αὐτὸς ὁ Σωματης πόθεν εἰς ἔννοιαν ἀφίκετο τῆς οὐσίας ταύτης. Εςι δὴ οὖν ἀνδρὸς εἰς νοῦν ἐπιςρέψαντος ἤδη, καὶ χωρισαντος ἐαυτὸν ἀπὸ τοῦ συνθέτου, καὶ θεασαμένου τὴν τε ψυχικὴν ζωὴν καὶ τὴν σωματικὴν διακεκριμένως, καὶ ὡς οὐδὲν θαυμας ὁν ἄλλο μὲν εἶναι τὸ ὑποκείμενον, ἄλλο δὲ τὸ μετεχόμενον ἐν τῷ ὑποκειμένο δν, ἄλλο δὲ τὸ ἐξηρημένον καὶ ἀμέθεκτον εἶδος, ἡ τοιαύτη πτοία περὶ τὴν τῶν θείων τούτων μονάδων ὑπόθεσεν. Ο μὲν γὰρ πολὺς, καὶ τὴν ἐαυτοῦ ζωὴν ἀναμίζας τῆ τοῦ συνθέτου ζωῆ, διακρῦναι τὸ μετεχόμενον καὶ τὸ ἀμέθεκτον ἀδυνατεῖ τὸν γὰρ τὸ χωρις ὸν θεασάμενον, καὶ (1) αὐτὸν εἰς δύναμιν προσήκει γενέσθαι τοιοῦτον, οἰον έξ-ανας άντα (2) τοῦ σώματος καὶ εἰς τὸ ἐν ἑαυτῷ χωρις ὸν

<sup>(1)</sup> B. nal eig abrèv. C. (2) B. effavastávrog. nal autò eig.

αποδλέψαντα (I)· ὁ δέ γε σπουδαΐος τὸ ήθος, ἀφ' έαυτοῦ τὴν διάκρισα τούτων Θεασάμενος, μέτεισα έπὶ τά όλα, και πάντων των μετεχομένων είδων προτέρας ἐπινοεί τὰς ἐξηρημένας καὶ ἀῦλους μονάδας. Καὶ οὐκ ἐπὶ τούτων μόνων (2) ούτως, άλλά καὶ ἐπὶ τῆς κινήσεως τὸν αὐτὸν άνεισι τρόπον, δρών τὸ μὰν σώμα τοῦτο πάν κατά τὴν οίχείαν αὐτοῦ φύσιν έτεροχίνητον ον , καὶ δεόμενον κινήσεως άλλαχόθεν είς ταῦτα καθηκούσης, τὴν δὲ πρώτην και χυριωτάτην χίνησαν έν τῷ χινητιχῷ τῶν όλων ἔχει γάρ και έκεῖνο την του κινούντος κίνησιν, και το σώμα την του κινητου, και είδωλον η έν τούτω κίνησις, της έν έχείνω προϋπαρχούσης έχείνη μέν γάρ τελεία χίνησις, ένέργεια γάρ' ή δε έν τούτω, άτελης ενέργεια το δε άτελές, έχ τοῦ τελείου τήν τε ὑπός ασεν ἔχει και τὸ τέλειον Καὶ μὴν καὶ ἐπὶ τῆς γνώσεως ἔςιν ίδεῖν ἐσχάτην μὲν γνώσιν την των σωμάτων, είτε αίσθητοιήν αὐτήν, είτε φαντας ικὴν ἐθέλει τις προσαγορεύειν. Πᾶσα γὰρ ἡ τοιαύτη γνῶσις, ἀληθείας έςτιν ἄμοιρος (3), και τῆς οὐσίας τῶν πραγμάτων ούκ έφάπτεται, και ούδεν θεωρεί καθόλου καὶ (4) κοινὸν, άλλὰ πάντα ἐσχηματισμένα, πάντα μεμορφωμένα, πάντα μερικά τελειοτέρως (5) δὲ γνῶσις ἐς ίν ἡ άμόρφωτος, ή άσχημάτιςος, ή ἄϋλος, ή καθ' αύτην οὖσα καὶ ἑαυτής, ής εἴδωλον ή αἴσθησις, ἀτελής οὖσα γνῶσις καὶ ἐν ἄλλφ καὶ οὐχ ἑαυτῆς. Εὶ τοίνυν ἐπί τῶν

Β. ἀποδλέψαντος.

<sup>(4)</sup> C. Deest xai.

<sup>(2)</sup> Β. C. D. μόνον,

<sup>(5)</sup> **D**, τελειοτέρα.

<sup>(3)</sup> Β. εὖμοιρος.

κινήσεων οῦτω καὶ ἐπὶ τῶν γνώσεων καὶ ἐπὶ τῆς ζωῆς, ἄλλο μὲν τὸ μέτεχον, ἄλλο δὲ τὸ μετεχόμενον, ἄλλο δὲ τὸ ἀμέθεκτον, ὁ αὐτὸς λόγος καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων εἰδῶν, ἄλλο μὲν εἶναι τὴν ῦλην, ἄλλο δὲ τὸ ἐν αὐτῆ εἰδῶς, ἄλλο δὲ τὸ ἀναι τὴν ῦλην, ἄλλο δὲ τὸ ἐν αὐτῆ εἰδος, ἄλλο δὲ τὸ χωρις όν. Οὐ γάρ που τὰ μὲν άτελῆ καὶ (1) ἐν ἄλλω ὅντα καὶ ἀμυδρῶς ὅντα πεποήπεν ὅ,τε Θεὸς καὶ ἡ φύσις τὰ δὲ τέλεια, καὶ τελείως ὅντα, καὶ ἐαυτῶν ὅντα, οὐ παρήγαγεν ἀλλὰ πολλῷ πρότερον ταῦτα ὑπές ησε, καὶ ἐκ τούτων τὰ ἀμυδρότερα καὶ μετνοίας καὶ ἐν τῆ ῦλη ὅντα. Διὰ ταύτας μὲν οὐν τὰς ἐννοίας καὶ ἐν τῆ ῦλη ὅντα. Διὰ ταύτας μὲν οὐν τὰς ἐννοίας καὶ ἐν τῆ ῦλη ὅντα. Διὰ ταύτας μὲν οὐν τὰς ἐννοίας ο Θέσιν, καὶ τὰ μὲν μετεχόμενα ὑπὸ τῶν καθ΄ ἐκας α ἔλεγε τὰ δὲ αὐτὰ καθ΄ αὐτὰ χωρὶς ὑφες ηκότα.

Είδε δεί συντόμως είπειν την αίτίαν της των ίδεων ύπο
Βέσεως, δι' ην έκείνοις ήρεσκε, λεκτέον (2) ότι ταυτα (3)
πάντα, όσα όρατα οὐράνια καὶ ὑπὸ σελήνην, ἡ ἀπὸ ταυτομάτου ἐς ἰν, ἡ κατ' αἰτίαν. Αλλά ἀπὸ ταυτομάτου, ἀδύνατον ἔς αι (4) γὰρ ἐν τοῖς ὑς έροις τὰ κρείττονα, νοῦς καὶ λόγος καὶ αἰτία καὶ τὰ ἀπ' αἰτίας, καὶ εῦτω τὰ ἀποτελέσματα κρείττω τῶν ἀρχῶν, πρὸς τῷ καὶ ὁ φησιν ὁ Αρις στέλης, δεῖν (5) πρὸ τῶν κατὰ συμβεθηκὸς αἰτιῶν εἶναι τὰ καθ' αὐτά τούτων γὰρ ἔκδασις τὸ κατὰ συμβεθηκὸς, ὡς ε τοῦ ἀπὸ ταυτομάτου (6)
πρεσθύτερον ὰν ἡν τὸ κατ' αἰτίαν, εἰ καὶ ἀπὸ ταυτομάτον τὰ βειότατα ἡν τῶν φανερῶν. Εἰ δὲ ἔς να αἶτια πάντων,

- (1) B. Deest zai.
- (4) A. B. čστι.

(2) B. ontéon.

- (5) B. dei.
- (3) C. Deest ταῦτα.
- (6) C. D. τοῦ αὐτομάτου.

ή τοι πολλά ές αι καί ἀσύναπτα, ή έν άλλ' εί πολλά, τί τὸ ποιούν εν το πάν, ούν έξομεν λέγειν καί τοι το εν κρείττον τών πολλών, και τὸ όλον τών μερών εί δε ές ίν εν του όλου καί έγος αίτιον πρός δ συντέτακται πάντα, εί μέν άλογον τούτο, άτοπον έζαι γάρ τι πάλιν τών ύζέρων της πάντων αιτίας πρείττου, τὸ κατά λόγον και γνώσιν ποιούν, είσω του παυτός ον καί του δλου μέρος (1), δ έτιν ἀπ' αἰτίας άλόγου τοιούτον εί δε λόγον έχον καὶ αύτο γιγνώσκον, οίδεν έαυτο δή που τών πάντων αίτιον ου, η τούτο άγνοούν, άγνοήσει την έαυτού φύσεν είδε οίδεν ότι κατ' ούσίαν ές ι του παντός αίτιον, οίδε καί ου αίτιου το γκρ ώρισμένου είθος (2), θάτερου (3) οίδευ εξ αναγχαης, οίδεν άρα και οδ ές α αξιιον φρισμένως, οίδεν οὖν καί τὸ πᾶν, καὶ πάντα έξ ὧν τὸ πᾶν, ὧν έςι καὶ αίτιον και εί τούτο, ήτοι είς έαυτο άρα βλέπον και έαυτο γιγνώσχον οίδε τὰ μετ' αὐτὸ, λόγοις ἄρα καὶ εἴδεσιν ἀῦλοις οδδε τούς κοσμικούς λόγους, και τὰ είδη έξ ών τὸ πᾶν, પ્રવાં દેંદ્રજ્ઞા દેખ લાંગરએ રહે તાલેખ એડ દેખ લાંગલ્ય પ્રઅગોદ રહ્યું પૈતાદ.

Τοῦτο Ζήνωνι καὶ τοῖς τὰς ἰδέας τιθεμένοις ἤρεσκε καὶ οὐχ οἱ μὲν ἄνδρες ἐκεῖνοι περὶ τῶν ἰδεῶν οῦτως ὑπέλαδον ὡς οὺσῶν, οἱ δὲ τὰ Θεῖα σοφοὶ ἄλλον τρόπον, άλλὰ καὶ οἱ Θεολόγοι ταύτης ἐγένοντο τῆς παραδόσεως. ὁ μὲν γὰρ ὑρφεὺς μετὰ τὴν κατάποσιν τοῦ Φάνητος, ἐν τῷ Διὶ τὰ πάντα γεγονέναι φησίν (4) ἐκειδὴ πρώτως μὲν καὶ ἡνωμένως

<sup>(1)</sup> C. μέρους.

<sup>(4)</sup> Jam hæc Procl. ad

<sup>(2)</sup> B. eidos.

Timæum. Lib. 2. Vid. Her-

<sup>(3)</sup> B. Βάτερον καὶ θάτερον mann. Orphica. p. 456.

ἐν ἐκείνω, δευτέρως δὲ καὶ διακεκριμένως ἐν τῷ δημιουργῷ τὰ πάντων ἀνεφάνη τῶν ἐγκοσμίων αἴτια· ἐκεῖ γὰρ ὁ πλιος, καὶ ἡ σελήνη, καὶ ὁ οὐρανὸς αὐτὸς, καὶ τὰ τοι-χεῖα, καὶ ὁ ἔρως ὁ ἐνοποιὸς, καὶ πάντα ἀπλῶς ἐν γεγονότα, Ζηνὸς δ' ἐνὶ γας έρι σύρὸα πέφακε (૧) καὶ οὐκ ἡρκέσθη τούτοις μόνον, άλλὰ καὶ τὴν τάξιν τῶν εἰδῶν τῶν δημιουργαῶν παραδίδωσι, δι' ἡν καὶ τὰ αἰσθητὰ τοιαύτην ἔλαχε τάξιν καὶ διακόσμησίν. Οἱ δὲ γε θεοὶ περὶ τούτων ἐκφῆναι τὴν ἀλήθειαν ἀνθρώποις ἀξιώσαντες, καὶ τίς ἡ μία πηγή τῶν ἰδεῶν εἰρήκασι, καὶ ποῦ πρῶτον ὑπές η τὸ πλήρωμα τῶν ἰδεῶν, καὶ πῶς προϊὸν ἀφομοιοῖ τῷ πατρὶ τοῦ κόσμου πάντα τὰ ἐν αὐτῷ, τὰ τε ὡς δλα καὶ τὰ μέρη. Οὐδὲν δὲ χεῖρον πλείονος ἔνεκα τῶν ακροωμένων περὶ τὸ δόγμα συμπαθείας, καὶ αὐτῶν μυησθηναι τῶν ἐν τοῖς Χαλδαικοῖς λόγοις (2) κειμένων

- « Νοῦς πατρὸς ἐρροίζησε, νοήσας ἀκμάδι βουλή (3)
- υ Παμμόρφους ίδέας πηγής δε μιάς άποπτάσαι (4)
- » Εξέθορον (5)· πατρόθεν γάρ έπν βουλή τε τέλος τε·
- α Αλλ' έμερίσθησαν νοερώ πυρί μοιρηθείσαι
- » Εις άλλας τοεράς (6). πόσμφ γάρ άναξ πολυμόρφφ
- » Προύθηκεν (7) ναερον τόπον άφθετο» σύ κατά κόσμαν
- » Ίχνος ἐπειγόμενος μορφάς μετά χόσμος ἐφάνθη
- » Παντοίαις ιδέαις κεχαρισμένος ων μία πηγή,
- (1) Vid. Herm. Orph. p. 457.
- (2) B. C. D. xaldiaxels logicus.
  - (3) A. C. βαυλής.
  - (4) Α. C. D. ἀποπτεῦσαι.
- (5) A. C. D. ifilope. B. ifilopar. A. prima manus
- ifisope. Secunda ifisopov
  - (6) B. C. sig νοεράς. A. D.
- εις νοερά.
  - (7) Godd. mposinne.

- » Εξ ής ροιζούνται μεμερισμέναι άλλαι άπλατοι
- » Ι<sup>3</sup>ηγνύμεναι κόσμου περί σώμασεν, αλ περί κόλπους
- » Σμερδαλέους, σμήνεσιν έοιχυζαι, φορέονται
- » Τραπούσαι (1) περί τ' άμφιπαρασχεδόν (2) άλλυδις άλλη,
- » Εννοιαι νοεραί, πηγής πατρικής απο, πουλύ
- » Δραττόμεναι πυρὸς ανθος, ακοιμήτου γρόνου ακμή,
- » Αρχεγόνους ιδέας· πρώτη πατρός εξίλυσε τάσδε
- » Αυτοτελής (3) πηγή (4) ».

Διὰ δή τούτων έξέφηναν οἱ Θεοὶ καὶ ποῦ τῶν ἰδεῶν ἡ ύπός ασις, καί τίς Βεός ές ιν ό τὴν πηγὴν αὐτῶν τὴν μίαν περιέχων, καὶ ὅπως ἐκ τῆς πηγῆς ταύτης πρόεισι τὸ κλῆ-2ος, καί πῶς ὁ κόσμος δεδημιούργηται κατ' αὐτάς, καὶ δτι κινητικαί παύτων είσι των κοσμικών συς ημάτων, καί δτι πάσαι νοεραί κατά την οὐσίαν, καί δτι παντοῖαι κατά τὰς ἰδιότητας είσί.

Καί πολλά ἄν τις άλλα περί την έξηγησιν των θείων τούτων νοημάτων βαθύνας θεωρήσειεν άλλά νῦν τόγε τοσούτον έν τῷ παρόντι ληπτέου, ότι καὶ οἱ Θεοὶ ταῖς τοῦ Πλάτωνος ἐπιδολαῖς ἐμαρτύρησαν, ἰδέας τὲ καλέσαντες τὰς νοερὰς ταύτας αἰτίας, καὶ κατ' αὐτὰς τετυπῶσθαι τὸν κόσμον εἰπόντες. Εἰ τοίνυν καὶ οἱ λόγοι πεί-Βουσιν ήμας πρός την περί τούτων ύπόθεσιν, καί οί σοφοί περί αὐτῶν συνηνέχθησαν, Πλάτων, Πυθαγόρας, Ορφεύς, καί οί Θεοί τούτοις έναργῶς έμαρτύρησαν, σμικρά φροντις έον των σοφιστικών λόγων, αὐτών ὑφ' έαυτών

- (1) Sic Codd.
- Otth. Heurn. p. 129, 130.-
- (2) Sic Codd.
- Fr. Patric. oracula Zoroastr.
- (3) B. αὐτο θαλής. C. D. —Thom. Taylor. in Classic. auto Delinc.
  - Ephemerid. t. 17, p. 248.
  - (4) De his versibus vid.

ληλεγμένων, ούθεν έπις ημονικόν ούθε ύγιες λεγόντων. Σαφώς γάρ δί Θεοί είρημασι και ώς έννοιαι του πατρός είσι μένουσι γάρ έν ταῖς νοήσεσι τοῦ πατρὸς καί ώς προέργονται πρός την τοῦ χόσμου δημιουργίαν βοίζησις γάρ ές ιν ή πρόοδος αὐτῶν καὶ ὡς πάμμορφοί εἰσιν ἄτε δή (Ι) πάντων των μεριζών περιέχουσαι τὰς αἰτίας καί ώς από των πηγαίων ίδεων άλλαι προεληλύθασιν αί κατά μέρη κληρωσάμεναι την του κόσμου δημιουργίαν, al προσαγορεύονται σμήνεσαν έσανιζαι, και ώς γεννητικαί των δευτέρων είσίν. Ο μέν οδυ Τίμαιος έν τοῖς νοητοῖς άπέλετο την μίαν πρωτουργόν αιτίαν πάντων των είδων έκει γάρ τὸ αὐτοζωὸν, ὡς ἐν ἄλλοις (2) ἀπεδείκνυμεν τὰ δὲ Λόγια την πηγην των ίδεων έν τῷ δημιουργῷ προϋπάρχειν φασί, και οὐ διές ηκε ταῦτα ἀπ' ἀλλήλων, ώς που τισίν ἄν δόξειεν. Ου γάρ ές ι ταυτόν έγκοσμίων είδων επιζητείν τὴν μίαν καὶ όλικὴν αίτίαν, καὶ ἀπλῶς ἀπάσης τῆς σειρᾶς τῶν ἰδεῶν τὴν πρώτην ἔκφανσιν (3) Θεωρείν, άλλά τῶν μέν είς τὸν δημιουργὸν άναπέμπει τὴν περιοχὴν, τῶν δέ έπ' αὐτὴν τὴν νοητὴν τάξιν τῶν Βείων ἀφ' ἦς καὶ ὁ δημιουργός πληρούται και πάντες οι διάκοσμοι είδηταιής ούσίας. Καὶ διὰ τοῦτο, οἶμαι, καὶ τὰ Λόγια τὰς ἰδέας φασί ροιζουμένας ἀπὸ τῆς ἐαυτών νοερᾶς πηγῆς καὶ μεριζομένας άλλυδις άλλας, προσρήγνυσθαι τοῖς τοῦ κόσμου σώμασιν' ώς αν έν τη πηγή ταύτη των έγκοσμίων της αἰτίας περιεχομένης (4), καθ' πν μεμόρφωται πάντα τὰ ἐν τῷ

<sup>(1)</sup> B. μ'n.

<sup>(3)</sup> B. C. D. žxpastv.

<sup>(2)</sup> Vid. Procl. Ad Ti- (4) C. προερχομένης.

κόσμω γενόμενα σύν θετα κατά την δημισυργωήν βούλησιν. Τὰ δὲ ἐν τῷ αὐτοζώω εἴδη κατά τὸν νοητὸν ὅρον ὑφεςηκότα, οὕτε κινεῖσθαι λέγεται ὑπὸ τοῦ Πλάτωνος, οὕτε ἐνθρώσκειν τοῖς σώμασιν, ἀλλ' αὐτῷ μόνω τῷ εἴναι πᾶσιν ενδιδόναι την οὐσίαν. Εἰ τοίνυν τὸ δι' ἐνεργείας καὶ κινήσεως ὑφις άνειν δεύτερόν ἐς Τῆς πρὸ τοῦ ἐνεργεῖν καὶ κινεῖσθαι ποιήσεως, δηλον δήπουθεν ὅτι καὶ τῶν δημιουργικῶν ἰδεῶν ὑπερτέραν ἔλαχε τάξιν τὰ ἐν τῷ αὐτοζώω νοητῶς καὶ ἀκινήτως ἱδρυμένα. Καὶ διχῶς ἐς ιν ὁ δημιουργὸς εἰδοποιὸς, καὶ κατὰ τὴν ἐν ἑαυτῷ πηγὴν καὶ κατὰ τὰς νοερὰς ἰδέας. Ἐκεῖ γὰρ αἱ ὁλικαὶ τῶν πάντων αἰτίαι, καὶ τέτταρες μονάδες ἐκείθεν δὲ ἀρξάμεναι, δι' ὅλων φοιτῶσι τῶν θείων διακόσμων μέχρι καὶ τῶν ἐσχάτων, ὡς ε καὶ τὰς τελευταίας (1) αὐτῶν καὶ αἰσθητὰς εἰκόνας ἔχειν τινὰ, τῶν μὲν ἐναργες έραν, τῶν δὲ ἀμυδροτέραν ἀπεικασίαν.

Καὶ εἴ τις ἡμῶν ἐρέπεσ βαι ταῖς βείαις προόδοις ἔςτι δυνατὸς, ὅψεται πᾶν εἶδος αἰσ βητόν, κὰν τῶν ἐν ὕλη τιβέντων περὶ τοῦ αἰσ βητοῦ εἴδους τίς σκοπεῖν ἐπιχειρῆ, πάντων τὰς ἰδιότητας ἀποδεξάμενον (2). Αὐτὸ μὲν γὰρ τὸ αὐτοκίνητον καὶ τὸ αἴδιον τοῖς αἰσ βητοῖς εἴδεσιν οὐκ ᾶλλαχόβεν πάρες ιν, ἡ ἀπὸ τῶν πρώτων εἰδῶν ἐκεῖνα γὰρ αἰώνια πρῶτον, ὰ τοῖς ἐφεξῆς καὶ (3) δευτέρως ἀεὶ καὶ τρίτως ἐπορέγει τὴν μετάδοσιν τὸ δὲ αὖ ἔκας ον εἶδος πληβος μὲν ὑπάρχει (4), ἀλλὰ κατ' ἀριβμὸν ἴδιον ὑφες ἀναι καὶ συμπεπληρῶσ βαι τοῖς οἰκείοις ἀριβμοῖς, καὶ διὰ τοῦτο (5)

<sup>(1)</sup> Β. τελέας.

<sup>(2)</sup> Α.Β.Ο. ἀπομαζάμενον.

C. ἀποδεξάμην.

<sup>(3)</sup> Α.C.D. έφεξης δευτέρως.

<sup>(4)</sup> A. C. D. ὑπάρχειν.

<sup>(5)</sup> C. D. τούτων.

άλλο πρός άλλην τάξα ήμαν άγνώς ως και άρό ήτως άναφέρεσθαι θείαν, από της ακρότητος υποδέχεται των νοητών καὶ νοερών καὶ τών έκει κρυφίως καὶ άφθέγκτως ροεζυκοτικό ειζικό, ικαι το (Ι) ενίζεις μεν των ακεδας γιν (2) οὐσίαν, τοῖς δε χοινοῖς πέρασι τὴν ἀπειρίαν τῶν γεννητών ἀφορίζειν, ἀπό της πυνεκτικής τάξεως και τών συνεκτικών (3) είδων. Τὸ δὲ πάντη τελεσιουργόν τῆς άτελοῦς φύσεως, καὶ τὸ πάραγον (4) εἰς ἐνέργειαν τὴν έπιτηδειότητα των ύποκειμένων, σχήμασι μέν τὸ ἄσχημον, τελειότητι δε το άτελες καταλαμβάνον, οὐκ άλλαχόθεν ή άπὸ τῆς τελεσιουργοῦ Θεότητος καὶ τῶν ἐκεῖ προφανέντωνείδων έπιδείχνυται. Και μήν και καθόσον μεν έκας ον είδος είς έαυτὸ συννεύειν ἐπείγεται καὶ ἐν ἐαυτῷ περιλαμδάνειν ένοειδώς τὰ μέρη, κατὰ τοσούτον εἰκόνα φέρει τῆς ἀκρότητος τῶν νοερῶν και τῆς ἀμερίς ου τῶν είδῶν ὑπος άσεως, τῶν κατ' έκείνην την τάξιν ίδρυμένων καθ' όσον δε αῦ (5) μετά ζωής πρόεισι, και διά κινήσεως υφίζαται, και έν κινουμένοις άμινήτως έκραντάζεται, κατά τοσούτον (6) αὖ τῆς ζωογόνου μετείληφε σειράς και άποτυποῦται τὰς τῶν ζωογονικῶν είδων δυνάμεις καθ' όσον δε αυ μορφωτικά (7) της ύλης έςι, και τεχνοιής ἀπεργασίας δι' αύτης της φύσεως διηχούσης πεπλήρωται, λεπτουργίαν τε Βαυμας ήν επιδείχυυται και την κατά λόγον είδοποιίαν, ταύτη και κατά

<sup>(1)</sup> Codd. τῷ.

<sup>(5)</sup> A. Deest di.

<sup>(2)</sup> C. σχευαστήν.

<sup>(6)</sup> A. di av.

<sup>(3)</sup> A. Suprà scriptum συνexecu.

<sup>(7)</sup> Β. μορφωτά. C. μορφωτεκάς.

<sup>(4)</sup> A. C. D. προάγου.

τοσούτον των δημιουργικών ίδεων έμφάσεις παραδέχεται. Εί δὲ δη καί ἀφομοιοῖ τὰ αἰσθητὰ τοῖς νοητοῖς, καὶ εἰ διέκρινε τὰς οὐσίας αὐτών ταῖς κατὰ τοὺς λόγους ἐξαλλαγαῖς, δηλον δη ὅτι ταῖς ἀφομοιωτικαῖς διακοσμήσεσιν ἀπείκας αι τῶν εἰδῶν, ἀφ' ὧν αι μερις αὶ πρόοδοι πεφήνασι τῶν ἐγκοσμίων, αὶ τὰ αἰσθητὰ περικαλύπτουσαι ταῖς ἀπὸ τῶν νοητῶν ἐμφάσεσι.

Καὶ μὴν καὶ εἰ ἔκας ον είδος ἐπὶ πολλά διήκει, κậυ ἔνυλον ή και κατά την οικείαν μορφήν άφορίζη το έκείνων πλήθος, πῶς οὐγί κατὰ ταύτην τὴν δύναμιν, εἰς ἐκείνην ἀνήκει τῶν Βεών την τάξιν, την απολύτως ένεξουσίαζουσαν τοῖς έν τῷ κόσμω κλήροις, και πολλάς άνελκουσαν είς έαυτον μοίρας τών εν παντί θείων λήξεων; άνωθεν άρα προϊόντες άπὸ τῶν νοητῶν ἰδεῶν μέχρι τῶν τελευταίων, τὴν μίαν συνέχειαν της όλης σειράς βεορήσομεν και τίνας ιδιότητας ἀφ' έκάς ης τάξεως τὰ αἰσθητὰ παρεσπάσατο, νοερῶς (Ι) διαιρήσομεν. Δεῖ γὰρ τὰ δεύτερα πάντα τῶν πρὸ αὐτῶν μετέχειν, και ούτως έκαςων απολαύειν ώς έκαςα τάξεως είληχε (2). Τοῦτο δέ ές ιν οὐδεν, ἄλλ' ἡ κατ' αὐτάς τὰς των θεων προόδους. όμου γάρ δη ταύταις και ή τούτων προέργεται διακόσμησις οίκείως έν άπάσαις ύφες ηκυία, νοητώς η νοερώς η ύπερχοσμίως και αυ πάλιν συνεκτικώς ή ζωογονικώς ή δημιουργικώς, ή κατ' άλλην τινά θείαν υπαρζιν άφοριζομένην.

Αλλά ταῦτα μὲν ἐκ τῆς ἐμῆς παλιν ἐμηκύνθη περί

<sup>(1)</sup> Β. νοεράς.

<sup>(2)</sup> C. D. δλαχε.

ταύτα συμπαθείας, ἐπὶ δὲ τὴν τοῦ Πλάτωνος λέξω τρεπτέον και άναμνης έον των περί της όμοιότητος δογμάτων, έπειδη και νον ταύτης έμνημόνευσεν, ότι δύναμίς ές ω άφομοιωτική (Ι) πάντων τῶν δευτέρων πρὸς τά νοητά αξτια, καί συναγωγός άμφοῖν τοῦν ἄκροιν ἔδει γάρ την πάντων πρόοδον έπις ρέφειν πάλιν εἰς τὰς οἰκείας αιτίας. Και έν μεν αυτοῖς τοῖς Θεοῖς ή ἀφομοιωτική τάξις τούτο άπεργάζεται, το πλήθος των θείων ένάδων έπι-Σρέφουσα πρός τας ένιαίας αἰτίας εν δε τοῖς εἴδεσι τὸ όμοιον ταύτην έχει (2) την δύναμιν. Καί οὐ δεῖ Βαυμάζειν εί διά τῶν αὐτῶν ὀνομάτων καί εἶδη σημαίνεται καί Βεών τάξεις τινές. Εςι γάρ ταῦτα και ώς όλα και ώς μέρη, και έναδικώς και είδητικώς, έπειδη δε της όμοιότητος αυτη ές ίν ή ιδιότης, άφομοιούν τά δημιουργήματα τοῦ πατρός πρὸς αὐτὸν, εἰκότως δε καὶ ἀνομοιότης ταύτη συνέζευκται όμοφυως, ίνα τὰ αὐτὰ καί διακρίνωνται άτε εἰκόνες οντα παραδειγμάτων. Οῦτε γάρ τὰ δμοια μόνον είκόνες έπειδή χωρίς ανομοιότητος ή όμοιότης παράδειγμά (3) έςι και ουκ είκων ούτε τα ανόμοια μόνον αύτο γάρ το δνομα της είκονος σημαίνει την έοικυῖαν άλλω μορφήν. Δεί δη οὖν ἀμφότερα είναι καὶ τὸ ἀνόμοιον καὶ τὸ ὅμοιον, ἵνα εἰκών ἄλλο ἄλλου γένηται. Διὰ δή τούτο, και ταύτα μέσην έχει τάξιν έν τοῖς εἴδεσιν, ώσπερ ή άφομοιωτική τάξις των θεων μέση των ένιαίων ές ί καί τῶν είς πολλούς όχετούς προεληλυθότων τό γάρ

С. афоновинатий.

<sup>(3)</sup> Β. παράδοσις.

<sup>(2)</sup> A. Zzew.

έφομοιούν μέσον ές ι τού τε πρός δ ή όμοιωσις και τού όμοιουμένου πρός αὐτό. Εἴ τις οῦν ἀνειμένην ταυτότητα την δμοιότητα λέγει, και άνειμένην αθ έτερότητα την άνομοιότητα, παραιτησόμεθα του λόγου ουχί τῷ μᾶλλου και ήττον υφίστασθαι τα είδη λέγοντες. ίδιον γαρ της περί την ύλην ἀοριςίας των είδων τούτο το μαλλον καὶ ήττον. άλλ' έχας ου αὐτῶν μέτρου είναι, καὶ οὐσίαυ ἰδίαυ (1) έχειν, και δύναμιν άφωρισμένην πρός τώ και τὰ μέν είναι τῶν οὐσιῶν καθό οὐσίαι, τὰ δὲ τῶν περί αὐτὰς ποιῶν καί τῶν δυνάμεων ώσπερ άλλα των ποσών, οίον ίσον φασί καί άνισον. Καὶ εἴ τις τὸ μὲν δμοιον παραγίγνεσ Βαι λέγοι Βεό Βεν, τὸ δὲ άνόμοιον άπο της ύλης, ούδε τουτον άποδεξόμεθα τον λόγον. εί γάρ τις καί έςτιν άνομοιότητος πόντος άλλα το ένταυθα άνόμοιον είδος ο Πλάτων προσείρηκε καὶ παράδειγμα των τἢδε ἀνομοίων, ὥστε περί ἄλλης ἀν έκεῖνοι ποιοῖντο τὸν λόγον ανομοιότητος και ούτε της ένταυθα παραθεδομένης, η εί τις έν τη σχέσει το ομοιον απολείποι και ανόμοιον ού γάο δη κατά σχέσιν ψιλην ύφες άναι τά δημιουργικά είδη, πλην εί τοῦτο λέγοιεν ότι σχέσιν δίδωσι τοῖς δευτέροις πρὸς τὰ πρῶτα, καὶ ταῖς εἰκόσι πρὸς τὰ παραδείγματα, το άφομοιωτικου αυτοῖς μαρτυρῶν. Ιόιου γάρ μάλιςα τῆς συζυγίας ταύτης, τοῦτο, καὶ συνάπτειν καί διακρίνειν τὰ πλήθη τῶν οἰκείων μονάδων, καὶ τὰς είκόνας τῶν ἰδίων παραδειγμάτων.

Ετι τοίνυν το εν και το πληθός τί έςτιν, εξρηται μεν και πρότερον, λεγέσθω δε και νῦν σαφές ερον, ότι δύο των

<sup>(1)</sup> B. C. Deest idiav.

όντων άργαι και κατά τὸν Πλάτωνα μετά τὸ έν είσι, τό, τε πέρας και τὸ ἄπειρον και πᾶς νοῦς ἐκ τούτων νοητός τε καὶ νοερός, και άφομοιωτικός και άπόλυτος, και έγκόσμιος, καθολικός τε καὶ μερικός. Επεί γοῦν και ὁ δημιουργικός νοῦς μικτός έςτιν, έχων έν έαυτῷ πέρας καὶ ἄπειρον, ταύτη απ λέγοιτο καί εν και πληθος το γάρ εν το ούσιώθες, πέρας ές το δε πληθος το ούσιωθες το έν τούτω άπειρον έπει και τῶν σωμάτων τὸ εἶδος μερις ον (Ι) ές ί, καὶ τὸ ἐν τὸ οὐσιῶδες τὸ ἐν τούτοις πέρας τὸ δὲ μερις ὸν, τὸ ἄπειρον ἐν οὖν καί πολλά, διότι και αὐτὸς έκ πέρατος ές ι και ἀπείρου. Και ώς έκείνα, τὸ πέρας λέγω καὶ ἄπειρον, ἐν τοῖς νοητοῖς ἦν και πρώτως (2). ούτω το έν και (3) πολλά έν τοῖς νοητοῖς καί νοεροίς εν τῷ ἐκεῖ ἀριθμῶ πρώτως, ὡς ἡ δευτέρα διδάξει πάντως ήμας ὑπόθεσις. Τὸ μέν πέρας ον, καὶ ἀριθμοῦ, τὸ δὲ καὶ ἀριθμὸς τοῦ πέρατος καὶ τοῦ ἀπείρου, καὶ ἐν τῷ πλήθει δρωμένου καὶ ἐν τῷ συνεχεῖ, καὶ περιεκτικώτερου όντων τοῦ ένὸς καὶ τῶν πολλῶν ταῦτα γάρ ἐν άριθμῷ μόνον. Επεί οὖν οὐδέν ές τι ἄλλο άριθμός, ἡ ἐν όμοῦ καὶ πολλά, τὰ πολλά δὲ ἄνευ τοῦ ένὸς ἄπειρον πλή-3ος καί τὸ ἐν ἄνευ τῶν πολλῶν ἀρχὴ ἀριθμοῦ, καὶ τὸ μέν, ούπω άριθμός, το δέ, ουκέτι άριθμός ώς δ' ούν έν τοες νοητοίς πρώτον πέρας ές ι και άπειρον, ούτως έν τοίς μετ' έχείνα τοίς άμα νοητοίς και νοεροίς το εν και τά πολλά. Ούτως (4) ἐν τοῖς τρίτοις, τοῖς νοεροῖς, τὸ ταυτὸν

<sup>(1)</sup> Codd. είδος ἐστί. Sup(4) Β. Deest ούτως ἐν τοῖς
plevi μεροτόν.
τρίτοις.. usque ad τὸ ἐν καὶ

<sup>(2)</sup> C. Doest καὶ πρώτως. τα πολλά.

<sup>(3)</sup> Α. τά λοεπά.

καὶ τὸ ἔτερον προηγεῖται γὰρ τούτων τὸ ἔν καὶ τὰ πολλά, διότι, ταῦτα μὰν, ἀπολύτως ἔςιν ἄ ἐςιν (1) ἐκεῖνα δὲ πρός τι τινὸς γὰρ τὸ ἔτερον ἔστιν ἔτερον καὶ τινὶ τὸ ταυτόν, ταυτόν εν δὲ ἔκαςον ἐφ' ἐαυτοῦ, καὶ πολλὰ καθόσον ἔκαςον (2) ἡρίθμηται. Καὶ γὰρ πᾶν τὸ ἡριθμημένον καθ' ἐαυτὸ, τοιοῦτόν ἐςι μᾶλλον δὲ τοσοῦτον καὶ οὐ πρὸς ἄλλό τι λέγεται ἡριθμημένον τῶν ὅντων. Ἐπειδή τοίνυν ταὶ ταῦτα διήρθρωται μετρίως, ἐπὶ τὰ ἐξῆς μεταξατέον τοῦ Πλάτωνος.

α  $\tilde{\mathbf{H}}$  και τὰ τοιάδε, εἰπεῖν τὸν Παρμενίδην, οἶον δικαίου » τι εἶδος αὐτὸ καθ' αὐτὸ, καὶ καλοῦ καὶ ἀγαθοῦ (3), καὶ » πάντων αὖ τῶν τοιούτων;  $\mathbf{N}$ αὶ φάναι ».

Ο μεν θείος καὶ δημιουργικός νοῦς, ἡνωμένως τὰ πεπληθυσμένα, καὶ ἀμερίς ως τὰ μερις ἀ, καὶ ἀδιαιρέτως περιέχει τὰ διηρημένα τὸ δὲ πρῶτον διαιροῦν τὰ ἐν (4) ἐκείνῳ
προϋπάρχοντα κατ' ἄκραν ἔνωσιν, ψυχή ἐς ιν· οὐχὶ ἡ ἡμετέρα
μόνον (5), ἀλλὰ καὶ ἡ θεία. Διότι γὰρ ἐν αἰῶνι μόνον τὰς
νοήσεις ἰδρυμένας οὐκ ἔλαχεν, ἐφίεται δὲ τὴν ἀθρόαν ἐνέργειαν
τοῦ νοῦ περιλαδεῖν, ὀρεγομένη τῆς ἐν αὐτῷ τελειότητος, καὶ
τοῦ ἐνὸς ἐκείνου καὶ ἀπλοῦ τῆς νοήσεως εἴδους, περιθεῖ τὲ
αὐτὸν καὶ περιχορεύει κύκλω, καὶ ταῖς μεταβάσεσι τῶν
ἐπιβολῶν διαιρεῖ τὸ μερις ὸν τῶν εἰδῶν, καθορῶσα μέν
τὸ αὐτοκαλὸν χωρὶς, καθορῶσα δὲ τὸ αὐτοδίκαιον, καθορῶσα δὲ καὶ ἐκας ον τῶν ἄλλων, καὶ καθ' ἐν πάντα, καὶ
οὐχ'όμοῦ πάν τα νοοῦσα. Τρίτην γὰρ ἔχουσα τάξιν ἀπὸ

(1) C. Deest à i στιν.

300. Vid. Heindorf.

(2) B. Deest exactor.

(4) B. Deest iv.

(3) Sic Heindorf. Malè Thomps. Fisch, καλοῦ κάγα-

(5) Β. μόνη.

τοῦ ένὸς, ώς συλλήβλην είπεῖν, είκότως τοιαύτην έχει τὴν ενέργειαν εκείνο μεν γάρ εν μόνον ές ι και πρό νοήσεως ό δε νους ώς εν πάντα νοεί, ή δε ψυγή καθ' εν πάντα όρα. Ταύτη τοίνυν προσήλει το διαιρείν πρώτως, ή τις της 😝 ένι και άθρόως (Ι) πάντων απολειπομένη νοήσεως, την καθ έν πάντα νόησιν έλαχε τῷ μέν πάντα, μιμουμένη τὸν νοῦν, τῷ δὲ καθ' ἐν ἔχουσα τὸ ἴδιον αὐτῆς: ἡ γὰρ διαίρεσις καὶ όρισμός έν ταύτη πρώτως έςί. Διὸ καὶ οἱ Θεολόγοι τὸν μέν νούν εν τοίς σπαραγαοίς τοίς Διονυσιακοίς αμέρις ον προνοία της Αθηνάς σώζεσθαι λέγουσι την δε ψυχην μερίζεσ θαι πρώτως, και ή είς έπτα γούν τομή ταύτης ές! πρώτης οίκειον ούν αύτη καί το είδος της διαιρετικής, καί τὸ θεωρείν μεταθατικώς. Οὐ δή (2) θαυμας όν έςτν ούκ έτι, των Βείων είβων όμου και ήνωμένως (3) έν τῷ δημιουργικώ νώ προυφες ηκότων, την ήμετέραν ψυχήν δαρημένως αὐτοῖς ἐπιβαλλειν, καί νῦν μέν τὰ πρώτις α καί κοινότατα θεωρείν είδη, νύν δε τά μέσην έχοντα τάζιν, αύλις δε τα μερανύτατα και οίον ατομώτατα των είδων. Οπου γάρ καὶ τὴν θείαν ψυχὴν διαιρεῖν ἔφαμεν τὸ ἀμέριςον ταίς μεταβατικαίς αὐτών Βίξεσι και έπαφαίς, τί αν είποι τις περί της μερικής ψυχής, ούχι πολλώ πρότερον και ταύτην μεριζώς άντιλαμβενετθαι καί διηρημένως των όμου καί εν αλλήλοις (4) όντων; οὐδεν οὖν θαυμαζόν, ώς έφαμεν, και τάς έρωτήσεις και τάς αποκρίσεις άλλοτε άλλων είδων αντιλαμβάνεσθαι, και έκας την έρωτησιν οίον έπαφην

<sup>(1)</sup> Β. D. άθρόας.

<sup>(3)</sup> A. ການແຂ່ນພາ.

<sup>(2)</sup> A. C. oudi.

<sup>(4)</sup> B. C. addocs.

είναι τάξεως πνός. Δε γάρ ό έν προφορά λόγος τό εν καί άπλοῦν νόημα μερίζει, και διεξοδεύει κατά χρόνον τάς ήνωμένας του νού νοήσεις τα μέν οθν πρότερον ήμεν θεωρούμενα είδη γενικώτατα ην και κοινότατα, έν, πληθος, έμοιότης, άνομοιότης, ζάσις, κίνησις, τὰ δέ γε νυνί προτεινόμενα πή μέν έςτιν έκείνων δεύτερα, πή δε ούκαθάπερ (Ι) την ένταθθα άρετην πή μέν καταθεες έραν της ψυχής, πή δε κρείττονα φαμέν ὑπάρχεω ώς μέν τελειοτικήν αυτής, κρείττονα ώς δε αυτής τι ουσαν, και έν αὐτῆ ὑφες ηκυῖαν, καταθεες έραν, οὕτω δη καὶ τὸ ἀγαθὸν καί το καλόν καί το δίκαιον, πη μέν κρείττω τών οὐσιοποιών ές ιν είδων, πη δε καταδεές ερα. Καθ' δσον μεν γαρ γενικώτατα (2) και ταύτα κεκοίνωκεν (3) έκείνοις άλλ' (4) ' έμεῖνα μεν τῷ εἴναι τὰ πράγματα (5) ὑφίς ησι, καὶ τοῦ ὅντος ές παθόσον αίτια πρωτουργά τοῖς τἤδε ταῦτα δὲ τῆς τελειώσεως αύτων, το μέν δίκαιον μεχρί ψυχών, καί ταύτας διακοσμούν και τελειούν, το δε καλόν, και τά σώματα καταλάμπου. Κάλλος γέρ φησιν ό εν Φαίδρω Σωκράτης, ταύτην έσχε μοίραν έκφανές ατον (6) εδυαι καί ερασμιώτατον, δικαιοσύνης δε φέγγος ουδέν είναι εν τοῖς τῆδε όμοιώμασι τὸ δε άγαθον πάντα τελειούν κατά την ιδίαν έκαςων οὐσίαν. Κατά μέν γάρ την συρμετρίων την του είδους πρός την ύλην συμμετρία μέν έζιν όπόταν χρατή το χρείττον τη φύσει του χείρονος κατά τατό-

<sup>(1)</sup> C.D. καθάπερ γάρ την.

<sup>(4)</sup> C.D. ἐκείνοις ἀλλήλοις ἀλλ'.

<sup>(2)</sup> A.B. γενητικώτατα.

<sup>(5)</sup> C. D. των προτγμάτων.

<sup>(3)</sup> C. D. **κεκοινώνη** κεν.

<sup>(6)</sup> Β. ἐμφανέστατον.

των ούν τον συμμετρίαν, το καλόν ένας ράπτει τοῖς σώμασι το δὲ (1) άγαθον, κατά το τέλειου, 6 πασι τοῖς
εἰδοπεποιημένοις πάρεςτιν, δταν την ἀπό τῆς φύσεως ἔχη
τελειότητα πρώτιςτον εὐν ἐν τῆ τριαδι ταύτη τὸ ἀγαθόν,
δεύτερον δὲ τὸ καλόν, τρίτον δὲ τὸ δίκαιον. Καὶ οὐκότι
επίτα κατά ἀντίθεσιν ἔθηκεν, ἀγαθόν, κακόν, καλόν,
αἰσχρόν, δίκαιον, ἄδικον, σαρώς, οἶμαι, καὶ διὰ τούτων
δεικνύς, ὅτι τούτων ἰδὲτς εἶναι παντελώς ἀπέγνωκε. Διὰ
εἰ γὰρ τὰ μὲν πρότερα μετά τῶν ἀντικειμένων παρελάμταῦτα δὲ χαρίς τῶν ἀντικειμένων καὶ αὐτὰ καθ' αὐτὰ, εἰ
ειὰ τῶν μὲν (2) ἀγαθῶν ἰδὲκς εἶναι, κὰν ἐναντία (3) εἶναι
δοκή, οὐκ ἀπεγίνωσκε, τῶν δὲ κακών ἀνήρει τὰς εἰδητικὸς εἰτίας;

Αλλά τούτο μέν είσαυθις ήμιν σκεπτέον δτι δε καί τούτων ές ιν είδη, δικαίου, λέγω, καί καλού, καί άγαθού, καὶ πάντων, το φησι καὶ αὐτὸς, τῶν τοιούτων, οἰον σωφροσύνης, ἀνδρείας, φρονήσεως, εῦροις ἀν θεωρήσας, δτι πάσα ἀρετή, καὶ πάσα ή τελειότης (4) ή κατ' ἀρετήν έξομοιοί πρὸς τὸ θεῖον ήμας, καὶ δσω ἀν ήμιν μάλλον ἐνυπάρχη, τοσούτω μάλλον ἐγγυτέρω γιγνόμεθα τῆς νοεράς ζωῆς. Εἰ τοίνυν ὁμοιοί πρὸς τὸν νοῦν ἡμάς τὸ καλὸν καὶ τὸ ἀγαθὸν καὶ ἐκάς η τῶν

<sup>(1)</sup> B. C. D. vò đi ye dya-

<sup>(3)</sup> C. ivaveias.
(4) B. oposotne.

<sup>(2)</sup> A. Deest µiv.

άρετων, πάντως ὁ νοῦς ἔχοι ἀν τούτων παραδείγματα νοερά. Τὸ γὰρ δμοιον, ὅταν πρὸς τὸ κρεῖττον ὅμοιον λέ-γηται, τότε τὸ κρεῖττον ἔχει τοῦτο πρώτως ὁ λαδὸν τὸ καταδεές ερον, ὅμοιον αὐτῷ γέγονεν ἡ γὰρ ἐνὸς εἴ-δους κοινωνῆσαν ἄλλο ἄλλῳ γίγνεται ὅμοιον, ὁ τὸ καὰ λέγεται ὁμοίως ὅμοιον ἡ δευτέρως ὁν ὁ τὸ κρεῖττον ἐς ἐπρώτως, ὅμοιον ὡς εἰκὼν ἐκείνου προσονομάζεται.

Ανάγκη ἄρα πρὸ τῆς ψυχῆς; ἐν τῷ νῷ τὰ εἴδη τῶν άρετων είναι, και το καλον αυτό και το άγαθον έκας ον δε τούτων πάλιν Βεωρητέον διγώς, την πρώτην άλλως μέν ώς ένάδα θείαν, άλλως δε ώς είδος νοερόν. Οὐ γάρ της αυτής ταυτα τάξεως αυτίκα το δικαιον άλλως μέν έν τοῖς εἴδεσιν ὑφές ηκεν, άλλως δε έν τοῖς Θεοῖς. Ενταύθα μέν γάρ έν τι είδος, καί ού πάντα τὰ άλλα, καὶ μέρος ἄλλου, καὶ νόησιν ἔχρν τὴν μέχρι ψυχῶν προϊούσαν ή δε έν Βεοίς δίκη πάντα ές ίν ίδίως έαυτῆς, και όλον τι και πρόεισιν άγρι τῶν ἐσχάτων ταίς προνοίαις. Καὶ αῦτη μὲν ἀπὸ τῶν πρωτίςων ἄρχεται νοερών θεών έκει γαρ ανεφάνη πρώτον το δε αὖ δίκαιον, είδος ές ίν έν τῷ δημιουργικῷ νῷ, καθάπερ είπομεν και το καλον δε, άλλο μεν αυτό τουτο ώς είδος, άλλο δὲ ή ένὰς τοῦ Θείου καλλους. Καὶ αῦτη μὲν εἰς τοὺς θεούς ένεργεί καθό θεοί, και άρχεται πρώτως άπό του νοητοῦ πρωτίζου το δε αῦ καλον εν είδεσιν ές ι και περί τὰ είδη Βεωρείται τὸ δέ γε άγαθὸν, τὶ δεί λέγειν, ώς άλλο μέν ές ι τὸ οὐσιῶδες, άλλο δὲ τὸ ὑπερούσιον. Τούτο μέν γάρ και ύπο των παλαιών είρηται σαφώς. Ούκ άρα έπιταράττειν δεῖ τοῖς περί τῶν Δεῶν λόγοις τοὺς περί

τών εἰδών οὐδὲ τὸν τών μερικών εἰδών διακοσμον εἰς ταυτὸν συγχεῖν πρὸς τὰς Βείας ἐνάδας, ἀλλά Βεωρεῖν ἐφὶ ἐαυτών τοὺς Βεοὺς ἀπὸ τών οὺσιών καὶ τοῦ πλήθους αὐτοὺς καθὶ ἑαυτούς.

« Τί δὲ ἀνθρώπου είδος χωρὶς ἡμῶν καὶ τῶν οἰοι (1)
» ἡμεῖς ἐσμὲν πάντων; αὐτό τι είδος ἀνθρώπου ἡ πυρὸς
» ἡ καὶ ὕδατος; »

Πάντων των ἀϊδίως δντων είδων έν τω παντί τάς *όριτ*νήτους αἰτίας προϋφες άναι χρή· τὸ γάρ. ἀκίνητον αὐτοῖς ὑπάρχει (2) τούτοις, διὰ τὴν αἰώνιον τῶν αἰτιῶν δύναμιν, ώςε και άνθρώπου καθό άνθρωπος, και έκας ου των ατόμων είδων έντε ζώοις και εν φυτοῖς είσιν αίτίαι νοεραί, και αι πρόοδοι πάντων έκει Βεν, ούκ εύθυς ἐπὶ τὰ γενητὰ ταῦτα καὶ ἐκύλα τῆς προόδου γενομένης. Ού (3) γάρ πν θέμις τοῖς νοεροῖς και αἰωνίοις και ἀύλοις ένυλα και άλλοτε άλλως έχοντα καθ' έκας α καί ανόητα τὰ πολλά γεννάν, ἐπειδή πάσα πρόοδος δι όμοιότητος άποτελείται, και πρό των πάντη διας ατών της αίτίας, τὰ συννημμένα πρός αὐτὴν καὶ ἀπετικαζόμενα πρός αὐτὴν ἐναργές ερον ὑφές ηκεν. Ες αι οὖν ἐκ τοῦ αὐτοανθρώπου καὶ οὐράνιός τις ἄνθρωπος, καὶ ἐμπύριος, καὶ αέριος, και ενύθριος, και τελευταίος ούτος ό χθόνιος. Καί αύτη πάσα ή σειρά του είδους ές ίν άει, διά της υφέσεως είς το μερικώτερον προϊόντος, έναδος έξηρτημένη νοεράς, ήν αὐτοάν Βρωπον κεκλήκαμεν. άλλη δέ τις έκ τοῦ αὐτο-

 <sup>(1)</sup> Thomps. ait: Proclus
 (2) A. B. ὑπάρχου. C. ὑπάρ legitoῖου, legendum verò censeo οίων. Utrumque malè.
 (3) B. C. D. οὐθὶ γὰρ.

ίππου, και λέσντος δμοίως, και πάντων ζώων τὲ και φυτών Τά γάρ ἀχίνητα αίτεχ, πρό τών κατ' είδος ἀἰδίων (1), μόνου τὰ κατ' ἀιιθμου ἀϊδια γευνά, και προ τῶν ἐυύλων καί τῷ αἴσχει συμμιγών, τὰ τῷ καλῷ καί τὴ σομμετρία πρατούμενα σύτω δε και το έκει πύρ και το δόωρ καί ή γη, καί ό άπρ, οὐκ εὐθύς τὰ ἔνυλα ταῦτα ὑπέςησαν, αλλά πρὸ τούτων τὰ οὐράνια καί ἄϋλα ςοιχεία διό και έν άλλοις (2), έκ των τεττάρων έφαμον είναι τον ουρανόν, στι των ενυλοτάτων, άλλ' άπλοτέρων σοιχείων, και πρώτως έκ του είδων άναφανώτων. Όλως δε, ωσπερ διαςος νους πάντων ές επεριεκτικός, εύτως έν πάση σφαίρα πάντα ές ν οἰκείως, κλιακώς μεν ώδί, σεληνιακώς δε έν άλλη, έμπυρίως δε έν άλλη, και χθονίως εν τη γη. Δια ταύτα άρα και ο Πλάτων είπων, τί δε ανθρώπου είδος χωρίς ήμων, έπηνεγκε και των οξοι ήμεῖς ἐσμὲν πάντων δεῖ γὰρ τὸ νοερὸν είδος έξαίρειν από παντων των έγκοσμίων, είτε ουράνιον ανθρωπον, είτε έμπύριον, είτε χθόνιον λέγοι τις. Πάς γάρ ο τῆδε των ανθρώπων αριθμός, κατά πολλάς προόδους και τάξεις ύποδάς, εξήρτηται της ενάδος έκείνης της νοεράς, ην αὐτοάνβρωκον προσειρήκαμεν ετι πρώτη αἰτία καί πηγή της των ἀνθρώπων ές ι σειράς. Ιδοπερ δε αύτη της των άνθρώπων, ούτως άλλη πηγή και ένας έςι του πανταχου πυρός, καὶ ἄλλη παντός τοῦ ἐγκοσμίου ὕδατος. Καὶ ὅτι μέν μερικώτεραι των προειρημένων μονάδε; αύται, πρόφηλου και ότι γε πασών των έγκειμένων μερακωτάτη

<sup>(1)</sup> C. àidius.

<sup>(2)</sup> Vid. Procl. ad Timeam.

τοι οίου έπομος ή τοῦ ἀνθρώπου, σαφές οὕτω γὰρ 
ωσευσεν ἀπὸ τῶν κοινοτέρων ἐπὶ τὰ μερικώτερα προϊών ὁ 
λόγος: τί θέ ἐςτ τούτων ἐκαςον, ἐν ἐκείνοις ἀναπλάττειν 
έπισφαλές: καὶ γὰρ ὅσοι τι περὶ τούτων εἰρήκασιν, οἱ 
μὲν ὑπὸ τῶν ὑςερον ἡλέγχθησαν, οἱ θὲ οὐθὰν προσἐθεσαν ἄλλο ἐκείνων σεμνότερων. Καὶ οὐ θαυμας ἐν τῶν 
μὲν κοινοτέρων ἡμᾶς τὰς ἰδιότητας λέγειν, τῶν δὲ μεμὲν κοινοτέρων ἡμᾶς τὰς ἰδιότητας λέγειν, τῶν δὲ μεἀτόμους καὶ τὰς ἰδιας πάντων ἀκφορὰς χωρεῖν, κρεῖττόν 
ἐςτν ἡ κατὰ ἀνθρώπειων νοῦν. Τὸ δὲ πάντῃ ἡ ἐπὶ πλεῖσον διατεινόντων, μάλλον ἡμῶν θεωρῆσαι δυνατών.

« Εν όπορία, φώναι, πολλάμις δή, ὧ Παρμενίδη, περὶ αὐτῶν » γέγονα, πότερα χρὰ φώναι ὧσπερ περὶ ἐκείνων, λ » Εθλως ».

Αεγάσθω με και λογκιάτερον, άσπερ τινές φασιν, δτι τόν Σωκράτην εὐλαδούμενος, πριν ἀπαρνήσεται, μεταξύ τῆς τελέας ἀποφάσεως και τῆς συγκαταθέσως τὴν ἀπορίαν ἀνεῦρε. Και γὰρ ἄτοπον ἦν, εὐθὺς μετὰ τὰς συγκαταθέσεις, ἐνεγκεῖν τὰς ἀποφάσεις, και οὐδαμῶς ἀνδρὸς ἐπις απικοῦ. Πρίν οὖν ἀποφήσει περί τίνων, πρώτον περί τούτων ἀπορεῖν λέγει τῶν νῶν αὐτῷ τεταγμένων (1), ὡς ε πάλιν ἐνταῦθα τελέως ἀπαντῷν συγκατατιθέμενον, ἀπορεῦντα, ἀποφάσκωτα, κατὰ τὰ μέτρα (2) τῆς τῶν πραγμάτων ὑπος άσεως. Θαα μέν γὰρ ἑώρα καὶ ἐν τοῖς θεοῖς ἀσωμάτοις καὶ σώμασι, καὶ ἐν πάσι τοῖς ἑν τοῖς θεοῖς ἀσωμάτοις καὶ σώμασι, καὶ ἐν πάσι τοῖς ἑρατοῖς ἐμφαινόμενα, τούτων θαρρούντως ἀπετίθετο τὰ εἴδη,

<sup>(1)</sup> **Β.** προτεταμένων. **C.D.** (2) **Β.** μέρη. **προτεταγμένων.** 

τοιαύτα δέ που τὸ δμοιον καὶ ἀνόμοιον, κίνησις, ζάσις, Εν, πλήθος δίκαιον, καλόν, άγαθόν όσα δε έν θυπτοίς και ἐνύλοις και άλλοτε άλλως μεταξρέουσι, περί δή τούτων ήπόρει. Πρός μέν το φθαρτον αποδλέπων, μήποτε οὐ κατ' είδος γέγονεν αϊδίων γαο αίτια τα είδη. πρός δε το κατ' είδος αμεταθίητου, μήποτε καί τούτοις της αμεταβλησίας εκείνα αίτια. όσα δε και έν τούτοις έςτιν ατιμότατα καί φαυλότατα, οίον θρίξ, πηλός, ρύπος, τούτων καὶ παντάπασιν ανήρει την είδητικην αίτίαν. Όρας ούν παλιν ότι καί τελέα συγκατάθεσες, καί ή έπίτασες, καὶ ἡ ἀπόγνωσις τοῦ Σωκράτους εῦλογος. Αλλά διατὶ, φαίης αν, τοσαύτη γέγονε τοῖς προελθοῦσι διαφορά, τῶν είδων ήνωμένων αλλήλοις, ώς ε απορον είναι μή που (Ι) καί ου Βετέον είδη τινών ών ές ιν είδη και αίτια νοερά πάντων: ἡ ότι διαφορά μέν ἡν καί έκεῖ οὐ γάρ όμοταγή πάντα ην τὰ δε εν ταῖς αὐτῶν αἰτίαις ἡνώμενα, πλη-Βύνεται μάλλον και δίζταται κατά την πρόοδον και ουχ' όση τῶν ἔνδον ἡ διαφορά, τοσαύτη καὶ τῶν ἐκτὸς, ἀλλά πλείων καὶ μείζων ή τούτων ύπεροχή καὶ έλλειψις. Καὶ γάρ έν τη διανοία του πολιτικού πάντα ές ν έννοηματικώς, ό ςρατηγός, ό ρήτωρ, ό ταξιάρχης, ό δήμος. καί τῶν ἐννοημάτων πρὸς ἀλλήλα (2) μικρά τίς ἐςι διαφορά πάντα γάρ ές ι ζωτικά και όμοῦ συνυφες ηκότα έν τη του πολιτικού διανοία, άλλ' έξω πλείςη διαφορά ςρατηγού και δημίου και γάρ ἔνδον τὰ εἴδη μόνον ην, και τὸ οίον υποκείμενον μερισόν όν. Ούτως άρα καί εν τῷ Βείω νῷ πάντων νοητῶν ὁμοχρόνων ὅντων

<sup>(1)</sup> Fors. ήπου. qui et ubi. (2) A.C.D. αλλήλης. Β. αλλήλους.

έν τῷ κόσμω παμπόλλη τις ὧπται διαρορά Ονητῶν πρὸς άθάνατα, και άψύχων πρός ξμψυχα, και άλόγων πρός λογοκά, πάντων έκει και αίωνίων όντων και ζώντων καί νοούντων. Συμβέβηκε δε καί την ημετέραν αίσθήσεν. τών μέν τα πρώτις α θεωρείν δύνασθαι, τών δέ τα έσγατα , και διά τούτο πολλήν έντευθεν (1) τήν τών είδών διαφοράν εύρισκειν ού γάρ το πρώτως μετασχόν άνθρώπου όρωμεν, άλλα το έσχατως. Τούτο ούν πρός τὸ πρώτις ον τῶν ἐν (2) τοῖς αἰσθητοῖς τοιούτων (3) θείων ζώων παραδαλλοντες, είλότως παμπόλλην έν αὐτοῖς την διαφορότητα καθορώμεν. Ταύτα και περί τούτων είρήσθω γράφει δε έξης ο Πλάτων ταύτη.

Η και περί των δέ, ω Σώκρατες, & και γελοία δόξειεν ἀν είναι, οίον Βρίξ καὶ πηλὸς καὶ ρύπος ἡ αλλο δ,τι (4) απιμόταπόν τε καὶ φαυλόταπον, απορείς εἴ τε (5) χεὴ φάναι καὶ τούτων ἐκάςου εἰδος εἶναι χω- ρίς δν άλλο αὐτῶν ἡ (6) ὧν ἡμεῖς μεταχειριζόμεθα, εἶτε nai μή».

Τίνων ές ι και τίνων ούκ ές ι τά είδη, πρώτον διασκεπτέου, τυ' από της καθολου περί αυτών θεωρίας, ούτω και την του Πλατωνος διανοιαν έν τούτοις ανεχνεύσωμεν (7). Ου γάρ που σμικρός ό περί τούτων λόγος των δεδημευμένων, ως που φησί τις, και μάλιςα

- (1) A. C. D. evraida.
- (6) Deleri voluer. Ficin. (2) A. C. D. Deest iv. Steph. quibus, repugnat
- (3) C.D. τοιούτων των θείων. Thomps. assentiunt Heindorf. Bekk.
- (4) Sic Cod. Vindob. Editt. allo te.
  - (7) A. C. D. ανιχνεύσωμεν.
  - (5) Ut Steph. conjecerat.

εἴ τις τοῦτου ἀνασκέπτοιτο τὸυ τρόπου περὶ αὐτῶυ εἶ τής νοεράς οὐσίας ές ι παράθειγμα δημιουργικόν εί τής ψυγικής οὐσίας ές ν εξόη και εί έν η πολλά εί τής άλόγου ζωής έςτ παραδείγματα, καί πως εί των φύσεων, καὶ ποσαχώς εἰ τῶν σωμάτων καθὸ σώματα καὶ εί εν η μετά του ένος και των πολλών ει της ύλης. καί εί μη μόνον της τουν γενητών, άλλα και της τουν פטף בין אמן פטא ברים פו דישי לששי עוץ אמרא דיבר פו דישי לששי עוץ אמרא דיבר νος μόνον, άλλα και μέχρι των απόμων είδων, και φυτών όμοίως εί και των καθ' έκας α είδη μετά τούτων εί καί των μορίων, οίον όφθαλμου και δακτύλου και τών τοιούτων εί και αυτών τών τεχνών εί και τών κακών τελευταΐου. Εάν γάρ τούτοις ἐπέλθωμεν, έξομεν τελέαν την περί αύτων τούτων διθασκαλίαν, ἀφ' ής και την του Πλάτωνος διάνοιαν ευρήσομεν. Ανάγκη οῦν, ἡ μόνων τών κατά φύσιν τάς ίδέας είναι ἡ καὶ τών τούτοις દેναντίων και εί μόνων τών κατά φύδιν, ή τών άϊδίων μόνων, η και έκαςου των μη τοιούτων και εί των тพีท อบิฮเลเชี้เลีย, ที่ หละ เพีย ลัทอบฮเลเท หละ ei เพีย อบิฮเลเ− δών, η των δλων μόνον, η και των μορίων και εί των δλων, ή των άπλων μόνων, ή και των συνθέτων έκ τούτων. Τούτων δε ούτως διηρημένων, δεί περί έκα-८०० है। वर्षाहेंबर तीरोधियाँ।

Οὐκοῦν έξῆς λειτέον ὅτι τῆς νοερᾶς οὐσίας, εἴπέρ εἰσι νόες (1) ἀφ' ἐνὸς ὑποδεβηκότες, παραδείγματα τίΒεσθαι οὐ χρὴ, κατάπέρ που καὶ πρότερον εἴπομεν· οὖ γάρ ἐςι παρά-

<sup>(1)</sup> C. D. sion massones voes.

જિલ્લામાં, ૧૦૭૦ સ્ટેલ્ડિય લેખાયુજારા દરિયા જોય કરે મહાને છે મહાને છે. είκουα λέγειν, απάντων ές ίν ατοπώτατου πάσα γαρ είκου εθωλόν έςτι, ου έςτιν είπων το δε είθωλον ο Ελεατης ξένος εν Σοριςή διαβράθην εύα όντος ούα ον προσείρηκεν. Εί οθν ή νοερά οὐσία πάσα τῶν ὄντως δυτων ές ίν, ουτ' αν είκονα αυτήν, ουτ' αν είδωλον όνομάζεσι ποθπει. καί γάρ άλλως μεριζώς (1) ές πάσα ή νοερά φύσις, καί ή πρόοδος αὐτής διά ταυτότητος γέγονεν όθεν δη καὶ άνεκφοίτητα τὰ δεύτερα τών πρώνων ές ί, καὶ ταῦτα μερικώς, α το όλον μερικώς. δεί δε τη εκκόνι, τη όμοιοτητι συγκεκραμμένην έχειν την άνομοιότητα παντάπασι καί αύτης είναι γνώριμον διά δε τής όμοιότητος, έπιερέφειν πρός τό παράδειγμα ούκ άρα είκων έςι καί παράδειγμα έν ταις νοεραίς ούσίαις, άλλ' αίτίσν μόνον και τα εξ αιτίας. Όθεν δη και οι Θεολόγοι, πολλάς θέμενοι πηγάς έν τῷ δημιουργικῷ νῶ, μίαν τῶν πολλών εἰρήκασι την των έδεων. Οὐδ άρα κάντα τὰ ἀπό τοῦ δημιουργού προϊόντα κατά την είδητακη αίτίαυ πρόεισιν, Ελλ' δσα πλείονα πεποίηται την πρόοδον, καί δσα με-Αςτην έχει την οὐσίαν, ταῦτα κατ' ἐκείνην ὑφές η κεν' αἱ 🏂 Σλλαι πηγαί νοερών είσι και Βειών υπος άσεων γεννητικαί. Της γούν (2) νοεράς πάσης οὐσίας οἰκ ἀποθετέον 🏕 τῷ νῷ παραδειγματικόν, ἀλλ' αἰτίαν μόνον ένιαἰαν καὶ Βείαν.

Τούτου μέν οὖν συντόμως ἀπηλλάγμεθα· τὸ δὲ δεύτερον, μετὰ τοῦτο σκεπτέον; εἰ τῶν ψυχῶν ἐς ιν ἐν τοῖς Εδεσιν αἰτία προτουργὸς (3)· καὶ πότερον ἐν, ἡ πολλά.

<sup>(1)</sup> C. μεριστός.

<sup>(3)</sup> C. D. αΐτια πρωτουργά.

<sup>(2)</sup> C. D. The d' our.

ύφέτησε του πόσμου χυχήν, ούτως αι πολλαί μονάδες τάς πολλάς κάκείνη μέν όλον περιέχει του άριθμέν ένοειδώς, αύται δέ τα μέτρα των σίκείων σειρών, ή μέν τὸ τῆς ήλισκῆς, ἡ δὲ τὸ τῆς κρονίας, ἡ δὲ ἄλλης τεκὸς, έκ των έκει μέτοων έγκόσμιοι ψυγαί πρώται φανείσαι. διατείνουσι τὸ ἐν τοῦτο είδος, ἄχρι τῶν τελευταίων τῆς αὐτῶν σειράς χυχών. Ο μέν οὖν δημιουρχικός νοῦς πρώτως τὰ εἴδη περιέχει τῶν Ξείων ψυγῶν, άς δη καί πρώτως ππεγέννησεν έκας ον δε τούτων έν άμα και πλήθος έςί παν γάρ έχει κατ' αίτίαν το πληθος των τω" έαυτό ψυγών και ούτως έκας η των ψυγών κατά τι παράδειγμα οίκεῖον ὑφές ηκε, καὶ πρώτως ἐςἰ τὰ παραδείγματα των βείων ψυχών, έν οίς τα είδη περιέχετας των μερακωτέρων όθεν οξικα και ό Τίμακος ύπος ήσας τάς. Θείας ψυχάς, και μετά ταύτας τάς μερικάς γεννών... τά τούτων συμπληρωτικά γένη κατάλοιπα των έν έκείναις γενών προσωνόμασε, και ύπος ήσας αυτάς, έναμέ τ' ισαρίθμους τοῖς ἄςροις κατά γάρ τὰ είδα και τοὺς άριθμούς τούς έν αὐτῷ, πεποίηται τὴν διανομήν αὐτῶν (٤) ό δημιουργικός νούς. Διατί γαρ τας δε μεν ήλίω προστίψε, τὰς δὲ σελήνη, και ἄλλας πρὸς ἄλλο; ἡ διότι τὰς μέν κατά το ήλωπου είδος, τως δέ κατά το σεληνεακόν κατεγέννησε και πάσαι μέν πρός έν και καθ' έκ, άλλ' οὐχ' ώσαύτως τοῦ είδους μετειλήχασιν. Είναι μέν ούν τάξιν των είδων Αετέον, πάσης δε άπλως είναι ψυγης είδος, μοναδική δε πάσα και καθ' ένα λόγον ίδιον

<sup>(</sup>ι) Β. αὐτοῦ.

ύφές ημεν ού γάρ ύλη διαφέρει άλλη άλλης, η οὐν οὐδενί διοίσει τὸ παράπαν, η οὐ κατ' είδος. Καὶ ἀνάγηη τὸ παράγου ἐκάς ην, νοῦν παράγοιν, ὡς ε καὶ νοιτὸν ἐκάς ης είδος ἐν τῷ παράγοντι ὑπάρχειν. Ταῦτα καὶ οἰ Θεολόγοι νοήσωντες, άλλα μὲν τὰ όλικὰ τῶν ψυχῶν αἴτια φασίν, & δη τὰς ὅλας αὐτῶν (1) ἀπογωνιὰ σειρᾶς, άλλα δὲ τὰ μερικὰ, παρ' ὧν αὐταῖς ἡ κατ' είδος προϋπάρχει διάκρισις, καὶ εἰς τὰς οἶον ἀτόμους ψυχὰς διαίρεσις.

Ταῦτα ροιτέα και περί τούτων. Περί δὲ τῶν άλόγων ψυχών, ότι μέν και τούτων ές ι παράθειγμα υσητου, δήλου. Ει γάρ είσιν εν άλλοις αθάνατοι, καί έν ταύταις τινές. Καλώ γάρ έλόγους, άπασας τάς δείτέρας ζωάς, και μεριζάς περί τοῖς σώμασι πόθεν τὸ αίδιον αύταῖς; ἀνάγκη περ ἀπό τινος ἀκινότου και νοεpag airlag nus di égi, vovi pnréov. Hádir di nai τούτων μονάδα μέαν προτακτέον, και ίδιαν μίαν, είτε πηγαίου φύσιν, είτε αίσθητικήν, είτε όπως οὖν αὐτήν έθελοις καλιάν. Διά μέν γάρ την γνως κύην εδιότητα, φαίη τις αν ἀπό της ριας δημιουργορής αίσθήσεως ύφος ώνωι τάς (n) άλτογους· διά δε την ορεξιν, άπο της φύσεως της ακροτάτης και πηγαίας, προϋπαρχούσης των πολλών φύσεων. Από δ' οὖν τών αἰτίων τούτων πρόεισι το ένταϋθα πλήθος των άτδιων μέν, αλόγων δέ τή φύσει ψυχών, και ἐν τοῖς ἀϊδίοις ὁχήμασιν οὐσών -μεριζώς κατά του είρεθμον του όν έπείνοις προτβρίψες.

<sup>(1)</sup> B. auch.

<sup>(2)</sup> Β. τούς λόγους.

νον, και το μέτρον έκεῖνο το είδητικον. Παν γάρ άξδιον πληθος πεπέραςαι παντός δε πεπερασμένου πληθους προϋπάρχει τὸ περατούν ταύτα και άριθμούν. Και οὐ τούτο μόνον, άλλά και άπο τών λογινών ψυγών προέργονται, μάλλον δε από των έν έλείναις παραθειγμάτων. Διά γάρ τούτο καί ένταύθα ταῖς λογικαῖς συνηρτηνται, διότι και έκει το έν αὐτῶν μέτρον όμοῦ τοῖς πολλοίς είδεσιν έκείνων απογεννά τον τούτων ασιθμον. Αλλ' αί μεν θείαι ψυγαί, και δοαι καθαραί, σώζουσε του λόγου κάνταυθα καθαρόν αί δε μερικαί χρώνται καί ταις άλόγοις, συμπεπλεγμένην έχουσαι ζωην, ου μέν κρατούντος του κοείττονος, ου δε πολλάκις δουλεύοντος. Εκ δε των αϊδίων τούτων αλόγων ψυχών, αι άλλαι την γένεσιν έλαγον όσαι Ανηταί, κατ' είδος μέν καί αύταί σωζόμεναι διά τὸ παράδειγμα τὸ νοςοὸν, τῷ κκθ' ἔκας α δε άπολλύμεναι, διότι κάκ των νέων υπές ησαν θεών τῶν πρὸ αὐτῶν ἀλόγων έξ ἐκείνων ἀπογεννωμένων τῶν ἄνω ψυχών, συμπεπλεγμένης ( ι ) αὐτῶν τὸς ποιήσεως πρὸς την μονάδα πάσης αὐτῶν της σειρας. Εχουσι γοῦν τινά αναλογίαν, αι τε φθειρόμεναι πρός τας ένταυθα θείας αίτίας ἀφ' ὧν καὶ ὑφίς ανται καὶ αἱ ὰθάνατοι πρὸς τὰς έχει τούτων είδητικάς αιτίας.

Τρίτον (2) δη οὖν την φύσιν Θεατέον, πῶς ἐπὶ ταύτη τὸ παράδειγμα Θετέον. Οὐ χάρ που πυρος μὲν καὶ ὕδετος, ῶς φησιν ὁ Πλάτων, καὶ κινήσεως εἶδος Θησόμεθα, τῆς δὲ φύσσεως, ἡ τούτων ἐς τν αἰτία, την νοερὰν αἰτίαν ἀφαιρήσομεν.

<sup>(1)</sup> C. D. συμπλεκομένης. (2) D. Τρίτην.

θεολόγοι δε και πηγήν αυτής έν τη ζωογόνω Βεώ προϋπίςησαν νώτοις γάρ άμφί θεᾶς φύσις ἄπλετος ἡώρηται (1). κατά Πλάτωνα δὲ ἐν τῷ δημιουργικῷ νῷ τὸ εἶδος αὐτής έρουμεν είναι, τὸ παντὸς του φυσικου όγήματος ύπος ατικόν, δ καί ο Τίμαιος φησι τον δημιουργόν έπιδεουύναι ταῖς ψυχαῖς, τήν τε τοῦ παντὸς φύσον αὐταῖς έκφαίνοντα, καί τοὺς είμαρμένους λέγοντα νόμους έκεῖ γάρ ή μία φύσις και ή περιοχή τῶν εἰμαρμένων πάντων νόμων καθ' ους και έταξε και διείλε το πάν δλως γάρ εί ὁ δημιουργός ές ιν ὁ λέγων, είς έαυτον έπις ρέφει τὰς ψυχάς. Εί τοῦτο (2) τε έν έαυτῷ δείκνυσε τὴν τοῦ παντὸς φύσιν καὶ τοὺς εἱμαρμένους νόμους ὑπάρχοντας, ἐκεῖ οὖν τὸ ἐν εἶδος. παράγουσι δὲ καὶ αἱ χρώμεναι ψυχαὶ τὰς. φύσεις τάς ὑπ' (3) αὐτῶν ἐμπνεομένας αὖται δὲ πάλιν αἰ άίδιοι γεννώσι τὰς μερικάς καὶ έγχρονίους. Εἰ δὲ δη δεῖ τούμον είπεῖν, έν μὲν αὐτῷ τῷ δημιουργικῷ νῷ τὸ παράδειγμα των φύσεων ήνωμένων ήγουμαι περιειληφέναι τον άριθμόν αὐτῶν, όσαι τὸ ἀίδιον έλαχον έν δὲ τῷ τοῦ σώμαχος είδους μόνω γεννητικώ θεώ, ός ις ποτέ ούτος ύμνηται τοῖς θεολόγοις, καὶ διηρημένας είναι τῶν αϊδίων φύσεων αιτίας παρά τούτου γάρ και ὑφίσταται προσεχῶς και ἀναζωπυρείται πάσα ή φυσική τάξις καί ό των φύσεων άριθμός.

Αλλ' ἐπὶ τὰ σώματα τῷ λόγῳ, προελθόντες, ἄρ' οὐ καὶ τούτων ἐν μὲν τῷ δημιουργῷ τῷ πρώτῳ μίαν

5.

<sup>(1)</sup> Jam hæc Proclas ad Tim. Vid. Orphic. Herm. p. 484. αλώραται pro πώρητα:.

<sup>(2)</sup> B. C. D. τοῦτο xal iv.

<sup>(3)</sup> Β. C. D. ἀπ' αὐτῶν.

μάτων καὶ τὰς τῶν ζώων αἰτίας ὡς γὰρ τῆ τετράδι . τῶν ἰδεῶν πάντα τὸν ἀριθμὸν αὐτῶν συνήρηκεν, οὖτω καθ' ενωσιν των τε ώσανει άπλων και των ώσανει συνθέτων τὰς διηρημένας έν τοῖς νοεροῖς αἰτίας προείληφεν όλως γάρ το καθόλου και το ουσιώθες έκειθεν. η πόθεν αὐτῷ τὸ ἀνέκλιπτον, μη της αἰτίας ούσης αίωνίου; πόθεν δε το κοινον και έπι πολλά διατείνου; τά γάρ έκ τῆς κυκλοφορίας πάντα μερικά ές ιν, ἐπειδή καὶ ή κίνησις αύτη του ουρανου μερική πως ές ίν, έκ δε του μερικοῦ τὸ καθόλου γεννάσθαι, τών άδυνάτων ές ίν. Έκας ον άρα είδος των τε ζώων και των φυτών έκειθεν κατά τι παράδειγμα νοερον ύφές ηκε παν γάρ το γιγνόμενον, και πάν το όπωσουν ύφες ώς, εί μη εν είη πλήθους ανέμφαντον (1), έξ αἰτίας ἔχει τὸ είναι. Πόθεν οῦν τὰ εΐθη ταῦτα, καὶ ἐκ ποίας αἰτίας; ἄρα κινουμένης; ἀλλ' αθύνατον έξ ακινήτου άρα, επειδή και αίδια ές ι, τοιαύτην δε είναι την νοεράν φαμέν έκείνη γάρ έν αἰῶνι μένει τελέως ἄρ' οὖν οῦ τῶν εἰδῶν μόνων, ἀλλά και τῶν καθ' ἔκας α τὰ είδη θετέου, λέγω δε οίου Σωκράτους καὶ έκας ου , μη καθ' όσου ανθρωπος αλλ' ή ίδίως ποιόν έκας ος προδέδληται. Καί πως ούκ άναγκη το Эυπτον άθάνατον είναι κατά του λόγου τοῦτου; εί γάρ πᾶν το κατ' τοέαν γιγνόμενου καθ' αίτίαν ακίνητου γίγνεται, παν δέ το κατ αιτίαν ακίνητον υπος αν αμετάθλητον ές ι κατά την ουσίαυς έξαι ο Σωκράτης και έκας ον τούτων τη οὐσία ἀεὶ ταυτὸν, καὶ αἰδίως ίδρυμένον ἀλλὰ ἀδύνατον.

<sup>(1)</sup> A. C. D. ἀνέμφατον.

Ετι δε άτοπον τὴν ἰδέαν ποτὲ μὲν εἶναι παράδειγμα τινός, ποτε δε μη το γάρ αιωνίως ου, πάν δ έχει, διαιωνίως έχει καί τὸ παραθειγματικόν οὖν, ἡ οὐχ έξει τὸ είδος, ἡ ἀεὶ έξει τὸ γὰρ συμδεδηκέναι τινὰ λέγειν εν έκείνοις άτοπον. Εί οθν παράδειγμα ές αι, καί τὴν εἰκόνα δεῖ εἶναι πᾶν γὰρ παράδειγμα εἰκόνος παράδειγμα. Εί δε ποτέ μεν ές αι το καθ' αύτο, ποτέ δε ούκ ές αι , καὶ τὸ παράδειγμα ποτέ μὲν ές αι παράδειγμα , ποτέ δε ου καί εν βραχεί μεν ές αι μορίω, τον δε άπειρον Χυόνον ούχ έζαι. όλως δε το έζι καί ούκ έζι παρά μέρος της οὐσίας ἐκείνης ἀλλότριον. Πῶς δὲ οὐ δεῖ πείθεσθαι καὶ τῷ Σωκράτη λέγοντι διὰ τούτων (1) πρός την των ίδεων ημάς άναχθηναι θέσιν, Ιν' έχωμεν τὸ ἔν πρὸ τῶν πολλῶν; εἰ γάρ ἐςι καὶ τῶν κα-Βέκαςα εἴδη, πρό ένὸς εν ἔςαι, μᾶλλον δε πρό τῶν πεπερασμένων τὰ ἄπειρα τῶν γὰρ ἐν τῷ αἰσΔητῷ πεπερασμένων δυτων, έχεινα άπειρα ές αι. Καί τοι τί τούτου γένοιτ' αν ατοπώτερον; τα γαρ έγγυτέρω τοῦ ένὸς μαλλον πεπέρας αι κατ' άριθμον, ή τα πορρώτερον, διότι τῷ ἐνὶ συγγενές ερον ὁ ἀριθμός. Αλλ' ὅτι μὲν είδη των καθ' έκας ον ἀπολείπειν ἄτοπον, διὰ τούτων ύπομεμνήσθω, έπειδή δε (2) παν το γιγνόμενον έξ αίτίου γίγνεται τινός, και τούτων αιτίας Βετέον, ώς μέν εν τι φάναι, την τάξιν τοῦ παντὸς, ώς δε και πλείους αιτίας είπεῖν, τὴν κίνησιν τοῦ οὐρανοῦ, τὰς μερικάς φύσεις, τὰς

<sup>(1)</sup> B. τοῦτο.

<sup>(2)</sup> B. C. D. δε το παν το γίγνομενον.

ιδιότητας των ώρων, τα κλίματα, τούς τούτων έφόρους. διά γάρ τούτων άπάντων συμπήγνυται τά καθ' έκαςα, καὶ διὰ ταῦτα αῖ τε τῶν ὡρῶν μεταβολαὶ δρῶσιν εἰς αὐτά. τὸ γάρ αἴτιον κινηθέν, συγκινεί πως έαυτῷ καί τὸ έξ αὐτοῦ γενόμενον καὶ αἱ τῶν ἐφόρων ἰδίοτητες. ἄλλα γὰρ άλλοις και σχήματα οίκεῖα και χοώματα, και φωναί, και κινήσεις και αι των κλιμάτων διαφοραί αλλοΐαι γαρ έν τοῖς διαφόροις τόποις αἱ γενέσεις, καὶ αἱ μερικαὶ φύσεις, οὐ μόνον έκ τῆς όλης προϊούσαι φύσεως, άλλά καί έκ τῆς τῶν σπερμάτων ἰδιότητος προσλαμδάνουσαί τι καὶ τυπούμεναι κατ' αὐτὴν τῷ δύνειν κατὰ τῶν σωμάτων, καὶ οἶον ἐκείνων εἶναι καὶ οὐχ' ἐαυτῶν. Εχομεν ἄρα καἰ όπως οὐ κατά παραδειγματικήν αἰτίαν ὑφές ηκεν οὐ γάρ έςι ταυτου κατ' αἰτίαν εἶναι, καὶ κατὰ παράδειγμα γεγονέναι. Τὸ γὰρ παράδειγμα, αἰτία Πολλαχῶς οὖν τὴν αἰτίαν λέγειν είωθαμεν, μιᾶς τῶν πολλῶν παραδειγματικής αἰτίας ວບັດກຸຣຸ.

Τοσαῦτα καὶ περὶ τούτων ἀρκέσει. Τῶν δὲ μορίων ἄρα καὶ αὐτῶν εἴδη φήσομεν, ὡς μὴ μόνον ἀνθρώπου παράδειγμα ποιεῖν, ἀλλὰ καὶ δακτυλοῦ καὶ ὀφθαλμοῦ, καὶ ἐκάςου τῶν τοιούτων, ἀλλὰ διότι καθύλου (1) τούτων ἔκαςον καὶ οὐσία πάντως ἐςὶ, καὶ ταῦτα κατά τινα ἔςωσαν αἰτίαν διότι δὲ μέρη καὶ οὐχ ὅλα τῆς ἀμερίςου καὶ νοερᾶς οὐσίας ἐςὶ, καταδεέςερα. Τὰ μὲν γὰρ μὴ μέρη μόνον, ἀλλὰ καὶ δλα, κατ' ἐκείνην ὑφεςάναι τὴν οὐσίαν, οὐκ ἀτόπον τὰ δὲ ὡς μέρη

<sup>(1)</sup> B. xadosov.

μόνον, άτοπον. Των γάρ όλων έχει το ή γένεσις, έπεί καί το ένοειδες προ του πεπληθυσμένου, καί το δλον πρό του μέρους έκει θεν. Μήποτε ούν όρθως άν έχοι πάντων τῶν τοιούτων νοερὰ μὲν αἰτία μὴ λέγειν πας γάρ νοῦς ἀμέριςος τὰ οὖν δλα πρὸ τῶν μερῶν αὐτῷ θετέον μόνα, καὶ τὰ ἀμέριςα πρὸ τῶν μεριςῶν, ψυχικ**ά** δὲ καί φυσικά: τὸ γὰρ πρώτως μεριζὸν ἐν ψυχαῖς ές ι, και μετά ταῦτα ἐν φύσεσον. Εςι γοῦν ἐνταῦθα καὶ δακτύλου καὶ ὀδόντος καὶ ἐκάς ου τούτων λόγος καὶ είδος και ή μεν ολότης αὐτῶν εν νῷ προϋφές ηκεν, 🛊 δε έν ένι περιέχουσα και το πληθος, έν ψυχαίς, ή 💸 ζωτικώς διελούσα το έν άπο του πλήθους, έν φύσεσιν ή δε διαςηματικήν ποιησαμένη την διαίρεσιν, λοιπόν & σώμασι καὶ εἴ με δεῖ τοὐμὸν εἰπεῖν, δαιμονίας εἴναι καὶ τούτων αίτίας διωρισμένας ούκ άπογνως έον, ώς δηλούσι και αι έπικλήσεις των έπι δακτύλου και όφθαλμοῦ καὶ καρδίας τεταγμένων (Ι), θείας δὲ άλλως τῶν δλων καί ταυτα περιεχόντων.

Ταῦτα καὶ περί τῶν μορίων εἰρήσθω μοι συντόμως ἐπὶ δὲ αῦ τούτοις, τὰ συμβεθηκότα σκεπτέον. Αρα καὶ ταῦτα ἔξει ἰδέας, ἡ καὶ τούτων πέρι διττὸς ὁ λόγος; τὰ μὲν γὰρ αὐτῶν τελειωτικὰ καὶ συμπληρωτικὰ τῶν οὐσιῶν ἐςτι, οἰον ὁμοιότης, κάλλος, ὑγίεια, ἀρετή τὰ δὲ ὑφές ηκε μὲν ἐν ταῖς σὐσίαις, οὐ συμπληροῖ δὲ αὐτὰς οὐδὲ τελειοῖ, οἰον λευκότης, μελανία, πάντα τὰ τοιαῦτα τὰ μὲν σὖν συμπληρωτικὰ τῶν οὐσιῶν καὶ τελειωτικὰ προηγουμένως ἔχει παραδιιγμα-

<sup>(1)</sup> Β. ἐπιτεταγμένων.

τικάς αἰτίας, τὰ δὲ ἄλλως ἐπιγιγνόμενα τοῖς σώμασι, κατά λόγον γίγνεται καὶ οὐκ ἀπόχρη πρὸς τὴν γένεσιν αὐτῶν ή κράσις τῶν σωμάτων, ἀλλ' ἔρχεται εἶδος ἔνδοθεν ἀπὸ τῆς φύσεως, οὐ μέντοι κατά τινα νοεράν ιδιωρισμένην αἰτίαν. Τὸ μὲν γάρ οὐσιῶδες καὶ τὸ τελεσιουργικὸν καὶ τὸ κοινόν προσήκει τοῖς εἴδεσι τὸ δὲ πάντων τούτων ἄμοιρον άλλαχό Σεν και ούκ έκ των πρώτων ύφές ηκεν είδων ή γάρ φύσις δεξαμένη προϊούσαν είς τους δγκους την των είδων διακόσμησιν, διείλεν από μέν των μερών τα δλα, άπὸ δὲ τῶν συμβεβηκότων τὰς οὐσίας. & πρότερον ήνωτο καὶ ἦν ἀμέριςα, ταῦτα ἀναπτύττουσα ταῖς ἐαυτῆς διαιρετικαίς δυνάμεσι και γάρ οὐδε ἦν δυνατόν έκ τῶν ἡνωμένων εὐθὺς ὑπος ῆναι (1) τὰ πάντη (2) διηρημένα, καὶ ἐκ τῶν κοινοτάτων τὰ μερικώτατα, ἀλλ' ἐν ταῖς μεταξύ φύσεσι κατά του λόγου της υφέσεως αναγκαΐου ήν γενέσθαι και την διαίρεσιν. Καὶ σχήματος οὖν αιτίαν Βετέον, πάντων σχημάτων οίς ικὴν, καὶ ἀριθμῶν μονάδα μίαν, γεννητικὴν πάντων ἀριθμῶν οπου γὰρ καὶ ἡ ἐνταῦθα μονὰς ἀρτία δειχνυται καὶ περιττή, καὶ παντα ἔχουσα τὰ εἴδη καθ' ἔνωσιν, τί χρη φάναι περί της μονάδος ἐκείνης; ἀρ' οὐχ ώς πάντων ένοειδως ές ιν αίτία, καί ώς το άπειροδύναμον αὐτῆς γεννα καὶ ἐν ἡμῖν τὸν ἄπειρον ἀριθμόν; καὶ πῶς οὐκ ἀναγκαῖου, εἴπερ καὶ ἡ ἐνταῦθα μονὰς ἐκείνης προῆλθεν εἰκών;

Τοσαῦτα καὶ περὶ τῶν συμβεβηκότων λεκτέον περὶ δὲ τῶν τεχνητῶν ἆρα καὶ τούτων εἴδη ῥητέον; ὁ δέ γε (3)

<sup>(:)</sup> D. ἀποστηναι.

<sup>(3)</sup> Β. δ γέ τοι.

<sup>(2)</sup> Δ. C. D. πάντα.

Σωκράτης εν Πολιτεία φησί, κλίνης και τραπέζης ιδέαν οὐκ ώχνησεν είπεῖν, ἡ καὶ ἐν ἐκείνοις τὸν ἐν τῆ διανοία τοῦ τεχνίτου λόγον ἰδέαν ἐκάλεσε, καὶ τοῦτον ἔφατο τὸν λόγον είναι Βεού γέννημα, διότι καὶ αὐτὸ τὸ τεχνικὸν τοῦτο Βεόθεν οΐεται δεδόσθαι ταῖς ψυχαῖς· τεχμήριον δέ, τὸν γάρ ποιητήν τρίτον ἀπὸ τῆς ἀληθείας προσείρηκε, τῷ ζωγράγω τιθείς αὐτόν ἀναλόγως, ος οῦ τινα κλίνην, άλλ είδωλον έκείνης ποιεί. Καί τοι, είγε άλλο μέν έςι το θείον είδος, άλλο δε ό εν τῷ γιγνομένῳ λόγος δημιουργόν γὰρ λέγει του τεχνητού είδους τον Θεόν, ώς τον τεχνίτην του μερικού ποιητήν τέταρτος αν είη, ού τρίτος. Σκοπείν δε καί πρὸς αὐτὸ τὸ πρᾶγμα ὁρῶ τὸν λόγον (1). Εἰ γάρ ές ιν εν νῷ καὶ τούτων εἴδη, πότερον ἀμέσως ῆξει ταῦτα έπὶ τὸ αἰσθητὸν, ἡ διὰ μέσης τῆς φύσεως; εἰ μὲν γὰρ ἀμέσως, ἄτοπον οὐδαμοῦ γὰρ ἐπὶ τῶν ᾶλλων τοιαύτη γέγονεν ή πρόοδος, άλλα τα έγγυτέρω του νου πρώτα μετέσχε τῶν εἰδῶν εἰ δὲ διὰ μέσης τῆς φύσεως, διότι καὶ αἱ τέχναι μιμείσθαι λέγονται την φύσιν πολλώ γάρ πρότερον (2) έζει τῶν τεχνῶν ἡ φύσις τὰ εἴδη τῶν τεχνητῶν, εἴπερ καί ό νοῦς ἔς αι καὶ (3) τῶν τεχνητῶν ἡ φύσις αἰτία πάντα δὲ τὰ ἐκ φύσεως γεγονότα ζη, καὶ αὔξησιν ὑπομένει καὶ γένεσιν, είπερ είη των εν ύλη γιγνομένων. Καί γάρ ή φύσις ζωή τις ές ι και αιτία των ζώντων άλλ' άδύνατον ζήν και αὐξάνεσ θαι την κλίνην, η άλλο τι των τεχνητών. Οὐκ άρα ίδεαν έχει προϋπάρχουσαν, οὐδε τι νοερον παράδειγμα

<sup>(1)</sup> B. C. ὁρωντά τὸν λόγον. (3) B. Deest καὶ.

<sup>(2)</sup> Α. C. πρώτως.

τὰ τεχνητὰ τῆς ὑπος άσεως αὐτῶν. Εί δὲ δὴ καὶ τὰς ἐπιτήμας έθελοι τις τέχνας καλείν, διαιρετέον ούτως τών τεχνών δσαι μέν ἀνάγουσι τὴν ψυχὴν καὶ όμοιοῦσι πρὸς νοῦν, τούτων εἴδη Δησόμεθα πρὸς & καὶ οἰκειοῦσιν ήμας. όμοίως γάρ έςι σχήμα καί ή νόησις του σχήματος, καὶ ἀριθμός καὶ ἡ τοῦ ἀριθμοῦ νόησις. Καὶ ἀριθμητικής ούν και μουσικής και γεωμετρίας και άς ρονομίας είδη 3ήσομεν, εί μη τας δεδημευμένας λέγοι τις τούτων έκας ην, άλλα τάς νοεράς και ποιητικάς τών θείων είδων. Αυται γάρ δη και ημάς συνάπτουσι πρός νοῦν, ότε οὐρανοῦ τε ύπερ αστρογομώμεν, καί την νοεράν άρμονίαν Βεωρώμεν, παθ' ήν και ἀπεγέννησε τάς τε ψυχάς και τόνδε τὸν κόσμον ό των δλων πατήρ, και τον άριθμον έκεινον, δε έν πασίν ές ι τοίς είδεσι πρυφίως τε και διηρημένως, και το σχήμα τὸ νοερὸν, δ πάντων ές ι τῶν σχημάτων γεννητικόν καθὸ καί ο δημιουργός τόν τε όλου κόσμου περιφέρει, καί τῶν στοιχείων έκας ου κατά τι σχήμα οίκεῖον ὑπές ησε. Τούτων μὲν οὖν εἴδη Βετέον, καὶ ὅσαι ἄλλαι ψυχῆς ἀναγωγοὶ, καὶ 🗫 δεόμεθα καί είς τὸ νοητὸν ἀναδραμόντες. δσαι δὲ ψυχῆς είσι παιζούσης και περί τὰ Эνητὰ διατριδούσης καί τὰς ἀνθρωπίνας χρείας θεραπευούσης, τούτων οὐδεπίας είδος ές ι νοερόν, αγγ, η περ φυχή την δυναμιν έχει την των θεωρημάτων οίς ακήν έν τη δόξη κειμένην, καί λεπιάν τοιαπτα και κυίνειν μεφηκε. οιακεκυιήτης ος εκρυ τών τεχνών ή των τεχυητών ούδαμώς έςί. Θαυμας όν δέ οὐδὲν καὶ τὸ είναι τινάς ἐν δαίμοσιν αἰτίας, οι καὶ ἔφοροι

λέγονται τῶν τεχνῶν οἱ μὲν ἄλλων οἱ δὲ ἄλλων ὑπάρχειν, καὶ ἀνθρώποις δεδωρῆσθαι ταύτας, καὶ ἐν θεοῖς συμδολικῶς εἶναι, οἶον χαλκείας εἶναι μέν τις δαίμων, Ἡφαιςος λεγέσθω προς άτης καὶ τὸ εἶδος ἔχων αὐτὸς δὲ ὁ
μέγας Ἡφαις ος συμδολικῶς ἀν λέχοιτο χαλκεύειν τὸν
οὐρανὸν, καὶ ὑφαντικῆς ώσαύτως Αθηναϊκή τις δαιμονὶς
ἔφορος αὐτῆς τῆς Αθηνᾶς ἄλλως καὶ δημιουργικῶς ὑφαίνειν τὸν διάκοσμον τῶν νοερῶν εἰδῶν ὑμνουμένης.

Τοσαῦτα και περί τῶν νοερῶν εἰδῶν ἡμῖν θεωρητέον ὑπόλοιπον δέ ές ι περί τοῦ τῶν κακῶν εἰπεῖν συντόμως , ὅτι καἰ ταυτα χωρίς παραδειγμάτων υπές η θείων, διά δή τινας άλλας αιτίας, ώς εν ετέροις (1) είπομεν, παρυφιζάμενα. Πότερον οὖν οὕτω ρητέον ἰδέαν τῶν κακῶν ὡς αὐτὸ κακὸν οὖσαν, ή ώς τῶν διαςατῶν ἀμερὲς καί τῶν πεπληθυσμένων μοναδικόν τὸ είδος, ούτω και τῶν κακῶν τὸ παράδειγμα ἀγαθόν. Ο μεν γάρ πρότερος λόγος οὐδαμῶς εὐαγὴς αὐτὸ τὸ κακὸν έν έκείνοις τιθέμενος, ΐνα μη παραδείγματα λέγοντες κακών έν Βεῷ, καὶ αὐτὸν αἴτιον ἀναγκασθησόμεθα λέγειν τούτων, δυ προεςήσατο τὰ παραδείγματα, καί τοι καὶ ἡμῶυ, δταυ πρὸς ἐκεῖνα βλέψωμεν, τότε μᾶλλον ἀγαθυνομένων. Εἰ δὲ λέγοι τις των κακών το είδος άγαθον, πότερον τη οὐσία μόνον ές ίν, η και τη ένεργεία άγαθόν. Ει μέν γάρ τη ούσία μόνον, ές αι κακοποιόν, δ μή θέμις είπείν εί δε καί τη ένεργεία, δήλον ότι και το γιγνόμενον άγαθόν. Της γαρ αγαθοποιού δυνάμεως και ένεργείας το αποτελεσμα

<sup>(1)</sup> Vid. Commentar. in Timæum, et libellum de mali subsistentid. Tom. 1.

άγαθον ούχ' ήττον η του πυρός το άποτέλεσμα θερμόν. οὐκ ἄρα τὸ κακὸν ἢ κακὸν κατά τι παράδειγμα γέγονεν. Εί δε, ώς έρει και αυτός ο Παρμενίδης, εκάς η ίδεα Θεός ές ιν, οὐθένα δὲ θεὸν (Ι) αἰτιατέον τῶν κακῶν, ὡς ἐν Πολιτεία μεμαθήχαμεν, οὐδ' ἄρα τὰς αἰτίας τῶν χαχῶν αἰτιατέον Βεούς οὔσας τὰ δὲ παραδείγματα, ὧν ἐςὶ παραδείγματα, αἴτιά ἐςτιν. Οὐδεμία ἄρα ἰδέα παράδειγμα κακῶν έςι, πρός οίς και ό δημιουργός, ό πάντα έαυτῷ παραπλήσια γενέσθαι βουλόμενος, καί δ πάντα έν τῷ αἰσθητῷ βουλόμενος γενέσθαι καί όσα έν τῷ νοητῷ, τὸ καιὸν οὐθαμῶς είναι βούλεται κατά δύναμιν, ως φησι ταυτα πάντα ό Τίμαιος. Εὶ δ' ἦν ἐν αὐτῷ παράδειγμα κακῶν, ὁ πάντα έαυτῷ βουλόμενος (2) έξομοιοῦν, παρήγαγεν αν καὶ τὸ κακὸν ὡς ἐαυτῷ παραπλήσιον. Αλλά μὴν οὐ βούλεται είναι τὸ κακὸν, βούλοιτο αν καὶ μὴ εἶναί τι τῶν έαυτοῦ παραδειγμάτων αὐτὸ τοῦτο παράδειγμα, καὶ οῦτως εἰς αὐτὸν ό λόγος ἀσεδών τὸν πατέρα τοῦ παντὸς οὐ παύσεται, μέχρις αν της τοιαύτης ύποθέσεως απογνούς, ενταύθα που τα των κακών αίτια καί παραθείγματα κατανοείν έθελήσειεν, έπει και κανών έςι του Τιμαίου, παν το προς αίδιον παράδειγμα γεγονός, είναι καλόν. Εί δ' οὖν τὸ κακόν πρός τι τοιούτου γέγουεν, οὐκ ἔτ' ἀν αἰσχρὸν εἴη πάντως, άλλὰ καλόν ὅτι δὲ πᾶν τὸ καλὸν ἀγκθὸν, δηλον ως' εἴη ἀν τὸ κακὸν ἀγαθὸν. Τίς δ' ἀν καὶ ποιοίη τὸ κακὸν, πρὸς τὸ παράδειγμα βλέπων; δεῖ γὰρ εἶναι τὸ παράδειγμα, τινὸς

<sup>(1)</sup> B. θεον κακον αιτιατέον, (2) B. δουλόμενος γενέσθαε ώς. C. D. βεον αιτιατέον, ώς. και εξομοιούν.

τοῦ πρὸς αὐτὸ ποιοῦντος. Εί μὲν γὰρ ὁ νοῦς, εἴη ἄν αὐτὸς αἴτιος τῶν κακῶν εἰ δὲ ὁ ποιῶν ἐνταῦθα τὰ κακὰ γιγνώσκειν κων, ἀν ποιοῖ (1) ταῦτα τῷ τὸ παράδειγμα γιγνώσκειν εἰ δὲ μηδέτερος, οὐδ' ἀν παράδειγμα εἴη, τινὸς μὴ ὅντος τοῦ ποιοῦντος τῷ εἰς ἐκεῖνο βλέπειν.

Αλλά των μεν κακών άλις δεδειγμένων δε τούτων, κεράλαιον έν συλλαβόντες είπωμεν ότι των καθολικών οὐσιών τά είδη παὶ τῶν ἐν τούτοις τελειοτήτων οἰκειότατα γὰρ ταῦτα τοῖς είδεσι το άγαθον, το ούσιωδες, το άίδιον, το μέν από της πρώτης ήκου αιτίας, τὸ δὲ ἀπὸ τοῦ ένὸς ὅντος, τὸ δὲ ἀπὸ τοῦ αίῶνος εἰς τὴν πρωτίς ην τῶν εἰδῶν τάξιν. δευτέραν μέν ούσαν τοῦ αἰῶνος, τρίτην δὲ ἀπὸ τοῦ ένὸς ὅντος, ἀνημμένην δὲ (2), ὡς πάντα τὰ ὅντα, τῆς τῶν ἀγαθῶν πάντων αίτίας. Από τούτων ούν τριών σοιχείων άφορισέον, τίνα μέν κατά παραθειγματικήν νοεράν γέγονεν αίτίαν, τίνα δὲ ἐξ ἄλλων μέν ἀρχῶν ὑφές ηκεν, οὐ μέν τοι πρὸς παράδειγμα νοερόν. Η μέν γάρ Βρίξ, καί εί μόριον εἴη προή γούμενον, οὐκ ἄν ἐκεῖθεν εἴη δέδεικται γάρ ἔπως τὰ ὅλὰ έκειθεν και οὐ τὰ μέρη. ὁ δὲ πηλὸς σύμμιξις ἐς ἱ δύο ζοιχείων άόριζος, οὐ κατά λόγον γενομένη φυσικόν, έπει καὶ ἄλλα μυρία συμπλέκειν κατά τὰς ἡμετέρας χρείας ετώθαμεν, άλλ' οὐδεν των τοιούτων είς είδος άναφέρομεν τέχνης γάρ ές τυ ή προαιρέσεως έργα ταῦτα ὁ δὲ βύπος, ούδε, προηγουμένην έχων γένεσιν, ἐπισυνίς ασθαι πέφυκε. Καί τοι γε τῶν πρὸ ἡμῶν τις καὶ λίαν δριμέως ἐπεχείρησε κατασκευάζειν ότι και ρύπου παράδειγμα ές ω εί γάρ

<sup>(1)</sup> B. C. ποιοίη.

<sup>(2)</sup> A. C. D. dunupinn ws.

τοῦτο (Ι), και ρύπου πᾶσα γὰρ κάθαρσις, ρύπου τυὸς ές ν ἀφαίρεσις, άλλ' ήμεῖς και τὴν κάθαρσιν (2) φαμέν έν τοῖς εἴδεσιν εἴναι, καὶ οὐ διὰ τοῦτο ῥύπου νοερὸν εἶδος ἀπο-Эησόμεθα. Καὶ γὰρ κακίας ἡ κάθαρσις άλλὰ δέδεικται μηθέν των κακών έκκεῖσθαι ἀπογεννώμενον πᾶς δὲ ῥύπος κακία τίς ές ιν έκείνου πάντως, ὧ παρυφές ηκε. Διὰ τοῦτο αὐτὸ οὐκ ἐκεῖθεν ταῦτα, διότι ἐκδάσεις εἰσὶ καὶ ς ερήσεις τῶν έκείθεν ύπος άντων καί γάρ το σκότος στέρησίς έςι φωτός, άλλ' ό ήλιος αίτιος ών φωτός, οὐκέτι καὶ τῆς ςερήσεως του φωτός αὐτός αἴτιος. Οὕτω δη οὖν καί ό νοῦς, γνώσεως αΐτιος ὢν, οὐκέτι καὶ τὴν ἄγνοιαν αὐτὸς ὑφίς ησι, ς έρησω οὖσαν γνώσεως καὶ ψυχή ζωής οὖσα χορηγός, ούχι και άζωταν αύτη δίδωσιν εν γάρ τοῖς δεχομένοις τάς δόσεις των πρώτων αί ςερήσεις παρυφίς ανται των διδομένων, άλλ' οὐκ έν τοῖς τὰς έξεις διδοῦσι προϋφες ήκασιν, ώς έχειλεν έχειν την γένεσιν όμοίως ταις έζεσιν ών είσιν αύται ς ερήσεις. Εί δη τον νούν γιγνώσκοντά τι άγαθον λέγοι τις καί τὸ κακὸν γιγνώσκειν, καί διά τοῦτο ἐν αὐτῷ τιθείη τὸ κακὸν. Εἴρηται οὖν ἐν τῷ Φαίδωνι μίαν εἶνὰι γνώσιν τοῦ τε ἀμείνονος καὶ τοῦ χείρονος. Οὐτω δὲ καὶ ό ἐν Τιμαίω δημιουργός αὐτῷ πεποίηται λέγων τὸ δὲ καλῶς άρμοσθεν και έχον εὖ λύειν έθελειν, κακοῦ διὰ γὰρ τούτου δείχνυται τὸ κακὸν είδως. Λεκτέον ὅτι κακῶν μὲν παράδειγμα οὐδέν ές ιν έν αὐτῷ, κακῶν δὲ γνῶσις καὶ αίτη ές ι παράδειγμα πάσης κακού γνώσεως, πν το λαβάν

 <sup>(1)</sup> A. B. C. εὶ γάρ τούτου.
 (2) B. C. D. καθαρότητα.
 D. Εἰ δὲ τοῦτο.

άγαθύνεται. Καὶ γάρ ἡ ἄγνοια κακόν, οὐχ ἡ τῆς ἀγνοίας τὸ παράδειγμα οὐ κακοῦ, ἀλλ' ἀγαθοῦ, τῆς τοῦ κακοῦ γνῶσις, μία οὖσα καὶ ἐαυτῆς καὶ τῆς ἀγνοίας τοῦ κακοῦ γνῶσις, μία οὖσα καὶ ἐαυτῆς καὶ τῆς ἀγνοίας τοῦ κακοῦ γνῶσεως. ἐἀν γὰρ οῦτω λέγωμεν, οῦτε τῶν κακῶν ἰδὲας εἰσοίσομεν, ὡς τινες τῶν Πλατωνικῶν, οῦτε μόναντὰ ἀμείνω γιγνώσκειν τὸν νοῦν ἐροῦμεν, ὡς ἔτεροι διαδοξάζουσι μέσοι δὲ ἀμφοῦν γενόμενοι, καὶ τὴν γνῶσιν αὐτῶν δώσομεν τῶν κακῶν, καὶ παραδειγματικὴν αἰτίαν οὐ δώσομεν κακὴν τῶν αὰ. Ο μὲν οὖν Παρμενίδης μαιευόμενος τὸν Σωκράτην, καὶ (1) προκαλούμενος τὰς ἐν αὐτῷ περὶ τούτων ἐννοίας, τοιαῦτα ἡρώτησε μέλλει δὲ ἄρα ὁ Σωκράτης ἐκὶ τοῦτων καὶ λίων ἀπογιγνώσκειν τὰ εἴδη τοιαῦτα λέγων.

« Οὐδαμῶς, φάναι τὸν Σωκράτην, ἀλλὰ ταῦτα (2) ἄπερ » ὁρῷμεν,ταῦτα καὶ εἶναι, εἶδος δέ τι αὐτῶν οἰηΩἢναι εἶναι .

- » μη λίαν ή ἄτοπου (3). Ηδη μέν τοι ποτέ με και έθραζε (4)
- μή τι ή περί πάντων ταυτόν. Επειτα όταν ταύτη έγω
- » ίστῷ (5), φεύχων οίχομαι, δείσας μή ποτε εἰς ἀδυθὸν
- 😮 φλυαρίαν (6) έμπεσων διαφθαρώ. Εκείσε οὖν ἀφικόμενος
- » είς & υψυ δη έλέγομευ (7) είδη έχειυ, περί έπεῖνα πραγ-
- » ματενόμενος διατρίδω ».
- (1) Β. καὶ περὶ τούτου προκαλούμενος τὰς εν ἀντῷ ἐννοίας.
  - (2) Editt. ταῦτά γε.
- (3) Thomps. ἄτοπον; alii ut nostri Codd.
- (4) Cod. Vindob. ἐτάραξεν.
- (5) B. στῶ. Sic Editt. Cod. Vindob. ἐγὸ στῷ.
- (6) Β. D. μή ποτε εῖς ττν' (Sic Editt.) ἀδυθὸν φλυαρίας. Infrà p. 64. ἀδυθὸς φλυαρία.
- (7) Sic Editt. C. D. δλε-

Ταῦτα ὁ Σωχράτης ἀποχρίνεται, πρὸς μὲν τὸ ἄζων καὶ εὐτελές καὶ ἔνυλον ἀποδλέπων τῶν ήρωτημένων, οὐκ ἀξιῶν καί τούτων αἰτίας λέγειν, άλλ' έν μόνοις τοῖς δρατοῖς άπολιπών αὐτῶν τὴν ὑπός ασιν πρὸς δὲ τὸ ἐν τοῖς καθ' έκας α κοινόν καί (Ι) ύς ερογενές άφορων, λογιζόμενος μήποτε καί τούτων είδος. Ως γάρ ές ιν έπὶ τοῖς πολλοίς πηλοίς εν ύς ερογενές κοινόν ό πηλός, και έπι ταίς πολλαίς Βριξίν εν είδος ή Βρίξ, ο και κατηγορούμεν τῶν πολλών ούτω φαίη τις αν καί τών πολλών εν ές ι τοιούτον ύπος ατικόν τῶν πολλῶν. Τοῦτο δη οὖν Βράττει τὸν Σωκράτην καὶ γὰρ ἐπὶ τῶν ἄλλων ἀπὸ τῶν ὁρις ῶν ἐπὶ τὰ ύς ερογενή μετιών, είτα άπὸ τούτων έπὶ τοὺς ἔνδον λόγους. ἔπειτα ἐκ τοῦτων ἐπ᾽ αὐτὰ τὰ νοερὰ εἴδη, καθάπερ εἴρητας έν Φαίδρω, λογίζεται μή ποτε καὶ ἐπὶ τούτων, ώσπερ ἔς ἰν άπο του έν τοις καθ' έκαςα μεταθαίνειν έπι το έν αύτοις έν, ἔπειτα είς τὸ ἐπ' αὐτοῖς κοινὸν, οῦτω καί ἀπὸ τοῦδε δυνατόν ἐπ' ἄλλο τι μετιέναι τὸ πρὸ αὐτῶν ἔν' άλλ' ὁρᾳ πάλιν έὰν τὸ τούτων ἀπόθηται εἶδος, κατὰ τὸν σωρείτην προϊών, αναγκασθήσεται πάντων είδη τίθεσθαι και αὐτῆς τῆς ὕλης. Λοιπὸν καὶ αὕτη ές ὶν ἡ ἄθυθος φλυαρία, εἰς ἡν τὸ ἐμπίπτον (2) διαφθείρεται, καὶ ἄζων γίγνεται καὶ ἀμενηνόν. Διὸ παλιν ἀνας ρέφει ἐπί τὰ όλα καὶ οὐσιώδη καὶ προηγουμένως ύπος άντα καί συμπληρωτικά τοῦ παντός, καί περί ταῦτα ποιεῖται τὴν διατριθὴν, ὡς τούτων κατά τὰς

<sup>(1)</sup> C. D. και το υςερο- (2) A. C. D. το ενπέπτον. γενές.

εἰδητικάς αἰτίας γεγονότων, των δε άλλων ένταῦθα μόνον, άλλ' οὐχί καὶ ἔξω των αἰσθητών.

- 🧸 Νέος γάρ εἶ, ἔτι φάναι τὸν Παρμενίδην, ὧ Σώκρα-
- » τες, καί ούπώ σου άντείληπται φιλοσοφία ώς τότε (I)
- » άντιλήψεται κατ' έμην δόξαν, ότε (2) οὐδεν αὐτῶν άτι-
- » μάσεις· νῦν δὲ ἔτι πρὸς ἀνβρώπων ἀποδλέπεις δόξας
- » διά την ηλικίαν ».

Ταῦτα ὁ Παρμενίδης ἐπιπλήττων ἀποροῦντι τῷ Σωκράτη, δόξειεν ἄν τισιν αὐτὸς ἰδέας ἀποτίθεσθαι πάντων,
καὶ ὅσα σμικρὰ καὶ ὅσα ἐνυλότατα καὶ ὅσα παρὰ φύσιν
τί γὰρ ἀν ἐπέπληττεν, εἰ μὴ καὶ τούτων αὐτὸς τὴν ὑπόςασιν τῆς εἰδητικῆς αἰτίας ἐξῆπτεν (3); ἐμοὶ δὲ δοκεῖ μὴ
πρὸς τοῦτο πεποιῆσθαι τὴν ἐπίπληξιν, ἀλλὰ τοὺς ὡς σμικρῶν τούτων καὶ φαύλων ἀναίτιον ἡγησαμένους τὴν γένεσιν. Ο Παρμενίδης ταύτην αὐτοῦ τὴν ἔννοιαν ἐπιδιορθοῦται, (4) τὸ ἀναίτιον οὐδαμῶς προσιέμενος πᾶν γὰρ
τὸ γιγνόμενον ὑπ' αἰτίου τινὸς ἐξ ἀνάγκης γίγνεσθαι φησὶ
καὶ ὁ Τίμαιος παντὶ γὰρ ἀδύνατον χωρὶς αἰτίου γένεσιν
ἔχειν. Οὐδὲν οὖν ἐςιν οὖτως ἄτιμον καὶ φαῦλον, ὁ μὴ
μετέχει (5) τοῦ (6) ἀγαθοῦ, κάκείθεν ἔχει τὴν γένεσιν,
ἐπεὶ, κὰν τὴν ῦλην εἴποις, εὐρήσεις καὶ ταύτην ἀγαθόν,

(1) A. B. C. ότε. — D. ώς ἔτε. Et sic Editt. Maluerim Procli lectionem,

5.

(2) Β. τότε.

- (3) Α. Β. ἐξῆπται.
- (4) Β. καὶ τὸ.
- (5) C. D. μετέχειν.... έχειν.
- (6) C. τοῦ αἰτίου ἀγαθοῦ.

καν αυτό το κακον ευρήσεις και τουτο μέτεχον άγαθου τινός, και οὐδε άλλως ύπος ήναι δυνάμενον ἡ τῷ ἀγαθῷ χρωννύμενον, καὶ μεταλαμβάνον άγαθοῦ τινός. Αλλ' αί μέν τῶν ἀνθρώπων δόξαι τὰ σμικρά καὶ εὐτελη της θείας αίτίας έξάπτειν έξαισχύνονται, πρός την τούτων ἀποδλέπουσαι φύσιν, οὐ πρὸς τὴν ἐκείνης δύναμιν, καὶ ὅτι τῶν μειζόνων οὖσα γεννητική, πολλῷ πλέον ἐς ἐ καἱ τῶν ἐλασσόνων, ως που φησί και ό Αθηναίος ξένος. Οι δε όντως φιλόσοφοι πάντα δσαπερ ές ίν εν τῷ κόσμῳ καί μεγάλα καί σμικρά προγοίας έξάψαντες οὐδεν ἄτιμον οὐδε ἀπόδλητον έν τῶ οἴκω τοῦ Διὸς ὁρῶσιν, ἀλλά πάντα ἀγαθά καθόσον ἐκ προνοίας ύφές ηκε, καὶ καλὰ κατ' αἰτίαν γεγονότα τὴν Βείαν. Οτι δε ό Σωχράτης ἀναιρῶν ἀπὸ τούτων τῶν σμικρῶν καὶ ένυλοτάτων την είδητικην αίτίαν, άνηρει και πάσαν αίτίαν, έλαθεν ό Παρμενίδης έκ του προειπείν έκείνο (1), ότι ταῦτά ἐστι μόνον ἄπερ ὁρῶμεν εἰ γὰρ (2) ἐπεσκέπτετο (3) ώς οὐδὲν ἀναιτίως ἐς ἱν, οὐκ ἀν ταύτην ἀφῆκε τὴν φωνὴν αὐτίκα ή Βρίξ μη έχέτω μὲν παράδειγμα νοερὸν, έχέτω δὲ φυσικὸν λόγον αἴτιον. Κρ' οὖν οὐκ ἀνάγκη μὴ ταύτην είναι τρίχα μόνον ην όρωμεν, άλλα κακείνην την έν τῷ λόγω της φύσεως; δηλοῖ δὲ τοῦ ἀγαθοῦ ἔνεκα καὶ τρίχας ποιούσα έν τοῖς ζώοις, καί οὐ μάτην οὐθὲ ταύτας ὑποςήσασα καὶ ἡ ἔκλειψις ἡ τούτων παρὰ φύσιν διατιθεῖσα τὰ

<sup>(1)</sup> B. exervov.

<sup>(3)</sup> A. B. D. ἐπέσμεπται.

<sup>(2)</sup> B. Deest εὶ γάρ.

διόμενα της ἀπ' αὐτῶν βοηθείας. Πάλιν ὁ πηλὸς, εἰ ἐκ τέγνης γέγονεν, ές ιν αύτοῦ τὸ εἶδος έν τῆ διανοία τοῦ τεχνίτου εί δε και πνεύματα άττα χαίρει τούτοις ρύπω καί πηλώ, πρός & καί οί γόητες βλέποντες χρώνται τούτοις είς τὰς ἑαυτῶν πράξεις, καί τῆς γοητείας διὰ τῶν δαιμόνων ούσης, ώς εν Συμποσίω μεμαθήκαμεν, τι θαυμας ον τούς χαίρουτας αὐτοῖς δαίμουας ἔχειν τὰ εἴδη καὶ τούτων, ὡς καί τους των μορίων προς άτας της ίδίας τούτων περιγραφής τους λόγους περιειληφέναι φαμέν; και ει ἀπορήσειας δὲ τῶν προσεχῶν αἰτίων, ἐπ' αὐτὴν ἀνάδραμε (1) τὴν μίαν τοῦ ὄντος αἰτίαν, ἀφ' ῆς πάντα τὰ ὅντα προελήλυθε, καὶ έκείνην φάθι (2) καὶ τούτοις παρέχειν τὴν γένεσιν, ὡς μηθε τούτων άναίτιον είναι την ύπός ασιν. Καὶ ίσως ἔπρεπε τῶ Παρμενίδη τῷ τὸ εν ον τὸ πρὸ τῶν εἰδῶν ὁρῶντι τὸ κατ' αἰτίαν προτιθέναι τοῦ κατ' εἶδος, καὶ διά τοῦτο καὶ αὐτὸς ἐπιπλήττει τῷ Σωκράτει, μετὰ τῶν εἰδῶν ἀναιροῦντι καὶ τὴν ἄλλην πᾶσαν αἰτίαν, δέον μὴ κατ' εἶδος μὲν αὐτὸν νοερὸν ὑποτίθεσθαι τὴν γένεσιν, κατ' αἰτίαν δὲ πρεσθυτέραν τῶν εἰδῶν, ἐπεί καὶ ὅταν ἡμεῖς τὰ τεχνητὰ ποιώμεν, ποιεί ταύτα καὶ ὁ νούς παν γάρ τὸ ὑπὸ τῶν δευτέρων γιγνόμενον μειζόνως ύπο των πρώτων αποτελείται, άλλ' οὐκ εἰθητικώς, άλλὰ κατά τὸ ὅν αὐτὸ μόνον. Καὶ τοί γε ήμεῖς κατά τινας λόγους ἰδίους αὐτὰ ποιοῦμεν, ἀλλ' εἰδοποιοί μέν (3) ήμεῖς έν τούτοις; οὐσιοποιὸς δὲ ὁ νοῦς, καί

<sup>(1)</sup> Α. Β. C. ἀνέδραμε.

<sup>(3)</sup> Β. μέν καὶ ἡμεῖς.

<sup>(2)</sup> B. In orâ : pagi.

ών είδοποιος ό νους, οὐσιοποιος ή μονή των όντων πρείττων γάρ έκεινη της είδητικης πάσης αίτίας. Καί (1) δ Σωκράτης οὖν πρός την εἰδοποιον αίτίαν τεταμένος (2) εἰκότως, οἰον άναίτιον αὐτῶν ὑπελαθε τὴν γένεσα, καὶ ὁ Παρμενίδης εἰς τὴν πρὸ τῶν εἰδῶν αίτίαν άναδραμών, ἐκείθεν καὶ τούτοις τὴν οὐσίᾶν ἐκδιδομένην ἐθεώρησε πάντα γὰρ τὰ ὅντα ἐκείθεν.

(1) Α. C. ώσαύτως καὶ.

(2) Β. τεταγμένος.

## BIBAION TETAPTON.

- α  $\mathbf{T}$ όδε (I) δ' οὖν μοι εἰπέ· δοκεῖ σοι, ώς φής, εἶναι εἴδη
- » άττα, ὧν τά δε (2) τὰ ἄλλα μεταλαμδάνοντα τὰς ἐπωνυ-
- » μίας αὐτῶν ἴσχειν. »

Τοῦ Σωκράτους ἐν τοῖς πρὸς τὸν Ζήνωνα λόγοις τὰ εἰδη καὶ εἶναι καὶ μετέχεσθαι ὑπὸ τῶν τῆδε φαμένου, καὶ διὰ τούτων τῶν ἐνταῦθα μετεχομένων ἀναδραμόντος ἐπὶ τὴν ἐκείνων κοινωνίαν, ἤδη τωὲς ὑήθησαν τὸν Παρμενίδην ὥσπερ ἀμυνόμενον τὸν Σωκράτην, καὶ τὴν κατὰ τοῦ Ζήνωνος ἐπίπληξιν πρὸς ἀμφοτέρας Ιστασθαι τὰς τοῦ Σωκράτους ἐννοίας καὶ πρὸς τὴν ῦπαρξιν τῶν εἰδῶν καὶ πρὸς τὸν τρόπον τῆς μετοχῆς, καὶ διὰ μὲν τῶν προειρημένων ἀπάντων (3) ὡς οὐκ ἔστι τὰ εἶδη, διὰ δὲ τῶν ἡηθησομένων ὡς οὐ μετέχεται (4) ὑπὸ τῶν αἰσθητῶν, μονονουχὶ λέγοντα (5) σαφῶς ὅτι, καὶ εἴ τις αὐτοῖς ῦπαρξιν δοίη καὶ οὐσίαν, ἀδύνατός ἐστιν ὁ τῆς μετοχῆς αὐτῶν τρόπος· οὐτ'

- (1) Sic Cod. Vindob. B.
- Tore. C.D. Tode our, ut Editt.
  - (2) C. D. Deest ráde.
- (3) B. C. D. απαντάν.
- (4) Α. Β. μετέχονται.
- (5) C. λέγοντος.

άρα ές ίν, ούτε, εί ἔστι, μετέχεται ὑπὸ τῶν αἰσθητῶν. Ἐκεῖνοι μέν ταῦτα ώήθησαν καὶ διά γε τῶν προειρημένων τοσοῦτον έπιδεδείχθαι πρός του Παρμενίδου ώς ούκ (Ι) έστιν είδη πάντων (2), ώς καὶ αὐτῷ δοκεῖ τῷ Σωκράτει οὐκ ἄρα ἔςιν είδη και τουτο πάσι δύνασθαι και την επίπληξιν την του Παρμενίδου την πρός αυτόν, επιθειχνύντος ώς ου θεί τά μεν έκείθεν παράγειν, τὰ δε ἡυτοματισμένως, άλλά πάντα έξ έχείνων, εἴ περ ἐστίν. Ἡμεῖς δὲ ὑπὲρ μὲν τῆς ἐπιπλήξεως διά τῶν πρόσθεν εἰρημένων ἐνεδειξάμεθα (3) τὸ δοκοῦν, ύπερ δε της πάσης μεταγειρίσεως τῶν λόγων τοσοῦτων φαμεν ότι τελεσιουργός έστιν ό τοῦ (4) Παρμενίδου λόγος τῶν τοῦ Σωκράτους έννοιῶν καὶ διαρθρωτικός καὶ έναγωγος (5), ἐπαινῶν μὲν τὰ ἀδιάστροφα αὐτοῦ νοήματα, τελειῶν δὲ τὰ ἀτελέστερα καὶ διαρθρών τὰ συγκεχυμένα τεττάρων δὲ ὄντων προδλημάτων περί τὰς ἰδέας, ὡς διείλομεν, περί μέν τοῦ, εἰ εἰσίν, οὐδὲν διεξελήλυ Ξεν ἄτε ἀποδεχόμενος τὴν ῦπόθεσιν, περὶ δὲ τρῦ, τίνων είσιν, ἀνακρίνει αὐτὸν, καταμανθάνων είτε πάντα έξάπτει (6) της ειδητικής άρχης η και ταύτης οίδεν άλλην αιτίαν προγενεστέραν (7) και ή έπίπληξις, ώς προείπομεν, είς (8) ταύτην έώρα την πρώτην αίτίαν διέξεισι γοῦν ἄνωβεν ἀπό τῶν όλικωτάτων είδῶν διά τῶν μερικωτέρων καὶ τῶν ἀτομωτάτων ἐπὶ ταῦτα λοιπον

<sup>(1)</sup> A. ut B. C. D. ώς ἔςτυ. Sed habet in or Δ: Γρ. ώς οὐχ ἔστιν.

<sup>(2)</sup> B. C. D. πάντων άλλαμην οὐ πάντων, ὡς.

<sup>(3)</sup> Β. ανεθειξάμεθα.

<sup>(4)</sup> A. C. D. o Παρμενίδου.

<sup>(5)</sup> **B**. διαναγωγός.

<sup>(6)</sup> Β. ἐξάπτων.

<sup>(7)</sup> C. D. πρεσδυτέραν.

<sup>(8)</sup> C. D. ως ταύτην.

ά μη κατ' είδος μέν ὑπέστη νοερον, προπλθε δὲ ἐκ τῆς 
ἐσχάτων προχωρήσας, καὶ πάντα (1) ἐξάψας τῆς πατρικῆς 
ἀίτίας, καὶ τελεσάμενος (2) τὴν τοῦ Σωκράτους περὶ 
τούτων ἔννοιαν, μέτεισιν ἐπὶ τὸ τρίτον πρόδλημα τὸ περὶ 
τῆς μετοχῆς, ἀνάπαλιν ἐνταῦθα μεταχειριζόμενος τὴν 
μαιείαν πανταχοῦ μὲν γάρ ἐστι μαιευτικὸς ὁ τρόπος τῶν 
λόγων, ἀλλ' οὐκ ἐλεγκτικὸς καὶ πατρικὸς, ἀλλ' οὐκ ἀμυντικος, διαφέρει δὲ ὡς ὅπου μὲν ἄνωθεν ἄχρι τῶν τελευταίων 
προιών (3), ὅπου δὲ κάτωθεν ἀνατρέχων ἐπὶ τοὺς προσήκοντας λόγους ταῖς θείαις αἰτίαις, καθ' ἐκάτερα τῶν εἰδῶν 
τούτων τὸν Σωκράτην τελειῶν καὶ ἀνάγων, καὶ διαρθρῶν 
τὰς ἐν αὐτῷ περὶ τούτων ἐννοίας.

Ο μεν οὖν τρόπος, ὥσπερ εἴρηται, τῶν λόγων τοιοῦτος προκλητικὸς τῶν αὐτοφυῶν (4) ἐννοιῶν, διαρβρωτικὸς τῶν ἀτελῶν, ἀναγωγὸς τῶν συνέπεσβαι δυνάμενων ὅντως, τὴν πατρικὴν μιμούμενος αἰτίαν τὴν ἀπ' ἄκρας τῆς τῶν ὅντων ὑπος άσεως τὰ πάντα σώζουσαν καὶ τελειοῦσαν καὶ ἀνασπῶσαν ταῖς ἑαυτῆς ἀγνώς οις δυνάμεσι. Πάλιν δὲ ἡμῖν ἐπὶ τὴν τῶν πραγμάτων θεωρίαν τρεπτέον (5), καὶ ῥητέον τὴν μετοχὴν ταύτην τίνα καὶ ὅπως συμβαίνειν νομίζομεν, ἔπειτα οὕτω τὰ τοῦ Πλάτωνος ἐπισκεψώμεθα ῥήματα, τοσοῦτον προειπόντες ὅτι καὶ ἐνταῦθα ζητοῦμεν ὡς (6) ἐπὶ τῆς ἐνώσεως τῶν εἰδῶν

<sup>(1)</sup> Α. Β. πάντας.

<sup>(4)</sup> B. έναυτοφυών.

<sup>(2)</sup> Α. Β. Ο. τελεωσάμενος.

<sup>(5)</sup> Β. ἐπιτρεπτέον.

<sup>(3)</sup> Α. Β. πρόεισιν.

<sup>(6)</sup> B. Deest ώς.

καί διακρισεως τὸ πῶς: μετέχεσθαι γάρ, εἶ ἔστι τὰ εἴδη, πάντες άν φαΐεν (Ι) πώς δὲ μετέχοιτο άν ἀπορούμεν, καὶ τοῦτο ζητείν τὸν Παρμενίδην έν τούτοις, ώς έν έκείνοις τὸν Σωκράτην πῶς διακέκριται τὰ εἴδη καὶ ἄμα συγκέκριται, εἴπερ άπλα έστι και ούχ οία τα όρωμενα (2), έφ' ὧν εύπαράδεκτα ταῦτα πάσι. Τοῦτο δ' οὖν προειπόντες ἐπὶ τὸ προκείμενον ἰώμεν. Λεγέσθω μὲν οὖν καὶ ὅτι ταῖς εἰς τὸ κάτ– οπτρον έμφάσεσιν έοίχασιν αἱ τῶν νοερῶν εἰδῶν μεθέξεις. (ὥσπερ γὰρ ἐν ταύταις ἡ σχέσις καὶ ἡ Θέσις εἴδωλον ποιεῖ τοῦ προσώπου Βεωρεῖσθαι πρὸς τὸ κάτοπτρον, οὕτω δή καὶ ή της ύλης ἐπιτηδειότης οἶον ἀνατεινομένη πρὸς τὸν δημιουργικόν καί (3) τὸν ἐν αὐτῷ πόρον, ἀναπληροῦται (4) παρ' αὐτοῦ τῶν εἰδῶν λεγέσθω δὲ καὶ ὅτι προσέοικεν ἡ μέθεξις τοῖς τῶν σφραγίδων τύποις πρός (5) τοὺς κηρούς. καί γάρ έκεῖνα, τὰ εἴδη λέγω, δίδωσιν ἴχνος τι έαυτῶν καί τύπον, και ούχ ὁ αὐτός ἐστιν οὖτος ὁ τύπος πρὸς τὴν σφραγίδα την τον τύπον απεργασαμένην, ωσπερ οὐδε έκεῖ τὸ ἔνυλον εἶδος πρὸς τὸ ἀύλον καὶ Θείον, διαφέρει δὲ οὖτος ό τρόπος του πρό αὐτου καθόσον τὶ ἐπιδείχνυσι πάθος περί τὴν ὑποδοχήν οὐδὲν γὰρ ἐκεῖ πάσχει τὸ ἔνοπτρον αἰσθητῶς, ὡς ἐνταῦθα ὁ κηρός. Οθεν καὶ οἱ μὲν τὴν ὕλην άπαθή τηρούντες έν τη μεθέζει των είδων, κατόπτρω μέν έκείνην ἀπεικάζουσιν, εἴδωλα δὲ τὰ εἴδη καλοῦσι καὶ ἐμφά-

<sup>(1)</sup> C. D. φαμέν.

<sup>(4)</sup> С. D. αποπληρούται.

<sup>(2)</sup> Β. οράματα.

<sup>(5)</sup> D. περί.

<sup>(3)</sup> Α. των έν αύτῷ πόρων.

σεις: οἱ δὲ τὴν ὕλην πάσχειν νομίζοντες τυποῦσθαι φασίν αύτην, ώς τον κηρον ύπο της σφραγίδος, και τα είδη πάθη της ύλης καλούσι καί οί μέν είς την πρώτην ύλην. βλέπουσιν, άπαθή τηρούντες αύτην παθούσα γάρ άποίχοιτ άν άπλη οὖσα, οὐ γάρ ἔχει τὸ άπλοῦν ῷ μὲν πάθοι, ῷ δὲ μείνοι· οί δε είς τὴν σωματότητα· ταύτην γάρ τυποῦσθαι διά τῶν ποιοτήτων σωματικῶν οὐσῶν. Λεγέσθω δὲ αὖ καί ὅτι παραπλήσια (1) πώς έστι ταῖς τῶν εἰκόνων ἀφομοιώσεσιν, είτε διά ζωγραφίας, είτε διά πλαστιαής, είτε δι' άλλης τινὸς τέχνης. δμοια γάρ ύπο της θείας δημιουργίας τα τήδε γίνεται τοῖς Θεοῖς μορφούμενα τοῖς εἴδεσι, καὶ διὰ τοῦτο καί ο αίσθητος όλος διάκοσμος είκων προσαγορεύεται τοῦ νοητοῦ, διαφέρει δε τοῦτο λέγειν η τὰ πρότερα καθόσον τοῦτο μὲν διακρίνει τὸ ποιοῦν ἀπὸ τοῦ παραδείγματος, έκεῖνα δὲ ώς ένὸς ὄντος ἀμφοῖν προπγε την ἀναλογίαν. Δεῖ δὲ αὖ εἰδέναι τοὺς τῶν πραγμάτων φιλοβεάμονας, ὅτι τούτων έκαστον τῶν εἰρημένων ἀτελές ἐστι καθ' αὐτὸ, καὶ ἀδυνατεῖ μόνον παραστήσαι ταῖς διανοίαις ήμῶν τὴν δλην περί τῆς μετοχῆς ταύτης ἀλήθειαν. Πρῶτον μὲν γὰρ τὸ κάτοπτρον όρᾶς ότι διαστηματικήν έχει την ένέργειαν, δι' δις ύφίς αται τὸ εἴδωλου, ἐν γοῦν ἀδιαστάτω γενέσθαι τοιαύτην ἔμφασιν άθύνατον, ἔπειτα αὐτὸ τὸ πρόσωπον εἰς τὸ κάτοπτρον ἐπιστρέφει, της νοεράς αίτίας είς ξαυτήν και ούκ είς τὰ έξω βλεπούσης, εί δὲ καὶ δοκοῦσαν μὲν ἔχει μετάδοσιν τινός, οὐκ άληθως δε ούσαν παλιν γάρ επ' αύτο το πρόσωπον γίνονται τῶν ἀκτίνων αἱ ἀνακλάσεις, ὡς ἀν φαῖεν οἱ μηδὲν (2)

<sup>(1)</sup> A. B. D. παραπλήσιου. (2) C. μηδί.

από τῶν ἐνορώντων εἴδωλον ἐκπίπτειν (1) νομίζοντες. Δηλον δήπουθεν ότι και τοῦτο της τῶν εἰδῶν ἐστι μεθέξεως άλλότριον έπεί καί, εί έστιν, είδωλόν έστιν, έν τῷ ένόπτρῳ απόρροιαι γίνονται τοῦ προσώπου τινές είς τὸ ἔνοπτρον, δ δη τοῖς εἴδεσιν οὐ προσήκει οὐδεν γὰρ ἀπομερίζεται ἀπ' έκείνων είς τὰ τῆθε, οὐθὲ ἀπορρεῖ (2), ἀσωμάτων ὅντων καὶ ἀμερίστων. Τὸ δεύτερον τοίνυν ὁ τῆς σφραγίδος τύπος Στωϊκών ύποθέσεσι προσήκει ταῖς σωματικῶς λεγούσαις τὰ ποιούντα ποιείν καὶ τὰ πάσχοντα πάσχειν ώθισμοῦ γὰρ δεδέηται και άντιτυπίας και έπερείσεως και ούκ άλλως γέγονεν ἔδει γάρ καὶ τὸ ποιοῦν ὧσαι καὶ τὸ πάσχον άντιτυπήσαι, καί ούτως έναποτεθήναι τὸν τής σφραγίδος τύπον. Επειτα έξωθεν καὶ ποιεῖ τὸ ποιοῦν καὶ πάσχει τὸ πάσχον, τὸ δὲ είδος δι' όλου χωρεί τοῦ ὑποκειμένου, καὶ ἔνδοΞεν είς αὐτὸ δρά καὶ γὰρ ἡ φύσις ἔνδοθεν μορφοῖ τὸ σῶμα καὶ οὐκ ἔξωθεν ώσπερ ή τέχνη, και ἐπὶ πᾶσιν αὐτὸ τὸ μετεχόμενον πελάζει τῷ μετέχοντι. Δεῖ δὲ τὰ εἴδη πάντων έξηρῆσθαι καί μηδενί συμμίγνυσθαι τῶν ἄλλων εἰ δὲ καὶ εἰσδέχοιτό τι ἀπὸ τοῦ κηροῦ ή σφραγίς, πολλοῦ ἀν δέοι προσεοικέναι τοῖς εἴδεσιν , ὧν ἄχραντος ἡ οὐσία καὶ ἄδεκτος τοῦ ἀλλοτρίου παντός. Τὸ τρίτον τοίνυν τὴν ἀπὸ τῶν εἰκόνων ἀναλογίαν ἐπιπολῆς μὲν δήπου καὶ ταύτην ὁρῶμεν ποιούσαν των είδων όλα τα ύποκείμενα μορφούντων καί ένδοθεν πρό δε αὖ τούτων διηρημένον ἔχουσαν τό, τε παράδειγμα καί τὸ ποιούν ούτε γάρ τὸ παραδειγματικὸν γεννά τὸ έαυτῷ όμοιον, ούτε τὸ ποιητικὸν έαυτῷ ἀπεικάζει τὸ

<sup>(1)</sup> D. είσπίπτειν.

<sup>(2)</sup> B. C. D. ἀπορεί.

γιγνόμενον, τὰ δὲ Βεῖα εἴδη παραδείγματά ἐστιν όμοῦ καὶ δημιουργικά των όμοιωμάτων οὐ γάρ τοῖς κηροπλαστικοῖς έοιχε τύποις, άλλ' έχει δραστήριον την οὐσίαν και άφομοιωματικήν (Ι) πρός αὐτὰ τῶν δευτέρων δύναμιν. Ταῦτ' οὖν, ὅπερ εἴπομεν, ἄπαντα τὰς έμφάσεις, τὰς σφραγίδας, τάς είκόνας λεκτέον μέν την πρώτην είς την των άτελες έρων βοήθειαν, Ίνα σημήνωμεν διά πάντων δπως δι' όμοιότητος (2) ὑφέστηκε τὰ εἰδοποιούμενα τῆς (3) πρὸς τὰς ίδέας είς γάρ έστι τρόπος διὰ πάντων ὁ δι' ὁμοιώσεως αναφαινόμενος ιστέον γαρ ως ουδέν έχούσας επιστημονικόν, ούδε ίκανῶς πάσας καταδραττομένας τῆς άλη Βινῆς μετουσίας τῶν Βείων εἰδῶν. ἔοικε θε καὶ ὁ Πλάτων διὰ ταῦτα ποτὲ μὲν εἰκόνας τὰ εἴδη λέγειν καὶ ζωγραφήμασιν εἰκάζειν, ποτε δε έκτυπώμασι, ποτε δε είδώλοις, εν Τίμαίω λέγων ότι τῷ δωδεκαέδρῳ διεζωγράφει (4) τὸ πᾶν ὁ Θεὸς, καὶ ὅτι έκτυπουται ύπο των είδων το πανδεχές, έν Σοφιστή δε ότι τὸ οὐκ ὄντως οὐκ ον εἴδωλόν έστιν, ὡς μηδενὸς τῶν τρόπων τούτων δυναμένου καθ' έαυτον περιλαβείν τον της μεθέξεως τρόπον, άλλ' οὐδε άλλό τι παριστάντος αὐτοῖς ἴσως δε εί τὸν χυριώτατον τρόπον ευροιμέν τῆς μετοχῆς, κατίδοιμεν αν και όπη (5) της άληθείας έκαστον τούτων έφάπτεται, της όλης ἀποτυγγάνον ίδιότητος.

. Δεί τοίνυν πρός την μετοχήν ταύτην αίτιασθαι μέν

<sup>(1)</sup> D. άφομοιωτικήν.

<sup>(4)</sup> Β. ἐξωγράφει.

<sup>(2)</sup> B. **o**μοιότητα.

<sup>(5)</sup> C. D. οποι.

<sup>(3)</sup> **A. B.** τὰ εἶδη ποιούμενα τῆς.

την αυτών των πρωτουργών και Βείων είδων δραστήριον δύναμιν, αίτιᾶσθαι δὲ καί τὴν τῶν μορφουμένων κατ έκεινα καί μετεχόντων έκει Βεν είδοποιίας δρεξιν ούτε γάρ τὸ ποιητικὸν καὶ δραστήριον τῶν εἰδῶν ἰκανὸν μόνον άπεργάσασθαι την μέθεξιν πανταγού γούν αὐτών όντων όμοίως, οὐ πάντα μετείληφεν όμοίως οὕτε τὸ ὀρεκτικὸν των με θεξόντων χωρίς της έκείνων ποιήσεως άτελης γάρ ή δρεξις έστι καθ' έαυτην τὰ δὲ τέλεια και γόνιμα της είδοποιίας ηγείται. Τοίς μέν οθν τον νοθν τελικόν αἴτιον ποιούσιν, άλλ' οὐχί και δημιουργικόν, έξ ήμισείας ύπάρχει το άληθες την γάρ δρεξιν άποδόντες τοῖς αἰσθητοῖς, ἀνείλον ἀπό τοῦ Βείου την της ποιήσεως δύναμιν ήυτοματισμένην ποιούντες την τούτων υπόστασιν πόθεν γάρ τούτοις ή ὅρεξις ἡ ὁθεν καὶ ἡ ὕπαρζις καὶ τὸ εἶναι αὐτῶν, πῶς δ' ἀν καὶ ὁρέγοιντο τοῦ ἀγόνου, καὶ μηδὲν (1) είς αὐτὰ μήτε δυναμένου διδόναι μήτε διδόντος. Τοῖς δὲ έκεῖνο μὲν γόνιμον ποιοῦσι, ταῦτα δὲ μὴ ὀρεγόμενα ἐκείνου, παλιν άλλως άτελης και άτοπος ο λόγος πρώτον μεν γάρ παν τὸ ποιοῦν εἰς τὸ παθεῖν πεφυκὸς ὑπ' αὐτοῦ ποιεῖ καἰ είς τὸ δυνάμενον αὐτοῦ καταδέξασθαι τὴν ἐνέργειαν, ώς ε καί ό δημιουργός τι τοιούτον ποιήσει, το δε έπιτήδειον είς ότί ποτε (2) διά της έπιτηδειότητος αυτής έαυτό (3) προσάγει τῷ ποιῆσαι δυναμένῳ, τοῦτο (4) δὲ δι' ἐφέσεως. ή γαρ προσέλευσις δρεξιν έχει τοῦ ῷ πρόεισιν αἰτίαν, ἔπειτα

<sup>(1)</sup> B. oùđév.

<sup>(3)</sup> C. D. ἐαυτῷ.

<sup>(2)</sup> B. C. D. eic ortouv.

<sup>(4)</sup> B. C. τοῦ để.

καὶ πάντα ἄν ώσαύτως είχεν, εί κατὰ μόνην έκαστον έγίγνετο την Βείαν ποίησιν έχείνης γάρ ώσαύτως έστώσης καί πάσι παρούσης, εὶ μὴ παρά τὴν τούτων ἐπιτηθειότητα γίγνοιτο τὸ διάφορον, πόθεν αὐτοῖς (1) ή έξαλλαγη καὶ τὸ τὰ μὲν ὡσαύτως ἀεἰ ἔχειν (2), τὰ δὲ ἄλλοτε ἄλλως; ἀνάγκη γάρ τοῖς μὲν τὸς ὑποκείμενον ἀεὶ τοιοῦτον ὑπάρχειν, οἰον κατέχειν το είδος και άει δέχεσθαι την έκειθεν δημιουργίαν, -εξέμ κώδιε κώτ ρόςπ κοιεδήτιπε κέμ έτοπ ριοκά έδ ξιν, ποτέ δε πρός την των αντικειμένων δυνάμει γάρ παν το δυ, ένεργεία δε ουδεν, και της του μαλλον και ήττον αναπεπλησμένον αοριστίας άλλοτε άλλοίους υποδέχεται λόγους πάντων μεν άπολαύειν έφιεμένων, ού πάντων δε άμα μετέχειν δυναμένων. Τῆς δ' οὖν είδοποιίας οὐ μόνον τὸ γόνιμον ήμιν του νου της δημιουργίας αίτιατέον, άλλα καί αὐτὴν τὴν τούτων ὅρεξιν καὶ τὴν ἐπιτηδειότητα τὴν διάφορου (3), δράν δε έκείνην και δέχεσθαι την υποκειμένην φύσιν ούκ ώσεσι χρωμένην, άσώματος γάρ έστιν, οὐδὲ ἀορίστοις όρμαῖς, ως ήμεῖς, ἀπαθής γάρ ἐστιν, οὐδὲ βολαῖς (4) τισὶ, τελεία γάρ ἐστιν, ἀλλ' αὐτῷ τῷ εἶναι. Διὸ (5) καί τὸ γιγνόμενον είκων έστι τοῦ ποιοῦντος συνδρόμου, τῆς νοήσεως έχει πρός την ούσίαν ύπαρχούσης, διό καί ώς νοεῖ, ποιεῖ, καὶ ὡς ποιεῖ, νοεῖ καὶ ἀεὶ έκάτερον διὸ καὶ τὸ γιγνόμενον ἀεὶ γίγνεται παρ' αὐτῆς. ὁμοῦ γάρ τὸ ποιοῦντι

<sup>(</sup>τ) Β. αὐτῆς.

<sup>(2)</sup> C. D. μετέχειν.

<sup>(3)</sup> Β. διαφοράν.

<sup>(4)</sup> Β. C. βουλαίς.

<sup>(5)</sup> B. Deest Διό.... usque ad ὑπαρχούσης.

πανταχοῦ τὸ γιγνόμενον όθεν καὶ ἐν τοῖς κατά χρόνον ύφισταμένοις εν τῷ έξαίφνης παραγίνεται τὸ εἶδος τῶν πρὸ τῆς παρουσίας αὐτοῦ ποιήσεων (1), τὰ ἐμπόδια μόνον τῆς παρουσίας έξαιρουσῶν καὶ γὰρ ἡ μὲν εξαίρεσις κατά τὸ νῦν μιμουμένη τὴν άβρόαν καὶ αἰώνιον τῶν πάντων γένεσιν διά την έπιτηδειότητα της ύποδοχης. Πόθεν δη ούν ταύτην καὶ πῶς ἐγγενομένην τοῦτο γὰρ ἑξῆς ἐπισκεπτέον. Η άπο της πατρικής αιτίας και ποιητικής φήσομεν; πάσαν γὰρ τὴν ὑποκειμένην τῷ δημιουργικῷ (2) φύσιν, ἴνα τοῖς τα θεία σοφοίς έπαναπαύσωμεν τον λόγον, παρήγαγε μέν **ό** πατήρ ο νοητός, δυτίς ποτε ούτος έστιν, έμφασεις δε είς αὐτὴν κατέπεμψεν άλλος πατὴρ άμα καὶ ποιητὴς, όλικῶς δὲ ἐκόσμησεν ὁ ποιητής ἔμπαλιν καὶ πατήρ, συνεπλήρωσε δὲ διὰ τῆς μεριστῆς δημιουργίας ὁ ποιητὴς μόνον. Καὶ διὰ ταύτας τὰς τέσσαρας αἰτίας, ἄλλη μὲν ἡ πρὸ πάσης εἰδοποιίας ύλη πανδεχές (3) τι ούσα και άμορφον είδος, κατά τὸν Τίμαιον, ἄλλο δὲ τὸ δεξάμενον τὰ ἴχνη τῶν εἰδῶν καὶ πλημμελές και άτακτου, άλλο δε ό όλος κόσμος και έξ όλων ύποστάς πρὸς τὸ παντελὲς παράδειγμα καὶ μονογενὲς, άλλο (4) δε ο έκ πάντων συμπεπληρωμένως των έν αὐτω ζώων και πάντα τὲ καὶ Βυητά τῶν διαφόρων ὑποστησάντων ταῦτα πρὸ τοῦ κόσμου παντὸς αἰτίων. Αλλὰ τίνα μὲν τὰ αἴτια ταῦτα Βεολόγων διδάσχουσι παῖδες, καὶ διὰ ταῦτα άρα ού δεί σε Βαυμάζειν πόθεν αί διάφοροι ἐπιτηδειότητες. τά γάρ ένταυθα δοκούντα είναι διατελέστερα των άρχι-

<sup>(1)</sup> Β. ποιήσεται.

<sup>(3)</sup> Α. Β. C. πανδεχές τις.

<sup>(2)</sup> C. D. τοῦ δημιουργοῦ.

<sup>(4)</sup> Α. C. D. άλλος.

χωτέρων έστι δυνάμεων έν έκείνοις άποτελέσματα διά την έκείνων ἀπερίγραφον περιουσίαν ἄχρι καί τῶν τελευταίων προϊέναι δυναμένων (Ι), καὶ τῷ ἀρίστῳ (2) τῆς ἑαυτῶν ούσεως μιμείται την έκείνων άρρητον υπαρξιν. Εκείνων δ ούν έγει τὰς έμφάσεις τὸ ὑποκείμενον, τό, τε εν λέγω καί τάς πολλάς και διαφόρους έπιτηδειότητας, άρ' ων είς ἔφεσιν καθιστάμενα τῶν εἰδῶν καὶ τῆς ὑποπληρώσεως (3) τών δημιουργικών λόγων και της τοιαύτης συμπλοκής τον ἐμφανῆ κόσμον ὑπεδέζατο καὶ τῆς όλης μετέσχε ποιήσεως. Εί δέ γε πάλιν έπιπο Βοίμεν ίδείν το συναγωγόν της τε δημιουργικής δυνάμεως και τής των δεχομένων έπιτηδειότητος, τὸ ἀγαθὸν ευρήσομεν αὐτὸ πᾶσι (4) τῆς ένώσεως αΐτιον όν και γαρ τα δεχόμενα δι' δρεξιν του αγαθού πρόσεισι (5) τοῖς κοσμικοῖς αἰτίοις, καὶ τὰ δημιουργικά είδη διά τὸ ἀγαθὸν ποιείται τὴν είς τὰ δεύτερα πρόοδον. μιμούμενα την των άγαθων πάντων πηγην, η πάσας υπέστησε τὰς Βείας διατάξεις διὰ (6) τὴν αὐτῆς ἀγαθότητα, εί θέμις είπεῖν. Εχομεν οὖν τριπλῶς ταύτας τὰς αἰτίας της μετοχής, των είδων την άγαθότητα την μίαν, την δημιουργικήν των είδων δύναμιν, την των δεχομένων τάς έκεῖθεν έλλάμψεις έπιτηδειότητα. Κατά δη ταύτας τὰς αἰτίας της μετοχής γιγνομένης όρας όπως καὶ τη έμφάσει καί τῆ ἀνακλάσει προσεικάζειν αὐτὴν δυνατὸν καὶ γὰρ ἡ

- (1) Β. δυνάμεων.
- (2) Α. Β. D. ἀορίστω.
- (3), C. D. Δ. καὶ τὸ τῆς ὑποπληρώσεως.
  - (4) Β. С. D. πάσης.

- (5) Β. C. D. πρόεισι.
- (6) C. διά την έαυτης εί θέ-
- μις εἰπεῖν. D. διά τὴν έαυτῆς ἀγαθότητα εἰ.

έπιτηδειότης και ή ὄρεξις τούτοις άνωθεν αιτία γιγνομένη τῆς πρός ἐκεῖνὰ πάλιν αὐτοῖς (Ι) ἐπιστροφῆς καὶ τῆ σφραγίδι μέντοι τρόπον έτερον ή γάρ δραστήριος τῶν αἰτίων δύναμις ζηνη των είδων ένδιδωσι τούτοις και τύπους φαινομένους ἀπὸ τῶν ἀφανῶν, καὶ τρίτον αὐταῖς εἰκόσιν-Εφαμεν γάρ και την δημιουργικήν αιτίαν άμφοτέρων είναι συμπλεκτικήν τοιούτον δέ τι καί ό την είκόνα ποιῶν δρά, συνάγει πως τό τε ὑποκείμενον καὶ τὸ παράδειγμα. τοῦτο γὰρ εὐεργὸν (2) ποιήσας ἀποτίθεται τὸν ἐκείνω προσόμοιον τύπον, ώστε καὶ ταῦτα ἐφάπτεταί πη τῆς ἀλη-Βείας εί δε άδυνατεῖ τὸ όλον πράγμα περιλαδεῖν έκαστον, ού θαυμαστόν ταῦτα γὰρ πάντα μεριστὰ καὶ αἰσθητά. τούτοις δὲ ἀπεριληπτος ή τῶν ἀφανῶν καὶ Βείων αἰτίων ιδιότης, άλλ' άγαπητον, εί και λόγω δυναίμεθα (3) δηλοῦν αὐτήν. Επειδή δὲ, ὡς ὑπέμνησται (4) πολλάχις, ἀεἰ τὰ δεύτερα τῶν πρὸ αὐτῶν έξήρτηται, δηλον ώς τὰ μὲν οὐράνια τῶν Βείων εἰδῶν ἐξάψομεν, κὰκεῖ Βεν ὑποδέχεσ Βαι τὴν σύμπασαν είδοποταν φήσομεν, τὰ δε Βνητά καὶ ἐκ τῶν οὐρανίων πολλά (5) καταδέχεσθαι ποικίλα (6) έν ταῖς γενέσεσε, καί ούτω του όλου κόσμου άπο των όλων είδων την φαινσμένην πάσαν τάξιν είληχέναι καὶ τὸ ἐν είδος τὸ τῶν εν αὐτῶ πάντων συνεκτικόν.

Ταύτα μέν ούν περί τούτων είωθότων δε Βρυλλείν

<sup>(1)</sup> C. αὐτὰς.

<sup>(2)</sup> C. EVEPYON.

<sup>(3)</sup> C. D. δυνάμε Sα.

<sup>(4)</sup> Β. υπομέμνησται.

<sup>(5)</sup> D. πολλάκις. C. πολλήν.

<sup>(6)</sup> D - ouridian.

τρόπους τικάς μετοχών τρείς, τύπωσιν, έμφασιν, όμοίωσιν μετέχει μέν γάρ ό κηρός της τυπουμένης μορφής ύπο τής σφραγίδος, δέχεται δε το ύδωρ τὰς τῶν όρωμένων ἐμφάσεις εἴθωλα , τάθε δοκοῦντα μέν εἴναι , ὅντα δε οὐδαμῶς · καὶ τρίτον όμοιούται τῷ Σωκράτει πλαττόμενος ὁ κηρὸς ἡ γραφόμενος ὁ πίναξ, και τούτων διενηνόχασην άλληλων προδήλων δυτων. Ηδη μέν τις των πώνυ γενναίων κατά πάντας τοὺς τρόπους ξφατο γίνεσθαι την μετοχήν, καὶ γὰρ τυπωτικώς (1) μετέχειν τὰ αἰσθητὰ τῶν εἰδῶν , άλλ' οὐ τῶν (2) φυσικῶν οὖτοι γὰρ οἰ λόγοι δύνουσί (3) πως ώς σφραγίδες κατ' αὐτῶν, καὶ ἐμφάσεις δέχονται είδητοιώς (4) άλλ' άπο των ψυχοιών είδων δ. Θεν καί οίου είδωλα γίγνεται ψυχών ζωοποιούμενα παρ' αὐτώθ τρανεστέραις ζωαίς και ως είκονες όμοιουνται τοίς είδεσι τοῖς νοεροῖς, ὡς καὶ ὁ Τίμαιος φησίν εἰκόνα τοῦ νοητοῦ ζώου τὸ αἰσθητὸν ολ' & δή, φησιν, εἰκόνες μὲν ταῦτα τῶν νοερῶν είδων (5), ένοπτρα δε των ψυχριών, τυπώματα δε των φυσικών. Εμοί δε άστεῖα μέν είναι και ταῦτα δοκεῖ και μαλιστα ότι πολλαχού τα τρία ταύτα συμπλεκόμενα Θεωρείν έξεστιν αὐτίκα τοῦ σπουδαίου καὶ σώφρονος άνδρὸς τὸ σώμα. Φαίνεται δύ που και αυτό καλόν και εράσμιον μεταλαμβάνον μέν τοῦ φυσικοῦ καλλους προσεχώς καὶ ὑπ'. αὐτοῦ τυπούμενον εἰς τὸν ὅγκον τὸν σωματικὸν, ἐμφάσεις δε άπο του ψυχικου καλλους δεχόμενον ώς ίχνος έκείνο**υ** φέρου έσχατου διά μέσης της ψυχής πρός (6) αυτό τὸ

<sup>(1)</sup> C. τυπιχώς.

<sup>(4)</sup> B. εἰδητικοῦ.

<sup>(2)</sup> A. B. C. D. A' λλά τῶν.

<sup>(5)</sup> B. Deest sidan

<sup>(3)</sup> A. δύνωσί. B.C.D. δήνουσι.

<sup>(6)</sup> C. D. προς δε αντό.

καλόν· διὸ καὶ ἀπὸ τῆς ἐμφάσεως ταύτης τὸ είδος τῆς ζωῆς δηλούται σωφρονικόν ή ανδρικόν δν καί σεμνόν ή τι τοιούτον δμοιούμενον, καὶ τὸ ἄγαλμα μὲν τὸ ἔμψυχον μετέλαθε μέν τυπικώς εἰ τύχοι καὶ τῆς τέχνης τοιώςδε μεμορφωμένον τορνευούσης αὐτὸ καὶ ξεούσης καὶ ἐκτυπούσης, έμφάσεις δε έσχε ζωτικάς ἀπό τοῦ παυτός δι' άς καὶ ψυγουσθαι λέγεται, ώμοίωται δε δλον πρός του θεον ου έστιν ἄγαλμα. Τὰ γὰρ σύμβολα δι' ὧν ὁ τελεστὴς ὥνισεν αὐτὸ (1) πρὸς τήνδε τὴν τάξιν δμοιον πρὸς ἐκείνην ἀπεργάζεται τῷ δημιουργούντι, τεταγμένος (2) άναλογον την είκονα πρός τὸ παράθειγμα τὸ οἰκεῖον, κάλλιον δὲ ἴσως καὶ Δεολογικώτερον μη διηρημένως ούτω λέγειν, άλλα των νοερών είδων χαὶ μετέχειν, ὡς παρόντων φάναι, τὰ αἰσθητὰ χαὶ ἐμφάσεις δέγεσθαι, καὶ ώς εἰκόνας όμοιοῦσθαι πρὸς αὐτά. Καὶ γὰρ ό Πλάτων ἐν αὐτοῖς τούτοις τὰ τῆδε μεταλαμβάνειν ἀπλῶς έφατο των είδων ως αν των πρώτων είδων κατά πάντας τούς τρόπους μετεχομένων ύπο των αίσθητων. Τρείς είσι μεταξύ τάξεις Βεών ή των έγκοσμίων, ή των άπολύτων, ή των ήγεμονικών διά μέν την των έγκοσμίων Βεών τάξιν τυπικώς (3) μεταλαμβάνειν τὰ τῆδε τῶν εἰδῶν οὖτοι γάρ είσιν οί προσεχώς αὐτοῖς ἐπιστανοῦντες. διὰ δὲ τὴν τῶν άπολύτων έμφάσεις δέχεσθαι καί γάρ οὖτοι πῶς μὲν έφάπτονται αὐτῶν, πῶς δὲ οῦ, καὶ ταῖς ἐξηρημέναις ἑαυτῶν δυνάμεσιν είδωλα των πρώτων παρέχονται ταις αίσθητοις. διά δε την των άφομοιωτικών (4) ούτοι γάρ είσιν ούς ήγε-

<sup>(1)</sup> C. αὐτόν.

<sup>(3)</sup> D. τυπωτιχώς.

<sup>(2)</sup> C. τετραμένος.

<sup>. (4)</sup> C. ἀφομοιωματαιών.

μονικούς κεκλήκαμεν όμοιοῦσθαι τὰ αἰσθητὰ τοῖς νοεροῖς διὰ δὲ τὴν μίαν ἄρα δημιουργικὴν πηγὴν καὶ αἰτίαν καὶ ἡ τύπωσις καὶ ἡ ἔμφασις καὶ ἡ ὁμοιότης (1) γίνεται καὶ διὰ τὴν ἀγαθότητα αὐτῆς τὴν τελεσιουργὸν τῶν δλων.

Τοσαύτα και περί τούτων είρησθο μοι συντόμως έπι δέ την λέξω μετά ταῦτα χωρητέον καὶ πειρατέον έκας α προδιδάζειν εἰρημένοις. Εξ άρχῆς οὖν οῦτω λεκτέον τὸ μὲν δοκεῖ σοι προκαλείται τὸ δόγμα τὸ Σωκρατικὸν καὶ ἀνεγείρει πρός την έπίδλεψεν αυτόν την έαυτου. συνεχέστερον γαρ απενίζων είς ταύτην την περί των ίδεων (2) υπόθεσι τελεωτέραν αὐτῆς ἐποιήσατο τὴν ἀντίδλεψιν (3) τὸ δὲ ώς φής κατά κοινήν όμολογίαν προάγοντός ές ι τὸν λόγον οὐ γάρ τουτο πρόκειται νυν έκεινον έκ των αύτου Βεών καταβάλλειν, άλλά ταις κοιναις άρχαις τάς άκολούθους άποδείζεις ἀνευρεῖν μαιεία γάρ ἐστι καὶ οὐκ ἔλεγχος, ὡς ἤδη πολλάκις ύπεμνήσαμεν. Τὸ δὲ εἶδη εἶναι ἄττα αὐτοῖς προείρηται ώς τινών τὰ είδη καί οὐ πάντων, οὐδε όσων αἴτιον τὸ ὄν. Οὐδε γάρ τοσούτων τὸ ον δσων τὸ εν. Τὸ δε ων τάδε τά άλλα καί διὰ τοῦ τά δε τό , τε αἰσθητὸν καί μερικὸν αὐτῶν έθήλωσε και διά τοῦ τὰ ἄλλα το διηρημένον. Πόρρω γάρ όντα των οἰκείων άρχων ἀπὸ μὲν τῆς ἐκείνων (4) δλότητος εἰς μερικὸν κατεληζεν, ἀπὸ δὲ τῆς ένώσεως αὐτῶν εξς πάν προελήλυθε σκεδασμοῦ καὶ έτερότητος ένταῦθα γάρ το Εμπεδοκλειον νείκος και ο γιγαντικός πολεμος, έπει δε ή φιλία καί ή ένωσις και ή ένοποιός των δλων θεός.

<sup>(1)</sup> C. D. opologic.

<sup>(3)</sup> D. άντιληψιν.

<sup>(2)</sup> D. eidear.

<sup>(4)</sup> C. izeivou.

Καί μὴν καὶ τὸ τὰς ἐπωνυμίας τῶν εἰδῶν ἐκείνων ώσπερ καὶ τὴν οὐσίαν μεταδίδοσθαι τοῖς τῆδε πάνυ δαιμονίως εξρηται και των Πλατωνικών άρχων έπαξίως. όσοις μέν γαρ ἔδοξε θέσει τα ονόματα μόνον είναι, ούτοι καὶ τῆς Βέσεως τούς πολλούς κυρίους έποίησαν, και από των αίσθητων έχειν την άρχην τα όνοματα φασί ταῦτα γαρ ὑπόπτωτα τοῖς πολλοῖς ὄντα πρῶτα τετευχέναι τῶν οἰχείων ὀνομάτων, άπὸ (1) δὲ τούτων κατά τινας ἀναλογίας τοὺς ἐμφρονεστέρους ονόματα καὶ αὐτοὺς Θέσθαι ταῖς ἐμφανέσιν οὐσίαις. Εί οὖν καί ό Θεὸς λέγοιτο ζῶον ἀίδιον παρ' αὐτοῖς, καί τούτο (2) έστι τὸ αἰσθητόν τούτο μέν πρώτως έξει (3) την τοιαύτην προσηγορίαν, έκείνως δε δευτέρως, και κατά άναλογίαν ήμων την έπωνυμίαν μεταφερόντων ουδέν διαφέρου είτε ζωον τουτο καλοίη τις είτε και άλλο ότιουν αυτφ θεώ τὸ ὄνομα, προσαρμόττειν άλλα άλλοις λέγουσι πράγμασι καί εκαστον είκονα τινά φέρειν (4 τοῦ πράγματος ἐφ' 🗞 κείται, και τας τε των στοιχείων (5) δυνάμεις και την σύνθεσιν (6) αὐτῶν τὴν τοιάνδε καὶ τὸν ἀριθμὸν ἄγαλμα δέδοκτο ποιείν έκαστον του τυγχάνοντος είναι γάρ το πράγμα τυγχάνου. Ούτοι δή που καί τοῖς ἔμφροσιν ἀναθήσουσι τὴν τῶν ὀνομάτων ευρεσιν, ῶς φησίν ὁ ἐν τῷ Κρατύλω Σωκράτης ύπο τῷ διαλεκτικῷ τὰ ὀνόματα τιθέμενος (7), και έκάστοκ πρώτως μεν έπι των αύλων είδων κείσθαι, δεντέρως δε έπι

<sup>(1)</sup> Β. ἀπὸ γάρ.

<sup>(2)</sup> C. τοῦτο ởη τὸ αἰσθητόν.

<sup>(3)</sup> A. C. D. ščeev.

<sup>(4)</sup> B. pépet.

<sup>(5)</sup> C. των οἰκείων δυνάμεις.

<sup>(6)</sup> C. xai thy Digiv.

<sup>(7)</sup> C. D. τιθίμενοι.

των αἰσθητών ἐπειδή γὰρ ἔμφρονες ὑπόκεινται καὶ διαλεκτικῆς άπολαύσαντες, δήλον ότι γιγνώσκουσι τὰ ἄϋλα είδη καί άφιβος όντα ά έστι πρό των ένύλων καί φαινομένων καί ότι μάλλον έχεινα καί ονομάζειν καί γινώσκειν ή ταυτα ουνατόν το γούν ένταῦθα λεγόμενον ἴσον άναπέπλησται τοῦ έναντίου. Καθαρώς οὖν ἴσον οὐκ δν πώς αν ἔγοι κυρίως τὴν τοῦ ίσου προσηγορίων δμοιον ώς εί τις τὸ πυροειδές έχαλει πυρ μη σωζον την ιδιότητα του πυρός, άλλα και αυθρωπος ἀν λέγης, οὐδε τοῦτο περί τοῦ αἰσθητοῦ κυρίως έρεῖς γὰρ, φαινόμενος άνθρωπος, πολλαχή, και ούκ άνθρωπος έςι. Τά γοῦν μόρια τὰ ἐν αὐτῷ ἐξ ὧν ές ιν οὐκ εἰσίν ἄνθρωποι\* μοναχῶς οὖν ἄνθρωπος ὢν πολλαχῶς (1) οὐκ ἄνθρωπος ές ίν, ὁ δὲ αὐτο άνθρωπος οὐ πη μὴν ἄνθρωπος ές ί, πη δε οῦ, άλλ' δλος δι' όλου τοιούτος, καί ό, τι ἀυ αύτοῦ λάβοις ἄνθρωπος ἐς ίν, ώσπερ (2) καί τὸ τοῦ καλοῦ παν μέρος καλὸν καί τὸ (3) της κινήσεως κίνησις. Ολως (4) δε ούδεν των είδων έκ των άντικειμένων αὐτοῖς ὑφές ηκεν οὐτε γὰρ ἐξ ἀνοήτων ὁ νοῦς, οθτε έκ μη ζώντων η ζωή, οθτε έκ μη κινήσεων η κίνησις, ούτε καλον έκ μη καλών, ώστε ούδε άνθρωπος έκ μη άνθρώπων, οὐδε άλλο (5) οὐδεν έκ μη τοιούτων οἴον αὐτό έστιν. ἦν γὰρ ἀν σύνθετον και ἐπεισοδιῶδες ἔχον τὸ ἰδιώμα γεγονός έκ μη τοιούτων, οίον αὐτὸ λέγεταί τε καὶ ἐστίν ὁρᾳς οὖν ὅτι καὶ τὸ ἄνθρωπος ἐπὶ μὲν τοῦ νοεροῦ εἴδους λέγεται χυρίως, ἐπί δὲ τοῦ αἰσθητοῦ οὐ χυρίως οὐδὲ πάντη άληθῶς.

χαλου.

<sup>(1)</sup> Β. πολλαχῶς ἄνθρωπος oùx toti.

<sup>(3)</sup> C. D. Deest τὸ. (4) C. D. δλως γάρ.

<sup>(2)</sup> C. D. wortep dù xai τοῦ

<sup>(5)</sup> B. & λλων.

Τὰ (1) ἄρα ὀνόματα, εἴπερ ἐστίν ἀγάλματα τῶν πραγμάτων λογικά, των ἀύλων έστιν είδων πρώτως, δευτέρως δε των αίσθητών έκειθεν άρα και την ούσίαν έχει και την έπωνυμίαν τὰ τῆ δε, καθάπερ ἐν ἄλλοις τέ φησι καὶ ἐν τούτοις ὁ Πλάτων άμα (2) καὶ διὰ τῆς ἐπωνυμίας ἐνδειζάμενος ὅτι ἄρα καὶ τὸ ὄνομα τούτοις ἐπίθετόν ἐστιν ὥσπερ καὶ τὸ εἶναι ἐπισκευαστον, οίον εί τις πράγμα οὐ σεμνόν έπιχειρεί σεμνώς ονομάζειν, ού το αὐτο δηλούσης αὐτῷ τῆς ἐπωνυμίας ἐπἰ τοῦ μὴ σεμνοῦ. Καὶ γὰρ ἐνταῦθα τὸ ἄνθρωπος, τὸ ὄνομα λέγω, άλλως μεν άγαλμα τοῦ Θείου λέγοις αν εἴδους, άλλως δὲ τοῦ αἰσθητοῦ. Καί τοι πολλοῖς τισιν ἔδοξεν ὁ Πλάτων τοῖς μὲν συνωνύμως, τοῖς δὲ όμωνύμως τὰ αὐτὰ κατηγορεῖν των τε νοητών και αισθητών έμοι δε δοκεί τρόπον ετερον όμωνύμως λέγειν καί ούχ δν έκεῖνοι προειλήφασιν. ού γάρ ούτως όμώνυμον τὸ ἄνθρωπος, ώς ὄνομα ψιλέν κατά δυοῦν πραγμάτοιν κείμενον, άλλ' ώς άφομοιούμενον πρώτως μέν έχεινω. ζευτέρως δε τούτω, διό χαι ου ταυτόν έστιν ο άνθρωπος όταν ἐπὶ τοῦ νοητοῦ λέγωμεν καὶ όταν ἐπὶ τοῦ ἐνύλου. τὸ μὲν γὰρ Βείου πράγματος ἐστίν εἰκών, τὸ δὲ αἰσθητοῦ, άλλ' οίον είτις αὐτὴν τὴν Αθηνᾶν ἰδών τοιαύτην οίαν Ομπρός φησι,

Πέπλου (3) μεν κατέχευεν έανου πατρος ἐπ' αδόδει,

Quas illi , læta laborum Ipsa suis quondam manibus Sidonia Dido Fecerat,.....

Β. τὰ άλλα ὀνόματα.
 Β. ἄμα δὲ καὶ.

<sup>(3)</sup> Homer. Il. Lib. V, v. 734. Sic autem Virg. **Eneid**. XI, v. 73:

Ποίκιλον, δν ρε αὐτὰ ποιάσατο καὶ κάμε χερσίν Η δε χιτῶν ἐνδῦσα Διὸς νεφεληγερέταο Τεύχεσιν ἐς πόλεμον Δωράσσετο.

Εί δ' οὖν τις ταύτης τυχών τῆς Θεᾶς ἐθέλοι γράψαι της Αθηνάς ης είδεν είκονα και γράψειεν, έτερος δε την Φειδίου Βεασάμενος, έγέτω δὲ (Ι) σγήμα ταυτόν, έθελοι καί αὐτὸς εἰς πίναια τὸ είδος μεταγαγεῖν καὶ μεταγάγοι, δοκούσι μέν αὐτῶν αἱ εἰκόνες τοῖς ἐπιπολῆς (2) οὐδὰν διαφέρειν έχει δε άλλην μεν εμφασιν ή (3) τοῦ την Θεον ιδόντος απεψυγμένην δε αφομοίωσιν, ατε αψύχου πράγματος ούσαν, ή (4) τοῦ τὴν χαλκῆν μιμησαμένου. Τὸν αὐτον δή τρόπον, και το ἄνθρωπος ἐπ' άμφοιν λέγομενον, ούχ ώσαύτως έστιν άμφοτέρων είκων ου μέν γάρ (5) έστι παραδείγματος είκων, ου δε είκονος και είδωλου είδωλον. Οὔτω καὶ ὁ ἐν τῷ Φαίδρῳ Σωκράτης τὸν ἔρωτα τὸ ονομα τότε μὲν ἄλλως ἐξηγήσατο, βλέπων εἰς τὸν Ξεῖον έρωτα, καί πτερωτόν αὐτὸν εἰπών τοτὲ δὲ ἄλλως, βλέπων είς το εἴοωλον ἐκείνου, καὶ περὶ τὴν ῥώμην τῆς ἐπιθυμίας αὐτὸν ἔρωτα καλεῖσθαι λέγων. Δοπερ οὖν τὸ είναι οὐ ταυτόν, οῦτως οὐδὲ τὸ ὄνομα ταυτόν καί ώς τὸ είναι τοις άπυρωτέροις άπο των χυριωτέρων, ούτω καί το δνομα τοῖς δευτέροις ἀπὸ τῶν προτέρων. Ολως γὰρ, ἐπεί

<sup>(1)</sup> B. Deest di.

<sup>(4)</sup> Deest in Goddss.

<sup>(2)</sup> Β. С. D. ἐπεπολλοῖς.

<sup>(5)</sup> B. Deest γάρ.

<sup>(3)</sup> B. Deest ń.

διά τῶν ὀνομάτων τὰς διακεκριμένας περί τῶν πραγμάτων έννοίας βουλόμεθα (1) σημαίνειν ή δε διάκρισις καί άμικτος καθαρότης. έκείνοις άν έφαρμόζοι τὰ ὀνόματα πρώτως, άλλ' οὐ τούτοις ἐν οἶς πολλή πρὸς τὰ ἔχωτία σύμμιξις έστι, τῷ λευκῷ πρὸς τὸ μέλαν, τῷ ἴσω πρὸς τὸ άνισον, τοῖς τοιούτοις. Επεί και εῖ τις Θεῖτο τοὺς πολλοὺς ονοματοθέτας γεγονέναι, καὶ οὐ τοὺς σοφοὺς, φαίη ἀν καὶ τούτους ο Πλατων κατά τους εν Γοργία ποιούντας (2) & βούλονται, ονομάζειν μεν & δοκεί αὐτοίς, μη ονομάζειν δε ά βούλονται όταν γάρ τουτί τὸ ίσον καλῶσι πρώτως, άνοιαν (3) έχοντες άπλως ισότητος, ἐπιφέρουσι τούτω την του ίσου προσηγορίαν, και οίονται μεν τουτο όνομάζειν ἀποφέρονται δὲ ἐπὶ τὸ πρῶτως Ισον, ἐκεῖνο γὰρ μόνως ίσον καὶ ἄνισον άλλ' ότι μὲν τὰ ὀνόματα πρώτως έπι των νοητών έστιν είδων, και έκεϊθεν ήκει μετά της οὐσίας τοῖς αἰσθητοῖς, ἐκ (4) τούτων ἀπλον δει δε γινώσκειν ὅτι ταῦτα εἴρηται περί τῶν ὀνομάτων, ὧν ἡ ἡμετέρα ψυχή δύναται θεωρείν έπει πολλαί τάξεις είσι και των ονομάτων, ωσπερ δη και των γνώσεων και τα μεν αύτων θεία λέγεται, δι' ών οἱ καταδεέστεροι Θεοὶ τοὺς πρὸ αὐτῶν ονομάζουσι τὰ δὲ ἀγγελικὰ, δι' ὧν οἱ ἄγγελοι ἑαυτούς τε καὶ τοὺς Θεούς: τὰ δὲ δαιμόνια τὰ δὲ ἀνθρώπινα. Καὶ τὰ μέν έστι ρητά και ήμιν, τὰ δὲ ἄρρητα, και δλως, ώσπερ ήμας ο Κρατύλος αναδιδάσκει, και προ τούτου (5) ή

<sup>(1)</sup> A.C. D. βουλόμενος.

<sup>(4)</sup> Β. οὐχ ἐχ τούτων.

<sup>(2)</sup> C. D. ποιούντας μέν α.

<sup>(5)</sup> Β. τούτου καὶ ή.

<sup>(3)</sup> B. Žvvolav.

ένθεος παράδοσις και γνώσις και όνομασία διάφορος έστι και έξηρημένη τῆς ἡμετέρας παρ' αὐτοῖς τοῖς Θεοῖς.

- Οἶον ὁμοιότητος μὲν μεταλαδόντα, ὅμοια・ μεγέ Βους δὲ μεγάλα κάλλους δὲ καὶ δικαιοσύνης, δίκαιὰ
- » τε καὶ καλὰ γίγνεσθαι Πάνυ γε, φάναι τὸν Σω-
- » κράτην.»

- Περί μέν της όμοιότητος είρηται και πρότερον ότι τούτο ίδιον αὐτῆς, ἀφομοιοῦν τὰ δεύτερα τοῖς πρώτοις, καί τὸν ἔνα σύνδεσμον τῶν δλων συνέχειν ὅθεν καὶ οὐχ άπλῶς συμβεβηκὸς τῶν τῆθε πραγμάτων, άλλὰ τελειωτικόν της εκάστων οὐσίας τὸ γὰρ τέλειον έκάστοις παραγίνεται κατά τὴν πρὸς τὸ νοερὸν εἶδος ὁμοίωσιν. Δς γάρ τέλος τῆς ψυχῆς έστιν ή πρὸς τὸν νοῦν ὁμοίωσις, οὕτω καὶ τῶν αἰσθητῶν ἐστι πάντων άγαθὸν, ή πρὸς τὰ νοερά καὶ θεῖα είδη όμοιότης. Τό, τε οὖν κοινὸν αὐτοῖς καὶ τὸ τελεσιουργὸν πόθεν, η έχ της νοεράς όμοιότητος, εί 🕭 βούλει και τὸ συμπληρωτικόν της ούσίας; έκάστου γάρ το είναι κατά τοῦτο ἀφώρισται, τὸ ὁμοιοῦσθαι λέγω τοῖς νοητοῖς καί διότι ἐκείνοις ὡμοίωται, διὰ τοῦτο δη καί ἔστίν δ ἐστιν εκαστον. Υπέρ δε του μεγέθους είδεναι χρη τους της άληθείας φιλοθεάμονας, ότι ούχ άπλῶς τοῦτ' ἐστι τὸ τῆς διαστάσεως αίτιον οὐδε γάρ τοιοῦτον έστι τοῦτο τὸ μέγεθος, όποῖον γεωμετρών παίδες λέγουσαν έκεῖνοι μέν γάρ τὸ όπωσοῦν διαστατὸν, μέγεθος προσαγορεύουσιν, εἴτε

γραμμήν, είτε ἐπίπεδον, είτε στερεόν λαμβάνοιμεν (Ι). δ δὲ Πλάτων, οὐ τὸ παντὸς διαστήματος αίτιον είδος, μέγεθος προσαγορεύειν εἴωθεν, άλλ' δ τὴν καθ' ἔκαστον γένος ύπεροχὴν παρέχει τοῖς πράγμασιν. Ούτως ἄρα καὶ ἐν Φαίδωνι διὰ μὲν τὸ μέγεθος μέγα προσαγορεύειν είωθε, και άλλο άλλου γίνεσθαι μείζον φησί διά δε την σμικρότητα, άλλο άλλου έλασσον καί τοι καί εν τῷ ελάσσονι διαστήμα τι έστι, και ήν άν και έν τούτω το γεωμετρικον μέγεθος, άλλ' ου τοιούτο το αυτομέγεθος, άλλ' οίον το αίτιον της ύπεροχης καί της έξηρημένης δυνάμεως, άπὸ **Βεῶν ἀρχόμενον (2) καὶ προϊὸν μέχρι τῶν ἐσχάτων.** Ούτω γάρ και αύτὸς ἐν Φαίδρω μέγαν ἡγεμόνα τὸν Δία προσείρηκεν, ώς ὑπερέχοντα τῶν ἄλλων ἡγεμόνων, καὶ όντα πάντων ήγεμονιχώτερον έν δὲ τῷ Συμποσίω τὸν ἔρωτα δαίμονα μέγαν, ως την ακρότητα κατειληφότα τοῦ δαιμονίου. Εἰ δὲ καὶ ψυχὰς ἐιώθαμεν λέγειν, ὡς (3) μεγαλοψύχους τινάς καί μεγαλόφρονας, εἴη ᾶν τὸ μέγα καί ἐν ταύταις δίκείως καί ἄλλως, κατὰ τὸ μεγαλουργόν. καί μεγαλοπρεπές. διό καί έν Πολιτεία ταῖς φιλοσόφοις φύσεσιν ἀπονέμει τὸ μεγαλοπρεπές, ὡς ὕψους καὶ μεγέθους άντεχομένας. Εί δε καί εν σώμασαν άλλο άλλου μείζου έστι και ύπερανέχον διά το αυτό μέγεθος, ώς φησιν ο έν Φαίδωνι Σωκράτης, είη αν καὶ έν τούτοις το μέγα, κατά τὴν αὐτῶν τάξιν. Ανωθεν ἄρα διήκει καὶ μέχρι τῶν ἐσχάτων·

<sup>(1)</sup> C. D. λαμβάνομεν.

<sup>(3)</sup> C. D. Deest ώς.

<sup>(2</sup> C. έρχόμενον.

έν μὴν θεοῖς, ένιαίως τοῦτο δέ ἐστι κατὰ τὴν τῆς ἐνώσεως ὑπερδολὴν Θεωρούμενον ἐν δὲ δαίμοσι, δυνατῶς τοῦτο ἀὲ ἐστι κατὰ τὴν δύναμω δαίμοσι γὰρ ἡ δύναμις οἰκεία, καὶ τὸ ἐν τούτοις μέγα τὸ δυνατώτερον ἐστίν ἐν δὲ ταῖς ψυχαῖς, ζωτικῶς κατὰ γὰρ τὸ ὑψηλότερον τῆς ζωῆς εἶδος, ἐν ταύταις ἐστὶ τὸ μεῖζον ἐν δὲ σώμασι, διαστηματικῶς ὅπου μὲν γὰρ ὑπεροχὴ (I) κατὰ τὴν ἔνωσιν, ὅπου κατὰ τὴν δύναμιν, ὅπου δὲ κατὰ τὸ εἶδος τῆς ζωῆς, ὅπου δὲ κατὰ τὸ πηλίκον μόνον καὶ τὴν διάστασιν, πανταχοῦ δὲ τὴν αὐτὴν ἰδιότητα παρεχόμενον. Εἰ οὖν κοινόν ἐστι καὶ παντα-

Καὶ μὲν καὶ τὸ αὐτοκάλλος εὐμετρίας ἐστὶ χορηγὸν καὶ κώσεως τοῖς εἴδεσι καὶ τῆς ἐρασμίου τελειότητος, ὁ καὶ ψυχαῖς δίδωσι τὸ ἐν αῦταῖς καλὸν, καὶ σώμασι προσλάμπει φέγγος ἀφ' ἑαυτοῦ καλλοποιὸν, οἶον ἄνθος ἐν αὐτοῖς ὸν, καὶ ἐποχούμενον τοῖς πολλοῖς εἴδεσι, καὶ τὸν λόγον τῶν ὑλικῶν αἰτίων ἐπικρατέστερον ποιοῦν. Δεῖ γὰρ τὴν ἐπικράτειαν τοῦ λόγου καὶ τοῦ εἴδους προηγεῖσθαι (2) τῆς τοῦ κάλλους παρουσίας· ὅθεν δὴ καὶ τὰ οὐράνια τῶν τῆ δε μάλλον καλά· τὸ γὰρ εἶδος ἐκεῖ κρατεῖ τελέως τῆς ὑποκειμένης φύσεως· τὸ κορτὰ τῶν οὐρανίων μάλλον, εἴδη γάρ ἐστι μόνον. Εκεῖνο οὖν το πρῶτον (3) καλὸν στίλιον ἐναργέστατα καὶ τὸ κυρίως καλόν· τὸ γὰρ ἐνταῦθα συμμιγές ἐστι πρὸς τὸ αἶσχος. Ὠς γὰρ ἡ ῦλη καλοῦ μετέσχε διὰ τὸ εἶδος, οῦτω

<sup>(1)</sup> C. D. ή ύπεροχή

<sup>(3)</sup> D. πρώτως.

<sup>(2)</sup> A. Acopeis Aa.

τό είδος αϊσχους άνεπλήσθη διά την ύλην αύτη γάρ αισχρά και άναλλής.

Λοιπόν δη την δικαιοσύνην εἴπωμεν (1) ὡς αὐτοπραγίας (2) τοῖς εἴδεσιν αἰτίαν διὰ γὰρ ταύτην ἔκαστον ἐν ἐαυτῶ ἐστι καὶ ποιεῖ τὸ ἐπιδαλλον ἑαυτῷ καὶ οὐ τὸ μὲν μέγεθος μικρὰ ποιεῖ, ἡ δὲ σμικρότης ὑπεροχὰς δίδωσιν, οὐδὲ ἡ μὲν ὁμοιότης διαιρεῖ τὰ δεύτερα τῶν πρώτων, ἡ δὲ ἀνομοιότης συνάγει καὶ ἐνοῖ, ἀλλ ἐκάστη τῶν ἰδεῶν τὸ οἰκεῖον ἔργον ἀποπληροῖ, καὶ την ἑαυτῆς ἐνέργειαν ἐνεργεῖ, καὶ πρὸς ἑαυτὴν ἔστραπται, καὶ ἐαυτῆς ἐστι. Καὶ οὐ μόνον ἐπὶ τῶν νοητῶν οῦτως, ἀλλὰ καὶ ἐν τῷ οὐρανῷ πᾶσαι αὶ δυνάμεις τὸ αὐτῶν ἐκάστη πράττουσι, καθάπερ φησίν ὁ ἐν φαίδρῳ Σωκράτης. Καὶ ἐν ἡμῖν τότε δικαιοσύνη ἐστίν, ὅταν τὰ μόρια τὴν ἑαυτῶν ἐνέργειαν διασώζη καὶ τὸ σχῆμα τὸ ἑαυτοῖς πρέπον καὶ ἐν πόλει παραπλησίως. Εστιν οὖν καὶ τὸ δίκαιον τελεσιουργὸν (3) τῆς ζωῆς τῶν ἰδῶν, καὶ κοινὸν καὶ διὰ πάντων διῆκον (4).

- « Οὐκοῦν ἤτοι δλου τοῦ εἴδους ἡ μέρους ἔκαστον τὸ » μεταλαμβάνον μεταλαμβάνει (5) ἡ ἄλλη τις ᾶν με-» ταληψις χωρίς τούτων γένοιτο; Καὶ πῶς ᾶν; εἶπε. »
  - (1) B. C. D. εἶπομεν.
  - (2) Β. αὐτοπραγματείας.
- (3) C. τελεσιουργόν τῶν εἰἀῶν καὶ ζωῆς.
  - (4) C. D. dinxov. IIpon-
- γεῖται δὲ ἄρα καὶ τοῦδε μία τὶς εἰκὼν νοερὰ , καθ' θν πάντα τὰ δίκαια λέγεται τε δίκαια καί
- έστιν. « Οὐχοῦν ἤτοι.
  - (5) C. D. λαμβάνει.

Καί περί του πρότερου λόγου καί περί τοῦτου του νυνί προκείμενου, όρω την αύτην άμφισθητήσιν ούσαν των έξηγήσεων. Αι τε γάρ ἀποδεχόμεναι τὰ συνημμένα, τὰς προσλήψεις ἐπιβραπίζουσι, και αι τὰς προσλήψεις προσιέμεναι, τῶν συνημμένων ἀπογινώσκουσι. Τοῦ οὖν προτέρου λόνου τοιωσδέ πως ὑπ' αὐτων συνθέντος, εἰ ἔστι τὰ εἴδη, πάντων έστί τὰ εῖδη, άλλαμὴν οὐ πάντων, ὡς σὑ φὴς, οὐκ άρα ἔστιν, αί μὲν ἀσπάζονται τὸ συνημμένον, ὅσαι πάντων ιδέας υποτίθενται την δε πρόσληψιν ου προσίενται, και διὰ τοῦτο τὸν Σωκράτην φασίν ἐπιπεπλῆχθαι δικαίως ὡς οὐ πάντων ίδέας τιθέμενον (Ι) αύται τον Παρμενίδην άποδεχόμεναι, την δε Σωχράτους εὐλάβειαν ἄχυρον τιθέμεναι. αί δὲ ἔμπαλιν, ἀσπάζουται μὲν τὴν πρόσληψιν, τὸ δὲ συνημμένον, ώ; οὐκ ὀρθὸν, ἀτιμάζουσι τὸ γὰρ εἰ ἔστιν εἴδη, πάντων ἔστιν εἴδη, ψεῦδός φασι, τὸ δὲ άλλαμὴν ου πάντων, άληθές αυται τον μεν Σωκράτην λίαν άποδεχόμεναι τῆς ἀρνήσεως, τὴν δὲ Παρμενίδειον ἐπίπληξαν αποβαλλουσαι. Προείρηται δε υφ' ήμων, οπως και ή Σωκράτους ἄρνησις εὔστοχος, καὶ ἡ Παρμενίδειος ἐπίπληξις ένθεος καὶ όπως, οὐ πρὸς ἀναίρεστι τῶν εἰδῶν ἔθλεπεν ὁ λόγος, άλλ' έξέτασιν μόνην τοῦ δευτέρου προβλήματος. Παλιν δη κατά του δεύτερου τοῦτον λόγον τοῦ τρίτου προβλήματος, ὄντα (2) τοιούτον, εί μετέχεται τὰ εἰδη ὑπὸ των αίσθητων, η όλων αυτών μετείληχε ταύτα, η μερών. άλλ' ούτε όλων ούτε μερών ούκ άρα μετέχεται κατά (3) τούτον δη ούν τον λόγον, αί μέν το συνημμένον έγκρινού-

<sup>(1)</sup> D. ὑποτιθέντα.

<sup>(3)</sup> A. D. zai.

<sup>(2)</sup> C. D. by το τοιούτον.

σαι, άναιροῦσι τὴν πρόσληψιν, αί δὲ, άνάπαλιν. Αἱ μέν γε φασίν άληθὲς τὸ, εἰ μετέχει τὰ τῆθε τῶν εἰθῶν, ἡ δλων αὐτῶν, ἡ μερῶν μετέχειν· τοῦ γὰρ δλου καὶ μέρους οὐδὲν είναι μεταξύ, διότι μέρος αυτοίς το ούχ δλον το δε άλλαμην ούτε όλων ούτε μερών, ψευδος όλων γαρ μετέχει. Πώς γάρ οὐχ δλος ὁ ἄνθρωπος ἐν ἐκάστω τῶν μερικῶν, καί όλον το κύκνειον είδος, έν κύκνοις; καὶ έπὶ τῶν ἄλλων όμοίως. Αἱ δὲ ἀποσκορακίσασαι τὸ συνημμένον, ἀποδέχονται την πρόσληψιν ούχ ύγιες μεν λέγουσαι τό, εί μετέχει τὰ τῆδε τῶν εἰδῶν, ἡ ὅλων ἡ μερῶν μετέχειν καὶ γὰρ άλλος τρόπος έστι μετοχής, φασιν ύγιες δε αδ έκεῖνο τὸ άλλαμὴν ούτε όλων ούτε μερών μετέχει τρόπον γάρ άλλον μετέχει και οὐ κατ' οὐθέτερον τούτων. Εί δὲ ταῦτα τοῦτον έχει τὸν τρόπον, ἀμφοτέρων ἀμφότεραι καταψηφίζονται καί τοῦ Σωκράτους καὶ αὐτοῦ τοῦ Παρμενίδου, τοῦ μὲν ώς σοφιζομένου, του δε ώς απατωμένου. Καί τοι γε (1) δ Παρμενίδης ἀπαγορεύει καὶ τῷ Σωκράτει μὴ πρὸς ἀνθρώπων αποδλέπειν δόξας, άλλα πρός αὐτὴν τὴν τῶν πραγμάτων φύσιν και οὐθήπου παραπόδας αὐτὸς τῷ πιθανῷ παρακρούεται τὸν Σωκράτην τῆς τῶν πραγμάτων ἀληθείας άφιστάμενον. Μή ποτε οὖν ἄμεινον λέγειν ότι διά τῆς εἰς τὸ δευτέρου πρόβλημα γυμνασίας ἄνωθεν ἀπὸ τῶν ὁλικωτάτων είδων διά των μεσων και των Βείων άτόμων είς ταυτα κατεληξε προϊών & τοιαύτην έχει την φύσιν, οΐαν δί άσθένειαν καὶ ῦφεσιν, μηθὲ εἰθητικήν ἔχειν αἰτίαν άλλά άλλως συντάττεσθαι τοῖς έκ τῶν είδῶν γενομένοις. Πάλα

<sup>(1)</sup> Β. καί τοι γε καὶ ὁ.

ούν κάτωθεν αν είη έπι τοῦ τρίτου προβλήματος, δεικνύς κατά τίνα τρόπου ή μετοχή γίνεται τῶν εἰδῶν' καὶ ὅτι οὕτε σωματικήν ούτε ένυλον οίητέον την μέθεξιν, ούτε άλλην τινά τῶν προσηκουσῶν δευτέραις καὶ τρίταις καὶ μερισταῖς ύποστάσεσω, άλλά τωα τούτων έξηρημένην, και αὐτοῖς μόνοις προσήχουσαν τοῖς δημιουργιχοῖς καὶ πρωτουργοῖς καὶ ἄλλοις εἴδεσι τρόποι γάρ οἶμαι πολλοὶ τῶν μετοχῶν εἰσίν· ἄλλως γοῦν Βεοί μετέχειν λέγονται Βεῶν· ἄλλως ἄγγεγοι Βεων. αγγως ομίπονες αλλεγων μ Βεων. αγγως αι ήπχαι των δαιμόνων ή των άγγελων ή των Βεών άλλως τὰ αἰσθητά των ψυχών ή κρειττόνων γενών, ή αὐτών των Ξεών. άλλως σώματα σωμάτων. Δεῖ δη οδν ημᾶς έξετάσαι ποῖον τονά τρόπον (Ι) μετοχής ἐπὶ τῶν εἰδῶν ῥητέον, ἴνα τελέως καταδήσωμεν (2) τὸ τρίτον πρόδλημα καὶ πρὸ πάντων εί σωματική των είδων μεταληψις (3), και εί μετέχει τά τἦδε τῶν εἰδῶν, ὡς ἀν (4) σῶμα μετέσχη σώματος. Τοῦτο δὲ πέφυκε δισσώς μετέχειν, η γάρ δλον εἰς έαυτὸ σπῷ τὸ μετεχόμενον, η μέρος καὶ γάρ όταν πεινώμεν, όλου μετέχομεν τοῦ βρώματος. Ελαττον γάρ ον τὸ μετεχόμενον είς τὸ μεῖζον δύναται χωρεῖν καὶ ἐπειδὴ συνέστημεν ἀπὸ τῶν όλων στοιχείων, μέρους (5) ἀπ' αὐτῶν ἐκάστου μετέχομεν τὸ γὰρ ἐν ἡμῖν πΰρ (6) ἐκ τοῦ ὅλου, καὶ τὸ ὕδωρ δμοίως, καί των λοιπων έκατερον και ήμεις έσμεν οι των δλων

<sup>(</sup>I) Β. τρόπον ἐπὶ τῶν εἰδῶν μετοχῆς ῥητέον.

<sup>(2)</sup> C. D. καταδησώμεθα.

<sup>(3)</sup> Β. ή μετάληψις.

<sup>(4)</sup> Β. ώς ἄν τὸ σῶμα.

<sup>(5)</sup> Α. Β. C. μέρος.

<sup>(6)</sup> B. Deest πῦρ.

μετέχοντες, οὐ τὰ ὅλα ἡμῶν, ὡς φησίν ὁ ἐν τῷ Φιλή6ο Σωκράτης. Οὐκοῦν ἐν ταῖς σωματικαῖς μεταλήχεσιν, ἡ δλου γίνεται ή μήθεξις, ή μέρους εί δε μήτε δλου μήτε μέρους, ούκ άν είη σωματική τῶν εἰδῶν ή (1) μετάληψις καὶ οῦτως έπ' άλλον μεταδήσεται τρόπον, και αῦθις άλλον έως αν διελέγξη πάντας τους μή προσήκοντας τη προκειμένη μηταλήψει των είδων. Καί διά ταυτα άρα και έν τούτοις άνακινῶν τὸν Σωκράτην πρὸς τὴν τελευτέραν ἐπιδολὴν, έπήνεγκεν ή άλλη τίς αν μεταληψις (2) χωρίς τούτων γένοιτο μαιενόμενος αὐτὸν καὶ ἐρεθίζων πρὸς τὴν Βεωρίαν της ασωματου μεθέξεως ό δε τουτο έπι των ασωματων όρων, ενδίδωσι τη ερωτήσει, και συμπρόεισι τοῖς ελέγχοις των ύποθέσεων δείχνυται γάρ, ώς ούτε όλων δυνατόν ούτε μερών μετέχειν, ούτο τα τήδε τών είδων, ώς τα σωματικά των όμοίων, έπει κατ' άλλον γε τρόπον δυνατόν, ώς δήλον προϊόντες ποιήσομεν.

« Πότερον οὖν δοκεῖ σοι δλον τὸ εἶδος ἐν ἐκάστῳ εἶναι » τῶν πολλῶν ἐν οὐν, ἡ πῶς; τί γὰρ κωλύει, φάναι τὸν » Σωκράτην, ὧ Παρμενίδη, ἐν εἶναι. Εν ἄρα ἐν καὶ ταυ— » τὸν (3) ἐν πολλοῖς χωρὶς (4) οὖσιν, δλον ἄμα ἐσται (5)·

» καὶ οὖτως, αὐτὸ έαυτοῦ χωρὶς ἀν εἴη. »

Εί τις μή σωματικώς εν εξητάζει το δλον και το μέρος

<sup>🛶)</sup> Β. Deest ή.

<sup>(4)</sup> Editt. xal xup.

<sup>(2)</sup> Β. μετάληψες τούτων χωρίς άν γένοιτο.

<sup>(5)</sup> Vulgo iv iorat. Heindorf. et Bekk. iviorat.

<sup>(3)</sup> Sic Bekk. et Ast.-Editt.

άλλ' ώς προσήκει τοις νοητοίς και άθλοις είδεσαν, δψεται καὶ δλου καὶ μέρους ἐκάςου τὰ τῆδε μεταλαμβάνοντα τοῦ σφετέρου παραδείγματος. Διότι μέν γάρ έκεῖνο τὸν αιτίας έχει λόγον, ταυτα δε έξ αιτίας ές (ν. ουδαμου δε τα αιτιατά (1) την όλην υποδέχεται των αιτίων δύναμιν, ούχ δλου τὰ τῆδε μετέχει τοῦ εἴδους. ποῦ γάρ τάς νοεράς έκείνου ζωάς καὶ δυνάμεις ὑποδέξασθαι δύναται τὸ αἰσθητόν; ποῦ δὲ τὸ ένοειδές αὐτοῦ καὶ τὸ άμερες έν ύλη γενέσθαι δυνατόν; διότι δε την ιδιότητα σώζει τὰ τῆθε καθ' ἡν λέγεται τὸ ἐκεῖ δίκαιον, δίκαιον, ἡ τὸ καλου, καλου, κατά την αυτών δύναμιν, διά δη τουτο παλιν των δλων λέγοιτο αν μετέχειν, ου των μερών ές: γάρ ή του καλου ίδιότης πανταχού και έν πάσιν, άλλ' όπου μέν νοερώς, όπου δε ένύλως. Και δήλον ώς αι τών τελεωτέρων μεθέζεις μάλλον μετέχουσι τῶν πορρώτερον (2), καί αί μεν κατά πλείους δυνάμεις, αί δε κατά ελάσσους.  $\mathbf{ ilde{E}}$ ςι γάρ τὸ αὐτοκαλὸν είδος νοερὸν, ζωτικὸν συμμετρίας αΣτιον. Οὐκοῦν τὸ μὲν είδος καί τὸ συμμετρίας ποιητικὸν υπάρχει παυτί καλώ. τουτο γάρ δυ ίδιου του αύτοκαλλους, ώς ετης ιδιότητος αύτου μετείληχεν όλης έκας ον τό δέ νοερον οὐκέτι παντί καλῷ πάρες τν, άλλὰ τῷ ψυχικῷ τὸ γάρ ἐν ταύτη καλὸν ἐνοειδές ἐςιν. άλλ' οὐδέ γε τὸ ζωτικόν ὑπάρχει παντὶ, ἀλλὰ τῷ οὐρανίῳ καὶ εἴ τί (3) που τοιοῦτον έν τοις γεννητοις, έςι δε και έν χρυσώ και έν λίθοις τισί τοῦ χαλοῦ φέγγος. Οὐχοῦν τὰ μὲν χαὶ τοῦ νοεροῦ χαὶ τοῦ

<sup>(1)</sup> B. τὰ αἰσ. ೨ητά.

<sup>(3)</sup> A. deest vi.

<sup>(2)</sup> C. πορρωτέρων.

ζωτικού μετέγει, τὰ δὲ τοῦ ζωκικοῦ χωρίς τοῦ νοερού, τὰ δε της ιδιότητος αὐτης του καλου μόνης, και τα αϋλότερα πλείους ύποδέχεται δυνάμεις των ένύλων, και όλων άρα και μερών μετέχει τα δεύτερα των οίκείων. Ούτω μέν ούν λέγειν ἄξιον τοῖς πρὸς τὴν ἀσώματον οὐσίαν τῶν εἰδῶν άποδλέπειν δυναμέγοις, τοις δε σωματικήν την (1) μετουσίαν οιομένοις, ώς ούτε όλων ούτε μερών μετέχειν έκείνων τά τοδε δυνατόν. Ε και δεκνυσιν ο Παρμενίδης ποδηγών του Σωκράτην πρές την εύρεσαν του τρόπου του κυριωτάτου της των είδων μετοχής. Και πρώτον ότι ούχ όλων τούτο γέρ πρώτον και ο Σωκράτης ούδεν κωλύειν έφατο τούς τιθεμένους άλλ' ο γε Παρμενίδης ήλεγζε την θέσεν, έπαγαγών τε ότι ξυ τι και ταυτόν έν πολλοίς χωρίς οδισιν δλον άμα έν ές αι (2). τούτο δε πάντων άτοπώτατον. Και γούν, κύτου τι χωρίς εί γαρ ο δάκτυλος ούτος η άλλό τι των έν τινι όντων, είτε μέρος σωματαιάν, είτε δύναμις, έν πογγοίς ψιτα εχμ Χώδις οραία, εξαπ και επιλού Χωδις. μ μέν γέρ δύναμις, ή έν υποιειμένω ούσα, τών ύποκειμένων έζαι και έαντης χωρίς, έν αποδιεροις λατ εξι πυρειεδον Απαίζεσησι φηνατιέριο, τφ ος αφ απά το ογον ον ' έν τώς τώ τομώ καί εν αγγώ είλαι απικίακου, εν πέν λαφ ένι τέπω πλείω σώματα είναι, ούκ απέγνως αι, τὸ ἀξ αὐτὸ έν Εγείδαίλ είναι έρμοις, άσρλατον, ασρικάτον έδοα αεπίατικώς όλοχ έν πλείσσης ύπορειμένοις είναι. Συρπτέου δέ (3) ther nut chin lan cheliquen unbigeiun. on hab ybnechi

<sup>(1)</sup> B. Deest Thy...

<sup>(3)</sup> B. & µoc.

<sup>(2)</sup> Ut vulgò scriptum.

τό (1) είπεῦν ότι πανταχού το έν, άλλ' ότι και ταυτών. άλλ' ότι και έν πολλοῖς, άλλ' ότι και χωρίς, άλλ' ότι και δλον και δτι άμα έν ές αι θυνατόν γάρ κατ' άλλο και άλλο έν πολλοῖς είναι, άλλ' οὐ κατά ταυτόν και παλιν έν συνημμένοις άλλήλοις, ταυτόν, οἶον ἐν τῷ τόπο τοῦ ἀέρος, καί ἐν αὐτῷ τῷ ἀέρι, τὸ ἄῦλον καί Βείον φῶς καί παλιν ούγ δλου, άλλα μέρος (2) μεν έν έτέρω, μέρος (3) δέ έν τῷ λοιπῷ, κεχωρισμένων ἀμφοτέρων καὶ πάλιν σύχ άμα κατ' άλλον γάρ και άλλον χρόνον έν διαφόροις τὸ αὐτὸ γίνεσ Βαι δυνατόν καὶ ότι έν ές αι γάρ μη οῦτως έν του όν, άλλ' έν έαυτώ δυνατόν είναι είναι πανταγού και έν πάσιν όμοιως. Εί δε θέλεις (4) και αποβρητότερον ίδειν το απριθές, δίελε τα ρήματα του Πλάτωνος, καί λέγε (5) του τρόπου τουτου. Επειδή τα άδη πρώτως εν το πέρατι των νσητών υφές ηνεν, ώς έν Τιμαίω μεμαθήκαμεν, έκας ου δήπου των πρώτων είδων και εν ές ι και δυ καί δλου τοισύτου δὶ δυ, ἐν πολλοῖς μέν είναι ταυτόν γωρίς ού δυνατόν, και άρα, άλλά έξηρημένως, ώς ε πανταγού τε πιαι και οὐδαμοῦ και πάσε παρέν άχρόνως, ᾶμικτον είναι πρός αὐτόν. Τὸ τσίνυν, ἐν ἔς αι, προσκείμενον ἐπ' άλλοτρίας έδρας το είδος ποιούν, άτοπον άποφαίνει πάντη του λόγου διο και έπηγαγε, και ουτως αυτό αυτου χωρίς αν είη τουτο γάρ ούχ ύπαρχει ταις πρώταις ύπο-I boson du kason ton Islan in aired on nai rois allois

<sup>(1)</sup> Α. C. D. τῷ εἰπείν.

<sup>(4)</sup> C. D. Bilong.

<sup>(2)</sup> D. µέρη. B. C. µέρει.

<sup>(5)</sup> B. départai.

<sup>(3)</sup> B. µέρους, C. D. µέρει.

πάρες ναι τοῦτο αἴτιον τοῦ μὰ είναι ἐν πολλοῖς τὸ μὰ ἐν ἐαυτοῖς εἶναι τὸ γὰρ ἄλλου γεγονὸς οὐχὶ καὶ ἄλλου δυνατὸν εἶναι. Τοιαῦτα μὲν ὁ Παρμενίδης & δὲ ὁ Σωκράτης ἐπιφέρει, λύειν πειρᾶται ταύτας τὰς ἐνς άσεις εἰ δ' ὀρβως ἡ μὰ, δηλώσει προϊών ὁ λόγος. Οὐ γὰρ πρὸς τὸν τρόπον ς ήσεται τῆς μεταλήψεως (Ι), ἀλλὰ φυλάξει τὰν αὐτὰν ὑπόθεσιν, καί τοι τοῦ Παρμενίδου διὰ πολλών αὐτὸν ἀναιινήσαντος καὶ γὰρ πρότερον διὰ τοῦ ἡ ἄλλη τις μεταληψις πῶς οὐ γὰρ μάτην τὰ τοιαῦτα καὶ διαλεκταιῆς (2) ἔνεκα πρόσκειται συνηθείας, ἀλλὰ κινεῖ τὰν τοῦ μαιευομένου διάνοιαν πρὸς τὰν ἐπὶ τὰ τελείστερα μετάβασιν.

« Οὐκ ἀν εἴγε, φάναι (3), οἶον εἰ ἡμέρα εἴη μία καὶ ἡ » αὐτὴ οὖσα, πολλαχοῦ ἄμα ἐς ἰ, καὶ οὐδέν τι μάλλον αὐτὴ » ἐαυτῆς χωρίς ἐς ιν' εἰ (4) οὕτω καὶ ἔκας ον τῶν εἰδιῶν (5) » ἐν πᾶσιν ἄμα ταυτὸν εἴη. »

Οἴεταί τι διὰ τούτων ὁ Σωκράτης ἐξευρηκέναι πάσιν ἄμα χωρίς οὖσιν ὑπάρχειν δυνάμενον· τὴν γὰρ ἡμέραν αξίτι ἀναλογον εἶναι τὸ ἀγαθὸν, ἡμέρα δὲ τὰ εἴδη τῷ τε φωτί· ἀναλογον εἶναι τὸ ἀγαθὸν, ἡμέρα δὲ τὰ εἴδη τῷ τε φωτί· ἔςι φῶς ἔκαςον, ὡς ἐκείνη, σκότος· καὶ τῷ τῆς οἰκείας ἀρχῆς ἐξημμένῳ, καὶ ταῦτα ἐξήρτηται τοῦ ἐνὸς, πάνυ με-

<sup>(1)</sup> Β. μεταλήξεως.

<sup>(2)</sup> C. διαλεκτικού.

<sup>(3)</sup> Sic Coddss. A. C. D. ut Cod. Tubing.—B. είναι φάναι.

<sup>(4)</sup> Ut Ald. Bas. 1. 2. Vid. 102. 103.

<sup>(5)</sup> Editt. εν έν π. Vid. 103.

<sup>(6)</sup> B. C. D. exorudes.

τρίαν ἀν φαίης (1) την είκονα. Διότι δε ούκ ἐπές ησεν (2) ώς οὐκέτι διασώζει τὸ δλον πολλοῖς ταυτόν και εν ον (3) παρεοναι, ταύτη δη ὁ Παρμενίδης αυτὸν διορθώσεται. Κάν τε γαρ ημέραν λέγης τὸ τοῦ χρόνου μόριον, οὐ πάσιν όλη πάρεςτιν άλλο γάρ άλλω το κατά κορυφήν έςτ σημείον άκριβώς, τούτου δε διαφέροντος και τα κέντρα πάντα διαφέρει πρός γάρ τοῦτο κάκεῖκα πάντα άφώρις αι άν τε τὸν πεφωτισμένον ἄερα, πολλῷ πλέον οὖτος οὐ πᾶσιν δλος (4) ές ίν, άλλα τοῖς έαυτοῦ μέρεσιν άλλοις πλησιάζει καί άλλοις. Αλλ' ὁ μὲν Σωκράτης οὕτως ἐνέςη (5) πρὸς τὸν Παρμενίδειον λόγον καὶ ότι μὲν ἐκ τοῦ Ζήνωνος λόγου το παράδειγμα είληφε, δήλον έκεῖνος γάρ δήλωσαι βουλόμενος δπως τὰ πολλά μετέχει τινὸς ἐνὸς, καὶ οὐκ ἔςτν έρημα ένὸς κῶν διειςτίκει (6) πορρωτικώ ἀπ' άλληλων, είπεν έν τῷ ἐαυτοῦ (7) λόγω μίαν οὖσαν την λευτότητα παρείναι και ήμιν και τούς αντίποση όθτους, ώς την ευφρόνην και την ημέραν. Ού διά τούτο μέντοι Σουκράτης πεποίαται το παραδείγματι χρώμενος, ίνα μη δ Ζήνων ελέγχηται ύπο του καθηγεμόνος ώς το παραίδειγμα μη προσπιον λοβών τη των είδων ναοθέσει, άλλα ο Σωκράτης ἀντί Ζόμωνος, ως τικες ωήθησαν. Τί γαρ ἐκώλυεν, εἰ μη πρέσκετο τῷ παραδείγματι, τον Παρμενίδην και πρότερον ενδείξασθαι τῷ Ζήνωνι, και επανορβώσασθαι τὸ

<sup>(1)</sup> C. D. painns.

<sup>(5)</sup> B. C. aviorn.

<sup>(2)</sup> B. imoinaev.

<sup>(6)</sup> C. diearnnei.

<sup>(3)</sup> Α. ταυτόν καὶ τὸ ἄν.

<sup>(7)</sup> C. έαυτώ.

<sup>(4)</sup> C. Shor.

παρόραμα πρό της αναγνώσεως αλλ', οξιμαι, Ζήνων έπί του ένύλου είδους το παράθειγμα Βείς, δπερ ές ι κατ' άλήθειαν εν καὶ οὐκ εν μεριςτώς μετεχόμενον, άτε κατατεταγμένον και ούχι έφ' έαυτοῦ ον, τῷ τῆς ἡμέρας καί εύφρόνης παραθείγματε του τοιούτου είδους όρθως έχρητο και άνελέγκτως ό δε Σωκράτης έπ' αὐτοῦ τοῦ είδους τοῦ άμερίστου όντος καὶ ένὸς ἄμα παρόντος τοῖς πολλοῖς, ούν όρθως διόπερ δ: Παρμενίδης τούτον έπανορθούται μημέτι φυλάττοντα το εν καί ταυτόν του είδους, διά του τής ήμερας τούτου παραθείγματος, άλλ' άντὶ τοῦ άμερός ου τὸ μεριστὸυ, καὶ ἀντί τοῦ ένὸς εἰσάγοντα τὸ ἕν ἄμα καί οὐχ ἔν' οἰον ἢν (1) ή λευκότης ή παρ' ήμιν οὐσα καί τοις αντίποσι. Και γάρ εξρηται και πρότερον πρίν, ότι σκοπός ην τω λόγω του Ζήνωνος, οίκ έπι το των χωpearon है। हरिकेद कंपर्रमध्य केले काद कावेद कर को में अवद पर्वमूलद ελλί έπι το συνόν τοῦς πολλοῖς και έγχώριστον δν (2) καπ<sup>2</sup> αὐτων. Σωκράτης δε ὑπετάθετο τὸ είδος ἔτορον τοῦ ἐν ἡμῖν όντος, όπερ ούα και ρύτως ύφοστήκοι, ώς το λευκόν παρά το βιείτε και τοίς δυτίποσον & δλ πρός την ημέραν & Ζήνων descinate nai the edoposine. Alla tages plu torouter naλιν δε την λέξην Βεωρητέον Εχουσάν πι δυσδιάθετον. Καί πρώτου δι ύπερβειτοῦ τό δλου συναπτέου φησί γάρ ό Σωπράτης μή αν συμβήναι τούτο τό ατοπου δ φησιν ό παρμενίδης, είγε οίον ή μέρα είη , ούτω καὶ ἔκας ον τῶν είδων έν πασιν αμα ταυτόν είη δεύτερον δε τό, (3) εί

<sup>(1)</sup> D. nv xai n.

<sup>(3)</sup> C. Deest δε τό.

<sup>(2)</sup> C. Deest ov.

οὐτω διὰ τὰν ἐπαναληψο οἰητέον ἔχειν τὸ, εἰ τοῦτο πρακείτ μενον (1) ἐν γὰρ ταῖς διὰ πλείονος ἀπεδόσεταν (2) αὶ ἐπαναλήψεις χρήσιμοι τρίτον δὲ τὸ, μία καὶ ἡ αὐ τὴ οῦ σκ. πολλαχοῦ ἄμα ἔστί, μεταξύ ἡηθὰν κατὰ ἀπόστραν ἀνουστέον. Τὸν τρόπου ἐφερμηνευτένν καθ ἐν ἡ μέν πολλοῦς ἄμα πάρεστι καὶ εἴτις οῦτας ἀπούει τὸς λίξους, ὄψεται (3) τὰ ἐν αὐτῆ καλλος οἶον γέγενεν ἔκ τε τὸς διὰ μέσου ἡήσεως κὰτὰ ἀπόστασιν καὶ τῆς κοῦ ἀκολούθου πάλιν ἀποδόσεως κατ' ἐποκαληψιν.

« Ηδέως γε (4) φάναι, ω Σωκρατες, εν ταυτόν » άμα πολλαχού ποιείς οίον ει ιστίω καταπετάσας πολ-» λούς άνθρωπους φαίης εν (5) έπι πολλοίς είναι όλον ή » ου τοιούτον ήγη λέγειν; — Ισως, φάναι. — Η ούν όλον έφ' » έκάστω το ιστίον είη (6) άν, η μέρος αυτού άλλο έπ' » άλλω; — Μέρος. »

<sup>(1)</sup> G. D. προστείμετου. (5) Ut Bekker. — Editt.

<sup>(2)</sup> C. δόσεσεν. φαίης έπὶ π. C. D. έν πολλοίς.

<sup>(3)</sup> D. δύεται τὸ ἐν αὐτῆ (6) C. D. εἰς μίαν, ῆ. καλλος γέγονεκ. ... ... ... (7) C. B. πανταχοῦς.

<sup>(4)</sup> C. Hdiag re.

οὐδὸ τὸ γελοίως ψυχῆς γάρ έστι τοῦτο τὴν ἐξηρημένη» όμοῦ καὶ πανταχοῦ παροῦσαν αἰτίαν φανταζομένης, καὶ εἰς λόγον ήδη καί νοῦν ἐπιστρεφομένης. Καθ' ὁποίαν γὰρ ἀν ένεργή τις δύναμεν, τριαύτην ύπολαμβάνει και την φύσεν των όντων εί μεν κατ' αίσθησιν, μεριστήν και ένυλον δή όμοίως (Ι) εί δε κατά λόγον μόνον, άμεριστον άμα καί μεριστήν εί δε κατά νοῦν, άμεριστον μόνως. Δτότι μέν οὖν. τάς αὐτοφυείς έννοίας προύδαλλε τῆς ψυχῆς ὁ Σωκράτης, την μίαν και παντελή πανταγού παρουσίαν ύπενόει τών νοερών είδων διότι δε οὐ διήρθρου την έννοιαν, άλλα διαστηματικήν υπελάμβανε την παρουσίαν, το ίστίον δ Παρμενίδης αὐτῷ παραφέρει (2), καὶ δείκνυσω οὐκέτε ολον έν πολλοίς δν (3), άλλα μέρεσιν έσυτοῦ τοῖς πολλοίς όμιλοῦν και οὐκ εἶπεν ὅτι τοιοῦτόν τι ἡγῆ νοεῖν οἰδε γὰρ τὴν ώδίνα την έν αυτώ και την αυτοφυή περί τούτων έννοιαν άλλά τι τοιούτον ήγη λέγειν, ολον ύπο της φαντασίας ἀπατώμενος, και άλλα μέν νοων, άλλο δέ τι λέγων, έτε την νόησιν την ένδον μππω διαρβρώσαι δυνάμενος. Ο δε ούτως άμφοτέροις κατεχόμενος, ταίς τε αυτοφυέσεν έννοίαις καί ταίς φανταστικαίς κινήσεσιν, άφηκεν άπορούντος φωνήν. Το γάρ ίσως φάναι τοιούτον τί έστιν ούτε γάρ άπλως ούτως ήγειται λέγειν, ανακινούμενος ύπο της έαυτου διαστρόφου περί του πράγματος εννοίας, ούτε έχει την διαστηματικήν άποθέσθαι φαντασίαν δθεν ένδοιάσας, πεποίηται την άπόκρισιν· συνελαύνεται ο ούν λέγειν, δτι μερεδίν έστιν ή μετου-

<sup>(1)</sup> A. B. C. D. όμως. A. in (2) D. περιφέρει· margine: γρ. όμοίως. (3) C. ἐν πολλοῖς ἐν ϶΄κλλ.

σία καὶ οὐχ δλων, τοῦ Παρμενίδου τὴν μετάδασιν ἀψόφω κελεύθω διὰ τοῦ κατὰ τὸ ἱστίον παραδείγματος μηχανησαμένου πρὸς θάτερον μέρος τῆς διαιρέσεως. ὅθεν καὶ ἐπάγει ταυτί (1).

Μεριστὰ ἄρα, φάναι, ὧ Σώκρατες, ἔστιν αὐτὰ τὰ
 εἴδη, καὶ τὰ μετέχοντα (2) αὐτῶν μέρους ἀν μετέχοι

» καὶ οὐκέτι (3) ἐν ἐκάστω όλον, ἀλλὰ μέρος ἐκάστου ἀν

» εἴη.—Φαίνεται οὕτω γε. Ĥ οὖν ἐβελήσεις (4), ὧ Σώ-

» κρατες φάναι τὸ ε̈ν εἶδος ἡμῖν τῆ ἀληθεία μερίζεσθαι;

» και έτι εν έσται;--Ουδαμώς, είπεῖν.»

Τὸ δεύτερον τμῆμα τῆς διαιρέσεως τοῦτο ἐστὶ δεικνῦον ώς οὐδὲ μερῶν τὰ τῆδε τῶν εἰδῶν μετέχειν δυνατὸν, τὸ ἀμέριστον τῶι εἰδῶν εἰς μέσον παράγον, καὶ διὰ τούτου τὰν προκειμένην παρακροῦον ὑπόθεσιν. Εἰ γὰρ ἀμέριστα τὰ εἰδὴ καὶ μονάδες, πῶς ἔτι μέρεσιν ἑαυτῶν, ὑπ' ἄλλων καὶ ἄλλων μετέχεται πραγμάτων, οἶον ὁ (5) ἄνθρωπος, εἰ ἐν ἐστι, πῶς μερίζεται εἰς πολλά; πῶς δὲ καὶ ἔκαστος ἡμῶν ἄνθρωπος λέγεται, ἀλλ' οὐ μόριον ἀνθρώπου, εἴπερ ἔκαστος ἡμῶν μόριον ἔχει καὶ οὐχ δλον; Εἰ δὲ καὶ ἡμεῖς ἄλληλων κεχωρίσμεθα, καὶ ἐκείνου τὸ μὲν ἐν (6) ἐμοὶ, τὸ δὲ ἐν ἄλλω ἔσται, διαστηματικῶς πάλιν τῆς μεταλήψεως νοουμένης, πῶς ἐν μένει τὸ εἴδος, ὁ γε συνδιήρηται ἡμῶν μεμερισμένοις ἀπ' ἀλλήλων. Οῦτω καὶ τὸ πῦρ οὐχ ἔν, οὖ μέρος μὲν ώδὶ, μέρος δὲ ἐν ἄλλω. καὶ

<sup>(1)</sup> Β. Ταύτη.

<sup>(4)</sup> Ut vulgo scriptum.

<sup>(2)</sup> D. το μετέχου.

<sup>(5)</sup> B. Deest 6.

<sup>(3)</sup> C. οὐκέτε αν έν.

<sup>(6)</sup> **D. ἐμμένε**ι.

το υδωρ όμοιως, και ο άήρ. Αλλά τουτο μέν τη έαυτου ` φύσει μεριστόν το δε είδος κμέριστον. Και τουτο μέν πληθος έστιν, επίθετον έχον το έν έκεδνο δέ, έν τι, περιέγον τὸ πληθος ένοειδώς. Επί γάρ των θείων, ἀπό τοῦ ένὸς άργεται ή πρόοδος καὶ ἀπὸ τῆς ὑπαρξεως ἐὰν γὰρ τὸ πληθος προϋποστή του ένος, έπεισοδιώδες έσται το έν.  $\mathbf{T}\ddot{\omega}(\mathbf{1})$ τε οὖν εἰπεῖν μερις ἀ ἄρα αὐτὰ τὰ εἰδη, καὶ τῷ έπενεγχεῖν ή έθελήσει (2) τὸ εν είδος τῆ άληθεία μερίζεσθαι, πάνυ έντρεπτικώς είς έννοιαν ήμας καθίς ησι τῆς **ἀ**τόπου ταύτης ὑποθέσεως. Καὶ γὰρ εί τον τῆδε ἄνθρωπον καὶ τῶν εἰδῶν ἔκαστον τῶν ὑλοκῶν μεριστὸν εἶναι φαμὲν, - άλλὰ αὐτὰ τὰ είδη τὰ ἄῦλα μεριστὰ φάναι, ἄτοπον καί εί αὐτὸ τὸ είδος μερίζεσθαι φαμέν μεριστώς (3) ὑπὸ τῶν τήδε μετεχόμενον, άλλ' οὐ τή άληθεία μερίζεσ Ται. Καί λάδοις αν από τούτων πώς και οι μύθοι λέγουσι μερισμούς τινας καί σπαραγμούς Βεον, όταν μεριστώς αύτων μετέχη τὰ δεύτερα κατανειμάμενα τὰς ἐν αὐτοῖς προϋπαρχούσας άμερίστους αίτίας τών μεριστών. 6 γάρ μερισμός ουκ έκείνων έστι κατ' άληθειαν, άλλα τούτων περί έκείνους.

« Όρα γάρ, φάναι, εἰ αὐτὸ τὸ μέγεθος μεριεῖς καὶ εἰὰς» στον τῶν πολλῶν μεγάλων μεγέθους μέρει σμαιρο» τέρω (4) αὐτοῦ τοῦ μεγέθους μέγα ἔσται, ἀρα (5) οὐα
» ἄλογον φαίνεται (6); — Ηάνυ γε, ἔφη. »

<sup>(1)</sup> Β. τῷ γε.

<sup>(5)</sup> C. D. Αρ' ου κατά λόγον φανείται.

<sup>(2)</sup> Β. ή καὶ Δελήσει.(3) Β. μεριστών.

<sup>(6)</sup> B. paveau. Sici Heindorf.

<sup>(4)</sup> C. D. σμιπρότερα.

Τὸ μεριστήν ύποτίθεσθαι την είδητικην οὐσίαν άτοπον έπιδείζαι βουλόμενος, έπι μεγέθους και ισότητος και σμικρότητος ποιείται του λόχου διότι τούτων έκαστον περί το πηλάκον όραται. Τὸ δέ γε πηλέκον, οὐκ έχει τὸ μέρος οὐδαμώς τῷ όλω ταυτόν, ώσπερ τῆς ποιότητος τὸ μέρος δοκεῖ την αυτήν άποσώζειν (Ι) τῷ όλω δύναμεν όθεν δή και το τοῦ πυρός μέρας κατά μέν τὸ ποσόν ἡλάττωται (2), σώζει δέ κατά τὸ ποιὸν τὸν (3) τοῦ πυρὸς λόγον. Επί μεγέ-3ους (4) οψυ και ισότητος εικότως και σμακρότητος ελέγχει τους μεριστά τά είδη λέγοντας, ίνα έκ του μάλλον αὐτῷ προέη ὁ λόγος. Εἰ γὰρ καὶ τὰ μαλιστα δόξαντα μεριστά είναι διά τὸ συμεισάγειν τὴν ἔψυσιαν τοῦ πηλίκου, ταῦτα μή δύναιτο εν έκείνοις είναι μεριστά, πολλώ δή που τά άλλα είη αν αμέριστα παντάπασιν, οίς μη υπάρχαι συνεισάγειν έμυτοις την της πηλικότητος έννοιαν όποιου το αυτοδίκαιον, τὸ κύτηκολόμ, τὸ κύτρομοιαν καὶ ἀνόμοιον ά δη τῷ κύτομεγέθει συντάξεις, πρώτα πώς ύπο των τήθε μετέχεται. Περί τούτων ο وين είματως ποιείται είν απόθειξιν των δοκούντων είναι πηλότων, ελλ' ούα έλλων τονών και πρώτον έπι του πελέβους. εστώ λιχό σωπατικώς περιστών το πελεβος. οὐπαθε τὸ μέρος έλασσον τοῦ δλου εξ τοῦτο, καὶ τὸ δλον μείζον του μέρους. Σόστε εἰ τὸ ἐντατίθα μέγα μέρος τοῦ ἐκεῖ μεγάλου μεταλαβὸν μέγα γέγονε, σμαροτέρου μεταλαδόν, αὐτό τοῦτο λέγεται μέγα το γάρ μέρος τοῦ

- (1) Β. C. ὑποσώζειν.
- (2) B. ήλάττεται.
- (3) B. C. Deest τον.
- (4) · C. D. μεγέθους δ' ούν.,



αὐτομεγέθους, έλασσόν τε καί σμαιρότερον έστίν άλλά κείται τὰ μὲν τοῦ μεγάλου μεταλαγχάνοντα, είναι μεγάλα. τὰ δὲ τοῦ σμικροῦ, σμικρά τοῖς γὰρ μετέχουσα ἔφαμεν άπ' ἐκείνων ήκειν τὰς ἐπωνυμίας. Καὶ ὁ μὲν λόγος, τοιοῦτος. ήμεῖς δὲ χωρίς τῆς σωματικῆς διαιρέσεως αὐτὸ καθ' αὐτὸ νοούντες τὸ αὐτομέγεθος, ἄρ' οὐκ ᾶν φαμέν πληθος ἔγειν αὐτὸ καὶ μὴ ἐν είναι μόνον; εἰ δὲ πληθος έγει, ἄρα των αύτου μερών έκαστον αύτομέγεθος έρουμεν, ή του μέν δλου έλαττον, οὐδαμῶς δε σμικρόν; εί μέν γάρ καὶ τὸ μέρος (1) αὐτομέγεθος, οὐδεν τοῦ δλου ήλαττωμένον, ἐπ' ἄπειρον ή πρόοδος· έξει γάρ καὶ τοῦτο τὰ αὐτὰ, καὶ τὰ τούτων μέρη τὰ αὐτά, καί (2) πάλου τὰ τούτων μέρη τὰ αὐτά, ἀεί τῶν μερῶν τῶν αὐτῶν ὅντων τοῖς ὅλοις εἰ ὅε τὸ μέγεθος έξει μέρη μεγέθη, τὸ ἐν ἐπίθετον ἔσται, καἰ τὸ όλον ἐκ μὴ προσηκόντων αὐτῷ μερῶν. Αναγκαῖον ἄρα τὰ ολον μέρη τοῦ αὐτομεγέθους, μεγάθη μὲν είναι καὶ ὁμόχροα τῷ δλώ. μὰ όπερ δὲ τὸ (3) δλον καὶ γεὰρ τὸ τοῦ πυρός μέρος πυρ. άλλά μείζων ή του όλου δύναμις καί ούτε έκ ψυχρών (4) μορίων τὸ όλον, ούτε έκαστον μόριον ισοσθενές τῷ δλφ. Φέρε γὰρ εί τὸ αὐτομέγεθος έχοι δυνάμεις, την μεν υπεροχην έντιθείσαν (5) ασωμάτοις πρός άσώματα καί γάρ έν τούτοις έστι τί μέγεθος: την &

<sup>(1)</sup> Β. μέρος αὐτῶν μέγεθος.

<sup>(4)</sup> C. ψυχικών.

<sup>(2)</sup> C. D. Deest καὶ πάλιν τὰ τούτων μέρη τὰ αὐτὰ.

<sup>(5)</sup> D. evri Aciazv. B. evri-Aciazc. C. evri Anaiv. A. evri-

<sup>(3)</sup> B. C. τὸ ὅλον. D. τὸ θείς.ὅλον τῷ ὅλφ. Α. τῷ ὅλφ.

πρός σώματα σώμασι. Καὶ μέτρον άλλο τῆς εν τούτοις ὑπεροχῆς οὐκ ἀνάγαη τοῦ ἐνὸς εἴδους τοῦ ἄμφω δυναμένου, καθ΄ ἐνα λόγον, ἐκατέραν (Ι) εἴναι τούτων ἐλάσσονα τῶν δυνάμεων ἀλλὰ τὰ ἔλάττωσις οὐ σμαρὰν ποιεῖ (2) τὴν δύναμιν ἀλλὰ καὶ ταύτην αὐτομέγεθος ἐν ἄλλοις καὶ ἐλάττοσι ταυτὸν δυναμένην ἐπιδείκνυσι καὶ οὕτως κὰν ἤπολυδύναμον τὸ εἰδος, οὐκ ἐξίσταται τῆς οἰκείας ἰδιότητος ἐπιδαλοι τοῖς μέρεσιν ἐκεῖ καὶ τοῖς δλοις, εἰ δὲ σωματικὴν ἀτόποις οἰς ὁ Παρμενίδης ἔπήνεγκε.

« Τί δὲ; τοῦ ἴσου μέρος (3) ἔκαστον σμοκρον ἀπολαδόν » τι ἔξει, ῷ ἐλάττονι ὅντι αὐτοῦ τοῦ ἴσου, τὸ ἔχον ἴσον τῷ » ἔσται; ἀδύνατον. »

Το μεν μέγεθος ην έχει δύναμιν εν ταῖς ἀσωμάτοις καὶ ταῖς σωματικαῖς ὑποστάσεσιν ὑπέμνησται διὰ τῶν προειρημένων, καὶ ὅτι τῆς ὑπεροχῆς πᾶσι καὶ τῆς ἐξηρημένης τελειότητος εἴτε νοερᾶς εἴτε ζωτικῆς εἴτε διαστηματικῆς, τοῦτο ἐστὶ χορηγόν. Τὸ δὲ ἴσον, νῦν γὰρ πρῶτον κατωνόμασται, λεγέσθω τὸ τῆς ἀρμονίας καὶ τῆς ἀναλογίας ἄπασιν αἴτιον ἀπὸ τῆς ἰσότητος γὰρ αί μεσότητες πᾶσαι πεφήνασω, αῖ τε ψυχικαὶ καὶ αὶ φυσικαί, καὶ τελος ἐστὶν αὐτῆς

Schleiermacherum Heindorf. et Bekk. μέρος. — Ità de ἀπολαδόν τι pro ἀπολαδόντι.

<sup>΄ (1)</sup> Β. ἐτέραν.

<sup>(2)</sup> B. ποιείται.

<sup>(3)</sup> B. D. µέρους. Sic vulgò scriptum, At rectè post

φιλία καὶ ένωσις. Επειδή τοίνυν ο δημιουργός πάσαις χρήται ταίς μεσότησι διακοσμών το πάν καί τοις δεσμοίς τοίς άπο τούτων, τοις άριθμηταιοίς, τοίς γεωμετραιοίς, τοίς άρμοναιοίς, εἰ φαίης (1) τὴν μίαν τούτων νοεράν αἰτίαν τὴν γεννηταίην αὐτών καὶ κοσμηταίην (2) ταύτην είναι την έσότητα την δημιουργικήν, ούκ αν αμαρτοις, οίμαι, της περί ταύτην άληθείας. Ως γάρ ή έκει μονάς υπέστησε πάντα φυσικόν άριθμόν, ούτως ή έκει ισότης άπεγέννησε τάς ένταύθα παίσας μεσότητας. όπου γε καί ή ἐν ἡμῦν ἰσότης έστιν ή γεννώσα τας μεσότητας. Εί δε έν ταῖς είκόσιν ούτω, πολλώ πλέον έν τοῖς νοεροῖς εἴδεσιν ἡ ἰσότης γόνιμος ἐςὶ της περί τὸν κόσμον προϊούσης ἀπάσης τῶν μεσοτήτων ποικιλίας έστι μέν ούν ή ισότης και τούτων αιτία τοις έγκοσμίοις ἄπασιν· ἔστι δὲ αὖ καὶ τῆς συστοίχου καὶ όμοταγούς τοίς ούσι τάξεως χορηγός. ωσπερ δή το μείζον της έξηρημένης τελειότητος, το δε σμαρότερον της ύφέσεως της οὐσιώδους αἴτιον. Καὶ ἔοικεν ἐκ της τριάδος τῶν εἰδῶν τούτων κεκοσμήσθαι πάντα τὰ όντα, τοῖς μὲν ὑπερτέροις (3) αὐτὴν τὰν ὑπεροχήν, τοῖς δὲ δευτέροις τὰν ύφεσιν, τοῖς δὲ συστοίχοις τὴν ὁμοταγή κοινωνίαν παρεχομένης (4). Και δήλον ότι και αι σειραί των όλων (5) ἀεὶ ἀδιαλυτοι (6) κατὰ ταύτην ἀπεγεννή Βησαν πάσα γὰρ σειρά τών τριών θείται τούτων, ύπεραχής, ύφέσεως, συστοιχίας (7) διστε εί τινές είσει άνωθει άχρι τών έσχά-

(1) C. paíveis.

ρεχονένοις.

<sup>(2)</sup> C. xoayeziy.

<sup>(5)</sup> Β. όντων.

<sup>(3)</sup> D. προτέροις.

<sup>(6)</sup> A. adianperos.

<sup>(4)</sup> D. παρεχομένη. A. B. πα-

<sup>(7)</sup> B. nai συστοιχίας.

των έκάστου των είδων πρόοδοι μετά της κοινωνίας την τῶν δευτέρων πρὸς τὰ πρῶτα σώζουσαι διάκρισεν, διὰ τούτων άν των τριών έπιτελοϊντο, και ταυτα άν πάσι παρέγοι τοῖς εἴδεσι τὴν εἰς τὸ ἔκαστον ἐκάστου πρόοδον άπὸ τῆς οἰκείας ἀκρότητος. Πάντως γὰρ καὶ τὸ αὐτοκαλὸν καί τὸ αὐτοδίκαιον καὶ ἔκαστον είδος ἡγεῖται σειρᾶς ἰδίας. καί έστιν έν πάσι τοῖς οὖσι νοεροῖς ψυγικοῖς, έτι δέ καί σωματιχοίς. και έν ψυχαίς άλλως έν άλλαις, Βείαις, δαιμονίαις, ανθρωπίναις, και εν αφίπασιν αγγος εν αγγοις, οίου το καλόν, Βείοις ή δαιμονίοις ή και τούτων ύφειμένοις. Τίς μεν οξη έστιη ή ισότης, από τούτων δήλου σκόπει δε καί έπ' αὐτοῖς δπως ὁ Παρμενίδης έλέγγει τοὺς μέρος αύτης σωματικώς τα τήδε ζαα μετέχειν οιομένονς μετεχέτω γάρ εἰ τύχοι μέρους τῆς ἰσότητος ἀποδιαληφθέν (Ι) τό δε τὸ αἰσθητόν εἰ οὖν μέρους (2) μετέχει, δήλον ώς έλαττονος του όλου μετέχει τινός εί δε τούτο, οὐκέτι τὸ τοῦ ελάττονος μετασχὸν, ελασσον ἐστὶν, ἀλλ' ἴσον δείν (3) δε ούχ ούτως κείται γαρ ότι τας έαυτών έπωνυμίας δίδωσι τα είδη τοις αίσθητοις. Ολγί ελάττονος οθν τί μετέχου (4), ίσου προσρητέου, άλλ' έλασσου ούδε ίσου έλασσον, άλλ' ξσον οὐδὲ μείζονος, Ισον ἡ έλασσον, άλλά μείζου. Και όρας παλιν όπως προηλθεν ό λόγος ώς έπί σωματικής μετοχής το γάρ σμικρον άπολαμδάνοντι, διά της άποδιαλήψεως ταύτης σωματικήν ποιεί την μετου-

<sup>(1)</sup> C. ἀποδιαλειφθέν, τὸ δέ

<sup>(2)</sup> Β. μέρος.

το αλοθητόν. Β. αποδιαληφθέν

<sup>(3)</sup> C. đei.

το δε αίσ θητόν.

<sup>(4)</sup> C. μετέχουσιν.

σίαν και έν αὐτοῖς ἀποτίθεται τοῖς ἀμερίστοις και ἀύλοις είδεσι τον μερισμόν. Επεί, εί γε αὐτὴν τὴν ἰσότητα καθ αύτην σκοποίης, έσται καί τὸ έν αὐτη μέρος ἰσότης: οὐ γὰρ ἐκ μὴ ἴσων τὸ ἴσον. Αλλο δὲ τὸ ἐπίθετον είδος. ώστε ἔσται σύν Βετον, άλλ' ούχ άπλοῦν τὸ αὐτοίσον Ανάγκη άρα καὶ τοῦ αὐτοίσου τὸ μέρος Ισον είναι μία γάρ ή αύτοϊσότης ούσα πασών έχει των ίσοτήτων έν έαυτή τας αἰτίας τῆς ἐν βάρεσι, τῆς ἐν ὄγκοις, τῆς ἐν πλήθεσι, τῆς έν άξίαις, τῆς έν γενέσεσιν ώστε ξκαστον τῶν τοιούτων παντοδαπών όντων ίσον τί έστι, την δύναμιν ύφειμένην έγον τοῦ δλου καὶ τὴν ἀξίαν. Κωλύει γοῦν οὐδεν τοῦ ένὸς είδους πάσαν ιδιότητα παράγοντος των έν αὐτῷ δυνάμεων την μέν γενναίαν άλλην και έν άλλοις ούσαν, την δε άλλην καί ούτως ἰσότητας είναι πάσας πολλάς ὑπὸ τὴν μίαν. Εἰ δε και ισότητες πάσαι, και υφειμέναι της έαυτων ένάδος, καί τούτο πεπόνθασι διά την του αυτοσμικρού μετουσίαν, ού Βαυμαστόν, των είδων πάντων πάσι κοινωνούντων, Επεί και το αυτομέγεθος, καθόσον άλλων είδων ήλάσσωται, μετέχει τῆς σμικρότητος, καὶ τὸ αὐτοσμικρὸν, καθόσον έτέρων ὑπερέχει, μετείληφε τοῦ αὐτομεγέθους μετέχεται δε εκαστον ύπο τῶν τῆδε, καθόσον ἐστὶν ὅ ἐστιν, άλλ' οὐ καθόσον κοινωνεί τοίς άλλοις.

- Αλλά τοῦ σμικροῦ μέρος τίς ἡμῶν ἔξει. Τούτου δὲ
   αὐτοῦ (1) τὸ σμικρὸν μεῖζον ἔς αι ἄτε μέρους (2) ἐαυτοῦ
- (1) Ut vulgò scriptum. (2) D. μέρη. Heindorf et Bekk, αὐτὸ.

- » εντος. Καί ούτω δη αύτο το σμικρον, μείζον έσται. 🐧
- » δ' αν προστεβή το άφαιρεβέν, τοῦτο σμικρότερον έσται,
- » άλλ' οὐ μεῖζον ἡ πρίν. Οὐκ ἐυ γένοιτο, φάναι (1),
- » τοῦτό γε.»

Παλιν τὸ σμικρὸν, ὅτί ποτέ ἐστι, καὶ ἢν ἔχει δύναμα. πρώτον Βεατέον. Ως γάρ το μέγεθος λέγομεν ύπεροχής καί διαφερούσης άξίας είναι και δυνάμεως έξηρημένης αίτιον πάσιν όμου τοις ούσι, και τὸ ίσον ἀναλογίας (2) πάσης και όμοστοιχίας γεννητικόν ούτω δη καί το σμικρόν φαμέν, εὶ μὲν βούλει, τῆς ὑφέσεως τῆς ἐν τοῖς εἶδεσιν ἄπασιν, εἰ δὲ βούλει, τῆς ἀμερείας καὶ συνοχῆς (3) καὶ τῆς εἰς αύτὸ συννευούσης δυνάμεως ἐν ἐκάστοις χορηγόν. Διὰ τοῦτο γὰρ αἱ ψυχαὶ δύνανται χωρεῖν ἀπὸ τῆς ἐκτάσεως ἐπἰ τὸ ἀμέριστον (4) είδος τῆς ζωῆς, καὶ τὰ σώματα σφίγγετος καί συνέχεται ταῖς έν αὐτοῖς ἀμερέσιν αἰτίαις, καὶ ὁ σύμπας κόσμος είς έστι καί (5) ἐν ἐνὶ τῷ μέσῷ συννεύουσαν έχει τὴν δλην ζωήν· ἀπὸ τούτου καὶ οἱ πόλοι καὶ τὰ κέντρα καὶ αὶ πάσαι ἀμερεῖς τομαὶ, καὶ αἱ τῶν κύκλων ἐπαφαὶ, καί τὰ πέρατα τῶν δωδεκατημορίου, καὶ πάντα όσα ὁ δημιουργικός νους άμερη μέτρα τοις μεριστοίς ένεστήριξε. Τοιαύτην μέν οὖν ἔχει δύναμαν ή αὐτοσμαρότης ὁ δὲ παρών λόγος δείχνυσι και ἐπὶ ταύτης ὅτι μέρους αὐτῆς σωματικώς τὰ τῆδε μετέχειν ἀδύνατον. Εἰ γὰρ ἔχοι (6) τι μέρος δλως ή αὐτοσμικρότης, ἔσται μείζων τοῦ ἐαυτῆς

- (1) C. τούτο, φάναι γε.
- (4) D. aueplatepov.
- (2) C. άνάλογον πᾶσι.
- (5) B. ivi.
- (3) B. The συνοχής.
- (6) B. Zxii

μέρους το γαρ μέρος τοῦ σμικροῦ, καθὸ μέρος, τοῦ δλου σμικρότερον. Ώστε τὸ σμικρὸν τοῦ οἰκείου μέρους ὅντος σμαιροτέρου δηλαδή μείζον έστίν άλλ' άδύνατον μείζον είναι τὸ σμικρὸν ἀπλῶς. νῦν γὰρ αὐτὴν καθ' αὐτὴν τὴν σμικρότητα Θεωροῦμεν, οὐδεν έφαπτόμενοι τῆς πρὸς τὸ μέγεθος αὐτῆς κοινωνίας. Τοῦτο μέν οὖν εν (1) ἔδειξεν άτοπον άκολουθούν τοῖς αὐτὴν τὴν αμικρότητα μερίζουσιν έν αύτῷ τῷ ἔίδει Θεωρουμένην (2) έτερον δε ἐπὶ τῷν μετεχόντων εξεταζόμενον τοιούτον. Επειδή γάρ (3) το αύτοσμακρου διείλομεν, και δέδεικται ώς τουτο το μέρος αὐτου τοῦ όλου σμικρότερον έστι, όλλον ότι ο άν προστεθή (4), τοῦτο ỡη τὸ ἀφαιρεθέν ἀπό τοῦ δλου σμικροῦ μέρος (5), διείνο το λαβόν ταύτην την προσθήκην, σμικρότερου έσται, άλλ' οὐχὶ μείζον ἡ πρότερον ἡν' τὸ γὰρ σμικροτέρου μεταλαδόν, δεί γίγνεσθαι σμοκρότερον καί τοι γε δρώμεν ότι τῷ μεγέθει τῷδι προστεθέν (6) τι σμικρότερον αὐτοῦ ου, ποιεί το όλον μείζου. Ούκ Ερα δεί μερίζειν το σμικρόν εί γὰρ ἀμέριστον αὐτὸ φυλάττοις, οὐ δυνήση τὸ δλον ώς τὸ μέρος προσθείναι, τῷ καὶ οῦτω ποιήσαι τὸ προσλαθών άντι σμακρού μείζου. Δέδεακται γάρ ότι (7) όλου εν πολλοίς είναι, ἀδύνατον. Έστι μέν ούν και ούτωσι την έκκει μένην λέξαν έρμηνεύεαν (8), έστι δε και ώς (9) ό εταίρος

<sup>(1)</sup> C. อบัง สิ่ง รีซียเรียง.

<sup>(2)</sup> C. D. Βεωρούμενον.

<sup>(3)</sup> C. B. Deest γάρ.

<sup>(4)</sup> D. προτεθή:

<sup>(5)</sup> Β. μέρους.

<sup>(6)</sup> C. D. προστεθέντι σμι-

χρότερου.

<sup>(7)</sup> C. Deest ore.

<sup>(8)</sup> C. D. αφερμηνεύειν.

<sup>(9)</sup> D. & έταίρως.

ήμων έπές ησε Περικλής, έπ' αύτου του είδους το όλου Βεωρών (1). δύ γαφ άν προς εθή το άφαιρεθέν του σμικρού μέρους, τούτο δεῖ γίγνεσθαι μεῖζον· άλλαμὴν τῷ καταλοίπο της άφαιρέσεως του σμοιρού διαιρεθέντος προστεθέν, σμιπρου διιως εποίησε το δλου, άλλ' ου μείζου η πρότερου. ήν γάρ αμπρόν το έξ άρχης είδος. Ατοπον άρα διαιρετόν ήγεισθαι το σμακρόν το γαρ άφαιρεθάν άπ' αὐτοῦ μέρος. διότι μέν έλεισσον έστι του όλου, μείζον έκευνο πείντως άποφαίνει, διότι δε τῷ λοιπῷ προστίθεται, μείζον αὐτὸ τὸ τὰν προσθώκουν λαβόν ἀπεργάζεται σμικρόν δε οὐδετέρως είναι συμβαίνει τὸ πᾶν. Ταῦτα καὶ περὶ τοῦ δευτέρου των έπενημεγμένων επόπων ρητέον δ και έδοξε τισίν ούτω chodicideron einen nara rim hillur, wis nai in rois volons αὐτοῖς καταλέξαι τινὰς καὶ περιγράψαι (2) τῶν τοῦ Πλάτωνος βημάτων. Αλλά τουτο μέν άφείσθω ότι δε καί αύτος ο λόγος άφαιρέσεις τικάς και προσθέσεις παρεισφέρων, σωματικήν εδια θηλοί την ελεγχομένην μέθεξα, γνώριμον. Και ούδαν σίμαι πρός τούτο δεί παρ' ήμων πλαίονος ύπομνήσεως. Κοινή δε είρησθω περί των τριών τούτων είδων, μεγέθους, σμικρότητος, ἐσότητος, μάλλον δέ περί άπασων όμου των ίδεων, ως άμερεις είσι, και ως άσώματου έλαχου οὐσίαυ. Τὸ γὰρ σωματικὸν πᾶυ ώρισμήνον ὑπάρχον κατὰ τὴν διάστασιν, άδύνατον ὡσαύτως τό αὐτὸ παρείναι μείζοσι καὶ ἐλάττοσιν. Αλλαμήν καὶ τὸ ໂσον καί τὸ μείζου, καί τὸ έλασσου, καί έκας ου τών έλλων

<sup>(1)</sup> C. Dempeir.

<sup>(2)</sup> D. παραγράψαι.

όροίως πάρεςι τοῖς μετέχουσιν, όπως αν έγοι διαςάσεως άδιάς ατα άρα πάντα τὰ είδη ές ί κατὰ δὲ τὴν αὐτὴν αἰτίαν, καὶ τόπου παυτὸς ὑπερίδρυται πάσι γάρ πανταχοῦ τοῖς μετέχουσαν ἀκωλύτως πάρεστι. Τὰ δὲ ἐν τόπφ κρατούμενα, της ἀκωλύτου ταύτης παρουσίας ἄμοιρα πέφυκε μετέχεσθαι γάρ ύπο πάντων αύτά των εν διαφόροις τόποις τεταγμένων, άδύνατον. Ωσαύτως γε, καί χρόνου παντός ὑπερήπλωται πάρεστι γὰρ ἀχρόνως (1) ἄπασι. καὶ άθρόως. Επεὶ καὶ αἱ γενέσεις προπαρασκευαί τινές εἰσι της εκείνων μεβέξεως, ώς προείπομεν και αύται μέν έν γρόνω πάντως, τὰ δὲ εἴδη τοῖς ἐν γενέσει δίδωσι τὰς ἑαυτων μεβέζεις, ούδεν δλως προσδεόμενα (2) της κατά τὸν χρόνον παρατάσεως, άλλ' έν αὐτῷ (3) τῷ νῦν ἀμερίςως. δ δη και μιμείται την αιώνιον αυτών υπός ασιν. Μη τοίνυν κατό των μετεχόντων έπὶ τὰ μετεχόμενα μεταφερέτω τις π του χρόνου η την τοπακήν περεληψιν, ή του σωματικου μερισμόν, μηδ' όλως συνθέσεις η διαιρέσεις σωματοειδείς έν έκείνοις έπινοείτω. Πόρφω γάρ ταῦτα διές ηκε τών είδων της απλότητος της αύλου, της καθαρότητος της έν αίωνι συνεχομένης άμερους υπος άσεως.

<sup>` «</sup> Τίνα οὖν τρόπον, εἰπεῖν ὧ Σώκρατες, τῶν εἰδῶν « σοι τάλλα μεταλήψεται, μήτε κατὰ μέρη μήτε κατὰ δλα » μεταλαμβάνειν δυνάμενα; »

<sup>(1)</sup> D. πάρεστι γάρ ο χρόνος (3) C. τῷ νῦν ἀμερίστῳ ἀμεἀπασι. ρίστως.

<sup>(2)</sup> D. προσδεόμεθα.

Προκλητικός ές ιν ο όλος (Ι) τύπος ούτος των λόγων. καί μαιευταιός των του Σωκράτους έννοιων διά τουτο καί ούχ ώς άγωνιστης, ούδ ώς νίκης όρεγόμενος έπηνεγκεν, ώς ούκ ἄρα μετέχει τὰ τῆδε τῶν είδῶν, ἀλλ' ἀνακινεῖ τὸν Σωκράτην και προκαλείται τον έν αυτώ νουν είς την της χυριωτάτης μεθέξεως εθρεσίν, και διά των άκυρωτέρων τόπων αὐτὸν περιαγαγών, ἐκεῖνον καταλείψει τὸν ὅντως προσήκοντα τη ποιήσει των Βείων είδων. Είρηται δε κατ πρότερον ότι τοῖς μὴ σωματικῶς ἐκλαμδάνουσι τὸ όλον καἰ τὰ μέρος, άλλα προσφόρως ταῖς ἀὖλοις καὶ νοεραῖς οὐσίαις, έφθήσεται τὰ τῆδε καὶ όλων μετέχοντα τῶν εἰδῶν καὶ μερων. Καθόσου μεν γαρ ή εκάστου εδιότης χωρεί και μέχρι των τελευταίων εν τοῖς μετέχουσιν, όλων ές ίν ή μέθεξιςκαθόσου δε ου πάσαν υποδέχεται τα δεύτερα την των αἰτίων δύναμιν, μερών ές τν ή μέθεξις διό και τὰ μέν ύψηλότερα των μετεχόντων, πλείους υποδέχεται του παραδείγματος δυνάμεις, τά δε κοιλότερα, ελάσσους. ώς ε και εξ τενες άνθρωποι (2) κατ' άλλως του παντός μερίδας κρείττους ήμῶν ὑπαρχοιεν, καὶ τούτους μαλλον ἐγγὺς ὅντας της ανθρώπου ίδεας μάλλον αυτή και κατά πλείους δυνάμεις κοινωνείν. Οθεν και δ΄ μεν ουράνιος λέων, νοερός, δ δε ύπο σελήνην, άλογος έγγυτέρω γάρ έκεῖνος της του

<sup>(1)</sup> C. D. όλος ὁ τύπος.

<sup>(2)</sup> A. B. ανθρώποις. C. In margine: Καὶ ποῦ αν είνν οἱ τοεοῦτοι ανθρωποι, φλύαρε; ταῦτα πάντα ματαιότης καὶ φλυερία σαφής.

λέοντος ιδέας. ή γε μήν ιδιότης ήπει μέχρι των Δυητών. δι' ην και συμπαθεί τα τηδε τοίς ούρανίοις το γάρ έν είδος και ή κατά τουτο κοινωνία ποιεί την συμπάθειαν καί τι δεί περί τούτων λέγκυ. Αλλά και αυτήν εί λάβοις την σελήνην, θεών μέν όψει την ούρανίαν, τὸ δὲ ἐνταῦβα σεληνισκόν είδος έν λίθοις φυλάττον και αύτο την οἰκείαν τη τάξει ταύτη δύναμιν, ώς πέφυκεν αὐξόμενόν τε καί μειούμενον τεταγμένως: ούτως ή μία ίδεότης άνωθα καθήκει μέχρι των έσχετων και δίλου ότι διά των μέσων εί γάρ δυ τε Βεοίς και έν λίθοις το έν τούτο είδος, πολλώ δά που πρότερου έν ταις μεταξύ γενέσεσιν, οίον δαιμόνων η των άλλων ζώων σειραί γάρ τινες άπο τών νοερών Βεών είς του ούραψου καθάκουσε, και άπο τώνδε παλιυ είς τὰν yévestu, nad inéster sergeiou étaddarrépteuat, nai péget γης υφιζάτουσαι. Τούτων δε των σειρών, τὰ μεν υψηλό-Leba' hertonet hereten inn sabagethagen, in ge Kahanζηλότερα, έλοιοσόνως, της έδιστητος έπι πάντα της μπος έκτεινομένης, η και ποιεί μίαι την όλην σειράν. Πάλα 🎉 καθ' έτερον τρόπου, εί δούλει, λέγκαμεν, ότι και όλων μετέχει τα τήθε των είθων και μερών όλων μεν, καθόσον άμεριζος αὐτῶν ἐστίν ἡ πούρσις διὸ και όλη πανταχοῦ πάσιν મે ત્યો τη πάρες τη έαυτης ούσα πρότερου επειλ' ούτω και την τῶν μετεχόντων οὐσίαν ἀποπληροῦσα τῆς οἰκείας δυνάπεως, πεδωλ ος καθορο ορκ αριση εκείλου, αγγ, αραγον μετέχει τὰ δὲ εἴδωλα, μέρη του οίκείων έςὶ παραθειγμά-राम : वर्षरा प्रथेव में हांग्रोम इंग्रहा सक्वेट रवे स्ववृत्वविद्याप्ता हेत्यर मेंद्र, ώς μέρος πρός όλου και είτις έπι ταύτης ές ώς της έξ-

ηγήσεως γυμυάζει τοὺς προειρημένους λόγους (1), οὐἀν άδύνατον φαίνεται των πρότερον ήμεν ώς άδυνάτων άπογεγραμμένων που γάρ άδύνατον, όλον έν πάσιν είναι ταυτόν εί μοι νοοίης (2) ότι το άϋλον καί νοερον είδος έν έσυτος ον και ρύθεν έδρας ούθε τόπου δεόμενον, πάσε πάρες τη έξίσου τοῦς μετέχειν αὐτοῦ δυναμένοις; ποῦ 🕉 άδύνατον τὸ άμέριστον καθ' αύτὸ καὶ ἐν προϋπάρχον είδος, υτομένεται τος μετέχουσι και τον τιπονοκόν υπομένετα διασπασμόν; πώς δὲ οὐκ ἀληθέστατον ὅτι τοῦ αὐτομεγέθευς μετασχον, ελάττονος μετέσχε; το γάρ εν αυτώ μέγεθος διαστατόν, δν τοῦ αὐτομεγέθους εἴδωλον τὸ δὲ (3) ἀδωλον μορίω δή τινι του παραδείγματος ήλάσσωται τι δε ού κατά του αύτου τρόπου και το αἰσθήτου ໂσου, ελάσσονος έρεις αὐτοῦ τοῦ ἴσου μετασχόν, ἴσον προσονομάζεσθαι; τὸ γάρ ένταῦθα καλούμενον ίσον, έλαττον της του αυτοίσου φηνομικώς, αιχε ης και το είθαγου του απικρου οιλί αυτκροτερον έχείνου, καθόσον άπολείπεται της έχείνου τελειότητος; έκεδο (4) γάρ τούτου μεθέου, καθόσου τη δυνάμει τελειότερου όλως ο εκουρτου του τριών έπει και έξηρηται του μετεχώντων, και μετρητικόν (3) έστι τῆς οὐσίας αὐτῶν, καὶ της υφέσεως αυτοίς αίτιαν ένδιθωσι, κατά μέν την έξαρημέσην υπιρδολόν, τῷ μεγέθεί προσχρήται, κατά δ την μετριών δύνομαν, τω έσω, κατά δε την τής δφέσεως δόσεν, τῷ αμικροτέρφ. Πάντα ἄρα συναπεργάζεται άλλήλοις την πίς τα ιδεύτερα ποίησιν δικεί και εί το μέν μέγεθος την

(1) B. Deett Migroup!

(4) C. D. hater de:

(a) D. needings .....

(5) В. истракот.

(3) A. B. to di,

ξωρητέον, εις την αγηθεστατήν αυτον (3) ανάλων εμιεπουλίτος ανα μαρέ το ογαν το προούκοντα τρομον εγγακαι το ογον και το περος τον μροούκοντα τρομον εγγαξυάν είδων και μαρτα τατέ ρποβεσεων οικείως, οβεν οιπας και το ογον και το περος τον προούκοντα τρομον εκγαξυάν είδων και παρτα τατέ ρποβεσεων οικείως, οβεν οιπας αμφω πειζόνως ισα εστίν, εαπτων τε και των αγγων ρικάρκαι το ογον και το περος τον προούκοντα τρομον εκγαξυάν είδων και πως το ογων προούκοντα τρομον έκγακαι το ογον εκίνων ξυάν είδων εκίνων επικόνως το μερος επ' εκείνων θαγών.

« Οὐ μὰ τὸν Δία, φάναι, οῦ μοι δοκεῖ εὕκολον είναι τὸ » τοιοῦτον οὐδαμῶς διορίσασθαι. »

Εν μεν τῷ πρώτῳ προδλήματι τῷ τῆς ὑποστάσεως τῶν ἐδεῶν, οὐτε ὁ Παρμενίδης ὡς ἀτελοῦς τοῦ Σωκράτους ἀντελάβετο, οὐτε αὐτὸς δλως οὐδεν εἶχεν ἀπορεῖν' ἐν δὲ τῷ δευτέρῳ τῷ περὶ τίνων εἰσὶν, ἡπόρει μεν, ἀλλὰ ἔμμελῶς καὶ οὐ πάνυ σφοδρῶς. Εν δὲ τῷ τρίτφ τούτῳ, καὶ λίαν ἀπορεῖ διὰ τὴν βαθύτητα τοῦ σκέμματος καὶ γὰρ οὐκ ἐνταῦθα μόνον ἡ βαθύτης δεβωνται τούτου τοῦ προδλήματος, ἀλλὰ καὶ ἐν Τιμαίω, λέγοντος αὐτοῦ τοῦ Τιμαίου τὴν ῦλην ἀπορώτατα μετέχειν τοῦ ὄντος ιωστε εἰκότως δυσθέατος (4) φαίνεται τῷ Σωκράτει καὶ ἄπορος ὁ λόγος καὶ οὐ (5) νέῳ μόνον, ὡς ἔοικεν, ὄντι, ἀλλὰ καὶ παρ' αὐτὴν τὴν τελευτήν'

<sup>(1)</sup> D. ἀμερίαν.

<sup>(4)</sup> D. duedid 3eroc.

<sup>(2)</sup> B. C. Deest γάρ.

<sup>(5)</sup> Β. οὐ μόνον νέφ, ὡς ἔοικεν.

<sup>(3)</sup> C. D. αὐτήν.

λέγει γούν και έν Φαίδωνι μη διισχυρίζεσθαι περί του τρόπου τῆς μεθέξεως τῶν εἰδῶν, τοῦ μεγάλου ἐκεῖ (Ι) καί τοῦ σμικροῦ μεμνημένος καὶ τοῦτό ἐστιν δ καὶ πρότερον εἴπομεν, καὶ ἐπὶ τούτου (2) καὶ ἐπὶ πολλῶν ἄλλων ζητήσεως (3) άξιον τὸ, πῶς οἶον καὶ τὸν Σωκράτην ζητεῖν έλέγομεν ότε ήρώτα πῶς διακρίνεται τὰ εἴδη αὐτὰ καὶ συγχρίνεται συγχωρών μέν ότι κάκεῖνα πολλά όντα, πάντως ήνωται και διήρηται, και ούκ έστιν ένώσεως άμετοχα πώς δε άπλα (4) ων τὸ συναμφότερον πέπουθε ζητών, καὶ εἰ όμοίως ώς τα όρατα πολλά, ταῦτα γάρ σύν θετα, καὶ οὐδὲν ἐπ' αὐτῶν σύγκρισιν καὶ διάκρισιν όρᾶν κατ' (5) ἄλλον καί δι' άλλων συνθέτων όντων: ἐπὶ δὲ τῶν ἀπλῶν πῶς τὸ κατ' άλλο ληπιέον και άλλο δυσφορώτατον εξήτει ούν, πώς καί (6) ἐπ' ἐκείνων ἄμφω δυνατόν οὐκ εί ἔστι ζητών, άλλα πως έσταν ώσπερ και έν τούτοις ζητεί ο λόγος, ούκ εί ἔστι μέθεξις, άλλά πῶς ἐστίν· δ καί ὁ Σωκράτης φησί μή είναι συνιδείν εύκολον, ύπο των έλέγχων περιαχθείς είς την ἐπίστασιν τῆς τοῦ προβλήματος τούτου δυσκολίας: εἰ δέ γε (7) και ή του δρκου πρόσθεσις μη μάτην, άλλα πως ένιδρύει τε αὐτὸν τῷ 治εῷ ὁν ὅμινυσι, κάκείθεν εὕθατον αὐτῷ ποιεῖ τὴν Semplan, οὐδε ταύτην αν ευροις σκοπών αλλοτρίαν της περί των εἰδών ζητήσεως. Εν γάρ τῷ Διὶ πρώτον ή πηγή καὶ ή ένας ανεφανή των δημιουργικών ίδεων, και ό όλος αὐτών άριθμός αὐτὸν οὖν ἐποιαλούμενος τὸν Δία, καὶ μάρτυρα

<sup>(1)</sup> C. D. µeyáhov xal éxet. (5) A. in margine. xar

<sup>(2)</sup> Β. τούτων.

άλλο.

<sup>(3)</sup> B. ζατήσεων.

<sup>(6)</sup> B. Deest nai.

<sup>(4)</sup> Β. ἀπλᾶ ὄντα τό.

<sup>(7)</sup> B. h để ys. C. oùđể ye.

τῆς αὐτοῦ ποιούμενος ἀπορίας, ἐαυτὸν ἐπιτήδειον ποιεῖ πρὸς (1) τὴν όλην Θεωρίαν, καὶ ἀνάγει πρὸς τὴν χωριστὴν ἀπὸ τῶν φαινομένων αἰτίαν (2).

« Τί δὲ δη; πρὸς τόδε πῶς ἔχεις;—Τὸ ποῖον;—Οἰμαί σε » ἐκ τοῦ (3) τοιοῦδε ἐν ἔκαστον εἶδος οἴεσθαι εἶναι· δταν » πολλὰ ἄττα (4) μεγάλα σοι δόξη εἶναι, μία τις ἴσως » δοκεῖ ἰδέα ἡ (5) αὐτὴ εἶναι ἐπὶ πάντα ἰδόντι, δθεν ἐν » τὸ μέγα ἡγῆ εἶναι. — Αληθη λέγεις, φάναι. »

Όπως μὲν οὐχὶ σωματακὰν οἰητέον εἶναι τὴν μεταληψεν μεν ταύτη ἐχέτω, ἄνεισι δὲ ἐντεῦθεν ἐπ ἄλλην τεγειοτέραν ὑπόθεσιν ὁ Παρμενίδος, μάποτε γὰρ οὕτως τὰ τὴ ἐκτατα ὑπόθεσιν ὁ Παρμενίδος κάποτε γὰρ οῦν καὶ τὰ (δ) εἰδη τὰ νωερὰ ἀμερίστως ὑφέστηκε ἐν δὲ Νόμοις, ὅτι αὶ ψυχων ἀπωθετέον τὴν αὐτοκίνητον ὑπόστασιν. Οὐτοι δὲ εἰσὰ αὐκιστον ἐπταῦθα δὲ ὅτι τὸ ὅντως ὁν καὶ τὰ (δ) εἰδη τὰ νωερὰ ἀμερίστως ὑφέστηκε ἐν δὲ Νόμοις, ὅτι αὶ ψυχων τῶν αποδέδωκε δι' κὐτῶν τὰν ἀνελέγκτων λόγων. Αλλά ταῦτα ἀποδέδωκε δι' κὐτῶν τῶν ἀνελέγκτων λόγων. Αλλά ταῦτα κποδέδωκε δι' κὐτῶν τῶν ἀνελέγκτων λόγων. Αλλά ταῦτα κποδέδωκε δι' κὐτῶν τῶν ἀνελέγκτων λόγων. Αλλά ταῦτα κποδέδωκε δι' κὐτῶν τοῦν ἀνελέγκτων λόγων. Αλλά ταῦτα κποδέδωκε δι' κὐτῶν τοῦν ἀνελέγκτων λόγων. Αλλά ταῦτα κποδέδωκε δι' κὐτῶν τοῦν ἀνελέγκτων λόγων. Αλλά ταῦτα κποδέδωκε δι' κύτῶν τοῦν ἀνελέγκτων λόγων. Αλλά ταῦτα κποδέδωκε δι' κῦτῶν τοῦν ἀνελέγκτων λόγων. Αλλά τοῦν κποδέδωκε δι' κῦτοῦν τοῦν διαθέδων τοῦν διαθέδων τοῦν διὰνο κποδέδων τοῦν διαθέδων τοῦν δ

C, πρὸς τὰν αλλαν.

<sup>(5)</sup> Sic Bekk.-Heinderf.

<sup>(2)</sup> B. Deest airiav.

Fisch, Deest.i.

<sup>(3)</sup> C. D. Deest vou.

<sup>(6)</sup> C. Doest en side.

<sup>(4)</sup> C. D. πολλάτά μεγάλα.

έχει των ίδεων, ώς των φυσικών λόγων. όμοταγών μέν όντων και όμοφυών τοις μετέχουσα, άσωμάτων δε όμως. ή γάρ πρό ταύτης ἀπορία, σωματικήν έλάμδανε την μετοχὴν τῶν ἰδεῶν ἄλλων μὰν οὐσῶν περί (1) τὰ ἐν ἡμᾶν, σωματεκών δε δμως και ούτω παρουσών, ώς σώματα δυκατών παρείναι σώμασιν άλλοις. άνεισιν οδν έπί τινα λόγον άσώματου, δυ εί έθελοιμευ είς τὰ πράγματα βλέπουτες (2) άφορίζευθαι, φυσικόν είναι Βήσομεν, καὶ είναι τὸν τρόπον τής μετοχής, εστοματον μέν, άλλ' έχοντά τι κοινόν πρός τὰ μετέχοντα. Εὰν γὰρ πρὸς τặ ἀσωμάτω μεθέξει, καὶ ἐκδεδηκέτα πάντη τών μετεχύντων τὰ μετεχόμενα λάδωμεν, ούπετ' ούθω λείποετο περί (3) της μεθέξεως απορου. δύο γάρ ταῦτα ποιεί τὴν ἀπορίαν, ὁ σωματικός τῆς παρουσίας τρόπος, και ή πρός αυτά κοινότης πρός ά και ό Σωκράτης βλέπων & Φαίδων, διαπορείν έλεγεν είτε παρουσίαν तेले अर्थणिया रहेण संवैद्धिंग होंद्र गर्स महार्थपुरुपात वर्धराधिम ; केंद्र में πρό rowrom chere thenous, eite olou perexes tou eldous to this, ζητούσα είτε μέρος έκαστου, είτε και μή παρουσίαν ώς τοῦ έχὸς λάγου ἐν ταῖς χορδαῖς τοῖς συμφώνοις τὸν παιοῦντα τή ετέρα καιουμένη συγκουείσθαι την λοικήν αὐτά γουν ή θευτέρα ζήτησις ύπεθετο το τίναι (4) εν τοίς μετέχουσιν είναι και έμισταγές αὐτοῖς. διά και ἐπί τούτο (5) παλιν και έκείνοις όμούοις ούσιν, άλλο τι (6) αναγκάζει

<sup>(1)</sup> Α. Β. παρά.

<sup>(4)</sup> C. D. ὑπέθετο τό είδος.

<sup>(2)</sup> B. ἀποδλέποντες.

<sup>(5)</sup> G. ἐπὶ τούτοις.

<sup>(3)</sup> D. οὐσ αν εν λείποιτο περί. C. οὐσ Αν ελλείποι το περί. B. Doest περί.

<sup>(6)</sup> Β. άλλ' ότι.

τάθεσθαι ταὐτόν ἄνεισιν οὖν έπὶ τὰς φύσεις ὑπὲρ γὰρ τὰ σώματα καὶ τὴν φαινομένην διακόσμησιν τῶν εἰδῶν οί φυσικοί λόγοι και αί φύσεις έταχθησαν, δύνουσαι καί αυταί (Ι) κατά τῶν σωμάτων, καί οὐκ ἐξηρημένως αὐτὰ συνέγουσαι διὸ και πάνυ συντάττονται (2) τοῖς αισθητοῖς είδεσιν οί φυσικοί λόγοι. Πώς οδν άνιμεν έπί τοὺς φυσικούς λόγους, αὐτὸς διδάσκει σαφώς ὁ Παρμενίδης ἀπὸ γὰρ τών έν τοῖς καθέκαστα κοινών, ἐπὶ τὸ προσεγές αἶτιον αὐτών άνατρέχομεν, δ δη έστι πάντως είδος φυσικόν ιδόντες γάρ πολλά μεγάλα και έπι πάντα ταῦτα μίαν ίδέαν διατείνουσαν, εν δή τι μέγα (3) ήγούμεθα είναι, τοῦ μεγαλου τοῦ έν τοῖς καθέκαστα κοινόν ὅτι δὲ περί φυσικοῦ εἴδους ὁ λόγος καί της άπὸ τῶν αἰσθητῶν ἐπ' αὐτὸ μεταβάσεως. δηλοί προστιθείς τὰ τοιαύτα, τὸ οἴεσθαι, τὸ δόξει, τὸ δοκεί, τὸ ἡγῆ, τῶν τοιούτων ἔκαστον, & μὴ ἔστι περὶ ἐπιστητῶν πραγμάτων λέγειν, άλλα περί φυσικών. Όμοίως οὖν καὶ ἐπ' ανθρώπων ρητέον ότι δρώμεν τούς πολλούς ανθρώπους, καὶ μίὰν ἰδέαν ἐπὶ πάντα διατείνουσαν τὸν ἐν τοῖς καθέκαστα ανθρωπου, όθεν ενα ανθρωπου ήγούμεθα έν τοῖς λόγοις προυπάργειν της φύσεως, γεννητικόν του φαινομένου καί ούτω τούς πολλούς μετέχειν του ένος, ώς λόγου φυσικού προελθόντος είς ύλην, ούθε τούτου χωριστού της ύλης όντος, άλλ' ώς προείπομεν, ἐοικότος τῆ σφραγίδε τặ δυνούση κατά του κηρού και έν αὐτῷ τὸν έν αὐτὴ ἀποτιθεμένη τύπον και έφαρμόζοντα τοῦτον πρός όλον τὸ (4) ἐπιτιθέ-

<sup>(1)</sup> B. αὐταὶ τά τῶν.

<sup>(3)</sup> C. Deest µiya.

<sup>(2)</sup> C. συνάπτονται.

<sup>(4)</sup> C. D. τὸ ἐντωθέμενον

μενον είδος ποιούση. Η μέν ούν προσεχής μετάβασις άπδ τών σωμάτων έπὶ τὰς φύσεις γινομένη τοὺς έν ταύταις λόγους έπιδείκνυσιν άπολειπομένους τῆς τῶν εἰδῶν πρωτουργοῦ καὶ ἀμίκτου πρὸς τὰ μετέχοντα τελειότητος ληπτέον δε έχ τούτων ότι το εν είδος, ούτε κατά το όνομα δεί μόνον χοινωνείν τοίς πολλοίς, ίνα μη πάλιν διά τὸ χοινὸν όνομα ζητώμεν (Ι) άλλο έν τι κοινόν τῷ τε ένὶ καὶ τοῖς πολγοις. Φομεύ (3) των μογγων το εν κοιλέρ, ορτε απληνικόν είναι χρή (3) τοις έν τοις ύφ' έαυτο πολλοις, ίνα μή πάλιν είς ων άμφοτέρων λόγος (4) έτερον άπαιτή τι κοινον έπ' αὐτοῖς ἀλλ' ὡς εἴρηται πολλάκις ἀφ' ένὸς καὶ πρὸς έν· δ γάρ έστι τὸ εν είδος πρώτως, τοῦτο τὰ ὑπ' αὐτὸ πολλά δευτέρως και ού δει κοινότητα πάλιν άλλην έπι τούτων Βηράν ή γάρ κοινότης, δμοταγών μέν έστιν, οὐχ δμοταγής δὲ τοῖς ὧν έστι κοινότης αὐτὸ δὲ τὸ ἐν ὑφ' ἐκάστου (5) των είδων όταν λαμβάνωμεν, ούτε δοξαστικώς αὐτό χρή Βεωρείν, ούτε διανοητικώς ούδε γάρ είσιν αύται γνώσεις συμφυείς των νοερών μονάδων, των ούτε δοξαστών ούτε διανοητών, ως εν Πολιτεία μεμαθήκαμεν άλλα διά της νοεράς ἐπιδολής Θεάσασθαι προσήκει την άπλην (6) καί ένοειολί των ουσιών εκείνην υπαρξιν. ουδε δή κατά σύνθεσιν αὐτοῖς ἀπὸ τῶν πολλῶν ὑπάρχειν τὸ ἔν· οὐδὲ κατ' ἐπίνοιαν

<sup>(1)</sup> A. άλλο έν τι τῷ τε ἐνὶ και C. D. ζητώμεν άλλα, ὅτι κοινὸν τῷ τε ἐνὶ καὶ τοῖς πολλοῖς.

<sup>(2)</sup> B. Deest ωσπερ των... ἐν τοῖς ὑφ' ἐαυτὸ πολλοῖς.

<sup>(3)</sup> D. χρη το τοις.

<sup>(4)</sup> D. λόγων.

<sup>(5)</sup> D. ἐφ' ἐκάστου.

<sup>(6)</sup> Β. άπλῶς.

γωριστην οιητέον άλλ' ἐπείπερ ἀπὸ τάγαθοῦ καὶ τοῦ ἐνὸς των είδων προήλθεν ο νοερός άριθμός, και έν τω ένι διαφερόντως ὑφέστηκεν, οὐκ έξιστάμενος τῆς οἰκείας πρὸς τὴν ύποστήσασαν αὐτὸν αἰτίαν, καὶ συγγενοῦς ένώσεως όθεν καὶ ὁ ἐν τῷ Φιλήθῳ Σωκράτης, ποτὲ μὲν ἑνάδας καλεῖ τὰς ίδεας, ποτε δε μονάδας. Είσι γάρ ώς μεν πρός αὐτό το εν , μονάδες διότι και πλήθος έστιν έκαστη και όν τι ούσα καί ζωὰ καί είδος νοερόν ώς δὲ πρὸς τὰ ἀπ' αὐτῶν παραγόμενα και τὰς σειρὰς &ς ὑφεστάσιν, ἐνάδες πληθύεται (1) γάρ τὰ μετ' αὐτάς μεριστά γινόμενα, ἀπὸ ἀμερίστων ἐμείνων. Εί τοίνυν τὸ ἐν αὐταῖς ἐνιαῖον τῶν πολλῶν ἐκδέδηκε, δήλον δήπουθεν ότι καὶ ή ένιαία τοῦ νοῦ γνώσις έκανή πρός την αντιληψικ ύπαρχει του των είδων ένος έαν τε οδη πλήθος ή τών μετεχόντων, οὐ πολλαπλασιάζει τοῦ μετεγομένου τὸ ένιαῖον ἐάν τε μερῶν διαφορότητες, τηρεῖται τὸ άμέριστον των είδων άμετακίνητον έάν τε συνθέσεις, ή άπλότης ἀεὶ ώσαύτως ἔστηκε τῶν νοερῶν εἰδῶν οὔτε γὰρ συναριθμείται τοις έαυτων αποτελέσμασιν, ούτε συμπληροί τὴν οὐσίαν αὐτῶν εἰ γὰρ ἐν τῷ, τῶν γινομένων εἴη, οὐκέτ' αν ως αρχή αὐτων θεωροίτο και αιτία γόνιμος όλως χώρ παν το τινος γενόμενον, άπλως αίτιον υπάρχειν, άδύνατον διότι δη το ως αληθώς αίτιον, εξήρηται των αποτελεσμάτων, καὶ ιδρυται ἐν ἐαυτῷ, καὶ ἐφ' ἑαυτοῦ χωριστῶς - ἀπὸ τῶν μετεχόντων. Εί μὲν οὖν ἐπὶ τὰ εἴδη τις ἀπὸ τῶν αἰσθητών τούτων (2) καὶ πάντη διηρημένων έθέλοι μετα-

<sup>(</sup>τ) C. πληθύνεται.

<sup>(2)</sup> C. Deest τούτων.

δαίνειν, νοῦν μὲν ἀντὶ δόξης προϊστάσθω τῆς ὁδοῦ ταύτης ηγεμόνα, Βεάσθω δε έκαστον είδος ἀσύντακτον πρός τὰ τῆδε και άμιγές και μήτε σχέσω αὐτών τοιά έπινοείτω, μήτε κουου τῆς οὐσίας λόγον αὐτῶν τε καὶ τῶν πολλῶν, μήτε σύνταξιν δλως των μετεχομένων πρός τὰ μετέγοντα θεωρείτω, συντεταγμένα (Ι) καὶ σωζόμενα διὰ τῆς πρὸς ἐκεῖνα συντάξεως. Εί δέ τις δόξη χρήται πρός την μετάδασιν, καί είδων αντιλαμβάνηται συμμιγών πρός τα τήδε καί τοις ένύλοις λόγοις συναριθμουμένων, μόλις έπί τὴν φύσιν οὖτος ανεισι και τον φυσικόν διακοσμον των είδων δθεν δή παλιν έπὶ τούτοις ἄλλας όλικωτέρας μωνάδας Θεωρεί, καὶ ἐνώσεις ενώσεως μεταδιώκει, και τούτο έπ' ἄπειρον οὐ παύεται πάσχων, έως αν έπ' αὐτα τα νοερα πέρατα καταντήσας, έν έκείνοις ίδη την των είδων άφωρισμένην παραγωγήν, τοῖς αὐθυποστάτοις, τοῖς άπλουστάτοις, τοῖς διαιωνίοις. Κατά πόδας ούν ο Παρμενίδης των μεριστών είδων έπιδείξας υπερηπλωμένα τὰ πρωτουργά είδη και παντελή, δεάκυσιν αὐτὰ καί τῶν συμμιγῶν πρός ταῦτα συναριθμουμένων αὐτοῖς καὶ ὁπωσοῦν ἐξηρημένα (2) κατὰ δή τινα θαυμας ἡν ὑπερδολήν. Ενταύθα δη γενομένοις, άξιου άγασθαι την έν τῷ Φαίδωνι τοῦ Σωκράτους ἐπίς ασιν περί τῆς μεθέξεως τῶν εἰδῶν. ού γάρ έτι διϊσχυρίζομαι, φησίν, εί τε (3) παρουσίαν, είτε κοινωνίαν αὐτὴν δεῖ λέγειν, εἴτε ἄλλην τενὰ παρὰ ταύτας. Εν μὲν γὰρ τῆς πρώτης ἀπορίας τὴν παρουσίαν άδύνατον άποφαίνειν, δυνατόν, ούτε όλων ούτε

<sup>(1)</sup> **D.** συντεταγμένως σωζό- (2) **D.** ἐξημμένα. (3) **C.** εἴ γε.

μερών (Ι) αὐτών τινών τοῖς μετέχουσι παρεῖναι δυναμένων έκ δε της δευτέρας ταύτης, την κοινωνίαν τους υποθεμένους διελέγγειν (2). Εάν γοῦν ή τι κοινὸν ταῖς ἰδέαις καὶ τοῖς μετέχουσιν αὐτῶν, ἡ ἐπ' ἄπειρον (3) μετάβασις ἔξει χώραν άπὸ τῶν τοῦ κοινοῦ μετεχόντων ἐπὶ τὸ κοινόν. Διὸ καὶ εἰκότως αύτη πρὸς την πρὸ αὐτῆς ἀπορίαν διάφορος εκείνη μέν γάρ δεν ώς του είδους παρίντος τοις μετέχουσι και αὐτοῦ όντος τοῦ μετασχεθέντος, αὖτη δὲ ὡς ἄλλου μἐν όντος παρά τὸ μετεχόμενον, πολλήν δὲ τὴν πρὸς αὐτὸ κοινωνίαι έχοντος. διὸ ἐπ' ἐκείνοις μέν ὁ ἔλεγχος, ἀπὸ τοῦ μήθ' ώς δλον δύνασθαι παρείναι μήθ' ώς μέρος έαυτοῦ διδόν, ἐπὶ ταύτης δὲ, οὐκέθ' ὁμοίως, ἀλλ' ἀπὸ τοῦ κοινοῦ έν άμφοτέροις ἐπ' ἄλλο παλιν άνάγειν ένὸς είδους καὶ τῶν πολλών κοινότερον και ούτως ὁ τῆς μετοχῆς λόγος ὅτε ἀπὸ τῆς παρουσίας ελέγχεται, καὶ ὁ ἀπὸ τῆς κοινωνίας τρόπον έτερου ό μέν, ἀπὸ τοῦ ἐν τοῖς μετέχουσαν είναι, ὁ δὲ ἀπὸ τοῦ ἐν τοῖς μὴ είναι μὲν ἐν αὐτοῖς, κοινωνεῖν δὲ πρὸς τὰ μετέχοντα ώρμημένος μόνως δ' αν ἐπιστημονικον λόγον άποδοίη τις περί τῆς μεθέξεως, εί και τῆς παρουσίας ἀφελών τὸ σωματοειδές, καί τῆς ἀσωματίας (4) τὸ κοινὸν, οῦτω πως Βείτο μετέχειν τὰ τἦδε τῶν ἰδεῶν, ἀσωμάτως μὲν παρουσών τοῖς μεταλαμβάνουσιν, οὺχ ένὶ δὲ πρὸς αὐτὰ λόγω κρατουμένων, ϊνα καί πανταχοῦ ὧσιν αἱ αὐταἰ διὰ τὸ ασώματον, και οὐδαμοῦ διὰ τὸ έξηρησθαι τῶν μετεχόντων· ή μεν γάρ πρός τὰ μετέχοντα κοινότης ύφαιρεῖ (5) τὴν

<sup>(1)</sup> Β. μερών τενών αὐτών.

<sup>(4)</sup> C. D. ἀσωμάτου.

<sup>(2)</sup> Β. διελέγχει.

<sup>(5)</sup> B. C. D. apaipei.

<sup>(3)</sup> D. ἐπ' ἄπειρα.

έξηρημένην ὑπεροχήν δεῖ γάρ είναι μέν (1) κοινωνίαν, άλλ' οὐχ ώς όμοταγῶν, άλλ' ώς μόνον εἰς ἐκεῖνα τῶν μετὶχόντων άνηρτημένων, έκείνων δε τελέως άπ' αὐτῶν έξηρημένων ή δὲ σωματοειδής παρουσία την πανταχοῦ παρουσίαν αμέριστον αφανίζει τα γοῦν σώματα έστι, τα μη δυνάμενα δλα έν πολλοῖς είναι τὰ δὲ καθ' αὐτὰ ἀσώματα, κασιν όλα καρεστι τοῖς μετέχειν αὐτῶν δυναμένοις. μαλλον δὲ, οὐκ αὐτὰ πάρεστιν ἐκείνοις, άλλὰ τὰ μετέχοντα αὐτοῖς: καὶ τοῦτό ἐστιν ὅπερ ὁ ἐν Φαίδωνι Σωκράτης ἠνίξατο λέγων, είτε παρουσίαν, είτε χοινωνίαν, είθ' όπωσοῦν αἰτίαν είναι τῆς μεθέζεως τῶν εἰδῶν, ἵν' ἐκατέρας ἀφέλωμεν τὸ τὴν άπορίαν ποιούν. Την μέν ούν τοῦ έν Φαίδωνι Σωκράτους έπίστασιν, διά ταῦτα Βαυμάζειν ἄξιον, έξ ὧν έμεμαθήκει νέος ων παρά του Παρμενίδου δύο τούτων άποριών ώρμημένην την δε ένθεν (2) τοῦ Πλάτωνος ἐπιδολήν, ὅπως προανείλε πάσας τὰς ὕστερον ἀποπτώσεις γενομένας τῆς άληθεστάτης περί των είδων Βεωρίας ώς γάρ ό Βείος νοῦς πάντα τὰ ἐσόμενα περιέχει κατὰ μίαν αἰτίαν, οὕτω τοι και ή του Πλάτωνος, ώς ἔοικεν, ἐπιστήμη πάσας προλαμβάνει καὶ Βεραπεύει τὰς παραγραφάς τῶν Βείων δογμάτων, νέον είσαγαγούσα και άγχίνουν άπορούντα μόνον έκασταχοῦ περί ὧν οί μετ' αὐτοῦ ἡρέθισαν πολλοί γὰρ δἡ σωματικοίς λόγοις ανέθεσαν την δημιουργίαν καί τοι δέδεικται δτι τὰ είδη σωματικά τε είναι καὶ μετέχεσ θαι σωματοειδώς, άδύνατον ούτ' άρα γεννήματα της ύλης ύποθε-

<sup>(1)</sup> B. Deest μέν.

<sup>(2)</sup> B. C. evseov.

τέον είναι τὰ είδη καὶ βλαστήματα, καθάπερ τινές φασιν, ούτε έκ της συμμίζεως αὐτά τῶν άπλῶν στοιχείων ὑφίσιασθαι συγχωρητέον ούτε τοῖς σπερματικοῖς λόγοις τὴν αὐτὸν έχειν οὐσίαν δοτέον πάντα γάρ ταῦτα σωματοειδή καί άτελη και μεριστην αυτών άποφαίνει την υπόστασιν. Πόθεν ούν τοῖς ἀτελέσιν ἡ τελειότης πόθεν τοῖς πάντη σκεδαννυμένοις ή ενωσις. πόθεν τοῖς ἀεὶ γιγνομένοις ή ἀνέκλειπτος οὐσία παρέστη (Ι), εί μη προϋφέστηκε τῶν πάντων (2) ή ασώματος και παντελής των είδων διακόσμησις; Αλλοι δί αὖ τὸ ἐν τοῖς καθέκαστα κοινὸν ἦτιάσαντο τῆς διαμονῆς των είδων άνθρωπος γάρ, άνθρωπον γεννά και έκ τοῦ όμοίου τὸ δμοιον δέοντος αὐτοὺς προσεπινοεῖν τὸ ἐν τοῖς καθέκαστα κοινόν δθεν υφέστηκεν ού το γένος τουτό γε είναι δυνατόν, ένυλον όν και μεριστόν και ού παντελώς άτδιον ούτε εξ άλλης αίτίας δν, έκκινουμένης είναι ταύτης καί μεταβαλλούσης (3). Το γάρ αν καί τοῦτο πάντη μεταδλητόν καί τοι καθόσον είδος έστιν, άει μένει ταὐτόν οἰον σφραγίς ή αὐτή πολλοῖς ἐντεθειμένη χηροῖς, ἐκείνων μεταβαλλόντων, ή αὐτη μένουσα ἀνέκλειπτος ἐν τοῖς οὧσι κηροῖς τί οὖν τὸ τὴν σφραγίδα ταύτην ἀποτιθέμενον προσεχῶς (4); ή μὲν γὰρ ὖλη κατά τὸν κηρόν και ὁ τἤδε ἄνθρωπος, κατά τον τύπον κατά δε τον δακτύλιον αύτον τον δύνοντα κατά των όντων, τί ποτε τάξομεν, ἡ τὴν φύσιν τὴν χωροῦσαν διά τῆς ύλης, καὶ ούτω τοῖς ἐαυτής λόγοις μορφοῦσαν τὸ αίσθητόν κατά δὲ τὴν χείρα τὴν τῷ δακτυλίφ χρωμένην,

<sup>(1)</sup> Β. πάρεστι.

<sup>(3)</sup> C. μεταλαβούσης.

<sup>(2)</sup> C. προϋφέστηκε τούτων πάντων.

<sup>(4)</sup> Β. συνεχώς.

την ψυχήν ή και ποδαγετεί την φύσαν ή μέν όλη, την όλην, ή δε μερική, την μερικήν κατά δε την ψυχήν έκείνην την διά της χειρός και του δακτυλίου σφραγίζουσαν, τον νουν, δς διά ψυχής και φύσεως των είδων πληροϊ το αίσθητόν, αύτος ὢν ὁ άληθινὸς σπόρος, γεννητικός τῶν λόγων, τῶν μέγρις ύλης ρυέντων. Οὐ δεῖ τοίνυν μένειν ἐπί ττῶν καθέκαστα χοινών, άλλά ζητεῦν τὰς αἰτίας αὐτών διατί γάρ ἄνθρωποι (Ι) μέν τηςδε της κοινότητος μετέσχου, Ελλα δέ τών ζώων, άλλης, η διά τους άφανεῖς λόγους; μία μέν γάρ πάντων μήτηρ ή φύσις άλλα τίνα τα τών διωρισμένων όμοιοτήτων αίτια, καί διατί κατά φύσην λέγομεν την γένεσιν, όταν έξ άνθρώπου ἄνθρωπος, η ότι λύγος έστην άνθρώπων έν τη φύσει καθό οἱ ένταῦθα ἄνθρωποι πάντες; οὐ γάρ δη ότι γε ζώον ήν το τεχθέν, έπεί και είλέων ήν, ζώον αυ ήν φυσικόν, άλλ' οὐκέτι κατά φέσιν, ότι μή κατά τον ίδιον λόγον. Αλλο άρα δεῖ πρὸ τῶν ὁμοίων είναι τὸ τῶν ὁμοίων αίτιου, και δεί δια ταύτα από των καθέκαστα κοινών έπί τοῦτο ἀνατρέχειν τὸ εν, τὸ προσεχώς ὑποστατικὸν τῶν αἰσθητών, έφ' (2) δ καὶ αὐτὸς ὁ Παρμενέδης ήμας ἀνήγαγεν όπως δε ήμες ουν άξωσει μένει επί της είτίας ταύτης, οιὰ τῶν ἐφεξῆς ποιήσει δῆλου καί γὰρ ἐὰν εἰς τὰς κοινότητας ταύτας δντως βλέποντες έθελωμεν, από τούτων όρμηθέντες, τὰς ίδεας ἀναπλάττειν, λήσορεν (3) ἀπὸ πάντων είς έκείνας όμοίως ανατρέχοντες, ου μόνον ων είσιν, αλλά καὶ ὧν οὐκ εἰσίν, οἶον τῶν παρά φύσιν, τῶν παρά (4)

<sup>(1)</sup> В. оі йиЭрынои.

<sup>(4)</sup> C. D. περὶ τέχνην , τῶν

<sup>(2)</sup> B. ἐφ' ὧν.

περί λόγον.

<sup>(3)</sup> C. D. δεήσομεν.

τέχνην, τῶν παρὰ λόγον, τῶν ἀνουσίων, αὐτῶν τῶν ἀνυποστάτων, τραγελάφων, λέγω, καὶ ἱπποκενταύρων εἰσί γάρ και τούτων κοινότητες και ούτω των ούκ όντων Βήσομεν ίδέας, άλλα και πρός τούτοις, τῶν ἀπείρων, οἶον τῶν ἀλόγων γραμμών των έν τοις άριβμοις λόγων ἄπειροι γάρ καί αι άλογοι γραμμαί καί οι έν τοις άριθμοις λόγοι, ών είσι κοινότητες. Εάν οὖν άπὸ τούτων ίδεας τινάς άναπλάττωμεν, πολλάκις τὰ ἄπειρα ποιήσομεν καί τοι δεί τὰς ιδέας των ατόμων των μετεχουσων αύτων έλαττους είναι, πλειόνων όντων τῶν μετεχόντων έκάστης. Εἰκότως ἄρα διορ-Βούται τὸν τρόπον τῆς ἐπὶ τὰς ἰδέας μεταδάσεως ὁ Παρμενίδης, ώς οὐχ ούσης έπιστημονικής έὰν ἀπὸ τῶν τἦδε γίγνηται (1) κοινοτήτων, ἀπὸ τῶν περὶ τῆς μεθέξεως ζητήσεων όρμηθείς· τὰς γὰρ κοινότητας ἄλλας ἀεὶ καὶ άλλας δυνατόν έπινοείν, καὶ ούτως έπ' ἄπειρον γωρείν. δηλοζ δε τουτο διά των έπομένων.

« Τί δ' αὐτὸ τὸ μέγα καὶ τὰ ἄλλα μεγάλα (2), ἐἀν » ὡσαύτως τῆ ψυχῆ ἐπὶ πάντα ἴδης, οὐχὶ ἔν τι αὖ μέγα » φανεῖται, ῷ ταῦτα (3) πάντα ἀνάγκη (4) φαίνεσθαι; — ». ἔοικεν. — Αλλο ἄρα εἶδος μεγέθους ἀναφανήσεται παρ' » αὐτό τε τὸ μέγεθος γεγονὸς καὶ τὰ μετέχοντα αὐτοῦ, » καὶ τὸ ἐπὶ τούτοις ἀμφοῦν ἔτερον (5), ῷ ταῦτα πάντα

Editt. (5) Edit. xal ini rourous au

 <sup>(1)</sup> Δ. γίγνομένων. ἀνάγκη μεγάλα. Sic Editt.
 (2) C. D. τὰ μεγάλα. Sic Vid. 134.

<sup>(3)</sup> D. δ κατά πάντα. πασιν έτερον.

<sup>(4)</sup> C. ανάγκη μεγάλη φ. D.

» μεγάλα ἔσται και οὐκέτι (I) δη ἔν ἔκαστόν σοι τών » εἰδών ἔσται ἀλλ' ἄπειρα (2) το πληθος. »

Εστι μέν το προκείμενον δείζαι την άπο των κοινοτήτων έπί τὰς ἰδέας, όπερ προείπομεν, μετάθασαν οὐκ (3) δρθώς άναπλαττομένην, άλλ' έπανιούσαν είς άλλο τι καὶ άλλο παλιν κοινόν. Διό και ό Σωκράτης ούκ ώςτο κοινωνταν αίτίαν είναι, καθάπερ είπομεν, της μετοχής εί γάρ τι κοινόν εἴη τῷ μετέχοντι καὶ τῷ μετεχομένῳ, πάλιν ἀπὸ τούτων έπί τι ποιησόμεθα την μετάβασιν, το της κοινωνίας αίτιον άμφοῖν, και ούτως είς ἄπειρον ή όδός οίς γάρ έστί τι κοινόν, είναι δεί πρό αύτων της κοινωνίας αίτιον. Εί δέ τινα και άπο ταύτης της άπορίας έθελοιμεν καρπον λαβείν της άναγωγού πρός τάς ίδεας Βεωρίας, έννοήσωμεν, ότε διά ταύτης δεικνύοιτο αν της έφοδου, καθάπερ είπομεν, της ίδέας τὸ ίδίωμα, μήτε τοῖς σπερματικοῖς λόγοις δυ ταὐτὸν, μήτε τοῖς φυσικοῖς όλως, οἱ είσιο δμοταγεῖς τοῖς ὑλικοῖς, άλλ' έτερόν τι πρό τούτων ασύντακτον πρός παν το μεριοθέν παρά (4) τοις πολλοίς το γάρ εντό εν τη φύσει, το γεννητικόν των έν τοῖς ἀἰσθητοῖς εἰδών σύ τοιοῦτον ἔστίν σίον έξηρησθαι των φαινομένων, άλλ' έχει κοινωνίαν παμπόλλην (5), ελαγίστην δε την εξαλλαγήν και τοσαύτην την κοινωνίαν, ώς μηθέν δοκείν των ένύλων θεαφέρειν δλως (6) είδων, άλλ' είναι και τι ένυλον και μεριστόν. Ώς γουν ή φύσις αθτη τῶν διοικουμένων ἀχώριστος, οθτω δη και δί γελοι της φήσεως αχώριστοι των είδοποιουμένων είσί».

- (1) B. ούκ έστι.
- (4) C. D. περί τοις πολλοίς.
- (2) C. D. απειρον.
- (5) C. παμπόλλων.

(3) B. oùxoūv.

(6) B. Salar sightiri.

οίου εί νοήσειας αὐτὴν τὴν τέχνην μετὰ τῶν οἰκείων ὀργάνων οίς χρήται, δύσαν κατά τών τεχνητών και ά νύν έξωθεν ποιεί, ταύτα ένδοθεν απεργαζομένην. Ο δ' οὖν έν τῆ φύσει τοῦ μεγάλου λόγος ἄτε οὐκ ἐξηρημένος τῶν ἐνταῦθα. μεγάλων, άλλά συνδιαβαπτιζόμενος αὐτοῖς καὶ συνταπτόμενος, έπιποθεί τινά πρό αὐτοῦ φύσιν άλλαμὴν μεγέ-Βους αιτίαν αύτου τε και του φαικομένων μεγαλών ή γάρ ώς άληθως αίτία πανταχού των αποτελουμένων εξήρηται παντελώς έφ' θυ και ὁ Παρμενίδης ἀνάγει τὸν Σωκράτην. Καὶ τοῦτο μὲν άληθές. δ δὲ ἐπήνεγκεν ώς ἄτοπον, τὸ καὶ άλλο αὖ ἐπὶ τούτφ, καὶ άλλο, καὶ ἄπειρα τὸ πληθος, οὐκέτι άληθές. Διά τοῦτο πρότερου μέν έλεγεν ώς ταῦτα πάντα ανάγκη μεγάλα φαίνεσθαι. δεῖ γάρ είναι τινά χωριζόν και άφανη λόγον αίτιον των φαινομένων εν δε τή ατόπου προσθήμη, φησί και οὐκέτι δη Εν έκαστόν σοι των είδων έσται το γάρ σοί προσέθηκεμ, ούχι καλλους ένειεν. ψιλοῦ (1), ἀλλ' ἐνδεικνύμενος ὅτι τῷ μά πω κατιδόντι ποῦ τὰ είδη πρώτως, ἀνάγκη ἀπιέναι ἐπ' ἄπειρον' ἐπεὶ δεί μὲν πρό τοῦ φυσικοῦ εἰδους εἶναί τι άλλο τὸ ψυχικόν, καὶ πρὸ τούτου το νοερον, άλλ' οὐκ ἐπ' ἄπειρον' ἔστι γάρ τις ἑνάς μία των ίδεων άφ' ής πάσαι προήλθον, ής έπέμεινα ζητείν άλλην ου δεί τι γάρ άνωτέρω δύναται χωρείν της οίκείας ένάδος; ούτε γάρ σώμα έξω του πακτός, ούτε πρό της οίκείας μονάδος, ούτε ίδεα πρό της έναδος των ίδεων. Οράς ούν όπως και ανήγαγεν ήμαζε έπι τούς ψυχικούς λόγους άπο των φυσικών, και παρεκελεύσατο μη έπ' ἄπειρου άν-

<sup>(1)</sup> D. Huygess.

ατρέχειν, άλλά ζητεῖν τὴν τῶν ίδεῷν μονάδα μίαν τνα μέν γάρ ή ταὐτὸν έν τοῦς πολλοῖς καὶ διηρημένοις πάσιν έπιθέου, ό φυσικός λόγος έχει χώραν προσεχής ών τοίς πολλοῖς δεσμοῖς. ἵνα δὲ μένη τὰ μετέχοντα τῆς ἰδέας ἀεἰ καἰ μηθέποτε έκλείτη, θεῖ τινός άλλης αἰτίας, οὐκ έν αὐτοῖς ούσης η κινουμένης, άλλ' έφ' έαυτης ίδρυμένης, πρό τών κινουμένων ακινήτου, και δια την οικείαν ςαθερότητα προξενούσης και τοίς κινουμένοις την ανέκλειπτον μετοχήν. ταύτης γὰρ ἐφιέμενοι πάντες τῆς αἰτίας, οἱ μὲν τοὺς σπερματικούς (1) λόγους είναι τοιούτους οἰηθέντες, ἀφθάρτους αὐτοὺς ἐποίησαν, ὡς οἱ ἀπὸ τῆς Στοᾶς οἱ δὲ τὰ ἀοιίνητα όρεκτα προ πάντων έθεντο των (2) έκτος κενουμένων, ύφ δν τὰ κενούμενα κενεῖσ Τας, ώς οἱ ἐκ τοῦ Περιπάτου. Πλάτων δε συναγαγών είς εν άμφότερα, νοερούς λόγους είναι τας ιδέας υποθέμενος, τουτων ανήψε την πασαν δημιουργίων ούτε γώρ οἱ σπερματικοὶ λόγοι σώζειν ήσαν ίκανοὶ τά γιγνόμενα, πρός έσυτούς οὐ δυνάμενοι συννεύειν καὶ έκυτοὺς απηφίζεις ' ομος εγανε τεγειούν, αγγ, ατεγείε όρτες. οπλαίτει γάρ είσι και τν υποκειμένω πάντως (3) ούν ούτε τὰ ἀκίνητα όρεκτος μόνως όρεκτα όντα, τῆς κατ' είδος ἦν αἴτια τῶν γεγνομένων εξαλλαγής. Ταϊς δε ίδεαις άμφω προσήν, καί νοεραίς είναι και άκινητοις κατ' οὐσίαν, έν άγνῷ βάθρο τῷ καβαρό νῷ βεδώσαις (4) και τελειωτικαῖς τῶν δυνάμει όντων, και είδοποιίας αιτίαις. Ο Δεν έπι ταύτας (5) αναδραμών τάς άρχάς, τούτων άνθρτησε την σύμπασαν γένεσιν,

<sup>(1)</sup> C. D. τους σπερματίχους (3) C. D. πάντες. μόνους είναι. (4) B. D. βεβαίώσαις.

<sup>(2)</sup> B. C. D. των αεί. . (5) A. έπὶ πάντας.

καθά φησιν ό Ξενοκράτης, είναι την ίδεαν θέμενος αἰτίαν παραδειγματικήν των κατά φύσιν άει συνεστώτων· ούτε γάρ έν τοῖς συναιτίοις ἄν τις αὐτὴν Βείη, λέγω δὲ, οἶον ὀργανικοῖς, ἡ ὑλικοῖς, ἡ εἰδικοῖς (Ι), διόπερ αἰτίαν εἶναι πάντως ούτε των αίτίων, έν τοῖς τελαιοῖς άπλως ἡ ποιηταιοῖς. κάν γαρ αὐτῷ τῷ είναι λέγωμεν αὐτὴν δράν, καὶ τέλος είναι τῶν γιγνομένων τὴν πρὸς αὐτὴν ὁμοίωσιν, άλλά τό τε κυρίως τελικον πάντων αίτιον και οδ ένεκα πάντα προ τών ίδεων έστι, και τὸ κυρίως ποιητικόν, μετά (2) τὰς ίδεας, ώς πρός κριτήριον βλέπων καὶ καυόνα τὸ παράδειγμα μέση γάρ οὖσα άμφοῖν, τοῦ μέν ἐφίεται, τοῦδέ ἐστιν ἐφετόν εί δὲ δὴ τῶν κατὰ φύσιν ἐστίν αἰτία παραδειγματική συνεστώτων, ούτε των παρά φύσω, ούτε των κατά τέχυην ἔστιν ίδέα και εί των ἀεί συνεστώτων, οὐφενός των κατά μέρος γιγνομένων τούτων καὶ (3) ἀπολλυμένων. Ο μέν οὖν Ξενοκράτης τούτον ώς αρέσκοντα τῷ καθηγεμόνι τὸν ὅρον τῆς , ίδέας ἀνέγραψε, χωριστὴν αὐτὴν καὶ Βείαν αἰτίαν τιθέμενος. ό δὲ Σωκράτης ἐν τούτοις ἀκούσας τοῦ Παρμενίδου λέγοντος, έὰντῆ ψυχῆ σου ίδης αὐτὸ τὸ μέγα καὶ τὰ πολλά εν τι σοι δόξει, καὶ ἐπὶ τούτοις είναι έτερον κοινὸν τῷ έν ἱ καὶ τοῖς πολλοῖς, ἐντεῦθεν κινηθεὶς, ὑπελαθε, μὴ άρα ἐν ψυχή τὰ εἴδη πρώτον καὶ οῦτω τὰ αἰσθητὰ μετέχειν τῶν εἰδῶν ὡς καὶ ψυχῆς. Όταν ἄρα τὴν τῶν ἐδεῶν τοιές ύπό Βεσιν διασύρειν έπιχειρώσιν, ή του τρίτον άν βρωπον λέγοντες, ή τον έχ των πολλών οὐτίδων ματαίως πλαιτόμενον ούτιν, ώς ἐπινοούμενον, τὸν μὲν, ἐπὶ τῷ ἐνὶ εἴδει τοῦ

<sup>(1)</sup> B. sidntexois.

<sup>(3)</sup> G. D. τούτων ἀπολλυ-

<sup>(2)</sup> C. μετά της εδέας.

μένων.

άνθρώπου και τοῖς πολλοῖς, τὸν δὲ, ἐφ' ἐκάστω τῶν κατὰ μέρος οὐτίδων ταῦτά τε καὶ πάσας τὰς τοιαύτας μεταδολάς (I) έξελέγξομεν, την είς απειρον ανοδον των όμοιοτήτων (2), ἐπί τῶν συντεταγμένα τὰ εἴδη τοῖς μετέχουσι, καί ώς τα κοινά τοῖς πολλοῖς συναριθμεῖται τιθεμένων, χώρου έχευ λέγοντες, άλλ' οὐκ ἐπὶ τῶν ἐξηρημένα (3) καί χωριστά άπὸ τῶν πολλῶν αὐτὰ γεννητικά λεγόντων. τάς τε μεταβάσεις τὰς ἀπὸ τῶν διηρημένων, οὐ διὰ ςερήσεων, άλλα δια είδων και έν είδεσι μέχρι των ανθυποςάτων καί πρώτων άποτελεῖσθαι συγχωρούντες. Πῶς γὰρ ἀν δια των αορίςων και ανειδέων είς είδος και πέρας και δρον καταντήσαιμεν; ἀπὸ μέν τῶν ἐνύλων εἰς τοὺς σπερματικούς λόγους ανιόντες, εύρίσκομέν τι κοινόν αύτοῖς, τὸ άτελές άπο δε τούτων είς τούς φυσικούς λόγους, το σωματικήν έχειν ένέργειαν από δε τούτων είς τούς ψυχικούς, τό έγγρονον της ποιήσεως έαν δε είς τα είδη τα ώς άλη 3ως αναδραμωμεν, οὐδεν εῦρωμεν τοῖσδε καὶ ἐκείνοις κοινόν: τέλεια γαρ έκείνα, και παντελώς ασώματος αὐτών ή ένέργεια, καί δι' αίδινος και ἐπέχεινά ές ι πάσης γενέσεως ταῦτα γάρ γαρακτηρίζει γένεσου πάσαν, τὸ ἀτελὲς παρ' έαυτης, τὸ μεριστὸν, τὸ ἔγχρονον (4). ὧν ἐκεῖνα καθαρεύοντα τῶν τῆθε πάντων ἐξήλλακται, μηθὲν ἔχοντα πρός αὐτὰ κοινόν, ώς οὐκέτι (5) δυνατόν ἐπ' Ελλο τι κοινόν αὐτό ποιείσθαι την μετάδασιν όπερ ὁ Παρμενίδης λαδών, εἰσῆγεν

Β. C. διαδολάς.

<sup>(4)</sup> C. τὸ χρονικίν.

<sup>(2)</sup> C. ὁμοιοτάτων.

<sup>(5)</sup> C. ώστ' οὐκέτι.

<sup>(3)</sup> Α. Β. ἐπὶ τῶν ἐξηρημένων.

απορίαν (I) διά την κοινωνίαν δι' ην και ό Σωκράτης απορείν έλεγε περί της μετοχής των είδων. Δς περ ούν έπὶ της προτέρας άπορίας έλέγομεν, ότι τα είδη και πάρεστε τοῖς μετέχουσα αὐτῶν διὰ τῆς μεταδόσεως, καὶ οὐ πάρεστι διά της γωριστης ύποστάσεως, ούτω και έπι της δευτέρας έρουμεν, και κοινωνείν τα είδη τοίς μετέχουσι και μή κοινωνείν· τῷ μέν ἀφ' έσυτων ελλάμπειν σύτὰ, κοινωνείν, τῷ δε άμιγως είναι πρός τα ελλαμπόμενα, μή κοινωνείν. ως τε ούχ έαυτοῖς, άλλά τοῖς ἀπ' αὐτῶν παρεσπάσατο τινά όμοιότητα πρός αὐτάς διά δη τοῦτο λέγεσθαι κάκείνοις (2) τοίς ταύτα δεξαμένοις διά τούτων τρόπον τενά κοινωνείν, καί είναι την κοινωνίαν, ούχ ώς έν συνωνύμοις, άλλ' ώς δευτέροις καὶ πρώτοις. Αλλά ταῦτα μέν οδτως έχέτω δτι δε καί ο Πλάτων άτοπου οίεται την απειρίαν (3) την κατά (4) πλήθος, δηλοί και έν τούτοις σαφώς ουτ' άρα των μερικών είδη κατ' αύτον έστιν είη γάρ αν άπειρα το πληθος ούτε τὸ μέρος τῷ δλω ταὐτόν. ἔπεται γάρ καὶ τούτω πάλαν ή χατά πλήθος άμέρεια, πάντων όμοίως των μερών εἰς ταὐτὸν τῷ όλω καθισταμένων άλλον άρα τρόπου τὸ ἐν ἐκείνοις απειρον ληπτέον κατά την δύναμιν και ού κατά το πληθος: ού (5) γάρ δυ θέρμς εὐθύς μετά (6) το έν είναι το άπειρου πληθος, το λαό πεμευαρήκρον ελληπερού του έπος ξαιίν. έπει και έν τοῖς αριθμοῖς έγγυτέρω μονάδος εἰσίν, οἱ έντὸς δεκάθος των έκτός· πόθεν (7) ή έν δεκάσι τετράς, ή ἀπὸ

<sup>(2)</sup> C. απειρίαν.

<sup>(5)</sup> C.D. οὐδέ γάρ ກັນ.

<sup>(2)</sup> D. xxxxxxx.

<sup>(6)</sup> Β. κατά τὸ ἔν.

<sup>(3)</sup> Β. την ἀπορίαν:

<sup>(7)</sup> C. D. πόθεν γάρ ή έν

<sup>(4)</sup> Β. Ο. την κατά το πληθος. δεκάσι.

της εν μονάδι; πόθεν δε ή πεμπτάς, ή των όλων εκαστος δεκαδοιών άριθμων, ή άπό των μοναδαιών; Τὰ ἄρα της άρχης έγγυτέρω, τό μέν πλήθος έχει συνεσταλμένον, δύναμω δε ύπερηπλωμένην (1) των ποβρωτέρω και τῷ μέν ποσῷ πεπέρασται, τῆ δε παρουσία τῆς γεννηταιῆς αἰτίας τοῦς δευτέροις ἐστί, κρατούμενα ὑπὸ τῆς ἐαυτών ἐνάδος, κρατούντα δὲ ἀπάντων τῶν ἐφεξῆς ἀριθμῶν.

- « Άλλὰ φάναι, ὁ Παρμενίδη, τὸν Σωκράτην, μὰ τῶν » εἰδῶν ἔμαστον ἦ τούτων νόημα, καὶ οὐδαμοῦ αὐτῷ προσ- πρη ἐγγίγνεσθαι ἄλλοθι ἡ ἐνψυχαῖς (2) οῦτωγὰρ ἄν ἔν (3)
- » γε έκαστον είη καὶ οὐκ ἀν ἔτι πάσχοι & νῦν ởη ελέγετο.»

<sup>(1)</sup> Β. ὑπερηπλωμένον. (5) D. Deest μόνοις.

<sup>(2)</sup> Heind. Fischer. έν χυχη. (6) D. απερράπισε.

<sup>(3)</sup> D. Fr ve. Sic Heindorf. (7) B. C. D. deanathpartes.

Fincher. (8) B. Startov.

<sup>(4)</sup> Β. C. D. τίνων.

<sup>(9)</sup> Β. αὐτός.

εξετάζεται ταῖς έξης ρηθησομέναις δυσίν, είτε έν ψυγαῖς. είτε και πρό ψυχῶν, και ρηθήσεται τίνα τὰ ἐπόμενα ἄπορα καί ταύταις. Ότι (Ι) δε επεται τὰ δεύτερα (2) ἀπορία στρεφομένη περί την φύσιν, ήδε (3) τρίτη μεταδαίνουσα ἐπὶ τὴν ψυχὴν, πάντη δήπου φανερόν ωστε κατὰ πόδας τοῦς τοῦ Παρμενίδου λόγοις, ἐπὶ ταύτην ἀνῆλθε τὴν ὑπό Θεσαν. Εκείνου γοῦν αὐτὴν ἀπὸ φυσικών εἰδών χωρίζοντος , καὶ εlπόντος έὰν τῆ ψυχῆ ἐπὶ πάντα ἴδης τά τε πολλὰ καί τὸ ἐν τὸ γεννητικόν αὐτῶν, φανήσεταί σοι καὶ πρὸ τούτων άλλο εν, ό Σωκράτης τοῦτο μὲν τὸ εν έν ψυχῖ Βέμενος, νόημα τε ψυχικον αποκαλεί την ίδεαν, και τόπον αὐτῆς τὴν ψυχὴν ἀφορίζεται τὸ γὰρ ἐν ψυχῷ εἶδος ἔν τε ἐστί καὶ ἀσώματον, καὶ οὐκ ᾶν ἔτι πάσχοι ταὐτὰ τοῖς ἔμπροσθα είρημένοις. έξήρηται γάρ τοῦτο (4) τῶν πολλῶν, οὕτε ὁμοταγές ον τοῖς πολλοῖς, εἴπερ τὰ μέν ἐν ῦλη, τὰ δὲ ἐν ψυχή την υπόστασιν έλαχεν ου γάρ έστι τούτου (5) κοινότης κάκείνων, ως ό εἰς τὴν ἀπορίαν ἄγων συνηνάγκαζε λόγος ούτε δλον ή κατά τι έαυτου μέρος έστιν έν τοῖς μετέχουσο. ΐνα ή αὐτὸ (6) έαυτοῦ χωρίς είναι δεκινύηται, ή μεριστώ ύπάρχειν. Διαφεύγει τοίνυν τὰς εἰρημένας ἀπορίας, καὶ διὰ τούτο οὐ πάσχει ταὐτὰ ταῖς ἔμπροσθεν ὑποθέσεσιν, 🗞 🕬 🕬 ό Σωκράτης, νοήματος όντος έκάστου τῶν (7) εἰδῶν ώς λόγος, και μένοντος ένος έξω των πολλών. Και ταῦτα μέν έχει πολλήν ανάγκην, δι' ήν ο Σωκράτης έν νοήμασι τισίν

<sup>(1)</sup> B. borts.

<sup>(5)</sup> Α. Β. τοῦτο.

<sup>(2)</sup> C. D. τη δευτέρα απορία.

<sup>(6)</sup> **D. Deest** αὐτό.

<sup>(3)</sup> B. nos n rpirn.

<sup>(7)</sup> C. D. των εἰδων à λόγρς.

<sup>(4)</sup> C. τούτου.

ούσιῶσθαι τὰς ἰδέας ὑπελαβεν δταν δε λέγηται νόημα. μή τι (Ι) νοήσωμεν (2) αὐτὸν τὸν νοούμενον λέγειν, ὡς αἴσθημα φαμέν το τη αἰσθήσει ληπτόν, οὐδ' (3) αὐτὴν τὴν νοούσαν νόησιν τὸ εἶδος νόημα κεκλησθαι, ούτω νόημα λεγόμενον ώς Βεώρημά τι καὶ δόγμα ἐν ταῖς ψυχαῖς ἐγγινόμενον περί των δογματιζομένων καί Βεοειδών πραγμάτων Διόπερ ὁ Παρμενίδης αὐτὸν ἀναγκάσει τὰ νοούμενα μάλλον ίδέας είναι τούτο δ' ούν τὸ νόημα φησίν έγγίνεσ θαι ταῖς ψυγαῖς, διὰ τοῦ έγγίνεσθαι δηλών, μη είναι κατ' οὐσίαν έν αὐταῖς καὶ τοῦτό ἐστιν ὅπερ οἱ ἐκ τοῦ Περιπάτου φανταζόμενοι, τὸ ὑστερογενές είδος Βρυλλοῦσιν, έτερον δν πάντη τοῦ ψυχικοῦ λόγου λέγω δε λόγον ψυχικόν, τὸν μένοντα κατ' οὐσίαν ἐν αὐταῖς, εἰς ον βλέποντες, καὶ τὴν ψυχὴν πάντα είναι τὰ είδη φαμέν, καὶ τόπον τῶν είδῶν τὴν ψυχήν, οὐχί δυνάμει μόνον ένόντων, ως φησιν Αριστοτέλης, άλλ' ένεργεία μέν, κατά δε το πρότερον είδος του ένεργεία, ώς αὐτὸς διορίζεται τοῦτο δ' οὖν τὸ ώς νόημα λεγόμενον ύστερογενές, έτερόν έστιν είκότως τοῦ οὐσιώδους λόγου. Τὸ μέν γάρ ὑστερογενές, άμυθρότερον έστί τῶν πολλῶν, άτε ἐπ' αὐτοῖς δυ καί οὐ πρό αὐτῶν· τὸ δὲ οὐσιῶδες, τελειότερον διό κάκεῖνο μέν δττον οὐσία τῶν πολλῶν, τοῦτο δὲ μάλλον καὶ οὐδὲ εἰπεῖν όσω τῶν αἰσθητῶν τελειότερον. Ότι δε ού μέχρι των ύστερογενών ζοτασθαι χρή, ίέναι δε έπί τους ουσιώδεις λόγους, τους ένδον έξ άιδίου την ύπόστασιν είληχότας, πρόδηλου τοῖς εἰς αὐτὴν ἀποδλέπουσι

<sup>(1)</sup> Β. С. D. μή τοι.

<sup>(3)</sup> B. άλλ' οὐδ' αὐτήν. C. D.

<sup>(2)</sup> C. D. νομίσωμεν.

άλλ' αὐτήν.

την των πραγμάτων φύσιν. Πόθεν γαρ ανθρωπος μέν τουτο δύναται ποιείν, λέγω δέ, το έκ πολλών ιον αισθήσεων είς εν ).ογισμώ (1) συναγείρειν, και πρό των φαινομένων και διηρημένων ἀπ' ἀλλήλων τίθεσθαι τὸ ἐν καὶ ταὐτὸν καὶ άφανες είδος, των δε άλλων ζώων των Ανητών τούτων δοα καὶ ἴαμεν, οὐθεν Βεωρεῖ τοιοῦτο (2) κοινόν; Οὐθε γάρ έγει λογικήν οὐσίαν, άλλ' αἰσθήσει χρήται καὶ ὀρέξεσι καὶ φαντασίαις. Πόθεν οὖν αἱ λογικαὶ ψυχαὶ γεννῶσι ταῦτα (3) τὰ καθόλου, καὶ ἀνατρέχουσω ἀπὸ τῶν αἰσθητῶν ἐπὶ τὸ δοξας ου, η κατ' ούσίαν έχουσαι τούς των πραγμάτων λόγους; ώσπερ γάρ τὸ ποιητικὸν ἔχει τῶν αἰσθητῶν ἡ φύσις τῷ τούς λόγους έχειν, καὶ πλάττει καὶ συνέγει τὰ αἰσθητὰ, τῷ (4) ἔνδων ὀφθαλμῷ τὸν ἔξω, καὶ δάκτυλον όμοίως καὶ εκαστον των άλλων ούτω δε και το γεγνώσκον αυτά κοινώς, τῷ τοὺς λόγους προειληφέναι Θεωρεί τὰς κοινότητας αὐτῶν ούτε γάρ παρ' αὐτῶν τῶν αἰσθητῶν λαμβάνει τὸ κοινόν τὸ γάρ έκ τῶν αἰσθητῶν λαμβανόμενον φάντασμα ἐστὶ καὶ οὐ δοξαστον, και τοιούτον όφείλει μένειν ένδον, οίον έλήφθη την άρχην, ΐνα μη ψεῦδος ή και το μη ον, άλλ' οὐχί τελειότερον γίγνεσθαι και σεμνότερον ούτε άλλαχόθεν γεν νάται, ή ἀπό ψυγής. Καί οὐδή που φύσις μέν γεννώσα, λίγοις γεννά και μέτροις φυσικοίς, ψυχή δε γεννώσα οὐ λόγοις γεννήσει και αίτίαις φυσικαίς. Εί δε ή μεν ύλη το έν τοῖς πολλοῖς ἔγει κοινόν οὐσιῶθες ὄν, καί μαλλον οὐσία των ατόμων τουτο γαρ αίδιον, έκείνων δε έκαστον φθαρτών,

<sup>(1)</sup> Β. λογισμόν.

<sup>(3)</sup> A. C. D. ταῦτα καθόλου.

<sup>(2)</sup> C. D. τοῦτο.

<sup>(4)</sup> Β. Β. των ένδον.

καί τὸ τί έσταν έκείνοις άπὸ τούτου. διά γάρ τὸ είδος έκαστον (Ι) μετέχει τῆς 'οὐσίας' ἡ δὲ ψυγὴ μόνα ἔγει τὰ ύστερογενή χοινά (2), πώς οὐκ ἀτιμοτέραν τὴν ψυγὴν τῆς ύλης ποιήσομεν, είπερ το έν ύλη κείμενον είδος τελειότερον. καί μάλλον ούσία τοῦ ἐν ψυχή· τοῦτο μέν γάρ, αὐτὸ τοῦτο δ καὶ λέγεται ὑστερογενές , ἐκεῖνο δὲ ἀίδιον· καὶ τοῦτο μὲγ έπί τοῖς πολλοῖς, ἐκεῖνο δὲ συνεκτικόν τῶν πολλῶν, καὶ γέννημα τοῦτο ἐκείνου; Τὸ γὰρ ἐν ἡμῶν φάντασμα κουον, άπὸ τῆς εἰς τὸ καθέκαστα κοινὸν ἐπιδλέψεως ἔσχε τὴν ὑπόστασιν, διὸ καὶ φέρεται ἐπ' ἐκεῖνο· πὰν γὰρ ἀντέγεται τῆς έαυτοῦ άρχῆς, και οὐδεν ἄλλο λέγεται εἶναι, ἡ κατηγόρημα, καί αὐτῷ τούτω είναι, τῶ (3) κατηγορεῖσθαι τῶν πολλῶν. Ετι τοίνυν το καθολου το έν τοῖς πολλοῖς, έλασσον αὐτῶν έστιν έκάστου, προσθέσεσι (4) λαό και απηρερμιόσι ιισι πλεονάζει τῶν ἀτόμων ἔκαστον τὸ δὲ ὑστερογενές περιληπτου (5) έκαστου των πολλών άθεν και κατηγορείται τούτων έκαστου, και έν όλω τούτω τῷ καθόλου τὸ καθέχαστον' οὺ γάρ τοῦ έκεῖ χοινοῦ μόνον (6), άλλ' δλου ὑποκειμένου κατηγορείται τούτο τὸ κοινόν. Πώς οὖν ἀν ἐκείθεν είη καὶ έκ τῆς ἐν τοῖς πολλοῖς κοινότητος ἀναπεπλασμένον; είτε γαρ έξ αύτων των πολλών, που τους απείρους ανθρώπους ίδωμεν, καθ' ων άπαντων έπεφέρομεν το αύτο κατηγορούμενου; είτε έκ της κοινότητος της έν τοίς πολλοίς, πώς της έαυτοῦ αίτίας τοῦτο περιληπτικώτερον ές ίν; Αλλαχόθεν (7) άρα τοῦτο ὑφέστημε, καὶ ἐξ άλλου παρεθέξατο

<sup>(1)</sup> C. ixagta.

χαὶ συμβεβηχόσι.

<sup>(2)</sup> Β. κοινά, και πώς.

<sup>(5)</sup> C. D. περιληπτικόν.

<sup>(3)</sup> Δ.C.D. τὸ κατηγορείσθαι. (6) C. μόνου.

<sup>(4)</sup> Β. C. καὶ προσθέσεσε (7) C. άλλ' όθεν ἄρα.

ταύτην την περιληπτικήν έκάστου δύναμιν είδους οδ δή καί ἔστιν είκων, παρά δόξαν ύποστάν, κατά άνάμνησιν έκ τῶν φαινομένων τῆς ἔνδον ἀνακίνουμένης αἰτίας. Ετι πρὸς τούτοις λέγομεν ότι πάσα ἀπόδειξις έκ τῶν προτέρων ἐστί καὶ τιμιωτέρων καὶ καθολικωτέρων πῶς οὖν τὸ καθόλου τίμιον, είπερ ύστερογενές; έν γάρ τοῖς ύστερογενέσι τὸ καθολικώτερον ανουσιώτερον έστιν όθεν και το είδος μαλλον οὐσία τοῦ γένους. Αναιρετέον ἄρα καὶ τοὺς περὶ τῆς ἀληθεστάτης ἀποδείζεως κανόνας, εἰ μόνα τὰ ὑστερογενή καθόλου Βήσομεν (1) έν ταῖς ψυχαῖς. οὐ γάρ που ταῦτα τῶν μερικωτέρων κρείττω, και αίτια και πρότερα την φύσιν εί δι ταύτα άτοπα, δεί πρό των ύστερογενών ύφεστάναι τους οὐσιώδεις λόγους, ἀεὶ μὲν προδεδλημένους καὶ δρας ηρίους έν ταῖς Βείαις ψυχαῖς καὶ ταῖς τῶν κρειττόνων ἡμῶν γενῶν, έν ήμῶν (2) δὲ ποτὲ μὲν ἐπακαλυπτομένους, ποτὲ δὲ ένεργούντας και ποτέ μέν Θεωρητικώς μόνον, ποτέ δέ προνοκ τικώς, όταν και ήμεις θεοίς συνταλθέντες, μετ' έκείνων τον όλον κόσμον διοικώμεν. Λεγέσθω μέν οὖν, ίν' έπί τὸ προκείμενον έλθωμεν τοῦτο δέ έστι τὸ ώς άληθως είδος νόημα είναι λεγέσθω τοίνυν είναι νόημα τὸ ὡς ἀληθῶς είδος άλλά πρώτον μέν ώς νόησις του άληθους νου, καί αὐτοῦ τοῦ πατρικοῦ, παρ' ὧ καὶ τὰ ὄντα νοήσεις εἰσὶ, καὶ αί νοήσεις, τὰ ὅντα. Τὰς (3) γοῦν ἐν ἐκείνω πρώτως ύφεστώσας ίδέας ήμιν έφερμηνεύοντα (4) τὰ λόγια, κέκληκεν αὐτὰς ἐννοίας πατρικάς, ὡς οἴσας δημιουργικάς νοήσεις διά τὴν τῶν νοήσεων πρὸς τὰ νοσύμενα μίαν ὑπόστασιν.

<sup>(1)</sup> C. Απσόμεθα.

<sup>(3)</sup> Α. Β. τὰς γοῦν τὰς ἐν ἐχείνω.

<sup>(2)</sup> B. nuīv on.

<sup>(4)</sup> Β. C. D. ἀφερμηνεύοντα.

λέγει γοῦν,

Εννοία πατρός αἰδεύμεθα σ' είλιμένον (1) πῦρ.

ου γάρ ως άλλαι άλλων είσιν αι έκει νοήσεις, άλλ' ώς αὐταί ἐαυτῶν διὸ καί ὅντως οὐσίαι καὶ ὅντως νοήσεις. καὶ όμοῦ ἄμφω, καὶ διὰ τοῦτο ἔννοιαι τοῦ πατρός. Μετά δὲ τάς πατρικάς ίδέας έν πάσαις ταῖς μετά τὸν πατέρα νοεραίς οὐσίαις κατά την όμοιότητα την πρός έκείνον έκάστη πάλιν ίδέα νόημά έστιν ούδε έν ταύταις ή της ένεργείας ούσης άνουσίου, η της ούσίας άνενεργήτου, συναρίθμου δε τη οὐσία της νοήσεως οὕσης πλην ότι τοῖς μέν συστοίχοις έκασται νοητοίς είσι σύνδρομοι, τῶν δε ὑπερτέρων, νοήσεις μόνον, άλλ' οὐχ αἱ αὐταἱ τοῖς νοητοῖς ἐκείνοις, άτε ὑπερτέροις οὖσι τῶν νοούντων (2). Μετὰ δὲ πάσας τὰς υοεράς οὐσίας ἐν ταῖς ἀεὶ νοούσαις ψυχαῖς νοήματα μέν ἐςι καί νοητά διεστώτα άλλήλων, ώς τὰ μέν νοεῖν, τὰ δὲ νοεῖσθαι· των μεν νοήσεων, μεταβατικών ούσων, τών δε ούσιωδών έν αύταῖς λόγων, ἀεὶ τῶν αὐτῶν μενόντων ἐπὶ πᾶσι δὲ, έν ταις νοηταις (3) ψυχαις, διττά τά νοήματα. Τά μεν γάρ έστι των οὐσιωδών λόγων, τὰ δε των (4) έκ πολλών όντων αλοθήσεων είς εν λογισμώ συναιρουμένων άλλ' (5) οὐ διά τούτων φησίν ὁ Σωκράτης έγγίνεσθαι τῆ ψυχῆ τὸ γὰρ έγγιμόριενου δήλου ώς ούκ ένεστι κατ' ούσίαν. Τοῦτο δε έσχατόν

<sup>(1)</sup> B. μονεία λιμένον C.

D. μονευλιμένον, Hic versus
deest in Collectione Oraculor. Patriciana et Tayloriana. Classic. Journ. T.
16. 17.

<sup>(2)</sup> C. των νοημάτων.

<sup>(3)</sup> C.D. ἐν ταῖς μερακαῖς.. - ..

<sup>(4)</sup> Β. των πολλων όντων.

<sup>(5)</sup> B. αλλ' ουν. C. D. αλλ' ή.

έστιν ἀπήχημα της πρώτης νοήσεως, καθόσον τέ έστι καί καθόλου και εν τη μοούση ψυχη την υπόστασιν έγου· τὰς δετων ούσιωδων λόγων προδολάς νοήματα λέγοντες, καθ' &ς γινώσκομεν όπως και ή ψυχή πλήρωμα (1) πάντων έστι των είδων, έτερον τρόπον νοήματα δεῖ λέγειν, καὶ οὐ τὰ έγγινόμενα αύτη διά της των πολλων αίσθητων προδολής ύφεστώτων γάρ έστιν έχεῖνα νοήματα, καὶ ἀεὶ ὅντων ἐν ἡμῖν, καὶ αὐτὰ τά όντως όντα ένεικονιζομένων. Καί όταν είς ταῦτα καταντήσωμεν , τηνικαύτα των δυτως νοημάτων γινόμε θα πλήρεις, οὐκ έγγινομένων, άλλά προδαλλομένων (2) δν έγοντες ήγνοουμεν· ούτε δ' ούν τοίς παρά τισι καλουμένοις έννοήμασιν είς ταὐτὸν ἄγειν προσήκει τὰ νοήματα ταῦτα τὰ τῶν οὐσιωδῶν λόγων, κậυ ὅτι μαλιστα ἐπικοινωνή ταῖς προσηγορίαις ένεργήματα γάρ είσω έκεινα ἀπὸ τῶν φαντασιών ανεγειρόμενα ούτε τοῖς ασωμάτοις λεκτοῖς ανυπόστατος γάρ ή έκείνων οὐσία καὶ άμυδρά τοῖς τιθεμένεις αὐτὴν είναι διαδοξάζεται (3). Ούθ' δλως τοῖς ἀνουσίος έν ταῖς ψυχαῖς εἴδεσεν, άλλα τοῖς κατ' εὐσίου ένυπαργουσι καὶ συμπληρούσιν αὐτῶν την δλην ζωήν. Δεῖ τοίνυν ἀπὸ των φυσικών λόγων, ωσπερ είπομεν, ανατρέχειν έπὶ τοὺς ψυγικούς, οὐ τοὺς ὑστερογενεῖς μόνον, ἀλλά καὶ τοὺς οὺ σιώδεις καί γάρ οί ύστερογενείς, τούτων είσιν είκόνες, ώκ άπὸ τῶν πολλῶν αἰσθητῶν τεχθέντες. οὔτε γάρ ἐπὶ πάντων έστι τών πολλών το κοινόν ου γάρ έπι τών καιών τιθέμεθα τους καθόλου λόγους, ουτ' έπι των μοναδικών, . διότι μοναδικά παραιτούμεθα το κοινον έννοείν. ένδο ζεν

 <sup>(1)</sup> A. C. ὁπως καὶ ἡ ψυχὰ (2) D. προσδαλλομένων.
 πάντων.
 (3) Β. δοξάζεται.

άρα και ἀπὸ τῆς οὐσίας ἡμῶν αί προβολαί γίνονται τῶν είδων, καί ούκ άπο των αίσθητων πολλώ γάρ άν είη τά έπιστητά των αισθητών άμυθρότερα. Νύν δε ως έπιστήμη ερείττων αἰσθήσεως, ούτω καί (I) τὰ ἐπιστητά τῶν αισθητών τὰ δε καθόλου, ἐπιστητά, και περί τούτων αί έπιστημαι. Ταύτα άρα κρείττω και τεμνότερα των αίσθητων έστω οὐ γὰρ ἔχει λόγον τὰ αἴτια καταδεέστερα τῶν αίτιατών ὑπάρχειν ενδω οὖν, ώς περ εἴρηται, καὶ κατ' οὐσίαν έχομες τα είδη ταύτα δε άλλως νοήματα έστι , καί ούχι νοήσεις έπειδή γάρ γεννήματά έστι τοῦ νοῦ, νοήματα αν εἰκότως καλοίτο ώς ἀποτελόσματα του νου, καθάπερ καί τέχνην καλούμων το ἀπο τέχνης, και φύσαν το ἀπο τής σύσεως είδος, και διότι δυ πάντες οι ψυχικοί λόγοι τών Dείων είδων έξήρτηνται και της: έπείνων έφίενται νοήσεως, υσήματα δυ και ταύτη προσαγορεύσουτο. Λέγεται γάρ υρημα και το νοητον αυτό το νοηθών, και το ένεργημα και το γιωστικού του νοσύντος, διοπερ κίνημα το ένέργημα του κευπθέντος. Αλλ' έν μεν τῷ νῷ, καθάπερ εξεηται, ταῦτα ἀμφότερα σύνεστιν άλληλοις: τά θε έν αφυχή νοητά, πρός μέν τὰ ἐν αὐτῆ, νοήματα ἀν καλοῖντο νοούμενα ὑπὶ αὐτῶν, πρὸς δε τα είδη τα όντως νοητα, την των νοούντων έχει ταξικ, केंद्र केंद्रशिक्षण वेमस्था क्षेप्रकेंद्र त्रुक्ष्मक्षण मायारावपूर्व त्रुके रवे moonata genteban ger เกิด nonten eightepat houban, gatt ge कांक्टराक्षद्र में एवर्ड मेंवर्ड क्रिक्टर सामे क्रिक्टर मेंवर होवेंक में क्रिक्टर मेंवर होवेंकर ποιδς γάρ και έν τοῖς όλοις ὁ νοῦς, πτε δημιουργία πάσα και το κάλλος των φαινομένων και ή τάξις διά την τοῦ νοῦ βασιλείαν είργασται και ούτε την νοεράν τις αίτίαν

<sup>(1)</sup> A. B. oura nal int ta incorntá.

ἀφείς, δυνηθείη ποτ' ὰν κατιδεῖν ὅπως ἡ τῶν εἰδῶν οὐσία προκατάρχει τῆς ὑποστάσεως τῶν ὅλων, οὔτε τὴν τῶν ἰδεῶν ὑπόθεσιν παριδών, διαφυλάξαι τὴν νοερὰν εἰς τὰ τῆδε ποίησιν. Συνέζευκται ἄρα ἀλλήλοις ὅ,τε νοῦς καὶ τὰ εἴδη καὶ εἰς τὴν συγγένειαν ταύτην, ὡς ἐμοὶ δοκεῖ, ἀποδλέπων (Ι) καὶ ὁ Σωκράτης, τὰ εἴδη νοήματα ἀφωρίσατο καὶ δῆλον ὅτι λαθ' ἔκαστον νοῦν, οἰκείως ταῦτα ὑποθετέον, ὁλικῶς ἡ μερικῶς, ψυχικῶς ἡ νοερῶς. Αλλ' ώδινε μὲν τὴν νοερὰν οὐσίαν, ἔθετο δὲ ἐν τῷ ψυχικῷ νῷ ταῦτα ἀεὶ γίγνεσθαι τὰ νοήματα, κάτωθεν διὰ τῶν προσεχῶν ἐπανιών. Καὶ γὰρ ἡ ψυχὴ, νοῦς ἐστιν ἀνειλημμένος, καὶ τὰ ἐν αὐτῆ τῶν πρώτων εἰκόνες καὶ ὁ Παρμενίδης ἀπὸ τῶν ψυχικῶν τούτων νοημάτων μετάγει τὸν Σωκράτη λοιπὸν ἐπ' αὐτὰ τὰ εἴδη τὰ νοερὰ, λέγων οῦτως:

« Τί οὖν, φάναι, εν εκαστον ἐστι τῶν νοηματων νόημα, » οὐδενὸς (2) δὲ; —Αλλ' ἀδύνατον εἰπεῖν.—Αλλά τινός; » —Ναί. — Οντος ἡ οὐκ ὅντος. — Οντος. —Οὐχ ἐνός τινας » ὁ ἐπι πᾶσιν ἐκεῖνο τὸ (3) νόημα ἐπινοεῖ μίαν τινα οὐσαν » ἰδέαν; — Ναί. —Εἶτα οὐκ εἶδος ἔσται τοῦτο τὸ νοούμενον » ἐν εἶναι, ἀεὶ οὐν τὸ αὐτὸ ἐπὶ πᾶσιν; — Ανάγκη αὖ (4) » ταίνεται ».

Από τῶν ἐν τοῖς καθέκαστα κοινῶν ἀνέδραμεν ἐπί τι ἔτερον αὐτῶν προσεχὲς, οἶον ἔστι φυστιὰν εἶδος, εἶτα ἀπό τούτου λοιπὸν ἐπὶ τὸν, ἐν ψυχῆ λόγον, δ ἐστι νοηματικὰν

<sup>(1)</sup> C. D. βλέπων. (3) Β. το νόημα έπον, νοεί. Sic

<sup>(2)</sup> B. νόημα δε οὐδενός. Sic Fisch. Heindorf. Ast. Bek-Fisch. Heindorf. Ast. Bekk. ker.—Ĉ. D. ἐπινοεῖν.
—C. νόημα οὐδενὸς, ἀλλ.
(4) D. ἀχάγαη εὖν φ.

τουδς των όντων, οίου το ύστερογενές ελαμβάνομεν, ο δή καί ώς άληθως έγγίνεται ταῖς ψυχαίς. Δεῖ δὲ έντεῦθεν καὶ είς αὐτὸ διαβαίνειν το τοῦ οὐσιώδους λόγου νόημα, και ἀπὸ τούτου λοιπόν πρός αὐτό τὸ ον ποιήσασθαι τὴν (Ι) μετάστασιν. ἐφ' ἢν καὶ νῦν ὁ Σωκράτης περιάγεται διὰ τῶν Παρμενίδου μαιευτικών λόγων. Επεί γαρ έχομεν ότι ό έν ψυγή λόγος η τινός νόημα έστιν, η ουδενός αλλα το μέν μηδενός ου νόημα, διάκενου έστι και πλασματώδες, οίου είτις ίπποκένταυρού η τραγέλαφου έπιχειρεί νοείν, μαλλου δε εί τις σκιδαψον ή τι άλλο των άνυποστάτων παντάπασι τούτων γάρ φαντασίαν γέ τινα λαμβάνομεν. Λείπεται ἄρα τινὸς είναι νόημα τὸν ἐν τῆ ψυχῆ λόγον εἰ δὲ τινός, έρωτητέον πότερον όντος η ούκ όντος δηλον δη ότε περ όντος νόημα έστιν ο έν ψυχή λόγος είτ' οὐ πολλώ πρότερον έκεῖνο τὸ είδος έστὶν ἐπὶ πᾶσι τοῖς ψυχικοῖς, τοῖς φυσικοίς, δ δή το νόημα νοείν φαμέν, μίαν τινά ούσαν ιδέων; πολλώ γαρ έκεινο είς τὸ είναι κυριώτερον του κατ' αὐτὸ νοήματος. Καὶ μὴν αὖ (2) τό, τε εἶδος καὶ τὸ νόημα πως ένος δύο είδη προέστηκεν. Εί δε τούτων δει Βάτερον είδος ποιείν, δήλον ότι το κυρκώτερον άν είη είδος. Τοιούτον δε το νόημα φαμέν έπι πασιν δν τοῦτο τοῖς ὑπο τοῦ ὀνόματος (3) ώς όμοειδέσι νοούμενον τούτο γάρ του είναι τοίς όμοίοις αίτιον, άλλ' οὐχὶ τὸ νόημα τὸ τούτου νοητικόν. Οὐδὲ γάρ τὸ νόημα τὸ περὶ τοῦ ἐμοῦ πατρὸς ὅτι (4) πατήρ, έμου αίτιον, άλλ' ό πατήρ ούτω και έπι πάντων τών

<sup>(1)</sup> C. D. την μετάδασιν. (3) C. D. νοήματος.

<sup>(2)</sup> C. x2i μέν αῦ. D. x2i (4) C. Deest οτι πασήρ. μέν οῦν αῦ.

αίτίων, ού τὰ περί αὐτῶν νοήματα ώς ἔστιν αἴτια τῶν κατά ταῦτα όντων, άλλ' αὐτά πρό τῶν νοημάτων, & δη καί του άληθεύεω έστιν αίτια τοίς νοήμασι τοίς λέγουσιν έκεινα τινών αίτια υπάρχειν. Όσοι μέν ούν τας ίδεας νοήσεις είναι ψιλάς ύπελαβου, ούτοι ποῦν νόημα τονός (1) είναι φούντες, άξιουσε του νοούντος είναι το νόημα καθάπερ αυ εί λέγοις αἴσθημα μη εἶναι, άλλὰ την αἴσθησον ἀκούων, τοῦ αἰσθητικοῦ (2) μόνον είναι καὶ διὰ τοῦτο παραλογίζεσθαι φασί τὸν Παρμενίδην. Οσοι δέ (3) νοήσεις τοῖς νοητοῖς συνδρόμους, ούτοι και του νοούντος είναι και του όντος το νόημα διορίζονται, πάντων ήνωμάνων άλλήλοις, τοῦ νοοῦντος, της νοήσεως, του νοητού και ούδεν θαυμαστόν อัสอบ มณ่ दंतरं रखेंग बांडरीक्ररकाम रक्षेराचेम रखे तांडरीक्ररखें कृतकां रहेग αϊσθησεν, το αϊσθημα λέγοντες. Ελ δὲ τὸ νόημα τοῦ νοητοῦ έσται ου μώνον έν ήμεν άλλα και έν τω θείω νώ και άληθως, δήλου ότι έστε πρό του σσήματος το νοητόν, είς ά καὶ ἀπερειδόμενος ὁ ἐν ψυχη λόγος, νόημα ἐστί. Τὸ γὰρ ανειλεγμένον των εν τη ψυχή λόγων, και το δαρημένον και τὸ μεταθατικόν ἐν ταῖς ἐνεργείαις, ὑιανῶς ἐπιθείκνυσιν, ὅτι άρα άλλο έστι το νοητον είδος, το ήνωμένως και άδιαιρέτως την αιτίαν περιέχου πάντων των λόγων, ο και εν εκαλεσεν έν τούτοις και έπι πάσι ληπτικόν των είδηταιών διακόσμων, και ύπο του νοήματος έφατο νοείσθαι ώς μίαν τενά οθσαν ίδεαν. Εκ δη τούτων λάβοις αν, ότι και ή πανεός (4) νου νόησις καὶ προϋπαρχόντων των νοητών καὶ οὐτε νόησίς έστι ψιλη γνώσις, άλλ' όντος τινός ούτε τὰ νοητὰ δεύτερα τών

<sup>(1)</sup> B. TIVON.

<sup>(3)</sup> C. D. Seat de our ronatt.

<sup>(2)</sup> C. τοῦ αἰσθητοῦ.

<sup>(4)</sup> Β. ή τοῦ παντός.

νοούντων ούτω γάρ άν αἱ νοήσεις εἶεν πρὸ τούτων, οὖπω όντων ή τοιούτων πρά τών νοούντων τά νοητά, και διά τρύτο πρό των νοήσεων αι γάρ νοήσεις έν τοίς κοούσω είσιν έξ ανάγκης, ώς αίσθήσεις έν τοῖς αίσθανομένοις, καί πάσαι γνώσεις έν ταῖς γιγνώσιουσικ, κλλ' οὐκ ἔξω τῶν παισιακομείση ή εν απειοίζ τους πουσακι εμειομ ου πειφ ταιίτα, ίνα μή, πριν έκείνα ύποστή, νοήσεις ούσαι κατ' ένέργειου, μηδοιός ώσου. Αλλαμήν εί πρό τών νοούντων τά γοητά, ઉદા και έν αυτοίς είναι έτερον, διότι πάν το νοούν. במעדם אסבו, אמל דם במעדם אסמוש, אסבו מומ דחק במעדם אסבר σεως, ούχ έζω έαυτοῦ βλέπου. Τοῦτό τε οὖν δεῖ λαμδάνεω έχ τοῦ Πλάτωνος (Ι) οὖτως εἰπόντος, ὅτι τὸ κόημα ἐπτί, καἰ ού προσθέντος ότι τὸ όν ἔξω τοῦ νοήματος δι' ότι κοῦς, ὁ μέν έστι μένως έσμτον νοών, ο δε και έσμτον και τα προ લાંકરુવા, ત્રવે છેકે μετ' લાંગરેખ, વાંછેકાંદ્ર કાં μή ત્રહ્યું તાંદ્ર લાંદાંલદ્ર લાંગલ્ય (2) έχευ. Τριχώς γάρ και το κορτών, κατά μέθεξιν μου, έπι τοῦ τά πρό αὐτοῦ (3) νοοῦμτος καθ' ὕπαρξιν δε, ἐπί τοῦ ἐαυτό». κατ' αίτίαν δε έπε τοῦ τὰ μετ' αὐτόν (4). Καὶ ὅπου μέν τὸ κατά μέθεξια νουτόν, έστι και το καθ' υπαρξια δεί γάρ τὸ τά πρό αύτοῦ νοοῦν, καὶ έαυτό κοεῖν όπου δὲ τό κας υπορξω, οὐ πάπτως τὸ κατά μέθεξω ὁ γάρ πρώτιστος νους έσυτον νοεί μόνου, οδιδέκ έχων πρό έσυτου (5) νοητόκ. Καὶ όπου μὲν τὸ κατ' αἰτίαν νοητὸκ, ἐνεῖ καὶ τὸ καθ' ὕπαρξιν. έν γάρ τῷ αὐτὸ ἑαμτὸ ναεῖν (6), καὶ τὰ μετ' αὐτόν τις

<sup>(1)</sup> C. D. τὸ τοῦ Πλάτωνος.

<sup>(5)</sup> Β. πρὸ αὐτοῦ.

<sup>(2)</sup> C. αὐτόγ.

<sup>(6)</sup> C. D. 29 ésuző ésutor

<sup>(3)</sup> A.B.C. ἐπὶ τοῦ πρὸ αὐτοῦ. νοεῖν.

<sup>(4)</sup> Α. C.D. ἐπὶ τοῦ μετ' αὐτόν.

νοητά δύναται νοείν ούγ όπου δε το καθ' ύπαρξιν, καί το κατ' αἰτίαν νοητόν εἴ τις εἴη τελευταῖος νοῦς, οὐδεν ἔχων νοητὸν δεύτερον όπερ νοήσει, κατ' αἰτίαν ξαυτὸν νοῶν, καὶ έαυτω νοητός ων. Ταυτα δ' ουν, δπερ έφην, Βεωρήσειας αν έχ τοῦ φάναι τὸν Παρμενίδην τὸ νόημα ὅντος εἶναι τινός\* δς και την δόξαν είπεν εν Θεαιτήτω τινός. Όθεν και το μή ον, άδόξαστον (Ι) καὶ πᾶν τὸ γινώσκειν τί, καὶ οὐγὶ μηδέν. και ότι το εν μειζόνως πάρεστι τοῖς οὖσιν, εἰς αὐτὰ τὰ νοήματα ἀνήρτηται. Τὸ γὰρ ἐπὸν ἐν ἐπὶ πᾶσι τοῦτο παρίστησιν. Οὐκ ἄρα στησόμεθα ἀνιόντες ἀπ' ἄλλων είδων ἐπ' άλλα, πρίν αν έπι τα όντως όντα ποιησώμεθα την αναθρομών. Κάν γάρ ευρωμεν συμφυώς ήνωμένα τόν τε νουν καί τὰ νοητὰ, πλήρωμα ἔσται τῶν εἰδῶν κατὰ τὸ ἐν ἐαυτῷ νοητου, ό νους και ώσπερ νουν και νοητου ένίζομεν άλλήλοις, ούτω δη και τα νοήματα τοῖς οὖσιν είς ταὐτὸν ἄξομεν (2) έν αὐτῷ γὰρ ὢν ὁ νοῦς καὶ ἑαυτὸν νοῶν, ὁμοῦ δη και των νοητων έστι πλήρης. Και ωσπερ έν τοῖς αίσθητοῖς τὸ φαινόμενον ὁπωσοῦν εν, πληθός ἐστι κατ' ἀλήθειαν, ούτω δή και έν τοῖς νοητοῖς τὸ δυοειδές τοῦ νοήματος καί του όντος ένιαίως υφέστηκε. Ψυχή μέν οθν ἀπὸ τῶν έαυτῆς νοημάτων ἐπὶ τὰ ὄντα μεταβαίνουσα ὡς ἀπ' ἄλλων ἐπ' ἄλλα γιεθίς αται τὰ δὲ νοῦ νοήματα, τὰ ὅντα ἐςὶ διά τε τὴν νοεράν έπιστροφήν και την έπικρατούσαν έν έκείνοις ταυτότητα.

« Τί δὲ δὴ, εἰπεῖν τὸν Παρμενίδην, οὐκ ἀνάγκη, εἰ » τἄλλα φὴς τῶν εἰδῶν μετέχειν, ἡ δοκεῖ (3) σοι ἐκ νοημά-

<sup>(1)</sup> Β. εὐδόξαστον.

<sup>(3)</sup> Bekk. Heindorf. Ut

<sup>(2)</sup> A. B. C.D. άξιουμεν. Fisch. δοκείν, In margine άξομεν.

» των έκαστον είναι καὶ πάντα νοείν , ἡ νοήματα ὄντα ανό-» ητα (1) είναι; — Αλλ' οὐδὲ τοῦτο, φάναι, ἔχει λόγον ». Δύο λόγοις χρώμενος, μετάγει την ὑπόθεσιν ἀπὸ τῶν ψυχαιών νοημάτων έπὶ τὰ εἴδη τὰ νοητὰ, τούτοις ὅντα τοῖς νοήμασι νοητά, καὶ διὰ τοῦτο νοήμασι καλουμένοις. Προτέρω (2) μὲν τοῦ ἀπ' αὐτοῦ νοήματος (3) το γάρ ον, νοηματικόν έστιν όντως. Εκείνο δη (4) οὖν τὸ ὄν έστι, τὸ χυρίως είδος και δ έστιν έπι πάσι τοῖς είδεσιν ἀεί ον καί ταύτον και εν και ήδη νοούμενον, άλλ' ούχι νοοῦν μόνον ώσπερ τὸ νόημα τὸ ψυχριόν. Ότι μὲν γάρ ἔτερα ἐστίν ὡς νοοῦν νόημα τοῦ νοουμένου, δήλον ή οὖν ἄμφω εἴδη, καὶ δύο έσται τὰ πρῶτα, καὶ οὐκ ἔστι μία ἐκάστων ἰδέα. ἡ τὸ κυριώτερον τοῦ (5) νοήματος αὐτὸ τὸ νοούμενον ωστε τοῦτο αν είη τὸ είδος, άλλ' οὐ τὸ νόημα. Δευτέρω δὲ έτέρω τοιούτφ, παν τὸ νόημα, ἢ νόημα, μετέχον νοεῖν ἀναγκαῖον τὰ δὲ τῆδε μετέγειν τῶν εἰδῶν, ὥστε εἰ τὰ πρῶτα εἶδη είη νόημα, και μετέχει τα τήδε τῶν εἰδῶν, ὡς νοήματα πάντα νοητικά· τὸ γὰρ τῆς νοήσεως ἤτις ἦν τὸ νόημα μετειληχὸς, νοεί και γάρ τὸ τῆς ζωῆς, ζῆ, και τὰ τοῦ ὄντος **ἔστιν°** οὐκ ἄρα τὰ εἴδη νοήματα ἐστιν, ἀλλὰ νοήματα τῶν κατά τάς νοήσεις τεταγμένων και οὐδεν άτοπου το τών νοημάτων μετέχον, μη νοείν. Εί τοίνυν πάντα μέν μετέχει τῶν εἰδῶν, τῶν δὲ νοήματων μη πάντα, οὐκ ἄν εἴη τὰ εἴδη νοήματα. Τῶν τριῶν γὰρ εν ἄν τι συμβαίνοι ἡ μὴ μετέχειν

<sup>(1)</sup> C. D. νοητά.

<sup>(4)</sup> B. exervo de.

<sup>(2)</sup> Α. Β. C. ποτέρω. (5) C. D. τὸ χυριώτερον δέ (3) C. τοῦ νοήματος. D. τὸ τοῦ.

ἀπ' αὐτοῦ τοῦ νοήματος.

τοῦ νοείν τὰ νοήματος μετέχοντα, ἡ μὴ νοήματα είναι τὰ είδη, ή το ἀνόημα (Ι) μη μετέχειν των είδων ών τα δύο πάντως άτοπα καί γάρ πάν τὸ νοήματος μετέχον, νοεί. τὸ γὰρ νόημα δηλοί νόησω και τὰ ἀνόητα μετέγει τῶν είδων, ώς τὰ ἄψυγα, τοῦ ἴσου καὶ ἐλάττονος καὶ μείζονος. είδων όντων. Ουκ άρα νοήματά έστι τὰ είδη, οὐδε έν νοήμασο ουσίωται, άλλ' έν νοητοίς. Αναδράμωμεν ούν άπο των μεριστών έπί τοὺς ἀμερεῖς λόγους της φύσεως, ή μη ὑπάρχει τὰ νοεῖν τὰ πρὸ αὐτῆς. οὐ γὰρ μόνον ἀνόητος, ἀλλὰ καὶ ἄλογος ή φύσις καὶ ἀφάνταστος ἀπὸ δὲ τούτων ἐπί τα νοητά τα υπερχείμενα των φυσικών είδων, ψυχής όντε ένεργήματα νοητικής, κατά τὴν τοῦ Σωκράτους περί αὐτῶν Βέστιν εν ψυχή γαρ είπεν αυτά έγγυνεσθαν, και είναι νοήματε ψυγάς ώς νοήσεις άπο δε τούτων έπι τα δικως νοικά Ταύτα γάρ αίτια πάντων δυνατόν είναι των είδοπεπουρμένων, άλλ' ούχ α έστι νοήματα μόνον ώστε καί εί 6 δημιουργικός νούς κοσμοποιός λέγοιτο και πάντων αίτιος, κατά μέν τὸ ἐν έαυτῶ νοητὸν, τοῦ είναι πάσω ἐστίν αἴτιος, κατά δὲ τὴν ζωὴν, μόνου δή που τοῦ ζῆν (2), κατά δ του νούν, μόνου πάντως του νοείν. Δεί οθν μή άπο τών νοούντων (3) ἄρχεσθαι τὰ πράγματα, άλλ' ἀπὸ τῶν νοουμένων, ζυα πάντων (4) αξτια ή και νοητικών και μή νοητικών, κασι λάδ το είκαι κοικεν, το οξ ποείν οη κασι καρεστιν' οὐκ ἄρα τὰ ψυχικά νοήματα πρώτα έστὶ τῷν εἰδῶν, άλλα τα άπο τούτων νοούμενα, και πρωτουργά, και πάσο

<sup>(</sup>τ) Β. τὸ ἀνόητον.

<sup>(3)</sup> C. νοημάτων.

<sup>(2)</sup> Α. Β. τῆς ζωῆς.

<sup>(4)</sup> C. πάντως.

αίτια της οὐσίας καὶ της ένώσεως και της τελειότητος. Εν δή τούτοις άξιον έφιστάνειν, διατί πάντων τών έν νώ νοερως όντων ού πάντα νοεί τα τηδε μετέγοντα των είδων. και διατί ζώντων έκεινων πάντων, οὐκέτι πάντα τὰ διιοιούμενα πρός έχεινα ζη. Καί λεγέσθω μέν ότι και ή των όντων ύφεσις άπο των πρώτων αίτάων άχρι των τελευταίων ύφιζάνουσα, τὰς τῶν ὅλων καὶ παυτελείων οὐσιῶκ ἀμυδροῖ μεθέξεις και ως διά πάντων ή δημιουργία διεξιούσα, πώπα ύφίστησι κατά μέτρα διαφέροντα της οὐσίας, καὶ οὐδὲ τοῦ αὐτοῦ είδους πάντα ώσαύτως μετείληφεν, άλλὰ τὰ μὸν μειζόνως, τὰ δὲ έλασσόνως καὶ τὰ μὲν κατὰ μίαν ώμοιώθη τῷ είδει δύναμιν, τὰ δὲ κατὰ δύο, τὰ δὲ κατὰ πλείους. όθεν καί σειραί τινες άνωθεν έξεφάνησαν άχρι τῶν κάτω διατείνουσαι λέγω, οίου το τῆς σελήνης είδος. Γενέαθω γάρ ἐπί ταύτης ὁ λόγος. ώφθη μέν καί ἐν θεοῖς κατά τὸ έν τοῦ είδους (1) και άγαθοειδές πάντα γάρ τεθέωται έκ τάγαθοῦ, καθά φησιν ὁ ἐν Πολιτεία Σωκράτης, διά τοῦ της άληβείας φωτός ώρβη δε και έν άγγελοις κατά το νοερόν, καὶ ἐν δαίμοσιν, εἰ δούλει, τοῖς διὰ νοήσεως ἀπεικονεσαμένοις έκεινο το είδος και νοητικοίς ύποστάσι ζώοις, ούκετι νοερώς, άλλά ζωτικώς αὐτό μεμείσθαι δυναμένοις. καί πολλή περί των σεληνιακών ήξει (2) σοι ζώων Βεωρία του Απιν Αίγύπτιον, και του σεληνίτην ίχθυν, και πολλά άλλα ζωα, τὰ μὲν άλλως, τὰ δὲ άλλως μιμούμενα τὸ οὐράνιου της σεγήνης είδος. ώρθη δε και έν γιβοις έσχατως.

<sup>(1)</sup> C. D. τὸ τοῦ εἴδους.

<sup>(2)</sup> D. nos.

ώς ε είναι τινα και λίθον εις έκεινο το είδος άνηρτημένου, αὐξήσεις τε καὶ μειώσεις ὑπομένοντα μετά τῆς ἐν οὐρανῷ σελήνης, καί τοι ζωής ἄμοιρον ὅντα. Πανταχοῦ (Ι) τοίνυν νόει μοι ταὐτόν καὶ μὴ πάντα πάσας οἰηθῆς τῶν είδων υποδέγεσθαι τάς δυνάμεις, άλλα μετά της οίκείας ύφέσεως τὰ μὲν πλειους, τὰ δὲ ἔλάσσους. Οὐχ ὅσα οὖν ές ιν έν έκείνοις, τοσαῦτα καὶ ἐν πάσαις ταῖς εἰκόσιν έγκειται μόνον δέ έςι καθ' έκας ον είδος, έξ ανάγκης έν πάσαις φανταζόμενον, δπερ έστιν ιδίωμα τοῦ είδους αὐτοῦ, καθὸ τῶν ἄλλων διές ηκε κậυ γὰρ πάντα ἐν τὰ εἴδη, τὸ ἐν έκας ω πρόχειρον έν τι παντως είναι, τὸ καὶ ἀφορίζον αὐτοῦ τὴν ἰδίαν ὕπαρξιν, ῆς πάντα μετέχει τὰ κατ' αὐτὸ λαβόντα τὴν .γένεσιν καὶ αὕτη μὲν, μίαν ποιεῖ τὴν σειράν, ή δὲ τῶν πλειόνων δυνάμεων ἐν τῷ εἴδει καὶ τῶν ἐλασσόνων μέθεξις, τὰ πρῶτα καὶ μέσα καὶ ἔσχατα τῆς σειράς ἀνέφηνεν, όπου μέν άλλως, όπου δε άλλως τοῦ αὐτοῦ μετασχεθέντος ό δε είς πατρικός νοῦς, πάσιν ἀφορίζει τὰ μέτρα της μεθέξεως προλαδών και τὰς ἐκάςων (2) συντελείας πρὸς τὸν κόσμον, ἀρχάς τε καὶ μέσα καὶ τέλη τῆς έκάς ου τῶν εἰδῶν σειρᾶς προλαδών, καὶ μέχρι πόσου φβά νειν ανάγκη την ιδιότητα την αφ' έκας ου καθήκουσαν. Προσκείσθω δὲ τούτοις, καὶ ὅτι τῆς μεθέξεως διαφόρου γιγνομένης, πρώται μεν απολείπουσι τα μετέχοντα αί ύφειμέναι των είδων ίδιότητες. δεύτεραι δέ, αί τούτων όλικώτεραι. πάσι δε όμοίως έμφανίζονται τοῖς ἀποτελέσμασιν αί πρωτουργοί και τῷ ἐνὶ διαφερόντως συγγενεῖς. ἔκαστον γὰρ

Β. πολλαχοῦ.

<sup>(2)</sup> C. έκάτω.

είδος, έν έςι και πλήθος ούχι κατά σύνθεσιν του πλήθους τὸ ἐν ἀποτελοῦντος, ἀλλὰ τοῦ ἐνὸς ὑφις άντος τὰς ἐν αὐτῶ πολλάς ιδιότητας. Εχείνο μέν οὖν ένοειδῶς και ἔςι και ζῆ καί νοεί, τὰ δὲ κατ' αὐτὸ (Ι) γεννώμενα, τὰ μὲν πάντων μετέχει τούτων, τὰ δὲ ένὸς μόνου τοῦ ὄντος ἐπεὶ καὶ τοῖς είδεσιν αυτοῖς, τὸ μέν νοερὸν, τοῦ ένός, ή δὲ ζωή, ἐκ τῆς άμεθέκτου ζωής, τὸ δὲ ον ἀπό τοῦ ένὸς ὅντος ὥσπερ δή καί τὸ εν ἀπὸ τῆς ἐπέκεινα τῶν ὅντων ἐνάδος. Ταῦτα μὲν οὖν περί αὐτῶν εἰρήσωω τῶν δογμάτων τῶν δὲ δύο λόγων οίς χρώμενος, ἀπὸ τῆς ψυχῆς ἐπ' αὐτὸ τὸ ον ἀνέδραμε, τὰ μέν συνεπεράνατο διὰ τῶν ἐκκειμένων ρητῶν, εἰπών ὅτι αὐτὸ ἄρα τὸ νοούμενον εἶδος ἔςαι, ἀεί ον καὶ ταὐτὸν ἐπί πάσι τοις είδεσι, και τουτο πρεσδύτερον του έν ψυχή νοήματος το γάρ νοούμενον, κρείττον, ώς είρηται, του νοούντος. κάν τε γάρ ψυχή το νοούν, νούς δε το νοούμενον, κρείττων ό νους κάν τε νους μέν το νοούν, νοητόν δέ το νοούμενου, κρείττου το νοητόν. Το δε δεύτερον όλου έξήτασεν είπων, ότι εί τὰ τῆ δε μετέχει τῶν είδῶν, τὰ δὲ είδη νοήματα, τὰ τῆδε ἄρα μετέχει νοημάτων τὰ δὲ νοήματος μετέχοντα, ἀνάγχη νοείν εί δε νοήματα αὐτῶν μετέχοι, τούτο μη άναγκαῖον οὐκ ἄρα τὰ εἴδη τὰ πρῶτα νοήματα. Καί ούτος ό λόγος ου μόνον ήμιν επιθείκνυσιν στι ουκ έν ψυχή τὰ εἴδη πρώτον, ἀλλὰ καὶ ὅτι πρὸ νοῦς καὶ γὰρ νοῦς νοών έαυτον (2) και τὰ έαυτοῦ κοητά, καθό μὲν νοῦς, έφεέμενον ές ί, καθό δε νοητόν, έφετόν τούτων δε, τό μέν τὰγαθῷ μᾶλλον συγγενές, τὸ δὲ ἦσσον' έφετον γάρ και τάγα-

<sup>(1)</sup> C. xat' aύτοῦ.

<sup>(2)</sup> Β. πρὸ έαυτόν.

Βόν, άλλ' οὐκ ἐφιέμενον- Αναγκαῖον δ' οὖν τῶν φυσικῶν λόγων μήτε νοητών όντων, μήτε νοητικών, δι' αὐτών μέσων ήμιν έπι τὰ νοητὰ είθη γίνεσθαι τὴν ἄνοδον. Ες αι οὖν πρὸ της άνοήτου φύσεως το νοητικον πάν καί τοῦτο διττόν ή μεταθετικόν, η άμεταθατον. Καθό γάρ νοοῦν εκάτερον, έφίεται τοῦ νοητοῦ τοῦ ἐαντῷ συς οίχου, καθάπερ εἴπομεν καὶ γὰρ δή (1) το νοητόν πρό ταύτης λέγω της φύσεως, ότι μήτε ή φύσις μήτε τὸ σῶμα νοοῦν. Είτα πρὸ τούτου, τὸ νόοῦν άμα καὶ νοούμενον, οίον έστι το νοερόν είδος η ψυχικόν. Είτα πρό τούτων, αὐτό τὸ νοητόν. Δεῖ γὰρ καὶ πρό τοῦδε, διπλόγμ τινά παρεμφαίνοντος, είναι το νοητον αὐτο πρώτως καί τούτου μέν μετέχειν τον νοῦν, διά δε τοῦ νοῦ, τὴν ψυχήν. Οὐ μόνου οὖν ἀπό τῶν ψυχικῶν εἰδῶν ἐπὶ τὰ νοερά μεταδατέον ώς νοούμεν, άλλά και άπο τούτων έπι τά κυρίως νοητά, παρ' ών τὸ είναι πάσιν ὑπάρχει τοῖς είδεσιν. Οὕτως ή του Παρμενίδου μαιεία τον λόγον από των έσχατων άνήγαγεν ἐπί τὰ πρώτιστα, δεικνύντος, ώς ούτε σωματικήν νοητέου είναι την μέθεξιν των είδων, ούτε φυσκήν, ούτι ψυχικήν, άλλά νοεροίς και νοητοίς προσήκουσαν είδεσα.

Αλλ', ὧ Παρμενίδη, μάλιστα ἔμοι γε καταφαίνεται
 ὧοδε ἔχειν' τὰ μὲν εἴδη ταῦτα, ὥσπερ παραδείγματα
 ἐστάναι (2) τῆ φύσει' τὰ δὲ ἄλλα, τούτοις ἐοικέναι, καὶ
 ἐψαι (3) ὁμοιώματα' καὶ ἡ μέθεξις αὖτη τοῖς ἄλλοις
 ἀλλη τίς ἡ εἰκασθῆναι (4)
 αὐτοῖς. »

<sup>(1)</sup> D. οὐ γάρ δή.

<sup>(4)</sup> C. D. ούκ άλλη τις είν,

<sup>(2)</sup> Bekk. Ast. έν τῆ.

<sup>(3)</sup> Deest xai eivai.

eixao Iñval.

Επ' αύτην την νοητην ούσίαν τῶν εἰδῶν ἀναγθεὶς ὁ Σωκράτης, ὑπὸ τῆς τοῦ Παρμενίδου μαιείας ποδηγούμενος, ένταῦ θα διαφερόντως σίεται την τάξιν άμα και τον τρόπον της μεθέξεως τεθηρακέναι των είδων αυτά μεν τά είδη λέγων έστάναι έν τη φύσει, τὰ δε άλλα γίνεσθαι πρὸς έκεῖνα τί άλλο διὰ τούτων, ἡ ἐκείνοις μὲν τὴν ἀκίνητον καὶ άμετάβολον οὐσίαν ἀποδιδούς, τοῖς δὲ πρὸς αὐτὰ ὑφισταμένοις την έν γενέσει φερομένην; Ταύτη γαρ αντιδιείλε, τῷ ἐστάναι τὸ γίνεσθαι διαιρῶν, καὶ αὐτὸ εἰς τὰ κατὰ ταὐτὰ καὶ ώσαύτως ἔχοντα καὶ τὰ μηθέποτε ώσαύτως έχοντα, γινόμενα δὲ μόνον ωσπερ καὶ δ Τίμαιος καὶ ό Ελεάτης ξένος ἐν τῷ Σοφιστή διεστήσατο χωρίς τὸ γεγνόμενον καὶ τὸ ὄν (Ι). Την οὖν τάξεν αὐτῶν οὖτως έθήρασε συνεισάγει δε τον τρόπον της μεθέξεως, λύων τὰς ἔμπροσθεν ἀπορίας ὁμοίως αὐτὸν τιθέμενος, ἴνα μήτε δλων μήτε μερών αναγκάζηται λέγειν έκείνων τα τῆδε μεταλαγχάνειν, μήτε όμοταγῆ είναι τὰ είδη τοῖς τῆδε: τὸ γὰρ παράδειγμα τη εἰκόνι οὐ πάρεστιν, οὐθε όμοταγές έστι πρός αὐτήν. Έσταν οὖν ἡ μέθεξις δι' όμοιώσεως τοῦτο δε είσηγαγε, παραδείγματα μεν έκεῖνα καλών, όμοιώματα δε τὰ μετασχόντα (2) αὐτῶν, δμοίως δε διὰ τοῦτο τὰν ριέθεζτυ και ούτω τεθάρρηκε τοῖς λόγοις τοὐτοις, ώστε ό στρότερον όμνὺς, ώς οὐκ εὔκολον διορίσασθαι τίς ή μέθεξις αύτη και πως έγγίνεται τὰ είδη τοῖς αισθητοῖς, νυνί φησι μαλιςα αυτώ καταφαίνεσθαι και τον τρόπον της μεθέξεως **Επό της μεθέξεως αὐτῶν (3) εύρημένου. και διά τοῦτο** 

<sup>(1)</sup> A. B. C. D. χωρίς καὶ τὸ (2) C. μετέχοντα. 5 - A. In margine: διεστή- (5) D. αὐτόν. σεκτοχωρίς τὸ γινόμενον καὶ τὸ ὄν.

μάλιστα, καὶ διὰ τοῦ καταφαίνεσθαι καὶ μὴ φαίνεσθαι μόνον είπειν ενδειξάμενος, ότι διαφερόντως περί ταύτης τεθάρρηκε της ύποθέσεως. Τοῦτο δὲ διά τε την ἐαυτοῦ πέπονθεν όξύτητα, και την τοῦ Παρμενίδου δύναμιν, τελειοῦσαν αὐτοῦ τὰς αὐτοφυεῖς περί τῶν Βείων ἐννοίας ὧ καὶ δήλος έστι μαιευτικός ών ό τρόπος τωνδε των (Ι) λόγων, άλλ' ούχι καταγωνιστικός ού γάρ αν προκόπτειν έποίει τον προσδιαλεγόμενον και ἀεί τελεώτερον γίνεσθαι ταῖς ἐπιδολαῖς. Τέλος γάρ ἐστι, μαιείας μὲν, ἡ πρόκλησις τῆς ἔνδον γνώσεως άγωνος δε, η νίκη και το περιδαλλειν (2) είς πάσαν άμηχανίαν τὸν ἀποκρινόμενον. Εἰ τοίνυν καθ' έκάστην ἀπορίαν ἄνεισιν ὁ Σωκράτης καὶ τελειοῦται καὶ διαρθροί τὰς ἐν αὐτῷ περί τῶν πρωτουργῶν εἰδῶν ἐννοίας, μαιεύεσθαι μάλλον αὐτὸν ὑπὸ τοῦ Παρμενίδου ρητέον π καταβάλλεσθαι, κάκεῖνο τελειωτικόν είναι τούτου μάλλον ή άμυντικόν. Αλλ' ό μέν τρόπος των λόγων, ώς πολλάκις ύπέμνηται (3), τοιοῦτός τίς ἐστι. Κατίδωμεν δὲ καὶ δπως προκέκοφε μέν ή τοῦ Σωκράτους ὑπόθεσις, οὔπω δὲ ἔχει τὸ τέλειον. Οτι μέν γάρ νοερών άντελάβετο καί όντως παραδειγμάτων όρθως, καί ότι την ίδιότητα αὐτων άφωρισεν, έστάναι προσειπών αὐτά, καὶ ἔτι τούτοις όμοιοῦσθαι τὰ άλλα τὸ γὰρ γόνιμον καὶ τὸ ἀεὶ ὡσαύτως ἔχον, ἴδιον έστι των αίωνίως και όντων και ένεργούντων είδων. Το γάρ κατά τὰ αὐτὰ καὶ ώσαύτως ἔχειν, ἀεὶ τοῖς πάντων Δειοτάτοις προσήχειν μόνοις φησί χαι ό Ελεάτης ξένος χαι τὸ

<sup>(1)</sup> C. D. τῶν λόγων πρὸς (3) Β. ὑπομέμνηται. D. ὑπτόν δε τὸν λόγον, ἀλλ'. έμνησται.

<sup>(2)</sup> Α. Β. παραβάλλειν.

έστάναι οὐδεν άλλο είναι, η το κατά ταὐτά και ώσαύτως έχειν, το μέν έν Σοφιστή διορισάμενος. Εὶ οὖν τὰ εἴδη καὶ ό Σωκράτης έστάναι λέγει, τὰ δὲ έστῶτα κατὰ ταὐτὰ καὶ ώσαύτως ἔχειν έν Σοφιστῆ γέγραπται , τὰ δὲ κατά τὰ αὐτά καὶ ώσαύτως ἔχοντα είναι τὰ Βειότατα τῶν πάντων ἐν Πολιτικώ διώρισται, δήλον ότι τα είδη Δειότατα αν είη καί οὐκέτι νοήματα αὐτὰ ψυχῶν, ἀλλ' ἐξηρημένα πάντων τῶν τοιούτων. Ταῦτα οὖν ὀρβῶς τε καὶ ὅτι πρὸ τοῦ πλήθους ἐν αύτοις υπέθετο την ένωσιν το γάρ έν τη φύσει, την ένάδα την μίαν αὐτῶν δεδήλωκεν. Εἴωθε γοῦν ὁ Πλάτων καὶ ἐπὶ τὰ νοητὰ φέρειν τοῦτο τὸ τῆς φύσεως ὅνομα. Λέγει γοῦν αὐτὸς ὁ Σωκράτης ἐν τῷ Φιλήδω, βασιλικὸν μέν νοῦν. βασιλικήν δε ψυχήν, έν τη τοῦ Διὸς ὑπάρχειν φύσει καί ό Τίμαιος. ή μέν οδν ζώου φύσις έτύγχανεν οδσα αἰώνιος. καὶ αὐτὸς φύσικ λέγων την μονάδα τῶν νοητῶν ἰδεῶν, καὶ έστάναι αὐτὴν διατεινόμενος, διὰ τοῦ φάναι αὐτὴν αἰώυιου είναι. Δηλοί δε το έστος έκείνης μένειν έν ένι τον αίωνα, φασί, καί του χρόνου κινητικόυ (Ι) είναι, καί (2) άλλα γενέσει την ὑπόστασιν έχειν ωσπερ καὶ νῦν ὁ Σωκράτης το γίνεσθαι τοῖς μετέχουσι τῶν ἰδεῶν ἀποδέδωκε. Τοιαύτη δ' οὖν και η νῦν λεγομένη φύσις ένὰς μία, και η περιοχή (3) των νοητών είδων. Ταυτα μέν ούν, ώς έφην, ώς όρ Σώς. ότι δε το παραδειγματικόν ιδίωμα μόνον αποδέδωκε τοῖς εἴδεσιν, άλλ' οὐχὶ καὶ τὸ τελεσιουργόν καὶ τὸ φρουρητικου, ταύτη (4) δόξειεν αν ατελώς έτι της περί αὐτών

<sup>(1)</sup> Β. πενητόν.

<sup>(3)</sup> Β. D. καὶ ὑπεροχή.

<sup>(2)</sup> B. C.D . xaì āµa.

<sup>(4)</sup> G. D. ταύτη δε δόξειεν.

άντιλαμβάνεσθαι Θεωρίας. Εκαστον γάρ είδος, οὐ παράδειγμα μόνον έστι των αίσθητων, άλλα και υποστατικόν αύτων ού γάρ άλλου δείται του παράγοντος πρός αύτά, καί ἀφομοιώσαντος αὐτοίς τὰ τῆδε, μένοντα αὐτὰ ἀργά καὶ ἀκίνητα καὶ δραστήριον οὐδεμίαν ἔχοντα δύναμιν, άλλ' έοικότα τοῖς ένταῦθα κηροπλαστικοῖς (Ι) τύποις άλλά καὶ αὐτὰ παράγει καὶ ἀπογεννῷ τὰς ἐαυτῶν εἰκόνας καὶ γὰρ άτοπον, εί οἱ μὲν έν τῆ φύσει λόγοι ποιητικὴν ἔχοιεν τινά δύναμιν, τὰ δὲ νοητὰ εἴδη τῆς τοῦ ποιεῖν αἰτίας παρηρημένα τυγχάνοι. Οὐ μόνον ἄρα παραδειγματικόν ἐστι πᾶν τὸ Βεῖον είδος, άλλὰ καὶ πατρικόν, καὶ αὐτῷ τῷ είναι γεννητικόν αίτιον τῶν πολλῶν καὶ οὐ μόνον ταῦτα, ἀλλά καὶ τελεσιουργόν αὐτό γὰρ τὸ ἐκ τοῦ ἀτελοῦς ἐπὶ τὸ τέλειον τὰ τῆδε παράγον (2) καὶ τὸ εὖ περιποιοῦν ἐκάστοις, καὶ τὸ την ένθειαν αὐτῶν ἀποπληροῦν, καὶ την ὕλην δυνάμει πάντα οδσαν άγον είς τὸ κατ' ένέργειαν γίνεσθαι, πόσον δην δυνάμει πρό τῆς εἰδοποιίας; ἔχει ἄρα καὶ ταύτην την τελεσιουργόν εν έαυτοῖς τὰ εἴδη δύναμιν. Τί δε οὐχί και τὴν φρουρητικήν; Καὶ πόθεν ή διακόσμησις μὲν ή τοῦ παντὸς άδιάλυτος, η έκ των είδων; Πόθεν δε οί έστωτες λόγοι καί τὴν μίαν συμπάθειαν τῶν πάντων ἄρρητον (3) διασώζοντες, οι ους κεί τελειος ο κόσμος μένει, μηθενός είθους αὐτὸν έκλιπόντος, η έκ των έστωτων αιτίων, ωσπερ το μεταβάλλειν έκ των κινουμένων; Αλλαμήν των σωμάτων το μεριστόν καί τὸ σκεδαστὸν, οὺκ ὰλλαχόθεν ἡ ἀπὸ τῆς ἀμερίστου δυν-

<sup>(1)</sup> Β. С. D. χοροπλαθιχοϊς. άγον. C. D. περιάγον.

<sup>(2)</sup> A. In margine: περι- (3) C. D. των όλων αρρήπατον.

άμεως σφίγγεται καὶ συνέχεται τῶν εἰδῶν. Αὐτό γάρ καΒ' αύτο το σώμα διαιρετον, και δείται της συνεκτικής τών λόγων δυνάμεως. Εὶ δέ καὶ τῆς (1) συνοχῆς ταύτης ἡ ἔνωσις προηγείται παν γάρ το συνεκτικόν έν αυτό πρότερον είναι δεῖ καὶ ἀδιαίρετον εἴη ἀν τὸ εἶδος οὐ γεννητικὸν μόνον, ὡς είπομεν, καί φρουρητικόν τε καί τελεσιουργόν, άλλά καί συνεκτικόν και ένωτικόν τῶν δευτέρων ἀπάντων. Εδει τοίνυν, φαίη αν τις, μη πρός μίαν απιδείν των είδων δύναμιν άφομοιωτικήν (2), άλλα και τας άλλας αὐτόν έπισκέψασθαι (3) δυνάμεις, και ούτως αφορίσασθαι τον της μετοχής τρόπου δστις έστίν όμοιωσω μέν λέγοντα την μέθεξιν, όμου δε και συνεκτικήν των όμοιωθέντων και φρούρητικήν, και τελεσιουργόν δ και δ Τίμαιος διδάσκου. τέλειον τον κόσμον έφατο γενέσθαι και άλυτον διά την πρός τὸ παντελές αὐτοῦ ζῶον έξομοίωσαν. Μήποτε δὲ καὶ ὁ Σωκράτης όμοίωσα την γνώσα, την μέθεξαν είπου, πώντα περιελαθε τὰ γὰρ ὁμοιούμενα τοῖς ἐστιῶσεν, άλυτα ἀναγκαῖεν είναι, και συνέχεσθαι έν τοῖς έαυτών λόγοις, και φρουρεῖσθαι κατά τὴν οὐσίαν ὑπ' αὐτών, Η οἰκ ἀν ἦ ὅμοια τρῖς έστωσι, τη αστάτω γενέσει συμφερόμενα, και πάντη σκίδνάμενα ἀφ' έαυτων: Οὐθ' ἀν ἐκεῦνα ἀκινήτως εξη παραθείν ματα, μη άλλων όντα τοιούτων παραδείγματα, ϊνα καὶ όμοια ή τοῖς ἀπινήτοις. όθαν οὐδε τῶν μερικῶς γιγνομένων ἐλέγομεν ίδεας είναι, μόνων δε τών εν τοῖς γεννητοῖς και ἀστάτοις αϊδίων. Μή οὖν τις ήμεν ένειδιζέτω τὸ δνομα τῶν παρά≥

<sup>(1)</sup> Α. τη συνοχή. ἀφομοιωτικήν.

<sup>(2)</sup> A. In margine : την (3) C. D. επιστεψάμενον.

δειγμάτων ώς μεταφορικόν είς τα τήδε παραδείγματα βλέπων, αίσθητα όντα και άδρανή υπάρχοντα, και άλλων έπιδεή των πρός αυτά ποιούντων. Και γάρ δ Σωκράτης ούχ άπλως είπε παραδείγματα τὰ εἴδη, άλλ' ως περ παραδείγματα τοῦτο δε άναιρει μέν των συνήθων ήμιν παραδειγματων την έγονον και άπεψυγμένην μορφήν, ενδείκνυται δε την πρωτουργόν έν τοῖς εἴδεσι τῶν εἰκόνων γόνιμον ἀρχήν. Μηδ' αὐ διοικιζέτω χωρίς τό, τε παράδειγμα καὶ τὸ ποιοῦν, άλλ' ἐν ἐνὶ συλλαθών -ἀμφότερα, Θεωρείτω καὶ γὰρ τὸ παράδειγμα κατά την ούσίαν αὐτην ὑφίστησι τὸ πρός αὐτὸ γιγνόμενος και το ποιούν, αυτώ τῷ είναι ποιούν, και πρὸς έαυτο το γιγνόμενον άπεικάζον, και δευτέρως έκείνο παρεχόμενον όσα έν αὐτῷ πρώτως έστὶν, εἰς τὴν τοῦ παραδείγματος καθίσταται και αυτό τάξιν και τό μέν έστι παραδειγματικώς ποιούν, το δε ποιητικώς παράδειγμα όν. ίδιον γάρ παραθείγματος μέν, οίων έστι ποιείν, ποιούντος δέ, γένεσω άντ' οὐσίας έργάζεσθαι. Διόπερ έν Φιλήδφ μέν πάν τὸ ποιούν, πάν τὸ γιγνόμενον ἔφατο γίγνεσθαι ἐν Τιμαίω δε το παράδειγμα είκονος είναι παράδειγμα τινός πρός τι γάρ εκάτερον, το μέν:πρός γένεσιν, το δε πρός εικόνα λέγεται. ξατι δε όμως εν έκατέρω το λοιπόν παραδειχματικώς μέν έν τῷ παραδείγματι τὸ ποιοῦν; παητικώς δε το παράδειγμα έν τῷ ποιούντι συνειλημμένον. Ενωσις ἄρα μία τό,τε παραδειγματικόν αίτιον έν έκείνοις συνάγει, και το ποιητικόν, πλήν ότι, πολλών ποιητικά μέν έστιν αίτια ώς γεννητών, παραδειγματικόν δε ούκ έστι\* τοιαῦτα γάρ τὰ καθ' ἔκαστα γιγνόμενα μὲν ἢ καθέκαστα, ού μέν τοι παραδείγματα έχοντα ή τοιαύτα έστί. Μήτ' ούν δειστάνωμεν άπλως το παραδειγματικού και το ποιητικού, παραδειγμάτων ένέργειαν προσδείσθαι λέγωμεν άλλων είδων, των ψυχικών ἡ φυσικών. Εξηρημένως γὰρ ἐκείνη πᾶσε πανταχοῦ πάρεστι και συνδεί μὲν τὰ δεύτερα τῆ γονίμω περιουσία των Θείων είδων, ἐκείνα δὲ τελέως ἀφ' (1) ἑαυτών ἐνδίδωσι τοῖς πᾶσι την ὁμοίωσιν τῆς δλης οὐσίας.

« Εἴ τις (2) οὖν, ἔφη, ἔοικε τῷ εἴδει, οἶόν τε ἐκεῖνο τὸ » εἶδος μὴ ὅμοιον εἶναι τῷ εἰκασθέντι καθόσον αὐτῷ ἀφ- » ωμοιώθη; ἢ ἔστι τἰς μηχανὰ τὸ ὅμοιον μὴ ὁμοίῳ ὅμοιον » εἶναι;—Οὐκἔςι.—Τὸ δὲ ὅμοιον τῷ ὁμοίῳ ἄρ' οὐ μεγάλη » ἀνάγκη ἑνὸς τοῦ αὐτοῦ εἴδους μετέχειν; — Ανάγκη. — » Οὖδ ἀν τὰ ὅμοια μετέχοντα ὅμοια ἢ, οὐκ ἐκεῖνο ἔσται » αὐτὸ τὸ εἶδος. — Παντάπασι μὰν οὖν. »

Τοῦ Σωκράτους ἐστῶτα παραδείγματα Θεμένου τὰ εἰδη, καὶ τὰ τῆδε ὁμοιώματα καλέσαντος ἐκείνων, καὶ διὰ τοῦτο (3) καὶ τὴν μέθεξεν ὁμοίωσιν προσειπόντος, καὶ περὶ πάντα ταῦτα ἀτελέστερον δόξαντος ἐπιδαλλειν· οὕτε γὰρ τὰ εἰδη παραδείγματα μόνον, ἀλλὰ καὶ γεννητικὰ καὶ τελεσιουργικὰ (4) καὶ φρουρητικὰ τῶν αἰσθητῶν εἰσιν, ὡς εἴπομεν· οὕτε τὰ τῆδε ὁμοιώματα μόνον, ἀλλὰ καὶ γεννήματα ἐκείνων καὶ φρουρούμενα ὑπ' ἐκείνων, καὶ πᾶσαν τὴν τελειότητα καὶ τὴν συνοχὴν ἐκείθεν κομιζόμενα· εἰ μὴ

Β. ἀφ' ἐαυτοῦ.
 Β. διὰ τούτων.

<sup>(2)</sup> D. τι. Sic Heindorf. (4) B. τελεσιουργητικά.Ast. Bekker.

ἄρα διά τῆς όμοιώσεως τῆς πρὸς τὰ ἐστῶτα τῶν γιγνομένων, καθάπερ είπομεν, πάντα ταῦτα συνήγαγεν ὁ τοῦ Σωκράτους λόγος. Τοῦ δ' οὖν Σωκράτους οὖτω περί τούτου ( ) διαταξαμένου, πάνυ Βείως ὁ Παρμενίδης τὸ μὲν έστάναι τὰ παραδείγματα ταῦτα ἐν τῆ φύσει, καθάπερ ὁ Σωκράτης είπε, συγκεχώρηκεν, ώς ἄν έστοχασμένως αὐτοῦ φΩεγξαμένου της νοεράς ὑποστάσεως αὐτών. ἐπειδη δὲ καὶ τὰς πρώτας ἀπορίας περί της μετοχής λύειν ἐκεῖνος ὑπέλαδε, την ομοίωσιν είσαγαγών, και την καθ' ομοιότητα μέθεξα, ἀπαλλάττουσαν ήμας της περί τὸ δλον καὶ τὸ μέρος ἀπορίας, αὐτὸς τὴν πρωτουργὸν αἰτίαν τοῦ παραδείγματος καὶ δλαὴν ἐνδείξασθαι βουλόμενος, καὶ τὴν ἐπέκεινα πάσης όμου της πρός τὰ όμοιούμενα σχέσεως ἐπιδείκνυσιν. Δς εἰ τὸ αίσθητον δμοιόν έστι πρὸς τὸ νοητὸν είδος, οὐ χρη καί άντιστρέφειν την σχέσιν, κάκείνω τοῦτο λέγειν δμοιον. Ινα μη πρό τῶν δύο ὁμοίων ἀλλήλοις, ἔτερόν τι πάλαν ζητήσωμεν είδος, άμφοιν της όμοιότητος αίτιον. Τά γάρ άλλήλοις δμοια πάντως ταύτοῦ τινος κεκοινώνηκε, καὶ δι' ἐκεῖνο ταὐτὸν ἐν αὐτοῖς δν, δμοια λέγεται είναι. Τούτου γὰρ συγχωρηθέντος, άλλήλοις δμοια είναι τό,τε μεθεκτον καί το μετέχον, τὸ παράδειγμα καί τὸ εἰκασθὲν, ἔσται καί πρὸ τούτων άλλο τι τὸ ταῦτα ἀφομοιοῦν καὶ τοῦτο ἐπ' ἄπειρον. Πρός & λέγειν έδει τον Σωκράτην το δμοιον είναι διττόν. τὸ μὲν σύζυγον ὁμοίω (2) ὅμοιον , τὸ δὲ ὡς ὑφειμένον, πρός άρχέτυπον δμοιον καί το μέν έν ταὐτότητι θεωρείσθαι λόγου τινός ένός, τὸ δὲ οὐ μόνον ἔχειν τὸ ταὐτὸν,

<sup>(1)</sup> D. περὶ τούτων.

<sup>(2)</sup> C. ομοίως.

άλλ' όμου και το έτερον, όταν ουτως ή όμοιον, ώς άπ' έκείνου το ταυτόν είδος έχον, άλλ' ου μετ' έκείνου. Ταυτα δε λογικώς μεν προήκται και απορητικώς εί δε ανάγειν είς τάς πολλάς τάξεις αὐτά τῶν εἰδῶν ἐθέλοις, εὕροις ἀν τὸ ἐν αὐτοῖς βάθος. Αλλα γὰρ τὰ φυσικὰ (1) εἴδη πρὸ τῶν αἰσθητῶν, ἄλλα τὰ ψυχικά, ἄλλα τὰ νοερά καὶ οὐκέτι πρό (2) τούτων άλλα. Ταῦτα μέν οὖν μόνως παραδείγματα, και οὐδαμῶς δμοια τοῖς μετά ταῦτα, τὰ δὲ ψυχικά, καί παραδείγματα καί είκόνες καί καθόσον είκόνες καί αὐτὰ χαὶ τὰ μετὰ ταῦτα, δμοια άλλήλοις, ὡς πρὸς τὰ αὐτὰ ὑποστάντα τὰ νοερά· καὶ τὰ φυσικὰ ὁμοίως· μέσα γὰρ τῶν ψυχικών και αισθητών, και έστιν όμοια τοις αισθητοίς, ούχ η παραδείγματα αὐτῶν ἐστιν, ἀλλ' η ἄμφω εἰκόνες τῶν ύπερ αὐτά έστω & δε παραδείγματα μόνα έστω, οὐκέθ' δμοια ταις είκόσι τὰ γὰρ ταὐτόν τι πεπονθότα δμοια έστιν έκεῖνα δὲ οὐδὲν πέπονθε πρῶτα ὅντα. Καὶ ταῦτα μέν φιλοσόφως. Βεολογικώς δὲ ἄλλον τρόπον. Αλλα γάρ τὰ ἐν τῷ κοσμικῷ νῷ εἴδη, καὶ ἄλλα τὰ ἐν τῷ δημιουργικῷ· καὶ ἄλλα μέσα τούτων, τὰ ἐν τῷ μεθεκτῷ μὲν, ὑπερκοσμίω δε όντι και συνδέοντι τα έν τῷ κοσμικῷ νῷ πρὸς τα έν τῷ ἀμεθέκτῷ νῷ. Τοσαυταχῶς δὲ ὅντων αὐτῶν, έπί τινων μέν ή κατά τὸ δμοιον σχέσις άντιστρέφει (3), · έπί τινών δε οὐδαμώς. οἰον έπι των δημιουργικών. έπέκεινα γάρ έστι τῆς ἀφομοιωτικῆς τῶν εἰδῶν, ἡν εἶπομεν τοῦ με Βεκτου μέν είναι (4) νου, υπερκοσμίου δε όντος. Τά μέν

Β. C. τὰ φυσικὰ εἶδη
 Φ. ἀναστρίφει.
 Τῶν αἰσθητῶν.
 Δ. Deest εἶναι.

<sup>(2)</sup> C. πρὸς τούτων.

οὖν ὑπὸ ταύτην ταττόμενα, καὶ ἀλλήλοις ὁμοιοῦταί πως καὶ τοῖς πρὸ αὐτῶν τὰ δὲ τοῦ ἀμεθέκτου νοῦ εἴδη κρείττονά έστιν αὐτῆς ώς τε τὰ μὲν αἰσθητὰ, ὁμοιοῦσθαι ἐκείνοις, αὐτὰ δὲ τούτοις οὐκέτι καὶ γὰρ εἰ καὶ ἐκεῖνα τούτοις, οὐκέτι που στησόμεθα, προελευσόμεθα δε ἐπ' ἄπειρον, οὐδαμοῦ τὴν ἀρχὴν τῆς ὁμοιότητος εὑρεῖν δυνάμενοι. Τοῖς μεν οὖν κάτωθεν άρχομένοις, δυνατὸν λέγειν καὶ τὰ νοερὰ έν τῷ παντὶ, καὶ τὰ ψυχικὰ ὅμοια ἀλλήλοις. ὅμοια, καθόσον ἄπαντα ταῦτα δεύτερα τῶν ἀφομοιωτικῶν (1) ἐστι νόων, καὶ οἶον ἀδελφὰ ἀλλήλων τοῖς δὲ ἐπ' (2) αὐτὸν τὸν ἀμέθεκτον νοῦν ἀναδραμοῦσιν , οὐκέτι τοῦτο λέγειν δυνατόν μεταξύ γάρ έστιν ή ἀφομοιωτική τάξις καὶ οὐκ ἀμφοτέρων κρείττων μεταξυ δὲ οὖσα, τὰ αἰσθητὰ μόνον ἄ ἐστι καταδεέστερα αὐτῆς, όμοιοῖ τοῖς νοεροῖς άλλ' οὐκ ἔμπαλιν τὰ νοερά τοῖς αἰσθητοῖς· οὐ γὰρ Βέμις τὸ δεύτερον διδόναι ἐπί τῷ προτέρω, οὐδὲ τὸ πρότερον ἐκδέχεσθαί τι ἀπὸ τῶν δευτέρων. Ιν' οὐν ὁ Παρμενίδης ἐνδείζηται τῷ Σωκράτει ταῦτα τὰ παραδείγματα νοερὰ μὲν ὄντα, ἀλλ' ἐν τῷ ἀμεθέκτῳ νῷ πρὸ τῶν ἀφομοιωτικῶν νόων ίδρυμένα, δείκνυσαν ώς οὐ χρη την αχέσιν αντιστρέφειν πρός τα τήδε των είδων. τούτο γάρ ὑπάρχει τοῖς δευτέροις τῆς ἀφομοιωτικῆς αἰτίας, συνδεομένοις ύπ' αύτης, άνωθεν τάς έαυτης ένεργείας ἐπ' ἄμφω διατεινούσης, τά τε όμοιούμενα καὶ τὰ οἶς όμοιοῦνται. Ταῦτα μὲν οὖν εἴρηται Θεολογικῶς, τὰς πολλάς τάξεις τῶν είδῶν ἡμῶν διαριθμουμένων, φυσικῶν, νοερῶν, καί τούτων, ώς εἴπομεν, η κατά τὸν μετεχόμενον, έγκόσμιον

<sup>(1)</sup> Β. ἀφομοωματικών.

<sup>(2)</sup> B. ἀπ' αὐτῶν. C. ἐπ' αὐτῶν.

δὲ νοῦν τεταγμένων (Ι), ἡ κατὰ τὸν με Θεκτόν καὶ ὑπερκόσμιον, ή κατά τὸν ἀμέθεκτον νοῦν καὶ τὴν ἀφομοιωτικὴν τάξιν τῶν νόων ἐν τῷ ὑπερκοσμίῳ νῷ καὶ μεθεκτῷ τιθεμένοις, ώς ή δευτέρα ποιήσει δήλον υπόθεσις ήμαν. καί ώς ή των Βεολόγων ένθεος φήμη περί τούτων έδίδαξε τοὺς γνησίως αὐτῶν ἀντιλαμβανομένους. Εξεστι δὲ ἄρα καὶ ἐπὶ μόνων τῶν είδῶν λαδοῦσιν ἡμῖν τὸ ὅμοιον αὐτὸ καὶ ἀνόμοιον, μέσα ὄντα τῶν τεγενικωτάτων καὶ τῶν ὡς ἐν είδεσιν ατόμων, φιλοσόφως όραν, όπως τοῖς μὲν γενικωτάτοις ὑπηρετεῖ πρὸς τὰς ἀφομοιώσεις εἰς μόνα (2) δρῶντα τὰ μετέχοντα, άλλ' οὐκ εἰς έκεῖνα πρὸ αὐτῶν ὅντα τοῖς δε ώς εν είδεσιν απόμοις συνεργούντα, και αὐτοῖς και τοῖς πρός αὐτά γιγνομένοις δίδωσι τὴν ἐαυτῶν μέθεξιν, ὁμοίοτητος καί ανομοιότητος μεταδιδόντα (3): ώστε έπί τούτων είναι άληθες το άντιστρέφειν το όμοιον, ούκ έπί πάντων, ωστ' είναι ψεύδος τὸ ἐπὶ πάντα άπλῶς τὴν ἐπιστροφὴν (4) έκτείνειν. Πῶς οὖν τοῦτο δείκνυσιν; Εἰ ὅμοια, φησί, τὰ τῆδε τοῖς εἴδεσιν, δμοια ἔσται καὶ τὰ εἴδη πάντως τούτοις καὶ είδως όπη τουτο ψευδος έστιν, έπανερωτά πάλιν τον Σωκράτην, πρός την διάρθρωσιν αὐτον άνεγείρων της ομοιότητος η έστι τις μηχανή το δμοιον μη όμοιω δμοιον είναι; ταύτη δὲ τη προτάσει (5) λαμδάνει πάλιν ἀκόλου 3ον, ότι τὰ ὅμοια, ένὸς ταὐτοῦ τε μετείληφεν εἴδους (6), καθ' ὁ ή

<sup>(1)</sup> C. τεταγμένον.

<sup>(4)</sup> A. In margine: ἀντι-

<sup>(2)</sup> C. εἰς μονάδα. D. δρῶν. στροφήν.

<sup>(3)</sup> Β. ὁμοιότητα μεταδιδόν- (5) D. τῆ πρώτη.

τα. C. ομοιότητα καὶ ανομοι- (6) Β. C. είδη. ότητα.

άντιλαμβάνεσθαι Θεωρίας. Εκαστον γάρ είδος, οὐ παράδειγμα μόνον έστι των αίσθητων, άλλα και υποστατικόν αὐτῶν οὐ γὰρ ἄλλου δεῖται τοῦ παράγοντος πρὸς αὐτὰ, καὶ ἀφομοιώσαντος αὐτοῖς τὰ τῆθε, μένοντα αὐτὰ ἀργά καὶ ἀκίνητα καὶ δραστήριον οὐδεμίαν ἔχοντα δύναμιν, άλλ' έοικότα τοῖς ένταθθα κηροπλαστικοῖς (Ι) τύποις άλλα καί αὐτὰ παράγει καὶ ἀπογεννά τὰς ἐαυτῶν εἰκόνας καὶ γὰο άτοπον, εί οἱ μὲν ἐν τῷ φύσει λόγοι ποιητικὴν ἔχοιεν τινά δύναμιν, τὰ δὲ νοητὰ εἴδη τῆς τοῦ ποιεῖν αἰτίας παρηρημένα τυγχάνοι. Οὐ μόνον ἄρα παραδειγματικόν έστι πᾶν τὸ Βείον είδος, άλλα καὶ πατρικόν, καὶ αὐτῷ τῷ είναι γεννητικόν αξτιον των πολλών και ου μόνον ταυτα, άλλά και τελεσιουργόν αὐτὸ γὰρ τὸ ἐκ τοῦ ἀτελοῦς ἐπὶ τὸ τέλειον τὰ τῆδε παράγον (2) καὶ τὸ εὖ περιποιοῦν ἐκάστοις, καὶ τὸ τὴν ἔνδειαν αὐτῶν ἀποπληροῦν, καὶ τὴν ῦλην δυνάμει πάντα ούσαν άγον είς τὸ κατ' ενέργειαν γίνεσθαι, πόσον πν δυνάμει πρό της είδοποιίας; έχει άρα καί ταύτην την τελεσιουργον εν έαυτοῖς τὰ εἴδη δύναμιν. Τί δὲ οὐχί και τὴν φρουρητακήν; Καὶ πόθεν ή διακόσμησις μέν ή τοῦ παντὸς άδιάλυτος, ἡ έκ τῶν εἰδῶν; Πόθεν δὲ οἱ ἐστῶτες λόγοι καἰ την μίαν συμπάθειαν των πάντων ἄρρητον (3) διασώζοντες, οι ους ἀεί τελειος ο κόσμος μένει, μηθενός είδους αὐτόν έκλιπόντος, η έκ των έστώτων αίτίων, ώσπερ το μεταβαλλειν έκ τῶν κινουμένων; Αλλαμὴν τῶν σωμάτων τὸ μεριστὸν καὶ το σκεδαστόν, ούκ αλλαχόθεν ή από της αμερίστου δυν-

<sup>(1)</sup> Β. С. D. κοροπλαθικοίς. άγον. C. D. περιάγον.

<sup>(2)</sup> A. In margine: περι- (3) C. D. των όλων άρρηκτον.

άμεως σφίγγεται καὶ συνέχεται τῶν εἰδῶν. Αὐτὸ γάρ καθ' αύτο το σώμα διαιρετον, και δείται της συνεκτικής τών λόγων δυνάμεως. Εὶ δέ καὶ τῆς (1) συνοχῆς ταύτης ἡ ενωσις προηγείται παν γάρ τὸ συνεκτικὸν εν αὐτὸ πρότερον είναι δει και άδιαίρετον είη αν το είδος ου γεννητικόν μόνον, ώς είπομεν, καί φρουρητικόν τε καί τελεσιουργόν, άλλά καί συνεκτικόν και ένωτικόν τῶν δευτέρων ἀπάντων. Εδει τοίνυν, φαίη αν τις, μη πρός μίαν απιδείν των είδων δύναμιν άφομοιωτικήν (2), άλλα και τὰς άλλας αὐτὸν ἐπισκέψασθαι (3) δυνάμεις, και ούτως αφορίσασθαι τον της μετοχής τρόπον δστις έστίν όμοίωσα μεν λέγοντα την μέθεξιν, όμου δε καί συνεκτικήν των όμολωθέντων καί φρουρητικήν, και τελεσιουργόν δ και δ Τίμαιος διδάσκων. τέλειον τὸν κόσμον ἔφατο γενέσθαι καὶ ἄλυτον διὰ τὴν πρός τὸ παντελές αὐτοῦ ζῶον ἐξομοίωσιν. Μήποτε δὲ καὶ ὁ Σωκράτης όμοίωσα την γνώσα, την μέθεξιν είπον, πάντα περιελαθε τα γαρ όμοιούμενα τοῖς έστιρσαν, άλυτα άναγκαίου είναι, καί συνέχεσθαι έν τοῖς έαυτῶν λόγοις, καί φρουρεῖσθαι κατά την οὐσίαν ὑπ' αὐτών. Η οἰκ άν ή ὅμοια τρᾶς έστωσε, τη ἀστάτω γενέσει συμφερόμενα, και πάντη σκιδνάμενα αφ' έαυτων: Ουθ' αν έκεινα άκινητως είη παραθείν ματα, μη άλλων όντα τοιούτων παραδείγματα, Ίνα και όμοια ή τοῖς ἀκινήποις. όθαν οὐδε των μερικώς γιγνομένων έλέγομεν ίδεας είναι, μόνων δε τών εν τοῖς γεννητοῖς και άστάτοις αϊδίων. Μη ούν τις ήμεν ένειδιζέτω το δνομα των παρά

<sup>(1)</sup> Α. τη συνοχη. άφομοιωτικήν.

<sup>(2)</sup> A. In margine : την (3) C. D. δπισιεψάμενον.

δειγμάτων, ώς μεταφορικόν είς τὰ τῆδε παραδείγματα βλέπων, αίσθητα όντα και άδρανή υπάρχοντα, και άλλων έπιδεή των πρός αυτά ποιούντων. Και γάρ ο Σωκράτης ούχ άπλως είπε παραθείγματα τὰ εἴθη, άλλ' ως περ παραδείγματα τοῦτο δε άναιρεῖ μέν τῶν συνήθων ἡμῖν παραδειγμάτων την έγονον και άπεψυγμένην μορφήν, ενδείκνυται δε την πρωτουργόν εν τοῖς είδεσι τῶν είκονων γόνιμον ἀρχήν. Μηδ' αὖ διοικιζέτω χωρίς τό, τε παράδειγμα καὶ τὸ ποιοῦν, άλλ' έν ένι συλλαθών -άμφότερα, Θεωρείτω και γάρ τὸ παράδειγμα κατά την οὐσίαν αὐτην ὑφίστησι τὸ πρὸς αὐτὸ γεγνόμενος και το ποιούν, αυτώ τῷ είναι ποιούν, και πρὸς έσυτο το γεγνόμενον άπεικάζον, και δευτέρως εκείνω παρεχόμενον όσα εν αὐτῷ πρώτως έστιν, είς τὴν τοῦ παραδείγματος καθίσταται καὶ αὐτὸ τάξιν καὶ τὸ μέν έστι παραδειγματοιώς ποιούν, τὸ δε ποιητειώς παράδειγμα ον. Ιδιον γάρ παραθείγματος μέν, οδον έστι ποιείν, ποιούντος δέ. γένεσαν άντ' οὐσίας έργάζεσ Βαι. Διόπερ έν Φιλήδφ μέν πῶν τὸ ποιοῦν, πῶν τὸ γιγνόμενον ἔφατο γίγνεσθαι ἐν Τιμαίω δε το παράδειγμα είκονος είναι παράδειγμα τινός. πρός τι γάρ έκάτερον, το μέν πρός γένεσιν, το δέ πρός εικόνα γελειαι, εσιι οξ οποι εκ εκαιεδό το γοιμοκ. εκαδαδειχματικώς μέν έν τῷ παραδείγματι τὸ ποιοῦν; ποιητικώς δὲ τὸ παράθειγμα ἐν τῷ ποιοῦντι συνειλημμένον. Ενωσις ἄρα μία τό,τε παραδειγματικόν αἴτιον ἐν ἐκείνοις συνάγει, και το ποιητικόν, πλήν ότι, πολλών ποιητικά μέν έστιν αίτια ώς γεννητών, παραδειγματικόν δε ούκ έστι. τοιαῦτα γὰρ τὰ καθ' ἔκαστα γιγνόμενα μὲν ἢ καθέκαστα, ού μέν τοι παραδείγματα έχοντα ή τοιαύτα έστί. Μήτ' ούν διιστάνωμεν άπλῶς τὸ παραδειγματικὸν καὶ τὸ ποιητικὸν, ἀλλὰ τὸν εἰρημένον τρόπον, μήτε αὐ τὴν εἰς τὰ τῆδε τῶν παραδειγμάτων ἐνέργειαν προσδεῖσθαι λέγωμεν ἄλλων εἰδῶν, τῶν ψυχυιῶν ἡ φυσικῶν. Εξηρημένως γὰρ ἐκείνη πᾶσε πανταχοῦ πάρεστι καὶ συνδεῖ μὲν τὰ δεύτερα τῆ γονίμω περιουσία τῶν Θείων εἰδῶν, ἐκεῖνα δὲ τελέως ἀφ' (1) ἑαυτῶν ἐνδίδωσι τοῖς πᾶσι τὴν ὁμοίωσιν τῆς δλης οὐσίας.

« Εἴ τις (2) οὖν, ἔφη, ἔοικε τῷ εἴδει, οἰόν τε ἐκεῖνο τὸ » εἶδος μὴ ὅμοιον εἶναι τῷ εἰκασθέντι καθόσον αὐτῷ ἀφ- » ωμοιώθη; ἢ ἔστι τἰς μηχανὰ τὸ ὅμοιον μὴ ὁμοίῳ ὅμοιον » εἶναι;—Οὐκἔςι.—Τὸ δὲ ὅμοιον τῷ ὁμοίῳ ἄρ' οὐ μεγάλη » ἀνάγκη ἑνὸς τοῦ αὐτοῦ εἴδους μετέχειν; — Ανάγκη. — » Οὖδ' ἀν τὰ ὅμοια μετέχοντα ὅμοια ἢ, οὐκ ἐκεῖνο ἔσται » αὐτὸ τὸ εἶδος. — Παντάπασι μὲν οὖν. »

Τοῦ Σωκράτους ἐστῶτα παραδείγματα Θεμένου τὰ εἰδη, καὶ τὰ τῆδε ὁμοιώματα καλέσαντος ἐκείνων, καὶ διὰ τοῦτο (3) καὶ τὴν μέθεξεν ὁμοίωσιν προσειπόντος, καὶ περὶ πάντα ταῦτα ἀτελέστερον δόξαντος ἐπιδαλλειν οῦτε γὰρ τὰ εἰδη παραδείγματα μόνον, ἀλλὰ καὶ γεννητικὰ καὶ τελεσιουργικὰ (4) και φρουρητικὰ τῶν αἰσθητῶν εἰσιν, ὡς εἴπομεν οῦτε τὰ τῆδε ὁμοιώματα μόνον, ἀλλὰ καὶ γεννήματα ἐκείνων καὶ φρουρούμενα ὑπ' ἐκείνων, καὶ πᾶσαν τὴν τελειότητα καὶ τὴν συνοχὴν ἐκείθεν κομιζόμενα εἰ μὴ

<sup>(1)</sup> **B**. ἀφ' ἐαυτοῦ. (3) **B**. διὰ τούτων.

<sup>(2)</sup> D. τι. Sic Heindorf. (4) B. τελεσιουργηταιά.
Ast. Bekker.

ἄρα διὰ τῆς όμοιώσεως τῆς πρὸς τὰ ἐστῶτα τῶν γιγνομένων, καθάπερ είπομεν, πάντα ταῦτα συνήγαγεν ο τοῦ Σωκράτους λόγος. Τοῦ δ' οὖν Σωκράτους οὕτω περὶ τούτου (1) διαταξαμένου, πάνυ θείως ο Παρμενίδης το μεν έστάναι τά παραθείγματα ταυτα έν τη φύσει, καθάπερ ο Σωκράτης είπε, συγκεχώρηκεν, ώς αν έστοχασμένως αὐτοῦ φωεγξαμένου της νοεράς ὑποστάσεως αὐτῶν. ἐπειδη δὲ καὶ τὰς πρώτας ἀπορίας περί τῆς μετοχῆς λύειν ἐκεῖνος ὑπέλαδε, την ομοίωσιν είσαγαγών, και την καθ' ομοιότητα μέθεξα, ἀπαλλάττουσαν ήμας της περί τὸ όλον καὶ τὸ μέρος ἀπορίας, αὐτὸς τὴν πρωτουργὸν αἰτίαν τοῦ παραδείγματος καὶ όλικὴν ἐνδείξασθαι βουλόμενος, καὶ τὴν ἐπέκεινα πάσης όμου της πρός τα όμοιούμενα σχέσεως ἐπιδείωνσιν. Ως εἰ τὸ αἰσθητου δμοιόν έστι πρὸς τὸ νοητὸν είδος, οὐ χρὴ καἰ άντιστρέφειν την σχέσιν, κάκείνω τοῦτο λέγειν δμοιον. Ινα μή πρό τῶν δύο όμοίων άλληλοις, ετερόν τι πάλιν ζητήσωμεν είδος, άμφοιν της όμοιότητος αίτιον. Τά γάρ άλλήλοις δμοια πάντως ταὐτοῦ τονος κεκοονώνηκε, καὶ δι' ἐκεῖνο ταύτον έν αύτοῖς δν, δμοια λέγεται είναι. Τούτου γάρ συγχωρηθέντος, άλλήλοις δμοια είναι τό,τε μεθεκτόν καί τό μετέχον, τὸ παράδειγμα καὶ τὸ εἰκασθὲν, ἔσται καὶ πρὸ τούτων άλλο τι το ταυτα άφομοιουν και τουτο έπ' άπειρον. Πρός & λέγειν έδει τὸν Σωκράτην τὸ ὅμοιον εἶναι διττόν. τὸ μὲν σύζυγον ὁμοίω (2) ὅμοιον , τὸ δὲ ώς ὑφειμένον, πρός άρχέτυπον δμοιον καί το μέν έν ταύτότητι Θεωρεῖσθαι λόγου τινὸς ένός, τὸ δὲ οὐ μόνον ἔχειν τὸ ταὐτὸν,

<sup>(1)</sup> D. περί τούτων.

<sup>(2)</sup> C. ομοίως.

άλλ' όμου και το έτερον, όταν ούτως ή όμοιον, ώς άπ' έκείνου το ταύτον είδος έχον, αλλ' ου μετ' έκείνου. Ταυτα δε λογικώς μεν προήκται και απορητικώς εί δε ανάγειν είς τὰς πολλὰς τάξεις αὐτὰ τῶν εἰδῶν έθελοις, εὕροις ἀν τὸ ἐν αὐτοῖς βάθος. Αλλα γὰρ τὰ φυσικὰ (1) εἴδη πρὸ των αισθητών, άλλα τὰ ψυχικά, άλλα τὰ νοερά και οὐκέτι πρό (2) τούτων άλλα. Ταῦτα μέν οὖν μόνως παραδείγματα, και ουδαμώς δμοια τοις μετά ταυτα, τά δε ψυχικά, καί παραδείγματα καί εἰκόνες καί καθόσον εἰκόνες καὶ αὐτὰ χαὶ τὰ μετὰ ταῦτα, δμοια ἀλλήλοις, ὡς πρὸς τὰ αὐτὰ ὑποστάντα τὰ νοερά· καὶ τὰ φυσικὰ όμοίως· μέσα γὰρ τῶν ψυχικών και αισθητών, και έστιν δμοια τοῖς αισθητοῖς, οὐχ η παραδείγματα αὐτῶν ἐστιν, ἀλλ' η ἄμφω εἰκόνες τῶν ύπερ αὐτά ἐστιν & δε παραδείγματα μόνα ἐστίν, οὐκέθ' δμοια ταῖς εἰκόσι τὰ γὰρ ταὐτόν τι πεπονθότα δμοια έστιν έκεῖνα δὲ οὐδὲν πέπονθε πρῶτα ὅντα. Καὶ ταῦτα μεν φιλοσόφως. Βεολογικώς δε άλλον τρόπον. Αλλα γάρ τὰ ἐν τῷ κοσμικῷ νῷ εἴδη, καὶ ἄλλα τὰ ἐν τῷ δημιουργικώ καὶ άλλα μέσα τούτων, τὰ ἐν τῷ μεθεκτῷ μὲν, ὑπερποσμίω δε όντι καί συνδέοντι τὰ ἐν τῷ ποσμικῷ νῷ πρὸς τὰ ἐν τῷ ἀμεθέκτῷ νῷ. Τοσαυταχῶς δὲ ὄντων αὐτῶν, έπί τινων μέν ή κατά τὸ όμοιον σχέσις άντιστρέφει (3), - επί τινών δε ούδαμώς, οίον επί των συμιουρλικών, επεκ:ινα γάρ έστι τῆς ἀφομοιωτικῆς τῶν είδῶν, ἡν εἶπομεν τοῦ με Βεκτοῦ μέν είναι (4) νοῦ, ὑπερκοσμίου δὲ ὅντος. Τὰ μέν

Β. C. τὰ φυσικὰ εἶδη
 Φ. ἀναστρέφει.
 Τῶν αἰσθητῶν.
 Δ. Deest είναι.

<sup>(2)</sup> C. πρὸς τούτων.

οὖν ὑπὸ ταύτην ταττόμενα, καὶ ἀλλήλοις ὁμοιοῦταί πως καἰ τοῖς πρὸ αὐτῶν τὰ δὲ τοῦ ἀμεθέκτου νοῦ εἴδη κρείττονά έστιν αὐτῆς. ώς τε τὰ μὲν αἰσθητὰ, ὁμοιοῦσθαι ἐχείνοις, αὐτὰ δὲ τούτοις οὐκέτι καὶ γὰρ εἰ καὶ ἐκεῖνα τούτοις, ούκέτι που στησόμεθα, προελευσόμεθα δε έπ' ἄπειρον, ούδαμοῦ τὴν ἀρχὴν τῆς ὁμοιότητος εύρεῖν δυνάμενοι. Τοῖς μέν οὖν κάτωθεν άρχομένοις, δυνατὸν λέγειν καὶ τὰ νοερὰ έν τῷ παντί, καὶ τὰ ψυχικὰ ὅμοια ἀλλήλοις. ὅμοια, καθόσον άπαντα ταῦτα δεύτερα τῶν ἀφομοιωτικῶν (Ι) ἐστι νόων, καὶ οἶον ἀδελφὰ ἀλλήλων τοῖς δὲ ἐπ' (2) αὐτὸν τὸν ἀμέθεκτον νοῦν ἀναθραμοῦσιν, οὐκέτι τοῦτο λέγειν δυνατόν μεταξύ γάρ έστιν ή άφομοιωτική τάξις και ούκ άμφοτέρων κρείττων μεταξύ δὲ οὖσα, τὰ αἰσθητά μόνον ἄ ἐστι καταδεέστερα αὐτῆς, όμοιοῖ τοῖς νοεροῖς ἀλλ' οὐκ ἔμπαλιν τὰ νοερά τοῖς αἰσθητοῖς· οὐ γὰρ Βέμις τὸ δεύτερον διδόναι ἐπί τῷ προτέρω, οὐδε τὸ πρότερον ἐκδέχεσθαί τι ἀπὸ τῶν δευτέρων. Ιν' οὖν ὁ Παρμενίδης ἐνδείξηται τῷ Σωκράτει ταῦτα τὰ παραδείγματα νοερὰ μὲν ὄντα, ἀλλ' ἐν τῷ ἀμεθέκτο νῷ πρὸ τῶν ἀφομοιωτικῶν νόων ἱδρυμένα, δείκνυσο ώς οὐ χρη την σχέσιν άντιστρέφειν πρός τα τήδε τών είδών. τουτο γάρ υπάρχει τοις δευτέροις της άφομοιωτικής αίτίας, συνδεομένοις ύπ' αύτης, άνωθεν τάς έαυτης ένεργείας ἐπ' ἄμφω διατεινούσης, τά τε όμοιούμενα καὶ τὰ οἶς όμοιοῦνται. Ταῦτα μὲν οὖν εἴρηται Θεολογικῶς, τὰς πολλάς τάξεις τῶν εἰδῶν ἡμῶν διαριθμουμένων, φυσικῶν, νοερῶν, καί τούτων, ώς εἴπομεν, η κατά τον μετεχόμενον, έγκόσμιον

В. афоношнатрай».

<sup>(2)</sup> B. ἀπ' αὐτῶν. C. ἐπ' αὐτῶν.

δὲ νοῦν τεταγμένων (Ι), ἡ κατά τὸν με θεκτόν καὶ ὑπερκόσμιον, ή κατά τον άμέθεκτον νοῦν και την άφομοιωτικὴν τάξω τῶν νόων ἐν τῷ ὑπερκοσμίῳ νῷ καὶ μεθεκτῷ τι Βεμένοις, ώς ή δευτέρα ποιήσει δήλον υπό Βεσις ήμιν, καί ώς ή των Βεολόγων ένθεος φήμη περί τούτων έδίδαξε τοὺς γνησίως αὐτῶν ἀντιλαμβανομένους. Εξεστι δὲ ἄρα καί έπι μόνων των είδων λαδούσιν ήμιν το δμοιον αυτό καὶ ἀνόμοιον, μέσα ὄντα τῶν τεγενικωτάτων καὶ τῶν ὡς ἐν είδεσιν ατόμων, φιλοσόφως όραν, όπως τοῖς μὲν γενικωτάτοις ὑπηρετεῖ πρὸς τὰς ἀφομοιώσεις εἰς μόνα (2) δρώντα τὰ μετέχοντα, άλλ' οὐκ εἰς ἐκεῖνα πρὸ αὐτῶν ὅντα τοῖς δε ώς έν είδεσιν απόμοις συνεργούντα, και αὐτοῖς και τοῖς πρός αὐτὰ γιγνομένοις δίδωσι τὴν έαυτῶν μέθεξιν, όμοίοτητος καὶ άνομοιότητος μεταδιδόντα (3). ώστε ἐπὶ τούτων είναι άληθες το άντιστρέφειν το όμοιον, ούκ έπι πάντων, ώστ' είναι ψεῦδος τὸ ἐπὶ πάντα άπλῶς τὴν ἐπιστροφὴν (4) έκτείνειν. Πῶς οὖν τοῦτο δείκνυσιν; Εἰ δμοια, φησί, τὰ τῆδε τοῖς εἴδεσιν, ὅμοια ἔσται καὶ τὰ εἴδη πάντως τούτοις καἰ είδως όπη τουτο ψευδος έστιν, έπανερωτά πάλιν τον Σωκράτην, πρός την διάρθρωσιν αὐτὸν άνεγείρων της δμοιότη. τος ή έστι τις μηχανή τὸ δμοιον μή όμοίω δμοιον είναι; ταύτη δε τη προτάσει (5) λαμβάνει πάλιν ἀκόλουθον, ὅτι τὰ ὅμοια, ένὸς ταὐτοῦ τε μετείληφεν εἴδους (6), καθ' ὁ ἡ

<sup>(1)</sup> C. τεταγμένον.

<sup>(4)</sup> A. In margine: ἀντι-

<sup>(2)</sup> C. εἰς μονάδα. D. δρῶν. στροφήν.

 <sup>(3)</sup> Β. ὁμοιότητα μεταδιδόν (5) Β. τη πρώτη.
 τα. C. ὁμοιότητα καὶ ἀνομοι (6) Β. Ε. είδη.

ότητα.

όμοιότης. ἔσται ἄρα τὶ πρὸ τῶν εἰδῶν ἄλλο εἶδος, ὁ χυριώτατον (1) ές ι πάντων. Και όρᾶς όπως εί μεν έπι τῶν δευτέρων, ώς εξρηται, της άφομοιωτικής τάξεως είδων ο λόγος έξετάζοιτο (2), καὶ εἰ ἐπὶ τῶν μετὰ τὸ ὅμοιον καὶ ἀνόμοιον τεταγμένων μερικωτάτων είδων, Βαυμαστόν ούδεν, πάντα τὰ δεύτερα μετέχειν αὐτῆς τῆς ἀφομοιωτικῆς αἰτίας τελειοτέρας ούσης αὐτῶν. Εἰ δὲ ἐπὶ τῶν ἀμεθέκτων εἰδῶν, οὐκ άληθές έφ' ων και ό Παρμενίδης έλέγχει τον Σωκράτην δεί γάρ τὰ πρώτα είδη μηδέν έχειν είδος άλλο πρείττον εί δε τούτο, μη άντιστρέφειν την σχέσιν έπ' αὐτῶν εί τούτο, μή είναι δεύτερα των άφομοιωτικών εί τουτο, νοερά όντα, καὶ ἀμέθεκτα είναι ταῦτα γάρ έστι προσεχώς ὑπὲρ τούτους τούς Βεούς. Ερουμεν οθν ότι τους πρώτοις είδεσαν όμοια τὰ τῆδε, συναπτόμενα αὐτοῖς διὰ τῆς ἀφομοιωτικῆς αἰτίας, αλλ' οὐκ ἔμπαλιν. Τὸ γάρ ὅμοιον, ὁτὲ μὲν ὁμοίω ὅμοιον ἔστίν , ὅταν ἀμφότερα μετέχη τοῦ ἀφομοιοῦντος αὐτὰ ἀλλήλοις ένός ότὲ δὲ παραδείγματι δμοιον (3). δταν άλλο πρὸς άλλο τὸ ἀφομοιούμενον ή, τὸ μὲν ὡς κρεῖττον, τὸ δὲ ὡς καταδεέστερον και το μεν ως παραδείγματι δμοιον, το δε ώς παράδειγμα όμοίου όν. Αί γοῦν δημιουργικαί ίδεαι κρείττους εἰσὶ τῶν ἀφομοιωτικῶν, νοεραί (4), κατ' οὐσίαν ούσαι, περί τὸν ἀμέθεκτον νοῦν λαχούσαι τὴν ὑπόστασιν, και διά τοῦτο παραδείγματα μόνον, δμοια (5) δε οὐκ ετι

<sup>(1)</sup> C. D. χυριώτερον.

<sup>(4)</sup> A. B. C. νοερών κατ'.

<sup>(2)</sup> ἐξετάζηται.

<sup>(5)</sup> D. δμοιαι.

<sup>(3)</sup> **Β. C.** παραδείγματα όμοια.

τοῖς μετ' αὐτά (1) γενομένοις. Τοῦτο μέν οὖν δῆλον' τί δε αὐτὸ τὸ είδος ἔκαστον, ἄρα ὅμοιον δεῖ λέγειν ἡ ἀνόμοιον τοῖς κατ' αὐτὸ (2) γενομένοις; Ηδη γάρ οἱ μὲν ἀνόμοιον εἰρήκασιν, οἱ δὲ οὐδέτερον οὐδὲ γὰρ ἀντιφατικῶς ἀντικεῖσθαι τό τε δμοιον καί ανόμοιον. Εμοί δε δοκεί το ανόμοιον πρώτον διελείν. Λέγεται γαρ ανόμοιον και το ανομοιότητος μετέχου, καὶ τὸ ὡς ἀπόφασις λεγόμενου, ῷ δη τὸ οὐχ διμοιον ταύτόν έστιν έπειτα διελόμενον είπειν, δτι το μέν άποφατικόν, προσήκει τοῖς εἴδεσιν αὐτὸ γὰρ τοῦτο ἐστίν δ φαμέν, ώς οὐκ ἔστιν δμοια τοῖς αἰσθητοῖς, τούτων ἐκείνοις όμοιουμένων το δε, ώς του της ανομοιότητος είδους μεταλαδόν, οὐ προσήκει παλιν γάρ ἄν ταὐτό (3) πάθοιμεν όπερ έπὶ τῆς ὁμοιότητος, καὶ εἰς ἄπειρον ὁ λόγος προέλθοι. Ζητήσομεν γοῦν καὶ περὶ αὐτῆς τῆς ἀνομοιότητος είτε όμοία τοῖς μετέχουσιν αὐτῆς (4), εἴτε ἀνόμοιος, καὶ εἰ μεν όμοία, πάλιν έσται πρό αὐτῶν ή όμοιότης εί δε ἀνόμοιος, ούτως ώς οὐ κατ' οὐσίαν τῆς ἀνομοιότητος, πρὸ αὐτῶν ή ἀνομοιότης. Καὶ τοῦτο εἰς ἄπειρον' μόνον ὡς ἄρα άληθες, τὸ ἀνόμοιον εἰ ταὐτὸν καὶ (5) τὸ οὐχ ὅμοιον, ἀνόμοια τα παραδείγματα φάναι ταῖς είκόσι. Τοῦτο μέν οὖν οὑτωσί διάλυσον ειώθασι δὲ ἀπορεῖν καί τὸ τοιοῦτον ἄρα ὁ ἄνθρωπος ποιεί του τήθε άνθρωπου μόνου, η και δμοιου έαυτώ ποιεί; Και πότερον την οὐσίαν αὐτῷ δίδωσι μόνην, η καί την πρός αὐτὸν ἀφομοίωσιν; Είτε γάρ την οὐσίαν δίδωσι

<sup>(1)</sup> Β. C. D. τοῖς πρὸς αὐτά. Α. D. ταὐτὸν. Β. C. ταὐτά.

<sup>(2)</sup> A. B. D. κατ' αὐτά.

<sup>(4)</sup> Β. C. αὐτῶν.

<sup>(3)</sup> A. B. C. D. αυ. — (5) A. B. C. D. Deest xxi.

μόνην, οὐ ποιεῖ έαυτοῦ εἰκόνα, μὴ ποιῶν έαυτῷ ὅμοιον. είτε και την άφομοίωσιν, τι λοιπον έτι της ομοιώσεως έργον, άρχοῦντος έχάστου τῶν εἰδῶν έαυτῷ παραπλήσιον άποτελέσαι τὸ γινόμενον; Πρὸς δη τοῦτο φαίην αν, ότι τὰ εἴδη πάντα μετ' ἀλλήλων ἐνεργεῖ, καὶ ἄμα γεννῷ καὶ ού χρη διασπάν αὐτῶν τὰς ποιήσεις, άλλὰ μίαν καὶ άμέριστον έν αὐτοῖς σύμπνοιαν Θεωρεΐν. Καὶ ὁ ἄνθρωπος οὖν καθόσον μετέχει τοῦ εἴδους τῆς ὁμοιότητος, ἑαυτῷ ὁμοιοῖ τὸ γιγνόμενον, καὶ ἡ ὁμοιότης καὶ μία ἡ ἐνέργεια αὐτῶν. Καὶ ὁ ἴππος ώσαύτως καὶ ἔκαστον ἐνεργεῖ καθ' αὐτὸ καὶ μετ' έκείνης έκείνη δε συνεργεί πάσιν ώς άλλη τις ούσα πάντων, καὶ ποιεῖ καὶ ἄνθρωπον καὶ ἴππον άλλ' οὐχ ἤ ἔππος, οὐδ' ἢ ἄνθρωπος, ἀλλ' ἢ κοινὸν αὐτοῖς ἡ πρὸς τὸ παράδειγμα όμοιότης. ωσπερ' και έκεινα ποιεί έκάτερον κατά τὴν οἰκείαν μόνον ἰδέαν, καὶ τὰ μὲν ἀνωτάτω τῶν είδων διά του όμοίου και άνομοίου (1). Διό και ταυτα έστιν έξίσου διατείνοντα έπι πάντα, κάν τοῖς μέν τὸν δι' ὧν παρέχη (2) λόγον ώς κρείττοσι, τοῖς δε τὸν μεθ' ὧν ώς καταδεεστέροις. Ετι δε προσεχέστερον είποις αν, ως ο μεν ἄν⊅ρωπος, έαυτῷ ἀφομοιοῖ τὸ γιγνόμενον, καὶ ὁ κύων, καὶ έχαστον των είδων ή δε όμοιότης αυτάς τὰς όμοιότητας άφομοιοι πρός έαυτήν ώς γάρ οι άνθρωποι του άνθρώπου είκόνες, ούτως αι πανταγού όμοιότητες της αυτοομοιότητος. Καὶ διὰ μὲν τοῦ αὐτοανθρώπου όμοιοῦνται οί ἄν-Βρωποι πρός το τοῦ ἀνθρώπου νοερόν είδος: διὰ δὲ τῆς όμοιότητος αἱ τῆδε πᾶσαι όμοιότητες ἀφομοιοῦνται πρὸς

<sup>(1)</sup> C. καὶ τοῦ ἀνομοίου. (2) D. παρέχηται.

τὸ οἰκεῖον παράδειγμα, λέγω ởη τὸ τῆς ὁμοιότητος καὶ τοῦτο ἔργον τῆς ὁμοιότητος, καὶ μετὰ τῶν ἄλλων ἐνεργεῖν καὶ καβ' αὐτήν. Ἐστι γὰρ ἔν τινι, καὶ αὐτῆς ἔργον ἡ τῶν τῆδε ὁμοιοτήτων πρὸς ἑαυτὴν ἀφομοίωσις, καβ' ἢν ἐκάστη λέγεται εἰκὼν τῆς νοερᾶς ὁμοιότητος. Ὠσαύτως δὲ καὶ ἐπὶ τῆς ἀνομοιότητος ῥητέον καὶ γὰρ αὕτη πάσας ὁμοῦ τὰς ἀνομοιότητας τῶν μετεχόντων πρός τε ἀλλήλας καὶ τὰ μετεχόμενα, πάσας ὑφίστησι μία οῦσα τὰς πολλὰς, καὶ ἐξῃρημένη τὰς κατατεταγμενας.

- α Οὐκ ἄρα οἶόν τέ τι τῷ εἴδει ὅμοιον εἶναι, οὐδὲ τὸ
- » είδος ἄλλω· εί δε μη, παρά τὸ είδος (1) ἀεί ἄλλο ἀναφα-
- » νήσεται εἶδος και ἐἀν ἐκείνω (2) τὸ (3) δμοιον ἤ , ἔτερον
- » αὐ· καὶ οὐθέποτε παύσεται ἀεὶ καινὸν εἶδος γιγνόμενον,
  » ἐἀν καὶ τὸ εἶδος τῷ ἑαυτοῦ μετέχοντι ὅμοιον γίγνηται.—
- » Αληθές ατα λέγεις. Οὐκ ἄρα ὁμοιότητι τἄλλα τῶν εἰδῶν
- » μεταλαμβάνει, άλλά τι άλλο δεῖ ζητεῖν ῷ μεταλαμβάνει.
- » Éoixev. »

Τὸ μέν μήτε τὸ είδος δμοιον είναι τῷ μετέχοντι, μήτε τῷ είδει τὸ μετέχον, τὸ συναμφότερον τοῦτο ψεῦδος ἀπελέγχει, διὰ τὴν ἐπ' ἄπειρον πρόοδον τὸ δὲ μηδὲ τῷ μετέχοντι τὸ είδος, ἡ τοῦ Σωκράτους είχεν ὑπόθεσις, τὸ διμοιον ὁμοίῳ Θεμένη πάντως διμοιον ὑπάρχειν ώστε καὶ τὸ συναμφότερον ὁμοῦ ψεῦδος ἐστὶ διὰ τὸ ἐπόμενον ἄτοπον, καὶ τὸ ἔτερον διὰ τὸ ἔτερον κατὰ τὴν τοῦ Σωκράτους ὑπό-Θεσιν. Καὶ οῦτως ὁ Παρμενίδης εἰς ἔλεγχον περιάγει τὸν

<sup>(1)</sup> D. περί τὸ είδος. B. C. D. ἐκεῖνο. Sic Editt.

<sup>(2)</sup> A. in margine exerva. (3) Editt. To.

λόγον, καὶ συνάγει λοιπόν, ώς οὐ διὰ τὸ δμοιον τὰ τῆδε μετέχει (1) πάντων τῶν εἰδῶν, ἀλλὰ δι' ἄλλην κυριωτέραν αίτίαν άληθές ερον είπων ή γοθν των όλων ένοποιός αίτία τήν τε δραςήριον δύναμιν τῶν εἰδῶν, καὶ τὴν ἐπιτηδειότητα τῶν τἦδε συνάγει πρὸς τὴν μίαν τῆς δημιουργίας ἀποπλήρωσιν. Τὰ μὲν οὖν περικόσμια αἴτια πρὸς τὰ μετέχοντα αὐτῶν συμπλέκειν δύναται καὶ συνάπτειν τὸ ἀφομοιότερου (2) γένος των είδων τὰ δὲ πρώτιστα νοερά είδη καί τά τούτων μετέχοντα συνάγει κατά μεσότητα μέν τοῦτο τὸ γένος, σχέσιν τοῖς δευτέροις πρὸς έκεῖνα παρεχόμενον, **ἄνωθεν δὲ καὶ ἐξῃρημένως τὰ κρείττονα αὐτῶν, τά τε νοητὰ** δήπου και αυτό το ένωτικου των δλων αίτιου. Εί δε βούλει καί τρίτην άλλην της όμοιότητος αιτίαν την έπιτηθειότητα λέγειν της ὑποδοχης, οὐκ ἀν άμάρτοις της άληβείας διά γάρ τὸ δυνάμει είναι ταύτην ὅ ἐστι κατ' ἐνέργειαν τὸ είδος, γίνεται τὸ γινόμενου τῷ εἴδει δμοιου. Ώστε τρία τὰ αἴτια του όμοιουσθαι το μέν κάτωθεν ώς υποκείμενου το δέ άνωθεν ώς συναγωγόν των τελειούντων και τελειουμένων τὸ δὲ ἐν μέσω τούτων, ὡς συνδετικὸν τῶν ἄκρων. Εχει (3) οὖν ὅπη καὶ οὖτος ὁ λόγος ἀληθής την γάρ μίαν κυριότητα αἰτίαν ζητών της μετοχής, οὐ την όμοιότητα φήσεις, άλλά την και αυτών των νοερών είδων ύπερτέραν. Κρείττω άρα ταῦτα τὰ εἴδη τῶν κατὰ τὸ ὅμοιον καὶ ἀνόμοιον ὑφεστηκότων ωστε, ου μόνον αν είη νοερα καθόσον έν νῷ προϋφέστηκε τῶν τε ψυχικῶν καὶ φυσικῶν καὶ αἰσθητῶν λόγων,

<sup>(1)</sup> C. D. μετέχειν.

<sup>(3)</sup> A. B. C. D. ign.

<sup>(2)</sup> A. in margine τὸ ἀφομοιωτικόν.

άλλα και εν τῷ ἀμεθέκτφ νῷ, και εν τοῖς ἰδίως καλουμένοις νοεροῖς Βεοῖς και μέχρι τούτων ἀνῆλθεν ὁ λόγος.

- « Ορᾶς οὖν, φάναι, ὧ Σώκρατες, δση ἡ ἀπορία ἐάν τις
- » ώς είδη όντα αὐτὰ καθ' αὐτὰ διορίζηται; Καὶ μαλα.
- » —Ευ τοίνυν ίσ ε, φάναι, ότι ως έπος είπειν ουθέπω άπτη
- » αὐτῆς ὄση ἐστίν ἡ ἀπορία, εἰ ἐν εἶδος ἔκαστον τῶν ὄντων

» ἀεί τι ἀφοριζόμενος Αήσεις. - Πως δή; είπειν.» Εν δη τούτοις την απερίγραφον ταις ημετέραις έπιδολαίς και απεριήγητον οὐσίαν ἐνδείκνυται τῶν Βείων εἰδών. **ἄπορος γὰρ ὁ λόγος τοῖς ὑποθεμένοις αὐτὰ, διορίσασθαι** τήν τε οὐσίαν αὐτῶν καὶ τὴν τάξιν καὶ τὴν δύναμιν ἀκριδώς, και θεωρήσαι που τέ έστι πρώτον, και όπως πρόεισι, καί τίνα την ίδιότητα καθ' έκαστου γένος λαμβάνει θεών, καί πως μετέχεται ὑπὸ των ἐσχάτων, καὶ ας ὑφίς ησι σειράς, καί δσα άλλα Βεολογυμότερον άντις διασκέψοιτο περί αὐτῶν. Καὶ ταῦτα ὁ Παρμενέδης ἐνδειχνύμενος ἔφατο, μή πω δὲ (1) δφθαι του Σωκράτην (2) των περί ταῦτα ἀποριών· έθελήσει γάρ οὐ μόνον κάτωθεν άργόμενος ἀφορίσασθαι τὴν τάξιν αὐτῶν, άλλα και ἄνωθεν την ιδιότητα κατιδείν. Είρηται μέν γάρ περί των φυσικών είδων, και περί των άπλως νοερών, και περί των ιδίως νοερών ειρήσεται δέ τι καί περί αὐτῶν ήδη τῶν νοητῶν καλουμένων και νοερῶν, καὶ περί τών νοητών μόνον όντων τελευταίον (3). Όπως δέ διαλέγεται περί τούτων, καί ώς έν προσχήματι του ἀπορείν, δήλον τοις συνετωτέροις ήδη κάκτων προειρημένων.

<sup>(1)</sup> A. in marg. μήπω γε. (3) A. οντων τελευταίων.

<sup>(2)</sup> B. C. τῷ Σωκράτει. B. C. οντων καὶ τελευταῖον.

« Πολλά μέν και άλλα, φάναι, μέγιστον δε τόδε εί τις » φαίη μηδε προσήκειν αὐτὰ γιγνώσκεσθαι ὄντα τοιαῦτα

» οἶα φαμέν δεῖν (I) εἶναι τὰ εἴδη, τῷ ταῦτα λέγοντι,

» ούκ αν έγοι (2) τις .ένδείξασθαι δτι ψεύδεται, εἰ μή

» πολλών τύχη (3) έμπειρος ων ό άμφισθητών (4) καί

» μη ἀφυής, έθελοι δε πάνυ πολλά και πόρρωθεν πραγ-

» ματευομένου τοῦ ἐνδειχνυμένου ἔπεσθαι· ἄλλως δ' ἀπί-

» Θανος (5) είη ὁ άγνωστα ἀναγκάζων αὐτὰ είναι.»

Οτι μεν παμπόλλων καί χαλεπωτάτων ἀποριών ἐστι πλήρης ὁ περὶ τῶν ἰδεῶν λόγος, δηλοῦσι καὶ οἱ μετ' αὐτὸν μυρίους ὅσους κατατείνοντες λόγους οἱ μὲν πρὸς τὴν ἀναίρεσιν αὐτῶν, οἱ δὲ πρὸς τὴν Θέσιν καὶ τῶν τιθεμένων, οἱ μὲν ἄλλην, οἱ δὲ ἄλλην οὐσίαν αὐτῶν λέγοντες, καὶ περὶ τοῦ τίνων τὰ εἴδη, καὶ περὶ τοῦ τρόπου τῆς μετοχῆς, καὶ περὶ ἄλλων διαφερόμενοι παντοδαπῶν περὶ αὐτὰ προδλημάτων. Οὐ μὴν δγε Παρμενίδης ἀνέχεται πρὸς τὸ πλῆθος ἀποφέρεσθαι τῶν ἀποριῶν, οὐδὲ εἰς ἀπέραντον μῆκος κατείναι σκεμμάτων, ἀλλὰ δύο ταῖς μεγίσταις ἀπορίαις πάσαν περιλαμβάνει (6) τὴν ὑπὲρ αὐτῶν διὰ τῶν ἐπομένων ζήτησιν, δι' ὧν ὡς οῦτε καταληπτά καὶ γνωστὰ ἡμῦν τὰ εἴδη δείκυνσιν, οῦτε γνωστικὰ καὶ προνοητικὰ τῶν αἰσθητῶν. Καί τοι μαλιστα διὰ τοῦτο (7) τὴν εἰδητικὴν οὐσίαν τῶν. Καί τοι μαλιστα διὰ τοῦτο (7) τὴν εἰδητικὴν οὐσίαν γναπήσαμεν, ὅπως καὶ ὡς νοεροὶ περὶ ἐκείνην ἐνεργῶμεν.

<sup>(1)</sup> C. dei.

<sup>(2)</sup> D. ἐντύχη.

<sup>(3)</sup> B. C. εἰ μὰ πολλῶν μἐν τύχοι. Sic Bekk, Fisch. Heindorf. Ast.

<sup>(4)</sup> A. Deest ὁ άμφισθητών.

<sup>(5)</sup> C. D. in margine: γρ. ἀλλά πιθανὸς ἄν εἶη. Sic Editt.

<sup>(6)</sup> D. παραλαμβάνει.

<sup>(7)</sup> G. dià τούτων.

τα αίτια τα προνοητικά των όλων έχωμεν εν αύτή Βεωρείν εί δε μη γινώσκεται ύφ' ήμων, περιττόν καί τὸ (1) λέγειν ώς ἔστιν οὐδε γὰρ αὐτὸ τοῦτσ ἴομεν εἰ ἔςτν, αγνοούντες αὐτῶν τὴν φύσιν καὶ μή (2) ἄλλως αὐτοῖς ἐπι**δ**ωλειν δονάμενοι, μηδέ έχοντες άπο της έαυτών σύσίας πρός την Ωεωρίαν αύτων παρασπευήν. Ωρήτερ γώρ ο νοῦν άνελών και έπισημην (3) έκ των όντων, περί οὐδενὸς άξιόπις ός ές ι διατεινόμενος: οίς γάρ μόνοις τὰ πράγματα γνωρίζεται, την τούτων δύναμιν ανήρηκεν ούτω δη καί δ την εν ημεί γυθισεν των άρχων άνατρεπων, σύα ἀφίησεν ήμας επιγανώσκειν οὐδ' εἰ εἰσίν. έμιοίως γάρ έχομεν πάντες περί αυτάς, είπερ μηδεκί προσήπει το γινώσκου κυτάς. Αξ μεν ούν άπορίαι το αύται. Συμβαίνουσι δε άμφότεραι διά την εξηρημένην οὐσίων των εἰδών, ην οὔτως (4) εξηρησθαί ροξείζομεν, φε τοποινώνητον είναι τοις δεντέροιε. το γαφ ούτως έγου, άλλοτριου έςτυ ήμων και σύτο γυως ου ήμευ, ούτε γνως ενών ήμων. Εξ δε το έξηρημένου των είδων μετά της υπεροχής είχε και την επί πάντα παρουσίαν, η τε γνώσις αν πρών έφυλάττατο, και π έκκίνης νοερά των δευτέρων είδησις εί γάρ πάσι (5) πέρεστι, παυταχού δυνατόν αὐτόῖς έντυγχώνεις μέαυτον έπιτήθειου μόνον ποιήσαντα πρός την άντεληψιν αὐτών καὶ εἰ πάντα δίακοσμεῖ, προεέληφε νοερώς την του ποσμουμένων αίτίαν: Αναγκαΐου έρα τοίς ταῦτα φυλάττευ τὰ δόγματα βουλομένοις, ἀσάλευτα και έξηρημένα τὰ είδη τέβεσθαι, και διὰ πάντου διήκοντα. Και δράς δπως

<sup>(1)</sup> B. xai τοῦτο λίγ.

<sup>(3)</sup> A. B. C. ἐπιστήμας.

<sup>(2)</sup> A. C. in marg. μηδ' blug.

<sup>(4)</sup> C. xai ouras.

<sup>(5)</sup> Β. C. πᾶσα. <u>5</u>.

τούτο παλιν αλιόλουθον τοις μικρώ πρότερον είρημένοις, Εν οίς δέθεικται τὸ ἄσχετον τῶν είδῶν. Οὕτε γάρ τὸ δημιουργικόν αὐτῶν τοιοῦτον έστίν, οἶον σχετικόν εἶναι πρός τά δεύτερα, ούτε τὸ ἄσχετον καὶ ἐξηρημένον τοιούτον, οίσο ακοινώνητον πρός τα τήδε και αλλότριον αλλά τουτο ές ίν δ καὶ πολλάκις φαμέν, ώς τὸ μέν τέλεον καὶ τὸ δλον, ὁ Πλάτωνος διαφυλάττει λόγος οι δε μετ' αυτον, εξ ημισείας δράττονται τοῦ άληθοῦς. οἱ μέν τὸ προνοητικόν τῆς θείας αίτίας μετά σχέσεως ένύλου φυλάκτωντες, οί και το Βαίου διήκειν φασί διά της ύλης, οί δε το άσχετον άνευ προνοίας ποιούντες, οί και την ποιητικήν παι την προνοητικήν δύναμιν άναιρούντες: κάπο των θείων χωρις ά άττα τά νομτά λέγοντες, ούτε δημιουργικά των δευτέρων, ούτε παραδείγματα. ρύτ' άλλως αίτια. πλην εί τες ώς όρευτα λέγοι πών αίσθητων περί έκεῖνα γάρ χορεύεω τὰν δλον οὐρανόν, καὶ διά της ἀρέξεως έπείνων το μακέριου έχειν (1). Αλλ' όγε Πλάτωνος λόγος, και το προνοητικόν των είδων των Βάκου. εί δε βούλει (2), των άκωντων αιτίων, Κοχετον τηρεί, και το έξηρημάνου, γυωστικόυ των δευτέρων και προσοηταιόν και ούτε διά την έπι πάντα παρουσίαν άναιρεί την έξημημένην ύπεροχήν αύτών, ούτε διά την άσχετου δύναμιν, την προνοητικήν ἐπιστασίαν. Ταῦτ' οὖικ ὁμοῦ διασώζων, εἰκότως έν (3) τοῖς προτέροις λόγοις δια των αποριών απέδειξεν (4), ως άτοπον σχέσιν τοῖς παραφείγμασι διδόναι πρὸς τὰ μιτέχοντα αὐτῶν ἐν δὲ τούτοις, ὡς εἴ τις αὐτὰ τὰ είδι

<sup>(1)</sup> C. txu.

<sup>(3)</sup> D. ἐν μέν τολς.

<sup>(2)</sup> C. we es de Bouler.

<sup>(4)</sup> B. C. ἐπέδειξεν.

φυλάττοι πάντη ἄσχετα, μή προς ιθείς όπη και έξήρητας . και δεήμει διά πάντων, και πανταχού κατά την πρόνοιαν όντα και οὐδαμοῦ κατά τὴν ὑπόςασω, οὕτε γνώσις ἔςαι αὐτῶν παρ' ἡμῖν, οὐτε ἐκείνοις τῶν ἡμετέρων ἡ κατ' αἰτίαν έξηρημένη νόησις. Ταύτα δε πρός τους τα νοητά μη ποιούντας αίτια τών δευτέρουν, ποιητικά λέγειν είώθαμεν πώς γάρ ό οὐρανὸς ὀρέγεται τοῦ Βείου, μη γενόμενος ἐκείθεν; Εσται ούν ούτω κατά (1) τθχην ή δρεξις, εί μη το μεν αίτιον πω γεννηταιον, το δε έκειθεν είχε την υπαρξιν έπι μέν γάρ . 🖦 τοιούτων, εἰκότως ὀρέγεται τῆς ἐαυτοῦ πηγῆς καὶ αἰτίας το γεννώμενου και κατά φύσω ές ι το έπις ρέφεσθαι πρός την ύπος αταίην έαυτοῦ και νοητικήν δύναμιν το δεύτερον όταν δε μή το μέν αίτιον ή ποιητικόν, το δε αίτιατον, τί τὸ ποιήσων ἀρεκτὸν τῷ ἐτέρῳ τὸ ἔτερον; πώς δε καὶ ὀρέγεταί, μηθὰν ἐκείθεν δεχόμενου; Το γάρ όρεκτοιον πάν, διά τευξω τωός όρεγεται πάντως δ εί (2) μεν έχει, περιττή τοῦ παρόντος ή δρεξις, εί δὲ μὰ ἔχοι, διὰ τὴν λείψιν (3) ου μη έχει, πάντως έστιν δρεξις ως εί μηδεν από του όρεκτου προς Βεται (4) τοις όρεγομένοις, περιττή πάλιν ή δρεξις παρ' οὖ μηδεν δύναται λαθεῖν. Πῶς δὲ καὶ τὸ ἔσχατον μόνον μιμείται το πρώτον; άγονον γάρ και το έσχατον τὰ δὲ μέσα πάντα, τούτου τε καὶ ἐκείνου, γεννάν ἐφίεται πάντα καί γεννού μεν, κατά την έαυτων εκαστα τάζιν τὸ γάρ τῷ πρώτῷ κατὰ τὴν αὐτοῦ (5) φύσιν ὑπάρχον, τιμιώτατόν έςτ τιμιώτατον δε ον, ουκ αν το μεν έσχατο ύπαρ-

<sup>(1)</sup> A. B. C. κατά την τύχην. (4) D. προυτίθεται.

<sup>(2)</sup> C. n el µév. (5) D. ézvrov.

<sup>(3)</sup> D. Anyev.

χόι, τοίς δε μέσοις μη υπάρχοι, συγγενες έροις ούσι πρός τὸ πρώτον τὸ γοῦν όρεκτὸν ὑπάρχει τοῖς μέσοις, τῷ ἐσχάτῳ μή ὑπάρχου. Πῶς δὲ ἐκεῖνο μἐν ἐργὸν ἔστηκε καὶ ἀδρανές. ό δε ουρανός ούτος μιμούμενος εκείνο, τοσαύτην επεδείκνυται την δημιουργικήν των ύπ' (1) αὐτόν δύναμιν, ως ε πάσαν αὐτοῦ χώνησιν καὶ πάσαν σχημάτισιν εἰς δλην τὴν γένεσιν δράν, και τρέπειν αὐτὴν και παυτοίοις λόγοις κατακοσμείκ φυσικοίς, διά πάντων έν τοίς ζοιχείοις περιεχομένων ζώων, και μέχρι τῶν φυτῶν και τῶν ἀψύχων; εἰ μὲν γάρ άγαθὸν τὸ μὴ γεννζεν, διατί μὰ μεμίμηται τὸ πρὸ αὐτοῦ, Θεὸς మν και αὐτὸς, και ὁρεγόμενος ἐκείνου τῆς μιμήσεως; εί δε μή άγαθον, πως έν έκείνω μεν, το μή άγαθον, έν δὲ τῷ, τὸ ἀγαθόν; Πῶς δὲ καὶ ἡμεῖς ἐκεῖνο γινώσκομεν, μήτε ὑπος άντες έκεῖ θεν, μήτε λόγων (2) μετέχοντες τῶν όντως όντων, ἀφ' ὧν ή ἐπιςτήμη κατὰ ἀνάμνησιν; ἀσύναπτοι γάρ ἐσόμεθα πρός ἐκεῖνο, καὶ άλλότριοι τῆς ἐκεῖθεν ὑπος άσεως, παρηρημένοι. Πρός (3) οὖν τούτους, τοιαῦτα ἄττα ρητέου την δε του Πλάτωνος ένθεου επιδολην άγας έον, προαναιρούσαν διά τωνδε των άποριων άπασαν την πλημμελή και άθεον παρά (4) των θείων είδων ύπόνοιαν, κατά την πρός αὐτὸν τὸν νοῦν ἀφομοίωσιν, 🕏ς πρό τῆς ὑπος άσεως (5) των κακών, τας αναιρετικάς δυνάμεις ύπές ησου. Όπως μέν οὖν οὐ δεῖ τὸ γεννητικον τῶν εἰδῶν έν σχέσει πρός το γεννώμενον ποιείν, η (6) το παραδειγμα-

<sup>(1)</sup> B. C. D. ὑπ' αὐτῶν.

<sup>(4)</sup> D. περί των 5.

<sup>(2)</sup> A. B. C. D. λόγους. A. ma marg. λόγων.

<sup>(5)</sup> D. παρυπος άστως(6) C. Deest a h...

<sup>(3)</sup> Β. όπερ ούν. Β. όπως.

τικόν έν ροπή (I) τη πρός το διοικούμενον (2), μετρίως ήμας διὰ τῶν ἔμπροσθεν λόγων ὁ Παρμενίδης ἀνέμνησε πάσα γάρ σχέσις άλλης δείται συναγωγού τινός αίτίας καί αηπυγεκτικώς, φιλε έλαι πός των είζιον είζον τίγο το απλάπτον άμφότερα διά της όμοιώσεως του γάρ όμοίου πρός τὸ δμοιον ή σχέσις. Όπως δὲ καὶ τὸ ἐξηρημένον αὐτῶν οὐκ Εστιν άργον και άπρονόητον, οὐδε άλλότριον των δευτέρων διά τούτων ἐπιδείκνυσι τῶν ἀποριῶν. ἴσως γάρ ἄν τις ἀπιδών πρός το ἄσχετον αὐτῶν μόνον, εἴποι μήτε γινώσκειν τὰ εἴδη τὰ μετέχοντα αὐτῶν, μήτε γινώσκεσθαι ὑφ' ήμων. Ταυτ' ουν διαπορών, είς ἐπίς ασιν άγει τον Σωκράτην σου τρόπου της έξηρημένης δυνάμεως των Βείων είδων. καί δπως μέν συνάγει το μηδέ γινώσκεσθαι τα τήθε παρ έκεινων, υς ερον ήμεν ές αι δήλον όπως δε ήμεις έκεινα οὐ δυνάμεθα γινώσκειν, έθελει πρότερον κατασκευάσαι καί δείκνυσι πάνυ δαιμονίως λαθών, ώς ή μέν παρ<sup>λ</sup> ήμιν ές τι έπις ήμη των παρ' ήμιν έπις ητών, ή δε θεία, των θείων. τοῦτο δε, δοκεῖ μεν άναιρειν ήμων την γνώσιν των Βείων, έςι δε δπη και άληθές έςι και οὐ καθ ένα γε τρόπον, άλλα κατ' άλλο μεν φιλοσόφως έπισκοπούσι, κατ' άλλο δέ Βεολογικώς: ές ω γάρ ή παρ' ήμω έπιςτήμη των παρ' ήμιν έπις ητών τί οὖν κωλύει τὰ παρ' ἡμῖν ἐπις ητά, τῶν Βείων είκόνας είναι, και γινώσκειν ήμας τα θεία δι έκείνων; **ωσπερ δή και Πυθαγορείων παΐδες έπι των άριθμων και** σών σχημάτων, ἐνδάλματα τῆς Βείας ἐώρων τάξεως, καί

<sup>(1)</sup> Β. έφπη πρός τὸ δ.

<sup>(2)</sup> C. διηγούμεψου.

περί ταῦτα διατρίβοντες, ολον έκτύπων τινών αίρήσειν έπεχείρουν την περί των Βείων γνωσιν τί δε Βαυμας ον, εί ή παρ' ήμῶν ἐπιςήμη λέγεται μὲν πρὸς τὸ παρ' ήμῶν ἐπιςητὸν, μαί έςι τούτω σύζυγος πρός δ γάρ λέγεται, τούτω τέτακται σύστοιχος: δύναται δε, ούχ ώς σύστοιχος γνώσις, άλλ' ώς ὑφειμένη, καἱ αὐτοῖς προσιέναι τοῖς νοητοῖς; ἄλλαι γάρ είσιν αι σύστοιχοι γνώσεις πάντων, και άλλαι αι κατά διάφορον τάξιν τεταγμέναι των γνωστών και η κρειττόνως αζρουσαι την καταθεεστέρων (1) φύσιν, ώσπερ η δόξα την των αίσθητων, η δευτέρως και ύφειμένως τα κρείττονα, καθάπερ ή δόξα τὸ ἐπιςητόν. Τὰ γοῦν αὐτὰ, καὶ ὁ ἐπιστήμων οίδε και ό όρθοδοξαστικός άλλ' ό μέν κρείττον, ό δε καταδεέστερον οὐδεν οὖν ἄτοπον και τὴν ἐπιστήμην οὐ πρός τὸ ἐκεῖ λεγομένην ἐπιστητόν, άλλὰ πρὸς τὸ ἐν σὐτή καί ῷ συζυγεῖ, καί ἐκείνω (2) δευτέρως (3) ἐπιδαλλαν, \* κατά την αὐτῷ σύστοιχον ἐπιστήμην. Πῶς δὲ (4) οὐχί καί αὐτὸς ὁ Πλάτων ἐν ἐπιστολαῖς, τὸ νοητὸν είδος λέχων δί έπιστήμης μέν μη είναι γνωστόν, διά γνώσεως δε, δίδωσιν ήμιν έννοείν, όπως και γνωστόν ές ι το είδος και οὐκ έπιστητον ήμιν; άλλα νοήσει μετά λόγου περιληπτόν, ἔστι γάρ ἐπιστημονική γνώσις συνθετωτέρα πρός την νοεράν έπιδολήν νους δὲ ὁ χυρίως Θεατής των είδων, έπειδή καί αὐτὰ νοερὰ τὴν φύσω έστί: τῷ δὲ ὁμοίω πανταχοῦ τὸ ὅμοιον γινώσκομεν νῷ μὲν τὰ νοητά, δόξη δὲ τὰ δοξαστά, ἐπιςήμη δε τά επιστητά. Θαυμαστόν ούν ούδεν, και μη είναι

<sup>(1)</sup> A. D. των καταδειτέρων. (4) B. C. πως δε και ούχι

<sup>(2)</sup> D. έκείνων. ὁ αὐτὸς ὁ Πλάτων.

<sup>(3)</sup> Β. δευτέρω.

εων είδων έπιστήμην, και έτι άλλην υπολείπεσθαι γνώσα αὐτῶν, οἴαν τὴν νόηστι εἶναι φαμέν. Εἰ δὲ κατ' ἄλλον Θεολογικώτερου τρόπου έθελοις λέγειν, ότι μέχρι των νοερών είδων αναθραμών θεύανυσαν ότι τα τούτων έπέκεινα είδη έντα καὶ έξηρημένα, οἰα δή έςι τὰ νοητά τε καὶ νοερά, κρείττω της ήμετέρας ές ι γνώσεως καθαρθείσας γοῦν τὰς ψυγάς πελέως, καὶ συναφθείσας, καὶ ἐπομένας τοῖς δώδεκα ηγεμόσιον, έπι την έκείνων ανάγει Θεωρίαν ΐσως ούκ αν άμάρτοις τῆς ἐνθεας ικῆς τοῦ Πλάτωνος. Τριτῶν γὰρ ὄντων των πρό της όμοιωτικής τάξεως είδων, των μέν νοερών, των δε νοητών έμα και νοερών, των δε νοητών, αι μέν σοεραί προσεχείς είσι τοίς δευτέροις, καί διά την έν αύταίς διάκρισιν , μάλλον ήμιν γνως αί , καὶ διότι τὸ αἴτιον τῆς ήμετέρας τάξεως συνηπται πρός την ένάδα των τοιούτων ίδεων μετά δη πατρικάς διανοίας ψυχή έγω ναίω, φησί τὸ λόγιον του Πλάτωνος είδοτος ταύτην την τάξιν, ώς δέδεικται ἐν ἄλλοις αἰ δε νοηταί καὶ νοεραί, κρείττους εἰσί τῆς μερις ής ήμων τών κατατεταγμένων γνώσεως, δθεν ίδιον εύτων το άγνως ον διά την έξηρημένην ύπεροχήν ου γάρ δυνάμεθα νύν προδαλλειν την έν εκείνοις προσήκουσαν γνώσει. Ταύτα μέν οἶν περί τούτων τῶν μέσων είδῶν τοῦ Παρμενίδου δεακνύντος ώς ού πάντη δεῖ (1) τὰ νοερὰ είδη των μετεχόντων έξαίρεω, οὐδο οῦτως ώς ι κ των νοητών καί νοερών Θεών κρείττω γάρ έκεῖνα πάντη της διιετέρας γνώσεως: δείν δε τάς είδητικάς ένάβας &ς (2) ύποτιθέμεθα

<sup>(1)</sup> A. πάντης δελ. Β. C. πάντωμ δείς .:

<sup>(2)</sup> A. Deest &c. :

ρφως ας εξίται και ύφ' ήμων. Δυνατόν δ' οὖν και φελοσόφως καί Ωεολογικώς μετιέναι των προκειμένων την έξέτασαν φιλοσόφως μέχ, ότι ούκ έπειδή τούς προειρημένους τρόπους της μετοχής ἀνειλομεν, ήδη και πάς ἀνήρηται τρόπος κοιγωνίας τοῦς τε αἰσθητρῖς καὶ νοητοῖς ούτω γάρ ἀν (1) γνως ά ήμιν τὰ γκως ικά ήμων είη τὸ γάρ γνως ον καί τὸ γνως ικόν κοινωνεί πως άλλήλοις: Βεολογικώς δέ, ότι τάς υρεράς ιδέας (2) έξαίρειν δεί των αποτελεσμάτων, ώς τά έπέκεινα τὰς (3) άγνώς ους ταῖς μεριταῖς ἡμῶν ἐπιβολαῖς, άφ' ων καὶ αῦται προεληλύ θασι. Ταθτα μέν οὖν, όπερ εἶπον, είρησω μοι της όλης ένεια των προκειμένων ω εωρίας. Λύτην δε την λέξιν επισκοπούμενοι, φαμέν, ότι δι' αὐτῆς ένδείχνυται, τίς μέν ές ν άρροστης άξιόχρεως τῆς τούτων άκροάσεως, τίς δε ό περί τούτων διδάσκειν έπιτήδειος. δε γάρ δη τον μέν άκροατην εθφυές διαφέρειν, ΐνα φύσει φιλόσοφος ή, και περί την άσώματον ούσίων έπτεημένος, και πρό των φρωμένων άει τι άλλο μεταθέων και άναλογιζόμενος, καί μη άρκούμενος τοῖς παρούσε, και όλως τοιούτος, οξον ό εν Πολιτεία Σωχράτης υπέγραψε τον την φύσιν φιλοθεάμονα των όλων: έπειτα πολλών αὐτὸν έμπειροκ είναι και ούδηπου πραγμάτων άνβρωπικών σμικρά γάρ ταύτα και ούθεν προσήκοντα πρός την ένθεον ζωήν άλλά λογικών καί φυσικών καί μαθηματικών θεωρημάτων. Οσα γάρ ήμων ή διώνοια θεωρεών έν τοις θεοίς άδυνατεί, ταύτα έν τούτοις ώς έν είχόσι κατίδοι καί κατιδών έπανας

B. C. ຂ້າ ovτε γνωςα γνως κα ήμων είν. ήμιν ούτε γνως ικά. D. ούτω યુવે રેમ, ભારા મુખ્ય જે મૃતદેમ ભારા

<sup>(2)</sup> A. B. D. idio.

<sup>(3)</sup> D. τους αγνώς όυς,

καύσσται τη τούτων θεωρία, και πιστεύσει και τοίς περί έκείνων λεγομένοις. λέγω δε, οδον εί Δαυμάζοι πώς έν ένδ πά πολλά, και έν άμερει πάντα, την μονάδα έννοήσει και όπως εν αυτή δείκνυται όντα πάντα και άρτια και περιττά, χύκλος τε καί σφαϊρα, και τάλλα είδη των άριθμών εί θαυμάζοι πώς τὸ βείω αὐτῷ τῷ είναι ποιεί, τό,τε πῦρ βερμαΐνον, και ή χιών ψύχουσα, και έπι των άλλων παραπληρίως ει θαυμάζοι πώς τα αίτια παυταγού πάρεστι τοῖς αίτιατοῖς, ἐν τοῖς λογικοῖς Θεάσεται τούτου πάντως εἰκόνα: τὰ γὰρ γένη πάντως κατηγορείται τούτων, διν (1) τὰ είδη κατηγορείται και ούτως έφ' έκάς ου πρός το αύτο το Βείον αποδλέπειν οὐ δυνάμενος, έξει διά τούτων ώς εἰκόνων έκεθο Βοωρείν. Δεί τούνυν εύφυίου είναι πρώτον, ήτις ές ί συγγενής τοῖς όντως οὖσι, καὶ πτεροῦσθακ δυναμένη, καὶ ώσπερ άσφαλών (2) πεισμάτων άντεχομένη των περί του όντως έννοιών, ώς γάρ πρός έκας ου έπιτήδευμα θεόμεθα τινός παρασκευής, ούτωσι και πρός την άναγωγην (3) είς τὸ δν γνώσεως είλικρινοῦς (4) δεόμεθα καὶ ἐακεκαθαρμένης έπετηθειότητος προϋπαργούσης, ήν (5) εὐφυίαν ἄν τις ἀποκαλέσειεν, ώς έκ της φύσεως ώρμημένην της τε όλης καί της αύτου του εύφυων λεγέμενων ψυχών. Τούτων δ' ούν παρείναι χρη την τοιαύτην μος είπομεν, εύφυίαν έπειτα έμπειρίαν πολλών, ώς εξρηται, και παυτοδαπών Βεαμάτων,

(1) A. C. Deest www ra sidn narnyopeirau. D. www ra sidn narnyopeirau! nat raura uev uer' inclum incina de nat gueu rourum nat ourus.

<sup>(2)</sup> D. egalen.

<sup>(3)</sup> **D.** ἀγωγήν.

<sup>· (4)</sup> Δ.Β. Ο. γνώστιν είλεκρενή, D. είλεκρενούς.

<sup>(5)</sup> D. zal siquiar.

δι' ων αναχθήσεται πρός την έκείνων κατανόησιν καί τρίτου, προθυμίαν και τάσιν περί του θεωρίου ούτως, ώςε και ενδικνυμένου μόνου (Ι) του ήγουμένου, δύνασθαι παρέπες θαι ταις ένδείξεσι διά την προθυμίαν, έπιτείνουσα την προσαχήν. Τρία δ' ούν ές ιν & δη φησί χρηναι (2) το **Βεωρήσαντι ταύτην (3) την ομίσων εύφωτα, έμπειρία, προ**-Βυμία. Και διά μέν την εύφυζαν, ές αι την περί το Σείον πίςτν αὐτοφυώς προδεδλημένος διά δε την έμπειρίαν, έξει των παραδόξων Βεαμάτων (4) ασφαλή την άληθειων διά δε την προθυμίαν, άνακινήσει (5) το έρωτικον έαντου τό περί την Βεωρίαν, ίνα δή και έν τούτοις, πίςτις ή και άλήθεια καί έρως, τὰ φώζοντα τὰς ψυχάς κατ' ἐπιτηδειότητι την πρός έκευνα τρία συνάπτουσαν. Εί δε βούλει, διά μέν την έμπειρίαν, έξει του γνως ικού της ψυχης έπιτηθειότητα διά δὲ τὴν προθυμίαυ, τὴν τοῦ ζωτικοῦ τάσιν εἰς ἐιεῖνα φέρουσαν διά δε την εύφυζαν, την (6) άμφοτέρων προύπάρχουσαν προκατασκευὴν ἐκ (7) τῆς προγενέσεως καὶ τῶ όλων είς αὐτὸν ἐνδεδομένων. Τὸν μέν οὖν ἀκροατὰν τοιοῦτοι είναι δεί και ἀπό ταύτης τελειούσθαι της τρισόος. Ó δί καθηγεμών πολλώ πρότερου διά τούτων όδεύσας, οὐτ έθελήσει διά πολυλογίας έκφαίνειν την θείαν άλήθειαν, αλλά πολλά δι' όλιγων ένδεικνμαθαι, νοήσεσιν όμου φθεγλοίπειος. ορας από των απλελοπαίτελως και προλείδων, αγή

(1) Deest movou.

(5). O. ha xuman:

(2) A. B. G. xpirtui ...

. - (6) A.B.D. τῶν ἀμυροτέρου.

<sup>. (7)</sup> Ex D. ix the mpo the . (3) . Οι ταύτην προσείρηται parideogrami eral s την φύσεν. .1 . . . . . .

<sup>(4)</sup> D. Jeopajiázoni

Δυωθεν από των άρχων των ένικωτατων τα πράγματα θεωρείν πόρρωθεν πραγματευόμενος, ατε έξις άμενος τών παρόντων και πρός τῷ Βείφ γινόμενος, οὐδε ποιήσεται λόγου, όπως αν λέγειν δόξη σαφώς, άλλα και άρκεσθήσεται ταῖς ἐνδείζεσι. δεῖ γάρ τὰ πηλικά πηλικώς μεθαφιζοριαι. χαί μη δημοσιεύειν τὰς ἀποβρήτους περί (Ι) θεων έννοίας. Τοιούτος μέν οθν και ό άκροατής και ό καθηγεμών ές ι των τοιούτων λόγων. Καὶ έχοις αν του μὲν ἡγεμόνα τελείως τοιούτου αὐτὰν τὸν Παρμενίδην· ὅθεν καὶ λάβοις ἀν τὸν τρόπου καθ' ου ποιήσεται τους λόγους, ώς 🕏 όλιγων πολλά διδάξει, και ως άνωθεν πραγματεύεται, και ως ενδείζεται μόνον περί των Βείων του δε άπροατην, ευφυα μέν καί έρωτικόν, ούπω δε τελέως ξμπειρον. όθεν αὐτῷ παραινεῖ καί ο Παρμενίδης γυμνάσασθαι περί διαλεκτικήν ίνα έμπειρίαν προσλάβη των Βεωρημάτων ἀποδεχόμενος μέν αὐτοῦ την ευφυταν και την όρμην, προςιθείς δε την του έλλειποντος ἐπανόρθωσιν. Καὶ τί τὸ τέλος τῆς τριπλῆς ταύτης δυνάμεως, είρηκεν αὐτός τὸ ἀπαραλόγις ον (2) ἐν τοῖς περί των Βείων λόγοις. Ο γάρ κατά τι τούτων έλλείπων, άνεγκασβήσεται πολλά των ψευδών όμολογείν, άπλως έφαπτόμενος τής των πραγμάτων Θεωρίας.

« Πῆ (3) δὴ, ὧ Παρμενίδη; φάναι τὸν Σωκράτην.— ὅτι,

δ Σώκρατες, οἶμαι ἀν καὶ σὲ καὶ ἄλλον ὅςτις κὐτήν (4)

τινα καθ' αὐτὴν αὐτοῦ (5) ἐκάςτου οὐσίαν τίθεται εἶναι,

δμολογῆσαι ἀν πρῶτον μὲν μηδεμίαν αὐτῶν εἶναι ἐν

<sup>(1)</sup> D. napi tav Acur.

<sup>. (4)</sup> A. autho ze nad.

<sup>(2)</sup> B. C. παραλόγιτον.

<sup>(5)</sup> A. Deest aurou.

<sup>(3)</sup> Sie Editt. C. nads.

ἡμῖν.—Πῶς γὰρ ἀν αὐτὰ καθ αὐτὰν ἔτι εἴη; φάναι τὸν
 Σωκράτην.—Καλῶς λέγεις, εἰπεῖν.

Επ' Ελλας ἀπορίας μέτεισεν έντεῦθεν ὁ λόγος. ὧν ή μέν, άφαιρείται της ημετέρας ψυχης την γνώσου των όντως όντων, ή δε, την των Βείων των περί τα τήδε γνώσιν ανυπός ατον έπιχειρεί δεικνύναι δια δε τούτων αμφοτέρων πι πρόοδος ήμων ή ἀπο εκείνων ἀναιρείται και ἐπιςροφή πρός έκεινα. Διεσπασμένα (Ι) δε άλληλων άναφαίνεται τά τε δεύτερα καί τὰ πρωτα καί τὰ μέν, ἄμοιρα τῶν πρώτων τὰ δὲ ἄγονα τῶν δευτέρων τὸ δὲ άληθὲς, ὅτι πάντα ἐν πᾶσυ οἰκείως ἐς ί· κατ' αἰτίαν μέν ἐν τοῖς πρώτοις, τά τε μέσα γένη των όλων και τὰ ἔσχατα διό και γινώσκεται πορ αύτων ούτως, ώσπερ και ύφές ηκεν έν αύτοις κατά μέθεξο δε εν τοῖς μέσοις τὰ πρῶτα, καὶ εν τοῖς ἐσχάτοις ταῦτα άμφότερα διό και γινώσκουσιν αι ψυχαί τά όντα πάντα οἰκείως ἐκάς οις δι' εἰκόνων μέν τὰ πρὸ αὐτῶν, κατ' αἰτίαν δί τὰ μετ' αὐτάς: συμφυῶς δὲ (2) καὶ δμος οίχως τοὺς ἐν (3) αὐταῖς λόγους. Τὰ μεν οὖν ἄπορα ταῦτα προτείνεται μετά τὰ περί της τάξεως των ίδεων δύο, τὰ πρό τούτων ήπορημένα διότι και ὁ Σωκράτης, και πάς ός ις ιδέας έθετο, διά την γνώσιν την κατ' αίτίαν καί έπις ημονικήν των έν τῷ κόσμω πάντων έπὶ ταύτην ήλθε τὴν ὑπόθεσιν διὸ καὶ σκώπτων τίς αὐτούς, είπεν, ότι γνώσεσθαι (4) τὰ όντα ὑπέλαβον διπλασιάσαντες (5) αὐτά, νοητά νοήσαντες προ τών

<sup>(1)</sup> A.B. C. desariappiona:

<sup>(2).</sup>A. B. συμφυνώς καὶ δριοστρίχ.

<sup>(3)</sup> **D.** èv éautaic.

<sup>(4)</sup> C. γνώσεται.

<sup>(5)</sup> C, distaurasavcos.

τίθθητων. Καί τοι καί ό τούτο είπων, ούκ άλλως άποθέδωκε της φαικινησίας των κύκλω κινουμένων την αίτίαν, ή τοσαύτα πορήσας τὰ ἀχίνητα πρό τούτων, δσα τὰ χύχλω πιούμενα. Τής δ' οὖν ἐπις ημονικής ἔνεκα τῶν ἐν τῷ κόσμώ μαντων γνώσεως γ είς την των ίδεων ανέδραμον (Ι) οὐσίαν. καὶ ἐπὶ τῆς τῶν κατὰ ταῦτα γιγνομένων πάντων προνοίας\* διό και οι ανελόντες τας ίδεας, την προνοητικήν έπις ασίαν των νοηγεών κανείλου (2). Τοιούτων δη, ώς εξρηται, των δύο τούτων απόρων όντων πρός τους τας εδέας θεμένους δί ας είπομεν αιτίας, έν τούτοιο τοῖς προσεχῶς ἐξεταζομένοις πρόκεικαι μέν ἐπιδείζαι, πῶς τὸ μόνον (3) ἐξηρημένας ύποτίδεσθαι τας ίδεας των όντων, άγνώς ους αυτάς είναι καταναγκάζει κοινωνίας ήμεν οὐκέτι πρὸς αὐτὰς οὔσης, ούτε γνώσεως είτε είσα είτε μά, και εί μετέχονται, και όπως, και πο έλαχου τάξιο, είπερ μόνου έξήρησται και μπ πρὸς τῷ ἀσχέτψ (4) καὶ αἰτίαι τῶν δευτέρων εἰσίν. Εἰς δε την τούτου Βεωρίαν, αξιώματα άττα προλαμβάνει και κοινάς εννοίας ο λόχος και πρώτον ότι ει έξηρηνται (5) πάνεη καὶ καθ' έαυτὰς εἰσίν, οὐδ' όλως εἰσί: πῶς γὰρ ἀν ήσου έξηρημένας πάντη και ήμων και των άλλων άπάντων; τόπος γάρ αὐτῶν ές αν ὁ νοῦς οὐχ οῦτω τόπος, ὡς ἐκείνων όδρας δεομένων, καθάπερ τὰ συμθεθηκότα της σύσίας; η τὰ ένωλα είδη της ύλης, αὐδ (6) ούτως του νου περιέχοντος

sis tauta yelontel, solontan-

<sup>(1)</sup> B. avedpayer.

<sup>(2)</sup> D. ἀνείλου ταῦτα μέν ἐπεςρέφοντες εἰς ἐπεῖνα, ὡς ὀρεκκά μηδέν δὲ παρ' ἐπείνων ἥπειν

<sup>(3)</sup> Β. C. το μένον.

<sup>(4)</sup> Β. ἀσχέτως.

<sup>(5)</sup> **B. C. ἐξήρηται.** 

<sup>(6)</sup> B. C. eld outas

αὐτάς, ώς αὐτοῦ μέρη σεσωρευμένα κατά σύνθεσιν' άλλ' ώς τὸ κέντρον ἐν ταὐτῷ (Ι) τὰ πολλὰ ἔχει πέρατα τῶν ἀκ' αὐτοῦ γραμμών, και ώς ή ἐπιζήμη τὰ πολλά Βεωρήματε, ούκ έκ των πολλών οὖσα, ἐλλὰ πρὸ τῶν παλλῶν καί ἐν έχαςω ή πάσα και γάρ ό νοῦς ούτως ἐν πολλά έςυ άμερίςως, έν τῷ ένὶ τὸ πληθος έγων, ότι οἰπ ήν τὸ αὐτὸ εν πρό πλήθους παντός ύφες ώς, άλλ' όμου καί εν και πλήθος. Ούτως ούν των έδεων τόπος εἰ ούν ταύτον ψυχή καὶ νούς, ούκ είσιν εν ήμεν αι ιδέαι ων ές ι τόπος ο νους. Και δήλον και άπο τούτων, όπως και κατά Πλάτωνα τον νοντόν κόσμον εξαίρειν δεί των ψυχών, και ώς αεί τελεώτερος ό περί રહ્યા દોઉંહિંગ ગૃશ્ચિકરતા ત્રેલંગુલ્ડ, તેમલેમ કંત્રી રામલડ લોરહિંગ કંપાલમ τέρας ύπος άσεις ού γάρ έτι σωματοειδείς αύτάς ή φυσκάς, ή νούματα τίθεται ψυχών άλλά πρό τούτων πάντω: ού γάρ είσι, φησίν, εν ήμεν, ούδε σύς οιχοι ταες ήμετέρεις έπιδολαίζ. Είποις δ' αν φιλοσόφως μέν, και δτι έξήρηνται, καί οψα είσὰν εν ήμῶν καὶ πάρεισι πονταχοῦ, καὶ μετέχοντα ύφ' ήμων, μη έγγενόμεναι τους μετέχουστικ αύται γαρ έν έαυταις ούσαι, πάσου έγκευται πρός μετουσίαν τοις έπολαύσει αὐτών συναμένοις καὶ (2) ὁπωσοῦν ἐπιτησσίσε έντυγχάνειν πανταχού παρούσαις αὐταῖς οι' ών γὰρ έχομεν, κάκείνων μετέχομεν καί οθχ ήμεις μόνον ούτως, άλλά καί οἱ κρείττους ἡμῶν εἰκόνας ἐκείνων ἐν (3) ἐαυταῖς οὐσιώδεις κεκτημένοι, και ταύτας προσάγοντες οίον έχνη τών παραθειγμάτων ούσας αὐτοῖς, γινώσκουσι κάκεῖνα διὰ τού-

<sup>(1)</sup> D. do coro.

Φάδειον έντυγχάνει.

<sup>(2)</sup> D. xai τὸ ὁπωσοῦν ἐπι-

<sup>(3)</sup> B. C. in impraise

των ών είσαν εἰκόνες. ἄμα γάρ τήν τε ούσίαν αὐτων νοούσι. καί ώς άλλων είκόνες είσί τοῦτο δὲ νοοῦντας, ἀνάγκη καί τών παραδειγμάτων έγάπτεσθαι ταϊς νοήσεσι. Θεολογικώς δε, ότι τα εξηρημένα των νοερών είδη, πουτελώς ύπερίδριται της ήμετέρας τάξους αντίου μεν ούν τών νοερών είδων δρώμεν και έν έαυτοίς και έν τοίς αίσθητοίς είκόνας των . δε νοητών ή οὐσία κάντη διά την ξνωσιν εξήρηται και ήμων και των άλλων άπώντων, άγνως ος καθ' εύτήν Βεούς γάρ πληροί και νόας έαυτης ήμεις δε άγαπιώμεν.. Ευ τών νοερών ψυχτιώς μετέχοντες είδων. Δηλοί δε ταύτα και Πλάτων, όταν διττου μεν ήμων ποιή τον δίον, πολιτικόυ και Βεωρητικόν, και την ευδαιμονίαν δεττήν απαίρει (1) δε τον (2) μεν του βίων, είς την του Διός πατρωνυματήν έπες ασίαν, του (3) δε, είς την Κρονίαν τάξιν καί του νούν του καθαρόν. Εκ γώρ τούτων φακερον, ότε πάσαν ήμων την ζωήν μάχρι των νοερών άναπέμπει βασελέων ο μέν γάρ τούτων την άρχην, ο δε το πέρας άφορίζει Reducte and in the second will be seen as a second with the contract of the second sec έκεξνα και έποπτεμουσών. Δετε και οθτικς αλήθες έν τίη το προκείμενου αξίωμα, ταξεωρ τωδς έφαπτομενου είθητε: wis. Taura ueu uspi tou apaguateou elphodo unta de the λέξεν, το μενιπά δη, & Παρμενίδη, πάνυ σφόδρε θαυμάσαντος ές ο έρωτημα (4) του Σωκρότους εί άγνως ον

<sup>(</sup>I) Coddss. dváyxn.

<sup>(3)</sup> C. thu đến ... . ? ( ...

<sup>(2)</sup> D. ron min ron flique C. (4): A. D. derived charmens ron flique.

τό νοερόν είδος, και ζούπω (1) συναισθομένου της μετάν δάσεως και ώς δλον διέξεισι το πλάτος των είδων ο Παρμανίδης, εως ὰν ἐπ' αὐτὰ τὰ πρώτις α εἰδη καταλήξη προϊών. Τὸ δε πώς γάρ αν αυτή καθ' αντήν έτι είη, κατά τάς κοινάς ευνοίας είρηται το γάρ έξηρημένον πάν, έαυτου έςτ καὶ αὐτὸ (2) καθ' αὐτὸ, μὴ δν μήτε ἐν ἄλλο το μήτε ἐν ἡμῶν. Ετι τοίνυν διά των τριών τούτων την όλην περί των είδων άληθειου έξέφηνε του ταύτο, του καθ' αυτό, της ουσίας και ναρ την άπλότητα αὐτιών, και την χωρις ην υπερβολήν, καὶ τὴν ἐν τῷ εἶναι μόνον ἐςῷσαν τελειότητα, ταῦτα παρίζησιν εί δε ταύτα ούτως έχει, μη ποιείτω επ' έπί-મળા લામેલ દાવદાના માતા જે દ્વારા છે. જોમાં ભાગ જો લોકા માતા જે evola (3) elva , n vonou xai to vonou elvac tauta yap हेतां με των συνθέτων διώρις αι καλώς, έπι δε των άπλών ούθενα έχει λόγου. Εί οθυ μόνου ές τυ έκας ου, παι αύτο μένειν επί της άπλότητος προσήκει (4) και της ένώσεως, άλλ' ούχι τὰ ίδια των συνθέτων έπ' αὐτὰ μεταφέρευ. Λοιnou rowu sai rovrossy to make dra est ovy we de the είποι (5) ένειρωνευομένου κάι ότι είον κερχής έλέγχου όραξαμένου του Παρμενίδου λελεκται νύν άλλ ώς άποδιχομένου την αντοφυή του Σωκράτους έπιβολήν και την δινοιστ την περί των βείων και γάρ έςτν άληθές το ληφθέν άξίωμα και του Τιμαίου λέγοντος διά τουτο το όντως όν, μήτε είς éauté ze elodéneobae nacháneo à úda tó eldos, pate áddo σέπη ζέναι καθάπερ το είδος είς την ύλην. Μένει τοίνυν

<sup>(</sup>I) C. outwar .

<sup>(4)</sup> D. mpoσήκετο.

<sup>(2)</sup> C. Deest xal alto.

<sup>(5)</sup> D. elmeis,

<sup>(3)</sup> G. οὐσίαν.

τούτοις δσον δύνανται (1) λαβείν οῦτε δν ἐν ἡμῖν ἡμεῖς γὰρ μετεχόντων, ἀλλ' αὐτὸ πρὸ τῶν μετεχόντων δυ, δίδωσι καὶ μετεχόντων ότο ἡμῖν ἡμεῖς γὰρ μετέχομεν, οὐκ αὐτὸ, λαμβάνοντες ἄλλο γὰρ τὸ ἐκείθεν χωριτῶς ἐφ' ἐαυτοῦ καὶ μετεχόμενον γὰρ ἐς ι τοῦ γίγνεσομεν παντός.

« Οὐκοῦν καὶ δσαι τῶν ἰδεῶν πρός ἀλλήλας εἰσὶν αὶ 
» εἰσὶν (2), αὖται πρός ἀντὰς τὴν οὐσίαν ἔχουσιν, ἀλλ' οὐ 
» πρὸς τὰ παρ' ἡμῦν, εἴτε ὁμοιώματα, εἴτε ὁπη δή τις 
» αὐτὰ τίθεται, ὧν ἡμεῖς μετασχόντες (3), εἶναι ἔκας α 
» ἐπονομαζόμεθα τὰ δὲ παρ' ἡμῦν (4) ταῦτα, ὁμώ- 
» νυμα (5) ὅντα ἐκείνοις, αὐτὰ αὖ πρὸς αὐτά ἐςτν, ἀλλ' 
» οὐ πρὸς τὰ εἰδη καὶ ἑαυτῶν, ἀλλ' οὐκ ἐκείνων ὅσα (6) 
» αὖ ὀνομάζεται (7) οὖτως.—Πῶς λέγεις; φάναι τὸν Σω- 
» κράτην.»

Δεύτερον ἀξίωμα (8) συντελοῦν αὐτῷ, τοῦτο πρὸς τὴν τοῦ προπειμένου (9) Βεωρίων. Τὸ μὲν γὰρ πρότερον, ὅτι τὰ εἰδη οὐδαμῶς ἐν ἡμῖν, ἀλλ' ἐν ἐαυτοῖς τοῦτο δὲ τὸ δεύτερον, ὅτι καὶ τὰ ἐνταῦβα ὡς πρός τι πρὸς ἄλληλα λέγεται, καὶ τὰ ἐκεῖ πρὸς ἄλληλα, ἀλλ' οὐ πρὸς τὰ τἦδε οῦτε τὰ τἦδε πρὸς τὰ ἐκεῖ καὶ γὰρ τοῖς λογικώτερον ταῦτα σκοπεῖν εἰωβόσι, λέγεται καλῶς, ὅτι τὰ μὲν καβόλου τῶν πρός τι,

- (1) B. C. D. divatai.
- (2) D. Deest al sign.
- (3) B. C. D. peréxores. Sic Editt.
  - (4) C. παρ' ἡμῶν.
  - (5) D. ἐπώνυμα.

- . (6) D. ood our.
  - (7) D. ἐπονομάζεται.
- (8) D. Δεύτερον ἀξίωμα τοῦτο συντελοῦν αὐτῷ, καὶ αὐτὸ πρὸς.
  - (9) **B. C.** παρακειμένου.

πρός τὰ καθόλου δεῖ ἀποδιδόναι, τὰ δὲ καθέκας α, πρὸς τὰ καθέκας α την μέν άπλως έπισήμην πρός το άπλως έπιςητου, την δε τινά έπις ήμην πρός το τε έπες ητόν και τά μένι άδριςα, πρός τὰ άδριςα, τὰ δε ώρισμένα, πρός τὰ ώρισμένα (Ι) και τὰ μὲν δυνάμει, πρὸς τὰ δυνάμει, τὰ δε ένεργεία πρός τα ένεργεία και μεςαί τούτων αι λογεκαί πραγματείαι καί φυσικαί των παλαιών. Είδ' ούν έπί τῶν καθόλου και τῶν καθέκας αν γεγνέσθω γάρ ἐπὶ τούτων ό λόγος. δεί μη προσίεσθαι την έν ταίς άποδόσεσιν έπαλλαξιν, πολλώ δήπου μειζόνως έπι των ίδεων και των είκόνων των ίδεων αὐτὰν οὐδαμως παραδεκτέον. Αλλά τά μέν τηθε, πρός τὰ τηθε ἀποθώσομεν (2), τὰ θὲ ἐκεῖ, πρός τὰ έρει τάθτα δε άληθή πάντως, έάν έκας ον καθόσον ές μ όπερ ές ι θεωρώμεν, άλλ' οὐ καθόσον ποιεί τι, η γίγνεταί τι ταύτη γάρ ἀποδώσομεν ώς μεν γιγνόμενα, τὰ τῆδε πρὸς έκεῖνα, ώς δὲ ποιούντα, έκεῖνα πρός τὰ τἤδε καὶ ὡς μὲν είκόνας, ταύτα πρός τὰς ίδεας, ώς δὲ παραδείγματα; τὰς ίδέας τούτων. Εάν οὖν λάβωμεν την αὐτοδεσποτείαν, εί μέν η δεσποτεία ές ι λαμβάνοιτο , λεχθήσεται πρός την αύτοδουλείαν εί δε ώς παράδειγμα, πρός το δμοιον αὐτή τξ φεσποτεία. Καίτοι γε είωθαμεν μεν δεσπότας ήμων καλείν τούς Βεούς, ως' είη αν και ή έκει δεσποτεία λεγομένη. πρός την παρ' ήμεν δουλείαν άλλα και τουτο άληθές, διότι μετέγομεν της αὐτοδουλαίας πρός ην ή αὐτοδεσποτεία τὸν της αποδόσεως είχε λόγον προηγούμενου. Και δράς όπως ή μεν έκει δεσποτεία και ήμων τους κρείσσονας αποφαίνει δεσπότας, διότι μετέχομεν της αυτοδουλείας ή δε παρ'

<sup>(2)</sup> C. municipiérai. .:

<sup>(2)</sup> C. andisuper.

ήμῶν δεσποτεία λεγομένη πρὸς τὰν παρ' ἡμῶν δουλείαν, ουκέτι λέγεται και πρός την έκει δουλείαν, διότι το είναι τή έκει δουλεία, μη ύπηρχεν έκ της (1) παρ' ήμιν, άλλ' έμπαλιν τά γάρ των κρεισσόνων άρχοντα, καί των χείρόνων αναγκαΐον (2). Δεῖ οὖν, ὅσπερ εἴρηται, καθ' αὐτὰ μὲν έκει λέγεσθαι πρός τα τήδε. Αλλά ταυτα μέν και αύθις λάδωμεν δε έκ πασών των άποριών, τί ές ιν ή πρωτίςη (3) ίδεα. Επ μεν της πρώτης ληπτέον, ότι ασώματος σωμα γάρ ουσαν, ούτε όλην ούτε μέρος αύτης μετέχεσθαι δυνατόν. Εκ δε τής δευτέρας, δει ούχ όμοταγής τοῖς μετέχουσιν' εί γάρ ή όμοταγής, έξει τι κοινόν, ότι (4) άλλην ίδέαν πρό αὐτῆς ἐπινοήσομεν. Εκ δὲ τῆς τρίτης, ὅτι οὐ νόημα ές το ουσίας, άλλ' ουσία και δν' τνα μη το μετέχον αὐτής, ή γνώσεως μετέχου. Εκ δὲ τῆς τετάρτης, ὅτι παράδειγμα μόνον, άλλ' ούχὶ καὶ εἰκών, ώς ὁ ψυχικός λόγος. Γνα μη όμοια ούσα τω άφ' έαυτης, άλλην είσαγη πρό αυτης. ιδέαν και γάρ ο ψυχικός λόγος, οὐσία άλλ' ἐπειδή οὐ. παράθετγμα μόνως ές αλλά και είκων ου γάρ ή ψυγή οὐσία μόνον, άλλά καὶ ή γένεσις. Εκ δὲ τῆς πέμπτης, δτι νοητή οὐκ αὐτόβεν ήμῦν, άλλὰ ἀπό τῶν εἰκόνων αὐτῆς: οὐ γάρ ές τι ή ἐν ἡμῖν ἐπιςήμη πρὸς αὐτὴν σύς οιχος. Εκ δὲ τῆς ἔκτης, ότι νοητική τῶν ἀπ' αὐτῆς δευτέρως καὶ τῷ: έαυτην αιτίαν ούσαν είδέναι. Συλλήδδην ούν ή ώς άληθώς ίδεα 🕏ς τη αίτία (5) ἀσώματος, έξηρημένη τών μετεχόντων αύτης, ούσία ούσα ἀκίνητος, παράδειγμα μόνως ούσα καί

<sup>(1)</sup> C. ἐκ τοῦ παρ' ἡμέν....

<sup>(3)</sup> B. C. i πρώτη.

<sup>(2)</sup> **D.** ἀναγκαῖον, αὐκ ἀν-΄ ἀπαλεν **૭૪**ῖ.

<sup>(4)</sup> B. C. D. diote.

<sup>. (5)</sup> D. nietz oupeartes.

αυτην υφες ώτων κατ' αιτίαν ως ε έκ πασων των αποριών, τόν ενα δρον πεφωράκαμεν της ως άληθως ιδέας. Ει ούν του όρου, αλλά μη λαμδάνοντες η σωματικάς αυτών φαντασίας, η ως όμοταγων τοῖς τήδε οὐσων, η ως ἀνουσίων, η ως συς οίχων ταῖς ήμετέραις γνώσεσιν άλλον δέ τινα (1) τρόπου τοιούτον σοφιζόμενοι, λόγους πλαττέτωσαν άλλ' έννοείτωσαν (2) ότι και θεούς ὁ Παρμενίδης είπε τὰς ἰδέας είναι, και έν και έν θεῷ τὴν ὑπός ασιν αὐτὰς ἔχειν, ωσπιρ τὸ λόγιον (3).

Νοῦς πατρὸς ἐρροίζησε νοήσας ἀκμάδι βουλή Παμμόρφονς ,ἰδέας (4)

καὶ γὰρ ἡ πηγή τῶν ἱδεῶν Θεὸς, καὶ ἐν Θεῷ περιέχεται τῷ δημιουργικῷ νῷ καὶ εἰ αὐτή ἐς ιν ἰδέα πρωτίς η, ταύτης ἐς ιν ὁ ἀποδιδόμενος ὅρος, ἐκ τῶν ἀποριῶν τοῦ Παρμενίδου καλῶς ἡ Θροισμένος (5). Τούτου δὲ οῦτω ἡ η Θέντος, σκεπτέον πρῶτον μὲν εἰ ἔς ι πρός τι, καὶ ἐν ἐκείνοις ἔπειτα, πῶς ὁ λόγος ἀληθής οῦτος, καὶ ἐπὶ ποίων εἰδῶν δεῖ γὰρ ἐκάς ην τῶν ἀποριῶν προσάγειν ἡμᾶς φύσει τινὶ τῶν ὅντων. ὅτι μὲν οὖν πρός τι λέγεται πολλαχῶς, λάδοις ἀν ἐξ ὧν πολλάκις λέγειν εἰώθαμεν ἄλλως γάρ ἐς ι πρός τι τὰ συμδεδηκότα πάντη, καὶ ὧν ἡ σχέσις μόνως ἀνούσιος, οἰον διπλάσιον, ἡμισυ, καὶ πᾶν

\_ (ε) Β. άλλά τινά τρόπον τοιούτον.

<sup>(2)</sup> D. άλλ' έννοείτωσαν δέ, δτι.

<sup>(3)</sup> Β. C. τά λόγια.

<sup>(4)</sup> Coddes, free pro reus.

<sup>-</sup>A.B. ἀκμάσι. C. δμίμασι.-D. ἀκμάδι. Ut Taylorus in Collect. sua Oraculor. Chald.

Vid., p. 23.

<sup>(5)</sup> B. C. 3. 3 por o μένως.

τό τοιούτου, & και οί πολλοί μόνου Βεωρείν λογικώς είώθασω άλλως δε τα ώς οὐσίαι καί ων οὐσιώδης ή σχέσις, οἶον ές ι τὸ ἐν τῆ φύσει δεξιὸν καὶ ἀριςερόν· τὸ γὰρ ἐν τῷ ζώφ αξιόν, ούκ ές ι ψιλώς συμβεθηκός, άλλα λόγος οὐσιώδης; καθό (1) και άρχη λέγεται κινήσεως το δεξιόν, και έχει τινάς παρά το άρις ερον έδιότητας άς έκ της φύσεως έλαβε. Δήλον δη ότι διχώς τὰ πρός τι, καὶ ἐπ' αὐτῶν μόνων τούτων το μέν γάρ κατά συμδεθηκός δεξιόν και άρις ερόν παρά φύσω έναλλαττόμενα διαπέθετει: τὸ δὲ ἐν τοῖς ζώοις, άδύνατον άλλως έχειν, έν οίς κατά φύσεν ή σύς ασές. Ούτω που και δ Τίμαιος το δεξιον και άρις ερον έν ταις κοσμικαίς έτίθετο παραφοραίς (2), δυνάμεις οὐσιώδεις έν αὐταίς τωθέμενος, πρωτουργόν (3) τε καὶ δευτερουργόν, καὶ ήγουμένην και έπομένην. Αλλου δε παλιν τρόπον τελεώτερον και τοῖς αὐθυπος άτοις οἰκειότερου, τὰ πρός τι λέγοιτο ἄν έπ' έπείνων ἐφ' ὧν ἐκάτερον ἐαυτοῦ (4) ἐν πρότερον καί του λοιπού έςτι, έκείνου παλιν έκυτου πρέτερον όντες: ολου και το νοητου έαυτου ές, και ο νους έαυτου και δί αύτου τούτου ό,τε νούς πρός τό νοητόν ήνωται και τό νοητόν πρός του νούν, και έν ές ι νούς και νοητόν και 6 μέν έντουθα πατήρ, εί και κατά φύσω ές ι πατήρ, άλλ' ούγι έσωτοῦ ών, ούτως ές το άλλου πατήρ, άλλ' ο ές το άλλου μόνως έξείν έκει δε εί τι ές πατρικόν αίτιον, έαυτου πρώτον ές ι της ούσιας πληρωτικόν, έπει 3 ούτω και τοίς δευτέροις την άφ' έαυτου δίδωσι πρόοδον και είτι γέννημα

<sup>(1)</sup> D. xa9' åv.

<sup>(3)</sup> D. πρωτουργόν τι καί.

<sup>(2)</sup> A. in margine περι-

<sup>(4)</sup> B. aurou.

έκυτου δν, ούτως κπ' άλλου πρόεισα. Όπόταν δη ούν έκι τινά πρός άλληλα λέγωμεν, άφαιρετέον άπ' αὐτῶν τάς ψιλάς καὶ άνουσίους (Ι) σχέσεις οὐδεν γκρ τοιούτον προσύκει τοῖς Βεοῖς ταυτότητα δε άντί τῆς σχέσεως παραληπτέον, καί πρὸ τῆς ταυτότητος ταύτης, τὴν ἐαυτοῖς ἐκάςου (2) ψηαρξινι έκας ον γάρ, έαυτου πρώτον ές ί, καί έαυτῷ καὶ πρὸς τὰ ἄλλα Ϋνωταν είδος γὰρ ἐν ἔκας ον ἐςἰ και των πρός τι λεχομένων, οίον το δεξιον είδος ούσιωδες τοιραδε (3) σχέσεως αίτιου, και τὸ άρες ερὸν όμοίως ... ως ε είς τις (4) λόγος τοις τηθε παρέγει οίς αυ έγγένηται ποιάν δε σχέσιν. Ασχετος οθν ές ιν υπός ασις έκει, σχέσεικ ὑπος αταιή τινός ου γάρ άλλο τι δυ πρότερου, ή δεξιουή κρις ερόν (5) ές ιν έν έκείνοις υπήρξε δε διιως κάπείνος τὸ ἐκ δεξιῶν καὶ ἀρις ερὸν (6) πρὸς Ελληλα λέγεσθαι, καὶ ήνωσα μαλλον ή άλλοις είδεσιν, ότι (7) μετ' άλλήλων ένεργεῖ πάντως, καὶ όπου ᾶν Βάτερον ἢ, καὶ τὸ λοιπόν τῶν γάρ είδων, τα μέν έξανάγκης χωρίς άλλήλων ένεργει, καθά περ όσα των έναντίων τα δε αεί μετ' αλλήλων, όσα κάνα πρός τι λέγεται τὰ δὲ οῦτως ἔχει, ώς τὰ μὲν ἔτερον μετέ τοῦ έτέρου πάντως μετέχεσθαι, μηκέτι δε άναπαλω, έφ ών το μέν όλον ές ὶ, το δε μέρος. Η οὖν κατά τὰς μεθέξες κοινωνία την τών έκει πρός τι λεγομένων χαρακτηρίζα δύναμιν και όπερ έπι των τηθε όντων ή σχέσιε, τούτα έπ' έκείνων ταυτότης και χάρ εί, ώς έν τοῖς έπομένος

(1) D. avogious.

δεξιών) καὶ τῷ ἀρις ερῷ.

(2) C. D. The ex sautoic.

(6) A. D. to exdefier. B. C.

(3) C. και τοιάς δε.

τὸ ἐκθεξιὸν και ἀριζερόν.

(4) C. eirig à.

(7) A. D. eidioiv # ore.

(5) D. τῷ ἐκδεξιῷ (leg. ἐκ

in Inderen, new upog to new Thou oring to pepos, if two του, ή έτερου, δίλλου όπως το πεν όλου και μέρος έπ' έχει νων όραται του είδου 'έφ' कि : μετά πατέρου 'ρετέχεται Απτερου, οἰπ ἀναπαλευ δέ το δε έτερου, διαφερόντους έπ των έναντίων ων ή Βατέρου περουσία, το λοπτον έξαφαν ullen guleit to de tautos en takings, du anagan sin becoxin espai naca tin abae asyluha anhunan. nas eq δινατόν μη ούχι άμα άμφω καί παρείκα οίς αν παρής καί वंतरराज्या कींग केंग केंगाने. केंग्रे १०(१००) हार्काइका रेकींग केंग्रे तेन्छ ता necdonunchum to et veren. eldos, "exterent plac Unocutendo", άλλ' οὐ σχέσου ὑποκειμένοις (τ) Εχεω, κέω πρός Εθίληλα λέγηται διά την μετ' άλληλων ποινήν έννομου, δες ὑπέδειξε & loyou ou yap inci the most to transition lymited. That ούχ ώς επί του έντατωα πραγμάτων, δήλον ένται ω μέσ γάρ, το δμοιον τῷ όμοἰω δμοιον, καὶ τὸ ίσον τῷ ἴσω ἰσον; και δύο πράγματα ές ι τουλάχεισον το δμοια και τα δου વેમેમેમ્સ્રોગાંદ દેશને લેક, માંત્ર મેં ઇવાગઇરમુદ્ર માર્ચ માર્ચિમ સંઇવેલાદ (૩), જોને αυτή εαυτής ουσα και ούν άλλου જ્યાં કે હોઈક છે ઉત્સ્વામાં દેશનો ούσα και άπηρτημένοις, άκλ' ἐν ἐακτή τοιούτον γάρ ἐκ ετερον των είδων, οίον έν έαντώ την εύσιαν έχειν ίδρυμέντην, ned glov posadioùs elva, nai glos abrò elva nai pin tù the λοις και γάρ οίκει ότα ται (3) άρχαι των είδων όνεα και πάν του των δικων, το πέρας (4) και έπειρον έν μεν διήρημένοις ύπος ποια την μονάδα το πέρας, και το πληθος ή aneipla en de ouvertou to népac, to onjuctor hi de anterpla

<sup>(1)</sup> B. C. D. ὑποκειμένοις (3) A. C. D. ἐοικόταται. οὖσαν, κάν. Β. ἐοικόται.

<sup>(2)</sup> D. ń isotnę żanto żantne. . . (4) B. C. to πέρασμα.

των διείς αστυν έν δε λόγοις το πέρας την ισότητα τους δε λόγους ή αποιρία και έν ποιρίς το πέρας την ομοιότητα. των δε συσμοιότητα ή κατειρία. Το γούν μάλλον και ήττον του άπείρου γένους είναι, και ό έν Φελήθιο Σωπράτης ήμας εδίδαξε ποιταχού . δε ή του πέρατος είκων την της άπειρίας καταλαμβάνουσα δόσιν, πεπερασμένα ποιεί τα τέως **Εχ**ειρα κατά την αὐτών (1) φύσην ή μέν μονάς, άριθμοῦσα το πλάβος, το δε σημείους δρίζου την διάσασιν, ή δε ίσότης BONE YOUNG WELDONGER, KAI JOSD YOUNG ELIN 12011/2 & 12011/2. ή δε όμοιότης είς άγρησα εό μαλλον και ήττον, διά τών όμοιων όπιτασεων και Ανάσεων. Μοναδαιών οδυ έκει τό ίσου γαί τὸ ὅμιοιον, πέρας ὄν, τὸ μέν, ποιῶν, τὸ δὲ, λόγων ώς τὸ σημείου συνεχών, ώς ή μονάς διηρημένων. Τά τοίπω ένταύθα κατά σχέσιν, έκει νοείσθω κατά ταὐτότητα και τά ένταυλα πρός άλληλα μόνον, ένει ώς έαυτων όντα και έν αὐτοῖς πολύ (2) πρότερον, ἔπειθ' οὕτω κοινωνοῦντα καὶ τοῖς ἄλλοις και τὰ ἐνταῦθα ἀνούσια και ἐπεισοδιώδη. ζαύτα ἐν ἐκείνεις οὐσιώδη: καὶ τὰ εἰρημένα ἀπὸ τούτων: οίς παραφύεται κατά μίαν αιτίαν έκει προϋπάρχοντα. Ο έτως ούν έν τοίς νοητοίς τα πρός τι λέγω όλ ούτως, ου κατά σχέσιν ψιλήν, οὐδὲ κατά συμβεβηκός άλλ' άπολύτως μέν έν έκείνοις ές ίν όσα κατά σχέσιν έν τούτοις, καθ' αὐτά θέ; όσα έν άλλω κατ' οὐσίαυ δέ, όσα κατά συμθεθηκός και έπλως πάντα πρειττόνως η έν τοις (3) άποτελέσμασω ή γάρ των γινομένων πρός τὰ όντα ύφεσις, σχέσεις μὲν ἀπὸ των άσχέτων, συνθέσεις δε άπο των άπλων, και έπεισοδιώ-

<sup>(1)</sup> D. κατά την έαυτών φ. πρότερον.

<sup>(2)</sup> D. su aurole norspa (3) D. h and role an.

Εκ 🕏 τόυτων, κάκεινα συνόραν άζιου, δοα διοριζόμειθα πρός (1) रा. हरा (2) अवरके भरुपेंग रहेग रही Париеніво , हांभे= ρημώνως άρα καί τινων δοκούντων συμθεθηκένας, δεί Menhai thias, onou rai oxioem auros (3) elvai more Τλήν ότι των είς συσίαυ ή τελειότητα συντελούντων πρώτως; ών έπεισοδιώδης εν άλλοις υπός ασις, τὰς ψιλάς των συμ-Θέθηκότων ύπαρξεις ανέφηνε∙ και γαρ αι σχίσεις (4) αι οὐ≥ σπώθης είφι πρό (5) των ανουσίων αί μέν είς το είναι συν-જરૂતેમાં ઉલા ૧૦૧૬ μετέχουσε των ίδεων, αί δε, είς tò τελείοις (6) γίγνεσθαι δει γάρ και ώς όντα και ώς τέλεια τά τηθε μετέχειν έκείνων διο και δειτή των ίδεων ή τάζες, ή μέν εύσιοποιός, ή δε τελεσιουργός και ταύτα μέν περί αύτων ερόσθω των δογμάτων. Κατά δὶ τὴν λέξα, τὸ μέν καί δισαι των ίδεων πρός άλλήλας είσιν αξ είσιν, ένδείς νυταί, ότι του ίδεου αί μεν μαλλον δαρρηνται απ' άλλολων, φυλάττουσαι την καθαρότητα την ξαυτών αι δε ηνωνοα μάλλον άλληλαις. Αύται τοίνυν καί έφ' έαυτών είσε καί έπυτου, άλλ' οὐχτ. άλλων (7), οὐδὶ κύτὸ τοῦτο μόνον άλλήλων. Το δε ομώνυμα τὰ αἰσθητά τοῖς νοητοῖς είναι, πάλιν κατά την Πλατωνικήν εξρηται διαταξήν, τά δυόματα τοῖς τήθε παρ' εκείνων έφέκεω λέγουσαν, ώς έν τόις άφ' ένδς

(1) D. πρόαθεγι

(5) Β. πρός.

(2) B. C. orav.

(6) D. redeique.

(3) D. αὐτοῖς ἐναι φασί.

(7) D. άλλων μόνον, αὐδέ.

(4) C. ai szések évousié-

Seig.

καί πρός δυ όμωνύμοις λεγομένοις (I) à dis και Αρισοτέλους ές ίν, ότο τοῖς όμωνύμοις ὑπάγειν εἴωθε. Μηθείς οὖφ του αυτου όρισμου άπαιτείτω τούτων τε και έκείνων, άσυνγάκτων όντων καί παντελώς έκδεθηκότων άπο τούτων. φοπερ τὰ αίτια τὰ έξηρημένα των αίτιατων (2)· μαλλον δε μηδε όρισμον επ' εκείνων ζητείτω των ώπλων πώντη και άμερίστων είδων συνθέτων γάρ είσιν οι δρισμεί, περί οξ διαφοράς στρέφονται των κατατεταγμένων είδων άλλλ μόναις ταϊς καθαραίς και ένθέοις νοήσεσι της ψυχής έπατρέπομεν την έχείκων έπιδολήν, και λέγομεν, ώς ό Πλαίταν διώρισεν όμώνυμα τὰ τήδε τοῖς έκεῖ καὶ ούτως όμώνυμα. φς μετέχοντα έκείνων διό και όμοιότητα αὐτών προείρηκεν. ώς και ο Σωχράτης έλεγεν, ήνέεα τὰς ιδέας παραδείςματα (3) έφατο ές άναι έν τῆ φύσαι. Φυλάττων δε τὴν τῶν άποριών θέσαν, προσέθηκαν είτε όπηδή τις αὐτὰ τ**έ**θεται μονονουχί λέγων, ότι δυνατόν αὐτά και δροιώρατα καλείν και μη όμοιώματα, διττής της. όμοιώσεως ούσης, και η διροίου η ανομοίου πρός παρασειγμα γιγνομένης.

- « Οίον, φάναι τον Παρμενίδην, εί τις ήμων του (4)
- ν δεσπότης η δουλος έστιν, οιμ αύτου δεσκότου δήπου (5)
- » δ ές ι δεσπότης, (6) έκείνου δούλος ές iv, ούδε αύτου δού-
- » · λου (7) δ ές ε δοῦλος ; (8) δεσπότης ὁ δεσπότης ἀλλ'
- άνθρωπος ων (9) άνθρωπου άμφότερα ταῦτα ἐςίν αὐτὸ
  - (1) Β. λεγόμενα.
- (6) A. B. C. degnorne &
- (2) C. and των αlτιατών. δούλος.
- (3) D. παραδείγματι.
- (7) D. δοῦλος.
- (4) Β. D. τοῦ δεσπότου.(5) D. Doost δίσου.
- (8) A. B. C. D. 300 λος \$ δεσπ.
- (5) D. Deest δήπου.
- (9) A. D. ανθρωπος ων άμφ.

δε δεσποτεία, αὐτῆς δουλείας ές ἐν ὁ ές ι, καὶ δουλεία (ε)
 ω ὁσαύτως, αὐτῆς δουλεία αὐτῆς δεσποτείας ἀλλ' οὐ τὰ
 » ἐν ἡμῖν πρὸς ἐκεῖνα τὴν δύναμιν ἔχει, οὐδὲ ἐκεῖνα πρὸς
 » ἡμᾶς ἀλλ' ὁ λέγω, αὐτὰ αὐτῶν καὶ πρὸς αὐτὰ ἐκεῖνα τέ ἐστι καὶ τὰ παρ' ἡμῖν ώσαύτως πρὸς (2) αὐτά. Ἡ
 » οὐ ;μαν βάνεις ὁ λίγω; Πάνυ γε, είπεῖν τὸν Σωκράτην,
 » μαν βάνω. »

Όπως (3) μεν τα πρός τι νοητέον και έπι των είδων, εκ των προειρημένων οίμαι γελουέναι θήγον, ερδοις ος τα και το δεσποτικόν έκει τούτο και δουλικόν ίδιως θέμενος. τί γαρ άλλο προσάκει τοῖς δεσπόταις, ἡ πάντη κρατείν τών δούλων και πρός το έκυτων άγαθον συντάττειν πάντα τά έκείνων; τί δε τοῖς δούλοις έτερου, Α κρατείσθαι μεν ὑπ' άλλων, υπουργών δε ταις των δεοποτών βουλήσεσι; πώς ούν ού πολλώ πρότερον ταύτα και έν τοῖς είδεσιν έστιν, άλλων ύπ' άλλοις τεταγμένων, και των μέν δυνατωτέρων συτων και χρωμένων τοίς δφειμένρις, των δε δπηρετούντων καὶ συνεργούντων τάζε (4) των υπερτέρων δυνάμεσες Δώναμιο μεν ούν έστεν ή δεσπότου (5) χρηστική και ή δαύλου (6) δύναμες ύπηρετική κοίς είση άμφω κατ' οὐσίαν έκει και ού κατά τόχης, δοπερ έν ταις έκεινων είκοσην άπηχήματα γάρ ή εν (7) ταύταις δεοποτεία και δουλεία τών κατ' οὐσίαν εἰσίν. Εἰ δὲ μὴ μόνον φιλοσόφως ἐπὶ τῶν εἰδῶν ταῦτα Θεωρείω εθελοις, άλλα και ἐπ' αὐτιών πρώτως τῶν βείρου βιακόσμων<sub>ας</sub> παλιμ έκερους ευνόησου τους νοερούς

<sup>(1),</sup> D. xai daulosi.

<sup>(5)</sup> B. C. D. a degnoreig.

<sup>. (2)</sup> Β. C. D. πρός έαυτά.

<sup>(6)</sup> B. C. D. n doudeix.

<sup>(3)</sup> D. Пок. ::

<sup>(7)</sup> C. n intaufe 4

<sup>(4)</sup> ζ. τάς τ. ύ. δυνάμεις.

έμα καὶ νοητούς, καὶ τὰ ἐν αὐτοῖς εἴδη καὶ εὐρήσεις ὅπως φμορτερα ταϊς τάξεσην έκείναις προσήκει των είδων μέσαι γάρ ούσαι πρώτως, κρατούσι μέν των δευτέρων άπάντων καί δεσπόζουσιν, εξήρτηνται (1) δε των πρό αὐτων, καί πρός το άγαθον το έκείνων ένεργούσι, και έκείνων (2) είσιν δ είσι πρώται (3) γάρ ἀπ' αὐτών ἐκφανεῖσαι, κρατούνται ύπ' ἐκείνων καὶ μένουσιν ἐν αὐταῖς, ἄνωθεν δὲ κυδερνώσε τὰς τῶν μεθ' ἐαυτὰς οὐσίας τε καὶ δυνάμεις. Οθεν καὶ ἐπὶ τών δευτέρων τάξεων, τὰ όλονώτερα δεσπόζει τῶν μερικωτέρων, και τα μοναθικώτερα των πεπληθυσμένων, και τα έξηρημένα των κατατεταγμένων οίον και έν τοῖς δημιουργικοίς, γένεταν ὁ Ζεὺς ἐπετάττει ποτὲ μὰ Αθηνά, ποτὲ δὲ Απολλωνι, ποτέ δε Ερμεί, ποτέ δε Γριδι' και πάντες ούτος ταίς του πατρός ύπηρετούνται βουλήσεσι, κατά τὸν όρον τὸν δημιουργικόν τὰς ἐαυτών προνοίας χορηγούντες τοῖς δευτέροις έπεί και το άγγελικον φύλον, και πάντα τα κρείττονα γένη, δουλεύειν λέγεται τοῖς Βεοῖς και ύπουργεῖν ταις έκείνων δυνάμεσι. Και τί δει λέγει ; όπου και τά λόχια διαβρήθην έπ' αυτών των Βεών των πρό της νοητής έκείνης και νοεράς τάξεως χρήται τούτοις τοίζ ονόμασι.

Τοῖς δὲ πυρὸς νοεροῖς πρης ῆρσιο ἄπαντα
Εἴκαθε δουλεύοντα πατρὸς πειθηνίδε βουλῆ (4)\*
καὶ πάλιν

Αλλά καὶ ύλαίοις όσα δουλεύει συνοχεύσεν (5).

Ούτοι δη ούν πρός μέν τους πρό αυτών, δουλεύεω είρη-

- (1) C. ifnpnvrai.
- (4) Vid. Collect. Oraculor.
- (2) B. C. intivo.
- Chald. Classic. Journ. t. 18.
- (3) Β. C. πρώτον.
- (5) Vid. 1bid.

νται (1), κάμεῖνοι (2) τούτων δεσπόζειν τῶν δὲ μεθ ἐαρτούς. πρατείν ως δουλευόντων, δυνάμεων γάρ, ως είπομεν, ονόματα ταῦτα πρωτουργῶν (3), καὶ δευτερουργῶν (4), ἐξηρημένων, καί συντεταγμένων τοῖς ἀποτελουμένοις τῶν μὲν τὸν ὑφ' ὧν, των δε, τον δι' (5)ων λόγον (6) εν ταῖς κοιναῖς ἀπογεννήσεσιν έχουσών. ότι γάρ καί κατά φύσιν έστι ταῦτα καί οὐ κατά τύχην μόνον, μάβοις ἄν καὶ ἐκ τῶν ἐν Φαίδωνι λόγων τῷ γὰρ σώματι, φασί, δουλεύειν ή φύσις προσέταξε, τη δε ψυχή, δεσπόζειν. Εί οὖν και ἐπὶ τούτων έστι ταύτα κατά φύσιν, οὐδεν Βαυμαστόν εί και την αὐτοδεσποτείαν έκει καὶ την αὐτοδουλείαν ἀνάγοιμεν, τῶν Βεολόγων χρωμένων τοῖς δε τοῖς ονόμασιν εἰς ἔνδειξιν των τε κρατητικών και των υπουργικών (7) έν τοῖς Βεοίς δυνάμεων ωσπερ δη και το πατρικόν έκει και το μητρικόν άλλως μέν έστι κατά την ίδιότητα την Βείαν, άλλως δε κατά την είδητικην αλτίαν, ου σχέσεως ουδε έν τούτοις ούσης ψιλης, άλλά γονίμου δυνάμεως καὶ οὐσίας Βεοίς πρεπούσης. Εσει μέν οθν και παρ' ήμιν, ως φησί τις, τὸ δεσποτικόν καὶ τὸ δουλικόν οὐ μόνον κατά τύχην, άλλα πρό τούτου καί κατά προαίρεσιν (8). Πολλῷ δὲ πρότερον έν τοῖς όλοις τὸ κατ' οὐσίαν δεσπόζον έστὶ καὶ δουλεύου, ώς ένταυθα, κατά την φύσιν, και το κατά την βούλησιν, ώς ένταθθα, το κατά προαίρεσιν, συντρεχούσης έκεῖ της κατ' οὐσίαν δυνάμεως πρός την βούλησιν των δεσπο-

(1) B. C. είρηται.

τερουργών.

(2) C. xaxeivo.

(5) D. di' ov.

· (3) D. πρωτ. και δευτέρους

(6) C. λόγων.

zwy strip.

(7) Β. С. ὑπερουργικῶν.

(4) B. C. Deest xai dev-

(8) D. το κατά προαίρεσιν.

γούν, φησι καὶ τὸν δεσποζομίνων πειβόμεθα γάρ, καὶ τὰ δεσποζόμενα δεσπόζεται, καὶ δεσπόζει τὰ δεσπόζοντα πάντα φησι καὶ τὸ (Ι) λόγιον, τοῖς νοεροῖς πρηστήρσιν

Είχαθε, δουλεύοντα πατρός πειθηνίδι βουλή (2).

διὸ κατ' οὐσίαν ἔκας ον καὶ κατὰ φύσιν ἐκάτερον, ἄνωθεν ἀπὸ τοῦ νοητοῦ πατρὸς πειθομένων δεσπόζεσθαι καὶ δεσπόζειν άμφοῖν, και πρὸς άλλήλους έχόντων την δεσποτείαν, ώς δ Παρμενίδης φησί, ταύτην καὶ την δουλείαν. Τί οῦν οὐ δεσπόζουσιν οί Βεοί και ήμων, ωσπερ και έν Φαίδωνι Σωκράτης έλεγε δεσπότας ήμῶν τοὺς Βεοὺς, κτήματα δὲ ήμᾶς ἐκείνων; Πάλιν λεγέσθω περί τούτου τό γε δοκοῦν (3) καί ότι άλλον τρόπον ήμων μεν γαρ έξηρημένως, των δε έκει μερικωτέρων οἱ όλιχώτεροι συντεταγμένως, καὶ διὰ μέσης, ὡς εἴρηται, τῆς ἐκεῖ δουλείας, καὶ ἡμᾶς προσαγούσης τοῖς θεοίς ως δεσπόταις· άμφοιν δε είς άμφω ένεργούντων, τὸ μέν πρείττον, είς τούς πρείττους μάλλον ένεργούν δεσπότας ήμων Βεούς το δε χείρον, είς τύς χείρονας δεσποζομένους ήμας από των Θεων απέφηνεν. Αλλος οθν ό της δεσποτείας έχει τρόπος, και ου τοιούτος οίος ο της ήμων έπιχρατείας, έπει και ο της δουλείας έτερος, αύτοι λαρ οξ θεοί προσάγουσιν έαυτούς τοῖς έαυτῶν αἰτίοις, καὶ εἰπερ που άλλοθι ή έθελοδουλεία ές ι, και έν έκείνοις κατά βούλησιν γάρ έστι τοῖς ὑφειμένοις ή τῶν τελειοτέρων ἐπικράτεια καί γάρ το είναι των κρειττόνων ούκ έξίστησεν αὐτά

<sup>(1)</sup> A. Tò vospois.

<sup>18,</sup> p. 244. et suprà. p. 204.

<sup>(2)</sup> Vid. Collect. Oracul. Chaldaicor. Class. Jour. t.

<sup>(3)</sup> D. τό δε δοκοῦν.

της επιβαλλούσης μακαριότητος και το έαυτών είναι, μεκ ζόνως έντίθησεν αὐτὰ τοῖς πρὸ αὐτῶν. Οὔτώ δὰ καὶ ὁ νοῦς ἄρχει τῆς ἀνάγκης, κατὰ τὸν Τίμαιον, ἐν τῷ κόσμος, πείθων αὐτὴν τὰ πλείστα πρός τὸ βελτιστον ὁραν, τος σησε καί ό έν Φαίδωνι Σωκράτης καί τούτων δύο της του κόσμου συστάσεως όντων αίτίων, δι' άνάγκης μέν γένεσις, κατά νουκ δε υφέστηκε, τῷ νῷ τῆς άνάγνης δουλεμούσης. ໃνα μένη το παν υπο νου κυθερνώμενον. Δεσπόζουσε δ' οὐν και οί θερί θεων και οί άνθρωποι άνθρώπων οί μαν κατ' ούσίαν, οἱ δὲ κατὰ τύχην της δουλείας της έχεῖ τοῖς Θεοῖο ύποτεταγμένων πάσα γάρ ή εκερά της δουλείας ώπο την Βείων έστι δεσποτείων ου γάρ διμοταγής ή θεσποτεία πρός την δουλείαν, άλλ' ώς εν συντεταγμέκοις, υπερτέρα τα δε ύπέρτερα κρατείν ανάγκη παντων ών τα καταθείστερα (1). Πάσης οὖν τῆς κατά τὴν αὐτοδουλείαν σειράς ὑπὸ τὰν αὐτοδεσποτείαν οऍσης, εἰκότως καὶ οἱ Βεσθκατά τὴν έαντων δεσποτικήν δύναμιν δεσπόζουσι και ου βεών μόνον οδ ολιπώτερος τῷψ μερικωτέρων, άλλά και άνθρώπων κατά περιοχήν μετεχόντων της αυτοδουλείας, τὰ χείρονα δουλα τῷν ἀμεφόνων ποιούσης.

- « Οὐκοῦν καὶ ἐκιστήμη, φάναι, αὐτή (2) μέν **ὁ ἐσεικ**
- » ἐπιστήμης τῆς ὁ ἐστω ἀλήθεια, αὐτῆς (3) ἀω ἐκείκής είδη
- » ἐπιστήμη; -- Πάνυ γε. -- Εμέστη δε αὐ τῶν ἐπιστημῶν;
- » h eagur, éraatou ton buton à éatin, ein éin éinisthein ;
  » h où ; Naí. »

The Delay enterfune ethunge nat o en to Paidpe

- (1) Sic Coddss. Annon δσα κατ.? (3) D. τῆς ἀληθείας αὐτῆς.
- (2) D. autn. G. D. autor èmot.

Σωμράτης, ἀναγαγών ἐπὶ τὰς νοερὰς καὶ νοητὰς τάξεις τάς όλας ψυχάς, και Βεωρείν αυτάς είπων έκει αυτήν βροαιοσύνην και αυτήν σωφροσύνην και αυτήν έπιζήμην, τη μάση τάξει των Βεων (Ι) τούτων συνουσιωμένας έκει δέ και την άληθειαν είναι την άπο των νοητών προϊούσαν καί πασι τοῦς μέσοις γένεσι τῶν Βεῶν ἐπιλάμπουσαν τὸ νοητὸν φώς, ά αὐτός άφωρίσατο, καὶ συνηψε την έπισημην έκείνην πρός την άληθειαν έκείνην: και δέδεικται κάμοι και τώ έμω καθηγεμόνι ταύτα, τας έν Φαίδρω του Σωκράτους ένθέους έπιδολάς διερευνωμένοις. Εί τοίνυν και έν τούτοις περί των είθητικών διακόσμων τον λόγον ποιούμενος αυτήν έπιστήμην αὐτῆς είναι φησίν άληθείας, οὐ Βαυμαστόν έκεῖ γάρ και ή έπιστήμη και ή άλήθεια και πάντα τὰ ἐν ἐκείνοις είδη μετέγει και αυτής έπιστήμης και αυτής άληθείας της μέν νοερά τὰ έκει πάντε ποιούσης ή γάρ αξώνιος καί μονοειδής νόησή των αλανίων, αύτη έστιν ή έπιστήμη της **હેર મામાર્જ્સ** જો γάρ της άληθείας φώς νοητόν όν, μεταδίδωστν κύτοις της νοητης δυνάμεως. Επειδή δε και τούτων πολλαί τάξεις τών μέσων είδων τὰ μέν γὰρ αὐτων έστιν ἀκρότατα, καθάπερ φασί, και ένοειδή και νοητά, τὰ δὲ συνοχικά και στοιθεταιά των όλων, τα δε τελεσιουργά και έπιστρεπτικά, φιά τουτο μετά την μίαν έπιστήμην και των πολλών έμνημέντυσεν. άνωθεν γάρ πρόεισι διά πάντων τών γενών μετά του της άληθείας φωτός τουτο γάρ έστι το έν το έν έκάστη τάξει, καὶ τὸ νοητὸν, ὧ συνέζευκται καὶ νόησις. Δς ούν ή όλη νόησις του όλου νοητού, ούτω καί αί πολ-

<sup>(1)</sup> B. 90(w).

λαί νοήσεις, τοῖς πολλοῖς ήνωνται νοητοῖς. Ταῦτα οὖν τά είδη τὰς νοήσεις ἡνωμένας ἔχει τοῖς ἑαντών νοητοῖς, τελέως έξηρημένα της ήμετέρας γνώσεως τὰ μέν γάρ νοερά, καὶ εἰ έξάρηται ήμων, άλλ' έπειδή προσεχώς ἀπ' αὐτών ὑπέστημεν (1), ἔστι πως ἐν ἡμῶν, καὶ γνώσις ἡμῶν τούτων ὑπάργει , και διά τούτων , της άγνώστου και των θειοτέρων ύπεροχής. Οὐ δεῖ δὲ λέγειν καθάπερ φασὶ τῶν τοῦ Πλάτουνος φίλων τινές την Βείαν έπις ήμην, αύτην μέν μή έπίστασ βαι, τοῖς δὲ άλλοις τοῦτο παρέχειν ἀφ' ἐαντῆς (2). εκαστου γάρ των θείων είς αυτό πρώτως ένεργει και άφ' έαυτου της ιδιότητος άρχεται και το ζωής (3) αίτιον, έαυτό πεπλήρωκε ζωής καί το τελειότητος, έαυτο τέλειον άπεργάζεται. Καὶ τοίνυν (4) καὶ τὸ τοῦς άλλοις τοῦ γανώσκειν χορηγόν, αὐτό πρό τῶν ἄλλων ἔχει τὴν τῶν ὅντων γνώσιν όπου και ή παρ' ήμων έπιστήμη είδωλον οδσα τής αὐτοεπιστήμης, τάτε άλλα γινώσκει, και πρό τῶν άλλων έαυτήν ήτις (5) έστιν ή λέγουσα τι ποτέ έσταν αὐτὸ τοῦτο έπιστήμη πως δε ούχι της αύτης έστι δυνάμεως τά πρός τι, ως άμα έστίν, άμα γιγνωσκειν; γιγνωσκουσα οθν (6) τὰ ἐπιστητὰ, καὶ ἑαυτὴν γινώσκει ἐπιστήμην οὖσαν ἐκείνων. Αλλ' οὐδε τὰς ἄλλας ἐπιστήμας τῶν ἐπιστητῶν ἡητέου είναι, την δε θείαν έπιστήμην, αύτο τουτο έπιστήμην έπιστημών, άλλ' οὐκ ἐπιστητών είναι γνώσιν, καὶ τοῦτα ἐξαίρετον ὑπάρχειν ἐκείνης εἰ μὲν γάρ ἄλλαι (7) ἐπιστήμαι

- (1) C. ὑπέστηκεν.
- (2) C. èp' éauths.
- (3) C. τὸ τῆς ζωῆς.
- (4) B. C zai e i to i vov. 5.
- (5) B. C. h ric.
- (6) B. C. av.
- (7) A. D. ai μέν γάρ αἰ άλ.



σύστοιχοι πρός την μίαν είσίν, γιννώσκοι άν αὐτήν ( [ ) καί τας έπιστήμας αψτάς, και τα σύζυγα αυτοίς έπιστητά πάντα τῷ ἐκείνας γιγικώσκειν, διότι πρός ἄλληλα ἐστίν ά έστιν εί δε έξήρηται των πολλών ή μία και είν έπιστρέφει πρὸς αὐτὰς, ἐν έουτἢ κατ' ἐκέργειου ἔστηκε, καί έλει αρζηλού ετός ξαπιμή το σεμγώς επισεμιών, και ώσμευ ή γνώσις αὐτής άπλη καὶ μονοκιδής, εύτω καὶ τὸ γνωστών έστι και έμισζον και περιεκτικών έκείμων άπάντων. Εσπ μέν οὖν ή αὐτοεπιστήμη, καὶ τοῖς μετέχουσιν αὐτῆς αἰτία τοῦ έπίστασθαι, καὶ έαυτή πολύ πρότερον οὐσία γάρ έστεν έν τώ γρώσες είναι και έαυτής και του όντος ούσιωμένη ού χώρ έξις ή έκει έπιστήμη, οὐδε ποιότης, άλλ' υπαρζις αὐτοτελής έαυτης οὖσα καὶ ἐν έαυτη παγείσα, καὶ τῷ έαυτ) γινώσκειν, το πρώτως έπιστητου, δ δή έστι το άπλως δν., γιγνώσιουσαί πρός: τοῦτο γώρ σύζυγος έστίν, ώς νοῦς είπλιες πρός το έπιλος νοητόν, και ή είπλος είσθησες στρός τὸ άπλώς αἰσθητόν: αἱ δὲ πολλαί μετ' ἐκείνην (2) αὐτοεπιστήμαι, πρόοδοί τινές είσι της μιάς, σύζυγοι πρός τά ANNIN, TON ONTON ON TRANSPORT (3) TO THE MICH SUSTING ENGστήμης ότι και το δι πολλά έστι, και ή έπιστήμη ώσαύτως: και το μεν ένιαξον αὐτῆς, τῷ ἐνί τοῦ ἄντος Άνωται, κοι έπείνο γυροφακει και το αυτής εν το δε πλήθος, τέ πλήθης τών δυτων άπερ είληφεν έκεθνο το δυ και έαντό મારા જો માર્લમ શેવામ ભોવાંતા મુખ્યાવરામાં, જો છેકે પ્રેમભવાના મુખ્યાστικαί και μία (4) τούτων ένωσις προσήκουσα ταῖς ἀπλαῖς των είδων υποστάσεσιν.

٠. ٠.

<sup>(1)</sup> B. C. with.

<sup>(3)</sup> C. ώς π.

<sup>(2)</sup> C. D. µet! excerov.

<sup>(4)</sup> A. Deest zai.

« Η δε παρ' ήμω επιστήμη, οὐ τῆς παρ' ήμω ἀλη» θείας (1) εἴη, καὶ αὖ έκας η ἡ (2) παρ' ήμω ἐπι» στήμη τῶν παρ' ήμω ὄντων ἐκάστου ἐω ἐπιστήμη
» συμβαίνοι εἶναι; — Ανάγπη.»

Μετέγομέν πως και ήμεις άληθείας, άλλ' οὐ ταύτης ής έκεῖνα τὰ εἰδη μετείληφεν, άλλά τῆς τῆ ἡμετέρα τάξει παρά της δημιουργίας ενδιδομένης και ή παρ' ήμεν έπιστήμη, ταύτης έστὶ τῆς άλη Θείας. Εἰσὶ δὲ καὶ μερικώτεραι ταύτης. γνώσεις, αί μέν άλλο, αί δὲ άλλο γνωστόν άνελίττουσαι. και αί μεν περί την γένεσαν στρεφόμεναι και την ταύτης ποικιλίαν, αι δε την όλην διερευνώμεναι φύσιν, αι δε τάς ύπερφυείς τών όντων ύποστάσεις Βεωρούσαι και αί μέν αἰσθήσεσι προσχρώμεναι, καὶ μετά τούτων το σφέτερον Εργον συμπεραίνουσαι, αί δὲ τῶν τῆς φαντασίας προσθεόμεναι μορφωτικών γνώσεων, αί θε τοῖς δοξαστικοῖς άρκούμεναι λόγοις, αί δε του καθαρου λόγου αὐτου εξς έαυτον έπιστρέφουσαι, αί δὲ εἰς τὸν νοῦν ἀνατείνουσαι τὸν έν ήμιν λόγον ύπερ ων και ό έν Φιλήδω Σωκράτης άφορίζεται, τό, τε καθαρόν αὐτῶν καὶ είλικρινές, καὶ τὸ μὴ τοιοῦτον διαπρίνων, και λέγων τὰς μεν αισθήσεσι χρωμένας και τοῦ ελκότος αναπεπλησμένας, ού καθαράς, τας δε άνευ τούτων, ούσας γνώσεις καθαράς και άκριδείς. Όπου και πασών τεχνών προύθηκε τάς τρείς, άριθμητικήν, μετρικήν (3),

 <sup>(1)</sup> Β. παρ' ἡμῖν ἀν ἀλ. Sic ἡμῖν.
 Editt. (3) C. Deest μετρικήν.

<sup>(2)</sup> A. in marg. ή δέ παρ'

στατικήν, και τούτων άλλας τὰς φιλοσόφους τῶν παρὰ τοῖς πολλοῖς (Ι), καὶ τούτων, αὐτὴν διαλεκτικήν, τὸ καθαρώτατος ούσαν νου και φρονήσεως. Τοσαύτης τοίνυν διαφορότητος έν ταῖς ἐπιστήμαις ούσης, δήλον, ώς αί μεν άλλων, αί δέ άλλων είσιν έπιστητών χριτικαί, και αὐτών τών είς ἀνάμνησω ήμω του όντος συμβαλλομένων οίον γεωμετρία μέν, τον σχήματος έν ήμιν θεωρούσα λόγον άριθμητική δέ, τό έν των άριθμων είδος εξαπλούσα ταις έαυτης άποδείξεσω. άλλη δε άλλο τι τῶν κατὰ μέρος ἐπιστητῶν, ἄ ἐστι παρ' ήμεν όντα, την Βεωρίαν περί τούτων ποιουμένη. Δεί δη τού της επιστήμης ολοματος ασφαλώς ακούειν και ούτε τας τέχνας παράγεω είς μέσον καὶ ζητεῖν καὶ τούτων ἰδέας, αίς αι χρείαι την γένεσιν έδοσαν παρ' ήμιν, εικόνων εικόσιν ούσαις τὰς γὰρ ὡς ἀληθῶς ἐπιστήμας ἐνεικονίζονται. Καθάπερ ούν των είς ούσίαν τελούντων συμβεβηκότων είναι φαμέν ίδέας, άλλ' οὐχὶ τῶν ἀπὸ τούτων ἐν ἄλλοις μόνον κατά συμβεδηκός ύποστάντων, και ήδη (2) τελείοις οὖσι τοῖς εἴδεσιν ἐπεισελθόντων, ὡς ἔμπροσθεν διωρίζομεν άπηχήματα (3) γάρ είναι ταῦτα τῶν ἐκεῖΩεν πρώτως ὑποστάντων ούτω δη και τάς τέχνας είδωλα των επιστημών ούσας, έν ταύθα την γένεσιν έχειν τάς δε έπιστήμας αὐτὰς από τῶν ἐκεῖ προϋπαρχουσῶν ἐπιστημῶν ἐπιστῆμαι, δί ὧν και ήμεν ή πρός έκείνας άνοδος, και ή πρός νουν άφομοίωσις. Δσπερ δε έκει την μίαν έπιστήμην είναι πρό των πολλών αναγκαΐον, της αυτό δ έστιν αληθείας ούσαν έπιστήμην, ώσπερ τὰς πολλάς τῷν ἀληθῶν τὸ γὰρ ἐκάστης

<sup>(1)</sup> D. των περί τοῖς πολ.

<sup>(3)</sup> C. απηγήματα παρείναι.

<sup>(2)</sup> C. xai eidn.

ίδιον ἐπιστητὸν, τίς ἀλήθεια (Ι) ἐστιν' ούτω δη καί τρο παρ' ήμεν έπιστημών, πολλών οὐσών, δεί τὸ έν και όλου της έπιστήμης είδος έφ' έσυτου νοεών ούτε συμπληρούμενον ύπο των πολλών, ούτε συνταιτομενον ταις πολλαίς, άλλ' αὐτό καθ' αὐτό προϋπάρχον τὰς δὲν πολλάς κατανειμομώνος την μίου της έπιστήμης δύνομικ, και άλλην ούτως έπ' άλλφ γνωστῷ ταχθεῖσαν, καὶ πάσας είς έκείνην άναφερομένας, καί τὰς άρχὰς παρ' ἐκείνης δεχομένας. Εςμεν ούν ή παρ' ήμιν επιστήμη, της Βείας εξηλλαγμένη διά δε ταύτης, επ' εκείνην (2) άνιμεν και σύτε τον νοητόν κόσμον εν ήμων δει τιθέναι, καθάπερ λέγουσι τικές, ίνα γεγνώσκεμεν εν ήμιν όντα το νοητοί εξήρηται γάρ ήμων, και αιτία έστι της ήμετέρας οὐσίας ούτε μένευ τι της ψυχής άνω ρητέου, Ένα δε ἐκείνου την πρός τα νοητά συνάφειαν έχωμεν τὸ γὰρ ἄνω μένον ἀεί, τῷ ἀφισταμένο της οίχείας νοήσεως ούκ έρι ποτε γένειτο σύζυγον, οὐδ δα την αύτην συμπληρώσειεν οξισίαν. Ούτε όμερώσιον: την ψυχάν ύποθετέον τοῖς θεοῖς και γάρ την τέ έρχης ήμεδο ύπόστασω έκ δευτέρων και τρίτων παρήγαγεν ό γεννήσος πατήρι τοιαύτα γάρ τινες ανεγκάσθησαν θέσθαι δέγματα, ζητούντες- όπως ήμεῖς οἱ πεσόντες εἰς τόνος τὸν τόπον (3), τὰ ὅντα γινώσκομεν, καὶ ταῦτα τῆς ἐκείνων γρώσεως οὐ πεσόντων ούσης, έγερθέντων-δέ και υπφώνταν ἀπὸ τῆς πτώσεως. Αλλά μένοντας ήμας ἐν τῆ οἰκεία τάζει, και εικόνας έχοντας οὐσιώδεις τῶν όλων, διά τούτων έπι-

<sup>(1)</sup> C. άληθείας. Forsan τῆς

<sup>(2)</sup> C. en' excivor.

adnistac, ut supra 212.

<sup>(3)</sup> D. τρόπον.

λουλ, φυσι και τος (I) γολιον, τοις ποεδοις πουλιτήροιη κοι ρόστος εται γαι σεσωρζει τα σεσωρζοντα, παρισα ζοντοπ και τος (Ι) γολιον, τοις ποεδοις πουλιτήροιη και τος (Ι) γολιον, τοις ποεδοις προστήροιη και τος (Ι) γολιον, τοις ποεδοις προστήροιη και τα σεσωρέ του και τα σεσωρέ του και τος (Ι) γολιον, τοις ποεδοις προστήροιη και τα σεσωρέ του και τα σ

Είκαθε, δουλεύοντα πατρός πειθηνίδι βουλή (2).

διὸ κατ' οὐσίαν ἔκας ον καὶ κατὰ φύσιν ἐκάτερον, ἄνωθεν ἀπὸ τοῦ νοητοῦ πατρός πειθομένων δεσπόζεσθαι καὶ δεσπόζειν άμφοῖν, καί πρὸς άλλήλους έχόντων τὴν δεσποτείαν, ὡς ὁ Παρμενίδης φησί, ταύτην καὶ τὴν δουλείαν. Τί οὖν οὐ δεσπόζουσιν οί Θεοί και ήμων, ώσπερ και έν Φαίδωνι Σωκράτης έλεγε δεσπότας ήμων τους Βεους, κτήματα δε ήμας έκείνων; Πάλιν λεγέσθω περί τούτου τό γε δοκοῦν (3) και ότι άλλον τρόπον ήμων μεν γάρ έξηρημένως, των δε έχει μεριχωτέρων οἱ όλικώτεροι συντεταγμένως, καὶ διὰ μέσης, ὡς είρηται, της έχει δουλείας, και ήμας προσαγούσης τοίς Βεοίς ώς δεσπόταις άμφοι δέ είς άμφω ένεργούντων, το μέν πρείττον, είς τούς πρείττους μάλλον ένεργούν θεσπότας ήμων θεούς το δε γείρου, είς πύς γείρονας δεσποζομένους ήμας από των Βεων απέρηνεν. Αλλος ούν ό της δεσποτείας έχει τρόπος, και ού τοιούτος οίος ο της ήμων έπικρατείας έπει και ό της δουλείας έτερος αυτοί γάρ οί Βεοί προσάγουσιν έαυτούς τοῖς έαυτῶν αἰτίοις; και είπερ που άλλοθι ή έθελοδουλεία ές ι, και έν έκείνοις κατά βούλησιν γάρ έστι τοῖς ὑφειμένοις ή τῶν τελειοτέρων ἐπικράτεια' καί γὰρ τὸ είναι τῶν κρειττόνων οὐκ ἐξίστησαν αὐτὰ

<sup>(1)</sup> A. Tò vospois.

<sup>18,</sup> p. 244. et suprà. p. 204.

<sup>(2)</sup> Vid. Collect. Oracul. Chaldaicor. Class. Jour. t.

<sup>(3)</sup> D. τό δε δοκούν.

της επιβαλλούσης μαχαριότητος, και το εαυτών είναι ' παγ ζόνως ἐντίθησαν αὐτὰ τοῖς πρὸ αὐτῶν. Οὔτω δα καὶ ὁ νοῦς ἄρχει τῆς ἀνάγκης, κατὰ τὸν Τίμαιου, ἐν τῷ κόσμος. πείθων αὐτὴν τὰ πλεῖστα πρὸς τὸ βέλτιστον ὁραν, τος σησε καί ό έν Φαίδωνι Σωκράτης καί τούτων δύο της του κόσμου συστάσεως όντων αιτίων, δι' άνάγκης μεν γένεσις, κατά νουν δε υφέστηκε, τῷ νῷ τῆς άνάγκης δουλευούσης, ίνα μένη τὸ πᾶν ὑπὸ νοῦ κυβερνώμενον. Δεσπόζουσε δ' οὖν και οί Θεοί Θεων και οί άνθρωποι άνθρωπων οί μεν κατ' ούσίαν, οί δε κατά τύχην της δουλείας της έχει τοις Θεοίς ύποτεταγμένων πάσα γαρ ή σειρά της δουλείας έπο την Βείαν έστι δεσποτείαν· οὐ γάρ δμοταγής ή δεσποτεία πρός την δουλείαν, άλλ' ώς εν συντεταγμένοις, υπερτέρα τά δε ύπέρτερα πρατείν άνάγκη πάντων ών τὰ καταδεέστερα (Ι). Πάσης οὖν τής κατά τὴν αὐτοδουλείαν σειράς ὑπὸ τήν αὐτοδεσποτείαν ούσης, εἰκότως καὶ οἱ Βεσθκατά τὴν έαυτων δεσποτικήν δύναμιν δεσπόζουσι και ού βεών μόνον οί ολιπώτεροι, των μερικωτέρων, άλλα και ανθρώπων κατά περιοχήν μετεχόντων της αυτοδουλείας, τα χείρονα δουλα τῷν ἀμεφόνων ποιούσης.

- « Οὐκοῦν μαὶ ἐπιστήμη, φάναι, αὐτή (2) μὲν δ ἐσεικ
- » ἐπιστήμης της ο ἐστιν άλήθεια, αὐτης (3) ἀν ἐκείνης είν
- » ἐπιστήμη; -- Πάνυ γε. -- Επάστη δε αν των ἐπιστημών,
- » Η έστιν, έκάστου των όντων δ έστιν, είη δον έπιστήμη η
- » n oŭ ; Nai. »

Την Βείαν επιστήμην εξύμνησε και ο έν τῷ Φαίδρι

- (1) Sic Coddss. Annon δσα κατ.? (3) D. τῆς ἀληθείας αὐτῆς.
- (2) D. autn. C. D. autor iniof.

Σωκράτης, ἀναγαγών ἐπὶ τὰς νοεράς καὶ νοητάς τάξεις τάς όλας ψυγάς, και Βεωρείν αυτάς είπων έιξει αυτήν βροσιοσύνην και σύτην σωφροσύνην και σύτην έπιζήμην, τη μέση τάξει των Βεων (Ι) τούτων συνουσιωμένας έκει δέ και την άληθειαν είναι την άπο των νοητών προϊούσαν καί πάσι τοῖς μέσοις γένεσι τῶν Θεῶν ἐπιλάμπουσαν τὸ νοητὸν φως, ο αὐτὸς ἀφωρίσατο, καὶ συνήψε τὴν ἐπιςήμην ἐκείνην πρός την άληθειαν έκείνην: και δέδεικται κάμοι και τώ έμω καθηγεμόνι ταύτα, τὰς ἐν Φαίδρω τοῦ Σωκράτους ένθέους επιδολάς διερευνωμένοις. Εί τοίνυν και έν τούτοις περί των είδηταιών διακόσμων τον λόγον ποιούμενος αύτην έπιστήμην αὐτῆς είναι φησίν άληθείας, οὐ Βαυμαστόν έκεῖ γάρ καὶ ή ἐπιστήμη καὶ ἡ ἀλήθεια καὶ πάντα τὰ ἐν ἐκείνοις είθη μετέγει καί αύτης έπιστήμης και αύτης άληθείας. της μέν νοερά τὰ έκεῖ πάντε ποιούσης ή γάρ αίώνιος καί μουοειώνς νόησε των αλωνίων, αύτη έστιν ή έπιστήμη της δε συητά· τὸ γάρ της άληθείας φως νοητόν δν. μεταδίδωσεν αὐτοῖς τῆς νοητῆς δυνάμεως. Επειδή δε καί τούτων πολλαί τάζεις των μέσων είδων τα μέν γαρ αύτων έστιν απρότατα, καθάπερ φασί, και ένοειδή και νοητά, τὰ δὲ συνογικά καί συνθεταιά των δλων, τὰ θε τελεσιουργά και έπιστρεπτικά, φιά δι τούτο μετά την μίων έπιστήμην και των πολλών έμνημέσευσεν άνωθεν γάρ πρόεισι διά πάντων των γενών μετά του της άληθείας φωτός τουτο γάρ έστι το έν το έν έκάστη τάξει, και το νοητον, δι συνέζευκται και νόησις. Δς ούν ή δλη νόησις του δλου νοητού, ούτω καί αί πολ-

<sup>(1)</sup> B. Beiwy.

λαί νοήσεις, τοῖς πολλοῖς ήνωνται νοητοῖς. Ταῦτα οὖν τά είδη τάς ναήσεις ήνωμένας έχει τοῖς έαντών νοητοῖς, τελέως έξηρημένα της ήμετέρας γνώσεως τὰ μέν γάρ νοερά, καὶ εἰ έξήρηται ήμων, άλλ' έπειδη προσεχώς απ' αυτών υπέστημεν (1), έστι πως εν ήμιν, και γνώσις ήμιν τούτων ύπάργει, και διά τούτων, της άγνώστου και τών . Βειοτέρων ύπεροχής. Οὐ ἀεῖ ἀὲ λέγειν καθάπερ φασὶ τῶν τοῦ Πλάτουνος φίλων τινές την Βείαν έπις ήμην, αὐτην μέν μή έπίστασ Βαι, τοῖς δὲ ἄλλοις τοῦτο παρέχειν ἀφ' ἐαντῆς (2). έκαστον γάρ των θείων είς αύτο πρώτως ένεργει και άφ' έαυτου της ιδιότητος άρχεται και το ζωής (3) αίτιον, έαυτό πεπλήρωκε ζωής καί το τελειότητος, έαυτό τέλειον άπεργάζεται. Καὶ τοίνυν (4) καὶ τὸ τοῖς άλλοις τοῦ γινώσκειν χορηγόν, αὐτό πρό τῶν ἄλλων ἔχει τὴν τῶν ὅντον γνώσιν όπου καί ή παρ' ήμῶν ἐπιστήμη εἰδωλον οὖσα τῆς αὐτοεπιστήμης, τάτε άλλα γινώσκει, καὶ πρὸ τῶν άλλων έαυτήν ήτις (5) έστιν ή λέγουσα τί ποτέ έσταν αὐτὸ τοῦτο έπιστήμη πως δε ούχι της αυτής έστι δυνάμεως τα πρός τι, ως άμα έστίν, άμα γιγνώσκειν; γιγνώσκουσα οὖν (6) τὰ ἐπιστητὰ, καὶ ἑαυτὴν γινώσκει ἐπιστήμην οὖσαν ἐκείνων. Αλλ' ούδε τας άλλας επιστήμας των επιστητών έρητέου είναι, την δε βείαν έπιστήμην, αύτο τουτο έπιστήμην έπιστημών, άλλ' ούκ έπιστητών είναι γνώσιν, και τοῦτα έξαίρετον ὑπάρχειν ἐκείνης εἰ μὲν γάρ ἄλλαι (7) ἐπιστῆμαι

- (1) C. ὑπέστηκεν.
- (2) C. èp' éautis.
- (3) C. τὸ τῆς ζωῆς.
- (4) B. C zak s i to i vov. 5.
- (5) B. C. h zic.
- (6) B. C. αυ.
- (7) A. D. αί μὸν γάρ αἰ άλ.



σύστοιχοι πρός την μίαν είσίν, γιγνώσκοι αν αυτήν (1) καί τὰς ἐπιστήμας αὐτὰς, και τὰ σύζυγα αὐτοῖς ἐπιστητὰ πάντα τῷ ἐκείνας γιγοώσκειν, διότι πρὸς ἄλληλα ἐστίν ά έστιν εί δε έξήρηται τών πολλών ή μία καί σύκ έπιστρέφει πρός αὐτάς, ἐν έωντῆ κατ' ἐνέργειακ ἔστηκε, καί έχει σύζυγον πρός έαυτην το άπλως έπιστητών και ώσπερ ή γνώσις αὐτῆς ἀπλή καὶ μονοκιδής, οῦτω καὶ τὸ γνωστόν έστι και έμισζον και περιεκτικόν έκείνον άπάντου. Εστι μέν οξυ ή αὐτοεπιστήμη, καὶ τοῖς μετέχουσω αὐτῆς αἰτία τοῦ ἐπίστασθαι, καὶ ἐαυτῷ πολύ πρότερον οὐσία γάρ ἐσταν ἐν τῷ γριώσες είναι καὶ έαυτής καὶ τοῦ όντος οὐσιωμένη, οὐ χάρ δξις ή έκει έπιστήμη, οὐδε ποιότης, άλλ' υπαρξις αὐτοτελής έσυτης οδισα και έν έαυτη παγείσα, και τῷ έαυτήν γινώσκευν, το πρώτως έπιστητου, δ δή έστι το άπλως δν., χιγνώσκουσαί πρός τουτο γώρ σύζυγος έστιν, ώς νους άπλιῶς πρὸς τὸ ἀπλοῦς νοητόν, και ἡ ἀπλοῦς αἴσθησες στρός το άπλώς αίσθητόν: αί δε πολλαί μετ' έκείνην (2) άὐτοεπιστήμαι, πρόοδοί τινές είσι της μιάς, σύζυγοι πρός τὰ Adday, toon over de nepriver (3) to vis mich ensuing inστήμης όν και το εν πολλά έστι, και ή έπιστήμη ώσαύτώς! και το μεν ένισεον αυτής, τω ένι του δυτος ήνωται, κομ έμεῖνο γυρυώσκει και τὸ αὐτῆς εν τὸ δὲ πλήθος, τὰ πλήθης τών όντων άπερ είληφεν έκεύνο το δυ και έαντό. μαί τὰ μέν είσιν εὐσίαι χνωστικαί , τὰ δὲ ὑποστάσεις γνωστικαί και μία (4) τούτων ένωσις προσήκουσα ταις άπλαις των είδων υποστάσεσιν.

<sup>(1)</sup> B. C. with.

<sup>(2)</sup> C. D. µετ' ἐκείνων.

<sup>(3)</sup> C. ώς π.

<sup>(4)</sup> A. Deest xai.

κ Η δε παρ' ήμῶν ἐπιστήμη, οὐ τῆς παρ' ήμῶν ἀλη κ θείας (1) εἴη, καὶ αὖ ἑκάς η ἡ (2) παρ' ήμῶν ἐπιστήμη
 στήμη τῶν παρ' ἡμῶν ὄντων ἑκάστου ἐν ἐπιστήμη
 συμβαίνοι εἶναι; — Ανάγκη.»

Μετέχομέν πως και ήμεῖς άληθείας, άλλ' οὐ ταύτης ης έκεῖνα τὰ είδη μετείληφεν, άλλά τῆς τῆ ἡμετέρα τάξει παρά της δημιουργίας ενδιδομένης και ή παρ' ήμω έπιστήμη, ταύτης έστι της άληθείας. Είσι δε και μερικώτεραι ταύτης. γνώσεις, αἱ μὲν ἄλλο, αἱ δὲ ἄλλο γνωστὸν ἀνελίττουσαι. καί αί μέν περί την γένεσαν στρεφόμεναι καί την ταύτης ποικιλίαν, αι δε την δλην διερευνώμεναι φύσιν, αι δε τάς ύπερφυείς τών όντων ύποστάσεις Βεωρούσαι καί αί μέν αἰσθήσεσι προσχρώμεναι, καὶ μετά τούτων το σφέτερον Εργον συμπεραίνουσαι, αι δε των της φαντασίας προσδεόμεναι μορφωτικών γνώσεων, αί δε τοῖς δοξαστικοῖς άρκούμεναι λόγοις, αἱ δὲ τὸν καθαρὸν λόγον αὐτὸν εἰς έαυτον έπιστρέφουσαι, αί δε είς τον νοῦν άνατείνουσαι τον έν ήμεν λόγον ὑπὲρ ὧν καὶ ὁ ἐν Φιλήδω Σωκράτης ἀφορίζεται, τό,τε καθαρόν αὐτῶν καὶ είλικρινές, καὶ τὸ μὴ τοιοῦτον διαπρίνων, και λέγων τὰς μὲν αἰσθήσεσι χρωμένας και τοῦ ελκότος άναπεπλησμένας, οὐ καθαράς, τὰς δὲ ἄνευ τούτων, ούσας γνώσεις καθαράς και άκριδείς. Οπου και πασών τεχνών προύθηκε τάς τρείς, άριθμητικήν, μετρικήν (3),

 <sup>(1)</sup> Β. παρ' ἡμῖν ἀν ἀλ. Sic ἡμῖν.
 Editt. (3) C. Doest μετρικὴν.

<sup>(2)</sup> A. in marg. ή δε παρ'

στατικήν, και τούτων άλλας τὰς φιλοσόφους τῶν παρὰ τοῖς πολλοίς (Ι), και τούτων, αύτην διαλεκτικήν, το καθαρώτατον ούσαν νου και φρονήσεως. Τοσαύτης τοίνυν διαφορότητος έν ταῖς ἐπιστήμαις οὐσης, δηλον, ώς αί μέν άλλων, αί δέ άλλων είσιν έπιστητών κριτικαί, και αυτών των είς άνάμνησεν ήμῶν τοῦ ὄντος συμβαλλομένων οἰον γεωμετρία μέν, τον σχήματος εν ήμῶν Βεωρούσα λόγον άριθμητική δε, τὸ εν των αριθμων ε**ίδος ε**ξαπλούσα ταῖς έαυτης αποδείξεσιν° άλλη δὲ άλλο τι τῶν κατὰ μέρος ἐπιστητῶν, ἄ ἐστι παρ' ήμεν όντα, την Βεωρίαν περί τούτων ποιουμένη. Δει δη του της επιστήμης ονόματος ασφαλώς ακούειν και ούτε τας τέχνας παράγειν είς μέσον καὶ ζητεῖν καὶ τούτων ἰδέας, αίς αί χρείαι την γένεσιν έδοσαν παρ' ήμιν, είκόνων είκόσιν ούσαις τὰς γὰρ ὡς ἀληθῶς ἐπιστήμας ἐνεικονίζονται. Καθάπερ οὖν τῶν εἰς εὐσίαν τελούντων συμβεβηκότων εἶναι φαμέν ίδεας, άλλ' οὐχὶ τῶν ἀπὸ τούτων ἐν ἄλλοις μόνον κατά συμβεδηκός ύποστάντων, και ήδη (2) τελείοις ούσε τοις είδεσιν έπεισελθόντων, ώς εμπροσθεν διωρίζομεν άπηχήματα (3) γάρ είναι ταῦτα τῶν ἐκείθεν πρώτως ὑποστάντων ούτω δη και τάς τέχνας είδωλα των έπιστημών ούσας, έν ταῦθα την γένεσιν έγειν τὰς δὲ ἐπιστήμας αὐτὰς από των έκει προϋπαρχουσων έπιστημων έπιστημαι, δι' ών και ήμεν ή πρός έκεινας άνοδος, και ή πρός νουν άφομοίωσις. Δοπερ δε έχει την μίαν έπιστήμην είναι πρό των πολλών αναγκαίον, της αυτό δ έστιν αληθείας ουσαν έπιστήμην, ώσπερ τὰς πολλάς τῶν άληθῶν τὸ γὰρ ἐκάστης

D. των περί τοῖς πολ.
 C. ἀπηχήματα παρείναι.

<sup>(2)</sup> C. xai eidn.

ίδιον έπιστητου, τίς άλήθεια (1) έστιν ούσω δη παί τών παρ' ήμιν έπιστημών, πολλών οὐσών, δεί το έν και δλοκ της επιστήμης είδος έφ' έσυτου νοεώ ούτε συμπληρούμενον ύπο των πολλών, ούτε συνταττόμενον ταϊς πολλαίς, άλλ' αὐτὸ καθ' αὐτὸ προϋπάρχου τὰς :δὲν πολλάς κατανειμαμένος την μίου της έπιστημης δύναμικ, και δίλην ούτως επ' άλλω γνωστώ ταχθείσαν, και πάσας είς έκεινην άναφερομένας, και τάς άρχας παρ' έκείνης δεχομένας. Εςμεν οδυ ή παρ' ήμεν έπιστήμη, της Βείας έξηλλαγμένη διὰ δὲ ταύτης, ἐπ' ἐκείνην (2) ἄνιμεν: καὶ αῦτε τὸν κοητὸν κόσμον εν ήμεν δει τιθέναι, καθάπερ λέγουσι τικές; ίνα γερνώσκωμεν έν ήμεν όντα τὰ νοητά εξήρηται γάρ ήμων, και αίτία έστι της ήμετέρας, οὐαίας ούτε μέναν τι της ψυχής άνω ρητέου, Ινα δε εκείνου την πρός τα νοητά συνάφειαν έχωμεν το γάρ άνω μώνον φεί, τῷ ἀφισταμένο της οίκείας νοήσεως ούκ έαν ποτε γέναπο σύζυγον, οὐδ αν την αυτήν συμπληρώσειεν οξισίαν. Ούτε όμερνσιον την ψωχήν υποθετέον τοῖς θεοῖς και γάρ την έξ έρχης ήμειν υπόστασιν έκ δευτέρων και τρίτων παρήγαγεν ό γεννήσος πατήρι τοιαύτα γάρ τινες άναγκάσθησαν θέσθαι δόγματα, ζητούντες- όπως ήμεις οι πεσόντες είς τόνδε του τόπον (3), τὰ όντα γινώσκομον, καὶ ταῦτα τῆς ἐκείνων γινώσεως, οὐ πεσόντων ούσης, έχερθέντων 🕏 καὶ νηθώντων . ἀπὸ τῆς πτώσεως. Αλλά μένοντας ήμας ἐν τῆ οἰλείς τάζει, και εικόνας έχουτας ουσιώθεις των όλων, διά τεώτων έπι-

<sup>(1)</sup> C. aln Beiag. Forsan The

<sup>(2)</sup> C. en' exciver.

άληθείας, ut suprà 212.

<sup>(3)</sup> D. τρόπον.

σερέφειν εἰς ἐκεῖνα λεκτέον, καὶ νοεῖν ἀφ' ὧν ἔχομεν συνθημάτων (1) τὰ ὅντα συστοίχως μένουσε, ἀευτέρως ἀὲ κκὶ κατὰ τὰν ἑαυτεῖν ἀξίαν τὰ ἀὲ παρ' ἡμῖν συστοίχως, ἐν ἐνίτ τὰ τε γνωστὰ καὶ τὰν γνεῶσεν περιειληφότας.

- « Αλλά μην αυτάγε τὰ είδη, ὡς ὁμολογεῖς, οὐτ έχομαν,

» ο ο τε επαρ' πριέν ο δόν τε εξναι. — Ο υ γάρ ο ο ν. — Τηνώσκεται

» δέγεπου (2) έπ' αύτου του είδους του της έπωτήμης

àὐτὰ τὰ γένη & ἐςτο ἔκας α; — Ναί. — Ủyε ἡμοῖς οὐκ ἔχο-

» μεν. τω Οù γαρ. — Οùκ άρα ύπό γε ήμε νηγνώστετα

ποῦν κάθῶν σύθὰν (3), ἐπειθή κύτῆς ἐπιστήμης οὐ μετέ-

» xopiev.--- Oin forzev.»

ως πού φησί τις, λέγων ἐνθέως. Αγνωστος οὐν ἡμῖν ἡ φύσις

<sup>(1)</sup> An non excidit ort? (3) C. oudi.

<sup>(2)</sup> D. δέ γε τοῦ ὑπ.

των είδων εκεύων, ώς πρεέττων της ήμετέρας νεήσεως καί tion trebration quego you all phrecebar hande. Gio was a en Φαίδρο Σωκράτης, ώς προείπομεν, τελεταίς (1) άπευκέζτι ναί μυήσεσε και έκοκτείας την ένείνου Βεωρίαν άνάγων τάς ψυχώς είς τὰν ὑπ' αὐρακου ἀψάδα, καί τὸν αὐρανόν; καί τὰν ὑπερουράνιον τόπον, ολόκληρα και ἀτρεμή φάσματα και άπλα και ευθαίμουα καλού αυτών έκείνων (2) τά Θεοματα. Δεθείχαμεν γιούν (3) πάλαι διά τών είς την παλικοδίαν γραφέντων, ότι πάσαι αί τάξεις έκευαι, μέσα των υρερών κίτι θεών και των πρώτων νοητών, ώς υίμαι, δι' εναργεστάτων (4) εφάδων ώπατε δήλου έπως έχει τικά καὶ τὸ νῦν λεγόμενον άλη Βειαν. Τῶν οὖν νοερῶν εἰδῶν, ὅπερ εξρηται καὶ πρότερον, την γνώσιν, αὐτὸς ήμῶν ἐνέθηκαν ὁ δημιουργός και πατήρ των ψυχών των δε ύπερ νοῦν, οἶα δή έστι τὰ είδη τὰ έν έκείναις ταῖς τάξεσω, ή γνώσις έξήρηται των ήμετέρων επιδολών, και έστιν αὐτοφυής, αὐταῖς (5) μόναις γνώριμος ταῖς ἐνθεαστικαῖς ψυχαῖς. ώστε καί τοῦτο δη τὸ νῦν συνηγμένον ἀκόλουθόν ἐστι ταῖς περί των νοητών άμα και νοερών είδων υπολήψεσι και ότι τής έπιστήμης αὐτής οὐ μετέχομεν, ήτις αὐτά, φησι, γιγνώσκει τα γένη των όντων έκαστα. Γένη μέν οθν των όντων, οθτε τὰ κοινώς ἐπὶ πολλοῖς φανταζόμενα (6) ληπτέον, οὐτε δσα κατά κοινούς δή τινας υφέστηκε λόγους. υστερα γάρ ταυτα των όντων άλλ' όσα γεννητικήν έχει δύναμιν όλακωτέραν, και κατ' αιτίαν προέχουσαν των έν τοις μερικωτέροις εί-

<sup>(1)</sup> Β. C. μελέταις.

<sup>(4)</sup> Α. D. ένεργεστάτου.

<sup>(2)</sup> D. exciva.

<sup>(5)</sup> B. C. αύτῶν.

<sup>(3)</sup> B. C. ouv.

<sup>(6)</sup> Β. С. φανταζόμεναι.

εέρου τάξω λαχούσης της έπιστήμης.

Σέρου τάξω λαχούσης της έπιστήμης.

« Α΄γνωστον ἄρα ήμῶν ἐστι καὶ αὐτὸ τὸ καλὸν ὁ (2)
» ἐστι καὶ τὸ ἀγαθόν καὶ πάντα & δη ὡς ἰδέας αὐτὰς
» οὔσας ὑπολαμβάνομεν; —Κινδυνεύει. »

Τό καλόν καὶ τὸ ἀγαθὸν ἄνωθεν ἀπὸ τῆς ἄκρας τῶν νοητῶν κορυφῆς πρόεισω ἐπὶ πάντα τὰ δεὐτερα γένη τῶν θεῶν πρεπώδη γοῦν οἱ μέσοι διάκοσμοι τῶν εἰδῶν ὑποδέχονται τὴν πρόοδον αὐτῶν, κατὰ μὲν τὸ ἀγαθὸν, πλήρεις ὑπάρχοντες τῆς ἐαυτῶν τελειότητος καὶ τοῦ ἰκανοῦ καὶ ἀνενδεοῦς κατὰ δὲ τὸ καλὸν, ἐράσμιοι τοῖς δευτέροις ὅντες, καὶ ἀναγωγοὶ τῶν προελθόντων, καὶ συνδετικοὶ τῶν διηρημένων αἰτίων ἡ γὰρ πρὸς τὸ καλὸν ἐπιστροφὴ συνάγει πάντα καὶ ἐνοῖ (3), καὶ ὥσπερ ἐν συνερείδει κέντρον.
Ταῦτ' οὖν, τὸ ἀγαθὸν λέγω καὶ τὸ καλὸν, κρυφίως μέν ἐστι καὶ ἐνοειδῶς ἐν τοῖς πρώτοις, συστοίχως δὲ λοιπὸν ἑκάσταις

<sup>(1)</sup> Α. ἀιχηγικώτερα.

<sup>(3)</sup> B. éveci.

<sup>(2)</sup> D. Deest 6. ..

ἐν ταῖς διαφόροις τάξεσι συνεξαλλάττεται ωστ' οὐ Ααυμαστὸν εἰ ἔστι τὶ καλὸν αἰσθήσει μόνη γνωστόν, ἄλλο δὲ δόξη γνωριζόμενον, ἄλλο δὲ διανοήσει Αεωρούμενον, ἄλλο νοήσει μετὰ λόγου, ἄλλο δὲ νοήσει καθαρᾳ, ᾶλλο δὲ καὶ ἄγνωστον, καθ' αἰτὸ παντελῶς ἐξηρημένον, καὶ τῷ (I) ἑαυτοῦ φωτὶ μόνῷ καθορᾶσθαι δυνάμενον.

« Όρα δη έτι τούτου δεινότερον τόδε.—Τὸ ποῖον;

• Φαίης (2) ἀν ἡ οῦ, εἴπέρ ἐς ιν αὐτό τι γένος ἐπις ήμης

» πολὺ αὐτὸ ἀυριβέστερον εἶναι ἡ τὴν παρ' ἡμῖν ἐπι
» ζήμην καὶ καλλος, καὶ τάλλα πάντα οῦτως; — Ναί: »

Οἱ μὲν προειρημένοι λόγοι Ξεολογαιώτερον ἡμῖν ἐξετάζουσι μέχρι τῶν νοητῶν ἄμα (3) καὶ νοερῶν εἰδητικῶν διακόσμων ἀνεληλύΞασι: ψευδεῖς γὰρ ὅντες καὶ ἀπορητικοὶ
κόσμων ἀνεληλύΞασι: ψευδεῖς ἀπεφάνΞησαν, καὶ ἐνθεαστικοὶ πάντες ἐπ' ἐκείνων περὶ ὧν ὁ παρὼν λόγος, καὶ ἐπ'
αὐτὴν ἀνάγουσι τῶν εἰδῶν τὴν ἐν τῷ νοητῷ προϋπάρχουσαν: ἐν σχήματι μὲν ἀπορίας, ὡς παρὰ (4) τῶν νοερῶν
προϊόντες, τῷ δὲ ἀληθεία τὴν ἰδιότητα σημαύνοντες αὐτῶν
τῶν πρωτίστων εἰδῶν. Αὐτὸ γοῦν τοῦτο τὸ μὴ γεγνώσκειν
τὰ τῷδε μηδὲ δεσπόζειν αὐτῶν, προϊὼν δείκνυσιν ὁ λόγος
ἐπὶ μὲν τῶν δημιουργικῶν ἰδεῶν, ψεῦδος: ἀπὸ τούτων
γὰρ ὑπέστη τὰ τῷδε, καὶ αὕται κρατοῦσι τῆς ποιήσεως
αὐτῶν, καὶ τῆς παντοίας εἰς τὰ ἄτομα εἴδη διαιρέσεως:
ποτε καὶ τὴν πρόνοιαν αὐτῶν καὶ τὴν ἐπικράτειαν αὐτὰ
προειλήφεσιν: ἐπὶ δὲ γε τῶν πρωτίστων καὶ ἑνοιωτάτων

<sup>(1)</sup> **D.** τῷ ἐαυτοῦ φωτεινῷ zalopāsla.

<sup>(3)</sup> D. άλλά.

<sup>(2)</sup> D. gains av nov, einep.

<sup>(4)</sup> D. περί τ. ν.

έδεων και νοητών έντως οὐσων, άληθέστατον έστιν αδται γάρ έν τῷ νοητῷ νῷ πρῶτον ἀπό τοῦ ὅντος ἐκσανείσαι παρδείθως και ψησιτερείς και ογικώς, των λαο κοικοτατερε. και περεληπισιωτάτων γενούν, τας πατροκάς περείγουσα citias. apeitrous eisi nai the diapopulane two this priσεως, και της προσεγούς τών αισθητών δεοποτείες θεών γαρ έκεινοι δεσπόται του έπ' αυτών έκρανέντων οί νεητοί Beoi, και ή γνώσις αυτών έπέκεινα έστι πασών των άλλων Эείων γνώσεων είς ά καὶ ὁ Ηλάτων άποδλέπων, συνάγα ·διά τούτων, ώς ούτε είσιν ήμιων οί Βεοί, ούτε τα αυθρώπινα πράγματα γενώσκουσιν οι γέρ είρημέναι τούτων airiai, en role vospole eine Deole, nai al nearntmai duκίμεις αὐτών αί δε τών νοητών, ὑπερίδρυνται πασών τοιού των διαιρέσεων κατά δε τάς ήνωμένας και άπλουστάπε αίτίας, τὰ πάντα παράγουσι καὶ μία καὶ άθρόα καὶ ένοκδής ήτε ποίησις και ή γνώσις αὐτών. Η γοῦν ἐκεῖ νοητή τοῦ ουρανίου γένους αἰτία; πάντα παράγει τὰ οὐράνια, Θεούς, άγγελους, δαίμονας, πρωας, ψυχάς (1)· οὐ καθόσον δαίμονες η άγγελοι τουτο γάρ των μεριστών αίτίων ίδιον, και των δαρημένων ίδεων, ων οί νοεροί πεποθηνται την είς το πλήθος διαίρεσαν άλλα καθόσον πάντα θείά πυς έστι τὰ γένη ταῦτα καὶ οὐράνια, καὶ καθόσον δπαρξο έλαχεν ήνωμένην πρός Βεούς και έκαστη των λοιπών ώσαύτως οίον ή του πεζου και χερσαίου παντός νοητή ίδια, τῶν καθ' εν έκαστον είδος διακεκριμένων οὐκ ἀν δισπόζειν ρηθείη τοῦτο γὰρ τῶν ἀπ' (2) αὐτῶν ἐστιν εἰς πληθος

<sup>(1)</sup> B. C. Deest ov.

<sup>(2)</sup> D. an' autis.

δηρημένων άλλα παντων ώς ένος γένους προστατείν τα γάρ έγγυτέρω τοῦ ένὸς, όλικώτερον ὑφίστησιν η πάντα, καὶ ἐνοειδέστερον όσα μερικώτατον τὰ μετὰ ταθτα καὶ μάλγοι μεμγίροα περικός, ορισο ος και εμι των αγγαι πουιση ίδεων, &ς ο νοητός περιέχει νούς. Αλλά ταθτα μέν καί προδόστες μάλλον έπισκεψόμεθα. Την δε του Πλάτωνος περί προνοίας δόξαν, σαφέστατα μέν οὖν ὁ Αθηναῖος ξένος δεδήλωκεν, δπου καὶ γιγνώσκειν πάντα τοὺς Βεούς, καί δύναμα έχειν κυθερνητικήν των πάντων, άπέφηνεν δ λόγος ου μην άλλά και έν τούτοις, τάχα μέν ου κατά κοιιρόν έπει σκυκλείν (Ι) δε όμως είωθασι τους περί προνοίας λόγους ταῖς περί τῶν εἰδῶν ταύταις ἀκορίαις. Συντόμως οδυ και ήμετς περί τουδε λέγομεν. Ότι μέν οθυ εί καί ἀπορεί πρός την γνώση και την έπικρατειαν την Βείαν την διά πάντων διήκουσαν, ο Παρμενίδης εύθυς έκ πρώτης λέξεως εδήλωσε την άτοπίαν της τοιαύτης ύποθέσεως, φανερόν το γάρ δεινότερον προειπείν (3) το συμπέρασμα της ' άπορίας ταύτης η το της προτέρας, μετρίως, οίμαι, δείκυυσεν δπως κατέγνωκε τών την πρόνοκαν άνακρούντων λόγων δεινός μέν γάρ και το φάναι μή γιγνώσκεσθαι το Βεων υφ' ήμιων λογικών όντων, νοερόν ον (3), και Δείον τι κατ, αραγακ εχορικου, ορεκοριεδου ορ το ακεγειο και αριμκ τη γνώσιν των Βείων το μέν γάρ έστι, μη έπιστρεφόντων προς το Βείου, το δε, κωλύοντων την έπι πάντα προϊούσαν άγαθότητα των θεών και το μεν περί την ήμετέραν ουσίαν, το δε περί την θείαν αιτίαν πλημμελώς άνας ρεφο-

<sup>(1)</sup> C. xuxleiv.

<sup>(3)</sup> B. C. D. νοερών όντων

<sup>(2)</sup> C. προσειπείν.

μένων τὸ δὲ δεινότερον, οὐχ ὡς ἰσχυρότερον ἄπορον, ὡς είώ Βασι δεινούς (Ι) λέγειν τούς κρατούντας τη δυνάμει τῶν λόγων, ἀλλ' ὡς μείζονος δείματος (2) καὶ εὐλαθείας τοῖς νοῦν έχουσιν ἄξιον. την γάρ ένωσιν τῶν ὅντων διασπά καὶ διοικίζει (3) χωρίς ἀπό τοῦ κόσμου, τό Θεῖου τὴν δὲ δύναμιν δρίζει την Βείαν ώς οὐκ ἐπὶ πάντα φθάνουσαν, καὶ την γνωσιν την νοεράν ώς οιχί παντελή περιγράφει (4): πάσαν τε την δημιουργίαν άνατρέπει και την τάξιν την άπο των χωριστων αίτιων (5) είς τον κόσμον ενδιδομένην, καί την άγαθότητα την έχ μιᾶς βουλήσεως ένιαίως πάντα άποπληροῦσαν των άγαθων. Οὐδανὸς δὲ τούτων έστιν έλατταν και ή της ευσεβείας σύγχυσις. ποία γάρ κοινωνία πρός Βεούς άνθρώπων ές ί, της των τηθε γνώσεως αὐτων άνηρημένης; οίχήσονται γοῦν καὶ τὸ μηθὲν ἔσονται πᾶσαι αἰ περί το Βείον λατρείαι, πάντες οι Βεσμοί των ίερων, πάντες όρκοι την μαρτυρίαν έπαγόμενοι τών θεών, αι άδιδακτα περὶ αὐτῶν ἔννοιαι ταῖς ψυχαῖς ἐνοῦσαι. Ποία δὲ ὑπολείπεται Θεών είς άνθρώπους δόσις, εί μη προείληπται τά νοερά μέτρα παρ' έκείνοις τῆς τῶν δεχομένων ἀξίας, εἰ μὰ γνώσειν έχουσε πάντων ών ποιούμεν, ών πάσχομεν, ών διανοούμεθα, κάν μη πράττωμεν; είκότως άρα δεινόν άποχαλεῖ τὸν τοιούτων (6) προϊστάμενον λόγων, οὐχ. ὡς ἰσχυρον και δυσαντίδλεπτον, όπερ έφην, άλλ' ώς δέους παντός άξιου εί γάρ και ότιουν των Βείων νομίμων κινείν ανόσιον, της όλης ανατρεπομένης περί αὐτῶν ὑπολήψεως, πῶς 🚵

<sup>(1)</sup> D. dewas.

<sup>(5)</sup> C. airiav. D. airiov.

<sup>(2)</sup> Coddss. δείγματος.

<sup>(6)</sup> Β. των τοιούτων προεςά-

<sup>(3)</sup> **D.** διορίζει.

μενοι.

<sup>(4)</sup> A. Β. C. περιγράφειν.

άδεης ή τοιαύτη της καινοτομίας ὑπάρχοι παραλλαξις; Αλλ' ότι μὲν τῆς τοιαύτης ὑποθέσεως κατέγνωκεν, ῆτις καὶ ἄγνοιαν πέμπει περί την των ημετέρων διοίκησιν, δήλον και από τούτων. Επεί δε αὐτος (Ι) τον Θεον και γιγνώσκειν πάντα καί ποιεώ βούλεται, των δε μετ' αύτον τινές ἄρδην τους τοιούτους λόγους ανατρέπειν έπεχείρησαν, φέρε και περί τούτων όσα απόχρη τοίς προκειμένοις είπωμεν Βορυβούνται γὰρ τῶν ὑπ' (2) αὐτοῦ τινές μήπη (3) τὸ ἀστάθμητον τῶν πραγμάτων (4) καὶ άλλοτε άλλως φερόμενον, οὐκ ἀν έχοι πρόνοιαν ύφεστώσαν καί Δεόν καί γάρ (5) τά ἀπὸ τύχης λεγόμενα, καὶ ή φαινομένη (6) περί (7) τοὺς βίους άνισότης καὶ τῶν ἐνύλων ἄτακτος αὕτη φορά, πολλὴν αὐτοῖς παρείχε τῆς ἀπρονοησίας ὑπόνοιαν ἔτι δὲ τὸ μὴ πράγματα έχειν τον Βεον έν ταῖς τῶν ποικίλων καὶ παυτοδαπών λόγων ἀνελίζεσι, και τὸ ἀφίστασθαι τῆς ἑαυτοῦ μακαριότητος, άνηγεν (8) αὐτοὺς εἰς τὴν τοιαύτην πλημμέλειαν τὸ γὰρ τῆς ἡμετέρας ψυχῆς πάθος καὶ τὸν Θόρυδον δυ ύπομένει κατιούσα πρός την των σωμάτων ἐπιμελειαν, τοῦτο Φοντο συμβήσεσ Σαι καὶ περί τὸν Βεόν, εί πρός τὰν των τήθε πραγμάτων αὐτὸν (9) ἐπιμέλειαν τρέψαιεν πρὸς δε τούτοις, και διά (ΙΟ) τὸ τῶν διαφόρων γνωστῶν έξηλλαγμένας είναι τὰς γνώσεις αἰσθήσει μὲν τῶν αἰσθητῶν,

- (1) Β. αὐτάς.
- (2) A. in margine ἀπ' αὐ-
  - (3) Β. C. μή που.
  - (4) Β. πραγμάτων άλλοτε.
  - (5) D. οὐ γάρ.

- (6) B. C. φερομένη.
- (7) Β. πρός.
- (8) D. ivñyev.
- (9) Β. C. D. αὐτὴν ἐπιμ.
- (10) B. C. Deest in diá.

δόξη δε των δοξαστών γιγνωσκομένων (Ι), επιστήμη δε των έπιστητών, και νώ των νοητών, ούτε αισθησιν, ούτε δόξου, ούτε έπις ήμην έν 3οφ τιβέμενοι, νούν δε δώλον μόνον καὶ καθαρόν, ἀπέφασκον (2) αὐτοῦ καὶ τὴν τῶν άλλων άπαντων εξόησιν όσα (3) μη ές ι νοητα εί γαρ ύλης έστιν έκτὸς (4), ἀνώγκη και τών είς ύλην τετραμμένων άντιλήψεων αὐτόν καθαρεύευν τούτων δέ καθαρεύοντα, μη γιγνώσκευ τὰ ἐν ύλη ἄντα καὶ διὰ ταῦτα άρα, οί μὲν ἀφήρουν, ὡς ἔφην, αὐτοῦ τὴν γνῶσα τῶν αἴοθητών και την πρόνοιαν, ου δι' άσθένειαν, άλλα δι' υπερδολήν γνωστασής ένεργείας ώς οί τὰ δμματα πλήρη τοῦ φωτός έχοντες, λέγονται μή δύνασθαι τα έν τῷ κόσμο βλέπειν, της άδυναμίας ταύτης ύπορ (5) δραστιν ούσης καί πολλά (6) φασε μη είδεναι καλών οδον τοῦς ἐνθεάζουσω δοα περισκά τον ένθεασμόν, η τοίς έπιστήμοσιν δοα ρυκάνει την της επιστήμης επιδολήν (7). Οι δε διδόντες καί έκεύνω (8) την των αισθητών γνώσιν Ένα και προνοείν αὐτον φώσεν, έτρεψαν αὐτοῦ τὴν ἀντίληψεν (Q) εἰς τὸ ἐκτός (ΙΟ), καί ἐποίησαν διά τών αἰσθητών δυίκευ καὶ ἄπτεσθαι τών διοικουμένων, και ώθειν έκαστα, και παρείναι πάσι τοπκῶς οὐ γὰρ ἀν άλλως αὐτὸν δύνασθαι προνοίας ταῦτα καί όπωσοῦν άξιοῦν. Οἱ (ΙΙ) δὲ γιγνώσκειν μέν αὐτόν

- (1) G. yeyvopievov.
- (2) C. ἐπέφασκον.
- (3) C. όσα καὶ ἔστι.
- (4) C. hrtóc.
- (5) D. ὑπεροράπεως οὖσ.
- (6) Β. πολύ.

- (7) В. С. интерболи.
- (8) В. аккічыч.
- (9) Β. С. αντίλεξαν.
- (10) A.B. G. entice.
- (11) B. C. et de.

έαυτον (1) εἰρήκασι, μηθέν δε αὐτῷ δεῶν εἰς τὸ προνοεῖν τῶν αἰσθητῶν, τῆς γνώσεως αὐτῶν, ἀλλά αὐτῷ τῷ εἶναι πάντα και παράγειν και κοσμείν δσα παράγει, μηθεμίαν έγοντα τών παραγομένων γνώσιν καί ούδεν είναι Βαυρας όν τοῦτο , τῆς φύσεως ἄνευ γνώσεως ἀφαντάστως ποιούσης του δε Βεου ταύτης διαφέρειν του την έαυτου γνώστε έχειν εί και μή των ύφ' έαυτου δημιουργουμένων. Τά μὲν οὖν πείθοντα τινάς τὸν θεὸν ἡ μὴ χωρίζειν τῶν έγκοσμίων, η και την γνώσαν την έν αὐτῷ τῶν δευτέρων καί την τη γνώσει σύνδρομον πρόνοιαν άναιρεῖν, τοιαῦτα άττα ήν. Ημείς δε και όρθως φαμέν αὐτούς λέγειν, και οὐκ όρθως ούτε γάρ προνοίας ούσης είναι το άταντον δυνατον, ούτε πράγματα του Βεου έχειν έτι μαλλου ούτε δι' αίσθήσεως παθητικής τὰ αἰσθητά γινώσκευ. Θστε ταύτη γε όρθως τω λέγοιεν. Ότι δε την εξηρημένην δύναμιν και την ένοειδή γνώσιν τών θεών ούκ ζακσι, ταύτη δ' αὐ μοι δοκοῦοιν ἀποσφαλλεσθαι της άληθείας ερόμεθα (4) γάρ αὐτοὺς ούτως όπως έκριελώς άρα το ένεργούν πάν, ούγι κατά την έσυνου δύναμιν ένεργεί και φύσαν, και ώς έχει τάξεως κατά την οὐσίαν, ούτως αὐτῷ καὶ τὸ ένεργεῖν κατά την αύτου τάξεν υπάρχει; οδον φύσις μέν φυσικώς, νους δέ νοερούς, και ψυχή ψυχικούς κάν το γιγνόμενον ή ταύτον ύπο πλειόνων τε καὶ διαφερόντων αἰτίων, εὐχὶ ἔκαστον ποιεί κατά την έαυταν δύναμιν, άλλ' ούχι κατά την του γιγνομένου φύσιν; ή (3) τον αὐτον τρόπον ἄνβρωπός τε

<sup>(1)</sup> D. Deest żauróv.

sobs obtais simusiais.

<sup>(2)</sup> B. ερόμεθα γώρ οῦτως (3) B. C. ή κατά του αυτόν. εμμελώς. C. ερόμεθα γάρ αυ-

άνθρωπου γεννά καὶ ήλιος (I), καὶ τὸ γιγνόμενον εν, καὶ τὰ ποιούντα ώσαύτως ποιεί καὶ ούχ ώς πέφυκεν έκατερον. τὸ μὲν μερικώς καὶ ἀτελώς καὶ μετά πραγματείας, τὸ δἱ ἀπραγμόνως και αὐτῷ τῷ εἶναι και όλικῶς; Αλλά ταῦτα μὴ και λέγειν άτοπον άλλως γαρ ένεργεῖ το Βείον, και άλλως τὸ Ανητὸν γένος εἰ δὲ ταῦθ' οῦτως ἔχει, καὶ πᾶν τὸ ένεργοῦν κατὰ τὴν ξαυτοῦ φύσιν ἐνεργεῖ καὶ τάξιν, τὸ μὲν Βείως καὶ ὑπὲρ φύσιν, τὸ δὲ φυσικῶς, τὸ δὲ ἄλλως πως, δήλον δή, και το γιγνώσκον κατά την έαυτου γιγκώσκει φύσω άλλ' οὐχ δτι τὸ (2) γιγνωσκόμενον ἐν καὶ ταὐτὸν, διά τοῦτο καί τά γιγνώσκοντα παραπλησίως ἐπιδαλλει τοῖς γνως οῖς καὶ γὰρ αἴσ Ξησις γιγνώσκει τὸ λευκόν καὶ δόξα καί νοῦς ήμέτερος άλλ' οὐχ ώσαύτως οὐδε γάρ τὸ τί ἦν είναι τοῦ λευκοῦ, γιγνώσκειν τὴν αἴσθησιν δυνατόν οὐδὲ ώς νοῦς, οῦτω καὶ ἡ δόξα τῶν οἰκείων ἀντιλαμβάνεται γνωστῶν ὁ μὲν γὰρ κατὰ (3) τὴν αἰτίαν οίδεν, ἡ δὲ τὸ ὅτι μόνον ταύτη (4) γοῦν καὶ διαφέρειν λέγομεν ὀρθὴν δόξαν ἐπιστήμης της μέν αὐτὸ μόνον καθ' αὐτὸ τὸ ὅτι γινωσκούσης, καί δια τοῦτο ἀσθενούσης. της δε μετά της αίτίας αίρούσης τὸ γνωστόν, καὶ τὸ αὐτὸ, κρειττόνως περιλαμδώνειν (5) δυναμένης αὐτὸ δὲ τὸ νοητὸν, οὐχί γεγνώσκει μέν καὶ ὁ πολυτίμητος (6) νοῦς, γιγνώσκομεν δὲ καὶ ἡμεῖς, ὡς εἰρητα πρό τούτων, άλλ' ού τον αύτον τρόπον διά την τος γνωστικής δυνάμεως έξαλλαγήν. Ως άρα έχει το γιγνώσκον φύ-

<sup>(1)</sup> D. Deest xaí.

<sup>(2)</sup> B. C. κατά τὸ γιγνωσπόμενον.

<sup>(3)</sup> D. xai την αιτίαν.

<sup>(4)</sup> C. ταύτην.

<sup>(5)</sup> D. παραλαμβάνειν.

<sup>(6)</sup> Β. C. πολύτιμος.

σεως, ούτως έχει και ή γνωσις άλλ' ούχ ώς έστι (1) τδ γιγνωσκόμενον, ούτως ύπὸ πάντων γιγνώσκεσ Βαι πέφυκεν άλλα κρειττόνως μεν ύπο των κρειττόνων, ύφειμένως δέ έκ των καταθεεστέρων. Τί δη οδν Βαυμας ον, εί και ο Βεος γιγνώσκει πάντα ώς πέφυκεν άμερίστως μέν τὰ μεριστά, μονοειδώς δὲ τὰ πεπληθυσμένα, ἀιδίως δὲ τὰ γεννητά, καὶ όλιχῶς τὰ μερικά, καὶ ἀπλῶς εἰπεῖν, ἄλλως ἡ ὡς ἔςι (2) τῶν πραγμάτων έκαστον και τῆ τοιαύτη γιώσει σύνδρομον έχει την των απάντων παραγωγήν αὐτῷ τῷ γιγνώσκειν άπλαῖς . καὶ ἡμωμέναις γνώσεσι τὰ πάντα , δίδωσιν έκάστοις τὸ είναι και την είς τὸ είναι πάροδον και γάρ άλλως της άκοης τά άκουστά, και της κουνής αίσθήσεως άλλως πρό (3) τούτων τὰ αἰσθητὰ πάντα πρὸ ταύτης πάλιν, ἄλλως ὁ λόγος κατά (4) ταῦτα καὶ τὰ ἄλλα γιγνώσκει δσα μη αἴσθησις. Καὶ αὖ παλιν τῆς ἐπιθυμίας άλλων ὀρεγομένης, τοῦ θυμοῦ δε άλλων εφιεμένου, και της προαιρέσεως είς άλληλα κινούσης, ἔατι τις μία ζωή πρός πάντα ταῦτα κινοῦσα την ψυχήν, δι' Αν φαμέν, έγω έπιθυμω, και έγω θυμούμαι, και έγω προαιρούμαι συνεπινεύει γάρ έκείνη πάσαις καί συζή μετά πασών, ούσα δύναμις όρμητική πρός παν όρεκτόν. Και δη και προ τούτων άμφοτέρων, έστι της ψυχης έν, δ δη λέγει (5) πολλάκις, έγω αἰσθάνομαι, καὶ έγω λογίζομαι, καί έγω έπιθυμώ, και έγω βούλομαι, και παρακολου-Βοῦν πάσαις ταύταις ταῖς ἐνεργείαις καὶ συνεργοῦν αὐταῖς (6). Η οὐκ ἀν ἐγιγνώσκομεν πάσας, οὐδ' ἀν εἶποιμεν

<sup>(1)</sup> B. C. txi.

٠.

<sup>(2)</sup> B. C. txu.

<sup>2)</sup> B. C. 1711.

<sup>(3)</sup> C. πρός τούτων.

<sup>(4)</sup> B. D. xai ταῦτα.

<sup>΄ (5)</sup> C. λέγειν.

<sup>(6)</sup> A. in margine αὐτοῖς.

δτο (1) διαφέρουσι, μή ένος τενός του γιγνώσκοντος πάσας ἀμερώς (૧) όντος εν ήμιν, & δή και επί της κοινής αἰσ-Βήσεως και πρό δόξης και πρό έπιθυμίας και πρό βουλήσεως, ων και τας έκείνων οίδε γνώσεις. Και τας (3) όρεξεις αὐτών άμερως συνήρηκεν έφ' έκαστω λέγων, έγω το καί τό ένεργώ, πώς απιστείν όρθον, την αμερή του θεου γνώσιν ούκ ούσαν αἰσθητικήν, τὰ αἰσθητά γιγνώσκειν (4), οὐδὲ μερεστήν, τὰ μεριστά, τὸν αὐτῆ προσήποντα τρόπον. ούδε τοπικώς παρούσαν τοίς εν τόπο ούσιν, είδεναι καί ταθτα πρό της κατά τόπου πάσης παρουσίας, και διδόναι πάσιν δοα δύναται τῶν δεχομένων ἔκαστον λαμβάνειν, καὶ ἐξηρημένην ἀπ' (5) αὐτών; Οὐτ' οὖν τὸ ἀστάξημητον των φαινομένων ἀσταθμήτως ὑπ' αὐτοῦ γιγνώσκετὰι, άλλ' ερισμένως ούτε το πολυμετάδολου άμφιδόλως, άλλ ξεί φααρισε, οριε το μοικιγον μοαλπάιειως ος, αριώ λαν τώ έαυτον νοείν οίδε τα πάντα ων αίτιος έστιν, απριθεστέραν γνώσιν έχων, η εί (6) τας συστοίχους τοῦς γιγνωσκορένοις αύτῷ τις γνώσεις ἀπένεμε 7 το γάρ ἔξ κίτίας γιγνώσκου Εκαστον πάσης κρατεί της άλλης γνώσεως. Απράγμων ούν τη γνώσις, διότι τὸ γιγνώσκον έν (δ) αὐτῷ μένει, καὶ έαυτὸ μόνον είδος, οίθε τὰ πάντα και ούτε αισθήσεως ούτε δόξης η έπιστήμης θείται πρός την των αίσθητών γνώσαν αυτός γάρ έσαν ο τάθτα πάντα παράγων, και ταις άδύσσοις - ξαυτού ποήσεσι κατ' αίτίαν και εν απλότητι μας περιέχει

(5) Β. ἀπ' αὐτοῦ.

(6) C. D. ή εἰς τὰς συστοέ-

cidit el?

(7) Β. C. ἀπένειμε.

<sup>(</sup>ι) Β. ούτω.

<sup>(2)</sup> D. άμεροῦς.

<sup>(3)</sup> Sic Coddss. an non exχους.

<sup>(4)</sup> C. γιγνώσκει.

<sup>(8)</sup> Β. ἐν ἐαυτῷ.

תמעדשי דסטדשי דאי (ב) אישוניציאי שישושני. סוסט פו דוב שמשו πατασπευασάμενος έμδιδάσειεν άνθρώπους είς αύτών ων έστιν αύτος υποστάτης, από τη Βαλάττη την ναύν έπιδοίο, και άψέμους δύ τικας περικόνει (3) την Αίδλου τέχνην έχων, φεύα απάκε απίσες ίναι κάτα μαθροφός ξέρφ χωρίδο ήμα th thoughat utificerels of on the distractife of the ranges μποστήσειεν έχτος, α ένδοβον ήν έν αὐτῷ φαντασποιώς, αξίλου δη ίξει παυτων νών περί την κατύ ύποιακου άπέμερο iv to Aalátip oughistópico portàs kyri the airian nai τάς έσυτης βερικών ένκοίκς, άμα-καί κοιεί και γιρκόσκει अवेत हैंने अवर्र हैंस अहार्द्रीमुखंद अवर्र हे स्वारेट एकाँद हैंसूखंस स्वेद की स्वार γών πάντων, έμα και υφίστησε πάντα και βαφρά, μά έξιστάμενος της έσυχου περιωπής. Εί θε νούς ο μεν όλυνόrepos (4), o de meduciregos, Addovou oby a wiri natiτουν κρυαίς έρχος άλλ, οπου μέκ όχοικοτερα τα κοπτά και केंद्रें की पार्य हैं , का महाने के अध्यान हैं किए ते कि के किए के किए के किए क्रिके, रहेपारियाके प्रविधित्वक प्रविधित प्रकार है प्रकार है प्रकार के प्रकार है gal si grade july gal rodyechie. Kai olie du Baunarchula των Ορφακίν άπρύοντες πτών, & οίε φησιν ό Θεολόγος.

> Αύτη δε Ζηνός εν δμμασι (5) πατρος άνακτος, Ναίουσ' άθάνατοί τε Θεοί Эνητοί τε άνθρωποι,

(1) Β. των ήνομμένων. C. άνωцехорь.

15.

<sup>(2)</sup> D. περιαχάγοι.

<sup>(3)</sup> D. A 6 6 μενα.

<sup>(4)</sup> D. hoytmirspog.

<sup>. (5)</sup> Д. хай ен биррац. Нетmann Fragment inedit. 14. oxinate illikar in ghitater dar ç MS. Eschenbagh. Epig. p. 78.

Όσα τε ην (1) γεγαώτα καὶ ἔςτρον όπως (2) έμελλεν.

Πάντων γάρ έςτ πλήρης τῶν νοητῶν, καὶ πάντων ἔχει τὰς . δωρημένας αἰτίας, ώς ε καὶ ἀνθρώπους καὶ τἄλλα πάντα γεννά .κατά τάς αὐτῶν ἰδιότητας, οὐ καθόσον έκαστον θεῖον έστίν ώσπερ ό προ αυτού πατηρ ό νοητός· διόπερ (3) ουτος μέν γιαλείται πατήρ των κατ' είδος διηρημένων και διά πάντων λέγεται φοιτάν, έκεινος δε των κατά γένη δεηρημένων, και **Φςν τῶν δλων πατήρ: καί τοι πολλ**ῷ πρότερον ἐκεῖνος πάντων έςι πατήρ άλλα πάντων ή (4) Βείας έκας ον μετέχει δυ-: άμεως. Και ή γνώσας τῷ μεν ὑπάρχει και ἰδία τῶν ἀνθρωπίνων πραγμάτων, και κοινή μετά των άλλων ήν γάρ έν αὐτῷ καὶ ή ἀνθρώπων αἰτία, διηρημένη τε ἀπό τῶν ἄλλων και συνηνωμένη πάσαις αὐταῖς τῷ δὲ όμοῦ πάντῶν (5) -ένιαίως και άδιαιρέτως, οίου (6) θεοί και ένθρωποι καθόσον -ζώον πεζόν και ό άνθρωπος ώς γάρ το έκει πεζόν άθρους έστι παντών αίτιον, Θεών, άγγελων, δαιμόνων, Ηρώων, ψυχών, ζώων, φυτών, των έν γη πάντων, οδτω δη και ή γνώσις μία πάντων έμου τούτων ώς ένος γένους, και οὐ : διηρημένως των άνθρωπίνων πραγμάτων και ώσπερ έν ήμιζο αλ καθολικώτεραι τουν υπ' ούτας είσε, καθά και Αρστοτέλης φησί, και μάλλον έπιστήμαι και συγγενέστερα πρός νουν και γαρ περιληπτικωτέροις χρώνται συμπεράσ-

(1) Sic Hermann. Fragment. Inedit.—Proclus in Timæum. 2. p. 95. όσσα τ' \*Αν.—Eschenbach. δυσα τεπν. ' (1) Sic Hermann. Fragdrent: inedit:—Eschenbach δοσα.—Proclus in Timæum οππόσ' εμπλ. (3) Β. C. διότι.

(4) A. Deest 3.

(5) Δ. παντως.

(6) B. οίον καὶ ἄνθρωπου.
C. οίον καὶ ἄνθρώπου. D. οίο ε
καὶ ἀνθρώπου. Forsan οίον
θεῶν καὶ ἀνθρώπων.

עמסתי סעודם אמו בי דסוֹב שבסוֹב מו אףבורדסעב שסאים אמו άπλούστεραι την των δευτέρων ποικλίαν περιειλήφασι (1). Καὶ τοῦ ἀνθρώπου τοίνυν ἡ μέν πρωτίστη γνώσις ἐστὶν ἐν Αροίς ώς δυτος και έστι μία νόησις ή παυ τό ον ώς έν κατά (2) μίαν ένωσιν γινώσκουσα ή δε δευτέρα, ώς έεξ όντως αύτη γάρ ή γνώσις πάν τὸ ἀεί δν, ένοειδώς περιέχει κατά μίαν αίτίαν ή δε μετά ταύτην, ώς ζώου καθ' ένωσα γάρ καὶ αὐτὰ νοεῖ τὸ ζῶον ἡ δὲ μετὰ ταύτην, ὡς ὑπὸ τόδε τὸ γένος τελούντος οίον ώς πεζόν έστι γάρ μία νόησις παυτός έκείνου του γένους ώς ένος, και ή διαίρεσις έπὶ ταύτης πρώτον και ποικιλία μετά τῆς ἀπλότητος. Αλλί διμως οὐδε ἐπ' αὐτής ή νόησις ἀνθρώπου μόνον οὐδε γάρ ταὐτὸν ώς έντι νοείν τὸ χθόνιον πάν καὶ ἄνθρωπον έν δε τοῖς δημιουργικοῖς ἄρα καὶ όλως νοεροῖς είδεσιν', έστι και άνθρώπου τις νόησις ώς άνθρώπου, διότι και τό είδος τοῦτο διακέκριται των άλλων έν ταύταις τέιζε τέιζεσιν. Αμα άρα δέδεσιται καὶ όπως (3) τῶν ἀνθρωπίνων έχει την γνώσεν, και όπως δεσπόζει πάντων και ή Βεία τα πάντα rai & mertyet Belag revog idiotytog. Add touto mer, ofmar, μετρίως ὑπέμνησται (4). Ότι δὲ ἐν τῆ πρώτη τάζει τῶν εδεών και ή αυτοδεσποτεία και ή αυτοεπιστήμη, δήλουέμει γάρ και ή νόησις ή θεία πάντων ένιαίως, και ή θύν αμες ή κρατητική των δλων ή μεν ούσα πηρή πάσης γράκ σοως, ή δε πρωτουργός αιτία πάσης δεσποτείας είτε έν Βαοίς είεν, είτε έν τοις κρείττρουν ήμων γένεσα, είτε έν ψυχαῖς. Καὶ τάχα διὰ τοῦτο καὶ γένος ἐπιστήμης ἐνταῦ θα

D. προειλήφασι.

<sup>(3)</sup> D. όπως οὐ τῶν ἀνθρωπέ**νων**:

<sup>(2)</sup> Β. μετά μίαν.

<sup>(4)</sup> B. C. inopipinaton

τως πυθες εξεν εσιτως καταγκαιακου,

τος ποριγωίς το πορισείων των εκερων είδων το περιγωίτετες τως πάριος το περιγωίτετες το προσφέρινε το προσφέρινε τος επιστήπες το προσφέρινε τος επιστήπες το προσφέρινε το προσφέρι πορισε πορισε

« Οὐκοῦν εἴπερ τι άλλο αὐτῆς ἐπισήμης μετέχει, οὐκ » ἄν τανα μάλλον ἡ Θεὸν φαίης ἔχειν τὴν ἀκριδεστάτην » ἀπιστήμην; — Ανάγκη ».

Πάς μεν ό βείδς νοῦς καὶ πάσα βεῶν (2) τείξες ἐν ἐαντὰ καὶ τὴν γνῶσεν κὰὶ τὴν αἰτίαν προείληρὲ τῶν ἄλων οῦτε κὰρ κὶ γνώσεν κὰὶ τὴν αἰτίαν προείληρὲ τῶν ἄλων οῦτε κὰρ κὶ γνώσεις κὰντῶν ἐι αὐτῷ τῷ γαρνώσκου κὰρ κὰ ἀγαθά τὸ γὰρ πρώτως ἀγαθόν βούλεται καὶ χωρη γοῦτε τὰ ἀγαθά τὸ γὰρ πρώτως ἀγαθόν βούλεται καὶ τοῦς ἔκιλώμπεω τὴν ἀρ' ἐαυτοῦ χορηγίεω. οῦτε κὶ πουθείς ἔκιλώμπεω τὴν ἀρ' ἐαυτοῦ χορηγίεω. οῦτε κὶ πουθείς ἐκιλώμπεω τὴν ἀρ' ἐαυτοῦ χορηγίεω. οῦτε κὶ πουθείς ἐκιλώμπεω τὴν ἀρλίς γνώσεως φόσεως γὰρ ἔργον τοῦτο καὶ ζωῆς ἐσχάτης, ἀλλ' οῦ τῆς βείως, ἡ καὶ αὐτὰς πάντα καὶ ποιεῦσι, καὶ πρό τούτων κατὰ τὴν βοάλησω τὰν πάντων καὶ ποιεῦσι, καὶ πρό τούτων κατὰ τὴν βοάλησω τὰν καὶ τὰν χορικότεων τοριογελήφασι (4) τῶν ὅλων καὶ ἐκυτῶν (3) καὶ τὴν γνῶσιν προογελήφασι (4) τῶν ὅλων καὶ

<sup>(1)</sup> A. in margine οί θεῖοι (3) Β. ἐαυτῆς.

γόες.
(4) D. προειλήφασω

<sup>(2)</sup> B. C. D. TOW DEOD.

την ποιητικήν δύναμιν ώστε και βουλητώς και γνωστικώς καί δυνατώς προεστάσι πάντων, και διά την τραίδα ταύτην. πάντα της έαυτων άπολαύει προμηθείας. Καὶ είπερ έθελεις τὰ μεριστώς ὑπάρχοντα τοῖς δευτέροις ἐνώσας, και έπι την θείαν άναπέμπειν αιτίαν, ίσως αν άκριδες έρας περί (Ι) αὐτῆς άληθείας ἀντιλάβοιο (2). Δοκεῖ γοῦν ἡ μὲψ φήσις γολοης έχεια ποιμιτικούς, οι γνωσιτικούς, ή δε φιάνοια, γνωσιν εν έαυτη το τελος έχονσαν ή δε προαίρεσις. τὸ ἀγαθὸν και τὴν βούλησεν τὴν τῶν ἀγαθῶν. Αὐτὰ δὴ οὖν έν ένὶ συλλαθών, τὸ βουλητόν, τὸ γνωστικόν, τὸ δραστήριος, καί πρό αὐτῶν τὴν ένάδα τὴν Βείαν νοήσας, έξι το Βείον άνάπεμψον, ώς έχει πάντων άμα τούτων ένοειδώς προϋπαρχόντων. Πάντων δε θεών πείντα ταυτα έχόντων, δοκεί διαφερόντως εν τοῖς νοητοῖς καὶ ή πρωτίστη νόησις είνας, και ή πρωτίστη της των όλων άπογεννέσεως δύναμις, και ή της βουλήσεως άγαθότης. άτε γάρ προσεχώς μετά την πηγην υποστάντα των άγαθων τουτο γίνεται πρός τους δωπέρους έαυτών, η το άγαθου έστι τοῦς όλοις το μέν ὑπεραίτιον αύτου, διά της πατρικής δυνάμεως τάγαθον δε, διά εύς αλαβοειφούς βούγμαετις, το σε ρατέο ασσαι λιισατι ύποτυπωσάμενοι (3) διὰ τῆς κρυφίου καὶ ἡνωμένης νούσεως (4). Δοκαί δέ μαι και διά τούτο νύν πρώτον καλέσαι τα είδη Θεούς, ώς έπι την πρωτίστην αυτών πηγήν αναφεοραμπικής, κοι φε εποεκρί και ελλύτατο ταλαγού, και φε ούτω πάντων γνωστικά και κρατητικά καθόσον έκαστα

<sup>(1)</sup> C. και περί ά.

<sup>(3)</sup> D. αποτυπωσάμενοι.

<sup>(2)</sup> B. C. αντιλάβοις.

<sup>(4)</sup> B. C. evronoses.

άνθρωπου γευνά καὶ ήλιος (Ι), καὶ τὸ γιγνόμενου έν, καὶ τά ποιούντα ώσαύτως ποιεί και ούγ ώς πέφυκεν έκάτερον. τὸ μὲν μερικώς καὶ ἀτελώς καὶ μετὰ πραγματείας, τὸ δὲ ἀπραγμόνως καὶ αὐτῷ τῷ εἶναι καὶ ὁλικῶς; Αλλὰ ταῦτα μὴ και λέγειν άτοπον άλλως γαρ ένεργει το Βείον, και άλλως τὸ Ανητὸν γένος εἰ δὲ ταῦΑ' οὕτως έχει, καί πῶν τὸ ένεργοῦν κατὰ τὴν ἐαυτοῦ φύσιν ἐνεργεῖ καὶ τάξιν, τὸ μὲν Βείως και ύπερ φύσιν, τὸ δε φυσικώς, τὸ δε άλλως πως. δήλον δή, και το γιγνώσκον κατά την έαυτου γιγνώσκει φύσιν άλλ' ούχ ότι τὸ (2) γιγνωσκόμενον εν καὶ ταὐτὸν, διά τοῦτο καί τὰ γιγνώσκοντα παραπλησίως ἐπιδάλλει τοῖς γνως οῖς καὶ γάρ αἴσ Ͻησις γιγνώσκει τὸ λευκόν καὶ δόξα καί νους ήμέτερος άλλ' ούχ ώσαύτως ούδε γάρ το τί ήν είναι του λευκού, γιγνώσκειν την αίσθησιν δυνατόν οὐδε ώς νοῦς, οῦτω καὶ ἡ δόξα τῶν οἰκείων ἀντιλαμδάνεται γνωστών ό μεν γάρ κατά (3) την αιτίαν οίδεν, ή δε το ότι μόνον ταύτη (4) γοῦν καὶ διαφέρειν λέγομεν ὀρθὴν δόξαν ἐπιστήμης της μέν αὐτὸ μόνον καθ' αὐτὸ τὸ ὅτι γινωσκούσης, καί δια τούτο ασθενούσης. της δε μετά της αίτίας αίρούσης τὸ γνωστόν, καὶ τὸ αὐτὸ, κρειττόνως περιλαμβάνειν (5) δυναμένης αὐτὸ δὲ τὸ νοητὸν, οὐχὶ γιγνώσκει μὲν καὶ ὁ πολυτίμητος (6) νους, γιγνώσκομεν δε και ήμεις, ώς εξρητ= πρό τούτων, άλλ' οὐ τὸν αὐτὸν τρόπον διά τὴν τῆς γνωστικής δυνάμεως έξαλλαγήν. Ως άρα έχει το γιγνώσκον φύ-

<sup>(1)</sup> D. Deest xaí.

<sup>(2)</sup> B. C. κατά τὸ γιγνωσκόμενον.

<sup>(3)</sup> D. xai thy aitiay.

<sup>(4)</sup> C. ταύτην.

<sup>(5)</sup> D. παραλαμδάνειν.

<sup>(6)</sup> **B**. C. πολύτιμος.

σεως, ούτως έχει και ή γνωσις άλλ' ούχ ώς έστι (1) τδ γιγνωσκόμενον, ουτως ύπὸ πάντων γιγνώσκεσ Βαι πέφυκεν άλλά κρειττόνως μεν ύπο των κρειττόνων, ύφειμένως δέ έκ των καταθεεστέρων. Τί δη ούν Βαυμας όν, εί και ό Βεός γιγνώσκει πάντα ώς πέφυκεν άμερίστως μέν τὰ μεριστά, μονοειδώς δὲ τὰ πεπληθυσμένα, ἀϊδίως δὲ τὰ γεννητά, καὶ όλιχῶς τὰ μερικά, και ἀπλῶς εἰπεῖν, ἄλλως ἡ ὡς ἔςι (2) τῶν πραγμάτων έκαστον και τῆ τοιαύτη γνώσει σύνδρομον έχει την των άπάντων παραγωγήν αὐτῷ τῷ γιγνώσκειν άπλαῖς καὶ ἡμωμέναις γνώσεσι τὰ πάντα, δίδωσιν έκάστοις τὸ είναι καί την είς τὸ είναι πάροδον καί γὰρ άλλως τῆς ἀκοῆς τὰ άκομστά, και της κοινής αίσθήσεως άλλως πρό (3) τούτων τὰ αἰσθητὰ πάντα πρὸ ταύτης πάλω, ἄλλως ὁ λόγος. κατά (4) ταῦτα καὶ τὰ ἄλλα γιγνώσκει όσα μὴ αἴοθησις. Καὶ αὖ παλιν τῆς ἐπιθυμίας ἄλλων ὀρεγομένης, τοῦ θυμοῦ δὲ ἄλλων ἐφιεμένου, καὶ τῆς προαιρέσεως εἰς ἄλληλα κινούσης, ἔατι τις μία ζωὰ πρὸς πάντα ταῦτα κινοῦσα τὰν ψυχήν, δι' Αν φαμέν, έγω έπιθυμω, και έγω θυμούμαι, και έγω προαιρούμαι συνεπινεύει γάρ έκείνη πάσαις καί συζή μετά πασών, ούσα δύναμις όρμητική πρός πάν όρεκτόν. Και δη και προ τούτων άμφοτέρων, έστι της ψυχης έν, δ δη λέγει (5) πολλάκις, έγω αἰσθάνομαι, καὶ έγω λογίζομαι, καί έγω έπιθυμώ, και έγω βούλομαι, και παρακολου-Σοῦν πάσαις ταύταις ταῖς ἐνεργείαις καὶ συνεργοῦν αὐταῖς (6).  $\hat{\mathbf{H}}$  οὐχ ἀν έχιγνώσκομεν πάσας, οὐδ ἀν εἴποιμεν

<sup>(1)</sup> B. C. exit.

<sup>(2)</sup> B. C. žxu.

<sup>(3)</sup> C. προς τούτων. 5.

<sup>(4)</sup> B. D. xai τάντα.

<sup>(5)</sup> C. Légiev.

<sup>(6)</sup> A. in margine autois.

δτφ (1) διαφέρουσι, μη ένος τινός του γιγνώσποντος πάσας ἀμερώς (૧) ἄντος εν ήμιν, & δή και επί της κοινής αίσ-Βήσεως και πρό δύξης και πρό έπιθυμίας και πρό βουλήσεως, ων και τας έκείνων οίδε γνώσας. Και τας (3) όρεξεις αθτών άμερως συνήρηκεν έφ² έκάστο λέγων, έγω το καί τό ένεργώ, πως άπιστείν όρθον, την άμερη του θεού γνώσιν ούκ ούσαν αἰσθητικήν, τὰ αἰσθητά γιγνώσκειν (4), οὐδὲ μεριστήν, τὰ μεριστά, τον αὐτῆ προσήποντα τρόπον. οὐοὲ τοπικώς παρούσαν τοῖς ἐν τόποι οὖσιν, εἰδέναι καὶ ταύτα πρό τής κατά τόπου πάσης παρουσίας, και διθόναι πάσεν όσα δύναται των δεχομένων έκαστον λαμδάνειν, καὶ ἐξηρημένην ἀπ' (5) αὐτών; Οὐτ' οὖν τὸ ἀστάξμητον των φαινομένων ασταθμήτως ύπ' αύτου γιγνώσκεται, άλλ' ώρισμένως ούτε το πολυμετάδολου άμφιδόλως, άλλ ἐεί : φααύτως, ούτε το ποικίγου πραλιπάτειως ος, αριώ λαρ τώ έαυτον νοείν οίδε τα πάντα ων αίτιος έστιν, απριθεστέραν γνώσιν έχων, η εί (6) τας συστοίχους τοῦς γιγνωσκορένοις αύτῷ τις γνώσεις ἀπένεμε 7 το γάρ ἔξ κίτίας γιηνώσιαν Εκαστον πάσης κρατεϊ τής άλλης γνώσεως. Απράγμων οὖν ή γνώσις, διότι τὸ γιγνώσκον ἐν (8) αὐτῷ μένει, καὶ ἐαυτὸ μόνον είδος, οΐθε κα πάντα και ούτε αισθήσεως ούτε δόξης η έπιστήμης θεται πρός την των αίσπητών γνώσαν αύτὸς γάρ έσταν ο τάθτα πάντα παράγων, και ταις άδυσσοις - ξαυτού ποήσεσι κατ' αίτίαν καί εν απλότητι μιά περιέχει

(1) Β. ούτω.

(5) Β. ἀπ' αὐτοῦ.

(2) D. αμερούς.

(6) C. D. & sie tak ovotoś-

(3) Sic Coddss. an non ex- xouç. cidit el?

(7) Β. C. ἀπένειμε.

(4) C. γιγνώσκει.

(8) B. iv iauro.

πάντων τούτων την (Ι) ήνωμένην γνώσιν. οίον εί τις ναῦν κατασκευασάμενος έμδιβάσειεν άνθράπους είς αντάν ων έστα αὐτὸς ὑποστάτης, καὶ τῆ Βαλάττη τὰν καῦν ἐπιδοίο, και άψέμους δά τικας περιάγει (3) την Αίόλου τέχνην έχων, ούτως φορό φέρες θαι την μαίν, εκίτει τρώπα πέντα πύτδ th thatian uchheeren bjon ei dantaubest much rangea μποστήσειου έχτος, α ένδοβου ήν έν αύτω φουπαστοιώς. υσομένως υσουνόπιν υζου νέτα ίσρας υσου υσουμένως το μολάδο έν τη λαλάττη συμπιπτόντων αυτός έχει την αίτίαν καί τάς έαυτην βεριρών έγκοίκς, άμα-καί αιρεί και γεριώσκει πά εξω, μηθέν της έπ' κύτα δεόμενος (3) έπιστροφής. Ούτω γάρ οτ και हैं μειζόνως και ο Ακίος νούς έχων τας αίτίας Him Mainthin, Alex not inflormer mainter ned Arches, wi έξιστάμενος της έσυτου περιοπής. Εί δε νούς ο μεν ώλυώrepos (4), o siè respuentesses, Andorous oux à until mair τουν πρειάς έρτα, αγγ, ομου hex σγκάτευα τη κυμισ κας वंदीवां विकास के अवहाँ के अध्यानार है रेपान सकते वंदीकां विकास के कारण है है और πλάθος καί ξαταρμό του είδυ μου το μουτά κομομός, άφε yai n ymagis pin yai nodyeidhs. Kai olu du Barparupathada των Ορφαιών άριουργείς μπών, έν οίε φησιν ό Θαολόγος.

> Αύτη δε Ζηνός εν δμμασι (5) πατρος άνακτος, Ναίουσ' άθάνατοί τε Θεοί Эνητοί τε άνθρωποι,

(1) Β. τῶν ἡνομείνων. C. ἀνωμένων-

- (2) D. περιαγάγοι.
- (3) D. ἀτόμενα.
- (4) D. λομικώτερος.

(5) D. zai èv öppgan Hermann, Eragment inedit 19. öxperi mann. Erig p. MS. Eschenbach. Epig. p. 78.

. Οσα τε δυ (1) γεγαώτα καὶ ῦς ερου όπως (2) έμελλευ.

Η Μάντων γάρ έςτ πλήρης των νοητών, και πάντων έχει τὰς . διηρημένας αίτίας, ώς ε καί άνθρώπους και τάλλα πάντα γεννά .κατά τάς αύτων ίδιότητας, ού καθόσον έκαστον θείον έστιν δισπερ ό πρό αὐτοῦ πατήρ ό νοητός: διόπερ (3) οὖτος μέν καλείται πατήρ των κατ' είδος διηρημένων και διά πάντων λέγεται φοιτάν, έκεινος δε των κατά γένη δεηρημένων, και **ές: τῶν δλων πατήρ: καί τοι πολλῷ πρότερον ἐκεῖνος πάντων** έςι πατήρ άλλα πάντων ή (4) θείας έκας ον μετέχει δυν-: άμεως. Καὶ ἡ γνώσις τῷ μὲν ὑπάρχει καὶ ἰδία τῶν ἀνθρωπίνων πραγμάτων, και κοινή μετά των άλλων δυ γάρ έν αὐτῷ καὶ ἡ ἀνθρώπων αἰτία, διηρημένη τε ἀπὸ τῶν ἄλλων και συνηνωμένη πάσαις αὐταῖς τῷ δὲ ὁμοῦ πάντων (5) -ένιαίως καὶ ἀδιαιρέτως, οἶου (6) Θεοἶ καὶ ἄνθρωποι καθόσον -ζώου πεζου και ο άνθρωπος: ώς γάρ το έκει πεζου άθροως έστι παντών αίτιον, Θεών, αγγέλων, δαιμόνων, Ηρώων, ψυχών, ζώων, φυτών, των έν γη πάντων, ούτω δη και ή γνώσις μία πάντων έμου τούτων ώς ένος γένους, και ού διηρημένως των άνθρωπίνων πραγμάτων και ώσπερ έν ύμξυ τά καθολικώτεραι τών ύπ' σύτας είσε, καθά και Αρστοτέλης φησί, και μάλλον έπιστήμαι και συγγενέστεραι πρός νούν και γαρ περιληπτικώτεροις χρώνται συμπεράσ-

(1) Sic Hermann. Fragment. Inedit.—Proclus in Timæum. 2. p. 95. δοσα τ' 14ν.—Eschenbach. δοσα.—Proclus in Timæum δασα.—Proclus in Timæum δασα.—Proclus in Timæum δαπόσ' έμπλ.

(3) Β. C. διότι.

(4) A. Deest 3.

(5) Δ. πάντως.

(6) B. οίον καὶ ἀνθρωπον.
C. οίον καὶ ἀνθρώπου. D. οίο ε
καὶ ἀνθρώπου. Forsan οίον
βεῶν καὶ ἀνθρώπων.

μασιν ούτω και έν τοῖς Βεοῖς αι κρείττους νοήσεις και άπλούστεραι την τών δευτέρων ποικιλίαν περιειλήφασι (1). Καὶ τοῦ ἀθρώπου τοίνυν ή μέν πρωτίστη γνώσις ἐστίν ἐν Αροίς ώς δυτος και έστι μία νόησις ή παν τό ον ώς έν κατά (2) μίαν ένωσιν γινώσκουσα ή δε δευτέρα, ώς κεί όντως αύτη γάρ ή γνώσις πάν τὸ ἀεί δν, ένοειδώς περιέχει κατά μίαν αίτίαν ή δε μετά ταύτην, ώς ζώου καθ' ένωσα γάρ καὶ αὐτὴ νοεῖ τὸ ζῶον ἡ δὲ μετὰ ταύτην, ὡς ὑπὸ τόδε τὸ γένος τελούντος οίον ώς πεζόν έστι γάρ μία νόησις παντός έκείνου τοῦ γένους ώς ένος, και ή διαίρεσις έπὶ ταύτης πρώτον και ποικιλία μετά τῆς ἀπλότητος. Αλλί όμως οὐδε ἐπ' αὐτης ή νόησις ανθρώπου μόνον οὐδε γάρ ταὐτὸν ώς έντι νοεῖν τὸ χθόνιον πάν καὶ ἄνθρωπον έν δε τοῖς δημιουργικοῖς ἄρα καὶ όλως νοεροῖς είδεσιν, έστι και άθθρώπου τις νόησις ώς άνθρώπου, διότι και τό είδος τούτο διακέκριται των άλλων έν ταύταις τάις τάξεσαν. Αμα άρα δέδεσιται καὶ όπως (3) τῶν ἀνθρωπίνων έχει τὴχ γνώσην, και όπως δεσπόζει πάντων και ή θεία τα πάντα και ή μετέχει Βείας τινός ιδιότητος. Αλλά τουτο μέν, οξμαι, μετρίως ὑπέμνησται (4). Ότι δὲ ἐν τῆ πρώτη τάζει τῶν έδεων και ή αυτοδεσποτεία και ή αυτοεπιστήμη, δήλουêxeî yap xai h vondig h Isla navrov evialog, xai h dive αμις ή κρατητική των δλων ή μέν οδσα πηγή πάσης γρών σοως, ή δε πρωτουργός αιτία πάσης δεσποτείας είτε έν Βεοίς είεν, είτε εν τοίς πρείττρουν ήμων γένεσα, είτε έν ψυχαῖς. Καὶ τάχα διὰ τοῦτο καὶ γένος ἐπιστήμης ἐνταῦ, Θα

D. προειλήφασι.

<sup>(3)</sup> **D.** όπως οὐ τῶν ἀνθρωπένων.

<sup>(2)</sup> Β. μετά μίαν.

<sup>(4)</sup> B. C. inopipunotain

τως πυθει εξει επιτεί παταγκαιατιου,

τος πουτεί τος ενοσιζείς επισείται του επιτεί του παρισείται τος επιστείται τος επιστείτας τος επιστεί

« Ούκουν είπερ τι άλλο αύτης έπατήμης μετέχει, οὐκ » άν τενα μάλλον η Βεον φαίης έχειν την ἀκριδεστάτην » ἀπεστήμην; — Απάγκη ».

<sup>(1)</sup> A. in margine of Select (3) B. eavens.

<sup>(2)</sup> B. C. D. του θεού.

την ποιητικήν δύναμιν ώστε και βουλητώς και γνωστικώς καί δυνατώς προεστάσι πάντων, και διά την τραίδα τούτην, πάντα της έαυτών άπολαύει προμηθείας. Καὶ είπερ έθελεις τὰ μεριστώς ὑπάρχοντα τοῦς δευτέροις ένώσας, καί έπι την θείαν άναπέμπειν αίτίαν, ζοως άν άνριθες έρας περί (1) αὐτῆς άληθείας ἀντιλάβοιο (2). Δοκεῖ γοῦν ἡ μὲν φήσις γολοπέ έχεια ποιμεικούς, οι ληνοιαικούς, ή δε φιάλοια, λλωαικ εκ εάκτι το τεγος εχολαακ, κ ζε μοσαίδεαι? τὸ ἀγαθὸν και τὴν βούλησεν τὴν τῶν ἀγαθῶν. Δὐτὰ δὴ οὖν έν ένὶ συλλαδών, τὸ βουλητόν, τὸ γνωστικόν, τὸ δραστήριον, καί πρό αὐτῶν τὴν ένάδα τὴν Βείαν νοήσας, ἐκἰ τὸ Βείον άνάπεμψον, ώς έχει πάντων άμα τούτων ένοςιδώς προϋπαρχόντων. Πάντων δε θεών πείντα ταῦτα έχόντων, δοκεί διαφερόντως έν τοῖς νοηταῖς καὶ ἡ πρωτίστη νόησις είνα, και ή πρωτίστη της των όλων άπογενείσεως δύναμις, και ή της βουλήσεως άγαθότης άτε γάρ προσεχώς μετά την πηγην υποστάντα των άγαθων τουτο γίνεται πρός τους δευτέρους έαυτώμ, η το έγαθον έστι τοῖς όλοις το μέν ὑπεραίτιον αύτου, διά της πατρικής δυνάμεως τάγαθον δε, διά εής άγαθοειδούς βουλάσεως το δε ύπερ κάσαν γνώσιν ύποτυπωσάμενοι (3) διά τῆς κρυφίου και ήνωμένης νούσεως (4). Δοκεί δέ μα και διά τούτο νύν πρώτον καλέσσε τά είδη Θεούς, ώς ἐπὶ τὴν πρωτίστην αὐτῶν πηγήν ἀναιβεδραμηκώς και ώς ένοειδη και έγγυτάτω τάγαβου, και ώς ούτω πάντων γνωστικά καὶ κρατητικά καθόσον έκαστα

<sup>(1)</sup> C. και περί ά.

<sup>(3)</sup> D. αποτυπωσάμενοι.

<sup>(2)</sup> B. C. αντιλάβοις.

<sup>(4)</sup> B. C. irronasus.

Βείας μετέγει δυνάμεως και καθόσον πάντα συνήρτηται tois Deois.

- · « Åρ' οὖν οἰός (1) τε αὖ ἔσται ὁ Βεὸς τὰ παρ' ἡμῖν
- » γιγνώσκειν, αυτην (2) έπις ήμην έχων; Τί γαρ ού; —
- » ὅτι, ἔφη ὁ Παρμενίδης, ώμολόγηται ἡμῖν, ὧ Σώκρατες,
- » μήτε έκεινα τὰ είδη πρὸς τὰ παρ' ήμιν τὴν δύναμιν ἔχειν
- » ην έγει, μήτε τὰ παρ' ημίν πρὸς ἐκείνα, άλλ' αὐτὰ πρὸς
- » αυτὰ ἐκάτερα. Ώμολόγηται γάρ.»

Ταῦτα όπως μεν ἐπὶ τῶν νοερῶν είδων προτεινόμενα διαλυτέον, οὐθὲν θεῖ λέγειν αὐτὸς γὰρ έαυτὸν γεγνώσκει, δηλονότι (3) καθό πάντων αίτιος, αύτω τω είναι περιέχει την των δλων γεννητικήν αιτίαν ή ούν (4) αιτιός έστε πάντων, γινώσκων, καὶ τὰ ἐν ἑαυτῷ πρωτουργά Ξεώμενος αίτια, και τὰ πάντα οίδε κατὰ τὸν Βεῖον δρον και τὸν τέλεον νοῦν και την μίαν τῶν όλων περίληψιν. Και οὐδεν δεῖ Βαυμάζειν όπως τὰ μη νοητὰ γινώσκει νοῦς αὐτός ών, και τὰ μεριζά (5) μη μεριστός ών, και τα αίσθητα ύπερ τον κόσμον ίδρυμένος, και έτι τὰ αισχρά και όλως τὰ κακά ταῦτα μὲν γὰρ οὐ πάντη κακά ἐστιν, άλλὰ καὶ ἀγαθά· καὶ οὐ τῷ.νῷ μόνον, ἀλλ' οὐδε τῷ κόσμῳ κακά. Μιᾳ τοίνυν τοῦ άγαθοῦ γνώσει, καὶ δσα πρώτως ἐστὶν ἀγαθά, καὶ ὅσα δευ• τέρως, και όσα άπλῶς, και όσα τί (6) μέν ἐστί, τί δὲ οὐδαμῶς ἀγαθά, καὶ όλως (7) πάσας τὰς προόδους τῶν ἀγαθῶν, έαυτῷ προείληφενς ὡς γὰρ τἤ μιἄ τοῦ ὁμοίου γνώσει πῶν

<sup>(1)</sup> B. C. οἶός τε αν έςαι.

<sup>(5)</sup> D. καὶ τὰ μεριστὰ μερι-(2) D. αὐτῶν. στὸς ὧν.

<sup>(3)</sup> D. dinhow our ore.

<sup>(6)</sup> B. C. D. Tevi.

<sup>(4)</sup> C. n our actios.

<sup>(7)</sup> Β. C. όλας.

γινώσκει το όπωσουν όμοιον, είτε έν άσωμάτοις, είτε έν σώμασι φανταζόμενον, ούτω δη καὶ η μία τοῦ ἀγαθοῦ γνώσις έν αὐτῷ πάντα ὅσων ἐστὶν ὁπωσοῦν αἴτιον τὸ άγαθον, ένοειδώς προείληφεν οί δε μερίζουτες καί το ή κακὸν σκοπούντες, ήμεις ἄρα ἐσμέν ἐπεὶ παράγε τῷ Βεῷ, μία καὶ άπλη καὶ ἀμέριστος (1) ή γνώσις κατὰ τὴν τοῦ άγαθοῦ μονάδα. Καὶ δη ἐπὶ τῶν ἄλλων είδῶν ὁμοίως κατά γὰρ τὴν αὐτοῦ (2) φύσιν ἀμέριστος ὢν καὶ τὰς ἀμερίστους αἰτίας τῶν μεριστῶν ἔχων, διὰ τῆς τούτων γνώσεως πάντα καὶ τὰ μεριστὰ προείληφε· καἱ ταῦτα ἀναγκαῖον οὕτως έχειν τί γὰρ τῶν ἀξιωμάτων τούτων ἀναιρήσομεν; ἄρα τὸ των μεριζων άμερίζους είναι τὰς αἰτίας; άλλ' ὁρωμεν ότι καί ή μονάς αἰτία τῶν ἀριθμῶν, καὶ ή φύσις ἀσώματος οὖσα, τῶν σωμάτων, καὶ τὸ σημεῖον τῶν μεγεθῶν, καὶ παν– ταχού τα ένοειδές ερα της ύπος άσεως έξηγούμενα τοίς πεπληθυσμένοις και μάλλον είς διάς ασιν προεληλυθόσιν. Αλλά τὸ (3) τὸν νοῦν ἀμερῶς ἔχειν τὰς (4) αἰτίας ἀπὸ τῶν μερις ών; άλλα τουτο δέδεικται και πρότερον ότι ό δημιουργός, ότι έαυτῷ παραπλήσια ποιών, ότι και τοῦ εὖ εἶναι πάσι χορηγός. Αλλά τὸ ἀμερεῖς ἔχειν αἰτίας, ἔχοντα γινώσκειν αὐτάς; καί τί Βαυμαστόν τὸν νοῦν έαυτὸν γινώσκειν, όπου γε και ήμιν το νοερον (5) ύπαρχευ ζην έκ τῷ έαυτοὺς γινώσκειν; Ούδεν ἄρα ἄτοπον εί ό νοῦς άμερίς ως γιγνώσκει τὰ μεριζά, καὶ εἰ μαλλον αὐτὰ γινώσκει τῆς συστοίχου

<sup>(1) &</sup>amp;D. xai μερισώς.

αίτίας. Β. τάς αίτίας των άμε-

<sup>(2)</sup> Β. C. την αὐτην φ.

ρίστων.

<sup>(5)</sup> A. B. D. Deest τὸ.

<sup>(5)</sup> B. C. D. νοερώς.

<sup>(4)</sup> Β. C. των μερίζων τας

δτφ (1) διαφέρουσι, μη ένος τενός του γιγνώσκοντος πάσας ἀμερώς (૧) όντος εν ήμιν, & δή και επί της κοινής αίσ-Βήσεως και πρό δόξης και πρό έπιθυμίας και πρό βουλήστως, ων και τας έκείνων σίδε γνώσεις. Και τας (3) ορέζεις αθτών άμερως συνήρηκεν έφ' έκκοτω λέγων, έγω το καί τό ένεργώ, πως απιστείν όρθον, την αμερή του θεου γνώσιν ούκ ούσαν αίσθητικήν, τα αίσθητά γιγνώσκειν (4), οὐδὲ μερεστήν, τὰ μεριστά, τὸν αὐτῆ προσήποντα τρόπον. ούδε τοπικώς παρούσαν τοίς εν τόπω ούσιν, είδεναι καί ταθτα πρό τής κατά τόπου πάσης παρουσίας, καὶ διδόναι πάσιν δοα δύναται των δεχομένων έκαστον λαμβάνειν, καὶ ἐξηρημένην ἀπ' (5) αὐτών; Οὐτ' οὖν τὸ ἀστά \$μητον των φαινομένων ασταθμήτως ύπ' αύτου γιγνώσκεται, άλλ' ώρισμένως ούτε το πολυμετάδολου άμφιδόλως, άλλ άει φααύτως, ούτε το ποικίγοι πραγματειωσώς, αυτώ γαρ τώ έαυτον νοείν οίδε τα πάντα ων αίτιος έστιν, απριθεστέραν γνώσιν έχων, η εί (6) τας συστοίχους τούς γιγνωσκομένοις αύτῷ τις γνώσεις ἀπένεμε 7 το γάρ ἔξ ἀἰτίας γιηνώσκου Εκαστον πάσης κρατεί της άλλης γνώσεως. Απράγμων οὐν ή γνώσις, διότι τὸ γιγνώσκον ἐν (δ) αὐτῷ μένει, καὶ ἐαυτὸ μόνον είδος, οίθε τὰ πάντα καὶ ούτε αἰσθήσεως ούτε δόξης η επιστήμης δείται πρός την των αίσθητών γνώσαν αὐτὸς γάρ έσων ο τάντα πάντα παράγων, και ταις άδυσσοις εάυτου ποήσεσι κατ' αίπίαν καί εν άπλότητι μας περιέχει

(5) Β. ἀπ' αὐτοῦ.

(2) D. άμεροῦς.

(6) C. D. & sig tag gugtei-

(3) Sic Coddss. an non exχους.

cidit el?

(7) Β. C. ἀπένειμε.

(4) C. γιγνώσκει.

(8) B. en éauro.

<sup>(1)</sup> B. ουτω.

πάντων τούτων την (Ι) ήνωμένην γνώσιν. οίον εί τις ναῦν κατασκευασάμενος έμβιβάσειεν άνθρώπους είς αύτάν ων έστιν αψτός ὑποστάτης, εκί τη Βαλάττη την καιν έπιδοίη, και αγέμους δά τικας περιάγει (2) την Αίδλου τέχνην έχων, καί ούχως φρή φέρες θαι την καϊκ, παί ταίτα πάτα αύτο th induent ublifeith, God ei dantaugest vous tanta ύποστήσεια έγτος, α ένδοβαν πι εν αυτώ φαντασταιώς, ατίλου ότι πάντων εών περί την κατίν ύποιατών άπέμμων έν τη λαλάτης συμπικτόντων κύτος έχει τον αίτίαν καί τάς έσυτου θεωρίου έννοίας, άμα-καί αριεί και γιρούσους πὰ ἔξω, μηθὰν τῆς ἐπ' κὐτὰ δεόμενος (3) ἐπιστρορᾶς. Οὐτο γάρ δη και έτι μειζόνως και ο θείος νούς έχων τας αίτας thu maurau, aux rai iplatnas nautos pai Asapes, sui έξιστάμενος της έφυτου περιωπής. Εί δε νούς ό μεν έλουrepos (4), o de prepareses, dedovou oux à auxò mayτων κρυσίς έρχω, άλλ, οπου μέκ έβακετερα τα κουτά και वंदीस्त्रिक्रक, स्थां के अभवितार हेरेयरों स्थां वंदीयदिक्रक, उन्नप हो संद ispie. Zóntagie nechíroga nachie nor à normatione 295kim yai h produc ina nai nodneidis. Kai ain du Bannachuda των Ορφαίων άρρυστες έπων, έν οίς φησιν ό Θεολόγος·

> Αύτη δε Ζηνός εν δμμασι (5) πατρός ἄνακτος, Ναίουσ' ἀθάνατοί τε Θεοί Эνητοί τε ἄνθρωποι,

<sup>(1)</sup> Β. τῶν ἡνομείνων. C. ἀνω-

<sup>(2)</sup> D. περιαγάγοι.

<sup>(3)</sup> D. Asóugva.

<sup>(4)</sup> D. doutemerspos.

<sup>(5)</sup> D. zai in öppgan Hermann, Fragment inedit. 19. öppgan dat è öppgan dat è MS. Eschenbach. Epig. p.

MS. Eschenbagh. Epig. p. 78.

Όσα τε ην (1) γεγαώτα καὶ νζερον όπως (2) έμελλεν.

- Πάντων γάρ έςτ πλήρης των νοητών, και πάντων έχει τάς δωρημένας αἰτίας, ώς ε καὶ άνθρώπους καὶ τάλλα πάντα γεννά .κατά τάς αύτων ίδιότητας, ού καθόσον έκαστον θεῖον έστιν Εσπερ ό προ αὐτοῦ πατηρ ό νοητός διόπερ (3) οὖτος μέν καλείται πατήρ των κατ' είδος διηρημένων και διά πάντων λέγεται φοιτάν, έκεινος δε των κατά γένη διηρημένων, καί **ές: τῶν δλων πατήρ: καί τοι πολλῷ πρότερον ἐκεῖνος πάντων** έςι πατήρ άλλα πάντων ή (4) βείας έκας ον μετέχει δυν-: άμεως. Καὶ ή γνώσες τῷ μὲν ὑπάρχει καὶ ἰδία τῶν ἀνθρωπίνων πραγμάτων, και κοινή μετά των άλλων ήν γάρ έν αὐτῷ καὶ ἡ ἀνθρώπων αἰτία, διηρημένη τε ἀπὸ τῶν ἄλλων και συνηνωμένη πάσαις αὐταῖς τῷ δὲ ὁμοῦ πάντων (5) -ένιαίως και άδιαιρέτως, οίου (6) θεοί και άνθρωποι καθόσον -ζώον πεζον και ο άνθρωπος ώς γάρ το έκει πεζον άθροως έστι παντών αίτιου, Θεών, αγγέλων, δαιμόνων, Ηρώων, ψυχών, ζώων, φυνών, των έν γη πάντων, οδτω δη και ή γνώσις μία πάντων έμου τούτων ώς ένος γένους, καὶ οὐ · διηρημένως των ἀνθρωπίνων πραγμάτων και ώσπερ έν ήμξυ τά καθολικώτεραι τοῦν ὑπ' σύτάς είσε, καθά καὶ Αρστοτέλης φησί, και μάλλον έπιστήμαι και συγγενέστεραι πρός νουν και γαρ περιληπτικώτεροις χρώνται συμπεράσ-

(1) Sic Hermann. Fragment. Inedit.—Proclus in Timæum. 2. p. 95. όσοα τ' Ην.—Eschenbach. όσοα.—Proclus in Timæum όππος' ζετλλ.

- (3) Β. C. διότι.
- (4) A. Deest 3.
- (5) Α πάντως.
- (6) Β. οίον και άνθρωπου. C. οίον και άνθρωπου. D. οίου και άνθρωπου. Forsan οίου θεων και άνθρωπων.

μασων ούτω και έν τοῖς Βεοῖς αι κρείττους νοήσεις και άπλούστεραι την των δευτέρων ποικιλίαν περιειλήφασι (1). Καὶ τοῦ ἀνθρώπου τοίνυν ἡ μέν πρωτίστη γνώσις ἐστὶν ἐν Αεοίς ως όντος και έστι μία νόησις ή παν τὸ ον ως έν κατά (2) μίων ένωσιν γικώσκουσα ή δε δευτέρα, ώς ἀεξ όντως αύτη γάρ ή γνώσις πάν τὸ ἀεί ον, ένοειδώς περιέχει κατά μίαν αίτίαν ή δε μετά ταύτην, ώς ζώου καθ' ένωσα γάρ καὶ αὐτὰ νοεῖ τὸ ζῶον ἡ δὲ μετά ταύτην, ὡς ὑπὸ τόδε το γένος τελούντος οίον ώς πεζόν έστι γάρ μία νόησες παντός έκείνου τοῦ γένους ώς ένός, καὶ ἡ διαίρεσες έπὶ ταύτης πρώτον καὶ ποικιλία μετά τῆς ἀπλότητος. Αλλί διαως οὐδε ἐπ' αὐτης ἡ νόησις ἀνθρώπου μόνον οὐδε γὰρ ταὐτὸν ώς έντι νοείν τὸ χβόνιον πάν καὶ ἄνβρωπον έν δε τοῖς δημιουργαιοῖς ἄρα καί όλως νοεροῖς εἰδεσινή έστι και άνθρώπου τις νόησις ώς άνθρώπου, διότι και τό είδος τουτο διακέκριται των άλλων έν ταύταις ταις τείξεσιν. Αμα άρα δίδεοιται καὶ όπως (3) τῶν ἀνθρωπίνων έχει της γνώσεν, και όπως δεσπόζει πάντων και ή Βεία τα πάντα καί ή μετέχει Βείας τινός ιδιότητος. Αλλά τουτο μέν, οξικαι, μετρίως υπέμνησται (4). Ότι δε έν τη πρώτη τάζει των ideων και ή αυτοδεσποτεία και ή αυτοεπιστήμη, δήλον· inei yap nai h vonois h Isia navrous inaios, nai h disαμις ή κρατητική των όλων ή μέν ούσα πηγή πάσης γρώς σεως, ή δε πρωτουργός αιτία πάσης δεσποτείας είτε έν Deoig elen, ette en toig apeittour hund yeneum, ette en ψυχαίς. Καὶ τάχα διὰ τοῦτο καὶ γένος ἐπιστήμης ἐνταῦ θα

D. προειλήφασι:

<sup>(3)</sup> D. ὁπως οὐ τῶν ἀνθρωπένων.

<sup>(2)</sup> Β. μετά μίαν.

<sup>(4)</sup> B. C. inopipinatas

μικω, του μο ές εσιτου παιαγιάτωσηση, φιρώ, του λειό εσιτη φιδιερές, το είπεδιγαίης που ασιτα φιρώ, του λειό εσιτη φιδιερές, το είπεδιγαίης που φιρός εκείνων , γι είχος αφος εκεί του μιστικό το φιρός εκείνων , γι είχος αφος το λφιος, ει ης παιτικός εγ φιρός της καιτου τροσμός εκιραγγορούς κού εκει του τιστικός εγ εξος αρτήν πορου φροσμός το λφιος, ει ης παιτικός εγ εξος το εκινώτεδος αρτίς παδιστημικ μίτη με το παρισμιτακος εκι το εκινώτεδος αρτίς παδιστημικ μίτη με το παρισμιτακος εκις τος καιτικός εκινοσείς εκισμές το λφιος, ει ης καιτικός εκις τος καιτικός εκινοσείς εκισμές τος καιτικός εκις τος καιτικός εκινοσείς εκισμές τος καιτικός εκινοσείς εκινοσείς εκινοσείς εκινοσείς εκινοσείς εκινοσείς εκι

« Ούνουν είπερ τι άλλο αύτης έπις ήμης μετέχει, ούκ » άν των μάλλον η θεου φαίης έχειν την έκριβεσταίτην » έπιστήμην; — Ανάγκη ».

(4) D. προσιλήφασι

<sup>(1)</sup> A. in margine of Petor

<sup>(3)</sup> Β. ἐαυτῆς.

<sup>(2)</sup> B. C. D. rov Seot.

την ποιητικήν δύναμιν ώστε και βουλητώς και γνωστικώς και δυνατώς προεστάσι πάντων, και διά την τρικίδα τούτην, πάντα της έκυτων απολαύει προμηθείας. Καὶ εξπερ έθελεις τὰ μεριστώς ὑπάρχοντα τοῦς δευτέροις ένώσας. καί έπι την θείαν άναπέμπειν αιτίας, ζοως άν άυριθες έρας περί (Ι) αὐτῆς άληθείας ἀντιλάδοιο (2). Δοκεῖ γοῦν ἡ μἰν φύσις λόγους έχειν ποιητικούς, ου γνωστικούς ή δε διάνοια, γνωσιν εν έαυτή το τελος έχονσαν ή δε προαίρεσις. τὸ ἀγαθὸν καὶ τὴν βούλησω τὴν τῶν ἀγαθῶν. Αὐτὰ δὴ οὖν έν ένι συλλαβών, το βουλητόν, το γνωστικόν, το δραστήριος, καί πρό αὐτῶν τὴν ἐνάδα τὴν Βείαν νοήσας, ἐπὶ τὸ Βεῖον άνάπεμψον, ώς έχει πάντων άμα τούτων ένοςιδώς προϋπαρχόντων. Πάντων δε θεών πάντα ταυτα έχόντων, δοκεί διαφερόντως έν τοῖς νοηταῖς καὶ ή πρωτίστη νόησις εἶνας, και ή πρωτίστη της των όλων άπογεννέσεως δύναμις, και ή της βουλήσεως άγαθότης άτε γάρ προσεχώς μετά την πηγην υποστάντα των άγαθων τουτο γίνεται πρός τους δωτέρους έαυτών, η τὸ άγαθόν έστι τοῖς όλοις τὸ μὰν ὑπεραίτιου αύτου, διά της πατρικής δυνάμεως τάγαθου δε, διά της άγαθοειδούς βουλήσεως το δε υπέρ πάσαν γκώσικ ύποτυπωσάμενοι (3) διὰ τῆς κρυφίου καὶ ἡνωμένης νοάσοως (4). Δοκεί δέ μαι και διά τούτο νύν πρώτον καλέσαι τα είδη Θεούς, ώς έπι την πρωτίστην αύτων πηγην αναζεδραμηκώς καί ώς ένοειδή και έγγυτάτω τάγαθοῦ, και ώς ούτω πάντων γνωστικά καὶ κρατητικά καβόσον εκαστα

<sup>(1)</sup> C. καὶ περὶ ά.

<sup>(3)</sup> D. αποτυπωσάμενοι.

<sup>(2)</sup> B. C. αντιλάδοις.

<sup>(4)</sup> B. C. evronosus.

Βείας μετέχει δυνάμεως και καθόσον πάντα συνήρτηται toic Deore.

- « Αρ' οὖν οἶός (1) τε αὖ ἔσται ὁ Θεὸς τὰ παρ' ἡμῖν
- » γιγνώσκειν, αύτην (2) έπις ήμην έχων; Τί γάρ ού; » Οτι, έφη ὁ Παρμενίδης, ώμολόγηται ήμιν, ὁ Σώκρατες,
- » μήτε έκεινα τὰ είδη πρός τὰ παρ' ήμι την δύναμιν ἔχειν
- » ην έχει, μήτε τὰ παρ' ήμῖν πρὸς ἐκεῖνα, άλλ' αὐτὰ πρὸς
- » αύτὰ ἐκάτερα. Ώμολόγηται γάρ.»

Ταῦτα όπως μὲν ἐπὶ τῶν νοερῶν εἰδῶν προτεινόμενα ειαλυτέον, οὐθεν θεῖ λέγειν αὐτὸς γὰρ έαυτὸν γεγνώσκει, δηλονότι (3) καθό πάντων αίτιος, αὐτῷ τῷ είναι περιέχει την των δλων γεννητικήν αιτίαν η ούν (4) αιτιός έστε πάντων, γινώσκων, καί τὰ ἐν ἐαυτῷ πρωτουργά Θεώμενος αίτια, και τὰ πάντα οίδε κατά τὸν Βείον δρον και τὸν τέλεον νούν και την μίαν των όλων περίληψιν. Και ούδεν δεί Βαυμάζετν όπως τὰ μη νοητά γινώσκει νοῦς αὐτός ὤν, καί τά μεριςά (5) μη μεριστός ών και τα αίσθητα ύπερ τόν χόσμον ίδρυμένος, χαί έτι τὰ αἰσχρά και όλως τὰ κακά ταῦτα μὲν γὰρ οὐ πάντη κακά ἐστιν, ἀλλὰ καὶ ἀγαθά καὶ οὐ τῷ.νῷ μόνον, ἀλλ' οὐδὰ τῷ κόσμῳ κακά. Μιᾶ τοίνυν τοῦ άγαθοῦ γνώσει, καὶ ὄσα πρώτως ἐστίν άγαθά, καὶ ὄσα δευ• τέρως, καὶ ὄσα ἀπλῶς, καὶ ὄσα τί (6) μέν ἐστί, τί δὲ οὐδαμῶς ἀγαθά, καὶ ὅλως (7) πάσας τὰς προόδους τῶν ἀγαθῶν, έαυτῷ προείληφεν ώς γὰρ τἤ μιἄ τοῦ ὁμοίου γνώσει παν

<sup>(1)</sup> B. C. olos TE av Ecal.

<sup>(5)</sup> D. καὶ τὰ μεριστὰ μεριστὸς ὧν.

<sup>(2)</sup> D. αὐτῶν.

<sup>(6)</sup> B. C. D. Tevi.

<sup>(3)</sup> D. δήλον ούν ότι.

<sup>(7)</sup> B. C. blas.

<sup>(4)</sup> C. n ούν αίτιος.

γανώσκει τὸ ὁπωσοῦν ὅμοιον, εἴτε ἐν ἀσωμάτοις, εἴτε ἐν σώμασι φανταζόμενον, ούτω δη καὶ η μία τοῦ ἀγαθοῦ γνώσις ἐν αὐτῷ πάντα ὅσων ἐστὶν ὁπωσοῦν αἴτιον τὸ άγαθόν, ένοειδώς προείληφεν οι δέ μερίζοντες και τό ξ κακὸν σκοποῦντες, ἡμεῖς ἄρα ἐσμέν ἐπεὶ παράγε τῷ Βεῷ, μία καὶ άπλη καὶ ἀμέριστος (1) ή γνώσις κατά την τοῦ άγαθοῦ μονάδα. Καὶ δη ἐπὶ τῶν ἄλλων είδων όμοίως κατά γὰρ τὴν αὐτοῦ (2) φύσιν ἀμέριστος ὢν καὶ τὰς ἀμερίστους αἰτίας τῶν μεριστῶν ἔχων, διὰ τῆς τούτων γνώσεως πάντα καί τὰ μεριστά προείληφε· καί ταῦτα άναγκαῖον οὕτως έχειν τί γὰρ τῶν ἀξιωμάτων τούτων ἀναιρήσομεν; ἄρα τὸ των μεριςων άμερίς ους είναι τὰς αἰτίας; άλλ' ὁρωμεν ὅτι καί ή μονάς αἰτία τῶν ἀριθμῶν, και ή φύσις ἀσώματος οὖσα, τῶν σωμάτων, καὶ τὸ σημεῖον τῶν μεγεθῶν, καὶ παν– ταχοῦ τὰ ἐνοειθές ερα τῆς ὑπος άσεως ἐξηγούμενα τοῖς πεπληθυσμένοις και μάλλον είς διάς ασιν προεληλυθόσιν. Αλλά το (3) τον νοῦν άμερως έχειν τὰς (4) αἰτίας ἀπό τών μεριςτών; άλλα τουτο δέδεικται και πρότερον δτι ό δημιουργός, ότι έαυτῷ παραπλήσια ποιών, ότι και τοῦ εὖ εἶναι πάσι χορηγός. Αλλά τὸ άμερεῖς ἔχειν αἰτίας, ἔχοντα γινώσκειν αὐτάς; καὶ τί Βαυμαστόν τὸν νοῦν έαυτον γινώσκειν, όπου γε και ήμιν το νοερον (5) υπάρχευ ζήν έκ τῷ έαυτους γινώσκειν; Ούδεν άρα άτοπον εί ό νοῦς άμερίς ως γιγνώσκει τὰ μεριζά, καὶ εἰ μᾶλλον αὐτὰ γινώσκει τῆς συστοίχου

<sup>(1) 3.</sup> Ε. καὶ μεριζώς.

αίτίας. Β. τάς αίτίας πών άμε-

<sup>(2)</sup> Β. C. την αυτήν φ.

ρίστων.

<sup>(3)</sup> A. B. D. Deest τὸ.

<sup>(5)</sup> B. C. D. νοερώς.

<sup>(4)</sup> Β. C. των μερίς ών τάς

γοώσεως το γώρ έκ ( Ι ) της αιτίας γενώσεων, πολύ μάλλον έτιν αμριβέτερον της άνευ αίτίας έπιβολης. Είω λέγειν, δτι καί οι Θεολόγοι νοερούν ήμεν παραδεδώκασεν αξισθησεν. man? An & Delios vous treis nuberna nai yeriotres to alothτόν, πάσας τὰς τοιαύτας ἐνζάσεις ἡμῶν πόρρωθαν διαφέροντες ώς ε και τα αίεθητα γινώσκειν αυτόν αίεθητινώς, લોડોને મનાં રન્મારત, મેં મગ્દરને દેવામ છે. નોર્પણ પ્રનેર મનાં મે લોક્સિવાડ nosbon हटाम संकुट ट्रलपुट. अच्या तेतृष्ट एक हुए तूल हुत , nosbon क्टा κατά την έαυτου φύσιν ούθεν γουν άμερηνόν, ούθε άξων, οὐδὲ ἀνόητον ἐν νῷ τῷ κατ' ἐνέργειαν. ὅπως μὲν οἶν, έπερ έφην, έπὶ τῶν νοερῶν εἰδῶν δλαλυτέρν τὰς ἀπορίας. εξρηται πολλάκις. Εί δε δη γυνώσκων ο Βοός έαυτον αίτιον ર્વેમાલ ૧લ્લેમ μετ' લાંજારેમ, ગામલંક્લાલ મહા લેંગ લાંજારુ દેવરાંમ, દેવપાર્થθου τησόμεθα καί πρός Αριτοτώμυ (a), και δείξομου όπως ό κατ' αὐτόν νοῦς έαντόν κέθως όντα πάστι όρωπών, olde nai ta navra dea optystal autou (3). nai tautou સંભાગમાં માર્ય કાંગ્રેક્સ કાંગ્રેક્સ અને કાંગ્રેક્સ સ્ટેક્સ ક્ષેત્ર કાંગ્રેક્સ સ્ટેક્સ સ્ટેસ સ્ટેક્સ સ્ટેક્સ સ του (4) γώρ των πρός τι Βάτερου ώροσμένως είδότα, Betrebon In eigenen obreitenne einelkenon, uenton derb rei જ્ઞાદાંમાન્દ્ર કેફેલ જોમ કોઠોનુવામ એનુક્લાપ્રકંપનુમ , દેવવાજોમ એનુદલાઇમાઓ લોકોએફ. Ούκ ἄρα ἀφαιρετέσν τοῦ νοῦ τὴν πάντων γνώσαν ἔχοντος, την έκυτου γνώσεν, ην έχων είδε και ότε όρεκτός ές επάσα. όπως δε αληθεύουσα οι λόγοι του Παρμενίδου και έπί ποίων είδων, παλεν ύπομνηστέαν τα γάρ νοητά αίδη τοιαύτην ούκ έχει γνώσιν των ήμετέρων, οίαν τα νοερά, διωρισμένην των ἀνθρωπείων ή ἀνθρώπεια, και του όλων

<sup>(1)</sup> D. ev rois airious.

<sup>(3)</sup> Β. C. κατ' αὐτοῦ.

<sup>(2)</sup> C. πρός Αρις στέλην κείμενον δείξομεν.

<sup>(4)</sup> Β. С. ... τῶν γάρ πρός τι.

राज्य वेरार्ग्याच्या श्रेरेक्य, अवां बीकड्र राज्य वांत्रिक्तराज्य वीते हैं हे राज्यतेन rai égy au fant morden derde fan de f rattement, highe die to expanse nai to aipeen, & to inudpon had neith, eite Aeur eite tid aprations ywin, eirs rangangem the actorizing its Beien between not ins ζώων ώπλως, και ώς κόλαφότων άπ' άλλώλων. Η σύν πρωtign énighin sai vágaeg, air égu sééeg (1) táv nup ήμαν μερακά γάρ τάντα, βαάλλου δε μαρακότατα λοιπόν क्रीरेट्रे राज्य करिका क्रिकड़ व्यक्ति क्यों हंम्ब्सरेक्ट्र हेर राष्ट्र एक् एक सर्का THE OUTHER SURFIGUES. But OF TOUTHER THE PORTUR SIGNEY, eday Dieg nai to job redig the action the discours tyen, payet भेगियुर बर्फिर स्मेर्डामा. मया निक्रं स्माल ब्रोकलटिस स्टेर प्रथा त्राहरे स्मेर προτέραν εδρύται νόησιν, έν τῷ ἀδύτφ κεκρυμμένα τοῦ πατρός, και ώς φησιν ό θεολόγος, μόνη γκάριμα τη προσ-ं खुळंड प्रदारे एकदिक रेक्ट्रेंश इक्का जेश्कार अवरं अवश्रीरहकार में वेश्यवास्त्र જારાજા . જે જ્રુંદર યુમલા લાગરંત્રીકર લાગા પ્રથમમાં ઉલ્લોહ પ્રેથે જે મેળમેળાદે. આપ્ર છે. ત્યાર ત્યારે કેલ્સા પ્રાપ્ત કરાયા કાંગુલા માન ψυχών πλήθη και δυθρώπων, και των άλλων ζώνου πρόσδοι γέγόνασα.

« Οὐνοῦν εἰπαρὰ τῷ Βεῷ σῶτη ἐξήνή ἀφριδες έτη δεσπο.
» τεἰα καὶ αὐτη (2) ἡ ἀκριδες ἀκη ἐπις ἡμη, εὐτ' ἀκ ἡ δεσ» ποτεία ἐκείνων ἡμῶν ποτε ἀσπόσεια (3), εὐτ' ἀν ἡ ἐπι» ξήμη ἡμᾶς γυοίη, εὐδὲ τι ἔλλε τῶν παρ' ἡμῶν ἀλλ'
» ὁμοίως ἡμεῖς τε (4) ἐκείνων οὐν ἄρχομακ (5) τῆ παρ' ἡρῶν

<sup>(</sup>a) Sic Bakker. — Heins (4) Heindarf. Decetes. dorf. Ast airis. (5) D. appoint 8 vis was

<sup>(3)</sup> Editt. ά έκείνων ήμων ήμιν άρχης.

» ἀρχή, οὐδε γινώσκομεν τοῦ Βείου οὐδεν τη ήμετερα επι-

» ςήμη, εκείνοί τε αὐ κατά του αὐτου λόγου, οὕτε δεσπό-

» ται ήμων είσω, ούτε γωώσκουσι τὰ ἀνθρώπεια (I) πράγ-

» ματα Θεοί όντες. Αλλά μη λίαν, έφη, Θαυμας ός (2) ό

» λόγος, εἴ τις του θεον ἀποςερήσειε (3) τοῦ εἰδίναι.»

Συνέπλεξεν όμου τη δεσποτεία την επιζήμην, έφορμάς ήμεν καταθαλλόμενος του δεικνύντα και τους άλλοις, ότι τά ημέτερα γιμώσκουσιν οί Βεοί, και δεσπόζουσιν ήμων νοερώς. καὶ ότι γινώσκουσιν ἄρα ἡμιᾶς καὶ εἰ μὴ γινώσκουσιν, οὐ δεσπόζουσα, ο δη δοκεί πάντων είναι έποπώτατον φιλούσι γάρ πως άνθρωποι, δεσπότας μέν άδισταλτως άποκαλείν τούς Θεούς, έντε ταίς των σωμάτων ασθένείαις έπ' αύτούς καταφεύγοντες, και ών ου δύνωνται καθ' έαυτους ένεργούντες πρατείν, έπὶ (4) τούτων τοὺς Βεοὺς παρέπαλοῦντες, ως έκείνων πάντων όμοίως κρατείν δυναμένων άπορείν δε εί και γιγνώσκουσι τὰ ἡμέτερα, και ές: τις αὐτοῖς τῶν αυθρωπείων (5) λόγος δρώσι γάρ ότι δυνάμεως μέν έςι περιουσία, το πάντων όμοίως άρχειν και πάντων έπαρατείν γυίεσεως δε άρετη, το τά άρις α γινώσκειν πολλά γάρ καὶ μὴ γιγνώσκειν φασίν ἄμεινον. Τούτων οὖν τὴν μέν δισποτείαν και την έππερατειαν των όλων κατηγορούσι, την δε γνώσαν ἀφαιρούσι τὸ γὰρ τῆς ψυχῆς φιλέθεον ὁπόσον αυτή φαίνεται καλλιστον, τοσούτον έπι την Βείου αιτίαν άναφέρειν άξιοῖ. Και τοῦτο μεν λίαν όρθως οὐ γάρ έδα τὰ προελθόντα μόνον όρᾶν, άλλὰ καὶ τὰς ἐν αὐτῷ πάντων

<sup>(1)</sup> Sic Bekk. — Fischer. Ast. Heindorf. ανθρώπινα.

<sup>(2)</sup> Sic Heind. - Editt.

<sup>ັ</sup>ກ **ઝαυμ**.

<sup>(3)</sup> Sic Fisch. Bekker. — Ast. Heindorf. anogspiou.

<sup>(4)</sup> B. C. ini τούτο.

<sup>(5)</sup> D. ανθρωπίνων.

αίτίας δπου καί τὰ ἐνταῦθα πολύ διαφέροντα συνήνωντα αλλήλοις, και δμοιά πως ές ν έπει και το σπουδαίον έργον τοῦ μοχθηρού πάμπολυ διανήνοχε, καί (1) οὐδεῖ εἰπεῖν όσον άλλ' ή γε έν τοῖς έπις ήμοσι γνώσις της αρετής καί της κακίας ού πολύ διενήνοχε, και το μέν ένεργεῖν άπο μακίας, οὐκ ἀγαθόν τὸ δὲ γιγνώσκου τὰν μακίαν, ἀγαθόν, εί περ και το την άρετην των γαρ έναντίων (2) μία και ή αὐτή γνώσις έςί. Πάντα οὖν ἄμεινον τῷ νῷ γινώσκεινέν αὐτῷ γὰρ όντα γηνώσκει τὰ πάντα ταῦτα δὲ αὐτῷ (3) πάντα γεγνώσκευ άμεινου, ίνα καὶ όλου έαυτου (4) γεγνώσες ποίς μέν γάρ είς, τά έξω βλέπουσι, πολλά μλ γιγνώπιειν άμεινον το γάρ είς δλην άμετρως πεσον, άσαπίμπλαται της ύλικης αλοχρότητος, βλέπον εἰς αὐτήν τοίς δὲ .είς έσυτους έπες ραμμένοις, πάντα όμοίως γνως ά καί ή διαφορά κατά τὸ όλικὸν τῆς γνώσους, άλλι οὐ κατά τὸ , γινώσκευ τε καὶ μὴ γινώσκειν. ἔχει δὲ καὶ τὸ 🖨 ε οἰ ὄν τες . προς εθέν, πολλήν: τοια την ένδειξαι της άπορίας παν γάρ το Βείον άγοθόν, και βούλεται πάντα πληρούν των έγαβών πώς ούν. η αγνοήσει τα καθ' ήμας, η ού Βεσπόσει των δεν-- τέρων; πῶς δὲ ὧν ἐςτιν αἴτιον, τούτων (5) κὐκ ἄρξει κατά κτλη έσυτοῦ δύνάμως πῶς δὲ οὐ προνοήσει κατὰ τὴν ἐκυτοῦ : Ανεαμικς πώς δε ού προυοήσει κατά την έαυτου γνώσεις; - Καί μοιτθοκεί και τούτο προσθείναι ποίς είρημένοις ὁ Πέρμενίδης, τὸ Βεούς όντας, άτοπώτατον είναι τῶν πάντων τά ביל בים (1) D. th chronic

r-.'

<sup>(1)</sup> B. C. D. nations et . (3) C. aucol.

<sup>(2)</sup> Β. ἐναντίων τιμίων μία. (5) ζητούτων καὶ ομκ ἄρξα.

έδει ζέρησιν είπεῖν, άλλ' ὑπεροχὴν γνώσεως εἴρηται γάρ ή γνώσις έκείνη πολύ των άλλων ακριθεστέρα πασών: έπειτα εί και ζέρησιν έδει λέγειν, της των ήμετέρων πραγματείας γνώσεως έδει τίθεσθαι την ςέρησιν, άλλ' οὐγ άπλως γνώσεως οὐθὲ γὰρ τοῦτο συνήγαγεν ὁ λόγος. Αλλ' έοιχεν αύτος έπι των νοερων είδων ίς κμενος απελές ερον άφάψασθαι της του Παρμενίδου θεωρίας, άναγαγόντος την των είδων υπόθεσιν από των αισθητών έπ' αυτήν την άμρότητα τὸν νοητὸν, ἐν ἦ πρώτον τὰ εἴθη, καὶ ὁ τῶν - Αμωσείετ των δουθείτα και το και τάγαθου φωτί τεθεωμένος (Ι), ἀφ' οὖ λοιπάν αὐτῷ πρός τὰ ἐν ἐν καὶ τὴν ἐςίων την των όντων ή μετάβασις εύκολος: 'δει γάρ ενά πεισαν έκφηνωμεν την των ίδεων σειράν, πρό του των ίδεων άραθμοῦ, τὴν ἐνιαίαν ὑφες άναι τῶν ὄντων αἰτίαν καὶ τὸ κρυφίως και το ένοριβώς ου και ύπερ είδος, κφ' ου προηλθευ ό τῶν ένικωτάτων ἰδεῶν ἀριβμός ἐπὶ πάσας τὰς δευτέρας τάξεις και διακοσμήσεις πρώτιςα γάρ ές ιν είδη τά νοητά. : δεύτερα δε, τα νουκά μεν, άλλ' ώς έν νουρος: τρίτα δε, τα συνεκτικά τῶν δλων τέταρτα δὲ, τὰ τελεσιουργα πάντων των νοερών και ύπερκοσμίων έπι δε τούτρες, τά νοερά και ταύτην έχοντα την ιδιότητα καθ' αύτών έκτην δε έλαχε . κάξω τὰ ἀφομοιωτικά (2), δι' ὧν πάκτα τὰ δεύτερα τοῖς , νο εροίς είδεσιν έξομοιούται έδδόμην δε, τα απόλυτα καί ύπερουράνια, συναγωγόν δύνθμιν έχοντα των περί τον κόσ--πον σιήρημένων εισων εσχάτην δε, τα έγκοσμια και τούτων; τὰ μέν νοερά, τὰ δὲ ψυχριά; τὰ δὲ φυσικά, τὰ δὲ

<sup>(1)</sup> D. τε θεωμένοι.

<sup>(2)</sup> C. άφρμοιωματικά.

αἰο Άητα: καὶ τούτων τὰ μέν ἄῦλα, τὰ δὲ ἔνυλα καὶ μέγρι τούτων ή πρόοδος των είδων άνωθεν άπο των νοητών, έν μέν τω πέρατι των νοητών έκφανείσα πρώτον, καταλήζασα εξε είς το πέρας των αίσθητων και δη και άπο πάντων των είδητικών διακόσμων ήκειν αναγκαϊόν τι ιδίωμα τοῖς προελ-Βουσιν έσγατοις είδεσι μέχρι των αίσθητικών είδων οίου από μεν των νοητών είδων το αμετάθλητον έκεινα γάρ αιώνια πρώτως ἀπὸ δὲ τῆς πρωτίς ης τάξεως τῶν νοητῶν καί νοερών, τὸ σύνθημα έκας ον φέρειν άγνως ον τών οίκείων παραδειγμάτων, καθό καὶ έλαχεν έκας ον ἰδίωμα τὸ Βείον ἀπὸ δὲ τῆς μέσης, τὸ όλον έκας ον ον συνέχειν τῆ όλότητι τὸ πληθος (Ι) τῶν ἑαυτοῦ μερῶν ἀπὸ δὲ τῆς τρίτης, το πάν είδος του δυνάμει πρότερον όντος είναι τελειωτικόν ἀπό δε των τοῖς (2) νοεροῖς ὅντων, τὸ διηρήσθαι κατά πάντας άριθμούς καὶ διαιρείν τὰ μετέχοντα αὐτῶν ἀπὸ δὲ τῶν ἐν τοῖς ὑπερκοσμίοις, τὸ ὁμοιοῦσθαι τοῖς έαυτῶν έκας α παραδείγμασιν' ἀπὸ δὲ τῶν ὑπερκοσμίων όμου καὶ έγκοσμίων, τὸ τῶν πεπληθυσμένων ἕκαςον είναι συναγωγόν εἰς τὰς προσηχούσεις έχείς οις (3) χοινότητας άπὸ δὲ τῶν ἐγκοσμίων, τὸ ἀγώρις ον τῆς ὑποκειμέτης αὐτοῖς φύσεως καὶ τὸ μετ' αὐτῆς συμπληροῦν τὴν των συνθέτων γένεσιν δεί γαρ αφ' έκαςων ηκειν τινά πάντων ιδιότητα είς τὰ ἐν τῷ αἰσθητῷ εἴδη, πέρατα ὅντα της είδητικής σειράς και ουδ' αν άλλο τι εύροις περί αὐτῶν εἰωβὸς, ὡς ἐμαυτὸν πείβω, λέγεσθαι, πλην τούτων

<sup>(1)</sup> Β. τοῦ πλήθους.

<sup>(3)</sup> D. exáçaç.

<sup>(2)</sup> D. ἀπὸ οἱ τοῖς νοεροῖς.

ών είπομεν σίον ότι παν είδος αίσθητου, άλλης εδρας केश्राता प्रवां एमक्किप्रमुक्त करा मध्ये के मक्त्रिकाई हैंदर पहाड़ धाराsyongen san de atta, we an svoc nat mode en row werεχόντων πρός το πρώτως μετέχειν τεταγμένον (Ι). ότι πάν δι όμοιότητος υφέςτηκε της πρός τὰ χωρις à είδη, καί φφές ημα κατά την δμοιότητα ταύτην ότι πάν το άτομόν έςτο είδος μεθ' δ τό ώς άληθώς άτομόν έςτν, είς τόν έσγατον προελθόν και ύλικον μερισμόν. έτι πάν την ύποκαμώνην αύτῷ φύσαν, δυνάμει οῦσαν, τελειοῖ καί εἰς ఈέργειαν άγει τη έαυτου παρουσία. ότι πάν είδος, όλον έςί, πεπουθός μεν το έν αὐτῷ εν, ούκ δυ θέ, άλλὰ πλήθος έχου ούσιων και δυνάμεων ότι παν (2) έχει πάντως άγνως ον σύν Δημα Δείον ολό και ταίξιν άλλην διας σν έλαχεν έν τψ παντί, και τόπον και περίοδον κατ' μέριθμον ίδιον και μορφήν έκας α γάρ τούτων αὐτοῖς διανενέμηται παρά τῆς δημιουργίας κατά τουα πρός τούς Βεούς οἰκειότητα κρύφιον ότι παν ἀεὶ ώσαύτως ές ιν ἐν τῷ κόσμο καὶ οὐδέποτε έκλείπει το πάν, άλλα κάν έγγεγνομένοις έχη την ύπός αστυ, αγεννήτως υφές ηκε. Ταυτα δ' ουν είωθότα λέγεσθαι περί των είδων των συμπληρούντων τον κόσμον, απ' έκεινων πύτοις ένδέδοται παίντων, ώς είρηται, των είδηταιών διακοσμήσεων και οὐδ' ἀν ευρουμεν άλλο τι παρά (3) των κατιδόντων την φύσεν ταύτην Βρυλλούμενου ως είκότως διας ου εἰς τὴν οἰκείαν ἀνηγάγομεν ἀρχὴν, κάταθεν γείχρι των πρωτίς ων έπανελθόντες. Τοσαύται μέν αί τών είδων τάξεις ώς τὸ όλον είπειν ἐφ' έκάτερα δὲ αὐτων, ἄνω

Β. C. τεταγμένων.

<sup>(3)</sup> Α. Β. παρά τῶν ὑπὸ τῶν

<sup>(2)</sup> C. έχει τι πάντως.

κατιδόντων. D. περί των ύπο τ. κ.

μέν πτε δλότης ή νοητή και ή τοῦ όντος μόνας, κατω δέ τό,τε πρώτον ὑποκείμενον, δ ές ιν είκὰν ἐκείνης τῆς ὁλότητος καὶ τὸ πάντων ἔσχατον ἴνδαλμα τοῦ ὅντος φερόμενον.

« Ταῦτα μέν τοι, ὧ Σώκρατες, ἔφη ὁ Παρμενίδης, καί

- » ἔτι ἄλλα πρὸς τούτοις πάνυ πολλά άναγκαῖα ἔχει (1)
- » τα eidn, si eidir autau (2) ai ideau των σντων, καί

» δριείται τις αύτό τι έκας ον είδος. »

Πάνυ Βαυμαςῶς ὁ Παρμενίδης διὰ τῶν ἀποριῶν, ἀπὸ των αίσθητων έπι την πρώτην έκφανουν των είδων άναγαγών τὸν λόγον, καὶ διὰ τοῦ προσχήματος τῶν ἐνζάσεων ένδειξάμενος τάξεις των είδων πολλάς, και έπι των πραγμάτων βαθύτερον άποφήνας την περί αυτά τάξιν, άναγκαίως λοιπόν πείθει του Σωκράτην μη προχείρως μηδε άδασανίςως έπι την των είδων υπόθεσου όρμου, άλλ' όδευσαι πρότερον διά πολλής δή τινος γυμνασίας διαλακταίής, ίνα γένηται διαλύειν Εκανός τὰς είρημένας και πάσας άλλας τὰς περί αὐτῶν ἀπορίας, και διορβοῦν τὴν περί τοῦ δόγματος άλή Βειαν. Δαιμόνιου δε κάμεινο, το παραλαδείν εν τοις είρημένοις πάντας τους άποριών τόπους, οίς χρώμενοι και τών μετ' (3) αὐτὸν τινὲς, διασύρειν ἐπιχειροῦσι τὴν περί τῶν είθουν ύποθεσιν εί γάρ έβελοι τις έπισκέψασβαι, τάς μέν είς τὸ ἐν τοῖς καθέκας α κοινὸν ἀποφερομένας, τὰς δὲ είς τάς ὑς ερογενεῖς ἐννοίας, τὰς δὲ μέχρι τῶν ψυχεκῶν λόγων ίς αμένας, τὰς δὲ ὑποτιθεμένας μὲν ἐν νῷ, ἀλλ' αὐτὰ άργὰ καί ακίνητα, δρας ήριον είς τὸ ποιείν τῶν αὐτῶν μὴ δυν-

<sup>(1)</sup> C. D. žχειν. — Editt. άναγχαῖον ἔχειν.

<sup>(3)</sup> B. C. μετ' αὐτῶν. D. μετ' αὐτῶν διασύρειν τινές.

<sup>(2)</sup> D. αύται μέν αί id.

αμένων, και άφομοιοῦν έαυταῖς τὰ γιγνόμενα παρ' αὐτῶν ός ε έγωγε Βαυμάζω τους οιομένους ἀεί τι καινον λέγειν, άπορούντας πρός τήν δε την δόξαν, οὐδενός παρακειμένου τῷ Πλάτωνι (Ι) τῶν εἰς ἀπορίαν αὐτῷ συντελεῖν δυναμένων. Αλλά περί μέν τούτων τοσαύτα ἀπόχρη κατά δὲ τὴν λέξιν ένδείχνυται ο Παρμενίδης, όπως και άλλας απορίας εύρίσκειν δυνατόν άπό τῶν εἰρημένων δρμωμένας τὸ γὰρ καὶ ἔτι πρός τού τοις δείχνυσι τὴν εὐπορίαν τὴν έκ τούτων γιγνομένην τοῖς ζητητικοῖς: ἐνδείκνυται δὲ καὶ ὅτι τὰ ἐν άποριών προσχήματι λελεγμένα, άληθή κατ' άλλον τρόπον ές ίν άνάγκη γάρ, φησι, ταῦτα πάντα ἄπερ εἴπομεν ἔχευ τὰ εἴδη, καὶ τὸ ἄγνως ον, καὶ τὸ μὴ γιγνώσκειν (2) τί τῶν ύμετέρων, καὶ ἀπλῶς ἀπάσας τὰς είρημένας ἰδιότητας έφαρμόζειν τινί τάξει των είδων το γαρ έπι ένος άληθες, οὐδὲν Βαυμας ον εἰ ψεῦδος ἐς ίν ἐπ' (3) ἄλλων προτεινόμενον. Οὺ μόνον οὖν τὰς ἀπορίας ἡ λέξις παρίς ησαν εἶπε γαρ αν, εί ταύτας ήδούλετο δηλώσαι μόνας, ανάγκην είναι ταύτα ἀκούειν τοῖς εἴδεσιν άλλὰ καὶ τὴν ἐν αὐταῖς πάσαις κεκρυμμένην περί των είδων άλήθειαν έχει γάρ οὐ τά άτοπα, άλλα τα άληθη τα είδη πάντως.Είπων δε εί (4) είσεν αὖται αἱ ἰδέαι τῶν ὄντων, οὐχὶ τὰ αἰσθητὰ καλέσας ὅντα ώς τούτων είναι τὰς ἰδέας φάμενος, άλλ' αὐτὸ τοῦτο δηλών τὸ ἐν τοῖς οὖσι τετάχθαι τὰς ἰδέας, ἀλλὰ μὴ ὀνόματα μόνον είναι φερόμενα κατά ἐπινοιῶν ψιλῶν είπων δ' οῦτως, ένέφηνεν ότι τοῖς μέν ὑς ερογενή τὰ εἴδη ποιούσιν ἡ ἐν τοῖς αἰσθητοῖς, οὐχ ἔπεται ταῦτα τὰ ἄπορα τοῖς δὲ ἐν τοῖς

<sup>(1)</sup> Α. Πλάτωνι είς απορίαν.

<sup>(3)</sup> Β. C. ἐπ' άλλο.

<sup>(2)</sup> A. γεγνώσκον των ήμε- (4) A. Deest ei, τέρων.

όντως ούσι τὰς ἰδέας ἀπαριθμουμένοις, τούτοις ὁ λόγος **ἄπορος και δύσπις ος. Προσθείς δέ τό και όριε εταί τις** αὐτό τι έκας ον είδος, έναργές πεποίηκεν ήμεν τίνι διαφέρουσιν οί τὰς ἰδέας τιθέμενοι τῶν μὰ τιθεμένων λέγουσι γάρ και άλλοι νοῦν είναι πρό τοῦ κόσμου, και Θεόν τὸν αύτον ονομάζοντες, άλλ' ου φασίν ίδεας είναι τον γάρ νούν τούτον ού συγχωρούσι διωρισμένας έχειν τών έχκοσμίων αίτίας, ανθρώπου, και ζππου, και λέοντος, και τών άλλων όπόσα έν τοῖς Ανητοῖς είσαν είδη. Ταύτη τοίναν διαφέρουστν άλλήλων οίτε άναιρούντες καί οί τι θέμενοι τά είδη καθόσον οι μέν τὰς διακεκριμένας αἰτίας, τὰς νοεράς καὶ ἀκινήτους καὶ Βείας ἀπολείπουσιν οί δε, έντι μόνον λέγουσιν ἀπλήθυντον και ἀκίνητον αΐτιον ώς ὀρεκτόν, δ δή περί της ύπερ νουν αίτίας και τον (Ι) νοητον άριθμον ίδρυμένης λέγομεν τούτο τῷ νῷ προσάπτοντες καθό μέν τὸ πρώτον τοιούτου ένόμισαν, όρθως οίηθέντες ού γαρ δα τά δυτα πολιτεύεσ Βαι κακώς, οὐδὲ τὴν άρχὴν είναι τών όντων, τὸ πληθος, άλλα τὸ έν καθὸ δὲ τον νοῦν καὶ τὸ ἐν ταύτον ὑπελαξον, οὐκ ὀρθώς. Ιδιον οὖν μαλιςα τῆς εἰδητουής αιτίας ές ι το διακεκριμένου κατά τά πλήθη των όντών. καί δια τούτο και έν ταις άρχαις όπου μέν το πρυφίως και άδιακρίτως όν, ούπω το είδος. όπου δε πρώτον ή διάκρισις, έχει τὰ πρώτις α των είδων, οίον ούρανίων παν έν, καί άλλο πεζων όπου δε πλείων ή διάκρισις, έκει καί των μερικωτέρων ίδιαι προες άσι (2) τινές αίτίαι παραδειγματικαί καὶ τέλος προϊούσης της είδητικης διακοσμήσεως,

<sup>. (1)</sup> A. B. C. του νοητόν (2) B. C. προεςώσι. άριθμόν ίδρυμένου.

τὰ ἔσγατα τῶν ποιητικῶν εἰδῶν καὶ τῶν μορίων κὰὶ τὧν συμδεδηκότων, έσγε διακεκριμένας αίτίας οί γάρ έν τή φύσει λόγοι, καὶ όφθαλμοῦ καὶ ποδός καὶ καρδίας καὶ δακτύλου έγουσι διωρισμένας άργας ώς ε άνωθεν κέν τών γενικωτάτων, κάτω δε καί των μερών, εν δε τοῦς μέσοις κατά τὸ ἀναλογον οὐ γὰρ ώσαύτως διήρηται τὰ νοερά τοῖς ἀφομοιωτικοίς. Η ταύτα τοίς απολύτοις άλλ' ατι μεταξύ ταθτα όντα τών τε αίσθητών καί νοερών, μάλλον μέν έκείνων διήρηται, μάλλον δέ τούτων ήνωται και όλικώτερα μέν ές ι τουν αίσθητουν, μερικώτερα δε των νοερών (1). Το μεν οὖν εἴ τις ὁ ριεῖται, καθάπερ εἴπομεν, ταὐτὸν σημάίνει τῷ εἴτις διακεκριμένας αἰτίας ὑποθήσεται (2) οὐχὶ τῷ δρικάς άποδόσεις ποιείσθαι, άλλα το των τήδε νοητάς άρχας πλείονας ποιεῖν δηλοῖ τοῦτο γὰρ ἴδιον ἐςὶ τῆς τῶν ἰδεῶν Βεωρίας. Τὸ δὲ αὐτὸ ἔκας ον εἴρηται πολλάκις ὡς (3) τὴν άπλότητα και την αυλίαν ένδείκνυται και την καθαρότητα των ίδεων αὐτὸ γάρ έςτη έκας ου τὸ ξάντου και μή άλλου ον, μηθε άλλοτρίως τούτο ο καλείται προσονομαζόμενον. Τὸ δέ γε τί προσκείμενου, δηλοί το μοναδικόν αὐτοῦ καὶ το τι άρχης λόγω προϋπαρχου ου γάρ ουτως έπι των είδων το τι προστιθέμενον (4), ώς έπι των ένύλων και απόμων, άλλ' ώς της ένότητος και του πέρατος σύμβολον (5).

« Ως ε άπορείν τε του άκούοντα και άμφισθητείν ώς

١;

<sup>(1)</sup> C. νοητών.

<sup>(2)</sup> Coddss. ἀποθήσ.— A. in margine ὑποθήσεται.

<sup>(3)</sup> A. in abest is.

<sup>(4)</sup> προςιθέμενος.

<sup>(5)</sup> D. σύμβολον και ώς μερικόν δε όν το είδος: «Εὶ περι-

<sup>»</sup> δάλλοιτο πρὸς αὐτὸ τὸ ἐν ον,

ν εἰχότως ἄν τις ἐπονομάζοιτο

<sup>»</sup> ώςε άπο**ρείν**.

» ούτε ές ι ταύτα, είτε (Ι) ότι μαίλις α είη, πολλή άναγας » αυτά είναι τη άνθρωπώη φύσει άγκως α ».

Καὶ ταῦτα δαμιονίως λέγεται καὶ τῆς ἡμετέρας φύσεως ες οχασμένως ούτε γάρ ὁ άκρότατος αν και σοφώτατος άνευδοιάςως έχοι πάντη περί την τών Βείων έπις ήμην νούς γάρ ές ι μόνως ό χωρίς άπορίας τὰ νοητά γιγνώσκων, ή δε ήμετέρα τάξις καθόσου απολείπεται της υρεράς γυώσεως, κετά τοσούτον και της άκριβες άτης ές ι τάξεως παφηρημένη ούτε ο άτελές ατος και γαγονές ατος άνευπ νόητος έςι πάντη της είδητοιής αίτίας πρός γάρ τι βλέπων, ένίστε κεκίζει το φαινόμενου ώς εύμεταβολου, εί μή επε όντως οὐσίας είχε παρ' ἐαυτῷ πρόληψω ἀδιάςρο+ φον (2) μεταξύ δε τούτων είσιν δ,τε άπορων και ό άμφαρεντών και δ άρνούμενος (3)· ό μεν χάρ άπορών, μάθλον έν τῷ είναι τὰ εἴθη, τὴν διάκοιαν βέθηκεν, εὐλαθείται 🕏 και τους ανταικιμένους λόγους ο δε αμφισδητών, όμούως έφ' έκάτερα φέρεται (4), και πρός τό είναι και πρός τό μά εξυαι τοῖς λόγοις. ὁ δὲ ἀρνούμενος, πρὸς τὸ μὰ εξυαι μέλλου, ενδοθεν μεν ύπορθεγγόμενος ώς ές ι κατά την άδιάσροφον έννοιου, διά δέ την περακεχυμένην λήθην άναιρούν αύτων την υπαρξιν. είτε και μη έζιν, ουκ έζιν. εί έζι μικ, άγνως α δε ήμεν, ούκ άξιόχρεως ές ου δης τιθέμενος αυτά των γαρ αγνώς ων και αυτός προες αναι λέγων, ελέγχει τὸν αὐτοῦ ψῆφον. Όρα τοίνυν δπως ἀποδέχεται τὰν δύναμαν των είρημένων άποριών, και έπως πμας έπι την διαλυσιν

<sup>(1)</sup> Sic Editt. A. είτε εὶ μάλιςα. (3) Β. ἀρκαύμενος.

<sup>(2)</sup> C. διάςροφον.

<sup>(4)</sup> B. C. paíverau.

φεῦδος, ἐντελοῦς ἀν τύχοι Θεραπείας.

« Καί ταῦτα λέγουτα (Ι), δοκεῖν τέ τι λέγειν, καί (2), » δ ἄρτι έλέγομεν, Βαυμαςῶς ὡς δυσανάπειςον εἶναι ».

Προείρηται γὰρ τιαρράσθην, ὡς ὁ μὰ μετὰ τῆς ἀποχρώσης δυνάμεως καὶ παρασκευῆς ἀπτόμενος τῆς τούτων Θεωρίας, πιθακώτερον ποιήσεται τὸν ἄχνως α είναι τὰ είδη προσαναγκάζοντα, τοῦ πειρωμένου προες ἀναι τῆς θέσεως κύτων πανταχοῦ γὰρ τὸ ὅμοιον ἐπὶ τὸ ὅμοιον πέφνκε χωρεῦν. Τὸ οὖν τοῖς ὅμκασι σκοτῶδες καὶ φιλοσοφία αίρετὸν, οὐκ ἀν γένοιτο ληπτὸν (3) ταῖς ἀτελέσι τῶν ψυχῶν, ἐλλ' ἐκείναις μόναις αὶ καὶ διὰ φύσεως ἀρετὰν, καὶ δὶ ἐπιμελείας ὑπεροχὰν, καὶ διὰ προθυμίας, δύναμιν ἐαυταῖς προσάγουσιν ἐπαξίως τῆ τούτων θεωρία οὐδὰ γὰρ ἐν ἀλλοτρίας ἔξεσιν ἐγγενέσθαι δυνατὸν τὰν τῶν νοητῶν θεωρίαν, αὐδὰ δὰ τοῖς μὰ κεκαθαρμένοις ποτὰ τὸν νοῦν ἔσανται καταφανεῖς αἱ ἐν τῷ νῷ τῷ καθαρῷ τὰν ὑπαρξιν ἔχουσαι καὶ τὰν ἔδραν, εἔπερ τῷ ὁμοίῳ πανταχοῦ τὸ (4) δμοιον ἔτε ληπτόν.

« Καὶ ἀνδρός πάνυ μέν εὐφυοῦς τοῦ δυνησομένου

<sup>(1)</sup> D. λέγοντι.

<sup>(4)</sup> A. D. in marg. τὸ ὅμοιον ἔζι γνως ὁμ

<sup>(2)</sup> B. apre shejov.

<sup>(3)</sup> C. logres.

- ν μαθείν ώς έςι γένος τι έκας ου και οὐσία αὐτή καθ
- » αύτάν, έτι δε Βαυμας οτέρου τοῦ (I) ευρήσοντος καί
- » άλλον δυνησομένου διδάξαι, ταῦτα πάντα iκανῶς διευ-

» χρινησ*ά*μενον. »

Αναδιδάσκει πάλιν διά τούτων, τίς ὁ τῶν λόγων τούτων οίκειότατος ἀκροατής: ἄνδρα μέν δνομάσας οὐ μάτην, άλλ' ίνα και κατά τὸ είδος τῆς ζωῆς τοιοῦτος ἦ, πολύ τὸ άδρου και ύψηλον έπιδεκινύμενος τῷ γάρ άντιλήψεσθαι μελλαντι τών Βεών, οὐδεν προσήκει σμικρόν οὐδε ταπεινόν φρονείν πάνυ δε εύφυα καλέσας, ώς πάσι τρίς πλεονεκτήμασι της φιλοσόφου φύσεως διακεκοσμημένον, και πολλά (2) δεξάμενου έκ της φύσεως έφόδια είς την νοεράν των Βείων αντιληψων έπὶ δὲ τούτω, καὶ τίς ὁ καληγεμών τῆς περὶ τούτων ἐπιζήμης ὑπομιμνήσκει πάλω. ὅτι γόνιμὸς, καὶ εύρεταιος ότι περί την (3) διδασκαλίαν ένιοι γάρ τοσούτον προχόπτουσιν, όσον αὐτοῖς ἀπόχρη πρὸς ἐαυτούς ἄλλοι οἰ και έτέρους (4) αναμιμυήσκευ δύνανται της των πραγμάτων άληθείας διό καὶ θαυμας ότερον τουτονί (5) κέκληκεν· αναλογον γαρ έςτικεν ούτος τῷ πόβρω, πενία (6) δέου μανθάνευ (7) μεταξύ δε άρα άμφοιν ό έρως ό του άτελές ερου συνάπτων πρός του τελειότερου τρίτου δη ούν έπί τούτοις παραδίδωσι (8) το τέλος της διδασκαλίας. ότι

- (1) A. Deest in rou.
- (2) Β. πολλάχες.
- (3) D. καὶ ὅτι περὶ τῆς διδασκαλίας. A. in marg. εὑρετικὸς ἔςι περὶ τὴν διδασκαλίαν.
  - (4) Α. Β. έτέρα.

- (5) D. τοῦτον.
- (6) A. in marg. πενία δέ
- τῷ μανθάνειν.
  - (7) D. μανθάνων.
- (8) D. παραδίδωσι τί τὰ τέ λος τῆς διδ.

του μανθάνοντα και θεχόμενου έπις ήμην ίκανῶς διευκρινήσασθαι (I) δεῖ τὰ γένη τῶν ὄντων, καὶ τὰς διωρισ-- μένας τών πραγμάτων αίτίας θεωρήσαι τελεώτατα (2) πόθεν ἄρχονται, πόσαι τάξεις αὐτῶν, πῶς ἐν ἐκάς η τάξει των δυτων ύφες ήκασι, πως μετέχουται, πως τα παυτα προειλήφασι, και άπλως έκας α των τοιούτων, ά και ήμεῖς Εμπροσθεν διειλόμεθα. Ταῦτα καὶ περὶ τούτων τῶν δὲ λέξεων, τὸ μέν διευκρινη σάμενον, δηλοϊ την άσύγχυτον καί καθαράν έκείνων έκας ου νοεράν επιβολήν ή γάρ εύκρί-महास , क्यक्रोपहाय रहि हैटा रमेंद्र हैमर्यट्रकम खेरेर्न्सरव्द यंक्ट्राट्स्का το δε γένος τι έκας ου, σημαίνει την πρωτουργόν αίτία έπαςτης σειράς την έν τοῖς Βείοις προϋπαρχουσαν το γάρ είδος (3) πρός τι άλλο άτομον ώς (4) εκείνοις είδος όν, γένος ές ίν ώς όλικώτερου τῶυ αἰσθητῶυ εἰδῶν, καὶ ὡς περιεκτικόν των ού παντάπασιν άλληλοις όμοειδών πώς γάρ δριδειδής δ. χ. Βόνιος Εν. Βρωπος τῷ ἐν οὐρανῷ ἡ Ελλο ς οιχείω λαχόντι την ύπός ασιν;

<sup>(</sup>π) **B. C. D. Deest δεί.** άλλο.

<sup>(2)</sup> B. τελεωτάτας. (4) C. D. ώς έν έπείνεις.

<sup>(3)</sup> C. είδος άλλο πρός τι

## ΠΡΟΚΛΟΥ

## BIBAION HEMHTON.

« ΣΥΓΧΩΡΑ σοι, έφη, δ Παρμενίδη, ό Σωκράτης πάνυ » γάρ μοι κατά νοῦν λέγεις».

Τούτο έκεινο τὸ ἐν Γοργία ἡηθέν, καὶ ἐνταύθα φαίνεται καλώς διά των έργων ο Σωκράτης έπιδεικνύμενος ό γάρ άνελεγατος, φησί, βίος, τοῖς μὰ άγαθοῖς οὐα άγαθόν. ως ε ούκ αν απθές ερον έλεγχθείην, εί τι λέγουμ μη όρθως. ἡ αὐτὸς ἄλλον έλέγξαιμι. Τοῦτο τοίνυν ἐκ παιδὸς ἐπιτετηδευκώς, δήλος (Ι) καὶ νῦν ἀσπασάμενος τὸν έλεγχον, καὶ ούχ (2) όπως τραχέως διατεθείς, άλλα και κατά τὸν νοῦκ αὐτῷ γεγονέναι διαβρήδην αὐτὸν εἰπών. Δς γάρ οἱ φιλόπ νεικοι κατά πάθος ὑποδέχονται τοὺς έλεγκτικοὺς λόγους, ούτως οί φιλόσοφοι κατά νοῦν άντιλαμβάνονται τῶν πρὸς αὐτοὺς ἀποριῶν. Αλλαμὴν και ὁ Παρμενίδης τοῦτο ἐκεῖνο πέφηνε ποιών ο παραχελεύεται ποιείν ο Πλάτων αὐτὸς έν έπις ολαίς. ένδείχνυσθαι τοῖς έφιεμένοὶς τινὸς Θεωρίας την χαλεπότητα την περί αυτήν, και την δυσκολίαν έξαίρειν πάνυ Βαυμας ως. Ινα δ μέν έπιτήθειος πρός την άντίληψιν αυτής, επιδειχθή προθυμότερος γενόμενος πρός την μετουσίαν, ο δε άνεπιτήδειος έξελέγχοιτο, κατορρωδήσας μεν την ἀπειλουμένην δυσκολίαν, φυγάς δε ἀπ αύτης

<sup>(1)</sup> A. B. C. δηλον και. D. (2) B. C. D. ούχ ότι. σηλον ές εκ καί.

γενόμενος. Τοῦτο γοῦν καὶ ὁ Παρμενίδης πεποίηκεν, ἐπανατεινόμενος τῷ Σωκράτει τὰς ἀπορίας τὰς περὶ τῶν εἰδῶν, καὶ ἐπιδείξας ὅτι πολλῷ μείζονος ἡ κατ' αὐτὸν δέονται τῆς διαλύειν μελλούσης αὐτὰς (Ι) δυνάμεως. Ο δέ γε Σωκράττης καὶ ἄγαται τὰς ἀπορίας, καὶ τὸν ἐν αὐτῷ νοῦν ἀνεγείρας, οὕτω πειράσεται τῷ Παρμενίδη συμβακχεῦσαι περὶ τὰν τῶν Βείων Βεωρίαν διὸ καὶ ὁ Παρμενίδης ἤδη τινὰ αὐτῷ βοήθειαν ἐπορέγει πρὸς τὸν ἀντίληψιν τῆς νοερᾶς καὶ ἐπιςήμονος περὶ τὰ θεῖα κατανοήσεως.

« Αλλά μέντοι, είπεν ὁ Παρμενίδης, εἴ γε τις δη, δ » Σώκρατες, αὖ μη ἐάσει εἴδη τῶν ὅντων είναι, εἰς πάντα » τὰ νῦν δη καὶ ἄλλα τοιαῦτα ἀποδλέψας, μηδὲ (2) » ὁριεῖται είδος ἐνὸς ἐκάςου, οὐδὲ ὅποι τρέψει τὴν διά-» νοιαν ἔξει, μη ἐῶν ἰδέαν τῶν ὅντων ἐκάςου τὴν αὐτὴν » ἀεὶ εἶναι, καὶ οὕτω τὴν τοῦ διαλέγεσθαι δύναμιν παντάπαστό διαφθερεῖ».

Συντόμως πάνυ καὶ λίαν ἐπιςημόνως ἐν τούτοις ἡμᾶς ὑπέμνησεν ὅτι τὰ εἴδη τῶν ὅντων ἐςίν. Εἰ γάρ ἐςιν ἡ διανοητική καὶ νοερὰ γνῶσις κρείττων τῆς αἰσθητικῆς, δεῖ τὰ τῆς διανοίας γνωςὰ καὶ τὰ τοῦ νοῦ, βειότερα εἶναι τῶν ὑπὸ τῆς αἰσθήσεως γιγνωσκομένων. Ως γὰρ ἔχουσιν αἱ σύςοιχοι τοῖς οὖσι γνωςικαὶ δυνάμεις, οὕτω δεῖ καὶ τὰ γνωςὰ πρὸς ἄλληλα ἔχειν. Ἡ τοίνυν διάνοια καὶ ἄῦλα βεωροῦσιν εἴδη, καὶ τὰ καθόλου καὶ ἐν ἑαυτοῖς ὅντα ἡ δὲ αἴσβησις, τὰ μεριστὰ καὶ ἀχώριστα τῶν ὑποκειμένων.

<sup>(1)</sup> B. C. αὐτά.

<sup>(2)</sup> D. undi re opisiral. Sic Editt.

Δεῖ δέ (Ι) που Βειότερα καὶ ἀϊδιότερα είναι τὰ τῆς διανοίας Βεάματα καί του νου. Τὰ ἄρα καθόλου πρό τῶν μερικῶν ἐς ἱ, καὶ τὰ ἄῦλα πρὸ τῶν ἐνύλων πόθεν οὖν ταῦτα λαδούσης τῆς διανοίας; ἐν ἡμῖν μὲν γὰρ οὐκ (2) ἀεί κατ' ένεργειαν εςί δει δε κατ' ενεργειαν όντα, προηγείσθαι τών δυνάμει καὶ νοούντων καὶ ὄντων. Αλλαχοῦ ἄρα καὶ πρὸ ήμων ἐν ταῖς Βείαις καὶ χωρισταῖς οὐσίαις ἐςὶ τὰ εἰδη, παρ' ὧν καὶ τὰ ἐν ἡμῖν εἰς τελείωσιν ἄγεται τούτων δὲ μὴ όντων, οῦτ' αν εἴη τα ἐν ἡμῖν, οῦτ' αν ἐξ ἀτελῶν γίγνοιτο τέλεια πόθεν ἄρα ή τελείωσις αὐτοῖς; οὐ γάρ που έκ των αίσθητων, χειρόνων όντων ού γάρ θέμις τοῖς άμείνοσιν έκ των χειρόνων είναι την γένεσιν η τελείωσιν. πόθεν δε και τα πολλά ταῦτα έν ταῖς πολλαῖς ψυχαῖς; δεῖ γάρ πανταχοῦ πρὸ τοῦ πλήθους νοεῖν τὸ ἐν ἀφ' οὖ τὸ πληθος: ώς γὰρ οὐκ ἀν ἐγένετο (3) τὰ αἰσθητὰ πολλά μη ἐξ ένος, δ έστι πρείττον των αίσθητων, καί δ το έν τοίς καθ' έκας α κοινον ὑπές ασεν (4), ούτως οὐο αν τα ἐν ταῖς ψυγαῖς ὑποσταίη, πολλά ὅντα καὶ ταῦτα τὸ γάρ αὐτοδίκαιον καλ έκας ον των είδων, ές ων έν έκας ου των ψυχών ταῦτ' ούν πολλά όντα, δείται του ύπος ήσαντος ένος, δ καί κρείττον ές ι των ψυχικών ώσπερ και το των αισθητικών (5) γενετικόν, ανώτερον (6) της αίσθητης (7) οὐσίας έςὶ, πάσου αὐτῶν ένιαίως περιέχον τὴν ποιχιλίαν πῶς δὲ καὶ οὐκ ἀναγκαῖον πρὸ τῶν αὐτοκινήτων είναι τὸ

- (1) B. C. D. δή που.
- (2) B. Deest ati.
- (3) B. γένοιτο.
- (4) C. unisnoav.

- (5) B. C. D ais Intav.
- (6) B. C. D. ἀνωτέρω.
- (7) B. C. ais. Intuñs.

άκίνητον είδος; ώς γάρ των έτεροκινήτων ὑπεραναθεθήκασιν οἱ αὐτοκίνητοι λόγοι , καὶ τὰ εἶδη τῶν έτεροκινήτων γεννητικά, του αυτόν που τρόπον και των αυτοκινήτων υπερίδρυται τὰ ἀκίνητα καὶ ἐν αἰῶνι ποιούμιενα τὰς ἐνεργείας. έπειδή και παυταχού δεί την μόνιμον αίτίαν προηγείσθαι τής πινουμένης (Ι). Εί ἄρα ἐςὶ τὰ είδη τὰ ἐν ταῖς ψυχαῖς πολλαῖς οῦσαις, ἔςι πρὸ αὐτῶν πολλῷ πρότερον τὰ νοερά, πρό (2) των αύτοκινήτων τὰ άχίνητα, πρό των πεπληθυσμένων τὰ μοναδικά, πρό τῶν ἀτελῶν τὰ τέλεια και (3) κατ' ένεργειαν όντα ως ε εί μη έςι τα είδη τα νοερά, οὐδε τὰ ψυχαιά ές ιν οὐδαμοῦ (4) γάρ ἀπό τῶν άτελων και άπο των πολλών ή φύσις άρχεται οὐδε γώρ Βέμις μή παρά (5) τὰς μονάδας προϊέναι τὸ πλήθος, καὶ παρά (6) το τέλειον τὰ ἀτελῆ, καὶ παρὶ ἀκίνητον τὰ κενούμενα εί δε μη έςι τα ψυχικά είδη, ούδε όποι (7) τις τρέψαι την διάνοιαν έξει, καθά φησι καὶ ὁ Παρμενίδης τὸ μέν γάρ φαντασίαν και αίσθησιν είς τά σύμφυλα (8) αύταῖς ἀνάγκη βλέπειν την δε διάνοιαν περί τινα τδιν όντων διατρίδειν φήσομεν τίνων γάρ έςται γνώσις έν ήμιν διανοητική, των τοιούτων είδων ανηρημένων; ού γαρ που περί των ύς ερογενών ποιησόμε. Θα την Βεωρίων τεώτα γάρ αὐτὰ τῶν ἀἰοθητῶν ἐστὶν ἀτιμότερα καὶ τῶν ἐν αὐτοῖς κοινών πώς ούν τα τη διανοία σύστοιχα γνωστά, καταθείστερα των υπό της αίσθήσεως έσται γιγνωσκομένων; λεί-

<sup>(1)</sup> Β. С. νυουμένης.

<sup>(2)</sup> B. Deest πρό.

<sup>(3)</sup> B. C. D. zaidei zat' évép.

<sup>(4)</sup> Β. C. οὐδαμῶς.

<sup>(5)</sup> B. Deest παρά. D. περί.

<sup>(6)</sup> B. C. D. περὶ

<sup>(7)</sup> Β. C. ὁποι τοῦ τρέψαι.

<sup>(8)</sup> C. σύμδολα.

πεται άρα μηδεν άλλο γιγνώσκειν ήμας, η τά αίσθητά πό-Des ούν αι αποδείξεις; έκ γαρ τούτων αι αποδείξεις, & καί αἴτια τῶν ἀποδεικτικῶν ἐστί, καὶ πρότερα κατά φύσιν καἰ ούχ ώς πρός ήμας, και τιμιώτερα των έξ αύτων δεικνυμένων άλλαμην έξ ων αί άποδείξεις, ταυτα έστί καθόλου, άλλ' οὐ μερικά ἐστι' πρότερα ἄρα τὰ καθόλου καὶ αἰτιώτερα καί τιμιώτερα τών μεροιών δθεν, οίμαι, καί οίς μή σοκεί είναι τα είδη, διασθέντες ύπο της άληθείας, έν τοίς περί ἀποδείζεως λόγοις τὸ παθόλου σεμινύνουσι καὶ Θειότεφον καλούσι τών καθ' έκαστα. τούτο γάρ ποιεί τάς άπο-- Θείξεις τοιαύτας οιας έχεινοι φασί πόθον δε οί όρισμοί; χαί γαρ δ όρισμός διά των (1) έν τη ψυχή πρόεισι λόγων τὸ γερ έν τοῦς καθ' έκαστα κοινόν δρίζομεν, την πρώτην ένδον έχοντες τὸ είδος, οὐ τὸ ἐν τούτοις είδωλον. Εἰ τοίνυν ἀρχὴ της αποδείξεως ο ορισμός, χρη και άλλον ορισμόν είναι πρό τούτου τών πολλών είδων και οὐσιωδών έν ψυχαῖς λόγων έπει γάρ έν (2) έκάς η ψυχή τὸ αὐτοδίκαιον είπεῖν ώς εἴπομεν, δήλον ώς πολλάκις δίκαια (3) τὰ ἐν ἡμῖν, ἔχοντά τι κοενόν, όθεν και έκεστη ψυχή γνούσα τον έν αὐτή τοῦ δεκαίου λόγον, είδε του έν άπάσεις ταϊς άλλαις όμοίως. εί δὲ έχει τι κοινόν, τοῦτο τὸ κοινόν ἀφοριζόμεθα δή που τί έστι αυτό λέγοντες μαι τουτο έστιν αποδείζεως αρχή. άλλ' ού το ένυλον και θυμτόν πως δυ κατατεταγμένου. δεί γάρ έν ταις άποδείζεσι και τοις δρισμοίς, όλον το μερακον ύπο τοῦ χαθόλου χαὶ τὸν όρισμὸν τελεῖν οἱ δὲ τῶν ἐν τοῖς

<sup>(1)</sup> Φ. τόν... λόγον.

<sup>(2)</sup> D. γὰο ὡς.

 <sup>(3)</sup> Β. G. πολλά τζε δίκαια
 Β. C. πολλά τζε ταϊφα δίκαια.

καθ' έκαστα κοινών όρισμοί οὐ παραλαμβάνουσιν (1) δλα τὰ καθέκαστα· που γὰρ ὁ Σωκράτης όλον (2) ζῶον λογικου Βυητου, όυτων έν αὐτῷ καὶ ἄλλων & ποιεῖ τὸ καλούμενον ίδιως ποιόν; ό δε του έν ήμων άνθρώπου λόγος, όλον έκαστον περιέχει τὸ καθέκαστον πάσας γάρ περιέγει τὸ καθέκαστον... τὰς δυνάμεις ένοειδῶς. όσαι περί τὰ καθέκαστα Θεωρούνται· καὶ τὸ ζῶον ὁμοίως· τὸ μὲν ἐν τοῖς καθέκαστα, ἔλασσον καὶ αὐτῶν τῶν καθί. έκαστα καὶ τῶν εἰδῶν· οὐ γάρ ἔχει πάσας ἐνεργεία (3) τὰς διαφοράς, άλλά δυνάμει μόνον όθεν, και ώσπερ ύλη λίλης ται των ξαιλιληοιτέρων ειζομοιών οιαφούων, το οξ τη ήμεν κρείττον του ανβρώπου και περιληπτικώτερον πάσας γάρ περιέχει τὰς διαφοράς ἡνωμένως, καὶ οὐ δυνάμα καθάπερ έκεῖνο, άλλὰ κατ' ένέργειαν. Εἰ άρα όρισμὸν εύρήσομεν, δς έσται ἀποδείζεως ἀρχη, δεῖ τοιούτου πράγματος είναι τον όρισμον, ο έσται πάντως (4) του μεριχωτέρου περιληπτικόν τοιαυτα δε τα έν ήμων (5) είδη και ου τὰ ἐν τοῖς (6) καθέκαστον ἀναιρεθέντων ἄρα τούτων, οὐδὲ ὁρίζεσθαι δυνατόν οἰχήσεται οὖν εἰκότως καὶ ἡ ὁριστική μετά της ἀποδεικτικής, ἀπολιπούσα (7) την ἀνθρωπίνην νόησιν, άλλαμὴν καὶ ἡ διαιρετική μετά τούτων, ονομα έσται μόνον αι γαρ διαιρέσεις ούδεν άλλο ποιούσιν, η διακρίνουσι τὰ πολλὰ ἀπὸ τοῦ ένὸς, καὶ τὰ ένιαίως

<sup>(1)</sup> Β. С. περιλαμβάνουσιν.

<sup>(5)</sup> Β. τὰ ἐν αὐτοῖς.

<sup>(2)</sup> D. ölos. (3) D. evepyeiv.

<sup>(6)</sup> C. Deest eidn.

<sup>(7)</sup> Β. C. ἀπολείπουσαν.

<sup>(4)</sup> B. C. παντός.

έν τῷ δλῷ προϋπάρχοντα ἐν ταῖς οἰκείαις χωρίζουσι διαφοραίς ουκ έξωθεν προστιθείσαι τας διαφοράς, άλλ' ένδον έν αὐτοῖς οἴσας τοῖς γένεσι καὶ τὰ εἴδη διαιρούσας ἀπ' αλλήλων Θεωρούσι (1). Πού δη ούν έσται το ταύτης **ἔργον, τῶν οὐσιωδῶν ἐν ἡμῶν οὐκ ὄντων εἰδῶν; τὸ γὰρ ἐν** τοῖς ὑστερογενέσι τούτοις τὴν πραγματείαν αὐτῆς (2) ποιείν, οιδέν έστιν έπησθημένων της κατ' αύτην δυνάμεως. δοξας ικής γάρ έστι διαιρετικής, τὰ ύστερογενή διαιρείν, διανοητικής δε και έπιστημονικής, τάς οὐσιώδεις των έν ψυχη λόγων διαφοράς Βεωρείν, και τάς ήνωμένας δυνάμεις ἀναπτύσσευ, και ἀπό τῶν. ὁλικωτέρων ὁρᾶν ἀποφυόμενα τά μερικότερα. Πολλώ δη ούν πρότερον της τε όριστικής καί της αποδεικτικής αυτή παντελώς αν ετη ματαιος, εί μή εξουσω αι ψυχαι τους ουσιώδεις λόγους σεμμότερον γάρ τῶς ἀποιδείζεως ὁ ὁρισμὸς και ἀρχαιώτερου, και τοῦ ὁριαμού παλιν ή διαίρεσις. δίδωτι γώρ ή διαιρετοιή τῆ όριστική τὰς ἀρχάς, ἀλλ' οὐκ ἔμπαλιν' και οὐ δύπου τῆς αποδείζεως εν τοίς υστερογενέσιν άθυρείν ουκ άνασχομένης, ο δρισμός και ή διαίρεσις περί ταῦτα και τά τούτων εὐτελές ερα ποιήσεται τὴν πραγματείαν. Πάσαν άρα την διαλεκτικήν αναιρήσομεν εί μη προσησόμεθα (3) τούς οὐσιώθεις λόγους των ψυχών ή γάρ τοῦ βιαλέγεσθαι δύναναμις (4) των κατά ταυτον, ταύτοις χρήτοι τούς μεθόδοις έπει και την έναλυτοκήν, έναγνη συναιρείσθαι ταύταις. αντίχειται γάρ τη μέν άποδεικτική, ώς άπο των αίτιατών

<sup>(1)</sup> B. C. Jewpovoai.

σοίμεθα.

<sup>(2)</sup> C. αὐτήν.

<sup>(4)</sup> B. C. Deest vav.

<sup>(3)</sup> Β. С. προσήμεθα D. προ-

ἀναλύουσα εἰς τὰ αἴτια τῆ δὲ ὁριστατῆ, ὡς ἀπὸ τῶν συν-Αέτων εἰς τὰ ἀπλούστερα· τη δὲ διαιρετοιή, ὡς ἀπὸ (Ι) τῶν μερικωτέρων έπι τα καθολικώτερα τοσαυταχώς (2) γαρ ή άναλυσις, ώστε έκείνων διαφθειρομένων, πάσχοι άν καί αὐτή ταὐτόν. Εἰ ἄρα μή ἔστι τὰ είδη, οὐδὲ οἱ ἐν ἡμῶν ἔσονται λόγοι των πραγμάτων εί δε μη είσιν οι εν ήμιν λόγοι τῶν πραγμάτων, οὐκ ἔσονται αί διαλεκτικαὶ μέθοδοι καθ' άς τὰ ὄντα γινώσκομεν, οὐδ' ὅποι τρέψωμεν τὴν διάνοιαν έξομεν· αύτη γάρ ή δύναμις μάλιστα της ψυχής ποθούσα την αίτίαν, έπι τα είδη καταφεύγει και τας μονάδας τας γεννητικάς των πολλών ή δε δόξα και τοῖς ύστερογενέσρι άρκεῖται καὶ τοῖς ἐν τοῖς καθέκαστα κατατεταγμέγοις. Πώς οὖν ἀποδώσει τὰς τούτων αἰτίας, καὶ εἰς ποίας άρχας ανάγουσα την Θεωρίαν; τα γαρ ώς άληθώς αξτια σων όντων, έστι παραδειγματικά και ποιητικά και τέλεια. καί μὸ όντων δὲ τῶν είδῶν, οὖτε παραδείγματα είναι δυνατόν ταῦτα γὰρ ἦν τὰ εἴδη τῶν παραδειγμάτων τὰ αυρκώτατα ούτε ποιητήν Βεόν των έγκοσμίων έχοι γάρ αν τά είδη των γιγνομένων (3) το ποιούν και τας αιτίας ούτε τελικου αίτιου το γάρ του είναι τελικου αίτιου, μεταξύ του Σε όντος δι αὐτοῦ, καί έαυτοῦ ποιητικὴν ἀρχὴν ἀποφαίνει, καθ' πν τὰ πρός αὐτὰ όντα τυγχάνει τοῦ οἰκείου τίλους. Ούκ ἄρα δυνατόν αίτίας των όντων αποδούναι, πώς έστυ διαστα. διό και δ μη προσιέμενος την υπόθεσαν ταύτην, όμου τοίς παραθείγμασι και την δημιουργικήν αίτίαν ανείλεν

<sup>(1).</sup> C. ἀπὰ τῶν δευτέρων.

<sup>(3)</sup> D. γιγνομένων αῦποισῦν.

<sup>(2)</sup> Β. C. ποσαχῶς.

ἐκ τῶν δλων· τὸ δὲ τελικον ἀτελῶς ὑπέθετο· τῆς γάρ κινήσεως αὐτὸ ποιεῖ τέλος, ἀλλ' οὐ τοῦ εἶναι πάντων.

- « Τοῦ τοιούτου μὲν οὖν μοι δοκεῖς καὶ μᾶλλον ἡσθῆσθαι.
- » Αληθή λέγεις, φάναι. Τί οὖν ποιήσεις φιλοσοφίας
- » πέρι; ποῖ τρέψη άγνοουμένων τούτων; Οὐ πάνυ μοι δοκῶ
- » χαθοράν έν γε τῷ παρόντι (1)».

Πρώτην μέν βοήθειαν είς του Σωκράτην κατεβάλετο μετά τον έκ των άπορητικών λόγων ίλιγγον, την συντομωτάτην και άληθεστάτην απόδειξιν της των είδων υποθέσεως, ής και πρό των ξαυτού λόγων άντειληφθαι φησί (2) και αὐτὸν, άλλ' ἀτελῶς τὸ γὰρ ἡ σθ ñ σθαι γνώσεως ές ὶ τῆς φαυλοτάτης και άτελεστάτης ίδιον οὐδε γάρ δυ είκος τελέως άντιλαμβανόμενον (3) της υπάρξεως των είδων, έτι Βορυδεῖσθαι διὰ τούτων τῶν ἀποριῶν. Δευτέραν δε άλλην κατα-Εάλλεται βοήθειαν, την πορείαν υπογράφων αυτώ καθ' ην προσθήσει (4) το έλλειπον, και τελέως καταδράζεται τῆς των είδων Βεωρίας. Εστω γάρ είναι τα είδη άλλα δέδεικται, ότι εί έςτ γνως ά (5) ήμο, ούκ ές ω πώς ούν φιλοσοφήσωμεν περί αὐτὰ ὄντα, γνώσεως αὐτῶν ἡμιν ὑπος ῆναι μπ δυναμένης, ώς ό των ἀποριών έδείχνυ λόγος; Πρός δη τούτο πάνυ μέν ό Σωκράτης ήπόρησεν εύρε δε την δευτέραν βοήθειαν ο Παρμενίδης, έφ' ην και παρακαλεί του Σωκράτην πατρικώς και κηδεμουπώς, Ινα προσλαδών τὸ ελλείπου της παρασκέυης, άξιος άναφανή των είδων Βεατής.

<sup>(1)</sup> B. D. Ev ye τῷ παρόντι.

<sup>(4)</sup> В. провэйсетац.

<sup>(2)</sup> A. B. C. pagi.

<sup>(5)</sup> Β. C. γνως όν.

<sup>(3)</sup> C. αντιλαδόμενον.

<sup>(6)</sup> D. eine.

« Πρώην (1) γὰρ, εἰπεῖν, πρίν γυμνασθῆναι, ὧ Σώκρα» τες, ὁρίζεσθαι ἐπεχείρεις (2) καλόν τε τί καὶ δίκαιον
» καὶ ἀγαθὸν, καὶ ἐν ἔκας ον τῶν εἰδῶν ἐνενόησα γὰρ καὶ
» πρώην σου ἀκούων διαλεγομένου ἐνθάδε Αρις οτέλει
» τῷδε».

Κατά μεν την ευφυίαν και την προθυμίαν, ουδεν έχει του Σωκράτην παντάπασιν ώς έλλείποντα (3) τοῦ μέτρου τοῦ προσήχοντος ἐπανορθοῦν κατὰ δὲ τὴν ἐμπειρίαν μόνην, αὐτὸν ἐνδεῶς ἔχειν ὑπείληφεν, ὅθεν καὶ παραινεῖ πολυπειρότερον αὐτὸν γενέσθαι διὰ τῆς διαλεκτικῆς, ἐπὶ πολλών γυμνασάμενον, και τὰς ἀκολουθίας κατιδόντα τῶν ὑποθέσεων, ἔπειτα ούτως ἐπὶ τὴν τῶν εἰδῶν τραπέσθαι Θεωρίων όσα γάρ νῦν ἀπόρηται, ταῦτα τοῖς περί διαλεκτικών γεγυμνασμένοις (4) ές ίν εὐδιάλυτα. Καὶ τοῦτο μὲν έστὶ τὸ δλον τῶν λόγων τέλος ταύτην δὲ τὴν γυμνασίαν, οὐ τοιαύτην είναι νομιστέον, οΐαν την επιχειρηματικήν μέθοδον λέγειν ειώθασιν. έκείνη μέν γάρ πρός δόξαν βλέπει (5). ταύτην δὲ καταφρονείν φησί της των πολλων δόξης (6). αὐτὴν γοῦν τοῖς πολλοῖς καὶ ἀδολεσχίαν κατονομάζεσ 3αι. καί γαρ έκείνη μέν περί εν πρόδλημα πολλάς παραδίδωσο έπιχειρήσεις, ἀφ' ὧν δυνησόμεθα κατασκευάζεω ἡ ἀνασ-

<sup>(1)</sup> Heindorf. Ast. Bekk. πρώ. Fischer πρωί.

<sup>(2)</sup> B. C. ἐπεχώρεις. Editt. ἐπιχειρείς.

<sup>(3)</sup> Α. ελλειποντος.

<sup>(4)</sup> Β. γυμνασαμένοις.

<sup>. (5)</sup> D. Bitter.

<sup>(6)</sup> D. δόξης σύδη γοῦν αὐτην είναι τοῖς πολλοῖς, καὶ αὐολεσχίαν διὰ ταύτην τὴν αἰτίαν ὑπ' αὐτῶν προσονομάζεσθαι.

κευάζειν (ε) ένδόξως το προτεθέν αυτη δε περί τα πολλά καί διαφέροντα προδλήματα την αυτήν ήμεν παραδίδωσε μέθοδον, του μεν άντικειμένων έξεταστικήν, άλλως δε τά μέν πρατύναι, τὰ δὲ ἐλέγξαι τῶν μαχομένων ὥστε ἐτέρα μέν αυτη παρ' έκείνην, τοσούτω δε καλλίων έκείνης, δοω καὶ ταῖς ἐκείνης τιμιωτέραις μεθόδοις ἄνωθεν αὐτὴ χρῆται πρός τὸ οἰκεῖον ἔργον καὶ γὰρ διαιρέσεσιν καὶ ὁρισμοῖς καὶ ἀποδείξεσιν. Εἀν οὖν γυμνασώμεθα κατὰ ταύτην τὴν μέθοδον, πολλή έλπίς ήμας γνησίως αντιλαβέσθαι της των είδων Βεωρίας. διαρθρωτικούς μέν των ύποσυγκεχυμένων έννοιων γενομένους, διάλυτικούς δε των φαινομένων άπόρων, άποδεικτικούς δε των νυν άγνοουμένων πρίν δε ταύτης κρατήσομεν, οὐ δυνησόμεθα μετ' ἐπιζήμης ἔκαζον ἀφορίζεσθαι τῶν εἰδῶν. Καὶ πῶς φαίη ἄν τις δλως δυνατὸν ὁρίζεσθαι τὰ είδη; τὰ γὰρ ἀπλᾶ καὶ ἀμέριστα, ποικιλίαν λόγων οὐκ ἐπιδέχεται καὶ σύνθεσω παν γάρ όριστον, έπιστητόν πως έστίν οὐδαμοῦ δὲ τὸ εἴδος ἐπιστητόν. Εδειζε δὲ καὶ αὐτὸς ό Πλάτων έν ταῖς Επιστολαῖς, ὅτι τὸν αὐτοχύκλον, οὕτε δυομα ποιεί γνωστον ήμιν, ούτε ο χαρακτήρ, ούτε ο όρισμὸς, ούτε ή ἀπόδειξις, άλλ' ή νόησις. Η τὸ μὲν δρίζεσθαι δηλοί και νύν, ως έμπροσθεν, οὐ τὸ όριστικάς ἀποδόσεις ποιείσθαι τῶν εἰδῶν, ἀλλά τὸ αὐτὸ καθ' αὑτὸ ἔκαστον ύφεστάναι τούτων λέγειν (2) διακεκριμένον ἀπό τῶν ἄλλων, χωριστὸν ἀπὸ τῶν μετεχόντων. Εἰ δὲ δὴ καὶ τοῦτο αὐτὸ ζητοίμεν ἐφ' ἑαυτοῦ, πότερον ὁρίζεσθαι τὰ εἴδη δυνατὸν, 🕏 ού δυνατόν, οίον το (3) αύτοκαλον η το αύτοδίκαιον οιά μέν

<sup>(1)</sup> B. C. Deest & avas-

<sup>(2)</sup> Β. λέγει.

κευάζειν.

<sup>(3)</sup> A. # αὐτοκαλόν:

τους έν Επιστολαίς ρηθέντας υπ' αυτου λόγους ανάγκης ούσης νοήσει μόνη (Ι) είναι φάναι ληπτον έκας ον είδος, μηδε όνομα αὐτοῦ παραλαβεῖν δύνασθαι μήτε λόγον ίκανῶς. διά δε το την διαλεκτικήν περί τα είδη την πραγματείαν έχειν, καί (2) διαιρέσεις έκείνων τινάς είναι (3) όρους ταύτην (4) γάρ είναι τῆς διαλεκτικῆς έκατέραν (5) τὴν ἐνέργειαν. Είδ' οὖν διὰ ταῦτα ζητοῖμεν ἀφ' ἑαυτοῦ, πότερον όριστα δεῖ τα είδη λέγειν, η ού; ρητέον ότι το αὐτοκαλον καί τὸ αὐτοδίκαιον καί τὸ αὐτοαγαθὸν, οὐ μόνον ἐστίν ἐν τῷ νῷ, ἀλλὰ καὶ ἐν ψυχαῖς καὶ ἐν τοῖς αἰσθητοῖς καὶ τὰ μέν ούκ ές εν δρεστά, τὰ δὲ ἔστι καὶ ού χρη διὰ την τοῦ (6) αὐτοῦ προσθήχην, εὐθὺς ἐπὶ τὰ νοητὰ (7) ὡς ἀληθῶς εἴθη τὰς ζητήσεις ἀναπέμπειν ὁ δη παθόντες τινὲς, και τῶν κακών ιδέας έθεντο, και των τεχνητών, διά την αυτοκερκίδα την έν Κρατύλω, και το αυτοανόσιον έν Ευθύφρονι πάντων των είδων κατά την πρός τα καθέκας α διαφοράν τῷ αὐτῷ χαρακτηριζομένων. Τούτου δε διακριθέντος (8), εί δει συν-· τόμως είπαν τὸ δοχούν, τὰ μέν νοερὰ εἴδη, κάν ἐν πολλοῖς ἢ τοῖς μεριχοῖς, οἰς οὐκ ἔστιν ὁριστὰ διὰ τὴν έπλότητα αὐτῶν καὶ ὅτι διὰ νοήσεως ἐστὶ ληπτὰ, καὶ οὐ συνθέσεως καὶ ότι (Q) πάντα τὰ όριστὰ μετέχειν (ΙΟ) δεί και κοινού τινός οίον υποκειμένου, καί

<sup>(1)</sup> D. μόνον.

<sup>(2)</sup> A. C. D. xaì τὰς διαιρέ-

<sup>(3)</sup> A. C. D. είναι ορους.

<sup>(4)</sup> A. C. D. ταύτης.

<sup>(5)</sup> A. C. D. έκατέρας.

<sup>(6)</sup> B. Deest τοῦ.

<sup>(7)</sup> B. C. vontà zai ώς.

<sup>(8)</sup> A. B. D. Lacunula est.

<sup>(9)</sup> A. C. xai di' 6, va.

<sup>(10)</sup> D. Deest x2i.

άλλου παρ' έαυτά τινός. Εν δε τοις θείοις είδεσαν, οὐδέν έστι τοιούτον οὐδε γάρ το δν είς άλλο τι χωρεί, καθεί φησιν ό Τίμαιος, άλλα κάν πρόοδον ποιόπαι τινα αφ? έαυτων, τρόπου τινά αὐτά έστιν ἐκεῖνα κατά δευτέρου γενόμενα τάξιν. Τὰ δὲ ψυχικά καὶ αἰσθητὰ, ὁριστά ἐστι, καὶ ἐπλῶς δσα κατὰ παραδειγματικὴν αίτίαν γέγονε, καὶ οσα των είδων λέγεται μετέχειν & δε μήτε ως παραδείνματα προήλθε τὰ πρώτιστα είδη (1), μήτε μετέχει έκείνων, ταῦτα ούκ ἔστιν όριστὰ, άλλὰ νοητὰ μόνον καί γὰρ τὴν διαλεκτικήν έκεινα μέν τὰ πρώτα Θεωρείν, ἀπλαίς ἐπιδολαῖς καὶ αὐτὴν χρωμένην, ὁριζομένην δὲ ἡ διαιροῦσαν, εἰς τὰς εἰκόνας αὐτῶν ὁρἄν· πῶς γὰρ ἀν εἶεν διαιρέσεις τῶν άμερίστων, η όρισμοί χυρίως των άσυνθέτων; Εί ούν το καθαρώτατον έστι νοῦ καί φρονήσεως ή τοιαύτη έπιστήμη, δηλον δη δτι καί νοήσεσι χρηται καθαραίς ταίς (2) περί τὰ νοητά, και μεθόδοις πολυειδέσω, αίς καταδείται τὰ ἐν δευτέραις ὅντα τάξεσιν ἀπ' ἐκείνης (3) Βεάματα καὶ ούτως οί του Πλάτωνος άληθεύουσι λόγοι περί τε τών πρωτίστων είδων και περί των της διαλεκτικής μεθόδων. Ταύτα μέν οθν είρησθω μοι περί των ζητηθέντων εί δε καί άλλα άττα όριζόμεθα ων μή έστα είδη, θαυμαστόν ουδέν, οίον τών τεχνητών έκαστον, καὶ τών μορίων, καὶ τών κακών. τώ γάρ είναι τοὺς λόγους ἐν ἡμῶν τών τε όλων και τών κατά φύσιν όντων καί των άγαθων, καί ταῦτα γινώσκομεν, όσα η συμπληρωτικά των όλων εἰσίν, η όσα μιμεῖται την

<sup>(1)</sup> D. είδη μετέχειν έκείνων.

<sup>(2)</sup> B. C. ale aipei.

C. μήτε έχειν έχείνων.

<sup>(3)</sup> B. C. excivor.

φύσω, η όσα παρυφίσταται τοῖς ἀγαθοῖς ὡς γὰρ ἔστιν έκαστα τούτων, ούτω καί γνωστά ήμῖν έστι καί όριστά, καί διαλεγόμεθα περί αὐτῶν, ἀπὸ τῶν ἐν ἡμῶν ὡρισμένως ἐςώτων λόγων ώστε τουτο μέν ου δεί Βαυμάζειν έκεινο δέ μάλλον χρή συνοράν, και διά τοῦτο και ὁ Σωκράτης ἐπὶ τὸ τί έστιν έκαστον άνάγει κατά (1) τὰς συνουσίας, τοὺς ἐν ψυχή λόγους Θεωρείν έφιέμενος, αὐτὸ τὸ καλὸν ἐπιζητών, καθό πάντα καλά φαινόμενα είσί, τον έν ψυχή προϋπάρχοντα τῶν καλῶν λόγον, καὶ αὐτὴν ἐπιστήμην τὴν οὐσιωδώς ούσαν έν ταϊς ψυχαϊς, ού την νοεράν, ούτε την νοητήν οὐδὲ γὰρ δυνατὸν τοῖς προσδιαλεγομένοις αὐτῷ πρὸς έκείνην ἀναφέρεσθαι την οὐσίαν, άλλ' ὅπου καί ζητεῖ τὸ νοητὸν κάλλος, ένθουσιαστικῶς μάλλον διαγίγνεται, καὶ οὐ μαιευτικώς, οὐδε πειρατικώς δθεν καὶ ὁ ἱππίας περί τοῦ καλοῦ καὶ ὁ Φαῖδρος, οὐ Ξαυμαστὸν εἰ ὁ μὲν ζητεῖ τὸ αὐτοχαλὸν τὸ ἐν ψυχαῖς, οὐδὲ τὸ νοερὸν χαλλος, ἀφ'οῦ πάντα καλά τὰ καλά καὶ γάρ ἐστιν ὁ μὲν πειραστικός. πρέπουσι δε αί λογικαί (2) μέθοδοι τοῖς περί τὰ ψυχικά στρεφομένοις είδη, πείραι και έλεγχοι και όρισμοι και άποδείξεις καί διαιρέσεις, συνθέσεις τε καί άναλύσεις. Ταῦτα καί περί τούτων. όπως δε ό Σωκράτης έκ νεότητος τελειωτικός μέν δην των άτελεστέρων, καθήκων δε περί τοὺς ύψηλότερον τὰ ὄντα Θεωμένους, δείκνυσι καὶ διὰ τούτων ὁ Πλάτων· ό γάρ τὸν Αριστοτέλην τὸν νέον μαιευόμενος καὶ έξετάζων τοὺς ἐν αὐτῷ λόγους, νῦν τῷ Παρμενίδη πρόσ-

<sup>(1)</sup> B. C.D. Deest xará.

<sup>(2)</sup> C. λογιστικαί.

εισι, καὶ τῆς παρ' αὐτοῦ τυχεῖν ὑφηγήσεως ἀξιοῖ, καὶ ὁ περὶ τῶν (1) ὁρισμῶν ἐκείνων ἀναδιδάξας, αὐτὸς τελεωτέρους ὑποδέχεται παρ' ἄλλου κανόνας.

« Καλή μὲν οὖν καὶ Αεία, εὖ ἴσθι, ἡ ὁρμὴ ἢν ὁρμᾳς ἐπὶ » τοὺς λόγους, ελκυσον δὲ σαυτὸν καὶ γύμνασαι (2) μάλ-» λον διὰ τῆς δοκούσης ἀχρήστου εἶναι καὶ καλουμένης » ὑπὸ τῶν πολλῶν ἀδολεσχίας, ἔως ἔτι νέος εἶ· εἰ δὲ μὴ, » σὲ διωφεύξεται ἡ ἀλή Βεια ».

Οἱ μὲν οὕτε ὁρμῶσω, οὕτε ἐπτόηνται περὶ τὴν τῶν ὅντων (3) Θεωρίαν οἱ δὲ ἤδη τελειότητος ἀντελάδοντο κατὰ τὴν γνῶσω οἱ δὲ ὁρμηνται μὲν, δέονται δὲ τελειώσαω τὰ τὰν γνῶσω οἱ δὲ ὁρμηνται μὲν, δέονται δὲ τελειώσαως καὶ πείρας λογικῆς, καὶ γυμνασίας εἰς τὴν τεῦξιν (4) τοῦ τέλους. Εν δὴ τούτοις ἔστι τοῖς μέσοις καὶ ὁ Σωκράτης δθεν ἀποδέχεται μὲν αὐτην ὡς φιλόσοφον τὸ γὰρ τῶν ὁρωμένων ὑπερορὰν καὶ τὴν ἀσώματον οὐσίαν φαντάζεσθαι, φιλόσοφον ἐστὶ καὶ Θεῖον καὶ γὰρ τὸ Θεῖον (5) πῶν τοιοῦτον φαινόμενον, καὶ ἐννοήσεσιν ἀῦλοις ὑφεστός καλὴν δὲ, ὡς (6) εἰς τὸ ὅντως ἄγουσαν καλὸν, δ δὴ ἔστιν οὐκ ἐν (7) τοῖς πρακτοῖς, ὡς ὕστερον οἱ ἀπὸ τῆς Στοᾶς ἐνόμισαν, ἀλλ' ἐν ταῖς νοεραῖς ἐνεργείαις, καὶ ὡς τῷ ἀληθινῷ ἔρωτι πρέποιστα ἀντέχεται καὶ τῆς ἐν τοῖς Θεοῖς αὐτοῖς καλλονῆς.

- (1) Β. C. περί τον ορισμόν.
- (2) Sic Bekker. D. Et
- Editt. γύμνασον.
- (3) **D.** περί της των όντων Δεωρίας.
- (4) A. B. C. εἰς τὴν τάξιν.
- (5) Β. πάντες.
  - (6) B. C. ώς το οντως.
- (7) D. έν τοῖς πρακτικοῖς.

, βέτων εἰς τὰ ἀπλούστερα· τἢ δὲ διαιρετικῆ, ὡς ἀπὸ (Ι) τῶν μερικωτέρων έπὶ τὰ καθολικώτερα τοσαυταχώς (2) γὰρ ή άναλυσις, ώστε έκείνων διαφθειρομένων, πάσχοι άν καί αὐτή ταὐτόν. Εί ἄρα μή ἔστι τὰ είδη, οὐδὲ οἱ ἐν ἡμῖν ἔσονται λόγοι τῶν πραγμάτων εἰ δὲ μὰ εἰσὶν οἱ ἐν ἡμῖν λόγοι τῶν πραγμάτων, οὐκ ἔσονται αἱ διαλεκτικαὶ μέθοδοι καθ' &ς τὰ ὄντα γινώσκομεν, οὐδ' ὅποι τρέψωμεν τὴν διάνοιαν έξομεν. αύτη γάρ ή δύναμις μαλιστα της ψυχής ποθούσα την αίτίαν, ἐπί τὰ είδη καταφεύγει καὶ τὰς μονάδας τας γεννητικάς των πολλών ή δε δόξα και τοῖς ύστερογενέσρι άρχεῖται καὶ τοῖς ἐν τοῖς καθέκαστα κατατεταγμίμοις. Πώς οὖν ἀποδώσει τὰς τούτων αἰτίας, καὶ εἰς ποίας άρχὰς ἀνάγουσα τὴν Βεωρίαν; τὰ γὰρ ὡς άληθῶς αἴπα τών όντων, έστι παραδειγματικά καί ποιητικά καί τέλεια. καί μη όντων δε των είδων, ούτε παραδείγματα είναι δυνατόν ταῦτα γὰρ ἦν τὰ εἴδη τῶν παραδειγμάτων τὰ χυρκώτατα ούτε ποιητήν Βεόν των έγκοσμίων έχοι γάρ αν τά είδη των γιγνομένων (3) το ποιούν και τας αιτίας ούτε τελικου αίτιον το γάρ του είναι τελικον αίτιον, μεταξύ του τε όντος δι αύτου, και έαυτου ποιητικήν άργην άποφαίνει, καθ' Αν τὰ πρὸς αὐτὰ ὄντα τυγχάνει τοῦ οίκείου τελους. Ούκ ἄρα δυνατόν αίτίας των όντων αποδούναι, πως έστο διαστα. διό και δ μη προσιέμενος την υπόθεσαν ταύτην, όμου τοις παραδείγμασι και την δημιουργικήν αιτίαν ανείλεν

<sup>(1).</sup> C. ἀπὰ τῶν δευτέρων.

<sup>(3)</sup> **D.** γιγνομένων αὖποιοῦν.

<sup>(2)</sup> B. C. ποσαχῶς.

ἐκ τῶν δλων· τὸ δὲ τελοιὸν ἀτελῶς ὑπέθετο· τῆς γάρ κινήσεως αὐτὸ ποιεῖ τέλος, ἀλλ' οὐ τοῦ εἶναι πάντων.

- α Τοῦ τοιούτου μέν οὖν μοι δοκεῖς καὶ μᾶλλον ἡσθῆσθαι.
- » Αληθή λέγεις, φάναι. Τί οὖν ποιήσεις φιλοσοφίας
- » πέρι; ποι τρέψη άγνοουμένων τούτων; Ού πάνυ μοι δοκώ
- » χαθοράν έν γε τώ παρόντι (1)».

Πρώτην μέν βοήθειαν είς του Σωκράτην κατεβάλετο μετά του έκ των απορητικών λόγων ίλιγγου, την συντομωτάτην και άληθεστάτην απόδειξιν της των είδων υποθέσεως. ης και πρό των ξαυτού λόγων άντειληφθαι φησί (2) και αὐτὸν, άλλ' άτελως τὸ γὰρ ἡ σθ ῆ σθαι γνώσεως ές ὶ τῆς φαυλοτάτης και άτελεστάτης ίδιον οὐδε γάρ δυ εἰκὸς τελέως άντιλαμβανόμενον (3) της υπάρξεως των είδων, έτι Βορυ-Gεῖσθαι διὰ τούτων τῶν ἀποριῶν. Δευτέραν δὲ ἄλλην κατα-Εάλλεται βοήθειαν, την πορείαν υπογράφων αυτώ καθ' ην προσθήσει (4) το έλλειπον, και τελέως καταδράζεται της των είδων Βεωρίας. Εστω γάρ είναι τὰ είδη. άλλὰ δέδεικται, ότι εί έςι γνως ά (5) ήμο, ούκ ές ω πώς ούν φιλοσοφήσωμεν περί αὐτα όντα, γνώσεως αὐτῶν ἡμῖν ὑπος ῆναι μη δυναμένης, ώς ό των αποριών έδείχνυ λόγος; Πρός δη τούτο πάνυ μέν ό Σωκράτης ηπόρησεν εύρε δε την δευτέραν βοήθειαν ο Παρμενίδης, έφ' ην και παρακαλεί τον Σωκράτην πατρικώς και κηδεμονικώς, ίνα προσλαβών τὸ έλλείπου της παρασκευης, άξιος άναφανή των είδων Βεατής.

<sup>(1)</sup> Β. D. Εν γε τῷ παρόντι.

<sup>(4)</sup> В. пров Эйветан.

<sup>(2)</sup> A. B. C. 9201.

<sup>(5)</sup> Β. C. γνως όν.

<sup>(3)</sup> C. άντιλαβόμενον.

<sup>(6)</sup> D. eine.

« Πρώην (1) γάρ, εἰπεῖν, πρὶν γυμνασθῆναι, ὧ Σώκρα-» τες, ὁρίζεσθαι ἐπεχείρεις (2) καλόν τε τί καὶ δίκαιον » καὶ ἀγαθὸν, καὶ ἐν ἔκας ον τῶν εἰδῶν ἐνενόησα γὰρ καὶ » πρώην σου ἀκούων διαλεγομένου ἐνθάδε Αρις οτέλει » τῷδε».

Κατά μεν την ευφυίαν και την προθυμίαν, ουδεν έγει του Σωμράτην παυτάπασιν ώς έλλείποντα (3) τοῦ μέτρου τοῦ προσήχοντος ἐπανορθοῦν κατὰ δὲ τὴν ἐμπειρίαν μόσην, αὐτὸν ἐνδεῶς ἔχειν ὑπειληφεν, ὅθεν καὶ παραινεῖ πολυπειρότερον αὐτὸν γενέσθαι διὰ τῆς διαλεκτικῆς, ἐπὶ πολλών γυμνασάμενον, και τὰς ἀκολουθίας κατιδόντα τῶν ὑποθέσεων, ξπειτα ούτως έπι την των είδων τραπέσθαι Θεωρίαν δσα γάρ νῦν ἀπόρηται, ταῦτα τοῖς περί διαλεκτικὸν γεγυμνασμένοις (4) ές ίν εὐδιάλυτα. Και τοῦτο μὲν ἐστί τὸ δλον τῶν λόγων τέλος: ταύτην δὲ τὴν γυμνασίαν, οὐ τοιαύτην είναι νομιστέον, οίαν την επιχειρηματικήν μέθοδον λέγειν είωθασιν. έκείνη μέν γάρ πρός δόξαν βλέπει (5). ταύτην δε καταφρονείν φησί της των πολλών δόξης (6). αὐτὴν γοῦν τοῖς πολλοῖς καὶ ἀδολεσχίαν κατονομάζεσ θαι. ναί γάρ έκείνη μέν περί εν πρόθλημα πολλάς παραδίδωσον έπιχειρήσεις, ἀφ' ὧν δυνησόμεθα κατασκευάζειν ἡ ἀνασ-

- (1) Heindorf. Ast. Bekk. πρώ. Fischer πρωί.
- (2) B. C. ἐπεχώρεις. Editt. ἐπιχειρεῖς.
  - (3) Α. έλλειποντος.
  - (4) Β. γυμνασαμένοις.
- ... (5) D. βλίπειν.
- (6) D. δόξης σύδη γοῦν αὐτην είναι τοῖς πολλοῖς, καὶ ἀδολεσχίαν διὰ ταύτην τὴν αἰτίαν ὑπ' αὐτῶν προσονομάζεσθαι.

κευάζειν () ενδόξως το προτεθέν αυτη δε περί τα πολλά και διαφέροντα προδλήματα την αυτήν ήμεν παραδίδωσι μέθοδου, τών μεν αντικειμένων έξεταστικήν, αλλως δε τα μέν κρατύναι, τὰ δὲ ἐλέγζαι τῶν μαχομένων ῶστε ἐτέρα μέν αύτη παρ' έκείνην, τοσούτω δε καλλίων έκείνης, δσω καὶ ταῖς ἐκείνης τιμιωτέραις μεθόδοις ἄνωθεν αὐτὴ χρῆται πρός τὸ οἰκεῖον ἔργον καὶ γὰρ διαιρέσεσιν καὶ ὁρισμοῖς καὶ ἀποδείξεσιν. Εἀν οὖν γυμνασώμεθα κατὰ ταύτην τὴν μέθοδον, πολλή έλπις ήμας γνησίως αντιλαβέσθαι τής των είδων Βεωρίας διαρθρωτικούς μέν των ύποσυγκεχυμένων έννοιών γενομένους, διάλυτικούς δε των φαινομένων απόρων, αποδεικτικούς δε των νῦν άγνοουμένων πρίν δε ταύτης κρατήσομεν, οὐ δυνησόμεθα μετ' ἐπιζήμης ἔκαζον ἀφορίζεσθαι τῶν εἰδῶν. Καὶ πῶς φαίη ἄν τις δλως δυνατὸν ὁρίζεσθαι τὰ είδης τὰ γὰρ άπλα καὶ άμεριστα, ποικιλίαν λόγων οὐκ ἐπιδέχεται καὶ σύνθεσαν παν γάρ όριστου, ἐπιστητόν πως έστίν οὐδαμοῦ δὲ τὸ εἶδος ἐπιστητόν. Εδειζε δὲ καὶ αὐτὸς ό Πλάτων έν ταῖς Επιστολαῖς, ὅτι τὸν αὐτοχύκλον, οὕτε δνομα ποιεί γνωστον ήμίν, ούτε ό χαρακτήρ, ούτε ό όρισμὸς, οὕτε ἡ ἀπόδειξις, ἀλλ' ἡ νόησις. Η τὸ μὲν δρίζεσθαι δηλοί και νύν, ως έμπροσθεν, οὐ τὸ όριστικάς ἀποδόσεις ποιείσθαι τών είδων, άλλά το αύτο καθ' αύτο έκαστον ύφεστάναι τούτων λέγειν (2) διακεκριμένον ἀπὸ τῶν ἄλλων, χωριστον ἀπό τῶν μετεχόντων. Εί δὲ δὴ καί τοῦτο αὐτὸ ζητοῖμεν ἐφ' ἑαυτοῦ, πότερον ὁρίζεσθαι τὰ εἴδη δυνατὸν,  $\hat{y}$  οὐ δυνατόν, οἶον τὸ (3) αὐτοκαλὸν  $\hat{y}$  τὸ αὐτοδίκ $\hat{y}$ αον  $\hat{y}$  διὰ μὲν

<sup>(1)</sup> B. C. Deest h avas-

<sup>(2)</sup> Β. λέγει.

χευάζειν.

<sup>(3)</sup> A. A αὐτοκαλόν:

τους εν Επιστολαίς ρηθέντας υπ' αυτου λόγους αναγκης ούσης νοήσει μόνη (Ι) είναι φάναι ληπτόν έκας ον είδος, μηδε όνομα αὐτοῦ παραλαβεῖν δύνασθαι μήτε λόγον ίκανώς διά δὲ τὸ τὴν διαλεκτικὴν περί τὰ εἴδη τὴν πραγματείων έχειν, καί (2) διαιρέσεις έκείνων τινάς είναι (3) δρους ταύτην (4) γὰρ είναι τῆς διαλεκτικῆς έκατέραν (5) τὴν ἐνέργειαν. Είδ' οὖν διὰ ταῦτα ζητοῖμεν ἀφ' έαυτοῦ, πότερον όριστα δεί τα είδη λέγειν, η ού; ρητέον ότι το αὐτοκαλον καὶ τὸ αὐτοδίκαιον καὶ τὸ αὐτοαγαθὸν, οὐ μόνον ἐστὶν ἐν τῷ νῷ, ἀλλὰ καὶ ἐν ψυχαῖς καὶ ἐν τοῖς αἰσθητοῖς καὶ τὰ μέν ούχ ἔς ιν δριστά, τὰ δὲ ἔστι καὶ ού χρη διὰ τὴν τοῦ (6) αύτου προσθήκην, εύθυς έπι τὰ νοητά (7) ώς άληθῶς είδη τὰς ζητήσεις ἀναπέμπειν ὁ δη παθόντες τινές, καὶ τῶν κακῶν ίδέας έθεντο, καὶ τῶν τεχνητῶν, διὰ τὴν αὐτοκερκίδα τὴν ἐν Κρατύλω, καὶ τὸ αὐτοανόσιον ἐν Εὐθύφρονι πάντων των είδων κατά την πρός τα καθέκας α διαφοράν τῷ αὐτῷ χαρακτηριζομένων. Τούτου δε διακριθέντος (8), εί δεί συν-· τόμως είπεῖν τὸ δοκοῦν, τὰ μέν νοερὰ εἴδη, κậυ ἐν πολλοῖς ἢ τοῖς μεριχοῖς, οἰς οὐκ ἔστιν όριστὰ διὰ τὴν έπλότητα αὐτῶν καὶ ὅτι διὰ νοήσεως ἐστὶ ληπτὰ, καὶ ού συνθέσεως και ότι (Q) πάντα τὰ όριστὰ μετέχειν (ΙΟ) δεί και κοινού τινός οίον υποκειμένου, και

<sup>(1)</sup> D. μόνον.

<sup>(2)</sup> A. C. D. xaì τὰς διαιρέσεις.

<sup>(3)</sup> A. C. D. είναι δρους.

<sup>(4)</sup> Α. C. D. ταύτης.

<sup>(5)</sup> A. C. D. ἐκατέρας.

<sup>(6)</sup> B. Deest τοῦ.

<sup>(7)</sup> B. C. vontà xai ώς.

<sup>(8)</sup> A. B. D. Lacunula

est.

<sup>(9)</sup> A. C. xæi di' 6, τι

<sup>(10)</sup> D. Deest xai.

άλλου παρ' έαυτά τινός. Εν δέ τοις Θείοις είδεσιν, οὐδέν έστι τοιούτον οὐδε γάρ το δν είς άλλο τι χωρεί, καθεί φησιν ό Τίμαιος, άλλα καν πρόοδον ποιήται τινά αφ έαυτων, τρόπον τινά αύτα έστιν έκεινα κατά δευτέραν γενόμενα τάξιν. Τὰ δὲ ψυχικά καὶ αἰσθητά, όριστά ἐστι. καὶ ἐπλῶς ὅσα κατὰ παραδειγματικὴν αἰτίαν γέγονε, καὶ δσα τῶν εἰδῶν λέγεται μετέχειν & δὲ μήτε ὡς παραδείνματα προτίλθε τὰ πρώτιστα είδη (1), μήτε μετέχει έκείνων, ταῦτα ούκ ἔστιν ὁριστὰ, άλλὰ νοητὰ μόνον καὶ γὰρ τὴν διαλεκτικήν έκεινα μέν τα πρώτα Θεωρείν, απλαίς έπιδολαῖς καὶ αὐτὴν χρωμένην, ὁριζομένην δὲ ἡ διαιροῦσαν, εἰς τὰς εἰκόνας αὐτῶν ὁράν πῶς γὰρ ἀν εἶεν διαιρέσεις τῶν άμερίστων, η όρισμοί χυρίως των άσυνθέτων; Εί ούν τὸ καθαρώτατον ἐστί νοῦ καί φρονήσεως ή τοιαύτη ἐπιστήμη, δηλον δη δτι και νοήσεσι χρηται καθαραίς ταίς (2) περί τὰ νοητά, και μεθόδοις πολυειδέσω, αίς καταδείται τα έν δευτέραις όντα ταξεσιν απ' έκείνης (3) Βεάματα καί ούτως οί του Πλάτωνος άληθεύουσι λόγοι περί τε τών πρωτίστων είδων και περί των της διαλεκτικής μεθόδων. Ταντα μέν οδη είρησθω μοι περί των ζητηθέντων εί δε καί άλλα άττα όριζόμεθα ών μη έστα είδη, Ααυμαστόν ουδέν, οίον των τεχνητών έκαστον, και των μορίων, και των κακών. τῷ γὰρ εἶναι τοὺς λόγους ἐν ἡμῶν τῶν τε δλων καὶ τῶν κατά φύσιν όντων και των άγαθων, και ταυτα γινώσκομεν, δσα ή συμπληρωτικά των όλων είσω, ή όσα μιμείται την

<sup>(1)</sup> D. είδη μετέχειν έκείνων.

<sup>(2)</sup> B. C. ale aipei.

C. μήτε έχειν έκείνων.

<sup>(3)</sup> B. C. exeiver.

φύσω, η όσα παρυφίσταται τοῖς αγαθοῖς ώς γαρ έστω έκαστα τούτων, ούτω καὶ γνωστὰ ἡμῖν ἐστι καὶ ὁριστὰ, καὶ διαλεγόμεθα περί αὐτών, ἀπὸ τών ἐν ἡμῖν ώρισμένως ἐςώτων λόγων ώστε τουτο μέν ου δεί Βαυμάζειν έκεινο δέ μάλλον χρή συνοράν, και διά τοῦτο και ὁ Σωκράτης έπὶ τὸ τί έστιν έκαστον άνάγει κατά (Ι) τὰς συνουσίας, τοὺς ἐν ψυχή λόγους Βεωρείν έφιέμενος, αὐτὸ τὸ καλὸν ἐπιζητών, καθό πάντα καλά φαινόμενα είσι, τον έν ψυγή προϋπάργοντα τῶν καλῶν λόγον, καὶ αὐτὴν ἐπιστήμην τὴν οὐσιωδώς ούσαν έν ταῖς ψυχαῖς, οὐ τὴν νοεράν, οὔτε τὴν νοητήν ούδε γάρ δυνατον τοῖς προσδιαλεγομένοις αὐτῷ πρὸς έκείνην ἀναφέρεσθαι τὴν οὐσίαν, άλλ' ὅπου καί ζητεῖ τὸ νοητον καλλος, ένθουσιαστικώς μαλλον διαγίγνεται, και οὐ μαιευτικώς, οὐδὲ πειρατικώς δθεν καὶ ὁ ἱππίας περὶ τοῦ χαλοῦ χαὶ ὁ Φαῖδρος, οὐ Βαυμαστὸν εἰ ὁ μὲν ζητεῖ τὸ αὐτοχαλόν τὸ ἐν ψυχαῖς, οὐδὲ τὸ νοερὸν χαλλος, ἀφ'οῦ πάντα καλά τὰ καλά καὶ γάρ έστιν ὁ μὲν πειραστικός. πρέπουσι δὲ αἱ λογικαὶ (2) μέθοδοι τοῖς περὶ τὰ ψυχτιά στρεφομένοις είδη, πειραι και έλεγχοι και όρισμοί και ἀποδείξεις και διαιρέσεις, συνθέσεις τε και ἀναλύσεις. Ταῦτα καί περί τούτων. όπως δε ό Σωκράτης έκ νεότητος τελειωτικός μεν δην των ατελεστέρων, καθήκων δε περί τους ύψηλότερον τὰ ὄντα Θεωμένους, δείκνυσι καὶ διὰ τούτων ὁ Πλάτων· ό γὰρ τὸν Αριστοτέλην τὸν νέον μαιευόμενος καὶ έξετάζων τοὺς ἐν αὐτῷ λόγους, νῦν τῷ Παρμενίδη πρόσ-

<sup>(1)</sup> B. C.D. Deest xará.

<sup>(2)</sup> C. λογιστικαί.

εισι, καὶ τῆς παρ' αὐτοῦ τυχεῖν ὑφηγήσεως ἀξιοῖ, καὶ ὁ περὶ τῶν (1) ὁρισμῶν ἐκείνων ἀναδιδάξας, αὐτὸς τελεωτέρους ὑποδέχεται παρ' ἄλλου κανόνας.

« Καλή μὲν οὖν καὶ βεία, εὖ ἴσθι, ἡ ὁρμὴ ἢν ὁρμᾳς ἐπὶ
» τοὺς λόγους, ἔλκυσον δὲ σαυτὸν καὶ γύμνασαι (2) μᾶλ» λον διὰ τῆς δοκούσης ἀχρήστου εἶναι καὶ καλουμένης
» ὑπὸ τῶν πολλῶν ἀδολεσχίας, ἔως ἔτι νέος εἶ· εἰ δὲ μὴ,
» σὲ διαφεύξεται ἡ ἀλήβεια».

Οἱ μὲν οὕτε ὁρμῶσιν, οὕτε ἐπτόηνται περὶ τὴν τῶν ὅντων (3) Θεωρίαν οἱ δὲ ἤδη τελειότητος ἀντελάδοντο κατὰ τὴν γνῶσιν οἱ δὲ δρμηνται μὲν, δέονται δὲ τελειώσεως καὶ πείρας λογικῆς, καὶ γυμνασίας εἰς τὴν τεῦξιν (4) τοῦ τέλους. Εν δὴ τούτοις ἔστι τοῖς μέσοις καὶ ὁ Σωκράτης δθεν ἀποδέχεται μὲν αὐτοῦ τὴν ὁρμὰν ὁ Παρμενίδης, καὶ καλεῖ Θείαν μὲν αὐτὴν ὡς φιλόσοφον τὸ γὰρ τῶν ὁρωμένων ὑπερορᾳν καὶ τὴν ἀσώματον οὐσίαν φαντάζεσθαι, φιλόσοφον ἐστὶ καὶ Θεῖον καὶ γὰρ τὸ Θεῖον (5) πᾶν τοιοῦτον ἀς (6) εἰς τὸ ὅντως ἄγουσαν καλὸν, ὅ δὴ ἔστιν οὐκ ἐν (7) τοῖς πρακτοῖς, ὡς ὕστερον οἱ ἀπὸ τῆς Στοᾶς ἐνόμισαν, ἀλλ' τοῦς πορεκτοῖς ἀνεργείαις, καὶ ὡς τῷ ἀληθινῷ ἔρωτι πρέπουν τοὶ τὰς ἐν τοῖς Θεοῖς αὐτοῖς καλλονῆς.

<sup>(1)</sup> Β. C. περί τον ορισμόν.

<sup>(2)</sup> Sic Bekker. — D. Et

Editt. γύμνασον.

<sup>(3)</sup> D. περί της των όντων Βεωρίας.

<sup>(4)</sup> Α. Β. С. εἰς τὴν τάξιν.

<sup>(5)</sup> Β. πάντες.

<sup>(6)</sup> Β. C. ως το όντως.

<sup>(</sup>γ) D. ἐν τοῖς πρακτικοῖς.

αναλύουσα είς τὰ αἴτια· τῆ δὲ ὁριστακῆ, ώς ἀπὸ τῶν συν-, βέτων εἰς τὰ ἀπλούστερα· τἢ δὲ διαιρετοιἢ, ὡς ἀπὸ (I) τῶν μερικωτέρων έπι τα καθολικώτερα τοσαυταχώς (2) γαρ ή άναλυσις, ώστε έκείνων διαφθειρομένων, πάσχοι αν καί αὐτὴ ταὐτόν. Εἰ ἄρα μὴ ἔστι τὰ εἴδη, οὐδὲ οἱ ἐν ἡμῖν ἔσονται λόγοι τῶν πραγμάτων εί δε μη είσιν οι έν ἡμῖν λόγοι τῶν πραγμάτων, οὐκ ἔσονται αί διαλεκτικαὶ μέθοδοι καθ' άς τὰ όντα γινώσκομεν, οὐδ' όποι τρέψωμεν τὴν σιανοιαν έξομεν. αύτη γαρ ή δύναμις μαλιστα της ψυχής ποθούσα την αίτίαν, έπι τα είδη καταφεύγει και τας μονάβας τας γεννητικάς των πολλών ή δε δόξα και τοῖς ύστερογενέσρι άρχεῖται καὶ τοῖς ἐν τοῖς καθέκαστα κατατεταγμέμοις. Πώς οθν αποθώσει τας τούτων αίτίας, και είς ποίας άρχὰς ἀνάγουσα την Θεωρίαν; τὰ γὰρ ὡς άληθῶς αἴπα των όντων, έστι παραθειγματικά και ποιητικά και τέλεια. καί μη όντων δε των είδων, ούτε παραδείγματα είναι δυνατόν ταῦτα γὰρ δη τὰ είδη τῶν παραδειγμάτων τὰ πυρκότατα· ούτε ποιητήν Βεόν των έγκοσμίων· έχοι γάρ άν τά είδη των γιγνομένων (3) το ποιούν και τας αιτίας ούτε τελικου αίτιου το γάρ του είναι τελικου αίτιου, μεταξύ του τε όντος διξαύτου, καί έαυτου ποιητικήν άρχην άποφαίνα, καθ' ην τὰ πρὸς αὐτὰ ὄντα τυγχάνα τοῦ οἰκαίου τέλους. Ούκ άρα δυνατόν αίτίας των όντων αποδούναι, πως έστυ διαστα. διὸ καὶ ὁ μὴ προσιέμενος τὴν ὑπόθεσαν ταύτην, όμου τοίς παραδείγμασι και την δημιουργικήν αίτίαν ανείλεν

<sup>(1).</sup> C. ἀκὰ τῶν δευτέρων.

<sup>(3)</sup> **D.** γιγνομένων αὖποιεῦν.

<sup>(2)</sup> Β. C. ποσαχῶς.

έκ των όλων το δε τελικον άτελως υπέθετο της γάρ κινήσεως αὐτὸ ποιεῖ τέλος, άλλ' οὐ τοῦ είναι πάντων.

- « Τοῦ τοιούτου μὲν οὖν μοι δοκεῖς καὶ μᾶλλον ἡσθῆσθαι.
- » Αληθή λέγεις, φάναι. Τί οὖν ποιήσεις φιλοσοφίας
- » πέρι; ποῖ τρέψη άγνοουμένων τούτων; Οὐ πάνυ μοι δοκῶ
- » καθοράν έν γε τῷ παρόντι (I)».

Πρώτην μέν βοήθειαν είς τον Σωκράτην κατεβάλετο μετά τὸν ἐκ τῶν ἀπορητικῶν λόγων ἔλιγγον, τὴν συντομωτάτην καὶ άληθεστάτην ἀπόδειξω τῆς τῶν εἰδῶν ὑποθέσεως, ης και πρό των έαυτου λόγων άντειληφθαι φησί (2) και αὐτὸν, άλλ' ἀτελώς τὸ γὰρ ἡσθῆσθαι γνώσεως ές ὶ τῆς φαυλοτάτης και άτελεστάτης ίδιον οὐδε γάρ ήν εἰκὸς τελέως άντιλαμβανόμενον (3) της υπάρξεως των είδων, έτι Αορυδεῖσθαι διὰ τούτων τῶν ἀποριῶν. Δευτέραν δε ἄλλην κατα-Εάλλεται βοήθειαν, την πορείαν υπογράφων αυτώ καθ' ην προσθήσει (4) το έλλειπον, και τελέως καταδράζεται τῆς των είδων Βεωρίας. έστω γάρ είναι τὰ είδη. άλλὰ δέδεικται, δτι εί έςτηνως ά (5) ήμω, ούκ έςω πως ούν φιλοσοφήσωμεν περί αὐτά όντα, γνώσεως αὐτῶν ήμιν ὑπος ῆναι ρώ δυναμένης, ώς ό των άποριων έδείκνυ λόγος; Πρός δη τούτο πάνυ μέν δ Σωκράτης ήπόρησεν εύρε δε την δευτέραν βοήθειαν ο Παρμενίδης, έφ' ήν και παρακαλεί του Σωχράτην πατρικώς και κηθεμονικώς, ίνα προσλαθών τό έλλείπου της παρασκέυης, άξιος άναφανή των είδων Βεατής.

<sup>(</sup>τ) B. D. Εν γε τῷ παρόντι.

<sup>(4)</sup> B. mpos Inseral. (2) A. B. C. pagi. (5) Β. C. γνωςόν.

<sup>(3)</sup> C. άντιλαδόμενον.

<sup>(6)</sup> D. elne.

« Πρώην (1) γὰρ, εἰπεῖν, πρίν γυμνασθῆναι, ὧ Σώκρα» τες, ὁρίζεσθαι ἐπεχείρεις (2) καλόν τε τί καὶ δίκαιον
» καὶ ἀγαθὸν, καὶ ἐν ἔκας ον τῶν εἰδῶν ἐνενόησα γὰρ καὶ
» πρώην σου ἀκούων διαλεγομένου ἐνθάδε Αρις οτέλει
» τῷδε».

Κατά μεν την εύφυταν και την προθυμίαν, ούδεν έχει τον Σωχράτην παντάπασιν ώς έλλείποντα (3) τοῦ μέτρου τοῦ προσήχοντος έπανορθοῦν κατά δὲ τὴν ἐμπειρίαν μόνην, αὐτὸν ἐνδεῶς ἔχειν ὑπείληφεν, ὅθεν καί παραινεῖ πολυπειρότερον αὐτὸν γενέσθαι διὰ τῆς διαλεκτικῆς, ἐπὶ πολλών γυμνασάμενον, καὶ τὰς ἀκολουθίας κατιδόντα τῶν ὑποθέσεων, ἔπειτα ούτως ἐπὶ τὴν τῶν εἰδῶν τραπέσθαι Θεωρίων όσα γάρ νῦν ἀπόρηται, ταῦτα τοῖς περὶ διαλεκτικὸν γεγυμνασμένοις (4) ές ίν εὐδιάλυτα. Καὶ τοῦτο μὲν ἐστὶ τὸ όλον τῶν λόγων τέλος ταύτην δὲ τὴν γυμνασίαν, οὐ τοιαύτην είναι νομιστέον, οίαν την έπιχειρηματικήν μέθοδον λέγειν είωθασιν έκείνη μέν γάρ πρός δόξαν βλέπει (5). ταύτην δε καταφρονείν φησί της των πολλών δόξης (6). αὐτὴν γοῦν τοῖς πολλοῖς καὶ ἀδολεσχίαν κατονομάζεσ θαι. καί γαρ έκείνη μέν περί εν πρόδλημα πολλάς παραδίδωσυ έπιχειρήσεις, ἀφ' ὧν δυνησόμεθα κατασκευάζεω ἡ ἀνασ-

<sup>(1)</sup> Heindorf. Ast. Bekk. πρώ. Fischer πρωί.

<sup>(2)</sup> B. C. ἐπεχώρεις. Editt. ἐπιχειρείς.

<sup>(3)</sup> Α. ελλείποντος.

<sup>(4)</sup> Β. γυμνασαμένοις.

<sup>. (5)</sup> D. Alteres.

<sup>(6)</sup> D. δόξης αὐδη γοῦν αὐτην είναι τοῖς πολλοῖς, καὶ ἀδολεσχίαν διὰ ταύτην τὴν αἰτίαν ὑπ' αὐτῶν προσονομάζεσθαι.

κευάζειν (1) ένδόξως το προτεθέν αυτη δε περί τα πολλά καὶ διαφέροντα προδλήματα την αὐτην ήμῖν παραδίδωσι μέθοδον, του μέν άντικειμένων έξεταστικήν, άλλως δε τά μέν πρατύναι, τὰ δὲ ἐλέγξαι τῶν μαχομένων ὥστε ἐτέρα μέν αυτη παρ' έκείνην, τοσούτω δε καλλίων έκείνης, δσω καὶ ταῖς ἐκείνης τιμιωτέραις μεθόδοις ἄνωθεν αὐτὴ χρῆται πρός τὸ οἰκεῖον ἔργον καὶ γὰρ διαιρέσεσιν καὶ ὁρισμοῖς καὶ ἀποδείξεσιν. Εάν ούν γυμνασώμεθα κατά ταύτην την μέθοδον. πολλή έλπις ήμας γνησίως αντιλαβέσθαι τής των είδων **Βε**ωρίας διαρθρωτικούς μέν των ύποσυγκεχυμένων έννοιών γενομένους, διάλυτικους δὲ τῶν φαινομένων ἀπόρων, ἀποδεικτικούς δε των νυν άγνοουμένων πρίν δε ταύτης κρατήσομεν, οὐ δυνησόμεθα μετ' έπιςήμης έκας ον άφορίζεσθαι τῶν εἰδῶν. Καὶ πῶς φαίη ἄν τις δλως δυνατὸν ὁρίζεσθαι τὰ είδη; τα γαρ απλα και αμέριστα, ποικιλίαν λόγων οὐκ ἐπιδέχεται καὶ σύνθεσιν πᾶν γὰρ όριστον, ἐπιστητόν πως έστίν οὐδαμοῦ δὲ τὸ εἴδος ἐπιστητόν. Εδειξε δὲ καὶ αὐτὸς ό Πλάτων έν ταῖς Επιστολαῖς, ὅτι τὸν αὐτοχύκλον, οὕτε δυομα ποιεί γνωστον ήμίν, ούτε ό χαρακτήρ, ούτε ό όρισμός, ούτε ή ἀπόδειξις, άλλ' ή νόησις. Η το μέν δρίζεσθαι δηλοί και νύν, ως ξμπροσθεν, οὐ τὸ δριστικάς ἀποδόσεις ποιείσθαι τῶν εἰδῶν, ἀλλὰ τὸ αὐτὸ καθ' αὐτὸ ἔκαστον ύφεστάναι τούτων λέγειν (2) διακεκριμένον ἀπὸ τῶν ἄλλων, χωριστον ἀπὸ τῶν μετεχόντων. Εἰ δὲ δη καὶ τοῦτο αὐτὸ ζητοῖμεν ἐφ' ἑαυτοῦ, πότερον ὁρίζεσθαι τὰ εἴδη δυνατὸν, η ού δυνατόν, οίον το (3) αύτοκαλον η το αύτοδίκαιον διά μέν

<sup>(1)</sup> В. С. Deest й а́vаσ-

<sup>(2)</sup> Β. λέγει.

κευάζειν.

<sup>(3)</sup> A. A αὐτοκαλόν:

φύσω, ή όσα παρυφίσταται τοῖς αγαθοῖς ώς γαρ έστιν ἔκαστα τούτων, οὖτω καὶ γνωστὰ ἡμῖν ἐστι καὶ ὁριστὰ, καὶ διαλεγόμεθα περί αὐτῶν, ἀπὸ τῶν ἐν ἡμῶν ὡρισμένως ἐςώτων λόγων. ώστε τουτο μέν ου δει βαυμάζειν έκεινο δέ μάλλον χρή συνοράν, και διά τοῦτο και ὁ Σωκράτης έπὶ τὸ τί έστιν έκαστον άνάγει κατά (1) τὰς συνουσίας, τοὺς ἐν ψυχή λόγους Θεωρείν έφιέμενος, αὐτὸ τὸ καλὸν ἐπιζητών, καθό πάντα καλά φαινόμενα είσί, τον έν ψυγή προϋπάρχουτα τῶν καλῶν λόγον, καἱ αὐτὴν ἐπιστήμην τὴν οὐσιωδώς ούσαν έν ταϊς ψυχαϊς, ού την νοεράν, ούτε την νοητήν οὐδὲ γάρ δυνατὸν τοῖς προσδιαλεγομένοις αὐτῷ πρὸς έκείνην αναφέρεσθαι την οὐσίαν, άλλ' δπου καὶ ζητεῖ τὸ νοητον χαλλος, ένθουσιαστικώς μαλλον διαγίγνεται, και ούμαιευτικώς, οὐδὲ πειρατικώς δθεν καὶ ὁ ἶππίας περὶ τοῦ καλού και ό Φαίδρος, ού Βαυμαστον εί ό μεν ζητεί το αὐτοκαλὸν τὸ ἐν ψυχαῖς, οὐθὲ τὸ νοερὸν καίλλος, ἀφ'οῦ πάντα καλά τὰ καλά καὶ γάρ έστιν ὁ μὲν πειραστικός. πρέπουσι δε αί λογικαί (2) μέθοδοι τοῖς περί τὰ ψυχικά στρεφομένοις είδη, πείραι και έλεγχοι και όρισμοι και άποδείξεις καὶ διαιρέσεις, συνθέσεις τε καὶ άναλύσεις. Ταῦτα και περί τούτων όπως δε ό Σωκράτης έκ νεότητος τελειωτικός μέν ήν των άτελεστέρων, καθήκων δε περί τους ύψηλότερου τὰ ὄυτα Θεωμένους, δείκνυσι καί διὰ τούτων ὁ Πλάτων· ό γάρ τὸν Αριστοτέλην τὸν νέον μαιευόμενος καί έξετάζων τους έν αυτῷ λόγους, νῦν τῷ Παρμενίδη πρόσ-

<sup>(1)</sup> B. C.D. Deest xará.

<sup>(2)</sup> C. λογιστικαί.

εισι, καὶ τῆς παρ' αὐτοῦ τυχεῖν ὑφηγήσεως ἀξιοῖ, καὶ ὁ περὶ τῶν (1) ὁρισμῶν ἐκείνων ἀναδιδάξας, αὐτὸς τελεω-τέρους ὑποδέχεται παρ' ἄλλου κανόνας.

« Καλή μεν οὖν καὶ Ͽεία, εὖ ἴσθι, ἡ ὁρμή ἡν ὁρμῷς ἐπὶ
» τοὺς λόγους, ἔλκυσον δὲ σαυτὰν καὶ γύμνασαι (2) μᾶλ» λον διὰ τῆς δοκούσης ἀχρήστου εἶναι καὶ καλουμένης
» ὑπὸ τῶν πολλῶν ἀδολεσχίας, ἔως ἔτι νέος εἶ· εἰ δὲ μὴ,
» σὲ διαφεύξεται ἡ ἀλή Ͽεια ».

Οἱ μὲν οὕτε ὁρμῶσιν, οὕτε ἐπτόηνται περὶ τὴν τῶν δυτων (3) Βεωρίαν οἱ δὲ ἤδη τελειότητος ἀντελάδοντο κατὰ τὴν γνῶσιν οἱ δὲ δρμηνται μὲν, δέονται δὲ τελειώσεως καὶ πείρας λογικῆς, καὶ γυμνασίας εἰς τὴν τεὺξιν (4) τοῦ τέλους. Εν δὴ τούτοις ἔστι τοῖς μέσοις καὶ ὁ Σωκράτης τοῦ τέλους. Εν δὴ τούτοις ἔστι τοῖς μέσοις καὶ ὁ Σωκράτης καὶ καλεῖ Βείαν μὲν αὐτὸῦ τὴν ὁρμὰν ὁ Παρμενίδης, καὶ νων ὑπερορὰν καὶ τὴν ἀσώματον οὐσίαν φαντάζεσθαι, φιλόσοφον ἐστὶ καὶ Βεῖον καὶ γὰρ τὸ Θεῖον (5) πᾶν τοιοῦτον φαινόμενον, καὶ ἐννοήσεσιν ἀῦλοις ὑφεστός καλὴν δὲ, ὡς (6) εἰς τὸ ὅντως ἄγουσαν καλὸν, ὅ δὴ ἔστιν οὐκ ἐν (7) τοῖς πρακτοῖς, ὡς ὑστερον οἱ ἀπὸ τῆς Στοᾶς ἐνόμισαν, ἀλλ' το ταῖς τὸ ὅντως ἔγουσαν καλὸν, τοῦ καλλους μάσουσαν τὸ γὰρ ἐρωτικὸν εἶδος τῆς ζωῆς, τοῦ καλλους μάσουσαν τὸ γὰρ ἐρωτικὸν εἶδος τῆς ζωῆς, τοῦ καλλους μάσουσαν τὸ γὰρ ἐρωτικὸν εἶδος τῆς ζωῆς, τοῦ καλλους μάσουσαν τὸ γὰρ ἐρωτικὸν εἶδος τῆς βεοῖς αὐτοῖς καλλονῆς.

- (1) Β. C. περί τον ορισμόν.
- (2) Sic Bekker. D. Et
- Editt. γύμνασον.
- (3) D. περί της των όντων Βεωρίας.
- (4) A. B. C. eig thu tágiu.
- (5) Β. πάντες.
- (6) Β. C. ώς τὸ ὄντως.
- (7) D. έν τοῖς πρακτικοῖς.

Αποδέχεται οὖν τὴν ὁρμὴν ὡς Βείαν διὰ ταῦτα, καὶ ὡς καλήν εἰκότως, ὡς ἐπί νοῦν ἀνάγουσαν καὶ ἐπί τὸ ἔν· ὡς μέν γάρ Θεία, τοῦ ένὸς ἀντέχεται, ὡς δὲ καλή, τοῦ νοῦ, παρ' ῷ τὸ πρώτως καλόν και ὡς ἐκκαθαίρουσαν τὸ όμμα της ψυχής, και το Βειότατον αυτής έπεγείρουσαν. Προτείνει δε την όδον την διά της διαλεκτικής ώς άπταιστου και άνυσιμωτάτην συμφυή μέν ούσαν τοῖς πράγμασι, δυνάμεσι δε χρωμένην πολλαίς είς την της άληθείας κατάληψιν , μιμουμένην δε τον νοῦν και τὰς ἀρχὰς ἀπὸ νοῦ δεχομένην, ανατείνουσαν δε καλώς δε ευτάκτων έπαναδασμών έπι τὸ ον, και παύουσαν τῆς περί τὰ αἰσθητὰ πλάνης, μεθόδοις τε ανελέγκτοις εκαστα πιέζουσαν έως έπ αὐτὴν ἀφίκηται τὴν τοῦ ένὸς καὶ τάγαθοῦ περιωπήν. Καὶ ταυτα μέν ειρήσθω περί αὐτων ήμιν των πραγμάτων έπαδη δε τινές του της γυμνασίας δυόματος δραξάμενοι, την παρά τοῖς Περιπατητικοῖς ἐπιχειρηματικήν οἴονται μέθοδον ταύτην εξναι την γυμνασίαν και γάρ έκείνης το χρήσιμον λέγων ο Αριστοτέλης, πρός την γυμνασίου αυτήν είναι φησί συντελούσαν εξρηται μέν ήμῦν έκ προοιμίων πολλά πρός τούτους νυνί δε συντόμως τι πάλιν είπειν έθελοντας, πρό πάντων άξιον έκεινο διορίσασθαι, τί το γυμναστικόν τῆς διαλεκτικής ταύτης καὶ γὰρ ὁ ἐν Πολιτεία Σωκράτης γυμνάζειν φησί δι' αὐτῆς τοὺς παιδευομένους. Τρία τοίνυν έργα της διαλεκτικής τὸ μὲν καθαρτικόν διὰ τῶν έλέγχων, ώς αὐτὸς ἐν Σοφιστῆ φησιν· ῷ καὶ ὁ Σωκράτης χρῆται πολλῷ πρός τό σοφιστικόν φῦλον, τὴν διπλῆν ἄγνοιαν σωφρονίζων το δε, άπ' έναντίας τούτω, των όντων άναμνη-

σταιών, ῷ τοὺς εὖ πεφυκότας ἀνῆγεν ἐπί Βεωρίαν, αὐτὸ μόνον έμφαίνων το άληθές το δε έπ' άμφω διατείνον, καὶ τὰ μὲν έλέγχων, τὰ δέ προκαλούμενον εἰς άλήθειαν (Ι). ώστε έν πολλοίς τε άλλοις ό Σωκράτης διαλόγοις, κάν τῷ Λυσίδη, δήλος έστὶ γυμνάζων τοὺς λόγους. ταύτην τοίνυν της διαλεκτικής την πάσαν διά των άντικειμένων λόγων βάσανου, έν τούτοις μοι δοκεί γυμνασίαν καί πλώνην ἀποκαλείν, και οὐκέτι διὰ ταῦτα διοικίζειν την νυνὶ παραδοθησομένην μέθοδον τῆς ὑπ' αὐτοῦ Βαυμαζομένης διαλεκτικής. Και τούτο μέν τοιούτον δοκεί δέ μοι καί της λέξεως το μέν εὖ ἴσθι προσκείμενον, βεβαιοῦν αὐτῷ τον επαινον ον επήνεσε το δε έλκυσον, δείζιν έχειν της συμπαθείας αὐτοῦ καὶ τῆς πτοίας (2) τῆς περί τὸ ὄν ὡς γάρ ἐπί τινων δυσαποσπάστων καὶ δυσμεταθέτων, οῦτως είπε τὸ έλκυσον, έλξιν προσειπών τὴν έν τῷ παρόντι περί τά διαλεκτικά θεωρήματα μελέτην και έπι ταύτα μετάς ασιν ἀπὸ τῆς τῶν ὄντως ὄντων Βεωρίας τὸ δὲ γύμνασαι μᾶλλον διά τῆς ἀχρής ου δοκούσης εΐναι καὶ καλουμένης ὑπὸ τῶν πολλῶν ἀδολεσχίας, ἐνδείκνυται, τίνα οίεται είναι την διαλεκτικήν την κατ' αύτον, ότι δοκούσαν μέν ἄχρηστον είναι, οὖσαν δὲ δύναμιν ἀναγωγὸν ἐπὶ τὴν ἀλήθειαν τῶν ψυχῶν, καὶ ότι παρὰ μὲν τοῖς πολλοῖς ἀδολεσχίαν προσαγορευομένην, κυριώτατα δε ούσαν άληθινην σωτηρίαν των ψυχων έξ ων φανερόν ότι ταύτόν έστι τη θεωρητική των όντων και κριτική της άληθείας δυνάμει και οὐκ έν έπιχειρήμασι ψιλοίς και λογικαίς μεθόδοις έχουσαν την ύπόστασιν τὴν μέν γὰρ τοιάυτην μέθοδον καί Βαυμάζει

<sup>(1)</sup> την άληθειαν.

<sup>, (2)</sup> B. C. πνοίας.

τὸ πλήθος την δὲ νῦν παραδεδομένην, ὡς ἀσυνήθη καὶ μηδὲν αὐτῷ σαφὲς λέγουσαν, ἐκτρέπεται και ἀηδή προσονριάζει. Τὸ δὲ ἔως νέος εἶ, πάνυ προσέθηκε καλῶς νέων γὰρ οἱ μεγάλοι πόνοι, καὶ ὅτι μεταβρυθμίζειν την ζωήν, ἐπὶ τῶν νέων ρὰον, καὶ ὅτι κατὰ τάξιν ὁδὸς οἰκειοτέρα τούτοις, ὡς ἀποχρῶντος τοῦ χρόνου πρὸς την διὰ τῶν μέσων πορείαν. Τὸ δὲ, εἰ δὲ μή, σε διαφευξεται ἡ ἀλήθεια, τὸν κίνδυνον ἐδήλωσε τὸν ἀπειλούμενον ἡμῖν ἐκ τῆς προπετοῦς ὁρμῆς καὶ ἀτάκτου πρὸς τὰ ἄδατα τοῖς ἀγυμνάστοις ὁπόσος ἐστὶν, ὅτι τῆς ὅλης ἀληθείας ἀπόπτωσις καὶ γὰρ ἐπὶ Θεωρίας καὶ ἐπὶ τελεστικῆς, καὶ τοῦτο ἐστὶ τὸ ποιοῦν ἀσφαλῆ καὶ ἄπταιστον ἡμῖν τὴν ἄνοδον, ἡ τάξει (Ι) πρόοδος ὡς γοῦν φησὶ καὶ τὸ λόγιον.

Καὶ ζώση δυνάμει (3) καὶ νέας (4) ἐπιπέμπει ἀταρποὺς (5), ὡς ὅταν ἀτάκτως καὶ πλημμελῶς ἐπὶ τὰ Θειότατα τῶν Θεωρημάτων ἢ τῶν ἔργων, καὶ τὸ λεγόμενον, ἀμυήτοις στόμασιν, ἢ ἀνίπτοις ποσὶ ποιησώμεθα τὴν ἄνοδον τῶν γὰρ οῦτω μετιόντων, ἀτελεῖς μέν εἰσι διαβάσεις, κεναὶ οὲ ὁρμαὶ, τυφλαὶ δὲ αὶ ἀτραποί διὸ καὶ τῷ Πλάτωνι καὶ τοῖς λόγοις πειθόμενον, διὰ τῶν ἡμῖν προσεχεστέρων ἀεὶ ποιητέον ἐπὶ τὰ κρείττω, καὶ ἀπὸ τῶν χαμαιζηλοτέρων διὰ τῶν μέσων ἐπὶ τὰ ὑψηλότερα τὰς ἀνό-

δους. Από δη τούτων τινές των έξηγητων όρμηθέντες,

Οὐσενὸς είνεκεν (3) άλλου ἀποστρέφεται Βεὸς ἄνδρα,

- (1) Β. C. ή ἐν τεύξει.
- (2) Coddss. et Th. Taylorus evexev.
  - (3) Th. Taylorus omisit
- καί ζώση δυνάμει.
- (4) Sic Coddss. et Th. Taylorus. Leg. κενεάς.
  - (5) Th. Taylorus ἀτραπούς.

άξιουσι την γυμνασίαν ταύτην μη είναι την διαλεκτικήν, · διὰ δύο ταύτας αἰτίας· μίαν μὲν, ὡς ἀδολεσχίας ταύτης είναι κατεψηφισμένης ετέραν δε, ώς νέοις προσήκειν λεγομένης της διαλεκτικής, παρ' αὐτῷ τὸ καθαρώτατον είναι νοῦ καὶ φρονήσεως ἐν τῷ Φιλήδῷ σαφῶς ὑμνουμένης (1), καί τῷ καθαρῶς καί γνησίως φιλοσοφοῦντι προσήκειν έν Σοφιστή κεκριμένης, και νέοις οὐ παραδοτέας, ώς αὐτὸς έν Πολιτεία λέγει, μή πη λάθωσιν είς παρανομίαν έλάσαντες τῶν κατὰ φύσεν ἐν ἡμῶν οὐσῶν ἐννοιῶν περὶ τῶν καλών καὶ δικαίων έκ τῆς τοιαύτης δυνάμεως οὐ (2) γὰρ ράδιον δυνάμεως κρατείν ού της έκτος, τον μη κεκτημένον νοῦν τῆς δυνάμεως. Υπό δή τινων τῷ Πλάτωνι προκειμένών, τὸ μὲν τῆς ἀδολεσχίας ὄνομα τοῦ Πάρμενιδου σαφῶς ούκ ἀπὸ τῆς ἑαυτοῦ κρίσεως εἰπόντος, ἀλλά ἀπὸ τῆς τῶν πολλών φήμης, φήσομεν την γυμνασίαν ταύτην διορίζειν της διαλεκτικής ούτω γάρ οἱ πολλοί τοὺς διαλεκτικοὺς ἐκάλουν πάντας, ώσ περ καί αὐτὸν τὸν Σωκράτην τῶν Κωμικῶν τενὸς, πτωχὸν ἀδολέσχην ἀποσκώπτοντες προσηγόρευον, καθάπερ εἰπών οίδα καὶ πρό τῶν ἐξηγήσεων καὶ (3) αὐτὸς μὴν ἐαυτὸν ούτωσι καλεῖν ἀξιοῖ διὰ τὴν παντοίαν τῶν ζητονμένων ην είωθε ποιείσθαι βάσανον, και δυσαπαλλακτέαν τών λόγων πρό της ευρέσεως τάληθους, ώς και τουτο προείπου θεινόν γάρ πράγμα, φησίν αὐτός ἐν Θεαιτήτω, άδολέσχης άνηρ, έαυτον λέγων άνω και κάτω στρέφοντα τοὺς λόγους περί ὧν έκει την ζήτησιν έπριείτο και έν Φαίδωνι δὲ περὶ τοῦ τῶν Κωμικῶν σκώμματος φησί τό

<sup>(1)</sup> D. ύμνημένης.

<sup>(3)</sup> D. καὶ αὐτὸς την έαυτοῦ.

<sup>(2)</sup> D: voi yap pádiov.

γε μή άνέξεσθαι των άδολέσχην αὐτὸν ἀποκαλούντων περί (Ι) προσηκόντων γάρ ποιείσθαι τους λόγους, μελλων είς άδου ιέναι, και ζητών εί υπομένουσιν αί ψυχαί έν άδου μετά τὸν τοῦ σώματος χωρισμόν. Τοῦτο μέν οὖν τοῦνομα περί τῶν πολλῶν εἰς τοὺς διαλεκτικοὺς φέρει (2), δν οὐκ έδει προάγειν (3) είς μέσον ώς κατηγορούντα της προκειμένης γυμνασίας τὸ δὲ ἐν Πολιτεία μὴ παραδιδόναι νέοις την διαλεκτικήν, άληθες μέν, έχει δε αιτίαν εύλογιστου διότι τους έχει παιδευομένους νέους ανώμαλον έχειν ανάγκη την φύσιν, και οὐ πάντως άρίστην και διά τοῦτο δέος είναι, μη καί τινες αὐτῶν εἰς (4) την εἰρημένην παρανομίαν ελάσωσι. Τῷ δὲ Σωκράτει Θείαν δρμην έχουτι καὶ εύφυίαν ἀκροτάτην, ένταῦθα παρακελεύεται μετιέναι τοὺς διαλεκτικούς λόγους Παρμενίδης, ούδεν εύλαδούμενος μά πάθη τι τοιούτον οίον οί πολλοί πάθοιεν αν τών εν πολιτεία κοινή παιδευομένων νέων ου γάρ ταυτον μίαν τε φύστ την αρίστην άγειν, και πολλάς και άνομοίους άλληλαις, έν αίς τὰς μη ἀρίστας ἀνάγκη πολλώνις παραφέρεσθαι πρὸς τὸ χεῖρου. Αμφότεροι οὖν ὀρθῶς καὶ ở ἐν Πολιτεία Σωκράτης, άγελης νέων παιδείαν έκτιθέμενος, και ο ένταῦθα Παρμενίδης, του άριστον των νέων παραλαθών, και άξιών όδεύειν διά ταύτης της άγωγης, ην τῷ πλήθει τῶν νέων ἐφαρμόζειν οὐκ δίν δυνατόν.

« Τίς οὖν ὁ τρόπος, φάναι, ὡ Παρμενίδη, της γυμνα» σίας;—Οὖτος, εἰπεῖν (5), ὅν περ ἤκουσας Ζήνωνος. »-

<sup>(1)</sup> Β. С. περί τῶν προσημ. (4) Β. ἐκ τῆς εἰρημέννες

<sup>(2)</sup> D. gépov. παρανομίας.

<sup>(3)</sup> D. προσάγειν. (5) Sic Bekk.—Editteises»

Εκ των προειρημένων άπάντων, περί μεν την των πραγμάτων διάσκεψιν, ταῦτα ληπτέον ότι εἰσίν ἰδέαι, καὶ τίνων είσι , πώς μετέχονται, ὁποῖαι εἰσών εἴρηται γὰρ ὅτι οὐ δωματικαί, ού φυσικαί, ού ψυχικαί, άλλα νοεραί, καί παραδειγματικαί, και ἄσχετοι, και πάσι παρούσαι τοῖς δευτέροις άμιγως και έτι πόσαι τάξεις αὐτων και γάρ τοῦτο διειλόμεθα, καί που περατούνται, καί που πρώτον έκφαινονται, και πώς διά των μέσων εὐτάκτως ποιούνται την πρόοδον περί δὲ τὴν τῶν προσώπων διάθεσιν, ὅτι πάντων μέν έστι τελεσιουργός ό Παρμενίδης, παρακελεύεται τῷ Σωκράτει ζηλούν τρίτος δὲ ὁ Σωκράτης ὁ δι' άμφοῖν άναγόμενος. περί δε του τρόπου (Ι) της διδασκαλίας, ότι διά τών είδων όδεύσας ο Πλάτων κατά πάντας τους Βείους διακόσμους, καί άναδραμών άπο των αίσθητων έπι τα νωγτά, ἄνωθεν παλιν ἀπό τοῦ ἐνὸς ἀρξάμενος, ἐπιδείζει πῶς ἀπάντων έστιν αίτιον των όντων, και πώς ύποστατικόν των ένάδων τῶν πρωτίστων, ἀφ' ὧν συνέχονται (2) πάσαι τῶν ὅντων άρχαί και δτι προτέλεια της τοιαύτης έστι Θεωρίας ή περί τὰ είδη γυμνασία πρίν δὲ ἄρξεται τῆς ἐποπταιωτάτης μυσταγορίας, βούλεται παραδούναι την μέθοδον καθ' ην ποιήσεται τους λόγους, και την δύναμιν άφ' ής δρμώμενος, πάσας διαπλέζει τὰς ὑποθέσεις καὶ τοὺς τρόπους τῶν ἐπιχειρήσεων, οίς χρώμενος δοεύει διά των πραγμάτων, φώς τούτο προσανάπτων ταίς ψυχαίς της όλης μυςικής. Η αρακαλεί μέν οθν πρός την μέθοδον ταύτην ό Παρμενίδης τόν Σωκράτην και την κατ' αυτήν γυμνασίαν του δε, έρομένου,

<sup>(1)</sup> Α. τοῦ τρόπου.

<sup>(2)</sup> B. C. συνέρχονται.

τίς δ τής γυμνασίας τρόπος, ἀποδλέπειν αὐτὸν (1) παρακελεύει (2) πρός τους Ζήνωνος λόγους, δηλών διά τούτων, άμα μεν ότι εξαίρετος διν ούτος ο τρόπος της γυμνασίας παρά τῷ Ελεατικῷ διδασκαλείῳ οὐ γὰρ ἔσχεν ἄλλον εἰπεῖν τη μεθόδω ταύτη χρησάμενον, η Ζήνωνα τὸν ξαυτοῦ μαθητήν άμα δὲ ὅτι τοῖς ἐσχάτοις ἀρχὴ σωτηρίας ἐστὶν ἡ πρὸς τὰ μέσα σύνταξις. διὰ τούτων γὰρ ἀπολαύουσι και τῶν πρώτων άγαθών. Καὶ ταῦτα μὲν περὶ τῆς τῶν ἐπομένων προθέσεως ήμιν ειρήσθω πάντων λόγων εί δε δή πάλιν γυμνασίαν καλοίη ταύτην την διαλεκτικήν, ούκ ούσαν έπιχειρηματικήν, ού χρή θαυμάζειν πάσαν γάρ ή λογακή δίεξοδος και ή άνελιξις αθτη των θεωρημάτων, ώς πρός την νοεράν ζωήν, γυμνάσιον έστίν ώσπερ γώρ την καρτερία γυμυασίαν πρὸς ἀνδρείαν, καὶ τὴν ἐγκράτειαν πρὸς σωφροσύνην καλουμεν, ούτω καί την λογικήν πάσαν Θεωρίαν ώς πρός την νοεράν γνώσειν γυμνασίαν προσονομάζειν άξιωσομεν και ως ή δοξαστική δύναμις πρός άμφετερα παρεσκευασμένη (3) δοξαστικώς γυμνάζει πρός την άπαραλόγιστον της ἀποδείζεως ἀντίληψιν, ούτως ή ἐπιστημονική της διανοίας διέξοδος, γυμνάσιον έστι διανοητικόν πρός την άπλουστάτην νόησω της ψυχης.

« Πλην τοῦτό γε σοῦ καὶ πρὸς τοῦτον (4) ἡγάσθην, εἰ» πόντος ὅτι οἰκ εἴας ἐν τοῖς ὁρωμένοις οὐδὲ περὶ ταῦτα
» την πλάνην ἐπισκοπεῖν, ἀλλὰ περὶ ἐκεῖνα ἄ μαλιστά τις
» ἀν (5) λόγω λάβοι καὶ εἴδη ἀν ἡγήσαιτο εἶναι».

<sup>(1)</sup> D. αὐτῷ.

<sup>(4)</sup> Α. προς τούτο.

<sup>(2)</sup> Β. C. D. παρακελεύεται.

<sup>(5)</sup> D. αναλόγως,

<sup>(3)</sup> Β. С. παρασκευασμένη.

Παλιν και έν τούτοις δήλος έστιν ο Παρμενίδης την άπτοιαν τοῦ Σωκράτους τὴν περί τὰ νοητὰ καὶ ἄϋλα τῶν είδων άγασθείς. Οὐδεν γάρ άλλο φησίν άποδέξασθαι των έκείνου λόγων, ή τούτο, το μετάγειν άπο των αίσθητών την δύναμιν την διαλεκτικήν έπι τα νοητά, και τούτου την αἰτίαν προσέθηκε τὰ γὰρ μάλιστα λόγω ληπτὰ, νοητά έστιν έπει και ὁ Τίμαιος εἴρηκεν, ὡς ὁ μὲν περί τῶν αἰσθητών λόγος, οὐκ ἔστι μόνιμος οὐδὲ ἀραρώς, άλλά είκαστικός ό δε περί των νοητών, ακίνητος και ανέλενχτος τὰ γὰρ αἰσθητὰ τοῦτο ὁ λέγεται ἀχριδῶς οὐκ ἔστι, τὰ δὲ νοητὰ, κυρίως ὅντα, καὶ γνωοθήναι μαλλον δυνατά. Είποι δ' ἄν τις καὶ έτερον τρόπον είναι τὰ νοητὰ είδη λόγω μαλιστα γνως α, από των γνως οιών δυναμεων δρμώμενος αξοθησις μέν γάρ οὐδόλως άντιλαμβάνεται της έκείνων γνώσεως, φαντασία δε είκονας αύτων ύποδέχεται μορφωτικάς, δόξα δε, λογικώς μεν αὐτών άντιλαμβάνεται καί άμορφώτως, έχει δε δμως και αύτη το ποικίλον και όλως τὸ ό,τι μόνον γινώσκειν πέφυκε μόνος δε οὖν ό ἐν ἡμῖν λόγος (Ι) και των είδων έστι θεωρός, και διά τοῦτο και ό Τίμαιος έλεγε νοήσει μετά λόγου ληπτόν (2) τὸ ὅντως όν ωστε τὰ (3) όντως μετὰ λόγου ληπτὰ, ταῦτα ἐστί τὰ είδη & χυρίως έστιν είδη: είχοτως, τα μέν γαρ αίσθητα πάντα μερικά ές ιν, έπειδη πᾶν σωμα μερικόν οὐδεν γὰρ των σωμάτων, τὰ πάντα είναι δυνατόν, οὐδὲ εν ἐν πολλοῖς είναι μεριστώς τα δε φυσικά νεύει περί τα σώματα, καὶ

<sup>(1)</sup> B. C. D. λόγος ἰκανῶς (3) B. C. D. τὰ μάλιςα τῶν. λόγφ.

<sup>(2)</sup> D. περιληπτόν.

μεριστά περί αὐτοῖς ἔστι' τὰ δὲ ψυχικά, ποικιλίας μετέχει. καί της άπλότητος άπολιμπάνεται των νοερών είδων ωστε τὰ μάλιστα καταληπτὰ, ταῦτα ἐστίν, δσα νοερά τε καὶ νοητά λέγομεν, δσα πορρωτέρω της ύλης έστι, ταύτα κυριώτερου (Ι) έστιν είδη, σώζονται την έαυτών άχραντον καθαρότητα. Δεῖ τοίνυν τῆς πλάκης τῶν (2) διαλεκτικῶν πρός την τούτων Βεωρίαν των είδων, προγυμναζούσης ήμας και προτελούσης είς την έκείνων αντίληψιν και μην καί την γινομένην πλάνην αὐτην ταύτην, οὐ την δι' ένδόζων, ώς εξρηται πολλάχις, ἐπιχείρησιν (3) εξναι φήσομεν, άλλά την όλην την διαλεκτικήν, ην Βριγκον έν Πολιτεία των μαθημάτων έκαλεσεν, έν λογαιείς ήμας άνελίζεσι και διεξόδοις γυμνάζουσαν πρός την ακριθεστέραν νόησιν τών άῦλων καὶ χωριστών πραγμάτων. Καὶ μὴ Βαυμάσης εἰ τὴν έπιστημονικήν θεωρίαν πλάνην προσηγόρευσαν αὐτός ώς γάρ πρός την νόησιν την καθαράν πλάνην αύτην προσείπε, καί πρός την άπλην των νοητών άντιληψω. πλάνη γάρ το μή μόνον τάληθή σκοπείν όπως άποδεκτέον, άλλα και τά ψευθή δια των αύτων μεθόδων έκπεριτρέγειν ελέγχοντα. Καὶ τί θαυμάζομεν εἰ πλάνην τὴν τοιαύτην πορείαν ώνόμασεν; δπου των μετ' αὐτὸν τινές καὶ έν νῷ πλάνην τὴν ποικιλίαν των νοήσεων έπονομάζειν ούκ ώκνησαν, και ταῦτα νόησιν άμετάβαστον (4) οδισαν, διά το μίαν οδισαν όμου καί πεπληθυσμένην είναι διά το των νοητών πλήθος. Καί τί

D. κυριώτερα.

<sup>(3)</sup> B. enterphotou.

<sup>(2)</sup> D. The dialenting.

<sup>(4)</sup> D. άμετάβατον.

δεί περί νοῦ λέγειν; ἀλλά καὶ Θεών (1) αὐτών πλάνας, οὐ μόνον τῶν κατ' οὐρανὸν ἀπλανῶς ἰόντων, ἀλλά καὶ νοερῶν λέγειν εἰώθασι τῶν ἐνθεαζόντων οἱ ἄκροι, τὴν πρόοδον αὐτῶν αἰνισσόμενοι καὶ τὰν ἐπὶ πάντα τὰ δεύτερα παρουσίαν καὶ τὰν γόνιμον ἄχρι τῶν ἐσχάτων πρόνοιαν: πᾶν γὰρ τὸ εἰς πλῆθος προϊὸν, πλανᾶσθαι λέγουσιν, ἐν δὲ τῷ μονίμω καὶ ἐνοειδεῖ μόνως εἴναι τὸ ἀπλανές καὶ ἔοινει ἡ πλάνη τέτταρα δηλοῦν ἡ πλῆθος ἐνεργειῶν κὰν ὁμοῦ πᾶσαι ὧσιν, ἡ πλῆθος μεταβατικόν, ἡ πλῆθος ἀπὸ τῶν ἀντικειμένων εἰς τὰ ἀντικείμενα χωροῦν, ἡ πλῆθος ἀτάκτων (2) κινήσεων. Τούτων δὲ τεττάρων ὅντων, ἡ διαλεκτικὴ λέγεται γυμνασία πλάνη κατὰ τὸ τρότον, ὁδεύουσα διὰ τῶν ἀντικειμένων ὑποθέσεων.

« Δοκεῖ γάρ μοι, ἔφη, ταύτη γε, οὐδεν χαλεπόν εἶναι, » καὶ ὅμοια καὶ ἀνόμοια, καὶ ἄλλο ετιοῦν τὰ ὅντα πάσχοντα » ἀποφαίνειν. — Καὶ καλῶς γ', ἔφη ».

Ταῦτα ἐκεῖνα ἀ καὶ πρότερου ὁ Σωμράτης ἔλεγε, καὶ νῦν φησίν ἐν τούτοις. ὅτι μίξιν τῶν εἰδῶν, ἐν μὲν τοῖς αἰσθητοῖς ῥάδιον ἰδεῖν περὶ γὰρ ἐν ὑποκείμενου Θεωρεῖται τὰ ἐναντία πολλάκις, ἄλλως καὶ ἄλλως ὑφεστηκότα ἐν δὲ τοῖς νοητοῖς, χαλεπών καὶ ταῦτα φησίν οὐ πρὸς τὸν Ζήνωνος λόγον ἐνιστάμενος οὐδὲ γὰρ ἐκεῖνος οῦτως ἔλεγεν, ἀλλὰ τὴν ἐαυτοῦ λέγων ψῆφον τῆς τῶν εἰδῶν κοινω-

(1) Β. θεών αὐτών πλάνας, οὐ μόνον τών κατ' οὐρανὸν άπλώς ἀνεόντων, άλλὰ καὶ νοερῶν λίγειν εἰώθασι τῶν ἐνθιαζόντων οἰ ἄκροι. C. Θεῶν αὐτῶν πλά-

νας, οὐ μόνον τῶν κατ' οὐρανὸν ἀπλανῶς ἰόντων, ἀλλὰ καὶ νοερῶν, κ. τ. λ. Α. D. ἀλλά καὶ Θεῶν αὐτῶν τῶν ἐνθεαζόντων.

(2) C. αταχτον.

νίας, ην και παρεκάλει διαρθρώσαι τὸν Ζήνωνα ταῦτά τοι καὶ ὁ Παρμενίδης ἐπήνεσεν αὐτὸν, οὐκ ᾶν είγε πρὸς έλεγχου τοῦ Ζήνωνος είρητο τὰ είρημένα εί γὰρ ὁ μὲυ Ζήνων δμοια καὶ ἀνόμοια κατὰ ταὐτὸν ἀπέφηνε τὰ πολλά, Σωχράτης δε καί (Ι) τάλλα, καί άλλο το δμοιον ελάμδανε και ανόμοιον, και ταύτη τον έκείνου λόγον διέβαλλε, πῶς αν ο Παρμενίδης έπαινέτης έγίγνετο (2) τοῦ Σωκράτους: έπαινος γάρ το καλώς γε, έφη. Καλλιον γοῦν οὐκ έλεγγον ταῦτα Ζήνωνος ὑπολαμβάνειν, ἀλλὰ ἄλλο εἶδος ἀπορίας τοῦ Σωκράτους, άξιοῦντος ίδεῖν, πῶς τὰ ἐν τοῖς νοητοῖς είδη συγκέκραται, καὶ τίς ὁ τρόπος τῆς κοινωνίας αὐτῶν ομοιον γάρ και άνόμοιον έστιν έν τοῖς αἰσθητοῖς ἄμα, βουλόμεθα δὲ Ξεωρῆσαι αὐτῶν καί τὴν ἐν τῷ νοητῷ συμπλο– κήν. Ταῦτα καὶ ὁ Σωκράτης, καταφρονών μὲν τῆς τών ὁρωμένων μίξεως, άνατρέχων δὲ ἐπὶ τὴν τῶν νοητῶν κοινωνίαν. φθέγγεται, καὶ ὁ Παρμενίδης ὡς ψυχῆς ὅντα δόγματα γενναίας καὶ μεγαλόφρονος άποδέγεται.

- « Χρη δε και το δε έτι προς (3) τούτω ποιεύν μη » μόνον εί έστιν διαστον ύποθέμενον (4) σκοπείν τα συμ-
- » δαίνοντα έκ τῆς ὑποθέσεως, άλλὰ καὶ εἰ μὴ ἔστι το αὐτο
- » τοῦτο ὑποτίθεσθαι, εἰ βούλει μαλλον γυμνασθήναι ».

Εὖ μοι δοκεῖ παρὰ τῶν πρεσδυτέρων λέγεσθαι, τὸ τὸν Πλάτωνα τὰ συγγράμματα τελειοῦν ἀμφοτέρων, τοῦτε Ζήυωνος και τοῦ Παρμενίδου τοῦ μὲν τὴν γυμνασίαν εἰς

- (1) C. κατ' άλλο καὶ άλλο.
   (4) Sic Ast. Bekker. C.
   D. κατ' άλλα καὶ άλλο.
   άποβίμενον. D. ὑποτιθίμενον,
   (2) D. ἐγένετο.
   ut Fischer, Heindorf.
  - (3) D. προς τούτω deest.

ἄμφω τὰ ἀντικείμενα προσάγοντα, τοῦ δὲ τὴν Θεωρίαν ἐπ' αὐτὸ τὸ ὄντως εν ἀνάγοντα (Ι), καὶ ταῦτα ἄμφω, διὰ τοῦ Παρμενίδου ποιούντα τό,τε γάρ τελειούσ Βαι παρά τού έραστοῦ καί καθηγεμόνος άνεπαχθές τῷ Ζήνωνι, καί τὸ αύτον έαυτον εἰς την άληθεστέραν τῶν ὅντων ἐνάδα μεθιστάνειν, πρεπωδέστατον τῷ δι' ἡλικίαν νεωτέραν ουναμένω τὰ πράγματα καθοράν, καὶ τὸ ὡς ἀληθῶς αἴτιον τῶν πάντων ἀνακλάναντι, την της ψυχης αύγην, ώς αύτος έν Πολιτεία (2) είπε (3), Βεωρείν. Την μέν οὖν τοῦ Παρμενιδείου συγγράμματος τελείωσα έν τοῖς έπομένοις άνευρήσομεν. την δε του Ζηνωνείου διά τούτων κόη κατίδωμεν. Ο μέν δή τοῦ Ζήνωνος λόγος ὑποθέμενος είδη τὰ πολλά κεχωρισμένα τοῦ ένὸς, συνήγε (4) τὰ ἄτοπα, σκοπών (5) τὶ έπεται καὶ τὶ οὐχ έπεται, καὶ τὶ ἔπεταί τε καὶ οὐχ ἔπεται. καί γάρ ότι όμοια έσται συνήγε καί ότι ούχ όμοια, καί έπί ένὸς καὶ πλήθους, καὶ κινήσεως καὶ στάσεως όμοίως. Ο δέ γε Παρμενίδης άξιοι, μη μόνον υποτίθεσθαι το εί έστιν έν ταις διαλεκτικαις ζητήσεσιν, άλλα και το εί μη έστι καί Sewpein (6) τί τὸ συμβαίνον καὶ ἐκ ταύτης τῆς ὑποθέσεως. οίον, μη μόνον εί έστιν όμοιότης, άλλα καί εί μη έστιν όμοιότης, τὶ τὸ συμβαΐνον ἦν ὡς ἐπόμενον, ἣ ὡς οὐχ ἐπόμενον, η ως επόμενον τε και ουχ επόμενον (7) τι δη τουτο προστιβείς και διά ποίαν αιτίαν; ότι, φήσω, έάν μέν μόνον

(1) C. D. αγοντα.

τί επεταί τε και ούχ επεται.

(2) Β. C. έν πολιτείαις.

(6) C. Sewpei.

(3) D. φησί.

(7) C. Deest h ώς ἐπόμενόν

(4) C. συνήγετο άτοπα.

τε καὶ οὺχ ἐπόμενον.

(5) Β. σκοπών τὶ ἔπεται, καὶ

ύποθώμεθα τὸ εί ἔστι καὶ ευρωμεν τὶ τὸ συμβαίνον, οὐ πάντως εξρωμεν οξ καθ' αύτό έστιν αξτιον το ύποτεθέν έαν δε προσαποδείξωμεν ώς εί μη έστιν, ούπ έτι το αυτό τούτο συμβήσεται οίον (1) ήν έκ του εί έστι τεθέντος συμδαΐνου, χίνεται δήλου ήμει, ότι άρα το είναι <del>εκείνο</del> καί τουτο έστι συνέβαινε γάρ άν, έπείνου μη είναι τεθέντος, έκεῖνο τη έαντοῦ φύσει τούτου μὴ ἦν (2) αἴτιος καὶ διὰ τὸ έκείνο είναι, καί τοῦτο συνέβαινεν εί γάρ ὑποθέμενος είναι ψυχήν, δείξαιμι συμβαίνον το είναι κίνησιν, έπειτα είπω, άλλά (3) μη έστω ψυχή, δείξαιμε κίνησιν μηκέτι συμβαίνουσαν, τῷ είναι τὴν ψυχὴν ἔστάι κίνησις έσται οὖν ἀρχὴ καί αίτια κινήσεως, εί δε μη ούσης ψυχής συμβαίνει (4) κίνησις, δήλον ώς οὐκ ἀπό ψυχής ή κίνησις. Οὕτω καὶ αὐτὸς ἐν Φαίδρω την αὐτοκινησίαυ ἀρχην εξναι τοῦς ἄλλοις κινήσεως ἀποδεικνύς, έλαβε μή δν το αὐτοκίνητον, καὶ ἔφατο πάντα μέν οὐρανὸν, πάσαν δὲ γένεσαν συμπεσόντα στήσασθαι, και έν νόμοις πάντων έστώτων, κυήσας το αύτοκίνητου, ἐπεισήγαγε τοῖς ἐστῶσι κίνησιν. Οὐκοῦν si μèν εἴη τὸ αὐτοκύνητον, ἔστι κανητών (5), ἔσται κίνησις εἰ δὲ μη είη, οθα (6) έστιν άρα μόνον τὸ αὐτοκίνητον αίτιον κινήσεως οθ μόνον άρα έξαρκεῖ τὸ εἰ ἔστι σκοπεῖν, ἀλλά (7) δεί και το εί μη έστιν έξεταζειν, εί μελλοι τις όψεσθαι καί γνώσεσθαι τίνος αίτιον έστι το προκείμενον, η τι καθ' αύτο αὐτῷ ὑπάρχει καὶ ἦ αὐτό καὶ γὰρ ἐπὶ τούτων εἰ ἔστη-

(1) D. 8 %v.

(5) B. C. Deest est kenton.

(2) Sic Coddss. — Leg.

(6) D. οὐχ ἔστι μόνον ἄρα τὸ αὐτοχίνητον.

(3) D. άλλά δη μη έστω.

(7) C. akka on.

(4) D. συμβαίνειν κίνησιν.

μεν έν μόνω τῷ εἰ ἔστιν, οῦπω δηλον ην (1) εἰ μόνον καθ' αύτο το αύτοκίνητον ήν τοῖς άλλοις αἴτιον κινήσεως. τί γάρ έκώλυε καὶ άλλοτι τὴν (2) αὐτὴν ἔχειν δύναμιν; δειχθέντος δε και του εί μη έστι το αυτοκίνητον μηδεν κινεῖσθαι τῶν ἄλλων, σὐκ ἔστιν άληθες εἶναί τι καὶ άλλο κινήσεως αξτιον έκίνει γάρ αν έκεῖνο καί μὴ ὅντος τοῦ αὐτοκινήτου, καὶ οὐκέτι δυνατὸν ἦν συνάγειν εἰ μὴ ἔστι τὸ αὐτοκίνητον μηδέν κινείσθαι των άλλων. Πρός τοῦτο μέν οὖν **ἔστιν ἀναγκαῖον τὸ μὰ μόνον ὑποτιθέμενον (3) τὸ εἰ ἔστι** σκοπείν τὸ συμβαίνον, άλλά καὶ εί μὴ ἔστι τὸ αὐτὸ τοῦτο. ζητήσειε δ' ἄν τις εἰκότως, πῶς ὅλως δυνατὸν τῷ μὴ ὅντε είναι τι (4) συμβαϊνον· τι γάρ ύπαρξειεν έν τῷ μὴ ὄντι; πώς δ' αν δεικτικόν γένοιτο τινός έκεινο το μηδόλως όν; απαξ γάρ άναιρεθέν, ούτε αύτο καθ' αύτο τὶ πάσχειν δυνατον, ούτε προς τὰ ἄλλα τι πεπονθέναι μόνως (5) γάρ έστι τὸ μὴ ὄν. Ἐητέον δὲ καὶ πρὸς ταύτην τὴν ζήτησιν, ὅτι τὸ μη δυ, ώς εν Σοφιστή μεμαθήκαμεν, λέγεται και το μηδαμώς ον και ή στέρησις καθ' αύτο γάρ έστι μη ον, κατά συμβεβηκός δε ον, και ή τίλη μή (6) ον γάρ, ώς άνείδεος κατά την έαυτης φύσιν, και άδριστος, και άμορφος και έτι τὸ ἔνυλον παν, άτε φαινομένως μέν ον, κυρίως δὲ οὐκ ον. καί έτι το αίσθητου πάν γιγνόμενον γάρ έστι και άπολλύμενον, όντως δε ούδε ποτε όν και πρό τούτων, το έν ταῖς ψυχαίς μή δυ, καθό καὶ αὖται λέγουται πρῶται τῶν γιγνο-

<sup>(5)</sup> D. μόνως γάρ έτι μά δν.

<sup>(2)</sup> B. C. την άρχην έχειν.

<sup>(6)</sup> B. C. μη ονγάρ άνειδεος.

<sup>(3)</sup> D. ὑποθέρευρυ.

D. μη ον γάρ ώς άνείδεσν.

<sup>(4)</sup> G. Deest vi.

μένων είναι και οὐκ όντως (Ι) είναι τῶν όντως όντων (Ι) των έν τοῖς νοητοῖς τεταγμένων καί ἔτι πρὸ των ψυγών τὸ ἐν αὐτοῖς τοῖς νοητοῖς μὴ ὄν, ἡ πρώτη ἑτερότης τῶν όντων, ώς ο Σοφιστής ήμας ανεδίδαξεν, ο και αὐτοῦ τοῦ όντος οὐ παρ' έλαττον είναι φησί καί έτι τούτων ἐπέκεινα τὸ πρὸ τοῦ ὄντος μὴ ὄν, ὁ καὶ αἴτιον ἐστὶ τῶν ὄντων ἀπάντων, έξηρημένων του έν τοις ούσι πλήθους. Εί δε τοσαυταχῶς λέγεται τὸ μὴ ὄν, δηλον ώς τὸ μὲν μηδαμή (3) μηδαμώς δυ οὐδέποτε ὑποθετέου οὐδὲ γάρ λέγειν ἐκεῖνο δυνατόν, οὐδε γινώσκειν, ώς εν Σοφιστή δεδειχεν ό Ελεάτης ξένος, κρατύνων τον Παρμενίδειον περί αὐτοῦ λόγον δς καί έλεγεν άγνωστον είναι το μηδαμώς ον και άρρητον, πάσης γνώσεως και οιήσεως πάσης τι γιγνωσκούσης καί τι ἀπαγγελλούσης τοῦ δὲ μηδαμή ὅντος, οὐδενὸς ὅντος. τὸ γὰρ οὐκ δυ οὐδεν, αὐτὸς ἦν ὁ λέγων ὁ Παρμενίδης, οπερ αδύνατόν τι καὶ τὸ οὐδεν όταν δε λέγωμεν μη είναι τὰ πολλά, ἡ (4) μὴ είναι τὸ ἐν, ἡ μὴ είναι ψυχὴν, ούτως αποφάσκομεν, ως άλλο μέν είναι τί, ψυχὴν δὲ μὴ είναι καί (5) τὸ τούτω συμβαΐνον ζητούμεν οίον εί φαμέν, άλλα δη μη έστω των όντων ό νους, ου τουτο λέγομεν ότι ἔστω τὸ μηθαμῶς ον, ἀλλ' ὅτι νοῦς ἀπὸ τῶν ὅντων ἀνηρήσθω (6) τοῦτο δὲ ταὐτὸν τῷ πάντων τῶν ὅντων μὴ έστω νους. άλλο ούν ον, άλλο λέγεται μη είναι και ουτως

<sup>(1)</sup> В. бутшу.

<sup>(4)</sup> C. Deest & μη είναι το

<sup>(2)</sup> C. ούχ όντως εέναι των έν.

όντων.

<sup>(5)</sup> D. καὶ τοῦτο συμβαϊνον·

<sup>(3)</sup> D. Deest μηδαμή.

<sup>(6)</sup> C. αναιρείσ θω.

ούκ ἐπὶ τοῦ μηδαμῶς ὄντος ἡ ὑπόθεσις, ἀλλ' ἐπὶ τοῦ πῆ μεν όντος, πη δε ούκ όντος ή (Ι) τοδί μεν όντος, τοδί δε ούκ όντος όλως γάρ αἱ ἀποφάσεις ἔγγονοι τῆς ἐτερότητος είσι της νοεράς δια τουτο γαρ ούχ Ιππος ότι έτερον, καί διά τοῦτο οὐκ ἄνθρωπος ὅτι ἄλλο\* καὶ αὐτὸς ἐν Σοφιστῆ διά τοῦτο έλεγεν, ότι (2) αν λέγωμεν μή ον, άρνησιν (3) μόνον λέγομεν του όντος, άλλ' οὐκ ἐναντίον τῷ ὅντι λέγων έναντίον ὁ πλεῖστον τοῦ ὄντος ἀφέστηκε, καὶ τελέως αὐτοῦ άποπέπτωκεν. ώστ' οὐκ εἰ πάντες μὴ εἶναι τὸ μηδαμῶς δυ εἰσάγομεν (4), οὐδὲ ὑποτιθέμενοι τὸ μὴ δυ, ἐκεῖνο ὑποτιθέμεθα άλλ' όσον δύναται γνωστόν είναι καί λόγω ρητόν τοῦ μὴ ὅντος σημαινόμενον. Ταῦτα μὲν εἰρήσθω περί τούτων έπειδη δε την Ελεατικήν μέθοδον έν τούτοις παραδίδωσιν ο Πλάτων, φέρε το λογικον αύτης πρός γε το παρον Βεωρήσομεν. Δει δη νοείν έκ μιας ύποθέσεως δύο τινάς άποφυομένας, έπειτα τρεῖς καθ' έκάστην τῶν τριῶν. ὥστε τάς μετά την μονάδα και (5) δυάδα γενομένας εξ ύποθέσεις, τετραπλασιαζομένας, είς τον είκοστον τέταρτον καταλήγειν άριθμόν. Εστι δε μοναδική μεν υπόθεσις καί άπλουστάτη, τινί τὶ συμβαίνει τοῦτο γοῦν κοινὸν ἐπὶ πασων έστι των ύποθέσεων και γάρ ό το καταφατικόν ή άποφατικου λέγων, συμβαΐνον τι λέγει πάντως (6) και ό το πρός έαυτό, και ό το πρός άλλο λαμβάνων, δήλον ώς τί και τι λαμβάνει και τοῦτο ἐναργές ἐστι δυαδική δὲ ή τὴν

<sup>(1)</sup> C. ή τὸ μηθέν ὄντος.

<sup>(2)</sup> B. C. ότι ἡνίκα αν λέγωμεν.

<sup>(3)</sup> D. ἄρσιν.

<sup>(4)</sup> D. εἰσαγάγωμεν.

<sup>(5)</sup> D. καὶ τὴν δυάδα.

<sup>(6)</sup> D. παντός.

είς δύο παρασχομένη διαίρεσω, όταν μη άπλώς είπης δ τινί συμβέβηκεν, άλλα διέλης τίνι όντι συμβέβηκε πρώτη γαρ διαίρεσις γίνεται κατ' άντίφασιν, είς τὸ είναι τὸ προκείμεγον και μή είναι. Και δύο ές ωσαν αθται ύποθέσεις έκατέρα δε τούτων τρεῖς ημιν υποθέσεις γεννά πρότερον (Ι) μέν γάρ το τινί λαβόντες δυ καί μό δυ, έδιχοτομούμεν την ύπόθεσιν νύν δε αν το συμβαθνον τριχώς λάβωμεν, έκατέραν των υποθέσεων τριπλασιάσομεν. Τὸ τοίνυν συμβαϊνου, η ως επόμενου ληπτέου, η ως μη επόμενου, η ως άμα και έπόμενον και ουχ έπόμενον η γάρ καταφατικόν έστι τὸ συμβαίνου, ἡ ἀποφατικόυ ἡ πῆ μέν καταφατικου, πη δε αποφατικόν ου γάρ τουτο φησίν ο λόγος, ότι ή ἀντίφασις συναληθεύει, και άμα τὰ ἀντικέμενα ἔπεται, άλλ' ότι τὸ αὐτὸ, πῶς μὲν ὑπάρξει τῷ αὐτῷ, πῶς δ' લૂῦ. Ταῦτα οὖν τὰ τρία καὶ ὄντος τοῦ πράγματος καὶ μὴ ὄντος σκοπούντες, δήλον ότι τάς δύο τάς έξ άρχης υποθέσεις έξαπλασιάσομεν έσονται οδη έξ υποθέσεις εί έστι, τί έπεται, και τι ούχ έπεται, και (2) τι άμα έπεται τε και ούχ έπεται και εί μη έστιν, όμοίως τό,τε (3) γάρ τί, διπλοῦν γέγονεν, ὄντε καὶ μὰ ὄν, καὶ τὸ συμβαῦνον τριπλοῦν, επόμενον, καὶ οὐχ επόμενον, καὶ επόμενον άμα (4) καὶ οὐχ ἐπόμενον· δυάς δὲ ἐπὶ τριάδα πάντως εἰς έξάδα καταλήγει. Πάλιν έκαστη τῶν έξ τούτων (5) ὑποθέσεων τετραπλασιάζεται διά την του συμβαίνοντος κατά

<sup>(1)</sup> Β. πότερον.

<sup>(2)</sup> C. Deest καὶ τὶ ᾶμα ἔπεταί τε καὶ οὺχ ἔπεται.

<sup>(3)</sup> C. τότε γάρ το διπλούν.

<sup>(4)</sup> Λ. ἄρα.

<sup>(5)</sup> **C. Deest** τούτων.

τὸ ὑκοκείμενον διαφοράν ἡ γὰρ αὐτῷ τὶ συμβαίνει, ἡ τοῖς άλλοις και τούτων έκατέρω διχώς ή αυτώ πρός έαυτό, ή αὐτῷ πρὸς τὰ ἄλλα καὶ τοῖς ἄλλοις, ή πρὸς έσυτὰ, ή πρὸς αὐτό ταύτας δὲ τὰς τέσσαρας διαφοράς ἐὰν καθ' έκάστην πλέκης τῶν ἔξ πρώτων ὑποθέσεων, εἰκοσιτέσσαρας δηλονότι ποιήσεις τὰς δλας ὑποθέσεις. Νοείσθω δὲ τὸ λεγόμενον έκ των υπογεγραμμένων, εί έστι, τὶ ἔπεται αὐτῷ πρὸς αὐτό εἰ ἔστι, τὶ οὐχ ἔπεται αὐτῷ πρὸς αὐτό εί ἔστι, τὶ ἔπεται καὶ (1) οὐχ ἔπεται αὐτῷ πρὸς ἑαυτό. Πάλιν εί έστι, τί έπεται αὐτῷ πρὸς τὰ ἄλλα: εί ἔστι, τί οὐχ επεται αὐτῷ πρὸς τὰ ἄλλα· εἰ ἔστι, τὶ ἔπεται καὶ οὐχ ἔπεται αὐτῷ πρὸς τὰ ἄλλα. Πρώτη μὲν έξὰς αὕτη δευτέρα δὲ τοιαύτη εί Εστι, τὶ επεται τοῖς άλλοις πρὸς έαυτά εί έστι, τί έπεται και ούχ έπεται τοῖς άλλοις πρὸς έαυτά παλιν εί έστι, τὶ έπεται τοῖς ἄλλοις πρὸς αὐτό εἰ έστι, τὶ οὐχ έπεται τοῖς άλλοις πρός αὐτό εἰ ἔστι, τὶ ἔπεται καὶ οὐχ ἔπεται τοῦς ἄλλοις πρὸς αὐτό. Δευτέρα μέν οὖν έξὰς αὕτη: τρίτη δε κόε εί μη έστι, τι έπεται αὐτῷ πρὸς έαυτό εί μη έστι, τι ούχ έπεται αὐτῷ πρὸς ἐαυτό εἰ μὰ ἔστι, τὶ ἔπεται καὶ οὺχ ἔπεται αὐτῷ πρὸς τὰ ἄλλα εί μὴ ἔστι, τἰ έπεται αὐτῷ πρὸς τὰ ἄλλα εί μη ἔστι, τὶ ἔπεται καὶ οὐχ έπεται αὐτῷ πρὸς τὰ ἄλλα. Τρίτη μὲν οὖν έξὰς αὕτη τετάρτη δε ήδε εί μη έστι, τι έπεται τοις άλλοις πρός έαυτά εἰ μὴ ἔστι, τὶ οὐχ ἔπεται τοῖς ἄλλοις πρὸς έαυτά. εί μη έστι, τί έπεται καί ούχ έπεται τοῖς ἄλλοις πρὸς έαυτά παλιν εἰ μὴ ἔστι, τί ἔπεται τοῖς ἄλλοις πρὸς αὐτό εἰ μὴ

<sup>(1)</sup> C. καὶ τὶ οὐχ ἔπεται.

٧,

έστι, τί ούχ έπεται τοῖς άλλοις πρὸς αὐτό. Τέτταρες μέν ούν έξάδες αύται νοείσθωσαν, αίς χρήσεται καί ὁ Παρμενίδης έν ταῖς ὑποθέσεσιν έννέα μεν ὑποθέσεις έξετάζων διά την των πραγμάτων φύσιν έξ ής ποιείται την ύφηγησιν, έν δε ταῖς ὑποθέσεσι ταύταις, κατὰ μεν τὰς πέντε, ταῖς δύο πρώταις ἐξάσι κεχρημένος, ἐν δὲ ταῖς λοιπαῖς τέτρασι, ταῖς δύο ταῖς λοιπαῖς έξάσι καὶ πάλιν ἐπί τῶν πέντε, τη μέν μία τετράδι, κατά τάς πρώτας τρεῖς ὑπο-Βέσεις, τῆ δὲ ἐτέρα, κατὰ τὰς δύο τῶν πέντε ἐπὶ δὲ τῶν τεσσάρων, τη μέν μια τετράδι, έπι των δύο των πρώτων, τη δε έτερα των λοιπών, ος εἰσόμεθα του λόγου προϊόντος. Τὸ μέν οὖν εἶδος δλον τῆς διαλεκτικῆς μεθόδου τοιούτον, νοερόν όντως και έπιςημονικόν, άλλ' οὐχί δοξαςικου (1), και παντελώς ἄστατου και ἀόριστου κατά την γνώσιν ύπὸ δὲ ταύτην μίαν καὶ όλην μέθοδον αἱ τέτταρες τελούσι δυνάμεις, όριστική, καί διαιρετική, καί ἀποδεικτική, και άναλυτική και γάρ δπου μέν διελεω άναγκαΐον, η ώς ἀπὸ ένὸς γένους είς είδη, η ώς ἀπὸ όλου είς μέρη διάφορα, η άλλως όπωσούν όπου δε όρισασθαι δεί, τάς τε δριστικών είδέναι διαφοράς, και τάς τών δρισμών καθ' έκάστην τάξιν των όντων ορίζεσθαι γάρ δυνατον, και ἀπὸ εἴδους και ἀπὸ τῆς ῦλης, και δι' ἀμφοτέρων' οπου δε αποδείζαι και ένταῦθα, τάς τε των αιτίων ανάγκη διαγινώσκειν διαφοράς άλλως γάρ έπι τῶν ένύλων τὰ αίτια, και άλλως έπι των αύλων ληπτέον άλλως έπι (2) τῶν κινουμένων, καὶ ἄλλως ἐπὶ τῶν ἀκινήτων ὅπου γὰο

<sup>(1)</sup> D. δοξαστόν.

<sup>(2)</sup> D. ἐπὶ τῶν ἀεὶ κινουμένων.

αναλύσαι μέχρι τῶν πρώτων καί γὰρ ἡ ἀπὸ τοῦ ζητουμένου μετάβασις έπί τὰ άλλα, τοτὲ μὲν ὡς ἐπί τὰ αἴτια γίνεται άναλυτικώς, τοτὲ δὲ ώς ἐπὶ συναίτια, τοτὲ δὲ ώς έπ' άμφότερα ταῦτα δὲ άναγκαῖον ἐστὶ μὴ παρέργως έπισκοπείν τον τη μεθόδω γρώμενον, διότι δη καί το προκείμενον ή ώς τὸ ἀκρότατον ἐστίν, ἡ ώς τὸ ἔσχατον ἐν τοῖς ουσιν, η ώς μέσην τάξιν έχον. Δηλον δε κάκεῖνο πρός τούτοις, ότι πάντων των τρόπων (Ι) οἱ μὲν ἡμίσεις, άληθὲς δεικνύουσιν, οί δε λοιποί το άδύνατον συμπεραίνουσιν, δπως αν έχοι το προτεθέν η υπαρξεως, η ανυπαρξίας. καί δτι ποτὲ μὲν ἀπὸ τοῦ προκειμένου ποιούμεθα τὴν μετά**δασιν έπ**ι το **έν, οίον εί έστιν** όμοιότης, πῶς έχει πρὸς τὰν άνομοιότητα, ποτε δε έπί (2) πολλά, οίον εί έστιν όμοιότης, πως έχει έπι πάντα τα είδη, ποτε δε έπι πάντα, οίον εί έστι νους, πως έχει πρός τὰ όντα πάντα, τά τε νοητά, τά (3) τε αἰσθητά, ἐπειδη τούτοις ἄπασι τοῦ ἐπιστήμονος έργον συνοράν, δθεν άρξάμενος, όδον παρέξει ράστην καί καλλίστην ταις των προκειμένων αποδείξεσι πολλακις μέν γάρ ἀπὸ τῶν καταφάσεων ἄρχεσθαι δεήσει, πολλάκις δὲ από των πρός το άλλο ή τα άλλα συμβαινόντων απλως de από των γνωριμωτάτων πανταχού ποιήσεται την άρχην (4), καί διά τούτο κατασκευάσει τὰς ἐφεξῆς, ἐπόμενος ταῖς προκειμέναις των τρόπων διαιρέσεσι. Τύποι μέν ούν της μεθόδου τοιοίδε τινές έστωσαν εί δε δεί, πρίν ό Παρμενίδης ἐφάψηται τῶν οἰχείων ὑποθέσεων, ἡμᾶς ἐπί τινος ὑπο-

<sup>(1)</sup> B. C. των πρώτων.

<sup>(3)</sup> C. τά τε ανόητα.

<sup>(2)</sup> D. εἰς πολλά.

<sup>(4)</sup> D. την ἔναρξιν.

Βέσεως γνωριμωτέρας γυμνάσαι την μέβοδον, υποκείοθω ψυγή, και σκοπώμεν αὐτήν τε καθ' έαυτην και πρός τὰ σώματα, και τοῖς σώμασι πρὸς έαυτὰ και πρὸς ψυχήν. Ούκοῦν εί ἔστι ψυχή, ἔπεται αὐτή πρός αὐτὴν τὸ αὐτοχάνητον, τὸ αὐτόζων, τὸ αὐθυπόστατον, οὐγ ἔπεται δὲ τὸ έαυτῆς (Ι) φθαρτικόν, τὸ ἐαυτὴν ἀγνοεῖν πάντη καὶ μηδὲν. των έαυτης επιγιγνώσκειν έπεται δε και ούχ έπεται το μεριστόν (2), πώς δε άμεριστον, και το ἀεί δν, και μή φεί δν· πώς μέν γάρ έστιν αἰώνιος, πως δε μεταδλητή· καὶ πάν δσον αὐτή κατά τὸ ίδιον ὑπάρχει τῆς μεσότητος, τοιοῦτον έστίν. Παλιν εί έστι ψυχή, έπεται αύτή πρός τα σώματα τὸ ζωογόνον, τὸ χορηγὸν κινήσεως, τὸ συνεκτικὸν τῶν σωμάτων, έως αν παρή τοῖς σώμασι, τὸ δεσπόζειν αὐτών καί άρχειν κατά φύσιν. ούχ έπεται δε το έξωθεν κινείν τόλον γάρ των έμψύχων τὸ ἔνδοθεν κινεῖσθαι, καὶ τὸ τῆς ἡρεμίας αίτίαν είναι τοῖς σώμασι καὶ άμεταβλησίας έπεται δὶ καί οὐχ ἔπεται τὸ παρεῖναι αὐτοῖς, καί χωρίς αὐτῶν παρεῖναι και γαρ παρεστιν αύτοῖς τῆ προνοία, και ἐξήρηται τῆ οὐσία. Πρώτη μὲν έξὰς αὕτη δευτέρα ἐκείνη εἰ ἔστι ψυχὴ, έπεται τοῖς ἄλλοις τοῖς σώμασι, λέγω, πρὸς αὐτὰ τὸ συμπαθές· κατά γάρ την αίτίου την ζωοποιόν (3) καὶ ταῦτα συμπάθειαν έχει πρός άλληλα· ούχ έπεται δε τὸ άναίσθητον· άνάγκη γάρ ψυχῆς ούσης, πάντα είναι αἰσθητικά, τὰ μὲν, ίδίως, τὰ δὲ, ὡς μέρη τοῦ παντός. ἔπεται δὲ καὶ οὐχ ἔπεται τὸ έαυτὰ χινεῖν τὰ σώματα ψυχούμενα πῶς 👌 οῦ; πολλοί

<sup>(1)</sup> C. έαυτοῦ. ριστον.

<sup>(2)</sup> C.D. μεριστόν πῶς μέν (3) D. τὴν ζωοποιητικήν.

γάρ καὶ τρόποι τῆς (Ι) αὐτοκινησίας πάλιν εἰ ἔστι ψυχὴ, έπεται τοῖς σώμασι πρός αὐτὴν τὸ ἔνδοθεν κινεῖσθαι ὑπ' αὐτῆς, καὶ ζωοποιεῖσθαι παρ' αὐτοῖς, καὶ σώζεσθαι καὶ συνέχεσθαι δι' αὐτῆς, καὶ δλως έξηρτῆσΩαι αὐτῶν οὐχ ἔπεται δε το σκεδάννυσθαι υπ' αυτής και άζωτας (2) άναπίμπλασβαι· ζωής γάρ έκειθεν μεταλαγχάνει και συνοχής· επεται δε και ούχ επεται, το μετέχειν τε αυτής και μη μετέχειν άληθες γάρ έκάτερον, ότι πώς μεν αὐτῆς έκείνης μετέχει τὰ σώματα, πώς δὲ σύν αὐτῆς. Δευτέρα μὲν οὖν έξὰς αύτη τρίτη δε τοιάδε εί μη έστι ψυχή, έπεται αυτή πρός αὐτὴν τὸ ἄζων, τὸ άνούσιον, τὸ ἄνουν οὕτε γὰρ οὐσίαν, ούτε ζωήν έξει μη ούσα ούχ έπεται δε το έαυτης σωστικόν, τὸ αὐτῆς ὑποστατικόν, τὸ ἐαυτῆς κινητικόν, πῶν τὸ τοιοῦτον **Επεται δε και ούχ Επεται, το άγνωστον και το άλογον υφ** έαυτή μη ούσα γάρ πώς μεν άγνωστος έστι και άλογος, ούτε ἄγνωστος, εί ταθτα σημαίναι φύσιν τικά οδισαν, μή λογικήν δε μήδε γνώσεως τυγχάνουσαν παλιν εί μη έστι ψυχή, Επεται αὐτή πρὸς τὰ σώματα τὸ ἄγονον (3) αὐτῶν, τὸ ἄμικτον (4) πρὸς αὐτά, τὸ ἀπρονόητον αὐτῶν οὐχ ἔπεται δὲ τὸ χινητικόν αὐτῶν, τὸ ζωοποιόν, τὸ συνεκτικόν Επεται δὲ καὶ οὐχ ἔπεται τὸ ἔτερον αὐτὰμ εἶναι τῶν σωμάτων, τὸ μὰ κοινωνείν αὐτοίς καὶ γὰρ άληθές πως ἐστὶ τοῦτο καὶ οὐκ άλη Βές, εί ούτω λαμβάνει τις τὸ έτερον ώς ον μέν, έξηλγαλίτερον ος. ορικέ τις λαβ ειεδον. ορχ ειεδον ος αρ πάλω, ώς μηδόλως όυ, και ταύτης έτερου, ότι μη όν. Τρίτη μέν έξας αύτη: Τετάρτη δέ, εί μη έστι ψυχή, έπεται τοῖς

<sup>(1)</sup> C. τῆς ἀχενησίας.

<sup>(3)</sup> C. τὸ άλογον.

<sup>(2)</sup> A. B. άζωνίας. C. άγονίας. (4) D. το άμιγές.

σώμασι πρός αὐτὰ τὸ ἀκίνητον, τὸ ἀδιάφορον (Ι) κατά την ζωήν, τὸ ἀσυμπαθές πρὸς ἄλληλα οὐχ ἔπεται δὲ τὸ αἰσθήσει γινώσκειν ἄλληλα, τὸ ὑφ' ἑαυτῶν κινεῖσθαι· ἔπεται δε και ουχ έπεται το πάσχειν υπ' άλληλων πώς μεν γάρ πείσεται, πώς δε οὐ πείσεται σωματικώς γάρ μόνον, άλλ' ούχι ζωτικώς παλιν εί μη έστι ψυγή, επεται τοῖς άλλοις πρός αὐτὴν τὸ μὴ προνοεῖσθαι, μηδὲ χινεῖσθαι ὑπ' αὐτῆς. ούγ έπεται δε τό ζωοποιείσθαι, τό συνέχεσθαι παρ' αύτῆς. έπεται δε καί ούχ έπεται, το καί όμοιοῦσθαι πρός αὐτὰν καὶ μὴ ὁμοιοῦσθαι καθόσον μὲν γὰρ ἐκείνης μὴ οῦσης, οὐδ **ἄν** ταῦτα εἴη, ὁμοιοῦται πρὸς αὐτήν· πάσχει γὰρ ταὐτὸν έκείνη καθόσον δε οὐ δυνατον δμοιον είναι τινί το μή ον, κατά τοῦτο πάλιν οὐκ ἀκολουθήσει τουτωνί (2) πρός αὐτὴν όμοιότης. Κατά πάντας ἄρα τοὺς τρόπους διεξήλθομεν έπί τοῦ παραθείγματος τὴν μέθοδον, καὶ συνάγομεν ἀπὸ τούτων των λόγων, ότι άρα ή ψυχή ζωής αίτία και κινήσεως καί συμπαθείας τοῖς σώμασι, καὶ όλως τοῦ τε είναι καὶ σώζεσ-Βαι και γάρ ούσης ψυχής, ταύτα συνεισήγετο και μή ούσης, ταύτα συνανήρητο μόνως άρα ἀπὸ ψυχής ταύτα καὶ διὰ ψυχὴν ὑπάρχει τοῖς σώμασι καὶ τοῦτο γίνεται τῆς όλης μεθόδου τέλος, άνευρεῖν κὴν ἰδιότητα τοῦ πράγματος, καί δσων έστι και έαυτῷ και τοῖς άλλοις παρεκτικόν. Καί όρας ως εν ταύταις ταις υποθέσεσι γένοιτ' αν ράου ό λόγος ούκ ἀπ' αὐτῆς ἡμῶν ἀρξαμένων τῆς ψυχῆς, ἀλλ' άπὸ τῶν σωμάτων ταῦτα γὰρ γνωριμώτερα τῆς ψυχῆς,

<sup>(1)</sup> D. τὸ ἀδιάφθορου. Ον κατά τοῦτο πάλιν οὐκ ἀκο-

<sup>(2)</sup> C. D. τουτωνί πρός λουθήσει τουτωνί πρός αὐτάν. αὐτόν δμοιον είναι τινί τὸ μή

καὶ τῶν ἐπομένων ἐκείνη καὶ οὐχ ἐπομένων, τὰ τούτοις ἐπόμενα καὶ οὐχ ἐπόμενα, τοῦ μετέχειν ἡ μὴ μετέχειν (1) ψυχῆς. μετέχοντα γάρ, καὶ ζῶντα ἐστὶ καὶ κινούμενα καὶ συμπαθῆ πρὸς έαυτά τὰ μὴ μετέχοντα δὲ, ἀκίνητα καὶ ἀργὰ καὶ άπονα. Δείξαντες οὖν ταῦτα πρῶτον ὄσα τοῖς σώμασιν επεται καὶ οὐχ επεται τῷ είναι καἰμὴ είναι ψυχὴν, πρός τε . έαυτά και την ψυχήν , ράον και ἐπ' αὐτῆς ταῦτα δείξομεν· οίον ότι αὐτοκίνητος, ότι άθανατος, ότι ἀσώματος (2). άφ' ων γάρ τὰ σώματα παρ' αὐτῆς ἔχει τὴν ἐκείνης ἰδιότητα δείξομεν. Ούτως άρα άληθες το άλλο τε άπ' άλλων ύποθέσεων χρήναι ποιείσθαι την άρχην, τους άπο των γνωριμωτάτων ἄρχεσ Βαι βουλομένους ή ἀπὸ τῶν καταφατικών, ἢ ἀπὸ τῶν ἀποφατικῶν, ἡ ἀπὸ τῶν προκειμένων, η ἀπὸ τῶν ἀντεξεταζομένων. Οἶδα μὲν οὖν ὅτι καὶ ὁ Αρισ τοτέλης ταύτην την μέθοδον μιμούμενος, άξιοῖ λαμβάνειν έπὶ τῷν κατηγορικῶν συλλογισμῶν, τὰ κατηγορούμενα καὶ τα ύποκείμενα και τα άλλότρια τοῦ τε ύποκειμένου και τοῦ κατηγορουμένου, τί τε ἔπεται λέγων αὐτῷ, καὶ τί οὐχ έπεται πολλφ δε ενταύθα γέγονε τελεωτέρα παράδοσις, πάντων των τρόπων έκ διαιρέσεως ληφθέντων, δι' ὧν αναγκη πορεύεσθαι του περί εκαστου τῶν ουτων γυμνάζοντα τὸν οἰκεῖον νοῦν, τό,τε ζητητικον τῆς ψυχῆς ἀνακινούσα διά πασών των είρημένων ύποβέσεων, και το εύρετικόν τελειούσα της περί έκαστον άληθείας. Ζητούντες τά πράγματα, μάλλον διά ταύτης εύρήσομεν τάληβές, ή δι' έκείνης, γλαφυρώτερον διά τῶν πολλῶν τούτων ὑποθέσεων

(1) C. μετέχεσθαι. 5.



αυχωεύοντες τὸ ζητούμενον καὶ ὡς μὲν ἐπὶ τὸ (1) πλεῖστον, σταν δεώμεθα κατασκευάζετιν ἡ τὸ συνημμένον ἐκάστης οὐχοι διαφερόντως ἡμᾶς ἐφιστᾶσι ταῖς τῶν πραγμάτων οὐχοὶ διαφερόντως ἡμᾶς ἐφιστᾶσι ταῖς τῶν πραγμάτων οὐχοὶ διαφερόντως ἡμᾶς ἐφιστᾶσι ταῖς τῶν πραγμάτων ἀντῶν διαιρέσεσι. Χρησόμεθα δὲ καὶ τοῖς κατηγορικοῖς, ἀντῶν διαιρέσεσι, ἡ τὴν πρόσληψιν.

α Πῶς λέγεις; φάναι.—Οἰον, ἔφη, εἰ βούλει περὶ ταύτης τῆς ὑποθέσεως ἡν Ζήνων ὑπέθετο, εἰ πολλά ἐστι, τἰ υ χρὰ συμβαίνειν καὶ αὐτοῖς τοῖς πολλοῖς πρὸς (2) » ταῦτα καὶ πρὸς τὸ ἔν, καὶ τῷ ἐνὶ πρός γε (3) αὐτὸ καὶ » πρὸς τὰ πολλά καὶ αὖ εὶ μὰ ἔστι πολλά, παλιν σκο- » πεῖν, τὶ συμβάσεται καὶ τῷ ἐνὶ καὶ τοῖς πολλοῖς καὶ πρὸς » αὐτὰ καὶ πρὸς ἄλληλα ».

Την όλην μέθοδον συνοπτικώτατα παραδεδομένην διά τών προειρημένων έλειν ό Σωκράτης οὐ δυνηθείς, ἐπανήρετο περί αὐτῶν, ἴνα σαφέστερον ὁ Παρμενίδης ὑφηγήσηται καὶ διαθή τὸν ὑπὲρ αὐτῆς λόγον. Τοῦτο δη οὖν καὶ ποιεί διὰ τούτων, ἐπὶ παραδείγματος αὐτὴν γυμνάζων παλιν καὶ ἐνταῦθα λογικῶς καὶ συνοπτικῶς ὅσους γὰρ ἡμείς εἔπομεν τρόπους, τοσούτους καὶ ἐν τεύτοις παραδίδωσι, (4) τοὺς εἰκοσιτέσσαρας, εἰς ὀκτὰ συλλαβών τίγὰρ συμβαίνει, παραλαβάνει, καὶ τὸ ἔπεται καὶ οὐχ ἔπεται, καὶ τὸ συναμρότερου ὡς παλιν δυκατὸν τοὺς ὀκτὰ διὰ τούτων ἡμᾶς

<sup>(1)</sup> D. ἐπὶ τὸ πληθος.

<sup>(3)</sup> Editt. 7e.

<sup>(2)</sup> B. C. D. πρὸς αὐτά. Sic Editt.

<sup>(4)</sup> C. παραδέδωκε.

τριπλασιάζειν. Αλλά φέρε τους όκτω τούτους, ώσπερ είρηται, θεασώμεθα συντόμως επί της Ζήνωνος υποθέσεως. Εί τούνν πολλά έστιν, άπλῶς συμβαίνει τοῖς πολλοῖς, πρὸς έαυτα μέν το διακρίνεσθαι, το άρχας μπ είναι, το άνομοίως έχειν πρός δε τό έν, τὸ περιέχεσθαι ὑπὸ τοῦ ένός, τὸ γεννᾶσθαι ὑπὸ τοῦ ένός, τὸ ὁμοιότητος καὶ ένώσεως μετέχειν ἀπὸ τοῦ ἐνός τῷ δὲ ἐνί, τὸ κρατεῖν τῶν πολλῶν, τὸ μετεχεσθαι ὑπ' αὐτῶν, τὸ πρὸ αὐτῶν είναι. Καὶ τοῦτο μὲν πρὸς τὰ πολλά πρὸς δὲ ἐαυτὸ, τὸ ἀμέριστον, τὸ ἀπλήθυντον, τὸ κρείττον τοῦ είναι καὶ ζην καὶ γινώσκειν, καὶ πᾶν ὅ,τι τοιούτον. Πάλιν εί μη έστι πολλά, συμβαίνει τοῖς πολλοῖς πρός έαυτα μέν το αδιακριτον απ' αλλήλων και άδιαίρετον πρός δέ τὸ έν, τὸ ἀνεκφοίτητον ἀπὸ τοῦ ένος, τὸ ἀδιάφορου πρός τὸ ఈ κύτῷ δὲ τῷ ἐνὶ, πρός ἐαυτό μὲν, τὸ μηδὲν έχειν εν τη έαντου (1) φύσει δραστήριον και τέλειον τοιούτου γάρ δυ, έγεννησε τα πολλά πρός δε τα πολλά, τὸ μη προηγείσθαι αὐτῶν, τὸ μη δράν είς αὐτά μηδέν. Ούτω δε λαδόντες, συνάγομεν ότι το εν πανταχού του πλήθους ένοποιόν έστι και αίτιον και κρατητικόν. Και δράς ότι ένταῦθα ή μετάβασις ἀπό τοῦ ζητουμένου γέγονεν ἐπί. τὸ αἴτιον αὐτῶν. τὸ γάρ ἐν τοιοῦτον. δεῖ τοίνυν ἀεὶ μετά τάς πολλάς έξόδους και υποθέσεις, είναι τι το κεφάλαισυ μενου ούτω γάρ και αυτός διά πασών επιδείξει των έπιδολών ότι το εν πάντως, υποστατικόν (2) όντων καί των έν τοῖς οὖσιν ένάδων, ὁ δη και τοῦ διαλόγου παντὸς εἶναι τέλος λέγομεν ου γάρ άπλως υποθέσεις είσιν άσυμπληρέστα-

<sup>(1)</sup> C. D. ev th autob q. υποστατικού όντος.

<sup>(2)</sup> B. ὑποστατικῷ. C. D.

τοι τῶ δὲ ἀμφότερα τίθεσθαι καὶ τὰ εἰ ἔστι καὶ τὸ εἰ μὰ ἔστι, δυνάμεθα λαμβάνειν τὶ συμπέρασμα διωρισμένον καὶ ἀκριβές, καὶ ἢ αὐτὸ ἔκαστον, ἐκ τῶν ποικίλων τούτων καὶ πολυσχεδῶν ὑποθέσεων.

« Καὶ αὖθις αὖ, ἐἀν ὑποθἢ εἰ ἔστιν ὁμοιότης ἡ εἰ μὴ » ἔστι, τὶ ἐφ' ἐκατέρας τῆς ὑποθέσεως συμβήσεται καὶ » αὐτοῖς τοῖς ὑποτεθεῖσι καὶ τοῖς ἄλλοις καὶ πρὸς αὐτὰ » καὶ πρὸς ἄλληλα, καὶ περὶ ἀνομοίου ὁ αὐτὸς λόγος ».

Πάλιν καὶ ἐπὶ τούτων κατὰ τὴν αὐτὴν μέθοδον ἐροῦμεν. εί έστιν όμοιότης, συμβήσεται αὐτῆ πρὸς έαυτὴν τὸ μοναδικόν, τὸ ἀίδιον, τὸ γόνιμον, τὸ πρώτον πρὸς δὲ τὰ αὶσθητά, τὸ ἀφομοιοῦν αὐτὰ τοῖς νοεροῖς, τὸ μὴ έἄν αὐτά διαπίπτειν εὶς (Ι) τὸν τῆς ἀνομοίοτητος πόντον, τὸ συνάπτειν τὰ μέρη ταῖς έαυτων όλότησι τοῖς δε αἰσθητοῖς πρός μέν έαυτά (2), το ποινωνείν άλλήλοις, το μετέχειν άλλήλων, τὸ χαίρειν άλλήλοις τὰ γὰρ ξμοια τοῖς όμοίοις καὶ καί χαίρει καί συμπάσχει καί συγκεράννυται πρός δὲ ἐκείνην, το ένίζεσθαι κατ' αὐτήν. Εί δὲ μὴ ἔστιν ὁμοιότης, αὐτη μέν συμβαίνει πρὸς αὐτὴν τὸ ἀνούσιον, τὸ μήτε γόνιμον δύναμιν έχειν μήτε πρωτουργόν οὐσίαν. πρός δε τὰ ἄλλα, τὸ μὴ κρατεῖν αὐτῶν, τὸ μὴ κατὰ τὸ αὐτῆς εἶδος δμοια έχεῖνα ποιεῖν, μάλλον δὲ τὸ συναιρεῖν ἑαυτή καὶ τὸ έν έχείνοις δμοιον της γάο άρχης των όμοίων ούχ ούσης, οὐδ' ἀν ταῦτα ὅμοια εἴη. τοῖς δὲ αἰσθητοῖς, πρὸς μέν έαυτὸ, τὸ ἀκίνητον, τὸ ἄμικτον, τὸ ἀσυμπαθές πρὸς δὲ

<sup>(1)</sup> Sic A. in margine. — τρόπου. Β. C. τόπου. A. D. εἰς τὸν τῆς ἀνομοιότητος (1) Β. C. αὐτά.

αὐτην έκείνην, τὸ μήτε κατ' αὐτην είδοποιεῖσθαι, μήτε συνέχεσθαι ὑπ' αὐτῆς. Οῦτω δὲ καὶ ἐπὶ τοῦ ἀνομοίου φήσομεν εί γάρ έστιν άνομοιότης (1), συμβήσεται αὐτὴν πρός αύτην μεν είδος είναι καθαρόν, και άϊλον, και μονοειδές, μετά τοῦ ένὸς ἔχον και πλήθος πρός δε άλλα, τά αίσθητα λέγω, διακριτικότης έν έκαστη ώρισμένης παραγραφής και διαιρέσεως αίτιον τοῖς δε άλλοις, πρός αύτά μέν, τὸ τὴν οἰκείαν έκαστον ἰδίοτητα σώζειν, καὶ τὸ ἀσύγγυτον των είδων πρός δε έκείνην, το έξηρτησθαι αυτής καὶ διακεκοσμήσθαι κατά τε όλα καὶ μέρη πρὸς αὐτήν. Εί δὲ μὴ ἔστιν ἀνομοιότης, αὐτὴ μὲν οὕτε είδος ἔσται καθαρου και άϋλου, ούτε όλως εν και ούχ εν ούχ έξει δε πρός τά άλλα την αίτίαν της έκαστης διακεκριμένης οὐσίας. τά τε άλλα, καὶ σύγχυσιν έξει :πακτοίαν έν έαυτοῖς, καὶ ούκ έστι μιας μετέχοντα διαφριτικής των δλων δυνάμεως. Συνάγομεν γουν έκ τούτων, δτι όμοιότης μέν αίτία κοινωνίας χαι συμπαθείας της τηθε και συγχράσεως δυομοιότης δο διακρίσεως και είδοποιίας, και της ασυγχύτου καθαρότητος των έν αὐτοῖς δυνάμεων, καθ' αὐτὸ καὶ ἢ αὐτό καὶ γάρ ταῖς (2) Βέσεσον αὐτῶν ταῦτα ἔπεται, καὶ ταῖς διαιρέσεσι τά τούτων έναυτία.

« Καὶ περί κινήσεως καὶ περί (3) ς άσεως, καὶ περὶ γε» νέσεως καὶ φθορᾶς, καὶ περὶ αὐτοῦ τοῦ είναι καὶ τοῦ
» μὴ είναι».

Τον αὐτον τοῖς προειρημένοις τρόπον και ἐπὶ τούτων γυμνας έου προς μὲν ἐκεῖνα, τὸ αἰώνιον, τὸ ἀπειροδύνα-

<sup>(1)</sup> B. ομοιότης. (3) Ast. Bekker. Deest

<sup>(2)</sup> **B.C.** ταίς βίσεσιν αὐταίς. περί.

μου πρός δε τά τηδε, το κινητικόν σώς ών, το ζωοποιόν, το προόδων αίτιον καί ποικίλων ένεργειών τούτοις δε πρός μέν έαυτά, τὸ ἐνεργητικον, τὸ ζωτικον, τὸ μεταβατικόν έκαστον (1) γαρ μεταβάλλει τὸ έκείνης είναι, τὸ έκ τοῦ δυνάμει είς το κατ' ένέργειαν χωρείνο πρός δε έκείνην, τό τελειούσθαι ύπ' αὐτῆς, τὸ τῆς ἐαυτών δυνάμεως τυγγάνειν. · τὸ ἀφομοιοῦσθαι τοῖς έστῶσον ἀἰδίως δι' αὐτὴν- τὰ γάρ μὰ δυνάμενα τυγχάνεω του άγαθου μονίμως, διά κινήσεως αὐτοῦ μεταλαγχάνου. Εί δέ μη έστι κίνησις, αὐτη μέν άδρανης έσται και άργος και άδυναμος, αιτίαν δε ούχ έξει των τηθε, ούτε ποιητικώς έξει δυνάμεις, ούτ' ούσίαν προς τὸ ποιείν, και πρὸς ἐκείνην ἀσύντακτα και ἀόρις α και άτελή, της πρώτης κινήσεως ούκ ούσης. Αλλαμήν και επί στάσεως τοικύτα (2):άττα φητέον ώς εί μέν έξαν ή αὐτοςάσις, συμβήσεται αὐτή, πρός μὲν αὐτὴν τὸ μόνιμον καἰ αιώνιον και μονοειδές πρός αυτά δε, τό έκας ον έν τοίς οίκείοις δροτεκδιαμένευς, και τοίς αύτοις μέτροις ή τοίς τόποις ςαθερώς ένιδρύεσθαι πρός δε έκείνην, πανταχόθεν ορίζεσται υπ' αυτών, και κρατείσθαι, και βεδαιότητος έν τῷ είναι τυγχάνειν. Εί δὲ μὴ ἔστιν, αὐτή μὲν συμβαίνει πρὸς έαυτὴν μὲν, ἀνέδρας ον καὶ ἄστατον αὐτή δε πρὸς τὰ άλλα, το μη παρέχειν αύτοίς μόνιμον και άσφαλές και έδραῖον τοῖς δὲ Κλλοις, πρὸς αὐτὰ μέν, τὸ πολυπλανές καί ανίδρυτον καί ατελές καί ανέστιον πρός αθτήν δέ, τὸ μήτε τοῖς μέτροις αὐτοῖς δουλεύειν, μήτε κατ' αὐτὴν τυγχάνειν του είναι, πάντη δε πλημμελώς φέρεσθαι, του

<sup>(1)</sup> A. C. D. čzagta.

<sup>(2)</sup> D. τοιαύτα τινά.

συνέχοντος αὐτὰ καὶ ζηρίζοντος (Ι) οὐκ όντος. Εςιν ἄρα ή μεν αὐτοκίνησις, δραστηρίου δυνάμεως χορηγός, καὶ ζωής και ένεργείας πολυειδούς ς άσις δε, έδραιότητος καί μονίμου καταστάσεως καὶ τῆς ἐν τοῖς οἰκείοις δροις ἱδρύσεως. Ωσαύτως δε καί περί γενέσεως ρητέον καί περί φθοράς, και περί τοῦ είναι και τοῦ μὴ είναι τάγα δε και πρὸ τούτων σκεπτέον, πόθεν ή γένεσις και ήφθορά, και εί και τούτων αιτίας έν τοις είθεσιν αποθετέον ή τουτο μέν καί άναγκαῖον οὐ μόνον δὲ ὅτι ταῦτα τῶν ἐισθων ἐστίν οὐτε γάρ γένεσα μή είναι δυνατόν, ούτε φθοράν ἀπόλλυσθα παντελώς, άλλ' άνάγκη ταύτα έν τῷ κόσμω συνυπάργειν άλλήλοις, καθόσου και αὐτον του κόσμου ἀνέκλειπτου έίναι άναγκαῖον, γινόμενον όντα καὶ ἀπολλύμενον, ὡς (2) ὁ Τίμαιος φησίν άλλά και ότι την μέν γένεσαν μετέχειν οὐσίας καί του όντος λέγομεν, την δε φθοράν, του μη όντος έκασου γάρ, καθόσου μέν γίγνεται, πρός οὐσίαν ἀνάγεται καὶ τυγγάνει τοῦ ὄντος καθόσον δὲ φθείρεται, πρὸς τὸ μὴ δν καί την του έςι πρός άλλο μετάθεση είδος. διά (3) τουτο γάρ άλλο είς άλλο φθείρεται, διότι προϋπάρχει το μή δν το διαιρετικόν των είδων και ωσπερ έν έκείνοις, ού παρ' έλαττον ές ι του όντος το μή όν, ει θέμις είπειν κατά τον Ελεάτην ζένου, οδτως ένταῦθα τῆς γενέσεως, οὐ παρ' έλαττου έστιν ή φθορά συντελούσα πρός το πάν και ώς έχει το τοῦ όντος μετέχον, καὶ τοῦ μὴ όντος ἀπολαύει καὶ (4)

4

<sup>(1)</sup> D. καὶ κρατούντος.

άλλο φθείρεται.

<sup>(2)</sup> C. ws o Tipacos haãs avedidates.

<sup>(4)</sup> Α. καὶ τοῦ μὴ ὄντος ἀπὸλαύει\* καὶ τοῦτο τοῦ ὄντος μεταλαμδάνει.

<sup>(3)</sup> Β. C. διά τοῦτο γάρ

τοῦ ὄντος μεταλαμβάνει, οὕτως ἐν τοψτοις, καὶ τὸ γιγνόμενον φθοράς έστι δεκτικόν, καί το φθειρόμενον γενέσεως. Αίτία μεν οθη αθτη γενέσεως και φθοράς, τὸ ον, και τὸ μη ον δει δε καί επί τούτων τον αὐτον γυμνάσασθαι τρόπον, ύποθεμένους είναι γένεσιν, τὶ ἐπεται αὐτῷ πρὸς ἑαυτὴν καί πρός τὰ άλλα, καί έκείνοις πρός τε έαυτὰ καί πρός αὐτήν καὶ μὴ είναι πάλιν ὁμοίως οίον, εἰ μέν ἐστι γένεσις, άτελής έστι καθ' αύτην και αιτία τοις άλλοις της πρός οὐσίαν όμοιότητος τα τε άλλα, πρὸς μέν έαυτα, τὸ μεταβάλλειν έξ άλλήλων έξει· πρὸς δὲ έκείνην, τὸ ἀεὶ μετέχειν αὐτῆς ἐν ἑαυτοῖς οὕσης. Εἰ δὲ μὴ ἔςιν, αὕτη μὲν ἀδόξαςος έςαι, τοῖς δὲ άλλοις οὐδενὸς εἴδους οὐδὲ τάξεως καὶ τελειώσεως αἰτία (Ι)· τὰ δὲ ἄλλα ἀγέννητα ἔσται καὶ άπαθή, κοινωνίαν δε οὐδεμίαν έξει πρός αὐτήν, οὐδε μεταλήψεται δι' αὐτῆς τοῦ ὄντος. Εἰ δὲ καὶ ἐπὶ τῆς φθορᾶς έθέλοις όμοίως λέγειν, εί μὲν ἔστι φθορά, συμβήσεται αὐτή πρός μεν έαυτην, το άνεκλειπτον και το άπειροδύναμον καί του μη όντος πεπλησμένον πρός δε τα άλλα, τό (2) μετρητικόν τοῦ είναι, τὸ τῆς ἀειγενεσίας αἴτιον τοῖς δὲ άλλοις, τὸ μεταρρείν εἰς ἄλληλα, τὸ μὴ συνέχειν αὐτά πρὸς δε έκείνην, τὸ ἀεί παρ' αὐτῆς ἐξαλλάττεσθαι, τὸ συνεζευγμένον ἔχειν τῷ ὅντι τὸ μὰ ὄν, τὸ δι' αὐτὰν τὰ ὅλα δι' ὅλων αὐτῆς μετειληφέναι εί δὲ μὴ ἔστι φθορά (3), πρὸς μὲν αὐτῷ συμδήσεται τὸ μὴ είναι έαυτῆς ἀφανις ικήν οὖσα γάρ, έαυτὴν ἀφανίζει πρὸς τοῖς ἄλλοις πρὸς δὲ τὰ ἄλλα, τὸ μή τρέπειν (4) αὐτὰ εἰς ἄλληλα, τὸ μὴ ἀπαργεῖε τοῦ

<sup>(1)</sup> C. αἴτιον.

<sup>(3)</sup> D. διαφθορά.

<sup>(2)</sup> C. τὸ μετρικόν.

<sup>(4)</sup> C. μετατρέπει».

είναι και της οὐσίας τοῖς δὲ ἄλλοις, πρὸς μὲν έαυτά, τὸ άμετάθλητον εἰς ἄλληλα, τὸ μὴ πάσχειν ὑπ' άλλήλων, τὸ την αυτην φυλάττειν έκαστον τάξιν πρός δε έκείνην, τό ἀπαθὲς ὑπ' αὐτῆς. Ιόλον ἄρα γενέσεως μὲν, τὸ χινεῖν ἐπί τὸ είναι φθορᾶς δε, ἀπάγειν τοῦ είναι τοῦτο γὰρ ἀπὸ τῶν. προειρημένων συνάγομεν υποθέσεων, έπειδή περ ήμιν έφάνη τεθέντα μέν ταῦτα, μεταβολῷν αἴτια πρὸς τὸ εἶναί τε καί μη τοῖς ἄλλοις, ἀναιρεθέντα δὲ, ἀνινησίας καὶ ἀμετα**δλησίας.** Ταῦτα μὲν οὖν περὶ τούτων ἡμεῖς γυμναζόμενοι προείπομεν, άμεινον είναι νομίζοντες πρό της Βείας τοῦ Παρμενίδου διεξόδου γυμνάσαι την διάνοιαν ήμων διά πλειόνων και αὐτὸς ήμιν παραδειγμάτων παρεμνημόνευσε τας δε κατά το είναι και μη είναι υποθέσεις έξομεν παρ' αὐτῷ τυχούσας, εὶ ἔστι τὸ ον καί μη ἔςτν. ως ε ούδεν δεί πολυπραγμονείν ημάς περί τούτων άπερ αὐτῷ συνεζετάσομεν, εἰ ταύτη τοῖς Θεοῖς φιλον πλην τοσούτον ίς έου, ώς έπι των άρχωωτάτων πραγμάτων πλείων ή ἀπορία οίον ἐπὶ τοῦ ένὸς, ἐπὶ τοῦ ὅντος, ἐπὶ κινήσεως, .ἐπί ςάσεως έλάττων δὲ ἐπί τῶν μερικωτέρων.

- α Καὶ ἐνὶ λόγω περὶ (1) ὅτου ἀν ὑποθῆ ὡς ὅντος καὶ το οὐκ ὅντος καὶ ὑτιοῦν ἄλλο πάθος πάσχοντος, δεῖ σκοπεῖν τὰ συμβαίνοντα πρὸς αὐτό καὶ πρὸς ἐν ἔκας ον τῶν 
  αλλων ὅ,τι ἀν προέλη, καὶ πρὸς πλείω, καὶ πρὸς ξύμπαντα ὡσαύτως καὶ τἄλλα αὖ πρὸς αὐτά τε καὶ πρὸς 
  αλλο ὁτιοῦν (2) προαιρῆ αἰεὶ, ἐάν τε ὡς ὁν ὑποθῆ (3), 
  ἐάν τε ὡς μὴ ὅν, εὶ μελλεις τελέως γυμνασάμενος, κυρίως 
  ποιόψεσθαι τὸ ἀληθές ».

Διγώς την τών πραγμάτων έξέτασαν μέτιμεν ποτέ μέν εὶ ἔστιν, ἡ ούκ ἔστιν, ἔκαστον Βεωρούντες, ποτὲ δὲ, εἰ τό δε τι αὐτῶ ὑπάργει, ἡ οὐχ ὑπάργει οἰον εἰ (1) ἀθάνατος ή ψυγή καὶ νῦν, μη μόνον ἐπὶ τοῦ εἰ ἔστι καὶ οὐκ έςι Θεάσασθαι πάντα τὰ συμβαίνοντα αὐτῷ τε πρός αὐτὸ τῷ ὑποτεθέντι καὶ πρὸς τὰ ἄλλα, καὶ τοῖς ἄλλοις πρὸς αὐτὰ καὶ τὸ ὑποτεθέν, ἀλλὰ καὶ ἐπὶ τοῦ ὑπάρχειν καὶ μη υπάρχειν οίον (2) γιγνέσθω γάρ έπι παραδείγματος δ λόγος. Εί μὲν ἀθάνατος ἡ ψυχὴ, συμφυᾶ ζωὴν ἔχει ἡ ἀρετὴ αὐτῆ, αὐτάρχης ἐςὶ πρὸς εὐδαιμονίαν καὶ ταῦτα μὲν αὐτῆ συμδήσεται πρός έαυτην, πρός τε τὰ ἄλλα, τὸ χρησθαι αύτοις ως όργανοις, το χωρις ως αύτων προνοείν, το ζωίν αὐτοῖς χορηγεῖν τοῖς δὲ ἄλλοις, πρὸς μὲν έαυτά, τὸ γίνεσθαι έξ άλληλων τὰ ζώντα (3) καὶ τὰ τεθνεώτα, τὸ ἐπείσακτον έχειν άθανασίαν τὸν κύκλον τῆς γενέσεως πρὸς δὲ αὐτὸν, τὸ κοσμεῖσθαι ὑπ' αὐτῆς, τὸ αὐτοκινησίας (4) μεταλαμβάνειν τινὸς , τὸ ἐξηρτῆσθαι αὐτῆς ἐν τῷ ζῆν. Εἰ δὲ μὴ άθάνατος, οὐκ ἔσται ἀκίνητος, οὐ νοερὰ κατ' οὐσίαν, οὐκ αὐτόζως οὐθὲ αἱ αὐτῆς ἀναμνήσεις (5) φθαρήσονται ὑπὸ της ιδίας κακίας και ούκ ές αι γνως ική των όντως όντων καὶ ταῦτα μὲν πρὸς ἐαυτήν πρὸς δὲ τάλλα, μεμιγμένη τοῖς σώμαστι ἔζαι καὶ ἔνυλος, καὶ σὐχ οἴα τε ἔζαι κρατεῖν αὐτῶν οὐδὲ ἄγειν αὐτὰ ὅπη βούλεται, ταῖς τε κράσεσι

<sup>(1)</sup> C. εἰ ἀθάνατος ἐστὶν ἡ.

<sup>(2)</sup> C. οίον ἐπὶ παραθείγματος εἴπομεν.

<sup>(3)</sup> C. Β. ζώντα καὶ τε βνεῶτα.

<sup>(4)</sup> B. C. abtorivnolar.

<sup>(5)</sup> A. ἀναμνήσεις et supra: μαθήσεις. B. C. D. αἰ αὐτῆς μαθήσεις ἀναμνήσεις-

των σωμάτων επακολουθήσει, και πάσα αὐτῆς ή ζωή σωματοειδής ές αι και γενεσιουργός τὰ δὲ ἄλλα, πρὸς μέν έαυτά, τοιαύτην έξει τάξιν, οΐαν τὰ ἐξ ἐντελεγείας ὄντα καί σώματος. ζώα γάρ ές αι μόνον έξ αορίστου ζωής καί σωμάτων συγκείμενα πρός δε αὐτὴν οῦτως, ώστε άγειν (Ι) αὐτὴν καὶ μεταδάλλειν ταῖς ἐαυτῶν κινήσεσι, καὶ έν έαυτοῖς ἔχειν αὐτὴν, άλλ' οὐκ ἔξωθεν ἐπις ατοῦσαν, καί μετ' αύτῆς ζήν, άλλ' ούκ ἀπ' αύτῆς. Οράς οὖν δτι κατά τούτον τὰν τρόπον εύρομεν (2), όπως οὐ μόνον τὸ εἰ ἔςι και εί ούκ ές ιν ύποτίθεσθαι δυνατόν, άλλα και άλλο ότιοῦν πάθος πεπουθός, οίου τὸ ἀθάνατου, η τὸ οὐκ ἀθάνατου ώς ε τούτο μέν ήμων διά τούτων φανερόν. Επειδή δε το πρὸς ἄλλο ποιχίλως ές ι λαμβάνειν: ἡ γὰρ πρὸς εν μόνον, οίου πώς έχει ή όμοιότης τε θείσα πρός την ανομοιότητα, ή πράς πλείω, ολόν πῶς έχει εὐσία εἶναι ὑποτεθεῖσα πρὸς σάσιν και κίνησου, η πρός πάντα, οδου έὰν ή τὸ εν, πῶς έξει πρός πάντα τὰ όντα· σύθὲ τοῦτο παρηκεν ὁ Πλάτων, άλλα προσέθηκεν ότι δεί σκοπείν, και πρός εν μόνον ότι αν προαιρή, και πρός πλείω, και πρός ξύμπαντα. Δεῖ μὴν ἐκεῖνο τὸ ἐν, ἡ πλείω ἐκεῖνα, συγγενῶς ἔχειν πρὸς τὸ προκείμενου οίου ώς τῷ ἀνομοίῳ τὸ όμοιον σύσοιχα γὰρ ταῦτα άλληλοις, και τη ουσύη κίνησις και ζάσις εν κύτη γάρ ταύτα και περί αὐτήν. Είδε διαφοράς ούσης κατά τὸ άλλο τὸ πρὸς εν, καὶ πρὸς (3) πλείω, καὶ πρὸς ξύμπαντα, ήμεις είκοσιτέσσαρας τρόπους είπομεν, μοναχώς το πρός άλλο παραλαμβάνοντες, μή τοι Βαυμάσης ή γάρ τοῦ πρός

<sup>(1)</sup> D. διάγειν.

<sup>(3)</sup> C. D. πρδς πολλά.

<sup>(2)</sup> C. εύρήσομεν.

άλλο διαφορά της ύλης ές ίν, όταν έν, η μη έν η τὸ ύποκείμενον ήμεῖς δε αὐτὸ τὸ εἶδος τῆς μεθόδου παραδοῦναι προυθέμεθα, και τὰς εἰδητικὰς ἐν αὐτῆ διαφοράς, ἀλλ' οὐχὶ τὰς ὑλικάς. Αλλά τὶ δη προσέθηκεν ημίν τῆς γυμνασίας ταύτης τέλος; την θέαν, φησί, της άληθείας. Οὐγ άπλώς οὖν ἀκουσόμεθα τὴν ἀλήθειαν, ἀλλ' αὐτὴν τὴν νοητὴν περί ης ήμας έν άλλοις έδιδαξεν, ου ένεκα ή πολλή σπουδή το άληθείας ίδειν πεδίον (1) οῦ ἐστι. Πάσα τοίνυν ἡμῶν ἡ ζωή γυμνάσιον έστι πρός έκείνην την Θέαν, και ή διά της διαλεκτικής πλάνη πρός του δρμου έκείνου έπείγεται. διό καί πάνυ Βαυμαστώς είρηται το διόψεσ Βαι διά πολλών γάρ μεσοτήτων αι ψυχαί τυγχάνουσι τῆς ἐκείνων Θέας. Αλλ' Ινα πάλιν ήμῶν καὶ ἐπ' άλλου παραδείγματος ἡ μέθοδος γένηται καταφανής, φέρε είκοσιτέσσαρας τρόπους έπί της προνοίας έξετασωμεν ύποκείσθω γάρ είναι πρόνοιαν. ούκουν εί ές ιν, έπεται αύτη μέν πρός έαυτην, το άγαθοειδές, τὸ ἀπειροδύναμον οὐχ ἔπεται δὲ τὸ περιτρέπεσθαί (2) πως αὐτὴν, τὸ ἀμετάδλητον εἶναι, τὸ Ֆελητὸν ἐαυτήν ἔπεται δε και ούχ έπεται, το μίαν είναι, και ού μίαν προς δὲ τὰ ἄλλα, ἔπεται μὲν τὸ ἄρχειν αὐτῆ, τὸ σώζειν ἔκαςα, το άρχας και τέλη πάντων έχειν, ευθείως πάντα (3) περαίνουσαν ούχ έπεται δε, το βλαπτικήν είναι των προνοουμένων, τὸ τοῦ παραδόξαν χορηγὸν, τὸ ἀταξίας αἰτίαν. έπεται δε καί ούχ έπεται, το παρείναι πάσι και έξηρησθα ἀπ' αὐτῶν, τὸ γινώσκειν αὐτὰ καὶ μὴ γινώσκειν· ἄλλως γάρ

<sup>(1)</sup> Β. παιδίον.

<sup>(5)</sup> Α. τά όλα.

<sup>(2)</sup> D. παρατρίπισθαι.

γινώσκει, καὶ οὐ ταῖς συςοίγοις τῶν γνωςῶν δυνάμεσι τοῖς δὲ ἄλλοις πρὸς αὐτὰ, ἔπεται μὲν τὸ μηδὲν ὑπ' άλλήλων πάσχειν εἰκῆ, τὸ μηθὲν ἀθικεῖσθαι παρὰ μηθενός: οὐχ έπεται δε, τὸ είναί τι ἀπὸ τύχης αὐτοῖς, τὸ ἀσύντακτα είναι πρός άλληλα έπεται δε καί ούχ επεται, το πάντα είναι άγαθά τοῦτο γάρ πῆ μέν αὐτοῖς ὑπάρχει, πῆ δέ ού τοις δε άλλοις πρός αύτην, επιται μεν το έξηρτησθαι αὐτῆς καὶ πανταχόθεν φρουρεῖσθαι, καὶ ἀγαθύνεσθαι παρ' αὐτῆς οὐχ ἔπεται δὲ τὸ ἐνίς ασθαι αὐτὴν, τὸ διαφεύγειν αύτην ούθεν γάρ ουβ' ουτω σμικρόν (Ι) ώς διαφεύγειν αὐτη, ούβ' οὕτως ὑψηλὸν, ὡς μὴ καταγωνίζεσβαι ὑπ' αὐτῆς. ἔπεται δὲ καὶ οὐχ ἔπεται, τὸ μετέχειν έκας α τῆς προνοίας πως μέν γάρ αὐτῆς μεταλαγχάνει, πως αἰε οὐκ αὐτῆς, άλλὰ τῶν ἀπ' αὐτῆς εἰς ἔκαστον ἀπομεριζομένων άγαθων Αλλά δη μη έςω πρόνοια παλιν τοίνυν, αὐτῆ πρὸς (2) αὐτὴν, ἔπεται μὲν τὸ ἀτελὲς, τὸ ἄγονον, τὸ ἀδρανές, τὸ έαυτοῦ μόνου οὐχ ἔπεται δὲ τὸ ἄφιλονου, τὸ ὑπερπλήρες, τὸ ὑκανὸν, τὸ ἐκτενές ἔπεται δὲ καὶ οὐχ ἔπεται τὸ ἄπραγμον και άδχλητον πώς μέν γάρ ὑπάρξει ταῦτα τῷ μη προνοούντι, πως δ' ου, μη κρατουμένων υπ' αυτου των δευτέρων πρός δε τὰ ἄλλα, δίλον ώς ἔπεται μέν τὸ **ἄμικτον** (3), τὸ ἀκοινώνητον πρὸς πάντα, τὸ μηδέν γινώσκειν. ούχ επεται δέ, τὸ πρὸς έαυτην ἀφομοιοῦν τὰ άλλα, τὸ πάσιν άγαθου μεταδιδόναι του προσήκοντος. Επεται δε καί ούχ επεται τὸ ἐφετὸν είναι αὐτοῖς. δυνατὸν γάρ πως τοῦτο καί

<sup>(1)</sup> C. μιπρόν.

<sup>(3)</sup> C. D. autyic.

<sup>(2)</sup> C. πρὸς έπυτήν.

οὐ δυνατόν εί μέν γάρ δι ὑπεροχὴν ἐξηρημένην ἀπό πάντων λέγριτο μη προνοείν ώς κρείττον πάσης σχέσεως καί ένεργείας, οὐδὲν κωλύεται πάσιν έφετον είναι τοῖς δευτέροις. εί δ' ώς παρηρημένον ταύτης της δυνάμεως, οὐδ' αν έφετὸν εἴη. Τοῖς δὲ ἄλλοις, ἔπεται μὲν πρὸς αὐτὰ, τὸ ἀκόσμητον, τὸ εἰχαῖον ἐν τῷ ποιεῖν, τὸ ἐν τῷ πάσχειν ἀόριςον, τὸ πολλά δέχεσθαι τὰ ἐπεισόδια ταῖς αὐτών φύσεσι, τὸ πλημμελώς φέρεσθαι και άτάκτως ούχ επεται δε ή έντευζις ή πρός εν, ή κατ' ἀξίαν διανομή, ή κατά νοῦν διάθεσις έπεται δὲ καὶ οὐχ έπεται τὸ ἀγαθὸν είναι (1) καὶ γὰρ ὅντα πάντως άγαθά και προνοίας ούκ ούσης, πόθεν έχει τὸ άγαθόν, είπεῖν οὐκ ἀν ἔχοι τις πρός δε γε τὴν πρόνοιαν, επεται μεν αὐτοῖς τὸ ἀπαθες ὑπ' αὐτῆς, τὸ ἀσύντακτον πρὸς αὐτήν οὐχ ἔπεται δὲ τὸ μετρεῖσθαι καὶ ὁρίζεσθαι παρ' αὐτῆς Επεται δε καὶ οὐχ Επεται, τὸ ἀγνοεῖν αὐτήν καὶ γαρ γινώσκειν αὐτὴν άνάγκη τοῖς πεφυκόσιν, ὅτι οὐκ ἔςτν εί περ μη έςι, και μη γινώσκειν οὐδεν γαρ έστα αὐτιζ κοινόν πρός αὐτήν. Εἰς τέλος ἄρα νῦν ἀφίγμε θα τοῦ περὶ της προνοίας λόγου, κατ' αυτήν γυμναζόμενοι την μεθοδον παρακελευόμεθα δὲ καὶ διὰ πλείονων παραδειγμάτων άλλων (2) γυμνάσασθαι τοῖς ἐσομένοις προσήκουστι ἀκροαταῖς τῆς τοῦ Παρμενίδου διδασκαλίας ἡμεῖς δὲ ἐπὶ τός έξῆς μέτιμεν λέξεις τοῦ Πλάτωνος.

α Αμήχανον (3), έφη, λέγεις, δι Παρμενίδη, πραγμα-

<sup>(1)</sup> A. είναι καὶ οἴον τὰ πάντως ἀγαθὰ καὶ είναι ἀναγκαῖον καὶ προνοίας.

<sup>(2)</sup> B. Deest αλλων.

<sup>(3)</sup> Sic Bekker. — Editt. αμήχανόν γ'.

» τείαν, καὶ οὐ σφόδρα μανθάνω· άλλά μοι τί οὐ διῆλ-» θες αὐτὸς ὑποθέμενός τι, ἵνα μαλλον καταμάθω»:

Δσπερ ή των είδων ούσία τοῖς μὲν νοερώς αὐτὴν Βεάσασθαι βουλομένοις εύληπτος ές ι και φανοτάτη (1), τοῖς δὲ δι' αίσθήσεως καὶ φαντασίας καὶ δόξης αὐτὴν εύρεῖν έφιεμένοις άγνως ος και άθεώρητος, ούτω δη και ή του Παρμενίδου διδασκαλία τοῖς μέν συνοπτικοῖς καὶ τελείοις ήδη κατά την έξιν ευμήχανος έςί, τοῖς δε άτελές ερον διακειμένοις άμηγανος ο δη καί νῦν ο Σωκράτης πεπουθώς. και το πέλαγος όντως της μεθόδου ταύτης ιδών, και την εὐπορίων τῶν ἐπιδολῶν καὶ τὴν μεταχείρισιν καὶ τὴν εὐταξίαν, άμήχανον αὐτὰν άπεκαλεσε πραγματείαν διά μέν τοῦ άμηχάνου, τό, τε δυσπερίληπτον όμου καὶ αὐτοφυὶς χαγγος εμφειζαίπενος (3). οιρεκ πειπλάσκεππερον οιρε κεκομψευμένον (3) ἐπ' αὐτῆς ἐς ὑ ιδεῖν. ὡς ε καὶ ἀμήχανος (4) έστιν ώς αύτοφυής, και εύμηχανος ώς νοερά και πτησοιμένη τών τουν όντων συμπλοκήν τε και διαίρεσι». δικ δε του της πραγματείας ονόματος, το διά των πραγμάτων αὐτῶν ὁδεύειν αὐτήν, καὶ μὴ ἐν ψιλοῖς ὑφες άναι τοῖς λογικοῖς κανόσι δηλών. Δύσληπτος γουν ές ι τοις άτελέσι καί δυσμεταχείριστος: 69εν καὶ ἐπήνεγκεν, οὐ σφόδρα μαν θάνω: πάντως γάρ έφήψατο της περί αὐτῶν Βεωρίας, ἀτελές ερον ος της ο Παύπεμιβου γολος ερμικόποιο, οιο και ο η αφο ο βυ α μανθάνω φησώ. Ετι δε μειζόνως άντέχεται της κατανοήσεως

 <sup>(</sup>τ) C. φαινοτάτη.

<sup>(3)</sup> Β. κεκομψευμένον ές ίν

<sup>(2)</sup> D. ἐνδείξασ βαι βευλό- ἐπ' αὐτοῖς.

μενος.

<sup>(4)</sup> Β. ἀμήχανον.

αὐτής, ὄση (Ι) δυσπερίληπτον οὖσαν τὴν μέβοδον κατείδεν. ἔδιον δὲ τούτου, τὸ τῶν πρὸ τῆς ἀληβείας συγγενῶν ἐςὶν. ώς αὐτὸς εἴρηκεν έν Επιςολαῖς. τὸ δὲ έκ τῆς χαλεπότητος καί της δυσκολίας των προδλημάτων προσφαινομένης ερρωμενές ερον άντιλαμβάνεσ θαι της θεωρίας αὐτου, και μή διαφεύγειν τον έκ της ζητήσεως τόνον, άλλ' οίον ύπο Βεοίς άθλοθέταις άγωνιζομένους προθύμως, μετιέναι την άντίληψιν αὐτῶν οῦτω γάρ καὶ πρὸς τὸν νοῦν ἡ ψυχὴ βλέπουσα καί Θεωμένη (2) την μίαν αὐτοῦ καί άπλους άτην καί διαιώνιον νόησιν, άμήχανον μέν αὐτὴν οἴεται εἶναι\* παρ' αὐτή γὰρ αί παντοίαι μηχαναί και πλοκαί τῶν εἰδῶν ἔτι δε και πλέον έρα της έκείνου τελειότητος, ει κάν άνελίζαι μη δύναται την νόησιν αύτοῦ, μηδε την άπλότητα της Βείας έκείνου ζωής, περιτρέχουσα δε αὐτὸν καὶ ἀντεχομένη τῷ έαυτής ποικίλω, μιμείται τὸ έκείνου μονοειδές (3), καὶ τῷ διηρημένω το αμέρις ον έν τω νοείν. Ταύτον δη ούν ποιεί καί ἐν τούτοις ὁ Σωκράτης: οὐ γάρ κατα Βεασάμενος τὸ χαλεπου της μεθόδου ταύτης, και το συνοπταον όμου της ύφηγήσεως, ώχετο ἀποδρὰς καὶ ἀποδειλιάσας πρὸς τὸν πόρον τῆς περί αὐτὴν γυμνασίας άλλ' όμολογεῖ μὲν τὴν ἔνδειαν την έαυτοῦ, και την υφεσιν της γνώσεως ταύτης, άντέχεται δε προθυμότερον της όλης περί αυτήν θεωρίας, παρακαλεῖ δὲ τὸν Παρμενίδην εἰς λογισμὸν ἀπὸ νοῦ καταδάντα, καὶ ἀπὸ τοῦ καθόλου πρός τι παράδειγμα μ**ερι**κὸν (4), ἐπὶ τούτου γυμνάσαι τὴν μέθοδον οὕτω γάρ καὶ

<sup>(1)</sup> B. 600v.

<sup>(3)</sup> D. évocidés.

<sup>(2)</sup> C. θεωρούσα.

<sup>(4)</sup> C. μερικότερον.

έν τοῖς οὖσι, τὰς ἔνδον καὶ ἐν αὐτοῖς τοῖς Θεοῖς ἐνεργείας οὐ δυνάμενοι γινώσκειν, διὰ τῶν ἐκτὸς προϊουσῶν καὶ ἐκείνας δυνάμεθα συλλογίζεσθαι, καὶ διὰ τῶν μερικωτέρων τὰ καθολικώτερα γινώσκομεν οὖτω δὴ οὖν καὶ ὁ Παρμενίδης (1) ἐαυτὸν ἀνέφηνε διὰ τῶν λόγων, ἀπὸ τῶν ἡνωμένων νοήσεων εἰς τὴν διέξοδον ταύτην καὶ ποικιλίαν τῆς ὑφηγήσεως προϊών, ὁ καὶ κἶτεῖ (2) νῦν ὁ Σωκράτης ἀναλογον τεταγμένος ταῖς τρίταις τάξεσιν, αἴ τῶν πρώτων μετέχουσι κατὰ τὰς εἰς αὐτοὺς προϊούσας ἐκεῖθεν δυνάμεις, καὶ οὐδὲ τούτων ὰμέσως, άλλὰ διὰ τῶν μεταξὺ γενῶν.

« Πολὺ ἔργον, φάναι, ὧ Σώκρατες, προς άττεις ὡς » τηλικῷ δε ».

Αμα μέν εἰς μείζω καὶ τελειστέραν ἐπιτηδείστητα προκαλεῖται τὸν Σωκράτην, καὶ τήν τε χαλεπότητα τοῦ πράγματος ἐξαίρων καὶ τὴν διέξοδον ταύτην παραιτούμενος 
καὶ τοῦτο καὶ αὐτὸς ὁ Σωκράτης ἐπ' ἄλλων φαίνεται ποιῶν 
νέων καὶ ἀκοῦσαί τι παρ' αὐτοῦ σπουδαζόντων, τοὺς 
οἰκείους πατέρας μιμούμενος ἄμα δὲ καὶ ἀλήθειαν 
ὁ λόγος ἔχει πολλήν, εἴτε πρὸς τὴν ψυχὴν, εἴτε πρὸς τὸ 
ζῶον αὐτοῦ θεωρήσειας. Εἰ μὲν γὰρ πρὸς τὴν ψυχὴν, φαίης 
ἀν, ὡς οὐ προσήκει τῷ νοεῖν τὰ θεῖα δυναμένω διὰ τῆς 
λεκτικῆς φαντασίας καὶ τοῦ σώματος ἐνεργεῖν, ἀλλὰ μένειν 
ἐν τῆ ἐαυτοῦ περιωπῆ καὶ τοῖς οἰκείοις ἤθεσιν ἔργον οὖν 
τῷ νοερῶς ζῶντι (3), τὸ λογικῶς ἐνεργῆσαι καὶ φαντας:-

<sup>(1)</sup> B. ὁ Παρμενίδης διαύτων ανέφηνε των λόγων.

<sup>(2)</sup> Β. αἰτεῖ καὶ ὁ Σωκράτης.(3) Β, C. ζῶντι, λογικῶς.

κῶς καὶ τῷ πρὸς ἐαυτὸν ἐς ραμμένω, τὸ πρὸς άλλον καὶ το άπλο της γνώσεως, το ποικίλου των λόγων. Εί δέ πρός τὸ ζῶον, εἴποις (1) ở ἀν ώς τῷ πρεσδύτη τὸ τοιούτους άθλους ύφίς ασθαι πολύ έργον ές το γάρ διαπλεύσαι τοσούτον πελαγος λόγων, δείται και δργάνου τοῦ πρός την ενέργειαν ταύτην ακανήτως ύπηρετήσοντος, δήλου ώς ακμαζουτος ως τε διχώς τό, τε έργου και το τ πλι κώ δε λαμβάνοντες, άμφοτέρως ευρήσομεν άλη-Βεύοντα τον λόγον. Καὶ μέν τοι καὶ ώς πρός αὖ τὰ ὑποκείμενα πράγματα πολλήν ο λόγος άλήθειαν έγει πολλαχου γάρ οι καθολικοί κανόνες είσιν εύληπτοι περί δε την χρησιν αυτών ουκ ολίγη δυσκολία πειρωμένοις φαντάζεται, καθάπερ εν γεωμετρίη τοὺς καλοὺς λόγους έγνωκόσιν, όμως εἰς τὸ δι' ἐκείνων ἐπιχειρεῖ (2) τὰ προτεινόμενα λήμματα φαίνεται χώλεπον. Δηλοί δε της μεθόδου της είρημένης την έν τω χρησαθιβαί δυσκολίαν, το μηδένα των μετά Πλάτωνα κατά ταθτην διαθείναι τι των έαυτου συγγραμμάτων τον γάρ Αμμίκαρτου χαίρειν έάσομεν ός τίς ποτε ήν διόπερ ήμεις επειράθημεν πλείσσιν έμπροσθεν αὐτής χρήσασθαι παραδείγμασιν Αλλ' οδυ ότι των καθόλου λόγων, ή μέν γνώσις ές ι πολλάκις εὐσύνοπτος, ή δέ χρήσις θύσκολος, έςω (3) διά τούτων δήλον δ. Ευ είκότως πολύ έργον αὐτῷ προςάττεσ Σαι φησίν ὁ Παρμενίδης ὑπὸ του Σωκράτους, ου μόνον δι' ας εξπομεν άλλας αίτίας, άλλα και δι' αὐτην την των ζητουμένων φύσιν τοιαύτην οθσαν.

<sup>(1)</sup> B. D. iknow do. legendum incheiptiv.

<sup>(2)</sup> B. προχειρεί. Forsan (3) B. C. έςάι.

α Αλλά οὐ, είπεῖν του Σωκράτην, Ζήνων, τὶ δὐ διῆλ... » Βες ήμῶν»;

Αει τα τρέτα κατά την άξιαν διά των μέσων τυγχάνει της των πρώτων μετουσίας, το θε πτακτον της περέξεως (1) της αμέσου ταύτης , και χωρίς τῶν προσεχῶν ἐκάςτοις ἐξώι ρις αι των Βεών. Ταυτα δη μιμούμενος έν τοις διάλογοις ό Πλάτου, αὐτόθευ μέν πληρωθήναι τών του Παρμενίδου νοήσεων τὸν Σωκράτην βουλόμενον, άμαρτάνοντα (1) ποιεί της ελπίδος διά Ζήνωμος δε ταυτόν τουτο ποτούντα, και λίαν τυγχάνοντα της αίτησεως. Ο Ζήνων, ως εξρηται πολ-Laure, sinovas paper the Delas persentos vairespatar non Adult to alter, and those holes of their on Zinnie elevis. Touros of the o Dimperne Littopes, " wat of artist βουλόμενος ένωθηναι προς του πατέρα των λόγων; λαλ मिक्रमा प्रकृतिक अर्थित क्षेत्र अर्थित क्षेत्र अर्थित अर् povelac, dicte val envior nap eautou apec in its election मे pédico कर्रका हैसराकी के विकासर कार्म प्रमान के विकास के कार्य espoodes, deaphilies Bei Fire problings, An hai von & Zoi ธิ กอง ติเยียงงาง โาลอุนยงเชิกระ โรงเหยางขึ้น เหน่าแล้ ซึ่ INApu वर्णानिक त्या अस्वर्कारों वांस्क्र संस्थाता नुस्कृ हैं। संक्षणें करिके en rois layous mathin o de Zninon the Tundless the thir मवर्षिद परिक्र अवा निविद्यितिया राज भवर्षिक प्रवेश प्रवेशी र केरावासकत् ६०० होत्र है भारति है भारति है है है ।

<sup>(1)</sup> C. the di deaffar the (2) D. diquipetto Aa. 11

μώνιζεται πλήθος το τοῦ ένος ἀφις άμενον ο δε Σωκράτης τῷ νῷ (Ι) τῷ διὰ ζωῆς καὶ δυνάμεως ἐπις ρέφοντι πρὸς τὸν μετιέναι τὸν τόπον, πολλήν εύρήσεις ἐν ὀλίγοις κεκρυμενήναι τὸν τόπον, πολλήν εύρήσεις ἐν ὀλίγοις κεκρυμενήνη θεωρίαν.

« Καί τὸν Ζήνωνα ἔφη γελάσαντα φάναι, αὐτοῦ, ὧ Σώ-» κρατες , δεώμεθα Παρμενίδου μη γάρ οὐ φαῦλον ἡ δ » λέχει η οὐχ ὁρᾶς ὅσον ἔργον προς άττεις»;

. Οὕτω καὶ ἐν τοῖς Θεοῖς, τὸ μὲν τρίτον ἐαυτῷ (2) συνάπτει τῷ δευτέρω, και ἐφίεται τῆς παρ' αὐτοῦ πληρώσεως τὸ ολ δεύτερου, ατε ένιδρυμένου τῷ πρώτω, προάγει τὴν ἀπ έχείμου δόσιν έπι πάντα. Θαυμας ον δέ εν τούτοις καί δτι πρότερος ότε μειδίαμα (3) μόνον διν έμειδίων αμφότεροι, ό Ζήνων και ό μέγας Παρμενίδης. νῦν δε ότε οὐκ ἔτι μειδιάν λέγεται, μόνος ὁ Ζήνων γελά, του Παρμενίδου μένοντος έν τῷ ἡρεμίῳ κατας ήματι. διότι τοῦ καθηγεμόνος παράντος τὸν ἐκείνου μαθητὴν παρακαλεῖ, τὸν καὶ αὐτῷ τῷ καθηγεμόνι χαλεπόν είναι δοκούντα λόγον μεταχειρίζεαθαι, τούτο γάρ οὐκ ἦν ἀνδρὸς τὸ καθηκον τῷ καθηγεμόνι φυλάττοντος: διό-καί ότε το σύγγραμμα άνεγίνωσκε, μη παρόντος έποίει τοῦτο Παρμενίδου, καθάπερ είρηται έν προοιμιρις, ώς φορτικής ούσης της αναγνώσεως έπι του καθηγεικόνος. Τό μεν ούν μειδίαμα την (4) άφανη μεμείται των θείων ενέργειαν και το κρύφιον ο δε γελως, την πρόοδος την έπι το έμφανές ερου. αίσ πτικώτερου γάρ δ γέλως του μειδιάματος. Ούκουν ό μεν μιμείται τον μένοντα

<sup>(1)</sup> B. to yo die Gene. (3). B. peediapa nouro.

<sup>(2)</sup> An non lagendum fauto? (4) B. thu an' apava.

και ήρεμούντα και κεκρυμμένον Θεόν ό δε τον άνω μένοντα, προϊόντα δὲ ἤδη καὶ ἐκφαινόμενον καὶ δ τούτων έτι θαυμασιώτερον ό γάρ Ζήνων μειδιά μέν πρός του Παρμενίδην βλέπων (Ι). ούτω γάρ είρηται πρότερον γελά οξ πρός του Σωκράτην του λόγου ποιούμενος και γάρ έν τοῖς Θείοις, ή μεσότης μεν κρύφιος καθό συνήνωται τῷ πρό αὐτῆς, ἐκφαίνεται δὲ καθό κοινωνεῖ τῷ μετ' αὐτήν. γελά μέν οὖν διά ταῦτα ὁ Ζήνων ἐκφαίνων (2) ἐκυτὸν τῷ Σωκράτει καθό συντάττων αὐτὸν έαντῷ, καὶ διὰ τῆς ένώσεως ταύτης την του Παρμενίδου προκαλούμενος νόησιυ: έπις ρέφει γάρ καὶ τοῦτον εἰς τὸν έαυτοῦ καθηγεμόνα, καὶ πάντως ἀνάγει πρὸς έκεινον ώς πρωτουργόν αϊτιου τῆς θεωρίας, και πάσης νοήσεως της παρ' αυτού γεννητικόν. Τούτου δε την αιτίαν προσέθηκεν αυτός μέγα, γάρ φησι, προστάττεις τὰ δὲ μεγάλα καὶ ἐξηρημένα τῶν ἀποτελεσμάτων τοιούτων δειται και των αιτίων τα δε μέσα, των μέσων ές ν άγαθων αίτια, και ου των άκροτάτων ουθε των έξηρημένων ἀπό τῶν πολλῶν.

« Εἰ μὲν οὖν πλείους ἦμεν, οὐκ ἀν ἄξιον ἦν δεῖσ αι.

» ἀπρεπῆ γὰρ τὰ τοιαῦτα πολλῶν ἐναντίου λέγειν, ἄλλως τε,

» καὶ τηλικούτω ἀγνοοῦσι γὰρ αὐτὸ (3) οἱ πολλοὶ ὅτι ἄνευ

» ταύτης τῆς διὰ πᾶντων διεξόδου τε καὶ πλάνης, ἀδύνα—

» τον ἐντυχόντα τῷ ἀληθεῖ νοῦν ἔχειν (4). Εγώ μὲν οὖν, ὧ

» Παρμενίδη, Σωκράτει συνδέομαι, ῖνα καὶ αὐτὸς δια
» κούσω (5) διὰ χρόνου ».

- C. ἀποδλέπων.
- (4) Editt. xeiv.
- (2) D. ἐμφαίνων.
- (5) Sic Bekker. Ast. -
- (3) Editt. Deest avre.

Fischer. Heindorf. axovou.

Ηδη τις και των πρό ήμων επές ησε μετρίως ότι πανταγού το καθήκου έν ταις μιμήσεσιν αποσώζει τοίς προσώποις ό Πλάτων, ώς έςι διά τούτων δήλος. Εν Γοργία μέν γάρ σοφις ών :παραδούς συνουσίαν, ύραρπάζοντα (Ι) του γιαθητήν είσαγει τας αποκρίσεις του καθηγεμόνος, καί προπηθώντος (2) έν τοῖς λόγοις ἐπέκτως τοιοῦτος γάρ δ ένει Ιδώλος, διχαλίνωτος ων, και πλημμελής και περί αὐτον: τὸν πατέρα τὰς τέχνης. Ενταύθα δὲ φιλοσόφους μιμούμεμενος, ὑπεξις άμενον παραδίδωσι του Ζήνωνα τω Παρμενίδη, και δεόμενον δπως αν αὐτὸς ὁ λέγων ή και τοὺς παρόντας εύεργετών έσικε γάρ ή μέν των σοφιζών φύνοδος τή ένύλω συςτοιχία πάση, παρ' ή και τα έκγονα πολλάκις (3) κατά των οίκείων αίτίων έξανίζαται, κρατείν έθελοντα των άμεινόνων, ή δε των φιλοσόφων κοινωνία τη των θεών τάξει, παρ' ή τὰ καταθεές ερα προκαλείται μέν τάς τῶν ὑπερτέρων δυνάμεις, ὑπεξίς αται δε αὐτών ταῖς ἀπείροις καί γεννητικάζς περιουσίαις. Αλλά τοῦτο μέν περί τοῦ ήθους των ανδρων έςω μοι λελεγμένου ότι δε απρεπή τα Βειότατα τῶν δογμάτων ἐς ἱν εἰς ἀκοὰς φερόμενα (4) τῶν πολλών, οὐθεν θεῖ λέγειν, αὐτοῦ Πλάτωνος εἰπόντος, ὡς πάντα ταύτα καταγέλαςα μέν έςι τοις πολλοίς, Βαυμασμού δέ άξια τοις σοφοίς. Ούτω δε καί οί Πυθαγορειοι, των λόγων τούς μεν έφασκον είναι μυς ικούς, τούς δε ύπαιθρίους καί οί έκ του Περιπάτου, τοὺς μὲν έσωτερικοὺς, τοὺς δὲ ἐξωτερικούς καὶ αὐτὸς Παρμενίδης, τὰ μὲν, πρὸς ἀλήθειαν

<sup>(1)</sup> C. ἀφαρπάζων.

<sup>(3)</sup> Β. παρ' ή και τα πολ-

<sup>(2)</sup> An non legendum λάκις.

προπηθώντα? (4) D. καταφερόμενα.

έγραψε. τὰ δὲ, πρὸς δόξαν καὶ ὁ Ζήνων δὲ, τοὺς μὲν άληθείς έκαλει των λόγων, τούς θε χρειώδεις. ώς ε είκότως εξρηται και νύν άπρεπείς είναι παρά τοίς πολλοίς τους τοιούς δε λόγους, ώς άδεκτων τούτων όντων της τοιαύτης άκροάσεως. Εί δέ τις και ήδη έν γήρα ων περί τ ποιοίτο τούς λόγους έπί των πολλων, έτι μαλλον άπρεπές αὐτοῖς είναι δοκεῖ κάι αἰσχύνης ἄξιον. περί γέω μέν γάρ δττον τὰ τοιαῦτα φαινόμενα διασύρουσιν, ωσπερ φησί καί Καλλικλής ό των πρλλών είς, και τα έκείνων πάθη πεπουθώς· προήμοντα (I) δε κατά τὴν ήλικίαν περί ταῦτα διατρίβειν, ήγουνται πάντων είς γέλωτα είναι πραγμάτων εὐδοκιμώτατου. Τί οὖυ αἴτιου αὐτῆς τῆς τοιαύτης δόξης, ού χρη παρ' άλλου ζητείν αυτός γάρ ο Πλάτων ηνεγκευ ότι οι, αλλοιακ λουτο μεδόλ βασι. Νελαγών αδα κακών ψ αλλοιά την αιτίαν έχει ταξε ψυχαίς (2) και δούννυσην ότι παίλη τὰ άμαρτήματα, ἀκούσια τῶν πολλῶν πᾶν γὰρ τὸ βέ άγνοιαν πλημμελούμενον, καὶ ἀκούσιον ἐςὶ, καὶ συγγνώμένος άξιου. άγνοουσιν ρύκ οί πολλοί πόση τις άρα ές ίν ή τώς διαλεκτικής δύναμις, καί δτι τέλος έστί της πλάνης ταύτης ή άλή Θεια καί ό νούς: οὐ γὰρ ἐστίν ἄλλως ήμᾶς ἀπὸ τῶν έσχάτων άναδραμεῖν έπὶ τὰ πρώτα, μὴ διὰ τῶν μέσων πορευθέντας όδων της ζωής, ώς γάρ ή κάθοδος ήμιτ διά πολλών γέγονε των μεταξύ, της ψυχης ἀει ἐπί τὸ συν-Βετώτερον χωρούσης ἀπὸ τῶν ἀπλους έρων ἐνεργειῶν, οῦτω καί ή ἄνοδος διά πολλών ές αι μεσοτήτων, της ψυχης

Α. προσήκοντα.

<sup>(2)</sup> A. εὐχαῖς.

άναλυούσης δυ συνέθηκε της ζωής διάκοσμου. Δεί οὖυ πρώτον, καταγνώναι (Ι) των αἰσθήσεων ώς οὐδὰν ἀκριδὲς οὐδὰ ύγιες γινώσκειν δυναμένων, άλλά πολύ το συγκεχυμένον καί ἔνυλον καί παθητικόν έχουσῶν, ἄτε καὶ ὀργάνοις τοιούτοις δή τισι χρωμένων έπειτα τάς φαντασίας άφελεῖν. τὰς ἐν ἡμῖν πετομένάς ςυμφαλίδας ὅρνιθας, ὥσπερ κακά μορφωτικά και έσχηματισμένα νοούσας, το δε άσχημάτις ον (2) και άμερες είδος έλεῖν οὐδαμή δυναμένας, άλλά παραποδίζούσας την καθαράν και άϋλον νόησιν της ψυχής τῷ παρεμπίπτειν, καὶ Βόρυβον αὐτἢ παρέχειν ἐν ταῖς ζητήσεσι' τρίτον δε ἐπὶ τούτοις, τὰς δόξας τὰς πολυειδεῖς ἐκκόψαι, καί την περί ταύτας πλάνην των ψυχων ού γάρ έφάπτονται της αίτίας, οὐδε έπις ήμην ήμιν έμποιούσαν, οὐδε τοῦ χωριςοῦ νοῦ μετουσίαν τέταρτον τοίνυν, ἐπὶ τὸ τῶν ἐπισημών ἀναδραμόντα πέλαγος, έκει τη διαλεκτική Θεωρείν τας διαιρέσεις αὐτῶν καὶ συνθέσεις, καὶ δλως τῶν ἐν ἡμῶν είδων την ποικιλίαν, και διά της Θεωρίας έξυφήνασαν τον έαυτης διάκοσμον, την διάνοιαν ήμων ίδεῖν ότι περ αὐτης ἀπος ήναι δεί της συνθέσεως, και νοερώς (3) ήδη προσθάλλειν τοῖς ὄντως οὖσι• νοῦς γάρ ἐςιν ἐπιςήμης κρείττων, καί ή κατά νούν ζωή της κατ' έπις ήμην προτιμοτέρα. Πολλαί οὖν αί πλάναι καὶ αί δινεύσεις τῆς ψυχῆς άλλη γὰρ ἡ ἐν ταις φαντασίαις, άλλη πρό τούτων ή έν δόξαις, άλλη ή έν αὐτή τη διανοία μόνη δὲ ή κατά νοῦν ζωή τὸ ἀπλανές έχει, καί ούτος ό μυςικός όρμος τῆς ψυχῆς, εἰς ὃν καί ἡ

<sup>(1)</sup> C. zartdeiv.

<sup>(3)</sup> Β. νοερώς ούσε.

D. αμοργον.

ποίησις άγει του Όδυσσέα μετά την πολλην πλάνην της ζωής, και ήμεις έὰν ἄρα σώζεσθαι θελώμεν, μάλλον έαυτοὺς ἀνάξομεν. Αλλά ταῦτα μὲν περί τούτων ἤδη δὲ εἴρηται κάκεῖνα πρότερον (1). δτι προσεχής δ Ζήνων τῷ Παρμενίδη, και πάντων συνειλεγμένων, μονάς τι έστι και ότι πρώτος ἐπιςρέφει πρὸς αὐτὸν, καὶ ἑαυτῷ συνεπιςρέφων τους άλλους, διά τοῦ Σωκράτους έχοντος πρός τοὺς λοιποὺς ὑπεροχήν άλλ' αὐτὸς μὲν καὶ άλλοτε φησίν άκηκοέναι των λεχθησομένων, ούτοι δε νύν πρωτον άκούσονται διὰ τούτων ἐνδεικνυμένου τοῦ Πλάτωνος, ὅτι καί έν τοῖς Βείοις τὰ προσεχή τοῖς πατράσιν αἴτια, τῶν μὲν έξηρημένως καί (2) κρυφίως μετέχει παρά τῶν πατέρων, ὧν καί μόνα μετέχει και πρώτα διά την ἄρρητον πρός έκείνους ένωσιν των δε, άμα τοῖς άλλοις τοῖς ἀπό των αὐτών προελ-Βοῦσεν. Ανάλογον οὖν, ή μὲν πρώτη συνουσία τοῦ Ζήνωνος πρός του Παρμενίδην τη μυςική νούσει των δευτέρων ή δε χοινή πρός τοὺς ἄλλους, ταῖς ἐπὶ πάντα ὁμοίως ποιούσαις άπὸ τῶν πραγμάτων μετας άσεσιν. ἐπειδή δε ὑφεῖται τῆς προτέρας ή δευτέρα, καθόσον και ό Παρμενίδης συνοπτικώτερου (3) ώς τὸ είκὸς αὐτὴν διετίθει πρὸς τὸν Ζήνωνα **ἄτε** συνήθη τοῖς έαυτοῦ λόγοις ὄντα, ποικιλώτερον δε πρὸς πάντας, δια δή τουτο την υφεσιν ταύτην ένδεικνύμενος, δια χρόνου φησίν έλθειν άκουσαι τουτο γάρ σύμβολον ές ίτων διαφόρων ένεργειών . τῆς νεωτέρας και πρεσθυτέρας ένθεοῖς οὐ κατὰ χρόνον, ἀλλὰ κατὰ τὴν ἀξίαν, οὕτω προσαγο-

<sup>(1)</sup> Β. πρότερα.

<sup>(3)</sup> C. D. συνοπτικώτερα.

<sup>(2)</sup> A. C. D. xai μετρίως.

ρευομένων. Εὶ δε καὶ πρὸς τὸ σχῆμα τῆς λέξεως ἀπίδης ὅπως εἴρηται περὶ τοῦ Ζήνωνος, ἐγὰ μὲν, ὧ Παρ μενίδη, Σωκράτει συν δέο μαι, καὶ τούτφ μηδεν ἄλλο προσθέντος, εὖροις ἀν ὡς οὐδὲ τοῦτο παρὰ τῷ Πλάτωνι μάτην, οὐδὲ κόσμου χάριν, ἀλλ' ἐνδεικνύμενος παρείληπται πῶς πᾶσαν τὴν ἐαυτοῦ (1) ἀφελειαν ἐξήρτησεν ὁ Ζήνων τῆς τοῦ Παρμενίδου βουλήσεως καὶ οὐδὲν ἄλλο λέγων, ἡ ὅτι δεῖ-Τοῦς, τὶ δὲ ἑξῆς καὶ ὁφειλόμενον τὴ δεκίσει, παραλείπων τὶ δὲ ἑξῆς καὶ ὁφειλόμενον, τὸ σέδας φυλάττωτος δ δὴ προσφκειν (3) ὥετο τῷ πατρὶ τῶν τοιούτων λόγων.

« Ταῦτα δη εἰπόντος τοῦ Ζήνωνος, ἔφη ὁ Αντιφῶν » φάναι τὸν Πυθόδωρον, αὐτόν τε δεῖσθαι τοῦ Παρμε-» νίδου, καὶ τὸν Αρις οτέλην καὶ τοὺς ἄλλους, ἐνδείξασθαι » ὁ λέγει καὶ μὴ ἄλλως ποιεῖν ».

Απάντων μὲν τῶν τὰν συνουσίαν πληρούντων ταύτην μονάς ἐς το Παρμενίδης, ὅσπερ τὸ ἐν ὁν τῶν ὅντων ἀπάντων μονάς τῶν δὲ τοῦ Παρμενίδου μεθεζόντων ὁ Ζήνων μονάς διὸ καὶ δεῖται ὑπὲρ αὐτῶν κατά (4) τὰν ἀνακλητικὰν δύναμιν τῶν προελθόντων, ἐπὶ τὸν ἐαυτοῦ πατέρα τεταγμένος τῶν δὲ εἰσεληλυθότων πρὸς (5) αὐτοὺς, ὁ μὲν Ζήνων ἔφατο Σωκράτει συνδεῖαθαι (6) τοῦ Παρμενίδου, τὰν ἐξηρημένην αὐτοῦ κατὰ τῶν ἄλλως ὑπεροχὰν μαρτυρῶν τούτων δὲ ἀμφοτέρων δεομένων, πάντα κινείται

<sup>(1)</sup> C. αὐτοῦ.

<sup>(2)</sup> D. di.

<sup>(3)</sup> Δ. προσήμειν ἄν τις εἴποι τῷ πατρί.

<sup>(4)</sup> A. xata the provon-

τικήν. (5) **Α. πρὸς αὐτόν..** 

<sup>(6)</sup> A. deiabat.

τὰ δεύτερα πρὸς τὰν ἀντοχὰν τῶν (1) πρώτων καὶ γὰρ ὁ Ηυθόδωρος καὶ ὁ Αριζοτελης καὶ οἱ ἄλλοι πάντες, ἐν ὅσων μὲν ὁ Εωκράτης ἐδεῖτο μόνος, ἡσύχαζον οἱ ἄλλοι οὐ γὰρ μὲν ὁ Εωκράτης ἐδεῖτο μόνος, ἡσύχαζον οἱ ἄλλοι οὐ γὰρ μὲν οὐτος πώτον τοῦν ἀνακινοῦνται πάντες οὐτω γὰρ καὶ ἀνροτήτων ἐνεροκαὶ ψυχαὶ πάντα γὰρ ἐθελει μετὰ τῶν οἰκείων ἀκροτήτων ἐνεργεῖν. Τίς οὐν ἡ δέησις, αὐτὸς προσέθηκαν, ἐν δείξασθα ε ὁ λέγει συμδολικὸς ἄρα καὶ ἐνδεικτικὸς ἔς αι τοῦς ἀπολύτοις τῶν οἰκείων καὶ διθεικτικὸς ἔς αι τοῦς καὶ ἐν κοινοῖς τῶν δοῦματονη, ἀλλ' οὐκ ἐπιχειρηματικός καὶ ἐν κοινοῖς (2) ἀγῶσι τὴν πραγματείαν δλην παιούμενος.

κα Του ουν Παρμανόδου, ἀνάγκη, φάναι, πείθεοθαι καί

- » τοι δοκώ μοι τό του Ιδυκείου ϊππου πεπουθένας ζώς καῖνος
- » άθλητη όντι (3) πρεσδυτόρω, ύφ' (4) άρματι μέλλοντι
- ν άγωνιετοβαι, και δι' έμπειρίαν τρέμοντι το μέλλον,
- » έατιτου άπεικάζου, άπου έφη.καί αὐτὸς ούτω πρεσθύτης
- » των είς του έρωτα ἀναγγιάζεσθαι ίκναι ».

Πάντα μέν, ώσπερ είρηται, μεθέξοντα κεκόσται πρός τὰν ἀντοχὰν, καὶ λιπαρῶς ἀντιλαμβάνεται (5) τῆς μεθεκτικῆς αὐτῆς δυνάμεως, καὶ τῆ ἐαυτῶν μονάδι τῆ συντεταγμένη κατὰ τοῦτο συνήψεν ἐαυτά μέλλει δὲ ἄρα καὶ τῆς ἐξηρημένης ἀπολαύεω καὶ γὰρ οὕτως ἀεὶ ἐν τοῖς οῦσι τὰ

<sup>(1)</sup> Β. των πραγμάτων.

<sup>(4)</sup> Β. έφ' ἄρματι μάλλον τι.

<sup>(2)</sup> C. nevoig.

<sup>(3)</sup> Editt. xai.

των δευτέρων τελείως έξηρτημέγα δύνανται και των πρό αὐτών μετέγειν έκανώς. Οὐκοῦν συνεληλύ Βασι μέν οἱ άλλοι τω Σωκράτει, συνθέονται δὲ τῷ Ζήνωνι, συνέργονται δὲ τῷ Παρμενίδη, καὶ πρὸ τῶν λόγων ἐν τοῖς προσώποις ἀναφαίνεται Βεϊός τις ώς έν είκοσι διάκοσμος. ὅπως τῆς διά πάντων των θείων διηκούσης τριάδος πάντα έξήρηται τὰ δεύτερα, καὶ ὑφις άμενα καὶ τελειούμενα δι' αὐτῆς καὶ ὅπως τοῖς διὰ τῶν προσεχῶν εὐτάκτως ἀνιοῦσιν ἐπὶ τὰ τέλη, τὰ πρώτιστα τῶν αἰτίων. ἀναφαίνεται καὶ ὅπως τοῖς λιπαρῶς άντεχομένοις των Βείων, έτοιμος ές λαί ή παρ? αὐτων δόσις ἄφθονος (1). ούτω γάρ καὶ ταῖς τούτων δεήσεευ ἐπινεύσει λοιπον ο Παρμενίδης, και την αιτίαν της ἐπινεύσεως εξρηκε, την ανάγκην αίτισσαμενος, την Βείαν δηλαδή, καί πρός θυ ούδε θεούς μάχεσθαι φησίο ό Αθηναΐος ξένος. Βεοειδούς ἄρα αἰτίας καὶ Βείας δυνάμεως ές ίν ίδιον, πᾶσι παρείναι τοίς (2) μετέχειν αὐτῆς δυναμένοις. Αλλ' ίνα πάλιν αὐτοῖς ἐνθείξηται πόσος ἐς ἱν ὁ ἀγών καὶ τὸ άθλον οἶον, έαυτον έλάττω φησίν είναι τῆς διεξόδου ταύτης, και ταὐτον τῷ ἶδύκῳ πεπουθέναι, τῷ πρὸς τὰ έρωτικά διὰ γῆρας ἑαυτὸν έπιδιδόναι κατοκνούντι μέν, άναγκαζομένω δέ, καί δη καί ἀπεικάζοντι τὴν παρουσίαν αὐτῷ ταύτην ἀνάγκη ἴππῳ πρεσδύτη και ήδη πολλάκις ήγωνισμένω, και δι' έμπειρίαν (3) τρέμοντι τὸ μέλλον λέγει δέ πως ούτως ὁ μελοποιός.

Ερως αὖ τέ με κυανέοισιν ὑπὸ βλεφάροις τακερὰ
 ὅμμασι δερκόμενος, κηλήμασι παντοδαποῖς εἰς ἄπειρα
 δἴκτυα Κύπριδος βάλλει ἢ μὰν τρομέω ἐπερχόμενος, ὡς

<sup>(1)</sup> В. ардорос.

<sup>(3)</sup> C. de' unepholin ignee-

<sup>(2)</sup> Β. τοῖς μετίχουσιν.

ρίας.

τις φερέζυγος Ιππος άεθλοφόρος ποτί γήραϊ άσκῶν σὺν ὄχεσφι θεοῖς εἰς ἄμιλλαν ἔδα (1)».

Τὰ μέν οὖν ἀναγκαῖα πρὸς τὴν τοῦ Παρμενίδου ρῆσιν του άρματος, ταύτα έςί πάλιν δε καί έκ τούτων λάβοις αν όπως ἀεί τὰ καταθεές ερα τὰς ἐαυτῶν εἰκόνας εἰς τὰς άποδεες έρας (2) άποπέμπει τάξεις. ὁ μὲν γὰρ Παρμενίδης εἰκόνα τοῦ (3) ἐαντοῦ πάθους ἐποιήσατο τὸν Ϊδυκον οὖτος δ' αὖ πάλιν τὸν ἔππον· ἀπὸ νοῦ γὰρ εἰς ψυχὴν λογικὴν αἱ τῶν εἰβῶν εἰκόνες, καὶ ἀπὸ ταύτης εἰς φύσιν, ἢ μαλιςα ἐν τοῖς ἀλόγοις ζώοις έχει τὸ κράτος. Καὶ οἱ ἀγῶνες δὲ τῶν ζππων, καὶ τὰ ἐρωτικά, πρὸς τὰς ἀναγομένας ψυχὰς οἰκείως έχουσι και γάρ έν ταύταις βρίθει μέν ό της κάκης ίππος μετέχων, ῷ μὴ καλῶς (4) ἦν (5) τεβραμμένος τῶν ἡνιόχων, φέρεται δὲ εῦλυτος ὁ πρὸς (6) αὐτὸ τὸ ὅν άμιλλᾶσ Ξαι δυνάμενος και ή ἄνοδος δε αὐταῖς (7) και ή σωτηρία διά τοῦ ἔρωτος διά τοῦτο γάρ αὐτῶν καί τὸ ἄρμα ὑπόπτερον, ώς τὸ διὰ έρωτικής (8) διὰ τὸ έρωτικὸν μανίας ἐπὶ τὸ νοητὸν χάλλος ἀνατρέχου (9) καὶ τὴν Βέαυ τῶν ὅντως ὅντων. Ταῦτα μὲν περί αὐτῶν εἰρήσθω τῶν πραγμάτων, οἶς τὰ προκείμενα τέτακται κατά το άνάλογον. Ο δε ίδυκος ότι μελο-

- (1) B. ἔδαν.—Sic et Scholiastes Runhkenianus cum his os variis lectionibus. τρομέω ων ἐπερχόμενον.—ὅχεσι.—ἀκχῶν pro ἀσχῶν leg. Heindorf. Quod fragmentum de; sideratur in Analect.
- (2) A. in margine ὑποδεες έρας.

- (3) Α. τοῦ αὐτοῦ.
- (4) A. καλός.
- (5) Β. Α τε Βραμμένος.
- (6) Β. πρὸς αὐτόν.
- (7) Α. αὐτῶν.
- (8) A. in margine : ώς τὸ διὰ ἐρωτικῆς.—Α. Β. C. D. ώς διὰ τὸ ἐρωτικὸν.
  - (9) B. C. D. ἀνατρέχων.

ποιός καί ότι περί τὰ έρωτικὰ ἐσπουθεκώς, καί ὅτι πρεσδύτης ὧν καί εἰς τὸ γράφειν ἐρωτικὰ προαγόμενος διὰ τὸν τόνον τοῦ (1) ἐρῶντος, κατοκνεῖν φησί τῆν γραφήν ἔν τινι τῶν ἐαυτοῦ μελῶν, οὐκ ἄθηλον τοῖς τῶν ἐκείνου διακηκοόσιν.

« Κάγώ μοι δοκώ μεμνημένος μάλα φοδείσθαι, πώς » χρη τηλικόνδε όντα διανύσαι τοιούτον τι (2) καὶ τοσούτον » πλήθος λόγων όμως δε δεί χαρίζε σθαι, έπειδη καὶ ὁ Ζή-» νων λέγει, όσου οἰοί τε έσμέν (3)».

Οίδεν δοη τίς ές ιν ή πλάνη της φυχής, οὐ μόνον ἐν αἰσθήσεσι καὶ φαντασίαις καὶ δόξαις, ἀλλά καὶ ἐν αὐταῖς ταῖς ἀνελίξεσι ταῖς διανοητικαῖς τῶν λόγων κὰι τοῦτο εἰδθος, κὰλ μεμνημένος τῶν οἰκείων ἄθλων, φοθείται παλεν εἰς τὰν τοιαύτην κατιέναι κλάνην, οἰόν τις Οδυστεθς, ἐπανελθών (1) μέν οἰκαθε καὶ ήδη το οἰκείων ἔχων ἀγαθόν, παρακαλούμενος δὲ ἐπὶ τινας ὁμοίους πολέμους βαρδαβικούς, καὶ δὶ ἐμπερίας ἐκετήναι τῆς ἐαυτοῦ πατρίδος οὐν αἰρούμενος, ἀτε μεμνημένος ῶν ἔσχε πραγμάτων ἔν τε τοῖς πολέμοις καὶ ἐν τὴ πλάνη πολυχρονίως ἀναβάς τοῦν εἰς λογισμόν ἀπὸ φαντασιῶν καὶ αἰρθήσεων, καὶ εἰς νοῦν ἀπὸ λογισμοῦ, ἀναθοίας καὶ αἰσθήσεις εἰκότως τὴν (5) εἰς λογισμόν κάθοδον, καὶ τὴν ἐν δίανοία πλάνην, μή πη λάθη εἰς τὰς φαντασίας καὶ αἰσθήσεις ὑπενεχθείς οὐ γὰρ ἀσφαλής ἡ ἀπὸ νοῦ κάθοδος, οὐδὲ δεῖ τῶν πρώτων ἀφίς ασθαλής ἡ ἀπὸ νοῦ κάθοδος, οὐδὲ δεῖ τῶν πρώτων ἀφίς ασθαλης ἡ ἀπὸ νοῦ κάθοδος, οὐδὲ δεῖ τῶν πρώτων ἀφίς ασθαλης ἡ ἀπὸ νοῦ κάθοδος, οὐδὲ

- (1) A. toù ¿pāś.
- (2) Editt. διανεύσαι τοιου-
- (3) Α. λέγει, αὐτοὶ ἐσμέν.— Editt. ὁμως δὲ, δεῖ γὰρ χαριζεσθαι ἐπειδη καὶ ὁ Ζήνων λέγει,
- αὐτοὶ γᾶρ Τομέν. Bekker. ἀὐτοὶ ἐσμέν. Fischer. οἱ αὐτοὶ γὰρ ἐσμέν.
  - (4) Β. καὶ ἐπανελθών.
  - (5) Δ. την έχ λογισμού.

ροσι μείναντες. Ούτω και ό έν Φαίδρω Σωκράτης άναγκασθείς ὑπὸ τοῦ Φαίδρου, καὶ τὸ φυσικὸν ἱς όρησε κάλλος καὶ τό εν τοῖς μέσοις εἴδεσι Βεωρούμενον, ἔπειτα ἀπος ἀς τοῦ Θείου έρωτος, έπι το νοητόν καλλος άνατείνει τὰς ψυγάς, τόλμαν παλεί και ἀσέθειαν και άμάρτημα την ἀπὸ τούτου κάθοδον επί τὰ δεύτερα, καὶ ὕφεσαν τῆς τοῦ (1) πρωτίστου κάλλους νοήσεως. Ταῦτα οὖν καὶ ὁ Παρμενίδης διευλαβούμενος, και μεμνημένος της έαυτου πλάνης, και έν δρμω γεγουώς, αύθις κατοιινεί πρός το πλήθος κατιέναι των λόγων ἀπὸ τοῦ νοεροῦ καὶ (2) ἀπλοῦ τῆς ἐνεργείας εἴδους. κάτεισι δε δμως του άγαθου ένεκα έπ' εθεργεσία των δευτέρων ή γάρ χάρις αυτη μίμησις ές ι της προνοίας των Βεών. Τοιαύτας άρα δεί και τας από του νοητου καθόδους είναι τών θείων ψυχών, έχομένας τών θείων και είδοίας (3) τα κακά τά έκ της πλάνης, και έπ' εὐεργεσία μόνη κατιδύσας, άλλ ούκ αποπληρώσει της (4) φιλούσης την γένεσα ζωής, και μη είς βάθος πατούσας (5), μηδε προσκολλωμένας τοις αρίσοις είδεσι της ζωής το γαρ μονάς είναι, της άφειμένης παντός του ένύλου πλήθους ζωής σύμιθολόν ές φ.

α Πόθεν οθν δή άρξομεθα; και τι πρώτου υπο-» Θησόμεθα; δ.

Επιθούς έαυτου ταϊς ανελίζεσι των λόγων ο Παρμενίδης, και είς επιτημονικάς διεξόδους από της νοεράς αυτου πε-

· (1) A. τοδ πρώτου.

Roughs the years . - A. B.

- (2) A. zai zaJapov.
  - 7) D. Markanapou. C. L.
- (3) D. sidving unding ra.
- (4) A. in margine: The pe-
- C. D. τῆς φιλογενέσεως.(5) C. πατάπιπτούσας.

ριωπής καταβαίνων, και ἀπό τοῦ ἀσχέτου πρός τὸ ἐν σχέσει της ζωης είδος, έπανερωτά τούς έαυτου μεθέζοντας πόθεν ἄρξεται, καὶ ἐπὶ (Ι) ποίας ὑποθέσεως ποιήσεται τὼ λόγον· οὐχὶ τῆς ἐκείνων κρίσεως ἐξάπτων τὸν ἑαυτοῦ νοῦν, ουδέ υπ' έκείνων έαυτώ το δέον άφορισ πναι βουλόμενος οὐδὲ γὰρ θέμις τοῖς ἀμείνοσιν ἐκ τῶν χειρόνων μετρεῖσθαι την ενέργειαν άλλ' έπις ρέφων αυτούς είς έαυτον, και ανεγείρων εἰς (2) τὴν ἑαυτοῦ χατανόησιν. ἵνα μὴ ὡς ἀνοήτοις εντιθή (3) τούς λόγους, ωσπερ ή φύσις τοῖς σώμασυ, άλλ' ώς και αὐτοί έαυτοὺς ἀνάγωσι και συνεξορμῶσιν ἐπί τὸ ὄν' οὕτω γὰρ καὶ ὁ νοῦς ἀνάγει τὰς ψυχὰς, οὐ μόνον παρ' έκείνου πρὸς τὸ ἄνω φερομένας, άλλά και έαυταῖς βοηθεῖν παρεσκευασμένας. Φυλάττειν (4) οὖν αὐτὰς παρακελεύεται τὴν έαυτῶν (5) μεταχείρισιν, καὶ δράν, δθεν τε άρχεται και όπου λήγει, και δι' οιων πρόεισι των μέσων, άλλ' οὐχί ζητεῖ τὸ πρέπον αὐτῷ παρ' ἐκείνων μαθεῖν. δηλον δε ου γαρ υπέμεινε την απόκρισιν, αλλ' υπήνεγκε (6) δεδογμένον αὐτῷ, καὶ πρὸς τοῦτο ποιείται τοὺς λόγους. Δοκεί δέ μοι, και τὸ πόθεν ἄρξομαι και τὸ τι πρώτον ὑπόθωμαι, πάντα ταῦτα οἰκείως μὴν ἔχει πρὸς τὸ ἐν, περὶ οὖ ποιήσεται την πραγματείαν και γάρ ή άρχη και το πρώτον, εκείνο πρεπωδές ατον των ονομάτων διαφέρει (7) δε άλλήλων, καθόσον ζητών μεν όθεν άρξεται, δήλος ές ίν άξιών έαυτο μή πρός τὰ ἔξω βλεπειν, ἀλλ' ἐφ' ἑαυτοῦ καὶ τῆς ἔνδον

<sup>(1)</sup> A. in margine ἀπὸ (5) An non legendum ποίας. ἐαυτοῦ?

<sup>(2)</sup> C. εἰς τὰν αὐτοῦ.

<sup>(6)</sup> D. ἐπήνεγκε.

<sup>(3)</sup> C. ivra.97.

<sup>(7)</sup> Α.,διαφέρευ.

<sup>(4)</sup> D. φυλάττειν γάρ ά.

γνώσεως, την πολλην ταύτην έξυφαίνειν των λόγων πραγματείαν πάντως δε καὶ τρόπων δυτων πλειόνων ; εἰκότως
ζητεῖν πόθεν δεῖ ποιήσασθαι την ἀρχήν οὐ γὰρ ἐπὶ πάσης
ζητεῖν πόθεν δεῖ ποιήσασθαι την ἀρχήν οὐ γὰρ ἐπὶ πάσης
ἴλης ἀπὸ τῶν αὐτῶν ἀρκτέον, ὡς εἴρηταί μοι πρότερον ἐν
τοῖς τῆς μεθόδου κανόσι. ζητεῖ δὲ τί πρῶτον ὑπόθηται (1).
πολλῶν δὲ οὐσῶν ὑποθέσεων καὶ περὶ τὰ νοητὰ καὶ αἰσθητὰ, ζητεῖ ποίαν ὑποθέμενος δυνήσεται περὶ ἀπάντων τῶν
ὅπων εἰπεῖν, καὶ μηδὲν δλως ἀδιερεύνητον καταλιπεῖν
σθαι τὴν τοῦ προδλήματος θέσιν, ἀρχὴν δὲ τῆς ὑποθέσεως
τὸ πρῶτον μέρος τῆς συμπάσης διεξόδου πολυσχεδοῦς
οῦσης τῶν προκειμένων λόγων.

« Η βούλεσ ε, έπειδή περ δοκεῖ πραγματειώδη παιδιάν » παίζειν, ἀπ' έμαυτοῦ (2) ἄρξωμαι καὶ τῆς έμαυτοῦ ὑπο- θέσεως, περὶ τοῦ ἐνὸς αὐτοῦ ὑποθέμενος, εἴτε ἔν ἐς ιν εἴτε μὴ ἔν, τὶ χρὴ συμβαίνειν; — Πάνυ μὲν οὖν, φάναι τὸν » Ζήνωνα ».

Η μία τοῦ Παρμενίδου μέθοδος μίαν ὑπόθεσιν παραλαμβάνει (3), καὶ ἐπ' αὐτῆς ποιεῖται τὸν σύμπαντα λόγον οὐχ ἤτις ἀν δόξειεν εἶναι μία τῶν πολλῶν, ἀλλ' ἡ πασῶν εξτὶν ὑποθέσεων περιληπτική καὶ ἔξι μία πρὸ τῶν πολλῶν πάντα γὰρ ἀναφαίνει τὰ ὅντα καὶ τὴν ὅλην τῶν πραγμάτων διακόσμησιν, τῶν τε νοητῶν καὶ αἰσθητῶν, καὶ (4) ἔτι τὰς ἐνάδας αὐτῶν, καὶ τὴν μίαν καὶ ἄρἡητον ἐνάδα καὶ πασῶν (5) τούτων πηγήν τὸ γὰρ ἐν πάντων ἐςὶν αἴτιον

- (1) Α. ζητεί ποίαν ψπό θεσιν
- (3) C. περιλαμβάνει.

ύποθήσεται.

- (4) A. xai ote.
- (2) Sic Bekker. Ast. —Heindorf. Fischer. ἀπ' ἐμοῦ.
- (5) B. C. D. Deest xxi.

καὶ ἀπὸ τούτου πάντα ἀπογεννήσει προϊών. Αλλ' ἴσως αὐτὸ τούτο αν τις ήμας επανέροιτο, πώς ο Παρμενίδης ο περί τὸ εν οὐ διατρίδων, εαυτοῦ κέκληκεν ὑπό Βεσιν τὸ εν. καί άπὸ τῆς οἰκείας (1) άρχῆς ταύτης ἄρξασθαι φησίν. Ηδη μέν οὖν τινες εἰρήκασι καὶ ότι τοῦ Παρμενίδου περί τὸ έν. ποιουμένου την όλην πραγματείαν, ο Πλάτων εύρων ότι τὸ εν έπέκεινα καὶ όντος καὶ οὐσίας πάσης ἐς ἱ, διορθούμενος του Παρμενίδην αυτον παραδίδωσιν από του ένος ποιούμενον την άρχην ώς περ γάρ και Γοργίας και Πρωταγόρας και έκας ος των άλλων άμεινον παρά τῷ Πλάτων διατίθησιν ή παρ' αὐτῷ καὶ τὰς οἰκείας ὑκοθέσεις, οῦτω καὶ ὁ Παρμενίδης φιλοσοφώτερος ές ὶ παρ' αὐτῷ καὶ έποπτικώτερος η καθ' αύτον όρωμενος έπει και έν τούτοις, εί έν ές ι φησίν οὐχὶ εί εν όν ές τιν ώς αν περί πόνου τοῦ ένὸς ποιούμενος τὸν λόγον, ἀλλ' οὐχὶ περὶ τοῦ ένὸς ὅντος. και έπι (2) των έξης ύποθέσεων εί εν ούκ ές: και έπι τελα πασών, ώς εἴ τι εν ές ω ἡ οὐκ ές ι, πάντα δ' ές ι και οὐκ έςτιν ώς αν τὸ εν σκοπών εν πασαις., αλλ' οὐγί τὸ εν όν. Πλατωνικός οὖν ὁ Παρμενίδης διν, έαυτοῦ κέκληκεν ὑπό-Βεσιν την το εν υποθεμένην (3). 8 γαρ τη έχείνου Θεωρία προσέθηκεν ό Πλάτων, τοῦτο ἐκείνω φασὶ φέρων ἀνέ-Эηκεν. Ούκ αν δε θαυμάσειν φαίεν αν οί ταυτα λέγοντες, εί περί αὐτοῦ τοῦ ένὸς έν μὲν τοῖς ποιήμασιν οὐ φαίνεταί τι λέγων 6 Παρμενίδης. ἄρρητον γάρ έςτιν ώς ὑπὲρ τῶν αὐτοῦ ποιημάτων ἀπολογούμενος ἀπό τοῦ ἔντός τὰ ὅντα πάντα γεννώνται (4) εν δε ταῖς άγράφοις πρός τον Ζή-

<sup>(1)</sup> D ἀπὸ τῆς ἰδίας ἀ.

<sup>.(3)</sup> Α. ύποτιθεμένην.

<sup>(2)</sup> D. ἐπὶ τῶν άλλων ὑ.

<sup>(4)</sup> Α. γεννώντων.

υωνα συνουσίαις ένεθείκνυτο τὶ περὶ αὐτοῦ, καθόσον λόγοις πο Δυνατόν. Εἰκότως δ' οὖν ἐαυτοῦ ταύτην τὴν ὑπό-Βεσιν άπεκαλεσε, την τοῦ ένος πραγματείαν. Εί δὲ δεῖ τάληθές ατα (I) λέγειν, ούτωσὶ ρητέον, ώς ὁ ημέτερος ύφηγεῖτο καθηγεμών, ἄρχεσθαι μέν αὐτὸν ἀπὸ τοῦ ένός τὸ γάρ εἰ έν ές ω έχων πρός τῷ εν καὶ τὸ ἔς ι, ταύτη προσήκει τῆ τάξει τῶν πραγμάτων ἀνατρέχειν (2) δὲ ἀπὸ τοῦ ἑνὸς ὄντος έπί τὸ ἐν , δεικνύντα σαφώς ὅτι τὸ κυρίως ἐν , μόνον τοῦτο Βούλεται το εν είναι και άρπάζει έαυτο άπο του έντος καί ώς δεύτερον άπο τούτου το έν δν, διά την υφεσεν είς το είναι προελθόν αὐτὸ δὲ τὸ ἐν, κρεῖττον καὶ τοῦ ἔς ι καὶ ὡς εἰ ές το άμα γάρ τῷ ές το, οὐ μένει τὸ κυρίως ἐν ως ε καί στι το συτος ου υποτίθεται, και το εν ου, άληθές και στι διά της ύποθέσεως ταύτης ἄνεισω ἐπ' αὐτὸ τὸ ἔν, ὅπερ αὐτὸς ἀνυπόθετον ἐν Πολετεία προσονομάζει θεῖν γάρ φησιν φεί δι' ύποθέσεων χωρείν, ίνα τελευτήσωμεν ανιόντες έπί τὸ έν πάσα γὰρ ὑπόθεσις ἔκ τενος ἐς ιν άλλης ἀρχῆς. Εἰ δέ τις την υπόθεσαν άρχην ποιήσαιτο, περί τούτου ταυτα έητέση. ἀπό των γεωμετρικών έκεινος είρηκεν. ὧ γάρ άργη μέν (3) δι' έν, τελευτή δε και μέσα έξ ων ούκ οίδεν, ουδεμία μήχανή το τοιούτον έπις ήμην είναι μόνον ούν καί άνυπόθετον τὸ ἔν· ὥςε τὸ ὑποτιθέμενον ἄλλο τι έςί καὶ ού τὸ ἔνι ἄνεισι δὲ ἀπὸ τούτου πρὸς τὸ έν, ὡς ἀπὸ ὑποθέσεως έπι το άνυπόβετον όβεν δη και βαυμάσειεν άν τις του Παρμενίδην της όλης μεταχειρίσεως των λόγων είτε

<sup>(1)</sup> Β. άληθές ατα.

<sup>(3)</sup> A. B. in margine : λείπει.

<sup>(2)</sup> Β. C. ανατρέχει.

At nihil deesse videtur.

γὰρ τὸ ἀνυπό Βετον ὄν (Ι) εἰς ὑπό Βεσιν παρελαβε, καὶ τὸ ἄναρχον ὡς έξ (2) ἀρχῆς ἔθηκεν, οὐκ ἀν ἡκολούζει τῆ με-Βόδω λεγούση πάντως ύποθέμενον τὶ σκοπεῖν τὸ ἐξῆς εἴτε μή τὸ ἀνυπόθετον, ἀλλά (3) τι τῶν πορρωτέρω τοῦ ένὸς, οὺκ (4) ἀν τὴν ἐπ' αὐτὸ ῥαδίαν ἐποιήσατο μετάβασεν, ούτ' αν αυτοφυώς και άβιάςως ανέφηνεν (5) ήμων την πρό του όντος αιτίαν. Ιν' ούν και τό (6) εν άνυπόθετον μένη, και δμως ἀπό (7) τινος ὑποθέσεως οἰκείας αὐτὸς έπι το εν αναδράμη, το εν ον υπέθετο προσεχώς ον μετά τὸ ἔν, ἐν ῷ τάχα καὶ πρώτως (8) τὸ εν κυρίως ἐπὶ (9) γάρ τοῦ ένὸς τοῦ ἐπέκεινα, οὐθὲ τοῦτο κυρίως καὶ οῦτως άπό τε της οίχείας ὑποθέσεως, φησίν, ἄρχεται (10) τοῦ εν ον όντος, και τουτο έςι το εί έν ές ι και έπι το άνυπό θετον έχειθεν μετας άς, άναφαίνει την άπο της έξηρημένης ένάδος των όντων άπάντων ύπός αστέ όθεν είπων ύποθήσεσθαι τὸ έαυτοῦ ἐν ἐν τῷ δεικνύναι τὰ ἐπόμενα (11), ποτέ μέν ώς τῷ ένὶ μόνῳ χρώμενος ἀποδείκνυσι τὸ ἔς ι καταφάσεσι χρώμενος, ποτε δε και την εννοιαν τοῦ εςι συμπαραλαμδάνων (12), πανταχού δὲ ὡς είς τὸ ἐν βλέ-

- (1) B. C. D. ov.
- (2) B. C. D. ἐξ ἀρχῆς , καὶ οὐδ² ἄν ἡκολ.
  - (3) Α. άλλά το πορρωτέρω.
  - (4) A. oùd' av.
  - (5) Α. ανέδραμεν είς την.
  - (6) Β. τὸ ἀνυπόθετον.
- (7) A. καὶ όλως ἐκ τῆς ὑποθέσεως ἐκείνης ἐπὶ τὸ ἐν ἀναδράμη.

- (8) Α. πρώτον.
- (9) A. estiv ap' evos.
- (10) A. καὶ ἄρχεται τοῦ ἐνὸς ὄντος.
- (11) Α. τά έπόμενα καὶ ούχ έπόμενα.
  - (12) Α. συμπαραλαμβάνει.

πων, ή τὸ ἀμέθεκτον ή τὸ μεθεκτόν, ϊνα δείξη πάντα (1) διά τὸ εν όντα καὶ χωρίς τοῦ ένὸς έξαφανίζοντα καὶ τὸ είναι έαυτων (2) καὶ γὰρ τὸ είναι δν, διὰ τὸ ἔν έςι. Πῶς οὖν ἔτι, φαίης ἀν, πολλαί ὑποΘέσεις, εί περί τοῦ ένὸς λοιπὸν ή πάσα πραγματεία; ότι, φήσω, τοῦ ένὸς λεγομένου τριχώς. έςι γάρ εν καί το των όντων έξηρημένου, και το συνου τοῖς ούσιν, δ και μετά του όντος ύφίς ησι τάς πολλάς τάξεις των όντων, καὶ έτι τρίτον τὸ καταθείς ερον τοῦ όντος καὶ οίον ὑπ' αὐτοῦ καταπινόμενον τριχῶς δ' οὖν τοῦ ένὸς λεγομένου κατά τάς πρώτας τρεῖς ὑποθέσεις, περὶ ἐκάσου τούτων ό λόγος, πως έχει πρός τε αὐτὴν καὶ (3) πρὸς τά πολλά τούτων έχας ον' έν δε ταῖς δύο ταῖς λοιπαῖς τῶν πρώτων, πῶς τὰ ἄλλα πρός τε αὐτὰ καί πρὸς τὸ ἐν, μετέχοντά τε τοῦ ένὸς καὶ ἀμέτοχα Θεωρούμενα. Πάλιν ἐπειδή περ αί λοιπαί τέσσαρες ὑποτίθενται μη είναι τὸ ἐν, διχῶς δε το μη δν, η το μηδαμώς δν, η το πη μέν δν, πη δε μη ον Θεωρεί τας μέν δύο των δευτέρων, περί έκατέρου τούτων όπως έχει πρός τε αὐτὸ καὶ πρὸς τὰ ἄλλα, τὰς δὲ λοιπάς δύο περί των άλλων μετεχόντων τε του μη όντος καί αὖ μὴ μετεχόντων καὶ οὖτω συμπληροῖ τὰς ἐννέα ὑποθέσεις, έπὶ τέλει συναγαγών ότι τὸ ἐν αἴτιον πᾶντων καὶ ώς εί τὸ ἐν μὴ ἔςιν, οὐδέν έςιν οὐδὲ γὰρ Βέμις αίτίας ἀνκρημένης, είναι τὰ ἀπ' αὐτῆς. Ταῦτα μὲν οὖν καὶ αὖ Βις ἀκριβέζερον Βεωρήσομεν. δοκεί δέ μοι γε τοίς προειρημένοις συμφώνως ἀποδουναι τὰ προκείμενα τῷ μὲν πόθεν ἄρξομαι,

Β. πάντα καὶ τὸ ἔν.

<sup>(3)</sup> D. καὶ πρὸς τὰ άλλ.α

<sup>(2)</sup> B. C. έαυτόν.

τὸ (1) ἀπ' ἐμαυτοῦ, τῷ δὲ καὶ τί πρῶτον ὑποθήσομαι, τὸ καί της έμαυτου ύποθέσεως καί ού ταυτόν ένδεάννησθαι δι' άμφοῖν ού μὲν γὰρ τὸν τρόπον άφορίζεται της ένεργείας. ότι ένδοθεν, έξω (2) και ἀπὸ τῆς ἡνωμένης νοήσεως είς την ποικιλίαν προϊείς των λόγων όπου δε το υποκαμενεν αὐτή πράγμα περιποιήσεται την διέξοδον της εἰρημένης μεβόδου. Καὶ ταῦτα μόνον ἀπὸ τούτων (3) λάθοις ἄν άλλὰ καὶ ότι Βεοειδής και ό τρόπος ταύτης ές ι τής ένεργείας ειας ον γάρ των θείων άφ' έαυτου άρχεται ένεργείν το μέν συνατικόν, έαυτό (4) πρώτον συνέγον το δε άναγωγον, έαυτὸ (5) πρὸ τῶν ἄλλων ἀνάγου· τὸ δὲ γεννητικὸν, ἐαυτὸ (6) γεννών και ἐπὶ πάντων όμοίως ως ε και τούτω (7) τὸ Βείον μιμούμενος δ Παρμενίδης άναφβέγγεται, καὶ οὐ τοῦτο μόνον, άλλά κάκεῖνο, τὸ πραγματειώδη παιδιάν παίζειν Βείον γάρ δη οδυκαί τουτο, τὰς ἐμφάσεις και πολυμερίς ους ένεργείας παιδιάς καλείν. παίγνιου γάρ θεών και άνθρώπων καί των άλλων έκας ον, όπόσα κατά τάς έξω προϊούσας αὐτῶν ἐνεργείας ὑφές γριε παιδιὰ μέν διὰ ταῦτα πᾶς ὀξὺς λόγος πρός την ήρεμον αὐτοῦ καὶ ήνωμένην τοῦ ἄντος νόησιν, πραγματειώδη δε όμως, ότι της των όντων άπτεται Βεωρίας, και άνελίττει το άπλουν της ένθον νοήσεως, και οὐθεν άλλο ές ίν, η νοήσεων οίον έξάπλωσις και της άμερους γνώσεως σπαραγμός. Ταύτα (8) ὁ μὲν Παρμενίδης προτείνει ὁ

<sup>(1)</sup> A. Deest το ἀπ' έμαυτοῦ.

<sup>(2)</sup> A.C.D. ἐνδοθεν ἐξ ὧν καὶ.

<sup>(3)</sup> C. από ταύτης.

<sup>(4)</sup> A. in marg. ἐαυτῷ.

<sup>-</sup> A. in marg. दंबराएं.

<sup>(6)</sup> Α. C. D. έαυτω.

<sup>(7)</sup> A. C. τοῦτο.

<sup>(8)</sup> D. ταῦτα μέν οῦ».

δὲ Ζήνων έτοίμως προσήκατο, τὸ βάθος τῆς θεωρίας ἐπισάμενος ἔδει γὰρ αὐτὸν είναι τὸν συγκατατιθέμενον, ἄτε μονάδος ἔχοντα λόγον πρὸς ἄπαντας ὁμοῦ τοὺς μεθέξοντας λόγων τῶν ἡηθησομένων, ἄλλως τε καὶ προακηκοότα πολλάκις τὰ περὶ τούτων δόγματα καὶ εἰδότα τὸ μέγεθος αὐτῶν.

« Τίς οὖν, εἰπεὰν, μοι ἀποκρινεῖται, ἡ ὁ νεώτατος; ἤκιςα
» γὰρ ἀν πολυπραγμονοῖ (Ι), καὶ ἀ οἴεται, μάλιςα ἀν
» ἀποκρίνοιτο καὶ ἄμα ἐμοὶ ἀνάπαυλα ἀν εἴη ἡ ἐκείνου
» ἀπόκρισις ».

Ολως μεν άξιοι τινά αὐτῷ ἀποκρίνασ αἰ, ὅτι προς έτακται τὴν διαλεκτικὴν γυμνάσαι μέθοδον χρὴ οὖν εἶναι τινά τὸν κατανευσόμενον καὶ ἀνανευσόμενον αἰρεῖται δὲ τόν γε νεώτατον, ἴνα μόνον ὑπηρετῆται (2) μὴ πράγματα παρένεων ἐν ταῖς ἀπορίαις δεδικασμένοις γὰρ ἐοίκασιν οἱ πρεσδύται, προκατισχημένοι δι' ἐμπειρίαν πλειόνων (3) τοῖς ἑαυτῶν δόγμασι καὶ δς αὐτὰς ἀπὸ ψυχῆς λέγει, μὴ διὰ φιλονεικίαν ἄλλως ἀποκρινόμενος, ἀλλὰ τὰ ἀπὸ τῶν ἀδιασρόφων ἐννοιῶν, ἀφ' ὧν καὶ αὐτὸς ποιήσεται τοὺς λόγους, ἀπλάς ους δεικνύμενος τὰς ὑποκρίσεις (4) καὶ τρίτον, ἵνα μετὰ ῥας ώνης αὐτὸς διεξίη, πρὸς ὑπεῖκον καὶ ἀπαλὸν καὶ ἄδατον ἤθος ἐνεργῶν. Ταῦτα μὲν οὖν αὐτὸς εἴρηκεν αἴτια τῆς τοῦ νεωτάτου προτιμήσεως. Θεωρήσειας δ' ὰν τοῦτο καὶ ἔπὶ τοῦ ἐνὸς ὅντος, καὶ δλως ἐπὶ τῶν πρωτίς ων αἰτίων ὅπως ἡ δύναμις αὐτῶν, καὶ τὰ ἔσχατα ἐπις ρέφει πρὸς τὰ πρῶτα.

<sup>(1)</sup> Heindorf. πολυπραγμο- δόγμασι. νοίη. (4) Α. ποιούμενος τας απο-

<sup>(2)</sup> Α. ἀποχρίνηται. χρίσεις.

<sup>(3)</sup> Α. πλείοσι δόξαις καὶ

τὶ γὰρ ἔςιν ὁ μὴ μετέχει τοῦ ένός; κậν αὐτὴν εἴποις τὴσ ζέρησιν, ευρήσεις τοῦ ένὸς ἴνδαλμα (τ) φέρουσαν τὶ δὲ τῶν όντων, δ μή τοῦ όντος ἀπολαύει; κậν τὴν ῦλην εἴποὶς, ἔςι πως καί έν ταύτη δυνάμει τὸ ὄν' καί όλως τὰ περιληπτικώτατα των αἰτιων καὶ ὑφίςησι καὶ ἐπιςρέφει πρὸς ἐαυτά καὶ έσχατα των όντων τουτο δή οθν και ό Παρμενίδης μιμού**μενος**, τὸν νεώτατον ἐκλέγεται πρὸς τὴν ἀκρόασιν, ΐνα καἰ τούτον έπιςρέφη πρός τον έαυτοῦ λόγον. Εἰ δὲ βούλει καὶ τοῦτό (2) τι κατιδεῖν ώς ἐν εἰκόσιν ἀπορρητότερον, ἐννόησον δπως τῶν πρωτίς ων μονάδων ἀπολαύουσιν αἱ δεύτεραι καὶ τρίται τάξεις τῶν Θείων, ὅτι μυς ικῶς, ὅτι ἡρέμα, ὅτι άκλινῶς πῶς δὲ αἱ τῶν ἀγγέλων ἀκρότητες, ὅτι Βεοπρεπῶς, ότι προσιδρύσασιν έαυτας τοῖς Θείοις πῶς δὲ αί μερικαί ψυγαί, ότι μεταδατικώς, ότι μετά πλάνης τινός καὶ έννοήσας όπως καὶ ἐν τούτοις, Θέασαι λοιπὸν οἱ μὲν ἄλλοι πάντες ήσυχάζοντες πληρούνται της θεωρίας Ζήνων, Σωκράτης, Πυθόδωρος. Άρις οτέλης δὲ μετὰ κινήσεως, ὁ κατὰ την ψυχήν την άνηγμένην ένταχ θείς, αύθις δε είς την ένυλον ζωήν ὑπενεχθησομένην δήλον (3) δε και εν τούτοις, ώς εν ταις άγιωτάταις τελεταίς, πώς οί μέν είσι μυούμενοι των παρόντων, οί δε έποπτεύοντες, οί δε νῦν πρώτον ακούοντες (4), οί δε καὶ πρόσ θεν ακηκοότες· καὶ ὅπως προμηθείται τῆς ἐν τῷ λέγειν ῥαςώνης ὁ Παρμενίδης, διότι θείον ές ι τουτο τὸ μετὰ ῥας ώνης ἐνεργεῖν· τὸ γὰρ ἄκμητον παρ' έκείνοις, οἶς Ĥθη τὸ νέκταρ ἐπινάει, καὶ ἡ πρόνοια μετὰ τὴν πόσιν τοῦ νέκταρος, ἄφετος οὖσα καὶ ἀνεμπόδιςος.

C. ἔνδαλμα οὖσαν.

<sup>(3)</sup> D. δήλον γάρ.

<sup>(2)</sup> Α. τούτων τι.

<sup>(4)</sup> C. ἀχούσαντες.

« Έτοιμός σοι, ὧ Παρμενίδη, φάναι τοῦτο (ι) τὸν » Αρις οτέλην ἐμὲ γὰρ λέγεις, τὸν νεώτατον λέγων ἀλλὰ » ἐρώτα ὡς ἀποκρινομένου (2) ».

Ο μεν Παρμενίδης καθολικώς και ἀπεριορίςως (3) είπεν ότι χρη τον νεώτατον είναι τον ἀποκρινόμενον. Ο δε γε Αρις οτελης έαυτον ὑπήγαγε τῷ λόγῳ, τὸ μερικὸν τῷ καθόλου συνάπτων εί γὰρ αὐτὸς ὁ νεώτατος, αὐτὸν είναι δεῖ τὸν ἀποκρινόμενον. Παλιν δη και ταῦτα φέρει τινὰ τῶν θείων ἔνδειξιν τὸ γὰρ ὁλικὸν και ἡνωμένον τῆς νοήσεως τῶν θείων αὶ ψυχαὶ μερικῶς ὑποδέχονται (4) κατὰ τὴν ἑαυτῶν τάξυ, καὶ οὐχ αὶ ψυχαὶ μόνον, ἀλλὰ καὶ αὐτῶν τῶν θεῶν αὶ δεύτεραι τάξεις μερικῶς ὑποδέχονται τὰς τῶν ὑπερτέρων καθολικὰς νοήσεις. Οὕτω καὶ παρὰ τῷ θειοτάτῳ ποιητῆ, τῆο Ἡρας ἀορίςως καὶ ἀπλῶς εἰπούσης,

Αλλ' εἴ τις καλέσειε Βεῶν Θέτιν ἄσσον ἐμοῖο (5)

ποιεί τὸ έαυτής μερικώς ή άρχαγγελική Θεός, ως έφατο,

Ωρτο δε Ιρις αελλόπος (6).

καί τοι γε οὺ πρὸς αὐτὴν ἄντικρυς εἴρητο παρὰ τῆς Ἡρας, ἀλλ' ἐκείνη νοοῦσα τὸ προςαχθὲν, καὶ ὡς αὐτῆ προσῆκον ἔγνω, καὶ γνοῦσα ποιεῖ τὸ ἑαυτῆς ἔργον ταύτης γὰρ ἴδιον

- (τ) Sic Bekker. Alii τοῦ-
- (2) Heindorf. Fischer. αποκρανομένου δή.
  - (3) C. απροσδιορίζως.
- (4) C. ἀποδίχονται.
- (5) A. D. εμείο. Homer.
- Iliad. Lib. XXIV, 74., Editt. iµsīo.
  - (6) Iliad. Ibid.

συνάγειν τὰ δεύτερα πρὸς τὰς οἰκείας ἀρχὰς κατά τὸν νοῦν τὸν δημιουργικόν, καὶ μαλις α πρὸς τὰν ἡγεμόνα τῶν ἐν τῷ κόσμῷ Θηλειῶν Θεῶν. Ταῦτα οὖν δι' εἰκόνων ὁ Πλάτων μιούμενος, ἐξανίς ησι τὸν Αρις οτέλην καὶ ὑπάγει ταῖς τοῦ Παρμενίδου προς άξεσιν' ὁ δὲ καὶ τοῦτον εἰς ἑαυτὸν ἐπις ρέψας, ἄπτεται τῶν προκειμένων λόγων.

ΤΕΛΟΣ ΤΟΥ ΠΕΜΠΤΟΥ ΒΙΒΑΙΟΥ.

# FRAGMENTA VERSIONIS INEDITÆ

COMMENTARII

I N

### PARMENIDEM PLATONIS.

. • • • 

## **PROCLUS**

IN

#### PARMENIDEM.

#### LIBER TERTIUS.

Accipere oportet a fide dignioribus (1) quod non ad ea solum quæ definitionibus constant, sed ad ideas abstractas Socrates intendebat, nec, uti Aristoteles inquit, ad illas inductus est definiendi studio, sed per divinum impetum.

Quatuor sunt idearum problemata; primo, an sunt; secundo quorum sunt et quorum non; tertio cujusmodi sunt et quanam proprietate proditi; quarto quomodo participantur ab inferioribus et quisnam participationis modus. Ideas autem esse sic habeto: Mundus nequit esse per se subsistens; tunc enim mundus hic visibilis, indivisibilis foret; nam omne per se subsistens, indivisibile: unde omne agens et gignens incorporeum est omnino;

<sup>(1)</sup> Ρ. 4, ἐχεγγυωτέρων.

etenim agunt corpora viribus minime corporeis, calore quidem ignis, et frigiditate nix; sed si quidem agens incorporeum oportet esse, et idem sit faciens et quod fit, et gignens et quod gignitur in subsistentibus per se, erit procul dubio quidquid per se subsistit, impartibile; mundus autem non ejusmodi; omne enim corpus omnino divisibile, quare mundus non per se subsistens. Adde quod et per se subsistens omne est per se agens, nam multo prius per se (1) gignens et in se ipsum suapte natura agit, undè et ipsum hoc efficere et gignere, agere est. At mundus hic per se mobilis non est, cum sit corporeus; nihil quippe corporeum omnino moveri simul potest et movere; nec enim simul totum seipsum calefacere et à se ipso calefieri; quoniam enim calefit, nondum erit calidum; et quia calefacit, calorem habebit et ita erit calidum idem et non calidum. Sicut ergo nihil potest corporeum movere seipsum, quia sui ipsius non est, sic ommis corporea motio passioni potius assimilatur. Verum motio rei per se mobilis actio est immaterialis et impartibilis; quare si mundus corporeus est, non per se mobilis, ergò nec per se subsistens, ergo ex alia causa.

<sup>(1)</sup> B. C. D. Gog. sibi ipsi, ἐαυτῷ, ut Coddss.

Sit sane nobis ostensum quod mundus ex causa quadam pendet antiquiore; hæc itaque causa utrum a proposito et instituto agat et ratione. aut ipso esse universa progeneret, id nobis excutiendum; sed si ab instituto et consilio agit, instabilis effecti conditio erit et ambigua, et alias sese habens aliter; erit igitur corruptibilis mundus. Nam si alias aliter causa varietur, quod fit mutabile et corruptibile est. At si mundus sempiternus est, quod hic non venit in mentem quærere; per ipsam essentiam agit agens. Etenim omne a consilio operans habet quandam actionem, quam ipsa essentia facit. Etenim nostra anima multa a consilio faciens, tamen vitam corpori dat per essentiam, et tanquam aptum subjectum sit, omnino pervivit suam vitam, et non profuse. Nam si esset et kujusmodi vita a nostra pendens voluntate, facile ex omni occasione dissolveretur animal, animă în hujusmodi temporibus contradicente sorporis conjunctioni. Igitur non omne per essentiam creans habet quandam etiam aliam voluntariam, ut ignis calefacit præsentia solum; sed nihil a proposito facit nix, neque prorsus ultum corporeum. Si igitur latius patet agere per essentiam quam proposito, constat illud venire à quadam sanctiore et altiore causa: idque jure optimo. Otiosa quippe actio

per essentiam operantium quod operantur: oportet vero in divinis maxime otium considere, quoniam et nos otiosius degimus et facilius, quoties nobis divina vita est atque secundum virtutem. Si igitur causa universi est per essentiam efficiens, quodque sua facit essentia a propria substantia facit, illud est prius, et quod est prius dat ei quod fit subjecto et passo, posterius; ut ignis calorem alteri dat et est calidus. Dat quoque vitam anima et habet, et ita in omnibus quæcunque ipsa essentia agunt. Causa igitur universi agens per essentiam primo est id quod secundo mundus. Si igitur mundus plenitudo omnis generis specierum est, erunt et in causa mundi hæc primum, cadem enim causa et solem et lunam et hominem subsistere fecit et equum, et universaliter species in universo. Hæc igitur primo sunt in causa universi, alius præter visibilem sol, et alius homo, et specierum eodem modo unaquæque. Sunt ergo species ante sensibilia horum causæ opifices et quæ in una mundi universi causa præfuerunt.

Sed si quis inquiat mundum habere causam non effectricem, sed finalem, et ita esse omnia ad illam ordinata, recte quidem, quod bonum dat ut causam aliis; dicat ergo utrum capiat mundus quicquam ab illo, yel nihil secundum desiderium. Si nihil, vanum desiderium, cum re appetita minime patiatur: sed si quid ab illo capit, omnino illud primo est quod largitur mundo boni (1), et si non solum huic bonum dat, sed et secundum essentiam dat. At si id (2), et subsistere faciet universum, quoniam et prior effecto causa est, ut et secundum essentiam ipsi dat bonum, atque in eandem veniemus rationem et non modo erit finalis universa causa, verum et efficiens quoque.

Secunda autem ratio hæc est: omnia sensibilia mixta et nihil purum, idcirco hic par et impar, simile et dissimile et omnino (3) simpliciter quæcunque sensibilia minime habent de seipsis predicationem veram. Hic non est pura et vera æqualitas, sed mixta contrario; non pura similitudo, non pulchritudo in his, quoniam subjectum turpe; non bonum, bonum purum, ubi potentia cum imperfecto. Ergo unumquodque horum visibilium non est quod dicitur vere. Nec si cœlestia corpora animadverteris, sunt illa quidem materiæ mersis absolutiora: sed nec in his est quicquam absolutum et perfectum. Nec enim circulus,

<sup>(1)</sup> P. 8. Ut A. B. C.

<sup>(3)</sup> P.9. Ut A. C. D.

<sup>(2)</sup> P. 8. A. C. D.

neque centrum, neque polus in rebus divisibilibus potest esse perfecte. Ea enim, quibus natura in impartibili et in indivisibili, quomodo erunt in re divisibili et partibili omni ex parte perfecta? At animus ipse noster multa (1) et exactiora et puriora his quæ sensibus apparent cogitare potest producere (2). Ouin etiam circulum emendat apparentem, et refert quantum is a perfecto deficiat, idque manifeste, cernens quampiam hac pulchriorem aliam atque absolutiorem speciem. Non enim usquam nihil attingens neque in ullum aliud purius spectans, hoc negat vere esse pulchrum; illud autem non omnino par; hæc vero dicendo ostendit se videre pulchrum ipsum, atque omni ex latere par. Deinde anima particularis (3) valet his quæ videntur sensibus exactius quiddam et absolutius edere, atque secum volutare, et sphæram perfectam et circulum, et pulchrum et par, et unamquamque proponens figuram speciemve. At totius mundi anima et apparentium pulchrius nec edere potest, nec cernere! Et quomodo, quoniam hæc sane universi est architectus, illa vero partis universi? Nam major vis perfectiorum est contemplatrix, et magis alienus a materia motus meliorum est

<sup>(1)</sup> P.g. Ut D. (3) P. 10. Ut A. C. D.

<sup>(2)</sup> P. 9. U: Coddss. ἐπινοεῖν δύναται γεννάν.

cognitionum (1) speculator. Itaque multo magis grandia et exactiora et absolutiora quam species sensibilium et edere et nosse potest omnino mundi factor; ubinam vero gignit, et ubinam speculatur? In se ipso plane. Contemplatur enim seipsum. Quare ipse seipsum contemplans et gignens simul species sensibilium abstractiores et absolutiores in se ipso et gignit et sustinet.

Tertia autem hæc est ratio. Si nulla causa universi est, sed omnia ex eventu fiunt, quomodo ergo (2) omnia ordine mutuo constant? Quomodo semper entia sunt, et frequentius cuncta fiunt secundum naturam eo modo quando omnia quæ ex eventu contingunt, raro fiunt? Sed si est causa una aliqua ordine cuncte connectens, si se ipsam ignorat, quomodo non alia erit ante ipsam causa quæ norit semel ipsam, et quæ ipsi causæ rerum causa sit? Erit itaque eorum quæ in universo se cognoscunt, deterior res quæ se ignorat, dum melior est; quod fieri nullo modo potest! Si vero cognoscit se, constat quod novit se causam esse, novit et quorum sit causa; quare continebit et illa quæ cognoscit. - Universum est varium, nec eamdem participant membra omnia dignitatem vel ordinem. Quisnam dignitatem

<sup>(1)</sup> P. 10. Ut C. D.

<sup>(2)</sup> P. 10. Ut C.

eorum metiens, vel sustinens ipsa? Quis ordinans unumquodque, utdecet, in propria sede et statu, sic solem, sic lunam, sic terram, sic magnum cœlum, vel formans ea, vel unam ex eis harmoniam operatus, vel qui essentiam auibusque et naturam tribuit? Si igitur, et instituit ipse omnia et eorum definivit dignitatem, nec ordinem rerum nec inordinationem ignoravit. Nam sic agere irrationabilis naturæ et non divinæ causæ, necessitatis proprium sed non intellectualis providentiæ. Quoniam si et reputans seipsum novit seipsum, et, cognito seipso, essentiam quam sortitus est novit, ut immobilem causam et desiderabilem omnibus novit, et quibus est desiderabilis. Non enim accidentarie desiderabilis existit, sed secundum essentiam. Vel nesciet quid sit per se, vel hoc scito sciet et quod desiderabilis, et post hoc(1) cognoscet et quod omnia ipsum desiderant, et quænam omnia. Eorum enim quæ non in se subsistunt alterum definite scire, alterum vero non definite, non scientiæ proprium et multo magis non intelligentiæ. Cum vero scierit desiderantia ipsum, et causas ipsorum novit, tamquam in seipsum spectans, sed

<sup>(1)</sup> P. 11. Ut C.

non quæ post seipsum. Si vero non raræ sunt causæ omnium, oportet secundum illas omnium ordinem definire, et ita esse omnium immobilem causam per ipsam existentiam omnibus præscribentem ordinem, et ita esse omnium immobilem causam. Verum aut quia debebat facere omnia cognovit ipsa, aut quia cognoscebat omnia, propterea sustinet omnia. Sed si propterea quod erat facturus omnia, ille cognoscebat, universam interius actionem et conversionem ad ipsum habebit inferiorem actioni exterius prodeunti, et aliorum causa cognitionem habebit entium, et posteriorum gratia cognoscet entia. Si vero hæc absurda, cognoscendo se factor erit omnium; si vero hoc, his quæ in se sunt exteriora similia faciet. Ejus modi enim secundum naturam rerum ordo, scilicet ab interiori actione dependere exterius prodeuntem, et omnino ab idearum unitate universum mundum, et ab abstractis unitatibus partes universi.

Adde quartam rationem: hominem ex homine gigni dicimus et ex uno quoque simile; quomodo ergo fit? Non enim casu diceres horum esse generationem. Nihil enim frustra natura facit, nec Deus ipse; et hujus-

modi omnia frequentius fiunt, casu vero rarius. Si igitur non ex casu hominibus generatio, unde erit? Ex semine, inquies. Etenim triticum seminatum fert aristam: homo humano ex semine. At ego non id quærebam. Unde quidem homo quidam, et homo ipse; homo autem ipse, id est exemplaris non procedit e semine, dum contra hoc ipsum semen ex homine processit. Imo semen potentia rationes habet, non actu; corpus enim suapte natura rationes impartibiliter et secundum actum minime habet. Quidnam igitur habet secundum actum rationes? Ubique enim id quod est potentia id anteit quod actu. Imperfectum enim cum sit, altero perfecto (1) eget. Illud autem perfectum naturam matris dices; ipsa quippe et rationes perficit et format quod fit. Non enim exterius apparens matris forma facit fœtum, sed natura, scilicet vis incorporea quædam et principium motus.

Si igitur natura ab actu ad potentiam transfert seminis rationes, ipsa habet rationes potentialiter; unde et rationis expers et cogitationis est tamen causa rationum naturalium. Igitur hominum natura humanas habet rationes. Nonne et iam leonina leonis, ut capitis,

<sup>(1)</sup> Ut A. P. 13.

pedum et aliorum membrorum? Unde renascuntur elapsi sæpe dentes, nisi vi quadam insita naturæ? Ad unam igitur confugiamus naturam omnium, matrem terrestrium, spirantium, repentium. In ea omnium nascentium rationes; parit enim similia. Quomodo eodem in loco plantarum alia genera pullulant absque hominum cultu, nisi per naturam omnium in se rationes et vires parentes habentem? Immo enim sunt rationes omnium in generatione versantium et ea est abstracta naturarum in materia unitas. Etiam in natura universi omnium rationes sunt apparentium, et vires factrices et motrices. Mater universi natura omnium rationes continet et metra. Sed si natura intus rationem habet, oportet ante eam esse causam hujus modi rationum, idearum et mensurarum. Natura immersa corporibus atque in magnitudinibus habitans eorum, exinde inspirat rationes et motus. Corporibus causa motus natura necessaria est, quæ etiam careat ratione, ne ratione et arbitrio utens quandoque corpora relinquat. In ea tamen rationes ponendæ omnium, ut in terminis propriis possit servare omnia et movere; ea rationes omnium tenet sine ratione. Ideo abstracto eget agente et regulante. Nam quanto abstractius est a passo agens, tanto exactius

agit et purius, et omnino si natura vacat ratione, ducente opus est ipsam, in quo rationes. Oportet ergo statuere rationes in alio cognoscente quæ in ipso et agente. Absurdum quippe est universum nos nosse et causas eorum quæ fiunt, ipsum vero universi factorem ignorare, et se et quæ fiunt a se. Nam et ideo scientia agentis naturam Dei nostra est melior, quoniam habet rationem etiam causæ rerum; nam et novit et condidit omnia, nos vero solum cognoscimus facta. Si vero cognoscit omnia causa architectica universi, si quidem extra spectat, ignorabit rursus se, anima nostra deterior, sed si in se spectat, hic omnes sunt intellectuales et cognotivæ ideæ et non extra et in apparentibus solum.

Quintum igitur axioma et argumentum est: oportet in mente subsistere primo rerum causas et rationes immutabiles, abstractas, intellectuales, divinas. Tales existunt ideæ in rebus intellectualibus, quæ nec re ipsa variari queunt nec substantia. Nam anima, tametsi suapte natura motionem admittat nullam, est tamen ipsis actionibus varia, tum in natura, postremo in sensibilibus; factoque hic fine series conquiescit idearum.

Sexta ratio vim a demonstrationibus capit, quas constat esse debere ex prioribus, melioribus natura, universalibus. Cujus modi sunt ideæ in corporibus quidem, sed substantia incorporea subsistentes, universales, fortes, substantiales, causantes magis et abstractas singularibus, unde subsistunt ipsa singularia.

Quisquis ejus modi ideas et monadas velit discernere, oportet a compositis atque a vita immersa emergat. Sic in motu, sic in cognitionibus, sic in vita et in aliis formis, ad veras res et formas imparticipes, per se subsistentes venitur, depositis mixtis. Dii testes idearum in his versibus:

Mens patris cucurrit, intelligens acie consiliorum (1)
Omniformes ideas. Uno autem fonte evolantes
Edidit. A patre quippe est et consilium et finis.
At divisæ sunt intellectuali igne,
Ex aliis in alias. Mundo namque rex multiformi
Proposuit intellectualem typum immortalem cujus
juxta mundum

Vestigium urgens figuræ post mundum (2) apparuit Omnigenis ideis gratus existens: unus fons Unde impetu emanant partitæ aliæ, ingentes Erumpunt mundi circa corpora, quæ in gremiis Horrendis, alvearibus similes, gestantur Fulgentes circum (3) Conceptus intellectuales a fonte paterno

<sup>(1)</sup> Ut A. C. P. 23.

<sup>(2)</sup> Sic Gog. Rectius: cum forma mundus.

<sup>(3)</sup> Sic Gog. sine lacuna. Vid. P. 24.

Rapientes ignis florem, incogniti temporis vi, Archetypas ideas. Primus patris fudit has Exactus fons.

Esse igitur ideas dii testantur, idipsum comprobant uno sensu, Plato, Pythagoras. Orphæus. Has Timæus in intelligibilibus reponit ut causam primitivam et vivens per se animal. Secundum ideas architecti creatur mundus, nam hæ erumpunt et insiliunt in corpora; ideæ vero quæcunque in animali per se subsistunt, sunt penitus immutabiles, nec insiliunt corporum ulli, intelligibiliter tantum subsistentes; et bifariam est architectus specificus (1), et secundum fontem in se et secundum intellectuales ideas; hic enim omnium origines et quaternio monadum percurrens universa; illinc vero simulachra imitantia partim obscurius, partim illustrius. - Si quisquam hominum divinas processiones assequi potest, omnem sensibilem formam cernet habere per se mobile et æternum a primis formis.

Post unum sunt rerum initia duo, infinitum et terminus; his duobus constat mens omnis seu abstracta seu mundana, universalis aut privata. Architecti mens mixta termino et

<sup>(1)</sup> είδοποιὸς. Ρ. 26.

infinito, ideo unum et multa. Terminus et infinitum plus continent quam unum et multa; multa sine uno infinita multitudo : et unum sine multis initium numeri, nondum numerus. - Æqui, boni, honesti idea per se stans: Mens divina multa continet unice; anima autem, dum studet æmulari mentis dignitatem, circumversat ipsam, ac in circulum tripudiat in choreis cogitationum, partiturque idearum partibile. Videt enim seorsum bonum et pulchrum; omnia secundum unum, at non simul et unice. Mens unum omnia noscit; anima secundum unum omnia videt: divisio primum in anima. Unde et Theologi mentem in laniamentis Dionysiacis impartibilem providentia Minervæ salvari ajunt, animam vero dividi omnium in septem. — Ideæ unum in architecto, in anima plura; eas enim nunc generalissimas, nunc medias, nunc particulares cogitat. - Sermo oris dissipat verbum mentis. — Temporis vice unum fit multa, simile dissimile, status motus.

Aliud species particulares, aliud divinæ unitates. Specierum particularium causas immotas præsubsistere oportet; et cujusvis particularium specierum causæ sunt intellectuales in animalibus et plantis, et illinc processiones omnium, non immediate in genera-

bilia et materialia processione facta. Nec enim fas intellectualibus et æternis et immaterialibus materialia varia, singularia mentis expertia plura generare. Nam omnis processio per similitudinem perficitur, et antequam supervenerit causa perturbationum, causa assimilatrix acrius et certius subsistit. Erit igitur ex homine per se et cœlestis et igneus et aerius et aqueus et terrestris ille homo; et hæc omnis catena specierum semper est per descensum in particularia procedentem, unitati conjuncta intellectuali, quam hominem per se nuncupavimus. Nam causæ immutabiles ante æterna secundum speciem, solum æterna secundum numerum, et ante materialia et turpi commixta, pulchro et commensuratione contenta progenerant; ita et aer illic et aqua terra et ignis non statim materiæ mersa sunt, sed ante fuerunt cœlestia et a materia sejuncta elementa, unde et alias ex quatuor cœlum diximus constare non materialibus, sed purioribus elementis, primumque ex formis. Universaliter in omni sphæra omnia proprie ac suo stant more, in sole solariter et luna itidem; oportet speciem puram abducere ab omnibus mundanis. Omnis sane hic hominum numerus per multas processiones et ordines descendens, ex ipsa pendet unitate illa quam per se hominem diximus, quoniam prima causa et fons hominum catenæ est, et ita ignis alius fons, alius aquarum, et unitas rerum varia cuique, et ordo ab universis ad partes vitæ progreditur.

Socrates quæcunque et in diis cernebat incorporeis et corporibus et in omnibus visibilibus splendide apparentia, eorum audacter ideas constituit, simile, dissimile, motionem, statum, unum, multa, justum, pulchrum, bonum; sed dubitat an rerum perpetuus nutantium et labentium ideæ ponendæ; æternorum quippe tantum origines ideæ; subtrahit itaque ideas rerum infimarum et vilissimarum ut fæcis et luti. Ambigitur quoque cur rebus in existentiam progressis tam magna discrimina et differentiæ sint, quarum exemplaria unitissima, imo ipsissima coeunt? Illud fit quia non tantum distinctionis intra, id est, in ideis opificis mentis, quantum in rebus extra. Exemplum occurrit commodissimum viri politici, cujus mens omnia fert intelligenter; nam complectitur omnino Imperatorem, Rhetorem, Populum, in quibus animo comprehensis parva admodum differentia accidit; omnia enim hic vivunt et conspirant; extra vero, multum dissident; nam intra solum species sunt. Sic in divina mente omnia

intelligibilia contemporanea sunt, in mundo permagna discretio. Nam mortalia quædam, alia immortalia, animata, inanimata, rationabilia, irrationabilia, cum tamen omnia in mente divina sempiterna, viventia, intelligentia sunt.

Nunc investigandum quarum rerum sint ideæ, an intellectualis substantiæ et animalis; an unius et plurium; an vitæ rationis expertis: an naturarum; an corporum; an materiæ; an cælestium; an animalium generaliter solum; an etiam sigillatim plantarum; membrorum animalium, ut pote oculorum, digitorum, et rerum ante gestarum; an malorum. Oportet etiam quærere an sint ideæ naturalium, vel iis contrariorum; an naturalium solum, an cujusvis non hujusmodi; an æternorum vel essentialium vel totorum vel simplicium vel mixtorum.

1°. Intellectualis essentiæ, si plures (1) mentes ab una, ideas non oportet ponere. Cujus enim est exemplar, hujus imaginem oportet esse. Sed intellectualis essentia non potest nomen imaginis sortiri. Nam omnis imago simulachrum est cujus est imago. Simulacrum vero non entis, non ens. Si igitur intellectualis essentia omnis vere entium est, a

<sup>(1)</sup> Ut C. D. P. 42.

simulacri natura et imaginis abest. Natura intellectualis est processio ipsius per idem; imago vero habet mixtam cum dissimilitudine similitudinem. Ergo in intellectualibus essentiis non est imago neque simulacrum, sed causa solum, et quæ ex causa.

2º. Est in architecto monas omnium animarum, idque gemina ratione comprobatur, natura rei, et dogmate Platonico primo (1). Anima prima res genita et partita. At omnibus ejusmodi præexistunt ideæ; idcirco tempus imago ævi, anima umbra mentis et intelligentiæ. Omnium animarum divinarum una idea prima in divina mente; singulæ proprium exemplar et idea una. Nam ab exemplari animæ solaris prima exit solaris anima divina. et quæcunque solares animæ angelicæ secundo, et tertio demonicæ, ultimo particulares, ad unam ideam omnes editæ: hæ coordinationes sunt partium ad tota, servorum ad heros. Et exemplar lunare primo divinam, secundo angelicam, tertio demonicam, ultimo particularem edit animam. Omnium igitur animarum ideæ distinctæ; nec non et consequentes ordines animarum angelicarum, dæmonicarum, particularium unam communicant

<sup>(1)</sup> Primo non est in textu. P. 44.

ideam. Mens igitur architecti primum ideas divinarum animarum complectitur editas, una vero quæque idearum et multa et unum. cuiuslibet animæ exemplar, sed divinarum imprimis animarum, in quibus formæ continentur magis particularium, etiam Timei testimonio. Hic nempe divinis animis constitutis, et creatis post eas privatis animis, genera quæ illas animas complent reliquias generum in illis vocat, et eas quidem æquas numero astris distributas instituit. Secundum enim ideas et numeros in eo fecit earum distributionem architecti mens. Soli anima sua juxta ideam solis, et lunæ similiter, omnes secundum unam ideam, at non unam tamen speciem sunt sortitæ. Quæ cum Theologi cognovissent, alias universales animarum causas ajunt, quæ universas ipsarum procreant catenas, alias particulares, unde eis secundum speciem præexistit discretio.

3°. Deinde animarum rationis expertium est intellectuale exemplar. Si enim sunt in aliis immortales et in iis quædam. Voco autem rationis expertes, secundas vitas et partitas circa corpora. Unde autem æternitas? Ab aliqua immobili et intellectuali causa venit. Igitur animarum hujusmodi præbenda una monas et idea. Inde exeunt animæ causis quidem

æternæ, sed rationis expertes, et in principiis suis (1) numero sane et metro æternum addictæ; nam æterna quoque, ubi plura sunt, terminantur, et ideo ante se habens aliquid quod illa terminet ac numero metiatur. Irrationalia itaque a rationalibus ideoque ab exemplaribus.

## 4º. An Idea naturæ sit.

Theologi naturæ exemplar fovere aiunt Deam vitæ matrem, cujus circum terga natura immensa dependet. In sinu mentis opificis, Timæo teste, unita quæcunque immortalitatem habent: incorpora vero à genitore deo, quisquis unquam sit hic laudatus à theologis. Ab hoc enim subsistit proxime et suscitatur naturæ ordo universus et numerus naturarum.

## 5°. De corporibus, an eorum Idea.

Corporum ideæ sunt. Nam ut animæ universales, ita et corpora in deo corporum factore formam tenent. Nam unam ideam mundanam continens, ipse est primus universi pater. Ea igitur quæ à necessitate gubernantur egent

5.

<sup>(1)</sup> Gog. in æternis vehiculis.

factrice corporum providentia; et sicut idea animarum divinarum, ita et divinorum sane corporum. Nam idea solaris corporis edit et dæmonum et animarum principia solaria; et quod anima ad animam, id principium et elementum omne ad propriam spheram. Ideæ corporum igitur divisæ (1) in corporum formatore deo.

### 6°. An materiæ ideæ ponendæ.

Plane materies ipsa coelestium corporum vel in formis, vel ens est. Si ens, aut formatum aut forma est, formæ vero expers habere imaginen. formæ veræ ideæ, impossibile: si vero coelestem materiam specificari sua ratione dicamus; etenim oportet fortassis sicut in animabus et naturis et corporibus à melioribus auspiscari opificium; non secus et in materie esse ante informem, debilem, formatam esse quodammodo et in uno termino et statu considerari; tunc sane ejus idea constituetur ex duplici origine, ab exemplari et divina causa solum. Nam omne intellectuale, (νσερόν) cum divino agit, divinum vero per se ad simplicia et mixta progreditur; animalia

<sup>(1)</sup> P. 50. Ut A. C. D.

scilicet et plantas. Etenim iis omnibus exemplaria vospá; unde et horum cujusvis, non genus solum, sed et species complet universum, atque ipsum exemplari similius efficit. Etenim intelligibilis mundus omnia continet intelligibilia animalia, sicut apparens mundus quæcunque pecora; horum ergo singula similia fiunt formæ intelligibili: tamen per se animal unite et intelligibiliter continet animarum simul et corporum et animantium origines. Ut enim idearum quaternione universum ipsarum numerum contraxit; sic per unionem et eorum quæ fere simplicia et quæ fere mixta divisas in intelligibilibus causas præsumsit. — Ab ideis provenit universale, essentiale, indeficiens, sempiternum. Nam hoc non a coeli circulatione particulari; a particularí enim universali gigni quomodo potest? Igitur ex causa immota, ineffabili, invisibili, immortali particularium ideæ sunt, Socratis scilicet, Platonis, non tantum quia homo sed quia hic homo. Quod si ita est quis non videat mortale immortale esse oportere, quod idearum opificio fit, et per causæ immortalis et incommutabilis originem? Igitur sempiternus erit Socrates, quis hoc statuat? At idea semper existit; idque quoniam exemplari

semper subest imago; dum imago est, exemplar manet, tolle autem exemplar, et quæ particularia sunt quandoque, quandoque non sunt: imo enim brevissimo erit momento. et per tempus immensum non erit. Hac iter nobis ostendit Socrates ad ideas, ut præ multis unum teneamus; et simul, ut singularum rerum ideas minime relinquamus et repudiemus. Singularia tamen suis ex causis exierunt quoniam facta et genita; una causa istius rei ordo universi, causæ verò plures cœli motio, singulares naturæ, tempestatum proprietates, climata, horum præsides et præfecti; hæ omnes causæ rerum particularium mutabiles, et inde, quæ fiunt, mutabilia; hinc sua cuique hominum figura, calor, vox, incessus pro varietate locorum et climatum et materiæ et seminis; habent igitur hæc atoma suas causas, non ideo tamen exemplaria, omnis enim idea causa; non vero e contra.

## 7°. De particulis membrorum an eorum idea.

Sane et totorum ideæ et partium, non tamen partium, ut partes. Totorum enim et universorum illic origo, atque illic uniforme ante varium, ante partem universum. Est igitur hic et digiti et dentis et horum cujusvis ratio et causa ac forma in mente.

#### 8°. De Accidentibus an eorum ideæ.

Geminam cernere est accidentium sortem: perficientium substantiam, et non perficientium. Primi generis hæc similitudo, pulchritudo, robur, virtus. Secundi generis, candor, nigredo. Primorum sane exemplares origines, non secundorum, quorum tamen non est causa ulla intellectualis determinata. Substantiale, perfectivum, commune, convenit speciebus; horum vero negatio, aliunde quam primis a formis venit.

### 9°. De artibus an earum ideæ.

Socrates in Republica lectuli et mensæ inquit ideam esse, rationem, artificis in mente ideam vocat et dei prolem; artifex aut formam artis inducet absque medio quod non est, aut medio ipsius naturæ quam ars imitatur. Igitur multo prius natura habet ideas artis, quæ autem arte constant, vivunt. Etenim natura vita quædam est et causa viventium. Ante facta vita penitus vacant, igitur non eorum idea. — Sed si scientias velis artes dicere et

quæ animum ad mentem erigunt, harum exemplaria sunt, ut Arithmeticæ, Musicæ, , Geometricæ, Astronomiæ; de iis loquimur, non quæ vulgo dantur, sed de illis intellectualibus et speculativis, quæ nos menti conjungunt; si intellectualem harmoniam spectemus, qua edidit animas et mundum hunc universi pater, et numerum illum qui in omnibus est formis clam et partite, et figuram illam intellectualem omnium figurarum originem, si quidem architectus totum mundum circumfert et elementorum quodlibet secundum propriam edit figuram. Harum certe ideæ artium et quæcunque animum ducunt, et quibus opus est ad intelligibile; artes vero animi ludentis circa mortalia et humanas curantis egestates, idea carent sacra, in anima inferiore sitæ et opinione. Dæmones etiam artibus dicuntur præfecti; rationes quidem sunt artium in diis symbolice positæ. Ut fabrilis ferri, quidam est dæmon Vulcanus; magnus autem Vulcanus symbolice fertur cœlum ipsum excudere et fabricari. Nec in sutoria secus; et quippe et dæmon Minerva præest, et Minerva, instar artificis, texere dicitur intellectualium specierum ordinem.

#### 10°. De malis an eorum idece.

In Diis malorum exemplaria vel suspicari nefas. Nam authore deo malum non fit; bonum quippe vel essentia vel actione ex sese malum nequit parere. Nam quonam pacto ab eo quod suapte natura bonum existit, malum nasci potest, cum ne a virtute quidem aut actione boni oriri queat mali quidquam; sicut neque a sole tenebræ, ex igne non nisi calor. Mali igitur quatenus malum idea minime ponitur. Nam singulam idearum, singulum deum Parmenides putat. Dii vero non malorum authores. Et Timæus omnia sibi similia efficere architectum ait. omnia in sensibili volens fieri quæcunque in intelligibili; malum nullo modo esse secundum vim; quod si malum architectus edit, malum sibi simile edit, nam omnia sibi edit quam simillima; sed quia nolet esse malum, nolet etiam esse ullum suorum exemplarium ipsum hoc exemplar, et ita demum in ipsum sermo impiorum patrem universi quiescit, cum hac hypothesi despecta hic malorum principia et exemplaria pernosse noluerit. Est nempe Timæi canon ille, quicquid ad exemplar sempiternum est genitum, pulchrum existere; si malum ad hoc exemplar,

pulchrum malum esse oportet; si pulchrum, et bonum. Malum igitur bonum fuerit, quo nihil alienius. Quis dein malum efficiet ad exemplar respiciens. Quomodo mens, cognito malo. illud efficiet? Ideæ igitur substantiarum universalium, ac ipsorum accidentium perficientium. Ab idearum vero natura sejungimus pilas, quasi partitam rem accidentariam, mixtura consectam, arte confectam, et sordes focosque male olentes, malitias, vitia, privationes; hæc enim ideas obtinere nequeunt, cum sint earum, rerum, quarum ideæ statuuntur, privationes; ut sordes ideam subterfugiunt, purgatio non subterfugit. Sol quippe lucis author est non tenebrarum, cognitionis non ignorantiæ mens, anima vitæ non mortis. Nam dotes a prioribus capientia, privationes habent, a largientibus desistentes, degeneres et descissentes a prima nimirum dignitate. Dices fortassis: mens hujusmodi noscit privationes, igitur habent harum ideas; ergo mens habet exemplar mali. Respondet Phædon, unam eamdemque esse melioris et deterioris scientiam, et Timæus qui in architecto mali quidem sustulit exemplar, sed mali posuit notionem, et ipsa cognitio omnium malorum exemplar est; quoniam qui illud accepit, bonus existit. Etenim ignorantia malum est, non

ignorantiæ notio, cum una et sui sit et ignorantiæ. Ac ita loquentes nos inter duas acies adversas incedimus medii. Nam Platonicorum quidam malorum exemplaria posuerunt, alii menti bona tantum cognita censuere; nos et illi mala non ignota esse arbitramur, et eorum exemplaria tollimus.

Parmenides vero Socratem tamquam obstetricans, in eo sententias de iis provocans interrogat. Socrates eorum esse ideas omnino negat oportere; Socrates hæc respondet, ad mortuum et tenue et materiale spectans interrogationum; dignum minime censuit et horum causas dicere, in solis visibilibus relicta eorum hypostasi, sed ad commune et posterius tandem aspectans, rationeque conjectans, horum nunquam esse ideam inquit. Sicut enim in multis lutis lutum unum tandem est commune, et in multis pilis una species pili, quæ etiam de multis prædicatur, ita quispiam diceret a terminatis ad genere posteriora' descendens, deinde ab his ad interiores rationes, deinde ex iis ad ipsas intellectuales formas, quemadmodum in Phædro dictum est; id vero turbat Socratem. Videt enim quod si admiserit separatas horum ideas, per soritam procedens, omnium ideas statuere cogetur, etiam ipsius materiæ. Imo et hanc reformidat logicam nugacitatem in quam quidquid cadit, disperditur, et omisso reali in vana decidit. Unde ad tota revertitur et substantialia, et primo subsistentia, et hic versatur.

Socrates sane miratur quod etiam minima a causa resiliant. Parmenides corrigit, nihil enim sine causa factum aut genitum, teste quoque Timzo, nihil non boni particeps, non materiem, ne malum quidem. Nam quousque duraret malum, nisi boni beneficio? At humana opinio pudore tenetur, quominus tenuia et parva dei ex causa prodire fateatur, magisque horum minimorum naturam spectat quam dei potestatem, a qua si majora, à fortiori minora eduntur et fiunt, nam veri philosophi omnia quæcunque in mundo sunt et magna et parva ad providentiam referunt; nullum atomum (1) non curatum in domo, aula et curia Jovis aspiciunt, sed omnia bona quatenus a providentia ratione subsistunt, et honesta secundum causam effecta divinam. Nihil sapientiam et providentiam fugit : nihil ejus oculos fugit.

<sup>(1)</sup> Gog. habuit fortasse arous pro arms, p. 66.

# LIBER QUARTUS.

INTELLECTUALIUM idearum participationes instar specierum et visorum in speculis fiunt. Ut enim in iis habitudo ac situs facit ut vultus imago cernatur ad centrum, non secus materiæ idoneitas protensa ad vim efficientem (1), formis inde repletur, instar figurarum in cera obsignatarum. Sed is modus varius est a priori, quatenus non nihil adportat passionis in susceptaculo. Nam nihil patitur speculum sensibiliter, quemadmodum cera. Unde et qui materiam servant impassibilem in idearum participatione, speculi instar esse aiunt, ideas instar visorum atque vultuum et imaginum. Qui autem materiam affici aiunt, eam imprimi et figurari affirmant, quemadmodum ab annulo ceram, et ideas materiæ passiones dictitant; et ii quidem in materiæ immaterialitatem intendunt, quæ, si patietur, non naturæ esse potest simplicis; non enim habet ut hac parte patiatur, alia non, sed permaneat:

<sup>(1)</sup> Gog. architecticum porum, P. 72. at Codd. B. C. D.

alii vero corporeitatem; hanc enim imprimi necesse qualitatibus corporeis.

Sensibilis totus mundus umbra, idolum et simulachrum intelligibilis appellatur. Sed illud rerum indagatores fugere minime debet rem unam quamque longe a perfecto abesse, nec posse assegui totam participationis veritatem. Primum enim actio speculi partita dimensionibus est, per quam imago subsistit, deinde vultum ipsum convertit in speculum; intellectus causa in se ipsam et non in exteriora spectante. Secundo in ipsum vultum fiunt radiorum reverberationes, ut dicerent qui nullum ab intuentibus idolum excidere putant, quod idearum participationi minime convenit; quoniam et si est, idolum est, in speculo defluxus fiunt vultus quidam in speculum, quod ideis alienum prorsus videtur, nihil enim per segregationem deciditur ab illis in speculum, cum illa sint incorporea et impartibilia. At sigillorum impressio Stoicorum est affirmantium agentia corporaliter agere et patientia pati, nam impulsum recipiunt et repressionem et non aliter. Oportet enim agens impulisse et patiens substinuisse et ita imprimi sigilli typum. Deinde ab extrinseco et agens agit et patitur patiens. Idea vero totum percurrit subjectum et ab intrin-

seco agit in se ipsum. Etenim natura intra corpus effingit et format, et non extrinsecus sicut humana. At ideas esse abstractas quis nesciat oportere, et aliorum nulli commisceri? Quod si a cera sigillum quidquam acciperet, multo id minus convenit ideis, quarum virginea et pura et sincera essentia permanet, et alterius et alieni cujusvis minime capax. Tertio imaginum analogia superficie tenus hæret, cum ideæ totum effingant, permeent, amplectantur intus et extra. Hic enim distincta sunt exemplar et agens; non enim simile sibi quidquam parit exemplar; non agens sibi assimilat quod facit; sed divinæ ideæ et simul exemplaria sunt et opifices simulacrorum, ideo minime cereis æquandæ typis, cum habeant essentiam efficacem et sui assimilativam secundorum vim. Exempla tamen allata sunt ut quædam rudium erudimenta et adjumenta, ut intelligant per omnia uti specificata per similitudinem subsistunt ad ideas, unus enim est per omnia modus per similitudinem explanans. Plato quidem ideas et, imagines ait et picturas et impressiones et idola. In Timeo dodecaedro pinxit universum deus; et imprimitur ab ideis receptaculum omnium. In Sophista, non vere non ens idolum est.

In primis ad hujusmodi participationem

causa non una non convenit. Ante omnia vis efficax idearum divinarum primarum. Deinde desiderium rerum firmandarum, et inde specificationem participantium. Nec enim activum et effectivum robur idearum participationi satis. Secundo loco amor et idoneitas capessentium varia; illa sane agit non oculis non impetu, non jactibus, at suo esse, unde et quod fit, facientis est imago; cognitio simul atque essentia actio et potentia concurrunt, unde et novit, agit, et agit unde novit; et semper utrumque; ideo effectus semper ab ea fit et semper ubique cum agente quod fit. Unde in subsistentibus secundum tempus repentinus formæ adventus est, actionibus impedimenta dumtaxat tollentibus ante formæ præsentiam, idque ob subjecti idoneitatem instar genesis instantaneæ et æternæ. Sed hæc unde idoneitas? Sane a paterna causa et creatrice. Omnem enim subjectam architecto (1) naturam produxit quidem pater intelligibilis; imagines vero in ipsam alius misit pater simul et creator; universaliter pater et creator, particulariter creator solum. Alia materies formarum omnium uterus, aliud autem id quod idearum vestigia suscipit. Quid vero architecti vim quasi sponsam et virum, et suscipiens

<sup>(1)</sup> Gog. architecti P. 78. ut C. D.

idoneum uti sponsam, quodnam vinculum utriusque (1)? Bonum in omnibus unionis causa est. Igitur participationis causa triplex, bonitas idearum, vis effectrix, et recipientium inde illustrationes idoneitas.

Soliti participandi modi tres : impressio, emphasis, assimilatio.

Tres medii sunt ordines deorum, mundani, abstracti, duces; per mundanos mundus hic imprimitur ideis; per abstractos emphases fiunt, per assimilatores vel duces sensibilia assimilantur intellectualibus. — Quidam nomina institutione, quidam aliter ferunt. Sed quodlibet nomen rei gerit imaginem. Nomina instituta primo sensibilibus; deinde ad sublimiora. E contrario Cratylus ideis immaterialibus imposita primum nomina dicit, deinde sensibilibus; nam primo sapientibus immaterialia cognita, ideo et nominibus appellata.

Partes hominis sensibilis non sunt homines; per se homo. Undique homo, sui similis undique, nulla ex parte varius, ut pulchri omnis pars pulchrum, et motionis motio. Nulla enim (2) idearum ex opposito constat; non

<sup>(1)</sup> Hee trunca et mutila desunt in Coddss. P. 79.

<sup>(2)</sup> P. 85. Ut C. D.

mens, non vita, non motus, non pulchrum e negatione mentis, vitæ, motus et pulchri; non homo ex non homine. Homo in idea proprie dicitur, in sensibili non proprie et vere. Nomina igitur si rerum imagines sunt haud rationis expertes, abstractarum primo sunt idearum, postea sensibilium; illinc enim et essentiam hæc habent atque denominationem. Imo iis sensibilibus nomen est quasi advetitium. Propria nomina sunt idearum; sensibilium vero per imitationem. Non idem est homo quum de intelligibili dicimus et quum de sensibili. Illud enim est divinæ rei imago, alterum vero materialis; sed ut si quis conspicatus Minervam, qualem inquit Homerus in coelo, et eam a Phydia expressam, figura videbitur eadem per assimilationem, non eadem re.

Complures invenio nominum ordines, sicut et notionum atque intelligentiarum. Quatuor autem ordines: divina, quibus dii inferiores superiores vocitant: angelica, quibus angeli se et deos: dæmonica, et humana: alia effabilia, alia autem ineffabilia.

Similitudinis proprium munus secunda primis unire. Perfectum singulis pervenit per assimilationem ad ideam intellectualem. Ut enim finis anima hic est, ut menti sit similis, ita et est

omnium sensibilium bonum similitudo intellectuales divinasque erga species.

De magnitudine Plato divinius loquitur, quam vulgo Geometrarum pueri sentiunt. Omnem enim dimensionem eo vocabulo notant et cujusvis dimensionis rationem: at Plato eam intelligit magnitudinem quæ per singulum genus excellentiam dat rebus. Hinc majus oritur et minus. Hinc ait magnum principem Jovem Phædrus, et Amorem in Symposio magnum dæmonem; ita animas appellare consuevimus magna sapientes, magnificas; et magna docentes philosophos in Republica ait Plato, et corpora majora. At unice in diis, in dæmonibus secundum potentiam, in animis per vitam, in corporibus dimensione.

Pulchritudo dat commensurationem, unionem, jucunditatem, lucem, florem; vectrix multarum idearum et rationum, vim tribuit materiæ causis fortiorem. Oportet enim potentiam formæ et ideæ præsentiam præcurrere pulchritudinis, unde et cœlestia pulchriora sunt terrestribus; nam ibi forma naturæ subjectæ dominatur; et intellectualia pulchriora cœlestibus; sunt enim formæ dumtaxat intellectualis. Illic igitur primum scintillat pulchrum vehementissime et proprie, nam hic turpi commixtum hæret, ut enim materies pulchra formæ beneficio fit, ita e contrario forma materiæ contagiis fædatur.

Varii participationum modi. Primus, quo dii deas; secundus angeli deos, tertius dæmones, angelos aut deos, quartus animæ dæmonas, angelos aut deos; quintus sensibilia animos aut diviniora; sextus corpora corpora ipsa participant.

Est pulchritudo ubique et in omnibus: sed alicubi intellectualiter, alibi materia-liter. Per se pulchrum idea intellectualis, vivida commensurationis causa: hoc omni pulchro proprium. Est et auro, est et lapidibus suus elegantiæ decor et lux. Sed abstractiora plures vires suscipiunt quam materiæ mersa.

Sicut dies omnibus in meridie eadem est, simul multis et eis quidem qui seorsum bonum instar solis; ideæ instar diei et lucis. Etenim hujusmodi materiæ tenebras illustrant. Parmenides instat adversus exempla. Parmenides Socratem corrigit, non servantem unum et idem speciei in exemplis. Intentio Zenonis non in separatis unam speciem reducere, per pugnam ad vulgus, sed ad cohærentem multis et immersam. Socrates aliam præsumit speciem ab ea quæ in

nobis est diversam, quæ non ita subsistit, ut apud nos candor et antipodibus et dies noxque. Parmenides ingenium Socratis rude auget, corrigit, perficit, quoniam unius speciei in omnia procedentis unam ubique præsentiam cogitabat; ideo inquit « Suaviter ipsum unum in multis totum efficere ». Suaviter, id est, secundum naturam; id enim est animæ quæ ad rationem mentemque convertitur.

Ostenditur quod neque per partes idem participantur a rebus, cum sint impartibiles monades: nam si homo unicus, quas in partes secabitur? tum nemo nostrum homo, si haberet hominis tantum particulam. Et quomodo una maneret ab altero; ita nec ignis unus, nec aqua, nec aer. At idea impartibilis, nam in divinis ab uno processio auspicatur et ab essentia; formæ in materia partitæ; formæ immateriales, impartibiles, et hinc facile colligi potest, quomodo et fabulæ dictitant, partitiones quasdam et laniamenta Deorum: cum partite eas participent secunda, distribuentia præexistentes in eis impartibiles partibilium causas.

Idearum procul dubio generi alienum est, quidquid quanti, parvi, magni rationem habet. Non magnitudo ulla corporea, qua pars toto

minor, totum parte majus dicatur. Sed constat omnia participantia ideam magni magna. parvi parva. Etenim ignis pars ignis; et sic per harmoniæ causam et analogiæ omnibus in rebus; nam ab æquo omnes mediocritates proficiscuntur, animales et physicæ, et finis ipsius amor atque unio. Quoniam igitur architectus omnibus utitur mediocritatibus creans, ornans, moderansque universum, et vinculis inde arithmeticis, geometricis, harmonicis, si dixeris unam horum intellectualem causam genitricem ipsarum et ornatricem sane esse æqualitatem architecticam, non aberraveris ab ipsa, ut arbitror, veritate. Nam uti illic unitas constituit numerum naturæ universum, ita illic æqualitas mediocritates progenuit. Si vero in exemplaribus sic, multo in formis intelligibilibus prius æqualitas secunda genitrix erit universæ circa mundum procedentis mediocritatum varietatis. Erit igitur æqualitas et horum causa mundanis omnibus et cognati etiam ordinis: ut majus divisæ causa perfectionis, minus detrimenti, ita æqualitas coordinationis; et videntur ex hac idearum trinitate omnia ornari et constare quæ sunt, ut universorum catenæ semper indissolubiles ipsius beneficio manent.

Nam omnis catena tribus indiget iis, excellentia, defectione, æquabilitate; hinc processiones, et per se pulchrum et justum; et suam quæque idearum catenam ducit, estque omnibus in rebus intellectualibus, animalibus, corporeis, animabus quidem divinis, dæmonicis. humanis, et similiter corporibus divinis et demonicis. Et plane æqualitas per se ipsam intellecta æqualitatis habet partem; non enim ex non æqualibus æquale. Parvum detrimenti origo in omnibus speciebus et impartibilitatis in animis, corporibus, et universo. Hinc poli contra omnes sectiones indivisibiles, et circulorum contactus et termini duodecim particularum, et quæcunque architecti mens impartibilia metra partibilibus injecit; hinc colligitur parvum ab his secundum partem participari non posse. Nam si partem teneat, majus parte sua erit; ergo parvum, magnum, quo quid absurdius? Nec oportet parvum dividere. Solum esse in quibusdam impossibile; absurdum igitur arbitrari in parvo parvi partes. Nam ablata parvo parte quadam, ilia toto minor, majus in parvo esse oportebit. Rursus si adempta reponatur, majus consurget. Sed parvi plane idea a majoris ratione et minoris prorsus abhorret; dictum ergo sit de ideis: his

tribus, magno, parvo, pari, et de universis ideis simul, quod impartibiles, et essentiæ incorporeæ. Nam quælibet idearum omnium eadem eodem modo et similiter participantibus adest, id quod corporeæ naturæ alienissimum est. Ideis ergo adime distantias, tolle dimensiones, quia secundum eandem causam locis omnibus supereminent. Omnibus enim ubique participantibus adsunt absque ullo impedimento. Ideis etiam id dignitatis ut a tempore sint absolutæ; nam sine spatio temporis omnibus præsentes simul ac semel. Nam generationes apparatus quidam sunt participationis idearum, et ipsæ utique generationes in tempore. At idea in generatione consistentibus sua dant participamenta. Non igitur a participantibus ad ideas quæ participantur transferat quisquam tempus, locum, divisiones corporis, compositiones, divisiones a simplicissima earum puritate alienissimas.

. Meliores homines viciniores hominis ideæ.

In Phædone de participandis ideis, de magno et parvo discutit Plato. In Sophista unum incorporeum demonstravit. In Legibus, quod incorporeæ animæ, quoniam hypostasim tenent per se mobilem. Parmenides ostendit unum physicum participationis modum, in-

corporeum quidem : sed commune quoddam tenentem ad participantia. Intuiti multa magna et omnia hæc percurrentem ideam unam, unum quoddam magnum esse arbitramur magno quod in singularibus est commune. Multos enim cernimus homines, et ideam omnium unam; estque in naturæ sinu et ratione prius homo quidam conceptus quami partus exterius ipsius visibilis hominis pater, atque ita multos unum participare uti physicam rationem progressam in materiam; nec illa a materia separata est; at sigilli instar versantis in cera ipsa, relinquit typum suum. A corporibus commigratio ad naturas naturæ rationes monstrat degeneres ab idearum apice. Accipe hinc ideam unam nec solo nomine nec univoce multis adesse communem; sed ut sæpe meminimus, ab uno et ad unum. Quod enim est una primum idea, id multa sub ea secundo. Unum ergo et commune ideis, non opinioni, non rationi, sed mentis aspectui subest uti simplex essentia in bono atque uno sine compositione et conceptu separato. Ideo ideas uniones et monadas Philæbus appellat: monadas quoad ad unum, uniones quatenus parturiunt catenas; et quæque multitudo est et ens et vita et forma intelligibilis.

Si unum in eis vincit, notio mentis unica satis ad susceptionem unius idearum. Quisquis itaque a sensibilibus omnino partitis ad ideas velit ascendere, mente ei duce opus est per hujusmodi viam, non opinione; et quævis earum spectetur his non congesta, non mixta, non ullam habens habitudinem; nam mixtorum opinio est; ideo species intueri uniquersaliores oportet et uniones: donec ad ipsas intelligibiles terminos progressus videat formarum determinatam productionem in illis per se subsistentibus, simplicissimis, sempiternis, abstractissimis.

Hucusque progressos, videre oportet in Phædone Socratis contemplationem de participatione idearum. Non etiam assevero, inquit, sive præsentiam, sive communionem, ipsam vocare oportet. Neutrum modum esse posse negat argumentis, sed non tollit participandi alium; ut scilicet non sint præsentes incorporeæ, ut et ubique sint eædem, quoniam corporeæ: et nusquam quoniam abstractæ; sed communitas tollit abstractionem, et corporea præsentia præsentiam ubique impartibilem adimit. Non igitur ideæ materiæ fætus aut germina elementorum mixtione constantia, non rationes spermaticæ. Hæ enim

corporeæ et minime perfectæ. Quomodo igitur perfectionem aliis, unionem, essentiam
indeficientem præberent, nisi præexisteret incorporeum et integrum idearum decus? Rursus alii id quod in singularibus commune est,
permansionis idearum causam censuerunt.
Homo enim hominem procreat, et simile de
simili, quod eas impulit commune quoddam
in singularibus perspicere unde subsistunt.
Nec genus hoc esse potest cum sit materiale et
partitum, et non prorsus immortale: et quidem quatenus idea est, idem permanet semper, ut sigillum idem multis impressum ceris,
tametsi ceræ commutentur, idem semper in
ceris manet.

Sed quænam determinatarum similitudinum causæ? Et cur secundum naturam dicimus ipsam generationem? Quando ex homine homo, vel quæ ratio est hominum, quatenus hic homines omnes? Leo physicum animalnon tamen secundum naturam. Aliam ergo oportet ante similia esse et similium causam: et oportet per hæc a communibus particularium ad hoc unum refugere, proxime sensibilium hypostaticum, ad quod Parmenides nos sursum agit. Quomodo vero dignum non putat in hac insistere causa per consequentia

demonstrabit. Etenim si in communitates vere aspicientes volumus ab eis commoti ideas confingere, indigebimus ab omnibus in illas similiter recurrentes, non solum quorum sunt, sed et quorum non sunt; ut eorum quæ præter naturam, et eorum quæ arte, quæ ratione et oratione, eorum quæ substantia carent et non subsistentium, ut hircocervorum et hyppocentaurorum; sunt enim et horum communitates; et ita collocabimus earum rerum ideas, quæ minime sunt, imo et infinitorum, ut linearum ratione carentium in numeris. Infinitæ enim et ratione carentes lineæ et rationes in numeris, quarum sunt communia. Si igitur ex iis ideas quasdam confinximus, sæpe infinita faciemus. Communio certe non causa participationis, quia ita in infinitum prodiret res; in ratione communio disquirenda, ideo illinc fructus ille colligitur ut ad ideas occasio sit surgendi. Hæc enim omnia a materia divelli omnino non possunt, immersa ei prorsus: atideænumero causarum abstractarum adscribuntur; rerum visibilium sunt origines ac rationes, ante naturæ speciem, animæ; ante animæ intellectuale. Est unitas quædam una idearum, unde provenere omnes ultra quam quærere nefas aliam : Quod enim supergredi

potest unitatem propriam? Nec corpus extra universum, nec ante suam anima monadem, nec ante idearum unitatem idea. Sustulit ergo nos Parmenides a physicis rationibus ad animales atque in immensa progredi noluit, sed quærere jussit idearum monadem unam. Stoici semina statuunt corruptione vacantia, et Peripatetici motorem immotum in arce locant. Plato utrumque in unum conciliat quum ideas et intellectuales ponit rationes, jungitque his universum opificium. Nam et seminum rationes ipsæ se ipsas facere sospites nequeunt: tantum abest aliis salutem ut impertiant, imperfectæ et rudes in utero. At solis ideis vis ea esti ut et intellectuales existant et per suam immotæ substantiam in puro solio atque in pura mente insidentes et rudia formantes et sua autoritate chaos ingens in species dirigentes. Hinc universa pendet genitura, teste Xenocrate; hic namque ideam ponit exemplarem originem rerum natura semper constantium. Neque enim ideam fas est dicere organum utpote aut materiam formamve aut finem agensve simpliciter, tametsi esse finis omnium censeatur idearum imitatio. Sed proprie omnium quæ secundum finem causa, et cujus gratia omnia, ideis antiquior est, et agens proprium post eas; quæ cum ita sint, ut Xenocrates censuit, earum idea rerum non erit, quæ præter naturam, aut arte fiunt, aut quæ tempore nascuntur. Eam certe ideæ rationem Platoni probari Xenocrates putat, abstracta uti sit et divina; non in anima igitur ideæ primum; et ita sensibilia participare ideas ut et animam. Ascendamus igitur a materialibus ad seminarias rationes, ex iis ad animales. At si in ideas vere recurramus, nihil sane reperiemus his illisque commune. Nam ideæ perfectæ, et incorporea prorsus earum actio per unum et ultra omnem generationem.

Plane constat idearum problemata quaternario contineri: primo illa maxime hypothesis extat: solum esse ideas et quidem ab iis quæ in nobis reperiuntur longe diversas: secundo quorum natura sint: tertio de modo participandi: quarto ubinam collocari eas oportet, an in animis, vel anima prioribus; et postea dicendum de natis inde scrupulis.

Quæstioni plane de natura statim quæstio de anima juncta est. Parmenides a formis abstrahit physicis, et Socrates ideam appellat animi notionem, atque ei locum præscribit animum. Nam species in animo, et unum quiddam est et incorporeum, abstractum a multis, non

immersum. Ac Socrates quidem ideas notionibus quibusdam finiri censet; cum autem intellectum dicimus, non objectum intelligendum est ut sensibile, sensu compræhensibile omnibus, sed ipsam intelligentiam intelligentem speciem, intellectum (voiµa) vocamus; ita ipsum intellectum θεωρήμα vocamus, et δόγμα in animabus quod ingenitum de rebus Deiformibus; unde Parmenides vult ea quæ intelliguntur magis ideas vocari, et νοήμα id quod animæ innatum et posterius naturam, sicut apud Peripateticos usurpatum est. Animæ igitur ratio, id quod manet secundum essentiam in eis, et anima et omnes species, et specierum locus, actu et potentia. Ante ea quæ palam obvia oculis veniunt et ante partita unum oportet subsistere et idem et invisibile. At mortalium animantium, nihil hoc commune, in materia non commune, quia corruptibile; per formam singula essentiam sortiuntur. Sola habet anima communia posteriora natura. Et si in materia commune, materies animam antecelleret, quia in ea commune perfectius, et substantia magis. Nam phantasma in nobis commune, habet hypostasim et respectum ad commune singularium. Universale in muitis minus eorum unoquoque; posterius vero

genere multa complectitur, unde et prædicatur: commune de toto subjecto dicitur. Si dicis commune, nascitur ex multis, quomodo ex infinitis colligemus visis? Igitur aliunde vis continendi unamquamque speciem. Si posteriora natu sola universalia in animis posuerimus, vel ipsis particularibus viliora; ergo ante notiones natu posteriores oportet subsistere rationes substantiales semper efficaces in divinis animis, et in animis meliorum nobis: nam in nobis aliquando latentes, aliquando agentes, aliquando speculativæ, aliquando secundum providentiam, cum et nos diis conjuncti cum illis totum mundum administramus. Vera igitur idea notio est. Sed primum ut notio actus veræ mentis et paternæ, ubi entia intelligentiæ sunt, et intelligentiæ entia. Subsistentes igitur in illa primum ideas nobis interprætantia oracula vocaverunt eas notiones paternas, ubi opifices notiones, propter notionum ad ea quæ nascuntur unam hypostasim. Aiunt ergo:

Patris intelligentiæ, veremur adire (1), te, liber ignis.

Non enim ut aliæ aliorum sunt illic notiones, sed ut ipsæ sui unde et veræ notiones et simul

<sup>(1)</sup> Vid. p. 145.

ambo; et ideo patris notiones. Post vero paternas ideas in omnibus post patrem intellectualibus substantiis secundum similitudinem ad illum. Ouælibet rursus idea est, neque in iis vel actione existentiæ sive substantiæ, vel substantia, actu intelligendi; quæ coordinatis eodem ordine collocatæ singulæ intelligibilibus sunt concurrentes. Sed post omnes intellectuales substantias in intelligentibus semper animabus, notiones quidem sunt et intelligibilia. In omnibus vero privatis animis conceptus duplices; conceptus substantialium rationum, et conceptus rérum ex sensibus in unum ratione collectarum. Quod vero dicitur insitum, indicat secundum essentiam non esse. conceptus tamen aliter, non ii quas ei committunt sensibilium acies; subsistentium enim illi conceptus sunt et semper in nobis existentium, et ipsa vere entia, et cum in hæc pervenerimus, tum verorum conceptuum pleni efficimur; non ingenitorum aliunde, sed restauratorum, quod habentes nesciebamus.

Nec idem est ἐννοήμα conceptus, et νοήμα id est conceptus substantialium rationum. Intra igitur, a substantia nostra, conciperetur species, non a sensibilibus. Multo enim essent scibilia sensibilibus obscuriora, nunc vero sicut scientia sensu melior, ita scibilia sensibilibus

obscuriora; nunc vero sicut scientia sensu melior, ita scibilia sensibilibus(1). Universalia vero sunt scibilia ac de iis scientiæ; hæc igitur meliora, quoniam et causæ. Intus igitur et secundum substantiam ideas habemus. Sed in mente cuncta hæc νοήματα καὶ νοήτα coëunt : in anima νοήτα ad ea quæ in ea νοήματα, vocantur νουμένα ea quæ intelliguntur ab ipsis. At ad ideas vere intelligibiles intelligentium habent ordinem; ubique enim intelligentia secundam oportet habere νοητών portionem; habet vero propriæ mentis natura idearum contemplationem; specificatrix enim et in universis mens et opificium universum et apparentium pulchritudo et ordo per mentis regnum fit. Cognata plane cohærent mens ideæque; ideo dicuntur νοήματα; secundum unamquamque mentem universaliter, particulariter, animaliter, intellectualiter, et hinc anima, mens, et mentis notiones ac animi νοήματα dicuntur primorum imagines. A communibus singularium ad physicas species, inde ad animæ rationem; hinc ad substantiales rationes et demum ad ens pervenitur quo ducitur Socrates, eloquio sane obstetritio.

Omne intelligens se ipsum intelligit, et seip-

<sup>(1)</sup> Ut C. D., p. 147.

sum intelligens intelligit per suam intelligentiam, non extra se. Unde Plato ait: conceptus
mentis est, et non addit quod ens extra conceptum, quoniam mens alia seipsam, alia se
et superiora, posteriora nulla mens intelligit, nisi eas habeat causas.— Intelligibile trifariam per participationem: in intelligente
superiora; secundum essentiam in intelligente
se ipsum, secundum causam in intelligente
posteriora. Oportet enim superiora intelligens
et seipsum intelligere, ubi per essentiam, non
omnino participatione. Nam primus intellectus seipsum intelligit solum, nihil habens ante
se intelligibile, illic et secundum essentiam.

Sicut intellectus et intelligibile unum; ita conceptus, intellectus, ac etiam intellectus se intelligens, intelligibilium est plenus. Et sicut in sensibilibus, quod apparet utcunque unum, revera multa est; sic et in intelligibilibus biformitas conceptus et entis uniformiter subsistit. Anima ergo a suis conceptibus ad entia transiens ut ab aliis in alia transfertur. At mentis conceptus entia sunt ob intellectualem conversionem et excellentem identitatem. Parmenides transfert hypothesim abanimi conceptibus ad ideas intelligibiles, his conceptibus intelligibiles. Illud igitur ens vere idea, in omnibus speciebus semper unum, idem exis-

tens et quod semper intelligitur et non intelligens solum ut conceptus animi. Si igitur omnia participant ideas, non conceptus omnia, non erunt conceptus ideæ. Nam trium unum eveniet, ut vel ea quæ conceptus participant, non intelligere, aut non esse conceptus species mentis expertes, non participare ideas; quorum duo prorsus absurda. Etenim omne particeps conceptus intelligit. Conceptus enim intelligentiam significat, et mentis expertia participant ideas, ut inanimata. Non igitur conceptus ideæ, nec in conceptibus substantiantur, sed in intelligibilibus. Oportet non ab intelligentibus inchoare res, sed ab eis quæ intelliguntur, ut omnium causæ sint, et intellectualium et non intellectualium; omnibus enim esse commune, intelligere non omnibus. In iis plane standum, dicendum cur, omnibus in mente subsistentibus intellectualiter, non omnia intelligunt que hic participant ideas. Dicimus quod gentium degeneratio a primis causis usque ad ima subsidens, succedens, descendens totarum et integrarum essentiarum participationes hebetat et obscurat, et tamquam per universa progrediens opificium, non ab omnibus æque participatur, unde et catenæ quædam desuper apparuerunt usque ad inferiora protensæ. Plurium vero

virium in idea et minorum, participatio prima et media et ima catenæ revelat. Ut una paterna mens omnibus metra præscribit participationis, cum præsumserit et singulorum conducibilitates ad mundum principiaque et media ac fines cujusque catenarum. Variæ quidem participationes primæ deficiunt, secundæ universaliores quæque idea et multa et unum perficientes, sed uno constituente in eo multas proprietates. Quod intelligitur conceptu animi antiquius; quod intelligitur melius intelligente dicitur. Si anima intelligat, mens intelligatur, mens altior. Si mens intelligat, intelligibile vero intelligatur, τὸ νοήτον præstantius. Non igitur ideæ primæ conceptus, sed intelligibilia. Hinc constat quod ideæ non in anima primum, sed et ante mentem. Solet Plato ad intelligibilia ferre hoc naturæ nomen, ut in Philebo regia mens, regalis anima, in Jovis natura, et animalis natura sempiterna. In Timæo naturam vocat intelligibilium monadem idearum et sempiternam stare; manere in uno unum, et moveri tempus, et simul cum generatione hypostasim obtinere. Descripsit vero vim idearum et proprietatem solum exemplarem, non perficientem, non custodientem, sed idearum proprium hypostaticum et assimilativum. Habent

vim producendi et generandi suas imagines non minus quam physicæ rationes. Habet ergo omnis idea divina causam paternam et creatricem per suum esse; et perficientem et bona reddentem et defectu replentem, ac materiam formantem et custodem universi ordinem indissolubilem et rationes stantes, et compassionem retinentem infractam et perfectionem per causas stantes, unientem multa et dissipata sensibilia et astringentem et continentem, quia corpus per se divisibile eget contentrice rationum vi.-Omne contentivum unum indivisibile; hic participandi modus; est enim participatio assimilatio et continentia similium et custodia et perfectio. - Non idearum secunda et ignava forma, sed potius idearum principium primifex et secundum exemplar ab afficiente sejungi non debet; utraque ei vis adest et gignendi et sibi similia patrandi, et de suæ essentiæ redundantia hypostasim largiendi. Et ita exemplariter agunt ideze et active exemplantur; exemplariter quidem in exemplari faciens agensque, active autem exemplar in agentem collectum. Unio igitur una exemplar et agens colligat, præterquam multorum efficientes causæ sunt, at genitorum exemplar minime. Talia quippe singularia fiunt quidem quatenus singularia, non exemplaria habentia

quatenus ejusmodi sunt. Non aliter igitur ab agente dirimitur exemplar quam quia finitum est.

Sectatores dogmatis idearum eas oportet inconcussas, inviolatas, abstractas servare et omnia præcurrentes; idque paulo ante dictis consentaneum, quibus ostensum carere habitudine ideas. Nec enim earum vis opifex ea est quæ habitudinem teneat ad secunda, neque tamen habitudine vacant et ita abstractæ ut his alienæ et incommunicabiles fiant. Sic et Plato. At qui post Platonem, ex dimidio penetrant veritatem, alii divinæ causæ providentiam cum habitudine materiali observantes. qui et divinum percurrere aiunt per materiam; alii vero absolutum, sine providentia faciunt, qui et actionem et providentiam auferunt a divinis, separata quædam intelligibilia appellantes, non opificia, non exemplaria, sed tantum desiderata sensibilium; circa illa enim choreas ducere cœlum universum, et per desiderium illorum beatitudinem tenere. At Plato servat omnia, providentiam idearum et immobilitatem et eminentiam et absolutam vim et præsentiam et excellentiam. At quisquis solum ideas absque habitudine ponat, nec omnia percurrere addat, consequi statim videtur eas nec nosse nec nosci. At adversus negantes vim

effectricem et causam agentem intelligibilem, multa eveniunt incommoda. Imprimis quomodo cœlum divina optabit, illinc minime ortum? Quidquid enim ortum est, fontem cupit suum et originem. Etenim cuique natura indidit ad suum essentiæ autorem converti. Aut cœlum quomodo desideret, unde nihil accipiat? Nam omne desiderans spe quiddam consequendi trahitur, nisi frustra desideret. Admirari Platonis divinam sententiam licet, omnem nodum explicantem et omnem impiam de divinis ideis suspicionem; secundum ipsius mentis imaginem, quæ ante mala quæ ab hypostasi excidunt, evertendi vires constituit. Quod vero actio idearum absoluta ad habitudinem sit, prius docuit. Omnis enim habitudo eget alia quadam causa uniente et complectente. Erit igitur alia prior idea similitudine nectens. Similis enim ad simile habitudo. Quemadmodum et Pythagoræorum filii in numeris et figuris divini ordinis imaginem cernebant, et ibi versantes tanquam ex typis quibusdam divinarum rerum cognitionem colligere studebant, quid mirum si apud nosscientia dicitur quidem ad scibile et est huic suo scibili conjuncta et eodem ordine?

Idem et sciens novit et orthodoxus, sed is

melius, deterius alter, et scientia plane et ad ea quæ sunt ejusdem ordinis et ad secunda est. Sic et Plato ipse in Epistolis ait per scientiam quidem cognosci non posse, sed intelligi. Est enim scientia compositior intelligentia; mens vero proprie idearum spectatrix est; quia etiam ideæ suapte natura sunt intellectuales et simile simili cernimus suo: sensu sensibilia, opinione opinabilia, et intellectu intelligibilia, et ut theologiæ magis ascendamus progressi ad νοερά usque, ultra hæc non nisi ideas abstractas, intelligibiles et intellectuales nostra meliores cognitione videre est. Purgatos enim opinione animos et contactu quodam cohærentes et sequentes duodecim principes ad contemplationem idearum sursum agit per afflatum et divinam inspirationem.—Sane post patrie conceptum Anima ego habeto, inquit oraculum. Duo imprimis Plato edisserit, quisnam auditor non indignus, quisnam magister idearum. Auditor sane sit ingeniosus, amore sapientiæ captus, non rerum humanarum; nam qui natura ipsa philosophus, non humanarum rerum sed incorporearum sectator est; ante ea quæ oculis obvia patent, quiddam aliud subintelligens semper; deinde multarum rerum, non rerum humanarum, quæ parvæ admodum sunt, et nihil

ad beate divineque vivendum conferunt: in logicis, physicis, mathematicis non indoctus. et quum statim deos quasi solem adversum intueri nequeat, in his quasi aquis et speculis oculum exercet, atque assuetum luci facit spectandæ; cum enim in mathematicis intellexerit in uno et unitate multa et omnia contineri, par, impar, circulum, sphæram aliasque numerorum species, minime admirabitur quonam pacto divinum sua essentia ignem edit ardentem, nivemque frigidam; nec mirabitur quomodo causæ cunctis ubique præsentes causatis, si universalis causam in dialecticis fuerit contemplatus; quod est in multis unum et prædicatur. Per has sane imagines divinorum radios cernimus; sed ingenio tamen iis quæ vere sunt proximo et voluntate, ad ἀναγωγὴν entis, sicut ad omne institutum apparatu, egemus sincera ac purgata præparatione.

Tria necessaria contemplanti, ingenium, peritia, promptitudo. Ingenium erga divina fides, peritia inconcussæ veritatis cognitio, promptitudo amoris et diligentiæ vim dat. Hæc sane discentem decent; at docentem multo prius; et doctori non convenit loquacitas, sed e contra paucis multa claudere, principiis maxime unis inniti; a presentibus alienus, divinis proximus demonstrationibus utetur, mystica mystice

tradens, et arcanas divum ideas ac notiones pandens.

Omnia in omnibus proprie sunt. In primis secundum causam et media et ima, unde et noscuntur ab ipsis sicut et ibi sunt, in mediis prima ex parte et hæc in imis utraque; unde et omnia norunt animæ quæ sunt, suo quæque more: superiora imaginibus, inferiora causaliter, rationes vero suasmet cognitione quadam. In primis idearum is status ut suapte natura seipsis abstractæ stent suo in loco; intelligentia scilicet non instar sedis subjective uti accidentium substantia, non instar materiei in formis his mersis, non instar partium in toto. At mens idearum locus, ut centrum linearum et theorematum; in ea scientia, et quoniam mens non est in nobis sed anima, ideo non sunt in nobis ideæ, quarum mens sedes. Hinc constat Platona mundum intelligibilem ab animabus abstrahere.

His expeditis primum requirendum: si est ad aliquid (relatio) in ideis; deinde quo pacto verbum hoc verum, et in qualibus speciebus. Ad aliquid dicitur accidentium solum, uti et dimidium, et quicquid in idem recidit, idque logice. Adde quod et habitudo essentiarum est quemadmodum in natura lævum ac dextrum, quæ in animantibus, accidentia non sunt omni

ex parte. Unde enim motus initium fit, dextrum esto; idque non accidentarium, sed natura ipsa, ideo nec commutari dextrum hujusmodi in sinistrum potest. Et Timæus utrumque in mundi periodis ponit juxta essentiarum vires primorum opifices et secundorum, præcurrentes et sequentes. Alius in rebus ad aliauid subsistentibus per se modus exactior, in quibus utrumque sui cum sit prius, et altero est et seipso prius, et sui existit intelligibile et intelligentia sui, et hoc ipso et intelligentia ipsa intelligibili unita hæret, et intelligentiæ e contra intelligibile coeunt. At pater hic quicquid paternum habet, pendet ex altero, illic vero paterna causa, sui explet essentiam imprimis, aliis dat proinde ut progrediantur in lucem. Adime ergo inde impias ac sacrilegas habitudines, diis alienas omnino et pro habitudine sumenda identitas. -- Omne ad omne totum est vel pars, vel idem vel aliud. Totum et pars in eis cernitur formis in quibus tum altera participatur altera, non conversim. At in contrariis maxime diversum dominatur pellere se mutuo contendentibus et delere. In illis idem quorum participationes oportet secundum reciprocam esse conspirationem, et impossibile non simul ambo et adesse susceptaculis et deesse. Oportet itaque unumquodque

illorum ad aliquid unamquamque intelligere speciem, unius hypostaticam habitudinis, non habitudinem subjectis, tametsi mutuo referantur ob mutuam invicem intelligentiam; æterna et uniformis æternorum intelligentia ipsa est scientia veritatis, facientis intelligibilia. Veritatis enim lux cum fit intelligibilis, eis vim intelligibilem communicat et multa scientiæ; nam idearum mediarum ordines tres. primus uniformium et intelligibilium, secundus continentium et colligantium, tertius perficientium et convertentium.-Sunt et cognitiones particulares, naturæ super naturam, sensuum, imaginationum, opinionum, rationis, intelligentiæ, sensuales non puræ, sine sensu puræ, omnium præcipue tres, Arithmetica, Metrica, Statica, et omnium purissima dialectica; sed scientiæ nomen solide audiendum, nec ad artes transferandum usu et necessitate compertas. Harum non ideæ, cum sunt umbræ umbrarum, imagines imaginum, imagines verarum scientiarum: hinc habent generationem. Sed scientia a prioribus subsistentibus per quas et nobis ad illas ascensio et intelligentiæ similitudo. Una igitur ante multas scientia veritatis, ipsum quod est, et veritatum multæ, nam cujusvis scientiæ proprium scibile, veritas quædam est (1); et multarum scientiarum apud nos una idea, scientiæ; unde omnibus principia sumuntur, et quamvis nostra scientia a divina alienissima sit, est tamen per eam ad divinam accessus. Nec mundus intelligibilis in nobis constituendus, ut placet aliis, ut intelligibilia in nobis cognoscamus. Supra nos enim est nostræ causa essentiæ.

Propositum est monstrare quomodo idea abstractæ per se, sui, non in nobis cum nostra cognitione, simul non eisdem ignotæ, soli menti divinæ visibiles. Animum illis nostrum non conjungit sensus, non opinio, non ratio, non intellectualis cognitio nostra; sed sola a diis intellectualibus illustratio potentes nos docet conjungi illis νοητοῖς et νοεροῖς speciebus. Natura sane illarum abdita, quarum visio festum, et imitatio ascendentium ad subcœlestem άψίδα (2), ad cœlum et locum supercœlestem, ut ait Plato in Phœdro, exactos et plenos aspectus, et simplices ac beatas vocans ipsorum illas visiones. Ostendimus itaque quondam per ea quæ in palinodiam conscripsimus (3), quod omnes ordines illi medii,

<sup>(1)</sup> P. 213. Ut Coddss.

<sup>(2)</sup> P. 215.

<sup>(3)</sup> P. 215. Quis autem est liber ille Procli, ignoramus.

νορῶν sunt deorum, et primorum νοητῶν, ut puto, per methodos efficacissimas. Patet id quoque quod nunc dicitur nonnihil tenere veritatis. Intellectualium idearum intelligentiam ipse nobis indidit opifex animarum et pater. Earum vero idearum, quæ supra mentis intelligentiam stant, cognitio a nostris aspectibus et cognitionibus elevata est, et est suapte natura insita, solis ipsis nota animis divinis et afflatis.

Desuper a summo intelligibilium vertice in omnia secunda procedunt divum genera. Decori igitur medii ordines specierum ipsarum processionem suscipiunt, juxta bonum pleni existentes sua perfectione et sufficientia et plenitudine, secundum pulchrum jucundi secundis, et elevantes quæ processerunt, et colligantes divisas causas. Nam conversio ad pulchrum colligat omnia et unit, et quasi ad unum communit centrum. Hæc igitur, bonum inquam et pulchrum, occulta sunt et uniformiter in primis, æqualiter vero in singulis, in variis ordinibus varia, pulchrum sensui suum, opinioni suum, rationi suum, puræ intelligentiæ suum, aliud prorsus abstractum, soli sibi visibile, lumen.

Qualis erga deos communio hominum est si divina humana non norunt aut divina nos? sic valeat omnis divinorum cultus, valeant templa, valeat jusjurandum in quo testes deas vocamus; valeant munera quæ divinitus dari dicuntur. Impia sane hæc, nefaria, stulta, inaudita, Et procul dubio novit deus omnia et facit. Oui vero tollunt Dei oculos et avertunt a rebus mortalium, his coloribus suam phantasiam adornant. Imprimis rerum perpetua vicissitudo, fortunæ casus, vitæ tanta varietas, materiæ tanta confusio, non habere res Deum in variarum et omnigenum rationum volutionibus, et a sua abesse beatitudine, et dei providentiam tollunt, eam a nostris animi affectibus metientes. Addunt cognitiones varias pro objectis, sensum, opinionem, scientiam, intellectum, quæ in deo minime, mentem autem materiæ expertem solum et puram. Negant ab ea et aliorum omnium notionem, quacunque intelligibilia non sunt; si enim extra materiem et ipsum oportet esse purum, et alienum a compræhensionibus materiæ mersis, et ita purum non nosse quæ in materia non sunt et idcirco providentiam adimunt, excellentiam prætendentes, non imbecillitatem dei, ut qui plenos lucis oculos habet, fama est eos quæ in mundo spectare non posse, et multa ajunt pulchrum ignorare, ut afflatis, quæ inspirationem divellunt sapientibus, quæ deslectunt scientiam. At qui ei sensibilium

cognitionem tribuunt ut et providere ipsum dicant, vertunt ipsius visum in extranea et faciunt per sensibilia pergere et tangere quæ gubernat, et manu quasi impellere singula, et adesse loco cunctis nec posse aliter providere. Alii se ipsum nosse ajunt, at providere sensibilibus non oportere; tantum satis omnia sua essentia et procreare et exornare, illis non cognitis. Deus tantum prestat naturæ quoniam si novit. Recte ii ajunt, et non recte. Recte, quod adempta providentia non est ordo, neque habere deum res nec sentire. Non recte, quoniam eminentiam et unitatem intelligentiæ divinæ non animadvertunt. Ita excidunt a vero. Nam quicquid agit juxta vim suam et naturam agit et secundum ordinem essentiæ, sicut et deus. Non enim generatio geniti naturam sequitur, sed et aliquid agit otiose et quiete, aliquid negociose et particulariter. Aliter igitur agit deus et aliter mortalium genus. Si ergo juxta suum quodque ordinem, wim, naturam operatur, et hoc divinitus et super naturam, illud physice, aliud aliter, igitur omnia id noscunt secundum suam naturam; et non quia objectum notionis unum, ideo et cognoscentium similiter apprenendunt objecta; sensus capit candida et opinio et mens, modo non uno: sensus non penet, rat ad essen-

tiam, mens causam percipit. At ipsum intelligibile non noscit et ipsa mens omnium præstantissima, et nos noscimus varie tamen: uti cognoscens natura, ita et notio; melius a melioribus noscuntur res, ab ignobilioribus deterius. Et deus, ut natura vult sua, genita sempiterne, particularia universaliter, et omnino aliter quam natura rerum. Omnium Deus est plenus intelligibilium et omnium distinctas habet causas; quare et homines et reliqua omnia gignit secundum suas proprietates, non quatenus unum quodque divinum est, uti ante ipsum pater intelligibilis, unde hic pater appellatur eorum quæ specie sunt distincta, omnibus se insinuans. Ille vero genere differentium et omnium pater est. Et quidem multo prius ille omnium est pater, sed omnium quatenus unum quodque divinæ virtutis est particeps, et cognitio quidem huic inest et privatim humanarum rerum, et cum aliis in universum. Est enim in eadem et hominum causa, et sejuncta ab aliis, et conjuncta omnibus ipsis. Ut omnium deorum est causa, Deus archangelorum, angelorum, dæmonum, heroum, animarum, animantium, plantarum, terrestrium omnium; ita et cognitio una omnium simul horum, tamquam unius generis, et non distinctæ humanarum rerum. In diis cognitiones altiores et simpliciores sequentium varietatem præsumpserunt. Hominis prima cognitio est in diis tanquam entis, et est una cognitio omne ens quatenus unum unica unione compræhendens. Secunda vero cognitio ejus quod semper est. Hæc enim cognitio quicquid semper est, unice unica causa continet. Quid primo in ordine idearum ipsa per se dominatio et vera scientia sit, plane perspicuum est. Illic enim et divina intelligentia est omnium unice, et universa complectens vis; hic totius scientiæ fons, altera origo universi imperii prima, sive in diis, sive in naturis altioribus, sive in animis. Et fortassis idcirco genus scientiæ hic intelligentiam appellavit, illarum specierum contemplatricem et unicam ostendere instituens. Superiorem vero formam solum ipsam vocavit ideis in mediis; ab intelligibili enim notione implentur ordines medii sua intelligentia, et omnes dii intelligentiæ sunt. Omnis divina mens et deorum omnis ordo cognitionem in se omnium et originem tenet. Ipsum primo bonum et cæteris vult inferioribus radios sui splendoris et bonitatis impartiri, ne opere quidem suo rationis expertia sint. Nam ipsius naturæ opus vitæ infimæ hujusmodi est, non divinæ, quæ ipsas quoque substantias rationa-

biles parit. Una eademque igitur opera; et norunt universa dii et factitant et ante hæc pro voluntate sua et consilio intelligentiam omnium præceperunt et creatricem vim; quare et voluntate et notione et potestate præsident universo. Atque hujus beneficio trinitatis cuncta divina fruuntur providentia et divinam ad originem referuntur. Ipsius autem naturæ sinus rationes gignendi fovet intelligentia carentes. At ingenium quod ratiocinatur cognitio est in se finem retinens, demum voluntas ipsa bonum ipsum et bonorum. Ipsa itaque in unum collige et quod voluntarium est et quod intelligens et quod efficax, divinamque unitatem cum intellexeris in deum refer, tanquam illic omnibus simul his una ratione primo subsistentibus, et deorum toto genere hæc omnia continente; et maxime in intelligibilibus primaria intelligentia est, et superfetandi vis et bonitas voluntatis. Causæ primæ dignitas et majestas suprema in virtute paterna, sed bonum in voluntatis benignitate. ldcirco nunc primum ideas deos appellat, et ad primum suum fontem refugiens, et quasi unicum et bono proximum; et ita omnium spectatrices ideæ sunt et reginæ, quatenus divinam vim universa ex parte rapiunt et quatenus ex diis pendent omnia.-Deus ipse se

novit et omnium se autorem novit et genitorem, in quo manent rationes omnium creatrices. Spectat in se igitur primas rerum origines, et universa divino quodam termino et intelligentia exactissima complectitur, unumque omnium complexum efficit ipse, quæ sunt intelligibilia tenet, quæ partibilia, quæ sensibilia, quæ pulchra, quæ turpia, adde et quæ mala idque unica boni notitia et quotquot primo bona sunt, et quæ secundo et quæ simpliciter, et quæ aliquo pacto et quæ nullo pacto, et prorsus universas omnium bonorum vires habent. Ut enim unica similis notione quicquid quovis pacto simile est intelligit, sive in incorporeis sive in corporibus intelligetur; ita et boni una intelligentia in se ipsó omnia quorum est causa, utrumque bonum unice concipit. Deorum unica et simplex intuitio juxta boni unitatem; et quidem ideis in aliis itidem. Secundum enim ipsius naturam impartibilis rerum partibilium rationes tenet, per cognitionem horum cuncta etiam partibilia præsumsit; quæ quum ita esse oporteat, quodnam horum axioma tum negabimus? Numquid illud, impartibiles partibilium causæ? At negari non potest; quis enim nesciat ex unitate constare numeros? atque ex signis magnitudines ipsas, et omnino in universum

ex simplicioribus qua magis composita sunt in multitudinem progrediuntur. Mens ipsa rerum fertilium infertiles complectitur rationes. Et quid mirum seipsam nosse mentem, cum et nobis intellectualiter vivere sit ex eo quod ipsi nos noscimus? Nihil igitur absurdum si mens impartibiliter agnoscit quæ partiri possunt; ex causa enim nosse multo satius est atque exactius quam sine causæ cogninitione; sensibilia sensitive novit, quando etiam sensus in eo intellectualis vitæ idea est. Quicquid enim in intelligentia subsistit, intellectuale est suapte natura. Nihil enim imbecillum esse potest, nihil mortuum, nihil mentis expers, quod in mente secundum actionem est. Quemadmodum igitur intellectualium idearum quæstiones diluendæ sint dictum sæpe est. Namque si seipsum auctorem omnium novit deus, et ea quoque novit quorum auctor est; hinc plane ad Aristotelem instabimus ostendentes, quemadmodum quam ipse finxit mens, seipsa cognita, tamquam omnibus desiderata, et cuncta quoque novit, que ejus desiderio continentur, et seipsa perspicue cognita, novit plane et ipsam appetentia Quisquis enim alterum eorum quæ ad aliqui dicuntur plane novit, et alterum itidem, scientiam certam habebit. Non igitur adimenda es mentis notio prorsus sui ipsius notionem tenentis; quam cum habeat, novit et quemadmodum aliis desiderata est.

Ouomodo autem sermones Parmenidis veri sint, et in quibus ideis, enarrare rursus oportet. Nam ideas intelligibiles constat non eam habere nostrarum rerum cognitionem, quam intellectuales, determinatum rerum humanarum quatenus sunt humanæ, et aliarum individuarum specierum et omnino sensibilium : sed unicam et universam omnium simul quæ sub uno genere collocantur, cœlestium inquam et aëreorum etaquatilium aut gradientium, aut deorum aut meliorum generum, tanquam divinorum entium et animalium simpliciter et indivisibilium. Suprema igitur scientia et intelligentia non est propria rerum humanarum, cum sint particulares; sed omnium simul et uniformiter in mente existentium indivisibiliter. In his vero ideis intelligibilibus, verum est id quod dicitur non habere eas erga nos ullam vim, neque erga illas nos, etenim nostram notitiam prætervolant et superant in adytis et penetralibus patris latentes, et, ut inquit Theologus, soli cognitæ proximo Deorum ordini; et ipsorum melior vis atque præstantior, quam ut nos suapte natura edant; solum quippe deos procreat, ut sæpenumero dictum

est, et deos equitat, at non animas. Ab intellectualibus vero generat et idearum et animarum catervas et hominum et aliorum animantium processiones. Ergo si apud Deum suprema dominatio est, atque ipsa suprema scientia, Amant quippe homines dominos deos vocare, et in corporum ægritudinibus ad eos profugientes, et ad ea quæ ipsi nequeunt assequi deos invocantes, tanquam omnipotentes. Ambigitur autem an norint, et est quidem humanarum rerum ratio; vident enim quoniam potestatis est abundantiæ, omnium similiter dominari et omnia imperio tenere; cognitionis vero virtutem, optima nosse. Horum principatum et rerum omnium accusant, cognitionem vero adimunt. Animi enim studium contemplandi, quantumcunque videtur optimum, tantum in divinam causam referre dignatur; et hoc rectissime, non enim oportet progressa tantum cernere sed et origines omnium in ipsos ubi et hæc longe distantia invicem coeunt similitudine quadam.

### LIBER QUINTUS.

Universalia unde capit mens cum in nobis actu non sint? Quæ vero actu præ illis quæ in potentia? Alibi igitur et ante nos in divinis et

abstractis essentiis sunt ideæ a quibus et nostra perficiuntur, quæ si non essent nec nostra quidem essent nec perficerentur. Unde igitur ipsis perfectio? non a sensibilibus, quoniam deteriora. Nullo modo enim natura ab imperfectis et multis inchoat, non enim fas non circa monadas procedere multa, circa perficientia imperfecta, circa immota que moventur. Et si animarum ideæ non sint, quo quis mentem vertat non habebit, teste Parmenide. Sensus enim et phantasia circa sua propria, mens circa ea quæ sunt, versatur. Quorum enim erit cognitio in nobis intellectualis, iis formis ablatis? Unde demonstrationes? ex eis enim demonstrationes que et cause questionum, et natura priora et altiora et universalia. Unde, puto, et illi quibus ideas esse non placet, veritate acti, in sermonibus de demonstratione universale adorant; et ii quæ secundum partem divinius vocant, sine quo neque demonstrationes neque definitiones constitui possunt, et præsertim definitio stricta ex rationibus animi essentialibus. Definitiones igitur, tota et universalia et demonstrationes itidem spectant, nec divisiones quidem possunt sine universalibus componi, non conceptibus posterioribus natu, sed essentialibus in anima rationibus sine quibus dialectica nulla stat.

Nam universa dialectica circa demonstrationes. definitiones, divisiones versatur, nec hæ quidem sine rationibus, communibus, essentialibus esse possunt; adempta imo erit methodus analytica, opposita demonstrative, uti ab effectis resolvens in causas, definitive, ut a compositis ad simpliciora, divisive a magis particularibus ad magis universalia; tot enim modis resolutio sit. Tolle igitur species, ubi rerum in nobis rationes? Tolle rationes, ubi methodus dialectica qua res noscimus? Quo se vertet igitur mens? Nam ea animi vis causas vult maxime, ideo præfugit ad ideas, et multitudinis parentes ideas monadas. Opinio solis contenta conceptibus posterioribus natu et immersis, quomodo causas reddet horum, et in quæ principia reduces theoriam? Nam ut veræ causæ sunt rerum exemplaria et activa et perfecta, et si species non sit neque exemplaria possunt esse; nec opificem deum rerum ignotarum, nec finalem causam possibile esset esse.

Dialectica non ea quæ argumentatrix et opinionem sectatur et nugacitatem, sed altera melior, melioribus utens methodis divisionum, demonstrationum, definitionum, qua fretis spes multa est nos idearum penetrare speculatum, potentes confusa distinguere, nodos

solvere, ignota monstrare, sine qua non est certa scientia sigillatim ideas digerere.

Et quomodo, diceret quis, idearum definitiones esse queunt? simplices enim et impartibiles non ullam varietatem verborum admittunt nec scientia capiuntur, ideo neque definitione; nam per se circulus, ut ait in Epistolis Plato ipse, neque nomen habet cognitum ulli nostrum, neque characterem, neque definitionem qua explicetur, neque demonstrationum habet notionem. Nam idearum quævis per se subsistens, discreta ab aliis, abstracta a participantibus, si sola intelligentia quælibet idearum capitur, non ratione, non verbo, non nomine, utrum earum erit definitio? Dicendum igitur ipsum pulchrum, ipsum justum, ipsum bonum hujusmodi ideas non in mente solum esse ¿ verum et in animis et sensibilibus. Ideo quædam definiri possunt, aliæ non. Igitur dicamus de ideis intellectualibus non cadere in definitionem, quoniam simplices, sola comprehensibiles intelligentia; si enim definiuntur, moverentur ab alio; in divinis vero ideis nihil hujusmodi; neque enim ens in aliud quid vadit, ut ait Timæus. Sed etsi processionem faciunt quamdam a se ipsis modo quodam, ipsa sunt illa secundo orta ordine. Idearum vero que ani-

males et sensibiles, sunt definitiones; et simpliciter quæqunque secundum exemplarem causam sunt producta, et quæcunque dicuntur species participare, horum sunt definitiones: quæcunque vero nec uti exemplaria processerunt primissimæ formæ, non participes illarum: horum non definitiones; hæc enim non definibilia sed intelligibilia solum. Etenim dialecticam illa prima spectare, simplicibus apprehensionibus et ipsam utentem; dialecticam vero finientem et partientem imagines eorum primorum intueri, contemnere quæ videntur, et essentiam incorpoream cogitare, ad philosophum attinet ac divinum. Etenim divinum omne quod abstractum videtur et in intelligentiis, in materialibus subsistens; pulchrum ait impetum ad eorum pulchrum ducentem, quod est non in praxi, ut Stoicis placet, sed in actibus intellectualibus; et vero amore dignum; nam amatoria vitæ species maximopere pulchrum amplectitur et in diis ipsis existit. Igitur divinum probat impetum et pulchrum, idque jure optimo; is quoniam ad mentem excitat et in unum, ut divinus, unum amplectitur, et pulcher mentem, apud quam primum pulchrum quasi oculum animi purgans, et quod in eo divinissimum expergefaciens, viam dialectices inconcussam et

exactissimam rebus cognitam ostendit, utentem pluribus viribus ad viri captum; hæc imitatur mente, unde initia sumit, extendit ad ens, errorem circa sensibilia quiescere jubet, inredargutis singula methodis premit, donec ad ipsam perveniat unius et boni speculam. Hanc plerique ita exercitamentum a Platone dictum volunt ut cum Peripateticis et Aristotele de vulgari illa consentiant. In quos tametsi initio permulta dixerimus, jam rursus compendio nonnihil explicare in animo est, et in primis quid gymnasticum sit hujus dialecticæ aperire conabimur. Etenim in Republica Socrates exercet, inquit, per se ipsam eos qui erudiuntur. Tria ergo dialectices munera, purgandi argumentorum pharmaco, uti testis est Sophista, quo et Socrates utitur plurimum in Sophisticam turbam, duplicem ignorantiam tangens. Deinde secundum, res ad mentem revocandi, quod dicitur rememorativum, quo bene natos ad contemplationem levat, solam ipsam veritatem ostendens. Per argumentum quidem provocans ratio de sensibilibus certa et stans non est, neque congrua, sed commistura quædam, veri faciem præ se ferens. De intelligibilibus vero rationes immutabiles, multis argumentis convellandæ inviolabiles. Nam sensibilia id quod dicuntur exacte

non sunt, sed intelligibilia proprie sunt et intelligi magnopere queunt. Sensus non percipit ideas, nec phantasia. Opinio deinde ratione quidem eas capit et sine figura, habet tamen et ipsa varietatem et omnino quod solum nosse suapte potest natura: sed sola in nobis ratio satis potest species cernere. Ideo Timæus ait intelligentia comite ratione compræhendi id posse quod vere est. Quare quæ ratione capi summopere valent, species ipsæ sunt, quæ propriæ species sunt, merito sensibilia, quippe cuncta in ratione sunt partium, quoniam corpus omne in parte est, nec enim cuncta corporum esse queunt, nec unum in multis esse partite. Physica vero versantur circa corpora et partita, quæ ad animas attinent varia, neque instar intellectualium formarum simplicia. Quare maxime comprehensibilia et intelligibilia et quæ absunt a materia longius, hoc commodius priusquam formæ existunt ac species, puritatem retinentes perpetuo suam; itaque errore opus est dialectico ad harum intuitum specierum prius nos exercitante, et initiante ad illarum captum; isque cursus non opinione arguit, sed universam dialecticam, quam arcem, coronam, et propugnaculum vallumque scientiarum appellavit in Republica. In logicis nos vertiginibus et methodis exercitamus ad exactiorem separatarum rerum intelligentiam. Nec ulla te admiratio teneat si scientiæ theoriam errorem dictitat. Uti enim ad puram intelligentiam νοητών circa falsa et vera error; error etiam in intelligentia, varietas intellectionum, objectorum pluralitas, error et deorum cœlestium et intellectualium providentia ad secunda. Omne enim in multa progrediens errare dicitur. Quatuor error significat, multitudinem actionum, quamvis etiam simul sint omnes; multitudinem transitoriam, multitudinem ab oppositis in opposita pergentem, compositorum motuum multitudinem.

Unde genesis animadvertendum ac interitus, et an harum rerum etiam causas in speciebus reponi oporteat. Non genituram non esse fieri potest, neque perire prorsus corruptionem; sed oportet hæc in mundo una esse, oportet invicem, quatenus et mundus ipse non deficiat, idcirco perpetuo fit defitque, ūt Timæus prodit; quin et generatio ipsa est ac partem essentiæ capit, corruptio vero ejus quod non est. Nam ut fit quodque ad essentiam vadit, et esse ipsum consequitur: quatenus vero corrumpitur, ad non esse pergit in aliamque pergit, commigrat speciem; idcirco aliud in aliud corrumpitur, nihilominus eo est quod est,

illud quod non est, si fas sit dicere, juxta hospitem Eleatam; ita hoc loco generationi non minus est corruptio ad universum pertinens, et quasi illic idem et non esse, et esse habet; ita in iis, quod gignitur etiam corruptionis est capax, et quod corrumpitur genituræ. Causa igitur hæc genituræ et corruptionis, ens et non ens. Si corruptio sit, ei jure obtingit indeficiens atque infinita vis, essentiæ metrum genituræ perpetuæ. Quod si corruptio non sit, se ipsam minime deleverit, cætera non dissipabit, non vertet, non commutabit, non sympathiam efficiet, non confundet ordinem.

Non mediocre studium veritatis spectare campum ubi est. Omnis itaque vita nostra ad eam contemplationem exercitatio est. Ac per dialecticam error ad portum illum, hanc veri visionem quam animæ multis mediis assequuntur. Si est Providentia, sequitur adesse omnibus et exemptam esse; nihil injuria, nihil casu, et citra ordinem, omnia bona. Hinc connexio et custodia et beneficentia, nihil eam fugit aut humile aut sublime. Tolle providentiam, ubinam bonum? ubi metrum? ubi terminus?

Id mirum quod rident uterque et Zeno et magnus Parmenides. Risus arcanam imitatur

divinorum actionem et latentem; sed risus effusior imitatur processionem ad potentiora; plus enim cadit in sensum cachinnus nisu. Itaque nisu parcior manentem et conquiescentem et occultum deum, cachinus superne manentem imitatur, jam procedentem et apparentem, idque mirabilius. Nam Zeno subridens Parmenidem spectat et ridet ad Socratem verba faciens. Ridet igitur Zeno aperiens Socrati se et uniens et hac unione Parmenidis intelligentiam provocans. Convertit enim et hunc in ducem suum et ad eum erigit uti primariam contemplationis causam, et totius apud ipsam intelligentiæ parentem. Illud imprimis statuendum sanctissima dogmatum et divinissima in aures multitudinis proferri non oportere, vulgo sane ridicula, doctis et sapientibus mira, sicut et Pythagorei sermones quosdam mysticos, alios sub dio patulo, et peripatetici commentaria quædam secretiora intra adyta alia credebant extera; ita quodque Parmenides quædam ad veritatem, pleraque ad opinionem conscripsit et Zeno sermones veros edidit et utiles. Secreta igitur veritatis turpe prodere in vulgus, seni præsertim, nam juveni minori probro datur assueto affectibus; rationem eam primo adfert Plato, ignorantiam scilicet. Magnorum quippe malorum ignorantia occasio est, in animis. Dialectici cursus itaque et erroris finis ipsa veritas et mens. Oportet enim a postremis ad summa per medias vitæ species ire, et sicuti per media descensus, ita elevatio facienda; ideo contemnendi sensus nihil exactum sapientes, nihil sanum. Deinde tollendæ e medio phantasiæ in nobis instar Stymphalidum avium volitantes, nihil nisi malorum formas capientes. Ideam vero et veram elegantiam, quoniam picta et figurata non est, fugiunt. Imo vero puritatem judicii mentisque perturbant et dejiciunt. Tertio rescindendæ prorsus opiniones variæ, animas in errorem abducentes, ignaræ causarum et scientiæ et mentis. Denique eum scientiarum pelagus recurrerit, illic dialecticæ partitiones et compositiones et omnino formarum in nobis varietatem considerare oportet, quæ suum ordinem indicant menti nostræ, quoniam a compositione ipsa abesse oportet, ac intelligentia jam et mente penetrare ea quæ revera sunt. Est quippe scientia omnino præstantior mens et ipsius mentis vita. Errores ergo plurimi et vertigines animi in phantasiis, opinionibus et ratione quoque : sed unica et sola vita mentis errore vacat isque mysticus est animi portus constitutus quo sane et poemata Ulyssem post varios multosque vitæ errores ducunt.

Carminum ait confictor: Amor rursus utique ceruleis sub palpebris refrigerata oculis conspicatus demulcimentis omnifariis in infinita retia Cypridis jecit jaculum trementi invadens, unde regalis equus palmarius in senio exercens cum curribus diis in pugnam incessit. Quantum attinet ad id quod Parmenides de curru verba fecit, sic velim intelligas. Equorum certamina et amatoria ad animas qui consurgunt, proficiunt, elevantur, ascendunt, accomodate et concinne se habent; in iis siquidem ingravescit equus degener et pavidus, cui sit auriga non probe et liberaliter et ingenue educatus; contra fertur agilis, alacer, promptus; is cujus natura ad pugnam strenua existit. Et animorum certe ascensus amoris beneficio fit, et salus item ipsa. Proinde et currus alatus, pennatus, pervolitans, furore amatorio divinam cursu petit pulchritudinem, earumque rerum, quæ certissimæ sunt, visionem, aspectum, intuitum, contemplationem ac speculatum. Ac Ibycus amatoriæ rei perstudiosus et senior, et ad scribendos amores progrediens, ad laborem amandi vereri inquit scriptionem suo quodam in carmine.

Tum Plato ita pergit : Cogitanti mihi idem et memoria repetenti magnopere pertimescendum

videtur, quanam potissimum ratione liceat; fasque sit tantæ ælatis viro transmittere . tranare, emetiri ejusmodi ac tantum dicendi profundum pelagus; sed tamen arbitror gratificari oportere, quoniam et Zeno ait : Unum idemque sumus. Novit plane quantus animi error in sensu, in phantasia et opinione, imo et in ratione, non oblitus laborum, difficultatum, anxietatum, certaminum, hæc eadem formidat repetere, in eadem descendere denuo, tanquam Ulysses alter reversus in patriam, jamque bono suo, voluptate, felicitate fruens, quoties in eadem bellorum vocatur discrimina barbarica, expertus domo abesse sua non lubenter, superiorum calamitatum et turbarum optime memor, bellorum tumultu jactatur atque diuturnis erroribus, cum jam in portu rationis constiterit ex phantasiarum et sensuum tempestatibus, et evectus in mentem, ex ipso rationis cursu, jure optimo perhorrescit in ratiocinationum pericula ruere ac in mentis ratiocinantis errorem sublabi. ne in phantasias sensusque recidat. Neque enim tutus esse potest a mente ipsa atque intelligentia descensus, nec omnino longius abeundum a primis, ne imprudentes fiant apud deteriora et sordidiora commorati. Hæc quoniam Parmenides optime versaret animo jam atque memoria imprimis teneret, in portu constitutus veretur in ventum atque orationum turbas revocari a pura mentis actione ac forma. Verum fit sæpe ut descendat boni gratia ad posteriorum beneficium. Nam hæc ipsa gratia divinæ imitatio providentiæ est. Ejusmodi igitur esse oportet descensus ab intelligibili animarum divinarum divinis cohærentium malum erroris expertas ut ad solam beneficentiam demittantur, non ad explendam φιλογενέσεως vitam, nec in profundum labentes nec cohærentes glutino vitæ optimis formis; nam solos esse vitæ ab omni corporea turba abstractæ symbolum præsefert.

Unde igitur auspicabimur, atque quid subjiciemus imprimis? Seipso jam volutationibus
dedito Parmenides, et scientiæ interprætationes ingresso, ab ipsa mentis et intelligentiæ
arce, capite, fastigio, vertice, speculo descendit et ex absolutis ad pendentes ex habitudine formas, rursus eos percunctatur qui
se participaturi sunt, unde initium sumendum; et in quanam hypothesi verba facturus
sit, non quod a deterioribus maturius indicium
consiliumque expectaretur, sed quod eos ad
se potius suique contemplationem converteret et evigilarent experrecto ingenio et excitato animo, ut non quasi mente vacantibus

verba inferret, ceu natura corporibus, et quemadmodum ipsi últro ad unum commoventur.

Presto tibi sum , inquit Aristoteles, et coram quem quæris, o Parmenides. Me namque intelligis, quum juniorem et natu minimum dicis. Sed eia agedum interroga, paratus nempe maneo ut respondeam. Sane Parmenides qui responderet certum signarat neminem, neminem privatim atque hune indicarat, si minimum dumtaxat natu in universo ac communi dixerat; Aristoteles tamen se verbo subjecit privatum universo conjungens. Nam si ipse natu minimus est, eum ipsum respondere oportet. Rursus etiam hæc imaginem quandam et indicium præseferunt rerum divinarum. Nam universum et unitum intelligentiæ divinorum animæ partite et privatim suscipiunt suum juxta ordinem. Nec animæ solum, verum ipsorum etiam deorum posteriores ordines in parte suscipiunt superiorum exactas in universum intelligentias, nec divino in vate Juno sine definitione et discrimine locuta ac simpliciter. Archangelica dea ut fata est, insurrexit autem Iris turbinis in faciem et quidem non ad ipsam contra ait Juno. At illa probe sciens appellatam ab ipsa, et ei conveniens norat et cum nosset efficit suum opus; hujus enim peculiare et proprium cogere, colligere, congregare, coadunare secunda ad propria principia per mentem opificem et maxime ad principem ipsum femellarum in mundo dearum. Hæc igitur per imagines Plato imitans suscitat Aristotelem et subjungit Parmenidis ipsius imperiis.

FINIS QUINTI SEGMENTI.

## INDEX HISTORICUS

# AUCTORUM ET OPERUM

### IN HIS TRIBUS LIBRIS

MEMORATORUM.

#### A.

Ammicartus, 306. Anonymi, 25.—39.—41.—101. Aristoteles, 4.—21.—141.—234.—266.—289.

E.

Empedocles, 83.

H.

Homerus, 14.—86.—329.

I.

IBYCUS, 316.—317.

0.

Oracula, 23.—24.—25.—144.—145.—196. —204.—206.—268. Orpheus, 22.—23.—24.—25.—49.—227.— 228.—235.

P.

PARMENIDES et Parmenidæi. Generaliter. Passim.

Particulariter, 4.

PERICLES ὁ ἐταῖρος ἡμῶν, 115.

Peripatetici, 135,—141.—265.—310.

PLATO, generaliter. Passim.

Partioulariter: Cratylus, 84.—88.—262.

Epistolæ, 182.—261.—304.

Eutyphron, 262.

Gorgias, 88. — 251. —

**310.** 

Hippias, 264.

Leges, 122.—138.

-297. -302. -303. -

(425)305.—307.—308.<del>—</del>309. -314.-315.-318.-319.-321.-327.-329.Respublica, 57.—60.— 75.—90.—125.—155.— 161.—184.—266.—269. 270.-274.-323. Sophista, 43.—66.—122. -159 - 160 - 161 -266.-269.-279.-280. **— 281.—295.—316.** Theætetus, 152.-269. Timæus, 25, 46, 49. -51.-60.-62.-65.-75.--78.--81.--99.--120. **--** 159. -- 161. -- 163. --164.—192.—197.—207.

**—263.—273.—295.** 

Platonici, 63.—209.

Proclus, ad Timæum, 25.—38.—49.—59.

Libellus de mali subsistentia, 59.

PYTHAGORAS et Pythagoræi, 25.—181.—310.

S.

SOCRATES. Passim. STOICI, 74.—135.

T.

THEOLOGI, 33.—43.—47.—49 bis.—82.—169. 228.—234.

V

VETERES, oi madaloi, 36.

X.

Xenocrates, 136.

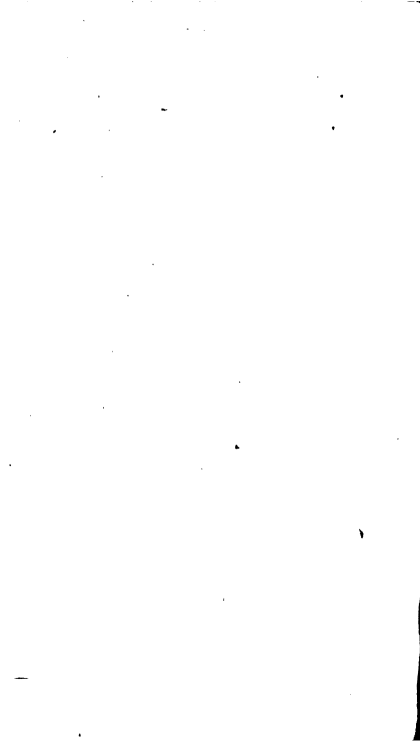
Z.

ZENON. Passim.

### INDEX

#### EORUM QUE IN HOC VOLUMINE CONTINENTUR.

| LIBER tertius     |   |   | - | • |   |   | 3    |
|-------------------|---|---|---|---|---|---|------|
| Liber quartus     |   |   |   |   |   |   |      |
| Liber quintus     | • | : |   |   | • |   | 251  |
| Fragmenta Gogavæ. |   |   |   |   |   | • | 33 r |
| Index historicus. | : |   |   |   |   | • | 422  |



# PROCLI PHILOSOPHI PLATONICI OPERA.

#### SE VEND A PARIS:

CHEZ LEVRAULT, LIBRAIRE, Rue de La Harpe, nº 80.

# PROCLI

# PHILOSOPHI PLATONICI OPERA,

E CODD. MSS. BIBLIOTH. REG. PARISIENSIS,
NUNC PRIMUM EDIDIT,

LECTIONIS VARIETATE ET COMMENTARIIS
ILLUSTRAVIT

VICTOR COUSIN,

PROFESSOR PHILOSOPHIÆ IN ACADEMIA PARISIENSI.

TOMUS SEXTUS,

CONTINENS SEXTUM ET SEPTIMUM LIBRUM

COMMENTARII IN PARMENIDEM PLATONIS,

CUM SUPPLEMENTO DAMASCIANO.

PARISIIS,
EXCUDEBAT FIRMIN DIDOT.

MDCCCX XVII.



## - BIBAION EKTON $^{(1)}$ .

«  $E_{\text{IEN}}$  δη (2), φάναι (3) εἰ ἔν ἐστιν, ἄλλο (4) τι οὐκ αἄν εἴη η (5) πολλὰ τὸ ἔν. Ηῶς γὰρ ἄν; Οὕτε ἄρα μέ- αρος (6) αὐτοῦ, οὕτε ὅλον αὐτοῦ (7) δεῖ εἰναι. Τί δη;»

Πρῶτον περὶ τοῦ πῶς τὸ πλῆθος τῶν ὑποθέσεων ὁ Παρμενίδης τοσοῦτον ἐναπέφηνεν(8), ὅσον δὴ καὶ ἔστιν, ἐπισκεπτέον ὥσπερ ἐξ ἀρχῆς ἡμῖν μετιοῦσι τὴν ζήτησιν. Εἴτε γὰρ τέτταρες, εἴτε ἔξ εἰσιν αὶ ὑποθέσεις, εἴτε ὀκτὰ, εἴτε ἐννέα, εἴτε δέκα, πόθεν τὸ πλῆθος τοῦτο παρεισέδυ, κατιδεῖν ἄξιον. Καὶ γὰρ ἄν τις ἀπορήσειε λογικῶς τὴν πρώτην, μήποτε παρέλκουσιν αὶ πλείους (9), καὶ οὐδὲν πρὸς τὴν εἰρημένην μέθοδον. Απὸ γὰρ ταύτης, εἴπερ ἄρα, δύο μόνας ὑποθέσεις ἔχομεν τὴν μὲν εἰ ἔστι τὸ ἔν τὴν δὲ εἰ μὴ ἔστι, τί χρὴ συμδαίνειν πλείους δὲ τούτων οῦκ εἰσιν, εἴγε

- (r) B. C. D. Αρχή των παρά τὸν Παρμενίδην έννεα περί τοῦ ένος ὑποθέσεων.
  - (a) Omitt. & Heind.
  - (3) B. paíve.
  - (4) B. C. αλλο τι ή ούκ.
- (5) B. C. D. Deest ή, ut etiam in Heind.
  - (6) C. μέλος.
  - (7) D. αὐτὸ.
  - (8) C. ἀπέφηνεν.
  - (9) B. C. D. πλείσται.

μεμνήμεθα τῶν προειρημένων κανόνων. Πῶς οὖν τοσαῦται γεγόνασιν άντὶ δυοῖν, βούλομαι δή πρὸς ταύτην πρώτον απαντήσας την ζήτησιν, ούτω της πραγματειώδους αντιλαβέσθαι τῶν προχειμένων έξετάσεως. Καὶ δή καὶ λέγω, τὸ πληθος τῶν ὑποθέσεων ἀκολούθως αναπεφάνθαι (1) τοῖς λόγοις, ἐξ ών ἡ ὑπόθεσις. Εἴτε γάρ έστι τὸ εν, πέντε γένοιντο αν ὑποθέσεις, διὰ τὴν τοῦ ένὸς διάφορον ὕπαρξιν, ὁ καὶ πρότερον ένεδειξάμεθα (2): είτε μη έστι, τέτταρες, δια την τοῦ μη όντος διάφορον ἐπίνοιαν. Τό τε γὰρ ἐν λέγεται τριχῶς: τὸ μὲν τὸ (3) χρεῖττον τοῦ ὄντος τὸ (4) δὲ ὡς τῷ ὄντι σύστοιχον τὸ δὲ ὡς ὑφειμένον τοῦ ὄντος. Καὶ τὸ μὴ ον διχώς το μέν ώς μηδαμώς ον το δε ώς πη μέν ον, πη δὲ οὐκ ον. Αναγκαίως τοίνυν κατὰ τὰ σημαινόμενα προϊών ό λόγος τῶν δύο τούτων ὅρων, ποικίλλει τὰς ὑποθέσεις εν μεν τη πρώτη ζητῶν, πῶς ἔγει τὸ έν τὸ (5) χρεῖττον τοῦ ὄντος, πρός τε έαυτὸ χαὶ πρὸς τὰ ἄλλα εν δε τῆ δευτέρα, πῶς τὸ τῷ ὄντι συνόν : έν δὲ τῆ τρίτη, πῶς ἔχει τὸ ἐν τὸ καταδεέστερον τοῦ όντος πρός τε αύτὸ καὶ πρὸς τὰ άλλα ἐν δὲ τῆ τετάρτη, πῶς τὰ άλλα, μετασχόντα τοῦ ἐνὸς, ἔξει πρός τε αύτὰ καὶ πρὸς τὸ ἕν ἐν δὲ τῆ πέμπτη, πῶς τὰ άλλα, μλ μετασχόντα (6) τοῦ ένὸς, έξει πρός τε αὐτὰ καξ πρὸς τὸ ἔν ἐν δὲ τῆ ἔχτη, πῶς τὸ ἐν, εἰ μὴ ἔστιν (7)

 <sup>(1)</sup> C. ἀναπεμφάνθαι. C. Β.
 δροις.

<sup>(2)</sup> C. B. evedeigaunv.

<sup>(3)</sup> C. B. &c.

<sup>(4)</sup> C. B. Deest &c.

<sup>(5)</sup> C. Deest τὸ.

<sup>(6)</sup> C. μετέχοντα.

<sup>(7)</sup> C. Ιστι παρόν ώτως.

ούτως, ώς πη μεν ον, πη δε μη ον, έξει πρός τε αύτο καὶ τὰ ἄλλα: ἐν δὲ τῆ ἐβδόμη, πῶς τὸ ἐν, εἰ μὴ έστιν ούτως, ώς μηδαμή όν, έξει πρός τε αύτό καί πρός τὰ ἄλλα ἐν δὲ τῆ ὀγδόη, πῶς τὰ ἄλλα πρὸς αύτὰ καὶ πρὸς τὸ ἐν μὴ ον ἔξει, συνταττόμενα τῷ πῆ μεν όντι, πη δε ούχ όντι ' έν δε τη έννάτη, πῶς τὰ ἄλλα πρός τε αύτὰ καὶ τὸ ἐν μὴ ὂν ἔξει, συνταττόμενα τῷ ένὶ μπδαμῶς ὄντι · καὶ οὕτως ἐν ταύτη λαμβάνει τέλος ή μέθοδος, ἐπεξελθοῦσα (1) πᾶσι τοῖς σημαινομένοις τοῦ τε ένὸς καὶ τοῦ μὴ ὅντος, καὶ διὰ πάντων τελεωσαμένη την θεωρίαν είς εννέα συνηρημένην ὑποθέσεις. Επὶ μέν γὰρ ένὸς σημαινομένου τοῦ ένὸς άληθεύειν (2) καὶ τὰ ἀποφατικὰ καὶ τὰ συναμφότερα, τῶν ἀδυνά-דשי אוֹץ : כוֹסף מֹדו דֹסׁ פֹּץ סטוֹדבּ דמטוֹדסע. פֿסדוֹץ, סטוֹדבּ בוֹדבּρον (3) καὶ τὸ αὐτὸ τοῦτο, ταὐτὸν καὶ ἔτερον καὶ πάλιν τὸ αὐτὸ τοῦτο, καὶ ταὐτὸν καὶ οὐ ταὐτὸν, καὶ έτερον καὶ οὐχ ἔτερον. Ανάγκη οὖν δὴ (4) τὸν θέλοντα πάντα ἐπὶ τοῦ αὐτοῦ συνάγειν, ὄντως άθύρειν, καὶ παιδιάν ου πρεσθυτικήν άλλά παιδαριώδη μετιέναι κατ' έχείνης φερόμενον. Εί δὲ δεῖ πάντα άληθεύειν, ὅσα συμπεραίνεται περί τὸ έν, ώς είναι λαδών τὸ έν, ἀναγκαίως έπόμενα τῷ εἶναι τὸ ἔν, ὥστε ψεύδεσθαι τὰ ἐπόμενα τῷ μὴ είναι τὸ ἐν (ἀδύνατον γὰρ ἡ ἀληθῆ τοῖς μαγομένοις άμφοτέροις άπολουθεῖν ; ἡ τῷ αὐτῷ τὰ μαγόμενα ύπάργειν, εί μή κατ' άλλο καὶ άλλο τῶν ἐπομένων

C. Β. ἐπανελθοῦσα.

<sup>(3)</sup> B. C. OUTS TO ETEPOY.

<sup>(2)</sup> B. C. 2ληθεύει.

<sup>(4)</sup> C. B. αναίγκη γοῦν ήν.

άναγκαίων όντων) δηλον δήπουθεν ότι τὸ ἐν ληπτέον αλλως και άλλως, ιν' επ' άλλου (1) μεν αι άποφάσεις άληθεύωσιν, ἐπ' άλλου δὲ αἱ καταφάσεις, ἀναγκαίως έπόμεναι τη θέσει τοῦ ένός. Καὶ οὕτω δη πλήθος εἰς ένωσεις ακτέον των ύποθέσεων, κάν ωσι πάσαι περί τοῦ Παρμενιδείου ένὸς, τοῦ λόγου θεωροῦντος αὐτὸν καθὸ ἐν, ἢ καθὸ ὄν, ἢ ἄμα καθὸ ἔν καὶ καθὸ ὄν. καὶ διάφορα διὰ ταῦτα συνάγοντος καὶ πάλιν, ὅταν μλ είναι τεθή τὸ ἐν, ἡ τὸ πῆ μὴ ὅν ἡμῶν λαμβανόντων ή τὸ ἀπλῶς μή ὄν, καὶ συνάγοντος ἐπ' ἀμφοτέρων άδύνατα, διὰ δὲ τούτων πάντων ἐννέα τὰς ὑποθέσεις αποτελούντος, ώς διείλομεν. Καὶ ότι μέν τὸ ἐν τριγῶς, ή τὸ μονως ἔν (2). ή τὸ μετεχόμενον μέν ὑπὸ τοῦ ὄντος, άτελες δε υπάργον ή το μετεχόμενον μεν, ουτω δὲ, ὡς ἔξις, δῆλον. Καὶ γὰρ νοῦς, ὁ μὲν ἀμέθεκτος, ὁ δέ μετεχόμενος, αλλ' οὐσιώδης · ὁ δέ μετεχόμενος, αλλ' ώς έξις. Καὶ ψυχή, ή μεν άμεθεκτος, ή δε μετεγομένη μέν, χωριστή δε των μετεχόντων ή δε και μετεχομένη καὶ ἀχώριστος · καὶ ἔχομεν πάντα ταῦτα τὰ σημαινόμενα παρ' αὐτῷ, καὶ τοῦ νοῦ καὶ τῆς ψυγῆς, ἐν Τιμαίω διακεκριμένως. Ότι δὲ καὶ τὸ μὰ ὄν διγῶς, τ τὸ πῆ μὲν ον, πῆ δὲ μὴ ον, ἢ τὸ μηδαμῶς ον, αὐτὸς έν Πολιτεία διείλεν · ώστε εί τὸ μέν τριγώς, τὸ δὲ διχῶς, εἰχότως τοσοῦτόν ἐστι τῶν ὑποθέσεων πλήθος. Καὶ γὰρ τὰ ἄλλα, τοῦ ένὸς ὑποτεθέντος μέν εἴναι δεγῶς έξ ἀνάγκης, διὰ τοῦ μετέχειν τοῦ ένὸς, ἡ μὴ μετέχειν

<sup>(1)</sup> C. B. άλλω. C. Deest μέν. (2) C. όν.

πάλιν δε ύποτεθέντος μή είναι διχώς, ή του πή όντος ένὸς, άλλὰ όντος, ή τοῦ μηδαμῶς όντος ένὸς, καὶ ἔγοντα ή τὸ πή ον καὶ ἐν, ἡ τὸ μηδαμῶς ἔν · ὥστε ἐγγέα αν εξεν έξ αναγκης αι υποθέσεις. Ότι γαρ τοσούτον έστιν αὐτῶν τὸ πλήθος, ἰκανῶς ἐπιστώσαντο (1) καὶ οί (2) τὸ λογικὸν ἐπισκεψάμενοι τοῦ διαλόγου μόνον, καὶ οίον τὰ ἔχνη τῷν τοῦ Πλάτωνος λόγων μεταδιώξαντες. Απ' αὐτῶν γὰρ τούτων, ἄσπερ ἰχνῶν, οἱ πρὸ ἡμῶν καὶ της άληθους του Φιλοσόφου διαθέσεως, και της πραγματειώδους οἰχονομίας οὐκ ήστόγησαν. Καὶ τί δεῖ πολλά λέγειν; Αὐτὸς γὰρ ἡμῖν ὁ Φιλόσοφος ποιήσει κατάδηλον την διαίρεσιν, όταν είσω αὐτῷν γενώμεθα τῶν ρημάτων ώς όσοι το πλήθος αὐτῶν ἡ συνέστειλαν ἢ ἐμήχυναν, οὐ δέον, οἱ μὲν τὰς διαφερούσας συνέγεαν (3), οὐδὲ τὰς ἡνωμένας καὶ ἐκ μιᾶς ἀργῆς ἡρτημένας κατέτεμον. Ημιν δε έπι τούτων μενετέον των όρων, καὶ τοσαύτας εἶναι τὰς ὑποθέσεις ἐῃτέον, ὑπόσας καὶ αὐτὸν οἰόμεθα τὸν Πλάτωνα γνωρίμους ἡμῖν ποιήσειν τοῦ λόγου προϊόντος οὐ χὰρ άλλαχόθεν, ἢ έχ τών χειμένων δει λαμβάνειν την όλην βιαίρεσιν. Είσι τοίνυν ενκέα υποθέσεις, τοσαύται γενόμεναι κατά τόν είρημένον τρόπογ, του τε ένος και που με όντος όκαφόρως ἐπινοουμείνων . ώστε πρός ταύτην γε την ζήτεσιν οὐδεν δεῖ πλείω λέγειν, άλλ' ίκανὰ τὰ εἰρημένα πρός την λογικήν των προκειμένων ἐπίσκεψιν. ήδη δέ τινες πραγματειωδεστέρων άπτόμενοι λόγων, οὐκ

<sup>(1)</sup> C. Β. ἐπιστάσαντο.

<sup>(3)</sup> A. συνέχεον.

<sup>(2)</sup> B. C. Deest oi.

άξιοῦσι πολλάς εἶναι τὰς ὑποθέσεις, οὐδὲ ὅλως εἶναι περὶ πολλῶν καὶ διαφερόντων τὰς πολυτρόπους καὶ ποιχίλας ἐπιφοράς (1) · άλλ' ἐρωτῶσι πότερον ἐν καὶ ταύτον παραλαμβάνετε (2) σημαινόμενον τοῦ ένος έν ταῖς ὑποθέσεσι πάσαις, ἢ οὐχ ἐν, ἀλλ' ἄλλο κατ' ἄλλην. Εί μὲν γὰρ μοναχῶς παραλαμβάνοιτο τὸ ἐν, οὕτε πολλαὶ αἱ ὑποθέσεις, άλλὰ μία · χαθ' ἔχαστον γὰρ πρᾶγμα, μία ὑπόθεσις · οὖτε περὶ ἀρχῶν ὁ διάλογός ἐστιν, ως φατε (φαῖεν αν), ἀλλὰ(3) ἄρα περὶ ἀρχῆς. Τὸ γὰρ έν περὶ οὖ ὁ λόγος, ἀρχὴ μὲν ἔστιν, ἀρχαὶ δὲ οὐδαμῶς. Εί δὲ πλεοναχῶς λέγεται τὸ ἐν, καὶ ἄλλοτε (4) ἐπ' ἄλλφ σημαινομένω πλέκει τὰ συνημμένα, καὶ ποικίλλει τὰς ύποθέσεις, άμαρτάνει τοῦ σκοποῦ τῆς προειρημένης μεθόδου δεῖ γὰρ ἐν καὶ τὸ αὐτὸ τιθέμενον καὶ ἀναιροῦντα, σκοπεῖν τὰ συμβαίνοντα, καὶ μὴ μεταπηδᾶν ἐπ' ἄλλο καὶ άλλο (5) σημαινόμενον. Εστι μέν οὖν, ὅπερ ἔφην (6), ή ζήτησις αύτη πραγματειώδης μάλλον, λογικωτέρα δέ ή πρό αὐτῆς. Δεῖ δέ με, πρὶν ἐπὶ τὴν διάλυσιν αὐτῆς τράπωμαι (7), καὶ περὶ άρχῆς ολίγα ἄττα διελθεῖν, όπόσα πρὸς τὴν τῶν προχειμένων ἡμῖν συντελέσει διάρθρωσιν. Την τοίνυν άρχην των όντων άπάντων καὶ μή όντων (8) τὸ ἐν λέγοντες · ἐπειδή τὸ ἡνῶσθαι πᾶσίν έστιν άγαθὸν, καὶ τὸ τῶν άγαθῶν μέγιστον (9) · τὸ δὲ

C. Β. διαφοράς.

<sup>(2)</sup> C. Β. παραλαμδάνεται

<sup>(3)</sup> Β. ἀλλ' ή ἄρα.

<sup>(4)</sup> C. Ελλφ τε.

<sup>(5)</sup> B. Deest καὶ άλλο.

<sup>(6)</sup> C. fon.

<sup>(7)</sup> С. тріпонан.

<sup>(8)</sup> C. B. Deest καὶ μή όντων.

<sup>(9)</sup> C- μεριστόν.

παντεπόπτου ένὸς διαιρεῖσθαι, κακὸν, καὶ κακῶν ἔσχατον · ανομοιότητος γαρ και ασυμπαθείας ή διαίρεσις αἰτία γίγνεται, καὶ τῆς τοῦ κατὰ φύσιν ἐκστάσεως. τὴν δ' οὖν ἀρχὴν τῶν ὅλων, ὡς τοῦ μεγίστου τῶν ἀγαθῶν πᾶσι γορηγὸν, ένοποιὸν τῶν πάντων, καὶ ἐν διὰ τοῦτο προσαγορεύσαντες, ἐντεῦθεν ἤδη καὶ πᾶσαν ἀρχὴν, καθώς ταύτην έλαχε την άξίαν εν τοῖς οὖσιν, ένάδα τινά φαμεν ὑπάργειν, καὶ τὸ ἐν ἐκάστη τάξει τῶν πραγμάτων ένικωτατον · πρώτον μέν ούκ έν τοῖς μέρεσιν (1), άλλ' ἐν τοῖς ὅλοις τιθέμενον τοῦτο τὸ ἀρχικόν οὐδὲ ἔν τινι τῶν πολλῶν, ἀλλ' ἐν ταῖς μονάσι ταῖς συνεχτιχαῖς τοῦ πλήθους : ἔπειτα καὶ τῶν μονάδων ἐν ταῖς ἀκρότησι, καὶ τοῖς ἐνικωτάτοις αὐτὸ μάλιστα θεωροῦντες, καθὸ καὶ αὖται συνήνωνται πρὸς τὸ ἐν, καὶ τεθέωνται, καὶ ανεκφοίτητοι της μιας είσιν έκείνης αρχής. Οίον ô λέγω (γινέσθω γὰρ ἐπ' αὐτῶν τῶν πραγμάτων ἡμῖν ὁ λόγος) τοῦ φωτὸς αἴτια πολλὰ καθορώμενα, τὰ μὲν οὐράνια, τὰ δε ύπο σελήνην. Καὶ γὰρ έκ τοῦ ἐνύλου πυρὸς καὶ ἀπὸ σελήνης καὶ ἀπὸ τῶν ἄλλων ἄστρων πρόεισιν ἄλλο (2) άλλως είς τὸν τηθε τόπον. Αλλ' εί τις παντός τοῦ έγχοσμίου φωτός την μονάδα την μίαν ἐπιζητήσειεν, ἀφ' ής καὶ τὰ ἄλλα φωτεινὰ καὶ χορηγὰ φωτός ἐστιν,οὐκ ἄλλην, οξμαι, θήσεται ταύτην (3), ή την φαινομένην ταύτην τοῦ ήλίου περιφοράν. Αύτη γαρ ανωθέν ποθέν έκ του κρυφίου φωτός προελθούσα, καὶ ὑπερουρανίου διακόσμου, πᾶσιν ενέσπειρε τοῖς εγκοσμίοις τὸ σύμμετρον εκάστου

<sup>(1)</sup> C. milestv.

<sup>(3)</sup> B. Deest ταύτην.

<sup>(2)</sup> C. άλλφ.

φῶς. Η πόθεν άλλοθεν τά τε άστρα καὶ τὸ ἀφεγγὲς τῆς ὕλης, τοῦ φωτὸς μεταλαγχάνει; Τί οὖν ἄρα; τὸ φαινόμενον τοῦτο σῶμα τοῦ φωτὸς ἀρχὴν προσεροῦμεν; Αλλά διαστατόν έστι καὶ μεριστόν, καὶ άλλο έξ άλλου μορίου τῶν ἐν αὐτῷ πρόεισι φῶς · ἡμεῖς δὲ ἐπιζητοῦμεν την μίαν άργην τοῦ φωτός. Μήποτε οὖν την ψυχὶν την ποδηγούσαν (1) αὐτογεννητικήν ὑποληπτέον τοῦ φωτός. Αλλά γεννα μέν καὶ αύτη τὸ φῶς, οὐ μέντοι πρώτως πλήθος γάρ έστι καὶ αὕτη τὸ δὲ φῶς ἔμφασιν ἔχει τῆς άπλῆς καὶ ένοειδοῦς ὑποστάσεως. Μήποτε οὖν ὁ νοῦς ὁ τῆς ψυγῆς αἴτιος. Αλλά καὶ ούτος μάλλον μεν ήνωται τη ψυχη, ούπω δε ή χυρίως άρχη και πρώτως. Λείπεται δή το έν τοῦ νοῦ τούτου καὶ τὴν ὕπαρξιν καὶ τὸ οἶον ἄνθος, τοῦτο εἶναι τὴν πρώτην άρχην καὶ τούτου τοῦ φωτός τοῦτο γάρ ἐστιν ό χυρίως ήλιος έν τῷ όρατῷ βασιλεύων, ἔγγονος ὧν άγαθοῦ. Πᾶσα γὰρ ἐνὰς ἐκεῖθεν, καὶ πᾶσα θεότης ἐκ τῆς ένάδος τῶν ένάδων, καὶ τῆς πηγῆς τῶν θεῶν. Καὶ ώσπερ έχείνη τοῦ έχεῖ φωτός έστιν άρχη τοῖς γιητοῖς, ούτω δη και της ηλιακής τάξεως ένας του τηδε φωτός έστιν άρχή τοῖς όρατοῖς : ὡς εἰ χρη μίαν αἰτίαν καὶ άρχην λαβείν παντός τοῦ έγχοσμίου φωτός, ταύτην τὴν ἐνάδα ληπτέον, ἀνάλογον οὖσαν τῷ ἐνὶ, καὶ ἐν αὐτῷ κρυφίως ίδρυμένην, καὶ άνεκφοίτητον οὖσαν έξ αὐτοῦ. Ταύτης δὲ τῆς ἐνάδος πρὸ τοῦ νοῦ (2) τοῦ ἡλιαχοῦ τεταγμένης, έστι καὶ ἐν τῷ νῷ, καθὸ νοῦς, τὸ ἐν ὑπ' αύτου μετεχόμενον, οίον σπέρμα καταβεβλημένον είς

<sup>(1)</sup> C. ὑποδηγοῦσαν.

<sup>(2)</sup> C. πρὸ τοῦ νοητοῦ,

αὐτὸν, δι' ού συνῆπταις πρὸ ἐκείνην καὶ οὐκ ἐν τούτω μόνω, άλλα καὶ ἐν τῆ ήλιακῆ ψυχή. Καὶ γὰρ αὕτη κατὰ τὸ ἐαυτῆς ἐν ἀνάγεται διὰ μέσου τοῦ ἐν τῷ νῷ ένος πρός αὐτήν. Ώσαύτως καὶ έν τῷ σώματι τῷ ἡλιακῶ πάντως ἐστί τι καὶ ἐκείνης (1) ἀπήχημα · καὶ γὰρ τοῦτο δεῖ μετέχειν τῶν ὑπὲρ αὐτό τῆς μὲν ψυγῆς. κατά την ζωήν την είς αὐτό σπαρείσαν τοῦ δὲ νοῦ, κατὰ τὸ εἶδος τῆς δὲ ἐνάδος, κατὰ τὸ ἔν ἐπεὶ καὶ ή ψυχή καὶ νοῦ μετέχει καὶ ἐκείνης, καὶ αί μεθέξεις άλλαι των μετεχομένων. Καὶ είποις αν τοῦ ήλιοειδοῦς φωτὸς αἴτιον εἶναι προσεχῶς τοῦτο τὸ ἐν, ὅπερ ἔχει χατὰ τὴν τῆς ἐνάδος ἐχείνης μέθεξιν. Δοαύτως, εἰ ζητοίημεν την πάντων σωμάτων οίον ρίζαν, ἀφ' ης ἐβλάστησε τὰ ἐν οὐρανῷ, καὶ τὰ ὑπὸ σελήνην, τά τε ὅλα καὶ τὰ μέρη, λέγοιμεν ᾶν ταύτην εἶναι τὴν φύσιν οὐκ άπεικότως, άρχην κινήσεως οὖσαν καὶ ήρεμίας πᾶσι τοῖς σώμασιν, έν αὐτοῖς ήδρασμένην τοῖς χινουμένοις χαὶ πρεμούσι. Δέγω δε φύσιν την μίαν ζωήν τοῦ χόσμου παντός, ὑπερέχουσαν καὶ μετασχοῦσαν μετὰ νοῦν καὶ ψυχήν, διὰ νοῦ καὶ ψυχῆς, γενέσεως, καὶ ταύτην μᾶλλον, η των πολλών τι καὶ μερικών · οὐ μην οὐδὲ ταύτην χυρίως άρχην και γάρ αὐτη πληθος έχει δυνάμεων, καὶ δι' άλλων άλλα κατευθύνει μέρη τοῦ παντός. Ημεῖς δὲ τὴν μίαν καὶ κοινὴν πάντων ἀρχὴν ἐν τῷ παρόντι ζητοῦμεν, άλλ' οὐ τὰς διηρημένας καὶ πολλὰς άρχάς. Αλλ' εί δεῖ τὴν μίαν ἐκείνην ἀρχὴν ἀναιρεῖν, ἐπὶ τὸ ένικώτατον τῆς φύσεως ἀναδραμεῖν χρὴ καὶ τὸ ἄνθος

<sup>(1)</sup> B. C. Deest τι καὶ ἐκείνης usque ad τὴν εἰς αὐτό.

αὐτῆς · καθὸ καὶ ἡ φύσις θεός · καὶ ὁ τῆς οἰκείας ἐξήρηται πηγής, καὶ ὁ συνέχει τὸ πᾶν καὶ ένοῖ, καὶ έαυτῷ ποιεῖ συμπαθὲς, ἐχεῖνο οὖν ἐστι τὸ ἐν, ἡ ἀργὴ πάσης γεννήσεως καὶ ταῖς πολλαῖς τῆς φύσεως δυνάμεσι καὶ ταῖς μερικαῖς φύσεσι, καὶ ἀπλῶς πᾶσι τοῖς ὑπὸ φύσεως βασιλευομένοις. Τὸ δὴ (1) τρίτον λέγομεν ἐπὶ τῆς γνώσεως φαμέν γάρ είναι καὶ γνώσεως άρχην, οὐ δήπου φαντασίαν καὶ αἴσθησιν λέγοντες οὐδὲν γὰρ ἐν ταύταις μέρος έστὶ καὶ ἄϋλον καὶ ἀσγημάτιστον γνωστόν. Αλλ' οὐδὲ τὴν δοξαστὴν (2) καὶ διανοητικὴν γνῶσιν, άρχην γνώσεως έρουμεν ή μέν γαρ ούα οίδε τας αἰτίας, αλλ' ἔστιν αλογος, ώς φησι καὶ (3) ή Διοτίμα. Τὸ γὰρ ὅτι μόνον διερευνᾶται τῶν πραγμάτων εἰ δὲ καὶ (4) τὴν αἰτίαν οἶδεν, ἀλλὰ μεριστῶς ἀντιλαμδάνεται τῶν πραγμάτων, καὶ οὐκ ἔγει τὸ ὅλον, οὐδὲ τὸ ἀεὶ καὶ ώσαύτως, καὶ τὸ άθροῦν καὶ άσύνθετον καὶ τὸ άπλοῦν. οὐδ' ἄρα ταῦτα ἀρχὰς τῆς γνώσεως θετέον. Μήποτε οὖν ό νοῦς ἀρχὴ τῆς γνώσεως καὶ γὰρ όμοῦ πᾶσα ή έν αὐτῷ γνῶσις καὶ ἀμετάβατος καὶ ἀμέριστος. Αλλ' εί μέν ἀπλήθυντος ήν ή τοῦ νοῦ γνῶσις, ὡς ἀπλήθυντος είναι πάντη χαὶ μία, τάχα ἃν αὐτὴν ἀρχὴν ἐθέμεθα γνώσεως. Επεὶ δὲ οὐ μία (5) μόνον ἐστὶν, άλλὰ καὶ ποιχίλη, χαὶ νοήσεις ἐν αὐτῷ πολλαὶ, χαὶ ὅλου νοήσεις, ούχὶ καὶ τῶν ἄλλων ἐστὶν ὁμοίως νοητῶν · οὐ γὰρ τὰ νοητά διακέκριται άλληλων, ούτω καὶ αί νοήσεις, άνάγ-

<sup>(1)</sup> B. Tò đè.

<sup>(4)</sup> B. n di ei xai. C. n di

<sup>(2)</sup> B. C. δοξαστικών.

xai.

<sup>(3)</sup> B. C. Deest zai.

<sup>(5)</sup> B. C. oùdemia,

κη μηδεμίαν τούτων είναι γνώσεως άρχην · όμοίως γάρ είσι πᾶσαι νοήσεις. Αλλ' εί γρη την μίαν άργην της. γνώσεως είπεῖν, τὸ ἐν αἰτιατέον τοῦ νοῦ τὸ γεννητικὸν πάσης τε τῆς ἐν αὐτῷ γνώσεως καὶ τῆς ἐν ταῖς δευτέραις τάξεσι τῶν ὄντων θεωρουμένης. Τοῦτο γὰρ ἐξηρημένον τῶν πολλῶν, ἀργή τῆς γνώσεώς ἐστιν αὐτοῖς, οὐ τοιοῦτον ὑπάργον, οἶον ή τῶν νοητῶν ταὐτότης αὕτη γὰρ τῆ ἐτερότητι σύστοιγος καὶ καταδεεστέρα τῆς οὐσίας έστί τὸ δὲ ἐν ἐπέχεινα τῆς νοερᾶς οὐσίας, καὶ συνεκτικὸν αὐτῆς, καὶ διὰ τοῦτο τὸ ἐν θεός ἐστι καὶ νοῦς, άλλὰ οὐ διὰ τὸ ταὐτὸν; οὐδὲ διὰ τὴν οὐσίαν οὐδὲ γὰρ ὅλως, καθό νοῦς, θεός · νοῦς δὲ(Ι) καὶ ὁ μερικός νοῦς, ἀλλ' ού θεός καὶ νοῦ μὲν ἔδιον τὸ θεωρεῖν καὶ νοεῖν τὰ ὅντα καὶ κρίνειν · θεοῦ δὲ, τὸ ἐνίζειν, τὸ γεννᾶν, τὸ προνοεῖν ἔκαστον τῶν τοιούτων. Tῷ οὖν $(\mathbf{2})$  ἐαυτοῦ μὴ νῷ θεός έστιν ό νοῦς καὶ τῷ έαυτοῦ μὴ θεῷ, νοῦς ἐστιν ὁ ἐν αὐτῷ θεός καὶ ὁ θεῖος νοῦς, τὸ ὅλον, οὐσία νοερὰ μετὰ τῆς οἰκείας ἀκρότητος καὶ τῆς οἰκείας ἐστὶν ἐνότητος, έαυτην μέν γινώσκουσα καθόσον νοερά, μεθύουσα δὲ, ὥς τίς φησι, τῷ νέχταρι,χαὶ ὅλην γεννῶσα τὴν γνῶσιν, καθόσον έστιν ἄνθος τοῦ νοῦ, και ὑπερούσιος ἐνάς. Πάλιν οὖν καὶ τὴν ἀρχὴν τῆς γνώσεως ζητοῦντες, ἐπὶ τὸ ἐν άναδεδήχαμεν. Καὶ οὐχ ἐπὶ τούτων μόνων, άλλά χαὶ έπὶ τῶν ἄλλων πάντων όμοίως ᾶν εὕροιμεν (3) · τὰς μέν μονάδας, ήγουμένας τῶν οἰχείων ἀριθμῶν τὰς δὲ τῶν

<sup>(1)</sup> Β. Νοῦς γὰρ δη καί. γας ἐκ τοῦ Προφήτου παρειλη-

 <sup>(2)</sup> Additur in margine φώς.
 rubris litteris: Διονύσιος δ Μέ (3) B. Deest &ν εδροιμεν.

μονάδων ένάδας, άργας χυριωτάτας των πραγμάτων ύπαργούσας · πανταγοῦ γὰρ ἀργὴ τὸ ἔν ἐστι. Καὶ περὶ ταύτης αν φήσειε της άργης και ό έν τῷ Φαίδρο Σωχράτης τὸ, Αρχή δὲ ἀγέννητον εἰ γὰρ καὶ μηδὲν τῶν εἰδῶν όλον ἐκλείπειν (1) δυνατὸν, πολλῷ δήπου μαλλον και την μίαν άργην εκάστου σώζεσθαι και μένειν ἀϊδίως ἀναγχαῖον, ἵνα περὶ ταύτην καὶ πᾶν ὑφίστηται (2) τὸ πληθος οἰχείως ἀφ' ἐχάστης ὁρμωμένων. Ταυτόν έστιν είπεῖν έναδα καὶ άργην, εἴπερ ή άργη πανταχοῦ τὸ ένικώτατον · ώστε ὁ περὶ τοῦ ένὸς παντὸς διαλεγόμενος, περί άρχων αν ποιοίτο τον λόγον, και οὐδέν ταύτη διενήνοχε περί άρχῶν λέγειν (3) εἶναι την πρόθεσιν, ή περί τοῦ ένός. Πᾶσαν οὖν τὴν ἀσώματον οὐσίαν εν ήξίουν και οι ανδρες έκεινοι προσαγορεύειν, άλλα (4) δε την σωματικήν και όλως μεριστήν · ώστε όπως αν λαμβάνοις τὸ εν, οὐκ ἐκβαίνεις (5) τὴν τῶν άσωμάτων ύποστάσεων καὶ τῶν ἀρχικῶν ἐνάδων θεωρίαν πασαι γαρ αί έναδες έν άλληλαις είσι, καὶ ήνωνται πρός άλληλας · και πολλῷ (6) μείζων ή ένωσις έχείνων τῆς ἐν τοῖς οὖσι κοινωνίας καὶ ταὐτότητος. Εστι μέν γάρ καὶ έν τούτοις σύγκρισις (7) τῶν εἰδῶν, καὶ όμοιότης καὶ φιλία καὶ μέθεξις άλληλων · ή δὲ έχείνων ένωσις, άτε ένάδων οὖσα, πολλῷ μάλλόν ἐστιν ένοειδής και άβρητος και άνυπέρδλητος. Πάσαι γάρ

<sup>(1)</sup> Β. C. ἐχλείπει.

<sup>(5)</sup> B. C. eµ6aiveis.

<sup>(2)</sup> B. C. upistatai.

<sup>(6)</sup> B. C. πολλών.

<sup>(3)</sup> B. C. Deest λέγειν.

<sup>(7)</sup> Β. σύγκρασις.

<sup>(4)</sup> C. In margine αλλη.

είσιν έν πάσαις, ο μη έστιν έν τοῖς είδεσι · ταῦτα γάρ μετέγει μὲν ἀλληλων, πάντα δὲ ἐν πᾶσιν(Ι) οὐκ ἔστιν. Αλλ' όμως καὶ ταύτης ούσης έκεῖ τῆς ένώσεως, οὕτω θαυμαστή τίς έστι καὶ άμιγης αὐτῷ ή καθαρότης, καὶ ή έκαστων ιδιότης πολλώ τελεώτερον τῆς τῶν εἰδῶν έτερότητος, άσύγχυτα τηρούσα τὰ θεῖα καὶ διακεκριμένα (2) τὰς οἰχείας δυνάμεις : ώστε άλλα μέν είναι τὰ όλιχωτερα, ἄλλα δὲ τὰ μεριχώτερα καὶ ἄλλα μὲν τὰ κατὰ τὴν μονὴν (3), ἄλλα δὲ τὰ κατὰ τὴν πρόοδον, άλλα δὲ τὰ κατὰ τὴν ἐπιστροφήν · καὶ άλλα μὲν τὰ γεννητικά, άλλα δὲ τὰ ἀναγωγὰ, άλλα δὲ τὰ δημιουργικά, καὶ άπλῶς ἄλλην ᾶλλων είναι θεῶν ἰδιότητα συνογικήν, τελεσιουργόν, δημιουργικήν, άφομοιωτικήν (4), καὶ όσας μετὰ τούτων ύμνουμένας παρειλήφαμεν. Οὔσης δε έχει και ένωσεως άφράστου, και της έκάστων ίδιοτητος: καὶ γὰρ πᾶσαι έν πάσαις αἱ ἐνάδες, καὶ ἐκᾶστη γωρίς · ήμεζς από των δευτέρων και των έξηρτημένων την τε ένωσιν αὐτῶν καὶ την ἰδιότητα γινώσκομεν. Καὶ γάρ ἐπὶ τῶν ἐμφανῶν θεῶν ἄλλην μὲν εἶναι τὴν ἡλιακὴν ψυχήν, άλλην δε την χθονίαν λέγομεν ορώντες καὶ τὰ φαινόμενα σώματα πολλήν έχοντα την έξαλλαγήν κατά τε τὴν οὐσίαν(5) καὶ τὰς δυνάμεις καὶ τὴν ἐν τοῖς όλοις ἀξίαν. Ϋσπερ οὖν ἐχ τῆς αἰσθήσεως ὁρμώμενοι την των άσωμάτων ούσιων διαφοράν λαμβάνομεν. ούτω δή καὶ ἐκ τῆς τῶν ἀσωμάτων οὐσιῶν ἐξαλλαγῆς

<sup>(1)</sup> Β. C. πάσαις.

<sup>(4)</sup> B. Deest ἀφομοιωτικήν.

<sup>(2)</sup> C. διακεκριμένας.

<sup>(5)</sup> Β. C. τὰς οὐσίας.

<sup>(3)</sup> B. C. µdvnv.

τὴν τῶν πρώτων ἐνάδων καὶ ὑπερουσίων ἀμιγῆ διάκρισιν γινώσκομεν, καὶ τὰς ἐκάστων ἰδιότητας. Εκάστη γὰρ ένας έγει πληθος έξηρτημένον, ή μεν νοητόν, ή δε νοερόν. έγούσης τῆς μὲν καὶ νοητὸν ἄμα καὶ νοερὸν άπλῶς καὶ ταύτης ή μεν αμέθεκτον, ή δε μεθεκτόν και ταύτης ή μέν ὑπερχόσμιον, ή δὲ ἐγχόσμιον καὶ μέγρι τούτων ή τῶν ἐνάδων πρόοδος. Θεωροῦντες οὖν τὸ πλάτος τῆς ἀσωμάτου πάσης ύποστάσεως τῆς ὑπεστρωμένης αὐτοῖς, καὶ την κατά (1) μέτρα προϊούσαν έξαλλαγην ἀπό τοῦ κουφίου πρός το διακεκριμένον (2) είναι δήπου, καὶ ἐν αὐταῖς ταῖς ἐνάσιν ἰδιότητα καὶ τάξιν μετὰ τῆς ἐνώσεως πιστεύομεν. Εχ γάρ τῆς τῶν μετεχόντων διαφορᾶς τὴν τῶν μετεχομένων διάχρισιν γνωρίζομεν · οὐ γὰρ ἄν τοῦ αὐτοῦ μετέγοντα ἀπαραλλάχτως, τοσαύτην ἔσγε τὴν πρὸς ἄλληλα διαφοράν. Αλλὰ ταῦτα μὲν εἰρήσθω περί τε τῆς ὑποστάσεως τῶν πρώτων ἐνάδων, καὶ τῆς ἐν άλληλαις αὐτῶν χοινωνίας τε χαὶ διαχρίσεως · ὧν τὴν μέν ιδιότητα, την δέ ενωσιν καλείν είωθαμεν, άντιδιαστέλλοντες αὐτὰς καὶ τοῖς ὀνόμασιν ἀπὸ τῆς ἐν ταῖς οὐσίαις ταὐτότητος καὶ έτερότητος · ὑπερούσιοι γὰρ αἰ ένάδες αύται, καὶ, ώς φησί τις (3), άνθη καὶ ἀκρότητες. Ούσης δὲ ἐν αὐταῖς, ὥσπερ εἴπομεν, καὶ τῆς ένωσεως καὶ τῆς διακρίσεως, τοῦτο πραγματευόμενος ό Παρμενίδης, όπως αν έκφηνη (4) πασαν αὐτῶν την πρόοδον ἄνωθεν ἀπὸ τῆς ἐξηρημένης ἐνάδος, παραλαμ-

<sup>(1)</sup> Β. C. μέτὰ μέτρα. ne: Σημείωσαι: τοῦ Μεγέλου (2) Β. C. διακεκρυμμένον. Διονυσίου.

<sup>(3)</sup> C. Additur in margi- (4) C. expairn.

βάγει μέν εἰς ὑπόθεσιν τὸ ἐν τὸ ἐαυτοῦ, τοῦτο δέ ἐστὶ τὸ ἐν τοῖς οὖσι θεωρούμενον καὶ τοῦτο τεθέαται ποτὲ μέν ή έν, ποτέ δὲ ή μετεχόμενον (1) · τὸ μὲν ἡγούμενον φυλάττεται ταὐτὸν ἀεὶ, θεωρῶν αὐτὸ πλεοναχῶς, ἐξαλλάττει δε τὸ ἐπόμενον · ἵνα διὰ μεν τῆς τοῦ ἡγουμένου ταὐτότητος τὴν ἔνωσιν ἐνδείζηται (2) τῶν θείων ἐνάδων (ήν γάρ αν τούτων (3) λάδοις, την αὐτην ταῖς άλλαις λαμβάνεις, διότι δή πᾶσαι καὶ έν άλληλαις είσὶ καὶ ἐνεβρίζωνται τῷ ἐνί · καθάπερ γὰρ τὰ δένδρα ταῖς ἐαυτῶν χορυφαῖς ἐνίδρυνται τῆ γῆ, χαὶ ἔστι γήϊνα τὰ(4) κατ' ἐκείνας, τὸν αὐτὸν τρόπον καὶ τὰ θεῖα ταῖς ἐαυτῶν ἀχρότησιν ἐνεβρίζωνται τῷ ἐνὶ, καὶ ἔκαστον αὐτῶν ἐνάς ἐστι καὶ ἐν διὰ τὴν πρὸς τὸ ἐν ἀσύγγυτον ενωσιν) · διὰ δὲ τῆς ἐξαλλαγῆς τοῦ ἐπομένου, ποτέ μέν το όλον, ποτέ δέ το σχήμα, ποτέ δέ άλλο τι προσλαμδάνων, καὶ ταῦτα καταφατικῶς ἡ ἀποφατιχώς, την διάχρισιν αὐτών, χαὶ την ἰδιότητα των θείων τάξεων έχάστης. διὰ δὲ τοῦ συνημμένου παντός, όμοῦ τήν τε κοινωνίαν τῶν θείων, καὶ την αμικτον έκαστων καθαρότητα. Καὶ διὰ τοῦτο, ἐν μέν τὸ ήγούμενον, πολλά δὲ τὰ ἐπόμενα, καὶ πολλά τὰ συνημμένα, καὶ ὑποθέσεις πλείους δυοῖν, τοῦ Παρμενίδου διὰ τῆς τοῦ ένὸς ὄντος ὑποθέσεως ποτέ μέν ἐπὶ τὸ ἐν τὸ πρὸ τῶν μεθεχτιχῶν (5) ἐνάδων ἀνατρέχοντος, ποτέ δε τὸ ἐν τοῖς οὖσι πλάτος αὐτῶν διεξιόντος, ποτέ

<sup>(5)</sup> C. то жрютом µввентом.



 <sup>(1)</sup> C. η δη μετεχόμενου.
 καὶ τὸ.

<sup>(2)</sup> C. ivdeifn.

<sup>(3)</sup> С. тойто.

<sup>(4)</sup> C. Deest τά.

δε την ύφειμένην τοῦ όντος αὐτῶν ὑπόστασιν ἀνευρίσχοντος. Όλως δὲ, ἐπειδή προείρηται περὶ τῆς μεθόδου ταύτης, ότι σχοπός αὐτῆ θεμένη τόδε τί κατιδεῖν τί ἔπεται αὐτῷ πρὸς αὐτὸ καὶ τὰ άλλα, καὶ τί οὐχ ἔπεται, καὶ αὖ τοῖς ἄλλοις πρός τε ἄλληλα καὶ πρὸς τὸ ύποτεθέν, όψόμεθα όπως καὶ αὐτὸς κατὰ μέν τὴν πρώτην ύπόθεσιν λαμβάνει τίνα οὐγ ἔπεται τῷ ένὶ, καὶ πρὸς αύτο καὶ πρὸς τὰ άλλα κατὰ δὲ τὴν δευτέραν, τίνα τὰ ἐπόμενα · κατὰ δὲ τὴν τρίτην, τίνα τὰ ἐπόμενα, και ουγ έπόμενα · και όπως έν ταῖς δύο πάλιν ύποθέσεσι θεωρεῖ τίνα τὰ ἐπόμενα τοῖς ἄλλοις πρὸς αὐτὰ καὶ τὸ ὑποτεθὲν , καὶ οὐχ ἐπόμενα · καὶ αὐτὸ πῶς ἐν ταῖς λοιπαῖς τετράσι διαποιχίλλει τὰς ὑποθέσεις ὁμοίως ώστε ου χρή ταράττεσθαι πρός το πλήθος βλέποντα τῶν ὑποθέσεων, οὐδὲ οἴεσθαι αὐτῶν ἐχδαίνειν τὴν προκειμένην μέθοδον, οὐδὲ ἀφίστασθαι τῆς περὶ τῶν ἀργῶν ἐνάδος θεωρίας , ἀλλ' όμοῦ τήν τε ἔνωσιν αὐτῶν έπιδειχνύναι χαὶ τὴν διάχρισιν πᾶσαι γάρ εἰσιν έν τῷ μένειν. ἐν ἐνὶ συνηνωμέναι, καὶ διακέκρινται τῷ διάφορον την πρόοδον από τοῦ ένὸς πεποιήσθαι. Καὶ μη θαυμάσης, εί ἐπὶ τῶν θείων ἐνάδων ταῦτα λέγομεν· άλλὰ γὰρ καὶ ἐπὶ τῶν νοερῶν οὐσιῶν οὕτως εἰώθαμεν καλεῖν άμέριστον οὐσίαν καὶ μίαν πᾶσαν τὴν νοεράν, καὶ τοὺς νοῦς πάντας ἔνα, καὶ τὸν ἔνα τοὺς πάντας, διὰ τὰν ταὐτότητα τὴν συναγωγὸν καὶ συνεκτικὴν πάσης τῆς νοερᾶς ὑποστάσεως. Εί δὲ ἐπὶ τούτων οῦτως, τί χρη περὶ αὐτῶν οἴεσθαι τῶν ἐν τοῖς οὖσιν ἐνάδων; οὐχ ὡς ήνωνται διαφερόντως; ούχ ώς έν άλληλαις εἰσίν; ούχ

ώς ή σύγχρασις αὐτῶν ἐστιν ἀνυπέρδλητος; οὐχ ὡς άνεκφοίτητοι τοῦ ένός εἰσιν; οὐχ ώς μορφὴν ἔχουσαι πάσαι τοῦ ένὸς; Πανταγοῦ γοῦν τὰ πρώτα μηρφήν έγει τῆς ἐαυτῶν αἰτίας. Καὶ γὰρ τῶν σωμάτων τὸ πρώτιστον ζωτικώτατον, ψυχή παραπλησίως καὶ ψυχών ή πρώτη, ένοειδής καὶ νοῦς (Ι) ὁ πρώτιστος, θεός · ώστε καὶ τῶν ἀριθμῶν ὁ πρώτιστος, ένοειδης καὶ έναδικός έστι καὶ ὑπερούσιος, ὡς τὸ ἔν. Εἰ οὖν καὶ αἱ ἐνάδες καὶ άριθμός έστι, καὶ τὸ πλήθος έκεῖ καὶ ἡ ἔνωσις. Ταῦτα μέν οὖν προειρήσθω περί τούτων ἡμῖν. Ἐπεὶ δὲ άλλα(2) κατ' άλλας ὑποθέσεις καὶ ἀναιρεῖ καὶ τίθησιν ὁ Παρμενίδης, καὶ τὰ αὐτὰ πολλάκις ώδὶ μὲν ἀποφάσκει, καταφάσκει δὲ ἐπ' ἄλλων, καὶ ὅλως δηλός ἐστιν ὄντως (3) πραγματειώδη παιδιάν παίζων, καὶ δί αὐτῆς ὁδεύων τῆς φύσεως, ἀλλ' οὐχ, ὧς τινες ὕθλησαν, ἄψυχόν τινα καὶ κενήν τῶν πραγμάτων μετιών τὴν λογικήν γυμνασίαν, οὐδὲ ἐπὶ τοῖς ἐνδόξοις ἐπιχειρήμασι μεγαλοπρεπῶς καλλωπιζόμενος, ἔδοξε τοῖς πρὸ ἡμῶν, ὅσοι δὴ καὶ γνησίως έφηψαντο τῆς τοῦ Πλάτωνος ἀκροάσεως, καὶ πράγματα ἄττα ταῖς ὑποθέσεσιν ἐφαρμόσαι ταύταις οίχείως, ΐνα καθ' έκάστην ὑπόθεσιν ἀναφαίνηταί τις τάξις των όντων, άνευρισμομένη ταις του Παρμενίδου μεθόδοις, καὶ θεωρουμένη το διάφορον τῶν άλλως (4) ύφεστηχότων, καὶ τῆς αὐτῆς, καὶ ἡν ἔχει πρὸς τὰ ἄλλα συντέλειαν. Καὶ τοῦτο δόξαν αὐτοῖς, άλλοι κατ' άλλας άτραποὺς τῶν πραγμάτων πεποίηνται διανομήν. Τοσ-

<sup>(1)</sup> C. zał 6 voũς.

<sup>(3)</sup> C. oбтως.

<sup>(2)</sup> B. C. dalas.

<sup>(4)</sup> C. τών άλλων.

οῦτον μην προδιοριστέον των ρηθησομένων, τί καλοῦσιν ύπόθεσιν, οίς έμελησε τοῦ πράγματος τισὶν ἐφαρμόσαι τὰς ἀποδείζεις · καὶ ὅτι οὐ πρὸς τὴν μέθοδον ἀπλῶς όρῶσι (δύο γάρ εἰσι κατ' ἐκείνην ὑποθέσεις, ἡ μὲν εἶναι τιθείσα τὸ προχείμενον, ή δε μή είναι μόνον), άλλα ταύτην ονομάζουσιν ύπόθεσιν, ήτις άναλαδοῦσα τῆς μεθόδου τὸ μέρος, συνάγει τὰ ὅμοια συμπεράσματα, ἡ πάντα καταφατικόν, η άποφατικόν, η άμφότερα. Διαφέρει δὲ αὐτοῖζ οὐδὲν,εἴτε πρὸς έαυτὸ, εἴτε πρὸς ἄλλο τι ταῦτα συνάγομεν, άλλ' εί τὸ ποιὸν εἴη μόνον ταὐτόν : καὶ ούτωσὶ ποιοῦσιν αλλας μέν ὑποθέσεις ἐπὶ (1) τοῦ ἐνὸς, αλλας δὲ (2) ἐπὶ των άλλων τοῦ ένός : ἐφ' ἐκάστων δὲ ἀπλῶς, τῶν αὐτῶν γγουμένων, έὰν τὰ ἐπόμενα τῷ ποιῷ διαφέρη, τοῦτο χαλούσιν ὑπόθεσιν. Τούτου δὲ διορισθέντος, ἐπὶ τὰ ἐπόμενα γωρούμεν. Οἱ μὲν οὖν εἰς ἀκτω τὰς ὑποθέσεις πάσας διελόντες, έν μέν τῆ πρώτη φασί περί τοῦ ένὸς αὐτῷ γεγονέναι τὸν λόγον ἐν .δὲ τῆ δευτέρα, περὶ νοῦ (3) καὶ τῆς νοερᾶς ὑποστάσεως : ἐν δὲ τῆ τρίτη, περὶ ψυγῶν των λογικών · ἐν δὲ τῆ τετάρτη, περὶ τῶν άλόγων ψυγῶν · ἐν δὲ τῆ πέμπτη, περὶ ὕλης, ἡ πρόσεστιν ἤδη τις έπιτηδειότης πρός την μετουσίαν τῶν εἰδῶν · ἐν δὲ τῆ ἔχτη, περὶ ΰλης, άλλὰ τῆς κεκοσμημένης λοιπόν, καί κατ' ἐνέργειαν τὰ εἴδη καταδεδεγμένης · ἐν δὲ τῆ έδδόμη, περὶ ὕλης μὲν, ἀλλὰ τῆς ἐστερημένης πάντη τῶν τε είδων αὐτων καὶ τῆς πρὸς τὴν μετουσίαν αὐτὴν (4)

<sup>(1)</sup> C. Deest έπὶ.

<sup>(3)</sup> C. περί τοῦ νοῦ.

<sup>(2)</sup> C. di nai ini.

<sup>(4)</sup> C. Deest autiv.

έπιτηδειότητος, αὐτῆς καθ' ἐαυτὴν (1) ψιλῶς λαμβανομένης · ἐν δὲ τῆ ὀγδόη, περὶ τοῦ ἐνύλου εἴδους · τοῦτο γάρ ἐστιν ὑπόλοιπον μὲν ταῖς ἀρχαῖς μετὰ τὸ ἐν, μετὰ τὸν νοῦν, μετὰ τὰ διττὰ γένη τῶν ψυχῶν, μετά την πολυθρύλλητον ύλην. Αλλ' αύτη μέν ή διάταξις κατορθοῦσα τὸ φυλάττειν έκάστην περὶ ἀρχῶν καὶ γὰρ τὸ ένυλον είδος άρχη τίς έστιν, εί και στοιχειώδης και ύλη καὶ ή ψυχή δὲ άρχη πάντως, εἰ καὶ άλλως μὲν ή άλογος, άλλως δὲ ἡ λογική καὶ αὐτὸς πρὸς τούτοις ὁ πολυτίμητος (2) νοῦς, καὶ πολλῷ πλέον ὁ θεός· ταῦτα δ΄ οὖν φυλάττουσα, πλημμελεῖ περὶ τὸν ἀριθμὸν καὶ την τάξιν αὐτῶν σαφῶς γὰρ ἐννέα τῶν ὑποθέσεων οὐσῶν, ὡς ἐπ' αὐτῶν δειχθήσεται τῶν τοῦ Πλάτωνος λέξεων, συστέλλει τὸν ἀριθμὸν αὐτῶν οὐ δεόντως. Καὶ δή και την τάξιν άναιρει των πραγμάτων, έσχατον εἰσάγουσα τὸ εἶδος, ὁ κρεῖττόν ἐστι τῆς ὕλης τῆς έστερημένης ούχὶ τῶν εἰδῶν μόνων, ἀλλὰ καὶ τῆς ἐπιτηδειότητος αὐτῆς · καὶ άλλως πρὸ τῆς κεκοσμημένης ύλης τάττουσα την άκόσμητον καὶ ἐμφάσεις ἔχουσαν ψιλάς των είδων. Τοῦτο μέν οὖν καὶ λόγου τινὸς παρ' αὐτοῖς τοῖς ἐπιστήσασιν ἔτυχε. Πρώτη γάρ, φασιν, ή κατ' έπιτηδειότητα μόνον της ύλης ύπόθεσις άγεται, διότι τρανεστέρα μέν έστι τῆς μηδε την ἐπιτηδειότητα ταύτης καταδεδεγμένης, άμυδροτέρα δὲ τῆς ἤδη (3) κεκοσμημένης, καὶ μᾶλλον δεικνύναι δύναται την τῆς

<sup>·(1)</sup> C. xab' έαυτής.

<sup>(3)</sup> C. the odne.

<sup>(2)</sup> C. πολύτιμος.

ύλης φύσιν, της ήδη τοῖς είδεσι κατεχομένης, ήττον δέ έστιν ἄμεμπτος λογισμῷ (1) τῆς πάντη μετὰ τῆς στερήσεως θεωρουμένης. Αλλά τούτοις μέν καὶ άλλοι πλείους καὶ ἐπέστησαν καὶ ἀντέγραψαν τῶν δὲ εἰς έννέα πεποιημένων τὰς τῶν ὑποθέσεων διαιρέσεις, οἰ μέν ούτως τὰ πράγματα διανέμουσιν : ή πρώτη, περί θεοῦ τοῦ πρωτίστου · πάντες γὰρ τοῦτο χοινὸν ἔχουσιν· ή δευτέρα, περί τοῦ νοητοῦ πλάτους τη τρίτη, περί ψυχῆς, ἀλλ' οὐχὶ τῆς λογικῆς μόνον, ὡς οἱ πρὸ αὐτῶν έλεγον · ή τετάρτη, περὶ σώματος χεχοσμημένου τινόςή πέμπτη, περὶ ἀκοσμήτου σώματος : ή ἔκτη, περὶ ύλης πεκοσμημένης · ή έβδόμη, περί ύλης, ακοσμήτου δὲ ταύτης · ἡ ὀγδόη, περὶ τῶν ἐνύλων εἰδῶν , ἐν τῷ ύποχειμένφ μέντοι θεωρουμένων · ή έννάτη, περί τῶν ἐνύλων εἰδῶν ἐφ' ἐαυτῶν, χωρὶς τῆς ὕλης, ἐξεταζομένων. Τούτοις δὲ ὑπάρχει μὲν ἡ τάζις ἔστιν ὅπη, καὶ τὸ εὐδιαίρετον · δὶς δὲ τὰ αὐτὰ παραλαμδάνουσιν · ή γάρ κεκοσμημένη ύλη τίνι διαφέρει του ἀωσμήτου σώματος ή κεκοσμημένου, λέγειν ούχ έξομεν. Είτε γάρ τὸ ἄποιον γενομένη σῶμα κεκόσμηται, ταὐτόν έστι τῷ ἀχοσμήτῳ σώματι · καὶ δὴ ἔσται ταὐτόν. Καὶ έτι ούχ άρχὰς τῶν ὄντων εἰσάγουσι πῶς γὰρ ἡ ἀρχὴ τῷ σώματι κεκοσμημένον; πῶς δὲ οὐχὶ τοῦτό ἐστι τὸ έχ τῶν ἀρχῶν ὑφιστάμενον; πῶς δὲ χαὶ ἡ πέμπτη περὶ ἀκοσμήτου σώματος; Αύτη μὲν συνάγει διαββήδην ώς οὖτε ἔστηχεν, οὖτε χινεῖται τὰ ἄλλα μὴ μετέχοντα

<sup>(1)</sup> C. Deest λογισμώ.

τοῦ ένός · τὸ δὲ ἀκόσμητον σωμα, πλημμελώς μέν κα ατάχτως, χινούμενον δε ό Τίμαιος προσηγόρευχε. Πῶς δέ καὶ τὸ ἄνευ ὕλης κατ' ἐπίνοιαν λαμδανόμενον εἶδος άργη ἄν εἴη τινός; αἱ γὰρ άρχαὶ κατ' ἐπίνοιαν τῆν ὑπόστασιν ούκ έγουσιν, άλλα καθ' ὕπαρξιν. Εφ' ών γοῦν ή ἐπίνοια τὸ κῦρος ἔλαχεν, ἀρθείσης τῆς ἐπινοίας, οἴχεται καὶ ή τῶν ὑπονοουμένων ὑπόστασις · αἰ δὲ ἀρχαὶ δι' ἐαυτάς είσιν άρχαὶ, καὶ οὐ διὰ τὰς ἡμετέρας ἐπινοίας. Κα ἰδλως πολλά καὶ πρὸς ταύτην ἀντείρηται τὴν δόξαν σαφῶς, καὶ τῆς ἐννάτης ὑποθέσεως πάντα ἀνατρεπούσης, καὶ οὐδὲν οὖτε κατ' ἐπίνοιαν ἐώσης τῶν ὄντων τινὸς, καὶ αντιφθεγγομένης πρός τοῦτο τὸ κατ' ἐπίνοιαν λεγόμενον είδος. Οι δε μετά τούτους κατ' άλλον τρόπον είσάγοντες τὰ ὄντα(1), τὴν μὲν πρώτην λέγοντες εἶναι περὶ θεοῦ καὶ θεῶν · οὐ γὰρ μόνον περὶ τοῦ ἐνὸς, ἀλλά καὶ περὶ πασῶν τῶν θείων ἐνάδων αὐτὴν(2) ποιεῖσθαι τὸν λόγον νοητῶν την δὲ τρίτην (3), οὐκ ἔτι περὶ ψυχῆς, ὡς οἱ πρὸ αὐτῶν, άλλὰ περὶ τῶν κρειττόνων ήμῶν γενῶν, ἀγγέλων, δαιμόνων, ήρώων ταῦτα γάρ τὰ γένη προσεχῶς έξηρτησθαι τῶν θεῶν, καὶ εἶναι καὶ αὐτῶν κρείττονα τῶν όλων ψυχῶν · τοῦτο δη τὸ παραδοξότατόν φασι, καὶ διὰ τοῦτο τὴν πρὸ τῶν ψυχῶν ἐν ταῖς ὑποθέσεσι τάξιν λαβεῖν την δὲ τεταρτην, περί ψυχῶν τῶν λογικῶν · τὴν δὲ πέμπτην, περί τῶν.

<sup>(1)</sup> A. In margine : ἰαμβλί(3) Sic Codd. τἢ δευτέρα
χου δόξα. plane omissa.

<sup>(2)</sup> B. C. αὐτὸν.

προσυφαινομένων ταῖς λογικαῖς ψυχαῖς δευτέρων ψυγῶν · τὴν δὲ ἔχτην, περὶ τῶν ἐνύλων εἰδῶν χαὶ πάντων των σπερματικών λόγων · την δὲ ἐβδόμην, περὶ αὐτῆς λοιπόν τῆς ὕλης τὴν δὲ ὀγδόην, περὶ τοῦ οὐρανίου σώματος: την δε έννάτην, περί τοῦ γεννητοῦ (Ι) καὶ ὑπὸ σελήνην σωματος. Οὖτοι δὲ κατορθοῦσι μὲν, ότι δὶς ταυτόν οὐ παραλαμβάνουσι · τὰ δὲ κρείττονα γένη παρεισκυκλοῦσιν (2) οὐ δεόντως · Εἴτε γὰρ νοερά έστιν, έχομεν εν τῆ δευτέρα ὑποθέσει περί(3) παντὸς τοῦ νοεροῦ πλάτους λόγον : εἴτε ψυχικά, δῆλον ὡς εἰς τὴν περὶ ψυχῆς ὑπόθεσιν περιλήψεται καὶ τὴν τούτων θεωρίαν. Πρόσεστι δὲ καὶ τούτοις ἀποτελέσματα παραλαμβάνειν, άλλ' οὐκ ἀρχὰς ἐν ταῖς τελευταίαις ὑποθέσεσι. Κοινὸν δὲ πάντων ἐστὶ παρόραμα ἐν τούτοις, τὸ μη κατιδείν, ώς αι μεν πέντε των υποθέσεων άληθή συνάγουσιν, αί δὲ λοιπαὶ τέσσαρες ἄτοπα τινὰ δειχνύουσι καὶ γὰρ τοῦτο ἦν τὸ τῷ Παρμενίδη προκείμενον δεϊξαι, πῶς, τοῦ ένὸς ὄντος, πάντα ἀπογεννᾶται τὰ όντα, καὶ πῶς, μὴ όντος, ἀναιρεῖται τὰ πάντα καὶ οὐδὲν ἔτι οὐδαμοῦ ἔσται · καὶ ἡ πᾶσα μέθοδος τοῦτο παρακελεύεται δεικνύναι, καὶ διὰ τῆς θέσεως τῶν ἀλπθῶν, καὶ διὰ τῆς ἀναιρέσεως τῶν ψευδῶν (4). Οἶόν ἐστι τὸ ὑποτεθέν · εἰ μὲν ἔστι πρόνοια, πάντα ὁρθῶς ἔξει τὰ ὄντα · εί δὲ μὴ ἔστι πρόνοια, οὐδὲν ἔξει καλῶς, άλλὰ καὶ τὰ όλα καὶ τὰ μέρη πολιτεύσεται (5) κακώς

<sup>(1)</sup> C. YEVVNTIXOŬ.

<sup>(4)</sup> C. παθών.

<sup>(2)</sup> C. περιχυκλούσιν.

<sup>(5)</sup> C. πολιτεύεται.

<sup>(3)</sup> C. περί τοῦ παντός.

έστιν ἄρα πρόνοια καὶ γὰρ τὸ εἶναι αὐτὴν ἀγαθῶν αίτιον, και το μη είναι, κακών. Εδει τοίνυν έπιστησαι καὶ ἐν τούτοις (Ι) ὅτι τῷ Παρμενίδη σκοπὸς δεῖξαι τῶ μὲν εἶναι τὸ ἐν, πάντα τὰ ὅντα λαγγάνοντα την υπόστασιν τῷ δὲ μη είναι, πᾶσαν ἄρδην ἀφανιζομένην τῶν πραγμάτων τὴν φύσιν : ὁ δὴ καὶ (2) ἐν τῷ συμπεράσματι πασῶν τῶν ὑποθέσεων λέγει διαβόήδην αὐτός · καὶ τοῦτο συνιδόντας, μὴ πάντως καὶ ἐν ταῖς λοιπαῖς τέτρασι τῶν ὑποθέσεων πράγματα εἰσάγειν ετερα, μηδε οἶον εὐθεῖαν όδεύειν άλλ $\dot{\alpha}(3)$  δι $\dot{\alpha}$  μεν τῶν πέντε ὑποθέσεων θεωρεῖν τὰς τῶν ὄντων ἀρχάς, διά δὲ τῶν τεττάρων ἰδίας μὲν φύσεις μὴ ζητεῖν, ἀπελέγγειν δὲ ὅπως, ἀναιρουμένου τοῦ ένὸς, πολλὰ καὶ άδύνατα συμβαίνει τῶν δοχούντων ἡμῖν εἶναι δυνατῶν. Τοῦτο δή τὸ παρόραμα πρῶτος, ὧν ήμεῖς ἴσμεν, ὁ ἐκ Ρόδου φιλόσοφος φυλαξάμενος, άλλον τρόπον καὶ αὐτὸς διατίθησι τὰς ὑποθέσεις. Δέκα μὲν γὰρ ποιεῖ τὰς πάσας, άντιπαρατείνει δε ταῖς πέντε τὰς λοιπὰς πέντε, την μέν πρώτην δειχνύναι τιθέμενος, ώς, εί έστι τὸ έν, άκολουθεῖ τὰ ἐνθουσιαστικώτατα δόγματα φιλοσοφίας, όσα περὶ τοῦ ἐνὸς ὁ Πλάτων καὶ ἐν ἄλλοις ἡμᾶς ἀνεδίδαξε την δε έκτην (4), εί μη έστι το εν, οὐδεν συμφωνήσει τῆ ὑποθέσει ταύτη τῶν περὶ τοῦ ένὸς φιλοσοφείσθαι δυναμένων : ἐν δὲ τῆ δευτέρα καὶ ἐβδόμη, τὰ περὶ νοῦ καὶ νοητοῦ έξετάζεσθαι, ὅπου μὲν, ὡς εἰ

<sup>(1)</sup> C. xai τούτους.

<sup>(3)</sup> C. άλλὰ καὶ διά.

<sup>(2)</sup> C. ort on iv.

<sup>(4)</sup> C. extnv, ώς εί.

έστι, πάντα έπεται τὰ χάλλιστα δόγματα περί αὐτῶν, οπου δε, ώς εί μη έστι, πασαν άνατρέπομεν την περί αὐτῶν ἀλήθειαν : ἐν δὲ τῆ τρίτη καὶ ὀγδόη, περὶ τῶν διανοητών · ταϋτα γάρ έφεξῆς είναι τοῖς νοητοῖς , ποῦ μέν, ώς εί έστι, δειχνυμένων ταῖς έννοίαις ήμῶν συμφώνων · ποῦ δὲ διαφώνων ἀποφαινομένων, εἰ μλ ἔστιν, ἐν δὲ τῆ τετάρτη καὶ ἐννάτη, περὶ τῶν σωματικῶν εἰδῶν. ταῦτα γάρ έστι μέν τὰ διανοητὰ, κατὰ τὴν έν Πολιτεία διαίρεσεν της γραμμής . ως όντος μέν τοῦ ένὸς, έστι ταῦτα, μὴ ὄντος δὲ, οὐδὲ ταῦτα είναι δυνατόν. έν δὲ ταῖς λοιπαῖς δύο, τῆ πέμπτη καὶ τῆ δεκάτη, περί της ύποδογης των σωμάτων, όπου μέν συμφωνούσης (1) τη πέμπτη ύποθέσει, τοῦ εἶναι τὸ ἔν. Ταῦτα και τῆς τάξεως μὲν ἕνεκα θαυμάζειν χρή, και τῆς συνέσεως · τοῦ ποτὲ μὲν ὡς ἄτοπα τὰ συναγόμενα ληπτέον, ποτε δε ώς άληθη και έπόμενα τη φύσει τών πραγμάτων. Αλλως δὲ, καὶ ὅτι καινοτομεῖ περὶ τὸν άριθμον της ύποθέσεως, και ούδεν συνεισφέρουσαν ύπόθεσιν άναπλάττει μίαν τινά, παραιτητέον και ότι πάντως σπουδάζει ταῖς πέντε τοσαύτας άλλας άντιπαρατείνειν, έχαστην πρὸς έχαστην Όλως γὰρ οὐδε ατοπόν έστι τὸ λέγειν μη είναι τὸ εν, οὐδ' αν συναγάγοι τις περὶ αὐτῶν (2) εὐδἐν τῶν ἀδυνάτων, τοιαύτην ύπόθεσιν παραλαδών. Εκείνο γὰρ τὸ ἐν τὸ (3) πρώτιστον τῶν ὅλων, οὐχ ἔστιν ἀλλὰ χαὶ τοῦ εἶναι χρεῖττόν ἐστιν.

<sup>(1)</sup> C. συμφωνούση.

<sup>(3)</sup> C. Deest τè.

<sup>(2)</sup> C. αὐτοῦ.

Αλλά τὰ ἄτοπα περί τὰ μετ' αὐτὴν άχολουθεῖν άναγκαΐον · ώστε οὐκ αν τῆν ἔκτην ὑπόθεσιν πρὸς τὴν πρώτην ἀποδιδοϊμεν · ούτ' ἄρα τὰς ἄλλας πρὸς τὰς ἄλλας. αύτη γὰρ αὐτὸν ἡ τάξις ἀνέπεισε καὶ κατατεμεῖν τὴν μίαν ὑπόθεσιν, καὶ πλείω ποιῆσαι τὸν ἀριθμόν. Επὶ τούτοις Πλούταργος (1) ο ήμετερος προπάτωρ (έκ μεν τῆς τῶν παλαιῶν διδασκαλίας λαδών, ὡς ἐννέα τὸν άριθμον αί ύποθέσεις, έχ δὲ τῆς νεωτέρας ταύτης, ὅτι κατά μεν τάς πέντε τῷ εἶναι τὸ έν, συνάγει τὰ άληθῆ τῶν δογμάτων, ἐν δὲ ταῖς λοιπαῖς ἄτοπα δείχνυσιν ἐπόμενα τῷ μὴ εἶναι τὸ ἔν · καὶ ὅτι περὶ ἀρχῶν ἡ πραγματεία) παραλαμδάνει τὰς πρωτίστας καὶ ἀργικὰς τῶν ὄντων ύποστάσεις, τῷ εἶναι τὸ ἔν · τάς τε (2) έξηρημένας καὶ τὰς ἐν αὐτοῖς τοῖς πράγμασιν ἀναφαινομένας καὶ τῷ μή είναι τὸ ἐν, ἄρδην ἀφανιζομένην εύρίσκει τὴν τάξιν των πραγμάτων. Καὶ ταῦτα λαδών, τὴν μὲν πρώτην ύποθεσιν είναι περί θεοῦ διατάττεται την δὲ δευτέραν, περί νοῦ την δέ τρίτην, περί ψυχής την δέ τετάρτην, περί τοῦ ἐνύλου εἴδους · τὴν δὲ πέμπτην, περὶ τῆς ύλης, ἐν αἶς τὰ άλλα ὑπόκειται τοῦ ἐνός (3). Εθος γὰρ ήν, ώς εἴπομεν, καὶ τοῖς Πυθαγορείοις ἐν μὲν προσαγορεύειν πάσαν την άσωματον καὶ χωριστην οὐσίαν, άλλα δὲ τὴν σωματικὴν καὶ ἐν σώμασιν ὑφεστηκυῖαν. Δστε εἰχότως αἱ μὲν τρεῖς αἱ ζητοῦσαι πῶς ἔγει πρός τε αύτὸ καὶ πρὸς ἄλλα τὸ ἐν, περὶ τῶν τριῶν εἰσιν ἀρχικῶν

<sup>(1)</sup> A. In margine: Illou-

<sup>(2)</sup> C. rds 8i.

τάρχου δόξα.

<sup>(3)</sup> C. περί τοῦ ένός.

αιτίων των γωριστων · αί δε λοιπαί δύο, ζητούσαι πώς έγει τὰ άλλα πρός τε άλληλα καὶ τὸ ἐν, εἰσάγουσι τό τε είδος και την ύλην · ταύτα γάρ άλλα έστιν όντως (1). καὶ άλλων, άλλ' οὐγ (2) ἐαυτῶν, καὶ συναίτια μάλλον ἡ αΐτια, ώς εν Φαίδωνι διώρισται. Ταῖς πέντε ταύταις ύποθέσεσι τὰς ἀργὰς ταύτας, τάς τε ἔξω τῶν πραγμάτων, καὶ τὰς ἐν αὐτοῖς οὕσας, καταθεασάμενος τῷ εἶναι τὸ ἐν τῷ Παρμενίδη εἰσενηνεγμένας, ἐν ταῖς λοιπαῖς τέτρασι δείχνυσθαί φησιν, ώς εί μη έστιν έχεῖνο τὸ ἐν τοῖς οὖσιν ἐν, εἰ μὲν οὕτω λάβοις τὸ μὴ ον, ὡς πῆ μέν ον, πή δε ούχ ον, μόνον έσται το αίσθητόν · νοητὸν γὰρ οὐκ ὃν, αἰσθητὸν μόνον ἔσται τὸ ἔν καὶ τῶν γνώσεων αἴσθησις, ὅπερ ἐν τῆ ἔκτη δείκνυται ὡς ἄτοπον, τὸ μόνην είναι την αἴσθησιν ἐν ταῖς γνώσεσιν, καὶ μόνα τὰ αἰσθητὰ ἐν τοῖς γνωστοῖς. Εἰ δὲ μὴ ἔστιν οντως τὸ ἐν, ὡς μηδαμῆ μηδαμῶς ον, οἰχήσεται καὶ πάσα γνώσις, καὶ πάν (3) τὸ γνωστὸν, ὅπερ ὡς ἄτοπον εν τη εβδόμη δείχνυται των υποθέσεων τά τε άλλα, ούτω μέν τοῦ ένὸς μὴ ὄντος, ὡς εἶχεν ἡ ἔχτη ύπόθεσις, ονείρασιν έοικότα έσται καὶ σκιαῖς, ὁ δείκνυσιν ώς άτοπον ή όγδόη των ύποθέσεων. Ούτω δὲ μλ όντος, ώς του μηδαμῶς όντος, οὐ μέχρι τῆς ὀνειρωτικής φαντασίας έξει την υπόστασιν, δ δείχνυσι περιφανῶς ή ἐννάτη τῶν ὑποθέσεων. Δοτε εἰ φαίης τὴν μὲν πρώτην ὑπόθεσιν τοῦτον ἔχειν πρὸς τὰς ἄλλας λόγον,

<sup>(1)</sup> C. öντος.

<sup>(3)</sup> Β. ἀπαν.

<sup>(2)</sup> C. Ελλων καὶ ούχ.

ον ή μία των όλων άργη πρός τὰ όντα, τὰς δὲ λοιπὰς τέτταρας τῶν πρώτων περὶ τῶν μετὰ ἐν ἀρχῶν πραγματεύεσθαι, τὰς δὲ μετὰ ταύτας τέτταρας συνάγειν ότι, τοῦ ἐνὸς ἀπειρημένου (Ι), πάντα ἄρδην ἀναιρεῖται τὰ ἐν τοῖς πέρασι δεδειγμένα, τάχα ᾶν ὀρθῶς εἰσηγήσαιο. Τῆς (2) γὰρ δευτέρας δεικνύσης ὡς, εἰ ἔστι τὸ έν όν, έσται πάσα ή της ψυχης τάξις, ή έβδόμη (3) ώς, εί μη έστιν, ανήρηται πάσα γνωστική δύναμις, αίσθητική, φανταστική, λογική. Τῆς δὲ τετάρτης δεικνύσης ώς, εί έστιν έχεῖνο τὸ ἔν, ἔστι πως καὶ τὰ ἔνυλα είδη (καὶ γὰρ ταῦτα μετέγει πως τοῦ ἐνὸς ὄντος) ή όγδόη δείχνυσιν ώς, εί μη έστιν έχεῖνο αὐτό μόνον, έσονται τὰ αἰσθητὰ πολλὰ καὶ ὀνείρατα, καὶ οὐδαμῶς οὐσίας μετέγοντα καὶ διακρίσεως εἰδητικής. Τής δὲ πέμπτης ἀποφαινούσης ώς, εί ἔστι τὸ έν, ἔσται καὶ ή ύλη (μὴ μετέγουσα μέντοι τοῦ ένὸς ὄντος, καθόσον εστίν εν , άλλα καθόσον μόνον εν ) ή εννάτη δείκνυσιν ώς ούδεν όλως έσται, ούτε μετέχει σχιάς, εί μη έστι τὸ έν τοῦ γὰρ, ἀνηρημένης ἐκείνης τῆς αἰτίας, εἶναί τι τῶν πάντων δυνατόν; Εχομεν οὖν κατὰ ταύτην την διάταξιν, την μέν πρώτην περί τοῦ ένὸς, ο καὶ ἐν Πολιτεία διαβρήδην ο Πλάτων έθετο οὐσίας καὶ τοῦ όντος τὰς δὲ λοιπὰς τέσσαρας περὶ τῶν ὅντων, ὧν αί μέν δύο περί τῶν ἀεὶ ὄντων, αἱ δὲ δύο περί τῶν γεννητῶν (4), κατὰ τὴν ἐν Τιμαίφ διαίρεσιν, τῶν νοήσει

<sup>(1)</sup> D. άνηρημένου.

<sup>(3)</sup> Fortè excidit deixvoot.

<sup>(2)</sup> C. Th, di.

<sup>(4)</sup> C. YEVYATIKOV.

μετά λόγου περιληπτών, άπο τών δόξη μετ' αισθήσεως γνωστών : ή, είβούλει, κατά την έν Πολιτεία γραμμήν αί τέσσαρες, ής τὸ μὲν ἀπένειμε τοῖς νοητοῖς, τὸ δὲ τοῖς αἰσθητοῖς, τὸ μὲν ταῖς ἐνάσι, τὸ δὲ τοῖς ἄλλοις ένταῦθα κεκλημένοις καὶ τοῦ μείζονος, τὸ μὲν ἐν τοῖς νοητοῖς, τὸ δὲ ἐν τοῖς διανοητοῖς, ὥσπερ τῶν δύο ύποθέσεων ή μέν περί νοῦ, ή δὲ περί γραφής καὶ τοῦ ελάσσονος, τὸ μὲν τοῖς αἰθητοῖς, τὸ δὲ τοῖς εἰχαστοῖς, ώσπερ καὶ ἐνταῦθα τὴν μέν τετάρτην περὶ τῶν ένύλων είδων είρηκαμεν είναι, α έστι κυρίως αίσθητά. την δε πέμπτην περί ύλης, ήτις έστιν αναλογον τοῖς εἰκαστοῖς, διὰ τὴν αὀριστίαν τῆς περὶ αὐτὴν(1) ἡμῖν έπιγινομένης (2) γνώσεως. Τέτταρες οὖν αὶ άρχαὶ μετὰ την μίαν, δύο μεν εξηρημέναι, δύο δε συμπληρωτικαί. τέσσαρες καὶ μετὰ τὴν πρώτην, τεθέντος εἶναι τοῦ ένὸς, καὶ άλλαι τέσσαρες αὶ δεικνῦσαι τὰ ἐπόμενα άτοπα τοῖς ἀναιροῦσι το ἔν. Ταῦτα καὶ παρὰ (3) τούτου ληπτέον τοῦ ἀνδρὸς ἐπιστημόνως διακρίνοντος άπ' άλληλων τους τῶν ὑποθέσεων σχοπους, καὶ τὰς χυριωτάτας είσαγαγόντος άρχὰς, πάσας ἀπαραλείπτως, καὶ συνειδότος την όλην τοῦ Παρμενίδου μεταχείρησιν, καὶ διαρθρώσαντος τὰ παρά τοῖς πρεσδυτέροις συγκεχυμένως αναγεγραμμένα. Τί οὖν ἡμεῖς ἐροῦμεν έπὶ τοσούτοις καὶ τοιούτοις έξηγηταῖς τοῦ Πλάτωνος; καὶ τί προσθήσομεν ἐκ τῆς ἡμετέρας ἐστίας; Τάχα γὰρ

<sup>(1)</sup> C. abrāc.

<sup>(3)</sup> C. περί τούτου.

<sup>(2)</sup> Β. ἐπιγενομένης.

δή καὶ ήμῖν άρμόσει τοῦτο δή ἐκεῖνο τὸ Ομηρικὸν άνακραγεῖν, Λοῖσθος (Ι) άνὴρ ώριστος ὁ τούτων ἡμῖν τῶν λόγων καθηγεμών γενόμενος Αθήνησι, καὶ φῶς ἀνάψας νοερόν τῆς (2) περὶ ταῦτα πραγματείας, τὰ μέν έπὶ θεολογικώτερον εἶδος τῆς ἐξηγήσεως ἀνενεγκών, τὰ δὲ καὶ ὀλίγον μεταθεὶς, αὐτῷ τῷ Πλάτωνι καὶ τοῖς τοῦ Πλάτωνος φήμασιν έπομένως. Δοχεί (3) μέν γάρ αὐτῷ τήν τε πρώτην ὑπόθεσιν εἶναι περὶ θεοῦ τοῦ πρωτίστου, καὶ τὴν δευτέραν περὶ τῶν νοητῶν · άλλ' έπειδή πλάτος έστιν έν τοῖς νοητοῖς, και πολλαί αί τάξεις είσὶ τῶν θεῶν, ἐχάστην τούτων τῶν θείων τάξεων συμβολικώς ύπὸ τοῦ Πλάτωνος ὀνομάζεσθαι, καὶ πάσας δι ονομάτων φιλοσόφων έχφέρεσθαι, και ούτε είωθότων ύπὸ τῶν τὰς θεογονίας γραψάντων ὑμνεῖσθαι(4), ούτε τῶν τὰς ὑπάρξεις αὐτῶν δηλούντων, οἰαι δή εἰσιν αί παρά τῶν θεῶν ἐκδεδομέναι τῶν θείων ἐπωνυμίαι γενών άλλως έφην, διά των γνωρίμων τοῖς φιλοσόφοις, οίον ύλότητος, πλήθους, ἀπειρίας, πέρατος, οἰκείως έχόντων πρός αὐτὰς παραδίδοσθαι, τάξιν ἐχόντων πρέπουσαν, καὶ πάσας ἀπαραλείπτους (5) ἀφερμηνεύεσθαι τὰς θείας προόδους, νοητὰς, νοερὰς, ὑπερχοσμίους, χαὶ διὰ τοῦτο παραλαμβάνεσθαι ξπόμενα πάντα, σύμβολα τῶν θείων ὄντα διακόσμων, καὶ ἐπὶ τούτοις, πάντα ὅσα καταφατικώς εν τη δευτέρα λέγεται των υποθέσεων,

<sup>(1)</sup> Iliad. l. XXIII, v. 536. C. αὐτῶν.

<sup>(2)</sup> C. καὶ περὶ. (4) A. D. καθυμνεῖσθαι.

A. D. γὰρ ở καὶ αὐτῷ.
 Β. ἀπαραλείπτως.

ταῦτ' ἀποφάσκεσθαι κατὰ τὴν πρώτην, τοῦ τὴν μὲν πρώτην αιτίαν πασῶν ἐξηρεῖσθαι τῶν θείων διακοσμήσεων, έχείνας δε άλλως κατ' άλλας άφωρισμένας ίδιό. τητας προεληλυθέναι. Το γάρ ἐν ταύτη ἐν, οὖτε τὸ πρῶτόν ἐστι· συμπέπλεκται γὰρ πάντα οὖν· οὖτε τὸ άγωριστον τοῦ ὄντος, καὶ οὕτως, ὡς ἔξις τις, ἐν αὐτῷ ὄν. Σαφῶς οὖν αὐτὸ διακρίνει, καὶ γωρὶς εἶναί φησι (1) τοιούτον τὸ ἐν τούτο · δηλον δὲ ὅτι θείας ἐνάδος ἐστὶν αὐτοτελοῦς σημαντικόν πᾶν γὰρ τὸ χωριστὸν αἴτιον, πλήθους ήγούμενον, διττόν ἀπογεννᾶ πλήθος τό μέν γωριστὸν έαυτῷ ὅμοιον, τὸ δὲ ἀγώριστον τῶν μετεγόντων. Ως γοῦν ή μία ψυχὴ τὰς μὲν ἐγεννήσατο ψυχὰς σωμάτων χωριστάς, τὰς δὲ ἀχωρίστους: ὡς ὁ εἶς καὶ ολως (2) νοῦς ὑπέστησε τοὺς μὲν νόας χωριστοὺς τῶν ψυχῶν, τοὺς δὲ ἐν αὐταῖς ὄντας καθ' ἔξιν, οὕτω καὶ τὸ εν παρήγαγε (3) · τὰς μέν γὰρ αὐτοτελεῖς ένάδας, έξηρημένας τῶν μετεχόντων, τὰς δὲ ὡς ἐνώσεις ἄλλων ούσας τῶν κατ' αὐτὰς ἡνωμένων, καὶ ἐν οἰς εἰσι. Πᾶσαν οὖν τὴν δευτέραν ὑπόθεσιν ἐκφαίνειν ἡμῖν ἐνάδων πλῆθος αὐτοτελῶν, ὧν έξήρηται ταῦτα, περὶ ὧν διδάσκει (4) ή δευτέρα ύπόθεσις, τὰς ἰδιότητας αὐτῶν διὰ τούτων, όποῖαι δή τινές είσιν, ήμῖν ἐμφανίζουσα πάσας έφεξης. Εί δὲ τοῦτο ἀληθὲς, δεῖ σκοπεῖν ἔκαστα τῶν συμπερασμάτων ποίαις προσήχει τάξεσι θείαις, καὶ ούτω δή κατ' ἄρθρα ποιεῖσθαι τὴν τῆς δευτέρας ὑπο-

<sup>(1)</sup> D. pnoi de toloutor.

<sup>(3)</sup> D. προήγαγε.

<sup>(2)</sup> B. δλος. D. καὶ καθόλου νοῦς. (4) B. διδάσκει ήμας.

θέσεως διαίρεσιν. Τήν γε μήν τρίτην, ούχ άπλῶς εἶναι καὶ περὶ πάσης, άλλ' όσα μετὰ τὴν θείαν προελήλυθε. πάσαν γὰρ τὴν θείαν ἐν τῆ δευτέρα περιέχεσθαι. Σαφῶς γοῦν (1) ἐν ἐκείνη (2) καὶ αὐτὸς (3) ὁ Πλάτων εἴρηκεν, ότι άρα τὸ ἐν καὶ χρόνου μετέχει · τὸ δὲ χρόνου μετέγειν (4) ψυγαῖς προσήχει πρώταις, καὶ οὐ ταῖς νοεραῖς οὐσίαις, παρ' αίζ οὕτε τὸ ἦν, οὕτε τὸ ἔσται, άλλὰ μόνον τὸ ἔστι τὸ αἰώνιον. Διηρημένης οὖν τῆς ὅλης οὐσίας εἴς τε την έχθεουμένην χαὶ την χαθ' αύτην όρωμένην, πᾶσαν ἀπλῶς τὴν ἐκθεουμένην ἐν τῆ δευτέρα παραδίδοσθαι τῶν ὑποθέσεων, εἴτε νοητὴν, εἴτε νοεράν, είτε ψυχικήν υπάρχουσαν ώστε, είπερ έθέλεις καὶ κατ' αὐτὴν τὴν θεωρίαν ἀκοῦσαι τὰς ὑποθέσεις ἐξῆς όπως ετάχθησαν (5), την μεν πρώτην υπόθεσιν τίθει περί τοῦ ένὸς είναι θεοῦ, πῶς γεννᾶ καὶ διακοσμεῖ πάσας τὰς τάξεις τῶν θεῶν · τὴν δὲ δευτέραν περὶ τῶν θείων τάξεων πασῶν, πῶς προεληλύθασιν ἀπὸ τοῦ ένὸς καὶ τῆς συνεζευγμένης ἐκάσταις οὐσίαις · τὴν δὲ τρίτην περί τῶν ψυχῶν τῶν ὁμοιουμένων μὲν θεοῖς, οὐσίαν δε εκθεουμένην ου κληρωσαμένων την δε τετάρτην περὶ τῶν ἐνύλων, πῶς παράγετάι κατὰ ποίας τάξεις άπὸ τῶν θεῶν · τὴν δὲ πέμπτην περὶ ὕλης, ὅπως ἀμέτοχός έστι των είδητικών ένάδων, άνωθεν άπὸ τῆς υπερουσίου καὶ μιᾶς μονάδος λαχούσα τὴν ὑπόστασιν:

<sup>(1)</sup> Β. γὰφ.

<sup>(4)</sup> Β. μετέχον.

<sup>(2)</sup> D. iv σκηνή.

<sup>(5)</sup> D. διετάχθησαν.

<sup>(3)</sup> C. αὐτὰ.

μέχρι γὰρ τῆς όλης τὸ ἐν καὶ ἡ τοῦ ἐνὸς ἦκει ἔλλαμιψις, φωτίζουσα καὶ τὸ ταύτης ἀόριστον. Ταῦτα μὲν οὖν κοινῆ προειρήσθω μοι περὶ τῶν ὑποθέσεων δεῖ δὲ καὶ περὶ ἐκάστης χωρὶς ἀποδοῦναι τοὺς οἰκείους λόγους. Αρκτέον οὖν ἡμῖν πάλιν ἀπὸ τῆς ἀρχῆς τῶν λέξεων τῆς πρώτης ὑποθέσεως, καὶ θεωρητέον τὸν ἴδιον περὶ αὐτῶν λόγον

« Εἶεν δὴ (1), φάναι εἰ ἔν ἐςτν, ἄλλο τι οὐκ ᾶν εἴπ « ἡ (2) πολλὰ τὸ ἔν. Πῶς γὰρ ἄν; »

Πρώτον εἰπεῖν χρὴ τίς ὁ τῆς πρώτης ὑποθέσεως σχοπός ἀρα περὶ θεοῦ μόνον, ἡ περὶ θεοῦ καὶ περὶ θεῶν, καθάπερ λέγουσί τινες; ὅτι μὲν γὰρ περὶ πράγματος ὑπαρξιν ἔχοντος ὁ (3) λόγος (καὶ οὐχ, ὡςπερ ὑπελα- δόν τινες, ἀνυπόστατόν ἐστι τοῦτο μόνως εν καὶ ἀδύνατον συνάγει ἡ ὑπόθεσις εἰ καὶ μαρτύρονται τὸ πρὸς τῷ τελει τῆς ὑποθέσεως εἰρημένον, Ἡ οὐ δυνατὰ ταῦτσ περὶ τὸ ἔν εἰκεῖνο (4) μὲν γὰρ, ἀρ' ἡς εἰρηται διανοίας ἐκεῖ, ἡηθήσεται παρ' ἡμῶν) ὅτι δὲ, ὥσπερ ἔφην, οὐκ ἀνυπόστατον τοῦτο, οὖ πάντα ἀποφάσκει νῦν ὁ λόγος, δῆλον. Πᾶν γὰρ ὅσον ἀδύνατόν τι συμπέρασμα καυσι τὸ ἀδύνατον, ἡ διὰ τὴν ἀκολουθίαν ἀμφοῖν δείνυσι τὸ ἀδύνατον, ἡ διὰ τὴν ἀκολουθίαν ἀμφοῖν δὲ ὅντοιν τούτοιν δυνατοῖν, καὶ τὸ δεικνύμενον δυνατόν ἀλλὰ μὴν καὶ ἡ ὑπόθεσις ἀληθής είναι τὸ ἔν. Δηλοῖ δὲ καὶ

<sup>(1)</sup> Omitt. & Heind.

<sup>(3)</sup> D. Deest 6 2.670;.

<sup>(2)</sup> C. Deest A.

<sup>(4)</sup> C. intivoc.

ό Ελεάτης ξένος, ώς εἰς (1) ἄτοπον άπάντων τὸ μὴ εἶναι τὸ ἔν τοῦτο τὸ ἐν πεπονθότος, μόνου ὑφεστῶτος πανταγοῦ τοῦ ὡς ἀληθῶς προϋπάργοντος. Καὶ γὰρ αὖ καὶ ώρίσατο έχει τὸ ὡς ἀληθῶς εἶναι έν, πάντως ἀμερές. τοῦτο δέ έστι τὸ ἐν τῆ ὑποθέσει ταύτη πρῶτον δειχνύμενον, τὸ ἐν μὴ ἔχειν μέρη, καὶ τούτῳ πάνπα έξῆς ἔπεται τὰ λοιπὰ συμπεράσματα έξ ἀναγκαίων δεικνύμενα. λημμάτων. Εἰ οὖν ἀνάγκη εἶναι τὸ ὡς ἀληθῶς ἐν (καὶ γὰρ πάντα τάλλα ἐστῖν άληθῶς (2)) πρὸ τῶν άληθῶς, γελοῖον γοῦν ἀνύπαρχτον φάναι τὸ ἀληθῶς τὸ δὲ ἀληθες ένος έστι το άμερες, τοῦτο δε το εν τη πρώτη ύποθέσει δειχνύμενον ἐπέχεινα πάντων, εἴπερ τῷ μέρη μλ έγειν έπεται πάντα, δί ων δείχνυται πρό πάντων τό εν. Ανάγκη δήπου πάντως είναι τοῦτο τὸ εν, οὐ πάντα άποφάσκεται καὶ γὰρ αὐτό ἐστιν ἀναγκαίως, εἴπερ ἀλπθῶς ἐστιν ἐν τὸ ἀμερές τοιοῦτον γὰρ, ὡς ἐν Σοφιστῆ λέλεκται, τὸ ἀληθῶς ἐν, οἶον καὶ ἐνταῦθα δέδεικται τὸ έν. Δηλοί οὖν καὶ ή ἀχολουθία τῶν συνημμένων ἀναγκαία (3) οὖσα· πάντα ἄρα δείκνυται δὶ αὐτῆς περὶ τῶν υπαρξιν έχοντων. Εἰ οὖν ὑφεστώς τί ἐστι περὶ οὖ ὁ λόγος, πάλιν ότι μεν οὐχὶ οὐσιῶδές ἐστι, δηλον καὶ γὰρ αὐτὴν ἀποφήσει τοῦ ένὸς τὴν οὐσίαν. Λείπεται οὖν ἣ τῶν μετὰ τὴν οὐσίαν εἶναι τοῦτο πάντως, οἶον γένεσιν (4), ἢ ΰλην, ἢ τῶν ὑπὲρ τὴν οὐσίαν, ἀλλὰ μὴν οὐχὲ

<sup>(1)</sup> Sic Codd. At legendum forte sin.

<sup>(3)</sup> C. ἀνάγκη.(4) Β. γέννησιν.

<sup>(2)</sup> D. τάληδῶς.

τῶν μετὰ τὴν οὐσίαν. Πᾶν γὰρ τὸ τοιοῦτον μετέχει γρόνου ώς γένεσις. τοῦ δὲ ένὸς ἀποφάσκει αὐτὸ καὶ τοῦτο τὸ γρόνου μετέγειν, καὶ ἔστι πῶς ὡς ἡ ὕλη τοῦτο δὲ οὐδὲ εἶναι δείχνυσιν : ὑπὲρ τὴν οὐσίαν ἄρα ἐστὶ τοῦτο, περί οὖ αἱ ἀποδείξεις εἰσὶ κατὰ τὴν πρώτην ὑπόθεσιν. Ανάγκη τοίνυν, είπερ μόνον καὶ ἄπαν τὸ θεῖον ὑπὲρ οὐσίαν ἐστὶν, ἢ περὶ τοῦ πρώτου θεοῦ μόνον εἶναι τὸν παρόντα λόγον, ος δη μόνος έστιν ὑπέρ οὐσίαν, η περί πάντων θεῶν χαὶ τῶν μετ' έχεῖνον (1), ὥςπερ ἀξιοῦσί τινες τῶν ἡμῖν αἰδοίων. Ἐπειδή γὰρ πᾶς (2) θεός, καθό θεὸς (3), ένας ἐστι (τοῦτο γαρ ἐστι τὸ πάσης οὐσίας έχθεωτιχόν (4), τὸ ἔν) διὰ δὴ τοῦτο συνάπτειν άξιοῦσι τῆ περί θεοῦ τοῦ πρώτου θεωρία τὴν περί θεῶν ἀπάντων ύφηγησιν πάντες γάρ είσιν ένάδες ύπερούσιοι, καὶ τοῦ πλήθους τῶν ὄντων ὑπερανέγουσαι, καὶ ἀκρότητες τῶν οὐσιῶν. Αλλ' εἰ μὲν ὡσαύτως τήν τε πρωτίστην αἰτίαν εν λέγομεν καὶ τοὺς άλλους θεοὺς, ἔδει μίαν αὐτοῖς ύπόθεσιν άποκληροῦν · οὐδὲν ἃν ἄλλο μᾶλλον περὶ τοῦ πρώτως ένὸς, ή τῶν λοιπῶν έναδων φαμέν αὐτὸν ποιεῖσθαι τὸν λόγον. Εἰ δὲ τὸ μὲν πρώτιστον ἔν, ὡς δοχεῖ που χαὶ αὐτοῖς μάλιστα, πάντων μόνως ἐστὶ, χαὶ ἀσύνταχτον πρὸς τὰ ἄλλα πάντα, καὶ ἀμέθεκτον άρπᾶσαν, φασὶν (5), αυτό πρός των όλων, και άγνωστον τοις πάσιν έξηρημένον, ἐκάστη δὲ τῶν ἄλλων ἐνάδων μεθεκτή πώς ἐστι.

<sup>(1)</sup> C. µετ' έχείνο.

<sup>(</sup>a) C. πως.

<sup>(3)</sup> D. Deest xabi bedc.

<sup>(4)</sup> C. ένθεωρη τικόν.

 <sup>(5)</sup> C. D. σαυτώ. B. ἀμέθεκτον φασίν αὐτὸ ἀρπᾶσαν πρὸς.

καὶ οὐ μόνον ένὰς, άλλὰ καὶ πλήθους οἰκείου μετέγουσα, καὶ οὐσίας, ή νοητής, ή νοεράς, ή ψυγικής, ή καὶ σωματικής · μέχρι γὰρ ταύτης πρόεισιν ή μέθεξις · τί γρη το μη συναριθμούμενον τοῖς οὖσιν έν, μηδέ συνταττόμενον όλως τοῖς πολλοῖς, εἰς μίαν ὑπόθεσιν άναφέρειν ταῖς μετεγομέναις μὲν ἀπὸ τῶν ὄντων, συνεκτικαῖς δὲ τῶν πολλῶν ἐνάσιν; Οὐδὲ γὰρ περὶ ψυγῆς τῆς τε ἀμεθέχτου καὶ τῆς μεθεκτῆς ὁ αὐτὸς λόγος: οὐδὲ τῆς μεθεκτῆς ἰδιότητες ἐφαρμόσειαν ἄν ποτε τῆ άμεθέχτω, οὐδὲ αἱ τῆς χρείττονος ταῖς τῆς χαταδεεστέρας · οὐδὲ γὰρ ἄν ή μὲν ἐξήρητο τῶν πολλῶν αὐτὴ καθ' αύτην, η δε συνετάττετο τῷ πλήθει τῶν ψυχῶν. Αλλ' οὐδε νοῦν τὸν ἀμεθεκτον συναριθμεῖν χρή τοῖς πολλοῖς, οὐδὲ αί αὐταὶ πάντων ἰδιότητες: οὐδὲ γὰρ ἄν ὁ μὲν μονάδος ἐπεῖχελόγον, οἱ δὲ ἀριθμοῦ περὶ τὴν μονάδα ταύτην ύφεστηχότος. Εί δε χαὶ τους τρεῖς βασιλέας τους έν Επιστολαϊς διὰ τοῦ δευτέρου είναι τοῦ ένὸς ἀξιοῦσιν οί τούτων πατέρες τῶν περὶ τῆς πρώτης ὑποθέσεως λόγων (ὥσπερ οὖν ἀξιοῦσιν ἐν τοῖς περὶ αὐτῶν λόγοις οἱ τὴν πρώτην ὑπόθεσιν οὐ μόνον εἶναι περὶ θεοῦ λέγοντες, άλλὰ καὶ περὶ πάντων άπλῶς θεῶν, ἵνα μὴ οὖν συναριθμηται τὸ ἐν τοῖς δευτέροις, κρεῖτ τον ὑπάρχον ἀπάσης πρός τὰ μετ' αὐτοῦ συναριθμήσεως καὶ οὐδενὶ συντάττεσθαι δυνάμενον, ταῦτα γοῦν γράφουσι περὶ τῆς τοῦ Πλάτωνος θεολογίας) πῶς ἔτι κατὰ μίαν ὑπόθεσιν θεὸν καὶ θεούς τάξομεν, καὶ τὰς αὐτὰς ἀποφάσεις ὁμοίως τοῖς πᾶσιν ἐφαρμόσομεν; Εστω μὲν γὰρ καὶ πᾶς θεὸς

εν αλλ' ούχ ούτως χωριστόν εν αύτῷ τὸ έν, ούδὲ ουτως άγνωστον, οὐδ' οὕτως ἀπερίγραφον, ώς αὐτὸ τὸ πρώτιστον έν. Εί καὶ αὐτὸς ὁ Πλάτων ἐπὶ τέλει τῆς πρώτης ύποθέσεως οὐδε οὐσίας καὶ τοῦ εἶναι φησὶ μετέγειν τὸ έν, οὐδὲ εἶναι έν τὸ ὑπὸ οὐσίας τινὸς μετεγόμενον, πῶς ἔστι τοῦτο ταῖς άλλαις ἐνάσιν ἐφαρμόσαι δυνατόν; πᾶσαι γὰρ ὑπὸ οὐσιῶν μετέχονται. Καθάπερ οὖν εἴ τις μηδενὶ σώματι χρῆσθαι τὴν ψυχὴν ἔλεγεν, ού περί πάσης αν ἐποιεῖτο ψυχῆς τὸν λόγον, άλλα περί τῆς ἀμεθέκτου μόνης · καὶ εἰ μηδὲ όλως μετέχεσθαι τὸν νοῦν ὑπὸ ψυχῆς, μόνον ἄν ἔλεγεν (1) νοῦν τὸν άμεθεκτον κατά τὰ άὐτὰ δή καὶ ὁ τὸ ἐν ὑπερούσιον παντελώς τιθέμενος, πάσης οὐσίας καὶ τοῦ εἶναι παντὸς έξηρημένον, μόνον τὸ πρώτιστον εν λέγει καὶ ἀμέθεκτον, άλλ' οὐ πᾶν τὸ ὁπωσοῦν ἔν. Εί δὲ δή καὶ τοῦ ένὸς έπεκεινα καὶ τῆς οὐσίας αὐτός φησιν είναι τὸ ἐν (οὐδὲ γὰρ τοῦτο χυρίως ἐπονομάζεσθαι) πῶς ἂν ἐπὶ τῶν μετὰ τὸ πρώτον ἐνάδων ἐπαληθεύσειε; τὸ γὰρ ὑπὸ πλήθους μετεχόμενον έν, καὶ τὸ τοῖς οὖσι συνὸν, εὐκ ἔστι κρεῖττον καὶ τοῦ ἐν ὀνομάζεσθαι παντελῶς: ὁ μηδὲ ἀπλῶς έξηρτηται τοῦ ὄντος ὅμοιον : ὡς εἴτις καὶ τὴν ψυγήν τοῖς σώμασι χοινωνήσασαν, χρείττονα έλεγεν είναι ψυχῆς. Εἰ δὲ καὶ πᾶν τὸ πλάτος (2) τῶν θεῶν, καὶ πᾶν τὸ έν τὸ μετεχόμενον ύπὸ τοῦ ὅντος ἔχομεν ἐγ τῆ δευτέρα παραδεδομένον ύποθέσει, τοῦτο έχεῖνο, όπερ ζητούντες συνωθούσι τὸν περί θεῶν λόγον εἰς τὴν πρώ-

<sup>(</sup>I) C. Theyer our.

<sup>(2)</sup> C. πλήθος.

την ύπόθεσιν, τί χρη πράττειν ένταῦθα τὸν λόγον τοῖς περὶ τοῦ πρώτου σχέμμασι προστιθέντα τὴν περὶ τοῦ πλήθους των θεων έξηγησιν; Τί γὰρ άλλο ἐστὶ τὸ ἐν έχεῖνο τὸ τῷ ὄντι συντεταγμένον, χαὶ μετὰ τοῦ ὅντος προϊόν, ή τὸ πλήθος των θεών, τὸ πάσης ἐκθεωτικὸν (Ι) τῆς τοῦ ὄντος ὑποστάσεως, καὶ παντὸς τοῦ οὺσιώδους πλήθους συνεκτικόν; Πᾶσα γὰρ θεία οὐσία ταῖς ἐνάσιν ὑπέστρωται τῶν θείων, καὶ πᾶν τὸ μεθεκτόν έν οὐσίας ἐστὶν ἐνωτικόν, νοητῆς, ἡ νοερᾶς, ή πρός ταύτη καὶ ψυχικής ή σωματοειδοῦς, καὶ οὐδέν αλλο έστιν έχαστος των θεών ή το μετεχόμενον εν. Ως γὰρ ὁ κυρίως ἄνθρωπος κατὰ ψυχὴν, ούτως ὁ κυρίως θεὸς κατὰ τὸ ἔν · ἐκάτερον γὰρ κυριώτατον τῶν συμπληρούντων έκάτερον κατά δε το κυριώτατον έκαστον ύφέστηκε των πάντων. Αναγκαῖον ἄρα την πρώτην ύπόθεσιν περί θεοῦ μόνον (2) είναι, καθόσον έστὶ γεννητικός ούτος τῶν πολλῶν θεῶν, αὐτὸς έξηρημένος τοῦ πλάθους, καὶ ἀσύντακτος ών πρός τοὺς ἀπ' αὐτοῦ προεληλυθότας. Διὸ καὶ πάντα ἀποφάσκεται τούτου τοῦ ένὸς ώς πάντων ύπεριδρυμένου, καὶ ἀπὸ πάντων έξηρημένου, και πάσας μέν παράγοντος τας των θεών ιδιότητας, αὐτοῦ δὲ ἀπεριορίστου καὶ ἀπεριγράφου τοῖς πᾶσιν ὑπάρχοντος. Οὐ γάρ τι ἔν ἐστιν, ἀλλ' ἀπλῶς ἔν · καὶ οὐδὲ (3) νοητὸν, ἡ νοερὸν, ἀλλ' ὑποστατικὸν καὶ τῶν νοητῶν καὶ τῶν νοερῶν ἐνάδων. Πάσης γὰρ ἀρχικῆς τάξεως

D. -ἐνθεωτικὸν.

<sup>(3)</sup> C. oudav.

<sup>(</sup>α) Β. μόνου.

ήγεῖσθαι (1) χρή πρό τοῦ μετεχομένου πλήθους τὸ άμεθεκτον αὐτῶν καὶ πρωτουργόν εἶδος, εἰ καὶ εἶδους χρεῖττον αἴτιον· Οὕτω (2) πω καὶ πρὸ τῶν ἐνύλων εἰδων έπὶ τὰ ἄϋλα, καὶ πρὸ τῆς ἐν ἄλλφ γενομένης ζωῆς ή χωριστή, καὶ ἐαυτῆς (3) οὖσα καὶ ἀμιγής καὶ πανταγοῦ τῶν ἄλλου γεγονότων προηγεῖται τὰ ἐν αὐτοῖς ύρεστηκότα καὶ τῶν πολλῶν ἄρα ψυχῶν, καὶ τὰ σώματα χατανειμαμένων ήγειται χατ' οὐσίαν ή ἀμέθεχτος ψυχὴ, τὸν οὐράνιον (4) τόπον ἐπιστρεφομένη: καὶ τῶν πολλῶν νόων, ὁ εἶς ἀμέθεκτος νοῦς, ὁ χωριστὸς, καὶ ἐνέαυτῷ διαιωνίως ίδρυμένος, καὶ συνέγων άνωθεν πάσαν την νοεράν οὐσίαν καὶ τῶν πολλῶν ὄντων τὸ πρώτιστον ύπερήπλωται νοητόν, τὸ ἄμικτον καὶ καθ' ἐαυτὸ μονοειδῶς ὑφεστηχός. Αλλο γὰρ τὸ ἐν ἐχάστῳ νῷ νοητὸν, καὶ άλλο το έφ' έαυτοῦ προϊδρυμένον καὶ τοῦτο μέν μόνως νοητόν, έχεῖνο (5) δὲ ὡς νοεροῖς νοητόν. Καὶ τῶν πολλῶν ἄρα καὶ μετεχομένων ένάδων ἐπέκεινα τὸ ἀμεθεκτόν έστιν έν, πάντων, ώσπερ εξρηται, τῶν θείων διακόσμων έξηρημένον (6). Πολλοῦ ἄραδεήσομεν ήμεῖς νοητοῦ την ακρότητα του λέγειν τον θεον τον πρώτον, ώσπερ άχούω (7) τιγών εν θεολογία πρωτευσάντων, καὶ τὸν έλεῖ πατέρα ποιεῖν τῷ (8) πάντων αἰτίω τον αὐτω. Ούτος μέν γαρένας έστι μεθεκτή · νοητός γοῦν λέγεται

<sup>(1)</sup> Β. προηγείσθαι.

<sup>(2)</sup> D. ούτω που.

<sup>(3)</sup> C. καὶ ἡ αὐτῆς.

<sup>(4)</sup> D. ὑπερουράνιον.

<sup>(5)</sup> C. exervov.

<sup>(6)</sup> C. D. έξηρημένων.

<sup>(7)</sup> C. ἀχούων.

<sup>(8)</sup> D. τῷ πάντων.

πατήρ, καὶ ή τῶν νοητῶν ἀκρότης καὶ εἰ παντὸς τοῦ νοητοῦ συνεκτικός, άλλὰ πατήρ · ὁ δὲ πρῶτος θεὸς διὰ τῆς πρώτης ὑποθέσεως ὑμνούμενος, οὖτε πατήρ, άλλα κρείττων καὶ πάσης τῆς πατρικῆς θεότητος. ἐκεῖνος μέν γαρ αντιδιήρηται πρός την δύναμιν καὶ τὸν νοῦν, ὧν λέγεται πατήρ (1), καὶ συμπληροῖ τριάδα μίαν μετ' έχείνων ούτος δε ό πρώτος ούτω θεός έξήρηται πάσης πρὸς πάντα καὶ ἀντιδιαιρέσεως καὶ συντάξεως ουτω πολλῶ πλέον νοητὸς πατήρ. Οὐδενὸς γάρ έστι τῶν δευτέρων, οὐδὲ μεθεχτὸς ὅλος ἐστὶν, οὕττ' ὧν ύπερ (2) νοεράν ούτε ύπο νοητήν οὐσίαν, άλλ' ύπερήνωται μέν πασῶν τῶν μετεχομένων ένάδων, ὑπερήρπασται δὲ πασῶν τῶν τοῦ ὄντος προόδων. Σχοπὸς μὲν ούτος ήμιν γοείσθω της πρώτης ύποθέσεως, αναδραμείν ἀπὸ τοῦ ένὸς ὄντος ἐπ' αὐτὸ τὸ ἕν ὡς ἀληθῶς , καὶ θεωρῆσαι πῶς ἐξήρηται τῶν ὅλων ἐκεῖνος, καὶ πῶς οὐδενὶ συναριθμεῖται τῶν θείων διακόσμων. Δεύτερον δὲ ἐπὶ τούτων κατίδωμεν, ποῖος τρόπος άρμόσει τῶν λόγων πρός την τοιαύτην θεωρίαν, καὶ πῶς αν πρεπόντως (3) άντιλαβοίμεθα τῆς τῶν προχειμένων ἐξηγήσεως, καὶ λογικώς, φαίην αν έγω, και νοερώς όμου και θείως ένεργησαι δυνηθείημεν, ίνα και την άποδεικτικήν τοῦ Παρμενίδου δύναμιν έλεῖν δυνηθῶμεν , καὶ ταῖς ἐπιδολαῖς αὐτοῦ ταῖς τοῦ ὄντος ὄντως ἐχομέναις παρακολουθήσωμεν, καὶ πρός την άρρητον και άπερίληπτον τοῦ ένὸς συναίσθησιν

<sup>(1)</sup> A. C. Deest πατήρ.

<sup>(3)</sup> C. πρεπόντων.

<sup>(</sup>a) C. củ τῶν.

ένθεαστικώς άναδράμωμεν. Εχομεν γάρ δή και ήμεις, άτε κατά ψυχάς τεταγμένοι, τῶν πρωτίστων αἰτίων εἰκόνας, καὶ μετέχομεν τῆς τε όλης ψυχῆς καὶ τοῦ νοεροῦ πλάτους καὶ τῆς θείας ένάδος. Καὶ δεῖ τὰς ἐν ἡμῖν έχείνων δυνάμεις άνεγείρειν πρός την άντίληψιν των προχειμένων ( ι ). Η πως έγγυτέρω τοῦ ένὸς ἐσόμεθα, μλ τὸ ἐν τῆς ψυχῆς ἀνεγείραντες, ὅ ἐστιν ἐν ἡμῖν οἶον εἰκών τοῦ ένὸς, καθό καὶ μάλιστα τὸν ἐνθουσιασμέν γίνεσθαί φασιν οἱ ἀκριδέστεροι τῶν (2) λόγων; Πῶς δ' ἄν τὸ ἔν αὐτὸ τοῦτο καὶ τὸ ἄνθος τῆς ψυχῆς ἀναλάμψαι ποιήσαιμεν, εί μή κατά νοῦν πρότερον ἐνεργήσαιμεν; Η γὰρ χατὰ νοῦν ἐνέργεια πρὸς τὴν ἤρεμον χατάστασιν καὶ ἐνέργειαν ἄγει τὴν ψυχήν. Πῶς δ' αν τῆς νοερᾶς ἐνεργείας τελείως τύγοιμεν, μλ διὰ τῶν λογικῶν έπιδολών πορευθέντες, καὶ πρὸ τῶν ἀπλουστέρων νοχσεων συνθετωτέραις χρησάμενοι; Δεί τοίνυν άποδειχτικῆς μέν δυνάμεως έν ταῖς προσλήψεσι, νοερᾶς δὲ ένεργείας εν ταῖς τοῦ ὅντος διερευνήσεσιν αί γὰρ τοῦ ὅντος τάξεις ἀποφάσκονται τοῦ ένός · ένθεαστικής δὲ όρμης εν τη συναισθήσει του πάντων εξηρημένου των όντων, ΐνα μὴ λάθωμεν ἐχ τῶν ἀποφάσεων εἰς τὸ μὴ ον και την αφανειαν αυτού δια (3) της αορίστου φαντασίας ἀπωσθέντες, άλλὰ τὸ ἐν ἡμῖν ἐν ἀνεγείραντες καὶ ἀναθάλψαντες διὰ τούτου τὴν ψυχὴν, συνάψωμεν πρός αὐτὸ τὸ ἔν,καὶ οἶον ὁρμήσωμεν ὑπὲρ πᾶν τὸ

<sup>(1)</sup> D. προσκειμένων.

<sup>(3)</sup> C. διά του.

<sup>(2)</sup> B. των λογιων.

έν έαυτοῖς νοητόν στάντες, καὶ πᾶσαν άλλην ήμῶν ἐνέργειαν άφελόντες, ίνα έκείνω μόνω συγγενώμεθα, καὶ ἐκείνω (1) περιγορεύσωμεν, ἀπολιπόντες τὰς περὶ τὰς δευτέρας στρεφομένας της ψυγης νοήσεις. Ο μέν ούν τρόπος τῶν λόγων τοιοῦτος ἡμῖν ἔστω, λογικὸς, νοερὸς, ένθεαστικός · ούτω γάρ άν τις της προκειμένης ύποθέσεως αντιλάβοιτο δεόντως.

Σκεπτέον τρίτον άλλο, τίνες αἱ ἀποφάσεις αὖται, καὶ πότερον κρείττους είσὶ τῶν ἀποφάσεων, ἡ γείρους. Δοκεί πάσιν ή κατάφασις σεμνοτέρα της ἀποφάσεως είναι · στέρησις γὰρ ή ἀπόφασις · ή δὲ κατάφασίς, φασιν, είδους παρουσία καὶ έξις τίς ἐστιν. Αλλά τοῖς μέν είδεσι καί τοις είδοπεποιημένοις προτιμοτέρα τῆς αποφάσεως ή κατάφασις. Αὐτὸ γὰρ τοῦτο δεῖ τοῖς είδεσιν ὑπάργειν, τὴν ἐαυτῶν λέξιν (2) καὶ τὴν τῆς στερήσεως φυγήν. Καὶ όλως τοῖς οὖσι καὶ τὸ εἶναι τοῦ μή είναι, και ή κατάφασις οίκειοτέρα τῆς ἀποφάσεώς έστι. Τὸ μέν γὰρ ὂν τῆς καταφάσεώς ἐστι παράδειγμα, τὸ δὲ μὴ ον τῆς ἀποφάσεως. ὅπως δὲ αὐτὸς ἐν Σοφιστή τὸ μὴ ον ἔφατο πρὸς τὸ ον ἔχειν, οὐχ ἄδηλον. καὶ ὅτι κρεῖττον τὸ ὄν τοῦ νοῦ. Ελαττον (3) μὲν γὰρ οὐδὲ τὸ μὴ ον εἶναί φησιν ἡ τὸ ον · άλλὰ προσθεὶς τὸ, Εί θέμις είπειν, έδήλωσε την του όντος ύπεροχήν Εν πᾶσιν ἄρα τοῖς οὖσι χρείττων ή χατάφασις άπλῶς τῆς άποφάσεως. Επειδή δε πολλαχώς το μή ον, το μεν

<sup>(</sup>I) C. intivoc.

<sup>3)</sup> C. περί ελαττον.

<sup>(2)</sup> D. IEiv.

ώς χρεῖττον τοῦ ὄντος, τὸ δὲ ώς τῷ ὄντι συνταττόμενον, τὸ δὲ ὡς στέρησις τοῦ ὄντος δηλον δήπουθεν ότι τριττά καὶ ἀποφάσεων (1) είδη θεωρήσομεν · τὸ μέν ύπερ την κατάφασιν, το δε καταφάσεων (2) λειπόμενον, τὸ δὲ παρισούμενον πως πρὸς τὴν χατάφασιν. Οὐχ άρα μονοειδώς ή κατάφασις άει της άποφάσεως κρείττων, άλλ' ἔστιν ὅπου καὶ τὴν δευτέραν ἔλαχε τάξιν, όταν ή ἀπόφασις ἐχεῖνο λέγη τὸ μὴ ον, ὅ ἐστιν ἐπέκεινα τοῦ ὄντος. Αλλ' ἐπειδή διττὸν καὶ τοῦτο τὸ μή ον, τὸ μὲν ὑπὸ τοῦ ὅντος κατεγόμενον, τὸ δὲ οὐδενὶ τῶν ὄντων συναριθμούμενον · δῆλον καὶ ἐπὶ τούτου κυρίως ούτε κατάφασις άρμόσειεν αν, ούτε ἀπόφασις, έπ' έχείνου δε μάλλον ή ἀπόφασις · έτι και ή κατάφασις καθόσον τῷ ὄντι κεκοινώνηκεν. Αλλ' εἰ καὶ μηδεὶς ἐ<del>πὶ</del> έχείνου χυρίως λόγος αληθής (λέγω δή τοῦ άσυντάχτου πρός τὸ ον) χυριώτερον αν ή ἀπόφασις ἐπ' αὐτοῦ ἐηθείη τῆς καταφάσεως. Ώς γὰρ ἐπὶ τῶν ὄντων αἱ καταφάσεις, αί ἀποφάσεις ἐπὶ τοῦ μὴ ὅντος. ὅλως γὰρ ἡ κατάφασις είδους θέλει δράττεσθαι τινός, καὶ όταν ή ψυχή άλλφ άλλο λέγη παρείναι, καὶ ποιή κατάφασιν, τίθησι των έαυτή συγγενων. Τὸ δὲ πρωτον ὑπὲρ εἶδός έστι, και οὐδεν αὐτῷ προσήκει (3) τῶν ἐν τοῖς δευτέροις προσάγειν, οὐδὲ τὰ ἐν ἡμῖν οἰχεῖα μεταφέρειν έπ' αὐτό· λήσομεν γὰρ έαυτοὺς, καὶ οὐκ ἐκεῖνο λέγοντες. Ούχ ἄρα χαταφάσεσιν ἐπ' αὐτοῦ γρησόμεθα δεόντως ·

<sup>(</sup>τ) D. ἀποφάσεως.

<sup>(3)</sup> C. προσήκειν.

<sup>(2)</sup> D. καταφάσεως.

αλλά μαλλον ταῖς τῶν δευτέρων ἀποφάσεσι. Καὶ γὰρ αί μέν καταφάσεις γινώσκειν τι σπεύδουσιν άλλο άλλω ύπάργον τὸ δὲ πρῶτον καὶ ἄγνωστόν ἐστι ταῖς συμφύλοις πρός τὰ όντα γνώσεσι , καὶ οὐκ ἔστιν αὐτῷ τι (1) λαβεῖν ὡς ὑπάρχον, ἀλλὰ μᾶλλον ὡς μὴ ὑπάργον · συνθέσεως γὰρ πάσης καὶ μεθέξεως (2). Καίτοι πρός τούτοις, αί μέν καταφάσεις ώρισμένον τὶ δηλοῦσιν, αί δὲ ἀποφάσεις ἀόριστον ἔγουσι δύναμιν το γάρ ούκ ανθρωπος άπειρότερόν έστι τοῦ άνθρωπος. Την ούν απερίληπτον καὶ απεριόριστον τοῦ ένος αἰτίαν, οίχειότερόν έστιν ένδείχνυσθαι (3) διὰ τῶν ἀποφάσεων. άποτεμαχίζουσι γὰρ αἱ καταφάσεις τὰ ὅντα, ἀναπλωτιχαί δέ είσιν αι άποφασεις άπο τῶν περιγεγραμμένων ἐπὶ τὸ ἀπερίγραφον, καὶ ἀπὸ τῶν διηρημένων όροις οἰχείοις ἐπὶ τὸ ἀόριστον. Πῶς οὖν οὐχ αὖται μαλλον πρέπουσι τη θεωρία τοῦ ένός; Την γαρ απερίληπτον αὐτοῦ καὶ ἄληπτον καὶ ἄγνωστον ταῖς μερικαῖς έπιδολαῖς δύναμιν, εἰ θέμις εἰπεῖν, διὰ τοῦτο ἐνδείχνυσθαι μόνον δυνατόν · κρείττους ἄρα τῶν καταφάσεων αί ἀποφάσεις, καὶ πρέπουσαι τοῖς ἀναγομένοις ἀπὸ . τοῦ μεριχοῦ πρὸς τὸ όλον, χαὶ ἀπὸ τοῦ χατατεταγμένου πρός τὸ ἀκατάτακτον, καὶ ἀπὸ τοῦ τετεμαγισμένου τῆς γνώσεως εἶδους ἐπὶ τὸ ἀπεριόριστον καὶ ένιαῖον καὶ ἀπλοῦν τῆς ἐνεργείας εἶδος. Πῶς οὖν αὖται, καὶ τίνα τρόπον ἐπὶ τῆς πρώτης αἰτίας άρμόσουσι.

<sup>(1)</sup> C. αὐτὸ τὸ λ. aliquid.

<sup>(2)</sup> Sic Codd. Forte deest (3) A. ivosixvutat.

τέταρτον νοήσωμεν. Ούχ ούτω φαίην άν(1) ώς έπὶ τῶν δεκτικών μέν της καταφάσεως, ού μέντοι δεδεγμένων, οξον εί τὸν Σωχράτην φαζμεν μή εξναι λευχόν · όλως γάρ οὐδενὸς τὸ ἔν ἐστι δεκτικὸν, άλλ' ἐξήρηται παντός τοῦ ὄντος καὶ πάσης μετοχῆς · οὐδὲ αὖ οὕτως. ώς τὸ άδεκτον πάντη τῆς καταφάσεως, καὶ στέρησιν έγον αὐτῆς, καὶ ἀμιζίαν πρὸς τὸ εἶδος, οἶον εἴ τις λέγοι την γραμμήν ου λευκόν, διότι δη ου λευκότητός έστιν άμετοχος. Τὸ γὰρ πρώτον οὐγ άπλως ἀπέσπασται τῶν ἀποφασκομένων · οὐδὲν ἀκοινώνητά ἐστι πάντα ταῦτα πρὸς τὸ εν, άλλὰ παράγεται ἐκείθεν: καὶ οὐχ ὡς ἡ λευκότης οὖτε γεννᾶ τὴν γραμμήν, ούτε γενναται ἀπ' αὐτῆς, οὕτω καὶ τὰ μετὰ τὸ ἐν ούτε γεννάται από του ένός · ύφέστηκε γαρ έκειθεν · Αλλ' οὐδε οὕτως, ώς αν φαϊμεν κατά τον μέσον τρόπον τοῦτον λέγεσθαι την ἀπόφασιν, κατὰ τῶν μη δεκτικῶν μέν, άλλοις δέ, έν οίς έστι, τοῦ δέγεσθαι την κατάφασιν αἰτίων. Οἰον ή χίνησις οὐ χινεῖται, άλλά τὸ χινούμενον κατηγορείται γοῦν αὐτῆς ἡ ἀπόφασις · οὐ γὰρ κινείται, καὶ εἰ ἄλλα κινεῖται δὶ αὐτήν. Καὶ ὅλως ἔκαστον τῶν παθών αὐτοπαθές ἐστιν · άπλοῦν γὰρ ον, ἡ ἔστιν ἡ οὐκ ἔστι · τὸ δὲ πάσχον δι' αὐτὸ τὸ σύνθετόν ἐστιν. Οὐδὲ οὕτως οὖν ἀποφάσκεται τὰ ἀποφασκόμενα τοῦ ένος · οὐδὲ γὰρ ἐγγίνεται ένὶ τὸ ἐν , ἀλλ' αἴτιον μέν έστι τῶν καταφάσεων, ὧν αὐτῷ προσάγομεν τὰς ἀποφάσεις, οὐδαμῶς δὲ ἐγγίνεται τούτοις, ὧν ἐστιν αἴτιον.

<sup>(</sup>z) C. pair.

Αλλ' εί με γρη συντόμως είπειν το δοχούν, ώσπερ το έν αξτιόν έστι των όλων, ούτω και άποφάσεις αξτιαι τῶν καταφάσεών εἰσιν. ὅθεν καὶ όσα κατέφησεν ἡ δευτέρα, καθά προείπομεν, ὑπόθεσις, τοσαῦτα ἀπέφησεν ή πρώτη πάντα γάρ τὰ καταφατικὰ ἐκεῖνα πρόεισιν έχ τούτων τῶν ἀποφατικῶν, καὶ τούτων αἴτιον τὸ ἐν. ώς πρὸ τῶν πάντων εν. Ως γὰρ ἀσώματος οὖσα ή ψυγή τὸ σῶμα παρήγαγεν : ὡς ὁ νοῦς οἶον ἄψυγος ( ι ) ών (ὅτι (2) καὶ μὴ ἔστι ψυγὴ ) τὴν ψυγὴν ὑπέστησεν · οΰτω τὸ ἐν ἀπλήθυντον ὅν, πᾶν τὸ πλήθος ὑπέστησε: καὶ ἀνάριθμον ὂν, τὸν ἀριθμόν καὶ ἀσγημάτιστον ὂν, τὸ σγήμα(3). Καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων ὁμοίως οὐδὲν γάρ ἐστιν ών ύφίστησιν. Οὐδὲ γὰρ ἄλλο αἴτιον οὐδὲν ταυτόν ἐστιν τοῖς ἐαυτοῦ γεννήμασιν. Εἰ δὲ μηδέν ἐστιν ὧν ὑφίστησιν, πάντα δὲ ὑφίστησιν, οὐδέν ἐστι πάντων. Εἰ οὖν τὰ πάντα καταφατικώς γιγνώσκομεν, έκεῖνο άποφατικώς ἀφ' έκάστου τῶν πάντων ἐνδειχνύμεθα·χαὶ οὕτω τοῦτο το εἶδος τῆς ἀποφάσεως γεννητικόν ἐστι τοῦ πλήθους τῶν καταφάσεων ' οίον τὸ ἀσγημάτιστον ἐπὶ τοῦ ἐνὸς , οὐκ ἔστι τοιούτον, οίον τὸ τῆς ύλης, ὁ κατὰ τὴν στέρησιν θεωρεῖται τοῦ σχήματος, ἀλλ' ὁ γεννῷ καὶ παράγει τὴν κατὰ τὸ σχῆμα τάξιν (4). ἐπὶ μὲν οὖν τῆς ὕλης αἰ άποφάσεις γείρους τῶν καταφάσεων, ἐπειδήπερ στερήσεις είσιν, αί δε καταφάσεις μεθέξεις ών έστέρηται καθ' αὐτήν ἐπὶ δὲ τῶν ὄντων, σύζυγοι πρὸς τὰς κατα-

<sup>(1)</sup> C. άψυχον άν.

<sup>(3)</sup> Β. το σχήμα υπέστησε.

<sup>(2)</sup> D. oti un esti.

<sup>(4)</sup> Β. διάταξιν.

φάσεις · οὐ γὰρ παρ' ἔλαττον τὸ μὴ (1) ὂν οὐσίας μετέγει τοῦ ὄντος, ώς εἴρηται ἐν Σοφιστῆ. ἐπὶ δὲ τοῦ ένὸς, αίτίας δηλούσιν ύπερογήν, καὶ τούτω κρείττους εἰσὶ τῶν καταφάσεων. Διὸ καὶ τῶν (2) μετὰ τὸ ἔν τὰ αΐτια τὰς ἀποφάσεις τῶν δευτέρων οὕτως ἔχει κατ' αὐτῶν ἐπαληθευούσας. Οὕτω γὰρ καὶ τὴν ψυγὴν ὅταν λέγωμεν μήτε φθέγγεσθαι μήτε σιγάν, ούχ ούτω λέγομεν ταῦτα περὶ αὐτῆς, ὡς περὶ (3) λίθων καὶ ξύλων, η άλλου τινός αναισθήτου πράγματος, άλλ' ώς γεννητιχῆς ούσης ἀμφοτέρω (4) ἐν τῷ ζώφ φωνῆς τε καὶ σιγῆς. Καὶ πάλιν τὴν φύσιν οὕτε λευκὸν οὕτε μελαν λέγομεν, άλλ' άγρώματον, καὶ αὖ άδιάστατον. Αρ' οὖν οὕτως ώς τὴν ὕλην; οὐδαμῶς · κρείττων γάρ έστι τῶν ἀποφασχομένων : άλλ' ὡς γεννητικὴν καὶ γρωμάτων καὶ παντοίων διαστάσεων. Ομοίως τοίνυν αναριθμον την μοναδα λέγομεν, ούχ ώς ύφειμένην τῶν ἀριθμῶν καὶ ἀόριστον , ἀλλ' ὡς γεννῶσαν τούς αριθμούς και όρίζουσαν · λέγω δὲ τὴν πρωτίστην μονάδα, καὶ ην πάντα έχειν φαμέν τὰ είδη τῶν άριθμῶν. Πάντα οὖν, ὅσα ἀποφάσκει τοῦ ένος, ἐξ αὐτοῦ πρόεισι· δεῖ γὰρ αὐτὸ μηδὲν εἶναι τῶν πάντων, ἵνα ቭ πάντα άπ' αὐτοῦ. Διό μοι δοχεῖ πολλάχις χαὶ ἀντιχείμενα (5) αποφάσκειν , οἶον οὖτε ὅλον οὖτε μέρος, οὖτε ταὐτὸν· οὖτε ἔτερον, ούτε έστὼς(6) ούτε κινούμενον. Πάσης γὰρ ἐξή-

<sup>(1)</sup> C. tò μλ lv.

<sup>(2)</sup> C. xal Tò.

<sup>(3)</sup> C. D. ώς περ.

Φ. ἀμφοτέρων.

<sup>(5)</sup> B. tà àvrixeipeva.

<sup>(6)</sup> D. έστὸς.

ρηται τὸ ἐν ἀντιθέσεως, πάσης ὑπερήπλωται σγέσεως, πάσης δυάδος καθαρεύει, παντός πλήθους αὐτών, καὶ των συστοίγων των διττων άιτιον όν, και της πρώτης δυάδος καὶ πάσης σγέσεως καὶ πάσης ἀντιθέσεως. Καὶ γάρ ή φύσις αἰτία πασῶν τῶν σωματικῶν ἀντιθέσεων, καὶ ἡ ψυ γή πασῶν τῶν ζωτικῶν αἰτιῶν, καὶ ὁ νοῦς τῶν ψυχικῶν γενῶν, τὸ δὲ εν ἀπασῶν τῶν διαιρέσεων ἀπλῶς · οὐ γὰρ ὧν μεν έστιν αίτιον, ών δε αναίτιον. Τὸ δε πάσης αντιθέσεως αΐτιον αὐτὸ πρὸς οὐδὲν ἀντίκειται. δέοι γὰρ ἄν καὶ ταύτης είναι τι τῆς ἀντιθέσεως αἴτιον ἄλλο, καὶ οὐκέτι πασῶν αἴτιον τὸ ἔν. Τὰς μὲν οὖν ἀποφάσεις διὰ ταῦτα γεννητικάς είναι τῶν καταφάσεων λέγομεν τὰς ἐν τῆ πρώτη παρειλημμένας υποθέσεις τῶν ἐπὶ τὰς δευτέρας έξετασθησομένων όσα γαρ γεννά το πρώτον έν τη πρώτη , τοσαῦτα ἐν τῆ δευτέρα γεννᾶται καὶ πρόεισιν ἐν τάξει τη οίκεία, και ούτως ο διάκοσμος άναφαίνεται τῶν θεῶν ἀπό τῆς ἐνάδος τῆς ἐξηρημένης ὑποστάς. έχεῖνο δ' αν τις πέμπτον είχότως ἐπὶ τούτοις ζητήσειε, πως εί ἀπό τοῦ οίκείου ένος είπε ποιήσεσθαι την άρχην ο Παρμενίδης, άπο των άποφάσεων άρχεται τοῦ ένος , ἀλλ' οὐχὶ τῶν καταφάσεων, αὐτὸς πάντα καταφάσκων έκείνου καὶ οὐδεν ἀποφάσκων εν τῆ ποιήσει ; καὶ γὰρ όλομερές φησιν αὐτὸ εἶναι, καὶ ἀτρεμές εἶναί τε (1) φησίν αὐτό άναγχαῖον, μή είναι δὲ άδύχητον, σφάλλεσθαί τε τὸν λέγοντα αὐτό μὴ εἶναι. Καὶ γὰρ

<sup>(1)</sup> Hac in Fragm. Fulle- fortè ea reperire volueris, p. born. deesse videntur, nisi et p. 62.

ή μεν εἶναι φάσχουσα αὐτὸ χέλευθος, πειθοῦς ἐστι κατ' αὐτόν ή δὲ μὴ εἶναι λέγουσα, καὶ ὡς χρεών ἐστι μὴ εἶναι,

Τὴν δή τοι φράζω (1) ἀπειθέα ἔμμεν' ἀταρπόν ·

Καὶ όλως πολλά κατατείνει περὶ αὐτοῦ, καὶ ὡς όπτον έστι γράφων, καὶ ώς νοπτόν. Πῶς οὖν τοῦ Παρμενιδείου ένος τοιάνδε φύσιν έγοντος, έν τούτοις είπων αυτός ἀπ' ἐκείνου ποιήσεσθαι τὴν ἀργὴν τῆς προκειμένης αὐτῷ γυμνασίας, διὰ τῶν ἀποφάσεων ὁδεύει πρώτων, ὧν αὐτὸς ἐν ἐχείνοις τοῦ οἰχείου χατέφησεν (2) ένὸς: Λεκτέον δή καὶ πρός ταύτην την ζήτησιν, ότι καὶ ό εν Σοφιστή ξένος εκ τοῦ διδασκάλου πρώτου ώρμημένος δείξαι το έν ον ἐπέχεινα τῶν πολλῶν ὅντων καὶ ταύτη τὸν Παρμενίδην κατορθοῦντα προτάξαντα τῶν πολλῶν τὸ ἐν ον, ἐζήτησεν εἰ ὄντως ἔν ἐστι τὸ Παρμενίδειον έν, καὶ ταυτόν ἐστιν ἐνί γε (3) αὐτῷ εἶναι καὶ ὄντι, ἢ ἄλλο μὲν τὸ ἐν τῆ αὐτοῦ φύσει, ἄλλο δὲ τὸ ον και ζητήσας έδειξεν είπερ όλον (4) τί έστι το έν ον, ώς ὁ Παρμενίδης εἶπε, καὶ ἀρχὴν ἔχον καὶ τέλος, μεμερισμένον είς ταῦτα καὶ οὐλομελὲς ὅν πεπονθέναι μὲν αὐτὸ ἀναγχαῖον τὸ ἐν, καὶ μετέχειν διὰ τὸ ὅλον τοῦ ένὸς, οὺ μέντοιγε αὐτὸ εἶναι τὸ ἀληθῶς ἔν · δεῖν δὲ τὴν άρχην μηδενός έτέρου μετέχειν, διότι τοῦ μετεγομένου δεύτερον άναγκαῖον εἶναι το μετέχον, ώς δεόμενον αλ-

<sup>. (1)</sup> C. φράστω. — Fragm. (3) B. ivi τε. Fulleborn, p. 56. παναπειδ. (4) C. D. δλων.

<sup>(2)</sup> D. xateppovnoev.

λου του καὶ οὖ έφίεται μετέχειν. ώστε εἴ τις ἐφέποιτο τή θέσει τοῦ ἐνὸς ἀποφήσει, πάντα ὅσα κατέφησεν ὁ πεπονθός (1) αὐτὸ θέμενος τὸ ἔν. Ἡρξατο μὲν οὖν, ὡς πολλάχις είπομεν, άπὸ τοῦ οἰχείου ένὸς, καὶ ἐν τούτοις ό Παρμενίδης, όπερ διν πεπονθός (2) το έν, άπιδών δὲ εἰς τὸ ἐν, ἢ ἐν αὐτὸ μόνον, καὶ οὐγ ὡς πεπονθὸς τὸ έν, άλλ' ώς έν θεασάμενος την μέθεξιν, άγηγαγε τον λόγον είς τὴν ἀκραιφνή τοῦ ένὸς ἔννοιαν, καὶ διὰ τοῦτο πάντα οίδεν εξ άνάγκης άποφατικώς, όσα τῷ πεπονθότι τὸ ἐν , ἀλλ' οὐχὶ τῷ αὐτῷ ἐνὶ ὄντι προσήγαγε καταφατικώς. Καὶ δη καὶ ήρξατο των ἀποφάσεων ἀπὸ τοῦ όλου, δι οὐ καὶ ὁ Ελεάτης ἐδείκνυ ξένος πεπονθὸς ον τὸ ἐν, τὸ Παρμενίδειον ἐν, ἀλλ' οὐκ ἀληθῶς ἐν, καὶ τοῦτο συμπεραίνεται πρώτον, ότι οὐγ όλον τὸ ἔν καὶ έδει τους Πλατωνικούς όρᾶν όπως ταῦτα δείκνυσιν έν τούτοις τη έννοία τοῦ ένὸς ὁ Παρμενίδης, ἄπερ (3) έν άλλοις αὐτοῦ την δόξαν ἐπανάγων εἰς τὸ άληθὲς δ Παρμενίδειος σοφός ἀπέδειξε, καὶ μη καταψηφίζεσθαι τής πρώτης ύποθέσεως ώς κενολογούσης, άλλά ζητείν έπὶ ποίου πράγματός έστιν ή ὑπόθεσις άληθής,καὶ τοῦτο λαμβάνειν άπὸ τοῦ Πλάτωνος. Αλλὰ τοῦ το μεν ὑπεμνήσθη διά τούτων τοως δε άν τις τοῦτο αὐτὸ λοιπὸν ήμᾶς έπανέροιτο, πότερον τοῖς ἀποφατιχοῖς χρώμεθα διὰ την ασθένειαν της ανθρωπίνης φύσεως οὐ δυναμένης την απλότητα του ένος παραλαβείν δι έπιβολής τινος

<sup>(1)</sup> D. πεπονθώς.

<sup>(3)</sup> C. είπερ.

<sup>(2)</sup> Β. πεπονθώς.

έπερειστικής, καὶ θέας καὶ γνώσεως έρηρεισμένης, ή καὶ τὰ κρείττονα τῆς ἡμετέρας ψυχῆς κατὰ τὸ ἀνάλογον αποφατικώς γινώσκει τὸ ἔν, φαμέν δη ὅτι καὶ ὁ νοῦς ταῖς μέν συζύγοις πρὸς τὰ εἴδη νοήσεσιν αὐτὰ γινώ. σκει καὶ περιλαμβάνει ( 1) τὰ νοητά, καὶ ἔστιν αὐτὴ κατα. φατική τις ή γνώσις · έὸν γαρ ἐόντι πελάζει (2) · καὶ ὁ νοεῖ τοῦτό ἐστιν, ὁ δὲ λέγει, τοῦτο νοεῖ · ὁ ἄρα ἐστὶ, τοῦτο λέγει πως ό νοῦς διὰ τῆς ἐαυτοῦ νοήσεως · τῆ δὲ ὑπὲρ νοῦν έναδι συνῆπται πρὸς τὸ ἐν,καὶ διὰ τῆς ἐνώσεως ταύτης γινώσκει τὸ ἐν τῷ μὴ ὄντι τὸ ὄν : ἀποφατικῶς ἄρα γινώσκει τὸ ἔν · διττὰς γὰρ ἔχει τὰς γνώσεις, τὴν μὲν ὡς νοῦς, τὴν δὲ ὡς μὴ νοῦς καὶ τὴν μὲν ὡς ἐαυτὸν γινώσκων, τὴν δὲ μεθύων, φησί τις (3), καὶ αὐτὸν ἐνθεάζων τῷ νέκταρικαι την μέν ώς έστι, την δε ώς ούκ έστι. Την μέν άρα ἀποφατικήν έχει τῶν γνώσεων, τὴν δὲ καταφατικήν καὶ αὐτὸς ὁ πολυύμνητος νοῦς. Αλλά μὴν εἰ νοῦς καὶ αἱ θείαι ψυχαί κατά μέν τὰς έαυτῶν ἀκρότητας καὶ τὰς ένότητας ένθουσιῶσι περί τὸ έν, καὶ εἰσὶ θεῖαι ψυγαὶ τὸ μάλιστα ταύτης ἔνεκα τῆς ἐνεργείας · κατὰ δὲ τὰς νοεράς δυνάμεις έξήρηνται τοῦ νοῦ, καὶ περιχορεύουσιν αὐτόν κατὰ δὲ τὰς νοητικὰς ἐαυτὰς γιγνώσκουσι καὶ τὴν ἐαυτῶν οὐσίαν ἀχράντως οὖσαν, καὶ τοὺς ἐαυτῶν λόγους ἀνελίττουσι · κατὰ δὲ τὰς δοξαστικάς, τὰ αἰσθητὰ πάντα προειλήφασί τε καὶ κατευθύνουσι δεόντως. Καὶ πᾶσαι μὲν αἱ ἄλλαι γνώσεις αὐτῶν εἰσι καταφατι-

<sup>(1)</sup> Β. D. παραλαμβάνει.

<sup>(3)</sup> Quis ille?

<sup>(2)</sup> Fragm. Parmen. p. 68.

καί τὰ γὰρ ὄντα ὡς ἔστι γιγνώκουσι, τοῦτο δέ ἐστι καταφάσεως ίδιον τη δε ένθεαστική περί τὸ έν ένεργεία τὸ ἀποφατικόν ἐστι καὶ ἐν ταύταις τῆς γνώσεως οὐ γὰρ ὅτι ἐστὶ τὸ ἐν γινώσκουσιν, ἄλλ' ὅτι οὐκ έστι κατά το κρείττον τοῦ έστιν. Η δε τοῦ ότι οὐκ έστι νόησις, απόφασίς έστιν. ὅτε τοίνυν καὶ αἱ θεῖαι ψυχαὶ καὶ αὐτὸς ὁ πολυύμνητος νοῦς δι' ἀποφάσεως γινώσκει τὸ ἐν, τί χρη καταγινώσκειν ἀδυναμίαν τῆς ήμετέρας ψυγής, αποφατικώς αὐτοῦ τὸ απερίληπτον ένδείχνυσθαι σπουδαζούσης; Τοῦ γάρ πρώτου φησίν οὐδέν ἐστι τοιοῦτον, οίον γινώσκειν εἰώθαμεν οῦτως. ώς αὐτὸς ἐν Επιστολαῖς εἴρηκε· τοῦτό ἐστι το πάντων αἴτιον τῆ ψυχῆ κακῶν, τὸ τὴν ἰδιότητα τοῦ πρώτου ζητείν, καὶ λογισμῷ τὴν ἐκείνου γνῶσιν ἐπιτρέπειν, δεόντως ανεγείρειν τὸ ἐν ἡμᾶν ἐν, ἵνα τῷ ὁμοίῳ τὸ όμοιον, εί θέμις είπεῖν, γνῶναί πως κατὰ τὴν ἡμετέραν τάξιν δυνατοί γενώμεθα · ώς γὰρ δόξη τὰ (1) δοξαστικά γινώσκομεν, καὶ ώς διανοία τὰ διανοητά, καὶ ώς τῷ νοερῷ τῷ ἐν ήμῖν τὸ νοητὸν, οὕτω καὶ ἐν τῷ ἐνὶ τὸ ἔν· τοῦτο δὲ ταυτὸν τῷ μὴ ὅντι τὸ ἔν, τοῦτο δὲ ταυτόν τῷ τῇ ἀποφάσει τὸ ἕν ἀπόφασις γὰρ τὸ μὴ όν, άλλ' ούχ ούτως το μηδαμώς όν έχεῖνο γάρ μή όν, καὶ οὐδέν ἐστι πρὸς τῷ μή ὄντι διὸ πάσης αποπέπτωκεν ύποστά σεως και αὐτοῦ τοῦ ένὸς ἀφηρημένον. Λέγεται (2) δε οὐδεν εν ώς πρός τοῖς άλλοις πασι, καὶ τοῦτο παντελῶς ἀμέτογον ὅν τὸ μὴ μετέ-

<sup>(1)</sup> D. B. τα δοξαστά. (2) B. D. λέγεται γοῦν οὐδὶ ἐν ώς.

γον, άνυπόστατόν έστιν έσχατον γαρ άπολείπει τα πράγματα πρὸ γὰρ αὐτοῦ τὸ ον, καὶ πρὸ τοῦ ὅντος τὸ ζῆν, καὶ πρὸ τούτου τὸ νοεῖν · όθεν μη νοοῦμεν ζῆν τι καὶ είναι δυνατόν καὶ μεῖζον είναι καὶ μὴ όν, ἔν πως ὑπάρχειν τὸ δὲ μηδὲν ἐν ὑπάρχον πρὸς τοῖς ἄλλοις, πάντων άναγκαῖον ἐκπεπτωκέναι, καὶ τοῦτό ἐστι τὸ μηδαμως όν. Τὸ δὲ ἀὖ πρὸ τοῦ όντος ἐν, μὰ ὅν μὲν ἔστιν, οὐ μέντοι καὶ οὐδέν · ἐν γὰρ ὄν, άδύνατον αὐτὸ λέγειν οὐδεν. Μή ον ούν αύτο φωμεν και νοούμεν τῷ ἐν ἡμῖν όμοίφ . καὶ γὰρ ἐν ἡμῖν ἔνι τι σπέρμα ἐκείνου τοῦ μὴ ὄντος. καὶ οὕτως ἐξηρημένον αὐτὸ τῶν ὄντων λέγωμεν μό νων όν,μη πρός (1) όρον ύπενεχθέντες λάθωμεν, καὶ φανταστικώς τὸ μὴ ὄν, ἀλλ' οὐκ ἐνθεαστικώς προδάλλωμεν. τοῦτο γὰρ ἡμᾶς οὐ τοῦ ένὸς ἀποστήσει μόνον, άλλὰ καὶ τῆς ὄντος γνώσεως. ὅπως μέν οὖν οἰκεῖαι πρὸς τὸ ἐν αὶ ἀποφάσεις, καὶ τίνα τρόπον ἀποφάσκεται πάντα ἀπ' αὐτοῦ, καὶ ὅτι πᾶσα γνῶσις τοῦ ένὸς δὶ ἀποφάσεώς έστι, έχ τούτου δήλον πάλιν δε ήμεν εβδομον έπι τούτοις σκεπτέον, είτε πάντα τὰ όντα ἀποφάσκεται του ένὸς, εἶτε μὴ πάντα,τίς ἡ ἀποκλήρωσις, καὶ διατί μέγρι τούτων έστὶ, καὶ πρὸς τί βλέπων ὁ λόγος. Πρῶτον δὲ ἴσως ἀπολογήσασθαι χρή πάντα τὰ ἐπὶ τῆς πρώτης ὑποθέσεως ἀποφασχόμενα τοῦ ἐνός ἔστι δὲ ταῦτα κατὰ τὸ έξῆς ούτωσὶ κατατεταγμένα, ὅτι οὐ πολλά · ότι ούτε όλον, ούτε μέρος, ούτε άρχην έχον, ούτε μέσην, ούτε τελευτήν · ότι ούδεν έχει πέρας · ότι

<sup>(1)</sup> D. πρὸς ἀόριστον.

άσγημάτιστον· ὅτι οὖτε ἐν άλλφ ἐστὶν, οὖτε χινεῖται, ούτε παύτόν έστιν, ούτε έτερον : ότι ούτε όμοιον, ούτε ανόμοιον . ότι ούτε ίσον, ούτε μείζον, ούτε έλαττον . ότι ούτε πρεσδύτερον, ούτε νεώτερον · ότι γενέσεως οὐδαμη μετέγει, γρόνου μή μετέγον · ότι οὐδε τοῦ εἶναι μετέγει, ότι ούτε ονομαστόν, ούτε ρητόν έστιν, ότι ούτε δοξαστὸν,οῦτε ἐπιστητόν ἐστι. Τὰ μὲν οὖν ἀποφασκόμενα ταῦ τά έστιν, ως εχαστον συντόμως είπεῖν δὶ ἢν δὲ αἰτίαν ταῦτα μόνα παρείληπται ζητούμεν καὶ εἰ μὲν πάντα τὰ όπωσοῦν ὄντα, πῶς οὐ πάντα, καὶ δὶ ἡν αἰτίαν, ἐπιστῆσαι δήπου και ήμας άξιον ηδη γάρ και τοῖς πρό ήμων πολλήν τοῦτο παρέσγεν ἀπορίαν. Καὶ τοῖς μὲν ἄλλοις παραλείπω πάντα, όσοι τὰ δύο είδη τοῦ ποσοῦ, τό τε διωρισμένον καὶ τὸ συνεγές, ἀποφάσκεσθαι τοῦ ένὸς εἰρήκασιν · ούτε γὰρ δύο μόνα εἴδη: τοῦ ποσοῦ κατά τε τοῦς Πυθαγορείους καὶ Πλάτωνα, πανταγοῦ καὶ αὐτὸν βοώντα τρεῖς είναι τὰς περὶ τὸ ποσὸν ἐπιστήμας, ἀριθ-\_ μητικήν, μετρητικήν, στατικήν, ούτε πάντα, όσα παρείληπται, τῆς τοῦ ποσοῦ φύσεως ἐστιν, οἶον τὸ σγῆμα, τὸ κινεῖσθαι, τὸ ἐστάναι · ἡ ὄσοι τὰς δέχα χατηγορίας ἐν τούτοις άνελίττουσιν·οὐ γὰρ ταῦτα μόνον ὑπὸ τὰς δέκα κατηγορίας, άλλὰ καὶ άλλα πολλὰ ἃν εἶποι τις, ὧν οὐδεμίων ο Παρμενίδης -πεποίηται μνήμην. ή εἴ τινες τὰ πέντε γένη θρυλλοῦσι τοῦ όντος καὶ ταῦτα μὲν ἀπέφησε τοῦ ένὸς , τὴν οὐσίαν , τὸ ταυτὸν , τὸ ἔτερον , τὴν χίνησιν, την στάσιν ου μέντοι ταῦτα μόνον, άλλα καὶ τὸ σχῆμα, καὶ τὸ ὅλον, καὶ τὸν χρόνον, καὶ τὸν ά-

ριθμόν, καὶ τὸ ὅμοιον, καὶ τὸ ἀνόμοιον, ἄ μή ἐστι γένε τοῦ ὄντος · ὅσοι δὲ ἐν τῆ μονάδι ταῦτα πάντα δεικνύειν έθελουσι, πάντων είσι πιθανώτατοι. Και γάρ πολλὰ ή μονάς ἐστι πρυφίως, καὶ όλον καὶ μέρη καὶ σχημάτων περιεκτική, καὶ ἐν ἐαυτῆ καὶ ἐν ἄλλω, καθὸ πάσι πάρεστι τοῖς έξ αὐτῆς, καὶ ἔστηκε καὶ κινεῖται, μένουσα ἄμα καὶ προϊοῦσα, καὶ ἐν τῷ πολλαπλασιάζεθαι μηδέποτε αὐτῆς έξισταμένη καὶ τὸ ομοιον έτι αὐτῆς ἐστι δῆλον, καὶ τὰ άλλα όμοίως: άλλ' ότι μέν έν τῆ μονάδι ταῦτα δειχνύειν βάδιον, προθετέον αὐτοῖς καὶ ὅτι νοῦ μίμημά ἐστιν. ὥστε πολλῷ πρότερον εν τῷ νῷ ταῦτα πάντα προείληπται, καὶ δεὰ τοῦτο ἀποφάσκεται τοῦ ἐνὸς, ὅτι ὑπὲρ νοῦν ἐστι καὶ πᾶσαν την νοεράν οὐσίαν. Καὶ γὰρ ταῦτα καὶ ὁ Παρμενίδης θεώμενος έν τοῖς ἔπεσι περὶ τοῦ ὄντωςἀντὸς, ἐχεῖ χαὶ σφαῖραν ἀποτίθεται, καὶ ὅλον, καὶ ταυτὸν, καὶ ἔτερον, ἄμα γὰρ αὐτὸ καὶ σφαίρης ἐναλίγκιον ὅγκω μεσόθεν (1) ἰσοπαλὲς πάντη καὶ οὐλομελὲς ἐπονομάζει καὶ ἀτρεμές. ঊστε πάντα ταῦτα πρώτως μέν ἐστιν ἐν τῷ νῷ, δευτέρως δὲ καὶ εἰκονικῶς ἔν τε τῆ μονάδι καὶ τῷ αἰσθητῷ παντί: φυσικώς μέν έν τούτω, μιμητικώς δέ έν έκείνη ή σφαϊρα γάρ νοητή μέν καὶ ό νοῦς, διανοητή δὲ ή μονάς, αἰσθητή δὲ ὁ χόσμος οὖτος εἰχόνας φέρων ἐν έαυτῷ τῶν ἀϊδίων θεῶν. Οὕτω μὲν οὖν ἔξουσι τὸ τέλειον οἱ τὴν μονάδα παρεισάγοντες, εἰ μεταδαίνοιεν άπ' αὐτῆς ἐπὶ τὸν νοῦν, καὶ ἀποφάσκοιεν ταῦτα (1) Fragm. Fulleb., p. 76.

τοῦ ένὸς, ὡς ὑπέρ νοῦν ὄντος. Οὐδέν γὰρ μέγα καὶ σεμνόν, εί τῆς μονάδος ὑπερέγοι τὸ ἐν, ἦς καὶ ὁ νοῦς ὑπέρτερος , ἀλλ' εἰ αὐτοῦ κρεῖττον εἴη τοῦ νοῦ, καὶ τῶν τοῦ νοῦ πληρωμάτων. Οὐ μὴν οὐδὲ οὖτοι τὴν αίτίαν λέγουσι, δί ήν ταῦτα μόνον παρείληπται, πλείω δε τούτων ή ελάττω τῷν κειμένων οὐδαμῶς. Οὐδὲ γὰρ τῆ μονάδι ταῦτα μόνον ἐστὶν, άλλὰ καὶ έτερα αν εύροις πολλά καὶ γαρ περιττή καὶ ἀρτία, καὶ ἔκαστον ἔγει τῶν ὑπὸ ταῦτα εἰδῶν. Διότι οὖν ταῦτα μόνα έκ πάντων, οὐδὲν λέγουσι σαφές. Μόνος οὖν ἐκ πάντων, ὧν ἡμεῖς ἴσμεν, ὁ ἡμέτερος καθηγεμων (1) αὐτῷ τῷ Πλάτωνι συγχορεύσας ἐν τῆ τῶν θείων γνώσει, κατείδεν, ότι πάντα μέν όσα έν τάξει καταφάσκει διὰ τῆς δευτέρας ὑποθέσεως, ταῦτα ἀποφάσκει τοῦ ἐνὸς, ὡς εἴρηται πολλάχις, ἔχαστον δὲ τούτων τάξεως ἐστιν ἐχεῖ τινος θείας σύμβολον, τὰ πολλὰ, τὸ όλον, τὸ στημα, τὸ ἐν αὐτῷ καὶ ἄλλῳ(2), τῶν ἑξῆς έκαστον · οὐ γὰρ ἐν πάσει τάξει τοῦ ὄντος πάντα όμοίως άναφαίνεται, άλλα άλλαχοῦ μέν τὸ πληθος, άλλαχοῦ δὲ άλλη τις τῶν θείων ἰδιότης. Δς γὰρ ἐν Σοφιστη μεμαθήκαμεν, πρώτιστον μέν το έν ον, δεύτερον δὲ τὸ όλον, τρίτον δὲ τὸ πᾶν, καὶ ὡς ἐν Φαίδρω μετά τους νοητούς θεούς πρωτίστη μέν ή άχρώματος καὶ ἀσγημάτιστος καὶ ἀναφής οὐσία, δεύτερον δὲ τὸ χρώμα . τρίτον δὲ τὸ σχήμα · καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων

<sup>(1)</sup> Syrianus.

<sup>(2)</sup> D. αλλο.

όμοίως · και ἐν άλλη τάξει τοῦ ὅντος άλλων ἔκφανσις γίνεται πραγμάτων. Εἰ τοίνυν πάντα μὲν ταῦτα δηλοῖ τὸ πλάτος τοῦ ένὸς ὄντος, έξης καὶ ἀπαραλήπτως εἰ βούλεται δε τὸ εν επέχεινα πάντων ὑπερεῖναι τῶν όντων, εἰκότως ἄν ταῦτα μόνον ἀποφάσκει τοῦ ἐνός: όπως δὲ ἔχαστα τούτων οὖν διήρηται ταῖς θείαις τάξεσιν, έπὶ τῆς δευτέρας ὑποθέσεως ἀκριδέστερον γνωσόμεθα. Τίνα μεν ούν έστι τὰ ἀποφασκόμενα τοῦ ένὸς, καὶ ὅτι τοσαῦτα μόνον ἀναγκαίως (τοσαῦται γάρ είσι τῶν ὄντων διηριθμημέναι τάξεις), ἀπὸ τούτων δηλον · τοσοῦτον δὲ καὶ νῦν δῆλον, ὅτι πάντα ἀπὸ τῆς τοῦ ὄντος ἰδιότητος είληπται, καὶ οὐκ ἀπὸ τῆς γνώσεως. Τὸ γὰρ βούλεσθαι καὶ ὀρέγεσθαι καὶ πᾶν ο, τι τοιούτον των ζώντων ίδια, τὸ δὲ νοείν, ή διανοείσθαι, ή αἰσθάνεσθαι, τῶν γνωστικῶν ταῦτα γὰρ τῶν ὁπωσοῦν ὄντων κοινά. Πάντα οὖν τὰ εἰρημένα ὑπάρχει καὶ έμψύχοις πάσιν, ώς αν τοῦ εἶναι παρακολουθήματα: καὶ εἰκότως (ἦν γὰρ ἡ ὑπόθεσις εἰ ἔν ἐστιν) ἔπεται τοσαῦτα. Αποφάσκει τοῦ έν, ἵνα τελευταῖον ἀποφήση καὶ αὐτὸ τὸ ἔν ἐστιν, εἰπών εἰ ἄρα ἔν ἐστι, τοῦτο τὸ έν ούχ ἔστιν, ώς χρεῖττον ὅν χαὶ τοῦ ἔστιν· οὐδενὸς γάρ έστι δεχτικόν τῶν τῷ ἔστι παραχολουθούντων, καὶ έοιχε ταῦτα εἶναι μόνον τὰ τοῖς οὖσιν ὑπάργοντα ή ὄν έστιν, όσα καταφάσκει μέν ή δευτέρα υπόθεσις, άποφάσκει δὲ ή πρώτη. Οὐκ ἄν εὔροιμεν τῶν ὄντων κοινὰ άπάντων πλην τούτων, τὰ μέν άνωτέρω όλιχώτερα. τὰ δὲ μεριχώτερα ' διὸ χαὶ τὰ ἀνωτέρω ἀνελών, ἀναι-

ρεῖ τὰ έξῆς κατὰ τὴν ὑπόθεσιν. Θαυμαστῶς ἄρα έξεῦρε τίνα έστι τὰ έπόμενα τῷ ὄντι ή ὄν, και ταῦτα χατέφησε μεν έν τῆ δευτέρα, ἀπέφησε δε εν τῆ πρώτη, δείξαι βουλόμενος το έν των όντων επέχεινα · δείξας αὐτὸ τῶν καινῶν πᾶσι τοῖς οὖσιν ἐπέκεινα ὑπάργον : ταῦτα δέ ἐστι πάντα τὰ ἀποφασκόμενα τοῦ ἐνὸς κατὰ την πρώτην ὑπόθεσιν, ώστε εἰ τούτων ἄδεκτύν ἐστι: καὶ αὐτοῦ τοῦ ἔστιν. Εἰ δέ τις ἀδύνατα συνάγειν οἶεται την ύπόθεσιν ταύτην, αναμνήσθω και τών έν Σοφιστή γεγραμμένων εν οίς ὁ Ελεάτης, βασανίζων τὸν περί τοῦ ὄντος λόγον τοῦ Παρμενίδου, καὶ δεικνύς ώς οὐ δύναται εἶναι μέν, καὶ μάλιστα κατὰ αὐτὸν ὅλον λέγοντα τὸ ον, ἐπήγαγε σαφῶς : άμερὲς γάρ που δεῖ τὸ ὡς ἀληθῶς ἐν · μηδὲ μάτην ἐγκαλεῖτο Παρμενίδης διὰ τούτων εκεῖνος γάρ που (1) τὸ ώς άληθὲς έν, ῶς που καὶ ἀμερὲς, ὥστε οὐ μέρη ἔχον · ὥστε πάντα τὰ έξῆς τούτω δειγθέντα, πάντα ἔπεται τὰ συμπεράσματα τῆς πρώτης ὑποθέσεως ιώστε πᾶσα άληθης ἐφαρμόζουσα μόνφ τῷ ὡς ἀληθῶς ἐνὶ, τοῦτο δέ ἐστι τὸ πάντων αίτιον των όντων. Καὶ αι αποφάσεις οὐχ εἰς τὸ μηδαμῶς ήμᾶς ἄγουσιν, ἀλλ' εἰς τὸ ἐν αὐτὸ τὸ ὡς άληθῶς εν και γὰρ ἄτοπον τὸ μεν ὡς άληθῶς ὄν είναι (καὶ τί λέγω τὸ ὄν ; άλλὰ καὶ τὸ ὡς άληθῶς ἶσον, ἢ καὶ καλὸν καὶ ἔκαστον τῶν εἰδῶν ) τὸ δὲ ὡς ἀληθῶς έν μηδαμοῦ είναι τῶν πάντων, ἀλλ' ὄνομα μόνον διὸ τὰ ὄντα πάντα σώζεται καὶ ἔστιν, εἰδὲ ἐστὶ δῆλον

<sup>(</sup>τ) Sic Codd. Fortè excidit λίγει.

ώς οὐ πολλά ἐστι · οὐ γὰρ ἦν ὡς άληθῶς ἐν τοῦ μηδενός άναπεπλησμένον · τὰ γὰρ πολλά οὐχ εν · εἰ δὲ μή ἔστι πολλά, πάλιν ἔπεται πᾶσα ή πρώτη ὑπόθεσις, τούτου ληφθέντος, καὶ οὐ δεῖ κατηγορεῖν αὐτῆς ὡς άδύνατα λεγούσης. Τοῦτο μέν οὖν δέδεικται διὰ τούτων. Πάλιν δὲ ὄγδοον ἐχεῖνο σχεπτέον, περὶ τῆς τάξεως τῶν ἀποφάσεων, εἴτε ἄνωθεν ἄρχονται καὶ ἀπὸ τῶν πρώτων, πῶς τὰ πολλὰ πρῶτον ἀναιρεῖ, τελευταῖον δέ τὸ εἶναι καὶ αὐτὸ τὸ ἔν · σεμνότερον δὲ δοκεῖ καὶ ἡμῖν τοῦ πλήθους είναι τὸ έν, καὶ τὸ ὃν δή ἐν τοῖς οὖσι σεμνότατονείτε ἀπὸ τῶν τελευταίων , πῶς μετὰ τὰ γένη τοῦ ὅντος όμοιον παραλαμβάνει (1), καὶ ίσον καὶ ἄνισον, καὶ μεῖζον καὶ ἔλασσον · ταῦτα γὰρ καταγενέστερα (2) τῶν ΄ γενών είσι τοῦ ὄντος : άμεινον οὖν λέγειν ὡς ἀνωθέν τε άρχεται, καὶ πρόεισι μέχρι τῶν τελευταίων διὰ τῶν άποφάσεων. Οὕτω γὰρ καὶ ἐν Φαίδρω τῆς ἀκροτάτης τῶν νοερῶν τάξεων ἀποφάσχων τὰς έξῆς αὐτῆ καὶ ἀπ' αὐτῆς προελθούσας, ἄνωθεν πεποίηται τὴν ἄρσιν, ἀγρώματον αὐτὴν πρῶτον εἰπὼν, καὶ ἀσχημάτιστον έξῆς, καὶ τρίτον ἀναφανῆ. Καὶ γὰρ ἦν ἐκείνη τριῶν βασιλεύουσα νοερών τριάδων, της συνοχικής, ην κατά τὸ χρώμα τάττει (3) · τῆς τελεσιουργοῦ δευτέρας, ἢν κατὰ τὸ σχῆμα παρελάμθανε · τῆς νοερᾶς, ἢν διὰ τῆς άφῆς ἡμῖν συμδολικώς ἀνεδείχνυτο, καθάπερ ὑπομέμνηται διὰ τῶν είς την παλινωδίαν ήμιν πεπραγματευμένων. Και ταύ-

<sup>(1)</sup> D. περιλαμδάνει

<sup>(3)</sup> D. zaratáttsi.

<sup>(2)</sup> B. μεταγενέστερα.

την έλαγοναί τριάδες αὐται τάξιν, ην καὶ αἱ ἀποφάσεις. Οῦτως οὖν καὶ ἐν τούτοις ἄνωθεν αὶ ἀποφάσεις ἄργονται καὶ συμπροέρχονται τῆ τάξει τῶν θείων διακόσμων, ών ἀπάντων γεννητικόν τὸ ἔν. ὅπως δὲ ἐπὶ τέλει τὸ ἔν αὐτὸ καὶ τὸ εἶναι ἀφεῖλε, μὴ θαυμάσωμεν. Εάν γάρ τη όλη τάξει του λόγου παρακολουθήσωμεν , έσται ήμῖν καὶ τοῦτο γνωριμώτατον καὶ γὰρ δῆλον οἶμαι καὶ αὐτόθεν, ὡς ἐπὶ μὲν τῶν καταφατικών συμπερασμάτων, άπό των μάλιστα συγγενών άρχεσθαι (1) δεῖ, καὶ διὰ τούτων δεικνύναι τὰ ἦττον συγγενή επόμενα τη υποθέσει επί δε των αποφάσεων (2), ἀπὸ τῶν μαλιστα άλλοτρίων, καὶ διὰ τούτων δειχνύναι τὰ ήττον άλλότρια, μὴ ἐπόμενα τῆ ὑποθέσει · δεῖ γὰρ, ἔφημεν, τοὺς τῆ μεθόδφ ταύτη χρωμένους ἀπὸ τῶν γνωριμωτάτων ἄρχεσθαι. Διὰ ταῦτα τοίνυν πρώτον μεν άποφάσκει τὰ πολλὰ τοῦ ένὸς, οἶς άποφανθεῖσι πρώτοις ἔπεται πάντα έξῆς (3), ὅσα μεταξύ τῶν πολλῶν ἀποράσκεται καὶ τοῦ ένός · ἔσγατον δε αὐτό τὸ εν, ὅ ἐστι θέσει μεν αὐτὸ συγγενέστατον, μεταδέχεται δὲ ὑπὸ οὐσίας (4), καὶ διὰ τοῦτό τι έστιν, άλλ' οὐχ άπλῶς ἔν. ἔδει οὖν, ἀποφατικῶν ὄντων συμπερασμάτων, άρχην μέν είναι τὸ οὐ πολλά τῆς ύποθέσεως πάσης , τέλος δὲ τὸ οὐχ ἔν. Τούτων δὲ διωρισμένων ήμιν, τί τὸ πρῶτον ἀποφασχόμενον, όγ-

<sup>(1)</sup> D. εξάρχεσθαι.

<sup>(3)</sup> D. τὰ ἐξῆς.

<sup>(2)</sup> Β. τῆς ἀποφάσεως.

<sup>(4)</sup> Β. ἀπὸ οὐσίας.

δοον θεωρήσωμεν. Ούχοῦν αὐτός φησιν ότι τὸ 🕏ν οὺ πολλά · τὰ ἄρα πολλὰ πρώτον ἀποφάσκει τοῦ ένός · ποῦ οὖν τὰ πολλὰ ταῦτα, καὶ τί τὸ πλήθος, ὁ μὴ ἔστι τὸ ἔν; Εἰσὶ δή τινες, οι φασι τὰ πανταγού πολλά τοῦ ένὸς αὐτὸ ἀφαιρεῖν, διότι παντὸς ὑπερέγει πλήθους τὸ έν νοητοῦ (1) τε καὶ εἰσθητοῦ · οὐκ εἶναι οὖν τὸ ἐν οὐδὲν πλήθος, οὖτε νοητόν, οὖτε αἰσθητόν. Αλλ' άξιώ σομεν αὐτούς μεμνῆσθαι καὶ ὅτι ἐν τῆ δευτέρα ὑποθέσει καταφάσκεται τὰ πολλά ποῖον οὖν αἰσθητὸν πλήθος εν εκείνη θεωρούμεν - πάντα γάρ επὶ τῶν ὅντως όντων λέγεται (2), διότι τὸ ἐν ἐχεῖ παρισοῦται καὶ τὸ όν. Αλλοι δε έτι σεμινότεροι τούτων το νοερον πλήθος αὐτὸν ἀξιοῦσιν ἀποφάσκειν τοῦ ἐνός εἶναι γὰρ 🖏 τὸ μέν πρῶτον έν, ἀπλήθυντον τὸν δέ νοῦν, έν πολλάτην δε ψυχην, εν και πολλά, διά τον μερισμόν τῶν συνδέσμων δεηθείσαν το δε σώμα, πολλά και έν, ώς μεριστόν τῷ πλήθει χαρακτηρίζομενον · τῆν δὲ Όλην, πολλά μόνον. Τοῦτο οὖν τὸ πολλά τὸ νοερὸν πλήθος της πρώτης αἰτίας ἀφαιρεῖ, ἴν' ἐν ἡ μόνον, καὶ ὑπέρ νοῦν. Τί ποτε οὖν τὸν νοῦν τι λέγουσιν, ἐρωτήσωμεν (3) αὐτούς. Εἰ μέν γὰρ τὸν χυρίως νοῦν, ος τοῦ νοπποῦ δεύτερός έστιν, οὐ μόνον έστὶ τὸ ἐν ἐπέχεινα τοῦ νοσροῦ πλήθους, άλλὰ καὶ τὸ νοητὸν, άτε τοῦ νοῦ κρεῖτ-

<sup>(1)</sup> D. vospou.

<sup>(3)</sup> D. του νοῦν αυτοι λέγον-

<sup>(2)</sup> D. **καταλέγετ**αι.

τες, έρωτήσ.

τον ὑπάρχον · εἰ δὲ πᾶν τὸ νοητὸν ( Ι ) νοῦν προσαγορεύουσεν, άγνοοῦσε την διαφοράν την έν τοῖς θείοις, καὶ τὴν κατὰ μέτρον προϊοῦσαν-τῶν ὄντων ἀπογέννησιν. Αλλ' οι τοίνυν και τούτων ένθεαστικώτεροι (2) γαίρειν εἰπόντες τῷ πλήθει τῷ αἰσθητῷ, καὶ μηδὲ τῷ νοερῷ ανασγόμενοι πολλῷ φασὶ πρὸ τῶν νοερῶν ἀριθμῶν εἶναι τὰς νοητὰς μονάδας, ἀφ' ὧν ἀνεφάνη πᾶν τὸ νοερόν πλήθος κατά πολλάς τάξεις διηρημένας · έκεῖνο ούν ἀφαιρεῖσθαι τὸ πλήθος τοῦ ένὸς, ὅ ἐστι νοητὸν, άτε προσεγές ον μετά το έν, άλλ' ου το νοsρόν, άλλ' ού τοῦτο θαυμαστόν, εί τὸ εν έξηρηται τοῦ νοεροδ πλήθους, οὖ καὶ αἱ νοηταὶ μονάδες ὑπερήπλωνται. Θεῖος μέν οδν ο λόγος επί τινας άπλουστέρας αἰτίας άναδραμών · δει δέ και έννοειν στι έν τοις νοεροίς πολλαί τάξεις είσὶ , καὶ , ὡς ὕμνηται παρὰ τοῖς θεολόγοις , τρείς αι εν εκείνοις τριάδες, ας αποδείζομεν σαφώς έπὶ τῆς δευτέρας ὑποθέσεως ἐξενηνεγμένας · εἰσὶ δὲ έν τοῖς νοητοῖς καὶ νοεροῖς ἀνάλογον ἐκείναις τρσαῦται τριάδες. Εί δὲ ταῦθ' οὕτως ἔχει, δῆλον ὅτι καὶ τὰ πολλὰ ταῦτα, η κατά πρώτον καὶ νοητόν πληθος ὑποθετέον ταῦτα γὰρ τὰ πολλὰ, καθό πολλὰ, μόνον ἀπό τοῦ ένὸς ύφέστηχεν, ἀφ' ὧν καὶ τὸ τριαδικὸν ἄνωθεν πρόεισι μέχρι των ἐσχάτων, ἐν νοεροῖς, ἐν ὑπερχοσμίοις, ἐν αἰσθητοῖς (3), καὶ πᾶν τὸ ὁπωσοῦν τοῦ εἶναι μεταλαγγάνον, της τριάδος ταυτης μετείληγεν. Είς τρία

<sup>(1)</sup> B. vospov.

<sup>(3)</sup> B. aiσθητικοῖς.

<sup>(2)</sup> D. indeastruétepor.

γάρ νοῦς, είπερ προστέμνεσθαι (1) ἄπαντά φησί τις θεών, ού τὸ θελειν κατανεῦσαι, καὶ ἤδη πάντ' ἐτέτμητο (2) · τοῦτο οὖν ἔστι πρῶτον πλῆθος τὸ νοητὸν ἀπὸ τοῦ ἐνὸς ἐκφανθὲν, ὁ δόξειεν ἃν πρῶτον ἀποφάσκειν τοῦ ἐνός · καὶ μέγρι ταύτης ἤδη τινὲς τῆς τάξεως ἀναδραμόντες, τὸ ἀκρότατον αὐτῆς εἰς ταυτὸν ἤγαγον πρὸς τὸ ἔν. Η οὖν κατὰ τὸ νοητὸν πληθος διὰ ταῦτα θετέον τὰ πολλὰ τοῦ ένὸς ἀποφασκόμενα νῦν, ἢ κατὰ τὸ πρώτιστον πλήθος έν τοῖς νοεροῖς όν ὄνομα καὶ νοητοῖς τὰς γὰρ πολλὰς ἐνάδας οὐκ ἐν τοῖς νοητοῖς εἶναι θεοῖς, άλλ' ἐν τοῖς μετ' ἐχεῖνα εὐθύς. Μία γὰρ ἐνάς ἐστι καθ' έκαστην τριάδα νοητήν : έναδων δη πληθος ώφθη (3) πρώτον κατά την πρώτην τῶν νοητῶν καὶ νοερῶν τάξιν, ώς ἔσται καὶ τοῦτο δηλον ἐν τῆ δευτέρα ἐκ τῶν δειχθησομένων ὑποθέσεων (4). Νῦν οὖν ληπτέον, ώς ο Πλάτων παντός τοῦ τῶν ἐνάδων πλήθους ἐξαέρει τὸ ἔν, ὡς γεννητικὸν αὐτοῦ καὶ ὑποστατικὸν, καὶ τοῦτο ποιεί κατά τὰς κοινὰς ήμῶν ἐννοίας προλαδών, ὡς οὐ πολλά το έν. Από ταύτης οὖν τῆς τάξεως ἄργεται τῶν άποφάσεων , έν ή τὸ πρῶτον τῶν ένάδων πληθος ἀπὸ της πρώτης ένάδος άνεφάνη · ποῦ δὲ τὸ πρῶτον πλήθος των ένάδων, ώς εἴπρμεν, ή δευτέρα ποιήσει δήλον ύπόθεσις. Δείξει γοῦν (5) ὁ λόγος τῶν νοητῶν αὐτὸ θεών καὶ νοερών όν ἐν πρώτοις, ἀλλ' οὐγὶ τῶν μόνως

<sup>(1)</sup> D. πατρός τέμνεσθαι.

<sup>(3)</sup> D. κατώρθη.

<sup>(2)</sup> Sic Codd. At quo è fonte

<sup>(4)</sup> Β. ὑποθέσει.

oritur hac versus particula? (5) B. γάρ.

ύμνουμένων νοητών, εί δε και έστι πλήθος και έκείνοις (1) άλλον τρόπον. και ούγ ώστε το έν και είναι πολλά, άλλ' ώστε είναι τὰ πολλά ἔν τῷ μὸν γὰρ τὸ ἐν οὐ πολλά, δῆλον ὅτι ἀντίχειται τὸ ἐν πολλὰ εἶναι, τῶ δὲ τὸ ἔν ὄν πολλὰ, τὸ ἐν ὄν οὐ πολλὰ, ώστε εἰ μέν εἶπε τὸ ἐν ὄν οὐ πολλὰ, τὰ πολλὰ τŒῦτα τῶν νοητων αν έθεμεν είναι πολλων : έπειδη δε τό εν είπεν ού πολλά, έχει θήσομεν όπου ποτ' αν δειγθή : πρώτον είναι τὸ ἐν πολλά, καὶ οὐχὶ τὸ ἐν ὄν, δειχθήσεται δὲ τοῦτο μετά τὰς νοητὰς τάξεις, ὡς ἡμεῖς φαμέν, καὶ έν τοῖς νοητοῖς ὑμνουμένοις καὶ νοεροῖς διακόσμοις των θεών, όταν γωρίς μέν τὸ ἐν πληθυνόμενον δείξη, χωρίς δε τὸ όν ὁ λόγος, αὐτὸ δε τὸ νοπτὸν πληθος τελευταΐον άφαιρήσει τοῦ ένὸς, τέλος αρχή συν άπτων, έν οξς άποδειχνύσιν, ότι τὸ έν οῦτε τό έν ον, ως γνωσόμεθα δί εκείνων. Καὶ ταῦτα μεν περὶ τούτων · αὐτὴν δὲ τὴν λέξιν λοιπὸν ἐπισκεπτέον, ἵνα καὶ ταύτην έπὶ την τῶν πραγμάτων θεωρίαν ἐπαναγάγωμεν. Εχείνο ούν, ότι τὸ μή πολλά είναι τὸ ἐν, οὐδὲ άποδείξεως οὐδὲ παραμυθίας ήξίωσεν, άλλὰ κατὰ τὴν κοινην έλαδεν αυτήν και διάστροφον έννοιαν · δεί γαρ έν ταῖς περὶ τοῦ πρώτου μάλιστα θεωρίαις άνεγεῖραι τὰς κοινάς αἰτίας, ἐπειδὴ πάντα αὐτοφυώς εἰς ἐκεῖνο τέήαχται καὶ ἀνεπιτηδεύτως, καὶ ὅσα κατὰ νοῦν ἐνεργεῖ, καὶ όσα κατά φύσιν μόνον καὶ όλως άπάσης άποδείξεως αργήν είναι τὸ άναποδεικτον, και τὰς κοινὰς έννοίας

<sup>(1)</sup> D. dv dxx(voic.

ήγεισθαι (1) των άποδείξεων, ώς περ και γεωμέτραι οασί τοῦ δὲ, ὅτι τὸ ἐν οὐ πολλὰ, γνωριμώτερον οὐδέν έστιν ήμιν καὶ σαφέστερον, όθεν τοῦτου οὐ δεηθείς κατασκευής, οὐδὲ πλείονος λόγου παρέλαβεν. Είληπται μέν οὖν ἀπὸ τῆς χοινῆς ἐννοίας, ὅτι οὐ πολλὰ τὸ ἔν: εί δὲ γρη τινὸς αὐτὸ καὶ παραμυθίας άξιῶσαι, λέγομεν ότι πανταγού τὸ πρώτως ἔχαστον ἐν ἐξήρηται τῶν οξον άντιχειμένων, καὶ καθαρῶς ἐστιν ὅπερ ἐστίν · ὧσκαι τὸ καὶ τὸ καλῶς τὸ πρώτως οὐδαμῶς ἐστι κλ καλόν καὶ τὸ οῦτως ὄν, οὐχὶ καὶ μὴ ὅν, ὥστε καὶ τὸ πρώτως εν ούχι και πολλά: μόνον άρα εν τούτω έστι τό έν, οὐχὶ δὲ καὶ πληθος. Εἰ γὰρ δή καὶ ἔστιν έν αὐτῷ πλῆθος, ἡνωμένον ἔσται καὶ οὐχ ἐν άπλῶς: πρό δε τοῦ ήνωμένου τὸ ένοὖν ἐστίν, ῶςπερ δή καὶ πρό τοῦ είδοποιουμένου, τὸ είδοποιοῦν ἐστιν άρα τι καὶ τοῦ ἐπέκεινα πρώτου ὅντος, ὅπερ ἀδύνατον. Καὶ ἐὰν ἐχεῖνο πάλιν ἔχη πληθος πρὸ αὐτοῦ, ζητήσομεν έτερον, καὶ ἡ ἐπ' ἄπειρον χωρήσομεν, ἡ τὸ μόνως εν ευρόντες, έκεῖνο φήσομεν είναι πάντως μόνον αἴτιον. Τὸ δὲ ἡνωμένον πληθος τη αρχη συγγενές ἐστιν, αλλ' ούκ αρχήν, ούκ άρα πολλά τὸ έν, άλλ' αἴτιον τῶν πολλῶν οῦτω γὰρ οὐ πολλὰ, ώστε μή πολλὰ τῶν πολλῶν εἶναι γεννητικόν. Αλλὰ ταῦτα μὲν περί τῆς ἀποφάσεως κατὰ τὴν κοινὴν ἔννοιαν ὡς εἴρηται ληφθείσης · αὐτὸ δὲ πάλιν τοῦτο ζητητέον, ποῖον εν ό Παρμενίδης λαμβάνει λέγων, εἰ ἔν ἐστιν. Εἰ μὲν γὰρ

<sup>(1)</sup> Β. προηγείσθαι.

τὸ ἐαυτοῦ ἔν, ψεῦδος τὸ, οὐκ ᾶν εἴη πολλὰ τὸ ἔν; τὸ γὰρ ἐν ὄν, πολλά ἐστιν. Εἰ δὲ τὸ πρώτως ἐν τὸ ἀμέθεκτον, άληθές μέν τὸ ἐπόμενον, οὐ μέντοι τοῦτό ἐστι τὸ Παρμενίδειον εν . Την γάρ εκείνο τὸ εν ον. Τ καί πρότερον είρηται. Καί νῦν ὑπομνηστέον ὅτι τὸ ἔαυτοῦ έν ἐπαγγειλάμενος ὑποθέσθαί, καὶ τοῦτο μέντοι ὑποθέμενος τῷ (Ι) λέγειν εἰ ἔστι · τὸ γὰρ ἔστιν ἐπὶ τούτου πυρίως τη έννοία μόνη τοῦ ένὸς ἀποχρώμενος, άνατρέγει λοιπόν άπό τούτου πρός αὐτό τὸ έν, δ μήτε πολλά έστι, μήτε των άλλων μηδέν · όλον γὰρ τὸ έν ον λαδών, ποτέ μέν τῷ ένὶ τὴν διάνοιαν ἐπερείδων, τῷ δὲ ἔστι κατὰ μόνην χρώμενος την δεκτικήν φαντασίαν, ΐνα ποιήση λόγον, ευρίσκει την περί αυτοῦ ένὸς ὄντος αἰτίαν πότε δε άμφοτέροις ωσαύτως έπιδάλλων, παν τὸ πλήθος ἐξελίττει τής θείας οὐσίας άνωθεν μέγρι τῆς τελευταίας ποτε δε το μεν έστιν ώς προηγουμένω προσκείμενος, τῷ δὲ ἐνὶ γρώμενος ΐνα μη στερήσας αὐτὸ τοῦ ένὸς, μηδέν ὅν ἀποφήνη, την έπομένην πρός την θείαν οὐσίαν ὑπόστασιν ἐχφαίνει (2). Τὸ μὲν γὰρ ἐν μὴ ἔχειν τοῦ ένὸς δυνατὸν, τὸ δε είναι μη μετέχειν τοῦ ένὸς ἀδύνατον. Καὶ γὰρ τὸ μέν μλ ον δυνατόν ύπάρχει, τοιούτον γάρ τό έν · τό γάρ μηδεν άμήχανον είναί πως έστερημένον πάντη τοῦ ένὸς. Από τοῦ ένὸς οὖν ὄντος ἡ ἐπὶ τὸ ἄνω ἡ ὁδὸς, ἡ ἐπ' αὐτὸ, ἢ ἐπὶ τὸ κατωτέρω · κατὰ δὲ τὴν ἐπὶ τὸ ἄνω ὁδὸν

<sup>(1)</sup> D. τὸ, λέγειν.

<sup>(2)</sup> B. impaires.

κύτὸ ώς άληθῶς ἐν ἀναφαίνεται, παντὸς ἐκδεδηκὸς τοῦ όντος, όθεν καὶ τελευταῖον αὐτοῦ καὶ τὸ ἔν ἐστιν άφείλεν, ώς οὐδὲ τοῦτο τῷ ένὶ προσήκον. Τοσαῦτα καὶ πρός ταύτην την ζήτησιν ή δε είσδολή της πρώτης ύποθέσεως έναργή την όρμην έποίησε του λέγοντος σύν πάση τη πρός το προσκείμενον τάσει, καὶ τὸν άκροατην είς αὐτὸ ἐπιστρέφων. Τοῦτο γὰρ τὸ εἰ ἐν ἐνεργητικόν έστι τῆς ψυχῆς καὶ ἀναγωγὸν, οὐκ έῶν ἡμᾶς οἶον καθεύδειν πρός την ρηθησομένην θεωρίαν, οὐδε νωθρότητος όντας αναπλεως αυτή πελάζειν, μονονουγί τὸ περί (1) θεῶν ἡηθὲν λέγων, ὡς ἄρα ἔκλυσίς ἐστι θεοῦ, νωθρὸς δροτὸς, ἐς τάδ' ἔχων. Δεῖ γὰρ εἰ μέλλομεν ταῖς ἀποφατικαῖς ταύταις νοήσεσι προσχωρήσαι τοῦ ένὸς, καὶ αὐτοὺς έξαναστῆναι τῶν οἰκείων ήθῶν, ἀφελείν την ποικιλίαν της ζωής, και άποδύσασθαι τας πολλάς φροντίδας, μόνην αὐτήν καθ' αὐτήν ποιήσασθαι την ψυχην, ούτω πρός το θείον αὐτην άναπλώσας, καὶ πράς την ύποδοχην της ένθεαστικής δυνάμεως, ένκ αὐτοὶ πρότερον ἀποφατικῶς τοῦ ἐν ἡμῖν πλήθους ζη-דאסמידבר. סטרשב באל דאי מאאולטידסי דסט ביסב בייνοιαν αναδράμωμεν · άλλα τοῦτο μέν δηλον. Εκείνο δ' αν τις ζητήσειε διὰ τί μή χαθάπερ τῶν άλλων τὰ ἀντιχείμενα ἀφαιρεῖ τοῦ ὡς ἀληθῶς ένος, οίον ότι οὐ ταὐτὸν, ότι οὐχ ἔτερον δειχνὸς, ότι ούχ έστως, ότι ού χινούμενον ούτωσι και ότι ου

<sup>(</sup>τ) D. περί τῶν θεῶν.

πολλά, και ότι ούγ έν έπιδείκνυσιν άλλά τοσοθτον μόνον προσελαθεν, η άπεδειζεν, ένα πανταχού δειχνύηται τῶν ἀντικειμένων ἐκεῖνο καθαρεῦον, μήτ' ἀμφότερα είναι δυνάμενον, ού γάρ τι έν τὸ άμφότερον όν, μήτε θατέρω μαγόμενον δέηται προόντος ίνος τοῦ καὶ αὐτὸ κάκεινο ποιήσοντος. Εν λέγομεν ούν λογικώς μέν ότι την υπόθεσιν έδει φυλάττειν άφ' ής 6 λέγος πρόεισιν. έστι δὲ ή ὑπόθεσις εἶ ἔν ἐστι, ταύτη δὲ ἀκολουθόν έστιν επάγειν το ου πολλά έστιν άναίνεται γὰρ ή του ένος έγνοια το πλήθος ουν ακολουθον δέ το ουν έν έστι, και εί άλλο έστι το άντικείμενον έν τῷ πλήθει: καί εἰ τοῦτο δυνατόν, ἀφαιρεῖν τοῦ ὡς άληθῶς tvèς, ο και ποιήσει τελευταΐον (1)· αποφήσει γάρ το δι δ έστι μετά τοῦ έστι προσλαβείν δὲ αὐτὸ καθάπερ το μη είναι πολλά, το έν ούκ ήν, διότι τον λόγον ἀπό των άναμφισδητήτων έδει τροϊέναι πάντως έμολογημάτων, και οὐκ ἀπό τοῦ λόγου δεομένων (2). εν γάρ πν και τουτο παράγγελμα των είς την γομνασίαν ταύτην συντεινόντων. Ρητορικώς (3) μέν ούν, όπερ έφην, ούτωσὶ φητόον. · εἰς δὲ τὰ πράγματα βλέπουσιν, ότι τὸ ἐν ἐκεῖνο πάντως, ὡ τὰ πολλὰ ἀντίπειται, τῷ πλήθει σύνεστι καθάπερ έτέρφ το ταὐτον, καὶ οἰκ ἔστιν άπληθυντον έν, και ούδι άνευ ένώσεως το πλήθος, έστι γάρ τὸ ἐν τῷ πλήθει ἐν, διὸ πεπονθὸς τὸ τὸ πλήθος τό εν. Αμα ούν ο Παρμενίδης τα πολλά του ένος

<sup>(1)</sup> D. Teleutov.

<sup>(3)</sup> D. paropues Hen yap.

<sup>(2)</sup> Β. προσδεομένων.

άπέφηνε κάκεινο τὸ ἐν ὡς συναποπεφασμένον παρήκενεί γὰρ εῖη ἐχεῖνο τὸ ἐν ὡς ἀληθῶς ἐν, οὐχ ἄν εἴη μόνως, οὐ πολλά, ώς συνυπάρχον τοῖς πολλοῖς, καὶ καθ' αύτο μέν ού πολλά, κατά συμβεθηκός δέ πολλά, καί οὐδαμοῦ ᾶν εῖη τὸ ἀπλῶς, οὐ πολλὰ, ἀλλὰ τὸ πῆ οὐ πολλά μόνον, καί τοι γε πανταχοῦ τῆς ἐννοίας (1) πρό τοῦ πῆ τὸ ἀπλῶς ἀπαιτούσης, καὶ ἄργεσθαι ἀπὸ των πη μόνως όντων α έστιν αναινομένης, δια γαρ τοῦτο καὶ τὰ εἴδη πρὸ τῶν αἰσθητῶν ἔθετο, τὰ νοητὰ ζητοῦσα τὰ άπλῶς πρὸ τῶν πῆ ὅντων καὶ ὁμωνύμων έκείνοις. Λαδών οὖν ὅτι τὸ ἐν οὐ πολλὰ, καὶ τοῦτο τὸ οὐ πολλὰ, άπλῶς οὐ πολλὰ λαθών, εἰκότως οὐκ ἐδεήθη καὶ τὸ ἐν συναφελεῖν, τὸ πῆ οὐ πολλά ὅν καὶ οὐγ άπλως. Από δή τούτων έπὶ τὰ πράγματα μεταβάντες, λέγομεν ότι τοῦτό έστι τὸ 🛵, όπερ ἐν Σοφιστῆ μὲν εἶπεν ώς άληθες (2) εν άμερες ον, και άλλο τοῦ πεπονθότος τὸ ἐν · ἐν δὲ Ἐπιστολαῖς τὸ πρῶτον τῶν πάντων ῷ μλ δεῖν προσάγειν τὸ ποιόν τι μήν · πᾶν γὰρ τὸ ποιὸν οὐκ έστιν άπλῶς, οίον τὸ ποιὸν χαλὸν, ἢ τὸ ποιὸν ίσον, τὸ γοῦν ποιὸν διαφορά δν, τί ποιεῖ χαλὸν χαὶ τί ἶσον, ώστε καὶ τῷ αὐτῷ ἐνὶ, καὶ ἀπλῶς οὐ προσακτέον τὸ ποιὸν, ἔνα μή τοιόνδε έν γένηται άντὶ τοῦ αὐτὸ ένὸς. Εἰ οὖν τὸ αὐτὸ ἐν καὶ πρῶτον ταὐτὸν, τὸ δὲ πρῶτον θεὸς, δῆλον ότι ταὐτὸν τὸ αὐτὸ εν καὶ θεὸς, καὶ οὕτις ἐκεῖνο θεὸς, άλλ' αὐτὸ θεός: καὶ ὅσοι ἄρα δημιουργὸν λέγουσι (3)τὸν πρῶτον ἡ πατέρα, οὐχ ὀρθῶς λέγουσιν · ὁ γὰρ

<sup>(1)</sup> D. πής έννοίας ήμων πρό. (3) Β. καὶ όσοι οὐν άρα.

<sup>(2)</sup> D. ώς άληθως.

δημιουργός καὶ ὁ πατήρ, τίς θεὸς; δήλον δὲ οὐ γὰρ πᾶς θεὸς ἢ δημιουργὸς ἣ πατήρ, τὸ δὲ πρῶτον άπλῶς θεός, και πάντες θεοί δι' έχεῖνο θεοί, τινές δε όσοι δημιουργοί διά τὸν δημιουργόν, και πατέρες διά τὸν πρῶτον δημιουργόν ή πατέρα. Λεγέσθω οὐν το ἐν άπλῶς θεὸς, ώς πάσιν αίτιον τοῦ είναι θεοῖς τοῖς θεοῖς, άλλ' οὐχὶ τισὶ θεοῖς, οἶον δημιουργικοῖς ἡ πατρικοῖς, ἡ ἄλλο ἔχουσιν είδός τι θεότητος μερικόν; ό δή ποιόν έστι θείον, άλλ' οὐχὶ άπλῶς διὰ ταῦτα γὰρ δή καὶ ἐν Ἐπιστολαῖς ποιόν τι μήν ἐπ' ἀρετήν τὸ πρῶτον οὐκ ἐδοκίμαζεν, ΐνα μὴ τὸ πρῶτόν τι ποιήσωμεν ἀντὶ τοῦ ἀπλῶς. Καὶ γάρ τὸ ποιὸν ζῶον άληθὲς ἐπὶ τοῦ τινὸς ζώου καὶ οὐ τὸ ἀπλῶς ἀποιον γὰρ τὸ ἀπλῶς πᾶν, ὡς πρὸ διαφοράς όν, ήτις ποιεί το έγον τι, και ούχ άπλως τί γάρ ζώον; τὸ ποιὸν ζώον. Εχομεν οὖν διὰ τούτον ὅτι τὸ πρῶτον ταυτὸν καὶ τὸ ἐν. Προσκείσθω δὲ ὅτι τοῦτ' έστι καὶ τὸ ἐν Πολιτεία τάγαθὸν ἐπέκεινα τοῦ εἶναι καὶ τῆς οὐσίας ἐκεῖ ῥηθὲν καὶ ὂν ὑπερούσιον · καὶ γὰρ τὸ ἐν καὶ τὸ ἀγαθὸν ταυτὸν, εἴπερ, ὡς ἐν Φαίδωνι λέγεται, τάγαθόν έστι τὸ πάντα συνέγον, τὸ δὲ πάντα συνέγον τῷ ἐνὶ ταὐτόν. Ἡ ἔστιν ἐπέκεινα τοῦ ἐνὸς, ἢ οὐδέν ἐστιν, ἢ οὐχ ἐν, ἐκάτερον δὲ ἄτοπον. Τὸ ἄρα πρώτον έστι τὸ ὡς ἀληθῶς εν καὶ ὁ πάντων βασιλεὺς καὶ τάγαθόν.

«Οὕτε ἄρα μέρος αὐτοῦ, οὕτε ὅλον αὐτὸ δεῖ εἶναι.— «Τί δη;—Τὸ μέρος (1) τοῦ ὅλου μέρος ἐστί;—Ναί.—

<sup>(1).</sup> Bekker. που μέρος όλου ἐστίν.

« Τὶ τὸ όλον; οὐχὶ οὖ ἀν μέρος μπθὲν ἀπῆ, όλον ᾶν « εἴn; — Πάνυ γε. — Αμφοτέρως ἄρα τὸ ἔν ἐκ μερῶν « ἀν εἴn όλον τε ὄν καὶ μέρη ἔχον. — Ανάγκη. »

Πρώτη τοῦ ένὸς ἀπόφασίς έστιν, ὅτι οὐ πολλὰ τὸ έν · πρώτως γὰρ ἦν τῶν πολλῶν γεννητικόν · καὶ γὰρ αὐτὸ τὸ πρῶτον πλήθος τῶν πάντων ἀκρότατον, έκ τοῦ ένὸς προελήλυθε. Δευτέρα μετά ταύτην ἀπόφασις, ότι ούτε όλον έστιν, ούτε μέρη έγει το έν . δευτέραν γαρ υφίστησι ταύτην τάξιν τὸ ἐν μετὰ τὸ πρῶ τον πλήθος, δ πρώτον ἀπέφησε (1) τοῦ ένός · καὶ ἴνα τούτο καταμάθωμεν σαφέστατα, λογικώς αὐτὸ τὴν πρώτην μετέλθωμεν · φανήσεται γαρ δ λέγομεν όρθως τῷ ταύτην μετιόντι τοὺς λόγους. Οὐκοῦν τοῦτο πᾶσίν έστι καταφανές, ώς ότων ή συνημικένον έκ της άναιρέσεως τοῦ ήγουμένου τὴν ἀναίρεσιν τοῦ ἐπομένου πιστού μενου, καθολικώτερου έστι το ήγουμενου, οίου ἐν τῷ εί μη ζώον, σύχι άνθρωπος, άλλα μην ου ζώον ουδέ ανθρωπος, άρα το ζωον του ανθρώπου καθολικώπερον. καὶ κῶς γὰρ ἄλλως ἀναιρεθὸν συναναιροίη θάτερον, εἰ μή δύναμιν έχει καθολικωτέραν; Καὶ γὰρ ἐπὶ τῶν λεγομένων, έξισάζειν, έστι τις ύπεροχή τών συνανανρούντων πρός τὰ συναναιρούμενα, καθ' αύτό τοῦτο τὸ ηγεῖσθαι θατέρφ τῆς ἀναιρέσεως, καὶ δί ἐαυτὸ κάκεῖνο άναιρεῖ, εί καὶ μή κατὰ τὸ ποσὸν, άλλὰ κατὰ δύναμεν. Τοῦτο δ' ούν χείσθω διωρισμένον (2), ότι έν τοῖς

<sup>(1)</sup> D. ἀπέφηνε.

<sup>(2)</sup> Β. προσδιωρισμένον.

άποφατικοῖς συμπεράσμασιν, όταν διὰ τῆ; ἀναιρέσεως τοῦ ἐπομένου τὸ ἡγούμενον συμπέρασμα συνάγωμεν άποφατικόν, το ήγούμενον δυνατώτερόν έστιν · όταν δε διά της αναιρέσεως τοῦ έπομένου το ήγούμενον άναιρώμεν, τὸ ἐπόμενον · καὶ άπλῶς τὸ τῆ ἐαυτοῦ ἀναιρέσει τὸ λοιπὸν συναναιροῦν εἶτε ἡγούμενον, εἶτε ἐπόμενον, αρατητικώτερον έστιν αύτοῦ καὶ δυνατώτερον. Εν μέν οδν τοῦτο κείσθα διωμολογημένον · δεύτερον δέ έτερον τοιούτον παν τό περιληπτικώτερον κατά την δύναμιν τινος, έγγυτέρω τοῦ ένος έστιν εἰκόφως, διότι γάρ αὐτὸ τὸ Εν πάντων ἐστίν, εἰ θέμις εἰπεῖν, περιληπτικώτατον, καὶ οὐδὲν ἔξω τοῦ ἐνὸς, οὐδ' ἄν αὐτὴν είποις την στέρησιν και τα άμενηνότα των πραγμάτων, άλλ' εἰ οὐδολως ὑφέστηκεν ἔν πῶς ἐστιν, ἀνάγκη καὶ τὰ έγγυτέρφ τοῦ ένὸς περιληπτικώτερα εἶναι τῶν πορρωτέρφ, μεμούμενα την απεριόριστον αιτίαν και την απειρον ύπερδολήν τοῦ ένός. Οὕτω καὶ τὸ ον (1) περιληπτιχώτερον ον ζωής χαὶ νοῦ, τοῦ ένος ἐστιν ἔγγιον, χαὶ ή ζωή μαλλον ή ό νοῦς. Δύο δή τούτων ήμεν άξιωμάτων ὑποχειμένων, χατίδωμεν όπως συλλογίζεται ό Παρμενίδης, ότι τὸ έν, ούτε όλον έστιν, ούτε μέρος έχει, καὶ παρακολουθήσωμεν αὐτοῦ τῆ ἀγωγῆ εἰ όλον έστὶ, φησίν, ή μέρη έχει, πολλά έστὶ τὸ ἔν ἀλλαμήν οὐ πολλά έστιν, ώς είρηται (2) προτερον, ούτε άρα όλον έσται, ούτε μέρη έξει τὸ έν. Καὶ πάλιν εί μη πολλά

D. Deest οδτω καὶ τὸ δν
 Β. ὡς προείρητα:.

nsque ad μάλλον ἡ ὁ νοῦς.

τὸ ἐν, ούτε όλον ἐστὶν, ούτε μέρη ἔχει τὸ ἔν · ἐν δλ ταύταις άμφοτέραις ταῖς άγωγαῖς τἢ άναιρέσει τῶν πολλών συναναιρεῖται τὰ μέρη καὶ τὸ όλον · ἔκειτο γάρ ήμιν τὸ συναναιροῦν ἐαυτῷ τὸ λοιπὸν ἐν τοῖς συνημμένοις δυνατώτερον και περιληπτικώτερον το δέ περιληπτικώτερον έγγύτερον τοῦ ένὸς, τὸ ἄρα πολλὰ ταῦτα, ἐγγυτέρω τοῦ ἐνός ἐστι τὰ μέρη καὶ τὸ δλον: καὶ γὰρ τὰ μέρη πολλὰ, τὰ δὲ οὐ πάντως ἐστὶ μέρη ώστε των μερών τὰ πολλά περιληπτικώτερα ἐπέκεινα οὖν ἐστι τῶν μερῶν. Πρῶτα ἄρα (1) τὰ πολλὰ ἐν τοῖς οὖσίν έστι · δεύτερα δὲ τὸ όλον καὶ τὰ μέρη, καὶ διὰ τοῦτο τὰ μὲν πρῶτα παράγει τὸ ἔν · τὰ δὲ δεύτερα διὰ τῶν πολλῶν · ἀεὶ γὰρ τὰ πρῶτα προϊόντα συμπαράγει τοῖς ἐαυτῶν αἰτίοις τὰ ἑξῆς. Εἴπερ οὖν αἱ ἀποφάσεις γεννώσι τὰς καταφάσεις, δήλον ὡς ἡ μὲν πρώτη τὰ πρῶτα γεννᾶ, ή δὲ δευτέρα τὰ δεύτερα, τὰ τοῦ όλου καὶ μέρη έχοντος παντός ἐκ πεπερασμένων ὄντος (2), ώς είτι μεν έχει μέρη, δείται τῶν πολλῶν, είτι δὲ πληθος, έξ ἀνάγκης ἐστὶν ὅλον. Καὶ ὅρα τὴν γεωμετρικήν τάξιν, ὅπως ὅτι μὲν οὐ πολλὰ τὸ ἔν εῖληπται ώς άξίωμα καὶ ώς κοινή έννοια · ότι δὲ οῦτε όλον έστιν ούτε μέρη έγει κατασκευάζεται δι έκείντς της κοινης έννοίας, και πάλιν ότι ούτε άρχην έχει ούτε τελευτήν, διά τοῦ πρὸ αὐτοῦ καὶ έξῆς ἀεὶ κατὰ τὴν γρυσήν ὄντως σειράν τῶν ὄντων, ἐφ' ὧν πάντα μὲν ἐχ τοῦ ἐνὸς, ἀλλὰ τὰ μὲν ἀμέσως, τὰ δὲ διὰ μιᾶς με-

<sup>(1)</sup> Β. πρώτα οὖν ἄρα.

<sup>(2)</sup> D. δντως.

σότητος, τὰ δὲ διὰ δυοῖν, τὰ δὲ διὰ πλειόνων, πάντα δὲ άπλῶς ἐκ τοῦ ἐνός. Οὕτω μὲν οὖν λογικῶς άποδείχνυται τὰ πολλά ταῦτα πρό τοῦ όλου τεταγμένα και των μερών ει δε θελοις και πραγματειωδέστερον, δρα τὰ πολλὰ, καθὸ πολλὰ, μίαν αἰτίαν έχει τὸ ἔν · οὐ γὰρ ἀλλαγόθεν πᾶν πλῆθος ἐστὶν ἡ ἐκ τοῦ ένός : ἐπεὶ καὶ τὸ τῶν ὄντων πληθος, καθόσον μέν νοητόν έστιν, έχ τοῦ όντος έστί καθόσον δὲ πλήθος, έχ τοῦ ἐνὸς ὑφέστηκεν. Εἰ γὰρ ἦν τὸ πλῆθος ἔχ τινος άλλης αιτίας παρά τὸ ἐν, ἐκείνην ἀναγκαῖον ἀν ήν πάλιν ή έν είναι, ή ούδεν, ή ούγ έν. Αλλ' εί μεν οὐδὲν ἦν οὐδ' ἄν αἰτίαν εἶναι δυνατὸν ἦν αὐτήν, εἰ δε ούγ εν πάλιν, ούγ εν ούσαν μηδεν διαφέρειν τών πολλών, της αιτίας πανταγού διαφερούσης των άπ' αὐτῆς. Λείπεται οὖν ἡ ἀναίτια εἶναι τὰ πολλὰ καὶ ασύντακτα αλλήλοις, καὶ απειράκις απειρα, μηδενός έν αὐτοῖς ὄντος ένὸς, ἢ τὸ ἐν αἴτιον εἶναι τοῦ εἶναι τοῖς πολλοῖς : ἡ γὰρ οὖτε ἔκαστον τῶν πολλῶν ἐν , ούτε τὸ ἐχ πάντων, καὶ οὕτως ἀπειράκις ἄπειρα ἔσται πάντα ή ξκαστον μέν έν, το δε έκ πάντων ούχ έν, καὶ ἀσύντακτα ἔσται άλληλοις, συνταχθέντα γὰρ ένὸς ανάγκη μετέχειν, η έμπαλιν (1) και εί έκαστον άπειράχις είναι, ἄπειρον μηδενός ον ένὸς μετέχον, η ἄμφω ένὸς μετέχει, χαὶ δή πρὸ αὐτῶν εἶναι τὸ ένοποιὸν ἀμφοτέρων καὶ τῶν μερῶν καὶ τοῦ όλου, μήτε όλον μήτε

<sup>(1)</sup> Β. ἀνάπαλιν.

μέρη έγον. Πάλιν και τοῦτο ἐπιδεὸς ἔσται ένὸς, καὶ εί έπ' ἄπειρον ήν, ήξομεν είς τὸ πρὸ τοῦ όλου καὶ τῶν μερών έν. Πρός δε τούτοις και ει άλλο τι αίτιον πν παρά τὸ ἐν τῶν πολλῶν, οὐκ ᾶν ἦ πλῆθος ἐνάδων, ᾶς παράγει ώς το έν · εί άρα είσι πολλαί ένάδες (1), πίτιον των πολλων καθό πολλά τὸ ἔν ' των γὰρ ἐνάδων πρώτως αίτιον εν, διό και ένάδες λέγονται, το δε των όντων πλήθος έστιν έχ του των έναδων πλήθους - ώστε παν πληθός έστιν έχ τοῦ ένὸς, τὸ δέ γε όλον τῶν ἄντων όν καὶ τὰ μέρη κάν τε γὰρ όλον ή τὸ 🕏 όν, δήλον δήπουθεν ότι μετά τοῦ είναι ἐστὶν όλον, κάν τε το έν μετεγόμενον, πάντως και τοῦτο τῷ ὅντι σύνεστι δήλον δήπουθεν ότι μετά τοῦ είναι έστιν όλου, κάν τε τὸ ἐν μετεγόμενον, πάντως καὶ τοῦτο τῷ ὅντι σύνεστι, κάν αὐτὸ μόνον τὸ όν αὐτόθεν, καὶ τοῦτό έστιν οὐσία. Εἰ οὖν τὸ όλον καὶ τὸ μέρος όντα πως έστιν ή καθ' υπαρξιν ή κατά μέθεξιν, παράγεται μέν και ταύτα έχ τοῦ ένὸς, άλλα και άπὸ τῆς οὐσίας, είπερ είη το όλον των όντων και το μέρος. Οθτως ούν ο Παρμενίδης έλεγεν εν τῷ ένὶ ὅντι ταῦτα τιθέμενος, όλον αὐτὸ λέγων εἶναι τὸ ἐν ὅν καὶ μέρη ἔγειν. καὶ τὸ μὸν ον τοῦ ένὸς ἐξάψας, τὸ δὲ όλον ἐν τῷ όντι ένὶ θεωρών , χαί τι τῷ ὅντι όλον ποιῶν εἰχότως. Πάντα μέν γάρ όσα όλότητος οὐσιώδους μετέχει, ταῦτα καὶ ούσίας ού πάντα δε όσα ούσίας, ταϋτα καὶ έλότητος.

D. πωλων ένάδων.

Αὐτὰ γοῦν τὰ μέρη τῆς οὐσίας, καθό μέρη έστι μετέγοντα τῆς οὐσίας, όλότητος οὐ μετέχει χαθό τοιαῦτά έστιν · εί δὲ τοῦ ἐπέχεινα τῆς οὐσιώδους ὁλότητος π οὐσία μετέγει, ἄρα τῆς οὐσίας τὸ οὐσιῶδες ὅλον καὶ ούχ έστι τη ούσία ταύτόν. Ούτω δε και εί τις ένοειδης έστιν όλότης, μετέχει (1) τοῦ ένὸς, τὸ δὲ ένιαῖον μέρος , άλλαμήν η οὐσιώδες έστι τὸ όλον και μέρος ή ένικτον · ἔστι γὰρ καὶ ἐν ταῖς οὐσίαις καὶ ἐν ταῖς ἐνάσιν όλον καὶ μέρος. Τὸ άρα ἐν ἐπέκεινα τοῦ όλου καὶ μέρους, και των ούσιωδων και των ένιαίων, και τουτο μόνον, άλλά και τὰ πολλά τοῦ τε όλου προϋπάργει και των μερών, έκατερον πάντων πολλά πώς έστιν ώς δείζωμεν (2) · άλλαμήν τὰ πολλά τὰ πρώτως ληφθέντα μόνου μετέγει τοῦ ἐνός · ἐπέχεινα ἄρα τὰ πολλὰ τοῦ τε όλου καὶ τῶν μερῶν. Ταύτη (3) μὲν οὖν καὶ τὸ δειχτέον ήμεν, θεατέον δε την των αποδείξεων τούτων άληθειαν . και εί ουτως άποδείξεις είσι, δείξουσιν ότι παν όλον πάντως συνάγει τι πληθος. Πασα οὖν όλότης πάντως έμφασιν έχει των οίχείων μερών : ή μέν γάρ έν τῷ μέρει καὶ πάντως συντέτακται πρός τὸ μέρος, χαί ου μόνον όλον έστιν, άλλα χαι μέρος · ή δε έχ τών μερών συμπεπλήρωται τοῖς ἐαυτόῖς μέρεσιν · ή δέ γε πρό τῶν μερῶν τὰς αἰτίας ἔχει (4) τῶν μερῶν, ὧστε και πλήθους · οὐδαμῶς ἄρα όλον ἐστὶ τὸ ἔν. Εἰ γάρ

<sup>(1)</sup> D. μετέχουσα.

TO · BEIXTÉON de MINTY.

<sup>(2)</sup> B. ideiξαμεν.

<sup>(4)</sup> B. συνέχει.

<sup>(3)</sup> D. ταύτη μέν οὖν καὶ τοῦ-

πᾶν όλον μετὰ πλήθους, το δὲ ἐν ᾶνευ πλήθους, οὐκ άρα όλον τὸ ἔν · πάλιν μέρος ἄλλου μέρος ἔστιν, ώστε το μέρη έγον, πλήθος έχει, πᾶν γὰρ μέρος έντι μετ' άλλων έθέλει συμπληροῦν τὰ δὲ άλλα ταῦτα δήλον ώς πολλά έστιν. Εί τοίνυν τὸ έν οὐδενός έστι πλήθους μετέχον, τὸ δὲ μέρη ἔχον πληθος ἔχει, φανερὸν ότι τὸ ἐν οὐκ ἀν ἔχοι μέρη (1). δέδεικται δὲ ὅτι οὕτε όλον έστιν, ούτε άρα όλον έστιν, ούτε μέρη έχον τὸ ενείτε γὰρ όλον ἐστίν, είτε μέρη ἔγει, πολλά ἐστιν, ἀλλαμήν οὐ πολλά ἐστιν, οὕτε ἄρα όλον ἐστὶν, οὕτε μέρη έγον. Καὶ ὁρᾶς ὅτι τοῦτο πρῶτόν ἐστὶν ἀποδεδειγμένον διὰ τῶν οὐ πολλῶν, ὥσπερ δή καὶ ἐν τοῖς οὖσιν ή όλότης παράγεται δια του πρώτου πλήθους, τὸ δὲ δι' αἰτίας δειχνύμενον, τοῦτό ἐστι χυρίως ἀποδειχτιχόνεί οὖν τὸ όλον όλον ἐστὶ διὰ τὰ πολλὰ, τὸ μὴ εἶναι πολλὰ πάλιν αίτιον τοῦ μη όλον είναι, άμφοτέρων δὲ τούτων ή τοῦ ένος μονότης τοῦτο δὲ ἦν ὁ καὶ ὁ Ελεάτης σοφός (2) εδείχνυ, μη δυνάμενον είναι ώς άληθως έν, λέγω δή τὸ όλον · πάθος μέν γὰρ αὐτό , φησιν , ἔχειν τοῦ ένὸς, οὐδὲ χωλύειν, τὸ δὲ έν αὐτὸ εἶναι ἀδύνατον. Όπερ οὖν έχεῖ δέδειχται (3) δειχνὺς ὅτι μὴ ἔστιν ἐν ὡς άληθως το Παρμενίδειον έν, τοῦτο έν τούτοις απέδειξε μή ον το ως άληθως ον, άντιστρέψας προς έχείνην την ἀπόδειξιν την εὐταῦθα πρώτην ἔφοδον · ἐκεῖ μὲν γὰρ

<sup>(1)</sup> Β. μέρη αὐτό.

<sup>(3)</sup> C. suprascriptum didit-

<sup>(2)</sup> Β. δ Ελεάτης ξένος.

χα. D. δίδειχε.

έδειζεν εί όλον έστιν, ούχ όν άληθως έν, ένταῦθα δέ εὶ ἔστιν ὡς ἀληθῶς ἐν, ὅτι οὐχ ὅλον ἐστίν · ὥστε ἡ έχείνοις ἀπιστείτω τις, ὡς οὐ Πλάτωνος θεάμασιν, ή καὶ τούτοις συγχωρείτω, καὶ ταύτην ήγείσθω κατὰ Πλάτωνα την πρώτην ἀρχην, καὶ τὸ ὡς ἀληθῶς ἐν είναι το πρώτον, καὶ τοῦτο μέν τοιοῦτον εἰ δὲ ταύτόν πως είναι δοχει τό τε όλον και το μέρη έγον, οὐ γρη θαυμάζειν. Όρωμεν γάρ ώς ήνωμένον το αυτό καὶ ώς διακεκριμένον . ώς μέν ήνωμένον όλον αὐτό προσαγορεύομεν, ώς δε διακεκριμένον μέρη έγον, το δε εν ούτε ήνωμένον έστιν, ώστε ούχ όλον, ούτε διακεκριμένον, ώστε οὐ μέρη έχον. Εἶτε γὰρ ήνωμένον, πολλά έστιν · είτε διακεκριμένον · καὶ γὰρ τὸ ήνωμένον πληθός έστι τῷ ένὶ κρατούμενον, τὸ δὲ ἐν ἐπέκεινα παντὸς πλήθους, τοῦ δὲ ὡς ἡνωμένου καὶ πολλῷ μάλλον τοῦ διακεκριμένου. Ταῦτα καὶ περὶ τούτων. Λοιπὸν δὲ άν τις ἐπιζητήσειεν, πότερον ταῦτα ἀποφάσκει τοῦ ένὸς, αὐτὸ (1) πρὸς αὐτὸ λαμβάνον τὸ οὐγ ἐπόμενον αὐτῷ ἢ πρὸς τὰ ἄλλα. Καὶ γὰρ τοῦτό τισιν ἔδοξεν, ώς των πολλων όλων όντων παρά τὸ ἐν, καὶ τούτων άποφασκομένων τοῦ ένὸς, καὶ τοῦ όλου καὶ τοῦ σχήματος, καὶ τῶν άλλων όμοίως. Δῆλός ἐστιν ὁ φιλόσοφος έν άρχη μέν της υποθέσεως παραλαμδάνων όσα ουχ έπεται τῷ ένὶ αὐτῷ πρὸς αὐτό · καὶ γὰρ ὅτι ἀπλήθυντον, καὶ ὅτι οὐγ ὅλον, αὐτὸ καθ' αὐτὸ σκοπούμεθα, και εί μηδέν εξη των άλλων εν μέσοις δέ όσα ούχ

<sup>(1)</sup> D. αὐτοῦ.

έπεται, ούτε αὐτῶ πρὸς έαυτὸ, ούτε πρὸς τὰ άλλα, οίον ότι ούτε ταύτον έαυτῷ, ούτε ἔτερον έαυτῷ, οὐτε ταύτὸν τοῖς άλλοις, οὕτε ἔτερον τῶν άλλων, οῦτε όμοιον, ούτε ανόμοιον ώσαύτως, ούτε απτόμενον, ούτε γωρίς όμοίως · έπιτέλει δε όσα οὐγ ἔπεται τῷ ἐνὶ πρὸς τὰ ἄλλα μόνον, ὅπου καὶ δείκνυται, ὡς οὕτε ἐητόν έστιν, ούτε δοξαστάν, ούτε έπιστητόν, ούτε όλως γνωστόν έστί τινι τῶν ἄλλων : άλλ' αὐτὸ τῶν ἄλλων έστιν έξηρημένον και γνώσεων, και γνωστόν εί οίσν τε είπειν έφ' έαυτου μένον οὐδενὶ τῶν άλλων συνταττόμενον, άλλ' ἀπεριόριστον τοῖς πᾶσι · καὶ ὅταν οὖν λέγη μκ είναι πολλά τὸ έν, οὐγὶ τὰ όλα λέγει τοῦ ἐνὸς μὰ είναι τὸ ἐν, ὡς ἐπέχεινα τοῦ ἐνὸς μὴ εἶναι αὐτὸ πλῆθος έν έαυτῷ μὴ ἔγειν · μηδ' είναι τὸ ἐν ἄμα τῷ ἐνὶ καὶ πολλά, μόνως δε εν είναι και αυτό εν, παντός πλήθους καθαρεύον και γάρ έταν εν τη δευτέραυποθέσει διή ( ) καταφάσκων, ότι πολλά τὸ έν, ἀπλήθυντον αὐτὸ είναι παὶ μόνως έν, καὶ οῦτω μήτε όλον είναι, μήτε μέρη έγειν πρός έαυτό σκοπούσα πῶς έγει τοῦτο τὸ έν.

« Δεῖ δέ γε μὴ πολλὰ, ἀλλ' ἐν αὐτὸ εἶναι. — Δεῖ. « — Οὖτε ἄρα ὅλον ἔσται, οὖτε μέρη ἔξει, εἰ ἐν ἔσται « τὸ ἐν. — Οὐ γάρ. »

Συμπεραίνεται μέν έν τούτοις την όλην ἀπόδειξιν, ην καὶ πρότερον εἴπομεν, καὶ νῦν δὲ ὅσως ὑπομνῆσαι πάλιν εὕκαιρον (2), το ἐν οὐ πολλὰ, τὸ ὅλον πολλὰ. τὸ ἄρα ἐν οὐχ ὅλον · καὶ πάλιν τὸ ἐν οὐ πολλὰ, τὸ

<sup>(1)</sup> Codd. dunn.

<sup>(2)</sup> D. οὐκ ἀκαιρον.

ικέρη έγον, πολλά, τὸ ἐν ἄρα οὐκ ἔχει μέρη · ὡς εἶναι τ-όν συλλογισμόν εν δευτέρω σχήματι, το άρα έν οὐχ έγει μέρη, και ύποθετικώς, εί όλον έστι, μέρη έγει τὸ έν - εἰ μέρη έχει τὸ έν, πολλά ἐστιν - ἀλλαμὴν οὐ πολλὰ τὸ ἔν · οὖτε ἄρα ὅλον ἐστὶν, οὖτε μέρη ἔχει · Καὶ θέα μοι την ασφαλειαν τοῦ Πλατωνος ὅτι οὐχ αμερὲς ἔφατο τὸ ἐν, ἀλλὰ μέρη μὰ ἔχον · οὐ γὰρ ταὐτόν ἐστι τὸ ἀμερὲς τῷ μέρη μὴ ἔχειν. Τοῦτο μέν γὰρ κατὰ τοῦ ένὸς λέγειν δυνατόν · τὸ δὲ ἀμερὲς οὐ πάντως · φύσιν γάρ τινα δηλοϊτό άμερες έστιν ότε, και οίον είδός τι · μάλ. . λον δέ καὶ οὐδὲν άλλο ἡ ένοειδὲς εἶδος, καὶ οὐδὲν άλλο ἡ όπερ ο Τίμαιος κέκληκεν αμέριστον. Δήλος γοῦν ἐστι καὶ αὐτὸς ἐν ἐκείνοις τὸ αὐτὸ καὶ ἀμέριστον ἀδισφόρως καὶ ἀμερὲς, ὡς ἐν ἀνθ' ἐνὸς, ἀποκαλῶν, ὡς ἐν τῆ ἀρχῆ τῆς ψυχογονίας (1) γέγραπται. Εν δὲ Σοφιστῆ, καὶ τὸ ώς άληθῶς εν, άμερες έκάλεσεν είπων, Αμερες γάρ που δεῖ τό γε ώς ἀληθῶς ἐν εἶναι, ταὐτὸν ἐν τούτῳ λέγων το άμερες, όπερ ένταῦθα μέρη μη έχον εἶπεν. Δστε εἴ τι μὲν ἔστι μέρη μὴ ἔχον, ἀμερές ἐστι κατ΄ αὐτόν : ώστε(2) εἴ τι δὲ ἀμερὲς, τοῦτο μέρη μὴ ἔχον, εἴπερ ἐστὶν έχαστον των γενών του όντος, το μέν άμερες, το δε μεριστον, το δε μέσον αμφοτέρων. Οῦτω δε και το σημεῖον ἀμερὲς, ὡς οὐκ ἔχον μέρη, οἶα τοῦ διαστατοῦ μέρη γένοιντ' αν, ούχ άπλως άμερες, ώς μηδεν έχον μέρος τουμπληρούται γάρ ύπό τινων ό του σημείου λύγος πάντα δὲ τὰ συμπληροῦντα μερῶν ἔχει τάξιν

<sup>(1)</sup> Β. ψυχολογίας.

ex antecedenti ώστε.

<sup>(2)</sup> Sic Codd. At forte natum

πρός το άπ' αὐτῶν συμπληρούμενον. Οὔτω καὶ ή μονάς, διότι μή ἐστὶν ἐκ διωρισμένων τινῶν μερῶν, ὡς ὁ ἀπ' αὐτῆς ἀριθμὸς πᾶς: διότι δὲ ἔχ τινῶν ἐστι τῶν μονάδα ποιούντων αὐτὴν καὶ τοῦ σημείου διαφέρειν μέρη, ταῦτά τις εἰπων εἶναι τοῦ λόγου τῆς μονάδος, οὐκ ἄν άμάρτοι. Τὰ γάρ είς τὸν ὅρον έχάστου εἴδους συντελοῦντα, μέρη πάντως έστιν έχείνου, και έχείνο έχ τούτων έστιν ώς μερῶν χαὶ άλλο (ι) τι πεπονθός ὂν τό ἐν, αὐτό δὲ ϲὐχ ον τὸ ἐν , μόνον δὲ τὸ ἀπλῶς ἐν , οῦτε ὡς συνεχῶν ἐστι μερῶν, οὖτε ὡς διηρημένων, οὖτε ὡς συμπληρούντων αὐτὸ, μόνως ὂν ἐν καὶ άπλῶς ἐν, άλλ' οὐγ ἡνωμένον. Τοῦτο μέν οὖν οὐκ ἃν ἄλλως ἔχοι. Πολύν δὲ ἐνταῦθα καθορώμαι (2) θόρυδον έγειρόμενον τών οἰηθέντων τὰς ἀποφάσεις ταύτας εἰς τὸ μηδαμῶς ὅν ἀπάγειν ἡμᾶς, π άλλο τι τοιούτο, διὰ τῆς ἀοριστίας τῆς ἡμετέρας φαντασίας, οὐκ ἐγούσης ώρισμένου τινὸς ἀντιλαβέσθαι πράγματος, άτε μηδενός τιθεμένου, πάντων δε άπλώς άναιρουμένων ἀπὸ τοῦ ένος, καὶ διὰ ταῦτα άναπεπεισμένων, ότι χρή τινα φύσιν είσηγεῖσθαι καὶ ἰδιότητα τοῦ ένός. Ταῦτα γὰρ δή τινες ὑπολαδόντες, οἱ μὲν ἀπὸ τοῦ νοῦ καὶ τῆς νοερᾶς οὐσίας ἐπὶ τὸ ἐν ἀναδαίνοντες άξιοῦσι τοῦ μέν νοῦ τὴν νοότητα προτάττειν τῆς νοότητος, ώς άπλουστέρας ούσης τοῦ νοῦ, καὶ οἰον έξεως τοῦ νοεῖν · αἱ γὰρ ἐνέργειαί, φασι, πρὸ τῶν οὐσιῶν εἰσιν, ὡς ἐνικώτεραι αὐτῶν, καὶ πρὸ τούτου τὸ νοοῦν, οὐ τὸ ἐνεργοῦν τοῦτο λέγοντες, αλλά

<sup>(1)</sup> D. zai ölov ti. (2) B. zadopā zai 6. D. zadopā yes:.

το της ένεργείας αίτιον, ώς νόησιν ποιούν, ώς είτις λέγοι τὸ ψυχοῦν ἢ τὸ κινοῦν καὶ πρό τούτου πάλιν τὸ νόημα καὶ τοῦτο είναι τὸ πρῶτον άξιοῦντες ώς άμερέστατον, καθάπερ τὸ κίνημα τῆς κινήσεως · καὶ ούχ ἐπὶ ταύτης μόνης τῆς ὁδοῦ τοῦτο ποιοῦντες, άλλα και έφ' έκάστου των είδων · ώστε άει τελευταν εἰς τὰ ὅμοια, λέγω δὲ οἶον ἀγάθωμα, χάλλωμα, ἀρέτωμα, ταύτωμα, τὰ ὅμοια τούτοις, καὶ πᾶν εἶναι ταὐτὸν ἕν: ους έρωτητέον, πότερον τὰ πολλὰ ταῦτα τῆ φύσει διαφέροντα άλληλων ἐστίν, ἢ ονόματι μόνον; Οὐδὲ λέγουσι τί τὸ έν, ώς προύθεντο, άλλὰ διακενής άθύρουσι περί τὰ θειότατα τῶν πραγμάτων, οὐδε οὐσία ταῦτα διενήνοχεν αλλήλων, πλήθος έν τῷ ένὶ καταλήψουσι καί τοι γε ο Πλάτων τοῦτο προ πάντων άνενδοιάστως άπέφησε τοῦ ένός. Πόθεν δὲ καὶ τὰ ὀνόματα ταῦτα παρειλήφασιν, ή ποίων θεολόγων άκηκόασι τὰς οὐσίας δευτέρας τῶν ἐνεργειῶν ποιούντων; Πανταγοῦ γάρ καὶ ὁ Πλάτων, καὶ οἱ ἄλλοι θεολόγοι, τὰς μὲν ένεργείας από των δυνάμεων, τας δε δυνάμεις από των οὐσιῶν ἐζηρτῆσθαι λέγουσιν. Αλλά πρός μέν τούτους ουδέν χρή λέγειν, και άλλοις εύθύνας δεδωκότας. Είσι δε οι διακρίνειν ήξίωσαν θεόν και τό θεῷ εἶναι, και απονέμειν τῷ πρώτῳ τὸ θεῷ εἶναι, καὶ ὡς ταύτην ιδιότητα παραδιδόναι τοῦ ένός οῦς έρωτητέον πῶς τὸ είναι τοῦτο αὐτῷ ὑπολάβομεν, τοῦ Πλάτωνος καὶ τὸ έστιν άφαιρούντος : πῶς δὲ ἐν ἐκείνοις διακρίνομεν έχαστον, καὶ τὸ εἶναι ἕκαστον, καὶ ἀπὸ τῶν συνθέτων έπὶ τὰ ἀπλᾶ καὶ θεῖα καὶ ένικώτατα τῶν πάντων με-

ταφέρομεν (1) τους τοσούτους κανόνας ουδε γαρ επε ψυγῆς ήνεγόμεθα λέγειν, ώς ἔτερον ψυχή καὶ τὸ εἶναι ψυγή, οὐδὲ ἐπ' (2) ἄλλου τούτων ἀΰλων εἰδῶν πολλῷ άρα μάλλον έπὶ τῶν θεῶν αὐτῶν παραιτησόμεθα τὰς τοιαύτας εἰσάγειν διαφοράς. Καὶ πῶς γὰρ άλλο ἔσται τὸ ἐν καὶ τὸ ἐνὶ εἶναι ; λήσομεν οὖν οὕτω τὸ ἐν ποιοῦντες ούγ εν, είπερ άφεῖται τοῦ ένὶ είναι, καὶ μετέχει κρείττονος όντος. Αλλοι τοίνυν εἰρήκασιν, ότι πάντων αίτιον ήν τὸ πρῶτον ὑπὲρ ζωήν, ὑπὲρ νοῦν, ὑπὲρ αὐτὸ τὸ ἄν ίδρυμένον, έχει πως τὰς τούτων αἰτίας άπάντων άφράστως καὶ άνεπινοήτως, καὶ τὸν ένικώτατον τρόπον · και ήμιν μεν άγνώστως · και έστι τὰ ἐν αὐτῷ κρύφια τῶν όλων αἴτια παραδείγματα πρὸ παραδειγμάτων. και το πρώτον αὐτο όλον προ όλων, οὐ δεηθέν μερών. Τό μεν γάρ πρό των μερών, όλων δεῖσθαί πως των μερών, καὶ τοῦτο είναι, ὅπερ ᾶν οίδεν ὁ Πλάτων · τὸ δὲ ὅλον πρό τῶν όλων οὐδὲν δεῖσθαι (3) μερῶν. Οἱ δὲ ταῦτα λέγοντες οὐδὲν ἐπαΐουσι τοῦ Πλάτωνος, μόνη τῆ ἀραιρέσει γρησθαι δοχιμάζοντες έπὶ τοῦ ένός · οὐδὲ μνημονεύουσι τῶν ἐν τῆ πρὸς Διόνυσον ἐπιστολῆ γεγραμμένων, καὶ τῆς ἐκεῖ παραινέσεως, μηδὲν τῷ ἐνὶ προσφέρειν, άλλα πάντα άφαιρεῖν ἐγκελευομένης, ἵνα μη λανθάνωμεν (4) τὸ συγγενές τε καὶ ἡμῖν προσῆκον ἀνατιθέντες. τούτω γάρ δή πάντων εν εκείνοις άξτιον άπεφήνατο

<sup>(1)</sup> D. μεταγάγομεν.

aut : ἐټ՝ ἄλλ.ου τῶν.

<sup>(2)</sup> Β. ἐπ' ἄλλου τόνων τῶν ἀυλ. C. ἐπ' ἄλλου τόνου τῶν ἀὐλων.—Leg. ἐπ' ἄλλου τίνος τῶν.

<sup>(3)</sup> Β. προσδεϊσθαι.(4) D. λάθωμεν.

κάκεῖνο τὸ ζητεῖν ὁποῖόν τι τὸ ἔν. Χωρὶς δὲ τούτων, πῶς ἔτι τὸ ἐν φυλάττομεν (1); τὸ γὰρ τῶν ὅλων (2) όλως περιλεπτικώτερον έστὶ τῶν όλων : ένοεῖδες όῦν τὸ έν έξηρήται καὶ ὑπερέχει πασῆς όλότη τος καὶ τὸ μὲν τῶν όλων όλον, είπερ άρα τῆ μέση προσήχει τάξει τῶν νοητῶν ώς δείξομεν · αυτη γὰρ ὑπερέγει τῆς νοερᾶς ὁλότητος, καὶ περιείληφε πανταγόθεν αὐτήν τὸ δὲ ἐν ἐπέκεινα τῶν νοητών έστιν. Εί δὲ καὶ μὴ μόνον ἀπό νοῦ καὶ ζωῆς καὶ όντος ανιόντες πάντων τὰς αγνώστους αἰτίας ἐν . τῷ ἐνὶ θήσομεν ἄλλὰ καὶ ἀφ' (3) ἐκάστου τῶν ὅντων, οἶον χάλλους, ἀρετῆς, διχαίου, τῶν ἄλλων ἐκάστου τοσαῦτα ἔσται τῷ πλήθει τὸ ἐν ὁπόσα καὶ ὁ νοῦς, καὶ ούχ αν έτι είη ούδαμῶς έν, χαὶ ούτω λάθοιμεν αν διπλασιάσαντες (4) τὰ ὅντα · αὐτὰ γὰρ ἔσται καὶ τὰ αἴτια αὐτῶν τὰ ἐν τῷ ἐνὶ ὑπάρχοντα καὶ περὶ τούτων ζητήσομεν, πῶς πολλὰ ὄντα ήνωται, καὶ ἀναγκάσομεν είναι καὶ πρὸ τούτων έν, καὶ ἢ κυρίως έν αὐτό φυλάττοντες πάντα άφαιρήσομεν, η πάλιν έν έχείνω πάντα θησόμεθα, καὶ τριπλασιάσομεν τὰ ὅντα, καὶ οὕτως ἐπ' άπειρον άνιόντες (5), οὐχ ἔτι που στησόμεθα χαὶ ἡμεῖς λέγειν πλάτος έγειν καὶ τὸ ἔν : ὅπερ ἦδη τινὲς τῶν Πλάτωνος φίλων ἐτόλμησαν λέγειν, καίτοι παντὸς πλάτους ἀπαιτοῦντος ἄλλο τι τῷ πλάτει τὴν ἔνωσιν διδόν, ή, μηδενός όντος τοιούτου, το πλάτος ἐπείσα**χτον ἔγειν ἔνωσιν εἶναι πρῶτον οὐχ αὐταρχές διὰ τὴν ένώ**.

<sup>(1)</sup> D. φυλάξομεν·

<sup>(3)</sup> D. ἐφ' ἐκάστου.

<sup>(2)</sup> SicCodd.—Β.φυλάττομεν; τὸ γάρτῶν ὅλων ὅλον, εἰπερ ἄρα...

<sup>(4)</sup> Β. πολλαπλασιάσαντες.

<sup>(5)</sup> D. προιόντες.

σεως ενδειαν. Καλλιον ούν, ώσπερ ο Πλάτων πεποίηκεν. ἐπὶ τῶν ἀποφάσεων ἴστασθαι, καὶ διὰ τούτων ἐνδείκνυσθαι την έξηρημένην τοῦ ἐνὸς ὑπερβολην (1), ὡς οὕτε νοητόν έστιν, ούτε νοερόν, ούτε άλλο τι των ήμιν δι' έπιδολων μεριστών γινομένων οὐδέν πάντων γὰρ ον αἴτιον, οὐδέν έστι τῶν πάντων καὶ οὐχ ἡμῖν μὲν ἄγνωστον, ἐαυτῷ δέ γνωστόν έστιν · άλλὰ καὶ τοῦτο άγνοοῦμεν, ἐπεὶ καὶ τὸ λέγειν ὅτι πηγὴν θεότητός ἐστιν, ὥςπερ ἐνὰς τῶν καλῶν πάντων τὸ αὐτὸ καλὸν καὶ τὸ πρώτως καλόν, καὶ ένας των ισων πάντων τὸ αὐτὸ ίσον και ή πρώτως ἐσότης·οὐδὲ γὰρ ἐπὶ τούτων' ζητοῦμεν τί τὸ αὐτὸ καλόν, άλλ' έγνωμεν ότι πηγή τῶν καλῶν, καὶ τοῦτο (2) έξαρχεῖν νομίζομεν. Οὕτως ἄρα καὶ τὸ ἐν, ἡ πηγὶ θεότητος πάσης, καὶ ὅ ἐστιν αὐτὸ θεός πᾶς γὰρ θεὸς, καθό θεός, ἀπό τοῦ ένὸς ὑφέστηκεν. Οὐδε τοῦτο οὖν άπλῶς ὀρθόν : εἰ γὰρ , ώς φησιν ὁ Πλάτων, μηδὲ (3) δνομά έστιν έχείνου μηδέν, πῶς αν αὐτὸ θεὸν, ἡ άλλο τι προσαγορεύοιμεν (4); άλλα και τοῦτο και τὰ άλλα πάντα καταδεέστερα παντελώς έστι της άγνώστου τοῦ ένὸς ὑπερογῆς. Εἰ δὲ ὅλως χρή τι καταφατικῶς περὶ αὐτῶν λέγειν, ὡς ἔμοιγε δοχεῖ, χατὰ τὴν τοῦ Πλάτωνος ψήφον, άμεινον αὐτὸ πηγὴν θέοτητος πάσης καλείν (5) άλλωσπερ, έπει και άρχην αυτό και αίτιον τῷν πάντων λέγομεν, καὶ τέλος πάντων, καὶ ἐφετὸν τοῖς πᾶσιν · ἐχείνου γὰρ ἔνεκα πάντα, καὶ ἐκεῖνο

<sup>(1)</sup> Β. περιδολήν.

<sup>(2)</sup> C.D. καὶ τοῦτο αὐταρκες νομίζομεν.

<sup>(3)</sup> D. μηδέν.

<sup>(4)</sup> D. προσαγορεύσομεν.

<sup>(5)</sup> **B**. ἀποκαλεῖν.

αίτιον πάντων καλών, ώς φησιν αὐτὸς ἐν Επιστολαῖς. διὸ οὐκ αὐτὸ λέγομεν τί ἐστιν, ἄλλ' ὅπως ἔγει τὰ μετ' αὐτὸ πρὸς αὐτὸ, καὶ ὧν ἐστιν αἴτιον. Συντόμως ούν, πᾶσα μέν θεότης έναγές έστι, τὸ δὲ αὐτὸ εν οὐδὲν άλλο ἐστὶν ἡ αὐτοθεότης, δι' ἡν πᾶσιν ὑπάργει θεοῖς τὸ εἶναι θεοῖς : ὡς πᾶσιν οἶς τὸ εἶναι νοῦς ἐχ τοῦ πρώτου νοῦ, καὶ τὸ εἶναι ψυχὰς, ἐκ τῆς πρώτης ψυχῆς. Τὸ γὰρ πρώτως ὅν αἴτιον τοῖς ἄλλοις τοῦ είναι δευτέρως, όπερ λέγεται πρώτως. Ταῦτα μὲν οὖν περὶ τούτων · προσακτέον (1) δὲ καὶ τῆ λέξει, καὶ ὅπως ό Πλάτων ενδείχνυται περὶ τῶν ἀποφάσεων τούτων ώς οὐχὶ στερητικών οὐσών, ἀλλὰ καθ' ὑπεροχὴν τών καταφάσεων εξηρημένην(2). Τὸ γὰρ ἕν, φησιν, οὔτε όλον, ούτε μέρη έχον είναι δεῖ· τοῦτο δὲ τὸ δεῖ τὴν κατὰ τὸ άγαθον ύπερογην ένδείχνυται. Τεχμήριον δέ τοῖς γάρ έστερημένοις οὐ προστίθεμεν τὸ δεῖ τίς γὰρ ἀν εἴποι δεῖ τὴν ψυχὴν ἀγνοεῖν ἐαυτήν; ἡ γὰρ ἄγνοια τοῖς γνωστικοῖς στέρησίς έστιν · οῦτω καὶ αὐτὸς εἶπε περί τῶν χαχῶν πάντων ὅτι ἀναγχαῖον ἀυτὰ εἶναι ἐν τῷ Θεαιτήτφ. Τὸ οὖν δεῖ μὴ εἶναι οὐ τοῖς ἐστερημέγοις έστὶ προσοιστέον, άλλὰ τοῖς χρείττοσι τῶν έξεων: οίον, δει το πρώτον μή νοείν έαυτο, ώς πρείττον τοῦ νοείν, καὶ δεί μη πολλά είναι, ώς κρείττον τοῦ πολλά, καί δεῖ μη όλον είναι, μήτε μέρη έχειν, ώς κρεῖττον χαὶ τούτων . τό γὰρ δέον οὐχ ἔστι στερήσεως, ἀλλ' ύπεροχῆς σημαντικόν. Τοῦτο δή οὖν καὶ ὁ Πλάτων

<sup>(1)</sup> Sic Codd. et recte. Sed (2) D. έξηρημένων. forte etiam προσεκτέον.

ένδειχνύμενος, ὅπερ ἔφην, τὸ δεῖ προστίθησιν, εἰς ὑπόμνησιν ἀρχοῦν τῆς τῶν ἀποφάσεων τούτων δυνάμεως, καὶ ἄμα διὰ τούτου δειχνὺς ὅτι περὶ ὑφεστῶτός τινος ποιεῖται τὸν λόγον, ἀλλ' οὐχὶ περὶ ἀνυπάρχτου πράγματος. Τίς γὰρ ἄν εἴποι περὶ τοῦ ἀνυποστάτου, ὅτι δεῖ αὐτὸ εἶναι ἀνυπόστατον ὅν; τὸ γὰρ ἐν (1) φέρεται (2) κατὰ τῶν ὅλων ὕπαρξιν ἐχόντων.

«Οὐχοῦν εἰμηδὲν ἔχει μέρος, οὕτ' ἀρχὴν, οὕτε τελευ-«τὴν, οὕτε μέσον ἔχει · μέρη γὰρ ἀν ἤδη αὐτοῦ τὰ τοι-«αῦτα εἴη. — Ορθῶς.»

Πρότερον έγώρισε τὸ εν ἀπὸ τοῦ πρώτου πλήθους. δεύτερον άφειλε τοῦ ένὸς τὴν ὁλότητα, ἡ συνέχει τὸν σύνδεσμον τῶν νοερῶν θεῶν. Καὶ ὅτι ταύτην ἀφεῖλεν, άλλ' οὐ τὴν νοητὴν μόνον, ἔσται φανερώτατον ἡμῖτ άπὸ τῆς δευτέρας ὑποθέσεως. Εἰσόμεθα δὲ προϊόντες έτι φανερώτερον κάκείνο, δι' ην αιτίαν ήρξατο τῶν αποφάσεων από τούτου τοῦ πλήθους, δ καὶ πρότερον είπομεν, άλλ' ούχὶ τῆς ἀκρότητος νοητῆς, ῆτις ἐστὶν αὐτὸ τὸ ἐν ὅν, ἀλλὰ τοῦτο τελευταῖον ἀφαιρήσει, παντός τοῦ νοητοῦ δειχνύων ἐπέχεινα τὸ ἔν. άφαιρεῖ νῦν τὴν ἀρχὴν καὶ τὸ μέσον καὶ τὴν τελευτὴν, τάξεως τουτο σύμδολον ύφειμένης, ή κατὰ τὸ όλον καὶ τὸ μέρη ἔχον · καὶ ἐπιστήσομεν ὅπως καὶ τοῦτο πάλιν έκ τοῦ πρὸ αὐτοῦ δείκνυσιν έπόμενος τοῖς ἀποδειχτιχοῖς χανόσιν. Εἰ γὰρ μὴ ἔχοι (3) μέρη τὸ 🕏 , ούτε άρχην, ούτε μέσον, ούτε τέλος έξει. Πῶν γὰρ τὸ

<sup>(1)</sup> B. C. D. δέον.

<sup>(3)</sup> B. έχει.

<sup>(2)</sup> D. συμφέρεται.

άργην καὶ μέσον καὶ τέλος ἔχον, μέρη ἔχει · άλλαμην τὸ ήγούμενον, τὸ ἄρα ἐπόμενον ἀναιρεθὲν ἄρα τὸ ήγούμενον, συνανείλε τὸ ἐπόμενον. Μερικωτέρας οὖν τὸ ἀργὴν καὶ μέσον καὶ τελευτὴν ἔγον τάζεώς ἐστι σύμβολον το γάρ καθολικώτερον αἰτιώτερόν έστι, τὸ δὲ μερικώτερον πορρωτέρω τῆς ἀρχῆς (1). Ἐπεὶ καὶ συμβαίνει τοῖς πράγμασι · τὰ γὰρ μέρη ἔχον, οὐ δῆλον εί ἀργὴν ἔγει καὶ μέσον καὶ τελευτήν · τὶ γὰρ (2) δυοίν είη μερών όλων; και γαρ ή δυας όλον τί έστι τρόπον τινά, καὶ οὕτως ὡς ἀρχὴν πάντων τῶν μεριστῶν: τὸ δὲ ἀρχὴν ἔχον καὶ τελευτὴν, ἐν τριάδι πρῶτον. Εἰ δὲ πᾶν όλον λέγει τις είναι τριαδικόν, άλλ' οὐδὲν κωλύει καὶ οὕτως τὸ μέρη ἔχον κατ' αὐτὸ τοῦτο μήπως είναι τέλειον, προϋπάρχον τοῦ τελείου καὶ όλου διὸ καὶ οὐκ ἀπὸ τοῦ ὅλου πεποίηται την ἀπόδειξιν, ἀλλ' άπὸ τοῦ μέρη ἔγειν. Αλλά τοῦτο μὲν δῆλον καὶ ἀπὸ τῶν προειρημένων · ἀποροῦσι δὲ (3) εἰκότως τινὲς, πῶς έπήνεγχεν ο Παρμενίδης ανενδοιάστως το, Μέρη γαρ αν ήδη τὰ τοιαῦτα εἴη. Τοῦτο μὲν γὰρ ἡμῖν ἐπιδείκνυσι σαφώς, ὅτι πᾶν τὸ ἔχον ἀρχὴν καὶ τέλος μέρη ἔχει τὴν έαυτοῦ ἀρχὴν καὶ τὸ μέσον καὶ τὸ έαυτοῦ τέλος · τὸ δὲ οὐκ ἔστιν άληθές · ή γοῦν (4) γραμμή καὶ άρχὴν έχει σημείον καὶ τέλος · άλλ' οὐ μέρη τοσαῦτα φησὶ γραμμής ουδε νοὸς γὰρ ἄπειρα τὰ μέρη πέρας ἔχοντος · τὰ δὲ σημεῖα ἄπειρά ἐστι· γραμμή δὲ ἐχ σημείων ούχ έστιν, ούδε όλως έχ σημείων είναι το μέγεθος

<sup>(</sup>τ) D. τῆς ἀρχῆς ἐστι.

<sup>(3)</sup> D. ἐπαπορούσι.

<sup>(2)</sup> Β. τὶ γὰρ, εί δ.

<sup>(4)</sup> B. ń yàp.

δυνατόν. Πρός δή ταύτην την άπειρίαν ρητέον, πρώτον μέν ότι Πλάτων έπὶ τοῦ ένὸς ποιούμενος τὸν λόγον εἰχότως εἴρηχεν, ἐι ἔγει ἀρχὴν καὶ μέσον καὶ τέλος, μέρπ αν αὐτὰ τὰ τοιαῦτα εἴη · όὐ γὰρ ἐξ ἀνομοίων ἔσται τὸ ἐν συμπεφορημένον ὡς ή γραμμή, οὐδὲ ἔξει τοι πύτας άποπερατώσεις · άλλ' εἴπερ όλως ἐν αὐτῷ τέλος τις ύποθεῖτο καὶ μέσον καὶ ἀρχὴν, ἔσται ταῦτα συμπληρωτικά τοῦ ένὸς, ώστε καὶ μορίων αν έχοι λόγον πρὸς αὐτό. Καὶ γὰρ ταῦτα έξει μέρη, ὅσπερ ἡ τριὰς τὴν άρχην και το μέσον και το τέλος αυτά έχει μέρη. έπειθ' ότι καὶ εἴτι πέρατα ἔττα ἔχει, ταῦτα καὶ άλλα αν ἔχοι μέρη πάντα τὰ ὑπὸ τούτων ὁριζόμενα (1). πέρατα γάρ όντα, τινών έστι πέρατα καὶ τὸ ταῦτα ἔγον, και έξ έκείνων έσται πάντως, έν οίς ταῦτα, και μέρη εξει έχεινα · ώστε τὸ Μέρη ᾶν αὐτοῦ τὰ τοιαῦτα είη, οὐ τὰ ὡς πέρατα, ἀλλὰ τὰ ὡς πεπερασμένα ἀκουσόμεθα. Καὶ γὰρ εἴ τι μὲν ἔγει πέρατα, καὶ μέρη ἔγει· ούχ εἴ τι δὲ μέρη, πάντως χαὶ πέρατα ἔγει, ἀλλὰ ἄλλ' άττα των μερών, ώσπερ καὶ ἔκαστος των άριθμων. Όρθῶς οὖν εἶπεν, ὅτι πᾶν τὸ ἔχον ἀρχὴν καὶ μέσον καὶ τελευτήν, έχοι αν μέρη η γαρ ταῦτα, ή ἐν οἶς ταῦτά έστι. Πρώτον μέν οὖν ταῦτα ἡητέον, δεύτερον δὲ, καὶ δ πολλῷ φαίη ἄν τις άληθέστερον, ὅτι τὸ μέρος τῶν πολλαχ $\tilde{\omega}_{\mathsf{S}}(\mathbf{2})$ έστι λεγομένων  $\cdot$  καὶ γὰρ τὸ ταῦτά πως τῷ δλ $\phi$ καὶ πάντα έχον μερικώς, όσα τὸ όλον όλικώς, μέρος χαλούμεν, οίον του όλου νου μέρος είναι των πολλών έχαστον , καίτοι πάντων όντων εν έκάστω τῶν εἰδῶν,

<sup>(1)</sup> D. όρισόμενα.

<sup>(2)</sup> D. πολλαχού.

καὶ τὰ ἀπλανῆ μέρος τοῦ παντός, καίτοι καὶ ταύτης τὰ πάντα περιεχούσης, άλλ' ἔτερον τρόπον ἡ ώς ο κόσμος. Καὶ ἔτι δεύτερον τὸ συμπληρωματικόν τινος, ώσπερ λέγομεν μέρη τοῦ παντὸς τὰς ὅλας σφαίρας, καὶ μέρη τῆς ψυχῆς τὸ διανοητικόν καὶ δυξαστόν (Ι)· τὰς μὲν γὰρ συμπληροῖ τὸ πᾶν, τὸ δὲ τὴν ψυχήν. Καὶ πρὸς τούτοις κατά τι κοινὸν σημαινόμενον μέρος λέγομεν πᾶν τὸ ὁπωσοῦν τισι συντεταγμένον εἰς ένος συντέλειαν. Οὕτω γάρ και τοῦ κόσμου μέρος ἇν είποις έχαστον ήμων · ούχ ' ότι συμπληρούται τὸ πᾶν, ώς πᾶν δι' ήμῶν · οὐδὲ γὰρ ἀτελὲς γίνεται τὸ πᾶν, φθαρέντος τινός ήμων άλλ' ότι συντετάγμεθα καὶ ήμεῖς τοῖς όλοις μέρεσι τοῦ παντὸς, καὶ συνδιοικούμεθα τοῖς άλλοις πάσι (2), καὶ ἐσμὲν ὅλως, ὡς ἐν ἐνὶ ζώῳ τῷ κόσμω, καὶ αὐτοὶ μέρη τοῦ παντός, καὶ συμπληροῦμεν αὐτὸ, οὐχ ή ἐστιν, ἀλλ' ἢ γόνιμόν ἐστι. Τριχῶς οὖν λεγομένου τοῦ μέρους, προειπών ὁ Πλάτων, ὡς οὐδὲν έχει μέρος το έν, δήλον ότι πάσας άφείλεν αὐτοῦ τὰς έννοίας τοῦ μέρους και γάρ πᾶν τὸ όπωσοῦν μέρος έχον, πλήθος έχει το δε έν ούκ έχει πλήθος, ούδε μέρη άρα έξει ούδαμῶς εἰ τοῦτο, ούτε άρχην ούτε μέσον ούτε τέλος αν έχοι. Καὶ γὰρ ταῦτα μέρος αν φαίης είναι τοῦ ἔχοντος αὐτὰ κατὰ τὸ τρίτον σημαινόμενον τοῦ μέρους, δ'πῶν τὸ ὁπωσοῦν τῶι συντεταγμένον μέρος είναι τούτου φησί, και διὰ τῆς συντάξεως ἐκείνων

<sup>(1)</sup> D. δοξαστικόν.

<sup>(2)</sup> D. anagi.

συμπεπλήρωται. Καὶ γὰρ ή γραμμή, καθὸ αν γραμμή, πάντως άλλα αν έγοι μέρη καθό δε μή πέρας, πεπερασμένη πάντως έχ τούτων έστιν ώς συμπληρωτιχών αὐτῶν. διὰ γὰρ ταῦτα πεπερασμένη καλεῖται (1). καί ταῦτα οὖν πεπερασμένα λέγοιτο ἂν, εἰ καὶ μὴ ὡς γραμμή. Πρός μέν οὖν ταύσην τὴν ἀπορίαν οὕτως ἀπαντησόμεθε την τοῦ μέρους διαφορότητα σημήναντες, καὶ ὅπως ἀν λέγοιτο μέρος καὶ ή άρχὴ καὶ τὸ τέλος ἐκείνου ἐν, ὧ έστι. Καθ' έτέραν δε αὖ ζήτησιν, ἀποροῦσί τινες πῶς ό μεν Αθηναΐος ξένος εν Νόμοις φησί τον θεον άρχην τε καὶ μέσα καὶ τελευτὴν πάντων (2) ἔχειν · ὁ δὲ Παρμενίδης έν τούτοις δείχνυσιν, ώς ούτε άργην ούτε τελευτην ούτε μέσον έγει· ταῦτα γὰρ ὑπεναντία φασί πώς έστι. Πάλιν δή πρός ταύτην την ἀπορίαν φασί τινες, ότι καὶ ἔγει τὸ πρῶτον ἀρχὴν καὶ μέσον καὶ τελευτήν, και ούκ έχει κρυφίως γαρ έχει, διηρημένως δε ούκ έχει. Πάντα γὰρ ἀφράστως ἐν αὐτῷ καὶ ἀνεπινοήτως, αύτῷ δὲ γνωστῶς · οῦς οὐκ' ἀποδεξόμεθα πάλιν πλπθύοντας τὸ πρῶτον καὶ όπωσοῦν: τὸ γὰρ κρύφιον τοῦτε καὶ ἀδιαίρετον πλήθος ἄλλη προσήκει τάξει τῶν δεντέρων τινὶ καὶ οὐκ αὐτῷ τῷ πρώτῳ τῷ παντὸς καθαρεύοντι πλήθους. Όλως γὰρ αἱ διαιρέσεις, αἱ μὲν μοναδικαι μέγρι των νοητων είσιν, αί δε είς άριθμους έκτεινόμεναι (3) περί τὰς ἐφεξῆς καὶ τούτων θεωροῦνται διακοσμήσεις. τὸ δὲ ἐν πρὸ πάσης ἐστὶ διαιρέσεως καὶ πρὸ και-

D. ἀποκαλεῖται.

<sup>(3)</sup> D. διατεινόμεναι.

<sup>(2)</sup> C. πάντως έχει.

τὸς πλήθους, τοῦ τε ήνωμένου καὶ διακεκριμένου μόνως ἐν ὑπάργον, Αλλ' ὁ μὲν τούτων λόγος διαδεδλήσθω σαθρά φθεγγόμενος · οὐδὲ γὰρ ἄλλοις ἀντιλέγειν προύθέμεθα, οὐδὲ τὰ τῶν ἄλλων ἐζετάζειν, εἰ μὴ ὅσον πάρεργον ( 1 ). Οἱ δέ γε γαριέστερον πρὸς τὴν ἀπορίαν λέγουσιν, ὅτι περί θεοῦ μέν καὶ ὁ Αθηναῖος ξένος ποιεῖται τὸν λόγον, περί θεοῦ δὲ καὶ ὁ Παρμενίδης · άλλ' οὐτος μὲν περί τοῦ πρώτου θεοῦ καὶ παντός ἐξηρημένου πλήθους, ἐκεῖνος δε περί τινος θεοῦ κατ' άλλην τεταγμένου τάξιν. Καὶ τί γὰρ οὐ δεῖ λέγειν, σαφῶς τοῦ δημιουργοῦ καὶ πατρός ορθότατα λέγοντος; καὶ γὰρ τὸ, παραπορευόμενος, οὐδὲν προσήχει τῷ ένὶ, χαῖ τὸ ἔπεσθαι τὴν δίχην αὐτῷ παντελῶς ἄλλην ἡμῖν ἐνδείχνυται τάζιν χαὶ ἄλλον θεόν, καὶ ἔχει λόγον ἐπὶ τὸν δημιουργὸν ἀναπέμπειν έχεῖνα, τὸν τριχῆ μὲν διελόντα τὸ πᾶν χατὰ τὴν τριάδα την δημιουργικήν, τη δε νοερά γνώσει τα πάντα περιειληφότα (2), μετὰ δὲ τῆς δίκης τὰ ἄλλα κατευθύνοντα. Εξρηται μέν οὖν ώςπερ καὶ ταῦτα ὀρθώς · ἔτι δε τελεώτερον ο ήμέτερος χαθηγεμών έλυε την ένστασιν λέγων, ότι μη ταὐτόν έστιν ἐπισχοπεῖν ἡμᾶς ὅπως έχει πρὸς έαυτὸ καὶ πῶς πρὸς τὰ ἄλλα τὸ έν, καθάπερ ἐπισημηνάμεθα πολλάκις. Τούτων δὲ διακεκριμένων τῶν προδλημάτων, είκότως ο Πλάτων νυνὶ θεωρῶν τίνα ούγ ἔπεται τῷ ἐνὶ πρὸς ἐαυτὸ, καὶ ἀρχὴν καὶ μέσον αὐτοῦ καὶ τελευτὴν ἀπέφησε· ταῦτα γὰρ πλῆθος ἄν ἡμῖν τῷ

<sup>(1)</sup> Β. καθ' δσεν πάρεργεν.

<sup>(2)</sup> D. συμπεριειληφότα.

<sup>—</sup> D. πάρεργόν ἐστι.

ένὶ συνεισήνεγκεν. Ο δέ γε Αθηναΐος ζένος οὐ πῶς έγει πρὸς έαυτὸν ὁ θεὸς εἴρηκεν, ἄλλὰ πῶς ἔγει πρὸς ἄλλα, καὶ ὅτι τὴν ἀρχὴν ἔχει καὶ τὰ μέσα καὶ τὴν τελευτὰν, τούτων μέν έν τοῖς πᾶσιν ὄντων, ἀλλ' οὐκ έν τῷ θεῷ, τοῦ δὲ θεοῦ, διότι πρὸ πάντων ἐστὶ, καὶ τοῦ ἔχειν ἀργήν καὶ μέσα καὶ τελευτήν καθαρεύοντος, συνέγοντος δὲ τὰ ὄντα πάντα, ἐν οἰς τὰ τρία ταῦτά ἐστιν · ώστι καὶ εἰ περὶ τοῦ πρώτου ποιεῖται τὸν λόγον καὶ ἐν ἐκείνοις, οὐ μάγεται τοῖς ἐνταῦθα λεγομένοις. Οὐ γὰρ ότι εν έαυτῷ καὶ πρὸς έαυτὸν τὴν τριάδα ταύτην ὁ θεὸς έγει, λέγει ὁ Αθηναῖος ξένος, άλλ ὅπως πᾶσιν ἐπιδέδηκε τοῖς οὖσιν, ἐν οἶς τὰ τρία ἐστὶ ταῦτα. Εἰ δὲ ἐν Επιστολαίς περί τὸν πάντων βασιλέα τὰ πάντα είναί φησι, καὶ ἐκείνου ἔνεκα πάντα καὶ ἐκεῖνον (1) αἴτιον πάντων τῶν καλῶν, δηλον δη ὅτι καὶ ἀρχη πάντων ἐστὶν έχεῖνος καὶ τέλος καὶ μέσον · άλλ' οὐδὲ διὰ τοῦτο αὐτὸς άρχην έχει καὶ μέσον καὶ τελευτήν. Καὶ γὰρ ἐκεῖνα κῶς έχει πρὸς τὰ ἄλλα διδάσκει, καὶ οὐ πῶς ἔχει πρὸς έαυτόν. Τῶν οὖν ἄλλων ἐστὶν ἀρχὴ, μέσον, τέλος τὸ πρῶτον, άλλ' ούχ αὐτό διαιρεῖται εἰς άρχὴν χαὶ μέσον κπὶ τέλος καὶ γάρ ἐστιν άρχη μέν πάντων, ὅτι ἀπ' αὐτοῦ πάντα τέλος δὲ, ὅτι ἐπ' αὐτὸ πάντα πᾶσα γὰρ ἀδὶς και πάσα κατά φύσιν δρεξις πρός τὸ εν, ώς μόνως άγαθόν, ανατείνεται (2) · μέσον δέ, ὅτι πάντα τὰ κέντρα τῶν ὄντων εἴτε νοητῶν, εἴτε νοερῶν, εἴτε ψυχικῶν, εἴτε

<sup>(1)</sup> A. B. C. EXELYO.

<sup>(2)</sup> D. dmoreiverau.

αἰσθητών, εἰς ἐν αὐτὰ διαιρεῖται (1). ὥστε άργη καὶ τέλος έστι και μέσον πάντων τὸ έν, αὐτὸ δὲ πρός έχυτὸ τούτων οὐδέν έγει, διότι μηδέ άλλο τι πλήθος άλλαμην οὐδὲ πρὸς ἔτερον. Οὔτε γὰρ ἀρχην ἔχει, διότι μηδέν αὐτοῦ κρεῖττον, μηδὲ ἀπ' αἰτίας έστίν · οὕτε τέλος · οὐδενὸς γάρ ἐστιν ἔνεκά του · πᾶν δὲ τὸ ἔγον τέλος, ενεκά του πάντως έστί το δε εν μόνον, οὖ ενεκα, καθάπερ ή ΰλη, καὶ τὸ ἔσχατον τῶν ὅλων ἔνεκά του μόνων, ούτε μέσον έστὶ τοῦ ένὸς, περὶ ὅ ἐστιν ὡς μέσον τό έν, ϊνα μη πολλά είη τὸ έν, ών έστι μέσον πάντων: άρα τούτων εξήρηται τὸ έν, καὶ οὐδὲν δεῖ τούτων αὐτῶ προσφέρειν, άλλ', ώσπερ ο Πλάτων ύφηγεῖται, μένειν έπὶ τῶν ἀποφάσεων (2). Καὶ γὰρ ὅταν αὐτὸ λέγωμεν έφετὸν, ή τέλος την των άλλων δηλούμεν ανάτασιν. φύσεως γὰρ ἀνάγχη πάντα τὰ μετὰ τὸ πρῶτον ἐφίεται τοῦ πρώτου καὶ πῶς γὰρ ἄν κεκεντρισμένα τῷ πρώτφ καὶ ἐνεβριζωμένα δύναιτο μὴ ἐφίεσθαι τῆς ἐαυτῶν αἰτίας; Ταῦτα οὖν ἐστι τὰ πρὸς ἐκεῖνο τὴν σχέσιν ἀναδεδεγμένα, έχεῖνο δὲ ἀπάντων ὁμοίως έξήρηται.

« Καὶ μὴν (3) τελευτή γε καὶ ἀρχὴ πέρας ἐκάστου; « πῶς δ'οῦ;—-Ăπειρον ἄρα τὸ ἐν, εἰ μήτε ἀρχὴν μὴτε « τελευτὴν ἔχει. — Ăπειρον.

Επὶ μὲν τῆς δευτέρας ὑποθέσεως πρὸς τὴν τριάδα ταύτην ὑποστήσασθαι, τὴν ἀρχὴν λέγω, τὸ μέσον,

<sup>(1)</sup> D. บัทоблацейтац.(3) D. хай μήν γε техеυτή

<sup>(2)</sup> D. dnopástov adrov. xai.

τὰν τελευταίαν ὑφίστησι μετὰ τὸ ἔν καὶ πολλά καὶ τὸ όλον καὶ μέρη ἔχον, τὸ πεπερασμένον καὶ ἄπειρον, τὰς τρεῖς ταύτας ἀντιθέσεις συντάττων : μιᾶς γάρ ἐστι τάξεως θείας ταῦτα σημαντικά, μενούσης καὶ προϊούσης καὶ πρός έαυτην συννευούσης, καὶ έαυτην κατ' άκραν ύπερδολήν συνεγούσης. Επειθ' ούτωσὶ γεννᾶ πρῶτον μέν τό τὰ ἔσχατα ἔχον. ἔπειτα τὰ ἔχοντα τὴν ἀρχὴν καὶ τὸ μέσον καὶ τὴν τελευτήν τρίτον δὲ, τὸ εὐθὺ καὶ περιφερές καὶ μικτόν άλλης τάξεως θείας δευτέρας όντα συνθήματα, μετ' έχείνην εν δε αὐτοῖς νυνὶ προχειμένης, μετὰ τὸ όλον καὶ τὸ μέρη ἔχον, ἀπέφησε ( ε) τοῦ ένὸς τὴν έξηρημένην τριάδα, τὴν άρχὴν, τὸ μέσον, την τελευτην, καὶ ἀπό τούτου συνήγαγεν ὅτι καὶ ἄπειρόν έστι το τοιούτον δέ έστι το έσχατον ούχ έχον. Εν γὰρ τῷ ἀπείρω οὐδέν ἐστιν ἔσχατον, οὔτε ὡς ἀρχὴν ὡ, ούτε ώς τέλος. Ηδύνατο μέν οὖν καὶ ἀπὸ τοῦ μπ ἔγειν έσγατα δείξαι τὸ εν ἄναρχον καὶ ἀτελεύτητον · τὸ δὲ μή έχον έσχατα, ἀπό τοῦ μή μέρη έχειν : εὐθὺς έδειξεν ώς άρα άναργόν έστι τὸ εν καὶ άτελεύτητον, ενα ή μλ τρία ανθ' ένός. Από τούτου δε δειχθέντος έλαδεν ώς πόρισμα λοιπόν ότι καὶ ἄπειρον τὸ ἐν, εἰ ἄναργόν ἐστι καὶ ἀτελεύτητον, μεταλαθών την άρχην καὶ την τελευτὰν καὶ τὸ πέρας, ὁ δὴ τῷ ἐσχάτῳ ταὐτόν. Δοκεῖ οὖν μοι τὸ μὲν ἄπειρον τοῦτο νῦν, οὐχ άπλῶς δηλοῦν τὸ τοῦ πέρατος ἀποφατικόν, ἀλλὰ τὸ τῶν ἐσχάτων ἀναι-

<sup>(1)</sup> D. ἀπέρηνε.

ρετικόν. Εν τη δευτέρα τοίνυν καταφάσκων το έσγατον έγειν, εικότως ένταῦθα τοῦτο ἀποφάσκων ἄπειρον αποδείχνυσε τὸ ἐν, ὡς μὴ ἔγον ἔσγατα, α δὴ πέρατα καλείν ( Ι ) εἰώθαμεν· έκείνο δὲ τὸ πεπερασμένον καὶ τὸ άντιχείμενον αὐτῷ ἄπειρον, α δή μετὰ τὸ όλον καὶ τὰ μέρη καταφήσει τοῦ ένὸς, κατὰ δὲ τὴν δευτέραν ὑπόθεσιν παραλείπει, ώς έγων αὐτὸ μετὰ τοῦ όλου καὶ τῶν μερών άνηρημένον έχ πολλοῦ τοῦ περιόντος, ή καὶ πρό τούτου διά των πολλών. Πῶν γὰρ πεπερασμένον καὶ πᾶν ἄπειρον πλήθος ἡ πολλά ἐστι μόνον, ἡ καὶ ὅλον αμα και μέρη έχον : εί μεν δυνάμει το απειρον έχον, χατ' ένέργειαν δε πεπερασμένον και όλον τι όν, και μέρη έγον, διὰ τούτου πολλὰ ὅν · εί δὲ χωρὶς μέν πεπερασμένον όν, χωρὶς δὲ ἄπειρον, κατ' ἐνέργειαν. Αμα δὲ ἀδύνατον τῆ μὲν όλον τι όν, καὶ μέρη ἔχον, τῆ δὲ πολλά μόνον είναι μή κωλυόμενον · καὶ γὰρ τὸ ἄπειρον οὐγ όλον έν, πολλά όμως έστίν ήπερ οδν απέφησε το όλον καὶ τὸ μέρη ἔχον, ταύτη τὸ πεπερασμένον καὶ τὸ ἄπειρον ήν ἀποφάσχειν δυνατόν. Αλλά ταῦτα μέν ὅτι ποτὲ νοεί, καὶ όπη συντέτακται άλληλοις τὸ όλον, καὶ τὰ μέρη τῷ πεπερασμένω καὶ ἀπείρω, δι' ἐκείνων ἡμῖγ έσται χατάδηλον, όταν περί τοῦ πλήθους λέγωμεν (2) των θεών · νῦν δὲ ὅπως τὸ ἐν πάντων αἴτιον πρύχειται λέγειν, και όπως υφίστησι πάντας τους θείους άριθμούς. Ζητείν δε πάλιν τούτοις εἰώθασι, πῶς ἄπειρον τὸ ἔν·

Β. ἀποκαλεῖν.

<sup>(2)</sup> B. είπωμεν.

καὶ οἱ μὲν τοῦτό φασιν ἄπειρον προσειρῆσθαι τὸ εν, ὡς άδιεξίτητον (τὸ δὲ οἶον ο πέρας ἐστὶ τὸ μὴ ἔχον άλλο πέρας καὶ τὸ ἐν οὖν ἀμφοτέρως εἶναι ἄπειρον, ὡς ἄληπτόν τε καὶ ἀπεριήγητον πᾶσι τοῖς δευτέροις, καὶ ὡς πέρας τῶν όλων, καὶ μὴ δεόμενον αὐτὸ πέρατος άλλου μηδενός) οί δε ώς άπειροδύναμον, και ώς πάντων γεννητικόν, καὶ ὡς πάσης τῆς ἐν τοῖς οὖσιν ἀπειρίας αιτιον, καὶ δι' όλων τῶν όντων ἐκτεῖνον τὴν ἐαυτοῦ δόσιν. πάντα γὰρ ἐν τῷ ἐνὶ κατέχεται, καὶ ἔστι διὰ τὸ ἐν, καὶ ούδ' αν αποστήναι δύναιτο μή εν γενόμενα κατά τλι έαυτων φύσιν οι δε ώς, έπει δή πέρας ό νους, ότι ύπερ νοῦν τὸ έν, διὰ τοῦτο καὶ ἄπειρον εἰρήκασι (i). δύο γάρ, φασι, ταῦτα μόνον τίθησιν ἐπὶ τοῦ ἐνὸς ὁ Πλάτων, τό τε άπειρον καὶ τὸ ἀχίνητον, ἐπειδή νοῦς μὲν πέρας, ή δὲ ψυχή χίνησις, ἐνδειχνύμενος ὅτι χρεῖττον ἐχεῖνο καὶ νοῦ καὶ ψυχῆς · τρεῖς γὰρ εἶναι τὰς ἀργικὰς ύποστάσεις, ών την πρώτην έξηγεῖσθαι ταῖν δυοίν. Ημεῖς δὲ γαρίεντα καὶ τὰ τοιαῦτα πάντα νομίζομεν, εί και τὰ μὲν μᾶλλον, τὰ δὲ ἦττον ἀποδεγόμεθαπεισόμεθαδε τῷ ήμετέρω καθηγεμόνι πάνυ γε σφόδρα, καὶ ἐν τούτοις ευθυβόλως την τοῦ Πλάτωνος τεθτρακότι διάνοιαν, καὶ ἀξιώσομεν τοὺς τῆς ἀληθείας φιλοθεάμονας όρᾶν, πρῶτον μέν πόσαι τάξεις εἰσὶν ἐν τοῖς ούσι της απειρίας επειτα ποΐαι τοιαύται, οίον αντικείμεναι τοῦ πέρατος πρόοδοι · καὶ μετὰ ταῦτα λοιπύν

<sup>(1)</sup> D. εἰρήκασιν αὐτό.

επισκέπτεσθαι τί τὸ ενταῦθα ἄπειρον· τοῖς γὰρ τὸν τρόπον τούτον μετιούσι την τού προκειμένου ζήτησιν. ὸαδίως ἀναφανήσεται πᾶν τὸ Πλάτωνος βούλημα. Τὴν τοίνυν ἀπειρίαν, ενα κάτωθεν ποιησώμεθα την άργην, θεατέον μεν και έπι της ύλης, διότι αοριστός καθ' αύτην και άμορφος και άνείδεος. τὰ δὲ εἴδη και αι μορφαι πέρατα της ύλης θεατέον καὶ ἐπὶ τοῦ ἀποίου σώματος κατὰ την διαίρεσιν ἐπ' ἄπειρον γὰρ τοῦτο πρῶτον άδιαίρετον, άτε πρώτον διαστατόν θεατέον δε κατά τάς περί τὸ ἄπειρον πρώτας ὑφισταμένας ποιότητας, ἐν αἶς τὸ μᾶλλόν έστι καὶ ἦττον πρώταις - τούτοις γάρ καὶ ὁ ἐν Φιλήδω Σωκράτης έγαρακτήρισε το άπειρον. Θεατέον μήν καὶ ἐπὶ πάσης τῆς γνώσεως καὶ γὰρ αῦτη τὸ ἄπειρον έγει κατά τε την άειγεννησίαν, καὶ τὸν ταύτης άπαυστον χύχλον, καὶ κατὰ τὰς ἀορίστους τῶν γεννητιχών έξαλλαγάς, γινομένων άει και φθειρομένων, έν οίς καὶ ή κατὰ πλήθος ἀπειρία τὴν γένεσιν ἔγει ἐν τῷ γίνεσθαι μόνον ούσα, περιδεομένου (1) μηδέποτε ούσα. Πρὸ δὲ τούτων τὸ ἄπειρον θεατέον ἐπὶ τῆς τοῦ οὐρανοῦ χυχλοφορίας. έγει γάρ καὶ αὐτή τὸ ἄπειρον διὰ τὴν άπειροδυναμίαν τοῦ χινοῦντος : σώμα μέν γάρ, χαθό σωμα, δύναμιν άπειρον ούκ έγειν · διὰ δὲ τὴν τοῦ νοῦ ικετουσίαν, καὶ τὸ σῶμα ἀεί ἐστι, καὶ ἡ κίνησις ἄπειρος.

<sup>(1)</sup> D. περιδεομένου δε. Sic aut περιδίνητος, aut περατο-Codd. Non liquet quid inde δύνατος, aut περατοείδης. elici possit. Forte περιδινής

άκατάληκτος γοῦν ἐστι καὶ συνεγής τὸ αὐτὸ ποιουμένη τελευτήν τε και άργην. Και πρό τούτων έπι της ψυγης τὸ ἄπειρον ληπτέον μεταβατικώς γὰρ νοοῦσα, δύναμιν άπταίστου χινήσεως έχει, καὶ ἔστιν ἀεικίνητος, συνάπτουσα τὰς περιόδους ἀλληλαις, καὶ ἄτρωτον ποιουμένη την ενέργειαν, και μίαν αει και ανέκλειπτον. Ετι προ τῆς ψυγῆς ἐπ' αὐτοῦ τοῦ χρόνου θεατέον τοῦ μετροῦντος της ψυχης πάσαν περίοδον και γάρ οὐτός έστιν απειρος όλος, διότι ή ενέργεια αὐτοῦ, δι' ής ανελίσσει τὰς χινήσεις τῶν ψυχῶν, χαὶ δι' ής μετρεῖ τὰς περιόδους αὐτῶν, κατ' ἀριθμὸν ἰοῦσα ἄπειρός ἐστι κατὰ τὰν δύναμιν · οὐδέποτε γὰρ ἀπολήγει μένουσα καὶ προῖοῦσα, καὶ τοῦ ένὸς ἀντεχομένη, καὶ τὸν ἀριθμὸν ἀνελίττουσα τὸν τῶν χινήσεων τῶν ἄλλων μετρητιχόν. Αλλά δή και πρό του χρόνου θεώ μοι τό άπειρον έπ' αὐτοῦ τοῦ νοῦ καὶ τῆς νοερᾶς ζωῆς. αὕτη γὰρ ἀμετάβατος καὶ ἀεὶ πᾶσα καὶ ἀθρόα πάρεστιν, αἰώνιος δὲ καὶ ἀπειροδύναμος το δ' άειχίνητον αὐτῆς καὶ άνέκλειπτον οὐσίας ἐστὶ καὶ δυνάμεως οὐκ ἐπιλειπούσης, άλλ' ἀεὶ τὸ ζην άγρυπνον έγούσης, δι' ην και πάν τὸ κινούμενον, ἀεὶ δύναται κινεῖσθαι, μετέχον ἐν τῆ κινήσει τῆς ἐστώσης ἀπειρίας. Καὶ οὐχ ἄχρι τούτων μόνων τὸ απειρον, αλλά και πρό τοῦ νοῦ πάντως αὐτὸς ὁ πολυύμνητος αίων ἄπειρος, ος καὶ πᾶσαν περιέχει την νοεραν απειρίαν πόθεν γαρ τῷ νῷ τὸ αἰωνίως ζῆν ἡ ἐχ τοῦ αἰῶνος; Οὐτος οὖν ἄπειρος πρὸ νοῦ κατὰ τὰν δύναμιν μαλλον δε τὰ μεν άλλα κατά την δύναμιν απειρα, ό δε αιων δύναμις και γαρ ούκ άλλο τί έστιν

ή δύναμις ό πρώτος αίών. Επ' αὐτήν δή την πρωτίστην πηγήν της ἀπειρίας ἀνάδρὰμε λοιπόν, καὶ την κρύφιον αἰτίαν πάντων τῶν ὁποιοῦν ἀνάπειρον γεννήσας καὶ ἀναδραμών, όψει κατά την δύναμιν πάντα έκειθεν άπειρα. Τοιούτον γάρ, εί βούλει, τὸ αὐτοάπειρον · τοιούτον παρ' Ορφεῖ (1) τὸ χάος, περὶ οὖ καὶ ἐκεῖνος εἴρηκε τὸ Οὐδέ τι πεῖρας ὑπῆν. Ο μεν γὰρ αἰών, εἰ καὶ διὰ τὸ ἀεὶ ἄπειρος, άλλα ώς μέτρον δήπου των αἰωνίων καὶ περας ἐστί: τὸ δὲ χάος πρώτως ἄπειρον, καὶ μόνως ἄπειρον, καὶ πηγή πάσης ἀπειρίας, νοητής, νοεράς, ψυχιχής, σωματικής, ύλικής. Όρας οὖν όσαι τάξεις τής ἀπειρίας, καὶ ώς ἀεὶ αὶ δεύτεραι τῶν πρὸ αὐτῶν ἐξήρτηνται. ήτε γαρ ύλικη απειρία συνέχεται δια τής αειγενεσίας, ήτε αειγενεσία δια την αειχινησίαν τοῦ αἰθέρος ἐστὶν ανέκλειπτος, καὶ ή αἐικινησία τοῦ αἰθέρος διὰ τὴν τῆς θείας ψυχής ἄπαυστον περίοδον ἀποτελεῖται · μίμημα γάρ έστιν έχείνης, καὶ ή ταύτης περίοδος διά τὴν τοῦ χρόνου συνεχή καὶ ἀνέκλειπτον δύναμιν ἀνελίττεται, τὴν αὐτην άρχην ποιουμένη καὶ τελευτην διὰ τὸ νῦν τὸ χρονικόν, καὶ ὁ χρόνος ἀπείρως ἐνεργεῖ διὰ τὴν νοερὰν άπειρίαν την άεὶ έστῶσαν. Τὸ γὰρ κατ' ἀριθμὸν ἰόν, ὅταν απειρον ή, διὰ τὴν μένουσαν ἀεὶ αἰτίαν ἀπειρον, περὶ ἡν άνελίττεται τοῦτο, καὶ ἡν ἀεὶ ὡσαύτως περιχορεύει. Καὶ ὁ νοῦς ἐπ' ἄπειρον ζῆ διὰ τὸν αἰῶνα· τὸ γὰρ αἰώνιον πᾶσιν, ἐκ τοῦ αἰῶνος καὶ οὖτός ἐστιν, ὅθεν ἐξήρη-

<sup>(1)</sup> Hac accedent Orphicis.

ται πάσι, τοῖς μὲν ἀμυδρότερον τὸ εἰναί τε καὶ ζῆν (1). Καὶ ὁ αίὼν ἄπειρος διὰ τὴν πηγήν τῆς ἀπειρίας, ἡ καὶ οὐσίαις πάσαις καὶ δυνάμεσι καὶ ένεργείαις καὶ περιόδοις καὶ γεννέσεσιν ἄνωθεν χορηγεῖ τὸ ἀνέκλειπτον, καὶ μέγρι ταύτης άνιοῦσι, καὶ ἀπὸ ταύτης κατιοῦσιν ή των ἀπείρων τάξις · καὶ γὰρ ἡ των καλών ἀπὸ τοῦ αὐτοχάλλους, χαὶ ή τῶν ἰσοτήτων ἀπὸ τῆς πρώτης ίσοτητος, καὶ ή τῶν ἀπειριῶν ἀπὸ τῆς αὐτοαπειρίας. Αλλά περὶ μὲν τῶν τοῦ ἀπείρου τάξεων εἰρήσθω τοσαύτα την δέ του πέρατος σειράν ταύτην συμπροϊοῦσαν . ἄνωθεν ἐπισκεπτέον Δύο γὰρ ταύτας αἰτίας άμα παρήγαγεν ό θεὸς, πέρας καὶ ἄπειρον ἡ, ἐπεὶ βούλει λέγειν ήμας Ορφικώς, αίθερα και χάος. Τὸ μέν γάρ ἄπειρον, χάος ἐστὶν, ὡς χωρητικὸν πάσης δυνάμεως καὶ πάσης ἀπειρίας, καὶ ὡς περιληπτικόν τῶν άλλων, καὶ οἶον τῶν ἀπείρων τὸ ἀπειρότατον τὸ δὲ πέρας, ὁ αἰθὴρ, ὅτι καὶ οὖτος ὁ αἰθὴρ τὰ πάντα περατοι και μετρεί. Πρώτον μέν ούν πέρας το αὐτοπέρας, πηγή χαὶ στίγμα πάντων έστὶ τῶν περάτων, νοητών, νοερών, ύπερχοσμίων, έγχοσμίων, μέτρον αὐτὸ τῶν πάντων καὶ όρος προϋπάργον. Δεύτερον δὲ τὸ κατὰ τὸν αἰῶνα · αίων γαρ όμου και άπειρός έστιν, ως είρπται, και πέ ρας καθό μεν γάρ άνεκλείπτου ζωής έστιν αίτιος, και ώς δύναμις τοῦ ἀεὶ χορηγὸς, ἄπειρός ἐστι· καθὸ δὲ μέτρον έστὶ πάσης νοερᾶς ἐνεργείας, χαὶ ὅρος τῆς τοῦ νοῦ ζωῆς, ανωθεν αὐτὴν ὁρίζων, πέρας ἐστι· καὶ ὅλως καὶ αὐτὸς των μικτων έστι των έκ πέρατος καὶ ἀπειρίας ὑφιστα-

<sup>(1)</sup> Sic Codd. Hic tamen aliquid deesse videtur.

μένων : όθεν αὐτὸν οὕτε τὸ πρώτως ἄπειρον λέγειν άξιουμεν το γάρ πρώτως έκατέρου έξήρηται των μικτῶν πάντων, ώς φησιν ὁ ἐν τῷ Φιλήδῳ Σωκράτης. Τρίτον τοίνυν τὸ πέρας ἐν τῷ νῷ θεατέον · καθὸ γὰρ έν αύτῷ μένει κατὰ τὴν νόησιν, καὶ μίαν καὶ ἀεὶ καὶ την αυτήν έχει ζωήν, ώρισται και πεπέρασται το γὰρ ἀμετάβατον καὶ τὸ ἐστὼς πεπερασμένης ἐστὶ φύσεως καὶ όλως ἀριθμὸς ὧν δηλονότι ταύτη μετέχει τοῦ πέρατος. Τέταρτον τοίνυν ὁ χρόνος πέρας, καὶ ὡς . κατ' άριθμόν προϊών, καὶ ὡς μέτρον τῶν ψυχικῶν περιόδων · πανταχοῦ γὰρ τὸ μετροῦν, καθὸ μετρεῖ, καὶ τὸ ἀφορίζον τὰ άλλα, τῆς τοῦ πέρατος αἰτίας μετέχον, μετρητικόν έστιν αὐτοῦ καὶ ἀφοριστικόν. Πέμπτον ἐπὶ τούτοις ή της ψυχης περίοδος, καὶ ὁ κύκλος ὡσαύτως άποτελούμενος, μέτρον έστιν άφανες πασών τών φαινομένων κινήσεων · ἀπὸ γὰρ τῆς ζωτικῆς περιφορᾶς όρίζεται πάσα των έτεροχινήτων ή ἀνελιζις. Εκτον ή κατὰ τὰ αὐτὰ καὶ ἐν τῷ αὐτῷ καὶ περὶ τὸ αὐτὸ τοῦ αἰθέρος κίνησις περατοῖ πανταχόθεν τὸ ἄτακτον τῶν ἐνύλων, καὶ εἰς ἔνα συνελίσθαι κύκλον καὶ αὐτὸ καθ' αύτην ώρισται · τὸ γὰρ ἄπειρον αὐτῆς ἐν τῷ πάλιν καὶ πάλιν ἐστίν, άλλ' οὐ τῷ μὴ ἀνακάμπτειν, οὐδὲ οἶα κατ' εὐθεῖαν ἄπειρον, οὐδ' ὡς έστερημένον πέρατος κάνταῦθα τὸ ἄπειρον : ἡ δὲ μία περίοδος τῷ πολλάκις έστιν ἄπειρος. Εδδομον ή ανέκλειπτος των είδων ύπόστασις, τῶν ἐνύλων λέγω, καὶ τὸ μηδὲν τῶν όλων ἀπολλύσθαι, καὶ τὸ πάντα ὡρίσθαι, τὰ μὲν

καθ' έκαστα τοῖς κοινοῖς, τὰ δὲ μέρη τοῖς όλοις, δείχνυσι την ένταῦθα τοῦ πέρατος πρός τὸ ἄπειρον άντίθεσιν άπειραχώς γάρ έξαλλαττομένων τών γεννητών, όμως ώρισται τὰ είδη, καὶ τὰ αὐτὰ διαμένει, μήτε πλείω μήτε ελάττω γιγνόμενα. Ογδοον καλείσθω πέρας τὸ ποσὸν πᾶν ιδίως ἐν τοῖς ὑλιχοῖς, καθάπερ τὸ ποιον ελέγετο πρότερον απειρον ου γαρ επιδέχεται το μαλλον και ήττον, ώς εν Φιλήδω λέγει Σωκράτης. Εννατον αποιον σωμα ως όλον πέρας έστιν, οὐ γάρ έστι κατὰ μέγεθος ἄπειρον, ἀλλὰ τοσοῦτον όσον τὸ πᾶν· δεῖ γάρ όλον ύποκείμενον αὐτὸ λέγεσθαι τοῦ παντός. Δέκατον αὐτὸ τὸ ἔνυλον εἶδος, ὁ κατέχει τὴν ὕλην, καὶ περιορίζει τὸ ἀδριστον αὐτῆς καὶ ἄμορφον, εἰς ὁ καὶ άπιδόντες τινές, μόνον είς ύλην και είδος ανάγουσε τό τε πέρας καὶ ἄπειρον. Τοσαῦται μὲν οὖν καὶ αἱ τοῦ πέρατος τάξεις · ώς συλλήβδην γὰρ είπεῖν, τούτων πολλάς θεωρήσομεν διαφορότητας. Λοιπόν δὲ ἐπισκεπτέον πότερον ούτως ἄπειρον είρηται τὸ ἐν , ὡς τὰν έν τοῖς οὖσιν ἀπειρίαν λαμδάνομεν καταφατικώς, 🛊 άλλως πως. Αλλ' εἰ πρὸς τοῦτο λέγοιτο τὸ άπειρον, έδει μᾶλλον αὐτὸ λέγειν οὐχ ἄπειρον·ἐπὶ πά**σης γὰρ** άντιθέσεως, άναγκαῖον ἡ ἐξαιρεῖσθαι τὸ ἐν ἀμφοτέρων τῶν ἀντιχειμένων, χαὶ μὴ εἶναι μπδέτερον αὐτῶν, ἡ τῷ τοῦ κρείττονος αὐτὸ μᾶλλον ὀνόματι προσαγορεύεσθαι. Καὶ γὰρ τῷ πάντων ἀρίστω γρὴ προσφέρειν τὸ ἀόριστον, άλλ' οὐ τὸ ὁπωσοῦν καταδεέστερον. Οὕτως ἀντιθέσεως ούσης του ένος πρός το πλήθος, έν έχεινο προσείπομεν

. χαὶ αἰτίου πρὸς αἰτιατὸν, αἴτιον ἐχεῖνο προσονομάσομενχρεϊττον γάρ τοῦ μέν αἰτιατοῦ τὸ αἴτιον, τοῦ δὲ πλήθους τὸ ἔν. Δέον δὲ ἦν ἢ καὶ ὑπὲρ αἴτιον αὐτὸ καὶ ὑπὲρ έν ἀποχαλείν, ή έν και αίτιον, άλλα μη πλήθος χαι αίτιατόν (1) · τίνι γὰρ ἀπονέμοιμεν τὰ σεμνότερα, τὰ χείρονα αὐτῶν εἰς τὸ ἐν ἀναπέμποντες; Εἰ τοίνυν καὶ τὸ πέρας τοῦ ἀπείρου κρεῖσσον, οὐκ ἀπὸ τοῦ ἀπείρου τὸ ὅνομα έχεινο προσοίσομεν οὐδε γάρ δη θέμις ἀπό τοῦ χείρονος είς εκείνας τὰς ἐπωνυμίας ἀναπέμπειν, άλλ' ὅπερ ένδειξάμεθα και πρότερον, κατά την ἀπόφασιν ἀπό τοῦ χρείττονος τὸ γὰρ ἄπειρον τοῦτο ταὐτὸν τῷ οὐ πέρας έχον, καὶ τῷ ἀμερίστῳ τὸ οὐ μέρη ἔχον, ὅταν τάττηται τὸ ἀμερὲς ἐπὶ τοῦ ένός. Εἰ δὲ χαὶ μήποτε ἀπ' αἰτίας ἄλλης ἐστὶ, μήτε ἔστιν αὐτοῦ άλλο τι τελιχὸν αἴτιον, εἰκότως ἄπειρον· περατοῦται γὰρ ἔκαστον ἀπὸ τοῦ αἰτίου, καὶ ἔστι τοῦ οἰκείου τέλους τυγχάνον. Είτε οὖν νοητόν τί ἐστι πέρας, είτε νοερὸν, ἐπέχεινα τὸ εν έστι πάσης τῆς τοῦ πέρατος σειρᾶς. Εἰ δὲ ἐν Νόμοις μέτρον λέγεται τῶν όλων ὁ θεὸς, οὐ χρη θαυμάζειν. Εκεῖ μὲν γὰρ ὡς πάντων (2) ἐφετὸν, καὶ ὡς ἀφορίζον πασι τό τε είναι καὶ τὴν δύναμιν καὶ τὴν τελειότητα, μέτρον προσηγόρευται πάντων · ένταῦθα δὲ ὡς αὐτὸ πέρατος οὐδενὸς, οὐδὲ άλλου μέτρου δεόμενον, άπειρον είναι δέδεικται πάντα γὰρ ὡς αὐτοῦ πρὸς αὐτὸ διὰ τούτων ἀποφασκόμενα. Απειρον οὖν καὶ ὑπὲρ πᾶν πέρας · οὐδὲν γάρ ἐστιν ἐν τῷ πρὸς αὐτὸ πέρας · οὐδὲ

<sup>(1)</sup> B. xzi altiztèv ôpeū.

<sup>(2)</sup> D. πάντως.

γὰρ ἀρχὴ, καθάπερ εἴπομεν, οὐδὲ μέσον, οὐδὲ τέλος.

Οθεν ἡμεῖς εἰς ταυτὸν ἤγομεν τὸ ἄπειρον τοῦτο τῷ ἔσχατα μὴ ἔχειν, ὡς τὸ ἀμερὲς τῷ μέρη μὴ ἔχειν, καὶ ἐκεῖνο
λέγομεν ἀποφάσκεσθαι τὰ ἔσχατα ἔχον διὰ τοῦ ἀπείρου,
μήτε δύναμιν εἰς τὸ ἔν ἀναπέμποντες, μήτε πλῆθος αἰριστὸν, μήτ' ἄλλο τι τῶν ὑπὸ τοῦ ἀπείρου σημαινομένεν,
ἀλλὰ τὸ παρ' οὐδενὸς ὁριζόμενον, οὐδὲ ἔγον ἢ οἰκείαν
ἀρχὴν ἢ τελευτὴν, ἄπερ ἔσχατα λέγεται τῶν ἐχόντων
αὐτά μόνον εἰς τὸ ἔν ἀναπέμποντες, ἐπομένως τοῖς ἐν τῷ
δευτέρα ὑποθέσει καταφατικῶς δειχνυμένοις.

« Καὶ ἄνευ σχήματος ἄρα, οὕτε γὰρ στρογγύλον, « οὕτε εὐθέος μετέχει. — Πως; »

Πρώτον άφειλε τοῦ ένὸς τὰ πολλά · τοῦτο μέν οὖν ώς ἀπὸ χοινῆς ἐννοίας · δεύτερον δὲ τὸ μέρη καὶ τὸ όλον έχον · τοῦτο διὰ τοῦ μή είναι πολλὰ τὸ έν · τρίτον άρχην καὶ μέσον καὶ τέλος μη έγειν · τοῦτο διὰ τοῦ μέρη μὴ ἔχειν · τούτω δὲ ὡς πόρισμα ἐπόμενον έλαδον ότι ἐπέχεινα χαὶ τοῦ πέρατός ἐστι τοῦ συντεταγμένου τοῖς μέρεσι, καὶ ποιοῦντος τὸ ἔσγατον ἔγον - τὸ δὲ πέρας δισσὸν, ὡς ἀρχὴ καὶ ὡς τέλος · τέταρτον νῦν άναιρεῖ τὸ εὐθὸ καὶ περιφερές, ὅπερ καὶ ἐν τῆ δευτέρα ύποθέσει τάξει μετά τὸ ἔσχατον ἔχον καὶ τὸ ἀρχὲν καὶ μέσον ἔχον καὶ τελευτήν. Πρὶν δὲ συλλογιστικῶς αποδείξη το τέταρτον, προαγορεύει το συμπέρασμαλέγων , καὶ ἄνευ σχήματος ἄρα. Δεῖ γὰρ τὰς ἐπιδολὰς νοεράς ήγεῖσθαι τῶν ἐπιστημονικῶν συλλογισμῶν, ἐπειδή καὶ ὁ νοῦς τὰς ἀρχὰς περιέχει τῆς ἐπιστήμης. Μιμεῖται οὖν ή μεν τοῦ συμπεράσματος πρόληψις τὰν

άθροαν έπιδολήν του νου - ή δε διά των συλλογισμών άγωγή, την της έπιστήμης άνελιξιν την άπό τοῦ νοῦ προερχομένην. Καὶ δρα ὅπως τὸ συμπέρασμα κοινότερόν έστι των συλλογισμών οι μέν γάρ χωρίς άπολαδόντες τὸ εὐθὺς καὶ γωρὶς τὸ στρογγύλον, οὕτω ποιοῦνται την ἀποόδειξιν το δε άπλως ἄνευ σχήματος είναι τίθεται τὸ ἔν. Τοῦτο μέν οὖν δηλον · ήδη δὲ περὶ αὐτῶν λέγωμεν. ἔστι δὴ οὖν χοινὰ ταῦτα εἴδη πάντων τῶν διαστημάτων καὶ γὰρ τὰς γραμμὰς τῷ εὐθεῖ καὶ περιφερεῖ διαιροῦμεν καὶ μικτῷ, καὶ τὰς ἐπιφανείας ώσαύτως, καὶ τὰ στερεά πλην ὅτι τὸ μὲν ἐν γραμμαῖς εύθυ και περιφερές άσχημάτιστόν έστι το δε έν έπιρανείαις ή στερεοῖς, σχήματος έστι δεκτικόν καλεῖται δὲ τὰ μὲν εὐθὺς γραμμικὰ, τὰ δὲ περιφερῆ γραμμικὰ, τὰ δὲ μικτὰ ἐκ τούτων. Εοικεν οὖν ταῦτα παραλαβεῖν ὁ Πλάτων, όσα δηλωτικά σχημάτων ἐστὶν, άλλ' οὐκ είτι εύθυ μόνον ή περιφερές ἀσχημάτιστον. Είρηται γὰρ ἦδη τὸ ἐν καὶ δέδεικται μιλ ἔχον πέρατα. ὥστε τοῦτο δεῖ αὐτοῦ ἀποφάσκεσθαι, τὸ εὐθὺ τὸ πέρατα έχον · τσιοῦτον δὲ τὸ ἐσχηματισμένον · πέρατα γὰρ τὰ περιληπτικά λαμβάνει τῶν πεπερασμένων, α δή μόνοις ὑπάρχει τοῖς ἐσχηματισμένοις. Καὶ μὴν καὶ την άλλην ακρίβειαν της λέξεως θαυμάζειν άξιον · οὐ ( 1 ) γάρ είπε τὸ μήτε εὐθὸ μήτε στρογγύλον είναι (τοῦτο γάρ ούπω συνήγεν (2) στι ἄνευ σχήματός ἐστι · τί γὰρ ἐκώλυε τῶν μεσων τι σχημάτων ἔχειν, οἶον κύλινδρον, ή χῶνον, ή ἄλλο τι τῶν μικτῶν;) άλλὰ μήτε εὐ-

<sup>(1)</sup> B C. D, ai.

<sup>(2)</sup> D. συνήγαγεν.

θέος αὐτὸ, μήτε στρογγύλου μετέχειν. Καὶ γὰρ εἶτι τῶν μιχτῶν αὐτῷ σχῆμα δοίημεν, μεθέξει τούτων ἀμφοτέρων · λέγω δε πότερον · εί ζητοίμεν λευχόν έστιν ή φύσις ή μέλαν, εί μέν δείξαιμι μήτε λευχόν ούσαν αὐτην, μήτε μέλαν, ούπω δέδεικται πάντως ότι άγρώματος (1) · είδε ότι μήτε λευχοῦ μετέχει μήτε μέλανος, δέδειχται πάντως ότι άχρώματος · χαὶ γὰρ τὰ (2) μέσε χρώνται τῆ χρημάτων μεθέξει τούτων ἀμφοτέρων. έπειδή τὰ μέσα ἐκ τῶν ἄκρων. Αὐτὸς οὖν καὶ τὸ ἐν έφατο μή μετέχειν στρογγύλου καὶ εὐθέος, ΐνα μήτε τούτων έχη μηδέτερον, μήτε τῶν μέσων μηδέν, α τὸ έχον τούτων αναγκαῖον μετειληχέναι. Καὶ γὰρ ὁ κῶνος καὶ ὁ χύλινδρος έγει τινά πάντως έσγατα, χαὶ άργὴν, καὶ τελευτήν, διότι μετέχει πως ταῦτα τοῦ στρογγύλου καὶ τοῦ εὐθέος, ὡς ὁ ταῦτα καὶ τὴν τούτων μέθεζιν ἀναιρῶν λόγος συναναιρεί και την των μέσων και εσγάτων (3) μέθεξιν. Καὶ μὲν δὴ καὶ τοῦτο δῆλον, ὅτι τοῦτο τὸ συμπέρασμα τοῦ πρὸ αὐτοῦ μεριχώτερόν ἐστιν· εἴτι γὰρ μετέχει σχήματος, έχει καὶ ἄκρα καὶ μέσον · οὐ μέντοι πᾶν τὸ έχον άχρα καὶ μέσον : ἤδη μετέχει σχήματος : καὶ γὰρ γραμμήν έχειν άχρα καὶ μέσον δυνατόν, καὶ άριθμὸν καὶ χρόνον καὶ κίνησιν (4), ά δη πάντα έστιν άσχημάτιστα. Καθολικώτερον άρα τοῦτό ἐστι μᾶλλον, ἢ τὸ σχήματος μετέχειν, άλλ' οὐχὶ τοῦτο αἴτιον (5) τῆς ἐκείνου ἀποφά-

<sup>(1)</sup> D. αχρώματός έστι.

<sup>(2)</sup> B. τοῦ μέσων. A. B. C. D. ἐχρῶντι. Locus hic corruptus videtur.

<sup>(3)</sup> Β. μέσων έν τούτοις μεθ.

<sup>(4)</sup> Β. καὶ κίνησιν όμείως.

<sup>(5)</sup> **D**. τοῦτ' αὐτὸ.

σεως. Αλλαμήν και ή από τοῦ σχήματος ἐπὶ τὸ στρογγύλον καὶ εὐθὺ μετάβασις πάνυ γέγονεν εἰκότως δυνατὸν μέν γὰρ ἦν καὶ καθόλου τὸ σχῆμα ἀποφῆσαι τοῦ ένὸς, έν δειξάμενον ότι το μέν σχήμα πέρας έχει καὶ όρον, τὸ δὲ ἐν οὐδενὸς πέρατος οὐδὲ ὅρου δεχτιχόν ἐστιν· άλλὰ βούλεται κατά τάς δύο συστοιχίας άνωθεν προσάγειν τον λόγον, καὶ οὕτως ἐξ ἀρχῆς ἔλαβε μετὰ τὰ πολλὰ τὸ όλον καὶ τὰ μέρη, καὶ πάλιν ἄκρα καὶ μέσον, καὶ πάλιν εὐθὺ καὶ στρογγύλον, καὶ αὖθις τὸ έν αὐτῷ καὶ ἐν ἄλλῳ, καὶ ἐφεξῆς τὸ ἐστάναι καὶ κεῖσθαι · καὶ διὰ τῆς λήψεως ταύτης ενδειχνύμενος ότι τὸ εν οὐδέν έστι τούτων: ούτε γάρ άμφω τὰ άντιχείμενα δυνατόν αὐτό εἶναι· (οὐ γὰρ ἄν ἔτι μένει κατὰ τὴν ὑπόθεσιν) οὕτε τὸ ἔτερον τούτων · έχει γαρ άν τι έαυτῷ μαχόμενόν πως καὶ άντιχείμενον. Δεῖ δὲ πρὸ πάσης άντιθέσεως εἶναι τὸ έν, η οὐ πάντων αν εἵη αἵτιον οὐ γὰρ ὧν καὶ τὸ άντιχείμενον. Κατά τὰς δύο οὖν σειρὰς τῶν ὅντων προϊών, εἰκότως καὶ νῦν ἀπὸ τοῦ σχήματος ἐπὶ τὸ στρογγύλον καὶ εὐθὸ μετήλθε, καὶ μετελθών οῦτω πεποίηται τὸν λόγον, ὡς ἄν μετὰ τούτων καὶ ἄπαν ἄλλο σχημα τοῦ ένὸς ἀποφήσειε, τῷ μετέχειν χρησάμενος, ο καὶ τοῖς μικτοῖς ὑπάρχει τῶν σχημάτων. Ταῦτα μὲν ούν είρησθω περί των λέξεων ήμιν επειδή δε καί έν Φαίδρω την νοητην ακρότητα των νοερών, ην εκάλεσεν ( Ι ) ὑπερουράνιον τόπον, ἐν ἐχείνοις ἀχρότατον χαὶ

D. ἀπεκάλεσεν.

άσγημάτιστον καὶ άναφη προσείρηκεν, άρα ώσαύτως έχείνην τε την τάξιν άσχημάτιστον χαι το εν είναι φατέον ήμεν, ή άλλον τρόπον; καὶ τίνα τοῦτον; Οὐδὶ γὰρ ὁ αὐτὸς τῆς ἀποφάσεως τρόπος ἐπί τε ἐκείνης καὶ τοῦ ένός. Εκείνης μέν γὰρ τὰ μέν ἀπέφησε, τὰ δὲ κατέφησε καὶ γὰρ οὐσίαν αὐτὴν εἶπε, καὶ ὄντων οὖσαν καὶ ψυχῆς κυδερνήτη μόνο θεατὰν, καὶ περὶ αὐτὰν είναι τὸ τὴς ἀληθοῦς ἐπιστήμης γένος, διότι καὶ πρὸ αὐτῆς άλλην καὶ τῶν μέν έξήρητο, τῶν δὲ αῦτε μετελάγγανε. Τοῦ δὲ ένὸς πάντα ἀποφάσκει, καταφάσκει δε οὐδέν · οὐδεν γὰρ ἦν πρὸ τοῦ ένὸς, ἀλλά πάντων όμοίως έξήρητο των όντων. Ετερος οδν όγε τρόπος της άφαιρέσεως, καὶ εὶ βούλει μη παρέργως προσέχειν καὶ αὐτοῖς τοῖς ὀνόμασιν, εὐρήσεις εἰκότως έκείνην μεν ασχημάτιστον, ούτωσὶ κεκλημένην, το δε έν οὐδενὸς σχήματος μετέχον. Εστι δέ οὐ ταὐτὸν τούτων έκάτερον τῷ λοιπῷ, καθάπερ οὐδὲ τὸ ἀμερὲς τῷ μηδέν μέρος έχειν. Κατά τον αυτόν ούν τρόπου κάχείνην μὲν τὴν οὐσίαν ἀσχημάτιστον προσείρη**χε, τὸ δέ** έν μηδενός σχήματος μετέχον. Εἰ οὖν δεῖ τὰ δοκοῦντα διαβρήδην είπειν, έκείνη μέν, άτε το νοερον σγέμα παράγουσα, ἀσγημάτιστος εξρηται, ὡς χρείττων αὐτοῦ παντελώς ὑπάρχουσα, καὶ ὡς γεννητική τοῦ τοιούτου σχήματος. Αλλ' οὐδὲ ἄρα σχήματος ἦν ὑφειμένη τοῦ νοητοῦ. Καὶ γὰρ τοῦ σχήματος καὶ τοῦ όλου καὶ τοῦ πλήθους καὶ πάντων ὁ νοητὸς νοῦς περιέγει τὰς νοητάς αἰτίας · καὶ ἔστι σχήματα μὲν πάντη ἄγνωστα καὶ ἄἰρς ητα, ών ἀπό τῶν νοητῶν ἡ ἔκφανσις ἄρχεται, γνώριμα (1) μόνω τῷ νοητῷ νῷ, καὶ ἐν άλλοις, ή τι τοιούτον, δίσπερ οὖν έστι, τῶν μετ' ἐκεῖνον τῶν θεων ἀπ' ἐκείνου πᾶσιν ἔγκειται · τὰ δὲ γνωστὰ καὶ ρητά ταῖς δυνάμεσι προσήχοντα τῶν θεῶν, άλλ' οὐγὶ ταῖς ὑπάρζεσιν αὐταῖς, καθ' ᾶς ἔχουσι τὸ εἶναι θεοὶ, καὶ ταῖς νοεραῖς οὐσίαις, δι' ών ἐκφαίνονται τοῖς νοεροῖς όμμασι τῶν ψυχῶν. Τούτων δὲ πάντων ὁ νοητός νοῦς περιείληφε την ένοειδη και μόνην αιτίαν, ό δε ύπερουράνιος τόπος, ἐν τοῖς νοεροῖς ὢν ἀχρότατος, τῶν νοερῶν σγημάτων έστιν άργη πάντων, ώς ενδείχνυμεν έξηγούμενοι τον Φαιδρον. Διόπερ ἀσχημάτιστος μέν, ούχ άπλως δε παντός εξήρημένη σχήματός έστι προήλθε μέν κατά την άκρότητα την τοῦ πατρός, καὶ τὸ ἄρρητον αὐτοῦ σύνθημα καταδεέστερος δέ ἐστι τῶν ἐν ἐαυτῷ σχημάτων. Το δὲ ἕν παντὸς τοῦ τῶν σχημάτων διακόσμου τοῦ τε κρυφίου καὶ τοῦ νοεροῦ τελέως ὑπερίδρυται τῶν, τε ἀγνώστων πάντων καὶ τῶν γνωστῶν ἐξήρηται σχημάτων. Τίνα δὲ ἔχει ταῦτα διαφοράν, αὐτοῖς ἐστι γνώριμον τοῖς τῶν θεῶν ὑπηκόοις γενομένοις. Καὶ ὅτι καὶ Πλάτων οἶδε καὶ ἐκεῖνα τὰ σχήματα, δι' άλλων δεδείχαμεν λόγων. Διόπερ οὐδενὸς μετέχειν σχήματος λέγει τὸ ἔν· καὶ γὰο ή νοητή τῶν σχημάτων αἰτία καὶ τὸ νοερόν σχῆμα ὑφεῖται τοῦ ένός. οὐκ ἄρα τούτων ἐστὶ τὸ ἀσχημάτιστον τῷ μηδὲν σχῆμα έγειν, καθάπερ προείρηται.

<sup>(</sup>τ) Β. γνώρισμα μόνα. D. γνώρημα.

«Στρογγύλον δέ πού έστὶ τοῦτο, οὖ αν τὰ ἔσχατα «πανταχῆ (1) ἀπὸ τοῦ μέσου ἰσον ἀπέχοι; — Ναί. « — Καὶ μὴν εὐθύ γε, οὖ αν τὸ μέσον ἀμφοῖν τοῖν «ἐσχάτοιν (2) ἐπίπροσθεν εἴπ. — Οὕτως.»

Τὸ εὐθὺ τοῦτο καὶ τὸ στρογγύλον, καὶ ὅπως έπὶ τῶν θείων πραγμάτων ἐπαληθεύουσιν οἱ ἡηθέντες λόγοι, δήλον ώς οὐ μαθηματικώς ταῦτα καὶ δεδημευμένως ακουστέον, αλλά τη προκειμένη θεωρία πρε πόν τως. Ηδη μέν ούν τινες τοῦτο τὸ εὐθὸ, τὸ ἀκλινές εἰρήχασιν είναι τοῦ νοῦ καὶ τὸ ἄτρεπτον · τὸ δὲ στρογγύλον, τὸ εἰς έαυτὸ συννεῦον καὶ τὸ περὶ έαυτὸ ἐνεργοῦν. Τοῦτο δε ο Παρμενίδης μνημονεύει σφαίρης εναλίγκιον όγχω μεσόθεν ισοπαλές πάντη (3) το δν άποφηνάμενος, Όθεν καὶ φασί τινες τὸν Πλάτωνα διὰ τῆς ἀποδείζεως ταύτης ὑπομιμνήσκειν τὸν ἐν τοῖς ποιήμασι Παρμενίδην. ώς τὸ ἐν ἐξήρηται παντὸς σγήματος περιφερούς καὶ εύθέος. Ήμεῖς δὲ ταῦτα μὲν οὐκ ἀποδεχόμεθα δūστάντα τῆς τῶν παλαιῶν φιλοσοφίας, καὶ αὐτὸν έχυτοῦ ποιούντα (4) τὸν Παρμενίδην κατήγορον, καὶ ταῖτα έν Πλατωνική σκηνή, παρ' ή (5) πολλαί καὶ τοῦ Παρμενίδου γεγόνασιν άναββήσεις τὸ τοῦ Πλάτω νος περί τὸν ἄνδρα ἐκείνον σέδας ἀνακηρύττουσα. Καὶ γὰρ ὁ μὲν εἰς άλλο έν, ὁ δὲ εἰς άλλο βλέπων άποφάσκει τὸ σφαιρικὸν εἶδος ή καταφάσκει τοῦ ἐνός τὸ δὲ εὐθὺ τοῦτο καὶ τὸ στρογγύλον ἐξηγούμεθα κατά τε

<sup>(</sup> ι ) D. πάντα.

<sup>(4)</sup> B. diistäv tä; ... \*\*\*

<sup>(2)</sup> B. D. axpciv.

CÜVTEÇ.

<sup>(3)</sup> Fragm. Parmen. p. 76. (5) D. παρ' ήμιν.

την πρόοδον καί την έπιστροφήν τη μέν γάρ πρόοδος κατά τὸ εὐθὺ θεωρείται καὶ τοῦτο ποιουμένη τέλος έαυτης. Εχαστον ούν των νοερών και πρόεισιν έπι πάντα χατὰ τὸ εὐθὺ, χαὶ ἔστραπται πρὸς τὸ ἐαυτῶν ἀγαθόν · δ δή μέσον έστιν εν έχαστω, διότι πανταγόθεν έχαστον όμοίως αὐτὸ περιπτύσσεται, χαὶ ὡς εἰς χέντρον έχεινο συνερείδει πῶν τὸ ἐαυτοῦ πληθος καὶ πάσας ἐαυτοῦ τὰς δυνάμεις. Εὶ τοίνων λέγεις στρογγύλον μέν είναι των νοερων έκαστον, και πάντα άπο του μέσου ίσον ἀπέχειν παντί γαρ έαυτῷ κατὰ τὸ ίσον ἤνωται πρός τὸ οἰκεῖον ἀγαθὸν, καὶ οὐ τῆ μὲν μᾶλλον ἀφέστηκεν αὐτοῦ, τῆ δὲ ήττον, καθάπερ τῆς ἡμετέρας ψυχῆς τὸν ἴππον ὁ μὲν ἄγει πρὸς τὸ ἀγαθὸν, ὁ δὲ βρίθει πρὸς τὴν γῆν, άλλὰ πανταχόθεν όμοκος αὐτοῦ περιδράττεται κέντρου τάξιν έχοντος. Εύθὸ δὲ, οὐ τὸ μέσον έπιπροσθούν τοις άκροις. ότι δή κατά την πρόοδον τά πράγματα γωρίζεται άλληλων, άπὸ τοῦ μείναντος τὸ προϊόν, καὶ ἀπὸ τοῦ ἡνωμένου τὸ πληθυνόμενον, όρθῶς ἄν εἴποις καὶ τῶν πραγμάτων ἐστοχασμένως · εἰ γὰρ έθέλοις κατιδείν, εύροις αν ώς ή πρόοδός έστιν ή διαμρίνουσα τὰ πράγματα άλληλων, χαὶ προϊούσα τὰ μέν πρώτα, τὰ δὲ μέσα, τὰ δὲ τελευταῖα, καὶ τὰ μέσα τῶν τελευταίων όντα και πρώτον διοριστικά, και οίον έμπροσθεν · ή δε επιστροφή πάντα συνάπτει πάλιν, και είς εν συνάγει τὸ χοινὸν τῶν ὄντων ἐφετόν. Εστιν ἄρα έν έκείνοις καὶ τῶν ὁρισμῶν τούτων ἐκάτερος, ὧν πρώτως μετέχει τὰ νοερά γένη τῶν θεῶν ἄμα καὶ πρὸς έπυτα ταῦτα γάρ έστι τὰ κατὰ τὴν ἐπιστροφὴν μά>

λιστα γαρακτηριζόμενα · δευτέρως δὲ ἀπὸ τούτων αἰ ψυγαί μετέγουσι τοῦ τε εὐθέος καὶ τοῦ περιφεροῦς, προϊούσαι μέν γραμμικώς, είς κύκλον δέ αύθις καταχαμπτόμεναι, καὶ ἐπιστρέφουσαι πρὸς τὰς ἐαυτῶν ἀργάς · ἐσγάτως δὲ τὰ αἰσθητὰ · καὶ γὰρ τὰ εὐθύγραμμα σγήματα έν τούτοις ήδη διαστατώς καὶ μεριστώς, καὶ τὸ σφαιρικόν είδος τὸ πάντων τῶν ἐγκοσικίων σχημάτων περιληπτικόν · διό καὶ ὁ Τίμαιος όλον μεν έσφείρωσε τὸν κόσμον, διὰ δὲ τῶν πέντε σχημάτων, ἐσοπλείρων όντων μόνον καὶ ἰσογωνίων, τὰς πέντε μερίδας αὐτοῦ κατεκόσμησεν, έγράψας αὐτὰ πάντα τῆ σφαίρχ καὶ ἀλληλοις. ὧ καὶ δηλον ότι τὰ σχήματα ταῦτα ἄνωθεν ἀπό τινος ήπει θείας τάξεως ύψηλης, πάντων όντα χοσμητικά των αμερίστων, ώς του νου των μεριστών, ώς τοῦ όρατοῦ χόσμου τῶν μέσων, ὡς τῆς ψυγῆς. Εξεστι δε και εν τη γενέσει τα δύο ταῦτα θεωρείν, κατά μέν τον κύκλον, τά ένταθθα καὶ γάρ ή γένεσις άνταποδίδοται χυχλικώς πρός έαυτήν, ώς έν Φαίδων γέγραπται το περιφερός, κατά δε την εκάστου μίαν πρόοδον από της γενέσεως έπι την παρακμήν, το είδι καὶ τὸ ἐνταῦθα τῶν ἄκρων ἐπίπροσθεν τὸ μέσον ή άκμη · τίς γαρ αν άφίκοιτο έπὶ τὸ ἔτερον, καθάκεο δή καὶ ἐπὶ τῆς εὐθείας διὰ τοῦ μέσου πάντως ή ἀπὸ θατέρου των ακρων όδος έπὶ το λοιπον; Ανωθεν αρα από τῶν νοερῶν διήχει ταῦτα μέγρι τῶν γεννητῶν, προέδου μέν αίτιον το εύθύ γιγνόμενον, έπιστροφής δό το περιφερές.Εί τοίνυν το εν μήτε πρόεισιν άφ' έσυτου, μήτε έπιστρέφει πρός έαυτό, ότι τό τε προϊόν δεύτερέν

έστι του παράγοντος καὶ τὸ ἐπιστρέφον ἐνδεὲς τοῦ έφετοῦ, δηλον ώς οὖτε εὐθέος μετέχει σχήματος, οὖτε στρογγύλου. και πως γάρ προίοι μηδε μίαν έχον ποιητικήν άργην έαυτοῦ, μήτε εν έαυτῷ, μήτε πρὸ αὐτοῦ, ἵνα μὴ τοῦ ένὸς στερῆται δεύτερον ον ή δυοαιδές; πῶς δ' ἄν ἐπιστρέφοι μηδὲν ἔχον τέλος καὶ ἐφετόν; οὐδὲ ἄρα σχήμα τῷ ένὶ προσήκει μήτε τέλος, μήτε άργην έγωντι και δέδεικται διά τούτων. Οὐ δεῖ δὲ ζητεϊν δι' ήν αιτίαν άπὸ τῶν εἰδῶν τοῦ σχήματος, τοῦ περιφερούς και του εύθέος, έδειξε τό εν έπέκεινα παντός σχήματος, άλλ' οὐχὶ τὸ γένος αὐτὸ ὁρισάμενος, οἶον ότε σχήμα έστε πέρας συγκλείον, ή το ύπο τινος, ή τινών όρων περιεγόμενον. δέδεικται γάρ αὐτῷ διὰ τῶν άντιχειμένων προϊέναι, και τούτω εξηρημένον δειανύναι τὸ ἔν , καὶ κατ' ἐκείνον τὸν ἐπὶ πάντων ὅντα λόγον χοινών, ώς ούτε τὸ χεῖρον εἶναι δυνατὸν τῶν άντικειμένων τὸ εν, ενα μή έχη τὶ κρεῖττον, ούτε τὸ χρεῖττον ἵνα μὰ ἔχῃ τὶ μαχόμενον. Οὕτως οὖν καὶ τοῦ εύθέος αὐτὸ δείχνυσι καὶ τοῦ περιφεροῦς καθαρόν, κα όρᾶς πάλεν όπως καὶ ταῦτα διὰ τῶν προειρημένων συνγγαγεν, ώς ούτε άρχην, ούτε μέσον, ούτε τελευτήν έχοντος τοῦ ένὸς, γεωμετρικαῖς ἀνάγκαις ἀεὶ τὰ δεύτερα διὰ της πρό αὐτῶν ἀκυδείζεως, καὶ πρό τούτων μιμούμενος σην των όντων βν τάξει πρόοδον από των πρώτων ακ πρός τὰ δεύτερα καὶ τὰ μερικώτερα τὰν ἀπόδασιν (1) σοιούμενος.

<sup>(1)</sup> B. anogasin.

«Οὐκοῦν μέρη ἄν ἔχοι τὸ ἐν, καὶ πολλὰ ἄν εἔη, «εἴτε εὐθέος σχήματος εἴτε περιφεροῦς μετέχοι; — «Πάνυ μὲν οὖν. — Οὕτε(1) ἄρα εὐθὺ οὕτε περιφερές «ἐστιν, ἐπείπερ οὐδὲ μέρη ἔχει. — ὀρθῶς οὖν (2).»

Πεπλήρωται πάσα ή μέση τάξις έν τούτοις τών τε νοη-דשא אמאסטוגלישי אמו יספּףשטי . לפלפויןענישי המספטי דשי בי αὐτῆ προήδων, ἐπὶ τάδε τοῦ ἐνὸς τεταγμένων, καὶ, ὡς πολλάκις εξπομεν, άπο τοῦ ένος έξηρτημένων, ἐπείπερ αί άποφάσεις, ώς δέδειχται, μητέρες εἰσὶ τῶν καταφάσεων. Εἰκότως ἄρα καὶ ἐν τῷ συμπεράσματι πᾶσαν έπιστρέφων την τάξιν είς εν άνεισι, και μέχρι των πρώτων ἀποπεφασμένων εί γαρ σγήμα έχοι τὸ έν καὶ πολλά αν είη συνάπτει άρα τὸ σχήμα τοῖς πολλοῖς διὰ τῶν μερῶν, πάντα δὲ ταῦτα τὰ γένη δεύτερα τοῦ ένὸς ἀποδείχνυσι. Τοσαύτη παρ' αὐτῷ διάχρισις ἐστὸ τῶν θείων διακόσμων, ώστε οὐκ ἀνέσχετο συνάψαι τὰς έξῆς ἀποφάσεις μὴ ταύτην πρότερον τὴν τάξιν εἰς ἐκυτην επιστρέψας, και το σχημα τοις πολλοίς συνάψας, καὶ τὴν συγγένειαν τῶν προειρημένων ἀπάντων γενῶν ένδειξάμενος. Εν ποία μεν ούν τάξει των όντων το εὐθὸ καὶ τὸ περιφερές έστιν, έν τοῖς έξῆς γνωσόμεθα σαφέστερον, καὶ ὅτι μέχρι ταύτης τὰ νοητὰ καὶ νοερὰ γένη των όλων · νύν δε τοσούτον μόνον δήλον, στε μηδέ ταύτης ήμιν της τάξεως θετέον τὸ έν, άλλα και ταύτη άπ εκείνου παρακτέον, καθάπερ δή και τας άλλας τὰς πρὸ αὐτῆς εἰρημένας.

<sup>(1)</sup> D. άρα ούτε εὐθύ.

<sup>(2)</sup> Bekk. Deest obv.

## ΒΙΒΛΙΟΝ ΕΒΔΟΜΟΝ.

«  $\mathbf{K}$ αὶ μὴν τοιοῦτόν γε ὅν οὐδαμοῦ ( $\mathbf{i}$ ) αν εξη : οὖτε « γὰρ ἐν ἄλλφ οὖτε ἐν ἑαυτῷ εξη. — Πῶς δη; »

Μέτεισιν ἐφ' ἐκατέραν τάξιν ὁ λόγος τὴν ἀκρότητα τῶν ἰδίως καλουμένων νοερῶν θεῶν, καὶ ταύτην ἀποφάσκει τοῦ ἐνὸς, δεικνὺς ὡς οὐδαμοῦ τὸ ἔν, οὖτε ὡς ἐν ἄλλη περιεχόμενον αἰτία, οὖτε ὡς αὐτὸ ὑφ αὐτοῦ περιεχόμενον, καὶ αὐτὸ ἐαυτοῦ ὄν πρὶν δὲ ἄψεται τῆς τῶν συλλογισμῶν ἀνάγκης, προανεκήρυξε πάλιν τὸ συμπέρασμα πρὸ τῶν ἐπιστημονικῶν ἐφόδων, χρώμενος ταῖς νοεραῖς ἐπιδολαῖς, καὶ οὐτωσὶ ποιήσει καὶ ἐπὶ πάντων ἀεὶ τῶν ἐφεξῆς · ὅτι δὲ ἀπ'(2) ἄλλης ἄρχεται τάξεως, ἰκανῶς ἡμῶν ἀνεδείζατο καὶ διὰ τοῦ ἔτι καὶ τοῦ το ιο ῦτόν γε δν, τὸ ἀποδεδειγμένον πάντων ἐπέκεινα τῶν μέσων ἐν τοῖς θεοῖς γενῶν τῆς τε νοητῆς καὶ νοερᾶς διατάξεως (3), πῶς ἀν ἐπὶ τῶν νοερῶν μετάσχοι τινὸς ἡ τῆς ἀκρότητος τῶν νοερῶν. Τὸ γοῦν τῶν θειοτέρων αἰτίων ἐξηρημένον πολλῷ δήπου μαλλον ἐκδέδηκε

<sup>(1)</sup> B. μηδαμοῦ.

<sup>(3)</sup> Β. С. τάξιως.

<sup>(2)</sup> B.C. iπ Δλλης.

τῶν τοιούτοις ἐφεξῆς τεταγμένων. Καὶ ταῦτα μέν περί τῆς όλης τάξεως τοῦ λόγου κατακολουθοῦντος τῆ τάξει τῶν πραγμάτων : πάλεν δὲ ὅταν λέγωσιν ἐνταῦλα τωές αντιλέγεω των (1) Παρμενίδειφ ένὶ τῷ ἐν τῆς ποιήμασι τὸν Πλάτωνα, οὐκ ἀποδεξόμεθα τοῦ λόγου. Λέγει μεν γάρ εχεῖνος περί τοῦ χαθ' έαυτό ένος, όπ

Ταύτον εν ταύτῷ μίμνει, καθ' αὐτό τε κείται, Ούτως έμπεδον αύθι μένει, κρατερή γάρ ἀνάγκα Πείρατος έν δεσμείσεν έχει το μέν άμφις είργει(s)-Τουνεκεν ούκ άτελευτον τοιον (3), εί θέμις είπειν.(4).

Αλλ', ώς καὶ αὐται δηλοῦσω, αὶ βήσεις περὶ τοῦ όντος φιλοσοφεί ταῦτα καὶ οὐ (5) ένος . ά δη και η δευτέρα καταφήσει περί ικώνου ύποθεσις, μετά του ένὸς συμπλέκουσα τὸ ὁι. Ε ούν εν τούτοις καλ πέρας ούκ έχον αποδείκνυτα το h καὶ μιὰ κείμενον που, μήτε ἐν αὐτῷ μήτ' ἐν ἄλλφ κὰ ούχὶ τὸ ον, οὐκ έλεγχος ἐστο ταῦτα τῆς Παρμενίδου φιλοσοφίας, άλλ' διείνης μενούσης, πρόσθεσις τῆς ὑπΨ τέρας. Ταύτη μέν ούν ταθτα διορίζομεν · ότι δὶ τὸ ούδαμου χυριώτατα καὶ άπλῶς ἐπὶ τῆς πρώτης απίμ λέγομεν, ὑπομνηστέον. Λέγεται μέν γὰρ καὶ ἡ ἡυχὶ πολλάκις οὐδαμοῦ, καὶ διαφερόντως ή ἄσχετος ὑπ ούδενος γαρ κατέχεται των δευτέρων, ούδε περιείρητα διὰ δή τινος σχέσεως η ένέργεια αὐτῆς, καθάπερ σχίσε τενὶ δεδομένης πρὸς τὰ μετὰ ταύτην. Δέγεται δί

<sup>(4)</sup> Fragm. Parmenidis, P. (1) Α. D. τον Παρμενίδην 72; ubi vid. varias lecticaes. TÃ. (5) B. C. deest ai.

<sup>(2)</sup> A. evepyei.

<sup>(3)</sup> B. τοιούτον.

καὶ ὁ νοῦς εἶναι, πανταγοῦ γάρ ἐστιν ὁμοίως, καὶ πᾶσι πάρεστιν έξ ίσου, πολλῷ μάλλον καὶ διὰ τῆς τοιαύτης παρουσίας έν ούδενὶ χατέχεται των αύτοῦ μετεχόντων. λέγεται καὶ θεὸς είναι οὐδαμοῦ, ὅτι πάντων ἐξήρτηται· ότι ἀμέθεχτός ἐστιν, ότι χρείττων ἐστὶ πάσης χοινωνίας καὶ πάσης σχέσεως, καὶ πάσης πρὸς τὰ άλλα συντάξεως. Λέγεται μέν οὖν περὶ τῶν τριῶν ἀρχικῶν ὑποστάσεων όπερ είπον έχαστα τούτων όρθως, άλλ' ούχ ό αὐτὸς τρόπος ἐπὶ πάντων τοῦ οὐδαμοῦ. Ψυχή μὲν γὰρ οὖδαμοῦ τῶν μετὰ ταύτην (1), ἀλλ' οὐχ ἀπλῶς οὐδαμοῦ πάντως γάρ έστι καὶ ἐν ἐαυτῆ, ὡς αὐτοκίνητος, καὶ ἐν τῆ αἰτία τῆ ἐαυτῆς ἐπειδή καὶ πανταγοῦ τδ αίτιον προείληφε την τοῦ ἀποτελέσματος καὶ περιείληφεν ένοειδώς δύναμιν νοῦς δε οὐδαμοῦ καὶ αὐτός τῶν μετ' αὐτόν · ἐπεὶ καὶ ἐν αὐτῷ ἐστιν αὐθυπόστατος, καὶ ἔτι περιέχεταί γε ὑπὸ τῆς οἰκείας αἰτίας . εἰ μὲν βούλει θεολογικώς φάναι, της πατρικής πας γάρ νους, τατρός έστι νοῦς. ὁ μέν τοῦ όλου πατρὸς, ὁ δὲ τοῦ τής οίχείας τριάδος πατρός · περιέχεται γοῦν ὑπὸ τοῦ πατρός ό νοῦς. Εἰ δὲ κατὰ τοῦτον βούλει τὸν τρόπον ούχὶ, αλλ' ὅτι πᾶς νοῦς ἐφίεται τοῦ ἐνὸς, καὶ ἐν τῷ ἐνὶ χρατεϊται (2), καὶ διὰ τοῦτο ψεῦδος οὐδωμοῦ φάναι τόν νοῦν, μόνον δε τὸ εν άπλως οὐδαμοῦ έστιν οὕτε γάρ ἐν τοῖς μετ' αὐτό ἐστιν, ἄτε ἐξηρημένον ἀπὸ πάντων, όπου γε οὐδε ό νοῦς, οὐδε ή ψυγή αί μετά τὸ εν

<sup>(1)</sup> B. C. µετ' αὐτήν.

<sup>(2)</sup> D. διαμρατείται,

άργαὶ, οὖτε έν έαυτῷ, οὖτε άπλοῦν δν καὶ παντὸς πλήθους άδεχτον, οὖτε ἐν τῷ πρὸ αὐτοῦ, διότι μηδὲ ἔσπι χρεῖττον τοῦ ένὸς, τοῦτο ἄρα τὸ ἀπλῶς, οὐδαμοῦ· πάντα δε τὰ άλλα, δευτέρως έχει τὸ οὐδαμοῦ καὶ πῶς μεν εστίν οὐδαμοῦς πῶς δε οὐκ ἔστιν. Εἰ γὰρ εθελήσεις θεωρήσαι πάσαν την των όντων τάξιν, όψει τὰ μεν είδη τὰ ένυλα (Ι) ἐν ἄλλοις ὄντα μονον, καὶ ἄλλων ὅντα, καὶ έν τισιν ύποκειμένοις έδραζόμενα τας δε φύσεις, εν άλλοις μέν καὶ ταύτας. δύνουσι γὰρ κατὰ τῶν σωμάτων, καὶ ἐν ὑποκειμένω πῶς εἰσιν : ἦδη μέντοι καὶ τοδ έν έαυτῷ φερούσας ἀπήχημά τι καὶ εἴδωλον, καθόσον ζωαί τινες ήδη καὶ οὐσίαι, καὶ πάσχοντος ένὸς μορίου τινός, έαυταϊς συμπάσχουσι τὰς δὲ ἐν σχέσει ψυχὰς, ώς μέν σχέσιν έγούσας, έν άλλω και ταύτας κυτή γὰρ ή σχέσις ή πρὸς τὰ δεύτερα τὸ ἐν ἄλλω κάντως συνεισφέρει \* χαθόσον δε επιστρέφεια είς έαυτας δύνανται, καθαρώτερον εν έαυταῖς οὔσας. Αἱ μεν γὰρ φύσεις, πάσαν ενέργειαν περί τὰ σώματα συντείνουσι, καὶ ὅπερ άν ποιούσιν (2), εἰς άλλο ποιούσιν· αἱ δὲ ψυχαὶ ταῖς μὲν τῶν ἐνεργειῶν περὶ τὸ σῶμα χρῶνται, ταῖς δὲ εἰς έσωτὰς ἐνεργοῦσι καὶ πρὸς ἐαυτὰς ἐπιστρέφουσι· τὰς δὲ άσγέτους εν έαυταις ήδη, και εν άλλοις μεν ούκ έτι (3) τοῖς δευτέροις, ἐν ἄλλω δὲ τῷ πρὸ αὐτῶν οὖσας · διγῶς μέν γὰρ τὸ ἐν ἄλλφ, τὸ μέν τοῦ ἐν αὐτῷ καταδεί-

<sup>(1)</sup> Β. τῶν ἐνύλων.

<sup>(3)</sup> C. cux ere deurépois.

<sup>(2)</sup> C. προιούσιν.

στερον τῷ σχέσιν ἔχειν πρὸς τὰ δεύτερα. τὸ δὲ ἤδη χρεῖττον, κάχεῖνο μέν μέχρι τῶν ἐν σχέσει ψυγῶν, τοῦτο δὲ μόνον ἀπὸ τῶν θείων ἄρχεται, καὶ όλως ἀσχέτων. Καὶ οἰς μὲν ὑπάργει τὸ (1) πρότερον: πάντα γὰρ ἐν τοῖς έαυτῶν ἐστιν αἰτίοις, ἡ οὐχ αν εἴη, τῶν αἰτίων έχφοιτήσαντα τελέως · οίς δε το δεύτερον, ελλειψις γάρ ἐποίει δυνάμεως τὸ (2) πρῶτον, ἡ ἐν τοῖς ἐσγάτοις οὖσαν (3), οὐχ ἀνάγχη καὶ ἐν τοῖς πρώτοις εἶναι · τὰς γοῦν θείας ψυχάς εν τοῖς πρό (4) αὐτῶν εἶναι μόνως, οἶον έν τοῖς νοῖς, ὧν ἐξέγονται · τὸν δὲ νοῦν λοιπὸν, ἐν έαυτῷ τε καὶ ἐν τῷ πρὸ αὐτοῦ πατρὶ λέγω καὶ τῆ δυνάμει τοῦ πατρὸς εἰ βούλει · πάντα γὰρ ἄχρι τούτου τὸ ἐν ἄλλω ἔγει, αὐτὸς δὲ πῶς ᾶν ἔγοι; πότερον ἐν έσωτῷ (5) μόνον ἐστὶν, ἢ καὶ ἐν ἄλλῳ, μετὰ ταῦτα σκεπτέον, όπόταν περὶ τοῦ αὐθυποστάτου λέγωμεν. Τὸ τοίνυν ο ύδαμοῦ (τοῦτο γὰρ ήμῖν προχείμενον ἦν κατιδείν) τοίς μέν έγουσι τὸ έν άλλφ (τοῦτο δή τὸ τοῦ έν αὐτῷ καταδεέστερον) οὐδαμῶς ᾶν ὑπάρχοι πῶς γὰρ αν τοις μέν έν αλλφ γεγονόσιν έφαρμόσει τὸ οὐ δαμοῦ, τὸ ἔν τινι μαχόμενον; τοῖς δ' ἔχουσιν ἐκεῖνο τὸ τοῦ ἐν αὐτῷ χρεῖττον ἐν άλλω, πάρεστι μὲν άλλ' οὐχ άπλως. έστι γάρ εν ταϊς αἰτίαις έχαστα ταϊς έαυτών μόνος δὲ τῷ ἐνὶ, πρώτως ὑπάρχει τὸ οὐδαμοῦ καὶ ἀπλῶς

<sup>(1)</sup> Α. τὸ δεύτερον.

<sup>(4)</sup> C. D. πρὸς αὐτὰς.

 <sup>(2)</sup> Α. τὸ πρότερον.

<sup>(5)</sup> A. D. iv zùtě.

<sup>(3)</sup> Sic Codd.

ούτε γάρ έν τοῖς μετ' αὐτὸ, οὐ γάρ θέμις, ούτε ἐν τῷ πρὸ αὐτοῦ, οὐ γάρ ἐστιν, οὕτε ἐν ἐαυτῷ, οὐ γὰρ πέφυκε, τὸ μὲν ότι ἄσγετον, τὸ δὲ ότι πρώτιστον, τὸ δὶ ὅτι μόνως ἔστιν ἐν, ώστε οὐδαμοῦ. Τοῦτο(1) μέν οὖν παντάπασιν άληθές, τὸ δὲ πανταγού, μετὰ τοῦτο ζητητίον, πότερον κρεϊττόν έστι τοῦ οὐδαμοῦ καὶ τελείοτερον, ή καταδεέστερον. Εἰ μέν γὰρ κρεῖττον, διατί μή τφ πρώτφ το κρείττον άπονέμομεν, το ουδαμού δέ δεδώκαμεν ; άλλ' οὐ φαμέν ότι οὐδαμοῦ έστι μόνον et de xatadesectepon,  $\pi\tilde{\omega}_{\varsigma}(2)$  oux äpennon êtoi, τό μή προνοείν του προνοείν; Τό μέν γάρ προνοούν, πασι πάρεστι τοῖς τῆς προνοίας ἀξιουμένοις · τὸ δὲ μλ προνοούν, ούδαμού των δευτέρων είναι διηνάγκασται. Μήποτε οὖν τὸ πανταγοῦ διττὸν, τὸ μέν ὡς πρὸς τὰ μετ' αὐτό λεγόμενον, ώς όταν φῶμεν πανταχοῦ τὴν πρόνοιαν παρείναι, τὸ μηδενὸς ἀποστατείν τῶν δευτέρων, άλλα πάντα σώζειν και συνέγειν και διακοσμεῖν, δι' αὐτῶν τῆ μεταδόσει διήκουσαν · τὸ δὶ ώς πρός πάντα τὰ πρό αὐτοῦ καὶ τὰ μετ' αὐτό. Κυρίως γοῦν πανταγοῦ τοῦτό ἐστιν, ὁ καὶ ἐν τοῖς δευτέροις έστι και έν έαυτφ και έν τοις πρό αύτου, διότι κα χυρίως ταῦτα πάντα ἐστί · χαὶ τοῦτου τοῦ πανταχοῦ ἀπόφασίς ἐστι, τὸ οὐδαμοῦ τὸ νῦν παρειλημμένος δηλούν τὸ μήτε έν έαυτῷ, μήτε έν τῷ πρὸ αὐτοῦ ὅνς

<sup>(1)</sup> Β. С. D. τούτο μέν οὐ π. ἐπὶ τούτου, τὸ μὰ προνοείν.

<sup>(2)</sup> Β. С. D. πῶς οὐκ ἄμεινόν

καὶ τοῦτο τὸ οὐδαμοῦ τοῦ πανταχοῦ κρεῖττον, καὶ μόνου τοῦ ἐνὸς ἐξαίρετον, ἄλλο δέ ἐστι μηδαμοῦ τὸ τῷ πανταχοῦ σύστοιχον, ὁ πρὸς τὰ δεύτερα μόνον λέγειν εἰώθαμεν, ὧν έχάτερον άληθές έστι διὰ τὸ λοιπὸν · οὐδαμού γάρ τὸ ον, διότι πανταχού τὸ γάρ ὑπό τινος τόπου χρατούμενον, έν τινί έστι, τὸ δὲ πᾶσιν όμοίως παρόν, οὐδαμοῦ ἐστιν ἀφωρισμένως, καὶ διότι πάλιν οὐδαμοῦ, διὰ τοῦτο πανταχοῦ διὰ γὰρ τὸ πάντων όμοίως εξηρησθαι, πάσιν όμοίως πάρεστιν, οδον εξίσου τῶν πάντων ἀφεστώς. Ταθτα μέν οὖν σύστοιχα άλλήλοις, έχεῖνο δὲ τὸ μηδαμοῦ, κρεῖττον παντὸς τοῦ πανταχοῦ, καὶ τῷ ἐνὶ μόνω (1) δυνάμενον ἐφαρμόζειν, ώς ἀπόφασις τοῦ ἔν τινι παντός. Εἴτε γὰρ τὸ ὡς ἐν τόπω λέγοις, είτε το ώς έν όλω, είτε το ώς έν μέρεσιν, είτε τὸ ὡς ἐν τέλει, εἴτε τὸ ὡς ἐν τῷ ἄρχοντι τὰ τῶν άρχομένων, είτε ώς γένος έν είδεσιν, είτε ώς είδη έν γένεσιν, είτε ώς εν χρόνω πάντων όμοίως τοῦτο έξήρηται τὸ ἐν, ούτε γάρ τόπος ἐστὶ περιεχτικός του ένὸς, ίνα μη πληθος άναφανή τὸ έν, οὕτε όλον ἐστί τι περεληπτικόν · οὐδὲ γάρ ἐστί τινος μέρος, ἴνα μή μέρος ον, καὶ ἐν τῷ ὅλφ Τζ, ὅ ἐστι πεπονθὸς τὸ ἐν · πᾶν γὰρ όλον, πέπονθε τὸ ἔν, καὶ ἐπιδεές ἐστι τοῦ μὴ ὡς αληθῶς ένὸς, αὐτὸ ὡς ἀληθὲς ἐνυπάρχον · οὕτε αὐτὸ έν μέρεσίν έστιν, οὐδὶ γὰρ ἔχει μέρος, άμερὸς ὄν, οὕτε άλλο τι αύτοῦ τέλος ἐστί · δέδεικται γὰρ μηδαμῶς

<sup>(1)</sup> C. D. μένον.

έχον τέλος, ούτε ώς εν τῷ ἄρχοντι, δέδεικται γερ μηδόλως έχον τινά άρχην · ούτε ώς γένος εν είδεσιν, ίνα μή πάλιν πλήθος περί αὐτὸ συμδή διὰ τὴν τῶν είδων περιογήν, ούτε ώς είδος έν γένει, τινός γαρ είδος έσται μηδενός αὐτοῦ κρείττονος · οὕτε ὡς ἐν γρόνο ἀ πλήθος έστὶ · δειγθήσεται οῦν μηδέ χρόνου μετέγον. Πάντων άρα των τρόπων τοῦ ἔν τινι κρεῖττον ἐστι τὸ έν. Εί δὲ πᾶν τὸ έν τινι ψεῦδος, άληθης ή ἀπόφασις τώ ουβαιτου. το λαρ εν τινι το ουβογος αντικειται - θάπερ δή καὶ τὸ τὶς, τῷ οὐδεὶς, ὥστε οὐδαμοῦ ἄν τἰ τὸ ἐν; Τοῦτο μέν οὖν τοιοῦτόν ἐστι. Πάλιν δὲ διαφα τὸ ἔν τινι δν διγῶς, εἴς τε τὸ ἐν ἐαυτῷ καὶ τὸ ἐν άλλφ, πάντας έχείνους τοὺς πολυθρυλλήτους τρόπους διὰ τούτων παραλαδών, ἵνα, εἴπερ ἐπιδείξει τὸ ἐν μήτε εν έαυτώ, μήτε εν άλλω δυνάμενον είναι, δεδειγμένον έχοι το οὐδαμοῦ. Εἰ γὰρ έν τινί ἐστις η εν αυτώ, φησιν, είη, η εν άλλω άλλαμε νίπε έν ἄλλφ · οὐκ ἄρα ἔν τινί ἐστιν· εἰ μὴ ἔν τινι δὲ ὅλως οὐδαμοῦ ἄν εἴη τούτου δὲ δειχθέντος, φανήσετε τὸ ἔν κάκείνης ἐξηρημένον τῆς τάξεως ἢ τούτο προσήκει τὸ σύμδολον τὸ ἐν αὐτῷ λέγω καὶ ἐτ άλλφ. Τούτου δέ φανέντος, έχοιμεν αν ότι οὐδέ έ νοῦς τὸ πρῶτον · ίδιον γὰρ τὸ ἐν αὐτῷ καὶ τὸ έκντὸν γινώσκειν, καὶ εἰς ἐαυτὸν νοήσει, ὁ καὶ τῆ ἀκρότητι τῶν νοερών διαφερόντως έν φαίνεται μετά της είς τὰ πρῶ τα στροφής, και ή είς έαυτην είσοδος; και το οίον έγκεκλον (1) τῆς οὐσίας ἐν ἐαυτῆ, κατέχειν τε ἐαυτῆς καὶ περιλαμδάνειν ἀεὶ βουλομένην.

«Εν άλλφ μεν ον χύκλφ που αν περιέχοιτο ύπ'(2) «έκείνου, εν φ αν είη, καὶ πολλαχοῦ αν αὐτοῦ απτοιτο απολλοῖς τοῦ δὲ ένος τε καὶ ἀμεροῦς καὶ χύκλου μὴ «μετέχοντος, ἀδύνατον πολλαχῆ χύκλφ ἄπτεσθαι. — «Αδύνατον.»

Η μέν όλη τοῦ προκειμένου συμπεράσματος ἀπόδειξις τοιαύτη τίς έστι · τὸ ἐν οῦτε ἐν ἐαυτῷ ἐστιν, οῦτε έν άλλω παν δε τὸ έν τινι ον, ή έν έαψτῷ ἐστίν, ή έν άλλφ · τὸ ἄρα εν οὐδαμῶς ἐστιν ἔν τινι, τὸ δὲ μηδαμώς έν τινι όν οὐδαμοῦ έστι. Λοιπόν δὲ τὴν προτέραν τῶν προτάσεων ἀποδείχνυσιν οὖτω τὸ ἐν, οὐδενὸς ἄπτεσθαι δύναται πολλοῖς τὸ ἐν ἄλλω ἄπτεται έκείνου πολλοῖς ἐν ὧ ἐστι · τὸ ἄρα ἐν ἐν οὐδενὶ άλλω έστί. Πάλιν τὸ ἐν οῦτε ἀρχὴν ἔγει, οῦτε τελευτὴν, ούθ' όλως περιέγον έστι και περιεγόμενον το δε εν έν έαυτω ον έξει το μεν περιέχον, το δε περιέγομενον τὸ ἄρα ἐν οὐκ ἔστιν ἐν ἐαυτῷ · δέδεικται δὲ ὅτι οὐδὶ έν άλλφ το έν άρα ούτε έν έαυτῷ έστιν, ούτε έν άλλφ. Καὶ τοιούτοι μέν οἱ τοῦ προχειμένου δειχτιχοὶ συλλογισμοί, γεωμετρικώς ἀπό τῶν προωμολογημένων τὸ ζητούμενον ἐπιδειχνύντες ήμῖν. ἐπὶ δὲ τὴν τῶν πραγμάτων έξέτασιν μετέλθωμεν, καί θεωρήσωμεν πῶς

<sup>(1)</sup> B. ἀγγύλον. A. C. D. (2) A. ὑπ' ἐκείνου τὸ ἐν ῷ ἀν ἐγκύλον. Leg. ἀγκύλον, a at po- ἐν εἴπ. tiùs ἐγκύκλον è sequenti κύκλω...

φησιν ό Παρμενίδης παν το έν αλλφ όν, κύκλφ περιέγεσθαι ὑπ' ἐχείνου ἐν ὧ ἐστι, καὶ ἄπτεσθαι αὐτοῦ πολλαγή πολλοῖς. Ηδη καὶ τῶν πρὸ ἡμῶν (1) οἱ μεν μερικώτερον ήχουσαν τὸ ἐν άλλω τὸ ἐν, τὸ ἐν τόπω, καὶ τὸ ἐν ἀγγείφ μόνον λαβόντες, καὶ τούτοις τὴν λέξιν ἐραρμόσαντες εἰχότως · ἐφάπτεται γὰρ τοῦτό που τὰ ἐν τόπμ, καὶ τοῦ ἀγγείου ἐν τῷ ἀγγείφ, καὶ περιέχεται πανταγθεν ύπ' αύτοῦ τὸ γὰρ κύκλω τῷ πανταχόθεν (2) ἔσόν ἐσπ. τοῦ περιέχοντος δύναμιν δηλοῦν ἐν ἐαυτῆ τὸ περ τεχόμενο έχουσαν. Τοῦτο οὖν εἶναι φασὶ τὸ δειχνύμενον ήμεν · ότ ούχ εν τόπο τὸ εν, είπερ τὸ μεν εν τόπο δει είνα πολλά δν καὶ πολλοῖς έαυτοῦ τοῦ περιέχοντος ἄπτεσθαι, τὸ δὲ ἐν πολλά εἶναι άδύνατον. Καὶ τί τοῦτο φαίην αν έγωγε θαυμαστόν, εί μή έν τόπφ το έν; οὐδέν γὰρ τοῦτο σεμνόν, ὁ καὶ ταῖς μερικαῖς ὑπάργει ψυχαζς : άλλά δει το δειχνύμενον έξαίρετον ὑπάργειο τῷ ἐνὶ καὶ τῆ αἰτία τῆ πάντων ὑπεριδρυμείνη τῶν δντων. Οι δε, είς τὰ πράγματα βλέποντες, εἰρτικασιν, ώς πᾶν τὸ ἔν τιμι όν τοῦ ένὸς ἀποφάσκεται, καὶ ὁρθῶς εἰρήκαστιν οὐδαμως γάρ ἔν τινι τὸ ἐν, ὡς παρ' ἡμῶν είρηται πρότερον αλλά πώς έτι την λέξιν ποροπίεν τους ζα τιλι τρομοις μογγοις οφει . Το λαρ αθμεῖον ἐν τῆ γραμμιῆ λέγεται είναι, δῆλον ὡς ἐν ἄλλψ. zai yap allo usv snueiov, allo de ypainth zai ouz έπειδή εν άλλφ έστὶ, διὰ τοῦτο περιέχεται ὑπὸ τῆς

<sup>(1)</sup> B.C.D. hon di nai noò (2) B.C.D. toù mautan der.

γραμμής, καὶ πολλοῖς ἐαυτοῦ μέρεσιν άπτεται τῆς γραμμής. Εστι μεν δή και πρός τουτο άπανταν λέγοντας ότι εί και μή διαστηματικώς περιέχει το σημείον ή γραμμή, άλλα τρόπον άλλον αυτό περιέχει τας γὰρ ιδιότητας αὐτοῦ περιέχει πέρας γάρ έστι τὸ σημεΐον μόνον, ή δε γραμμή και πέρας και άλλο τι μήχος ούσα άπλατες καὶ άδιάστατον τὸ σημεῖον. Αλλά καὶ ή γραμμή καὶ ἀδιάστατον, καὶ ἀλλαγοῦ διαστατόν. Καὶ γάρ όλως, ἐπεὶ οὐ ταὐτὸν σημεῖόν ἐστι, καὶ ἐν ανάγκη πολλά είναι τὸ σημεῖον, οὐχ ὡς μέρη ἔχον διαστηματικώς, ταύτη γάρ άμερες, άλλ' ώς ιδιότητας πλείονας συμπληρωτικάς αύτοῦ, καὶ διὰ τοῦτο μερῶν έχούσας λόγον. άς ή γραμμή περιέχουσα, κατά πολλά αν λέγοιτο τῷ σημείφ συνάπτεσθαι. ὅτι δὲ οὐ ταὐτὸν σημεϊόν έστι καὶ έν, δηλον το μέν γάρ άρχη πάντων, τό δὲ μεγεθών μόνον άλλ' οὐδὲ τὸ σημεῖον πρὸ τοῦ ένος · καὶ γὰρ ἡ μονὰς ἔν, καὶ τὸ ἔν τῷ χρόνφ ἀμερές. Λείπεται μέν οὖν τὸ σημεῖον εἶναι μετά τὸ ἐν, καὶ μετ: έγειν τοῦ ένὸς, ώστε καὶ οὐχ ἔν ἐστιν· εί δὲ τοῦτο, χωλύεται οὐθεν, άσωμάτους έχον ίδιότητος πολλάς, αϊ είσι και έν τῆ γραμμή, καὶ περιέχεσθαι ὑπ' αὐτῆς. Οὕτω μέν οὖν δυνατὸν ἀπαντᾶν, άλλ' οὐκ ἔστι συνορῶντος έπως ο Πλάτων έλαβε το έν τινι, και πρός τι βλέπων των όντων αποφάσκει τουτο του ένός. Αμεινον ούν, ώς ό ημέτερος ύφηγείται πατήρ, κατ' έκείνην την έκφρονεστάτην καὶ ἀσφαλεστάτην όδὸν, ταῦτα λέγειν τοῦ ένὸς ἀποφάσκειν αὐτὸν, ἃ καταφάσκεται ἐν τἢ δευτέρα

τοῦ ένὸς ὅντος, καὶ οὕτως ἀποφάσκειν, ὡς ἐν ἐκείνοις άποφάσκεται (1). Καὶ δὴ καὶ τὸ ἐν ἄλλω τοιοῦτον θεωρεῖν, οίον ἐν ἐχείνοις, δηλός ἐστιν ὁ φιλόσοφος λαμδά νων. Σαφως οὖν έχεῖ τάξιν τινὰ θεων έχφαίνων, χαὶ ἐν έαντῆ φησιν αὐτὴν είναι καὶ ἐν άλλω, καθότι καὶ ἔστραπται πρός έαυτην νοερώς, και μένει διαιωνίως έν τοζς αιτίοις έαυτης μοναδικώς · μονάς γάρ έστιν έν έκείνη τών νοξρῶν θεῶν, μένουσα μὲν κατὰ τὴν ἐαυτῆς ὑπερογὴν ἐν τοῖς πρὸ αὐτῆς νοητοῖς θεοῖς, ἐμφαίνουσα δὲ καὶ τὸ ιδίωμα το νοερόν κατά το έν αὐτῆ καὶ περὶ αὐτὴν ένεργείν. Τὸ τοίνυν ἐν ἄλλφ τοιοῦτόν ἐστιν, ὁποῖον τὸ έν τη αιτία μένον, και περιεχόμενον υπό της οικείας αιτίας. Τοῦτο οὖν ἐστιν εἰκότως καὶ τὸ πολλαγῆ, καὶ πολλοίς έαυτοῦ τοῖς αἰτίοις άπτόμενον · διότι γάρ περιέγεται ὑπ' αὐτῆς, μερικώτερόν ἐστιν αὐτῆς παν δὲ τό μεριχώτερον, μάλλον πεπλήθυσται της έαυτου περιληπτικωτέρας αἰτίας · μάλλον δὲ πεπληθυσμένον ταῖς έαυτου ποιχίλαις δυνάμεσι, συνάπτεται πρός έχεπο, και άλλως άλλαις. τούτο γάρ τό πολλαχή. κατ' άλλας γαρ και άλλας δυνάμεις άλλως και άλλως τοῦτοι πρός τὸ πρὸ αὐτῆς νοητόν. Αλλ' αὕτη μέν ή τάξις τῶν ὅντων, ή τὸ ἐν ἐαυτῷ προσήχει μετὰ τοῦ ἐν ἄλλῳ, καὶ πολλέ έστι· μετέγει γὰρ τοῦ νοητοῦ πλήθους καὶ μέρη έγει· μετέγει γὰρ τῶν μέσων ἐν ταῖς πρὸ αὐτῆς αἰτίαις γενῶν, καὶ χυχλική πως έστὶ · μετέχει γὰρ τῆς τελευταίας τῶν

<sup>(1)</sup> Β. ταῦτα λέγειν τοῦ ένὸς ἀποφ ἀποφάσκειν αὐτὸν ὡς ἐν ἐκείνος

μέσων τάξεως, λέγω δή τοῦ ἐκεῖ σχήματος, διόπερ ούτε εν έστιν άπλως, άλλα πολλά · ούτε άμερες, άλλα μέρη έχουσα ούτε ἐπέχεινα σχήματος παντός, άλλὰ κυκλική. Καὶ, ὡς μὲν πολλὰ οὖσα, δύναται πολλοῖς ἄπτεσθαι τῶν πρὸ αὐτῆς, ὡς δὲ μέρη ἔχουσα, πολλαχῖ αὐτοῖς κοινωνεῖν καὶ διαφόρως, ὡς δὲ ἐσχηματισμένη, κύκλφ περιέχεσθαι ύπ' αὐτῶν · τὸ γὰρ σχηματιζόμενον πᾶν ὑπὸ τοῦ σχηματίζοντος περιέχεται · τὸ δὲ εν ούτε μέρη έχει, ούτε χύχλου μετείληχεν. Ώστε οὐ δυνατόν αἰτίαν είναι πρό αὐτοῦ τὴν πολλαγῆ καὶ κύκλφ τοῦ ἐνὸς ἀπτομένην, ἀλλ' ἔστιν ἐπέκεινα πάντων, ώς αἰτίαν κρείττονα οὐκ ἔχον ἀδύνατον γὰρ εἶναί τι κύκλφ αὐτοῦ καὶ πολλαχῆ ἀπτόμενον, ἐνὸς ὄντος καὶ ἀμεροῦς καὶ κύκλου μετέχοντος. ταῦτα γὰρ προσέθηκεν ίνα φανή τὰ πολλὰ τὸ μέρη έχειν, τὸ κύκλου μή μετέγειν. Α δή ταύτη τη τάξει των όντων προσήχει πάντα, έν ή τὸ ἐν ἐαυτῷ καὶ ἐν άλλῳ προσφέρομεν · πολλά τε γάρ έστιν ως πρός την νοητήν ενωσιν, καὶ μέρη έχει καὶ κύκλου μετείληζεν, έπειδή τὰ δεύτερα δεῖ μετέχειν τῶν πρὸ αὐτῶν · ἐπεὶ καὶ ὅταν λέγηται μονάς, ώς έν νοεροῖς, έστι μονάς εἰ δὲ μλ, πληθός έστι πρὸς τὰς νοητὰς μονάδας, καὶ ὅταν λέγηται όλη καὶ ἀμέριστος, ὡς ἐν νοεροῖς, καὶ ταῦτα λέγεται παρ' ήμων εί δε μή μέρη έχει, πρός τε την όλότητα την νοητήν, καὶ όταν ἀσχημάτιστος πάλιν ἐν νοεροῖς, ἐπεὶ πάντως αὐτὴν άναγκαῖον μετέχειν τοῦ

σγήματος τοῦ πρὸ αὐτῆς. Αφαιρετέον ἄρα καὶ ταύτχο την τάξιν άπὸ τοῦ ένὸς, καὶ ἐητέον ὡς καὶ ταύτης αἴτιον τὸ ἔν· πᾶσαι γὰρ αἱ τάξεις ἀθρόως ἀπὸ τοῦ ἐνὸς ύπέστησαν, καὶ τὸ ὑπὲρ πάντα πάντων αἴτιον ἐστὶ τῶν όντων τὸ έν, αὐτοῦ δὲ αἴτιον οὐδέν ἐστιν. Εἰ γὰρ αῖτιον έγοι τὸ έν, δεῖ δή που τὸ αἴτιον τὸ πρὸ αὐτοῦ μειζόνων αΐτιον είναι καὶ καλλιόνων τοῖς έφεξῆς τὰ γὰρ ύψηλότερα τῶν αἰτίων ύψηλοτέρων ἐστὶν ἀγαθῶν τοῖς έαυτων δευτέροις παρεκτικά. Τί οὖν τοῦ ένὸς καὶ τῆς ένωσεως θειότερον έξει τὰ πράγματα παρ' ἐκείνης τῆς αἰτίας, ήν τοῦ ἐνὸς ἐπέχεινα τάττειν άξιοῦμεν; Εἰ μὲν γάρ μηδέν δώσει τοῖς μεθ' έαυτην, άγονος έσται καί άκοινώνητος πρός πάντα, καὶ οὐδε ὅτι ἐστὶν εἰσόμεθα, μηδεμίαν έχοντες πρός αὐτην κοινωνίαν · νῦν γὰρ αὐτοφυῶς πάντες τὸ ἐν ἐπιζητοῦμεν, καὶ ἀνατεινόμεθα πρὸς αὐτὸ, πρὸς δὲ ἐχείνην τὸ συνάψον οὐχ ᾶν ἔγομεν, εἰπερ μηθέν άπ' αὐτῆς: εἰ δέ τι δώσει κάκείνη τοῖς ούσι, πότερον καταδεέστερόν τι δώσει τοῦ ένὸς, άλλ'οὐ θέμις τὸ χρεῖττον μόνον αἴτιον εἶναι γειρόνων, αλλά πότερον χρειττόνων, καὶ τί τοῦ ένὸς ἔσται χρεῖττον: οὐδὲ πλάθος (1) δυνατόν · πάντα γὰρ τὰ ἄλλα χρείττω λέγεται καὶ γείρω κατὰ τὴν τούτου μείζω καὶ ἐλάττω μετουσίαν καὶ αὐτὸ οὖν τὸ κρεῖττον ἐνὸς μετουσία κρείττον. Καὶ όλως οὐκ αν ἦν τοῦτο πᾶσι περισπούδαστον έν, εἴ τι κρεῖττον εἴγομεν αὐτοῦ $\cdot$  οὐ(2) γὰρ πάν-

<sup>(1)</sup> Β. πασαι.

<sup>(2)</sup> A. D. củ ở đw.

των ούτω των άλλων κατολιγωρούντες τὸ έν ἐδιώκομεν, καὶ τὸ δίκαιον παρορώντες, καὶ τὸ καλὸν οὐ προσποιούμενοι διά την του δοχούντος ήμιν ένος περιποίησιν. Εἰ τοίνυν τοῦ μὲν ἐνὸς γάριν, πάντων τῶν ἄλλων καταφρονούμεν, τὸ δὲ ἐν οὐδέποτε τῶν ἄλλων ἔνεκα τινὸς παρορώμεν, σεμνότατον αν είη τὸ ἐν εἰκότως, ὡς συνέγον πάντα καὶ σώζον ταῖς ἐννοίαις ἡμῶν. Τὸ ἄρα τῆς ένωσεως παρεκτικόν πρωτιστον αν είη των παντων: τοῦτο ἄρα πρώτιστον τῶν πάντων οὐκ ἄρα ἔστι τι τοῦ ένὸς άπλῶς κρεῖττον αἴτιον, οὐκ ἄρα ἐν ἄλλω τὸ έν, οὐ σμικρόν ἄρα τὸ δεικνύμενον, οὐδ' οἶον τὸ ταῖς ψυγαῖς ἢ τὸ τοῖς δευτέροις όλως ὑπάργειν δυνάμενον. άλλ' ότι μεν ούκ έστιν άπ' άλλης αιτίας τὸ έν, διὰ τούτων δηλον : ότι δε και των αύθυποστάτων το (1) αύθυπόστατον κρεῖττον, διὰ τῶν έξης τούτων ἀποδείκνυται λόγων.

Αλλὰ μὴν αὐτό γε ἐν ἐαυτῷ ὄν, κᾶν ἑαυτὸ εἴη
 περιέχον, οὐκ ἄλλο ἡ αὐτὸ, εἴπερ καὶ ἐν ἑαυτῷ εἴη ·
 ἔν τῳ γάρ τι εἶναι μὴ περιέχοντι, ἀδύνατον. — Αδύ νατον γάρ. »

Τὸ δεύτερον μέρος τῆς ἐτέρας (2) τῶν προτάσεων διὰ τούτων ἐξήτασται τῶν ἡημάτων τὸ (3) μὲν γὰρ πᾶν τὸ ἔν τινι ὁν ἡ ἐν ἐαυτῷ ἐστιν ἡ ἐν ἄλλ $\phi$ , παν-

Α. τῶν αὐθυποστάτων εί
 Α. τὴν μὰν γὰρ πῆ τὸ ἐν αὐθυπόστατον.

<sup>(2)</sup> B. C. δευτέρας.

τάπασιν άληθες ον, ουδε ύπομνήσεως ήξίωσεν εί γάρ έστιν εν τινι, δηλον ώς τὸ έν τινι τοῦτο ἐν ῷ ἐστὶν ἡ αὐτό έστιν ή οὐκ αὐτὸ, καὶ τῷ ἄλλφ ταὐτόν ι ώστε ή αὐτό έστιν ή άλλο τούτου (1) έν ώ έστι τὸ ἔν τινι ὄν. Εἰ δὲ τὸ ἐν ούτε ἐν άλλω, ούτε ἐν ἐαυτῷ, μετά τινος παραμυθίας καὶ στάσεως (2) εἴρηκε, καὶ πρότερον μέν ὅτι ούχ ἐν άλλω τὸ ἔν, κατεσχεύασε · νῦν δὲ ὅτι οὐχ ἐν ἐαυτῷ ποιήσεται τὸν λόγον, ἀπὸ τοῦ τιμιωτέρου τὴν ἀργὴν τῆς ἀποδείξεως λαδών τὸ γὰρ ἐν άλλφ τοῦτο τοῦ έν αύτῷ τιμιώτερον, ἐπεὶ κάὶ τὸ ἐν τῆ αἰτία εἶναι κρενττον τοῦ ἐν ἐαυτῷ. Καὶ αῦτη μὲν ἡ σύμπασα τῶν λόγων μεταχείρισις · ότι δὲ οὐκ ἐν ἐαυτῷ τὸ ἐν, δείχνυσι τὸν τρόπον τοῦτον. Τὸ ἐν, οὐ τὸ μέν ἔγει περιέγον έαυτοῦ, τὸ δὲ περιεγόμενον, τὸ δὲ ἐν έαυτῷ ὅν ἔγει τὸ μέν έαυτοῦ περιέχον, τὸ δὲ περιεχόμενον, διὸ καὶ ἐν έαυτῷ ἐστιν ὡς περιέχοντι περιεχόμενον τὸ ἄρα ἐν οὐκ έστιν εν έαυτῷ. Ο μεν λόγος τοιοῦτος · τούτων δε τῶν δύο προτάσεων, την μέν έτέραν είσαῦθις ἐπισκεπτέον, όταν αὐτῆς καὶ ὁ Πλάτων μνησθῆ. Πῶς δὲ τὸ ἐν ἐκυτῶ ον έχει τὸ μέν περιέχον έσυτοῦ, τὸ δὲ περιεχόμενον, νῦν βητέον τί γὰρ δή έστι τοῦτο τὸ περιέγειν, καὶ τί τὸ περιέχου, σκεπτέου. Λέγεται μέν οὖν ἐν ἐαυτῷ εἶναι πᾶν τὸ ἐαυτοῦ αἴτιον, καὶ ὁ αὐθυπόστατόν ἐστιν· οὐ γάρ ώς περ λέγουσί τινες ότι πᾶν τὸ παραγόμενον ὑπ'

<sup>(1)</sup> А. В. Д. тойто.

<sup>(2)</sup> Α. ἐπιστάσεως.

άλλης αιτίας παράγεται, και ήμιν ρητέον, άλλ' ώσπερ είωθαμεν τὰ αὐτοκίνητα προτάττειν τῶν ἐτεροκινήτων, ουτω και τὰ αὐθυπόστατα προθετέον τῶν ὑπ' ἄλλου παραγομένων. Εί γάρ έστι τὸ έαυτὸ τελειοῦν, έστι καὶ τὸ ἐαυτὸ(1) γεννῶν : εἰ δὲ ἔστι τὸ αὐθυπόστατον, δῆλον ότι τοιοῦτόν ἐστιν, οίον καὶ παράγειν ἐαυτὸ καὶ παράγεσθαι ὑφ' έαυτοῦ· τοῦτο γὰρ τὸ εἶναι αὐτὸ έαυτοῦ ὑποστατικόν καὶ αὐτογενές, λέγω γὰρ αύθυπόστατον, οὐχ ότι αν μηδέν παράγη· πρός ό τινες άποδιδόντες, τό πρώτον είπον αὐθυπόστατον ώς μηδέν έγον αἴτιον · εἰθ' ώς μηδεν έχον αϊτιον, ἀπὸ ταὐτομάτου τὴν ὕπαρξιν έχειν έχεινο τετολμήκασιν είπειν, άλλ' ο αν έαυτό παράγη. Τῆς οὖν περιεκτικῆς δυνάμεως κατ' αἰτίαν ἀεὶ περιεχούσης, τὸ ὑφ' ἐαυτῆς παραγόμενον, ἀνάγκη τὸ ἐαυτοῦ παρακτικόν, έαυτοῦ τε είναι περιεκτικόν καθόσον αἴτιόν ἐστιν, ὑφ' ἐαυτοῦ τε περιέχεσθαι, καθόσον αἰτιατόν έστιν: όμου δε αίτιον όν και αιτιατόν περιέγον τε είναι καὶ περιεχόμενον. Εἰ τοίνυν τὸ ἐν ἄλλφ τοῦτο τίν, τὸ ὑπ' ἄλλης αἰτίας τῆς κρείττονος παραγόμενον, τὸ ἐν αύτῷ τοῦτο ἐητέον, ὅ ἐστιν αὐτογενὲς καὶ ὑφ' ἐαυτοῦ παραγόμενον καὶ ὡς ἐκεῖνο περιείχετο ὑπὸ τῆς (2) έαυτοῦ αἰτίας, οὕτω τὸ ὑφ' έαυτοῦ περιέξεται (3), καὶ έσται αὐτὸ ἐαυτοῦ περιεκτικὸν καὶ συνεκτικόν, τὸ αὐτὸ έαυτὸ συνέχον άμα καὶ συνεχόμενον, περιέχον τε καὶ περιεγόμενον · έαυτό γαρ σωζον, έαυτό περιέξει. Ταῦτα

<sup>(1)</sup> B. Deest έαυτδ. (3) A. περισχεγήσεται. -

<sup>(1)</sup> A. πρὸς τῆς. — B. C. D. Β. C. D. περισχεθήσεται. πρὸς τὰς.

μέν οὖν εἰρήσθω περὶ τῆς πραγματειώδους τῶν προχειμένων θεωρίας · περὶ δὲ τὴν λέξιν, ἐπισημαντέον · ὅτε
ο ἀ χ ἄ λ λ ο ἡ α ἀ τ ὸ, εἴπ ε ρ χ αὶ ἐ ν ἐ α υ τ ῷ εἴ π,
ραδίως μὲν σαρὲς ποιήσειας αὐτὸ, τὸν χ αὶ σύνδεσμον
ρασίως μὲν σαρὲς ποιήσειας αὐτὸ, τὸν χ αὶ σύνδεσμον
ρατθεὶς, ἵν' ἡ τὸ ὅλον τοιοῦτον · χ αὶ ο ἀ χ ἄ λ λ ο
ἡ α ἀ τ ὸ, εἴπ ε ρ ἐ ν ἐ α υ τ ῷ εἴ π. Εἰ γὰρ αὐτὸ ἐν
εἰντῷ ἐστιν, αὐτό ἐστι τὸ περιέχον, χ αὶ οὐχ ἄλλο, τοι
οῦτον γὰρ τὸ αὐθυπόστατον. Ἡδη δέ τινες καὶ ἄλλο
πρόσωπον αὐτὸ λέγειν ὑποθέμενοι, τὸ Αριστοτέλους
δηλαδή, συννεύοντος τοῖς τοῦ Παρμενίδου λόγοις,
ἐξηγήσαντο τῷ Παρμενίδη, τὸ ἐξῆς ἀπονείμαντες · ἔν
τ ω γ ά ρ τι εἶν αι μ ἡ π ε ρ ι έχ ο ν τι ἀ δ ύν α τ ο ν·
αλλ' εἴ γε χ αὶ οὕτως ἀδύνατον, ὡς προείπομεν, οὐδὲν
πρὸς τὴν τῶν πραγμάτων θεωρίαν · ὧστε ἐπὶ τὰ ἐξῆς
ρήματα τοῦ Πλάτωνος ἡμῖν μεταβατέον.

« Οὐκοῦν, ἔτερον μέν ἄν τι εἴη αὐτὸ τὸ περιέχον, « ἔτερον δὲ τὸ περιεχόμενον· οὐ γὰρ ὅλον γε ἄμιφω ταὺ-« τὸν ἄμα πείσεται καὶ ποιήσει· καὶ οῦτω τὸ ἐν, οὺκ « ἄν εἴη ἔτι ἔν, ἄλλὰ δύο. — Οὐ γὰρ οὖν. »

Ο πᾶς συλλογισμός, ὡς προείρηται, τοιοῦτός (1) ἐστι το ἐν οὐκ ἔχει το μὲν ἐαυτοῦ περιέχον, το δὲ περιεχόμενον, ἵνα μὴ δύο ἀνθ' ἐνὸς γένηται το δὲ ἐν ἐαυτῷ ὅν ἔχει το μὲν ἐαυτοῦ περιέχον, το δὲ περιεχόμενον το ἄρα ἔν οὐκ ἔστιν ἐν ἐαυτῷ. Τοῦ δὴ συλλογισμοῦ τοιούτου τινὸς ὅντος, ἤδη μὲν καὶ ἐκ τῶν εἰρημένων

<sup>(1)</sup> D. τοιούτος τίς.

περί της έτέρας εδίδαξε των προτάσεων προσθείς δέ έν τούτοις καὶ όσον ταύτην έναργεστέραν ποιεί, καὶ όσον την έτέραν, συμπεραίνεται τὸ προχείμενον : εἰ γὰρ έτερον μέν το περιέγον, έτερον δε το περιεγόμενον, ούκ αν είη τὸ εν περιέγον καὶ περιεγόμενον ὑφ' ἐαυτοῦ · δεῖ γάρ αν που αὐτὸ δύο εἶναι, καὶ οὐγ ἕν, καὶ εἰ ἕν, ἐν έαυτῷ ἐστι τοῦτο, οὖ τὸ μέν περιέγει, τὸ δἔ περιέγεται. Δεῖ δη δυάδα είναι τοὐλάχιστον τὸ ἐν ἐαυτῷ όν. ἔτερον γὰρ τοῦ περιεγομένου τὸ περιέγον. όλον γάρ τι τὸ αὐτὸ κατ' αὐτὸ καὶ περιέγειν καὶ περιέγεσθαι άδύνατον. Η μέν οὖν άκολουθία τῶν λόγων τοιαύτη · δεί δε ξχαστον άνασχέψασθαι τῶν λεγομένων. Πρῶτον οὖν θεωρήσομεν πῶς ἀδύνατον ὅλον ἄμα καὶ καὶ ποιεῖν ἄμφω καὶ πάσχειν · τοῦτο γὰρ ὡς κοινὸν καὶ ώς πάντη διωμολογημένον παρέλαδε. Μή ποτε οὖν τὸ αὐτοκίνητον ήμεν οὐκ ἔτι μένει τῆς ψυγῆς οὐ γὰρ ἄλλο μέν τι τὸ κινοῦν ἐν τοῖς αὐτοκινήτοις, ἄλλο δὲ τὸ κινούμενον, άλλ' όλον άμα κινούν τέ έστι καὶ κινούμενον, ώς ἐν άλλοις ἡμῖν τοῦτο διὰ πολλῶν ἀποδέδεικται. Πῶς οὖν ταῦτα ἀληθῆ κάκεῖνα πειστέον καθ' ὅσον δυνατόν. Τῶν τοίνυν ψυχικῶν δυνάμεων τὰς μὲν εἶναι φωμεν γεννητικάς, τάς δε επιστρεπτικάς της ψυχης αὐτῆς πρὸς έαυτήν καὶ γὰρ ἐν τοῖς θεοῖς διαφορὰς τοιαύτας μεμαθήχαμεν είναι τῶν ἰδιοτήτων, καὶ τὰς μέν γεννητικάς ἀπ' αὐτῆς ἀρχομένας τῆς ψυχῆς, τὴν ἐαυτῆς παράγειν ζωήν, καὶ μετὰ ταύτην, τὴν εἰς τὸ σῶμα προϊούσαν καὶ ἐν ὑποκειμένω γιγνομένην · τὰς δὲ ἐπιστρεπτικάς (1) άνελίσσειν την ψυγήν είς έαυτην κατά τινα χύκλον ζωτικόν, καὶ ἐπὶ τὸν νοῦν τὸν πρὸ τῆς ψυχῆς ίδρυμένον. Ως γάρ αι γεννητικαί διττήν αποτίκτουσι ζωήν, την μέν μένουσαν, την δέ προελθοῦσαν ἐπὶ τάδε της ψυχης, ούτως αί έπιστρεπτικαί διττήν ποιούνται την έπιστροφήν, και πρός έαυτην, και πρός τον νοῦν τὸν ἐπέκεινα αὐτῆς. Αὐται οὖν είσιν αί γεννῶσαι δυνάμεις ίδιως την όλην ζωήν. μετέχει δε αὐτῶν πᾶσα ψυχὸ, διότι χωρούσι δι' άλληλων αί δυνάμεις, καὶ ενεργεύσι πετ, αγγυγολ. ορεν ομ γελεται μασα ήπλη λελλάν επιτην όλη γάρ δι' όλης μετέγει των γεννητικών δυνάμεων έαυτής, ώςπερ έπιστρέφειν πρός έαυτήν. Καί ούτε το γεννών ανεπίστροφον, ούτε το έπιστρέφον άγονον διὰ τὴν ἀλλήλων γίγνεται (2) μετουσίαν, ώστε ἀμφοτέρους αν είποις είναι τους λόγους αληθείς, τόν τε αὐτὴν ἐαυτὴν τὴν ψυγὴν γεννᾶν ἀποφαινόμενον, καὶ τὸν νοῦν λεγόμενον, ώς οὐ δυνατὸν ὅλον ἄμα ποιεῖν καὶ πάσχειν . άλλη γάρ ή γεννητική δύναμις καί είς έν τό παράγον καὶ τὸ παραγόμενον, ἀλλὰ μετὰ τῆς ένώσεως έστὶ καὶ έτερότητος, δι' Ϋν οὐκ ἔμεινε τὸ τοιοῦτον ἀπληθυντον όλον μέν γὰρ ἔσται παραγόμενον, άλλ' οὐ καθὸ παράγον, κατά (3) τοῦτο καὶ παραγόμενον τὸ γἄρ παράγον πρώτως το γεννητικόν έστι της ψυγης, επειδή γε δυνατόν μέρος μέν τι γεννάν, μέρος δε γεννάσθαι,

 <sup>(1)</sup> Α. ἐπιστρεπτικὰς εὖν ἐλίσ (3) Β. C. καὶ τοῦτο παραγό μενον.

<sup>(2)</sup> B. C. δύναται.

καθάπερ τῷ κόσμῳ γεννᾶν μέν τὸν οὐράνιον λέγομεν καὶ δημιουργεῖν, γεννᾶσθαι δὲ τά ὑπὸ σελήνην· καὶ αὖ πάλιν μηδεν μέρος, άλλ' όλον γεννάσθαι καὶ γεννάν, κατ' άλλον καὶ άλλον γρόνον, καὶ πάλιν όλον ἐν τῷ αὐτῷ γρόνω ποιείν και πάσγειν, άλλα ποιείν μέν άλλο τι, πάσχειν δὲ αὖ άλλο τι καὶ οὐ ταὐτόν. Καὶ τί γὰρ εἰ θερμαϊνον ψύχοιτο, καὶ λευκαΐνον μελαίνοιτο; Διὰ δὲ τούτων (1) πάσας τὰς τοιαύτας ένστάσεις ἀναιρῶν, ἀκριδῶς προσέθηκε τὸ όλον, τὸ ἄμα, τὸ ταὐτὸν, ἵνα μὴ ώδὶ μέν ποιῆ, πάσγη δὲ ώδὶ, μηδὲ κατ' άλλον καὶ άλλον χρόνον, μηδε έτερον και έτερον. Οῦτω μεν οὖν και τὸ αὐτοχίνητον, καὶ ἄπαν τὸ ἐν αὐτῷ ὂν ἀπέφηνε δυάδος (2) μετέχον, καὶ οὐχ ἐν ἐν ἐαυτῷ, δῆλον ἀπὸ τούτων· οὐ γὰρ ἔνεστιν ἐν τῷ ἐνὶ δυὰς , πρῶτον ὅτι ἀνήρηται πᾶν πληθος ἐχ τοῦ ἐνὸς, χαὶ ἡ δυὰς δὲ πηγὴ χαὶ αἰτία πλήθους έστὶ, καὶ ἔγει πως ἐν ἐαυτῆ πᾶν τὸ πλῆθος. ἔπειθ' ὅτι καὶ περιέχον ἐν ἐαυτῷ δεῖ καὶ περιεγόμενον είναι. Δέδεικται δε ώς οὐδέν ἐστιν ἐν τῷ ἐνὶ τοιοῦτον, ούτε γαρ ώς όλον μέρη περιέχειν δυνατόν, ούτε ώς σχημά τι μετέχον τοῦ σχήματος, ώστε μέρει μέν περιέξει, μέρει δε περιέξεται. Προαποπέφαται δε το μέρη έχειν τοῦ ένὸς, εἰ καὶ μὴ καθ' αύτὸ ἄρα προὐδέδεικτο τὸ δυάδος μετέχειν τὸ ἐν, ἀλλὰ τοῖς εἰρημένοις ἔπεται καὶ τοῦτο, διόπερ αὐτῷ κέχρηται καὶ νῦν ὁ Παρμενίδης. Τὰ μὲν οὖν ἄλλα μετρίως οἶμαι πεπεῖσθαι διὰ τῶν λεγο-

<sup>(1)</sup> A. τοῦτο.

<sup>(2)</sup> A. D. τοῦ ἐνός.

μένων : έχεινο δε τό εν τούτοις άξιον έπισημήνασθαι δειχνύντος τοῦ Πλάτωνος, ὁ χαὶ τῶν μετ' αὐτόν τινες **ἰχανῶς** κατεσκεύασαν · άλλοι δε οὐ προσήκαντο, καίτοι τοῦ Πλάτωνος είναι βουλόμενοι μύσται, καὶ περὶ αὐτὸν χορεύειν έφιέμενοι. Τὸ γὰρ πρῶτον, οἱ μὲν αὐθυπόστατον λέγειν άξοῦισιν, ὡς τῶν κινουμένων ἀρχὴν τὸ αὐτοκίνη τον, οὕτω καὶ τῶν ὁπωσοῦν ὑφεστηκότων ἀρχὴν τὸ αὐθυπόστατον λέγοντες · πάντα γὰρ τὰ μετὰ τὸ πρῶτον ἐστὶ καὶ ἐκ τοῦ πρώτου. Τοῦτο οὖν χυρίως αὐθυπόστατον τὸ πρῶτόν έστιν, ώς έχ μηδέτινος έτέρου την υπόστασιν έγον, δέον, ώς φασιν, ἡ ὑφ' ἐκυτοῦ πᾶν ὑφίστασθαι, ἡ ὑπ' ἄλλου πάντως. Επινεανιευόμενοι δέ τινες ήδη, καὶ αὐτοκίνητον αὐτο προσειρήχασιν ἀπὸ τοῦ αὐθυποστάτου χατὰ τὸ συγγενές ἐπὶ τοῦτο μεταβάντες · χαίτοι τοῦτο τὸ αὐτοχίνη τον ἀνάγκη κινεῖσθαι, καὶ μὴ εἶναι κυρίως ἐν, ἀλλὰ πλῆθος - καὶ τὸ αὐθυπόστατον ἀνάγκη διαιρετὸν εἶναι κατὰ τὸ κρεῖττόντε και γεϊρον · κρεϊττον γὰρ καθό ὑφίστησιν · ή δὲ ὑφίστατα καταδεέστερον, τὸ δὲ ἐν ἀδιαίρετόν ἐστι πάντη καὶ άπλήθυντον οὐ γὰρ ἡνωμένον ἐστὶ πληθος, εἴτε διαχεχριμένον εν πολλοίς έσται ούχ έν, είτε ήνωμένον, άλλο έσται πρό αὐτοῦ τὸ ένοῦν τὸ γὰρ ἡνωμένον, πεπονθός έστι τὸ έν, άλλ' οὐκ αὐτὸ έν, ώς φησιν ό Ελεάτης ξένος. Εἰ τοίνυν τὸ αὐθυπόστατον ὁπωσοῦν διαιρετόν έστι, τὸ δὲ ἐν οὐ διαιρετόν, οὐχ ᾶν εἴκ τὸ ἔν αὐθυπόστατον, άλλὰ χαὶ τῶν αὐθυποστάτων άπάντων αἴτιον, τῷ πάντα σώζεσθαι διὰ τὸ ἐν, καὶ ὅσα παρ' έαυτῶν, καὶ ὅσα παρ' ἄλλων ὑφέστηκεν. Οἱ δὲ ἐπόμενοι

τῷ Πλάτωνι χρεῖττον καὶ τούτου τὸ πρῶτον εἶναι διαρρήδην εἰρήκασι: κρεῖττον δὲ αὖ καὶ πατρικής αἰτίας άπάσης είναι καὶ γεννητικῆς, ἄτε δη καὶ δυνάμεως άπάσης έξηρημένον καί τοι γε τοῦ Πλάτωνος βοώντος καὶ έχεινο αίτιον είναι πάντων των καλών αλλ' οὐγ οὕτως αἴτιον ώς δυνάμει χρώμενον, δι' ής τῶν πάντων ἐστὶ παρεκτικόν. Καὶ γὰρ ή δύναμις δευτέρα τῶν οἰκείων δυνάμεων ύφίστησιν όσα ύφίστησι· τῶν δὲ μετὰ τὸ ἐν, τὰ μέν ἐγγυτάτφ τοῦ ένὸς καὶ ἀρδήτου ἀπ' ἐκείνου φανέντα, καὶ κρυφίως πατρικήν καὶ γεννητικήν άξίαν έχειν πρός τὰ ὄντα πάντα, καὶ παράγειν άλλα ταῖς ἐαυτῶν δυνάμεσιν ἀφ' έαυτῶν, καὶ ταύτη τοῦ ἐνὸς πλεονάσαι τῷ γεννᾶν τὰ αὐθυπόστατα τῶν ὄντων (1) · τὰ δὲ ήδη διαχρινόμενα και πληθυόμενα εν έαυτοις, την των αύθυποστάτων είληγέναι δύναμιν, ύφιστάμενα μέν καί ἀπὸ τῶν πρωτουργῶν αἰτίων, παραγόμενα δὲ καὶ ἀφ' έαυτῷν · καὶ ταῦτα μὲν εἰς τὰς πατρικάς αἰτίας ἀνηρτῆσθαι καὶ γεννητικάς τῶν εἰδῶν · ἐκείνας δὲ εἰς τὸ εν τὸ κρεῖττον ἀπάσης τοιαύτης αἰτίας ἀγνώστως τοῖς πασιν ἐκφῆναν ἀφ' ἑαυτοῦ τὰ ὄντα, κατὰ τὰς τῶν ὄντων άρχάς. Εί δη ταῦτα οὕτως ἔγει, δηλον ὅτι πᾶν μὲν τὸ ἐαυτοῦ ὑποστατικὸν, καὶ ἄλλων ἐστὶ παρακτικόν : οὐ γάρ ἐστι τὰ αὐθυπόστατα τῶν ὄντων, οὖτε πρῶτα ούτε έσχατα · τὸ δὲ άλλων παρακτικὸν, ἄνευ τοῦ αύτὸ έαυτὸ παράγειν, διττόν τὸ μέν τῶν αὐθυποστά-

<sup>(1)</sup> Β. C. D. τῶν πάντων.

των χρεϊττον, τὸ δὲ γεϊρον. Τὰ μεν δή παράγοντα, τοιαύτα · τών δὲ παραγομένων ἀπ' αἰτίας παρακτικῆς τὰ μὲν πρῶτα πρόεισι τὰ αὐθυπόστατα, παραγόμενε μέν, αὐτογόνως δὲ ἀπὸ τῶν σφετέρων αἰτίων ὑφιστάμενα· δευτέρα δε τάξις, άλλην αιτίαν ύποστατικήν άνηρτημένα, έαυτά δὲ παράγειν οὐ δυνάμενα, καὶ ὑφ' έαυτων παράγεσθαι · καὶ αὕτη των ὄντων ή τάξις ἄνωθεν μέχρι τῶν τελευταίων ἔσχε τὴν πρόοδον. Καὶ γὰ εί έστι τὸ άλλα γεννών, έαυτὸ δὲ μὴ γεννών έσγατον, εί τι δὲ αὐτό γεννᾶ καὶ ἄλλα γεννᾶ, δεῖ δὴ καὶ πρὸ τῶν έαυτά γεννώντων, είναι τὰ άλλων γεννητικά τὰ γὰρ περιληπτικότερα, άρχικώτερα καὶ εἰ ζητούμεν ποῦ τὸ αὐτὸ ἐαυτοῦ γεννητικὸν πρώτως, εἴποιμεν ὅπου ἐνέργεια πρώτον · ἐνέργεια δὲ πρώτον ἐν τῷ ὅντι ὡς δύναμις εν τῆ πρὸ τοῦ ὅντος ἐνάδι, καὶ ὕπαρξις ἐν τặ πρό ταύτης, ώς τὸ πρώτιστον δν έαυτοῦ παρακτικόν, καὶ τοῦτο μέν οὐσιωδῶς, νοερῶς δέ, τὸ τρίτον ἀπὸ τούτου, ζωτικώς δε το μέσον άμφοῖν.

« Οὐχ ἄρα ἔστι που τὸ ἐν, μήτε ἐν ἐαυτῷ, μήτε ἐν « ἄλλ $\phi$  ὄν (  $\mathbf{I}$  ); — Οὐχ ἔστιν.

Πάνυ γεωμετριχῶς ἐφ' ἐκάστου τῶν θεωρημάτων πρώτην λέγει τὴν πρότασιν, ἔπειτα τὴν ἀπόδειξιν, καὶ τελευταῖον τὸ συμπέρασμα. Διὰ μὲν οὖν τῆς προτάσεως τὴν ἀθρόαν καὶ μόνιμον ἐνέργειαν τοῦ νοῦ μεμούμενος · διὰ δὲ τῆς ἀποδείξεως (2) τὴν πρόοδον

<sup>(1)</sup> Editt. dvóv.

<sup>(2)</sup> B. C. των αποδείξεων.

την είς το πλήθος τῶν νοήσεων ἐαυτην ἀνελίττουσαν διὰ δὲ τοῦ συμπεράσματος την κατὰ κύκλον ἐπὶ την ἀρχην τοῦ νοῦ στροφήν, καὶ την μίαν τελειότητα πάσης νοερᾶς ἐνεργείας. Τοῦτο οὖν καὶ ἐπὶ τῶν πρὸ τούτου θεωρημάτων ποιήσας, διαφερόντως ἐν τούτω ποιεῖ καὶ γὰρ οἰκεῖον τῆ τάξει ταύτη τὸ καὶ αὐτῆς εἶναι, καὶ μένειν ἐν τοῖς πρὸ αὐτῆς. Μιμεῖται οὖν διὰ μὲν τῆς λογικής διεξόδου τὸ ἐν ἐαυτῷ, διὰ δὲ τοῦ συμπεράσματος καὶ τῆς ἐπὶ την ἀρχην ἀνακάμψεως τὸ ἐν ἄλλφ.

« ὅρα δη, οῦτως ἔχον, εἰ οἶόν τε ἐστᾶναι, ἡ κινεῖσθαι. — Τί γὰρ δη οῦ; »

Καὶ ἐπ' ἄλλο μὲν αὐτὸς πρόδλημα μετῆλθεν, ἀποφαίνων τὸ ἔν μήτε κινούμενον, μήτε ἐστῶς, ὁ δὴ ὁ Παρμενίδης κατέφαινεν (1) ἐν τοῖς ἐαυτοῦ ποιήμασιν εἰκότως, ἄτε περὶ τοῦ ἐνὸς ὅντος ἐν ἐκείνοις φιλοσοφῶν, ῶσπερ καὶ οὐτος ἐν τῆ δευτέρα ὑποθέσει ταῦτα καταφήσει. Λέγει γοῦν ἐκεῖνος ποτὲ (2) μὲν οὐλομενές τε καὶ ἀτρεμὲς, ἡ δ' ἀγέννητον (3)· καὶ πάλιν· αὐτοκίνητ' ἄρα κινητὸν μεγάλων ἐν πείρασι δεσμῶν (4)· καὶ πάλιν· ταὐτὸν ἐν ταὐτῷ μίμημα, καθ' ἔν τε κεῖται (5)· καὶ πάλιν· ταὐτὸν ἐν ταὐτῷ μίμημα, ναθ' ἔν τε κεῖται (5)· καὶ πάλιν· τε καὶ εἶναι (7)· καὶ πάλιν· οὐ γὰρ ἄνευ τοῦ ὄντος, ἐφ' ῷ πεφωτισμένον ἐστὶ, εὐρήσεις τὸ νοεῖν (8)· λεύσει δ' ὅμως

<sup>(1)</sup> B. C. κατέφησεν·

<sup>(5)</sup> Ibid 72.

<sup>(2)</sup> A. D. τοτέ.

<sup>(6)</sup> Ibid. 72.

<sup>(3)</sup> Fragm. Parmenid. p. 62.

<sup>(7)</sup> Ibid. 74. (8) Ibid. 74.

<sup>(4)</sup> Ibid. 68.

άπεόντα νόων, παρεόντα βεδαίων (1). Διὰ μέν οῦν τούτων, νοείν έν τῷ ὄντι θέμενος, δηλός έστι χίνησιν αὐτῶ τινα την νοητικήν δήπου συγγωρών ύπάργειν, ήν καί Πλάτων οίδεν : αὐτὸς γάρ ἐστιν ὁ λέγων ὅτι νοῦν ἄνευ χινήσεως, οὐδὲ ἐπινοῆσαι δυνατόν : ώστε εἰ ἔστιν ἐν τῶ ένὶ ὄντι νόησις, κατὰ Παρμενίδην, ἔστι καὶ ἡ κίνησις, έπει χαι ζωή πάντων άμα τῷ νοεῖν ἐστι · πᾶν δὲ τὸ ζων χινείται, χαὶ ταὐτὸ τὸ ζῆν. Διὰ δὲ τῶν προτέρων άχίνητον δή που φησίν είναι το έν δν, άτρεμές αὐτὸ καὶ μόνον καλῶν καὶ αὐτόθεν ἀκίνητον. Οὕτω δὲ κπὶ ό Πλάτων, όπου νοῦς, οὐ χίνησιν μόνην εἶναι φησίν. άλλὰ καὶ στάσιν ήδη. Καὶ περὶ μὲν τὸ ἐν ον, ἐκάτερος άποτίθεται ταῦτα, καθάπερ καὶ διὰ τῆς δευτέρας ἔσται δήλον ὑποθέσεως, καὶ οὐκ αν ἐλέγχοιτο διὰ τῶν ἀποφάσεων τούτων ο Παρμενίδης, άλλα προσθήκην δέγοιτο φιλοσοφίας άλλης της περί το ώς άληθως εν διατριεούσης. Τοῦτο μέν οὖν ὑπομέμνησται καὶ διὰ τῶν προτέρων λόγων · νυνὶ δὲ κατὰ τὴν ἡμετέραν θεωρίαν ρητέον, ότι των νοερών τάξεων τριχή διηρημένων, κα αὐτῶν μὲν ἐν αὐτῷ καὶ ἐν άλλφ διὰ τῶν ἔμπροσθεν άποφήσας, έδειξε τὸ εν ὑπὲρ τὴν ἀκρότητα τὴν νοεράν: τό δὲ κινεῖσθαι καὶ ἐστᾶναι διὰ τούτων ἀποφάσκων, μεταβέβηχεν ἐπ' ἄλλην τάξιν ἀπό τῆς νοερᾶς μονάδος έπὶ τὴν ζωογόνον, καὶ ταύτης τὸ ἐν ἐξηρημένον ἀποφαίνων. Δεῖ τοίνυν, ἰδόντας ήμᾶς τὰ ἰδιώματα καξ ταύτης τῆς τάξεως, δεῖξαι τὸ ἐν κρεῖττον τῶν τοιούτων

<sup>(1)</sup> Fragm. Parmenid. p. 92.

ίδιοτήτων. Εστι δή οὖν τῆς ζωογόνου ταύτης θεότητος έξαίρετα (1) χίνησις καὶ στάσις, ήμὲν τὰς πηγάς ἐκφαίνουσα της ζωής, ή δε έδραζουσα αὐτήν σταθερώς, έξηρημένων των οίχείων όχετων. Εάν τοίνον ἐπιδείξωμεν τὸ ἐν άπάσης μεν στάσεως, άπάσης δε κινήσεως ύπεριδρυμένον, έγοιμεν αν έντευθεν, όπως και πάσης έκδέδηκε της τοιαύτης σειράς. Αλλά ταῦτα μέν εἰσαῦθις · ὅτι δὲ οὐ δεῖ τάς φυσικάς μόνον κινήσεις άφαιρεῖν τοῦ ένὸς, αὐτὸς δηλοῖ λέγων. Κατὰ πᾶσαν τοίνυν κίνησιν, τὸ ἐν ἀκίνητον. Εί δὲ πᾶσα ἐνέργεια, κατ' αὐτὸν, κίνησις, καὶ πρὸ ένεργείας τὸ έν, ώστε καὶ πρό δυνάμεως, ϊνα μὴ δύναμιν άτελη έχη καὶ άνενέργητον · καὶ ταῦτα άναγκαίως. Δεῖ γὰρ πάντα τὰ ἀπὸ τοῦ ἐνὸς ἔγειν καὶ τὸ ἐν, ὡς καὶ τὰ ἀπὸ τοῦ ὄντος, τὸ ὄν. Αλλὰ μὴν ὕλη ἀνενέργητος: τὸ γὰρ ἐνεργοῦν εἰς ἐαυτὸ ἐνεργεῖ, ἢ εἰς ἄλλο· καὶ ἡ ύλη εν οὖσα ἐπὶ τοῦ ένός ἐστιν · οὐκ ἄρα ἐνέργειαν έν τῷ ένὶ θετέον, ώστε οὖτε δύναμιν, άλλ' αὐτὸ τοῦτο τὸ ἐν μόνον. Διὰ τί δὲ προέθηκε την κίνησιν ταὐτοῦ καὶ ἐτέρου, ἡηθήσεται μὲν καὶ αὖθις (2) άλλο αἴτιον άπὸ τῆς λογικῆς ἀκολουθίας. Λεγέσθω δὲ καὶ νῦν ἀπὸ τῶν πραγμάτων, ὅτι μίνησις καὶ στάσις ἐν ταῖς οὐσίαις όρωνται των όντων καὶ ἐν ταῖς ἐνεργείαις · κίνησις γὰρ οὐσιώδης ή πρόοδος, καὶ στάσις ή έν τοῖς αἰτίοις ἴδρυσις - μένον γὰρ δὴ πρόεισι τὸ ἐν ἄπαν, καὶ ὡς (3) αἰτίαι οὐσιώδεις, πρό ταυτότητός έστι καὶ έτερότητος ταυ-

<sup>(1)</sup> Β. Deest έξαίρετα.

<sup>(3)</sup> Β. καὶ ώς αί μὲν οὐσιώ-

<sup>(2)</sup> A. Dacht.

Seis.

τοῦται γὰρ καὶ ἐτεροιοῦται προελθόντα τὰ ὄντα ἀπὸ των αιτίων μετά του μένειν έν αυτοίς, έτεροιούμενα μέν τῷ προελθεῖν όλως, ταυτούμενα δὲ τῷ ἐπεστρέψαι πρός τὸ μεῖναν, καὶ διὰ ταῦτα ἡ κίνησις καὶ ἡ στάσις προτάττονται ποτέ ταυτότητος και έτερότητος. ώς περ ἐκείνων ἀρχόμεναι. Διὸ καὶ ἐν Σοφιστῆ μετὰ τὸ ὄν τάττει κίνησιν καὶ στάσιν: εἶτα ταὐτὸν καὶ έτερον καὶ γὰρ τὸ μὲν ὅν μοναδικόν ἐστιν οὐκ ἔγον άντίθεσιν, η δε κίνησις δυαδική πόθεν γαρ πη πάσε πρόοδος; ή δε στάσις τριαδικήν ανακάμψασα κά ίδρύσασα μετά το προελθείν, ή δε ταυτότητος τριαδικόν ταυτομήκης γάρ ή πρώτη τῶν ἀριθμῶν ή τετράς. ή δὲ ἐτερότης πενταδικόν. διίστησι γὰρ καὶ αῦτη τὸ άρτιον καὶ περιττὸν άκρατῶς. Ταῦτα μὲν οὖν ἀπὸ τῆς τῶν πραγμάτων θεωρίας · ή δὲ ἀνάγκη τῆς ἀκολουθίας των προδλημάτων έν τοῖς προχειμένοις μιχρο υστερον καταφανής έσται.

« ὅτι κινούμενόν γε(1) ἢ φέροιτο ἢ ἀλλοιοῖτο ἔν(2)· « αὐται γὰρ μόναι κινήσεις. — Ναί. »

Επειδή ζητούμεν είτε χινείται το έν, είτε μή, τούτη γάρ πρότερον σκεπτέον, διελόμεθα τὰς χινήσεις πάσας άλλὰ ταύτας διειλόμεθα μέν καὶ ἐν Νόμοις κατὰ τὴν παντελή τῆς δεχάδος διαίρεσιν, ὀχτὰ μεν τὰς παθχτικάς εἰπόντες, μίαν δὲ τὴν ἐνεργητικήν μὲν, άλλὰ άλλου του δεομένου τοῦ χινοῦντος, καὶ άλλου τοῦ χινουμε

<sup>(1)</sup> B. Deest ye.

<sup>(2)</sup> Sic Editt. - Codd. Deest in.

νου, καὶ ἐξ ἀμφοτέρων μίαν ἀποτελουμένην, λοιπήν δὲ την ένεργητικήν τε καὶ ἀφ' ἐαυτῆς ἀργομένην, καὶ ἐν τὸ πινούμενον έχουσαν καὶ κινούν, οιαν την αὐτοκίνητον λέγειν εἴωθε. Νυνὶ δὲ άλλον τρόπον συνοπτικώτερον διελείν προσήχεν, ίνα μή φυσιολογούντες έν τοίς περί τῶν θείων λόγοις διατρίψωμεν. Πῶς οὖν ἄν πάσας συντόμως περιλάβωμεν, ή είς δύο τεμόντες αὐτάς; ὅτι γάρ δη τάς προκειμένας κινήσεις μη μόνον ήγεῖσθαι σωματικάς, άλλὰ καὶ τῶν άσωμάτων κινήσεων πασῶν περιληπτικάς, δήλον έποίησεν αὐτὸς εἰπών, αὖται γὰρ μόναι χινήσεις. Είτε οὖν ψυγῶν εἶεν χινήσεις, εἴτε νοεραί, δεῖ λαδεῖν ὅπως ὑπὸ ταύτας ἀναγθήσονται, τὴν φοράν καὶ τὴν άλλοίωσιν. Καὶ δῆλον ὅτι καὶ πᾶν τὸ ζωογονικόν των θεών γένος των τοιούτων έσται κινήσεων πασών, είπερ πάσα ζωή χίνησις, χατά την τοῦ Πλάτωνος ψῆφον· καὶ πᾶσα κίνησις ὑπὸ ταύτας άνάγεται τὰς κινήσεις, ὡς ὁ παρὼν διατείνεται λόγος. Όρωμεν δη οὖν ἄπαν τὸ κινούμενον, γινέσθω δὲ πρῶτον ήμιν ἐπὶ τῶν σωμάτων ὁ λόγος, ἡ τῶν ἐν αὐτῷ τὸ μεταβάλλον, ή των έξωθεν. Τὸ μέν γὰρ τόπον έκ τόπου μεταδάλλον τῶν ἔξωθέν τινος ὑπομένει μεταδολήν· τὸ δὲ γιγνόμενον, ή φθειρόμενον, ή αὐξόμενον, ή μειούμενον, ή συγκρινόμενον, ή διακρινόμενον, των έν αὐτῷ τινος μεταβάλλοντος, γίγνεσθαι λέγεταί που καὶ φθείρεσθαι, και τὰ άλλα πάσγειν. Τὸ μεν οὖν κατὰ τὸ έξωθεν μεταβάλλον φέρεσθαι λέγεται· τοπική γάρ ή τοι-

αύτη χίνησις · ό γὰρ τόπος ἔξω τῶν σωμάτων ἐστὶ, τὸ δὲ κατά τι τῶν ἐν ἐαυτῷ κινούμενον ἀλλοιοῦσθαι λέγεται πᾶν, είτε γένεσιν, είτε φθοράν, είτε αύξησιν, είτε μείωσιν, είτε σύγχρισιν είτε διάχρισιν ύπομένει. Κατά τόπον μέν γάρ κινούμενον, ούδεν άλλοῦν γίνεται · καὶ δὴ καὶ τοῖς θείοις σώμασιν ἡ τοιαύτη κίνησις ὑπάργει κατ' οὐσίαν ἔχουσι τὸ ἀναλλοίωτον, ἐπεὶ γὰρ ἔδει χινητὰ μέν, ἔδει χαὶ ἐχεῖνα; διότι τὸ χατὰ τὰ αὐτὰ καὶ ώσαύτως έγον ἀεὶ τοῖς πάντων θειοτάτοις προσήκε μόνοις, σώματος δε φύσις οὐ ταύτης τῆς τάξεως, ώς έν Πολιτικώ μεμαθήκαμεν πρώτιστα δέ όντα τῶν όρατων αΐδιον έγει την ύποστασιν. Τὰ γὰρ ἐν ἐκάστη τάξει πρώτιστα μορφήν έχει τῶν πρό αὐτῶν, καὶ κινείται μέν, κατά δε την κίνησιν μόνην ταύτην, ήτις φυλάττει την οὐσίαν τῶν κινουμένων ἀνεξάλλακτον(1) Τὸ μέν δή κατά τόπον κινούμενον τοιοῦτον, κατά δέ τι των έαυτων μεταβάλλον άλλοιον γίγνεται. Τὸ γὰρ τοιόνδε μάλιστα προσήκει τοῖς ἐνύλοις εἰδεσιν, ώς καὶ ό Τίμαιος άνεδίδαξεν, ώστε και το άλλοῖον οἰκεῖόν ἐσπ ταῖς τούτων μεταδολαῖς, εἰσιόντων τε καὶ ἐζιόντων τῶν είδων. Αλλ' αί μεν σωματικαί κινήσεις ούτω - διά ε τῆς φορᾶς περιλαμδάνονται πᾶσαι καὶ τῆς άλλοιώσεως. είς ας και ό εν Θεαιτήτω Σωκράτης μόνας όρων, έτε πρός Ηράκλειτον άγωνιζόμενος, ταύτην πεποίηται κάκει των κινήσεων την τομήν. Επί δε τας ψυγές άναδάντες όρωμεν, ότι καὶ ἐν ταύταις μὲν άλλως τὴν τοπικὴν

<sup>(1)</sup> D. avefaleintov.

αν είποις μεταβολήν, αλλως δε την αλλοιωτικήν. Καθόσον μέν γαρ άλλοτε άλλοις είδεσιν έπιδάλλουσαι, διά τής έπαφής τών ποιχίλων είδων έξομοιούμεναι τοῖς ἐαυτῶν νοητοῖς, καὶ αὐται πολυειδεῖς πως ἀναφαίνονται μετέγουσαι ταϊς ένεργείαις των νοουμένων, αξεί άλλων και άλλων όντων, και συνδιατιθέμεναι (1) αὐτοῖς · κατά τοσούτον, οίμαι, και έν ταύταις έστιν αλλοίωσις καθόσον δε αύ περί τον νοητόν τόπον ένεργούσι, και πάν το πλάτος των είδων διεξοδεύουσιν, έξω τε αὐτων όν, καὶ περιέχον αὐτὰς ἀπανταχόθεν, κατὰ τοσοῦτον πάλιν ποιητικήν ποιούνται την κίνησιν, καὶ τοῦ Πλάτωνος ἐν Φαίδρφ τον νοητών τόπον είδοντος (2), και περίοδον καλούντος έχει την περί αὐτῶν ψυχῶν ἐνέργειαν χαὶ περι-Φοράν, ώστε καὶ άλλοιοῦνται καὶ κατά τύπον κινοῦνται. Καὶ κατά μιν τὸ ζωτικόν αλλοιούμεναι τοῦτο γάρ τὸ συνδιατιθέμενον τοῖς θεάμασι καὶ έξομοιούμενον. κατά δε τό γνωστικόν μεταδαίνουσαι τοπικώς άπ' άλλων είς άλλα νοητά και περιιούσαι ταῖς νοήσεσι, και άπὸ τῶν αὐτῶν εἰς τὰ αὐτὰ ἀνακάμπτουσαι, μᾶλλον δὲ της άλλοιώσεως και της κατά τόπον μεταδολης τας αίτιας εν έαυταις προειλήρασιν. Εί δε και αυτόν θεωρήσειας τὸν πολυύμνητον (3) νοῦν, εὑρήσεις καὶ ἐν τούτφ της τε άλλοιώσεως τὰ παραδείγματα νοερώς, καὶ της κατά τόπον κινήσεως. Τῷ μέν γάρ μετέχειν τῆς τοῦ νοουμένου φύσεως έν τῷ νοεῖν, καὶ γίγνεσθαι νοητόν τι

<sup>(1)</sup> Codd. συνδιατιθέμενοι.

<sup>(3)</sup> D. πολυθμνηστεν.

<sup>(2)</sup> B. sidoroc. C. idoroc.

χαι αὐτὸς νοήσας, ἀλλοῖος γίνεται χαὶ περὶ τὴν ἰδιότητα την νοεράν αί γάρ μεθέξεις διδόναι τι παντελώς λέγονται τῷ μετέχοντι τῆς αὐτῶν(1) φύσεως άλλοιώτερον, μετέγει δε τοῦ νοητοῦ ὁ νοῦς, ἀλλ' οὐχ ἔμπαλιν · τῶ δὲ ἐν τῷ αὐτῷ κατὰ τὰ αὐτὰ καὶ ὡσαύτως νοεῖν, καὶ οίον περί κέντρον αύτοῦ τὸ νοητὸν ὑπάρχον ἐνεργεῖν της ένταϋθα περιφοράς το παράδειγμα προείληφεν. Ούτω καὶ ἐν Νόμοις, αὐτοῦ τὴν τοῦ νοῦ κίνησιν εἰκάσαντος σφαίρης έντορνου χινήσει, διά το τὰ αὐτὰ καὶ ώσαύτως καὶ περὶ αὐτὰ κινεῖσθαι καὶ τὸν νοῦν, ώς περ καὶ τὴν σφαῖραν. Εστι γὰρ ἐν νῷ χορεία, φασὶ, καὶ διέξοδος, άλλ' οὐχ ὡς ἐν ψυγαῖς, άλλη τοῦ κεγορευκέναι τε καὶ διεξωδευκέναι κατὰ τὴν μίαν καὶ ἀπλῆν καὶ άθρόαν ἐνέργειαν τοῦ νοῦ. Πανταγοῦ ἄρα τὰς κινήσεις ευρωμεν άλλοιώσεις ούσας καὶ φορὰς, γοερῶς ἐν τῷ νῷ, ψυγικῶς δὲ ἐν τῆ ψυχῆ, σωματικῶς δὲ καὶ μεριστως έν τοῖς αἰσθητοῖς, ώστε οὐ δεῖ θαυμάζειν, ἐἀν αύται μόναι χινήσεις. πάσαι γάρ διά τούτων προελήφθησαν. Οὐδὲ δεῖ λέγειν ότι την αὐτοκίνητον ἀφηκε, διότι καὶ τὸ ἐν αὐτοκίνητον. Σαφῶς γὰρ αὐτὸς ἐν τοῖς έξῆς έρεῖ κατὰ πάσαν κίνησιν ακίνητον είναι τὸ εν, καὶ γάρ γελοῖον αὐτοχίνητον φάναι τὸ ἐν, εἴπερ τὸ μὲν έν πολλά είναι, άδύνατον καὶ μέρη έχειν καὶ έν αὐτῷ είναι το δε αυτοκίνητον κινούν έστι και κινούμενον. καὶ ἔτερον μέν πανταγοῦ κινεῖν, ἔτερον δὲ τὸ κινεῖσθαι. διό καὶ ούχ άπλῶς ἔν τὸ τοιοῦτον, άλλὰ πεπονθός καὶ αὐτὸ τὸ ἐν, καὶ μετὰ τῆς ἐνώσεως πληθυόμενον. Αλλά

<sup>(1)</sup> Α. αὐτοῦ.

καὶ ἐν Θεαιτήτφ διελών οῦτως ὁ Σωκράτης τὰς κινήσεις, καὶ ἐν τούτφ ὁ Παρμενίδης οὐδὲ μίαν ἀφίησιν ἔξω κίνησιν ἄλλην, ὅπου μὲν τῶν σωματικῶν, ὅπου δὲ τῶν πασῶν. Αλλὰ διὰ τῆς δυάδος ταύτης ἐνταῦθα τὴν δεκάδα παραλαμβάνει τῶν ἐν Νόμοις κινήσεων.

« Αλλοιούμενον δὲ τὸ ἐν ἐαυτοῦ ἀδύνατόν που ἔν ἔτι « εἶναι; — Αδύνατον. — Οὐκ ἄρα κατ' ἀλλοίωσίν γε( 1) « κινεῖται. — Οὐ φαίνεται. »

Εζήτει πρώτον εί χινεῖται τὸ έν · τοῦτο δὲ ζητών διαιρεῖ τὰς κινήσεις εἰς άλλοίωσιν καὶ φοράν, καὶ δείζας ώς ούτε άλλοιοῦται τὸ έν, ούτε φέρεται, συλλογίζεται λοιπόν ώς οὐδὲ χινεῖται τοῦτον τὸν τρόπον τὸ έν, ούτε άλλοιοῦται, οῦτε φέρεται πᾶν τὸ χινούμενον άλλοιοῦται χαὶ φέρεται, τὸ ἐν ἄρα οὐ χινεῖται. Πόθεν οὖν ὅτι οὐκ άλλοιοῦται δείξομεν τὸ ἔνεί δὲ ἀλλοιοῦται, πληθος αν ἔγοι. Κάν τε γὰρ ἀφ' έαυτοῦ μεταβάλλοι (2), πάντως εἰς πλήθος μεταβάλλει, καθάπερ δή τὸ ον εἰς τὸ μή ον· κάν τε αὐτὸ μὲν μένη, μεταβάλη δέ τι αὐτοῦ, πάντως οὐχ ἐν ἔσται, άλλὰ πλήθος · έσται γάρ αὐτό τε τὸ ὑποκείμενον, αὐτό τε τὸ μεταβάλλον. δέδειχται δέ ότι τὸ ἐν οὐδαμῶς μετέχει πλήθους. Καὶ ψυχή τοίνυν άλλοιουμένη ταῖς περὶ τὰ όντα κινήσεσιν άναγκαίως οὖσα φαίνεται πλήθος, άλλοτε άλλοις έξομοιούσα τών όντων έαυτα, καὶ άναματτομένη την πρός έχαστα αυτήν συνάπτουσαν ιδιότητα ζωτικήν, χαὶ νοῦς ώσαύτως ἐφιέμενος τοῦ νοητοῦ καὶ μετέχων αύτοῦ μετὰ τοῦ μένειν νοῦς πληθύεται, τοσαῦτα γιγνό-

<sup>(1)</sup> B. Tt.

<sup>(2)</sup> D. μεταβάλλη.

μενος καὶ ών, όσα τὸ νοητὸν πλήθος. ώσπερ καὶ τὸ ἔν. είπερ άλλοιοῖτο μένον έν, ώς έκείνων τὸ μέν ψυχή, τὸ δὲ νοῦς μετέχων ἄλλοίου τινὸς παρὰ τὸ ἐν, οὐκέτ' ἄν εῖη ἐν μόνον· ἀλλ' ἡ μὲν γέγνεται νοερὰ διὰ τὸ μἡ μετασγείν της του νου φύσεως δ δε νοητός δια το μηκέτι νοῦς είναι μόνον έαυτὸν νόων, άλλά καὶ νοητὸν άφ' έαυτοῦ νοηθείς. Οὕτως οὖν εί καὶ το ἐν άλλοιοῖτο, ούχ έτ' αν είη μόνον έν· ο γαρτι προσελαβεν, αλλο τι παρά τὸ ἐν ὑπάργον, οὐκέτι τὴν τοῦ ἐνὸς ἐᾳ μένειν ένότητα. Πολλῷ δὲ αὖ μᾶλλον, εἰ καὶ αὐτὸ τὸ ἐν κὐτοῦ μετέδαλεν (1), ἐγίγνετ' αν οὐχ ἔν · καὶ γὰρ πᾶν τὸ αλλοιούμενον είς ο μή έστι μεταβάλλειν άναγχαΐον. Οὐχ άρα άλλοιοῦται τὸ ἔν· ἢ γὰρ μεταδάλλει καὶ αὐτὸ τὸ ἐν, τἐ μένον πάλιν, οὐκ ἔσται έν, άλλὰ πολλὰ τὸ μὲν ἑαυτοῦ μεταβάλλον, τὸ δὲ ὑπομένον. Αλλὰ τοῦτο μὲν οὐδὲ ἐξήτασεν ό Πλάτων ώς ήδη διαβεβλημένον ἀπὸ τοῦ μήτε μέρη μήτε πληθος έχειν τὸ έν · ἐκεῖνο δὲ μόνον ὑπέμνησεν ὅτι οὐδὲ αὐτό ἀλλοιωθήσεται τὸ ἔν, ἵνα μὴ ἀπολέση τὸ ἔν.

« Åλλ' ἆρα τῷ φέρεσθαι ; — ἴσως. — Καὶ μὴν εἰ φέ« ροιτο τὸ ἐν, ἤτοι ἐν τῷ αὐτῷ ᾶν περιφέροιτο χύκλψ, ἢ
« μεταλλάττοι χώραν ἐτέραν ἐξ ἐτέρας. — ἀνάγκη. »

Μεταδέδηχεν έπὶ θάτερον τῆς χινήσεως εἶδος, τὸ τῆς φορᾶς καὶ δείχνυσιν (2) ὡς οὐδὶ κατὰ τοῦτο κενείται τὸ ἔν, διελόμενος πρῶτον τὴν φορὰν εἴς τε τὴν περὶ τὸν αὐτὸν τόπον χίνησιν, καὶ εἰς τὴν ἀπ' ἄλλης ἐπ' ἄλλην χῶραν μεταδολήν. Πᾶν γὰρ τὸ κατὰ τόπον χινούμε-

<sup>(1)</sup> B. metiballer.

<sup>(2)</sup> D. B. Deest deixpustv.

νον,  $\mathring{\eta}$  τον αὐτὸν φυλάττει τόπον,  $\mathring{\eta}(1)$  όλον μὲν άμετάστατον μένον, τοῖς δὲ μορίοις μόνοις (2) χινούμενον, ἢ καὶ τῷ ὅλφ κινεῖται καὶ τοῖς μορίοις, ἐν ἄλλφ καὶ άλλφ τόπφ γιγνόμενον. Τέτταρά γάρ ταῦτά ἐστι, τὸ τῷ όλφ χινεῖσθαι χαὶ τοῖς μορίοις ἐν ἄλλφ χαὶ ἄλλφ τόπφ γιγνόμενον, τὸ μήτε τῷ όλφ, μήτε τοῖς μορίοις, τὸ τῷ ὅλφ μὲν, μὴ τοῖς μορίοις δὲ, τὸ τοῖς μορίοις μέν, μη τῷ όλφ δέ. Τούτων δὲ τῶν τεττάρων τὸ ' μέν όλον κινεῖσθαι, τῶν μορίων μενόντων, ἀδύνατον: άμα γὰρ τῷ ὅλφ χινεῖται χαὶ τὰ μέρη, ἐξ ὧν τὸ ὅλον. τὸ δὲ μήτε τὸ όλον μήτε τὰ μόρια χινεῖσθαι τοῖς έστωσιν ύπάρχει. Λείπεται δή οὖν, ή τὸ ὅλον μη κινεῖσθαι, τῶν μορίων κινουμένων, ἡ καὶ τὸ όλον καὶ τὰ μέρη κινεῖσθαι. Αλλά το μέν πρώτον ποιεῖ σφαιρικήν ή κυλινδριχήν χίνησιν, όταν ταϋτα χινήται περί τοὺς έαυτῶν αξονας. Τὸ δὲ δεύτερον τὴν ἀπ' ἄλλης χώρας εἰς ἄλλην μετάστασιν, όταν καὶ όλον ἀμεϊδον τὸν ἐαυτοῦ τρόπον άλλον καὶ άλλον καταλαμβάνη τόπον. ὅτι μὲν οὖν εἰς ταῦτα γίνεσθαι την διαίρεσιν της διαφοράς άναγκαῖον, άπὸ τούτων δηλον. Ορώμεν δὲ, οὐ μόνον ἐν τοῖς αἰσθητοῖς τὰς δύο ταύτας κινήσεις (περὶ μὲν οὖν τὸν ούρανον την κύκλω, περί δέ (3) τούς ύπο την σελήνην την καθ' όλα μετάστασιν), άλλὰ καὶ ἐν τοῖς ἐπέκεινα τούτων, τῆς μὲν μερικῆς ψυχῆς, διὰ τῆς ἄνω τε καὶ κάτω καὶ τῆς κατὰ μῆκος μεταβατικῆς (4) ἐνεργείας, παράδειγμα φερούσης τῶν καθ' ὅλα κινήσεων, τοῦ δὲ νοῦ

ì

<sup>(1)</sup> B. D. Deest n.

<sup>(3)</sup> Codd. Deest di.

<sup>(2)</sup> B. Deest μόνοις.

<sup>(4)</sup> Β. ἐνεργητικής.

διά τῆς εἰς τὸ νοητὸν ἀμεταβάτου στροφῆς τὴν χυκλιχήν χίνησιν χραταιάν προειληφότος, καὶ οὐ τοῦ νοῦ μόνον, άλλα και πάσης θείας ψυγής, δια τής περέ τον νεύν γορείας προσλαδούσης την ασώματον χυχλοφορίαν. Όθεν εξπομεν ήδη ώς και ό Αθηναΐος ξένος εν Νόμως σφαίρας εντόρνου μιμήματι την ενέργειαν απείχασε του νοῦ. Καὶ μέντοι καὶ αὐτὸς ὁ Παρμενίδης σφαῖραν ἀποχαλῶν τὸ όν, χαὶ νοεῖν αὐτὸ λέγων, δῆλος (1) ότι καὶ τὴν νόησιν αὐτοῦ χίνησιν προσερεῖ σφαιριχήν. Ο δὲ δὴ Τίμαιος είς χύχλους καταχάμψας την κατά μήκος πρόσδον τῆς ψυγῆς, καὶ τὸν μὲν ἔσω, τὸν δὲ ἔξω τοῖν κύκλοιν ποιήσας, άμφοτέρους κατά την δημιουργικήν αἰτίαν, ἀίδιον αὐτοῖς ἐνδέδωκε καὶ νοερὰν πρόοδον πρὸ τῶν σωμάτων, καὶ τῶν θεολόγων εἰδότων τὴν ἀσώματον χυχλοφορίαν, όταν ό (2) μεν Ελλήνων λέγη θεολόγος περί τοῦ πρώτου καὶ κρυφίου θεοῦ τοῦ πρὸ τοῦ Φένητος, ο δ' ἀπειρέσιον κατὰ κύκλον ἀτρύτως φοροῖτο (3) τὰ δὲ Λόγια πάσας πηγὰς ἀποφαίνεται καὶ ἀρχὰς δινεῖν, ἀεί τε μένειν ἀόχνω στροφάλιγγι(4). Παντὸς γὰρ του χύχλου στρεφομένου συμμιγή τη χινήσει την μονήν έχοντος, εἰκότως εἴρηται καὶ ἀεὶ μένειν ἐν τῷ περιστρέφεσθαι, τοῦ ἀόχγου τὴν ἀϋλίαν σημαίνοντος. Εχομεν άρα καὶ τὰς τῶν ἀσωμάτων κινήσεις ἐν τἢ διαιρέσει ταύτη περιεχομένας (5), και ούτως ακίνητον δείκνυται

p. 249.

<sup>(1)</sup> Codd. Anov. (2) B. Deest &.

<sup>(4)</sup> Vid. Collect. Oracal. Taylor. in Class. Ephemerid. T. 17,

<sup>(3)</sup> Vid. Orph. edit. Herm.

<sup>-</sup> Fragm. p. 491.

<sup>(5)</sup> D. έμπεριεχομένας.

τὸ ἐν, ὡς πάσης ὑπεριδρυμένον κινήσεως, αλλ' οὐχ ὡς πῆ μὲν ἀκίνητον, πῆ δὲ κινούμενον ὑπάρχον.

« Οὐκοῦν κύκλφ μέν περιφερόμενον ἐπὶ μέσου βεβη« κέναι ἀνάγκη, καὶ τὰ περὶ τὸ μέσου φερόμενα αλλα
« μέρη ἔχειν ἐαυτοῦ· ὡ δὲ μήτε μέσου μήτε μερῶν προσ« ήκει, τίς μηχανή τοῦτο κύκλφ ποτὲ ἐπὶ τοῦ μέσου
« ἐνεχθῆναι; — Οὐδεμία.»

Μετά την διαίρεσιν της φοράς δείχνυσιν ότι κατ' οὐδετέραν τῶν κινήσεων τούτων κινεῖται τὸ ἐν, οὔτε κατά την των μερών περιφοράν, ούτε κατά την τοῦ όλου μετάστασιν, καὶ πρότερον ότι κατὰ τὴν τῶν μερῶν περιφοράν οὐ χινεῖται τὸ ἔν \* ταύτης γὰρ ἔδιον τὸ μέσον τι έγειν, καὶ δή καὶ τὰ έσγατα κινεῖσθαι περὶ τὸ μέσον, καὶ ἔτερον αὐτὸ μένειν μὲν κατὰ τὸ ὅλον, φέρεσθαι δὲ χατὰ τὴν τῶν μορίων ἀντιμετάστασιν. Τὸ δὲ έν οὖτε όλον έστὶ καὶ μέρη έχον, οὖτε μέσον ἐν αὐτῷ τι δυνατόν είναι καὶ έσχατον. Πῶς ᾶν οὖν περιφέροιτο μηδέτερον των ιδίων της περιφοράς καταδεδεγμένον; Ταῦτα μέν οὖν οὕτω συλλελόγισται διὰ τῶν προειρημένων, κατά τὰς γεωμετρικάς, φασίν, ἀνάγκας περί δὲ την λέξιν έχείνοις έπισημαντέον ότι το μέν έπὶ μέσου βεδηχέναι την σφαϊραν είχοτως είρηται, διότι τὸ κέντρον έστὶ τὸ πᾶσαν έδράζον τὴν περιφοράν, καὶ ὅτι τοῦτο χινηθέν χινεῖ τὸ όλον καὶ ἐπὶ τούτου βέδηκε τὸ όλον, οἱον ἐστίας αὐτοῦ καὶ συνοχῆς. Οὕτω καὶ ἐν Πολιτικώ του έχει σοφού λέγοντος έπι σμικροτάτου ποδός βεδηχέναι το πᾶν, χαὶ το χέντρον πόδα σμιχρότατον καλούντος, τὸ δὲ καὶ τὰ περὶ τὸ μέσον φερό-

μενα άλλα μέρη έχειν αὐτοῦ, μικρὸν ὑπερδιδάσα χρή, τοῦ σαφούς χάριν, εν' ή τὸ όλον τοιοῦτον, καὶ ἔχειν μέρη άλλα έαυτοῦ πᾶν τὸ περιφερόμενον άνάγκη, ποῖε ταῦτα τὰ περιφερόμενα περὶ τὸ μέσον · τὰ γὰρ μόρια αὐτοῦ χινεῖται μόνα τοῦ όλου μένοντος. Τὸ δὲ 🏟 μάτε μέσου μήτε μερών προσήχει σαφώς αντιδιείλι τό μέσον τοῖς μέρεσιν, ὡς μὴ ον μέρος · ἔτερον γὰρ τὸ μέσον παρά πάντα έστὶ τὰ τοῦ κινουμένου μέρη, μένον κὐτὸ, κινουμένων έκείνων πάντων. Τὸ δὲ ἐπὶ τοῦ μέσου ἐτεχθηναι τοιούτον βητέον τι σημαίνειν, οίον το ξωθεν ον τοῦ μέσου καὶ ἐπ' αὐτοῦ (Ι) φερόμενον, ἀλλ' οἰκ ἐπ' αὐτό τοῦτο γὰρ τῶν εὐθυφορουμένων ἐστὶν ίδιον, κυκλεῖσθαι πανταγόθεν αὐτὸ περιλαμβάνον. Τὰ μέν γαρ έπ' εὐθείας κινούμενα ή ἐπὶ τὸ μέσον κινεῖται, ή ἀπὸ τοῦ μέσου. Τὸ δὲ χυκλικῶς φερόμενον λέγοιτ' αν καὶ περί τὸ μέσον χινείσθαι, καθάπερ είπε πρότερον έχειν αὐτὰ μέρη φερόμενα περὶ τὸ μέσον καὶ αὖ άλλον τρόπον έπὶ τοῦ μέσου ὡς ἐπίνηγόμενον κὐτῷ κκὶ ἐφαπλούμενον διὰ τὴν ὅρεξιν τῆς κατὰ τὸ μέσον ἔδρας. Εί μή ἄρα και άλλως ἐπὶ τοῦ μέσου κύκλω λέγριτε αν χινεῖσθαι ώς ἐπὶ τούτου μεν βαῖνον, χύχλφ δὲ χινούμενον, ώς είρηται καί εν Πολιτικώ έπι σμικροτάτου ποδός βαίνειν, ενα τὸ μὲν μένη, τὸ δὲ φέρηται περὶ τὸ μέσον, χάθάπερ ήδη προείρηχεν έπὶ τοῦ μέσου βεδηκέναι τὸ περιφερόμενον. Ταῦτα καὶ ἐπὶ τῶν λέξεων, ἐπὶ δὲ τὰ έξῆς μεταβατέον τοῦ Πλάτωνος.

<sup>(1)</sup> C. ἐπ' αὐτῷ.

« Αλλά δη χώραν άμειδον άλλοτ' άλλοθι γίγνεται « καὶ οῦτω κινεῖται; — Εἴπερ γε δή. — Οὐκοῦν εἰναι « μέν που ἔν τκι αὐτὸ, ἀδύνατον ἐφάνη; — Ναί. — Αρ' « οὐν γίγνεσθει, ἔτι ἀδυνατώτερον; — Οὐκ ἐννοῶ ὅπη. — Εἰ ἐν τῷ τι γίγνεται, οὐκ ἀνάγκη μήτε πω ἐν ἐκείνω εἰ- ναι ἔτι ἐγγιγνόμενον, μήτε τι ἔξω ἐκείνου παντάπα- στν, εἴπερ δὴ ἐν (1) γίγνεται; — Ανάγκη. — Εἰ ἄρα « τι άλλο πείσεται τοῦτο ἐκεῖνο ᾶν μόνον πάσχοι οὐ « μέρη εἴη · τὸ μὲν γὰρ ἄν τι αὐτοῦ ἤδη ἐν ἐκείνω · τὸ οὲ ἔξω εἴη ἄμα · τὸ δὲ μὴ ἔχον μέρη οὐχ οἰόν « τέ που ἔσται τρόπω οὐδενὶ ὅλον ᾶμα μήτε ἐντὸς « εἰναί τινος, μήτε ἔξω. — Αληθῆ. — Οὐ δὲ μήτε μέρη εἰσὶ, μήτε ὅλον τυγχάνει ὄν, οὐ πολὺ ἔτι ἀδυ- « νατώτερον ἐγγίγνεσθαί που, μήτε κατὰ μέρη, μήτε κατὰ ὅλον ἐγγιγνόμενον; — Φαίνεται. »

Τοῦτό ἐστι τὸ λειπόμενον τῆς κινήσεως εἶδος, ὅταν μεταδάλλη τόπον ἐκ τόπου τὸ κινούμενον ὅλον. Ὁ δὴ πρόκειται ἀεῖξαι διὰ τούτων μηθαμῶς τῷ ἐνὶ προσῆκον, καὶ δείκνυται(2) καὶ τοῦτο πάλιν διὰ τῷν προδεδειγμένων ἀποπέφαται γὰρ ἡμῖν τοῦ ἐνὸς τὸ ἔν τινι, καὶ δέδεικται ὡς ἐν οὐδενὶ τὸ ἔν. Πᾶν δὲ τὸ κατὰ τόπον ὅλον κινούμενον γίγνεται ἔν τινι · τὸ ἄρα ἔν οὐ κινεῖται κατὰ τόπον ὅλον. ὅτι δὲ ἀδύνατον γίγνεσθαι τὸ ἐν ἀπ' ἄλλου τόπου μεταβαῖνον εἰς ἄλλον, δῆλον. Ἡ γὰρ ὅλον ἐκατέρου ἐστὶν ἐντὸς, ἡ ὅλον ἐκατέρου ἐκτὸς, ἡ τὸ μὲν αὐτοῦ ὡδὶ,

Βεΐπερ δη ἐγγίγν. — Bekk. (2) D. ἀποδείχνυται.
ηδη γίγν.

τὸ δὲ ἐν ἄλλω. Αλλ' εἴ τε ὅλον ἐκατέρου (1) ἐκτὸς  $\{2\}$ , έν οὐδετέρω όν, οὐχ. ἄν φέροιτο έχ τοῦ έτέρου εἰς τὸ ἔτερον· εἴτε όλον έκατέρου έντὸς ή πάλιν, οὐκ αν κάλιν έτι χινοῖτο ἀπὸ τοῦ προτέρου τόπου είς τὸν ἐγόμενον. Εί δὲ τὸ μὲν αὐτοῦ ὡδὶ εἴη, τὸ δὲ ἐν τῷ λοκκῷ, μεριστόν έσται. Τὸ δὲ ἐν οὐδαμῶς μεριστόν, οὐκ ἔρα δύναται γίγνεσθαι έν τινι τὸ έν εὶ γὰρ ἐσται μεριστὸν, ανάγχη ή όλον έχτὸς είναι άμφοῖν, ή όλον έντὸς γιγνόμενον τὸ ἔν · ταῦτα δὲ ἀδύνατα. Οὐκ ἄρα ἐγγίγνεται τό έν. Ότι δε άδυνατώτερον τοῦτο τοῦ εἶναι έν τινι, δήλον. Λάδοις γαρ αν τι των όντων όλου, μήτε έχτος ον, μήτε έντός τινος, άλλα καὶ έκτὸς καὶ έντός. Οῦτω γάρ ή ψυγή καὶ ό νοῦς καὶ ἐν τῷ κόσμῳ λέγονται είναι και έξω του κόσμου. γιγνόμενον δε έν τινι όλον, ο μήτε έκτος έστιν μήτε έντος, αδύνατον υπάρχειν. Αδύνατον άρα τὸ (3) γίγνεσθαι ἔν τινι τὸ (4) εἶναι ἔν τινι, καὶ ὡς όλον καὶ ὡς μέρη ἔχον τὸ ἔν. Εἰ ἄρα τὴν ψυχὴν λέγοιμεν μλ την ήμετέραν μόνην, άλλά και την θείαν της τοιαύτης κινήσεως έγειν την αιτίαν διά το μεταθατιχῶς ἐνεργεῖν, εἰς τὸ μεριστὸν αὐτῆς ἀποδλέπομεν. Καὶ ώς διαφόρους έγουσαν λόγους, άλλο κατ' άλλους ίστασθαι φήσομεν, μήτε όλον κατ' έχεῖνο μόνον τὸ ἐνεργούμενον ούσαν, μήτε έχτὸς έχείνου παντελώς ούτε γάρ όλην αὐτὴν όμοῦ τοῖς τοῦ νοῦ παράγειν νοήμασιν οὐ γαρ άθροως αὐτα πέφυκεν όρᾶν, οῦτε όλη γωρίζεται τοῦ νοῦ, άλλὰ κατὰ τὰς διαφόρους έαυτῶν (5) νοήσεις,

<sup>(1)</sup> B. Deest inatipou.

<sup>(4)</sup> Codd. τοῦ.

<sup>(2)</sup> D. έντός.

<sup>(5)</sup> Β. αὐτῶν.

<sup>(3)</sup> B. τοῦ.

γίγνεταί πως έν τοῖς διαφόροις εἴδεσι τοῦ νοῦ, καὶ οἱον είσοιχίζει την έαυτης νόησιν είς τον νοῦν, ώς οἰχεῖον αὐτῆς τόπον. Διὸ καὶ ὁ Τίμαιος οὐκ ὥκνησε καὶ γεννητόν είπεῖν την ψυχην, ώς μεριστήν αὐτην προείρηκεν. οὐ γὰρ ἔγει τὸ ἀθροῦν κατὰ τὴν νόησιν, ἀλλὰ γίνεται αὐτῆς η ἐνέργεια πᾶσα, καὶ ἐν μεταδάσεσιν οὐσίωνται αὐτῆς αἱ νοήσεις. ὅθεν καὶ ἀπ' αὐτῆς ὁ χρόνος ἄρχεται, καὶ τὰς αὐτῆς μετρεῖ πρώτας ἐνεργείας. Κοικεν οὖν ὁ μέν νοῦς ειλικρινῶς τῆς κύκλφ κινήσεως ἔχειν τὸ παράδειγμα, κέντρον(1) μὲν ἔχων (2) τὸ ἐαυτοῦ μένον, τὰς δὲ πολλάς των είδων άπὸ τοῦ ὄντος τούτου καὶ τῆς οίον έστίας αὐτοῦ προόδους, ὡς τὰς ἀπὸ τοῦ κέντρου εὐθείας, τὰς (3) δὲ νοερὰς πάσας ἐνεργείας τὰς νοητικὰς τῶν (4) καὶ τοῦ ὄντος αὐτοῦ, ὡς τὴν μίαν ἐπιφάνειαν τὴν παραθέουσαν τάς τε έχ τοῦ χέντρου χαὶ τὸ χέντρον ή δε θεία ψυχή και της εύθυπορίας είληχέναι το παράδειγμα καὶ τῆς κυκλοφορίας, ὡς μὲν περιϊοῦσα τόπον ταύτης, μένουσα μέν ώς όλη, ταῖς δὲ μεταδάσεσιν έξελίττουσα το νοητόν : ὡς δὲ ἀεὶ κατὰ το νοούμενον όλην έαυτην ἐπερείδουσα (5) ἐκείνης. Καὶ γὰρ ὡς ὅλη μένει τε καὶ κινεῖται, λοιπή δὲ ή μερική ψυχή ταῖς κατά μήχος χινήσεσι σαφώς της έπ' εύθείας χινήσεως έχφέρει την ἀσώματον αἰτίαν.

« Ούτε ἄρα ποι ίὸν καὶ ἔν τφ γιγνόμενον χώραν

<sup>(1)</sup> **B.** µétpov.

<sup>(4)</sup> Sic Codd. Fortè excidit

<sup>(2)</sup> Codd. Izov.

siðav.

<sup>(2)</sup> B. Tàc để ἐνεργητικὰς πάσας νοεράς τὰς νοητικὰς.

<sup>(5)</sup> Codd. imspaidousav.

« ἀλλάττει, οὐτ' ἐν τῷ αὐτῷ περιφερόμενον, οὖτε άλ-« λοιούμενον. — Οὐκ ἔοικε. — Κατὰ πᾶσαν ἄρα κένη-« σιν, τὸ ἔν ἀκίνητον. »

Εν τούτοις συνάγει πάντα τὰ προειρημένα περὶ τὰς χινήσεως συμπεράσματα, καὶ πρότερον ἀπαρεθμησάμενος αὐτὰ διηρημένως, ἐν ποιεῖ καθ' όλου συμκπέρασμα ἐπὶ πᾶσι διδάσκων ήμᾶς καὶ διὰ ταύτης τῆς ἀνόδου, πῶς γοὴ τὴν τοῦ ένὸς θέαν στελλόμενον (1) συναιρεῖν 🖼 τὸ πληθος ἐπὶ τὸ χοινὸν, καὶ τὰ μέρη διὰ τοῦ ολα παραλαμβάνειν. Α γαρ πρότερον κατεκερμάτισεν απί της χινήσεως λαδών τὰς τρεῖς χινήσεις, τὴν άλλοίωσι, την περιφοράν, την εύθυφοράν, καὶ ἐφ' ἐκάστης συλλογισάμενος ώςου χινείται ταύτην τὸ έν, ταῦτα νῦν ἔχαστα γωρίς ἀπαριθμησάμενος τῷ εἰπεῖν οὕτε ποῖ ἰὸν, οὕτε περιφερόμενον ούτε άλλοιούμενον, καὶ τὴν ఉक αρίθμησιν εὔτακτον ποιησάμενος, ἀπὸ τῶν προσεγῶς δεδειγμένων έπὶ τὰ πρὸ αὐτῶν ἀνατρέχει, ενα συνάψι τέλος τῆ ἀρχῆ, καὶ μιμήσεται τὸν κύκλον τὸν νοερὸν, κοινόν ἐπήγαγε (2) συμπέρασμα καθολικόν ἄπασιν, ἔπ κατά πάσαν κίνησιν άκίνητον τὸ ἔν. Καὶ ὁρᾶς πάλο ώς ή μέν πρότασις καὶ τὸ συμπέρασμα καθολικά, ε δὲ ἀποδείζεις μετὰ τῶν διαιρέσεων προεληλύθασιν, εί μέν γάρ μόνιμοι νοήσεις καὶ ἐπιστροφαὶ συναιροῦσι τὸ πλήθος, αί δε κατά την πρόοδον ιστάμεναι, διακρούσι τὸ όλον είς τὰ μέρη, καὶ τὸ ἐν είς τὸν οἰκεῖον ἀριθμούν. Αλλά ταῦτα μὲν εἴρηταί μοι περὶ τῆς όλης αὐτοῦ μετα-

<sup>(1)</sup> D. συστελλόμενον.

<sup>(2)</sup> A. B. C. ἐπήγαγεν.

γειρήσεως. Επειδή δε καὶ είώθασι πρός τοὺς άναιρούντας λόγους άπὸ τοῦ ένὸς τὴν χίνησιν ἀπορεῖν τινες, φέρε και πρός τούτοις απολογισώμεθα συντόμως. Λέγουσι δε ότι το πρώτον ένεργεῖν είς τὰ δεύτερα, πάντως άναγκαῖον, δίδωσι γὰρ αὐτοῖς τὴν ἔνωσιν πᾶσι, καὶ έστι πάντων αμτιον των μετεχομένων ένιαίων είδων έν τοῖς οὖσι. Τί οὖν κωλύει ταύτην αὐτην (1) την ἐνέργειαν χίνησιν ἀποχαλεῖν; ὅτι, φήσω, τὴν ἐνέργειαν οὐ δεῖ πρὸ οὐσίας τάττειν, οὐδὲ δλως ἐνέργειαν τῷ ὅλφ διδόναι παν γάρ τὸ ἐνεργοῦν δύναται τοῦτο πάντως δ ένεργεῖ. Δέον οὖν ἔσται καὶ δύναμιν τῷ πρώτῳ διδόναι τούς την ενέργειαν συγχωρήσαντας. δυνάμεως δε έχει καὶ ἐνεργείας οὔσης, πληθος ήμιν ἐν τῷ ἐνὶ πάλιν ἀναφανήσεται, και ούχ εν έτι το εν. Ημεις δε ειρείσθω γάρ τὸ δοχοῦν · εὐθὺς χαὶ (2) μετὰ τὸ ἔν χρεῖττον είναι δυνάμεως φαμέν καὶ ὑποστατικόν τῆς δυνάμεως καὶ πάσης ἐνεργείας. Πόσον ἄρα μᾶλλον τὸ ἐν, τὸ πᾶσαν ὕπαρξιν ὑπεραῖρον (3) κρεῖττον εἶναι θησόμεθα τοῦ ἐνεργεῖν, καὶ θαυμασόμεθα πῶς πάντα ἀπὸ τοῦ ένὸς, ἐκείνου μὰ ἐνεργοῦντος. Κινδυνεύει γὰρ τὸ τῷ ἐνεργεῖν τι παράγον δι' ἔλλειψιν τοῦτο πάσγειν δυνάμεως κρείττον δε είναι το τῷ είναι μόνφ παράγειν. Τοῦτο οὖν ἄπραγμον ἐστὶ ποιήσεως (4). Οὕτω καὶ ψυχή ζῆν (5) ποιεῖ πάν τι ῷ ἄν παρῆ τῷ εἶναι, ζωή μόνον, ούκ άλλην έχουσα τινὰ ἐνέργειαν παρὰ

<sup>(1)</sup> D. Deest αὐτήν.

<sup>(4)</sup> C. της ποιήσεως.

<sup>(2)</sup> B C. D. δτι pro zai.

<sup>(5)</sup> A. B. C. ζῶα. D. ζῶσα.

<sup>(3)</sup> D. ὑπερέχον.

τὸ ζῆν, ἀλλ' ἐν τῷ ζῆν μόνω, παντὶ τῷ δυναμένω ζῖν μεταδιδούσα του ζην. Και νους υφίστησι τὰ μετ' αυτώ τῷ είναι ὅ ἐστιν, οὐ ἔχων ἄλλην ἐνέργειαν παρὰ τὸ εἶναι(1) την διδούσαν το είναι οίς δίδωσιν. Επειδή δὲ οὐ μόνον τῷ εἶναι ποιεῖ νοῦς ὢν, αλλά καὶ νοεῖ ἀ κοιεῖ. καὶ ἡ ψυχὴ γινώσκει τοῦτο ὅ τι ποιεῖ ζῆν, καὶ τῷ ζῆν δοκεί και νούς και ψυχή δι' ενεργείας γνωστικής ποιείνποιεῖ δὲ κατ' ἀλήθειαν μετ' ἐνεργείας μὲν γνωστικῆς, ώ δι' ένεργείας δὲ γνωστιχῆς κάν ἀφέλης ταύτην καταλιπων τη μέν το είναι ζωήν ο έστι παράξει και ψυγέ καί νους, α δή μετά του γνωστικώς ένεργειν παρήγεν. Εί δὲ ταῦτα τῷ εἶναι παράγει, πολλῷ μᾶλλον τὸ ἐν έχεινο πρό τούτων αθτῷ τῷ ἐν ὑπάρχειν παράξει τὰ πάντα μὴ δι' ἐνεργείας μετὰ τὸ εἶναι ἐν δεόμενον. Καὶ γάρ εί δι' ενεργείας παρήγεν, έδει ζητείν, επειδή ένεργεί, πότερον ύφίστησι την ενέργειαν έαυτου το έν ή ούχ ύφίστησιν. Εἰ μέν γὰρ ούχ ὑφίστησι, δύο ἔσται τὰ πρῶτα, τὸ ἐν καὶ ἡ ἔνέργεια τοῦ παντὸς ἐικφέροντα αλλήλων εί δε ύφίστησιν, ανάγκη ταύτην ύφιστάνειν τὸ εν πρὸ ενεργείας, η επ' ἄπειρον άνιμεν ένέργειαν πρὸ ένεργείας τιθέντες, ώστε ανάγκη τὸ ἐν πρό ένεργείας παράγειν αὐτην την ένέργειαν. Είδε τοῦτο, θαυμαστόν ούδεν εί καὶ τὸ πάντων αἴτιον οὕτως εἴε πρὸ πάσης ἐνεργείας. Εἰ μὴ αρα τὸ πρὸ πάσης ἐνεργείας τὸ πρῶτον ἀπ' αὐτοῦ παραχθέν ἐνέργειαν αὐτοῦ τις έθελει καλείν, πολλαχού καὶ ἐπὶ τῶν τῆδε πραγ-

## (1) Fortè excidit 4.

μάτων τὰ ἀποτελέσματα χαλούντων ἡμῶν ἐνεργείας τῶν ἀποτελεσάντων αὐτά. Καὶ εἰ τοῦτο λέγει τις, δήλον ότι ούκ εν αὐτῷ ή ἐνέργεια, άλλὰ μετ' αὐτόν, ώστε τὸ ἐν οὐ δεηθέν ἐνεργείας ὑπέστησεν δ πρώτον ύπέστησεν : ώς δὲ πρῶτον, οὕτω καὶ πᾶν ὑπέστησε : πάντα ἄρα μη ἐνεργῆσαν ὑπέστησεν. Εἰ δ' αὐτὸ τοῦτο λέγοντες ὑπέστησε καὶ παρήγαγεν, ἐνεργείας ὀνόματα λέγομεν, οὐδὸ τοῦτο χρή θαυμάζειν : ἀπὸ γὰρ τῶν ὅντων αὐτῷ τὰ ὀνόματα προσάγομεν (1), ὀνόμασιν ἐνεργητικοῖς τὴν ἀνενέργητον ἀπ' ἐκείνου τῶν πάντων σημαίνοντες έκφανσιν. Καί μοι δοκεί και ο δαιμόνιος Αριστοτέλης διά ταῦτα τὸ καθ' έαυτὸ πρῶτον ἀπλήθυντον φυλάττων τελιχόν αἴτιον τῶν πάντων ποιεῖν μόνον, ϊνα μή ποιοῦν πάντα διδούς άναγκασθή δοῦναι τήν πρός τὰ μετ' αὐτὸ ἐνέργειαν αὐτῷ · εἰ γὰρ μόνον τελιχόν έστι, πάντα μέν πρός αὐτὸ ένεργεῖ, αὐτὸ δὲ πρὸς οὐδέν.

- « Αλλαμήν καὶ εἶναί γε φαμὲν ἔν τινι αὐτὸ ἀδύνατον.—
- « Φαμέν γάρ. Οὐδ' ἄρα ποτὲ ἐν τῷ αὐτῷ ἐστι. Τί
- $\delta \eta$ ;  $\mathring{O}$ τι  $\mathring{\eta} \mathring{\delta} \eta$   $\mathring{\alpha} v$   $\mathring{\epsilon} v$   $\mathring{\epsilon} x \acute{\epsilon} (v \phi)$   $\mathring{\epsilon} \mathring{\eta} , \mathring{\epsilon} v$   $\mathring{\phi}$   $\mathring{\tau} \mathring{\delta} \alpha \mathring{v} \mathring{\tau} \acute{\delta} (2) \mathring{\epsilon} \mathring{\sigma} \tau \iota$ ; —
- « Πάνυ μὲν οὖν. --- Àλλ' οὕτε ἐν ἐαυτῷ οὕτε ἐν ἄλλῳ οἶόν
- « τε ἦν αὐτῷ ἐν εἶναι (3); Οὐ γὰρ οὖν. Οὐδέποτε
- « ἄρα ἐστὶ τὸ ἐν ἐν τῷ αὐτῷ. Οὐκ ἔοικεν. Ἀλλα-
- « μην τόγε μη δέποτε ἐν τῷ αὐτῷ ον οὕτε ήσυχίαν ἄγει οὕb'
- « ἔστηκεν; Οὐ γὰρ οἶόν τε. Τὸ ἐν ἄρα, ὡς ἔοι-

C. προσάξομεν.

<sup>(3)</sup> Bekk. iveivat.

<sup>(2)</sup> Sic Codd. Leg. τῷ αὐτῷ, (4) C. D. ἐν ἐαυτῷ. ut infrà p. 163.

« χεν, ούθ' έστηχεν ούτε κινείται. — Ούκουν δη φαίνε-« ταί γε. »

Τὸ προχείμενον ην δείζαι έξ άργης τὸ ἐν στάσεως καὶ κινήσεως ἀπροσδεὶς καὶ ἐπέκεινα ἀμφοῖν καὶ αἴτιον αὐτῶν. Οὐ γὰρ οῦτως ἐπ' αὐτοῦ τὸ μήτε ἐστάναι μήτε μνεῖσθαι ώς ἐπὶ τῆς ὕλης · μετέγει γὰρ αὐτῶν ἄγρι δακσεως ψιλής ή ύλη πάντων, άλλ' ώς κρεῖττον άμφοῖν, κά ώς δι' αὐτὸ ( Ι ) καὶ τούτων έν τοῖς οὖσι διαφανέντων γενῶν. Διότι γὰρ, ὅστις ἔφη καὶ τῶν πρὸ ἡμῶν, οὐγ ἔστικ τὸ έν, κεχίνηται τὸ έν, καὶ διότι οὐ κινεῖται, ἔστηκι μιμεῖται γὰρ τῷ μὲν ἐαυτοῦ στασίμῳ τὸ ἐκείνου ἀκίνητον, τῷ δὲ ἐαυτοῦ δραστηρίω ἐκείνου ὑπὲρ τὴν στάσιν χαὶ τὴν ἔδραν τὴν ἐν αὐτῷ, χαὶ δι' ἀμφοτέρων ὁμοιοῦται πρός τὸ ἐν οὐδέτερον ὄν. Τὸ μέν οὖν προχείμενον τοιοῦτόν έστι. Διελών δε ό λόγος τὰ προδλήματα πρώτον εδειξεν ότι ου χινείται το έν διά των προειρημένων συλγολιαίτωλ. εμείτα αρβιζ εμιδείχλραιν ομι ορος εσιππ διὰ τούτων τῶν νῦν προκειμένων τοιόνδε τινὰ τρόπον. πᾶν τὸ ἐστὼς ἐν τῷ αὐτῷ βούλεται εἶναι, καθάπερ δὰ καὶ τὸ κινούμενον ἐν διαφόροις εἴδεσιν ἐστὶν ἢ τόποις πᾶν δὲ τὸ ἐν αύτῷ ὅν ἔν τινι ἐστί · διὰ τοῦτο δῆλον ότι εν ω όν εν τω αυτώ έστι. Παν άρα το έστως έν τινι έστως το μέν γαρ ζωτικώς έστως εν έαυτῷ έστι, τὸ δὲ σωματιχῶς ἐν ἄλλω. Καὶ τὸ ἐν αὐτῷ δὲ (2) και το εν άλλω πάντως ου διαφεύγει το έν τινι είναιεί δὲ πᾶν τὸ έστως ἔν τινι ἐστὶ, τὸ ἔν τινι μὴ ὅν οὐγ

<sup>(1)</sup> C. δι' αὐτοῦ.

<sup>(2)</sup> Sic Codd. Malim ör.

δστηκε κατά την συν άντιθέσει της προτάσεως άντιστροφήν (1). Εἰ τοίνυν τὸ ἐν μὴ ἔστιν ἔν τινι, καθάπερ δέδειχται πρότερον, τὸ δὲ μὴ ον ἔν τινι οὐχ ἔστηχε, δῆλον δήπουθεν ότι τὸ έν οὺγ ἔστηκεν. ὁ συμπερασμόν τελευταΐον ἐπήγαγε διὰ μέν τοῦ καὶ εἶναί γε φαμέν αὐτὸ έν τινὶ ἀδύνατον, την ελάσσονα πρότασιν λαδών, ὅτι τὸ ἐν (2) οὐχ ἔστιν ἔν τινι, διὰ δὲ τοῦ ὅτι οὐ δέπο τε ἄρα ἐν τῷ αὐτῷ ἔστι, τὴν μείζονα. Μᾶλλον δὲ τὸ συμπέρασμα τὸ ἐξ ἀμφοῖν. Η γὰρ μείζων ἦν ὅτι τὸ μὴ ἔν τινι όν οὐδὲ ἐν τῷ αὐτῷ ἐστιν, ὁ κατεσκεύασεν ἐξῆς, εἰπόντος τοῦ προσδιαλεγομένου, τὶ δη; καὶ ἐπιζητήσαντος αὐτῷ δειγθῆναι καὶ τὴν μείζονα πρότασιν, ἡν καὶ ἐπιδείξας ὁ Παρμενίδης ἐπήγαγεν οὐδέποτε ἄρα ἐστὶ τὸ ἔν ἐν τῷ αὐτῷ, οὐδὲν διαφέρων τοῦ ο ὐ δ' ἄρ α ποτε έν τῷ αὐτῷ ἐστιν, ὅτι μετὰ τὴν ὑπόμνησιν εἴληπται τῶν προτάσεων ἀμφοτέρως (3)  $\cdot$   $\cdot$   $\cdot$   $\cdot$   $\cdot$  τοιοῦτος  $\cdot$ λόγος. τὸ ἐν οὐχ ἔστιν ἔντινι. τὸ μὴ ὅν ἔντινι οὐδέποτε έν τῷ αὐτῷ έστιν. Επειτα δεύτερος λόγος τοιοῦτος το εν οὐδέποτε εν τῷ αὐτῷ ἐστι το μηδέποτε έν τῷ αὐτῷ ὄν οὐγ ἔστηκε. τὸ ἄρα ἐν οὐγ ἔστηκεν. Ο δὲ προσέθηκεν, οὐδ' ήσυγίαν άγει δοκεῖ γὰρ ἐστάναι μέν καὶ τὸ ἐν ἄλλφ ἰδρυμένον, ήσυγίαν δὲ ἄγει (4) τὸ έν έαυτῷ μένειν δυνάμενον. Αμφότερα δε ἀπέφησε τοῦ ένὸς, ὡς μήτε ἐν ἄλλφ ὄντος, καθάπερ δέδεικται πρότερον. Εἴτε οὖν γαλήνη τίς ἐστιν ὑμνουμένη νοερὰ παρὰ τοῖς σοφοῖς, εἴτε ὄρμος μυστικός εἴτε σιγή πατρική,

<sup>(1)</sup> C. ἐπιστροφήν.

<sup>(3)</sup> C. άμφοτέρων.

<sup>(2)</sup> B. C. D. Deest iv.

<sup>(4)</sup> D. dyen.

δήλον ώς απάντων των τοιούτων έξηρηται τὸ ἐν. ἐπ. έχεινα ον καὶ ἐνεργείας καὶ σιγῆς καὶ ἡσυγίας, καὶ κάν των όμοῦ τῶν ἐν τοῖς οὖσιν ἀνυμνουμένων στασίμων συνθημάτων. Διὰ τούτων μέν οὖν ἐπέδειξεν ὅτε σὐδὲ έστηκε το δε εν κοινόν έστιν έπι τούτοις πάσι, κα τοῖς πρότερον ἐπήγαγε συμπέρασμα τὸ μήτε χινεῖοθει τὸ εν, μήτε έστάναι πρός σην έξ αρχής ειρημέτην πρότασιν, τοῦ πάντὸς τούτου λόγου τέλος ἐπενεγχών. Ισως δ' ἄν τις ἀπορήσειε πρὸς ἡμᾶς λέγων τὸ μέν μήτε χινεϊσθαι τὸ ἐν μήτε ἴστασθαι ἰκανῶς εἴρηται· τίς γὰρ άντιφθέγξασθαι δύναιτο αν τοῖς εἰρημένοις λόγοις; στά σιν δε ούδεν κωλύει λέγειν αύτο ή κίνησιν. Πρός δε ταύτην λεκτέον ήμιν την ζήτησιν τον έμπροσθεν είσημένον πολλάχις χοινόν περί τούτων χανόνα όντα τοιούτον ότι δυοίν άντιχειμένοιν όπωσοῦν όντοιν, ούτε συναμφότερον όστι το έν, ίνα μή γένηται ούχ έν και πρό αὐτοῦ τὸ τὰ ἀντικείμενα μίξαν, οὕτε τὸ κρεῖττον μό νον τοῖν ἀντιχειμένοιν, ἵνα μὴ ἔχη τι μαχόμενον καὶ ξ έκεῖνο οὐγ έν, καὶ μή έν ον έξ ἀπειράκις ἀπείρων ἡ δικ την του ένος στέρησιν ούτε το χείρον, ίνα μη έχη κρεϊττον καὶ τὸ κρεῖττον καθ' αὐτὸ πάλιν έξ ἀπειράκη άπείρων. Ρητέον δε και ότι ή πρώτη στάσις και ή πρώτη χίνησις ἀφ' έαυτων ἄρχονται· χαὶ ή μέν έστιν έστῶσα, ή δὲ χινουμένη, ώσπερ χαὶ ἔχαστον τῶν όντων. Ο αὐτὸς οὖν λόγος καὶ ὅτι οὐ κινεῖται τὸ శ καὶ ότι ή αὐτοκίνησις οὐκ ἔστι, καὶ ὅτι οὐχ ἔστηκε τὸ ἔν καὶ ὅτι στάσις οὐκ ἔστι καὶ γὰρ ἡ στάσις ἔστηκεν, οὐχ

ώς άλλης τινός μετέχουσα στάσεως, άλλ' ώς έαυτῆς ούσα, καὶ ἀφ' ἐαυτῆς ἀργομένη τῆς μονίμου δυνάμεως. Η μεν γαρ εν άλλω στάσις αυτη ουχ έστηκεν, ώσπερ οὐδὲ ἡ χίνησις χινεῖται, ἡ δὲ ἐν ἐαυτῷ οὖσα ἔστηχεν, **ώ**σπερ δη καὶ η κίνησις κινεῖται· καὶ γαρ οὐκ ἔμελλε πρείττων οὖσα έκατέρα τῆς ἐν ἄλλοις οὔσης ἐαυτῆς είναι και είς έαυτην ένεργειν. Και πρό κινήσεως άρα τὸ ἐν καὶ πρὸ κινουμένου παντός, καὶ πρὸ στάσεως καὶ πρὸ ἐστῶτος παντός, ώστε οὐδὲ εἴ τις αὐτὸ λέγει των μέν έστώτων έδραιστατον, των δε κινουμένων ενεργότατον, αποδεξόμεθα τὸν τοιόνδε λόγον. αί γὰρ ὑπερδολαὶ τῶν μεθέξεων οὐκ ἀφαιροῦσι τὰς μεθέζεις, άλλα χρατύνουσιν. Εί οὖν μηδόλως ἔστηχεν, ούχ ἔστιν έδραιότατον τη γάρ ὅνομα μόνον ἐστὶ τὸ έδραιότατον καὶ οὐδὲν λέγει περὶ τοῦ ἐνός, ἢ, εἰ τὸ στασιμώτατον δηλοί, δίδωσιν έσταναι μαλλον το μηδόλως έστως. Καὶ εἰ μηδόλως κινεῖται, οὐκ ἔστιν ἐνεργότατον - εί μεν γάρ μηδεν δηλοῖ τὸ ένεργότατον, οὐδεν λέγει περί τοῦ ένός εἰ δὲ τὸ κινήσεως μάλιστα μετέχον, οὐχ ἄν εἴη ἐνεργότατον καὶ γὰρ ἡ ἐνέργεια χίνησίς τίς έστι κατὰ Πλάτωνα, εί καὶ κατ' άλλους ή ένέργεια διαφέρει κινήσεως. Δέδεικται δε ήμιν εμπροσθεν ότι καὶ πρὸ ἐνεργείας ἐστὶ πάσης τὸ ἐν οὖτε δι' ἐαυτὸ ούτε διὰ τὰ παραγόμενα δεόμενον ἐνεργείας.

« Οὐδὲ μὴν ταυτόν γε οὕτε ἐτέρφ οὕτε ἐαυτῷ ἔσται,

αὐδ' αὖ ἔτερον οὔτε ἐαυτοῦ οὔτε ἐτέρου ἀν εἴη. — Τ΄
 αδη(1); "

Πασιν επέργεται τοῖς εν Σοφιστή μεν καλουμένος τοῦ όντος γένεσιν, ένταῦθα δὲ συνθήμασι θείων καὶ νοερῶν τάξεων, καὶ δείκνυσιν ὅπως (2) τὸ ἐν αἴτιον μέν αὐτό έστι ταῖς καλουμέναις ὑπεραποφάσεσιν, οὐδενὸς δὲ μετείληγεν, οὐδὲ ἔστι τι αὐτῶν, ἵνα διὰ τῆς τούτων πάν των άναιρέσεως επέχεινα δείξη το εν άπάσης ίδριμένον (3) τῆς νοερᾶς διακοσμήσεως. Τοῦτο γὰρ δη π ταυτόν και έτερον έαυτῷ και τοῖς άλλοις φανέσετε πάντα τὸν δημιουργικὸν ήμῖν χαρακτηρίζον διάκοσμοι, ώςπερ τὰ πρὸ τούτου τὸν ζωογονικὸν, καὶ τὰ πρὸ τούτου τὸν ἀκρότατον ἐν τοῖς νοεροῖς. Φανήσεται δ' τοῦ προσήχοντα μάλιστα τη δημιουργία ταῦτα κατά τε τὰς Πλατωνικάς περί αὐτῆς ὑφηγήσεις, καὶ τὰς τῶν άλλων Θεολόγων. Καίτοι γε ἀποροῦσι τινὲς φιλοσόφων μόνο ταῦτα λαμβάνοντες, τὴν κίνησιν, τὴν στάσιν, τὸ τωντόν, τὸ ἔτερον, καὶ οὐχ ὁρῶντες ὅτι περὶ τὸ ἐν πῶτα θεωρεῖται πρότερον, άλλ' οὐ περὶ τὸ ὄν, καὶ ὅτι, ὡςκιρ άριθμός διττός κατά ταυτόν ύπερούσιός τε καὶ οὐσιώδης, ούτω καὶ ἔκαστον τούτων πρώτως ὑπάργει τεῖς ένάσιν, ἔπειτα τοῖς οὖσι, καὶ ὡς τάξεων αὐτῶν ἐσπ ταῦτα συνθήματα θείων καὶ διακόσμων αὐτοτελῶν, ελλ' οὐχὶ μόνον γένη τοῦ ὅντος ἡ εἴδή. Πῶς γὰρ καὶ δυνατὸν ἦν, περιληπτῶν ὄντων τῶν εἰδῶν, τά τε μόνον άποφησαι του ένὸς άλλ' οὐγὶ πάντα, πῶς δὲ κᾶσιν ἐπ-

<sup>(1)</sup> Bekk. In di; deixvuote de ort.

<sup>(2)</sup> B. δείχνυσιν ότι. C. D. (3) D. ὑπεριδρυμένον.

εξηλθε τοῖς εἴδεσιν; Αλλ' οὖν ὅπερ ἔλεγον γένη τοῦ ὄντος ταῦτά τινες εἰπόντες τὰ γένη τοῦ ὄντος εἶναι πάντων γάρ εἶναι γένη καὶ διὰ πάντων πεφοιτηκέναι( 1 ) τῶν ὁπωσοῦν ὄντων, καὶ τὸ πρώτως ὂν ὅ τί ποτέ ἐστι πάντων εἶναι τῶν τοιούτων παρεκτικόν: καθόσον μὲν ἀπὸ τοῦ ὑπερουσίου προελήλυθεν οὐσία γεγονός, καθόσον δὲ ὡμοίωται πρὸς τὸ παράγον, ταυτότητος (2) ἀντὶ τῆς ἐνώσεως τυγὸν, καθόσον δε εξήλλακται τοῦ ένὸς, οὐγ ένὸς ὅν(3) έτερότητος όπου γὰρ ταυτότης, ἐχεῖ χαὶ ἐτερότης, διὰ τὴν ἐν τῷ αὐτῷ ταυτῷ τῆς ἐνότητος ὕφεσιν (4) καὶ τῆς διακρίσεως άναφανείσης · καθόσον δὲ πρόεισιν ὅλως εἰς κίνησιν καταστάν, καθόσον δὲ ἐνίδρυται τῷ ἐνὶ καὶ προελθὸν στάσεως μετασχόν. Όλως γὰρ αἱ μὲν πρόοδοι, φασὶ, κινήσεώς είσιν εναντίαι τῷ ὅντι καὶ ἐτερότητος, αἱ δὲ ἐπιστροφαὶ ταυτότητος καὶ στάσεως. Οἱ δὲ ἐν τοῖς νοεροῖς εἶναι γένη ταῦτα διατεινόμενοι : μή γὰρ αν εὐθὺς ἀπό τοῦ ένὸς ὑποστῆναι τοσοῦτον ἀριθμόν. Ανάγκη οὖν, ὥςπερ χαὶ δι' άλλων ὑπομέμνησται πολλάχις, ἀπὸ τοῦ ἐνὸς τὸ προσεχῶς ἀναφαινόμενον πληθος συγγενέστατον εἶναι πρός τὸ έν, τῷ μὲν ποσῷ συνηρημένον, τῆ δὲ δυνάμει απεριήγητον (5), ϊνα διὰ μὲν τῆς τοῦ ποσοῦ συναιρέσεως μιμήται τὸ ἄτοπον τοῦ ένὸς, τῷ δὲ ἀπεριλήπου τῆς δυνάμεως τὸ πρὸ δυνάμεως ἄπειρον. Η δὲ πεμπὰς πόρρω τοῦ ένος καὶ τὸν πρῶτον διάκοσμον τῶν άριθμῶν ἐκδέδηκε, λέγω δη τόν γε τριαδικόν. Αλλ 'οὖν

<sup>(1)</sup> Β. С. D. πεφυκέναι.

<sup>(4)</sup> B. C. D. Speats The.

<sup>(2)</sup> B. C. D. Tautotns.

<sup>(5)</sup> C. ἀπερίληπτον.

<sup>(3)</sup> B. C. D. oùz lv ov.

ό Πλάτων τὸ ἀκρότατον τῶν ὅντων ἐν ὅν προσηγώρευσεν ώς μονάδα τοῦ ὄντος · οἱ δὲ Θεολόγοι μονάδας ἀνυμνοῦσι και τριάδας νοητάς, άλλ' ου πεμπάδας ουδε άλλους άριθμούς · οὐκ ἄρα μετὰ τὸ ἐν εὐθὺς τὰ γένη τοῦ ὅντος. Ούτοι μέν ούν διαπορούντες τοιαύτα λέγουσιν. Εί δέ δει και διαιτήσαι τοις λόγοις των ούτω κλεινοτάτων καὶ θείων ἀνδρῶν καὶ ταῦτα τῶν προκειμένων, ἔξω τῆς τοιαύτης ούσης ἐν τῷ παρόντι ζητήσεως καὶ ἐν ἐλλοις ήμιν δια πλειόνων έξετασθείσης από της του καθηγεμόνος ήμῶν (1) ὑφηγήσεως, ἰστέον καὶ τούτων τὴν κρίσο άξιούσαν άμφοτέρας (2) λέγειν όρθως, καὶ τοὺς παντε-20χ τὰ γένη τιθεμένους, καὶ τοὺς μετὰ τὸ ἐν οὐ προσεμένους τοῦτον τετάγθαι τὸν ἀριθμόν · εἶναι μὲν γὰς καὶ έν τοῖς νοητοῖς καὶ ἐν τοῖς νοεροῖς τὰ γένη κατὰ τὰν αύτων τάξιν, άλλὰ άλλως μέν ἐν τοῖς πρώτοις, αλλως δε εν τοῖς δευτέροις, όπου μεν νοητῶς, όπου δε νοερώς. Τοῦτο μέν ταυτόν τῷ ὅπου μέν νοερῶς καὶ ἀδικκρίτως, όπου δὲ διακεκριμένον ἰδία κατὰ τὸν αὐτὸ· άριθμον, ώστ' ούκ αν θαυμάσαιο εί ή μονάς ή νοητί περιέγει τὴν νοερὰν πεμπάδα πᾶσαν άδιαιρέτως κώ ένοειδώς όπου διά την ένωσιν, και ή στάσις τρόπο τιγά και ή χίνησις εν χαι ή ταυτότης και ή έτερότης. άδιαχρίτων πάντων όντων κατά σκοτόεσσαν όμέγλην. φησίν ό Θεολόγος (3). Όπου γάρ και ή τῶν μοναδικών άριθμῶν αἰτία μονὰς πάντας ἀποδείκνυται περιέγουσα

pro istico.

<sup>(1)</sup> Syrianus.— Hicmentio est probabilis commentarii in Timæum.

<sup>(3)</sup> Orph. Argon. v. 523. Édit. Herman. p. 105.

<sup>(2)</sup> Sic Codd. — A. olotéov

τούς λόγους ους δεκαδικώς μέν ή δεκάς περιείληφε, τετραδιχώς δε ή τετράς, τί δει θαυμάζειν εί χαι έπί τῶν ὄντων μοναδιχῶς μὲν ή νοητή μονὰς περιέγει πάντα τὰ γένη καὶ ἀδιακρίτως, δυαδικῶς δὲ ἄλλη τις τάξις, καὶ άλλη τετραδικώς, ἐπεὶ καὶ τὰς ἰδέας εἶναι καὶ ἐν τοῖς νοητοῖς, ὅμως οὐ τὸν σὐτὸν τρόπον σὐτὰς ὅν περ έν τοῖς νοεροῖς ὑφεστάναι λέγομεν όλικῶς, ἡνωμένως, πατρικώς, ένταύθα δε διηρημένως, μερικώς, δημιουργικώς, ανάγκη δὲ πανταχοῦ τὸν τῶν ἰδεῶν ἀριθμὸν ἐξηρτήσθαι τών του άντος μερών; Είπερ οὖν αί νοεραὶ ίδέαι μετέχουσι τών νοερών είδων, δηλονότι καὶ αί νοηταὶ μεθέξουσι τῶν νοητῶν. Εἰ δὰ κατὰ τὸ πέρας τῶν νοητών αί πρώτισται των ίδεων τέτταρες, δεί πρό τῆς είδητικής τετράδος είναι μοναδικήν ύπόστασιν των γενῶν οὕτω γὰρ καὶ ἐν τοῖς νοεροῖς πρὸ τῆς δεκαδικής ὑπάρξεως τῶν ἰδεῶν ή πεμπαδική τῶν γενῶν ἐστιν αἰτία. Περὶ μὲν οὖν τῶν γενῶν τοῦ ὄντος καὶ αὖθις πλείονα ποιησόμεθα λόγον, νῦν δὲ εἰ βούλει τὴν τάξιν κατίδωμεν, δι' θν πρότερον μέν κίνησιν καὶ στάσιν άφείλε τοῦ ένὸς, ὕστερον δὲ ταυτὸν καὶ θάτερον. Εἴρηται μέν ούν μοι καὶ πρότερον τὸ αἴτιον, ἡνίκα τὴν κίνησιν Ελεγον διττήν είναι και την στάσιν, και τάς μέν πρό ταυτοῦ καὶ ἐτέρας, καθ' ας ἔκαστα πρόεισι καὶ ἐπίστρέφεται πρός τὰ αἴτια αὐτῶν, τὰς δὲ μετὰ τὸ ταυτὸν χαὶ ἔτερον ἐν ταῖς ἐνεργείαις ὁρωμένας τῶν ὄντων. Λεγέσθω δε και νυν ετερον τρόπου, από των προβλημάτων ήμων ποιουμένων τήν επιδολήν της προειρημένης μεθόδου · ἀποφάσκει κατὰ τὴν πρώτην ὑπόθεσιν τοῦ ένος. Αλλά τὰ μέν ἔμπροσθέν που διειλόμεθα αὐτοδ πρὸς αὐτὸ, τὰ δὲ αὐτοῦ πρὸς έαυτὸ καὶ τὰ αλλα. τὰ δὲ αὐτοῦ πρὸς τὰ άλλα μόνως τὸ μὲν γὰρ πλῆθος και το όλον και το σγήμα και το έν τενι και την χίνησιν καὶ την στάσιν αὐτοῦ πρὸς αὐτὸ τοῦ ένὸς άναιρεί, τὸ δὲ ταυτόν καὶ ἔτερον καὶ ὅμοιον καὶ ανόμοιον και Ισον και ανισον και πρεσδύτερον και νεώτερον αὐτοῦ πρὸς έαυτὸ καὶ πρὸς τὰ άλλα (ι)-Ταυτόν γάρ ούτε έαυτῷ έστι τὸ εν ούτε τοῖς άλλος. καὶ ἔτερον όμοίως καὶ τῶν λοιπῶν ἔκαστον· τὸ δέ δοξαστόν η επίστητον η όνομαστόν η ρητόν αύτοῦ πρός τὰ άλλα πασι γάρ έστι τοῖς δευτέροις ταύτας ταϊς γνωστικαϊς ένεργείαις άγνωστον. Τριχώς οίν τών αποφάσεων λαμδανομένων, των μέν αὐτοῦ πρὸς αὐτὸ, τῶν δὲ αὐτοῦ πρός τε αὐτὸ καὶ τὰ άλλα, τῶν δὲ πρὸς τὰ ἄλλα μόνως, καὶ τῶν μὲν πρώτων, τῶν δὲ μέσων. των δὲ τελευταίων ή χίνησις καὶ ή στάσις ἀποφάσχετκ τοῦ ένὸς ὡς αὐτοῦ πρὸς αὐτό. Τὸ δὲ ταυτὸν καὶ ἔπερον διγῶς αὐτοῦ τε πρὸ αὐτὸ καὶ αὐτοῦ πρὸς τὰ αλλα διόπερ ἐκεῖνα(2) μὲν συντάττονται ταῖς πρώταις ἀποφάσεσιν, αύται δε ταῖς μέσαις, καὶ οὐκ ἀπεικότως. Περὶ έκείνων μέν πρότερον πεποίηται τον λόγον, περί τούτων δε ύστερον. Ούτω δε και το όμοιον αποφήσει και το ανόμοιον και το ίσον και το άνισον και το πρεσθύ-

<sup>(1)</sup> B. C. D. τὰ δὲ αὐτοῦ. mel atque iterum usurpantur.
πρὸς τὰ άλλα μόνως usque ad
(2) C. ἐκεῖναι.
πρὸς ἐαυτὸ καὶ πρὸς τὰ άλλα se-

τερον καὶ τὸ νεώτερον αὐτοῦ τε πρὸς έαυτὸ καὶ αὐτοῦ πρὸς τὰ ἄλλα, τούτων πάντων ἀποφάσχων διὰ τούτων καὶ, ώς φασιν, άφαιρῶν τοῦ ένὸς τὴν οὐσίαν, τὸ ποιὸν, τὸ ποσόν, τὸ ποτέ. Τούτοις γὰρ ὑπάργει ταῦτα τὸ μὲν ταυτὸν καὶ ἔτερον ταῖς οὐσίαις, τὸ δὲ ὅμοιον καὶ ἀνόμοιον τοῖς ποιοῖς, τὸ δὲ ἴσον καὶ ἄνισον τοῖς ποσοῖς, τὸ δὲ πρεσδύτερον καὶ νεώτερον τοῖς ποτὲ οὖσι. Σκόπει δὲ όπως καὶ ταῦτα, τὸ ταυτὸν λέγω καὶ τὸ ἔτερον, ἀποφάσκει τοῦ ένὸς, εἰδως ἐν τῷ ένὶ ὄντι τὸν ἐν τοῖς ποιήμασιν αὐτὰ Παρμενίδην εἶναι θέμενον. Λέγει γοῦν ἐκεῖνος ταυτὸν ἐν ταυτῷ μίμνει · καθ' αὐτό τε κεῖται (1). Δεῖ δὴ οὖν τὸ αὐτό εν ὑπεριδρυμένον τοῦ ένὸς ὄντος δειχθῆναι μηδαμῶς ὄν ταυτόν, μηδέ πολλῷ πλέον ἔτερον· συγγενέστερον γὰρ τῷ ἐνὶ τὸ ταυτόν. Αλλ' οὖν καὶ τοῦτο καὶ τὸ ἔτερον ἀφαιρεῖ τοῦ ένὸς, ἵν' ἐπιδειχθῆ τοῦ ένὸς όντος ἐχδεδηχὸς, ἐν ῷ τὸ ταυτὸν ἦν, κατὰ τὸν ἐν τοῖς έπεσι Παρμενίδην καὶ έτερον οὐκ ἐκείνων ἐλεγγομένων, άλλα τούτων προστιθεμένων, και δια την έκείνων παραδοχήν. Εί γὰρ τὸ μετέχον ταυτότητος καὶ έτερότητος ούπω έν ώς άληθως έστιν, ανάγκη τὸ ώς άληθως ξν πρό τούτων ὑπάρχειν τούτων καθαρεῦον, καὶ μετέχον καὶ αὐτὸ τούτων οὐκ ἔσται μόνως ἐν , ἀνάπλεον ὂν τῶν άλλοτρίων τοῦ ένός. Ο γὰρ ἄν τῷ ένὶ προσθής, διὰ τῆς προσθήχης ἀφανίζει την ένότητα τοῦ προσλαδόντος ἀναινομένην τὸ ἀλλότριον πᾶν.

Ετερον μέν που έαυτοῦ ον τοῦ ένὸς ἔτερον ᾶν
 εἴη, καὶ οὐκ ᾶν εἴη ἔν. — Αληθῆ.»

<sup>(1)</sup> Vid. suprà p. 118.

Τεττάρων όντων περί το ταυτόν καὶ ἔτερον άποφατιχών προδλημάτων τοῦ ένὸς, ἀπό τῶν προτέρων τοῦ ένὸς καὶ ἡμῖν εὐληπτοτέρων ἀρχόμενος, ούτω πρόεισι διά των λοιπών. Εστι δε τα τέτταρα προθλήματε ταῦτα, τὸ ἐν οὐκ ἔστιν ἐαυτοῦ ἔτερον, τὸ ἐν οὐκ ἔστι τῶν ἄλλων ἔτερον, τὸ εν οὐκ ἔστιν ἐαυτῷ ταυτὸν, το έν ούχ ἔστι τοῖς άλλοις ταυτόν. Τούτων δὲ σεφέστατα μέν είσι τὰ ἄχρα καὶ γὰρ ὅτι ταυτον τοῖς ἄλλοις οὐκ ἔστι, δηλον καὶ ὅτι ἔτερον έσωτοῦ ούχ έστι τὰ δὲ λοιπά δύο δυσμεταγείριστα πώς γάρ ἄν τις πάραδέξαιτο ὅτι οὐκ ἔστιν ἐαυτῷ των τὸν ο γε εν έστιν, ή πῶς αν πεισθείη τις ότι οἰκ έστιν έτερον των άλλων ό γε έζηρηται αὐτῶν; Απὸ τῶν σαφεστάτων οὖν ὁ Παρμενίδης ἀρχόμενος δείχνυση πρώτον ώς ούτε έαυτοῦ ἔτερον ούτε τοῖς ἄλλοις ταὐτό έστι τὸ ἔν. Αὐτοῖν δὲ τούτοιν γνωριμώτερον όν, ὅτι οἰγ έαυτοῦ ἔτερον τὸ έν, πρότερον διὰ τῆς ἀποδείξεως βεδαιοῖ. Καὶ γάρ ἐστιν, ὡς ἔφην, τὸ ταυτὸν ἐγγυτ**έρω το**ῦ ένος, το δε ετερον ποβρώτερον το δε εγγύτερον γαλεπώτερον άφαιρεῖν, ῥᾶον δὲ τὸ ποῥρώτερον, ἄτε ἀκ αὐτοῦ μᾶλλον κεγωρισμένον. Όθεν δή καὶ οἱ διαλεκτικώ λέγειν εἰώθασιν ὅτι τὰς ἀνομοιότητας ἐν τοῖς συγγενέσι ζητεῖν χρή, τὰς δὲ ὁμοιότητας ἐν τοῖς διαφόροις, άλλ' σύκ ανάπαλιν τὸν γυμνασόμενον. Ταῦτα μὲν σὖν είρηται της τάξεως ένεκα των προθλημάτων τώς δε αὐτὸ τοῦτο δείχγυται τῶν τεττάρων τὸ πρώσεστον, ὅτι ούχ έτερον έαυτοῦ πό έν, νῦν ἡμῖν ἡητέον. ἔπειτα αὖθις εί δυναίμεθα περί έχαστου των άλλων έρουμεν. Δείχνυται μέν οὖν τὸν τρόπον τοῦτον : εἰ τὸ ἐν ἐαυτοῦ ἔτερον, ἐνὸς ἄν εἴη πάντως ἔτερον αὐτὸ γάρ ἐστιν ἕν : τὸ δὲ τοῦ ἐνὸς ἔτερον οὐγ ἕν : καὶ γὰρ τὸ ἀνθρώπου έτερον ούκ ἄνθρωπος, καὶ τὸ ἴππου ούχ ἴππος, καὶ άπλως τὸ ἐκάστου τινὸς οὐχ ἔκαστον : εἰ τὸ ἐν ἄρα έαυτοῦ ἔτερον, τὸ ἐν οὐγ ἔν ἐστιν. Αλλαμήν ἄτοπον τοῦτο παράγον ήμᾶς εἰς ἀντίφασιν ὅτι τὸ ἐν οὐχ εν ούκ άρα ετερον έαυτου το εν. Απορήσειε δ' άν τις προς την απόδειξιν ταύτην: μή ποτε καὶ ή έτερότης οῦτως ἀποδειχθήσεται μή οὖσα ἔτερον έαυτῆς · καίτοι γε τοῦτο ἀναγκαῖον. Εκαστον γὰρ τῶν ὅντως ὄντων ἀρ' έαυτοῦ τὴν ἐνέργειαν ἄρχεται, καθάπερ εἰρηται πολλάκις, καὶ ὁ Ελεάτης μὲν ξένος καὶ τὴν θατέρου φύσιν έλεγε των άλλων γενων έτερον ούσαν κατά τουτο έαυτην είναι μη ον, ώς την κίνησιν και την στάσιν. Αλλ' εί έαυτῆς ἔτερον ή ἐτερότης, ἔσται ἔτερον ἡ ἡ ἐτερότης, ούχ έσται έτερότης, ώςπερ καὶ τὸ ἐν ούχ ἔν· οὐκ ἄρα έαυτῆς ἔτερον ή έτερότης. Μή ποτε οὖν ἀφ' έαυτῆς μέν άρχεται τοῦ ἐνεργεῖν ἡ ἐτερότης καὶ ποιεῖ ἔτερον ἐαυτὴν, ούχ έαυτης δε έτερον, άλλα των άλλων και γαρ έχεινα διαχρίνειν ἀπ' ἀλλήλων δύναται, καὶ ἐαυτήν ἀπ' ἐκείνων πολλφ πρότερον καὶ οῦτως εἰς ἐαυτὴν ἐνεργεῖ τῷ φυλάττειν έαυτην ασύγχυτον τοῖς ἄλλοις. Εἰ δὲ ἔτι βούλει λέγειν άληθέστερον, καὶ ή έτερότης καθόσον έαυτῆς ἔτερόν έστιν, οὐκ ἔστιν έτερότητος · έαυτῆς γὰρ ἔτερον τῷ μετέχειν καὶ τῶν ἄλλων γενῶν. Ταύτη οὖν οὐγ ἐτερότης, ἤ τῷν ἄλλων μετείληχε, καὶ οὐδὲν ἄτοπον ἐπί γε τὰ ἐτερότητος πλῆθος γάρ ἐστιν ἐπὶ δὲ τοῦ ἐνὸς ἄτοπον ἐν γάρ ἐστι μόνον, ἄλλο δὲ οὐδέν. Δεῖ δὲ τὴν ἀπόραπο ἀνθρώπου ἔτερον τοῦτο λέγειν οὐκ ἄνθρωπον, καὶ ἐπ λευκοῦ, τοῦτο οὐ λευκόν οὐ μέντοι λέγειν, ἐπειδὶ ἐλίων τοῦ ἀνθρώπου ἔτερος, εἴπερ τὸ μὲν ἄτομον, π δὲ εἰδος, ὁ Δίων ἀνθρωπος οὐκ ἔστιν αὐτὸ μὲν γὰρ τὸ ἐδος, ὁ Δίων ἀνθρωπος οὐκ ἔστιν αὐτὸ μὲν γὰρ τὸ ἀνθρωπος, ὑς κατὸ μὲν και ὅτομος, καὶ οῦτως ἐπὶ ὁ ἄνθρωπος, ὑς κατὰ μέθεξίν τις ἄνθρωπος ὧν.

« Καὶ μὴν ταυτόν γε ἐτέρῳ ὅν ἐκεῖνο τν τα (l)» « αὐτὸ δ' οὐκ αν εἴη · ώστε οὐδ' αν οῦτως εἴη, ἡτl(r)» « ἕν , αλλ' ἔτερον ἐνός · — Οὐδαμῶς (2). »

Τοῦτό ἐστι τῶν τεττάρων τὸ δεύτερον εἰλητήτε ρον μὲν ον τῶν ἐξῆς, τοῦ δὲ πρὸ αὐτοῦ χαλεπώτηση. Θαρρεί δ' οὖν καὶ τοῦτο τῷ μηδὲν εἰσδέχεσθαι τὸ ἐν ἀπὸ τῶν ἄλλων τοῦτο γὰρ τὸ ἀξίωμα καὶ ἐπὶ πὸ ἐνὸς καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων θείων αἰτίων ἐστὶ πάντων ἐλτ τῆς δυσχερείας εἰς ἑαυτόν, οὕτε ὁ δημιουργὸς ἀπὸ τὰ περὶ τὸν κόσμον ὅλον γενέσεως, οὕτε τὰ νοητὰ πὸ τοῦ νοεροῦ πλήθους καὶ τῆς ἐν αὐτοῖς διαιρέσως, ὅστε τὸ ἐν ἀπὸ τῆς τῶν ὅντων ἰδιότητος ἀπο

<sup>(1)</sup> B. C. D. Eïn τὸ fv. A. ut so Bekk. Sed habet altera manu τὸ fv in modum glossæ quæ abiit in alios Codd. ex A. de-

scriptos. (2) Sic Codd. Bekk. <sup>(b)</sup> 7<sup>th</sup> ov.

πιμπλάσαι δυνατόν. Οὐδαμῶς ἄρα τοῖς ἄλλοις ἔσται ταυτόν · μετέγει γὰρ αν αὐτῶν ή μετέγει τὰ ὑπ' αὐτό, ή καὶ αὐτὸ καὶ ἐκεῖνα μετέχοι αν ἐνός τινος άλλου. Αλλ' ούτε ένος άμφω μετέχειν δυνατόν : πρεῖττον γὰρ οὐδέν ἐστι τοῦ ἐνός, οὐδὲ μᾶλλον ἔν· ἦν γὰρ ἄν τι πρὸ τοῦ ἐνός · ή γὰρ ἄνοδος ἐπὶ τὸ ἔν, ἀλλ' οὐκ ἐπὶ τὸ πληθος ενικώτερα γάρ τὰ ἀνωτέρω, ψυχὴ μὲν σώματος · οὐδὲν γὰρ εἰσδέχεται ἀπ' αὐτῶν χειρόνων ὄντων, ούτε μετέχεται ὑπ' αὐτῶν : ἐξήρηται γὰρ ἀπάντων ὁμοῦ τῶν ὄντων καὶ άλλο ἐστι τὸ μεθεκτὸν νέ, τὸ δὲ πρώτως εν καὶ τὸ ἐφετὸν πᾶσι τοῖς οὖσιν ἀμέθεκτον προϋπάργει τῶν ὅλων, ἵνα μένη ἐν ἀπλήθυντον · τὸ γὰρ μετεγόμενον οὐ παντάπασίν ἐστιν ἔν. Οὐδαμῶς ἄρα ταυτόν έστιν τοῖς ἄλλοις τὸ ἔν. Καὶ (1) οὕτω μὲν άπὸ τῶν χοινῶν ἐννοιῶν ὑπομνήσειας (2) ὡς ἔστιν ὁ λόγος άληθής, κατίδωμεν δε καὶ την Παρμενίδειον ἀπόδειξιν τοιαύτην τινά οὖσαν εἰ τὸ ἐν ἐτέρφ τινὶ τῶν πάντων ταυτόν έστιν, οὐχ ένὶ ὄντι ἔσται ταυτὸν· αὐτὸ γάρ ἐστι τὸ ἐν, καὶ ἄμα διὰ τούτων δηλον ὅτι δύο είναι τὸ ὡς άληθως έν άμηγανον · δήλον γάρ ότι δήλον άν είη διαφέροντα άλληλων. Εν οὖν ἔτερον ὂν καὶ τοῦ ἐτέρου διαφέρον μετὰ τῆς διαφορᾶς οὐκέτ' ἄν εἴη ἔν · εἰν ἄρα μόνως (3) τὸ ἔν · τὸ οὖν ἔτερον αὐτοῦ ὅν οὐχ ἔν. Εἰ οὖν έτερω ταυτὸν τὸ έν, οὐχ ένὶ δήπου τούτω ταυτον έστι καὶ γὰρ τὸ τῷ ἐνὶ ταυτὸν ἔν ἐστι, καὶ τὸ τῷ οὐκ ἀνθρώπῳ ταυτόν ούκ άνθρωπος. Εἰ άρα ἐτέρφ παρ' ἐαυτό (4) τινι

- (1) Sic Codd. Legend. xxv.
- (2) D. ὑπομνήσεις.
- (3) Β. μόνον.
- (4) D. παρ' έαυτω.



ταυτόν τὸ ἐν, οὐχ ἔν ἐστι τὰ ἔν : εἰ δὰ οὐχ ἐν, ἔτερον ένος, δ δέδεικται πρότερον άτοπον. Ηρκει μέν οὖν κά τὸ εἰς ἀντίφασιν τῷ διὰ τριῶν παράγειν τὸν λόγον εἰς τὸν τῆς ὑποθέσεως ἔλεγχον. Οὐ μὴν αλλά κάκεῖνο προσ τίθησι, τὸ καὶ ἔτερον τοῦ ένὸς, ἵνα καὶ διὰ τοῦ προσεγώς ατόπου δειχθέντος αποφάνη σαθράν και ταύτη την ύποθεσιν. Ούτω δ' αν αποδείξειας και την ταυτή τητα αυτήν έστιν όπη ταυτότητα μή ουσαν, είπι είη πως τη έτερότητι ταυτόν ή άλλφ (Ι) τινὶ τῶν ὅ٠ των παρ' έαυτήν. λεγέσθω γάρ ότι ή ταυτότης ταυτώ έστιν έτερότητι, χαθόσον μετέχει της έτερότητος. Ε οῦν τὸ έτερστητος ταυτόν ἔτερόν ἐστι καὶ οὐ ταυτόν, ή άρα ταυτότης έτερον καὶ οὐ ταυτόν. Καὶ οὐδέν γε άτοπόν έστι · τη μεν γαρούσία τη έαυτης (2) ταυτότες έστὶ, τῆ δὲ μετουσία τῆ ἐκείνης, ἔτερον γίγνετα δὶ έκείνη ταυτόν, τῷ μετέχειν (3) ἐκείνης · δ καὶ παραδοξότατόν έστι τὸ έτερον γενέσθαι τὸ πρὸς την θατέρου γενόμενον φύσιν. Καὶ οῦτω δη ὁ λόγος ήρωτημένος έπι τοῦ ἐνός ἐστιν ἀληθής. Διότι τὸ ἐν οὕτε γένος ἔγει π πρό έαυτοῦ οὖτε εἶδος, τὰ μέν πρὸ έαυτῶν ἔχοντε γένος ή είδος, οίων άνθρωπος και ιππος, ή Σωκράτης καὶ Ζήνων, ταυτά όντα κατά τὸ γένος ή εἶδος, οὐκέπ άλληλοις άπλως έστι ταυτα . μη είναι δε άνάγκη πρός τοῦ ένὸς γένος ἡ εἶδος, εἰ μὴ γένηται τὸ ἐν, ἡ γένους μετέχον ή είδους, ούχ έν. Το γάρ μετέχον του γένους έχει τι παρά το γένος · καὶ το μετέχον (4) ώσαύτως τοῦ

<sup>(1)</sup> C. ἐν άλλφ.

<sup>(3)</sup> D. μετέχον.

<sup>(2)</sup> C. D. αύτης.

<sup>(4)</sup> C. μετεχόμενον.

είδους, έχει τι παρά τὸ είδος καὶ καθόλου πᾶν τὸ μετέχον τινὸς έχει τι παρά τὸ μετεχόμενον εἰ γὰρ μησῶν, αὐτὸ ἄν ἐκείνο εἴη παντελῶς καὶ οὐ μετέχον ἐκείνου μόνον. Εἰ οὖν τὸ ἔν μήτε ἐν γένει ἐστὶ μήτε ἐν είδει, ταυτὸν δὲ ἢ ἐτέρῳ τιγὶ, αὐτὸ ᾶν ἐκεῖνο εἴη, ὧ ἐστι ταυτὸν οὐκ ἄλλο ὄν.

«Ταυτὸν μὲν ἄρα ἐτέρῳ ἢ ἔτερον ἐαυτοῦ οὐκ ἔσται. «— Οὐ γάρ.»

Των δύο προδλημάτων εν τουτο χοινόν ποιείται συμπέρασμα κοινωνίαν έχόντων καθόσον άντιστρόφως άλλήλοις λαμβάνεται (1), το μέν έτερον προς έαυτο, το δὲ ταυτόν πρός τὰ άλλα · δοκεῖ γὰρ τὸ μὲν ἔτερον οἰκείως έχειν(2) τῆ πρὸς τὰ άλλα ἀναλήψει, τὸ δὲ ταυτόν τι πρός έαυτό. Διὸ κάκεῖνα μεν ράον πρός την άπόδειξιν : ἀγοίκεια (3) γὰρ μάλλον πρὸς τὸ ἔν : ταῦτα δὲ χαγεωφίεδα. παγγολ λαό εσις του εκός ελλής η πεν αδός τὰ ἄλλα ἐτερότης διὰ τὴν ἐξηρημένην τοῦ ἐνὸς ὑπερογήν, ή δε πρός έαυτό ταυτότης διά την άββητον αὐτοῦ καὶ ἄφραστον ὑπερένωσιν, διχῶς δὲ λεγομένου καὶ τοῦ ταυτοῦ καὶ τοῦ ἐτέρου. Λέγεται γάρ ταυτόν καὶ ή ταυτότης και το μετέχον (4) τῆς ταυτότητος, και ετερον όμοίως ή έτερότης και τὸ μετέχον τῆς έτερότητος. Δείξει προϊών ο λόγος ότι κατ' οὐδέτερον τρόπον τὸ ἐν ἔτερον ἢ ταυτόν · οὕτε γὰρ ὡς ἐτερότης, οὕτε ὡς ἔτερον τῶν ἄλλων ἔτερον, οὖτε ὡς ταυτότης, οὖτε ὡς

<sup>(1)</sup> C. daubávortas.

<sup>(3)</sup> D. dyoixelov.

<sup>(2)</sup> Codd. Ixu.

<sup>(4)</sup> G. pattenduerov.

ταυτοῦ μεταλαδόν, ἐαυτῷ ταυτόν· ὅπως δὲ ταῦτα εἰρηται, προϊόντος γνωσόμεθα.

« Ετερον δὲ ἐτέρου οὐκ ἔσται ἔως ἀν ἢ ἔν · οὐ γὰρ • ἐνὶ προσήκει ἐτέρῳ τινὸς εἶναι, ἀλλὰ μόνῳ ἐτέρῳ ἐτέ-• ρου (1), ἄλλῳ δὲ οὐδενί. — Ορθῶς. — Τῷ (2) μὲ • ἄρα ἐν εἶναι οὐκ ἔσται ἔτερον · ἢ οἴει; — Οὐ δῆτα — « Αλλαμὴν, εἰ μὴ οὕτω (3), οὐχ ἐαυτῷ ἔσται · εἰ δὲ μὶ « αὐτῷ, cὐδὲ αὐτό · αὐτὸ δὲ μηδαμῆ (4) ὅν ἔτερον,  $\dot{c}$  · δενὸς ἔσται ἔτερον. — Ορθῶς ».

Των δύο των λειπομένων προδλημάτων, παλιν π ράον είς την απόδειξιν παραλαμβάνει πρότερον θατέρου, ράον δε έχεινο το πορρώτερον χείμενον τοῦ ένος, έχορε σκειν έθελον (5) αὐτοῦ τοῦ ένός. Τοιοῦτον δὲ ἡ ἐπερότες, ώς πολλάχις εξρηται' συγγενέστερον γάρ ή ταυτότης πρὸς τὸ ἔν · διὸ δυσδιάκριτον ἔχει πρὸς αὐτὸ τὴν φύσιν κπὶ λόγου δεομένην πλείονος. Καὶ γὰρ αὐτοῦ καὶ τοῦτο παρεφυλακτέον ότι μετρεί των πραγμάτων σαφήνειάν π καὶ ἀσάφειαν τῶν λόγων τὸ μῆκος, ἴνα μηδέν μέτεν αὐτῷ, μηδὲ ἄνευ χρείας πραγματειώδους παραλαμβάπται. Ταῦτά τοι καὶ πλείω μὲν έρει περὶ τοῦ τετέρτου προδλήματος, ελάχιστα δε είρηται περι του πρώτου, ελάττω δε περί του δευτέρου μάλλον ή του τρίτου. Καὶ ταῦτα μὲν περὶ τῆς τάξεως διχῶς δὲ, ώσπερ εἰπομεν τοῦ ἐτέρου λεγομένου, καθ' ἐκάτερον οῦ φπσιν ξτερον είναι τὸ ἔν· καὶ πρότερον ὅτι οὐχ ὡς μετέχον

<sup>(1)</sup> Bekk. Deest štépou.

<sup>(4)</sup> D. µnδαμῶς.

<sup>(2)</sup> B. C. D. To.

<sup>(5)</sup> Sic Codd. Leg. itikur

<sup>(3)</sup> Sic Codd. Bekk. τούτω.

έτερότητος το γάρ εν καθο εν ού μετέγει έτερότητος, εί δε μη, έσται ούχ εν μεταλαδόν αύτοῦ παν δὲ τὸ ἔτερον ἐτέρου λέγεται διὰ τὴν ἐτερότητα · τὸ, γὰρ ή έν ούκ έστιν έτερον, διότι ου μετέχει έτερότητος. μόνω γαρ ετέρω είναι προσήχει τῷ ετέρου ετέρω, άλλ' οὐ τῷ ἐνί. Τοιοῦτον δέ ἐστι τὸ ἐτερότητος μετασγόν. Εί δὲ δι' έτερότητα τὸ εν έτερον έσται, μεταλήψεται τῆς έτερότητος · ἄλλο γὰρ ἐν, καὶ ἄλλο ἔτερον τὸ μὲν καθ' αύτὸ, τὸ δὲ πρὸς ἔτερον λεγόμενον, ὥστ' οὐ τῷ ένὶ ἔτερον τὸ ἔτερον, ἀλλ' ἐχείνω ο ποιεῖ ἔτερον. ἐπὶ δε τούτω δείχνυσιν ότι οὐδε έτερότης τὸ εν· τί γὰρ εί έτερον μέν ώς έτερότητος μετέχον μή έστιν, έτερότης δέ έστιν; Αλλ' οὐδε τοῦτό φησιν άληθές εί γάρ μή χαθό εν έτερον έστι, ούχ έσται τῷ ένὶ έτερον. εί δε μή έστι τῷ ένὶ έτερον, οὐδε αὐτό ετερότης έσται. Πάνυ δαιμονίως · ή γὰρ έτερότης έαυτῆ καὶ δι' έαυτην έτερον, τὸ δὲ ἐν οὐγ ἐαυτῷ ἔτερον, ἀλλὰ καὶ ἔννοια παντελώς ένὸς καὶ ἐτέρου · οὐκ ἄρα τὸ ἐν ἡ ἐτερότης έστίν. Εἰ ἄρα μη ἐαυτῷ τὸ ἐν ἔτερον, οὐδὲ ἐτερότης έστί · καὶ τοῦτό έστιν όπερ αὐτὸς εἶπε συντόμως · εἰ δὲ μή αύτῷ, οὐδὲ ἐαυτὸ, πουτέστιν εἰ μή ἐαυτῷ ἐνὶ ὄντι ἔτερόν ἐστι, διότι ἐν καὶ ἐτερότητος διέστηκεν, οὐδὲ αὐτό ἐστιν ἐτερότης. ἢν γὰρ ἐν ταυτὸν, φάναι τῷ ἐνὶ ἔτερον είναι καὶ τῆ ἐτερότητι ἔτερον, εἴπερ τὸ ἐν ἐτερότης, όπερ ανείλεν ο λόγος. Ταῦτα δὲ εἰπών, χοινὸν έπάγει συμπέρασμα τοιούτον · αὐτὸ δὲ μηδαμή ον ἔτερον, μήθ' ώς έτερότης, μήθ' ώς μετέχον έτερότητος, μηδενός έτερον παν γάρ το τινός έτερον ή έτερό-

της έστιν, η ετερότητος μετέχει το δε έν, ούτε έτερότητος μετέχει οὐδενὸς ἄρα ἐστίν ἔτερον. Όλως δὲ, εί ταυτότης άντίχειται καὶ έτερότης, κρείττων δε ταυτότης ετερότητος, οὐδαμοῦ θέμις τὸ χέζρον ανάγειν έπι το εν άλλ' ή μηδέτερον ή πρείττον του δυοίν, ώσπερ και έπι των πρότερον ελέγομεν. Η γουν έτερότης και άνταειμένως πως έχει πρός τό έν, εί θέμις είπειν, χαθόσον ένώσεως μέν το έν, διαιρέσεως δέ αίτιον ή έτερότης ή δε ταυτότης διά τής συνοχής και τής κοινωνίας τῶν ὄντων μιμεῖται την ἀπὸ τοῦ ἐνὸς ἐφηχουσαν ένωσιν σύδαμῶς ἄρα έτερόν ἐστι τὸ ἔν, άλλὰ μάλλον μέν ταυτόν και έτερον. Ου μην ουδέ ταυτόν, ώς έστα προϊούσιν εύδηλον. Ισως δ' άν τις άπορήσειε πρός ήμας πώς οδν έξηρησθαι λέγεται το εν των πάντων, εί μλ έστιν έτερον αὐτῶν; τὸ γὰρ έξηρημένον δίακέκριτα τούτων ών έξήρηται, καὶ ἔσται κεχωρισμένον παν τὸς, οἶ διήρηται άπ' αὐτου παν δε τὸ διηρημένον δια τζί έτερότητος διήρηται · διαιρετικόν μέλ γάρ, ως εξπομεν, ή έτερότης, συνεκτικόν δέ ή ταυτότης. Πρός δή ταῦτε φαίην αν ότι έξήρηται το εν άπο των όντων καὶ χωριστόν έστι, καὶ οὐ κατὰ τὴν έτερότητα τὸ χωριστὸν έχει τουτο και έξηρημένου πρεσδείου των όντων, άλλά κατ' άλλην άφραστον ύπεροχήν, καί ούχ οΐαν ή έτερότης παρέχει τοῖς οδσιν. Ως γὰρ ἔστι μεν ἀεί και ό πόσμος, έστι δε ἀεὶ καὶ ὁ νοῦς - ἀλλ' οὐ ταυτὸ τὸ ἀεὶ τούτο ἐπ' ἀμφότερα, άλλ' ὅπου μὲν χρονικόν, ὅπου δὲ αἰώνιον καὶ χρόνου παντὸς ἐπέκεινα · οὕτως ἐξήρηται μέν καὶ ὁ νοῦς τῆς ψυγῆς καὶ τὸ ἐν τῶν ὅντῶν, αλλ'

έπὶ μὲν νοῦ τὸ ἐξηρῆσθαι κατὰ τὴν ἐτερότητα τὴν διαχριτικήν των όντων, έπὶ δὲ τοῦ ένὸς πρὸ έτερότητος. μιμεῖται γὰρ τὸ ἐξηρημένον ἐχείνου χαὶ τὸ ἀμιγὲς (1) ή έτερότης, καθάπερ την έτερότητα την άφραστον ή ταυτότης. Αλλως οὐν ἐχεῖνο χεχώρισται τῶν όλων καὶ άλλων ή έτερότης χωρίζει τὰ όντα ἀπ' άλληλων. Δῆλον δέ και έπι των οίον αντικειμένων και γαρ τό μηδαμώς δν ούκ ξστιν ξτερον, φάναι, του όντος, διότι τὸ ἔτερον μιλ όν μεν πῆ καὶ όν ἐστι, Καὶ οὐ παρ' ἔλασσον, φησί, τοῦ όντος τὸ ούτω μή όν και πώς γκρ κν μηδαμώς ον γένους τινός μετέχοι των όντων; ξτερον, ίνα μή γεγόμενον έτερον μή (2) πάντων έκπεσύν ή τῶν ὅντων. Οῦτω τὸ ἐν ἐξηρημένον πάντων τῶν ὄντων, οὐ διότι έτερον, έστιν έξηρημένον, ίνα μή έτερον όν μημέτι πάντων ή των όντων έξηρημένων. Οὐ γὰρ δεῖ τὴν άπόφασιν, καθ' ην οὐδέν έστι τῶν πάντων, εἰς κατάφασιν μεταλαμβάνειν έπι των άποφάσεων το δε έτερον κατάφασις, έπει ούδε το έξηρησθαι κυρίως λέγομεν, οὐδ' άλλο τι τῶν εἰς τὰ ὅντα φερόντων ἀνομάτων.

« Οὐδὲ μὴν ταυτόν (3) γε ἐαυτῷ ἔσται. — Πῶς δ' οῦ;

« — Οὐχ ἤπερ τοῦ ἐνὸς φύσις, αὐτὴ δήπου καὶ ταυ« τοῦ (4). — Τί δή; — ὅτι οὐκ ἐπειδὰν ταυτὸν γένηται
« τῷ τι, ἐν γίγνεται. — Αλλὰ τί μήν; — Τοῖς πολλοῖς
« ταυτὸν γενόμενον πολλὰ ἀνάγκη γίγνεσθαι, καὶ (5) οὐχ
« ἔν. — Αληθῆ. — Αλλ' εἰ τὸ ἔν καὶ τὸ ταυτὸν μηδαμῆ

<sup>(1)</sup> C. äμικτον.

<sup>(3)</sup> Bekk. Deest γε.

<sup>(2)</sup> Sic Codd. At forte natum ex præcedenti μλ.

<sup>(4)</sup> Bekk. του ταυτου.

<sup>(5)</sup> Bekk. Δλλ'.

- « διαφέρει, όπότε τι ταυτόν ἐγίγνετο, αἰεὶ αν ἐν ἐγίγνετο,
- « καὶ ὁπότε έν, ταυτόν. Πάνυ γε. Εὶ ἄρα τὸ έν
- « έαυτῷ ταυτὸν ἔσται, οὐχ εν έαυτῷ ἔσται· καὶ οῦτω ( I )
- « εν ον ούχ εν εσται. Αλλαμήν τοῦτό γε ἀδύνατον.»

Τοῦτό ἐστι τὸ τέταρτον τῶν προδλημάτων, ὅτι οὐχ έστιν έαυτῷ ταυτὸν τὸ έν οὕτε ὡς ταυτότης οὖτε ώς μετέχον ταυτότητος καὶ πρότερον ότι οὐχ ώς ταυτότης. Εί γάρ έστι ταυτότης τὸ έν, δεῖ πᾶν τὸ μετέχον ταυτότητος, κατ' ἐκεῖνο γίγνεσθαι ἐν καὶ μετέγειν τοῦ ταυτοῦ κατ' ἄλλο μὲν γὰρ καὶ ἄλλο, πάντως ἀναγκαῖον. Καὶ ή δεύτερον (2) ή ταυτότης τοῦ ένὸς οἰδἐν άμέτοχον τοῦ ἐνὸς παντελῶς ἀδύνατον καθὸ δὲ τπιτὸν έσται, κατά τοῦτο ἐξ ἀνάγκης, ἐπείπερ ἡ ταυτότης τὸ εν έστιν. Αλλαμήν έστι τι καθό μεταλαμδάνει ταυτότητος πολλά γιγνόμενον, οίον ποίοις (3) πολλοίς ταυτών γιγνόμενον καὶ οὐχ εν· οὐκ ἄρα ἡ ταυτότης τὸ ἐν. Δοπερ γάρ τὸ τῷ ἀνθρώπῳ ταυτὸν γιγνόμενον ἄνθρωπός έστι, καὶ τὸ τῷ ἴππφ ἵππος, καὶ τὸ τῷ λευκῷ ταυτόν γιγνόμενον λευκόν, καὶ τὸ τῷ μέλανι μέλαν, κά ἐπὶ πάντων άπλῶς τὸ ταυτούμενον πρός τι εἰδος, ἐχεῖνο λέγεται προς ο λέγεται ταυτοῦσθαι πάντως, οῦτω τὸ τοῖς πολλοῖς ταυτὸν γεγνόμενον τῷ πολλὰ γίγνεσθαι, ταυτὸν γίγνεται τοῖς πολλοῖς. Ταυτόν οὖν τοῖς πολλοῖς γιγνόμενον καθό πολλά, ταυτόν έστιν αὐτοῖς άλλαμπν

<sup>(1)</sup> Bekk. ούτως.

<sup>(2)</sup> Sie Codd. Nec prave. Nam δεύτερον τοῦ ένὸς usurpatur tanquam infra unum, ergo

diversum ab uno. At quoque legas: ἦ δὶ ἔτερον, omisso zai.

<sup>(3)</sup> Sio Codd. Leg. τῶς, ut infra et supra in Platon.

χαθό πολλά είναι άδύνατον, ούχ άρα ταυτότης έστε τὸ ἔν · ἦν γὰρ ἄν πάντα ταυτότητος μετέγοντα κατὰ τὸ αὐτὸ καὶ ἐν γιγνόμενα. Δέδεικται δὲ ἐπὶ τῶν πολλων(1) οὐκ ἔστι διὰ των πολλων οἶον ἀντίθεσιν πρὸς τὸ έν τούτω δε δειχθέντι συνήψε και ότι ούγι ταυτόν ούτω τὸ ἐν, ὡς ταυτότητος μεταλαδόν (2) · εἰ γὰρ ἔσται ταυτὸν έαυτῷ οὕτως, ὡς μετέχον ταυτότητος άλλης οὕσης, ούχ εν έσται τὸ εν · έσται γὰρ τῷ μεταλαβεῖν ταυτότητος εν τε καὶ άλλο τι ὁ μὴ ἔστι, καὶ οὐκέτι φυλάξει την ιδιότητα τοῦ ένὸς, πληθος ἀντὶ τοῦ ένὸς γενόμενον. Ταῦτα δὲ πάντα συντόμως περιελαβεν (3) εἰπών. ὥσπερ έαυτῶ ταυτόν έστι τὸ έν, οὐγ έν έαυτῷ έστι ταυτότης γὰρ ἔτερον δέδεικται τοῦ ένός. Δυνάμει οὖν ὁ σύμπας έστὶ λόγος τοιοῦτος παν τὸ αὐτό τισιν ον ή μετέχει ταυτότητος, ή ταυτόν ταυτόν έστι το δε έν ούτε μετέχει ταυτότητος ώς άλλης οὔσης, ενα μή μετέχον άλλου τοῦ παρὰ τὸ ἐν ἦ οὐχ ἔν, οὖτε ἐστὶ ταυτὸ ταυτότητος ου γάρ οίς υπάρχει ταυτότης τούτοις και το εν τὰ γὰρ πολλὰ τοῖς πολλοῖς ταυτά εἶναι δυγατόν, 🐉 δε είναι ου δυνατόν, έως αν ή πολλά ουκ άρα το εν ταυτότης, ούτε ώς μετέγον ταυτότητος είναι δυνάμενον ταυτόν . Ο μέν ούν σύμπας λόγος, τοιούτος. Απορήσειε δ' αν τις πρὸς ήμας, εν' ἀπὸ τῶν τελευταίων ἀρξώμεθα, ποῦ καὶ ἐν τίσιν ἔδειζεν, ὡς ἔστι τι γιγνόμενον ἐν καὶ οὐ ταυτόν. ὅτι μὲν οὖν τὸ ταυτὸν γιγνόμενον οὐ πάντως

Fortè tamen excidit 871.

<sup>(1)</sup> Sic Codd. Absque vitio. Namque οὐκίστι pro τὸ οὐκίστι.

<sup>(2)</sup> D. μεταλαχόν. ·

amque οὐκέστι pro τὸ οὐκέστι. (3) D. παρίλαθεν.

κατά ταυτό τουτο γίγνεται καὶ έτὶ, δεδάχθη δώπ ή τοίς πολλοίς του τον γεγνόμενον ου γέγνετοι έν, αλλάπλ λά · τούτου δε μόνου προσδειχθέντος, πῶς δύο ἐπήσ κεν εἰπὸν, ὡς εἴπου τὶ ταυτόν ἐγίγνετο, ἀιἰάν έγίγνετο, καὶ ὁπότε ἐύ, ταυτόν, εἰ ταυτὸν ἦν, ταπό दमद प्रवर्ध हैं. Pareov के विद्या प्रवास के क्रिय वर्ध क्रिय के किए (1) प्रवर्ग γου και τούτο προσθήσομεν έν γάρ τι γεγνόμενο ξαρ γίγνεται των πολλών. Καίτοι γε εί ταυτόν ήν ταυτόπ प्रवां हैंग, हेंवेंदर को हैंग प्रामुख्यात्मक क्येपिय प्रामुख्या का τον, άλλά μη έτερον τος γάρ τος πολλοίς ποιή ή έν, ούτω τὸ έν οὐ ταυτών τοῖς πολλοῖς. Είποι δ'ἀπ ότι τὸ ἐν γεγνόμενον οὐχ ἐν ὅν πρότερον γέγκει π ούχ δν, έαυτο δε ταυτόν και διά του το έτην τ ουχ έν, ότι έσυτῷ τσυτόν. Μπ ποτε ούν τὸ έν γιρόμου εξ ανάγκης μεν ετερον γέγνεται των ούχ έν, οὐ απέρ δε την έννοιαν του αύτου καθόσον έστιν έν τώ β γάρ ούχ ἐν διὰ τὴν ἐντίθεσιν ἔτερον γίγνεται, κά δε εν το εν έστιν εν, ούχ ον των πρό τι χαθ' αύτο κ τὸ γὰρ ταυτὸν τῶν αρός τι τὸ ἐν γίγνεσθαί τι τὸ 🕬 τὸν οὐ συνεισφέρει. Τὰ γὰρ καθ' αὐτὸ προϋπάρχει 🕬 ταχού των πρός τι, διότι το γιγνόμενον εν οθ πάπα ταυτόν, διότι τὰ καθ' αυτό πρό του πρός τι' το ταυτὸν τῶν (2) πρός τι λεγομένων ἐστίν ἄμα γὰ τέ οὐ ταυτόν ἐστί τι καὶ ἔν. Οὐκ ἄρα ἀπλῶς ἐν ἡ παντή της καὶ τὸ ἔν. Δεόπερ ὁ Πλάτων τῷ λόγφ ἐξήνον ἐπήγαγεν ώς εί ἡν τὸ ἐν ταυτότης, ἡν ἀν καὶ τὸ ταυ

<sup>(1)</sup> B. idéau.

<sup>(2)</sup> C. τὸ πρός τι λεγόμαση.

τον έν καθό ταυτόν, καὶ τὸ έν ταυτόν καθό έν εφάνη δέ και το ταυτόν τος πολλος πολλά, και κατά σαύτο το σύχ έν, και το έν γιγνομενον ούπω ταυτόν. Πάλω τοίνον ἀπορήσουσί τινες πώς ταυτό γίγνεσθαί φαιμεν τοίς πολλοίς. Ισον γάρ ήν δικαιότερον είπειν, αλλ' οὐ ταυτέν. ἡητέον δε πρός : κύτούς ιστι έστικ οὐσικ ώδες πλήθες έν τοις οδοι, το δέ και έξωθεν έπιγεγνό-εστηχός, τό εν τοῖς ενύλοις πράγμασιν, όταν τῷ οὐσιώς δει πλήθει και τι άριθμω γίγνηται ό αὐτὸς άριθμὸς, ούχ ός έστεν έν τοῖς πρεθμημένοις, άλλ' ὅς ἐστιν ἀπλοῦς αριθμός, τηνικαύτα ταυτόν λέγεται γένεσθαι το πλήθος τῷ πλήθει, ἀλλ' οὐκ ἴσον : ή γὰρ κατά τὴν οὐσίαν κοινωνία ταυτότης έστιν, ή δε κατά τι ποσόν ισότης, οὐ τὸ οὐσιῶδες ποσόν. Ως γὰρ ποιὸν, ἄλλο μὲν τὸ μόνως ποιόν, άλλο δε τό περιουσίαν το ποιόν αφορίζου, ούτω καὶ ποσὸν ἄλλο μὲν τὸ κυρίως ποσὸν, άλλο δὲ τὸ ἐν οὐσία ποσόν · καὶ ὅταν τοιαῦτα δύο ποσὰ κοινωνῆ πρὸς άλληλα, διὰ ταυτότητος χοινωνεῖ, χαθάπερ δή χαὶ τὰ ποιά τὰ οὐσιώδη χοινωνεῖ διὰ ταυτότητος, άλλ' οὐ δι' όμοιότητος. Ταῦτα μέν οὖν πρὸς τὴν ἀπορίαν. Ενδείκνυται δε και δι' αὐτῶν τούτων ὁ Φιλόσοφος ὅτι ταυτότητα μέν έτερότητι και πλήθει συνείναι δυνατόν, ή δὲ ἔνωσις καὶ τὸ ἐν ἐπέκεινα τῆς πρὸς τὸ πλῆθος εἴρηται συντάξεως : εί γὰρ τὰ πολλὰ, παυτότητος μέν μετασγεῖν δυνατόν, έν δὲ οὐκ ἔσται, καθὸ πολλά, καίτοι διὰ τοῦτο ὄντα ταῦτα τοῖς ἐτέροις ὅτι πολλὰ, πρόδηλον ότι ταυτότης μέν έστι καὶ ἐν πλήθεσιν, ἐνότης



δὲ ἐξηρῆσθαι βούλεται τοῦ πλήθους. ὅθεν εἰκότως δὲ κνυται τὸ ἔν ὡς οὐκ ἔστι ταυτότης, οὐ γὰρ ἀποστετε τοῦ πλήθους ἡ ταυτότης, τὸ δὲ ἐν ἔξω τῶν πεπλήθως κατίν · ἐκάστη γὰρ τάξις συνεισφέρει τι ἐκαϊ κάντως ὁ μὴ ἢν πρὸ αὐτῆς, οἰον ἡ μὲν γένεσι τὸ κατ' οὐσίαν μεταβολὴν ἢν οὐκ εἶχεν ὁ οὐρανὸς, ἱ ἱἱ ὑυχὴ καθ' αὐτὴν, ἡ δὲ ψυχὴ τὴν μεταβατική ἡ ὑυχὴ καθ' αὐτὴν, ἡ δὲ ψυχὴ τὴν μεταβατική ἡ τοῦ ἡν οὐκ εἶχεν ὁ νοῦς, ὁ δὲ νοῦς τὴν τοῦ νοῦ ἐν ἡν οὐκ εἶχε τὸ ὁν, τὸ δὲ ὁν τὴν ταυτότητικ ἐτερότητα, ὡν ἐξήρηται τὸ ἐν αὐτὸ, μηδὲν διέμων τούτων, μήτε τῆς ταυτότητος · εἶχε γὰρ ἀἰκπι κρείττονα ταυτότητος · μήτε ἐτερότητος · εἶχε γὰρ ἀκὶπι κρείττονα ταυτότητος · μήτε ἐτερότητος · εἶχε γὰρ ἀκὶπι κρείττονα ταυτότητος · μήτε ἐτερότητος · εἶχε γὰρ ἀκὶπι κρείττονα ταυτότητος · μήτε ἐτερότητος · εἶχε γὰρ ἀκὶπι κρείττονα ταυτότητος · μήτε ἐτερότητος · εἶχε γὰρ ἀκὶπι κρείττονα ταυτότητος · μήτε ἐτερότητος · εἶχε γὰρ ἀκὶπι κρείττονα ἐτερότητος · εἶχε γὰρ ἀκὶπι κρείτιονα ἐτερότητος · εἶχε γὰνοικι ἐχε κροίτητος · εἶχε κροίτητος · εῖχε κροίτητος · εἶχε κροίτητος · εἶχ

Αδύνατον άρα καὶ τῷ ἐνὶ ἢ ἐτέρου ἔτερον ਜπο
 ἢ ἐαυτῷ ταυτόν. — Αδύνατον.

 ρον πάσης διαχρίσεως καὶ διαιρέσεως γεννητικόν. Ως οὖν ὑπὲρ πᾶν πέρας ἐστὶ καὶ ὑπὲρ πᾶσαν ἀπειρίαν, οῦτω καὶ ὑπὲρ πᾶσαν ταυτότητα, πολλῷ μᾶλλον καὶ ὑπὲρ πᾶσαν ἐτερότητα, καὶ θείαν τε καὶ ἐν τοῖς οὖσιν ὑφεστῶσαν. Εἴτις οὖν θεία τάξις κατ' αὐτὰ χαρακτηρί-ζοιτο μάλιστα πασῶν τῶν θείων τάξεων ἐπέκεινα, καὶ ταύτης ἄν εἴη τὸ ἔν καὶ τὸ μὴ εἶναι ταυτὸν ἡ ἔτερον ἐκφαίνοι τὴν κατὰ ταῦτα διαφερόντως προϊοῦσαν διακόσμησιν τῶν θεῶν.

Οὕτω(1) δη ἔτερόν γε η ταυτὸν τὸ ἐνοὕτ' ᾶν αὐτῷ
 οὕτ' ᾶν ἐτέρῳ εἴη. — Οὐ γὰρ οὖν. »

Τοῦτο χοινόν ἐστι συμπέρασμα τῶν τεττάρων προδλημάτων, ἀναχάμπτον μὲν ἐπὶ τὴν πρώτην πρότασιν, 
ἀλλοιότερον δέ πως διαπεπραγμένον. Εχεῖ μὲν γὰρ εἰπεν, οὐδεμὴν ταυτόν γε οὕτε ἐτέρω οὕτε ἐαυτῷ τὸ 
ἔν, τοῦ ἐτέρου τὸ ταυτὸν πρότερον διελὼν, εἶτα τὸ ἔτερον ἐνταῦθα δὲ ἄμα ἄμφω προσθεὶς τὸ ἔτερον καὶ 
ταυτὸν χοινὴν ἐπήγαγε τὴν διαίρεσιν, οὕτ' ἄν αὐτῷ, 
οὕτ' ἄν ἐτέρ ω προσθεὶς, καὶ ἤρξατό γε ἀπὸ τοῦ ἐτέρου καὶ κατέληξεν εἰς τὸ ἔτερον, καὶ διὰ τῆς συντομίας καὶ διὰ τῆς ἀπὸ τοῦ αὐτοῦ πρὸς τὸ αὐτὸ καταλήξεως, μιμούμενος τὸν κύκλον τῆς νοερᾶς ἐνεργείας. 
Αλλὰ ταῦτα μὲν περὶ τούτων ἔσως δ' ἄν τις ἡμᾶς ἐπανέροιτο(2), τούτων δεδειγμένων, εἰ τάγε ἄλλα τοῦ ἐνὸς 
ἔτερα αὐτοῦ ἄν εἴη τὰ γὰρ ἄλλα συνεισφέρειν δοχεῖ



<sup>(1)</sup> B. cuts.

TOÚTMY.

<sup>(2)</sup> D. ἐπανέροιτο, λέγων,

καὶ την τοῦ ἔτερα είναι φήμην αὐτὰ τοῦ ένός. Ταῦτε μέν γάρ οὐδαμῶς. οὐ γάρ ἐστι κάὶ ταῦτα ἐν . μήποπ δέ, ώς εξπομεν, τὸ πολλά τοῦ ένὸς ή έτερα μέν τὰ πολλέ και άλλα πάντη πάντως έστιν, ούχ έτερα δε τοῦ ἐκές Ως γαρ αὐτὸς προείρηκε τὸ ἔτερον ἐτέρου ἔτερον κέ εὶ λέγοιτο οὖν ἄλλα καὶ ἔτερα τοῦ ἐνὸς, οὖγ κοῦτως ﴾ γεται ώς δι' έτερότητος απ' έχείνου πονησάμενα π πρόοδον . ήν γαρ αν δευτέρα μετά το εν ή έτερότε. καὶ μέση τοῦ ένὸς καὶ τῶν πολλῶν, ἴνα καὶ τετῦτα κρά κατ' αὐτήν. Αλλ' ἔσται μέν τούτοις ὕφεσις περὶ τὸ ἐς οὐ πᾶσα δὲ ὕφεσις έτερότητός ἐστιν ἔκγονος, ἐλλ'ἐν τοῖς εἰδητικοῖς διακόσμοις ὕφεσις. ὅθεν δὴ καὶ πῶν τὸ έτερον της οίχείας αἰτίας καὶ ὑφεῖται αὐτης, ο τὸ δε το ύφειμένον ήτεροίωται προς έχεινο το αίτιον έπ τοῦ. Τάγα δ' ἂν καὶ οὕτως λέγοιτο τὰ άλλα τοῦ ἐκὶ εἶναι ἔτερα τοῦ ένὸς, ὡς διὰ τὴν εἰσελθοῦσαν αὐτίς έτερότητα την απόστασιν ποιησάμενα την από τοῦ ἐκὰ ήτεροιηθέντος (1) · τὰ γὰρ αὐτὰ τοῦ άνετεροιώτου διὰ π άπλότητα τάξιν ύφειμένην έλαχεν, διστε καὶ άλλα έτ θήσεται τοῦ ένὸς, ὡς διὰ τῶν άλλων άλλα γενέσ χωρισθέντα τοῦ τὴν ἄλλήλων προσηγορίαν ἀναινομένο παντάπασιν ένός. Διττῆς οὖν, μᾶλλον δὲ τριττῆς ἐτ τοῖς οὖσιν οὕσης τῆς ἐτερότητος, τῆς μέν τῶν χρειττόνων, τῆς δὲ τῶν χειρόνων, τῆς δὲ τῶν ὁμοστοίχων, άντὶ μὲν τῆς τῶν κρειττόνων πρὸς τὰ χείρονα τῶν εἰδῶν έτερότητος την ύπεροχην ληπτέον έν τοῖς ὑπερουσίοις,

<sup>(1)</sup> Codd. ntepointer.

αντί δὲ τῆς τῶν χειρόνων πρὸς τὰ κρείττονα τὴν ὕφεσιν, ἀντὶ δὲ τῆς τῶν ὁμοστοίχων ἀπ' κλλήλων διακρίσεως τὴν ἰδιότητα. Πάντα οὖν ὑφεῖται τοῦ ἐνὸς, καὶ
πάντων ὑπερέχει τὸ ἔν, καὶ οὖτε τὸ ἔν ἔτερον τῶν ἄλλων οὖτε τὰ ἄλλα ἔτερα τοῦ ἐνός. Εἰ δέ που καταχρωμεθα τοῖς ὀνόμασι τάλλα τοῦ ἐνὸς λέγοντες, συἡγνωμην
ἔχειν δεῖ πρὸς τὴν συνήθειαν ἀποδλήποντας. ὅτι γὰρ
οὐδὲν κυρίως ἐπὶ τοῦ ἐνὸς λέγομεν, προϊόντες ἀκουσόμεθα τοῦ Φιλοσόφου δεικνύντος λέγομεν δὲ ὅμως τι
περὶ αὐτοῦ διὰ τὴν αὐτοφυῆ τῆς ψυχῆς ἀδῖνα περὶ
τὸ ἕν.

Οὐδεμὴν ὅμοιών τινε ἔσται οὐδ ἀνόμοιον οὕτ' ᾶν
 αὐτῷ οὕτε ἐτέρῳ. — Τί δή;

Μεταδέδηκεν ἀπ' ἄλλης τάξεως ἐπ' ἄλλην τὴν προσεχή, καθάπερ δείξομεν ἐν τῆ δευτέρα ὑποθέσει, καὶ ἀπὸ τῆς δημιουργικῆς τάξεως ἐπὶ τὴν ἀφομοιωτικὴν ὑμνουμένην παρ' ἄλλων διακόσμητιν, ἡς ἴδιον τὸ μόνως ὑπερκόσμιον εἶναι, δι' ἡς καὶ τὰ ἐγκόσμια πάντα καὶ τὰ ἀπόλυτα γένη τοῖς νοεροῖς ἀφομοιοῦται θεοῖς, καὶ σὰ ἀπόλυτα γένη τοῖς νοεροῖς ἀφομοιοῦται θεοῖς, καὶ πρινάπτεται πρὸς τὴν μονάδα τὴν δημιουργικὴν τὴν ἐξηρημένως τῶν ὅλων βασιλεύουσαν, καὶ δείκνυσιν ὅπως καὶ ταύτης ὑφειμένον τὸ ἐν γεννητικόν ἐστιν αὐτῆς, εἰ οἰόν τε εἰπεῖν, τάξιν ὅλην ἐκφῆναν (1) μετὰ τῶν πρὸ αὐτῶν, ἀλλ' οὐχὶ εἰδος ἐν νοερὸν ἀναινόμενον. Οὐδὲ γὰρ τοῦτο σεμνὸν εἰ ἐνός τινος εἴδους ὑπερίδρυται τὸ ἐν, ὁμοιότητος ἡ ἀνομοιότητος, οὐδὲ περὶ ταῦτα διατρί-δειν οἰητέον τὸν παρόντα λόγον πάμπολλα γὰρ εἴδη(2),



<sup>(1)</sup> C. έμφῆναν.

<sup>(2)</sup> D. tà eldn.

καὶ ούκ αν έγοις είπεῖν δι' ήν αἰτίαν τὰ μέν παρίκ. τὰ δὲ πρὸς τὴν ἀφαίρεσιν τὴν ἀπὸ τοῦ ένὸς προσήματο ( μόνα τῶν ἄλλων. Αλλὰ δῆλόν ἐστι τοῖς τὰ θεῖα τίπ διηρημένοις ότι τάξεων όλων ὑπέρτερον αὐτὸ δέών σιν, υμνον διά των άποφάσεων τούτων ένα θεολογιά αναπέμπων εἰς τὸ ἔν. Οὐκ ἄρα ἀποδεξόμεθα (2) τον κ γον τον άπλως και ήμεις ότι ταις δέκα κατηγοίς έφέπεται, τὸ μὲν ταυτὸν καὶ ἔτερον ἀπ' οὐσίας λα<sup>ής</sup>, το δε όμοιον και ανόμοιον έκ ποιότητος, το δί με καὶ ἄνισον ἐκ ποσότητος, τὸ δὲ πρεσδύτερον κά 🗯 τερον ἀπὸ τοῦ ποτέ. Καίτοι ταῦτα ἀληθή και 环 είπομεν καὶ ταῦτα ἡμεῖς, ἀλλὰ ταῦτα πάνπ ἐπἰ αίσθητοζς έστι καὶ περὶ τὰ αἰσθητά τοῦ δὶ Βάτοκ περὶ τὰς ὑπερχοσμίους τάξεις διατρίδοντος, κάκο έξηρημένον τὸ εν ἀποφαίνοντος, οὐδεν σεμνόν, οὐδί, <sup>ε</sup> .πᾶς τις ἀποφήναιτο τῶν κατηγοριῶν, καθαρεῦν πλ καὶ μαλιστα κατὰ τοὺς θεμένους (3) εἶναι τὰς κατηγκ ύφειμένας τῶν νοητῶν. Η πῶς ἐκεῖ συμβεβηκό π<sup>ἰκτ</sup>ι πῶς δὲ οὐσίαν τοιαύτην ἐκεῖ ἡητέον, τζ ἔδιον μελιστ τὸ ταυτὸν οὖσαν καὶ ἀριθμῷ ἕν δεκτικὴν εἶνα <sup>κ</sup> ἐναντίων; Οὕτε γὰρ τὸ τοιοῦτον ἐν χώραν ἐπὶ τῆκ 👫 της έχει και διαγωνίου φύσεως, ούτε τὰ γένη και τ εἴδη τὰ ἀτιμότερα τῶν (4) τοιούτων οὐσιῶν, ὅκου μτῶ αύται τιμιώτεραι ούσαι έκείνων, ούτε μαλλο<sup>ν τά εφι</sup> δεδηχότα τῶν τοιούτων γενῶν ἀμυδρότερα και κίδῶν.

(1) C. προήκατο.

<sup>(3)</sup> C. TEBELLEVOK.

<sup>(2)</sup> D. αποδεχόμεθα.

<sup>(4)</sup> D. τούτων τών οὐσιών.

Ελ οὖν καὶ πᾶσαν νοητήν οὐσίαν τούτων καθαρεύειν φαμέν τῶν πολυθρυλλήτων κατηγοριῶν, τίνα ἄν ὑπερβολήν δειχνύοι τοῦ χρείττονος τῶν νοητῶν ένὸς ή τούτων ἀφαίρεσις; Τὰς μὲν οὖν κατηγορίας διὰ ταῦτα γαίρειν ἐατέον, εἴτε ὀρθῶς διήρηνται τοῖς θρυλλοῦσιν αὐτὰς, εἴτε καὶ μή· διαφέρει γὰρ πρὸς τὸ παρὸν οὐδέν. Εί δέ τις οίοιτο των νοερων γίνεσθαι διά τούτων είδών τὰς ἀποφάσεις, εἴρηται καὶ πρὸς τοῦτον ὅτι καὶ ταύτα οὐδὲν ἔχει θαυμάσιον, οἶον εἰ εἴδους ένὸς ὑπερέχει τὸ ἔν, πάντων αἴτιον ἄν τῶν νοητῶν. Τούτων γὰρ έξηρηται καὶ ή ένας ή τοῦ νοῦ, δι' ήν ό νοῦς έστιν ένοειδής, καὶ αὐτῷ τῷ ένὶ διαφερόντως οἶον ἐβριζομένως καὶ πάντα μὲν τὰ ὄντα διὰ τοῦ ἐν ἐαυτοῖς ἐνὸς ἐκείνφ συνήπται, μάλιστα δε ό νοῦς, εἴπερ οὖτος μετὰ τὸ ἔν. Αλλ' εί τι περί των προκειμένων άποφάσεων καὶ τούτων ένδείξασθαι άξιον, ρητέον ότι πρόεισι μέν ή άφομοιωτική πασα τάξις ἀπὸ τῆς δημιουργικῆς μονάδος, μιμείται δε την μεν έχει ταυτότητα διά της όμοιότητος. τό συναγωγόν αὐτῆς καὶ τὸ συνεκτικὸν τῶν όλων μεριχώτερον επιδειχνυμένη, την δε ετερότητα την δημιουργικήν διά της άνομοιότητος, το διακριτικόν αὐτης καὶ διαιρετικὸν διὰ τῆς ἀσυγχύτου πρὸς τὰ ἄκρα καθαρότητος ἀπεικονισαμένη. Ταυτότητα μέν γὰρ ἀνειμένην την όμοιστητα λέγειν, τοῦτο δή το τῶν προ ήμῶν τισιν άρέσαν, η έτερότητα άνειμένην την άνομοιότητα παραιτητέον ου γάρ έστι θεοῖς ἄνεσίς τις καὶ ἐπίτασις, οὐδὲ ἀοριστία καὶ τὸ μᾶλλον καὶ ἦττον, ἀλλὰ πάντα

κατά ταυτό τουτο γίγνεται και ένι, δεδάχθο δώς ή τοίς πολλοίς του τόν γεγνόμενον οὐ γέγνες είλ καλ λά · τούτου δε μόνου προσδειχθέντος, πῶς δύο ἐπίκη κεν είπων, ώς είπου τι ταυτόν έγίγνετο, απί έν έγίγνετο, καὶ όπότε έν, ταυτόν, εἰτκυτὰν ἦν, ταυτ જાલ માર્લ દેખ. Price or છેકે હંજ મામ મારે જોમ મહે જો છે છે (1) જામ γου καὶ τοῦτο προσθήσομεν ἐν γάρ τι γυγνόμενον ίπρ γίγνεται των πολλών. Καύτοι γε εί ταυτόν ήν ταυτόν καί έν, έδει το έν γιγνόμενον εύθυς γίγκοθα κά πο τον, άλλα μη έτερον - ώς γαρ τοῦς πολλοῖς ταιπι ή έν, ούτω τὸ έν οὐ ταυτών ποῖς πολλοῖς. Εἰποι δ' ἐπ ότι τὸ ἐν γεγνόμενον οὐχ ἐν ον πρότερον γέγκει κά ούχ δν, έαυτώ δε ταυτόν παὶ διά τοῦ το έπην το ούχ έν, ότι έαυτῷ ταυτόν. Μπ ποτε ούν τὸ έν γινώμα εξ άνάγκης μεν ετερον γίγνεται των ούχ εν, οὐ επέρε δε την εννοιαν του αυτου καθόσον εστίν εν τω μο γάρ ούχ εν διά την άντίθεσιν Ετερον γίγνεται, κά אל פֿי דס פֿי פֿסדני פֿי, סטֹצ טֿי דשט הסס דו צמל מוֹחוֹן τὸ γὰρ ταυτὸν τῶν πρός τι τὸ ἐν γίγνεσθαί τι τὸ 🕬 τον ου συνσισφέρει. Τὰ γὰρ καθ' αύτο προϋπάρχει 🕬 σαχού των πρός τι, διότι το γιγνόμενον εν οὐ πάντικ ταυτόν, διότι τὰ καθ' αυτό πρό του πρός τι' το μ ταυτὸν τῶν (2) πρός τι λεγομένων ἐστίν ἄμα γὰ 🖽 οὐ ταυτόν ἐστί τι καὶ ἔν. Οὐκ ἄρα άπλῶς ἔν ή <sup>παντέ</sup> της καὶ τὸ ἔν. Διόπερ ὁ Πλάτων τῷ λόγο αμον פֿת אין מעיפי שׁב פּוֹ אֹץ דסׁ פֿץ דמעדס דאר, איץ מי צמו יוֹ יִמּיי

<sup>(1)</sup> B. idian.

<sup>(2)</sup> C. το πρός τι λεγόμασι.

τὸν ἐν καθὸ ταυτὸν, καὶ τὸ ἐν ταυτόν καθὸ ἔν· ἐφάνη δί και το ταυτόν τος πολλος πολλά, και κατά σαύτο το σύχ έν, και το έν γιγνομενον ούπω ταυτόν. Πάλω τοίνυν άπορήσουσί τινες πώς ταυτό γίγνεσθαί φαιιεν τοίς πολλοίς. Ισον γάρ ήν δικαιότερον είπειν, αλλ' οὐ ταυτέν βητέον δὲ πρὸς κὐτοὺς ὅτι ἔστιν οὐσικ ώδες πλήθες έν ποις οδοι, το δέ και έξωθεν έπιγιγνόμενον, και έπεισοδιώδες- και το μέν έν τοις είδεσιν ύφεστηχός, το έν τοῖς ένύλοις πράγμασιν, όταν τῷ οὐσιώδει πλήθει και τι άριθμώ γίγνηται ό αὐτὸς άριθμὸς, ούχ ος έστιν εν τοῖς προθμημένοις, άλλ' ος έστιν άπλοῦς άριθμός, τηνικαύτα ταυτόν λέγεται γένεσθαι το πλήθος τῷ πλήθει, ἀλλ' οὐκ ἴσον : ή γὰρ κατά τὴν οὐσίαν κοινωνία ταυτότης έστιν, ή δε κατά τι ποσόν ισότης, οὐ τὸ οὐσιῶδες ποσόν. Ως γὰρ ποιὸν, ἄλλο μὲν τὸ μόνως ποιόν, άλλο δὲ τὸ περιουσίαν τὸ ποιὸν ἀφορίζον, οῦτω καὶ ποσὸν ἄλλο μὲν τὸ κυρίως ποσὸν, άλλο δὲ τὸ ἐν οὐσία ποσόν καὶ ὅταν τοιαῦτα δύο ποσὰ κοινωνῆ πρὸς αλληλα, διὰ ταυτότητος χοινωνεῖ, χαθάπερ δή καὶ τὰ ποιά τὰ οὐσιώδη κοινωνεῖ διὰ ταυτότητος, άλλ' οὐ δι' όμοιότητος. Ταῦτα μὲν οὖν πρὸς τὴν ἀπορίαν. Ενδείκνυται δε και δι' αὐτῶν τούτων ὁ Φιλόσοφος ὅτι ταυτότητα μέν έτερότητι και πλήθει συνείναι δυνατόν, ή δὲ ἔνωσις καὶ τὸ ἐν ἐπέκεινα τῆς πρὸς τὸ πλῆθος εἴρηται συντάξεως : εί γὰρ τὰ πολλὰ, παυτότητος μὲν μετασχεῖν δυνατόν, ἐν δὲ οὐκ ἔσται, καθὸ πολλά, καίτοι διὰ τοῦτο όντα ταῦτα τοῖς ἐτέροις ὅτι πολλὰ, πρόδηλον ότι ταυτότης μέν έστι καὶ ἐν πλήθεσιν, ἐνότης



δὲ ἐξηρῆσθαι βουλεται τοῦ πλήθους. Όθεν εἰκότως δείτοῦ πλήθους ἡ ταυτότης, τὸ δὲ ἐν ἔξω τῶν πεπληθυτοῦ πλήθους ἡ ταυτότης, τὸ δὲ ἐν ἔξω τῶν πεπληθυαμένων ἐστίν · ἐκάστη γὰρ τάξις συνεισφέρει τι ἐαυτῖ
κάντως ὁ μὴ ἦν πρὸ αὐτῆς, οἶον ἡ μὲν γένεσις τὰν
κατ' οὐσίαν μεταδολὴν ἡν οὐκ εἶχεν ὁ οὐρανὸς, ὁ δἰ
οὐρανὸς τὴν κύκλω κίνησιν τὴν τοπικὴν ἡν οὐκ εἶχει
ἡ ψυχὴ καθ' αὐτὴν, ἡ δὲ ψυχὴ τὴν μεταδατικὴν νό
τοιν ἡν οὐκ εἶχεν ὁ νοῦς, ὁ δὲ νοῦς τὴν τοῦ νοῦ όρεξιν ἡν οὐκ εἶχε τὸ ὁν, τὸ δὲ ὁν τὴν ταυτότητικ κὰ
ἐτερότητα, ὡν ἐξήρηται τὸ ἐν αὐτὸ, μηδὲν δεόμενο
τούτων, μήτε τῆς ταυτότητος · εἶχε γὰρ ἀκλέιτε
κρείττονα ταυτότητος · μήτε ἐτερότητος · εἶχε γὰρ ὑπερ-

« Αδύνατον άρα καὶ τῷ ἐνὶ ἢ ἐτέρου ἔτερον εἶνε « ἢ ἐαυτῷ ταυτόν. — Αδύνατον. »

Τῶν δύο τῶν προσεχῶς δεδειγμένων θεωρημάτων κοινὸν τοῦτο συμπέρασμα ἐπήγαγεν, ἀδύνατον γάρ σεσιν ἢ ἔτερον εἶναι τινῶν τὸ ἐν ἢ ἐαυτῷ ταυτόν. Τοῦπ μή τι νομίσης ἀσθένειαν εἶναι καὶ δυνάμεως ἔλλειψη, μηδὲ αι ὑπερδολὴν δυνάμεως ε΄στι γάρ τοι καὶ τοιοῦτον ἀδύνατον, ὡς εἰωθαμεν λέγειν τὸν σπουδαῖον ἀδύνατον εἶναι άμαρτεῖν, ἀλλὰ τὴν κρείττω πάσης δυνάμεως ὑπεροχήν. Οῦτω γὰρ τὸ ἀδύνατον ἐπὶ τοῦ ἐνὸς αληθῶς, ὡς πάσης ἐξ αὐτοῦ προϊούσης δυνάμεως, ἐτεροποιοῦ τε καὶ ταυτοποιοῦ τῶν ὅντων · ἐκεῖθεν γὰρ καὶ τὸ πέρας τὸ πάσης ταυτότητος χορηγὸν τοῖς οὖσι, καὶ τὸ ἄπειτὸ πάσης ταυτότητος χορηγὸν τοῖς οὖσι, καὶ τὸ ἄπειτο πάσης ταυτότητος χορηγὸν τοῖς οὖσι, καὶ τὸ ἀπειτο πάσης ταυτότητος χορηγὸν τοῖς οὖσι, καὶ τὸ ἀπειτο πάσης τοῦς οὖσις καὶ τὸ ἀπειτο πάσης τοῦς οὖοι καὶ τὸς πάσης τοῦς οῦς οὐοι καὶ τοῦς οῦς οὐοι καὶ τοῦς οῦς οὐοι καὶ τοῦς οὐοι καὶ τοῦς οῦς οὐοι καὶ τὸς οῦς οὐοι καὶ τοῦς οὐοι καὶ τοῦς οῦς οὐοι καὶ τοῦς οῦς οὐοι καὶ τοῦς οὐοι καὶ τοῦς οὐοι καὶ τοῦς οὐοι τοῦς οὖοι καὶ τοῦς οὐοι καὶ τὸς οὐ

ρον πάσης διαχρίσεως καὶ διαιρέσεως γεννητικόν. Ως οὖν ὑπὲρ πᾶν πέρας ἐστὶ καὶ ὑπὲρ πᾶσαν ἀπειρίαν, οὖτω καὶ ὑπὲρ πᾶσαν ταυτότητα, πολλῷ μᾶλλον καὶ ὑπὲρ πᾶσαν ἐτερότητα, καὶ θείαν τε καὶ ἐν τοῖς οὖσιν ὑφεστῶσαν. Εἴτις οὖν θεία τάζις κατ' αὐτὰ χαρακτηρί-ζοιτο μάλιστα πασῶν τῶν θείων τάξεων ἐπέκεινα, καὶ ταύτης ἀν εἴν τὸ ἔν καὶ τὸ μὴ εἶναι ταυτὸν ἢ ἔτερον ἐκφαίνοι τὴν κατὰ ταῦτα διαφερόντως προϊοῦσαν διακόσμησιν τῶν θεῶν.

Οὕτω(1) δη ἔτερόν γε η ταυτὸν τὸ ἐνοὕτ' ἀν αὐτῷ
 α οὕτ' ἀν ἐτέρῳ εἴη, — Οὐ γὰρ οὖν. »

Τοῦτο χοινόν ἐστι συμπέρασμα τῶν τεττάρων προδλημάτων, ἀναχάμπτον μὲν ἐπὶ τὴν πρώτην πρότασιν, 
ἀλλοιότερον δέ πως διαπεπραγμένον. Εχεῖ μὲν γὰρ εἶπεν, οὐδεμὴν ταυτόν γε οὕτε ἐτέρω οὕτε ἐαυτῷ τὸ 
ἔν, τοῦ ἐτέρου τὸ ταυτὸν πρότερον διελὼν, εἶτα τὸ ἔτερον ἐνταῦθα δὲ ἄμα ἄμφω προσθεὶς τὸ ἔτερον καὶ 
ταυτὸν κοινὴν ἐπήγαγε τὴν διαίρεσιν, οὕτ' ἄν αὐτῷ, 
οὕτ' ἄν ἐτέρ ω προσθεὶς, καὶ ἤρξατό γε ἀπὸ τοῦ ἐτέρου καὶ κατέληξεν εἰς τὸ ἔτερον, καὶ διὰ τῆς συντομίας καὶ διὰ τῆς ἀπὸ τοῦ αὐτοῦ πρὸς τὸ αὐτὸ καταλήξεως, μιμούμενος τὸν κύκλον τῆς νοερᾶς ἐνεργείας. 
Αλλὰ ταῦτα μὲν περὶ τούτων ἔσως δ' ἄν τις ἡμᾶς ἐπανέροιτο(2), τούτων δεδειγμένων, εἰ τάγε ἄλλα τοῦ ἐνὸς
ἔτερα αὐτοῦ ἄν εἴν τὰ γὰρ ἄλλα συνεισφέρειν δοκεῖ

1

<sup>(</sup>τ) Β. ούτε.

τούτων.

<sup>(2)</sup> D. ἐπανέροιτο, λέγων,

καὶ την τοῦ ἔτερα είναι φήμην αὐτὰ τοῦ ένός. Ταῦπ μέν γάρ ουδαμώς· ου γάρ έστι και ταυτα έν· μποπ δέ, ώς εξπομεν, τὸ πολλά τοῦ ένὸς ή έτερα μέν τὰ παλλά και άλλα πάντη πάντως έστιν, ούχ έτερα δὶ τοῦ ἐκί Ως γάρ αὐτὸς προείρηκε τὸ ἔτερον ἐτέρου ἔτερον κά εί λέγοιτο οὖν άλλα καὶ ἔτερα τοῦ ένὸς, εὐχ ρύπως μέ γεται ώς δι' έτερότητος απ' έχείνου πονησάμενα π πρόοδον . Την γάρ αν δευτέρα μετά τὸ ἐν ή ἐπερίτικ καὶ μέση τοῦ ένὸς καὶ τῶν πολλῶν, ἔνα καὶ ταῦτα τρά κατ' αὐτήν. Αλλ' ἔσται μεν τούτοις ὕφεσις περὶ το ἐκ οὐ πᾶσα δὲ ὕφεσις έτερότητός ἐσειν ἔκγονος, ἐλι'ἐ τοῖς εἰδητικοῖς διακόσμοις ὕφεσις. ὅθεν δη κή πη π έτερον τῆς οἰχείας αἰτίας καὶ ὑφεῖται αὐτῆς, οἰ τῶν δε το υφειμένον ήτεροίωται πρός έχεῖνο το αίτω isτοῦ. Τάχα δ' ἂν καὶ οὕτως λέγοιτο τὰ ἄλλα <sup>πῦ ἰκ</sup> είναι έτερα τοῦ ένὸς, ώς διὰ τὴν εἰσελθοῦσαν αὐπίς έτερότητα την απόστασιν ποιησάμενα την από το κά ή τεροιηθέντος (I)· τὰ γὰρ αὐτὰ τοῦ ἀνετεροιώτου διά π άπλότητα τάξιν ύφειμένην έλαχεν, ώστε xaì άλλε f θήσεται τοῦ ένὸς, ὡς διὰ τῶν ἄλλων ἄλλα ໆ ενέσο χωρισθέντα τοῦ τὴν ἄλληλων προσηγορίαν ἀναινομότο παντάπασιν ένός. Διττής οὖν, μαλλον δὲ τριττής τ τοῖς οὖσιν οὖσης τῆς ἐτερότητος, τῆς μὲν τῶν <sup>χειτ</sup> τόνων, της δε των χειρόνων, της δε των ομοστοίχων, άντὶ μεν τῆς τῶν χρειττόνων πρὸς τὰ χείρονα τῶν εἰδῶν έτερότητος την υπεροχήν ληπτέον εν τοῖς ὑπερουσώνη

<sup>(1)</sup> Codd. ntepointer.

αντί δε της των χειρόνων πρός τὰ κρείττονα την ύφεσιν, ἀντί δε της των όμοστοίχων ἀπ' ἀλληλων διαερίσεως την ιδιότητα. Πάντα οῦν ὑφεῖται τοῦ ἐνός, καὶ
πάντων ὑπερέχει τὸ ἐν, καὶ οῦτε τὸ ἐν ἔτερον των ἄλλων οῦτε τὰ ἄλλα ἔτερα τοῦ ἐνός. Εἰ δέ που καταχρώμεθα τοῖς ὀνόμασι τάλλα τοῦ ἐνός λέγοντες, συγγνώμην
ἔχειν δεῖ πρὸς τὴν συνήθειαν ἀποδλάποντας. ὅτι γὰρ
οὐδὲν κυρίως ἐπὶ τοῦ ἐνὸς λέγομεν, προϊόντες ἀκουσόμεθα τοῦ Φιλοσόφου δεικνύντος · λέγομεν δὲ ὅμως τι
περὶ αὐτοῦ διὰ τὴν αὐτοφυῆ τῆς ψυχῆς ἀδῖνα περὶ
τὸ ἕν.

α Ούδεμλν όμοιων τινε έσται ούδ άνωμοιον ουτ' άν
 α αυτῷ ουτε έτερῳ. — Τί δή;

Μεταδέδηχεν ἀπ' ἄλλης τάξεως ἐπ' ἄλλην τὴν προσεχῆ, χαθάπερ δείξομεν ἐν τῆ δευτέρα ὑποθέσει, καὶ ἀπὸ τῆς δημιουργικῆς τάξεως ἐπὶ τὴν ἀφομοιωτικὴν ὑμνουμένην παρ' ἄλλων διακόσμησιν, ἡς ἴδιον τὸ μόνως ὑπερκόσμιον εἶναι, δι' ής καὶ τὰ ἐγκόσμια πάντα καὶ τὰ ἀπόλυτα γένη τοῖς νοεροῖς ἀφομοιοῦται θεοῖς, καὶ σὰ ἀπόλυτα γένη τοῖς νοεροῖς ἀφομοιοῦται θεοῖς, καὶ ηρημένως τῶν ὅλων βασιλεύουσαν, καὶ δείκνυσιν ὅπως καὶ ταύτης ὑφειμένον τὸ ἐν γεννητικόν ἐστιν αὐτῆς, εἰ οἰόν τε εἰπεῖν, τάξιν ὅλην ἐκφῆναν (1) μετὰ τῶν πρὸ αὐτῶν, ἀλλ' οὐχὶ εἶδος ἐν νοερὸν ἀναινόμενον. Οὐδὲ γὰρ τοῦτο σεμνὸν εἰ ἐνός τινος εἴδους ὑπερίδρυται τὸ ἐν, ὁμοιότητος ἡ ἀνομοιότητος, οὐδὲ περὶ ταῦτα διατρί- δειν οἰητέον τὸν παρόντα λόγον πάμπολλα γὰρ εἴδη(2),

(1) C. έμφῆναν.



<sup>(2)</sup> D. tà sidn.

καὶ ούκ αν έχοις είπεῖν δι' ήν αἰτίαν τὰ μὲν παρῖκ. τὰ δὲ πρὸς τὴν ἀφαίρεσιν τὴν ἀπὸ τοῦ ένὸς προσήμαπ () μόνα τῶν ἄλλων. Αλλὰ δῆλόν ἐστι τοῖς τὰ θεῖα γία διηρημένοις ότι τάξεων όλων ὑπέρτερον αὐτὸ διάπ σιν, υμνον διὰ τῶν ἀποφάσεων τούτων ἔνα θεολογού άναπέμπων εἰς τὸ ἔν. Οὐχ ἄρα ἀποδεζόμεθα(2) τὰ  $\dot{b}$ γον τὸν άπλῶς καὶ ἡμεῖς ὅτι ταῖς δέκα κατηγώς έφέπεται, τὸ μὲν ταυτὸν καὶ ἔτερον ἀπ' οὐσίας λαίκ. το δε δμοιον και ανόμοιον έκ ποιότητος, το δί ίπ καὶ ἄνισον ἐκ ποσότητος, τὸ δὲ πρεσδύτερον 🖼 💝 τερον ἀπὸ τοῦ ποτέ. Καίτοι ταῦτα ἀληθή 🖽 环 είπομεν καὶ ταῦτα ήμεῖς, άλλὰ ταῦτα πάντι ή <sup>πί</sup> αἰσθητοῖς ἐστι καὶ περὶ τὰ αἰσθητά τοῦ δὲ Δίτως περὶ τὰς ὑπερχοσμίους τάξεις διατρίβοντος, τάμου έξηρημένον τὸ εν ἀποφαίνοντος, οὐδεν σεμνάν, αλλί, <sup>5</sup> .πᾶς τις ἀποφήναιτο τῶν κατηγοριῶν, καθαρεῦν<sup>η ἡ ἱ</sup> χαὶ μάλιστα χατὰ τοὺς θεμένους (3) είναι τὰς χατιγκ ύφειμένας τῶν νοητῶν. Η πῶς ἐχεῖ συμβεβηκός πίκτ πῶς δὲ οὐσίαν τοιαύτην έχει ρητέον, τζ ίδιον μέλατ τὸ ταυτὸν οὖσαν καὶ ἀριθμῷ ἐν δεκτικὴν είνα το έναντίων; Ούτε γὰρ τὸ τοιοῦτον εν χώραν ἐπὶ τῆς 🛤 της έχει και διαγωνίου φύσεως, ούτε τὰ γένη και εἴδη τὰ ἀτιμότερα τῶν (4) τοιούτων οὐσιῶν, ὅπου μτί αὖται τιμιώτεραι οὖσαι ἐκείνων, οὖτε μαλλον τὰ τομ δεδηχότα τῶν τοιούτων γενῶν ἀμυδρότερα με αθών.

<sup>(1)</sup> C. προήκατο.

<sup>(2)</sup> D. ἀποδεχόμεθα.

 <sup>(3)</sup> C. τιθεμένους.
 (4) D. τούτων τών οὐσιών.

Εί οὖν καὶ πᾶσαν νοητήν οὐσίαν τούτων καθαρεύειν φαμέν τῶν πολυθρυλλήτων κατηγορίῶν, τίνα αν ὑπερδολήν δειχνύοι τοῦ χρείττονος τῶν νοητῶν ένὸς ή τούτων ἀφαίρεσις; Τὰς μὲν οὖν κατηγορίας διὰ ταῦτα γαίρειν έατέον, είτε όρθως διήρηνται τοίς θρυλλούσιν αὐτὰς, εἴτε καὶ μή· διαφέρει γὰρ πρὸς τὸ παρὸν οὐδέν. Εί δέ τις οίοιτο των νοερών γίνεσθαι διά τούτων είδών τὰς ἀποφάσεις, εἴρηται καὶ πρὸς τοῦτον ὅτι καὶ ταύτα οὐδὲν ἔχει θαυμάσιον, οἶον εἰ εἴδους ένὸς ὑπερέχει τὸ ἐν, πάντων αἴτιον ἄν τῶν νοητῶν. Τούτων γὰρ έξηρηται καὶ ή ένὰς ή τοῦ νοῦ, δι' ήν ό νοῦς ἐστιν ένοειδής, καὶ αὐτῷ τῷ ἐνὶ διαφερόντως οἶον ἐρρίζομένως καὶ πάντα μέν τὰ ὄντα διὰ τοῦ ἐν ἐαυτοῖς ἐνὸς ἐκείνω συνήπται, μάλιστα δε ό νοῦς, εἴπερ οὖτος μετὰ τὸ έν. Αλλ' εἴ τι περὶ τῶν προχειμένων ἀποφάσεων χαὶ τούτων ένδείξασθαι άξιον, ρητέον ότι πρόεισι μέν ή άφομοιω-΄ τιχή πᾶσα τάξις ἀπὸ τῆς δημιουργικῆς μονάδος, μιμείται δε την μεν έχει ταυτότητα διά της όμοιότητος, τὸ συναγωγὸν αὐτῆς καὶ τὸ συνεκτικὸν τῶν ὅλων μερικώτερον ἐπιδεικνυμένη, την δε έτερότητα την δημιουργικήν διά τῆς ἀνομοιότητος, τὸ διακριτικόν αὐτῆς καὶ διαιρετικὸν διὰ τῆς ἀσυγγύτου πρὸς τὰ ἄκρα καθαρότητος ἀπεικονισαμένη. Ταυτότητα μέν γὰρ ἀνειμένην την όμοιζτητα λέγειν, τοῦτο δή τὸ τῶν πρὸ ήμῶν τισιν άρέσαν, ή έτερότητα άνειμένην την άνομοιότητα παραιτητέον · οὐ γάρ ἐστι θεοῖς ἄνεσίς τις καὶ ἐπίτασις, οὐδὲ ἀοριστία καὶ τὸ μᾶλλον καὶ ἦττον, ἀλλὰ πάντα

हेनो रक्षेत्र οίκείων Ερων ίδρυται και των οίκείων μίτρυ, ούτε ἐπίτασιν ούτε ἀνεσιν οὐδεμίαν ἐπιδίξασθαι δικέ μενα. Εκείνα δε μαλλον άρμοσει λέγειν, όσα τὰς π τυῖς θείοις ἀναλογίας διασαφεῖ τὴν γὰρ ἀναλογία κέ αὐτὸς ἐπὶ τῶν θείων προσήκατο, τὸν Άλιον ἀναλογι όντα τοῖς νοητοῖς καθὸ καὶ τὰ ὁρατὰ θέμενος. Τοῦπ ούν έστιν έν τοῖς δευτέρους ή όμοιότης όπερ έν πλ πρό αὐτῶν ή ταυτάτης, καὶ τοῦτό ἐστιν ἡ ἀνομονίπ όπερ ή έτερότης, και ή όποιότης μερικώς και οίσ ή χικώς, και έστι πρώτα γεννήματα ταυτότητος κάισ ρότητος τὸ όμοιον καὶ ἀνόμοιον. Καὶ τὸ ἰσεν γὰ 🚎 θεν και το άνμεον, άλλα προ τούτων όμοιότη μέρ emorotic hayyon hab an ergear xeer to amora miga και μαλλον το ανόμοιον ή το ανισον, ώσπερ δι 🖮 προσεχώς εξήρηται της δημιουργικής μονάδος κάμη γάρ όλως καὶ ή άφομοιωματική προϋφέστηκη κά Διὸ καὶ ὁ Τίμαιος οὐ μόνον ποιούντα παραδίδας 🕏 χόσμον τὸν ἐκεῖ δημιουργόν, αλλά καὶ ἀρομοιοῦντε σ τὸν πρὸς τὸ αὐτοζῶον, μειζόνως ἢ πρότερον, καὶ ὁἰ τουτο πάντα τον χρόνον μέτρον ἐσόμενον τῶν περώδα του παντός, ώσπερ ο ακών της του αυτοζώου φάσα μέτρου προϋπήρχε. Είκότως άρα μετά την μονάδε אי לאוניוטים אינואי פינו דאי מספונטונים אינואי אינואי τάξιν, άφαιρών και ταύτην τοῦ ένος ή δὲ μβολί των προθλημάτων ή αύτη τοῦς προειρημένους. πητών γὰρ καὶ ἐνταῦθα προδλήματα, εἰ ἐαυτῷ ὅμοιο τὸ ἰς εί έαυτο άνομοιον το εν, εί τος άλλοις όμουν τ<sup>ο ή</sup>ν,

εὶ τοῖς άλλοις άνόμοιον τὸ ἔν · αἱ δὲ ἀποδείξεις τούτων, ώς οὐδεν αὐτῶν έφαρμόζει τῷ ένὶ, πᾶσαι ἀπὸ τῆς ταυτότητος Φρμηνται ( Ι ) καὶ ἐτερότητος κατὰ τοὺς ἀποδεικτικούς κανόνας τῶν μέσων αἰτίων κυρίως ὄντων τοῦ πράγματος. Όθεν δή πολλάκις καὶ οὐκ ἐκ τῶν προσεχῶς δεδειγμένων φέρει την ἀπόδειξιν · οὐ γὰρ ἀεὶ τὰ άνωτέρω καὶ τὰ πρότερα γεννητικά τῶν δευτέρων ἐστὶν, άλλὰ τελεσιουργὰ μέν ἡ φρουρητικὰ ἡ άλλως προνοητικά, γεννητικά δε ού πάντως οίον άνωθεν γάρ, εί βούλει, θεώρησον την τάξιν, οίσν ουχ όλον η μέρη έχον άπὸ τῶν πολλῶν ἀπέδειξεν (2) · ἐκεῖθεν γὰρ ἡ νοερὰ προηλθεν όλότης, ότι άρχην και μέσον και τελευτήν ούκ έχον ἀπὸ τοῦ όλου καὶ τῶν μερῶν. Εκ τούτων γὰρ παράγεται προσεχώς ότι ούτε εύθυ ούτε στρογγύλον άπο της άρχης και του μέσου και της τελευτης. έκειθεν γὰρ ἔλαχε τὴν ἀπογέννησιν, ὅτι οὕτε ἐν ἐαυτῷ ούτε εν άλλφ άπο του μήτε όλον είναι μήτε μέρη έχειν. Τὸ γὰρ ἐν ἐαυτῷ καὶ ἐν άλλφ ὂν ἀπὸ τῆς τάξεως έκείνης προήλθεν, άλλ' οὐκ ἀπὸ τοῦ σχήματος, καίτοι πρὸ αὐτοῦ τεταγμένου κατὰ τὴν πρόοδον, ὅτι οὕτι Εστηκεν ούτε κινείται πολλαχόθεν, έκ τε του μή είναι έν τινι καὶ ἐκ τοῦ μὴ ἔχειν μέσον καὶ ἐκ τοῦ μέρη μὴ έχειν. Από πασων γάρ τούτων τάξεων πρόεισιν ή κατά τὸ ἐστάναι καὶ κινεῖσθαι τάξις καὶ ταῦτα δήλα ποιήσομεν, όταν αὐτῶν ἔκαστα.τοῖς Θεολόγοις ἐφαρμόσωμεν ύφηγήσεσι περί των θείων προόδων. Δς οὐν ἐπὶ

<sup>(1)</sup> В. бриптан.

<sup>(2)</sup> D. προαπέδειξεν.

τούτων ἀπ' ἐκείνων πεποίηται την ἀπόδειξα, ὁσι ὡ είτια προηγεῖται τῆς ἀεὶ θεωρουμένης τάξεως, οἰτι δη καὶ ἐν τοῖς περὶ ὁμοιότητος καὶ ἀνομοιότητος μ΄ γοις, ἀπὸ ταυτότητος καὶ ἐτερότητος φέρει τὰς ἐποδαὰς τὰς ἀποφατικὰς τοῦ ἐνὸς καὶ τούτων, ἐπειδαμ ἐκείθεν ταύτης ἡ πρόοδος. Τούτων δὴ προεφημένο ἡμῖν, ἐξῆς τὰς ἀποδείξεις αὐτὰς, ἐκάστην ἐν τάξα τρ γειρίζομένοις, ἐπισκεπτέον.

χειριζαμενοις, επισκεπτεον.

« ὅτι τὸ ταυτόν που πεπονθός όμοιον. — Ναί.

« Τοῦ δέ γε ἐνὸς χωρὶς ἐράνη τὴν φύσιν τὸ ταυτόν.

« Ἐράνη γάρ. — Αλλαμὴν εἴ τι πέπενθε χωρὶς πόδ « εἶναι τὸ ἔν, πλείω ἄν εἶναι πεπόνθοι ἡ ἔν πόπ « δὲ ἀδίναιτον. — Ναί. — Οὐδαμῶς ἐστιν ἡμ των τὸν πεπονθὸς εἶναι τὸ ἔν, οὕτ' ἄλλφ οῦτε ἑυτὸ « Οὐδὰ ὅμοιον ἄρα δυνατὸν αὐτὸ εἶναι οῦτε ἔλλμ κπ « ἐσυτῶ. — Οὐχ ἔοιχεν. »

Ο μέν συλλογισμός διά τοῦ κατασκευσζευ τὶ ἐ ός οὐκ ἔστιν ὅμοιον οὕτε ἐαυτῷ οὕτε ἄλλῳ, τοιοπό τὰς ἐστι ὅμοιον οῦτε ἐαυτῷ οὕτε ἄλλῳ, τοιοπό τὰς ἐστι κατὰ τοὺς γεωμέτρας, πρότερον ἡμῶν ἡρῶ θὸς ὅμοιον ἐκείνῳ λέγομεν ῷ ταυτόν τι κέπουθι τὸ γὰρ δύο λευκὰ φαμέν ὅμοια, καὶ τὰ δύο μέλων ποῦ τόν τι πεπουθότα τὸ μελαν καὶ τὸ λευκόν, καὶ ἀλε κόν, ὅμοια ἐρεῖς τῷ μετέχειν ταυτοῦ τινος τοῦ μεποῦν, ὅμοια ἀὐτῶν τοῦ χρώματος. Ο δ' οὖν συλλογισμός τω οῦτος τὸ ἐν οὐδὲν πέπονθε ταυτὸν, οὕτε ἐαυτῷ οῦτ αλλω τὸ ὅμοιον ἢ ἐαυτῷ ἢ ἄλλῳ ταυτόν τι πέπουθι.

τὸ ἐν ἄρα οὐκ ἔστιν ὅμοιον οῦτε ἐαυτῷ οῦτε ἄλλφ. Τοιούτου δε όντος τοῦ συλλογισμοῦ, την έτέραν μόνην τῶν προτάσεων παραμυθίας ήξίωσε (1), την λέγουσαν ότι τὸ ἐν οὐ πέπονθέ τι ταυτόν οῦτε ἐαυτῷ οὖτε ἄλλω. Μῶς καὶ τίνα τρόπον; Τὸ ἔν, φησι, γωρὶς ἐφάνη τῆς ταυτότητος: ἐδείγθη γὰρ ὡς οὐδαμῶς ἐστι ταυτόν: τὸ δέ γωρίς ταυτότητος εί πεπόνθοι τὸ ταυτόν, πλείω ἔσται καὶ οὐχ ἔν · πᾶν γὰρ τὸ ότιοῦν πεπονθός, πολλά, ό έστι καὶ ὁ πέπονθα. Καὶ τί θαυμαστόν, όπου γε καὶ καὶ τὸ ἐν αὐτὸ πεπονθός τι πολλά ἐστιν; οὐ γάρ ἐστιν αὐτὸ τὸ ἐν πεπονθὸς τὸ ἔν, ἀλλά τὰ πολλά τὰ μετέγοντα τοῦ ἐνός : αὐτὸ δὲ τὰ ἐν ἔνεστιν ἐν καὶ οὐ πέπονθε τὸ ἔν : εἰ δέ τι άλλο πεπόνθοι αὐτὸ, πλείω αν εἴη καὶ οὐγ ἔν. Καὶ πάλιν οὖν ἡητέον : εἰ γωρίς ἐστι τῆς ταυτότητος τὸ ἐν, οὐ πέπονθε τὸ ταυτὸν, ἵνα μὴ γένηται τότ' άλλο τι παθείν ο μή έστιν ούχ εν · άλλαμν γωρίς έστι ταυτότητος (2) τὸ ἔν. Οὐδαμῶς ἄρα πέπονθε τὸ ταυτὸν τὸ ἐν ούτε πρὸς έαυτὸ ούτε πρὸς ἄλλο: τοῦτο δὲ ἔπεται τὸ μπδὲ ὅμοιον είναι τὸ ἐν μήτε ἐαυτῷ μήτε άλλω · τὸ γὰρ ὅμοιον ταυτόν τι πέπονθε. Ταῦτα μέν δή περί της των προτάσεων άκολουθίας. Όρα δί πῶς ἀσφαλῶς οὐκ εἶπε τὸ ἐν πεπονθέναι τὸ ἐν, άλλὰ μηδέν άλλο πεπονθέναι, πλήν τὸ εἶναι τοῦτο γάρ έστι καὶ οὐ πέπονθε· πᾶν γὰρ τὸ ότιοῦν πεπονθὸς πολλά έστι πάθος γάρ καλεί την μέθεξιν άλλου τινός. Μήποτε δε και ούτωσε λέγων το εν ουδεν άλλο πεπονθέναι

<sup>(1)</sup> D. natnžíwos.

<sup>(2)</sup> C. THE TOUTOTHOTE.

η τὸ ἐν, πάνυ θαυμαστώς ἐνδείχνυται ὅτι καὶ τὸ h καταδεέστερόν έστι της πάντων άρχης, ο καὶ ἐπὶ τίλε τῆς ὑποθέσεως έρεῖς ταύτης, καὶ ὅτι καὶ τοῦτο ὡς ὦ λότριον αὐτῆ προστίθησιν ὁ λόγος, εἰ καὶ τῶν αλλ οίχειότερον. Διότι τοῦ ένὸς οὐδ' έννοῆσαί τι δυνατί σεμνότερον · ώςτε καὶ τοῦτο μέν πεπονθὸς ἔσται ἐκέπ δεῖ δὲ μέχρι τούτου τὸν λόγον ἴστασθαι, καὶ μηδίτέ: προστιθέναι πλεῖον, ἵνα μὴ τὸ καὶ τοῦ ἐνὸς αὐτοῦ κρέτ τον εἰς πληθος ἀγαγόντες λάθωμεν. Εἰ δὲ αὖ ταυνίτε έπιζητοίη πάλιν πόθεν ότι τὸ ταυτὸν πεπονθὸς ομοίο έστι, βητέαν ὅτι τῆς ταυτότητος ἔγγονός ἐσπιήμε ότης, ώσπερ τοῦ ένὸς ή 🍅 τότης. Η τε οὖν πότκ μετέχει τοῦ ένὸς, καὶ ἡ όμοιότης μετέχει τῆ; τοῦ τητος· τοῦτο δέ έστι πεπονθέναι τὸ μετέχει ελίμο καὶ προϊέναι κατ' άλλην αὶτίαν πρεσθυτέραν. Ική όπως, έπειδη το μετέχειν έπὶ τοῦ ένος λαμβάνει το μη μετέχειν, ούχ ώς κρείττονος άλλ' ώς καταδική ρου και έξημμείνου τοῦ ένὸς, ώς ἐπὶ τῆς δευτέρας <sup>ἐκτ</sup> θέσεως, ή μη έξημμένου, ώς ἐπὶ ταύτης, ἔνα μη ταμέ τῷ ὀνόματι ταυτῷ χρώμενος, τὴν ὡς χρείττονος μο εξεν πάθος προσείρηκεν (1), είπων τὸ ὅμοιον πεπονθέσ καὶ τὸ ἀνόμοιον καὶ τὸ ἔτερον· ὅλικώτερα γὰρ τῶιτ έκείνων, καθάπερ γὰρ εἴπομεν καὶ τὸ ἶσον καὶ τὸ ౙτ ισον ταυτόν έστιν εν ποσῷ καὶ ἔτερον. Οὕτω δὶ καὶ ἐ Σοφιστή πάθος έχαλει την μέθεξιν, και το όλο πετονθέναι τὸ ἔν, οὐκ ὄν αὐτοὲν, ἀλλὰ μετέχον τοῦ ἔκ.

« Οὐδὲ μην ἔτερόν γε πέπονθεν είναι τὸ ἔν· καὶ γορ

<sup>(1)</sup> D. προείρηκεν.

« οῦτω, πλείω ἄν πεπόνθοι εἶναι ἢ ἔν. — Πλείω γάρ.

« — Τό γε μὴν ἔτερον πεπονθὸς ἢ ἐαυτοῦ ἢ ἄλλου

« ἀνόμοιον ἀν εἴη ἢ ἐαυτῷ ἢ ἄλλω, εἴπερ τὸ ταυτὸν

« πεπονθὸς ὅμοιον. — ὀρθῶς. — Τὸ δέ γε ἔν, ὡς ἔοι
« κεν, οὐδαμῶς ἔτερον πεπονθὸς οὐδαμῶς ἀνόμοιόν

« ἐστιν οὕτε ἐαυτῷ οὕτε ἐτέρω. — Οὐ γὰρ οὖν. »

Πάλιν ἐν τούτοις ὁ συλλογισμὸς τοιοῦτός τίς ἐστι: τὸ ἐν οὐ πέπονθε τὸ ἔτερον οὖτε πρὸς ἐαὐτὸ οὖτε πρὸς άλλο · τὸ δὲ ἀνόμοιον ἔτερόν τι πέπονθεν ἡ ἐαυτῷ ἡ άλλω· τὸ ἐν οὐκ ἔστιν ἀνόμοιον. Πόθεν οὖν ὅτι τὸ ἐν οὺ πέπονθε τὸ ἔτερον; ὅτι μὲν ἐτερότητος ούδαμῶς μετέγει, προείρηται · τὸ δὲ ἐτεροιωμένον, δῆλον, ὡς ἀνάγκη μετέγειν έτερότητος. Εἰ οὖν μὴ δυνατὸν άλλο τι εἶναι τὸ ἐν ἢ ἐν, ἴνα μὴ πλείω γένηται τὸ ἐν, οὐκ ᾶν πεπόνθοι τὸ ἔτερον. Πόθεν δὲ ὅτι τὸ ἀνόμοιον ἢ ἐαυτῷ ἢ άλλφ ετερόν τι πέπονθεν; ότι τὸ ἀνόμοιον τῆς κατὰ τὴν έτερότητα συστοιχίας ἐστίν. Δς οὖν ἡ ἐτερότης μετέγει τῆς ἀπειρίας, οὕτως ή ἀνομοιότης μετέχει τῆς ἐτερότητος · πᾶν γὰρ τὸ ἀνόμοιον, καὶ ἔτερόν ἐστιν, οὐ πᾶν δε τὸ ετερον ήδη καὶ ἀνόμοιον ἐστίν· ή γὰρ οὐσιώδης έτερότης ή άνομοιότης ούκ έστιν, άλλ' ή τῶν δυνάμεων χοινωνία ποιεί την όμοιότητα, χαὶ ή διαφορότης την εναντίαν αὐτη άνομοιότητα. Φαίνεται οὖν καὶ διὰ τούτων τῶν λόγων, ὡς οὕτε ταυτὸν ὁμοιότης καὶ ἀνομοιότης, ανομοιότης τὲ καὶ ἐτερότης · οὕτε ἐτέρα μὲν χρείττων ὑπεριδρυμένη κατὰ τάξιν, ἀλλὰ δευτέρα μετ' έκείνας έκατέρα τούτων, ώςπερ καὶ ο Πλάτων ἔταξεν αὐτάς. Καὶ γάρ ἐστιν ή μὲν ταυτότης περιληπτικοτέρα τῆς όμοιότητος, ἡ δὲ ἐτερότης τῆς ἀνοιμοιότητος, καὶ τοῦτον οὐκ ἔχουσι λόγον ἐκεῖνα πρὸς ταύτας, ὁ ἐπῆγε, φασὶν οἱ θεολόγοι, πρὸς τὰς ἀπ' αὐτῶν προελθούσας ἀρχὰς, ἡ καὶ ὁν μογάδες ὁλικαὶ πρὸς μονάδας ὁλικατέρας, πρώτας μὲν ὑποστάσας ἀπ' αὐτῶν, ὑφειμένη δὲ οὐσαν (1) καὶ δύναμιν ἐπιδεικνυμένας, καὶ εἰ ταύτη τὴν ἔφεσιν (2) τινὲς μικρὸν παρεγκλίναντες ἄνεσιν πρωτορεύουσιν, ἴσως οὐκ ἀν ἄτοπον λέγοιεν.

« Οὖτε ἄρα ὅμοιον οὖτε ἀνόμοιον οὖθ' ἐτέρῳ οὖπ « ἐαυτῷ ἀν εἴη τὸ ἔν. — Οὐ φαίνεται. »

Τοῦτό ἐστι τὸ χοινὸν συμπέρασμα τῶν τεττέρων προδλημάτων, καὶ ἐφύλαξέ τι σχήμα ταυτὸν τζι ἐκαγγελίας πρός την πρότασιν και γαρ έχει το σμουν καὶ ἀνόμοιον προσθεὶς κοινῶς ἐπήγαγε περὶ ἀμφοῖ τὸ οὖτε αὐτῷ οὖτε ἐτέρῳ. Προσφόρως οὖν τῆ τάξει ταύτη τὶ αφομοιωτική πεποίηκε καὶ ἐνταῦθα...(3). Αργή τὸ π λος ἀφομοιοῦται τῶν περὶ αὐτῶν λόγων, ἄλλον δὲ τρόπο έπὶ τῶν πρώτων τοῦτο ἐγίνετο συμπεράσμάτων κάόσον έκείνων έκάστη των τάζεων συνένευεν είς έσυτη, καὶ ἀνεκφοίτητος ἦν έχυτῆς. Εἰ δέ τις ἀποροίη πότερο τὰ ἄλλα τοῦ ένὸς ὅμοια πρὸς ἔν ἐστιν ἡ ὅν · καὶ γὰ είωθασί τινές τὸν νοῦν λέγειν εἰχόνα τοῦ ένὸς ὡς ἐπειδή και άμεριστον, είπερ άμερες τό εν : εί ούν τις ταυτα ζητοίη τίς ή τοιαύτη όμοιότης, καὶ πῶς οὐ καὶ τὸ 🕏 όμοιον έσται τοῖς άλλοις, ἐροῦμεν ὅτι τὸ ὅμοιον, εἶτε τὸ ἐν, γένος είπ τι ἡ είδος τοῦ ὄντος είτε καὶ πάσα

<sup>(</sup>t) B. μέν οὖσαν (sic natum à ὑρειμένην). — D. μίνουσαν, An non οὐσίαν? (a) C. ὑρεσιν. (3) A. B. C. D. Indicium lacunulæ.

λέγουτο των θεών ή αφομοιωτική τάξις, ο πουί πάντα όμοια πρός τὸ ἔν· οὐ γάρ ἐστεν ἀκρότης τῶν όντων η τὸ είδος τῶν εἰδῶν ἡ ἡ τάζις τῶν . . . . (1) πασῶν τάξεων, άλλ' έγουσι μέσην έν τε τοῖς είδεσι καὶ τοῖς θείοις γένεσι πρόοδον. Καὶ εἰ ὅμοια οὖν τὰ πάντα λέγοις πρός τὸ ἐν, άλλ' οὐ κατὰ ταύτην ὅμοια τὴν ὁμοιότητα φήσεις, άλλὰ κατ' αὐτήν μόνην τὴν ἀπὸ τοῦ ἐνὸς ἐφ-אַאָּסיסמע נישטוע אַנָּטוּ דינוֹנְ נישטוּ, אַמוֹ דאָץ מּטִידיסְטאּ דּמּע πάντων έφεσιν περί τὸ έν πάντα γάρ έστιν ἄ έστι πόθω τοῦ ένὸς διὰ τὸ έν · καὶ κατὰ τὴν ἐιδοκα ταύτην έκαστον ένώσεως της αυτφ προσημούσης πληρούμενον όμοιοῦται πρός την μίαν τῶν πάντων αἰτίαν, καὶ οὐ πρός όμοια όμοιούται, ίνα καὶ έκείνη φανή όμοία τοῖς άλλοις, άλλ', είπερ θέμις είπειν, πρός παράδειγμα των όμοίων πρός σύτην. Καὶ όμοιοῦται άρα τὰ όμοια πρός τὸ ἐν, άλλὰ διὰ τὴν ἔφεσιν τὴν ἄρρητον τοῦ ἐνὸς όμοιοβται καὶ οὐ διὰ την ἀφωμοιωτικήν ταύτην τάξον ή τὸ ἐν τῆς ὁμοιώτητος εἶδος οὐ γὰρ ταύτη δυνατόν πάντα τὰ ὄντα συνάπτειν πρὸς τὸ ἐν καὶ ἀνασπᾶν, ἀλλὰ ταύτης το έργον πρός την νοεράν μονάδα την δημισυργεκήν ἀνελκειν τὰ μετ' αὐτήν, ὅςπερ ἄλλης πρὸς (2) τήν νοητήν, ήτις έγει διαπορθικιον δύναμιν, ώς οί Θεολόγοι λέγουσι, πάντων ἀπ' ἐκείνης μέχρι τῆς ὕλης καὶ πάλιν έπ' έχείνην των πάντων. Ταύτης ούν ίδιον πρός την νοεράν έπιστρέφειν δι' όμιοιότητος, καί συνάγειν τούς διηρημένους ἀπ' αὐτῆς τῶν ὄντων διακόσμους. καὶ γὰρ

<sup>(1)</sup> A. B. C. D. Indieium videtur. lacunulæ, quæ tamen nulla (2) D. πρὸς τῆ νοντῆ.

αὐτὸ ὅμοιον ἐπιδεές ἐστι τοῦ ἐνὸς καὶ μετέγει ἐκάτερον έχείνου καὶ έστιν ο έστι, καὶ άλλοις αιτιόν έστι τοῦ είναι τοῖς μετέγουσιν αὐτῶν, καὶ οὐ δι' ὁμοιότητος αὐτοῖς αλλά δι' ἐνώσεως ἡ πρὸς πάντα τὰ ἄντα καινωνία γίνεται, καὶ πρὸς αὐτὸ τὸ ἐν ἐπέκεινα τῶν πάντων όν. Κάν λέγωμεν οὖν πᾶσαν πρόοδον δι' όμιοιότητος άποτελεῖσθαι καὶ τὴν ἀπὸ τοῦ ένὸς τῶν ὄντων ὡσαύτως, συγγινώσκειν γρή τοῖς ονόμασιν οἱς ἐπὶ τῶν ὅντων είθισμένοι χρῆσθαι, καὶ παραδείγματα καὶ εἰκόνας λέγειν, καὶ ἐπὶ τοῦ ἐνὸς αὐτοῖς χρώμεθα καὶ τῆς ἀπ' ἐκείνων των όντων εκφάνσεως. Δς γαρ αὐτὸ προείπομεν ....(1) αὐτῶν τῶν ὀνομάτων προσάγοντες, οὐδεν ἐν τος σύσι τούτου σεμνότερον οὐδὲ άγιώτερον βλέποντες, οδτω κά την απ' αύτοῦ τῶν πάντων πρόοδον όμοιότητι γαρακτηρίζομεν, οὐχ ἔχοντες ταύτης ὄνομα τῆ προόδφ θέσθαι(2) τελειότερον. Καὶ ἐπεὶ, ὡς εἴπομεν, εἰ τὰ άλλα όμοια τὸ ένὶ λέγοι τις εἶναι, χαθόσον ένός τινος ἔχαστα μετέγα, ού κατά τοῦτο καὶ ἐκεῖνο τοῖς ἄλλοις ὅμοιον ἐστίν · οὐδἐν γάρ ἐπὶ τῶν εἰδῶν τὰ ὅμοια ποῖς εἴδεσιν ὁμοίοις ὅμοιε συγχωρούμεν ὑπάρχειν, άλλὰ καὶ τοῦτο ἐν τῶν Παρμενιδείων ήν ἀπόρων, άλλὰ καὶ παραδείγμασιν δικοια. Καὶ τὰ μετασχόντα οὖν τοῦ ένὸς ὅμοια θέντες τῷ ἐνὶ, οὐχ ἀντιστρέψομεν ότι και έκεινο τοις μετέχουσιν όμοιον, αλλ', εί θέμις είπεῖν, παραδείγμασιν όμοιον · τὰ γὰρ ά . . . (3) έν τούτοις . . . . (4) τοῦ ένὸς εἰσὶ δόσεις καὶ οἶον εἰκόνες.

<sup>(</sup>r) A. B. C. D. Indicium cium lacunulæ.

(a) A. B. C. D. Indicium

<sup>(2)</sup> D. τὶ θέσθαι.

lacunulæ.

<sup>(3)</sup> Sic A. — B. a. Indi-

καὶ εἰ οὕτως ἔλεγον τὸ ἐν ἄν τινες, οὐ καλῶς έλεγον, μόνον εί μετ' ἀσφαλείας λέγοιεν, καὶ μὴ διὰ τὸ τῆς ίδέας ὄνομα καὶ τοῦ παραδείγματος, ἡ πληθος ἐκεῖνο ποιοίεν, ή τοίς είδεσιν αὐτό συναριθμοίμεν, άλλά κατά άναλογίαν (1) μόνην αὐτὸ προσαγορεύοιμεν ίδέαν, ὡς ὁ Σωκράτης έφατο τάγαθὸν ἰδέαν τοῦτο τάγαθοῦ οὖσαν πρὸς τὰ ὄντα πάντα , ὅπερ ἔχαστον τῶν νοητῶν εἰδῶν πρὸς τὴν οἰκείαν σειράν τὴν ἀπ' αὐτοῦ καὶ πρὸς αὐτὸ ὑποστᾶσαν, λάβοις δ' αν καὶ ἀπὸ τοῦ όρισμοῦ τοῦ όμοίου τὴν λύσιν, είναι γὰρ ομοιον τὸ ταυτόν τι πεπονθὸς ὡρίσατο τὸ δὲ ἐν πέπονθεν οὐδὲν ἡ ταυτὸν ἡ οὐ ταυτὸν, άλλὰ έστιν έν αὐτὸ μόνον· τὰ δὲ μετέγοντα αὐτοῦ πέπονθεν άλληλοις ταυτόν την τοῦ ένὸς μετουσίαν ώστε άλλήλοις μέν έστιν όμοια κατά τὸ έν, τῷ δὲ ένὶ οὐγ όμοια, διότι μή έστιν έχεινο πεπονθός τὸ ἐν, ἀλλ' αύτὸ ἔν. Πολλοῦ ἄρα δεῖ (2) το έν όμοιον είναι τοῖς ἄλλοις, όπου μηδέ τὰ ἄλλα κατὰ τοῦτον τὸν ὅρον ὅμοιά ἐστι τῷ ἐνὶ, τὸ μπδέν πεπονθότα τῆς όμοιότητος έν τοῖς ταυτόν τι πεπονθόσι κατ' αὐτὸ τὸ πεπονθέναι τὸ ταυτὸν περιγεγραμμένης · οὐ γὰρ εἴρηται ὅμοιον εἶναι ἄλλο ἄλλφ, τὸ ἐκεῖνο πεπονθὸς, ὅ ἐστιν ὅμοιον, ἀλλὰ τὸ ταυτὸν ἐκείνφ πεπονθός, ϊν' ή άμφω ταυτόν πεπονθότα ώσαύτως. Ταῦτα καὶ πρός ταύτην ὑφ' ἡμῶν ἀποκεκρίσθω τὴν ἀπορίαν. Επὶ δὲ τὰ έξης τοῦ Πλάτωνος ήμῖν μεταβατέον.

 $^{\circ}$ « Καὶ μην τοιοῦτόν γε δν οὕτε ἴσον οὕτε ἄνισον  $^{\circ}$ ε ὅται οὕτε ἐαυτῷ οὕτε ἄλλ $_{\circ}$ . — Π $_{\circ}$ ;(3)»

<sup>(1)</sup> C. xatà the dealogiae.

<sup>(3)</sup> Bekk. π¾ δή;

<sup>(2)</sup> C. deirai.

Μετά την ἀφομοιωτικήν τάξιν τών θεών ύπερκόσμιον μόνως ούσαν, την απόλυτον ίδίως προσαγορευομένην οί θεολόγοι τάττειν άξιοῦσιν, ής ίδιόν ἐστιν, 🛶 ά έκείνων λόγος, καὶ έξηρῆσθαι τῶν ἐν τῷ κόσμεῳ πραγμάτων καὶ κοινωνείν αὐτοῖς καὶ προσεγῶς ἐπεδεθηκέκαι τους ελκοαιτίοις βεούς. διο την πεαρτώτα κεκγάροσθαι αὐτὴν φασίν τῶν τε ὑπερχοσμίων μόνως ὅντων χαί τῶν ἐγκοσμίων θεῶν. Ταύτην δὴ οὖν τὴν ἀπόλυτον τάξο παραδώσει μέν χαὶ αὐτὸς ἐν τῆ δευτέρα ὑποθέσει, κά έρει τὸ ίδιον έχει όπότ' έστιν αὐτῆς χαὶ ὅ τι τοῦτο ἄπτ σθαι, οίον ότι και έγκόσμιός έστί πως και ύπερκόσκιος, συναγωγός μέν ούσα των ιδίως χαλουμένων έγχορών θεών, προάγουσα δέ είς πλήθος την ένωσεν τής άρφιαιωτικής και ύπερκοσμίου μόγως ούσης πάσης στιμές. Εκεί μέν ούν, όπερ έφην, παραδώσει και ταύτην τη τάξιν, ένταῦθα δὲ παρῆχεν αὐτὴν χαὶ μεταδέδηχεν ἐπὶ τούς έγκοσμίους μόνως όντας θεούς. δι' ή δε αιτία, έν έχείνοις άχριβέστερον επιχνωσόμεθα τότε γάρ, ε θεοῖς φίλον, καὶ πᾶσαν αὐτῶν τὴν τάξιν κατανοήσομε. Αλλ' ενα μη θαυμάζωμεν και εν εκείνοις, προεπεστεμενάμεθα καὶ ἐν τούτοις καὶ ἄμα ὅπως πρὸς τὸ ζητεῦ την αιτίαν τρέψωμεν τους της άληθείας φιλοθεάρονας. Μεταβέβηκε μέν οὖν ἐπὶ τοὺς ἐγκοσμίους θεοὺς, 🖦 έστιν ίδιον τὸ Ισον καὶ άνισον, τὸ μέν διὰ τὸ πλέρες αὐτῶν καὶ μήτε προσθήκην οὐδεμίαν μήτε ἀφαίρε τιν δεχόμενον· τοιοθτον γάρ τὸ ίσον έαυτῷ τὸν αὐτὸν ὅρον άεὶ διαφυλάττον το δὲ διὰ το πληθος τῶν δυνάμεων καὶ την ἐν αὐταῖς ὑπεροχήν καὶ ἔλλειλιν· ἐπὶ τούτων γὰρ

αί διαιρέσεις μάλιστα καὶ αί ποικιλίαι τῶν δυνάμεων (1) καὶ αἰ τῶν προύδων διαφορότητες καὶ ἀναλογίαι καὶ οί διά τούτων δεσμοί την γώραν έλαγον, άφ' ών παὶ ό Τύμαιος ὑπέστησε τὰς έξημμένας αὐτῶν ψυγὰς, οἰς ἀπὸ τῆς ἰσότητος πάσιν ή γένεσις. Αλλά ταῦτα μέν έν τοῖς έπομένοις γενήσεται γνωριμώτερα μάλλον ήμῖν, εἰ καὶ έστι δήλον, ώς είπομεν καὶ ἐκ τῶν ἐν Τιμαίω ἐηθέντων, ότι καὶ αὶ ψυγαὶ τῶν σωμάτων δι' ἀναλογίας συνέστησαν, ών τὰς αἰτίας δεῖ προϋπάργειν ἐν τοῖς προσεγῶς αὐτῆς ὑφεστῶσι θεοῖς. Εκείνων οὖν ἴδιον εἰκότως τὸ ίσον και τὸ ἄνισον ποιείται δὲ τὰς περὶ τῶν ἀποφάσεων τοῦ ἴσου καὶ ἀνίσου νῦν ἀποδείξεις ἔκ τε τῆς ταυτότητος καὶ ἐκ τῶν πολλῶν, ἀλλ' ἐκ τοῦ ὁμοίου καὶ τοῦ ἀνομοίου. Καίτοι ταθτα προείρηται προσεχώς είκότως πάσα γάρ ή έγκόσμιος θεύτης άπό της δημιουργικής πρόεισι μονάδος και του πρωτίστου πλήθους, ο πρώτον απέφησε τοῦ ένός. ὅπως δὲ πρόεισι καὶ ταῦτα άληθη, προϊούσιν έσται κατάδηλον. Πάνυ δ' οὐν τούτο (2) πειστέον ότι εξ ών αι άποδείξεις, ταῦτά είστν αἴτια προηγούμενα τούτων περί ων ο λόγος., ώστε καὶ τὸ ίσον καὶ τὸ ἄνισον, καθόσον ἀπό τοῦ ένὸς καὶ διὰ τῆς ταυτότητος ύφέστηκε καὶ τῶν πολλῶν, κατὰ τοσοῦτον ἀποφάσκεται διὰ τούτων τοῦ ένός. διὸ καὶ οῦτως ἤρξατο τοῦ λόγου, καὶ μὴν τοιοῦτόν γε ον, οὐχ οἶον νῦν, άλλ' οίον έμπροσθεν έδείχθη παντελώς άδεπτον ταυ-

<sup>(1)</sup> B. C. D. Deest καὶ τὴν · (2) C. τούτοις. ἐν αὐταῖς usque ad καὶ αὶ τῶν προόδων.

τοῦ καὶ ἐτέρου καὶ ἀπλήθυντον. Τοιοῦτον οὖν ὁν οὖτ ίσον έστιν ούτ' άνισον ούτε έαυτώ ούτε τοῖς άλλοις. πάλιν γὰρ καὶ ταῦτα διπλᾶ ἐστι τὰ συμπεράσματα, καθάπερ τὰ περὶ τοῦ όμοίου καὶ ἀνομοίου καὶ τούτου καὶ έτέρου. Καὶ εἰ ταῦθ' οῦτως ἔγοι, καὶ άπὸ τοῦ ταυτοῦ καὶ ἐτέρου δυκνύοιτο μήτε ἔσον ὁ μήτ' άγισον, είκότως έπέκεινα τὸ ταυτὸν δήπου κά έτερον τοῦ όμοίου καὶ άνομοίου, διότι μὴ τούτος ύπάργει μόνοις άλλὰ καὶ τοῖς ἴσοις καὶ ἀνίσοις, καὶ ώσαύτως τοῦ τε όμοίου καὶ ἀνομοίου όλεκώπερα. ύπάργει γὰρ καὶ τοῖς ἴσοις καὶ ἀνίσοις τὸ γὰρ ἐπὸ πλειόνων μετεγόμενον όλικωτερον έστί. Καὶ ποσώτα μέν περί τῆς τάξεως τῶν προδλημάτων. Οπ δί καὶ ταῦτα τὰ δύο τῆς διττῆς εἴρηται συστοιχίας τῶν θείων οὐχ ἄδηλον· ἀνατέταται γὰρ τὸ μὲν ἴσον εἰς τὸ όμοιον καὶ ταυτόν, καὶ τὸ ἐν άλλφ καὶ τὸ περιφερὲς καὶ τὸ όλον, τὸ δὲ ἄνισον εἰς τὸ ἀνόμοιον καὶ τὸ ἔτερον καὶ τὸ ἐν ἐαυτῷ καὶ τὸ εὐθὸ καὶ τὸ μέρη ἔχον, παλπ δε τούτων τὰ μεν είς τὸ πέρας, τὰ δε είς τὸ ἄπειρον. Καί μοι δοκεί και διά τουτο κατά τινας οίον άντιθέσεις προάγειν τὸν λόγον, ενα δείξη τὸ ἐν ἐπέχεινα πάσης άντιθέσεως μηδενί συνταττόμενον, απαν δ' έν άντικείμενον άπάντων όμοίως έξηρημένον (2). Καὶ γὰρ αὖ, ὡς εἴπομεν πολλάκις, εί μέν τὸ χεῖρον τῆς ἀντιθέσεως, ἄτοπον · οὐδὲν. γὰρ κρεῖττον ἔσται αἴτιον τοῦ γείρονος, αλλὰ χοινωνήσει μέν πως αὐτῷ, χυρίως δὲ αἴτιον οὐx ἔσται·

<sup>(2)</sup> C. ifnupivev.

οὖτε γὰρ ἡ ταυτότης ὑφίστησι τὴν ἐτερότητα, οὖτε ἡ στάσις τὴν χίνησιν, οὖθ' όλως ἐστὶ τὸ τοῦ παράγοντος πρὸς τὸ παραγόμενον, άλλὰ περιοχή χαὶ ἔνωσις ἀπὸ τοῦ χρείττονος ἐφήχει τῷ χείρονι.

« ἶσον μὲν ον τῶν αὐτῶν μέτρων ἔσται ἐκείνφ ῷ « ἀν ἶσον ἢ. — Ναί. — Μεῖζον δέ που ἢ ἔλαττον ον, « οἰς μὲν ἀν σύμμετρον ἢ τῶν μὲν ἐλαττόνων πλείω μέτρα « ἔξει , τῶν δε μειζόνων ἐλάττω. — Ναί. — Οἰς δ' ἀν « μὴ σύμμετρον, τῶν μὲν σμικροτέρων, τῶν δὲ μειζό- « νων μέτρων ἔσται. — Πῶς γὰρ οὕ; »

Τὸ μὲν Ισον καὶ τὸ ἄνισον τὸ νῦν παραλαμδανόμενον ώς οὖτε τὸ φυσικὸν άπλῶς ἐκληπτέον, οὖτε τὸ μαθηματικόν, ούτε τό ἐν λόγοις ἰδρυμένον ψυχικοῖς, ούτε αὐτὸ τὸ νοερὸν εἶδος εἴρηται ήμῖν διὰ τῶν ἔμπροσθεν. πάντα γάρ ταῦτα μερικῶς ἐφάπτεται τῶν θείων πραγμάτων, καὶ ἔστιν ἀνάξια τῆς περὶ τοῦ ἐνὸς ὑποθέσεως. ποῦ γὰρ ᾶν εἴη σεμνόν, ὡς ἦδη προείπομεν, ὡς ένὸς εξδους νοερού; τί γὰρ ἄν λέγοις τὰ ἄλλα κρεῖττον εἶναι τὸ ἔν; Αλλ', ὅσπερ εἴπομεν, ένὸς ἰσότητα καὶ ἀνισότητα ληπτέον, την διὰ πάσης φοιτώσαν της έγχοσμίου θεότητος, εί καὶ ἐφαρμόζουσι αἱ ἀποδείξεις καὶ τοῖς φυσικοῖς ίσοις και τοῖς μαθηματικοῖς και τοῖς ἐν τοῖς λόγοις τοῖς ψυγικοῖς καὶ τοῖς ἐν τοῖς εἴδεσι τοῖς νοεροῖς. Δεῖ γὰρ ἄνωθεν έπὶ πάντων ἄργεσθαι (1) τὰς ἀποδείξεις καὶ διατείνειν διὰ πάντων τῶν δευτέρων, ἵνα πάντων έξηρημένον άποδειχνύηται τὸ ἐν τῶν θείων, τῶν νοερῶν, τῶν ψυχιχῶν, τῶν μαθηματιχῶν, τῶν φυσιχῶν εἰδῶν. Πάντα οὖν

<sup>΄1)</sup> C. νατάρχισθαι.

όσα λέγεται νύν άξιώματα περί τε τῶν ἴσων καὶ ἀιίσων, έφαρμοστέον τη τάξει ταύτη των θεών : ἐπι νέ είσι καὶ ἐν ταύτη πολλαὶ δυνάμεις, αί μὲν αλλήλαι σύστοιγοι καὶ πρὸς τὸ αὐτὸ τέλος καὶ ἀγαθὸν ἀνατω νόμεναι, αί δε διαφέρουσαι κατά τε ύπερογήν καί ής εσιν, έχείνας μέν χατά την ισότητα γαραχτηρίζεδα ρητέον το γάρ άγαθον μέτρον έκάστων. Τὰ γοῦν τὸ αὐτῷ ἀγαθῷ συνηνωμένα τῷ αὐτῷ μέτρῳ μεμέτρητα καὶ ἔστιν Ισα άλληλοις, τὰς δέ γε μην συστοίχους δι λήλαις κατά τὸ ἄνισον πεποιήσθαι την πρόοδον θετάπ, έπειδή τὰς μὲν ὑπερέγειν, τὰς δὲ ὑφεῖσθαι λήφο. Αλλ' έπεὶ καὶ τῶν ἀνίσων τὰ μὲν σύμμετρκ, πάθ άσύμμετρα, δήλον ότι καὶ ταῦτα τοῖς θείοις ἡΨή σομεν, την μέν συμμετρίαν, έφ' ών τὰ δεύτερε στ ανακεράννυται τοῖς πρὸ αὐτῶν καὶ όλων μετέχει τῶν κρειττόνων (ούτω γάρ καὶ ἐν τοῖς μέτροις τὸ ἐλε· τον έθελει μέτρον χοινόν έχειν πρός το μείζον, δλη έκατερον του αὐτοῦ μετροῦντος), τὴν δὲ ἀσυμμετρία, έφ' ών τὰ καταδεέστερα διὰ τὴν τῶν κρειττόνων 🚉 ρημένην ὑπεροχὴν μετέχει μέν πως αὐτῶν, όλοις δὲ 🕏 τοῖς συνάπτεσθαι διὰ τὴν ἐαυτῶν ὕφεσιν ἀδυνάτως ἔχε Τατς γὰρ μερικατς αἰτίαις καὶ πολλοστατς ἀπὸ τών πρώτων, ἀσύμμετρός έστιν ή πρὸς έχεῖνα χοινωνία, κέ ή πρὸς τὸ αὐτὸ νοητὸν ἀγαθὸν ἐκείνοις ἀνάτασι καὶ **ξοιχεν εί τῶν ἐγκοσμίων ἐστὶ θεῶν ταῦτα συνθήματα**, τὸ Ισον λέγω καὶ τὸ ἄνισον, εἰκότως ἐνταῦθα καὶ τὸ σύμμετρον άναφανῆναι τοῦτο καὶ τὸ ἀσύμμετρον. Εν μεν γαρ τοῖς ἀσωμάτοις καὶ ἀῦλοις χώραν ή τούτον

αντίθεσις ούχ έγει, πάντων έχει ρητών όντων χαὶ έν είδεσι καθαροίς ύφεστώτων όπου δε έστι και ύλικόν ύποχείμενον και μίζις είδους και άνειδέου τινός, είκότως καὶ συμμετρίας έστιν ένταυθα άντίθεσις ών οί έγχόσμιοι προσεχώς είσι, συνεχτιχοί ψυχών καὶ σωμάτων είδους καὶ ύλης. Εἰκότως ἄρα πέφυκεν ἐν αὐτοῖς κατὰ την άνισον διαίρεσιν το σύμμετρον και άσύμμετρον . διο χαὶ τούτων ὁ ἐπαπορών ἐμνημόνευσε Χόγος. Ταῦτα μὲν ορη και εισαύρις εμεμητον ανασκεφοίτερα. Αυλ ος φιε λεσμετρικώς πρά (1) των αποδείξεων όρους λαμβάνει τοῦ ἔσου, τοῦ **συμμέ**τρου, τοῦ ἀσυμμέτρου, λεκτέον· ἶσον μὲν λέγων, τὸ τοῖς αὐτοῖς μέτροις μετρούμενον σύμμετρον δε το τῷ αὐτῷ μέτρφ μετρούμενον, ἐὰν(2) μέν μετζου ή, πλεονάχις ή τὸ ἔλαττον, ἐὰν δὲ ἔλαττον, ἐλαττονάμιο ἡ το μείζον - ασύμμετρον δέ το διαιρούμενον είς ίσα μέν κατ' άριθμον, άνισα δε κατά μέγεθος. Εί μεν έλατσον είη, δήλον ώς είς ελάσσονα, εί δε μείζον, δήλον ώς είς πειζονα. το μεν εγαττον αππόστερων εσται πετρων **ἴσων κατ' άρ**ιθμόν, το δὲ μεῖζον μειζόνουν. Ἐάν γάρ λάβης την πλευράν και την διάμεπρον, και διέλης έκασέραν δίχα, δήλον ώς ή μεν μείζων έξει τών μερών έχατερον, ή δε έλαττον. Επ' αμφοτέρων δε των συμμέτρων καὶ τῶν ἀσυμμέτρων όμοίως πρὸς μείζονα καὶ έλασσονα τῆς παραδολῆς οὖσης, ἐφ' ὧν μέν τῶν μέτρων τῶν αὐτῶν ὄντων, ἄλλη πλεονάκις ἡ ἐλασσονάκις, ἐφ' ών δὲ εἰς ἴσα μὲν τῆς διαιρέσεως γεγνομένης (3), άλλη

<sup>(1)</sup> C. πρὸς ταῖς ἀποδείξεσι. (3) C. γενομένης.

<sup>(</sup>a) D. dav per yap percov.

εἰς μείζονα κατὰ τὸ μέγεθος ἢ εἰς ἐλάσσονα, ὅπου μὲ κατὰ τὸ πλῆθος τῆς διαφορᾶς οὕσης, ὅπου δὲ κατὰ τὸ μέγεθος ἀσυμμέτρων ὑπαρχύντων. Τούτων δὴ τῶν ὅρων προειλημμένων ἔξῆς ἐπάγει τὰς ἀποδείξεις δι' ὧν ἀποδείκνυται πρῶτον μὲν ὅτι οὐκ ἔστιν ἱσον τὸ ἐν οὅπ ἐαυτῷ οὕτε ἄλλῳ, ἔπειτα ὅτι οὕτε ἄνισον πάλιν οὕπ ἐαυτῷ οὕτε ἄλλῳ. λέγει δὲ οὕτως

« Οὐχοῦν ἀδύνατον τὸ μὴ μετέχον τοῦ αὐτοῦ ἐ
« μέτρων τῶν αὐτῶν εἶναι ἡ ἄλλων ὁντινωνοῦν τῶν
« αὐτῶν ; — Αδύνατον. — ἶσον ἀρα μὲν οὕτ' ἀν έων
« τῷ , οὕτε ἄλλω εἴη , μὴ τῶν αὐτῶν μέτρων ὄν. —
« Οὐχοῦν φαίνεταί γε. »

Ευλλογισμός ἐπὶ τοῦ ἴσου γενόμενος καὶ ἐφαρῶν αὐτό τοῦ ἐνὸς τοιοῦτος ἐστί τὸ ἐν οὐδενὸς μετίχει ταυτοῦ τὸ ἰσον μετέχει πως τοῦ ταυτοῦ κατὰ τὰ τοῦ μέτρου δύναμιν τὸ ἐν ἄρα οὐδαμῶς ἐστιν ἱσον μέτρον δύναμιν τὸ ἐν ἄρα οὐδαμῶς ἐστιν ἱσον γὰρ κατὰ τὸ εἰδος καὶ κατὰ τὸ ὑποκείμενον καὶ κατὰ τὰ μέτρον καὶ κατὰ τὸν χρόνον ἔστι καὶ κατὰ τὸν τόπο τῶν πραγμάτων ταυτότητας λαβείν ἔστι γὰρ καὶ τῷ μέτρον ταυτὰ ἀλληλοις καὶ τῷ χρόνῳ καὶ τῷ εἰδει καὶ τῷ ἀριθμῷ καὶ ἀλληλοις καὶ τῷ χρόνῳ καὶ τῷ εἰδει καὶ τῷ ἀριθμῷ καὶ ἀλλοις πολλοῖς δι' ὧν (1) ἡ τῆς ταυτότητος ὁρίσταται κατ' αὐτὴν ἀπὸ τοῦ ἐνός, τὸ δὶ ἐν ἐπέκεινα ταυτότητος ὁν πολλῷ δήπου μαλον ἐξήρηται καὶ τῆς ἰσότητος, ὅπου γε οὐδὶ εἰ μέγενον ἐξήρηται καὶ τῆς ἰσότητος, ὅπου γε οὐδὶ εἰ μέγενον ἐξήρηται καὶ τῆς ἰσότητος, ὅπου γε οὐδὶ εἰ μέγενον ἐξήρηται καὶ τῆς ἰσότητος, ὅπου γε οὐδὶ εἰ μέγενον ἐξήρηται καὶ τῆς ἰσότητος, ὅπου γε οὐδὶ εἰ μέγενον ἐξήρηται καὶ τῆς ἰσότητος, ὅπου γε οὐδὶ εἰ μέγενον ἐξήρηται καὶ τῆς ἰσότητος, ὅπου γε οὐδὶ εἰ μέγενον ἐξήρηται καὶ τῆς ἰσότητος, ὅπου γε οὐδὶ εἰ μέγενον ἐξήρηται καὶ τῆς ἰσότητος, ὅπου γε οὐδὶ εἰ μέγενον ἐξήρηται καὶ τῆς ἰσότητος, ὅπου γε οὐδὶ εἰ μέγενον ἐξήρηται καὶ τῆς ἰσότητος, ὅπου γε οὐδὶ εἰ μέγενον ἐστικος ἐστικος ἐνὸς ἐστικος ἐστικος ἐνακος ἐστικος ἐνοκος ἐστικος ἐστικος ἐνοκος ἐνακος ἐνακος ἐστικος ἐνακος ἐστικος ἐνακος ἐνακος ἐνακος ἐνακος ἐστικος ἐνακος ἐνα

<sup>(1)</sup> B. δώ.

<sup>(2)</sup> C. τῆ ταυτότητι-

βός τι είη, μη όμοειδες δε πρός δ άντεξετάζεται, ούχ άν ποτ' έχεῖνο βηθείη οὖτ' ἶσον οὖτ' άνισον : ἐν γὰρ τοῖς όμοειδέσι ταῦτα μόνως ἐστί. Τίς οὖν αν εἴη εἰς (1) γραμμήν καὶ ἐπιφάνειαν ἴσην καὶ ἄνισον, ἐπίπεδον καὶ στερεόν· οὐ γὰρ συμθλητά ταῦτα άλληλοις, καλῶς και τοῦ Αριστοτέλους εν τοῖς περί κινήσεως λόγοις τὰς όμοειδεῖς όρίζοντος είναι σύμδλητὰς, άλλ' οὐχὶ τὰς άνομοιοειδείς, οίον αύξησίν τε καὶ άλλοίωσιν ή γένεσιν καὶ τοπικήν κίνησιν. Τὸ οὖν ἐν ἀσύμθλητον πᾶσι τοῖς μετ' αὐτὸ καὶ ἀπ' αὐτοῦ τὴν ὕπαρξιν ἔγουσιν οὕτ' ἰσον ούτ' άνισον είναι δύναιτο έχείνοις, άλλ' οὐδ' έαυτῷ την ένοειδη κρείττονα ούσαν έχον, και ούδεν ισότητος δεόμενον · ὧ καὶ δῆλον ὅτι οὐχ ὡς ποσών τι λέγεται τὸ ἐν, ἵνα καὶ ἰσότητος ἡ δεκτικὸν, άλλ' ὡς τῆς άπλότητος αύτοῦ καὶ τῆς άμερίας διὰ τούτου κόνου σημαίνεσθαι δυναμένης. το γαρ έκδεδηκος άπο πά...(2) δείξασθαι θελούτες, εν αὐτὸ προσείπομεν, οὐχ όμοταγές τοῖς πεπληθυσμένοις, ούχ ώς των μονάδων τὸ ἐν τοῖς ἀριθμοῖς έντιθέντες, άλλ' ώς υπαρξιν ουδεν ουσαν των πάντων σημαίνοντες, ής ο μετασχών πάντως άψεταί πως έχεῖνο έστιν έν. Δέδεικται δ' οὖν μέχρι τούτων ότι μηδαμῶς έπιδέγεται (3) τὸ Ισον, διότι μηδὲ τὸ ταυτὸν, μήτε κατὰ γρόγον μήτε κατὰ άριθμόν, μήτε κατ' άλλον τινὰ τρόπον, ως ταυτότητος όλως άδεκτον υπάργον.

- « Αλλαμήν πλειόνων γε μέτρων ον ή ελαττόνων,
- (1) Sic Codd. A habet cunulæ.
   ci, vel ός. An non είποι?
   (3) C. ἀποδέχεται.
  - (2) Sic Codd. Indicium la-

- « ठॅडब्स स्ट्रा प्रदेग्राकार, प्रविदर्शत स्था प्रदर्शि के स्तर प्रा
- « ούτως αδ ούκετι έν έσται, άλλά τοσαίτα όσα πρ
- « καὶ τὰ μέτρα. Òρθῶς. Εὶ δέ γε ένος μέτρου κα
- « Ισον αν γάρουτο τῷ μέτρφ, τοῦτο δὲ ἀδύνατον ἐράπ.
- ἰσον σὐτὸ (1) σὐτῷ εἶναι. Ἐφάνη γάρ.»

Δεύτερος έπὶ τούτοις παραδίδοται συλλογωμά άναιρών την άνισστητα παντελώς άπο τοῦ ένος, του ידים דים באי הישלאששי שבדרישי ל אמנ שבפשע שעצ פרו לי κακόν, αμαν θε ανισον μογγών εφιν πεύων απιπ τὸ ἐν ἄρα οὐχ ἔστιν ἄνισον. Κάν τε γὰρ πλεύων ή μέτρων το άνισον κάν έλασσόνων, πλήθος ήμπ τῶν μέτρων : πῶν δὲ πληθος ἀφείλομεν ἐκ πόκ τό τε έλασσον και τὸ πλέον · τὸ ἄρα ἄνισον κτική μέν έστι τοῦ πλήθους τοῦ πρώτου καὶ ὑφέστεμι: αὐτὸ, μετέχει δὲ καὶ τῆς τοῦ ἐνὸς αἰτίας ἡ γάρ ἀν φασις γένεσις έστω, ως πολλάκες εξρηται, τῆς κατεβε σεως. Δικ τούτων μεν οδν έδειξε το έν και τικ και τητος εξηρημένον επειδή δε εξποι αν τις απορών α))s έσον μήτε ελαττόνων έσται μέτρων μήτε πλεών άλλ' ένος, ινα μη πληθος έν τζε ένε χαταλίπωμεν, από ούν έστω έαυτου μέτρου. διά δή τούτων λύων τ απορίαν ταύτην επήνεγκεν ότι αρα εί τις του<sup>λην</sup> ύπόθειτο τὸ ἐν, ἔσται ἴσον τενὶ πάντως τῷ ἰωπὸ μέτρφ · καὶ εἰ μλ αὐτῶν τὸ ἴσον καὶ τὸ ἐν, δώπ κὸ μέν καθ' αύτὸ, τὸ ἀὲ πρός τι, άπλον ὡς ἴσον ὁν τὸ ἐν ἔσται καὶ οὐχ ἐν διὰ τὸ ἴσον οὐγ ἐν ὄν· <sup>ۉ</sup> Υ<sup>ὰ</sup>? αν αὐτῷ προσθῆ, ἀφαιρεῖ τὸ ἐν, ἀναινομένου τοῦ ώς

<sup>(1)</sup> B.C.D. louv aut @ sivat. — Bekk. recte: laiv watt int

αληθως ένὸς παντός, άλλ' οὐ προσθήκην οὐ (1) προστιθέντος · οὐχέτι μόνον ἔσται μετ' άλλου έν, οὐδε αὐτοέν, άλλά τι έν τὸ μετὰ τοῦ προστιθέντος φανταζόμενον. Εσται ούν ούγ έν ίσον όν, κάν τε ύπ' άλλου τινός ένὸς μετρήται κάν τε ύφ' έαυτοῦ: δέδεικται δὲ ὡς οὐδὲν τὸ ἐν ισόν εστιν· ούτε άρα έν έχει μέτρον το έν, ούτε πολλά· καὶ γὰρ εἰ μὲν έαυτοῦ μέτρον εἴη . . . . (2) ἀνέκφατον , έσται μετρούν έαυτό καὶ ὑφ' έαυτοῦ μετρούμενον, καὶ έφται ούγ ἐν ὡς ἀληθῶς ἀλλὰ δυοειδές (3). Τοῦτο δὲ ήμας ανέπεισεν απογνώναι καὶ ότι ἐν ἐαυτῷ ἐστιν, ὧ καὶ δήλον ότι καθ' αύτὸ μὲν ἀποδοτέον τῷ ένὶ, πρὸς ἐαυτὸ δε οὐδεν, ενα μη διπλασιάσαντες αὐτὸ λάδωμεν καὶ ποιήσαντες πεπονθός τὸ ἐν, ἀλλ' οὐκ αὐτοέν . . . . (4) μετ' αύτο μέτρον συντεταγμένον έσται τοῖς μετρουμένοις καὶ ἐν αύτοῖς ον ἐαυτῷ, κάκεῖνα μετροῦν ὡς τὸν άριθειόν ή Ιτολας εν τὰ αδιθιτά οιραα. δεί οξ εξύδυίτελον αφτρ πάντων ὑπάργειν : καὶ μέρος οὐδὲν ὅσον, ἴνα μὴ ἀτελέστερον ή των άλλων ών έστι μέρος : παν γαρ μέρος άτελές. Εἰ οὖν ὡς μέρος τῶν μετρουμένων εἴη μέτρον, ατελέστερον έσται των αλλων · οὐκ αρα έκείνων έστὶ μέτρον τὸ ἐν ἐπέκεινα εἰ ἔστι μέρος άλλων τι , ἐν έσται και ούκ αύτοεν · ή γάρ πρός τὰ άλλα μέρη διαφερότης τὶ ἐν αὐτὸ ποιήσει καὶ γὰρ ἐκείνων ἔκαστον μέρος ον έν τι έστι πάντως. Εί οῦν μηδὲ όλον ἐστὶ τὸ

<sup>(1)</sup> Sic Codd.

<sup>(3)</sup> B. duodic.

<sup>(2)</sup> A. B. C. D. Indicium lecunules. B. ετα, σχί.... ἀνέκ- cunules. ο ατον.

αὐτὸ, ἴνα μὴ πεπονθὸς ἡ τὸ ἐν, ὡς ἐν Σοφιστῆ δέδιης πολλφ μάλλον μέρος οὐκ ἔστιν, ἴνα μὴ καὶ ἀτελίς ἡ πρός τῷ καὶ πεπονθός είναι τὸ ἔν. Εκ δὲ τούτου φεκρὸν ὡς οὐκ ἔστι τὸ αὐτὸ ἐν τῶν εἰδῶν τι ἔν πὸ γὰρ είδος μέρος έστὶ τοῦ νοητοῦ παντὸς, αλλ' ἐξήρητε καὶ τοῦ όλου νοητοῦ καὶ τῶν ἐν αὐτῷ εἰδῶν μερῶ όντων. Ως οὖν λέγεται μέτρον αὐτὸ τῶν δλων ἡκ τὰ μέτρα πᾶσι χορηγοῦν, οὕτω γὰρ καὶ ἐν ἐπονομέ ζεται ώς της ένώσεως και της συνοχής πάσιν είπο. έπεὶ καθ' αὐτό γε τούτων οὐδέν ἐστι. Καὶ τῷ 🌣 αν είη μέτρον, ἐπέχεινα παντὸς πέρατος ον κπίκο καὶ ἐνότητος; πᾶν δὲ μέτρον πέρας ἐστὶ τοῦ 🕬 μένου καὶ ὅρος. ὅταν οὖν ὁ Πλάτων ἐν Νόμοκμορ λέγη τὸ θεῖον τῶν πάντων, καὶ πολὺ μᾶλλον ἡ τὸν ắκ 🌣 πον, ὧς πού τις τολμᾶ τῶν πρὸ αὐτοῦ λέγειν, δει κά πῶς αὐτὸ εἶναί φησι μέτρον, εἰ περὶ τοῦ πάντων  $\binom{1}{2}$ ἐπέχεινα ποιοῖτο τὸν λόγον, καὶ ὅτι (2) ὡς ὁρίζοντ πάσι τό τε είναι τοῖς οὖσι καὶ τὸ εὖ είναι τῶν ἐ έκάστοις μέτρων ὄντων προαίτιον. Δηλοῖ γοῦν καὶ ἱ ἐν τῷ Φιλήδῳ Σωχράτης ἐν τῆ ἀπαριθμήσει τῶν τω ούτων άγαθών, ἐν τοῖς πρώτοις μετεχομένοις ἐγαδά καὶ οῦπω περατοειδέσι θέμενος μέτρον, ώς περ κα τὸν καιρὸν καὶ τὸ μέτρον, καὶ περὶ ταῦτα είναι τὸ πρῶτον εἰπὼν ἀγαθὸν, ἀλλ' οὐ τῶν πάντων ἰπίμ<sup>μη</sup> τῶν ὁπωσοῦν ἡ μιχτῶν ἡ περατοειδῶν ἡ τῆς ἐπάρου φύσεως είναι λεγομένων, ώστ' εἰ λέγειν τολμών τις έχεῖνο μέτρον, ώς πάντων δν έφετον, αὐτο θήσεται μ<sup>έτρα</sup>

(2) Sic Codd. Hic mendum

<sup>(</sup>τ) D. περί τοῦ παντός. aliquod subesse videtur.

αλλ' ούχ ως όμοταγές τοῖς ὑπ' αὐτοῦ μετρουμένοις.

«Οὖτε ἄρα ένὸς μέτρου μετέχον οὖτε πολλῶν οὖτε «ὀλίγων, οὖτε τὸ παράπαν τοῦ αὐτοῦ μετέχον, οὖτε «ἐαυτῷ ποτε ὡς ἔοικεν ἔσται ἶσον, οὖτε ἄλλῳ· οὖτε (1) «αὖ μεῖζον οὐδὲ ἔλαττον, οὖτε ἐαυτοῦ οὖτε ἐτέρου. «—Παντάπασι μὲν οὖτως.»

Παρατηρητέον (2) ὅπως ἐν τῷ συμπεράσματι κατὰ τάξιν ἀπό τῶν προσεχῶς δεδειγμένων ἀνατρέχει διὰ τῶν μέσων ἐπὶ τὴν ἀρχὴν τῶν προδλημάτων. Ο ὕ τε γάρ, φησιν, ένὸς μέτρου μετέγον ἐστὶ τὸ ἔν, τοῦτο δὲ ἦν τὸ ἔσχατον τῶν δεδειγμένων· οὖτε πολλῶν οὖτε ό λίγων, ταῦτα δὲ ἦν, ἄπερ ἐν τοῖς μέσοις ἐδείχνυμεν. ούτε τὸ παράπαν τοῦ αὐτοῦ μετέχον, τοῦτο δὲ ἦν ο πρώτιστον εξρηται · δείχνυσι δ'όμως ώς οὐδαμῶς ἐστιν ίσον τὸ ἐν, ἔπειτα λοιπὸν αὐτὸ τὸ πρόβλημα, τὸ μήτε ἶσον εἶγαι μήτε ἄνισον αὐτό. Διεῖλε δὲ τὸ ἄνισον ἐν τῷ συμπεράσματι, μεζίον καὶ έλαττον είπων, άπερ ώνόμαζεν έν τη προτάσει κοινώς, διὰ τοῦ ἀνίσου παραλαμβάνων, άμφότερα δειχνύς ήμῖν καὶ διὰ ταύτης τῆς τάξεως ότι άρα καὶ τὸ τῶν ἐγκοσμίων θεῶν γένος, οίς προσήχει τὸ ίσον τοῦτο χαὶ ἄνισον, ἄνω μὲν χαὶ κατὰ τὰς ἄκρας αὐτῶν ἡνωμένον ἐστὶ, κάτω δὲ καὶ κατά τὸ προϊὸν διήρηται καὶ μέχρι τῶν μερικωτάτων προϊὸν ἀπὸ τῶν αὐτῶν μέτρων ἐπὶ τὰ πολλὰ, καὶ τὰ όλίγα και τό εν οὐ δεῖ (3) και μη μέτρον ἰσότητι χρατούμενον άναχαλύπτει χαὶ συνελίσσεται πάλιν ἐπὶ

<sup>(1)</sup> Bekk. coði. (3) Locus hic corruptus vi-

<sup>(2)</sup> D. Παρατηρητίον έν τούτοις. detur.

τὴν ἀρχήν : ἡ γὰρ ἀνισότης πᾶσα αὐτῶν κρατεῖτε πανταχόθεν ύπὸ τῆς ἰσότητος. Δέδεικται ἄρα τὸ ὁ **ἐπέχεινα τῶν ἐγχοσμίων θεῶν ἀπάντων, εἶπερ τούτω** ίδιον τὸ Ισον καὶ ἄνισον. ὅπως μὲν οὖν τῆ τούτω τάξει προσήχειν φαμέν την άντίθεσιν ταύτην, έν πά έφεξῆς γνωσόμεθα, τοῦς τοῦ Πλάτωνος βήμασιν έπόμεν λάβωμεν δὲ νῦν ἐκ τῶν προββηθέντων τοσοῦτον, ὡ; ἐμ τὸ ἐν οὐ δεῖ λέγειν οῦτε κατὰ τὴν ἔνωσιν οῦτε κατά τὸ αμέρειαν ούτε (2) κατὰ τὸν τῆς αἰτίας λόγον τῶν μετέπ εν, ούτε μείζον ούτε ελασσον ούτε ίσον· εν οίς γή επ σύγκρισις ταῦτα μόνως έχει χώραν έστι δε καί 🖙 δολή τοιάδε σύγκρισις εν οίς ταυτόν τί έστιν imm καὶ άνεσιν δεδεγμένον οπου δὲ μηδέν ἐστιπά. πῶς ἄν τι τῶν κατὰ σύγκρισιν ἡ παράθεσιν ονομάτου λέγειν είη δυνατόν; ουδ' άρα τὰς ὑπερθέσεις ἐπ' ὑπ τῶν ἄλλων ἀνοιστέον πᾶσιν, &ς εἰώθασί τινες αὐτῷ 👫 φέρειν, εθελοντές τι πλέον τῶν ἀποφάσεων περὶ αὐπέ διδάσκειν, στασιμώτατον αὐτῶν καὶ ἐνεργητικώτει υμνοῦντες. Καὶ γὰρ τῶν τοιούτων ὑποθέσεων ὑπο κρεϊττόν έστι, πᾶν σωμα δεκτικόν ον έκείνων άρ μ αι ύπερθέσεις, αίτιοι δε πάντως ελήφθησαν το ή μηδολως λευκόν ούκ αν τις είποι λευκότατον, και τ μηδόλως μέλαν, μελανώτατον · δεύτεραι γαρ αί του θέσεις των άπλων μεθέξεων.

«Τί δὲ; πρεσδύτερον ἢ νεώτερον ἢ τὰν ἀπτ. « ἡλικίαν ἔχειν τὸ ἔν δοκεῖ τω δυνατόν είναι; Τ΄ « δὴ γὰρ οῦ; (1)»

<sup>(1)</sup> B. Deest Sr.

Μέχρι τῶν ἐγκοσμίων θεῶν πρυπλθεν ὁ λόγος, ἀφαιρών ἀεὶ τὰ ἐφεξῆς απὸ τοῦ ἐνὸς διὰ τῶν μέσων γενῶν. μαάλλον δε ίνα σαφέστερον είπω, παράγων ἀεὶ τὰ δεύτερα διά των τῷ ἐνὶ προσεχων ἀπὸ τῆς ἐξηρημένης ( ι ) των όλων αιτίας μελλει δε άρα λοιπόν, την θείαν ούσίαν αθτήν των ένός : μάλλον δε, και ταύτην παράγειν (2) έπτης άβρήτου των όντων άπάντων, ϊν' ούτως είπω, πηγής, δι' ην πάντα τὰ θεῖα μετέχει τῆς άἰδιότητος ταύτης, τά τε πρώτως θεῖα καὶ τὰ ἀπὸ τούτωνέκθεούμενα. Καθάπερ γαρ από της μεγάδος των όντων υφέσταται πᾶν πὸ ὑπωσοῦν ον, τό το οντως ον καὶ τὸ όμιοιούμενον πρός έκεῖτο, και καθ' έμυτό μέν δύκ δν, δεά δε την πρός το Επως ον χοινωνίαν και έδο έδε φασιν τοῦ είναι παραδεξάμενον (3). Κατά τὰ αὐτὰ δή και έκ μιᾶς έναθος πάσης θεότητος, ής ίδιον, εἰ θέμις είπεῖν, τὰ θεοῦν πάντα κατά τινα ὑπεροχὴν ἐξηρημένην καὶ ἄφραστον, ὑπέστη πᾶς τε θεῖος ἀριθμὸς, καθ' ὄν έστι τὸ εἶναι, μάλλον δὲ προεῖναι (4) τοῖς θεσῖς, καὶ πάσα ή εκθεουμένη τάξες των όντων. Σαρπός μέν σὖν καὶ ταύτης, ώςπερ είπομεν, της ουσίας όξηρημένον αποφήναι το ξι καί μοι προσέχειν άξιὰ τόν νουν έκείνους, οι ψυχήν έ άλλο τι τοιούτον είρηπασι τὸ πρώτον, όπως αὐτών πέρμ αιρεί την υπόθεσιν ο Παρμενίδης, δεικνύς ότι το έν άδεπτον χρόνου, το δε άδεπτον χρόνου (5) ψυχην άδυνατον είναι πάσα γάρ μετέχει χρόνου, και χρήται περιόδοις

<sup>(1)</sup> C. štnuuevng.

<sup>(4)</sup> C. προσείναι.

<sup>(2)</sup> D. προάγειν.

<sup>(5)</sup> B. C. D. Deest to de

<sup>(3) .</sup> Ταραδιχόμενον.

άδεκτον χρόνου.

ύπο χρόνου μετρουμέναις. του μέν δή νου πρείττον πέ **केπέχεινα τὸ ἐν, διότι νοῦς πᾶς κινεῖται καὶ ἔστηκε, τὸ** δὸ δι δέδεικται μήτε κινούμενον μήτε έστώς τὰ δ ψυχής, διότι πᾶσα ψυχή μετέχει χρόνου, τὸ δὶ ἡ δειχθήσεται χρόνου μή μετέχον. Αλλαμήν καὶ νοῦς 🖘 χής έτερος διὰ τὰ αὐτὰ, χρονικής ἐνεργείας καθαρεύν. ώστε διὰ τούτων τὰς τρεῖς ἀρχικὰς ὑποστάσεις ἔχε tren αν ληποίτισης λελεπυίτερας. ομι ος το εκ λίουμο παντελώς έστιν άμετοχον, δείχνυσιν αποδείζας κράπ ρον μήτε νεώτερον αυτό μήτε πρεσδύτερον μήπιπ λικον έαυτοῦ μήτε έτέρου τινός. το γαρ χρόνου με έχον πᾶν τούτων (1) ἀνάγκη μετέχειν, ὧς τι ὑ π΄ των δειχθή καθαρεύον τό έν, 36% συμπτώμαί έπ των χρόνου μετεχόντων πάντων, δεδειγμένο κα μηδέ χρόνου μετέχον · τοῦτο δή τὸ δοκοῦν ἐπιπ εἶναι πολλοῖς, καὶ μάλιστα τοῖς πρὸ (2) αὐτοῦ (2)σιολόγοις, οι πάντα περιέχεσθαι ώοντο ύπο τοῦ χρ<sup>ώνο</sup> καὶ εἴ τι ἀτδιόν ἐστι, τὸν ἄπειρον εἶναι χρόνον, μπο δε άκαταμέτρητον ύπο τοῦ χρόνου τῶν πάντων είνα Καὶ γὰρ ὤσπερ ἐν τόπω πάντα ὤοντο είναι, σώμεσ οίόμενοι πάντα ὑπάρχειν, ἀσώματον δὲ μηδέν, οίτ καὶ ἐν χρόνφ πάντα είναι, κινούμενα ὅντα, ἀκίνητοι Κ μπδέν συνείχε γάρ τον μέν τόπον ή των ασυμάτω έννοια, τὸν δὲ χρόνον ή κίνησις. Ως οὖν δίδακα τὸ εν οὐχ ον εν τόπω, διότι μηδολως εν αλλα, κα δα τουτο ασώματον, ούτω δείχνυται μηδέ έν χρήσο

<sup>(1)</sup> Β. πάντων.

<sup>(2)</sup> Β. περί.

τούτων των έφόδων, καὶ διὰ τοῦτο μηδὲ ψυχή μηδὲ άλλο τε των γρόνου δεομένων μετεχόντων ή κατά την οὐσίαν ή κατά την ἐνέργειαν, ώστε διά τούτων είναι δεδειγμένον πάντων ότι ούτε σωμα το έν, ούτε ψυγή, ούτε νούς, τὸ μεν διότι μη έστιν εν άλλω, τὸ δε διότι μή μετέχει χρόνου, τὸ δὲ διότι μή κινεῖται καὶ ἔστηκε. Ταῦτα δή τοις πολλοις των εξηγητών ειωθότα φιλοσοφείσθαι περί τοῦ ένός · ὁ δή πρῶτον θέμενοι φασίν ούτε σώμα είναι έλεγον οι άπὸ τῆς Στοᾶς, ούτε ψυχήν ἀσώματον, ως Αναξαγόρας έλεγεν, ούτε νοῦν. άκίνητον, ώς Αριστοτέλης ύστερον οίς και διαφέρειν την τοῦ Πλάτωνος φιλοσοφίαν τῶν άλλων ἐπ' αὐτὸ τὸ ύπερ νοῦν αἴτιον ἀναδραμοῦσαν. Τοιαύτης δ' οὖν προθέσεως ούσης, ήδη τον έπὶ τὸ πεπληθυσμένον τοῦ λόγου πρόοδον ήμιν ενδειχνύμενος, ούχ ήνεσγετο μείναι κατά τὸν αὐτὸν τρόπον τοῖς εἰρημένοις (Ι) ἐπὶ τῆς δυάδος, άλλα τριαδικώς τα ίδια της τάξεως ταύτης άπηριθμήσατο, τὸ πρεσδύτερον, τὸ νεώτερον, τὸ τὴν αὐτὴν πλικίαν έχου, καίτοιγε δυνατόν κάνταῦθα δυαδικώς είπεϊν, ισηλικόν τε και άνισηλικον, ώσπερ έκει τό τε ίσον καὶ ἄνισον. • άλλ' ἐκεῖ μὲν προτέραν τὴν δυάδα θεὶς, οὕτως ἀπό τῆς τοῦ ἀνίσου: διαιρέσεως εἰς τὴν τριάδα κατήντησεν, ένταῦθα δὲ ἀπὸ τῆς τριάδος αὐτῆς πεποίηται την άρχην : ἐκεῖ μὲν γὰρ προηγεῖτο τοῦ πλήθους ή ἔνωσις καὶ τὸ ὅλον τῶν μερῶν, ἐπὶ δὲ ταύτης τῆς τάξεως τῶν ὄντων, καὶ τὸ πληθος ἐκφανέστατόν έστι και ή είς τὰ μέρη διαίρεσις, ώς φησιν ό

<sup>(1)</sup> D. προειρημένοις.

<sup>(2)</sup> Β. ἀρχῆς,

Τέματος, Αν καί εν τούτοις ο Παρμενίδης απομιμούμνης άρχεται μέν άπο τριάδος, πρόεισι δε άχρι τῆς εξάδες καὶ γὰρ τὸ πρεσδύτερον καὶ τὸ νεώτερον καὶ τὸ την αθτην ηλικίαν έχον διπλασιάζεται το έπο καὶ τῷ πρὸς άλλο τεμινόμενον. ὅπως δὲ καὶ ἡ τράς οίκεία τῆ τάξει ταύτη καὶ ή έξὰς, οὐκ άδηλον τίπ γάρ τριφυές αὐτῆς έξουσέας καὶ ταυτοῦ καὶ θετέρο γεγονός και το τριδύναμον έχ τε του παίτο ίππου συμπεπληρωμένον δηλοί την προς τριάδα σημ νειαν αυτής, και το την ουσίαν έχειν άρτιοκίμπο έξ άμφοῦν συμπεπλεγμένην δείκνυσι την πρά π έξάδα κατά φύσιν αυτής οἰκειότητα. Ταϋτα 🕬 🖮 ράδια καταμ**εθέν · ί**σως δε έχεινο προσήχει <sup>(κ)α</sup> πρώτιστον (1) εν τούτοις, τίς ποτε άρα ο χρόκι κά έστιν, ού φησί ταύτην μετέχειν την τάξιν τον όπο Ας εξαίρει αὐτό το πρώτον. Οὐ γάρ τι σμακρο ist. άλλ', ως λέγεται, χαλεπόν την ιδιότητα αὐτοῦ καὶ το φύσεν ενδείξασθαι δηλούσι δε αί τών πρό ημών क λησεις και αι μόρς αγγηγούς απειος οιακάλαι. του ο γαρ πλείστοις των τωθτα μομεριμονικότων πρεσε τολ τον έμφανη και συνεγνωσμένον χρόνον παραλακδών όθαι νῦν ὑπὸ τοῦ Πλάτωνος, ὅαφῶς λέγοντος το γήτ σθαί προσήχειν τοῖς χρόνου μετειληχόσιν, οθς έρωτετάν कार्य हिंदा उद्देश में चैंद्रां के कार्य कार्य के कार्य प्रकृतिक कार्य प्रकृतिक कार्य प्रकृतिक कार्य प्रकृतिक κρείττον αποδείκνυσθαι το έν, ου και αι ψυχα κρίτ τους είσι του τάς κινήσεις των αισθητών χρήπο με τρούντος αύται πρό σωμάτων ούσαι, πῶς δὶ ἐπ μπὶ

<sup>(1)</sup> C. πρώτιστα.

την δευτέραν ὑπόθεεω ό χρόνος οὖτος καταφάσκετὰι τοῦ όντως όντος, ως αθτοί φασι, και της νοιράς οὐτίας οὐ προσιεμένης τον τοιούτον χρόνον . άμα γκρ έκείνην τε λέγει (1) περί τοῦ όντος είναι και χρόνον τὸν συνεγνωσμένον · χρόνου γάρ μέρη τὸ ἦν καὶ τὸ ἔδτὰι, ταυτα δε ούδεν προσήκει τοῖς όντως οὖει κατ' αὐτὸν τον Τίμαιον. Τοῖς δὲ εἰς ταύτην ἀποδλέψασι τὴν δυσκολίαν, καὶ κατὰ την δευτέραν υπόθεσιν ακούουσιν ότι χρόνου μετέχει τὸ έν, ἐπ' αὐτὸν τὸν πολύθμνητον αίωνα μεταφέρειν ήρεσε τὸν χρόνον, ἵνα δη(2) τῷ Πλάτωνι τά τε άλλα κατ' ἐπῶκρυψιν εἰρῆσθαι δοκῆ(3)· καὶ αποβρήτως ο αίων δηλούται διά τούδε του χρόνου, πρός ούς ού χαλεπόν απαντᾶν (4) αντιπαρατείνοντας την του Πλάτωνος λέξεν, παν το χρόνου μετέχον γίγνεσθάι καὶ γεγονέναι λέγουσαν, δ μηδέτερον εἰς τὸ ὄντως ον και τὰ αἰώνια τῶν πραγμάτων μετάγειν ό Τίμαιος παρεχελεύσατο. Τοίς δε και διαιρείν εδοξε και τὸν μέν πρῶτον θεόν καιρόν ἀποκαλείν, τὸν δέ δεύτερον, αίωνα περί δέ τον τρίτον, ένταυθα καταλείπειν τὸν χρόνον, ἴνα δη χρόνου καὶ αἰωνος ἐπέκεινα φυλάττηται τὸ ἔν · οίς συμβαίνει πολλ' ἄττα ἄλλα δυσχερή καὶ όσα τοῖς πρὸ αὐτῶν ἐξ ἀνάγκης. Οὐδὲ γὰρ ἡ προσθήκη τὸν καιρὸν εἶναι τὸ ἐν ἀφέλοιτο ἀν αὐτοὺς τῆς περί τὸν χρόνον τοῦτον άγνοίας, πρὸς τῷ καὶ τὸν Πκάτωνα καὶ τὸν καιρόν καὶ τὸ μέτρον, ὡς ἐν Φιλήδφ με-

<sup>(1)</sup> B. λέγειν.

<sup>(3)</sup> R. Hañ.

<sup>(2)</sup> B. dei.

<sup>(4)</sup> D. απαντήσαι.

αὐτό, ἴνα μή πεπονθός ή τὸ ἐν, ὡς ἐν Σοφιστῆ δέδειγε, πολλφ μάλλον μέρος οὐχ ἔστιν, ἴνα μὴ καὶ ἀτελὲς ξ πρός τῷ καὶ πεπονθός εἶναι τὸ ἔν. Εκ δὲ τούτου φανερὸν ὡς οὐκ ἔστι τὸ αὐτὸ ἐν τῶν εἰδῶν τι ἔν · πῶν γὰρ εἶδος μέρος ἐστὶ τοῦ νοητοῦ παντὸς, ἀλλ' ἐξήρητα καὶ τοῦ όλου νοητοῦ καὶ τῶν ἐν αὐτῷ εἰδῶν μερῶν όντων. Ως οὖν λέγεται μέτρον αὐτὸ τῶν όλων ἡ ώς τὰ μέτρα πᾶσι χορηγοῦν, οὕτω γὰρ καὶ ἐν ἐπονομίζεται ώς της ένώσεως και της συνοχής πάσιν αίτιον. έπει καθ' αύτό γε τούτων οὐδέν έστι. Και πώς γέν αν είη μέτρον, ἐπέχεινα παντὸς πέρατος ον καὶ του καὶ ἐνότητος; πᾶν δὲ μέτρον πέρας ἐστὶ τοῦ μετρομένου καὶ ὅρος. ὅταν οὖν ὁ Πλάτων ἐν Νόμοις μέτρα λέγη τὸ θεῖον τῶν πάντων, καὶ πολὺ μᾶλλον ἢ τὸν ἄνθρω πον, ως πού τις τολμα των πρό αύτοῦ λέγειν, δεί νοείν πῶς αὐτὸ εἶναί φησι μέτρον, εἰ περὶ τοῦ πάντων (1) ἐπέχεινα ποιοῖτο τὸν λόγον, καὶ ὅτι (2) ὡς ὁρίζοντε πασι τό τε είναι τοῖς οὖσι καὶ τὸ εὖ εἶναι τῶν ἐν έκάστοις μέτρων όντων προαίτιον. Δηλοί γοῦν καὶ ὁ έν τῷ Φιλήδῳ Σωχράτης ἐν τῆ ἀπαριθμήσει τῶν τοιούτων άγαθών, έν τοῖς πρώτοις μετεχομένοις άγαθοῖς καὶ οὖπω περατοειδέσι θέμενος μέτρον, ώς περ καὶ τὸν χαιρὸν χαὶ τὸ μέτρον, χαὶ περὶ ταῦτα εἶναι τὸ πρῶτον εἰπὼν ἀγαθὸν, ἀλλ' οὐ τῶν πάντων ἐπέκεινα τῶν ὁπωσοῦν ἡ μικτῶν ἡ περατοειδῶν ἡ τῆς ἀπείρου φύσεως είναι λεγομένων, ώστ' εί λέγειν τολμώπ τις έχεῖνο μέτρον, ώς πάντων δν έφετὸν, αὐτὸ θήσετ**αι μέτρον**:

<sup>(1)</sup> D. περί τοῦ παντός. aliquod subesse videtur.

<sup>(2)</sup> Sic Codd. Hic mendum

αλλ' ούχ ώς όμοταγές τοῖς ὑπ' αὐτοῦ μετρουμένοις.

«Ούτε ἄρα ἐνὸς μέτρου μετέχον οὐτε πολλῶν οὐτε «ολίγων, οὖτε τὸ παράπαν τοῦ αὐτοῦ μετέχον, οὖτε «ἐαυτῷ ποτε ὡς ἔοιχεν ἔσται ἶσον, οὖτε ἄλλω· οὖτε (1) «αὖ μεῖζον οὐδὲ ἔλαττον, οὖτε ἐαυτοῦ οὖτε ἐτέρου. «—Παντάπασι μὲν οὖτως.»

Παρατηρητέον (2) ὅπως ἐν τῷ συμπεράσματι κατὰ τάξιν ἀπὸ τῶν προσεχῶς δεδειγμένων ἀνατρέχει διὰ τῶν μέσων ἐπὶ τὴν ἀργὴν τῶν προδλημάτων. Ο ὅ τε γάρ, φησιν, ένὸς μέτρου μετέγον ἐστὶ τὸ ἔν, τοῦτο δὲ ἦν τὸ ἔσχατον τῶν δεδειγμένων· οὖτε πολλῶν οὖτε ό λίγων, ταῦτα δὲ ἦν, ἄπερ ἐν τοῖς μέσοις ἐδείχνυμεν. ούτε τὸ παράπαν τοῦ αὐτοῦ μετέγον, τοῦτο δὲ ἦν δ πρώτιστον εξρηται · δείχνυσι δ' όμως ώς οὐδαμῶς ἐστιν ίσον τὸ ἐν, ἔπειτα λοιπὸν αὐτὸ τὸ πρόδλημα, τὸ μήτε ἶσον εἶγαι μήτε ἄνισον αὐτό. Διεῖλε δὲ τὸ ἄνισον ἐν τῷ συμπεράσματι, μείζον καὶ έλαττον εἰπών, ἄπερ ώνόμαζεν έν τη προτάσει κοινώς, διὰ τοῦ ἀνίσου παραλαμβάνων, άμφότερα δειχνύς ήμῖν χαὶ διὰ ταύτης τῆς τάξεως ότι άρα καὶ τὸ τῶν ἐγκοσμίων θεῶν γένος, οίς προσήκει τὸ ίσον τοῦτο καὶ ἄνισον, ἄνω μέν καὶ κατὰ τὰς ἄκρας αὐτῶν ἡνωμένον ἐστὶ, κάτω δὲ καὶ κατά τὸ προϊὸν διήρηται καὶ μέχρι τῶν μερικωτάτων προϊὸν ἀπὸ τῶν αὐτῶν μέτρων ἐπὶ τὰ πολλὰ, καὶ τὰ όλίγα καὶ τὸ ἐν οὐ δεῖ (3) · καὶ μὴ μέτρον ἰσότητι χρατούμενον άναχαλύπτει καὶ συνελίσσεται πάλιν ἐπὶ

<sup>(1)</sup> Bekk. oùdi. (3) Locus hic corruptus vi-

<sup>(2)</sup> D. Παρατηρητίον έν τούτοις. detur.

την άρχην η γαρ άνισότης πάσα αὐτών πρατεῖται πανταγόθεν ύπὸ τῆς ἰσότητος. Δέδεικται άρα τὸ ἐν ἐπέχεινα τῶν ἐγχοσμίων θεῶν ἀπάντων, εἶπερ τούτων ίδιον τὸ ἶσον καὶ ἄνισον. ὅπως μὲν οὖν τῇ τούτων τάξει προσήχειν φαμέν την άντίθεσιν ταύτην, έν τος έφεξης γνωσόμεθα, τοῖς τοῦ Πλάτωνος βήμασιν ἐπόμενοι· λάδωμεν δε νῦν έκ τῶν προβρηθέντων τοσοῦτον, ὡς ἄρε τὸ ἐν οὐ δεῖ λέγειν οῦτε κατὰ τὴν ἔνωσιν οῦτε κατὰ τὰ αμέρειαν ούτε (2) κατά τὸν τῆς αἰτίας λόγον τῶν μετά τὸ έν, ούτε μείζον ούτε έλασσον ούτε ίσον : έν οίς γάρ έσπ σύγκρισις ταῦτα μόνως έχει χώραν έστι δὲ καὶ παρεδολή τοιάδε σύγκρισις εν οίς ταυτόν τί έστιν επίτεσεν και άνεσιν δεδεγμένον · όπου δε μηδέν έστι ταυτόν, πῶς ἄν τι τῶν κατὰ σύγκρισιν ἡ παράθεσιν ὀνομάτων λέγειν είη δυνατόν; οὐδ' ἄρα τὰς ὑπερθέσεις ἐπ' ἐκεῖνο των άλλων ανοιστέον πασιν, ας ειώθασί τινες αὐτῶ προςφέρειν, εθέλοντές τι πλέον τῶν ἀποφάσεων περὶ αὐτοῦ διδάσχειν, στασιμώτατον αύτῶν χαὶ ένεργητι**χώτατο**ν υμνούντες. Καὶ γὰρ τῶν τοιούτων ὑποθέσεων έχεικ χρεϊττόν έστι, παν σωμα δεχτιχόν ον έχείνων αφ' 🕹 αί ύπερθέσεις, αίτιοι δε πάντως ελήφθησαν το γέρ μηδολως λευκόν φύκ αν τις είποι λευκότατον, και το μηδόλως μέλαν, μελανώτατον δεύτεραι γάρ αἰ ὑπερθέσεις τῶν ἀπλῶν μεθέξεων.

<sup>-</sup> Τί δὲ; πρεσδύτερον ἢ νεώτερον ἢ τὴν αὐτὴν - ἡλικίαν ἔχειν τὸ ἐν δοκεῖ τω δυνατὸν εἶναι; — Τι - δὴ γὰρ οῦ;(1)»

<sup>(1)</sup> B. Deest di.

Μέγρι των έγκοσμίων θεών πρεήλθεν ο λόγος, έφωρών ἀεὶ τὰ ἐφεξῆς απὸ τοῦ ἐνὸς διὰ τῶν μέσων γενών. μαλλον δε ίνα σαφέστερον είπω, παράγων άελ τά δεύτερα διὰ τῶν τῷ ἐνὶ προσεχῶν ἀπὸ τῆς ἐξηρημένης ( ι ) τῶν όλων αἰτίας : μελλει δὲ άρα λοιπόν, τὴν θείαν οὐσίαν αθτήν τωῦ ἀνός : μαλλον δέ, καὶ ταύτην παράγειν (2) έπτης άβρητου των δντων άπάντων, ϊν' ούτως είπω, πηγής, δι' ην πάντα τὰ θεῖα μετέχει τῆς άἰδιότητος ταύτης, τά τε πρώτως θεῖα καὶ τὰ ἀπὸ τούτωνέχθεούμενα. Καθάπερ γαρ από της μεγάδος των όντων ύφεσταται παν το όπωσουν όν, τό το όντως όν και το όμοιούμενον πρός έκεῖνο, και καθ' έαυτό μέν οὐκ ον, -με νέαθυμής ποινωνική να το χωτάς ότ χορική έδ έεδ φατιν τοῦ είναι παραδεξάμενον (3). Κατά τὰ αὐτά δή και έκ μιᾶς ένοιδος πάσης θεότητος, ής ίδιον, εί θέμις είπεῖν, τὸ θεοῦν πάντα κατά τινα ὑπεροχὴν ἐξηρημένην καὶ ἄφραστον, ὑπέστη πᾶς τε θεῖος ἀριθμὸς, καθ' ὄν έστι τὸ είναι, μαλλον δὲ προείναι (4) τοῖς θεσῖς, καὶ πάσα ή ἐκθεουμένη τάξος τῶν ὅντων. Σποπὸς μέν οὖν καὶ ταύτης, ώςπερ είπομεν, της ουσίας έξηρημένον αποφήναι το ξι καί μοι προσέχειν ἀξιω-τόν νουν έπείνους, οξ ψυχήν Β άλλο τι τοιούτον είρηκασι το πρώτον, όπως αύτων πέρμ αιρεί την υποθεσιν ο Παρμενίδης, δεικνύς ότι το έν άδεκτον χρόνου, το δε άδεκτον χρόνου (5) ψυχήν άδύνατον εξναι πάσα γάρ μετέχει χρόνου, και χρήται περκόδοις

άδεκτον χρόνου.

<sup>(1)</sup> C. έξημμένης.

<sup>(4)</sup> C. προσείναι.

<sup>(2)</sup> D. προάγειν.

<sup>(5)</sup> B. C. D. Deest to di

<sup>(3) .</sup>D. παραδιχόμενον.

ύπὸ χρόνου μετρουμέναις. τοῦ μέν δή νοῦ κρεῖττον καὶ διτέχεινα τὸ εν, διότι νοῦς πᾶς χινεῖται καὶ ἔστηκε, τὸ δὸ ἐν δέδεικται μήτε κινούμενον μήτε έστώς τῆς δὲ ψυχής, διότι πάσα ψυχή μετέχει χρόνου, το δε εν δειχθήσεται χρόνου μή μετέχον. Αλλαμήν καὶ νοῦς ψυχής έτερος διὰ τὰ αὐτὰ, χρονικής ένεργείας καθαρεύων, ώστε διὰ τούτων τὰς τρεῖς ἀρχικὰς ὑποστάσεις ἔχωίτεν αν λιποίπους λελελυίτερας. οτι ος το εν λοφισι παντελώς έστιν άμετοχον, δείχνυσιν άποδείξας πρότερον μήτε νεώτερον αὐτὸ μήτε πρεσδύτερον μήτε ἐσέγικον φαπιου πιλιε φιεύου ιικός. το λαύ Χυρισο πειέχον πᾶν τούτων (1) ἀνάγκη μετέχειν, ώς τε ἐν τούτων δειχθή καθαρεύον τό έν, 30% συμπτώμετά έστι τών χρόνου μετεχόντων πάντων, δεδειγμένον έστα μηδέ χρόνου μετέχον · τοῦτο δή τὸ δοκοῦν ἄπιστον είναι πολλοῖς, καὶ μάλιστα τοῖς πρὸ (2) αὐτοῦ φυσιολόγοις, οι πάντα περιέχεσθαι ώοντο ύπο του χρόνου. καὶ εἴ τι ἀίδιον ἐστι, τὸν ἄπειρον είναι χρόνον, μετά δε άχαταμέτρητον ύπο τοῦ χρόνου τῶν πάντων εξνα-Καὶ γὰρ Ճσπερ ἐν τόπω πάντα φοντο εἶναι, σώματε cióμενοι πάντα υπάρχειν, ἀσώματον δε μπδεν, ουτ» καὶ ἐν χρόνω πάντα εἶναι, κινούμενα ὄντα, ἀκίνητον ἐἐ μηδέν: συνείχε γάρ τον μέν τόπον ή τῶν ἀσωμάτων έννοια, τὸν δὲ χρόνον ή χίνησις. Ώς οὖν δέδεικται τὸ ἐν οὐκ ὂν ἐν τόπφ, διότι μηδόλως ἐν άλλφ, καὶ διὰ τουτο ασώματον, ουτω δείχνυται μπδε εν χρόνο δια

<sup>(</sup>ι) Β. πάντων.

<sup>· (2)</sup> Β. περί.

τούτων τῶν ἐφόδων, καὶ διὰ τοῦτο μηδὲ ψυχή μηδὲ άλλο τι των χρόνου δεομένων μετεχόντων ή κατά την οὐσίαν ἢ κατὰ τὴν ἐνέργειαν, ὥστε διὰ τούτων εἶναι δεδειγμένον πάντων ότι ούτε σωμα το έν, ούτε ψυγλ, ούτε νοῦς, τὸ μὲν διότι μὰ ἔστιν ἐν άλλω, τὸ δὲ διότι μή μετέχει χρόνου, τὸ δὲ διότι μή κινεῖται καὶ ἔστηκε. Ταῦτα δη τοῖς πολλοῖς τῶν ἐξηγητῶν εἰωθότα φιλοσοφείσθαι περί τοῦ ένός · ο δή πρώτον θέμενοι φασίν ούτε σώμα είναι έλεγον οι άπο της Στοάς, ούτε ψυγτην ἀσώματον, ὡς Αναξαγόρας έλεγεν, οὕτε νοῦν. άκίτητον, ώς Αριστοτέλης ύστερον οίς και διαφέρειν την τοῦ Πλάτωνος φιλοσοφίαν τῶν άλλων ἐπ' αὐτὸ τὸ ύπερ νοῦν αἴτιον ἀναδραμοῦσαν. Τοιαύτης δ' οὖν προθέσεως ούσης, ήδη τὸν ἐπὶ τὸ πεπληθυσμένον τοῦ λόγου πρόοδον ήμιν ενδεικνύμενος, ούκ ήνεσγετο μείναι κατά τὸν αὐτὸν τρόπον τοῖς εἰρημένοις (1) ἐπὶ τῆς δυάδος , άλλὰ τριαδικώς τὰ ζδια τῆς τάξεως ταύτης ἀπηρεθμήσατο, τὸ πρεσδύτερον, τὸ νεώτερον, τὸ τὴν αὐτὴν ηλικίαν έχον, καίτοιγε δυνατόν κάνταῦθα δυαδικῶς είπεῖν, ἰσηλικόν τε καὶ ἀνισηλικον, ώσπερ ἐκεῖ τό τέ ίσον καὶ ἄνισον. · ἀλλ' ἐκεῖ μὲν προτέραν τὴν δυάδα θείς, ούτως ἀπό τῆς τοῦ ἀνίσου διαιρέσεως εἰς τὴν τριάδα κατήντησεν, ένταυθα δὲ ἀπὸ τῆς τριάδος αὐτῆς πεποίηται την άρχην · ἐκεῖ μέν γὰρ προηγεῖτο τοῦ πλήθους ή ἔνωσις καὶ τὸ όλον τῶν μερών, ἐπὶ δὲ ταύτης τῆς τάξεως τῶν ὄντων, καὶ τὸ πληθος ἐκφανέστατόν έστι και ή είς τὰ μέρη διαίρεσις, ώς φησιν ό

<sup>(1)</sup> D. προειρημένοις.

<sup>(2)</sup> Β. ἀρχῆς,

Τίμαιος, ην και εν τουτοις ο Παρμενίδης απομεμούμεςνης άργεται μέν άπο τριάδος, πρόεισι δε άχρι της έξάδος. καὶ γὰρ τὸ πρεσδύτερον καὶ τὸ νεώτερον καὶ τὸ την αυτην ήλικίαν έχον διπλασιάζεται τῷ έαυτῷ χαὶ τῷ πρὸς ἄλλο τεμνόμενον. ὅπως δὲ καὶ ἡ τριὰς οίκεία τη τάξει ταύτη και ή έξας, ούκ άδηλον τό τε γάρ τριφυές αὐτῆς έξουσίας καὶ ταυτοῦ καὶ θατέρου γεγονός και το τριδύναμον έχ τε τοῦ ψιόχου και τοῦ έππου συμπεπληρωμένον δηλοί την πρός τριάδα συγγέ νειαν αὐτῆς, καὶ το τὴν οὐσίαν ἔγειν άρτιοπέριττο τε εδηπ τέτ ιδυνκέδο νανδιήγολποπιμό νδόφιβο βο έξάδα κατά φύσιν αὐτῆς οἰκειότητα. Ταῢτα μέν 🕬 ράδια παταμάθει · ίσως δε έκεινο προσήπει ζητίσα. πρώτιστον (1) εν τούτοις, τίς ποτε άρα ο γράνος εδτίς έστιν, ού φησί ταύτην μετέχειν την τάξιν των συτων πε εξαίρει αὐτό τὸ πρωτον. Οὐ γάρ τι σμικρόν έστα, άλλ', ώς λέγεται, χαλεπόν την ιδιότητα αυτου και τη φύσεν ενδείξασθαι - δηλούσι δε αί των πεό ημων कγήσεις και αι πρός άλληλους αυτών διαμάχαι τοις μέ γαρ πλείστοις των ταθτα μεμεριμινηκότων πρεσε τόνδε τον έμφανή και συνεγνωσμένον χρόνον παραλαμδάν όθαι νύν ύπο του Πλάτωνος, σαφώς λέγοντως το γίγνεσθαί προσήκειν τοῖς χρόνου μετειληχόσιν, οθε έρωτητέσ ששישקע שפד שמדטסד ליד עלידטמון של אל עליעונה די די עלינית κρείττον <del>άποδείκνυσθαι τό έν</del>, οῦ καὶ αἱ ψυχαὶ κρείττους είσὶ τοῦ τὰς χινήσεις τῶν αἰσθητῶν χρόνου μετρούντος αύται πρό σωμάτων ούσαι, πῶς δὲ ἔτι κατό

<sup>(1)</sup> C. πρώτιστα.

την δευτέραν υπόθεσιν ό χρόνος ούτος καταφάσκεται τοῦ όντως όντος, ώς αθτοί φασι, καὶ τῆς νοιρᾶς οὐτίας οὐ προσιεμένης τον τοιούτον χρόνον . άμα γκρ έκείνην τε λέγει (1) περί του όντος είναι και χρόνον τὸν συνεγνωσμένον · χρόνου γάρ μέρη τὸ ἦν καὶ τὸ ἔσται, ταῦτα δὲ οὐδὲν προσήχει τοῖς ὄντως οὖσι κατ' αὐτὸν τον Τίμαιον. Τοῖς δὲ εἰς ταύτην ἀποδλέψασι τὴν δυσκολίαν, καὶ κατὰ τὴν δευτέραν ὑπόθεσιν ἀκούουσιν ότι χρόνου μετέχει τὸ έν, ἐπ' αὐτὸν τὸν πολυθμνητον αἰῶνα μεταφέρειν ήρεσε τὸν χρόνον, ἵνα δὴ(2)τῷ Πλάτωνι τά τε άλλα κατ' ἐπίκρυψιν εἰρῆσθαι δοκῆ (3)· καὶ απορρήτως ο αίων δηλούται διά τούδε του χρόνου, πρός ούς ού χαλεπόν απαντάν (4) άντιπαρατείνοντας την του Πλάτωνος λέξιν, παν το χρόνου μετέχον γίγνεσθάι καὶ γεγονέναι λέγουσαν, δ μηδέτερον εἰς τὸ οντως ον και τὰ αιώνια των πραγμάτων μετάγειν ό Τίμαιος παρεχελεύσατο. Τοῖς δὲ χαὶ διαιρεῖν ἔδοξε· χαὶ τον μέν πρώτον θεον καιρόν αποκαλείν, τον δέ δεύτερον, αίωνα περί δέ τον τρίτον, ένταυθα καταλείπειν τὸν χρόνον, ἴνα δη χρόνου καὶ αίῶνος ἐπέκεινα φυλάττηται τὸ ἔν· οίς συμβαίνει πολλ' ἄττα ἄλλα δυσχερή ραὶ ὅσα τοῖς πρὸ αὐτῶν ἐξ ἀνάγκης. Οὐδὲ γὰρ ἡ προσθήκη τὸν καιρὸν εἶναι τὸ ἐν ἀφέλοιτο ἄν αὐτοὺς τῆς περί τὸν χρόνον τοῦτον ἀγνοίας, πρὸς τῷ καὶ τὸν Πλάτωνα καὶ τὸν καιρόν καὶ τὸ μέτρον, ὡς ἐν Φιλήδω με-

<sup>(1)</sup> Β. λέγειν.

<sup>(2)</sup> B. dei.

<sup>(3)</sup> B. dixei.

<sup>(4)</sup> D. anaviñsai.

μαθήχαμεν, οὐχὶ περὶ τὸ πρώτον ἀπολιπεῖν, ἀλλὰ περὶ τὸ τῶν μετεχόντων ἐχείνου πρώτιστον, εἰ καὶ τοῖς Πυθαγορείοις έδόχει τὸ πάντων πρῶτον καιρὸν ἀποχαλείν δι' ήν τινά ποτε αἰτίαν καὶ γὰρ εἰ τοῦτο τις προσοίτο, συγκλώθειν άμηχανον τὸν χρόνον καὶ τὸν χαιρόν άλλως τε χαὶ χατὰ τοὺς μέσον τὸν αἰῶνα τιθεμένους άμφοτέρων, και λέγειν μή μετέχειν χρόνου τὸ ἐν διότι καὶ ἔστι · μᾶλλον δὲ ἦν τοῦτο περὶ τω αἰωνίου λέγειν άληθῶς καὶ περὶ τοῦ αἰῶνος, περὶ δὲ τοῦ ένὸς, ότι οὐκ αίων οὐδὲ αίωνιον. Τοῖς δὲ οῦτε τὸ αίωνα λέγειν (1), ούτε έπὶ τούτον φερομένοις τὸν συκγνωσμένον χρόνον, άλλά τινα μεταξύ φύσιν άναζητέσε σιν, έδοξε τὸ τῆς τάξεως τῆς νοερᾶς αἴτιον, ὅ,τι ποτ' έστι, τὸν γρόνον είναι τὸν ένταῦθα παραδεδομένον κά τὸ μέν πρεσδύτερον την κατ' οὐσίαν ὑπερογην δηλοῦν, τὸ δὲ νεώτερον τὴν ὕφεσιν, τὸ δὲ ἐπὶ τῆς ὁμοίας ἰδρυμένον συστοιχίας, διὰ τοῦ τὴν αὐτὴν ἡλικίαν ἔγοντος. Αλλ' οὐδὲ οὖτοι διασαφοῦσι τί τὸ τῆς τάξεως ταύτης αίτιον, οὐδέ πω ὁ Πλάτων τῷ γίγνεσθαι χρῖται καὶ τῷ 'γεγονέναι, περὶ πραγμάτων γενέσεως μέν πάσης χαθαρευόντων, τάξει δὲ μόνη διαφερόντων τοὺς λόγους ποιούμενος. Μήποτε οὖν ἄμεινον κάνταῦθα τ϶ς τοῦ χαθηγεμόνος ήμῶν μεμνῆσθαι παραδόσεως, ὅτι ἐἐ περὶ τῶν θείων ψυχῶν ὁ λόγος · αὖται γὰρ ἐκθεοῦνται τῷ μετέχειν ἀεὶ τῶν θεῶν, ταύταις δὲ προσήχει χρόνος ό πρώτιστος, ούχ ό προελθών είς τὸ έμφανές, άλλ

<sup>(1)</sup> Sic Codd. Leg. aut λί- tale aliquid. γευσιν αυτ λίγειν εἰώθασιν, aut

ό ἀπόλυτος καὶ ἄσχετος, καθ' ὅν αἱ περίοδοι πᾶσαι μετρούνται των ψυχων, καὶ περὶ τὸ νοητὸν χορεῖαι καὶ άνακυκλήσεις. Ανωθεν γάρ άρχεται μιμούμενος τὸν αίώνα των πάντων περιεχτιχόν, χαὶ συνέχει πάσαν χίνησιν, . είτε ψυγικήν είτε ζωτικήν είτε όπωσοῦν ὑφίστασθαι λεγομένην, καὶ ἀνελίττει καὶ τελειοῖ, καὶ ἔστι νοῦς μὲν αὐτὸς κατ' οὐσίαν, χορείαις δε ταῖς θείαις καὶ τῆς περί το νοητον απείρου χινήσεως αίτιος, δι' ών ο καί έν ταεύταις έστι το πρεσδύτερον και την αυτήν ηλικίαν άγον. Καὶ ταῦτα πάντα διχῶς τό τε γὰρ πρεσδύτερον έν αὐταῖς πρὸς μὲν ἐαυτὰς, καθόσον ταῖς κρείττοσιν έαυτῶν δυνάμεσι μᾶλλον ἀπολαύουσι τῆς ἀπειρίας τοῦ χρόνου καὶ πλέον αὐτοῦ μετέχουσιν οὐ γὰρ τῆς (1) όμοίας πληρούται τελειότητος ἀπὸ τῶν θειοτέρων κατὰ πάσας έαυτῶν δυνάμεις, άλλὰ ταῖς μὲν πλέον, ταῖς δὲ έλαττον το δε πλείονος χρόνου μετέχον πρεσδύτερον φαμεν πρός δε τὰ άλλα, καθόσον αι μεν αὐτῶν τὴν όλην ύποδέγονται (2) τοῦ χρόνου μέτρησιν, καὶ τὴν πάσαν έκτασιν την. είς τὰς ψυχάς προϊούσαν · αί δὲ μερικωτέραις μετρούνται (3) περιόδοις. Πρεσδύτεραι ούν ών ή περίοδος όλικωτέρα καὶ ἐπὶ χρόνον πλείω έχτεινομένη. Καὶ δή χαὶ τὸ νεώτερον ἄνω μέν οἶον πολιούμενον τῷ (4) συνεκτείνειν έαυτὸ πρὸς τὴν όλην τοῦ γρόνου δύναμιν, κάτω δὲ ἔτι νεάζον τῷ μερικώτερον ἀπολαύειν τοῦ χρόνου : ὡς δὲ πρὸς τὰ ἄλλα κατὰ την υφεσιν της ένεργείας το γάρ δι' ελάττονος περι-

<sup>(1)</sup> D. ἀπὸ τῆς ὁμοίας.

<sup>(3)</sup> D. хатаµатройчтан.

<sup>(2)</sup> C. anodéxcurai.

<sup>(4)</sup> B. to συνεκτείνειν.

όδου μετροφιένην έχον την έκυτου περιφοράν νεώτερόν έστι τοῦ διὰ πλείονος. Τό γε μέν την αὐτὰν ήλιχίαν άγον έαυτῷ τε χαὶ τοῖς άλλοις οὐχ άδηλον, όπως ένὶ τῶν πυατοίχων θεωρητὰς (Ι) πραγμάτων, ἐρὸ ών ή αὐτή μέθεξις καὶ τὸ αὐτὸ τῆς τελειότητος μέτρον πάσα δε θεία ψυγή καν καθ' ετερον γρόνον αὐτῶν π περίοδος μετρήται, καθ' έτερον δε τοῦ εξημμένου σώ ματος έαυτης, άλλ' έχει την ίσην άποχατάστασιν, αύπ δέ κατά τὸν αὐτῆς ἀεὶ γρόνον, κάκεῖνο κατὰ τὸν έσυτοῦ · διὸ πάλιν ἰσήλιχός ἐστιν ἐαυτῆ τε καὶ ἐκείνο κατέ τὸ ἀνάλογον. Οὐκ ἄρα ἐπὶ τὸν συνεγνωσμένον γρόνο άναγκασθησόμεθα καταφεύγειν διά τὸ γίνεσθα τοῦτο καὶ γεγονέναι· καὶ γὰρ ταῦτά ἐστιν ἐν ταῖς περώδος των θείων ψύγων, οὐδ' αὐ ἐπὶ τὸν αἰωνα καταθεσόμεθα διά την δευτέραν ύποθεσιν χαταφάσχουσαν τὸν γρόνον · πάσαν γάρ έκει φαμέν κατά το έξης παραδε δόσθαι την τοῦ όντος πρόοδον ανωθεν από τῶν νουτῶν μονάδων διά των νοερών τάξεων και ύπερχοσμίων κα έγχοσμίων έπὶ τὴν ἐμθεουμένην ἀσώματον οὐσίαν καταντήσασαν. Επόμεθά γε μήν τῷ Πλάτωνι καὶ ἐν Τιμαίω τὸν γρόνον πᾶσι μέτρον ἀποφηναμένω ζωῖς μεταβατικής, και την ψυχην αρξασθαι θείας ζωής και ξιμφρονος βίου πρός τὸν σύμπαντα χρόνον. καὶ ἐν τῷ Φαίδρω τὸ ον αὐτὰς λέγοντι καθοράν, διότι γρονικώς άλλ' ούχ αἰωνίως όρωσι. Καὶ οὐδὲν δεησώμεθα τὸ πρεσδύτερον καὶ νεώτερον καὶ την αὐτην ηλικίαν άγον

<sup>(1)</sup> Sic Codd. Forte bemontov.

έπὶ τάξεως ἀκρύειν καὶ τῆς κατὰ τὸ αἴτιον καὶ αἰτιατὰν διαφορᾶς, οὐδὰ ζητεῖν τί τὸ τῆς τάξεως ἐκείνης αἴτιον, ἀλλ' αὐτοφυῶς ἐκὶ τῶν χρονικῶν μέτρων τὰ τοιαῦτα παραλαμδάνομεν() τῶν τε μειζόνων καὶ ἐλαττόνων καὶ τῶν ἄλλοις ὁμοστοίχων.

« ὅτι που ήλικίαν μέν την αὐτην ἔχον ἢ αὐτῷ (2) ἢ «ἄλλφ ἰσότητος χρόνου καὶ όμοιότητος μεθέξει, ὧν ἐλέγο- « μεν οὰ μετεῖναι τῷ ἐνὶ, οὖτε ὁμοιότητος οὖτε ἰσότητος. « — Ἐλέγομεν γὰρ οὖν. »

Ωσπερ καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων ἔμπροσθεν ἀντιθέσεων πρώτον έδειζεν ούγ δμοιον το έν, είτα στι ούκ ανόμοιον, καὶ πάλιν ότι οὐκ ἴσον, εἶτα ότι οὐκ ἄνισον, οὕτω καί . ἐπὶ τούτων τών προδλημάτων πρώτον δείχνυσιν ότι ούχ ισηλικον τὸ ἐν, εἶθ' οῦτως, ότι οῦτε πρεσθύτερον ούτε νεώτερον, ούτε έαυτοῦ ούτε άλλου. Δεῖ γὰρ δειγθήναι το εν επέχεινα και της θείας πάσης ψυγής πρό τῶν ἄλλων ψυγών, ὡς δέδεικται πρό τῶν ὄντως όντων καὶ αἴτιον πάντων. Καὶ οὐ διὰ τοῦτο ἀπαντητέον τὰς αἰτίας αὐτὸ περιέγειν τῶν πάντων, καὶ εἶναι διά τούτο πλήθος. έστι γάρ πάν αίτιον μιάς ιδιότητός τινος αἴτιον, οἶον τὸ αὐτοζῶον τοῦ ζώοις μόνον εἶναι αίτιον, και έκαστον ώσαύτως τῶν νοητῶν. Καὶ τὸ ἐν οὖν αἴτιον ἐνάδων ἐστὶ καὶ ἐνώσεως τοῖς πᾶσι καὶ πάντα έχειθεν, ώς ή ένάδες όντα ή έχ τινων ένάδων. καὶ γὰρ τὸ ὄν αὐτὸ καὶ πᾶν άπλῶς ἢ ἔν ἐστιν ἢ ἔκ τενων ένάδων : εί γάρ ήνωμένον, δήλον ώς έχ τενων

<sup>(1)</sup> C. παραλαμβάνοντες.

<sup>(2)</sup> Bekk. iauro.

έστί ταῦτα δὲ εί μεν ένάδες, δηλον τὸ συμδαϊνον : εί δὶ ήνωμένα, πάλιν είς τὰ έξ ὧν έστι μεταδατέον, καὶ ή ἐπ' ἄπειρον ἡ εῖς τινας ἐνάδας καταληκτέον, ἐξ ἐπ τὸ ήνωμένον ἐστὶν ὡς ἐκεῖ στοιγείων. Αφ' ὧν καὶ λάδοις αν ότι πάντα τὰ πράγματα ή ένάδες εἰσὶν ἡ ἀριβμοί το γάρ μη ον ένας άλλ' ήνωμένον, εξπερ έστα έχ τινων ένάδων πεπερασμένων, άριθμός έστι, καὶ οτος αν είη πρώτος αριθμός έξ (1) αδιαιρέτων ύποστάς έκαστη γαρ ένας αδιαίρετος · ὁ δὲ τῶν ὅντων αριθμές και έξ όντων, ούκ έξ άδιαιρέτων ώστε είτι μέν αίτων των όντων, είκοτως, ού πάντων έστιν αίτιον, είτι ε τῶν ἐνάδων ἐξ ὧν τὰ πάντα, εἰκότως πάντων αἶτων: οὐδὲν γάρ ἐστιν ὁ μὴ ἔστιν ἐνὰς ἐξ ἐνάδων. Οὐκ ἄρα δεῖ πάντων αἰτίας ἐν (2) τῷ ἐνὶ λέγειν, εἰ δὲ μὴ τοῦτο λέγοντας, τινών αἴτιον ήγεῖσθαι τὸ ἐν ὡς τῶν ἐναὸν αίτιον, είπερ πάντως έχ τούτων ύφέστηχεν. Επειδί τοίνυν καὶ τῆς θείας ψυχῆς ἐστιν αἴτιον, καθόσον καὶ ταύταις ή ὑπόστασίς ἐστιν ὡς πᾶσι τοῖς οὖσιν ἐξ ἐνάδων, είχοτως ἐπέχεινα αὐτὸ δεῖ δειγθῆναι καὶ ταύτας. και γάρ αί θεῖαι ψυχαί καθόσον μέν είσι νοεραί, νοῦν έγουσιν αίτιον, χαθόσον δε οὐσίαι, τὸ ον, χαθόσον δε ένοειδεῖς, τὸ ἐν, ἀπ' ἐχείνου λαβοῦσαι τὴν ὑπόσταση, η έκαστη πληθός έστι τινών έναδων, και τούτων μέν ώς στοιχείων έχει δε και έκάστη ένίζον το πλήθος έν, διὸ καὶ όλον ὅ τι ἐστὶν ἐκάστη, καὶ οὐχὶ πλῆθος ἀσύντακτον. Ότι δ' οὖν καὶ τούτων ἐπέκεινα τὸ ἔν, διὰ τῶν

<sup>(1)</sup> D. 6 de adiametrus.

<sup>(</sup>a) D. ev Ti évi eivez déyezv.

προκειμένων αποδείκνυται εφόδων ου πασαί γε μήν άποδείζεις έχ τε ισότητος καὶ έχ τοῦ όμοίου καὶ άνομοίου, διότι τὸ ἰσηλικον καὶ ὁμηλικον λέγεται καὶ τὰ ἀντιχείμενα τούτοις, πάλιν ἀπὸ τῶν αἰτίων προϊοῦσαι τῆς θείας ψυχῆς τῶν τε γεννητικῶν καὶ τῶν προσεγώς αύτων έκθεωτικών, δι' ών μέσων και των πρωτίστων εξήρτηται θεών καὶ αὐτοῦ μετέχουσι τοῦ ένος. Τὸ μὲν γὰρ Ισον καὶ ἄνισον τῶν ἐγκοσμίων ἄν είη ίδια θεών, παρ' ών αί θεῖαι ψυχαὶ πάντως ἐκθεοῦνται · νοῦν γὰρ θεῖον λαδοῦσαι θεῖαί είσιν, ὡς ἐν Νόμοις ηκούσαμεν το δε ομοιον και ανόμοιον έκ των αφωμοιωτικών, ών περ αί ψυγαί μετέγουσι πρώτως αύται γάρ είκόνες πρώται των όντων είσιν, οίον ψυγαί είκόνες ούσαι πάντως άπο τούτων ύφεστάσιν, ώστε είχότως διά τε ισότητος και όμοιστητος χαρακτηρίζεται τὸ ἐσηλικον καὶ ἀνισηλικον, καὶ τὸ ὁμηλικον καὶ τὸ άνομηλικον. Αλλ' όπως μέν δείκνυται το μήτε πρεσδύτερον έαυτοῦ ἡ άλλου του, μήτε νεώτερον είναι τὸ ἐν, πιπόρι καιεδοι εξεικαοίπει . ομώς οξ οιι ορκ ισιγγικοί έσυτφ ή άλλφ, νῦν σχεπτέρν. Τὸ ἐν δή, φησιν, οὐτε πρός έαυτό ούτε πρός άλλο μετέχει του τε ίσου καί τοῦ όμοίου. δέδεικται γὰρ άμφότερα. πᾶν δὲ τὸ ἰσήλικον, είτε πρός έαυτό ήν τοιούτον είτε πρός άλλο, μετέγει τοῦ τε ίσου καὶ τοῦ όμοίου πρός ο καὶ έστιν ἰσηλιχον $\cdot$  τὸ ἔν αὖ( $\mathbf 1$ )οὕτε ἐαυτῷ φατέον οὔτε άλλ $\boldsymbol \omega$  τινὶ τῶν πάντων ἰσηλικον· δεῖ γὰρ ἀμφοῖν εἰς (2) τὴν καθ'

<sup>(</sup>r) B. oov.

<sup>(</sup>s) B. Deest sic.

ήλιχίαν ταυτότητα καὶ τοῦ ἴσου καὶ τοῦ ὁμοίου · τά τε γὰρ τοῦ ἴσου χρόνου, εἰ μὴ καὶ όμοίως ἔχη, τὴν αὐτὴν ήλικίαν ούκ αν άγειν (1) λέγοιτο. Ούκουν οὐδὲ άνθρωπος τριαχοντούτης ισηλικός έστι φοίνικι τριακοντούτη. χωλύει γὰρ οὐδεν τὸν μεν ήδη πρεσδύτην εξναι, τὸν δέ νεώτερον, διότι ό μηδέ σύμπας βίος ό αὐτὸς ἀμφοίν. καὶ τὰ ὅμοια άλληλοις, εἰ μὴ καὶ τὸν (2) ἴσον εἴη βεδωκότα γρόνον, οὐκ ἄν ἔγοι τὴν αὐτὴν ἡλικίαν πρεσβύτη γαρ ανθρωπος ίππω πρεσδύτη δήλον όμοιος έστεν, αλλ' ούχ ισηλιξ. ή γάρ οίμαι χρόνου ισότης ου ποιεί ταντότητα της ήλιχίας. Αμφότερα άρα συλληπτέον, τό π ομοιον καὶ τὸ ἴσον, εἰς τὸ καθ' ἡλικίαν ταυτόν · δεὸ κπὶ τὸ .μέν ισηλικον ονομάζεται, το δε ομηλικον το μεν επό τῆς κατὰ τὸ (3) τοῦ χρόνου πληθος ἰσότητος, τὸ δὲ ἀκὸ της κατά τὸ (4) της ηλικίας εἶδος ὁμοιότητος, και ούτω μέν φυσικώς. Ετι δε κάλλιον είποις αν, ότι τούτων τών δύο τάξεων (5) έξήρηται προσεχῶς ή θεία πᾶσα ψυχή, κεὶ διὰ τούτων όμοιοῦται τοῖς θείοις, καὶ ἀνάγεται καὶ ἐκθεοῦται καὶ μετέχει τοῦ ένὸς, ὡς μὲν ἐκθεουμένη, τῶν ἐγκοσμίων δεομένη θεῶν τῶν ἐκθεούντων αὐτὴν, ὡς δὲ εἰκαζομένη, τῶν ὑπερχοσμίων, οὖς καὶ πρώτους ἀφομοιοῦν πάντα τοῖς οὖσιν ἐλέγομεν. Εκείθεν οὖν καὶ ἡ ἰσότης καὶ ἡ ὁμοιό της έφήχει τοῖς τὴν ἡλικίαν ἄγουσι · καὶ γὰρ τὰν χρόνον άμφότεραι γεννώσιν αι τάξεις, αι μέν ώς πρώται ελλάμπουσαι τοῖς ἐν τῷ κόσμῳ τῷδε γρόνου μετέχου-

<sup>(1)</sup> Α. ούκ ἀνάγκη λέγοιτο.

<sup>(4)</sup> B. Deest τδ.

<sup>(2)</sup> B. Tò (GOV.

<sup>(5)</sup> D. των διατάξεων.

<sup>(3)</sup> B. Deest τό.

σιν, αί δε ως πρώτων εἰκόνων οὐσῶν τῶν ὑπὸ τοῦ χρόνου μετεχομένων, μᾶλλον δε ως πρώτης εἰκόνος ὅντος τοῦ χρόνου, καθάπερ καὶ ὁ Τίμαιός φησι πρὸ γὰρ τῶν ὑπὸ τοῦ χρόνου μετρουμένων (1) ἐστὶν εἰκὼν ὁ χρόνος αὐτὸς τοῦ αἰῶνος, ὡς ἐκεῖνός φησι.

« Καὶ μὴν καὶ ὅτι ἀνομοιότητός τε καὶ ἀνισότητος « οὐ μετέχει, καὶ τοῦτο ἐλέγομεν. — Πάνυ μὲν οὖν. — « Πῶς οὖν οἰόν τε ἔσται τινὸς ἡ πρεσδύτερον ἡ νεώτε-« ρον εἶναι, ἡ τὴν αὐτὴν ἡλικίαν ἔχειν τω, τοιοῦτον « ὄν; — Οὐδαμῶς. — Οὐκ ἄρα ἄν εἴη νεώτερον, οὐδὲ « πρεσδύτερον, οὐδὲ τὴν αὐτὴν ἡλικίαν ἔχον τὸ ἐν, « οὖτε αὐτῷ οὕτε ἄλλω. — Οὐ φαίνεται. »

Τὰ λοιπὰπροδλήματα διὰ τούτων ἀποδείχνυται τῶν ρημάτων ὡς οὕτε πρεσδύτερον οὕτε νεώτερον ἐστι τὸ πρῶτον οὕτε έαυτοῦ οὕτε ἄλλου τινὸς, ἡ δὲ ἀπόδειξις ἀπὸ τῶν ἀντιχειμένων τοῖς προειρημένοις, τῆς ἀνομοιότητος λέγω καὶ τῆς ἀνισότητος, τοιόνδε τινὰ προαγομένη τρόπον τὸ ἐν οὕτε ἄνισον ἐαυτῷ ἐστιν ἡ ἄλλῳ, οὕτε ἀνόμοιον, ὰ δὴ πρότερον προαποδέδεικται πᾶν δὲ τὸ πρεσβύτερον εἴτε ἐαυτοῦ εἴτε ἄλλου ἄνισόν ἐστι κατὰ χρόνον, καὶ ἀνόμοιον ἐκείνῳ οὖ ἄν ἡ νεώτερον ἡ πρεσδύτερον τὸ ἄρα ἐν οὕτε νεώτερον οὕτε αὐτοῦ οὕτε ἄλλου οὕτε πρεσδύτερον τὸ μὲν γὰρ τῆς κατὰ χρόνον ἀνισότητος μὴ μετέχον καὶ ἀνομοιότητος οὐ κωλύεται καθ' ἔτερον τρόπον ἄνισον εἶναι καὶ ἀνόμοιον. Οὕκουν ἐν τοῖς αἰωνίοις ἐστὶν ἡ κατὰ χρόνον ἀνισότης

<sup>(1)</sup> D. καταμετρουμένων.

και άνομοιστης, έστι δε όμως άλλως και ου κατά γρόνον έν τοῖς πλήθεσιν αὐτών καὶ ἐν ταῖς δυνάμεσε · τὸ δέ μηδαμώς τοῦ ἀνίσου καὶ τοῦ ἀνομοίου δεκτικόν, δ¾λον ώς οὐδ' αν τῆς κατὰ χρόνον ἀνισότητος μετέγοι καὶ ἀνομοιότητος. Πολλῷ ἄρα μᾶλλον τὸ ἐν ἐξήρηται της κατά γρόνον ένεργούσης θείας οὐσίας, όσφ δή καὶ των αιτίων αυτής υπερέχει των τελειωτικών τουτο γάρ δή και αύτος ήμιν ενδεικνύμενος προσέθηκε τό, τοιούτον όν· τὸ γὰρ όμοιότητος καὶ ἀνομοιότητος έπέχεινα πῶς ἀν μετέχοι τῶν ὁμοιότητος καὶ ἀνομοιότητος μετεγόντων: και το ισότητος και άνισότητος έξηρημένον πῶς ἀν συντάττοιτο τοῖς μερικῶς (Ι) τούτων μετειληφόσι; το γάρ κατά γρόνον άψσον και ίσον οὺ πάσης μετέσγε τῆς τοῦ ἀνίσου τε καὶ ἴσου δυνάμεως. Συμπερανάμενος δή οὖν καὶ ταῦτα τὰ λοιπὰ δύο προδλήματα, τὸ μήτε πρεσδύτερον είναι μήτε **νεώτερο** τὸ ἐν, ἐπάγει κοινὸν συμπέρασμα τῆς τριάδος ταύτες. ώς άρα ούτε πρεσδύτερον έστιν ούτε νεώτερον ούθ' έκοτοῦ ,οὖτε ἄλλου τὸ ἐν οὖτε τὴν αὐτὴν ἡλικίαν ἔγον, συναιρών τὸ πλήθος όλον εἰς μίαν καὶ κοινὴν ἀργὰν προσθείς δε και το ούθ' έαυτῷ ούτε άλλῳ, και την είς έξ διαίρεσιν ήμιν παραδέδωκεν, και την διά της τριώδος άνοδον έπὶ τὴν δυάδα τὴν θείαν δεδήλωκε. διὰ δυάδος δε ήμεν πάσας τὰς τάξεις παραδούς τὰς θείας, ένταῦθα διὰ τριάδος πεποίηται τὴν ἔκφανσιν τῆς θείας ψυχής, καὶ εἴπομεν δι' ἡν αἰτίαν. Ϊν' οὖν πάλιν δυαδιχῶς χαὶ ταύτην ὑφεστῶσαν θεωρήσωμεν, τὸ οῦθ' έαυτῷ οὖτε ἄλλφ προσέθηκεν ἐν τῷ συμπεράσματι.

<sup>(</sup>ε) C. μερικώτερον.

\*  ${\bf A}\rho^2$  οὖν οὐδὲ ἐν χρόνφ τὸ παράπαν δύναιτο ᾶν εἶ-« ναι τὸ ἐν, εἰ τοιοῦτον εἴη · ἢ οὐκ ἀνάγκη ἐάν τι ἢ ἐν « χρόνφ , αἰεὶ αὐτὸ αὐτοῦ πρεσδύτερον γίγνεσθαι; — • Ανάγκη. »

Μετά την τριάδα την πρώτως θεωρουμένην έπὶ τῆς θείας ψυχής έθελει και πάσαν γρονικήν μέθεξιν άποφήσαι τοῦ ἐνός. Εστιν οῦν ή ἀπόδειξις τοιαύτη τὸ ἐν ούτε πρεσδύτερον έαυτοῦ έστιν ούτε νεώτερον ούτε ίσήλικον, ώσπερ δέδεικται παν δε το γρόνου μετέγον έαυτοῦ πρεσδύτερον έστιν άμα καὶ νεώτερον καὶ ισηλιχον το άρα εν ού μετέχει χρόνου. Καὶ πῶς γὰρ αν τοῦ όλου γρόνου καὶ αὐτοῦ τοῦ αἰῶνος ἐξηρημένον μερικών τινων ἀπ' αὐτοῦ μετέχοι περιοδικών μετρήσεων; καί τοι καὶ τοῦτο ζητήσεως άξιον, πῶς οὐκ αἰῶνος ἐπέκεινα το πρώτον έδειξεν άλλα χρόνου μόνον κωλύεται γὰρ οὐδὲν πρό χρόνου παντός ύφεστως εἶναι αἰώνιον, ή και τουτο τότε δείξει προελθών ό λόγος, όταν αὐτὸ δείξη μηδε τοῦ ἔστιν ἀνεχόμενον, καὶ πολλῷ πλέον, όταν μηδέ τοῦ ένὸς τοῦ σύν τῷ ἔστι · πᾶν γάρ τὸ αἰώνιον άμα τῷ ἔστιν ὑφέστηκεν, εἴπερ τὸ ἀεὶ εἶναι προσήχει τοῖς αἰωνίοις. Νῦν δὲ ἐπειδή τὴν ἀργὴν πεποίηται τών ἀποφάσεων ἀπό των πολλών, α δή μετα των νοητών έστιν, έν δὲ τῷ (1) καὶ ὁ αἰὰν, εἰκότως τῶν μὲν χρόνου μετεγόντων δείχνυσε τὸ εν εξηρημένον καὶ χρόνου παντός · τὸν δὲ αἰῶνα καὶ τὰ αἰώνια σεσίγηκε, καί τοι γε άμφοτέρων μέτρων όντων, τοῦ μέν έν τοῖς οὖαι,

<sup>(1)</sup> Sie Codd. scribendum videtur vo.

τοῦ δὲ ἐν τοῖς γιγνομένοις, καὶ ὅντων καὶ αἰωνίω τολλών καὶ χρόνων, τὸ πρώτον ὑπὲρ πάντα τὰ μέτρα ταὐτί έστι, δι' αύτην την ένστητα, πάντων ον μέτρων κά τῶν αἰώνων καὶ τῶν χρόνων, παρ' ὧ τὸ μετρείδα τοῖς οὖσιν ὑπάρχει καὶ τοῖς γιγνομένοις. Εἰ δὶ βοώλε και τουτο λεγέσθω πρός την προκειμένην ζήτηση, έπ δείξας το έν μη έστως έν τοῖς έμπροσθεν, έχει καὶ έπ ούκ αἰώνιον, οὐδ' αἰών μείνει γὰρ ἐν ἐνὶ καὶ αἰων, κε παν τὸ αἰώνιον ἔστηχεν ἐν τῷ αὐτῷ. Δι' ἐχείνων πίνυν δεδειγμένον, εἰκότως οὐκ ἢξίωται λόγου χωρίς 🛣 ποτε ούν, φαίη αν τις, χρόνου μέν ουδαμώς έστι με έχον τὸ ἐν, χρόνος δέ ἐστιν αὐτό καὶ γὰρ οἱ Ποδρό ρειοι καιρόν αὐτὸ προσηγόρευον, καὶ Ορφεὺς χρόπ<sup>έπ</sup> καλει το πρώτιστον. Χρόνος μέν ουν έστιν ίνα μήμβ ψυχών καὶ δλοις των κινουμένων ή ἀπ' αὐτοῦ καθα τελειότης. τὰ γὰρ αἰώνια κρείττω τῶν κατὰ χρόσο ένεργούντων έστὶ, καὶ οὐ τῶν μὲν χειρόνων έστιν ὑπ στατικόν, των δε κρειττόνων αναίτιον καιρός δε α λεῖτο παρὰ τοῖς Πυθαγορείοις ὅτι οὐ καὶ τοῦ δών τος αἴτιός ἐστιν· ὁ γὰρ καιρὸς τοιοῦτος νέμων ἐχάστ κατὰ τὸ πρόσφορον τὴν αὐτῷ προσήκουσαν ώφ<sup>ελεια.</sup> Εξρηται δὲ ἔμπροσθεν ὅπως κατὰ Πλάτωνα καὶ ὁ καρός των μετά το πρώτον έστιν, έχ των έν Φιλήδο κ κπρυγμένων, χρόνος δὲ ὑπὸ ὀρφέως ὀνομάζεται κατὰ δή τινα θαυμαστήν άναλογίαν. Γενέσεις γὰρ ὁ Θωλόρος τῶν ἀγεννήτων μυστικὰς παραδούς, καὶ τὸ αίτων τῆς έκφανσεως τῶν θείων, χρόνον σύμδολικῶς ων<sup>όμασεν</sup> όπου γαρ γένεσις έχει και χρόνος. ή τε γαρ των αίσθατῶν γένεσις κατὰ χρόνον ἐστὶ τὸν ἐγκόσμιον, καὶ ἡ τῶν ψυχῶν κατὰ τὸν ὑπερουράνιον, καὶ ἡ τῶν ἀϊδίων κατὰ τὸ ἐν, ἐπειδὴ καὶ ταύτην γέννησιν κεκλήκαμεν τὴν ἀπόβἠητον αὐτῶν ἐπικρύπτοντες πρόοδον. Ὠσπερ οὖν τὴν ἄγρυπνον τῶν θείων ἐνέργειαν τὴν χωριστὴν ἀπὸ τῶν προνοουμένων ὕπνον αὐτῶν ἀνεχόμεθα καλούντων, καὶ δεσμὸν τὴν ἔνωσιν, καὶ λύσιν τὴν πρόοδον, οὕτω καὶ χρόνον καὶ γένεσιν τοῖς ἀχρόνοις καὶ ἀγεννήτοις προσαγόντων, ἀνεκτέον τοῦ Πλάτωνος τὸν συνεγνωσμένον χρόνον τοῦ ἐνὸς ἐν τούτοις ἀποφάσκοντος.

« Οὐχοῦν το γε πρεσδύτερον ἀεὶ νεωτέρου πρεσδύ- τερον; — Τί μήν; — Τὸ πρεσδύτερον ἄρα ἐαυτοῦ γιγνόμενον καὶ νεώτερον ἐαυτοῦ ἄμα γίγνεται, εἴπερ μέλλει ἔχειν ὅτου πρεσδύτερον γίγνεται. — Πῶς λέ- γεις; — Δδε. »

Βούλεται μὲν κατασκευάσαι διὰ τούτων τε καὶ τῶν ἐξῆς ὅτι πᾶν τὸ χρόνου μετέχον πρεσδύτερον ἐστι καὶ ἰσήλικον ἐαυτῷ· τοῦτο δὲ βουλόμενος, ἀναγκαίως προαποδείκνυσιν ὅτι αὐτό τι ἐαυτοῦ πρεσβύτερον ἐστιν· ἢ δὲ αὐτὸ ἐαυτοῦ πρεσδύτερον, δῆλον ὅτι καὶ ἐαυτοῦ νεωτερόν ἐστιν· πρὸς γὰρ ἐαυτὸ καλεῖται νεώτερον ἄμα καὶ πρεσδύτερον. Δόξειε δ' ἄν ἀπορώτατος (1) εἶναι, καὶ, ἴν' εἴπω, σοφιστικός πως οὐτος ὁ λόγος. Πῶς γὰρ αὐτὸ τι ἐαυτοῦ καὶ πρεσδύτερον ἄμα καὶ νεώτερόν ἐστιν; Οὔκουν δὴ ὅγε Σωκράτης, ὁ ἐαυτοῦ πρεσδύτερος γεγονὼς,

<sup>(1)</sup> Codd. ἀπορώτατον.

δέον διελέσθαι καὶ θεωρήσαι τίσι μέν τὸ αὐτὸ καὶ ἀγ γή και πέρας, τίσι δε έτερον, και ότι νῦν περίτω θείων ψυχών ό λόγος, αι και χρόνου μετέχουτι περοδικόν έχουσαι τον χρόνον της θείας κινήσεως, ώσεμ καὶ τὰ ὀχήματα τὰ ἐξημμένα αὐτῶν. Αλλ' οὐτος μο ό λόγος τοῦ καθηγεμόνος ήμῶν. ὅπως δὲ καὶ πῶ πὸ πρεσδύτερον έαυτοῦ γιγνόμενον άμα καὶ νεώτερον έωτοῦ γίγνεται, διδάξει διὰ τῶν μεσοτήτων δύο ή όπ τέρα ὑπόθεσις εὑρίσκουσα τὴν ἀνάγκην τῆς ἀδιεζεκπ τούτων έπὶ πάντων τῶν γρόνου μετειληγότων ὑεωπίσεως καὶ οὐκ ἐπὶ τῶν κύκλφ κινουμένων μόνως Νό δ' οὖν ταῦτα τοῖς ὑποκειμένοις οἰκείως ἡηθένα, 🗯 ταϊς περιόδοις έφαρμόζοντα τῶν θείων ψυχώ, ψή αναγεγράφθω καθάπερ είπομεν. Εί δὲ δεῖ καθώνα όντα τὸν λόγον καὶ νῦν συντόμως ἡμᾶς ἐφαρμίστ πασι τοῖς γιγνομένοις πρεσθυτέροις ἐαυτῶν, ἐπιστίπο τες εἴπομεν · ὅτι πᾶν ὡς ἀληθῶς τὸ γιγνόμενον ἐἐἐποὶ πρεσδύτερον εν ῷ γίνεται πρεσδύτερον καὶ νεώπερη ή γνεται τοῦτο, καθό γίγνεται πρεσδύτερον τὸ γάρτα δεχαετές γιγνόμενον τοῦ ένναετοῦς γίγνεται πρεσώ τερον εν ῷ δὲ γίγνεται τοῦτο, νεώτερον έαυτοῦ ή γνεται τὸ ἐνναετὲς, ὥσπερ καὶ πρὸ τούτου τὸ 🖽 ένναετες εγίγνετο πρεσδύτερον, το δε οκταετές επ γνετο τοῦ τότε γιγνομένου νεώτερον έχάτερον Τά έν γενέσει ον άλλο καὶ άλλο γίνεται καὶ οὐδέποπ μένει ταυτόν. Καὶ εἰ οῦτω τὸ γίγνεσθαι λάβοιμεν, εὐρήσομεν ον το ως αληθως ον το παν γιγνόμενον πρεσθύτερον, διά τὸ ἀεὶ ἄλλο λαμδάνεσθαι, καὶ καθάπερ τὸ πρεσδύτερον, ούτω καὶ τὸ νεώτερον μετατιθέμενον, ὡς ἐκεῖνο ἀπ' ἄλλου ἐπ' άλλο, καθάπερ πρότερον ἦν, τὸ πρεσδύτερον αὐτὸ καθιστάμενον.

« Διάφορον (1) ετερον έτερου ούδεν δει γίγνεσθαι ήδη « ὅντος διαφόρου, ἀλλὰ τοῦ μέν ήδη ὅντος ήδη είναι, « τοῦ δὲ γεγονότος γεγονέναι, τοῦ δὲ μελλοντος μελ- « λειν, τοῦ δὲ γιγνομένου οῦτε γεγονέναι οῦτε μελλειν « οῦτε είναι που (2) διάφορον, ἀλλὰ γίγνεσθαι καὶ ᾶλ- « λως οὐκ είναι. — Ανάγκη γάρ (3). »

Τοῦ προσδιαλεγομένου ζητήσαντος πῶς τὸ αὐτὸ καὶ πρεσδύτερον έαυτοῦ άμα έστὶ καὶ νεώτερον, εἰς τὴν τούτου θήραν ο Παρμενίδης παραλαμδάνει χοινόν τινα κανόνα περὶ τῶν ἀντικειμένων ἄπαξ άπάντων, ὡς πρός τι μέν, άλλ' ούχ όταν ή συνώνυμα ώς τὸ ίσον ή όμοιον, άλλ' έτερώνυμα ώς πατήρ, υίός τῷ γὰρ ὅντι τὰ τοιαῦτα διάφορά ἐστιν, οὐ τοῖς ὀνόμασι μόνον, άλλὰ τοῖς είδεσιν όμοειδη γαρ έχεινα (4) όσα συνώνυμά έστι. Διάφορα οὖν ταῦτα προσαγορεύουσι, καὶ ὁ λέγει, τοιοῦτόν ἐστιν, ὡς ἄν ἔχοι τῶν ὄντως ἀντιχειμένων θάτερον, οῦτως ἔξει καὶ τὸ λοιπὸν, εἰ τῶν ὅντων ἡ τῶν μελλόντων θάτερον, καὶ τὸ λοιπὸν τῶν μελλόντων, εἰ τῶν γεγονότων ἡ τῶν γινομένων θάτερον, κἀκεῖνο τῶν γιγνομένων. Εί γὰρ τὸ μὲν εῖη, τὸ δὲ μὴ, δῆλον ὡς χατὰ μὲν τὴν αὐτοῦ φύσιν ἐστὶν ἐχεῖνο, ὡς δὲ ἀντιχείμενον οὐκ ἔστι· καὶ γὰρ τὸ ὁπωσοῦν ἀντικείμενον,

<sup>(1)</sup> Β. διαφέρον.

<sup>(3)</sup> Β. γὰρ ἄν.

<sup>(2)</sup> C. εἶναί τι διάφορον. Bekk.(4) C. ἐχεῖνα ὅντα συνώνυμα. εἶναί πφ δ.

κάτ' αὐτὸ τοῦτο καθόσον ἀντικείμενον λέγεται, τῆς τοῦ πρός τι μετέγει φύσεως : άντιχειμένω γαρ άντίχεντα. Τοιούτος μέν έστιν ο κανών. Ισως δ' άν τις ζητήσειε πῶς είχονα καὶ παράδειγμα τῶν πρός τι λέγοντες, τὸ μὲν είναι, φαμέν, το δε γίγνεσθαι και γεννητον είναι. Իιτέον δε ώς είχων οὐ γίνεται είχων, άλλά τι άλλο γεγομένη έστιν τῷ είκειν και γίγνεσθαι τοῦ ἐαυτῆς παραδείγ ματος είχων καθόσον γάρ είχων έστι τοῦ ὅντος, ἔχε τὸ είναι τοῦτο ὅπερ δη καὶ λέγεται εἰκονικῶς, καὶ ἀκ έστιν είκων ώς έκεῖνό έστι παράδειγμα. Καὶ εἰ ἔστιν ἐν τῷ γίγνεσθαι τῆ εἰκόνι τὸ εἶναι, συνυφέστηκε τὸ γίγνεσθα της εικόνος ἀεὶ τῷ (Ι) είναι τοῦ παραδείγματος : κπὶ τοῦ ἀεὶ τὸ μὲν αἰώνιον, τῆς δὲ κατ' ἄπειρον (2) χράνον. Εί δὲ ταῦτα ὀρθῶς φαμεν, οὐκ ἀποδεξόμεθα τοὺς πρεγμάτων ἐπιχήρων παραδείγματα ποιούντας · ἔσται-γέρ τὸ παράδειγμα τῆς εἰκόνος οὐκ οὕσης. Εἰ δὲ μὰ ἔστα τό τε παράδειγμα, δηλον ώς οὐ κατ' οὐσίαν αξτιον ξι οὐδὲ ἐν τῷ εἴναι · τὸ γὰρ τῷ εἴναι αἴτιον ἔς τ' ἀν ξί(3) τὸ αὐτὸ πέφυκεν ἐνεργεῖν. Τῶν οὖν δύο θάτερον, εἰ τῶν ποτε όντων και γιγνομένων και άπολλυμένων είναι παρεδείγματα άττα συγχωρήσαιμεν (4), άναγκασθησόμεθε λέγειν ή κάκείνοις προσειικά τι γενέσεως, παραδείγμασι τότε γιγνομένοις, δταν αί είκόνες αὐτῶν γίγνωνται, κά μή ποτε πρότερον μήθ' υστερον ούσι παραδείγμασι, κα

<sup>(1)</sup> B. 7ò.

<sup>.</sup> primæ litteræ ferè deletæ.

<sup>(2)</sup> B. xarà tò da.

<sup>(4)</sup> A. χωρήσαιμεν-

<sup>(3)</sup> Sic B. C. D. ... A. T' Av

διὰ τοῦτο μήτε κατ' οὐσίαν αὐτοῖς ὑπάργειν, ἀλλά κατά συμδεβηκός το είναι παραδείγμασιν, ώς είπομεν, ή και τὰς εἰκόνας αὐτῶν ἀεὶ οὔσας εἶναι, τὰς ποτὲ ούσας καὶ ἐν γενέσει φερομένας - εἴπερ οἰ προκείμενοι περὶ τών πρός τι, καὶ όλως τών άντικειμένων κανόνες είσιν αληθείς. Τοῦτο μέν ώς πόρωμα ληπτέον έχ τοῦ λόγου, θαυμαστόν δε έσται μηδεν εί μή είς τους τρεῖς χρόνους λαδών, διά τοῦ είναι καὶ γεγονέναι καὶ μελλειν, έπήνεγκε και το γίγνεσθαι. τοῦτο γάρ σημαίνει την έν τῷ προϊέναι καὶ ὑφίστασθαι παράτασιν, οὐκ αὐτὴν ψιλὴν την υπαρζιν, ώσπερ το είναι καὶ το όν, διο καὶ τοῦτο προσέθηκεν, άτε οἰκεῖον τοῖς γρόνου μετειληγόσι. Τάγα δ' αν καὶ τὸ μὲν δὴ οὖν(1) αὐτῷ σημαίνει, τὸ πρὸ πάσης κινήσεως εν τῷ νῶν ὁρώμενον ὁν εἰκονιζόμενον τὸ ἐν τῷ αἰωνίφ το δε γενόμενον, το κατά την άπειρίαν την γρονικήν έκτεινόμενου. Τὸ μέν γὰρ αἰώνιον πᾶν όμοῦ έστιν έν τε τῷ μέρει καὶ τῷ ἀπείρφ τοῦ αἰῶνος, διότι μένει ο αίων εν ταυτώ (2) την άπειρίαν, το δε χρόνου μετέγον έστι μέν άεὶ κατά τὸ νῦν, γίνεται δὲ κατά τὸ ἄπειρον τοῦ χρόνου - διὸ καὶ ὁ χρόνος κατ' ἄλλο έστιν άμερης και κατ' άλλο άπειρος.

« Αλλαμήν τό γε πρεσδύτερον διαφορότης νεωτέρου « έστὶ καὶ οὐδενὸς ἄλλου. — Εστι γὰρ. — Τὸ ἄρα πρεσδύτερον έαυτοῦ γιγνόμενον ἀνάγκη καὶ νεώτερον ἄμα « έαυτοῦ γίγνεσθαι. — Εοικεν. »

Από τοῦ κοινοῦ κανόνος ἐπὶ τὸ προκείμενον μεταδεδηκεν· εἰ γὰρ τὸ πρεσδύτερον ἀντίθεσις, ἡν αὐτὸς

<sup>(1)</sup> Sic Codd.

<sup>(2)</sup> D. iv abri.

διαφορότητα κέκληκεν (1) ἐν τούτοις, εἴρηται δὲ ὡς, αἰ γίγνεται τῶν ἀντικειμένων θάτερον, γίγνεται καὶ τὸ λεῖπον, δήλον το συναγόμενον ώς, εί γίγνοιτο πρεσδύτερον, γίγνεται καὶ τὸ νεώτερον τὸ γὰρ ἐαυτοῦ γιγνόμενον πρεσδύτερον άμα καὶ νεώτερον έαυτοῦ γίγνεται καὶ πρός τὸ αὐτὸ ἄμφω, καθάπερ εἶπομεν ἔμπροσθεν. Εἰ δὲ λέγοι τις ότι καὶ ὁ Σωκράτης ἐαυτοῦ γίνεται πρεσδύτερος άλλ' οὐ νεώτερος, έροῦμεν ὅτι γίνεται μὲι πρεσδύτερος ὁ Σωκράτης χυρίως, ἄμα δὲ ὁ αὐτὸς γίνεται καὶ νεώτερος αὐτὸς αύτοῦ, διότι καὶ τὸ νεώτερων έν αὐτῷ άλλο καὶ άλλο γίνεται ἀεὶ, καθάπερ καὶ τὸ πρεσδύτερον : ἐν γενέσει γὰρ ὄν τὸ μετ' ἀλληλων συνεξαλλάττεσθαι, καθάπερ εἴπομεν. Εἰ δὲ καὶ άλλος τις τρόπος έστὶ τοῦ καὶ πρεσδύτερον έαυτοῦ τι γιγνόμενον άμα γίγνεσθαι καὶ νεώτερον, ή δευτέρα ὑπόθεσις πιας αναδιδάξει. Η γαρ αυτή πρόθεσις κατά μέν τέν άριθμητικήν μεσότητα έαυτοῦ ποιεί πρεσδύτερον τὸ την προσθήχην τοῦ γρόνου ταύτην λαβόν, χατά γε την γεωμετρικήν τὸ αὐτὸ νεώτερον έλασσούμενον κατὰ τὸν λόγον, ὡς ἐν ἐχείνοις ἔσται καταφανές.

« Αλλαμήν καὶ μήτε πλείω έαυτοῦ γίγνεσθαι χρόνον • μήτε ελάττω, άλλὰ τὸν ἔσον χρόνον καὶ γίγνεσθαι • ἐαυτῷ καὶ εἶναι καὶ γεγονέναι καὶ μελλειν ἔσεσθαι • — Ανάγκη γὰρ οὖν καὶ ταῦτα. »

Δέδεικται ότι τὸ χρόνου μετέχον, δ καὶ ἀποφήσαι βούλεται τοῦ ἐνὸς, ἄμα νεώτερον αὐτοῦ γίνεσθαι καὶ πρεσδύτερον, καὶ εἴπομεν ὅπως τε οἰκειοῦντες τὸν λό-

<sup>(1)</sup> C. indhesser.

γον τοῖς περιοδικῶς ζῷσι πρός γε τὸ παρὸν ἰκανῶς, διότι τό χυκλιχῶς ἐνεργοῦν τὴν αὐτὴν ἀρχὴν ἔχει τῆς περιόδου χαὶ τελευτήν· χαὶ ὡς μὲν ἐγγυτέρφ τῆς τελετῆς γιγνόμενον, πρεσδύτερον γίγνεται, ώς δε συνεγγίζον μαλλον καὶ μᾶλλον τῆ ἀργῆ καὶ τὸ πέρας ἐν, οὕτω καὶ πρεσδύτερον έπ' αὐτοῦ καὶ νεώτερον ταυτόν· καὶ ὅπως άληθής ό λόγος καὶ ἐπὶ πάντων τῶν χρόνου μετεχόντων ἀεὶ, καὶ ἐπὶ τοῦ πρεσδυτέρου καὶ τοῦ νεωτέρου κινουμένων. καὶ ἐν γενέσει ὄντων, καὶ πρὸς ἄλλο τὸ πρεσδύτερον, άλλου τοῦ νεωτέρου πάντως άναφαινομένου διὰ τὴν άμα τῷ πρεσδυτέρφ τοῦ νεωτέρου πάντως ἐξαλλαγήν. Βούλεται δη οὖν όμοῦ τοῖς συνειρημένοις συναγαγεῖν ότι τὸ τοιοῦτον καὶ ἰσηλικόν ἐστιν ἐαυτῷ · τὸν γὰρ ἶσον χρόνον έαυτῷ πᾶν γέγονε καὶ μέλλει καὶ γίγνεται καὶ έστιν εἰ γάρ ἐστιν ὁ Σωκράτης ἐβδομηκοντούτης, ἰσηλιξ έαυτῷ ἐστι, καὶ εἰ γένονε τριακοντούτης, τὸν ἶσον έαυτῷ γέγονε χρόνον, καὶ εἰ γίνεται δὴ καὶ τοῦ όμοίως έαυτῷ, γίγνεται τὸν ἴσον χρόνον πρὸς γὰρ ἐαυτὸν χρινόμενον έαυτῷ τὸν ἴσον ἔχει χρόνον. Τοῦτο μέν οὖν οὐδὲν ποικίλον, άλλὰ καὶ ἐν τοῖς κατ' εὐθεῖαν γιγνομένοις δήλον όπως έστιν υπάρχον. άλλον μέν γάρ άλλου πλείω καὶ ἐλάττω χρόνον εἶναι καὶ γίγνεσθαι καὶ γεγονέναι δυνατόν αὐτῷ πάντως Ισον, καὶ οὖτε πλείω ούτε έλάττω.

- « Ανάγκη ἄρα ἐστὶν, ὡς ἔσικεν, ὅσα γε ἐν χρόνω ἐστὶ « καὶ μετέχει τοῦ τοιούτου, ἔκαστον αὐτῶν ω την αὐτην « τε(1) αὐτῷ ήλικίαν ἔχειν, καὶ πρεσδύτερόν γε(2)ἄμα
  - Bekk. τε αὐτὸ ἐαυτῷ ἡλ.
     Bekk. τε.

« αὐτοῦ(1)καὶ νεώτερον γίγνεσθαι. — Κινδυνεύει. — Αλ« λαμλν τῷγε ἐνὶ τῷν τοιούτων παθημάτων οὐδὰν μετῆν.
« — Οὐ γὰρ μετῆν. — Οὐδὰ ἄρα χρόνου αὐτῷ μέτεστιν,
« οὐδ' ἔστιν ἔν τινι χρόνῳ. — Οὔκουν δὰ, ὡς γε ὁ λόγος
« αἰρεῖ. »

Διά τούτων συνάγει το προκείμενον τοῦτο δὲ πτ ότι χρόνου τὸ ἐν οὐ μετείληχεν οὐδὲ ἄστιν ἐν χρόνφ. δεί γὰρ αὐτοῦ καὶ πᾶσαν την θείαν οὐσίαν ἀφελεϊ. άλλὰ μὴ μόνον τὴν ἀκρότητα αὐτῶν · ταῦτα γάρ ἐστι τὰ ἔν τινι χρόνω ἐνεργοῦντα, άλλὰ μὴ ἐν αἰωνι καὶ μετέχοντα χρόνου τινός, & πρότερον ελέγομεν - τὸ δὲ εν ούδενος μετέχει χρόνου, πάντη γαρ τούτων εξέρηται τῶν τινὸς χρόνου μετεχόντων. Πῶς οὖν ὅτι οὐδενὸς γρόνου μετέχει τὸ ἐν ἀποδείκνυται, λέλεκται μὲν καὶ πρότερον, λεγέσθω δε και νύν αυτός ο συλλογισμός. τὸ ἐν οὐδαμιῶς ἐστιν ἐαυτοῦ πρεσδύτερον π νεώτερον π ισηλικον · παν δε το χρόνου μετέχον έαυτου νεώτερ<del>όν</del> εστιν άμα και πρεσβύτερον ισηλικον ουδακώς άρα του χρόνου μετέχει τὸ έν, ο και αὐτὸς συνήγαγεν εἰπών. ου δε άρα χρόνου αυτώ μετεστιν. είτα έτι τελειότερον καὶ οὐδὲ ἐστὶν ἐν χρόνφ τινί παντελῶς γὰρ έξήρηται τοῦ χρόνου, καὶ πάσης ὑπερίδρυται τάξεως χρονικής. Τοῦτο δε οὐ τῷ ἐνὶ μόνω ὑπάρχει τὰ χρόνου μή μετέχειν, άλλα και πασι τοῖς κατά τὴν μεταβατικην κίνησιν άκινήτοις. οὐδε λάδ εκειρα κωειτα κατά χρόνον, καὶ εἰ κινεῖται χρόνου ὄντος, οὐ περὶ αὐτὰ, άλλα τα μετά ταυτα · ούδε γάρ δυ το είναι ἐν χρόνφ (1) B. Deest αὐτοῦ.

τοῦτο τὸ είναι τότε ὅτε ὁ χρόνος ἐστίν · οὐ γὰρ τὸ είναι ἐν τόπφ τουτέστι τὸ είναι ὅτε τόπος ἐστίν, ἢ οὕτως · πᾶν τὸ ἀσώματον ἐν τόπφ φήσομεν είναι, διότι τόπου ὅντος ἐστίν. ὡς οὖν οὐχ ἐν τόπφ τὸ ἀσώματον κὰν ἢ ὅτε ἐστὶ τόπος, οὕτως οὐχ ἐν χρόνφ ἐστί · μήποτε δὲ τότε λεχτέον είναι ὅτε χρόνος ἐστὶ, διότι προϋφέστηχε τοῦ προϋφεστῶτος τῶν ἐν χρόνφ ὅντων, χαὶ τὸ ὅτε χώραν ἐπὶ τούτου παντελῶς οὐχ ἔχει πρὸ αἰῶνος ὑφεστῶτος, ὄς ἐστι παράδειγμα τοῦ χρόνου. Πῶς γὰρ ἀν εἴποι τις τὸ ὅτε ἐπὶ τοῦ μήτε ἐν αἰῶνι μήτε ἐν χρόνφ ὅντος, ἀναινομένου δὲ τὴν πρὸς ἄμφω χοινωνίαν; ὡς γὰρ οὐχ ἐν χρόνφ τὸ ἐν, ὅτι μὴ ἐν χινήσει, οὕτως οὐδ' ἐν αἰῶνι, ὅτι μὴ ἐν στάσει · μένει γὰρ ὁ αἰὼν, ὡς ὁ Τίμαιός φησιν.

«Τί οὖν τὸ εἶναι καὶ τὸ χεγονέναι (1) καὶ τὸ ἐγίγνε«το οὐ χρόνου μέθεξιν δοκεῖ σημαίνειν τοῦ ποτὲ γεγο«νότος; — Καὶ μάλα. —Τί δὲ τὸ ἔσται καὶ τὸ γενή«σεται καὶ τὸ γενηθήσεται οὐ τοῦ ἔπειτα τοῦ (2) μέλ«λοντος; — Ναί. — Τὸ δὲ δὴ ἔστι καὶ τὸ γίγνεται
«οὐ τοῦ νῦν παρόντος; — Πάνυ μὲν οὖν.»

Απέφησε πάντα τοῦ ένὸς ἐν τάξει · τὸ χρόνου μετέχειν ἀπὸ τοῦ μήτε πρεσδύτερον εἶναι μήτε νεώτερον, τοῦτο ἀπὸ τοῦ (3) μήτε ὁμοιότητος μήτε ἰσότητος μήτε ἀνομοιότητος μήτε ἀνισότητος μετέχειν, τὸ ἶσον καὶ ἄνεσον καὶ ὅμοιον καὶ ἀνόμοιον (4), ἀπὸ τοῦ μήτε ταυτὸν

- (1) Sic Codd.— A. correctum slvat in flv. Bekk. flv. yiyovs.
  - (2) Bekk. [Tou].

- (3) A. Deest τοῦτο ἀπὸ τοῦ.
  (4) Hic subest lacunula
- aut mendum aliquod. Sensus

είναι μήτε έτερον, ταῦτα δὲ ἀπὸ τοῦ μὴ είναι άλλο τι ή έν, τουτο δε από του μή χινείσθαι μηδαμώς, τό δέ μή χινεῖσθαι μήτε έστάναι ἀπὸ τοῦ μήτε ἐν ἐαυτῶ είναι μήτε εν άλλω, τοῦτο δὲ ἀπὸ τοῦ μήτε περιέγειν έαυτο μήτε περιέχεσθαι, τοῦτο δὲ ἀπὸ τοῦ μέρη μή έγειν, τοῦτο δὲ ἐκ τοῦ μὴ εἶναι όλον, τοῦτο δὲ ἐκ τοῦ ική είναι πλήθος. Ταῦτ' οὖν ἀποφήσας καὶ καταντήσας έπὶ τοῦ γρόνου μὰ μετέχειν, ο δὰ τῷ πλήθει τῶν θείων ψυγών καὶ τῶν συνηρτημένων αὐταῖς θείων γενῶν (1). καὶ γὰρ μάλιστα τούτοις προσήκειν τὴν διαίρεσιν ταύ την φαμέν καὶ ἀνωθεν είς αὐτοὺς (2) πρόεισι, πρώτον μέν τριαδιχώς είς τό παρόν και παρελθόν και μελλον, έπειτα έννεαγῶς εκαστον τῶν τριῶν τούτων εἰς τρία πάλιν ὑποδιαιρῶν. Τούτων δὲ τῶν διαιρέσεων καὶ ἐν άλλοις αὐτὸς ήμῖν παρέσγετο τῆς τάξεως ἀφορμάς (3). η οὐγὶ καὶ ὁ ἐν Πολιτεία Σωκράτης τὰς Μοίρας διαιρεϊσθαι τὸν χρόνον φησί, καὶ τὴν μὲν ἄδειν τὰ παρελθόντα, τὴν δὲ τὰ παρόντα, τὴν δὲ τὰ μελλοντα; Καὶ ταύτην ἄρα τοῦ γρόνου διαίρεσιν περί τινας τριπλάς ύποστάσεις τῶν χρειττόνων ἡμῶν ἀποληπτέον, ὧν ἐξπρημένον είναι βούλεται τὸ εν ὁ Παρμενίδης · ή μεν γαρ μονάς των ψυχων ήνωται πρός το έν όλον γρόνοναί δὲ πολλαὶ δευτέρως αὐτοῦ μετέγουσι. Καὶ αὶ μὲν

postulat: Neque par aut impar neque simile aut dissimile cum nec sitidem neque alterum. Téds páts toos páts évicos páts opciós.

<sup>(</sup>ι) Hic decsse videtur aut προσήχει aut tale aliquid.

<sup>&#</sup>x27;2) An non αὐτὰ?

<sup>(3)</sup> C. D. ἀφορισμόν. B. ἀφορασκόν. vox nihili.

όλιχῶς, όσα κατὰ τὸ παρελθὸν ἢ παρὸν ἢ μέλλον, αί δὲ μερικῶς, ὥσπερ αἱ κατὰ τὰς τούτων διαφορὰς οὐσιωμέναι εκάστη γὰρ τῶν όλων συντέτακται πληθος οίχεῖον, οὖ τὸ μὲν ἄχρον κατὰ τὸ ἦν, τὸ δὲ μέσον κατὰ τὸ γεγονέναι (1), τὸ δὲ τελευταῖον κατὰ τὸ ἐγίνετο · καὶ τη κατά τὸ παρὸν ἄλλο δεύτερον, οὖ τὸ μὲν κυριώτατον χαρακτηρίζεται τῷ ἔστι, τὸ δὲ μέσον τῷ γέγονε, τὸ δὲ τελευταῖον τῷ γίγνεται καὶ τῆ κατὰ τὸ μέλλον άλλο τρίτον, ού τὸ μὲν ὑψηλότατον τῷ ἔστι, τὸ δὲ έν μέσω τεταγμένον τῷ γενήσεται, τὸ δὲ τελευταῖον άφορίζεται τῷ γενηθήσεται καὶ οῦτω δὴ τῶν τριῶν τούτων όλοτήτων αἱ τρεῖς τριάδες ἔσοχται προσεχῶς έξηρτημέναι, πάσαι δε αὐται τῆς ἐαυτῶν μονάδος. Τί οὖν ἄρα τοῦτο φαμέν; ὅτι μεμερισμένως ἐνεργοῦσιν αί διηρημέναι κατά τὰ μύρια τοῦ χρόνου τάξεις, καὶ οὐ πᾶσαι κατὰ πάντα τὸν γρόνον, ἀλλ' αἱ μὲν κατὰ τὸ παρελθόν μόνον καὶ τίνι τούτων ἔκαστον ἀφορίζομεν, οὐχ ἔξομεν εἰπεῖν · μέχρι τίνος γὰρ ἦν τὸ παρόν η το παρελθόν, καὶ πόθεν ἄρξεται λοιπόν το μέλλον; Αλλ' ἴσως ἄμεινον λέγειν ὅτι πᾶσαι μέν κατὰ πάντα τὸν χρόνον ἐνεργοῦσιν, ἀλλ' ἔχοντος τοῦ ὅλου χρόνου τριπλάς εν αὐτῷ δυνάμεις, τὴν μεν τελεσιουργόν πάσης κινήσεως, την δε συνεκτικήν των ύπ' αὐτων βασιλευομένων καὶ φρουρητικήν, την δὲ ἐκφαντορικήν τῶν θείων καὶ γὰρ εἰς κύκλον τὰ πάντα περιάγων τὰ μή αἰώνια τῶν πραγμάτων τελειοῖ καὶ συνέχει τὴν οὐσίαν αὐτῶν καὶ ἐκφαίνει τὴν ἡνωμένην τοῦ αἰῶνος αὐτοῖς

<sup>(1)</sup> Sic Codd. Leg. γέγονε.

ἀπειρίαν, ἀνελίττων τὸ συνηρημένον ἐν τοῖς αἰῶσι πλῆθος · όθεν δη ούτος ό έμφανης χρόνος, ώς φησιν ό Τίμαιος, έχφαίνεται ήμεν τὰ μέτρα τῶν θείων περιόδων καὶ τελειοί τὰ τῆδε καὶ γενόμενα φρουρεί τοις οἰκείος άριθμοῖς. Τοῦ δ' οὖν χρόνου τοῦ τῶν ψυχῶν τριττὰς δυνάμεις έχοντος, την τελεσιουργόν, την συνεκτικήν, την έκφαντορικήν, κατά την πρός τον αιώνα όμοιότητα. καὶ γὰρ ὁ αἰων, ως ἐν άλλοις ἐδείξαμεν, τὴν μέσην τάξιν έχων έν τοῖς νοητοῖς, τελειοῖ μέν τὴν μεθ' έσυτὸν τέξιν ένωσιν αὐτῆ γορηγῶν, ἐκφαίνει δε τὴν πρὸ αὐτοῦ τὴν άββητον αὐτῆς ἔνωσιν προάγων εἰς πλῆθος, συνέγει δὲ τὸν μέσον τῶν νοητῶν σύνδεσμον, καὶ πάντα φρουρεί . διὰ τῆς ἐαυτοῦ δυνάμεως ἀκαταστάτως • ἄνωθεν δ' οἶν άπὸ τοῦ αίῶνος ὁ χρόνος τὰς τριπλᾶς δυνάμεις καταδεξάμενος, δίδωσιν αὐτὰς καὶ ταῖς ψυχαῖς, άλλ' ὁ μὲν αίων ήνωμένως ήκε την τριάδα ταύτην, ο δε γρόνος ήνωμένως αμα καὶ διηρημένως, αὶ δὲ ψυχαὶ διηρημένως. όθεν δή τούτων αί μέν κατ' άλλην, αί δέ κατ' άλλην χαρακτηρίζονται δύναμιν· αί μέν τὸ έκφαντορικόν μιμούμεναι τοῦ χρόνου, αἱ δὲ τὸ τελεσιουργόν, αἰ δε το συνεκτικόν, ώσπερ και των Μοιρών αι μεν πρός τό συμπληρούν και τελειούν ήνωμέναι λέγονται τπ παρελθόντα άδειν, άει μεν ένεργούσαι και άει άδουσα τάς έαυτων φδάς, νοήσεις οὖσαι καὶ ποιήσεις περικοσιμίως · συμπληρωτικόν γάρ έστι τό παρελθόν · α 🎉 πρός τὸ συνέχειν τὰ παρόντα φρουροῦσι γὰρ αὐτῶν την ουσίαν και την γένεσιν αι δε πρός το εκφαίνειν το μέλλον · τὸ γὰρ μήπω ὄν εἰς οὐσίαν καὶ εἰς τέλος ἄγου-

σιν. Ούκ ἀστόχως ἄρα καὶ τὸν χρόνον τριχή τοῦτον ειώθαμεν διαιρείν είς παρελθόν και μελλον και παρόν διά τὰς τριπλᾶς τοῦ χρόνου δυνάμεις, τὴν ἐκφαντορικήν, την τελεσιουργόν (1), την συνεκτικήν, αὐτά δὲ άλλως μέν ἐπὶ αἰῶνος, άλλως δὲ ἐπὶ τοῦ γρόνου, καὶ άλλως ἐπὶ τῶν ψυγῶν. Εἰ δὲ βούλει καὶ κατ' άλλον τρόπον, ἐπειδὴ τῶν κρειττόνων ἡμῶν ψυχῶν τάξις ἐστὶν είς πρώτας και μέσας και τελευταίας διηρημένων, αί μέν όλικώτατα αὐτῶν ψκείωνται πρὸς τὸ παρελθὸν καὶ τὸ παρὸν χαὶ τὸ μελλον : ὡς οὖν τοῦτο τῶν δύο περιεχτιχὸν (2), οὕτω χαὶ ἐχεῖναι τῶν λοιπῶν· αἱ δὲ μέσαι πρός τὸ παρόν καὶ γὰρ τοῦτο ποτὲ μέλλον ἦν, ούπω δε παρελθόν ώς ούν τὸ παρόν περιεχτικόν τοῦ. μελλοντος, ούτω και αι μέσαι των μετ' αὐτὰς περιληπτικαί, περιέχονται δὲ ἐν ταῖς πρὸ αὐτῶν : αἱ δὲ τρίται κατά τὸ μελλον· τοῦτο γὰρ οὐ διά τοῦ παρόντος ώδευσεν (3), ούτε πως γέγονε παρελθόν, άλλ' έστι μέλλον μόνον, ώσπερ δή και αι τρίται ψυχαί έαυτων είσι μόνον, άλλων δε διά την είς το μεριχώτατον υπόδασιν ουδαμώς περιεκτικαί · το γαρ πέρας αύται συνελίσσουσι κατά την είς τρία διαίρεσιν τῶν μετὰ θεοῦ γενῶν, ἐπεὶ καθ' ἐκάστην πάλιν τῶν τριῶν τούτων όλοτήτων πληθός έστι τριαδικόν. Αλλά τὰ μέν άλλα προϊόντες θεωρήσομεν, την δε πρώτην τριάδα τέως ἐπισκεπτέον. Αύτη δήπου κοινὸν ἔγει πᾶσα το ποτέ τοῦτο γὰρ τοῦ παρελθόντος καὶ τῆς συμπλη-

<sup>(</sup>τ) C. την τελεσιουργικήν.

<sup>(3)</sup> C. diúdeugev.

<sup>(</sup>a) D. περιεκτικών.

κατ' αὐτὸ τοῦτο καθόσον ἀντικείμενον λέγεται, τῆς τοῦ πρός τι μετέγει φύσεως · άντιχειμένω γαρ αντίχενται. Τοιούτος μεν έστιν ο κανών. Ισως δ' αν τις ζητήσειε πώς είχονα και παράδειγμα των πρός τι λέγοντες, το μέν είναι, φαμέν, το δε γίγνεσθαι και γεννητον είναι. Ρητέον δὲ ὡς εἰκὼν οὐ γίνεται εἰκὼν, άλλά τι άλλο γιγνομένη έστιν τῷ εἴκειν και γίγνεσθαι τοῦ ἐαυτῆς παραδείγματος είκων · καθόσον γὰρ είκων έστι τοῦ ἄντος, ἔχει τὸ είναι τοῦτο ὅπερ δη καὶ λέγεται εἰκονικῶς, καὶ ἀεί έστιν είκων ώς έκεῖνό έστι παράδειγμα. Καὶ εὶ έστιν ἐν τῷ γίγνεσθαι τῆ εἰκόνι τὸ εἶναι, συνυφέστηκε τὸ γίγνεσθαι τῆς εἰκόνος ἀεὶ τῷ (1) εἶναι τοῦ παραδείγματος · καὶ τοῦ ἀεὶ τὸ μὲν αἰώνιον, τῆς δὲ κατ' ἄπειρον (2) γρόνον. Εί δε ταῦτα όρθῶς φαμεν, οὐκ ἀποδεξόμεθα τοὺς πραγμάτων ἐπικήρων παραδείγματα ποιούντας : ἔσται γκρ τὸ παράδειγμα τῆς εἰκόνος οὐκ οὕσης. Εἰ δὲ μὴ ἔστα τό τε παράδειγμα, δήλον ώς οὐ κατ' οὐσίαν αξτιον πν οὐδὲ ἐν τῷ εἶναι · τὸ γὰρ τῷ εἶναι αἴτιον ἔς τ' αν  $\frac{\pi}{4}(3)$ τὸ αὐτὸ πέφυκεν ένεργεῖν. Τῶν οὖν δύο θάτερον, εἰ τῶν ποτε όντων και γιγνομένων και άπολλυμένων είναι παραδείγματα άττα συγχωρήσαιμε» (4), ἀναγκασθησόμεθε λέγειν ή κάκείνοις προσειναί τι γενέσεως, παραδείγμασι τότε γιγνομένοις, ὅταν αξ εἰκόνες αὐτῶν γίγνωνται, καὶ μή ποτε πρότερον μήθ' υστερον ούσε παραδείγμασε, κα

<sup>(1)</sup> B. Tò.

J. prime littere ferè delete.

<sup>(2)</sup> Β. κατὰ τὸ ἀπ.

<sup>(4)</sup> A. χωρήσαιμεν.

<sup>(3)</sup> Sic B. C. D. ... A. T' Äv

διὰ τοῦτο μήτε κατ' οὐσίαν αὐτοῖς ὑπάργειν, ἀλλὰ κατά συμβεβηκός το είναι παραδείγμασιν, ώς είπομεν, ή και τὰς είκονας αὐτῶν ἀεὶ οὖσας εἶναι, τὰς ποτὲ ούσας καὶ ἐν γενέσει φερομένας - εἴπερ οἱ προχείμενοι περὶ τῶν πρός τι, καὶ όλως τῶν ἀντικειμένων κανόνες εἰσιν αληθείς. Τοῦτο μέν ώς πόρισμα ληπτέον έχ τοῦ λόγου, θαυμαστόν δε έσται μηδεν εί μη είς τους τρεῖς γρόνους λαδών, διὰ τοῦ εἶναι καὶ γεγονέναι καὶ μέλλειν, ἐπήνεγκε και το γίγνεσθαι. τοῦτο γάρ σημαίνει την έν τῷ προϊέναι καὶ ὑφίστασθαι παράτασιν, οὐκ αὐτὴν ψιλὰν την υπαρξιν, ώσπερ το είναι και το όν, διο και τουτο προσέθηκεν, άτε οίκεῖον τοῖς γρόνου μετειληγόσι. Τάγα δ' αν καὶ τὸ μὲν δὴ οὖν(1) αὐτῷ σημαίνει, τὸ πρὸ πάσης κινήσεως εν τῷ νῦν ὁρώμενον ον εἰκονιζόμενον τὸ εν τῷ αἰωνίφ · τὸ δὲ γενόμενον, τὸ κατὰ την ἀπειρίαν την χρονικήν έκτεινόμενου. Τὸ μέν γὰρ αἰώνιον πᾶν όμοῦ έστιν έν τε τῷ μέρει καὶ τῷ ἐπείρφ τοῦ αἰῶνος, διότι μένει ο αίων εν ταυτώ (2) την άπειρίαν, το δε χρόνου μετέχον έστι μέν ἀεὶ κατὰ τὸ νῦν, γίνεται δὲ κατὰ τὸ ἄπειρον τοῦ γρόνου - διὸ καὶ ὁ γρόνος κατ' ἄλλο έστιν άμερης και κατ' άλλο άπειρος.

« Αλλαμήν τό γε πρεσδύτερον διαφορότης νεωτέρου « ἐστὶ καὶ οὐδενὸς ἄλλου. — Εστι γὰρ. — Τὸ ἄρα πρεσδύτερον ἐαυτοῦ γιγνόμενον ἀνάγκη καὶ νεώτερον ἄμα « ἐαυτοῦ γίγνεσθαι. — Εοικεν. »

Από τοῦ χοινοῦ κανόνος ἐπὶ τὸ προκείμενον μετα-Βέβηκεν· εἰ γὰρ τὸ πρεσδύτερον ἀντίθεσις, ἢν αὐτὸς

<sup>(1)</sup> Sic Codd.

<sup>(2)</sup> D. de abre.

διαφορότητα κέκληκεν (1) έν τούτοις, εξρηται δε ώς, ε γίγνεται τῶν ἀντιχειμένων θάτερον, γίγνεται καὶ τὸ λεῖπον, δηλον το συναγόμενον ώς, εί γίγνοιτο πρεσδύτερον, γίγνεται καὶ τὸ νεώτερον τὸ γὰρ ἐαυτοῦ γιγνόμενον πρεσδύτερον άμα καὶ νεώτερον έαυτοῦ γίγνεται καὶ πρός τὸ αὐτὸ ἄμφω, καθάπερ εἴπομεν ἔμπροσθεν. Εἰ δὲ λέγοι τις ότι καὶ ὁ Σωκράτης έαυτοῦ γίνεται πρεσδύτερος άλλ' οὐ νεώτερος, έροῦμεν ὅτι γίνεται μὲν πρεσδύτερος ο Σωχράτης χυρίως, άμα δὲ ο αὐτὸς γίνεται καὶ νεώτερος αὐτὸς αὐτοῦ, διότι καὶ τὸ νεώτερον έν αὐτῷ ἄλλο καὶ άλλο γίνεται ἀεὶ, καθάπερ καὶ τὸ πρεσδύτερον · εν γενέσει γὰρ ον τὸ μετ' άλληλων συνεξαλλάττεσθαι, καθάπερ εἴπομεν. Εἰ δὲ καὶ άλλος τις τρόπος έστὶ τοῦ καὶ πρεσδύτερον έαυτοῦ τι γεγνόμενον αμα γίγνεσθαι καὶ νεώτερον, ή δευτέρα ὑπόθεσις ήμᾶς ἀναδιδάξει. Η γὰρ αὐτή πρόθεσις κατὰ μὲν τὰν άριθμητικήν μεσότητα έαυτοῦ ποιεί πρεσδύτερον τὸ την προσθήχην του χρόνου ταύτην λαβόν, κατά γε τὰν γεωμετρικήν τὸ αὐτὸ νεώτερον έλασσούμενον κατὰ τὸν λόγον, ώς εν έχείνοις έσται καταφανές.

« Αλλαμήν καὶ μήτε πλείω έαυτοῦ γίγνεσθαι χρόνον « μήτε ελάττω, αλλὰ τὸν ἔσον χρόνον καὶ γίγνεσθαι « έαυτῷ καὶ εἶναι καὶ γεγονέναι καὶ μελλειν ἔσεσθαι « — Ανάγκη γὰρ οὖν καὶ ταῦτα. »

Δέδεικται ότι τὸ χρόνου μετέχον, ὁ καὶ ἀποφπσαι βούλεται τοῦ ἐνὸς, ἄμα νεώτερον αὐτοῦ γίνεσθαι καὶ πρεσδύτερον, καὶ εἴπομεν ὅπως τε οἰκειοῦντες τὸν λό-

<sup>(1)</sup> C. ixelages.

γον τοῖς περιοδικῶς ζῶσι πρός γε τὸ παρὸν ἰκανῶς, διότι τὸ χυχλιχῶς ἐνεργοῦν τὴν αὐτὴν ἀρχὴν ἔχει τῆς περιόδου χαὶ τελευτήν · χαὶ ὡς μὲν ἐγγυτέρῳ τῆς τελετῆς γιγνόμενον, πρεσδύτερον γίγνεται, ώς δὲ συνεγγίζον μάλλον καὶ μᾶλλον τῆ ἀρχῆ καὶ τὸ πέρας ἐν, οὕτω καὶ πρεσδύτερον ἐπ' αὐτοῦ καὶ νεώτερον ταυτόν καὶ ὅπως άληθής ό λόγος καὶ ἐπὶ πάντων τῶν χρόνου μετεχόντων ἀεὶ, καὶ ἐπὶ τοῦ πρεσδυτέρου καὶ τοῦ νεωτέρου κινουμένων καὶ ἐν γενέσει ὄντων, καὶ πρὸς άλλο τὸ πρεσδύτερον, άλλου τοῦ νεωτέρου πάντως άναφαινομένου διὰ τὴν άμα τῷ πρεσδυτέρο τοῦ νεωτέρου πάντως ἐξαλλαγήν. Βούλεται δή οὖν όμοῦ τοῖς συνειρημένοις συναγαγεῖν ότι τὸ τοιοῦτον καὶ ἰσηλικόν ἐστιν ἐαυτῷ · τὸν γὰρ ἶσον χρόνον έαυτῷ πᾶν γέγονε καὶ μέλλει καὶ γίγνεται καὶ έστιν : εί γάρ έστιν ο Σωχράτης έβδομηχοντούτης, ίσηλιζ έαυτῷ ἐστι, καὶ εἰ γένονε τριακοντούτης, τὸν ἶσον έαυτῷ γέγονε χρόνον, καὶ εἰ γίνεται δη καὶ τοῦ ὁμοίως έαυτῷ, γίγνεται τὸν ἶσον χρόνον: πρὸς γὰρ ἐαυτὸν χρινόμενον έαυτῷ τὸν Ισον έχει χρόνον. Τοῦτο μέν οὖν οὐδὲν ποικίλον, άλλὰ καὶ ἐν τοῖς κατ' εὐθεῖαν γιγνομένοις δήλον όπως έστιν ύπάρχον. άλλον μέν γάρ άλλου πλείω καὶ ἐλάττω χρόνον εἶναι καὶ γίγνεσθαι καὶ γεγονέναι δυνατόν αὐτῷ πάντως Ισον, καὶ οὕτε πλείω ούτε ελάττω.

<sup>«</sup> Ανάγκη ἄρα ἐστὶν, ὡς ἔσικεν, ὅσα γε ἐν χρόνῳ ἐστὶ « καὶ μετέχει τοῦ τοιούτου, ἔκαστον αὐτῶν τὴν αὐτήν « τε(1) αὐτῷ ἡλικίαν ἔγειν, καὶ πρεσδύτερόν γε(2) ἄμα

Bekk. τε αὐτὸ ἐαυτῷ ἡλ.
 Bekk. τε.

- αὐτοῦ(1) καὶ νεώτερον γίγνεσθαι. Κινδυνεύει. Αλ Αμήν τῷγε ἐνὶ τῷν τοιούτων παθημάτων οὐδὲν μετῆν.
   Οὐ γὰρ μετῆν. Οὐδὲ ἄρα χρόνου αὐτῷ μέτεστιν,
   οὐδὶ ἔστιν ἔν τινι χρόνῳ. Οὔκουν δὴ, ὡς γε ὁ λόγος
   αἰρεῖ.»
- Διὰ τούτων συνάγει το προκείμενον τοῦτο δὲ ἐν ότι χρόνου τό εν ού μετείληχεν ούδε έστιν εν χρόνω. δεί γὰρ αὐτοῦ καὶ πᾶσαν την θείαν οὐσίαν ἀφελεῦ. άλλά μή μόνον την άκρότητα αὐτών ταῦτα γάρ ἐστι τὰ ἔν τινι χρόνφ ἐνεργοῦντα, άλλὰ μὴ ἐν αἰῶνε καὶ μετέχοντα χρόνου τινός, & πρότερον ελέγομεν - τὸ δε εν ούδενός μετέχει χρόνου, πάντη γάρ τούτων έξήρηται τῶν τινὸς χρόνου μετεχόντων. Πῶς οὖν ὅτι οὐδενὸς χρόνου μετέχει τὸ ἐν ἀποδείκνυται, λέλεκται μέν καὶ πρότερον, λεγέσθω δε και νῦν αὐτὸς ὁ συλλογισμός. τὸ ἐν οὐδαμῶς ἐστιν ἐαυτοῦ πρεσδύτερον ἡ νεώτερον ἡ ισηλικον · παν δε το χρόνου μετέχον έαυτοῦ νεώτερόν έστιν άμα και πρεσβύτερον ισηλικον ουδαμώς άρα του χρόνου μετέχει τὸ έν, ὁ καὶ αὐτὸς συνήγαγεν εἰπών οδδε άρα χρόνου αὐτῷ μέτεστιν: εἶταἔτι τελειότερον καὶ οὐδὲ ἐστίν ἐν χρόνφ τινί παντελῶς γὰρ έξήρηται τοῦ χρόνου, καὶ πάσης ὑπερίδρυται τάξεως γρονικής. Τοῦτο δὲ οὐ τῷ ἐνὶ μόνῳ ὑπάρχει τὰ χρόνου μή μετέγειν, άλλα και πασι τος κατά την μεταθατικην κίνησιν άκινήτοις. οὐδε λάρ εκείνα κανείται κατά χρόνον, και εί κινείται χρόνου όντος, ού περί αὐτὰ, άλλα τα μετά ταυτα · οὐδε γκρ Το το είναι εν χρόνφ

<sup>(1)</sup> B. Deest autou.

τοῦτο τὸ εἶναι τότε ὅτε ὁ χρόνος ἐστίν · οὐ γὰρ τὸ εἶναι ἐν τόπφ τουτέστι τὸ εἶναι ὅτε τόπος ἐστῖν, ἢ οὕτως · πᾶν τὸ ἀσώματον ἐν τόπφ φήσομεν εἶναι, διότι τόπου ὅντος ἐστῖν. Ὠς οὖν οὐκ ἐν τόπφ τὸ ἀσώματον κὰν ἢ ὅτε ἐστῖ τόπος, οῦτως οὐκ ἐν χρόνφ ἐστῖ · μήποτε δὲ τότε λεκτέον εἶναι ὅτε χρόνος ἐστὶ, διότι προϋφέστηκε τοῦ προϋφεστῶτος τῶν ἐν χρόνφ ὄντων, καὶ τὸ ὅτε χώραν ἐπὶ τούτου παντελῶς οὐκ ἔχει πρὸ αἰῶνος ὑφεστῶτος, ὄς ἐστι παράδειγμα τοῦ χρόνου. Πῶς γὰρ ἀν εἴποι τις τὸ ὅτε ἐπὶ τοῦ μήτε ἐν αἰῶνι μήτε ἐν χρόνφ ὅντος, ἀναινομένου δὲ τὴν πρὸς ἄμφω κοινωνίαν; Ὠς γὰρ οὐκ ἐν χρόνφ τὸ ἐν, ὅτι μὴ ἐν κινήσει, οῦτως οὐδ' ἐν αἰῶνι, ὅτι μὴ ἐν στάσει · μένει γὰρ ὁ αἰὼν, ὡς ὁ Τίμαιός φησιν.

«Τί οὖν τὸ εἶναι καὶ τὸ γεγονέναι (1) καὶ τὸ ἐγίγνε« το οὐ χρόνου μέθεξιν δοκεῖ σημαίνειν τοῦ ποτὲ γεγο« νότος; — Καὶ μάλα. —Τί δὲ τὸ ἔσται καὶ τὸ γενή« σεται καὶ τὸ γενηθήσεται οὐ τοῦ ἔπειτα τοῦ (2) μέλ-

« λοντος; — Ναί. — Τὸ δὲ δὰ ἔστι καὶ τὸ γίγνεται « οὐ τοῦ νῦν παρόντος; — Πάνυ μὲν οὖν. »

Απέφησε πάντα τοῦ ἐνὸς ἐν τάξει · τὸ χρόνου μετέχειν ἀπὸ τοῦ μήτε πρεσδύτερον εἶναι μήτε νεώτερον, τοῦτο ἀπὸ τοῦ (3) μήτε ὁμοιότητος μήτε ἰσότητος μήτε ἀνομοιότητος μήτε ἀνισότητος μετέχειν, τὸ ἶσον καὶ ἄνεσον καὶ ὅμοιον καὶ ἀνόμοιον (4), ἀπὸ τοῦ μήτε ταυτὸν

<sup>(1)</sup> Sic Codd.— A. correc-

<sup>(2)</sup> Bekk. [705].

<sup>(3)</sup> A. Deest τοῦτο ἀπὸ τοῦ.

<sup>(4)</sup> Hic subest lacunula aut mendum aliquod. Sensus

είναι μήτε έτερον, ταῦτα δὲ ἀπὸ τοῦ μή είναι άλλο τι ή έν, τουτο δε άπο του μή κινεισθαι μηδαμώς, το δὲ μὴ χινεῖσθαι μήτε έστάναι ἀπὸ τοῦ μήτε ἐν ἐαυτῷ είναι μήτε εν άλλω, τοῦτο δε ἀπό τοῦ μήτε περιέγειν έαυτο μήτε περιέχεσθαι, τοῦτο δὲ ἀπὸ τοῦ μέρη μή έγειν, τοῦτο δὲ ἐχ τοῦ μὰ εἶναι όλον, τοῦτο δὲ ἐχ τοῦ ική είναι πλήθος. Ταῦτ' οὖν ἀποφήσας καὶ καταντήσας έπὶ τοῦ χρόνου μὰ μετέχειν, ὁ δὰ τῷ πλήθει τῶν θείω ψυγών καὶ τῶν συνηρτημένων αὐταῖς θείων γενών (1) καὶ γὰρ μάλιστα τούτοις προσήκειν τὴν διαίρεσιν ταύ την φαμέν καὶ άνωθεν εἰς αὐτοὺς (2) πρόεισι, πρώτω μέν τριαδιχώς είς τὸ παρὸν καὶ παρελθὸν καὶ μελλον, έπειτα έννεαγῶς έχαστον τῶν τριῶν τούτων εἰς τρία πάλιν ὑποδιαιρῶν. Τούτων δὲ τῶν διαιρέσεων καὶ ἐν άλλοις αὐτὸς ήμιν παρέσχετο τῆς τάξεως ἀφορμάς (3). ή οὐγὶ καὶ ὁ ἐν Πολιτεία Σωκράτης τὰς Μοίρας διαρεϊσθαι τὸν χρόνον φησί, καὶ τὴν μεν ἄδειν τὰ παρελθόντα, την δε τα παρόντα, την δε τα μελλοντα; Κά ταύτην άρα τοῦ χρόνου διαίρεσιν περί τινας τριπλάς ύποστάσεις τῶν κρειττόνων ἡμῶν ἀποληπτέον, ὧν ἐξπρημένον είναι βούλεται τὸ ἐν ὁ Παρμένίδης - ή μέν γάρ μονάς των ψυχων ήνωται πρός τὸ έν όλον γρόνον αί δὲ πολλαὶ δευτέρως αὐτοῦ μετέχουσι. Καὶ αί μὲν

postulat: Neque par aut impar neque simile aut dissimile cum nec sitidem neque alterum. Tode parte con parte évicon parte opocon parte dos pocos.

<sup>(</sup>ι) Hic deesse videtur aut προσήχει aut tale aliquid.

<sup>(2)</sup> An non αὐτὰ?

<sup>(3)</sup> C. D. άφορισμόν. B. άφερασκόν. vox nihili.

όλιχῶς, όσα κατὰ τὸ παρελθὸν ἢ παρὸν ἢ μέλλον, αί δὲ μεριχῶς, ὥσπερ αἱ κατὰ τὰς τούτων διαφορὰς οὐσιωμέναι έχάστη γὰρ τῶν όλων συντέταχται πληθος οίχεῖον, ού τὸ μὲν ἄχρον χατὰ τὸ ἦν, τὸ δὲ μέσον χατά τὸ γεγονέναι (1), τὸ δὲ τελευταῖον κατὰ τὸ ἐγίνετο · καὶ τη κατὰ τὸ παρὸν ἄλλο δεύτερον, οὖ τὸ μὲν κυριώτατον χαρακτηρίζεται τῷ ἔστι, τὸ δὲ μέσον τῷ γέγονε, τὸ δὲ τελευταῖον τῷ γίγνεται καὶ τῆ κατὰ τὸ μελλον άλλο τρίτον, οὐ τὸ μὲν ὑψηλότατον τῷ ἔστι, τὸ δὲ έν μέσω τεταγμένον τῷ γενήσεται, τὸ δὲ τελευταῖον άφορίζεται τῷ γενηθήσεται καὶ οῦτω δὴ τῶν τριῶν τούτων όλοτήτων αἱ τρεῖς τριάδες ἔσονται προσεχῶς έξηρτημέναι, πάσαι δε αύται τῆς ἐαυτῶν μονάδος. Τί οὖν ἄρα τοῦτο φαμέν; ὅτι μεμερισμένως ἐνεργοῦσιν αί διηρημέναι κατά τὰ μύρια τοῦ χρόνου τάξεις, καὶ οὐ πᾶσαι κατὰ πάντα τὸν χρόνον, άλλ' αἱ μὲν κατὰ τὸ παρελθόν μόνον και τίνι τούτων έκαστον άφορίζομεν, ούκ έξομεν είπεῖν : μέγρι τίνος γὰρ ἦν τὸ παρόν η το παρελθόν, και πόθεν άρξεται λοιπόν το μέλλον; Αλλ' ἴσως ἄμεινον λέγειν ὅτι πᾶσαι μὲν κατὰ πάντα τὸν χρόνον ἐνεργοῦσιν, ἀλλ' ἔχοντος τοῦ ὅλου χρόνου τριπλάς εν αὐτῷ δυνάμεις, τὴν μεν τελεσιουργόν πάσης χινήσεως, την δε συνεχτικήν τῶν ὑπ' αὐτῶν βασιλευομένων καὶ φρουρητικήν, την δὲ ἐκφαντορικήν τῶν θείων καὶ γὰρ εἰς κύκλον τὰ πάντα περιάγων τὰ μλ αἰώνια τῶν πραγμάτων τελειοῖ χαὶ συνέχει τὴν οὐσίαν αὐτῶν καὶ ἐκφαίνει τὴν ἡνωμένην τοῦ αἰῶνος αὐτοῖς

<sup>(1)</sup> Sic Codd. Leg. Yéyove.

απειρίαν, ανελίττων το συνηρημένον εν τοῖς αἰῶσι πλέ θος · όθεν δη ούτος ο έμφανης χρόνος, ως φησιν ο Τίμαιος, εκφαίνεται ήμεν τὰ μέτρα τῶν θείων περώδων καὶ τελειοί τὰ τῆδε καὶ γενόμενα φρουρεί τοις οἰκείος άριθμοῖς. Τοῦ δ' οὖν χρόνου τοῦ τῶν ψυχῶν τριττάς δυνάμεις έχοντος, την τελεσιουργόν, την συνεκτική, την έκφαντορικήν, κατά την πρός τον αιώνα όμοιότητε: καὶ γὰρ ὁ αἰὼν, ώς ἐν άλλοις ἐδείξαμεν, τὴν μέσην τέξη έχων έν τοῖς νοητοῖς, τελειοῖ μέν τὴν μεθ' έσυτὸν τέξο ένωσιν αὐτῆ χορηγῶν, ἐχφαίνει δε τὴν πρὸ αὐτοῦ τὰ άββητον αὐτῆς ἔνωσιν προάγων εἰς πλῆθος, συνέχει δὲ τὸν μέσον τῶν νοητῶν σύνδεσμον, καὶ πάντα φραφά . διὰ τῆς ἐαυτοῦ δυνάμεως ἀκαταστάτως • ἄνωθεν δ'οὐν άπὸ τοῦ αἰῶνος ὁ χρόνος τὰς τριπλᾶς δυνάμεις 25 τε δεξάμενος, δίδωσιν αὐτὰς καὶ ταῖς ψυχαῖς, ἀλλ' ἡμὸτ αίων ήνωμένως ήκε την τριάδα ταύτην, ο δε χρίπο ηνωμένως αμα και διηρημένως, αι δε ψυχαι διηρημέ νως · οθεν δή τούτων αί μέν κατ' άλλην, αί δέ κατ άλλην χαρακτηρίζονται δύναμιν. αξ μεν τὸ έκραντομ. κόν μιμούμεναι τοῦ χρόνου, αἱ δὲ τὸ τελεσιουργόν, εἰ δὲ τὸ συνεκτικὸν, ὥσπερ καὶ τῶν Μοιρῶν αἱ μὲν τρὰ τὸ συμπληροῦν καὶ τελειοῦν ἡνωμέναι λέγοντα τὰ παρελθόντα άδειν, άεὶ μὲν ἐνεργοῦσαι χαὶ ἀεὶ ἄδουσε τὰς ἐαυτῶν ψόὰς, νοήσεις οὖσαι καὶ ποιήσεις περικο σμίως · συμπληρωτικόν γάρ έστι το παρελθά · ε & πρὸς τὸ συνέχειν τὰ παρόντα φρουροῦσι γὰρ <sup>σίντῶν</sup> την οὐσίαν και την γένεσιν αι δε πρός το έκφαίνει το μέλλον · τὸ γὰρ μήπω ον εἰς οὐσίαν καὶ εἰς τέλος ἄζου-

σιν. Οὐκ ἀστόχως ἄρα καὶ τὸν χρόνον τριχῆ τοῦτον ειώθαμεν διαιρείν είς παρελθόν και μέλλον και παρόν διὰ τὰς τριπλᾶς τοῦ χρόνου δυνάμεις, τὴν ἐκφαντορικήν, την τελεσιουργόν (1), την συνεκτικήν, αὐτά δέ αλλως μέν ἐπὶ αἰῶνος, άλλως δὲ ἐπὶ τοῦ χρόνου, καὶ άλλως έπὶ τῶν ψυγῶν. Εἰ δὲ βούλει καὶ κατ' άλλον τρόπον, ἐπειδή τῶν χρειττόνων ήμῶν ψυχῶν τάξις ἐστὶν είς πρώτας και μέσας και τελευταίας διηρημένων, αί μέν όλικώτατα αὐτῶν ψκείωνται πρὸς τὸ παρελθὸν καὶ τὸ παρὸν καὶ τὸ μέλλον : ὡς οὖν τοῦτο τῶν δύο περιεχτιχον (2), ούτω χαὶ ἐχεῖναι τῶν λοιπῶν · αἱ δὲ μέσαι πρός τὸ παρόν καὶ γὰρ τοῦτο ποτὲ μέλλον ἦν, ούπω δὲ παρελθόν : ὡς οὖν τὸ παρὸν περιεχτικὸν τοῦ μελλοντος, ούτω καὶ αἱ μέσαι τῶν μετ' αὐτὰς περιληπτικαί, περιέγονται δε έν ταῖς πρό αὐτῶν αί δε τρίται κατά τὸ μελλον · τοῦτο γὰρ οὐ διά τοῦ παρόντος ώδευσεν (3), ούτε πως γέγονε παρελθόν, άλλ' έστι μέλλον μόνον, ώσπερ δή καί αί τρίται ψυχαί έαυτων είσι μόνον, άλλων δε διά την είς το μεριχώτατον υπόδασιν ουδαμώς περιεχτικαί το γάρ πέρας αύται συνελίσσουσι κατά την είς τρία διαίρεσιν τῶν μετά θεοῦ γενῶν, ἐπεὶ καθ' ἐκάστην πάλιν τῶν τριῶν τούτων όλοτήτων πληθός έστι τριαδικόν. Αλλά τά μέν άλλα προϊόντες θεωρήσομεν, την δε πρώτην τριάδα τέως ἐπισκεπτέον. Αυτη δήπου κοινὸν ἔγει πᾶσα τὸ ποτέ · τοῦτο γὰρ τοῦ παρελθόντος καὶ τῆς συμπλη-

<sup>(</sup> τ ) C. τὰν τελεσισυργικάν.

<sup>(3)</sup> C. diadeuger.

<sup>(</sup>α) D. περιεκτικών.

ρώσεως ίδιον · διαιρείται δὲ τῷ ἦν, τῷ γέγονε, τῷ έγίγνετο. Πάλιν οὖν τῶν τριῶν τούτων τὸ μέν σημαίνει την ακρότητα της τριάδος, τὸ ήν, κατ' αὐτήν τὴν ῦπαρξιν ἀφορίζον · τὸ δὲ τὴν ἀθρόαν τελείωσιν, τὸ γγονε· το δε την εν τῷ τελειοῦσθαι παράταση, πό ήγνετο, μιμήματα ταθτα τών νοητών, τὸ μὲν τίν, τοῦ όντος, τὸ δὲ γέγονε, τοῦ αἰῶνος, τὸ δὲ ἐγίγνετο, τὸ πρώτως αἰωνίου. Τὸ μεν γὰρ εἶναι πᾶσιν έκ τοῦ πρώτοι. τὸ δὲ όμοῦ πᾶν καὶ ὅλον ἀπὸ τοῦ μέσου, τὸ δὲ πληθέ σθαι καὶ ἐκτείνεσθαι ὁπωσοῦν ἐκ τοῦ τρίτου τούτος δε τοῦς τρισί και τὰ έξῆς ἐστὶν ἀνάλογον (1) τρία καπ τε τὸ μέλλον καὶ κατὰ τὸ παρὸν καὶ τὸ παρελθόν 📬 μέν ήν το έσται και το έστι, το μέν του μελλονικ, τὸ δὲ τοῦ παρόντος. τῷ δὲ γέγονε τὸ γενήσετα και τὸ γέγονεν : ἔτερον γὰρ παρ' ἐκεῖνο τὸ γέγονε, τὸ μὸν ώς παρελθόν, τὸ δὲ ὡς παρόν · συνεκτικόν γάρ ἐσπ τὸ γέγονε, καὶ ὁρῶμεν αὐτὸ καὶ ὡς τελειωθέν καὶ ὡς τῶν τελειωθέν κατά τὸ νῶν τὸ ἄχρονον, οἶον γέγονεν έκλαψις· ταυτόν γάρ τοῦτο τῷ συντετέλεσται νῦν. Ἐπιδί οῦν διττὸν ἀσήμαινε τὸ γέγονεν, ἐπὶ τοῦ παρόντος δώ μόνα εἶπε, τὴν πρώτην τὸ ἔστι καὶ γίγνεται, ἵνα μὶ παράξη τὸν λόγον, ὕστερον δὲ προσθήσει καὶ ἐπὶ τοῦ παρόντος τὸ γέγονε, τὸ δὲ ἐγίνετο τρίτον ἀναλογον λαμβάνει τῷ γίγνεται, δεύτερον δὲ τὸ γενηθήσεια: τοῦτο γὰρ οὐ ταυτὸν τῷ γενήσεται, μὴ τοῦθ' ὑπολάδωμεν σημαίνει γάρ το μέν γενήσεται την άγρονη άθρόαν εἰς τὸ μελλον ῦπαρξιν, οἶον ἀστραπὴ γενήσε-

(1) C. ἀναλογα.

ται τὸ δὲ γενηθήσεται τὴν παρατάσεως πρόοδον, γενηθήσεται ανθρωπος · ἐπὶ δὲ ἀστραπῆς εἰπεῖν τὸ γενηθήσεται ψεῦδός (1) έστιν. Αναλογον οῦν αὶ δύο τριάδες αύται τῆ πρὸ αὐτῶν, καὶ μέσον τοῦ μὲν ἦν χαὶ ἔσται τὸ ἔστι, τοῦ δὲ γέγονε χατὰ τὸ παρελθόν, καὶ τοῦ γενήσεται τὸ γέγονε ὅ ἐστι κατὰ τὸ νῦν · τοῦ δὲ ἐγίνετο καὶ γενηθήσεται τὸ γίγνεται · πανταχοῦ δὲ αί μέν πρώται μονάδες ύπάρξεως είσιν, αί δὲ μέσαι δυνάμεως όλης ούσης καὶ άθρόας, αἱ δὲ τρίται τῆς κατὰ παράτασιν ένεργείας · ίδιον δὲ πάσης μὲν τῆς πρώτης τὸ ποτὲ, πάσης δὲ τῆς τρίτης τὸ ἔπειτα. Καὶ χρήται καὶ τοσαύταις φωναῖς· εἰ δὲ τὴν κατὰ τὸ μέλλον δευτέραν έταζε, μλ θαυμάσης μιμεϊται γάρ τὸν τοῦ χρόνου κύκλον, τῆ ἀρχῆ τὸ πέρας συνάπτων, ἐπεὶ προϊών(2) μέσην τάξει την χατά το παρόν τριάδα, τελευταίαν δὲ τὴν κατὰ τὸ μέλλον.

«Εἰ ἄρα τὸ ἐν μηδαμῆ μηδενὸς μετέχει χρόνου, «οὕτε ποτὲ γέγονεν οὕτ' ἐγίγνετο οὕτ' ἦν ποτὲ, οὕτε «νῦν γέγονεν οὕτε γίγνεται οὕτε ἔστιν, οὕτ' ἔπειτα «γενήσεται οὕτε γενηθήσεται οὕτε ἔσται. — Αλη-«θέστατα.»

Ο μεν συλλογισμός πῶς πρόεισιν εν τούτοις, οὐα ἄδηλον. τὸ ἐν οὐδενὸς χρόνου μετέχει · πᾶν ὅ ποτε ἦν ἢ γέγονεν ἢ ἐγίγνετο · ὅπερ κατὰ τὸ παρὸν ἔστιν ἢ γέγονεν ἢ ἢ γενηθήσεται · καὶ ὅπερ κατὰ τὸ μέλλον ἔσται ἢ γενήσεται ἢ γενηθήσεται, χρόνου μετέχει (3) τινός · ταῦτα πάντα

<sup>(1)</sup> D. haudag.

<sup>(3)</sup> D. μετέχον.

<sup>(2)</sup> D. zai πρεϊών.

κατενείματο την όλότητα την χρονικήν το άρα εν έξήρηται καὶ ὑπερήπλωται καὶ τριάδος τῆς γρονικῆς καὶ της ένάδος. Αλλ' ή μεν απόδειξις έναργής έστι διά των προειρημένων, έν δὲ τῆ των τριών τριάδων άπαριθμήσει προσεκτέον όπως την μέν αὐτῶν πρὸς άλλήλας τάξιν διαφυλάξη, πρώτην την κατά τὸ παρελθὸν, δευτέραν δὲ τὴν κατὰ τὸ μέλλον θεὶς (1), ώςπερ καὶ ἐν Πολιτεία τῷ μέν πρωτίστη τῶν Μοιρῶν ἀπένειμε τὸ παρελθὸν, τῆ δὲ μέση τὸ παρὸν, τῆ δὲ τρίτη το μέλλον, ώς τοῦ όλου γρόνου δηλαδή περιεγομένου νοερῶς ὑπό τε μητρὸς αὐτῶν τῆς ἀνάγκης : ἐψ' έκάστης δὲ οὐκ ἀπὸ τοῦ ἦν καὶ ἔστι καὶ ἔσται πεποίηται την άργην, άλλ' άπὸ τοῦ μέσου, τοῦ γέγονέ ποτε καὶ νῦν γέγονε καὶ γενήσεται τοῦτο γὰρ ἄτε τὸν αἰσνα μιμουμένοις αὐτοῖς οἰκεῖον καὶ δυνατόν, καὶ ἐντεῦθεν άρχομένοις ούτω των άλλων μνημονεύειν. Ταύτα κα περί τούτων εν δε τοῦτο συναγαγεῖν χρή κεφαλαων ἀπὸ πάντων τῶν ἐν τούτοις εἰρημένων, ὅτι τὸ ἐν ὑπερίδρυται πάσης τε ψυχής καὶ θείας οὐσίας καὶ τῆς ἀεὶ φραήτως ενερλούσμε. οια σε ξερτικ ή των πρειττόνων γενών · είτε τριαδικώς είτε έννεαχώς είτε κατ' άλλον άριθμον διαιρουμένης, και ούδεν χρή τοιούτον άναφέρειν ἐπὶ τὸ ἔν. Καὶ ὡς μέχρι ταύτης προηλθεν ὁ λόγος πάσας τὰς τάξεις τάς τε νοερὰς καὶ τὰς άλλας άποφάσκων τοῦ ένὸς, ποῦ δὲ ἡμᾶς ἄξει προϊών, εἰσόμεθα συνοδεύοντες αὐτοῦ ταῖς ὑφηγήσεσι καὶ ἀνασκοκοῦντες έχαστα τῶν λεγομένων.

<sup>(1)</sup> C. ribaig.

« Εστιν οὐν οὐσίας ὅπως ἄν τι μετάσχοι ἄλλως ἡ «κατὰ τούτων τι; — Οὐκ ἔστιν. — Οὐδαμῶς ἄρα τὸ ἐν «οὐσίας μετέχει. — Οὐκ ἔοικεν. — Οὐδαμῶς ἄρα ἐστὶ «τὸ ἔν. — Οὐ φαίνεται. »

Μέχρι της ἐκθεουμένης (1) οὐσίας πάσης της ἀεὶ ώσαύτως ένεργούσης προελθόντες διά πάντων των διηρημένων (2) καὶ πάσας τὰς τάξεις ἀποφήναντες τοῦ ἐνὸς τάς τε θείας καὶ νοεράς καὶ όσαι ψυχικαὶ (3), πάλιν ἀνατρέγομεν διά τῆς κοινῆς πασῶν τῶν εἰρημένων τάξεων φύσεως ἐπὶ τὴν νοητὴν μονάδα τῶν ὅντων, καὶ ταύτης έξαιρήσομεν τό εν· καὶ γὰρ καὶ πρότερον είπομεν, οὐκ ἀπὸ τῆς τῶν νοητῶν ἀκρότητος ἀλλ' ἀπὸ τῆς τῶν νοερῶν ἐπεποίητο τὴν ἀρχὴν τῆς ἀποφάσεως: έχει γάρ τὰ πολλὰ τίχτεται, ὡς ἔσται δῆλον ἡμῖν προελθοῦσι (4) κατὰ την δευτέραν ὑπόθεσιν η δὲ οὐσία κατὰ τὸ ἐν ον πρὸ τούτων ἐστὶ τῶν πολλῶν, καὶ πάσαις υπάργει ταῖς εἰρημέναις τάξεσι, τοῖς πολλοῖς, τη όλοτητι, τῷ σχήματι, τοῖς έξης ἄπασι. Διὸ καὶ άπὸ τούτων ώς χοινή μετεχόντων της οὐσίας ἐπ' αὐτὴν άνατρέγομεν την οὐσίαν, και διὰ τοῦτο άργόμενος πάσης (5) τῆς ἀποφάσεως πᾶν φησι τὸ μετέχον οὐσίας, χατά τι τούτων έστὶ μετέχον, οὐ (6) τῶν προσεγῶς εἰρημένων λέγων, ἀλλὰ πάντων όμοῦ τῶν ἐν τῆ πρώτη κατηριθμημένων ὑποθεσέων οίον ἢ όλον ἐστὶν ἡ μέρη

<sup>(1)</sup> C. ένθεουμένης.

<sup>(4)</sup> D. προσελθοῦσι.

<sup>(2)</sup> A. C. D. signusivor.

<sup>(5)</sup> B. ταύτης της.

<sup>(3)</sup> Β. ψυχαί.

<sup>(6)</sup> B. Deest cù.

έγον η άργην η μέσον έγον η τελευτην η έν αὐτῷ η έν άλλω, καὶ έξης πάντα τὰ ἀποπεφασμένα τοῦ ἐνός, ὡς καὶ δηλον ότι ταῦτα παρελαβεν, ὁ καὶ ἐξ ἀρχης εἴπομεν, όσα παρέπεται τοῖς οὖσιν ή ὄντα ἐστὶν, ἀλλ' οὐχ ή ζῶντα ἄττα ἐστὶν ἡ νοοῦντα · πᾶν γὰρ τὸ οὐσίας ἀμωσγέπως μετέγον, κατ ά τι το ύτων τὢν ἀποπεφασμένων(1), φησίν, οὐσίας μετέγει τούτων, οὐδ' ἄρα οὐσίας μετείληγεν. Ούτω δέ που καὶ 6 ἐν Πολιτεία Σωκράτης τὸ πρώτον ἐπέχεινα οὐσίας ἔλεγεν εἶναι, οὐχ οὐσίαν · αἶτιον δε ούσίας και επέκεινα νοούντος και νοουμένου παντός, ώς περ τον ήλιον των όροντων και των όρω μένων αίτιον είναι φαμεν, ούχ άλλο τι λέγων την ούσίαν παρά τὸ ὄν · σαφῶς γὰρ αὐτὸς καὶ ἐνταῦθά φησιν ότι οὐχ οἰόν τε εἶναι μέντοι, μὴ μετέχειν δὲ οὐσίας, καὶ ἐν τούτω τῷ διαλόγω καὶ ἐν Τιμαίω παραπλησίως. Εἰ ών τὸ πρῶτον ὑπὲρ τὴν οὐσίαν καὶ ὑπὲρ τὸ ὄν ἐστι τὸ κῶν, καὶ τὸ εἶναι αὐτὸ ψεῦδος : ἐπέκεινα γὰρ ἐξήρηται καὶ τοῦ ὄντος, καὶ ταύτη διέστηκεν ὁ παρὰ Πλάτωνι Παρμενίδης τοῦ ἐν τοῖς ἔπεσιν, ὅτι ὁ μὲν εἰς τὸ ἐν ὅν ὅλέπει, καὶ τοῦτό φησιν είναι πάντων αἴτιον, ὁ δὲ εἰς τὸ ἐν άπὸ τοῦ ένὸς ὄντος, εἰς τὸ μόνως ἐν καὶ πρὸ τοῦ ὄντος άναδραμών. Αποφήσας δ' οὖν τὸ μετέχειν οὐσίας τὸ ἐν, έπειδη είναι ότι δύναταί τι η πρώτη οὐσία είναι (2) τὸ γὰρ μετέχειν νῦν τὸ δευτέρως ἀπολαύειν ἐδηλου· προσέθηκεν ούδαμῶς ἄρα ἐστὶ τὸ ἐν, οὐκέτι τοῦτο δι' ἀποδείζεως λαμβάνων : οὐ γὰρ ἦν ἀποδείξαι δυνατὸν τοῦτο αὐτόθεν

<sup>(1)</sup> C. έκπεφασμένων. sana sunt. Intellige : ἐπειδά

<sup>(2)</sup> Sic Codd. At hæc non edeigev ort aut eidev ort.

διὰ την τοῦ ὄντος πρὸς τὸ ἐν συγγένειαν, καὶ ἐν ταῖς ἀποφάσεσι τὰ συγγενέστερα δυσαποδεικτότερα, καθάπερ είπομεν πρότερον, άλλ' ότι μέν τὸ έν οὐκ ἔστι ταυτὸν καὶ τὸ ον δείξει τῆς δευτέρας ἀρχόμενος ὑποθέσεως εἰ δὲ τοῦτο άληθες, δήλον ότι οὐδ' ἔστι τὸ ἔν πῶν γὰρ τὸ παρά τὸ ἐν τῷ ἐνὶ προστεθέν ἐλαττοῖ τὴν ἐξηρημένην( 1) ύπεροχήν τοῦ ένός. τοῦτο μέν οὖν ὅπως ἔλαβεν ἀπό τοῦ χοινοῦ τοῦ ἐν πᾶσι τοῖς οὖσιν (2) ἐπὶ τὴν αἰτίαν τῶν όντων άναδραμών, καὶ οὐδὲγ ταύτη ἐφαρμόζειν τῷ ένὶ τιθέμενος. Ισως δ' αν τις ἐπιζητήσειε διὰ ποίαν αίτίαν ούκ ἀπό τοῦ ἔστιν ἤρξατο τῶν ἀποφάσεων, ἀλλ' από των πολλών, καὶ ούτε τὴν ἀπό τοῦ μετὰ τὸ 🕏 εὐθὺς ἄχρι τῶν ἐσχάτων τάξιν, οὕτε τὴν ἀπὸ τούτων άγρι τῆς ἀχρότητος τῶν ὄντων προέχρινεν, άλλὰ την από των πολλών. Ρητέον δε πρός την ζητησιν ότι πρός την υπόθεσιν έναντίως είγεν η της ουσίας απόφασις. ή μέν γαρ λέγει το έν ως έστιν ή δέ ἀπόφασις ώς οὐκ ἔστι. Πάντων οὖν γελοιότατον ἦν εὐθὺς ἐξ ἀρχῆς λέγειν εἰ ἔστι τὸ ἐν οὐκ ἔστι τὸ ἔν αὐτὸς γὰρ ἄν ἐαυτὸν ἔδοξεν ἀναιρεῖν ὁ λόγος : ἀλλὰ διὰ τοῦτο τῷ ἔστι καταγρησάμενος, καὶ ὡς μηδὲν διαφέρον λέγων, εί έστι τὸ έν, εύρεν ὅτι τὰ πολλὰ μάλιστα αντικεῖσθαί πως δοκεῖ πρὸς τὸ ἐν, καὶ άλλως τῷ Παρμενίδη δοχοῦν εν είναι τὸ όν χαὶ οὐ πολλά. Αρξάμενος (3) οὖν ἀπὸ τούτων ὡς γνωριμωτάτων, καὶ πάντα

<sup>(1)</sup> D. την εξημμένην. rupta.

<sup>(2)</sup> Suspicor ibi verba quædam excidisse, aut fuisse cor-

τὰ ἄλλα ἀποφήσας κατείδεν ώς ή τοῦ ένὸς ἔννοια καὶ τλ τῆς οὐσίας ἀναίνεται συνάρτησιν καὶ αὐτὸ τὸ ἔστιν, ώστε δύο τῶν ὄρων ἔστι τοῦ ἐνὸς καὶ τοῦ ἔστιν ἀνυσικώτατον : εί δὲ (1) τῷ ὑποχειμένω τὸ ἀντιχείμενον λαδεῖν η τῷ κατηγρουμένω, καὶ οὖτω λαδών τῷ ένὶ τὰ πολλά άντιχεῖσθαισυνήγαγεν ὅτι εἰ(2)ἔν ἐστιν πολλὰ οὐχ ἔστιν, άλλ' οὐγὶ εί ἐν τὸ ἐν οὐκ ἔστιν εί δὲ, καὶ ιοσπερ είπομεν (3), καὶ ἀργόμενος τῆς δευτέρας δείχνυσι, καδέ έκεῖνο τὸ ἐν ἀποδείκνυται καθ' αὐτὸ τοῦ ὅντος κεθαρεύον, ώστε τούτο μέν καὶ δὶ ἐκείνων ἔσται δηλων. δέοντος πανταγού τὸ ἀμέθεκτον ήγεῖσθαι τῶν μετεγομένων, και τοῦτο ἐπὶ τῶν είδῶν τοῦ Πλάτωνος κρατύνοντος καὶ διὰ τοῦτο τὰ καθ' αὐτὰ προῦφεστάνα λέγοντος τῶν ἐν ἄλλφ ὑφεστώτων, ὥστε εἰ τὸ μετεγόμενον ὑπὸ τοῦ ὄντος ἐν τοῦ ὄντος διαφέρει, πῶσκ άνάγκη τὸ ἀμέθεκτον μειζόνως έξηρησθαι τοῦ όντος. Οὐδ' ἄρα οὐσίας μετέγει τὸ ἐν, κἄν οὐσίαν λαμδάνωμεν την ακροτάτην και μόνην οὐσίαν και τὸ ὁ αὐτὸ μόνως ὂν καὶ πρὸ τῶν πολλῶν ἱδρυμένον τοῦ ὄντος γενών. Επειδή δε το μετέγειν ελάμδανε κατά πάντας τούς έμπροσθεν λόγους, κατά την συνάρτησεν τῶν μετά τὸ ον την πρὸς τὸ έν, διὰ δη τούτων καὶ έν τούτοις ούτωσὶ λέγων την μέθεζιν παν, φησί, τὸ μετέγοι οὐσίας χατά τι τούτων αὐτῆς μετέχει λέγει δὲ ἡ κατὰ τὸ δλον ή κατὰ τὸ σγήμα ή κατὰ τὸ ταυτὸν καὶ ἔτε-

<sup>(1)</sup> B. οίδε. Locum hunc (3) G. προείπομεν. — D non sanum crediderim. 

• Θάσαντες είπομεν.

<sup>(2)</sup> B. Deest si.

ρον ή κατ' άλλο τι τῶν ἀποπεφασμένων τοῦ ἐνός · τούτων δὲ προβρηθέντων, συνῆψεν ὅτι οὐδαμῶς οὐσίας τῆς · ὅθεν ἐπειδήπερ ὑπελείπετο λέγειν μή ποτε κατά τι τούτων οὐ μετέχει τὸ ἐν οὐσίας, αὐτῆς δ' ἔχει τῆς πρὸ τούτων οὕσης οὐσίας, καὶ ἔστιν ἐκείνη τῆ οὐσία συμπεπλεγμένον, ἐπήνεγκεν οὐδ' ἄρα (1) οὐσίας μετέχει.

- « Οὐδ' ἄρα οὕτως ἐστὶν ὥστε ἐν εἶναι· εἴη γὰρ ἂν « ἤδη ὂν καὶ οὐσίας μετέγον, ἀλλ' ὡς ἔοικε τὸ ἐν οὕτε
- « εν έστιν, ούτε έστιν, ει δει τῷ τοιῷδε λόγῳ πιστεύειν.
- « Κινδυνεύει.  $\mathring{\mathbf{O}}$  δὲ μὴ ἔστι, τούτ $\mathbf{φ}$  τ $\mathring{\mathbf{φ}}$  μὴ ὄντι
- « εἴη ἄν τι ἡ αὐτῷ (2) ἡ αὐτοῦ ;—Καὶ πῶς ;—Οὐδ' ἄρα
- « ὅνομά ἐστιν αὐτῷ οὐδὲ λόγος οὐδέ τις ἐπιστήμη οὐδ'
- « αἴσθησις οὐδὲ δόξα.— Οὐ φαίνεται. Οὐδ' ὀνομάζε -
- « ται ἄρα οὐδὲ λέγεται οὐδὲ δοξάζεται οὐδὲ γινώσκε-
- « ται οὐδέ τι τῶν ὄντων αὐτοῦ αἰσθάνεται. Οὐκ ἔοι-
- « χεν.—Η δυνατόν οὖν περὶ τὸ ἐν ταῦτα οὕτως ἔχειν;—
- « Ούκουν εμοι γε δοκεί.—Βουλει οὖν ἐπὶ τὴν ὑπόθεσιν
- « πάλιν ἐξ**≪**ρχής ἐπανελθωμεν, ἐάν τι ήμῖν ἐπανιοῦσιν
- $\pi$  άλλοῖον φαν $\tilde{\eta}(3)$ ; Πάνυ μὲν οὖν βούλομαι. —Οὐ-
- « χοῦν εν εἰ ἐστὶ, φαμέν τὰ συμβαίνοντα περὶ αὐτοῦ
- « ποιάποτε τυγχάνει όντα, διομολογητέα ταῦτα · οὐγ
- α οὕτως ; Ναί. »
  - (1) Hic desinit Codex1837, A. Deest n.
- notatus D. (3) Bekk. et A. diliciou pauff.
  - (2) Bekk, et Codd. n auro. B ancior parein. C. xaraparein.

1 . . . • 

## FINIS LIBRI SEPTIMI

## AB ALTERO, FORTE DAMASCIO, SUPPLETUS (1).

## ΑΡΧΗ ΤΗΣ ΔΕΥΤΕΡΑΣ ΥΠΟΘΕΣΕΩΣ(2).

« ὅρα δη ἐξ ἀρχῆς ———— εἴποι ὅτι « ἔν ἐστι. — Πάνυ γε (3).

Αμφωτέρωθεν ἐπιχειρεῖ ὁ Παρμενίδης περὶ τοῦ ἐνὸς, δειχνὺς τὴν δύναμιν τῆς διαλεχτιχῆς, ἄρχεται δὲ ἀπὸ τοῦ ἐσχάτου · ἐπαναχεφαλαιώθη γὰρ ἐκ τῶν ἐπιχειρημάτων ὅτι οὐσίας οὐ μετέχει, καὶ οὐδέν ἐστι τὸ ἔν, ὡς τῷ λόγφ πιστεύειν · τοῦτο γάρ ἐστι τὸ χινδυνεύειν · ὅθεν αὐθις αὐτοῦ συσταθέντος ὅτι οὐσίας μετέχει καθὸ τῷ ἐνὶ τὸ ἔστι προσ- άπτεται, τὰ λοιπὰ κατὰ τὸ ἀντίστροφον συσταθήσονται.

Deest quidem Damascii nomen inCoddss. At infra
 B. C. habent: ὑπόθεσις ὀγδόη κατὰ Δαμασκίον, it. ὑπόθεσις ἐνγάτη κατὰ Δαμασκίον.

(2) Codd. B. C. habent rubris litteris in margine: Μέχρι ώδε τὰ τοῦ Πρόκλου ἡ μέχρι τῆς πρώτης ὑποθέσεως δ.μς· λλειπὶς (C. ελλείπει δὶ) ἡ ἐξήγησες τοῦ τελευταίου τούτου τεμμαχίου (Β.τεμαχίου). Deinde hanc rubricam: Αρχή τῆς δευτέρας ὑποθέσεως. — Cod. A. neque notam neque rubricam ullam habet; sed dum antea commentarius pagina inte-

gra legeretur, præmisso hinc inde textu Platonico, nunc textus ille paginam integram continuo occupat, et commentarius in marginem ablegatur, cum signis quibusdam, et eisdem manus recentioris, quibus diversæ commentarii partes referuntur ad partes diversas textus Platonici qui continuus hic traditur absque divisione.

(3) Bekk. οὐ γὰρ ἄν ἐκείνη ἢν ἐκείνου. Coddss. οὐ γὰρ ἐκείνη. pro ἢν ἐκείνου. C. habet ἡ ἐκ. — Bekk. συλλή6δην είπη. Coddss. είποι. Πάνυ δὲ θαυμασία η μεταχείρησις τὸ γὰρ ἀπὸ τῶν δοχούντων σαύλων συμβαίνειν τοῖς μεγίστοις καταλύοντας τὸ προκείμενον, καὶ λίαν άρμοδιον, θέλοντας δὲ συντοπάν, ἀνάγκη ὑποθεμένους τὸ μέγιστον, τὰ λοιπὰ προκατασκευάζειν, καὶ οῦτως οῦτ' ἐκεῖνο αῦθαδες ωἰπ τοῦτο ἀσθενὲς, πλην αὐτοὲν καὶ αὐτοὸν ὁν καὶ ἀπό ἐστι καὶ οὐκ ἄλλο μὲν αὐτῷ τὸ εἶναι, ἄλλο δὲ πὸ ἔστιν, ὡς ἄνθρωπός ἐστι, κατὰ μετοχήν τῆς οὐσίας ἄπαν δὲ τὸ εἶναι ἐν ἐαυτῷ συλλαμβάνεται, καὶ οὐσία ἐστιν, ἀλλ' οὐ κατὰ μετοχήν οὐσίας, ἀλλ' ὑπερούσιας.

Προσδιδάζει τὸν λόγον ἴνα δείξη τὸ ἐν καὶ μόρια ἔχον καὶ ὅλον ὅν · καὶ αὐθις τὰ μόρια ἔχοντε μόρια ἄλλα, κἀκεῖνα ἄλλα καὶ εἰς ἄπειρον · τοιαύτη γὰρ τ φύσις τοῦ ἔστιν, ὥστε ὅπου λέγεται κατὰ τὸ ἔπι τοῦτο, καὶ φαντασίαν τοῦ ὅντος γίγνεσθαι, καθὰς λέγομεν καὶ τὸ ποσὸν καὶ τὸ ποιὸν καὶ τὰ λοιπὰ τῶν κατηγορημάτων ὅντα, ὅτι προσαρτᾶται (2) τούτοις τὰ ἔστιν. ἔτι δὲ κατὰ Πλάτωνα καὶ τὸ μὴ ὁν καθὸ εἰκὰ τὶ λέγεται, ὅν ἐστιν, εἰ καὶ ὁ Αριστοτέλης κατὰ συν ὅεδηκὸς λέγει κατηγορεῖσθαι τὸ ἔστι τοῦ μὴ ὅντος, ὅτε λέγομεν τὸ ὅν δοξαστόν ἐστι · δόξα γὰρ αὐτοῦ πὰς ἔστιν ὅτι ἐστὶν, ἀλλ' ὅτι οὐκ ἔστιν. ὅρα δὲ καὶ τὰν ἔστιν ὅτι ἐστὶν, ἀλλ' ὅτι οὐκ ἔστιν. ὅρα δὲ καὶ τὰν ἔσοδον · πρῶτον μὲν θέλων τὸ ἐν ἐν μετοχῆ ποιῦσπ

Βεκκ. ἀνάγκη ταύτην. C. (2) C. προεξαρτάτα: κατ' αὐτὴν.

τῆς οὐσίας, ὡς λέγεσθαι ον, τῷ ἔστι ἀπεγρήσατο, ὅτι έπει λέγομεν έν έστι, τοῦτο γὰρ και ή ὑπόθεσις, εί ἔν έστιν οὐσίας μετέχει τὸ δὲ οὐσίας μετέχον, ὅν καὶ γέγονε τὸ ὅλον, ἐν ὄν · τοῦτο δ' αὐθις ἐπιφέρεται καὶ τὸ ἔστι · σημαίνει γάρ το είναι καὶ το έστι, καὶ ότι άληθὲς, ὡς τὸ μὴ εἶναι, ὅτι ἀληθές, καθώς ἐν τῷ τετάρτῳ τῶν μετά τὰ φυσικὰ Αρφοτέλης φησίν ώς γοῦν τοῦ συνόλου λέγεται τὸ ἔστιν, ὁ δη τὸ ὄν ἔχει, οὕτω καὶ τὸ ἐν αύθις τοῦ συνόλου τοῦ ὅντος ἐνός πλην ἄρα ὅτι, ὅτε τὸ ἔστι λέγει τοῦ συνόλου, τὸ ἄρθρον τὸ, τοῦ, τῷ ἐνὶ συνάπτει, τοῦ ένὸς ὄντως λέγων οτε δε τὸ εν, τοῦ ὄντος ἐνός φησιν, ἵνα μήτε ἐνταῦθα τὸ ἔν τοῦ ἐνὸς όντος λεγθείη ἀδολέσχως, μήτ' έχει, τὸ ἔστιν εἴτ' οὖν τὸ όν τοῦ ὅντος, ἀλλὰ τὸ ἐν τοῦ ἐνὸς ὅντος, καὶ τὸ έν τοῦ ὄντος ένὸς οὐ ταυτὸ δὲ ἐδείχθη ἡ οὐσία καὶ τὸ έν · τοῦ δὲ συνόλου ἐκάτερον, ὥστε τὸ μέν ὅλον, τὰ δὲ μέρη είναι, συνάγεται.

Πρότερον μεν κατεσκεύαζε μέρη είναι τό τε έν καὶ τὸ είναι, τοῦ ἐνὸς ὅντος συνόλου · νῦν δ' ἐρωτᾶ περὶ τῶν μορίων, ὅτι πότερον μόριον ἐκάτερον προσεροῦμεν, ἢ κατὰ τὴν σχέσιν τῶν πρός τι μόριον ὅλου καὶ ὑκολογεῖται μόριον ὅλου λέγεταί τε καὶ ἔστιν ὅστε τὸ ἐν ὄν καὶ ὅλον ἐστὶ καὶ μόριον ἔχει.

- Τί οὖν; τῶν μορίων ἐκάτερον τούτων. . .
   . . . . . οὖτω τὸ ἐν ὄν εἴη; ἔοικε (1).»
  - (1) Βεκκ. τοῦ όντος είναι [μόριεν] Α τό ὂν τοῦ ένὸς [μόριον].

Ερωτώ περὶ ἐκατέρου των μορίων, τοῦ συνόλου ένὸς όγτος, ότι έστιν απολείπεσθαι και ταῦτα, ἡ τὸ ἐν τοῦ έστι καθόσον έστί. ποδιον λαβ μ (1) το ον του ένος . εν γὰρ μόριον λέγεται, καὶ ἡ απολογία ὡς οὐκᾶν εἴη· καὶ γὰρ χαὶ τὸ ἐν τὸ ἐν ἔγον χαὶ μόριον εἶναι λέγεται, καὶ τὸ ον τὸ εἶναι έγει καὶ μόριον ἐν λέγεται. ὅστε καὶ αὐτὰ τὰ μόρια τοῦ ένὸς ὄντος καὶ τὸ ἐν καὶ τὸ ἐν έγουσι, καὶ αὖθις ἐκάτερον τῶν μορίων ὡς δύο ὂν, ἐν καὶ έν, σύνολον έσται έν ον, καὶ μέρη έξει τὸ έν καὶ τό όν, και αύθις έκεινα, και άει έπ' άπειρον πλην ώσπερ ελέγομεν επί της οὐσίας τοῦ ένὸς, καὶ ὅτι οὐσίαν έγει και ύπερούσιον έστιν, ούτω και όλον όν, αμερές έστι, καὶ μέρη λεγόμενον έχειν τό τε πεπληθυσμένον έχπέφευγεν : ἐν γὰρ τῷ λεγομένῳ μορίφ τὸ όλον ἄπαν πληρεστάτως καὶ ἀνελιπῶς, καὶ δῆλον ἐκ τζς κατὰ Μωσῆν ἱστορίας ὅπου λέλεκται τὸ, ἀφελῶ ἀπὸ τοῦ πνείματος τοῦ ἐν σοί.

- Îθι δή καὶ τῆδε ἔτι. . ἀριθμὸν εἶναι. — Ανάγκη (2). »

Μεθό έφωδευσεν ότι τὸ έν οὐσίας μετέγει, όπε: ήν ύστατον τῶν ἀνασκευῶν, ἄπτεται τῶν προτέρων άνασκευῶν καὶ έδει είπεῖν πρῶτον περὶ τοῦ τροτέρου, ώς έχεῖσε έλεγεν, εὶ ἔστιν έν, πολλά ἐστιν. Coddse τοῦ ένὸς μόριον ή τὸ έν τοῦ μορίου.—Bekk. αὖ.Coddss. άν.

- (1) Sic Coddss.
- (2) Bekk. taru br. Nai. rpic. Coddse rpia dic. Coddss. iori. Nai. - Bekk.

corus. Codd. corus - Bekk. xadeiobat auporépe. Coddes. άμφότερα. - Bekk. τρὶς όντοιν. Coddss. övrav. - Bekk. Ju

Αλλ' ούτος άφεις έχεινο διηλέγθη περί τοῦ όλου καί τῶν μερῶν, ὅπερ δεύτερον ἢν τῶν ἀνασχευῶν, χαὶ εἶθ' ούτως έν τῷ παρόντι περί πολλῶν ἐφοδεύει καὶ εὐθέτους ποιείται τὰς ἀποδείζεις τρόπον γεωμετριχών καὶ δείχνυσιν ότι ου μόνον πολλά ἐσεῖται τὸ ἐν εἰ ἔστιν, άλλα και διάφορα και άπειρα, δια μικροῦ δὲ ἐφοδεύει τας αποδείζεις και προηγουμένως κατασκευάζει εί εν έστιν άριθμός έσται, τούτφ δε έπεται το πολλά είναι • πῶς δε εί εν έστιν άριθμός έστι; διά της μετογής της ούσίας καὶ τοῦ ἔτερον εἶναι τὸ ἐν τῆς οὐσίας. Δύο δ' ὄντων τούτων, έπεὶ τὸ ἔτερον οὕτε τῷ ἐνὶ ἔτερον οὕτε τῆ οὐσία, άλλα τῷ ἐτέρῳ δηλονότι τῆ ἐτερότητι, καθώς έν Φαίδωνι έλεγεν, ότι ούχ έστι τι μείζόν τινος τῆ κεφαλή, οὐδὲ γάρ ἐστι τῷ μιχρῷ μέρει μεῖζον εἶναι, άλλὰ . τῷ μεγέθει: τούτων οὖν ὄντων ἀμφοτέρων τῆς τε οὐσίας καὶ τοῦ ἐνὸς, παρεισάγεται τὸ ἔτερον καὶ τρία γίνονται, έν προαιρέσει δὲ τίθησι τρεῖς συζυγίας, ὅτι άλλο ἐφάνη τὸ ἐν, ἄλλο ἡ οὐσία, καὶ ἄλλο τὸ ἔτερον τριῶν γὰρ ὄντων, ἐπὶ τῷ ἐνὶ ἐλάττονι τούτων πολλαπλασιαζομένων, έξ γίνονται συζυγίαι, ών αι τρεῖς αι αὐταί εἰσι ταῖς άλλαις κατὰ τὴν ἀντιστροφὴν, ὥστε τρεῖς ἔσονται, οὐσία ἔτερον, οὐσία ἔν, ἐν ἔτερον. Καὶ ἐπὶ πᾶσιν εὑρίσκεται τὸ ἄμφω, καὶ ἐφοδεύει τὸν λόγον ἐκ τοῦ ἐνὸς τῆς οὐσίας ἐπὶ τὴν οὐσίαν καὶ τὸ ἔτερον, καὶ τὸ ἐν καὶ τὸ ετερον ότι καὶ ἐκάτερα λέγονται ἀνὰ μέρος καὶ ἀμφότερα άμα εκ τοῦ άμφω δη ἐφοδεύει τὰ δύο, καὶ ἐκ τῶν δύο τὸ εἶναι ἐκάτερον ἔν, ὥστε ἐκάστη μὲν συζυγία δύο έστι καί εκαστον αὐτῶν μέρος εν ἐστιν· ἡτινιοῦν δή συ-

ζυγία προστεθέντος τοῦ ένὸς, τρία φαίνονται· τὰ τρία δὲ περιττά, ώς καὶ τὰ δύο ἄρτια, μόνον γὰρ ἀκούσαντες δύο καὶ ἐν, τρία ποιοῦμεν · ἐκ δὲ τῶν δύο, τὸ δίς· καὶ ἐκ τῶν τριών τὸ τρὶς παρωνυμιάζομεν · τὰ γὰρ δύο δὶς ἐν λέγομεν , καὶ τὰ τρία τρὶς ἔν · καὶ ἐντεῦθεν συνδυάζει τὸ δὶς τοῖς δύὸ, καὶ τὸ τρὶς τοῖς τρισίν, ὡς γίνεσθαι τέσσαρα καὶ έννέα, καὶ αὖθις ἐναλλάξ συνδυάζει τὸ δὶς τοῖς τρισὶ καὶ τὸ τρὶς τοῖς δυσὶν, ὥστε γίνεσθαι τὰ ἔξ, καὶ δη γίνοντα ό μεν τέσσαρα άρτιάκις άρτιος, ό δε έννέα περιττάκις περιττός, ό δε εξ άρτιοπέρισσος. Εστι δε και ό κεριττά άρτιάχις, ὁ λεγόμενος περισσάρτιος ζητητέον δὶ, πόθεν καὶ ούτος συνάγεται . ἡ ἐπεὶ ὁ δὶς συνήγθη ἐκ τῶν δύο, καὶ ὁ ἔξ ἐκ τοῦ τρὶς δύο, πάντως ἐκ τοῦ δύο αἰθις καὶ τοῦ ἔξ ὁ δώδεκα · ὅς ἐστι περισσάρτιος · πλην τοῦ μὲν περιττοῦ καὶ τὰ μέρη περιττὰ (1), ἀρτιοπέρισσος λέγεται εί δε επιπλέον την τομήν εύοδοῦται, πλην δε ού μέγρι καὶ αὐτῆς τῆς ἀρχικωτάτης μονάδος, περισσάρτιος τούτων δε των δύο είδων τοῦ ἀριθμοῦ συναγομένων, έξ ανάγχης καὶ άριθμὸς εῦρηται, καὶ τὸ τοῦ ένὸς ἀπειροδύναμον άναφαίνεται.

Εντεύθεν ότι καὶ πολλά έστι τὸ ἐν δείκνυσι καὶ μέρκ

nino deleta.

<sup>(1)</sup> Sic B. C. Qui locus evidenter corruptus et sine sensu.

— A. multa quidem habet inter δς έστι περισσάρτιος et άρτιο-πέρισσος λέγεται, sed fere om-

<sup>(</sup>a) Bekk. τοῦ ἐποστατοῖ.
Α. τὸ ἀποστατεῖν. — Bekk. εἶον
τε σμικρότατα. Coddss. οἶον
τε εἰς σμικρ.

έχει καὶ όλον ἐστί· καὶ εἰ μέρη ἔχοι, ἔχοι αν καὶ μέσον καὶ ἀρχὴν καὶ τελευτὴν, καὶ πεπερασμένον ᾶν εἴη. Πρότερον μέν οὖν τὸ εν ον ἀπὸ τοῦ ἔστιν εν συνῆγεν, άπὸ δὲ τοῦ ἐνὸς καὶ τοῦ ὄντος ἐτέρων ὄντων, τρία ποιήσας μετά της έτερότητος, τρείς τούτων συζυγίας πεποίηκεν, ων έκάστη τὸ ἄμφω ἔχει : εἰ δὲ τὸ ἄμφω χαὶ τὸ δύο καὶ ἀπὸ τῶν δύο τὸ ἐν ἐπὶ θατέρου ἔθετο, καὶ το έν τοῦτο συζυγία ήτινιοῦν προσθέμενος, τρία πεποίημε, καὶ ἐκ τῶν δύο τὸ δὶς συνῆξε, καὶ ἐκ τῶν τριών τὸ τρὶς, καὶ οὕτω τὰ μέρη τοῦ ἀριθμοῦ συνέστησε χαὶ τὸν άριθμόν · νῦν δὲ ἀπὸ τοῦ άριθμοῦ τὸ πολλά συνιστά και το πλήθος και το άπειρον. Επεί δέ άπὸ τοῦ ἐνὸς καὶ τοῦ ὄντος ἀριθμὸς συνέστη, καὶ ἀριθμός έστιν, είη αν καὶ οὖτος οὐσίας μετέγων καὶ ἐὰν πᾶς ἀριθμός τοιοῦτος οὐσίας μετέχοι, καὶ τὸ μόριον τοιοῦτον αν είη το έστιν έχον, και αυτό ουσίας μεθέξει. Επὶ πάντα ἄρα τὰ ὄντα νενέμηται ή οὐσία, καὶ οὐδενός ἀποστατεῖ ή οὐσία τῶν ὄντων τὸ γοῦν ἐρωτᾶν ἐπὶ τούτου, ἄλογον ἐπικρίνει τοῦς γὰρ ον καὶ οὐσίαν ἔχον έξει αὐτὴν τὴν οὐσίαν τῆν ἀποστάτησιν τῆς οὐσίας · χαταχεχερμάτισται άρα τὰ μέρη τῆς οὐσίας εἰς τὰ πανταχοῦ ὄντα.

Θέλει δεῖζαι ὅτι μὴ μόνον τὸ ον ἐν καὶ πολλά ἐστι καὶ τὸ ον ὑπὸ τοῦ ἐνὸς ὁρίζεται, αν καὶ πολλὰ μέρη τοῦ ὅντος λέγωνται: ἔκαστον γὰρ μέρος τοῦ ὅντος εἶτ' οὖν τῆς οὐσίας ἐστὶν ἔν: ἀλλὰ καὶ αὐτὸ τὸ ἐν

ύπὸ τοῦ ὅντος διανενεμημένον πολλὰ ἀνάγκη είναι τ γάρ ευρηται καὶ ἐν τούτῳ τῷ μέρει τῆς οὐσίας καὶ ἐν έκείνω καὶ ἐν άλλφ πλὴν (1) κεκερματισμένω κετά τὲ μέρη τῆς οὐσίας καὶ τῶν ὄντων καὶ ἐφοδεύει τὸι λόγοι ούτως έρωτῶν εἰ τὸ μέρος τῆς οὐσίας, καὶ μέρος ἐν λέγοιτο μόνον, ενα έχ της ούσίας διαχωρισθέν, ώς μονειδές μαλλον έξει το έν, αλλ' ούχ ομοίως, και ότε μέ ρος οὐσίας λέγεται εν τότε γὰρ τὸ εν ὑποπτευθείτικ πρός τι είναι πρὸς τὰ άλλα μέρη τῆς οὐσίας κὰ κὸ καθ' αύτὸ τῷ μέρει μόνφ· εἴπερ γοῦν ἐστι μόρω, τέ έν αν είη, και ού και άπολειφθήσεται ούτε μικροτίρο ούτε μείζονος μέρους της οὐσίας, του όντος δηλαίτ καὶ τὸ μὲν όλον είναι τὸ ἐν πανταγοῦ τῶν μερῶν τῆ οὐσίας, ἐπειδὴ οὐχ ἀπολείπεται τὸ ὅν τοῦ ἑκκ, ‡ τὸ έν τοῦ ὄντὸς ἀδύνατον ἀθρεῖ· ἔσται γὰρ καὶ ἐν ἐμάστῳ τῶν μερῶν τῆς οὐσίας όλη ή οὐσία. Λοιπὸν οἰκ ἐλτθη ελέγετο, ότι έπὶ πάντα πολλά όντα το οὐσία μέ μνηται· εί γοῦν μη όλον τὸ ἐν ἐν ἐκάστφ μέρει τίς οὐσίας, μεμερισμένον ἄρα παρέσται, ώστε τὸ ἐν πωλλ. τὸ γὰρ μεριστὸν ἀνάγκη τοσαῦτα εἶναι, ὅσα περί 🕏 μέρη, καὶ οὐχ ἔν· ἐν τῷ κερματοῦσθαι ἄρα τὰ 🗯 σίαν κερματίζεται καὶ τὸ ἔν. Εἰπόντος δὲ ἐκείνου πὸ φαίνεται, συμπεραίνει λέγων, οὐ μόνον ἄρα τὸ ον β πολλά έστιν, οὐδὲ ἀμέριστόν ἐστι τὸ ὄν, ἀλλὰ ἐπὶ πέστι ή οὐσία νενέμηται· άλλὰ καὶ αὐτὸ τὸ ἔν ὑπὸ τι<sup>ς ἐκὰ</sup> διανενεμημένον πολλά έστιν, καὶ ἔστιν ή ἔφοδος έπασε

<sup>(1)</sup> Sic Sic B. C. — A. Deest xexephatishire usque ed 25 decoders.

έκ της διανομήσεως της οὐσίας ἐπὶ τὰ ὅντα, καὶ τὸ ἔν ἀποφηναι ὑπὸ τοῦ ὅντος διανενεμημένον εἰς πολλά, ώστε τὸ ἐν πολλά.

Αποδειχθέντος ήδη ώς τὸ εν μόρια έχει καὶ οὐγ όλον εν έχαστω μέρει τῆς οὐσίας παρέσεται, ἐπείτοιγε καὶ ή οὐσία όλη τοῖς μέρεσιν έαυτῆς παρέσται, καὶ οὐκ άληθη ελέγετο ότι διανενέμηται έπὶ πάντα τὰ όντα, έπεὶ οὐχ ἀπολείπεται θάτερον θατέρου, ἐφοδεύει ἐνταῦθα ότι πεπερασμένον ἐστὶ κατὰ τὸ όλον τὸ ἔν · περιέχεται γὰρ τὰ μόρια ὑπὸ τοῦ ὅλου, πλέον δὲ τῶν μορίων τὸ όλον οὐχ ἔστιν· οὐ πᾶν δὲ περιέγον πέρας αν είη, αλλα το περιέγον τα μέρη το αρα έν ον εν τε ἐστὶ καὶ πολλὰ, καθώς ἀπεδείγθη, καὶ ὅλον καὶ μόρεα, καθώς καὶ αὐτὸ ἀπεδείγθη, καὶ πεπερασμένον, καθώς ἄρτι ελέγομεν, ώς περιέγον τὰ μόρια, καὶ πέρας έχείνων όν και άπειρον πλήθει, καθώς έδείχνυμεν έν τῷ άριθμῷ, κατὰ τὴν ἔφοδον ταύτην ὅτι ἀριθμός ἐστιν, άρτιάχις άρτίου όντος χαὶ περισσάχις περιττοῦ χαὶ τῶν λοιπών : εἰ δὲ ἀριθμός ἐστιν, οὐσίας μετέχει : ἡ δὲ ούσία κατά τὸν ἀριθμὸν ἀπείρως διανενέμηται πρὸς πάντα, καὶ κατὰ τὰ μέρη τῆς οὐσίας, καὶ τὸ ἐν κατακεκερμάτισται, καὶ ἐντεῦθεν ὡς ἔγον ἀρχὴν καὶ μέσον καὶ τελευτήν καὶ σχήμα έχον συνάγεται · τὸ γὰρ σχήμα πέρας · άρχη δε και τελευτή πέρατα πάντως, μέσον δε

<sup>(1)</sup> Bekk. τὶ δὰ εἰ όλον. Δ. Deest εἰ. - Bekk. τι όλον είνο. Δ. Deest είναι.

τὸ ίσον άπέχον τῶν περάτων, ἔν τε εὐθεία καὶ κύκλφ, διὰ τοῦτο γοῦν καὶ σχήματος μεθέξει.

Αρ ούν οῦτως ἔχον, οὐκ αὐτό τε ἐν ἐαυτῷ . . .
 . . . . . . . . . . . . ἐαυτῷ εἴη. — Φαίνεται .

Εντεύθεν ἀποδείχνυσιν ὅτι καὶ ἐν ἐαυτῷ ἐστιν τὸ ἔν καὶ ἐν ἄλλω, συλλογίζεται δὲ οὕτω. ἔκαστον τῶν μερῶν τοῦ ὅλου. τοῦτο γὰρ ἐδείχθη πρότερον ὅτι μέρη καὶ οὐκ ἐκτὸς τοῦ ὅλου. περιέχονται δὲ τὰ μέρη ὑπὸ ὅλον τὸ ἔν, καὶ δὲ μέρη αὐτό ἐστι τὸ ὅλον, καὶ τὸ ὅλον τὸ ἔν, καὶ διὰ ταῦτα ἐπεὶ τὰ μέρη λέγονται ἐν τῷ ὅλφ, [εἴτ' οὖν τῷ ἐνί. τὰ δὲ μέρη τὸ ὅλον ἄπαν καὶ τὸ ἔν ἐστιν. ἄρα τὸ ἔν ἐν ἐαυτῷ.

Εντεύθεν ἀποδείχνυσιν ὅτι καὶ ἐν ἄλλφ ἐστὶ τὸ ἐν τρόπφ τοιῷδε · τὰ μὲν μέρη ἐν ὅλφ δίδωσιν εἶναι τὸ ἀν τοιοῦτος τρόπος τοῦ ἔν τινι ὅτι περιεχτιχόν ἐστι τὸ δλον τῶν μέρεσι τὸ ὅλον, οῦτε ἐν πᾶσιν, οῦτε ἐν τοῖς μέρεσι τὸ ὅλον, οῦτε ἐν πᾶσιν, οῦτε ἐν τοῦς μέρεσι τὸ ὅλον, οῦτε ἐν πᾶσιν, οῦτε ἐν τοῦς μέρεσι τὸ ὅλον, οῦτε ἐν πᾶσιν, οῦτε ἐν τοῦς μέρεσι τὸ ὅλον, οῦτε ἐν πᾶσιν καὶ ἐν ἐνὶ πάντως ἐπεὶ δὲ οῦχ ἐν ἐνὶ οῦδ' ἐν πᾶσι κατὰ τήν σὺν ἀντιθέσει τοῦτο τὸ ἔν · τὸ ὅλον δὲ οῦχ ἔστιν ἐν μέρει · ἀλλ' ἐν ἐνὶ τοῦτο τὸ ἔν · τὸ ὅλον δὲ οῦχ ἔστιν ἐν μέρει · ἀλλ' ἐν ἐνὶ τοῦτο τὸ ἔν · τὸ ὅλον δὶ οῦχ ἔστιν ἐν μέρει · ὰλλ' ἐν ἐνὶ οῦ πέφυκε περιέχεσθαι τὸ ἔν · τὸ γοῦν ἐν ἐνὶ οῦ πέφυκε περιέχεσθαι τὸ ἔν · τὸ γοῦν ἐν ἐνὶ οῦ πέφυκε περιέχεσθαι τὸ ἔν · τὸ γοῦν ἐν ἐνὶ μὴ τηρηθὲν ἐν, πῶς ἐν τοῖς πᾶσιν ἕν

(1) Sic Coddss. Annon for Tive?

τηρηθήσεται; καὶ (Ι) ίνα μή περιέγηταί, φήσι, τὸ όλον ύπο τοῦ ένος παρ' ήν αἰτίαν, οὐδὲ ἔν τισι τὸ όλον μέρεσιν έαυτοῦ· τὸ πλέον γὰρ εἴη αν ἐν τῷ ἐλάττονι· πολλῷ δὲ μᾶλλον, ἀλλ' οὐδ' ἐν πλείοσιν ἐαυτοῦ· μὴ ὁν δὲ μήτε έν πλείοσι, μήτε έν τινι, μήτε έν τισιν, ή έν έτερω έσειται ή ούδαμου ούχουν εί μηδαμου έστιν. οὐδὲ εῖη ἄν. ἀλλαμήν ἐστι· πόθεν δηλον; ἡ ὅτι ὅλον έγένετο είναι; τὸ δὲ όλον όν μὴ είναι ἀδύνατον ἐπειδὴ δε αὐτὸ οὐχ εν έαυτῷ έστι καὶ μὴν ἔλεγεν εν αὐτῷ έστι, τὸ δ' ἐν αὐτῷ φησιν ὡς ἐν τοῖς μέρεσιν αὐτοῦ πᾶσιν, ανάγχη εν αλλφ είναι. Συμπεραίνεται τοίνυν έχ τοῦ είναι τὸ όλον, τὸ δὲ όλον οὐκ ἔστιν ἐν τοῖς μέρεσι · καὶ διὰ τοῦτο οὐδ' ἐν ἐαυτῷ ἐστι, τὸ ἐν ἐν ἄλλφ έστιν, εί μή γε οὐδαμοῦ ἐχ δὲ τοῦ μέρη ἔχειν, τὰ δὲ μέρη τὸ όλον είναι, καὶ αὐτὸ ἐν ἐαυτῷ είναι: καὶ οῦτως εῦρηται τὸ ἐν καὶ ἐν ἄλλω ἐν ἐαυτῷ.

Οῦτω δὰ πεφυκὸς τὸ ἐν ἀρ'οὐκ ἀνάγκη . . . .
 . . . . . . καὶ ἐστάναι. — Φαίνεται (2). .

Εντεύθεν δείκνυσιν ότι καὶ ἔστηκε καὶ κινεῖται καὶ πρότερον ἐπεὶ τὸ ἐν ἐαυτῷ εἰναι κατεσκεύαζε πρότερον, ἔπειτα δὲ τὸ ἐν άλλῳ, ἀπὸ τοῦ ἐν ἐαυτῷ εἰναι ἀποσείκνυσι τὸ ἔστηκεν, οῦτω τὸ ἐν ἐν ἐαυτῷ ὅν ἀμετάβατον ἐστὸ ἀνάγκη εἰναι τὸ ἔν ἄρα ἔστηκεν. Επειτα ἀπὸ τοῦ ἐν ἐτέρῳ εἰναι δείκνυσι τὸ κινεῖσθαι τοιᾶδε ἐφόδῳ τὸ ἐν ἐτέρῳ ὅν

A. Deest ότι ἐν τῶν με- Deest ὁν. — Bekk, bis ἰστὸς.
 ρῶν usque ad ἔνα μή.
 Codd. ἰστὸς.

<sup>(2)</sup> Bekk. izur@ ov. Coddss.

ουδέποτε έν τῷ αὐτῷ ἐστι. τὸ ἐν τῷ αὐτῷ μὰ ὁν κόδ

Καὶ μὴν ταυτόν γε δεῖ εἶναι αὐτὸ ἐαυτῷ . . . .
 . . . ἤδη ταυτὸν εἶναι αὐτό ἐαυτῶ; — λιήται.

Μεμνήμεθα λέγοντος τοῦ Παρμενίδου ἐν τῆ καρεδόσει των έχ τοῦ εἰ ἔστιν ἐπιγειρημάτων, καὶ τὶ τί συμβήσεται καὶ έαυτῷ πρὸς έαυτό καὶ αὐτῷ πράτε άλλα και αύθις τοις άλλοις πρός έαυτό, και κίπε προς έχεῖνο. Επεί τοίνυν ἀπέδειξε τί αὐτῶ πρός ἐππὸ συμβήσεται ότι έν έαυτω έσται καὶ έν έτερω κάμ ταξύ εδειξε και ότι εσταται και ότι κινείται 🕬 🟗 έσται αὐτῷ πρὸς ἐαυτὸ καὶ πρὸς τὰ άλλα δάκου. καὶ πῶς ταυτόν τε τοῖς άλλοις καὶ ἔτερον τῶν છોλων έστιν έτερον έκυτοῦ και ταυτόν έκυτῷ ίστ δε ή επιχείρησις διά πλειόνων ή δε έση τωώδι. πρώτον γαρ δείχνυσι πώς ταυτόν έαυτῷ ἀπὶ διακ σεως, πᾶν πρὸς ἄπαν ὧδε ἔχει, ἡ ταυτόν ἐστι Τά έχεῖνο η ετερον, η εί μήτε τοῦτο μήτε έχεῖνο, ή 🏴 ρος πρός όλον ή όλον πρός μέρος ἔσται, καὶ κατὰ 🛪 διὰ πλειόνων ἀναπόδεικτον, συνάγει ὅτι ἔστει ταυτά έαυτῷ · οὖτε γὰρ εν ἐν μέρος έαυτος ἐστιν, οὖτε ຄῶν έαυτοῦ · ἀλλαμὴν οὐδὲ ἔτερον έαυτοῦ · εἴη γὰρ τ τ τ έν ετερον τοῦ ένός ἄρα ταυτὸν ἐαυτῶ. Ποιεῖται δὲ τὸ έπιχείρησιν έχ των πρός τι έπεὶ τὸ ταυτόν μέ <sup>τὸ</sup> έτερον των πρός τι έστίν ταυτόν γάρ τινι <sup>παυτόν</sup> · καὶ ἔτερον ἐτέρου ἔτερον.

Ενταῦθα δείκνυσιν ὅτι καὶ ἔτερον ἐαυτοῦ τὸ ἔν· προσχρᾶται δὲ τῷ ὅτι ἐν ἐτέρῳ, ὅπερ δὴ ἀπέδειξεν· ἔστι δὲ σοφιστικὴ ἡ ἐπιχείρησις. Ελεγον γὰρ οἱ σοφισταὶ κορίσκος (1) ἔτερος ἐαυτοῦ ὁ γὰρ νῦν μὲν ἐν Ακαθημία, νῦν δὲ ἐν Στοᾶ, ἔτερος · ὁ δὴ καὶ ἐξελέγγει Αριστοτέλης. Λέγει γοῦν ἐνταῦθα, αὐτὸ ἐν ἐαυτῷ ἀπεφάνθη · τὸ αὐτὸ ἐαυτοῦ καὶ ἐν τῷ αὐτῷ ὄν, ἐτέρωθι γεγονὸς, ἔτερον ἔσται ἐαυτοῦ · ἐτέρωθι γὰρ γέγονεν ἐαυτοῦ, τοῦ ἐν τῷ αὐτῷ ὅντος · οὕτω γᾶρ ἀπεφάνθη · ἔτερον ἄρα ἐαυτοῦ.

Οὐχοῦν δεδειχότες τὸ ἐν ἔτερον τὸ ἔτερον δὲ ἐτέρου ἐστίν οῦτω γὰρ ἡ σχέσις αὐτοῦ ἔτερον γὰρ ἐτέρου καὶ οὐ ταυτοῦ, ὥσπερ καὶ ταυτὸν τῷ ταυτῷ ταυτὸν καὶ οὐχ ἐτέρῳ ἔξομεν δεῖξαι καὶ ὅτι ἔτερον ἄλλων τὸ ἔν. Καὶ γὰρ ὅσα μὴ ἔν ἐστιν, ἔτερα τοῦ ἐνός εἰσιν ιῶσπερ καὶ ἀνπιστρόφως τὸ ἔν τῶν μὴ ἐν ἔτερον. ἔτερον ἄρα τῶν ἐτέρων ἑαυτοῦ.

Νῦν δείχνυσι πῶς ταυτὸν τοῖς ἄλλοις καὶ ἐαυτῷ τὸ ἔν · οὕτω δὲ προδιδάζει τὸν λόγον. Τὸ ταυτὸν καὶ τὸ ἔτερον ἐναντία · οὕτε γοῦν τοῦτο ἐν ἐκείνω οὕτε ἐκεῖνο ἐν τούτω ἐθελήσει εἶναι · εἰ ἄρα τὸ ἔτερον, οὐδέ

<sup>(1)</sup> Sic Coddss. έν ταυτώ. — Bekk. ώς μορίων

<sup>(2)</sup> Sic Coddss. Bekk. του. Coddss. ώς μορίου.

<sup>(3)</sup> Bekk. έν τω. Coddss.

ποτε έν ταυτῷ γρύνον τινὰ: ἡ γὰρ ἐκεῖνον τὸν χρόνον. ούκ έσται έτερον εν τῷ αὐτῷ γεγονὸς, οὐδέ ποπ Β τινι τῶν ὄντων εἴη ἂν τὸ ἔτερον. Πάντα γὰρ τὰ ὅ٠ τα · ἔχαστόν ἐστιν ἐν ταυτῷ ὡς καὶ αὐτὸ τὸ ἔτιρον έν έαυτῶ καὶ οὐκ ἔν τινι' οὕτε άρα ἐν τος μὶ ਜ, ούτε εν τῷ ένὶ εἴη ἄν τὸ ἔτερον. Ἐπεὶ τοίνυν π΄π εν και τὰ μή εν ετερα αλλήλων, πάντα δὶ τὸ έτερα τινὶ έτερά έστιν, ώς ή περιστερά τῆς φάτης ετερον τῷ μικρομερεστέρφ καὶ ἡμέρα, ἄπερ ἐν τῖ περιστερά έστὶ, ζητεί και ταῦτα. Τό τε έν και τὰ μὸ έν τινὶ ετερα άλληλων εἰσίν ούτε γὰρ τῷ ἐπίρο. έπει ούχ έστιν έν αὐτοῖς τὸ ἔτερον · οὕτε έσυτοῖ, 🖈 δεν γὰρ ἔτερόν τινος ἐαυτῷ· ἀλλά τινι ἐαυτοῦ ὁ ὁ αὐτῷ ἐστιν. Οὖτος δέ φησιν ὅτι εἰ ἐαυτοῖ τίση έτερα, μετείχον αν του έτέρου, κάντευθεν έκφειρι αν ταῦτα, τό τε εν δηλονότι καὶ τὰ μὴ εν, τό μὶ είνα ετερα. δηλονότι τὸ είναι έτερα. πλεονάζει γὰρ ἀπτικ τό μη είς το μη είναι έτερα ούτε γοῦν ταῦτα μά. χουσι τοῦ ἐτέρου. Αλλ' οὐδὲ τὰ μὴ ἐν τοῦ ἐνός πῶς γάρ μη εν όντα; η γάρ αν πσαν εν εν τῷ μετέχεν τοῦ ένος. κατ' αὐτὸ γὰρ τὸ μετέχειν τοῦ ένος <sup>τοῦπ</sup> ·γὰρ δηλοῖ. Αλλὰ πῆ ἂν εν(1) ἦν; ἐν ἦσαν τὰ μὴ ἔν πα δὲ μὴ ἐν μὴ μετέχοντα τοῦ ένὸς, οὐδ' ἄν ἀριθμὸς είπ. πᾶς γὰρ ἀριθμὸς μετέχων τοῦ ἐνός καὶ εἴπερ είχο άριθμον τὰ μή εν, οὐκ ᾶν ήσαν παντάπασι μιτέροτα τοῦ ένὸς· οὐ μὴν δὲ, οὐδὲ μόριά εἰσι τὰ μὴ ἔν τοῦ ἐνός. Εἰ ἄρα πάντη τὸ μὴ ἕν ἐστι κατὰ τὴν ὑπόθεσιν. τὰ

<sup>(1)</sup> B. Deest av.

δὶ μὰ ἐν οὐκ ἀν μόριον τοῦ ἐνὸς, καθὼς ἀπεδείχθη, οὐδὶ τὸ ἔν μόριον τῶν μὰ ἔν ἀντιστρόφως εἴη · περὶ γὰρ τοῦ ἐνὸς ἔχει τὸν λόγον. Ἐπεὶ γοῦν αὐτὸ τὸ ἔν, οὕτε μόριον τῶν μὰ ἔν ἐστιν οὕτε ὅλον ὡς μορίου · ἐλέγετο γὰρ οὐκ εἶναι τὰ μὰ ὅντα μόρια τοῦ ἐνὸς, ιστε ἀνάγκη οὐδὲ αὐτὰ τὰ μὰ ὅντα ὡς ὅλα ἐν μορίω εἶναι τῷ ἐνί · ἐδεικνύομεν δὲ ὅτι τὰ μήτε μόρια, μήτε ὅλα μήτε ἔτερα ἀλλήλων, ἀνάγκη εἶναι τχυτὰ, ιώστε τὸ ἔν πρὸς τὸ μὰ ἔν, οὕτε ἔτερα ὅντα οὕτε μόρια οῦτε κατὰ τὰν προτέραν ἀπόδειζιν ἔσονται · ἐπὶ τούτοις κατὰ τὰν προτέραν ἀπόδειζιν ἔσονται · ἐπὶ τούτοις τεκρον τῶν ἄλλων καὶ ἐαυτοῦ, καθὼς ἐδείκνυμεν, καὶ ταυτόν ἐκείνοις τε καὶ ἐαυτῶ, καθὼς ἄρτι μετέλθομεν τὴν ἔφοδον ταύτην.

Αρ' οὖν καὶ ὅμοιόν τε καὶ ἀνόμοιον . . . . .
 . . . . άπάντων ἔτερόν ἐστιν. — Ε΄οικεν. ( [ ) »

Καὶ αὐται ἐπιχειρήσεις αὐτό, καὶ τί πρὸς τὰ ἄλλα καὶ ἐπεὶ ὅμοιον ἔλεγε τὸ ἐν ἐαυτῷ τε καὶ αὖθις τοῖς ἄλλοις, τί συμβαίνει αὐτῷ πρὸς ἐαυτὸ καὶ τί πρὸς τὰ ἄλλα καὶ ἐπεὶ ὅμοιον ἔλεγε τὸ ταυτόν τι πεπονθὸς, ἐκ τούτου κατασκευάζει τὴν τοῦ ὁμοίου ἐπιχείρησιν. Ἐφάνη τοιγαροῦν τὸ ἐν ἔτερον τῶν ἄλλων, καὶ διὰ ταῦτα ἀντιστρόφως, καὶ τὰ ἄλλα ἔτερα τοῦ ἐνὸς

<sup>(1)</sup> Bekk. τοῖς Φλοις Coddss. μα φθέγξη. — Bekk. σε τ'αὐτὸ.

Deest τοῖς. — Bekk. είπης.

Coddss. είποις. — Α. Deest τάλλα. Β. έτερόν ἐστι τάλλα.

εὐκ ἐκεῖνο usque ad ταυτὸν ὄνο-

τὸν αὐτὸν τρόπον, καὶ οὕτε μᾶλλον οὕτε ἦττον : τὸ ἐξ μήτε μάλλον μήτε ήττον όμοίως πάντως καθό γέρ τὸ ετερον είναι των άλλων πέπονθε, καὶ τὰ άλλα ἰκίνο όμοίως ταύτη, ταυτόν αν τό τε έν και τὰ άλλα ππη. θότα είεν, ώστε κατά τοῦτο καὶ όμοιον τὸ ἐν τος ἀ. λοις κατά την ετερότητα. Τοῦ δε Αριστοτέλου, μ συνιόντος καὶ ἐρωτήσαντος (τ), πῶς λέγεις; ὡδέ ថμα: παν ονομα επί σημασία τινός λέγεται, και έσπ τό κά πλεονάκις η άπαξ είπεῖν καὶ ἐὰν πυλλάκις φθήζι ή αὐτὸ ὄνομα, πελάκις λέγεις, συμβαίνει τὸ αὐτό ικπ οὖν μετὰ τῶν ἄλλων καὶ τὸ ἔτερον ὄνομα ἐπί τινι(2)Φ μασία, καὶ οὐ μάταιον καὶ μάτην, καὶ εἰκῆ λεγόμουν. Όταν τοίνυν φθέγγη τ<del>ο</del> έτερον τοῦτο όνομα, εί μ<sup>λν</sup> απαξ, απαξ δηλοῖς τὸ πραγμα, οὐ τὸ ὄνομα ἡν s de πολλάκις, πολλάκις · όταν οὖν λέγωμεν ἔτερο μέν τὸ έν τῶν ἄλλων, ἔτερα δὲ τὰ ἄλλα τοῦ ένὸς, δὶς ἀκόντα τὸ ἔτερον ἐπ' αὐτῆ τῆ φύσει περὶ ής ἀποφαινόμελε, έπ' ἐκείνη ἀεὶ λέγομεν ἢς ἢν τὸ ὄνομα. Καθὸ τών καὶ ἔτερον το ἐν τῶν ἄλλων, καὶ τὰ ἄλλα τοῦ ἐΜ΄ - ἔτερα χατὰ τοῦτο, οὐχ ἄλλο χαὶ ἄλλο πεπόνθασι, τό τ έν και τὰ ἄλλα, ἀλλὰ τὸ αὐτὸ, ὅ ἐστιν ἔτερον τὸ 🖟 ταυτόν πεπονθός έλέγετο όμοιον έν τοῖς ἔμπροσία. Καθό τοίνυν έτερον τό έν των άλλων, όμοιον τος άλλη τὸ αὐτὸ ἐσεῖται (3).

Αλλαμήν τό γε ὅμοιον τῷ ἀνομοίῳ .
 . . . . , ἦ δὲ ταυτὸν ἀνόμοιον ».

<sup>(</sup>ε) Β. έρωτήσαντος αὐτὸν· (3) C. ἔσται.

<sup>(2)</sup> C. ἐπί τινι σημασία δν.

Ένταυθα δείχνυσιν ανόμοιον τὸ έν τοῖς αλλοις. εί δὲ τοῖς ἄλλοις καὶ ἐαυτῷ, ὥσπερ καὶ ὅμοιον τοις άλλοις : εί δε τοῖς άλλοις, πολλῷ μάλλον καὶ ἐαυτῷ: ταυτόν γὰρ ἐαυτό πεπονθός, άλλὰ τοῦτο μέν ἴσως. Πῶς δέ και έχ τοῦ δειγθήναι ἀνόμοιον τοῖς ἄλλοις, καὶ έαυτῷ ἀνόμοιον δειγθήσεται; πολλὰ γάρ εἰσι τοῖς άλλοις ανόμοια, άλλ' έαυτοῖς οὐ γωρεῖ ανόμοια εἶναι. Τέως πρότερον τη αποδείξει ἐπιδαλλώμεθα. ὡς γὰρ ἐχ τοῦ έτέρου τὸ ὅμοιον τοῖς ἄλλοις ἐφάνη, οὕτως ἐχ τοῦ ταυτοῦ τὸ ἀνόμοιον δειγθήσεται · τὸ γὰρ ἀνόμοιόν φησι τῷ ὁμοίῳ ἐναντίον· οὐχοῦν καὶ τὸ ἔτερον τῷ ὁμοίῳ έναντίον : ἐφάνη δὲ καὶ τοῖς ἄλλοις τὸ ἐν ταυτὸν : ἔγει γοῦν τὸ ἐν πάθος, τὸ εἶναι ταυτὸν τοῖς ἄλλοις, ὅπερ συνήγθη έκ τοῦ ἔτερον εἶναι ἐκείνων, κἀκεῖνα ἔτερα τούτου. Φαίνεται δε άρτίως και άλλο πάθος τοῦ ένὸς τὸ ἔτερον εἶναι τῶν ἄλλων. ἔστι γὰρ ἐναντίον τῷ ἀνομοίω καὶ ἔτερον· καὶ αὖθις ἀντιστρόφως τὰ ἄλλα τοῦ ένὸς ἔτερα, καὶ πέπονθεν ἄρα ταῦτα ἀνόμοια πάθη καὶ πρός έαυτα και πρός αλληλα, ώστε το έν και πρός έαυτὸ καὶ πρὸς τὰ ἄλληλα ἀνόμοιον.

Οὐχ ἐνέμεινε τὴν συγκατάθεσιν τοῦ προσδιαλεγομένου, ἀλλ' αὐτὸς ἐπικρίνει καὶ τὸ πᾶν λέγει ὡς θαβρῶν καὶ ἄλλως ἀποδεῖξαι · ἢ τὸ ἔχει μὲν οὖν δὴ ἀπολογία ἐστὶ καὶ κατάνευσις τοῦ προσδιαλεγομένου, καὶ ἐκ τότε ἐπιφέρει ἀποδεξάμενος οἰον τὴν ἀπόκρισιν, καὶ γὰρ καὶ τόνδε ἔχει. Εἴτε οὖν οὕτως εἴτε ἐκείνως, τ ἔννοια σώζεται. Εκ τοῦ ταυτοῦ τοίνυν κατασκευᾶμ τὸ ὅμοιον, τῆ ἀναιρέσει τοῦ ἀνομοίου καθὸ γὰρ ταυτοῦ πέπονθεν, οὐκ ἀλλοῖον πέπονθεν μὴ ἀλλοῖον δὲ πετυθὸς, οὐκ ἀνόμοιον ἔσται (1) τὸ δὲ μὴ ἀνόμοιον, ὅμωκ. Τέως οὐκ ἐπὶ πάντων ἀληθὲς ἡ ἀξίωσις τὸ γὰρ ποὰν οὐκ ἀνόμοιον ἀλλ' οὐχ ὅμοιον ἐντεῦθεν, καὶ πάλιν, πὸ ἔτερον πεπονθὸς καὶ ἔτερον καθὼς ἐπεδείκνυεν ἀλλῶπ, τὸ δὲ ἀλλοῖον ἀνόμοἰον. Ιδοὺ καὶ οῦτως ἀποδείκνυτε τοῦ ἐνὸς πρὸς ἐαυτὸ τὸ ὅμοιον καὶ ἀνόμοιον.

Εχ τούτου δειχνύει καὶ τὸ ὅμοιον πρὸς τὰ ἀλλε εστι γὰρ ταυτὸν τοῖς ἄλλοις τὸ ταυτὸν πεπονθίς τοῖ άλλοις οὐχ ἀλλοῖον πρὸς τὰ άλλα πέπονθε τὸ ἀκὰλοιον πεπονθός πρὸς τὰ άλλα οὐχ ἀνόμοιον τοῖς ἀλλοις τὸ οὐχ ἀνόμοιον ὅμοιον · εὐρεθήσεται δὲ καὶ πρὸς ἐπό τὸν ὅμοιον , ὥστε καὶ πρὸς ἐκάτερον ὅμοιόν τὶ ἐπ ἐαυτῷ καὶ τοῖς ἄλλοις ὁμοίως περὶ τοῦ ἀνομοών τὸν, ὡς ἐνταῦθα, καὶ κατὰ τὸ ἔτερον , ὡς ἐκὶ τὸ τὸν, ὡς ἐνταῦθα, καὶ κατὰ τὸ ἔτερον , ὡς ἐκὶ τὸ τὸν, ὡς ἐνταῦθα, καὶ κατὰ τὸ ἔτερον , ὡς ἐκὶ τὸῦ καὶ τὸ ἀνόμοιον κατὰ τοῦ καὶ ὅμοιον ἐποῦ καὶ ὅμοιον ἀλλοις , οῦτως καὶ τὸ ἀνόμοιον κατὰ τοῦ καὶ ὅμοιον ἀλλοις , οῦτως καὶ τὸ ἀνόμοιον κατὰ τοῦ καὶ ὅμοιον ἀλλοις , οῦτως καὶ τὸ ἀνόμοιον κατὰ τοῦ καὶ ὅμοιον ἀλλοις , οῦτως καὶ τὸ ἀνόμοιον κατὰ τοῦ ἀνομοιον κατὰ τοῦ ἀνομοιον κατὰ τὸ ἀνομοιον κατὰ τοῦ ἀνομοιον κατὰ τὸ ἀνομοιον κατὰ τοῦ ἀνομοιον κατὰ τὸ ἀνομοιον κατὰ τοῦ ἀνομοιον κατὰ τοῦ ἀνομοιον κατὰ τοῦμοιον ἀλλοις , οῦτως καὶ τὸ ἀνομοιον κατὰ τοῦμοιον ἐποῦς τὸν ὅμοιον ἐποῦς τὸν ὁμοιον ἐποῦς τὸν ἐποῦς τὸν ἐποῦς τὸν ὁμοιον ἐποῦς τὸν ἐποῦς τὸν ἐποῦς τὸν ὁμοιον ἐποῦς τὸν ἐ

 <sup>(1)</sup> Β. ἐσεῖται.
 (2) Βekk. ἔτερόν ἐστι-Coddss. καὶ καθ' ἐκάτ. Coddss. κὰ ἰκάτ.
 δμετών ἐστι. — Βekk. ἐαυτῶ ἀρά-

τὸ ἀνόμοιον ἐαυτοῦ, καὶ κατὰ τὸ ἀνόμοιον τὸ ἄλλοις, ὅπερ ἐστὶ κατ' ἀμφότερα: καθ' ἐκάτερον δὲ, ὅπι ἐνταῦθα μέν ἀπὸ τοῦ ἐτέρου συνάγεται τὸ ἀνόμοιον, ἐπὶ δὲ τῆς προτέρας ἀποδείξεως ἀπὸ τοῦ ταυτοῦ.

Περὶ τοῦ ἄπτεσθαι ἡ ἐαυτοῦ τὸ ἐν ἡ ἄλλων οὐκ ἀνεσκεύασεν ἐν ταῖς ἀνασκευαῖς, οὐδ' ὅλως ἐμνήσθη · διὰ τοῦτο καὶ τὴν κατασκευὴν τίθησιν ἐνταῦθα, καὶ τὴν ἀνασκευὴν, πλὴν προτέραν τὴν κατασκευὴν, διὰ τὴν τῶν λοιπῶν κατασκευῶν συνέχειαν, καὶ ἔπειτα τὴν ἀνασκευὴν ποικιλοτέραν · ἔστι δὲ κατασκευὴ τοιαύτη ἀπὸ τοῦ ἐν ἐαυτῷ ὅλω καὶ ἐν ἄλλοις ἐφοδευομένη · ἡ γὰρ ἐν τοῖς ἄλλοις ον, ἐπεὶ αὐτὸ ἐν ἐκείνοις ἐστί, πᾶν δὲ τὸ ἀπτόμενον ἐν ἐκείνω ἐστὶν οὐ ἄπτεται, ἄπτοιτο ᾶν τῶν ᾶλλων · ἢ δὲ τὸ ἐν αὐτὸ ἐν ἐαυτῷ; τῶν μὲν ἄλλων ἀπείργοιτο ἄπτεσθαι, ἄπτοιτο δὲ αὐτὸ ἐαυτοῦ ἐν ἐαυτῷ ὄν.

Τί δὲ τῆδε, ἀρ'οὐ πᾶν τὸ μελλον . . . . .
 . . . . . . . . μήτε ἄπτεσθαι αὐτὸ αὐτοῦ. — Ἡ αὐτή (2). »`

Ενταῦθα καὶ ότι οὐχ ἄπτεται οὕτε ἐαυτών οὕτε τῶν

- (1) Bekk. Τί δή περί. Β. οδ άπτεται. Δ. την ίδραν ή Τί δὰ καὶ περί. Bekk. ἐν τοῖς ἀν μετ' ἐκείνην ἀν κίηται άπτε- άλλοις. Β. Deest ἐν. ται. Β. id. at κατέχον habet.
- (2) Bekk, την έδραν πατέχου Bekk; δεῖ γὰρ εὖν. Coddss. Τὰ Μετ' ἐπείνην τι τι τάν κάπται Deest εὖν.

άλλον κατασκευάζει καὶ ἀποδείκνυσιν σέτας καὶ τρό τερον ὅτι οὐχ ἄπτεται ἐαυτοῦ τὸ γὰρ ἀπτόμενν ἐνκην ἐφεξῆς κεῖσθαι, οἱ μέλλει ἄπτοσύαι καὶ καὶ ἐλὶπ χώραν κεῖσθαι τὴν ἐρχομένην τῆς ἐν ῷ ἐστιν ἐκὶπ οὐκοῦν ἡ δύο ἦν τὸ ἐν, καὶ δυσὶ χώραις περικελέκων ἔως δ' ἀν ἐν ἦ, οὐκ ἐθελήσει οῦτως εἶναι ἀνάγκητῶ τῷ ἐνὶ ἡ αὐτὴ, μήτε δύο εἶναι, μήτε ἄπτεσθαι ἐκυτοῦ.

Εντεύθεν καὶ ὅτι οὐδὲν άλλων ἄψεται τὸ ἡ δείκνυσι, λέγων ὅτι τὸ μελλον ἄψεσθαι, χωρὰ τη ἐρεξῆς εἶναι δεῖ ἐκείνω οὐ μελλει ἀπτεσθαι πλὴ εἰ τὸ ἐφεξῆς ἀκὶ δεύτερον πρὸς τὸ πρῶτον λέγεται, καὶ τὸ πρῶτον τῷ δευτέρω ἐφεξῆς, τῶς φησιν Αριστοτίλες οὐδὲ γὰρ τὸ ἔν τοῖς δυσὶν ἐφεξῆς, ἀλλὰ τὰ δώ τὸ ἐνὶ. Επὶ τῆς ἀφῆς τὶ κωλύει καὶ τὸ ἀπτόμενον ἄπτεσθα τοῦ ἐφεξῆς; τὸς πρῶτον ἐκείνου κείμενον ἡ ὅτι κιμόνω τοῦ πρώτου ἐπὶ τοῦ δευτέρου ζητοῦμεν, εἰ ἐκόνω ἄπτεται. τὸ δ' ἐφεξῆς ἐστι πάντως ἐκείνω, καὶ τῶν ποῦς πανταχοῦ ἀπὸ τῶν δεξιῶν ἐπὶ τὰ ἀριστερὰ, ἐι πρῶτος καὶ ἐκείνως ἐκείνω

dpobucov. — Bekk, tor öber. Coddss. Tov Draw. — Bekk. A. gai pağ al diberc. B. alsi mi bin.

<sup>(1)</sup> D. Bekk. δλιγιστόν. Coddss. Δρι δλιγοστόν. — Bekk. οδιτωθή φεὶ Cod ἐνὸς. Coddss. Deest φεὶ. — Bekk. φεὶ μ πλήθους τὸν ἀριθμὸν. Coddss. τῶν

άσαι · διὰ τοῦτο, οὖτως εἶπεν ὅτι τὸ μάλλον ἄψεσθαι 
ἐφεξῆς δεῖ εἶναι ἐκείνω οὖ μέλλει ἄπτεσθαι · ἡ δὲ ἄψις, 
τὸ ἔλαττον ἐν δυσὶ, καὶ μεταξύ τρίτον οὐκ ἔσται, εἰ 
μὴ ἄρα ἔξωθεν, καὶ τότε δύο ἄψεις εἰσὶ τριῶν ὅρων ὅντων, καὶ ἀεὶ οῦτως παρὰ μίαν αὶ ἄψεις πρὸς τοὺς ὅρους, 
καθὼς Αριστοτέλης ἔλεγε περί τε τῶν ὅρων καὶ τῶν 
ἄψιν ἐπλεονέκτησε καὶ ἐφεξῆς οῦτω γίνεται.

Εντεύθεν συγκεφαλαιοῖ τὸν λόγον, ὅτι τὰ ἄλλα τοῦ ένὸς, ἐπεὶ ἄλλα ἐνός ἐστιν, οὕτε ἔν ἐστιν οὕτε μετέχει τοῦ ἄνός εἰ γὰρ μετεῖχε τοῦ ἐνὸς, ἐν ἀν εἴη · ἐπεὶ δὲ τοῦ ἄνὸς οὐ μετέχει, οὐδ' ἀριθμός ἐστιν ἐν τοῖς ἄλλοις τοῦ ἐνός · δυὰς γοῦν ἐν αὐτοῖς οὐκ ἔστιν · εἰ δὲ ἐν μὰν ἄστι, δυὰς δ' οὐκ ἔστι, τοῖς ἄλλοις ἐφεξῆς οὐκ ἄν εἴη δύο ἐνὸς, εἰ δὲ ἀφεξῆς οὐκ εἴη, οὐδ' ἄψεται οῦτε ἐκεῖνα τοῦ ἐνὸς, οῦτε τὸ ἐν τῶν ἄλλων · οὐδὲ γάρ τινος ἀριθμοῦ μεθεξουσι τὰ ἄλλα τοῦ έγὸς, ἐπεὶ οὐδὲ τοῦ ένὸς

(ε) Βεκκ. τὸ ἐν ἡ τᾶλλα.
Β. τὸ ἐν κατὰ τᾶλλα. — Βεκκ.
εὐτε τι μείζω οὐτε τι ιλάττω.
Coddes. εὐτε τι μείζον οὐτε τι
ἀλλο Δαττον. — Βεκκ. ἀλληλαις αὐταῖς γε. Coddes. ἀλληλαις αὐταῖς γε. — Βεκκ. τῆς οὐσίας.
Coddss. ταῖς οὐσίαις. — Βεκκ.
τὸ δὲ σμικρ. Coddss. τὰ δὲ

σμικρ. — Bekk, οὐχοῦν ἐστόν γέ
τινε. Β. εὐχοῦν ἐστόν τινε. —
Bekk, εἵτην. Β. ήτην. — Bekk,
τετεγμένη εἵη. Β. Deest εἵη.
G. κατατεταγμένη. — Bekk,
καὶ πράττειν γε. Coddss. Deest
γε. — Bekk. πρὸς ἀλλήλο.
Coddss. ἄλληλα.

μετέγει. Ούτω άρα τὸ εν άπτεταί τε καὶ οὺχ άπτετα καὶ ἐαυτοῦ καὶ τῶν άλλων : ἐντεῦθεν περὶ τοῦ ἶσον καὶ πάλιν άνισον αύτά τε καὶ τοῖς άλλοις είναι τὸ ἐι διελαμβάνει διὰ μικροῦ, καί φησιν, εἰ μεῖζον εἴη ἡ ἐλαττον τὸ ἐν παρὸ (1) τὰ ἄλλα κατά τινα σύγχρισιν, οἶπ τὸ ἐν ἐν τῷ ἐν εἶναι, οὕτε τάλλα ἐν τῷ άλλα εἶναι τῷ ένὸς, ούτε τὸ μείζον ούτε το έλαττον δέξονται, αλλά δεῖ αὐτὰ, τό τε εν καὶ τὰ άλλα, πρὸς τὸ είναι τικά οὐσίας ἐχάτερα, ἰσότητος εἶναι δεχτιχά : εἰ δὲ ἰσίπτος, καὶ μεγέθους καὶ σμικρότητος. Ει γοῦν τὸ μὰ μέγεθος, τὰ δὲ σμικρότητα ἔχοιεν, ὁποτέρω μὲν είδη ἐχ τούτων ή τῷ ένὶ ή τοῖς ἄλλοις μέγεθος προσείη, μεζη αν είη, φ δε χοσμιότης έλαττον · ούχοῦν τιν άττα είδι έστὶ τὸ μέγεθος καὶ ή σμικρότης, ὧν μεθέζουσι 🕏 λγόμενα μείζονα ή ελάττονα. Ει γαρ μή έση μή θος καὶ σμικρότης, άλλὰ μηδαμῆ μηδαμῶς ἐσπ, τῶς έντοῖς οὖσιν, ήγουν τῷ ένὶ καὶ τοῖς αλλοις ά δη κε οὐσίαι ὑπετέθησαν, ἄλλαι τινὲς οὖσαι (2) ἰσότητος 🗷 μεγέθους καὶ σμικρότητος ἐγίγνοιντο; άλλ' ἐπεὶ ἐν τῷ ἐκ σμικρότης εγγίγνεται καθ' ὑπόθεσιν · ἡ γὰρ σμαρότκ ή μέγεθος · εί γοῦν καὶ σμικρότης ἐγγίγνεται, ἡ ἐν δλεί έν μέρει αὐτοῦ ἐνείη κατὰ διαίρεσιν · εἰ γοῦν ἐν μέρει άτοπον· πῶς γὰρ σμικρόν τὸ ἐκ μέρους τῆς μικρότοτος μετέχον; εί δ' έν όλφ και παντί τῷ ένὶ, οἰχὶ ττμ έχουσα ή σμικρότης τεταμένη αν είη εξ ισου ή το παντί, καθώς Αριστοτέλης έπὶ τῆς περιφερείας Δερε,

<sup>(1)</sup> Sic Coddss. pro παρ' δ, Scrib. πρὸς.
quod hic minime convenit. (2) Sic Coddss. Scrib. τούτ.

τής τε συστελλομένης καὶ ἀνιμένης, ὅτι κατὰ πᾶν μόριον η άναιρεθήσεται ή συσταλήσεται, καὶ οὐκ ἐκ μέρους; ἄρα οὐκ ἐξ ἴσου μένουσα τῷ ἐνὶ, ἴση αύτῷ είη, μήτε ελλείπουσα μήτε πλεονάζουσα εν δέ τῷ περιέχειν τὸ όλον καὶ μείζων καὶ πλεονάζουσα. έστιν οὖν εἶναι τὴν σμιχρότητα ἔσην τῷ ῷ δὴ καὶ ἔν έστιν ή μείζω έκείγου, και πράττειν τα μεγέθους έν τῷ πε ριέγειν καὶ τὰ ἰσότητος ἐν τῷ διόλου διαμένειν, άλλ' οὐγὶ τὰ ἐκυτῆς, ἄ ἐστι μόνης τῆς σμικρότητος. συνάγεται άρα ότι έν τῷ όλφ οὐκ αν εἶη σμικρότης, ίνα μή ταῦτα πάθοι. Τί δή, ἄρα ἐν μέρει; άλλὰ τὰ αὐτὰ γενήσονται καὶ ἐν τῷ μέρει, ά δὴ καὶ ἐν τῷ ὅλφ έγένοντο, χαὶ μᾶλλον παραδοξότερον εἴη ὅτι ἐν μέρει ή σμικρότης ούσα μείζων μέν ώς περιέγουσα, ίση δέ ώς διαμένουσα διόλου, και ού τὰ έαυτῶν ποιήσει, άλλὰ τὰ τοῦ μεγέθους καὶ τῆς ἰσότητος, ώστε ἐπεὶ οὐτε ἐν όλω τῷ ἐνὶ, οὖτε ἐν τῷ μέρει ἡ σμικρότης ἐστὶν, οὐδενὶ ένέσται ἄρα τῶν ὄντων· οὐδέτι ἄλλο ἔσται σμικρόν, έπεὶ οὐκ ένέσται ἐκείνω ή σμικρότης, πλήν αὐτῆς τῆς σμικρότητος. Οὐδ ἄρα μέγεθος ἐνέσται ἐν τῷ ἐνί· καὶ πλην αὐτοῦ τοῦ ένὸς, ῷ τὸ μέγεθος ἐνείη κατὰ την υπόθεσιν, μετζόν τι άλλο είη, το δε και ταυτα σμικρού αὐτῷ οὐκ ὄντος, καθώς ἔδειξε · διότι ἐν τῷ ένε σμικρότης ούκ ήν · ύπερέξει τοίνυν τὸ μέγα τῆς σμιχρότητος μή ούσης, καὶ τὸ μέν μέγα ἔσται, τὸ δὲ σμικρόν ούκ έσται, έπεὶ σμικρότης οὐδαμοῦ έστιν, ὅπερ άδύνατον. Αλλαμήν πρός τι έστὶ τὸ μέγεθος, πρὸς τὴν σμικρότητα πάντως, καὶ ή σμικρότης πρὸς τὸ μέγεθος.

διά τοῦτο καὶ Αριστοτέλης έλεγεν ἐν τοῖς πρός π, όπ εί τοῦτό τις οίδε μεῖζον, οίδε καὶ οὐ πνος μαζω ώρισμένως και ούχι τοῦ τυχόντος · ὑπόληψις γὰρπῶπ, ούχ έπιστήμη · έπεὶ γοῦν τὰ άλλα ούτε μέγεθει ήμ ούτε σμικρότητα ούτε μείζω ούτε ελέττω το ίκ έσται, ούτε αὐτῷ (Ι) πρὸς έαυτὸ ούτε τὰ ἄλλα τρὰ Δ. ληλα την του ύπερέχειν και ύπερέχεσθαι έγουση δήσ μιν, ώς μεν μέγεθος έγοντα, την τοῦ ὑπιρίχιιν, ώς σμικρότητα, την τοῦ ὑπερέχεσθαι, ἀλλ' οὐδὶ τῷ ἱἱἱ τοῖς άλλοις, οὐδὶ τῶν άλλων μεῖζόν τι καὶ ἐλατιν είπ πρός τό εν μή μέγεθος μηδέ σμικρότητα έχοι. 🖤 के मार्थिक महार्थिक मार्थिक उर्देश कर्मा का मार्थिक कर्मा के άγκη τὸ ἐν τῶν ἄλλων μήτε ὑπερέγειν μήτε ὑκικήτ σθαι, τὸ δὲ μήτε ὑπερέχον μάτε ὑπερεχόμενοι ἔίρου, τὸ δὲ ἐξίσου Ισον αν είη. Τὸ γοῦν εν καὶ πρά ἐστὸ ουτος αν έχοι, μήτε πελεβος πητε οππρομι ζίω. καὶ εἰ οῦτως, οῦτε ὑπερέχοι ὡς μέγεθος ἔχει Ιαπέ ούτε ὑπερέχοιτο ὡς αμλκρότητα, ἀλλὰ ἐξ ἴσου ὁ ἱαν ὁ क्स्म क्षणम्के. में हुन क्षेत्रक क्षणम्के सह प्रवाद क्षाप्रकार ब्रुक्त क्षाप्त

Ετι περί της ισότητος αὐτοῦ καὶ της ἀνοίται αὐτοῦ διαλέγεται, καὶ ὅτι μὲν ὅσον μόνον ἀπθάν, ὅτι δὲ ἄνισον συνώμα καὶ ἴσον δείκνυσι νῦν ἔτι ἀκ ἔπιχείρημα ἀπὸ τεῦ ἐν αὐτῷ καὶ ἐν τοῦς ἄλλαι, κάκ

<sup>(1)</sup> SicCoddss. annon abro? Hon iv. B. avayan iv. - Beil

<sup>(</sup>a) Bekk. frapov iv irtow trandi bl. B. Deest h. B. Deest h. B. Deest iv. -- Bekk. avayan

πρότερον εδείκνυεν, ότι αύτο εν έαυτῷ όν καὶ περὶ έαυτο αν είη έξωθεν, και περιέγον μέν μείζον έσυτου, περιεγόμεγον δε το αὐτο καὶ έλαττον, καὶ οὕτω μεῖζον καὶ έλαττον το αὐτο έν. έπει δε οὐδεν έστιν έκτος τοῦ ένος και των αλλων τί γαρ ου είη άλλο μήτε έν μήτε άλλο του ένος όν; πέφυκε δε και που είναι ώς όν τὸ ἔν : οἰκοῦν τὸ ἐν ἐν ἐαυτῷ ἔσται, ἐν τῷ μείζονι ἔλαττον ον ούτω γάρ τὸ ἔν τινι. Σημείωσαι δὲ πῶς κερδαίνει έντευθεν ο Αριστοτέλης τὰ περί τοῦ τόπου, ὅτι πέρας τοῦ περιέγοντος, οἱ τὸ ἄκρον ἐστὶν ὁ τόπος τοῦ περιεγομένου. Επεί γουν έν τω δει αύτα είναι, οὐδέν γε έξω τοῦ ἐνὸς καὶ τῶν άλλων, οἰκ ἀνάγκη ἐν ἀλληλοις είναι ταύτα ή ούδαμου; άλλαμήν ούδαμου ού πέφυχε τὸ ον εστω άρα το έν εν τοῖς άλλοις, καὶ κατά τοῦτο μείζω τὰ ἄλλα τοῦ ένὸς, ὡς περιέχοντα αὐτό τὸ δὲ ἔν έλαττον, ως περιεγόμενον άλλα και τα άλλα έν τῷ έψε καὶ τὸ ἐν ἄρα κατὰ τὸν αὐτὸν λόγον, ὡς περιέγον, μείζου, τὰ δὲ ἄλλα τοῦ ἐνὸς ἐλάττω, ὡς περιεγόμενα. τὸ ἐν ἄρα ἴσόν τε, καθώς ἀπεδείκνυ τὸ πρότερον, καὶ μειζον και έλαττόν έστι και αὐτὸ έαυτοῦ και τῶν άλλων. Αλλά είπερ μείζον μεά έλαττον καὶ Ισον, είη αν τὸ κὐτὸ καὶ ἴσων μέτρων έσυτῷ καὶ τοῖς άλλοις ὡς ໂσον, καὶ EJEIONON OF HEKON, KAI EXATTONEN OF EXALLON, QUE OF δή μέτρων τόσων ήγουν καὶ ίσων καὶ πλειόνων καὶ έλαττόνων, καὶ μερῶν αν εἴη τὸ αὐτὸ κατὰ τὸ αὐτὸ, τοσούτων καὶ ἐκ τῶν μέτρων ἄρα κατασκευάζει τὰ μέρη, ότι καί ίσα τῷ όλφ καὶ πλείονα καὶ ἐλάττονα.

« Ισων μέν άρα μέτρων

Όρα κάνταῦθα πῶς ἀπὸ τούτων θηρᾶται ὁ Αμισοτέλης, πῶς αν ἐπὶ τῆς γενέσεως τό τε ἀτελές κὰ τὸ εντελές εξποιμι. Φυσι λάρ το έλον εγείολα αριβήσι μλειότερον, και διά τοῦτο εξρηται έκείνω : έντεῦθεν κέ έπὶ τῆς γενόσεως ώς ἐπὶ τῶν άλλων χινήσεων σφ δουλή τε (2) καὶ σύγκρισις · νῦν δέ φησιν ότι τὸ ἀνίων μέτρων ή πλειόνων ή έλαττόνων καὶ άριθμῷ έλατιν αν καὶ πλέον αν εξη αὐτό τε έαυτοῦ καὶ τῶν αλι διά τὰ ἐλάττονα καὶ αὖθις τὰ πλείονα μέτρα, καὶ ίση αὐτῷ τε καὶ τοῖς άλλοις διὰ τὰ ἴσα μέτρα ερωτών νος δέ τὸ πῶς διασαφεῖ τὸν λόγον καὶ ποιεῖτα τὸ σύγκρισιν, ούκ ἐπ' αὐτοῦ δη πρός αὐτό τοῦ ἐνὸς, ἐλί απ' αὐτοῦ πρὸς αλλον, ἡ μαλλον περὶ πάντων zaholiκώτερον, ότι είτι μεϊζόν έστι τῶν ἄλλων, κλαίνου γε μέτρων πρός έκεινα αν είη: όσων δε μέτρων, τέσων καὶ μερών, καὶ ἐπὶ τοῦ ἐλάττονος ὡσχύτως ἐλατή νων γάρ μέτρων έσειται πρός το πρός αὐτό συγκικό μενον, και έπι ίσου το αυτό τσων γαρ μέτρων, είδι μέτρων καὶ μερῶν ἴσων ἀνὰ (3) μερῶν ὅν ἐαυτῷ, Ιση αὐτὸ πληθος αὐτῷ εἴη, πλειόνων δὰ πλέον, ελαττόνον δὶ έλαττον, τὰ αὐτὰ ἔξει καὶ πρὸς τὰ άλλα τὸ ἐν, 🖼 μαλλον άριδηλότερον ώς άλλα όντα πρός αύτό έστα

<sup>(1)</sup> Bekk, ἀνάγκη πλέον είναι καὶ. Β. Deest ἀνάγκη πλέον είναι.

<sup>(3)</sup> Sic B. C. — A fer. Suspicor excidisse aliquid at locum esse corruptum.

<sup>(2)</sup> C. συμβολτί.

οὖν ἄρα καὶ ἴσον καὶ μεῖζον καὶ ἔλαττον καὶ πρὸς ἐαυτό καὶ πρὸς τὰ ἄλλα τὸ ἔν.

Εντεύθεν χατασχευάζει καὶ ότι γρόνου μετέχει τὸ ἐν, καὶ πρεσδύτερον καὶ νεώτερον έστι καὶ έαυτοῦ καὶ τῶν αλλων, και την αυτην ηλικίαν έχον, ο έδηλωσε διά τοῦ μήτε πρεσδύτερον μήτε νεώτερον, οὐδε γάρ άνασκευή έστι τοῦτο, ώς έν τφ δόξειεν, άλλὰ καὶ αὐτό κατασχευή σύν τοις λοιποίς κατασκευαστικοίς φησί γουν ότι ἐπεί ἐστιν ἐν, καὶ τὸ ἔστιν αὐτῷ ὑπάργει · τὸ δὲ έστιν οὐσίας μέθεξίς έστι μετά γρόνου τοῦ παρόντος, οίον έστι λίθος, έστι Σωκράτης. Τοῦτο θεραπεύων Αριστοτέλης εν τῷ περὶ Ερμηνείας περὶ τοῦ μεν όντος. ότι λέγεται δοξαστόν, έστιν και έμφασεν έχει του είναι, λέγει ότι τὸ έστιν οὐ καθ' αὐτὸ τὸ μὴ δν έγει, άλλα κατά συμβεβηκός διά το δοξαστόν · το γοῦν ἐστι μετογή ούσίας μετά του παρόντος γρόνου, ώσπερ καί τὸ ቭν μετοχή οὐσίας μετά τοῦ παρεληλυθότος, καὶ τὸ ἔσται μετοχή οὐσίας μετά τοῦ μέλλοντος χρόνου, καὶ πόλεμος γὰρ ἔσται, φαμέν, καὶ τὸ εἶναι τούτῳ προσμαρτυρούμεν κατ' αὐτὸ γὰρ τὸ είναι καὶ οὐσίας μετ-

<sup>(1)</sup> Bekk. Α. νεώτερον τε καὶ. ἀν. Coddss. τοῦτο δ ἀν.—Bekk.
Β. Deest τε. — Bekk. εὐκοῦν Α. καὶ ἴστι τότε πρεσδύτερον. Β. ἐποεδτὶ πρ. Α. εὐκοῦν ἐποὶ πρ. Β. ἴσται.
εὐκοῦν περὶ πρ.—Bekk.τοῦτο ὅτι

exer. Geren yes i ousia, i uev austragnes, i de i διαστελλομένη πρός το συμβεβηκός, ή δε κατά το είναι την άναφοράν έχει, ώσπερ λέγομεν ή οὐσία τοῦ συμβεβηχότος, τὸ γίγνεσθαι καὶ ἀπογίγνεσθαι. Δίεὶ άρα τὸ ἐν πρεσδύτερον γίνεται έαυτοῦ, ἐπειδή προεργοπερου Χρορου πετεχει και οιλ ισταπέρου. πεπλημητ δέ καὶ ότι οὐδε τοῦ ήδη όντος διαφόρου το πρός έχεις διαφέρον διάφορον γίγνηται, άλλα διάφορόν έστι, πέ τοῦ διαφόρου γεγνομένου διάφορον τὸ γεγνόμενον, κά τοῦ γεγονότος διαφόρου, γεγενημένον διάφορον. Εί γοῦ τὸ πρεσδύτερον νεωτέρου λέγεται πρεσδύτερον, τόπ λέγεται γιγνόμενον πρεσδύτερον το έν ότι πρός το μνόμενον νεώτερον άντιτάττεται · νεώτερον άρα γιγώμενον πρεσδύτερον γίγνεται, καὶ τὸ μὲν γένεσθα πρεσδύτερον είναι έχ του ἀεὶ παρερχομένου γρόνου συνάγει · ἀεὶ γὰρ ὁ χρόνος ἐν βύσει ἐστὶ, καθ' ὁν συνεχῶς πρεσδύτερον γίγνεται · τό δ' αύθις γινομένου νεωτέρου συνάγει έκ τοῦ μη λόγεσθαι τὰ πρός τι ένηλλαγμένες, αλλά το γεγνόμενον πρός το γεγνόμενον. Επειτα έρωτί εὶ πέφυνε γίγνεσθει ούτω καὶ λέγεσθαι τὸ τινὸς 🕯 🚁 σούτερον ή νεώτερον, και έπει λαμεδάνει τουτο, μετε φέρει δε λεληθότως το γίνεται είς το έστιν, δ έστι με ταξύ του ήν και έσται. το γάρ γινόμενον κατά το νῦν χρόνον ἔστι λέγεται τότε γὰρ ἐκ τοῦ Τιν κίς τ έσται πορευόμενον, ύπερδήσεται τὸν νῦν, ὡς μετεξ ὁν του τε ποτέ και του έπειτα εντυγόν δε τῷ νῶ ἐπίσχει τοῦ γίνεσθαι πρεσδύτερον καὶ οὐ γίνεται, 🖼 🖹 ἔστι τὸ πρεσδύτερον· εἰ γὰρ πρόεισι κατὰ τὸ γίνεσθ≠

πάντως οὐ πρωτηθείη ὑπὸ τοῦ νῦν · τὸ γὰρ προίδν ἄπτεται καὶ τοῦ νῦν, ἄπτεται καὶ τοῦ ἔπειτα, τοῦ μέν ἀφιέμενον, τοῦ δὲ ἐπιλαδόμενον, καὶ ἔστι μεταξὺ ἀμφοτέρων τοῦ τε νῦν καὶ τοῦ ἔπειτα το προϊόν : ἐπεὶ δὲ άνάγκη μή παρελθεῖν τὸ νῦν ἐν τῷ γίνεσθαι, πᾶν τὸ γινόμενον έπειδαν κατά τὸ νῦν ἦν ἐμδαίνει μὲν ἀεὶ τοῦ γίνεσθαι, καὶ ἔστι τότε ο αν τύχη γινόμενον τὸ ἐν τοίνυν έντυχὸν καὶ αὐτὸ τῷ νῶν γινόμενον πρεσδύτερον, έπέσγε τοῦ γίνεσθαι πρεσδύτερον καὶ έστι πρεσδύσερον · τοῦ γοῦν νεωτέρου τότε ἐγίνετο πρεσδύτερον καὶ του νεωτέρου έστι πρεσδύτερον · έγίνετο δε πρεσδύτερον έσυτου κατά τον προϊόντα άεὶ χρόνον άρα καὶ ξοτι πρεσδύτερον νεωτέρου όντος έπυτος, έντυχών τῷ νῦν, τό γε νύν διά παντός πάρεστι τῷ ένὶ τοῦ είναι αἰεὶ γάρ νῶν ἐστιν ὅταν ἢ · αἰεὶ ἄρα ἐστί τε καὶ γίνεται πρεσδύτερον έχυτοῦ λαὶ νεώτερον.

Εντεύθεν και την αυτήν ήλικίαν έχειν κατασκευάζει τὸ ἔν ἐπεὶ γὰρ οὐ πλείω χρόνον αὐτὸ ἐαυτοῦ ἐστιν ἡ γίγνεται κατὰ τὸ νῦν φαινόμενον, ἴσον ἄρα · ἀλλαμήν τὸν ἴσον χρόνον ἢ ὅν ἢ γιγνόμενον τὴν αὐτὴν ήλικίαν ἔχει · τὸ δὲ τὴν αὐτὴν ήλικίαν ἔχεν οὕτε πρεσδύτερον οῦτε νεώτερον ἐστι · τὸ ἔν ἄρα τὸν ἴσον χρόνον αὐτὸ

<sup>(1)</sup> Bekk. τον γε ίσου χρόνου. Α. τόγε ίσου χρ.

έαυτῷ καὶ ον καὶ γιγνόμενον ούτε νεώτερονο ύτε προσδύτερον έαυτοῦ έστεν.

Συγκρίνει πρός τὰ άλλα τὸ πρεσδύτερον καὶ τὸ κό τεραν τοῦ ένός. Τὰ ἄλλα οὐ λέγονται ἔτερον τοῦ ἐκς άλλ' ἔτερα, πλείω άρα τοῦ ένός · αν γὰρ ἡν ἔτερον μέ ούχ έτερα, καὶ αὐτὸ ἐν ἄν ἦν · ἔτερα δὲ πλείω ἐνά ἐπ και πλήθος αν έχοι, πλήθος δε δν αριθμού πλείνη τοῦ ένος μετέχοι αν, τοῦ δ' ἀριθμοῦ πάντως τὰ ἐἰείτο ή τὰ πλείω πρότερον γίνονται, τὸ όλιγοστὸν δί 梓 τον καὶ τὸ ἐν πρῶτον γέγονε τῶν ἄλλων τῶν ἰχώπι τὸν ἀριθμόν - ἔχουσι γὰρ καὶ τὰ ἄλλα ἀριθμὸς ἐπορ άλλα καὶ οὐκ άλλο ἐστί· τὸ δὲ πρῶτον καθ' κίτι τή κρινόμενον πρός τὰ άλλα πρότερον αν εξη έχείνη γγονός, τὸ δὲ πρότερον πρὸς τὸ ὕστερον λέγεται τέ γοῦν ἄλλα ὕστερον γέγονε, τὰ δ' ὕστερα γεγονότι \* ώτερα τοῦ προτέρου γεγονότος, καὶ οὕτως είπ ἐι πί άλλα νεώτερα τοῦ ένὸς, τὸ δὲ ἐν πρεσδύτερον τῶ άλλων.

- (1) Bekk. τί δαὶ. A.Deest τὸ ὁλιγοστὸν.
   οὐκ έχω λέγειν usque ad τοῦ ἐνὸς.
   (2) Bekk. τὶ δαὶ. Βελλ.
   Βekk. τὸ ὀλιγιστὸν. Coddss. μέρπ γε έχου. Coddss. μέρπ

Εντεψθεν αναπαλιν δείχνυσιν υστατον τὸ εν των άλλων, καὶ κατά τοῦτο νεώτερον προσγράται δὲ τῷ λήμματι τῷδε, ὅτι παρὰ φύσιν τὸ ἐν οὐ γέγονεν, ἀλλὰ κατά φύσιν, ΐνα εἰς οἰκεῖον τέλος καταντήση τὸ ἔν, χαὶ δόξη υστερον των άλλων. τὸ γὰρ εἰς τέλος οἰχεῖον έρχόμενον κατά φύσιν κεϊται, καὶ τὸ κατά φύσιν κινούμενον είς τέλος οίχειον έρχεται. διά τοῦτο καὶ τέλος οίκε τον λαμβάνει τὸ πῦρ ἄμα κινούμενον τὴν αὐτοῦ κατά φύσιν κίνησιν · είδοποιηθέν γάρ μάλλον ισταται και κινείται πρός τὰ ἄνω, καθώς Αριστοτέλης φιλοσοφεί. προσχράται δε πρός τῷ λήμματι τούτῷ ὅτι οὐ παρὰ φύσιν γίνεται ἡ γέγονε, καὶ ἄλλφ ὅτι μέρη έγει, καθώς και πρότερον απεδείχνυε το δε μέρη έγον έξει αν καὶ ἀρχὴν καὶ τέλος καὶ μέσον. Οὐκοῦν ἐπὶ πάντων καὶ τοῦ ένὸς καὶ τῶν λοιπῶν πρότερον ἡ ἀργὴ των λοιπών μερών μέγρι καὶ τέλους: ἐπὶ γοῦν περὶ των έν γενέσει, τότε λέγομεν γεγονέναι αμα τη τελευτή. καὶ ἐπὶ τοῦ ἐνὸς τὸ αὐτὸ εἴποιμεν αν. ἄμα γὰρ τῆ τελευτή γέγονεν εν τε καὶ όλον, ή τελευτή δὲ ἐπὶ πάντων έσγατον γίνεται · ἐν ταύτη δὲ τῆ τελευτῆ τὸ ἐν πέφυκεν όλον τε καὶ εν γίγνεσθαι έπεὶ δὲ ἐτέθη ὅτι οὐ παρὰ φύσιν είναι , άλλ' ἄμα τῆ τελευτῆ , ὡς κατὰ φύσιν

έχον. — Βεκκ. Α. καὶ τ' άλλα.
 Ε. δστατον γίνεται. Α. δςτατα γ.
 πάντα Β. C. καὶ πάντα τ' άλλα.
 — Α. Deest πεφυκός usque ad
 — Βεκκ. μέχρι τοῦ τέλους.
 Τὸ ἐν ἐστι.

Coddss. μέχρι τέλους. — Βεκκ.

κινούμενον γέγονε, ύστερον αν των αλλαν μοράσν ταυτα γάρ έστι τὰ παρὰ τὸ ἐν αλλα, πρὸς α συγκράνεται τὸ ἐν ἔσται · πρεσδύτερα δὲ τὰ αλλα, καὶ ούτως εἰρεθα ἀνάπαλιν τὰ αλλα τοῦ ἐνὸς πρεσδύτερα.

«Τί δὲ δὴ ἀρχὴν ἡ ἄλλο μέρος . . . . . . . . . . . . . . . . πρεσδύτερον τε καὶ νεώτερον, «καὶ τάλλα ἐκείνου ὡσαύτως. (1)».

Εντεύθεν δείχνυσιν ότι καὶ τὴν αὐτὴν ἡλικιαν τὸ έν έαυτῶ τε καὶ τοῖς άλλοις, καὶ πρῶτόν γε τοῖς ελλοις ή άργη και τα λοιπά μέρη εί βούλει του ένος, εί βούλει καὶ άλλου πράγματος οίουδήτινος, μόνον έπ ή μέρος καὶ μή μέρει εν έστί τε καὶ λέγεται · σύκοῦν τὸ έν τῆ ἀρχῆ εν, καὶ ἐν δευτέρω καὶ τρίτω μέρε ἐν διατηρηθήσεται, καὶ οὐκ ἀπολειφθείη τινὸς τῶν μερῶν έως ού πρός τὸ έσχατον, τὰ πάντα διελθὸν, γέναται. Επεὶ γοῦν διερχόμενον τὰ άλλα τοῦ ἐνὸς, ἄπερ ἐστὶ μέρη ἐχείνου, καὶ ἐν ἐκάστφ τούτων γινόμενον Εισάζει, την αύτην αν ηλικίαν έξει τοῖς άλλοις, ώστε ε μή παρά φύσιν πέφυκε τὸ έν, καθώς ἐτιθέμεθα, οὐπ πρότερον ούθ' ύστερον των άλλων γεγονός άν εξη το γὰρ παρὰ φύσιν, ἐπεὶ παρ' άλλοις αἰτίοις ἐστὶ καὶ ο παρά τῆ φύσει έαυτοῦ, εἰκός ἐστιν οὐκ εὐοδωθήσεσθε πρός την διεξέλευσιν των μερών απερ είσὶ τὰ άλλε.

<sup>(</sup>a) Bekk. τί δαὶ. — Bekk. νεται. — Bekk. Α. πρόεθεν. Β. ἐν γινάται. Α. ἐγγένηται. Β. ἐγγί- C. πρός τε.

φύσει δε διερχόμενον (ε) ούτε νεώτερον αν είπ των άλλων ούτε πρεσθύτερον, ούτε τα άλλα τοῦ ένος κατα δε τον έμπροσθεν λόγον συνήγετο και νεώτερον και πρεσθύτερον και έσυτῷ και τοῖς άλλοις.

Εφοδεύσας τὸν λόγον ἐπί τε τοῦ εἶναι καὶ γεγονέναι, ζητεῖ καὶ ἐπὶ τοῦ γίγνεσθαι τὰ αὐτά· ἄρα ὥσπερ περὶ τοῦ είναι, οὕτω καὶ περὶ τοῦ γίγνεσθαι ἔχει, ἡ ὡς ἐτέρως; καὶ τέως οὐκ ἔχοντος λέγειν τοῦ διαλεγομένου, αὐτὸς τοσόνδε φησίν ότι τὸ γεγονὸς έχυτοῦ (3) πρεσθύτερον καὶ νεώτερον, κατὰ τὰς πρόσθεν ἀποδείξεις, καὶ τὸ ὃν έαυτοῦ πρεσδύτερον καὶ νεώτερον κατὰ τὰς όμοίας ἀποδείξεις, ου γίνεται και νεώτερον και πρεσδύτερον · έστι δε ή έφοδος ήδε· τὸ μὲν γὰρ πρεσδύτερον τόδε τοῦδε ον, καὶ ἔτι πρε-· σδύτερον γίνεσθαι παρό ώς πρότερον γέγονε πρεσδύτερον γώρανέγει, και γίνεται έτι πρεσδύτερον και πρεσδύπερον το δε νεωπερον ου γωρεί και έτι νεωπερον γίνεσθαι, ώστε το είναι μέν νεώτερον και γεγονέναι τι νεώτερον, άλλου τινός έστι λέγει· αὐτὸ δὲ τὸ ὄν νεώτερον, νεώτερον γίγνεσθαι ή έαυτοῦ ή άλλου γωρεί το γάρ νεώτερον καὶ τὸ πρὸς ὅ ἐστιν νεώτερον ἄνισά εἰσι πάντως • ό δε επερχύμενος εκείνοις γρόνος ή το όπωσδήποτε προσ-

<sup>(1)</sup> B. dispyoperov. Coddss. τόγε έν όν. - Bekk.

<sup>(2)</sup> Bekk. καὶ ἐστι πρεσδύ- τοῦ [ἐνὸς] ὄντος. Coddss. τοῦ τερον. Coddss. καὶ ἔστιν ὅτι πρε- ἐνὸς ὄντος.
σδύτερον. -- Bekk. τόγε ὄν. (3) Β. αὐτοῦ.

τιθέμενον έκατέροις, Ισον καί τὸ αὐτό ἐστι, καὶ ἴοψ ἀποιήσει διαφέρειν ἀεὶ θάτερον πρὸς τὸ ἔτερον όσω περ ἀν τὸ πρῶτον διήνεγκεν. Επεὶ τοίνυν ἴσω διαφέρει ἀεὶ τὴν ἡλικίαν τὸ ἐν ἐαυτοῦ, εἶναι μὲν καὶ γεγοκόνα πρεσδύτερον ἢ νεώτερον δοτέον ἴσως κατὰ τὴν προπίραν διαφορὰν καθ' ἡν εὐθὺς διήνεγκε, γίνεται δ'οῦ ὁπα νεώτερον· οὐ γὰρ ὀπισθοδρομεῖ, οὕτε πρεσδύτερον ἀπὰ γὰρ τὴν πρώτην πρόσθεσιν ἴσως τοῦ χρόνου ἔλαδε πὰ γέγονε πρεσδύτερον· ἔπειτα δὲ ἴσω διαφέρον ἐωπὸ ατὰ τὴν προτέραν πρόσθεσιν πρεσδύτερον οὐ γρήσεται καὶ ἔτι, ώστε εἶναι μὲν καὶ γεγενῆσθα πρεσδύτερον καὶ νεώτερον ἴσως δοθείη, γίνεσθαι δὶ καὶ ἱπ τερον καὶ νεώτερον ἴσως δοθείη, γίνεσθαι δὶ καὶ ἱπ νεώτερον ἡ πρεσδύτερον τὸ αὐτὸ οὐκ ἐγχωρεῖ.

Συγκρούει (2) το έν τοῖς άλλοις καὶ δείκνοσο ήτ καὶ τὸ ἐν τῶν άλλων πρεσδύτερον ὅν γίγνοιτο νεώτιμη καὶ τὰ άλλα πρεσδύτερα ὅντα τοῦ ἐνὸς γίγνοιτο ἐν τῶν άλλων πρεσδύτερον, καὶ τάλλα τοῦ ἐνὸς τῷ τῷ τῶν άλλων πρεσδύτερον, καὶ τάλλα τοῦ ἐνὸς τῷ. Τῷ τῶν άλλων πρεσδύτερον, καὶ τάλλα τοῦ ἐνὸς τῷ.

<sup>(</sup>x) Bekk. Δάττονι χρόνφ.
Goddss. Δάττονι χατά χρόνον.
— Bekk. Β. τόγι δ.αττον. Α.
τότι δ. — Bekk. Β. πρισδύτερον δν, ζετι δι. Α. Deest δν.

<sup>-</sup> Bekk. B. αὐτεῖς εἰς τὶ har τίου, τὸ ἐναντίου ἀλλ. Δ. Dees τὸ ἐναντίου. — Bekk λ. ἀπτ. B. C. ἄτπν.

<sup>(2)</sup> C. Euyapivei.

τὸ έχον ελάττονα χρόνων πρὸς έχεινο πρὸς δ έστι νεώτερον. Εἰ γοῦν εἶεν δύο τινὰ, τὸ μὲν πλέον κατά τὸν γρόνον, τὸ δ' ἔλαττον, καὶ προστιθώμεν αἰεὶ αὐτοῖς τὸν ίσον χρόνον, οὐδέ ποτε τῷ ἴσφ μορίφ τοῦ ἐλάττονος τὸ πλέον διοίσει, άλλα σμιχροτέρω, οίον ώς ἐπὶ παραδείγματος έστωσαν δύο τινά, καὶ έστωσαν δύο άριθμοί, ταῦτα διὰ τὸ εὐσύνοπτον τοῦτο γὰρ ἔσται καὶ έπὶ μεγεθῶν καὶ ἔστω ὁ (1) μὲν τέσσαρα, ὁ δὲ δύο : καὶ ἔστι τὸ πλέον διαφέρον τοῦ ἐλάττονος ἡμίσει μορίφ αὐτοῦ τοῦ μείζονος εἰ γοῦν προστιθῶ αὐτοῖς ἶσον άριθμον, η ίσον μέγεθος, εί μεγέθη είσιν, έστω το προςτιθέμενον ίσον τοῖς ἀνίσοις ἐχείνοις ὁ δύο γενήσεται γοῦν τὸ τῶν τεσσάρων χρόνων, χρόνων ἔξ, τὸ δὲ τῶν δύο χρόνων, χρόνων τεσσάρων διοίσει τοίνυν τὸ πλέον τοῦ ἐλάττονος τρίτφ μορίφ αὐτοῦ τοῦ μείζονος εί δε καὶ έτι προστιθώ τοῖς έξ χρόνων οὖσι, καὶ τεσσάρων αξθις χρόνων, άλλους δύο χρόνους, γεγήσεται τὸ μὲν ἀκτάχρονον, τὸ δ' ἐξάχρονον, καὶ διοίσει τὸ πλέον τοῦ ἐλάττονος δυσὶ, τὰ δὲ δύο τοῦ ὀκτὼ τέταρτον (2), καὶ ἐφεξῆς οῦτο σμικροτέρφ καὶ σμικροτέρφ. πρώτον μέν ημίσει διέφερε τὸ πλέον, εἶτα τρίτω, εἶτα τετάρτφ, είτα πέμπτφ, είτα έχτφ καὶ έφεξῆς. Τί γοῦν έντεῦθεν συνάγομεν; ή ὅτι οὐκ ἄρα ὅπερ διέφερεν ἐν ήλιχέα τὸ πρῶτον πρὸς τὰ άλλα τὸ ἐν πρεσδύτερον ὄν, τοῦτο ἔσται καὶ εἰς τὸ μετέπειτα, άλλὰ ὀλιγότερον: Ισον γάρ λαμβάνον χρόνον τοῖς άλλοις, έλαττον ἀεὶ

<sup>(1)</sup> Β. ό τὸ μέν.

<sup>(2)</sup> Sic Coddss. Leg. τετάρτω.

διοίσει τη ήλικία αὐτῶν η πρότερον, τὸ ἔλαττον δὲ διεφέρον ἢ πρότερον πρός τι, νεώτερον γένοιτ' αν ἡἐντῷ πρόσθεν, πρός έχεινα πρός α ήν πρεσδύτερον, ώς προσεγγίζον τῷ νεωτέρω, ἔλαττον ἡ πρώην αὐτοῦ ἀμιπέμενον · καὶ εἰ τὸ ἐν νεώτερον, ἐκεῖνο πρὸς τὸ ἐν πρεσδίπρον ή πρότερον. Τό γοῦν πρώην νεώτερον γεγονός, όπη τι τὰ ἄλλα, πρεσδύτερον γίνεται πρὸς τὸ πρότερον γεγολ πρεσδύτερον, όπερ διν τὸ εν- γιγνόμενον δε πρεσδύτη κατά την ροήν του χρόνου, οὐδέποτέ ἐστιν, καὶ ἐπὰθεν τὸ μεν εν ο η πρεσδύτερον ἐπὶ τὸ νεώτερον ἐπιδι δωσι, τὰ δ' άλλα ἐπὶ τὸ πρεσδύτερον, καὶ ἔτι τὸ 🚁 σδύτερον εν τοῦ νεωτέρου, ὅπερ ἦν τὰ αλλα, κάπρον γίνεται · περιέγοντα γάρ εἰς τὸ ἐναντίον ἀλλίλαν τὸ μὲν νεώτερον πρεσδύτερον τοῦ πρεσδύτερου, πο δε πρεσδύτερον νεώτερον τοῦ νεωτέρου · οὐδέποπ Τὰ Τένοιντο, άλλ' αἰεὶ γίγνοιντο ἄν τοιαῦτα διὰ τὴ τοῦ χρόνου ροήν, τὰ τοιαῦτα πάθοι ἄν καὶ τὰ ἄλλοτρά . τὸ ἔν.

Συλλογίζεται τὰ ἐπιχειρήματα · καθὸ μὲν γάρξει κατὰ τὸ ἴσω ἀριθμῷ ἀλλήλων διαφέρειν τὸ ἐν καὶ τὰ ἐλὶκ, ὡς ἴσα ἔχοντα μέρη ἀλλήλοις καὶ ἴσα ὄντα, οὖτ΄ ἀπο πρεσδύτερον ἐκείνων ἢ νεώτερον, οὖτε ταῦτε ἀείνοι πρεσδύτερα ἢ νεώτερα · ἢ δέ ἐν ἄλλω μορίω διαφέρει ἀνάγκη τὰ πρότερα τῶν ὑστέρων γενόμενα καὶ τὰ ἐν

τερα τῶν προτέρων, ταῦτα πρεσδύτερα καὶ νεώτερα ἀλληλων, ἀνάγκη γίνεσθαι. Καὶ κατὰ τοῦτον τὸν λόγον, τὸ ἔν τῶν ἄλλων καὶ πρεσδύτερον καὶ νεώτερον καὶ οῦτε πρεσδύτερον οῦτε νεώτερον οῦτε ἔστιν οῦτε γίνεται.

Επειδή δε γρόνου μετέγει το έν, μετέγει άρα καί τοῦ ποτέ καὶ τοῦ νῦν καὶ τοῦ ἔπειτα, καὶ ἦν καὶ ἔστι καὶ ἔσται καὶ ἐγίνετο καὶ γίγνεται καὶ γενήσεται · τὸ δὲ χαὶ εῖη ἄν τι ἐχείνω χαὶ ἐχείνου τοιοῦτον οἶμαι νοῦν ἔγει · εἴη μὲν ἐκείνω τὸ ἦν καὶ τὸ ἔστι καὶ τὸ έσται · ταῦτα γὰρ οὐκ ἐκείνου τι, άλλ' ἐκείνου (1) πεσόντος ώς εν γρόνω όντι, έκείνου δε ή έπιστήμη και ή δόξα καί ή αίσθησις: περί έκείνου γάρ ταῦτα ώς έπιστητὸν καὶ δοξαστὸν καὶ αἰσθητόν· πλήν οὐχ ἄμα τὰ τρία ταῦτα, άλλ' ἡ εἰ μὲν ὡσαύτως ἀεὶ ἔχοι, ἐπιστητὸν έσται, εί δ' όμως καὶ άλλως κατὰ τὰ ἐπιχειρήματα, δοξαστόν, εί δε αἰσθήσει ὑποπίπτει· καὶ τοῦτο γὰρ έπὶ τῶν ἐπιγειρημάτων συνάγεται · αἰσθητόν · ὅτι δὲ έπιστήμη ὑποπίπτει καὶ δόξη, δηλον έξ ὧν καὶ ἡμεῖς περί αὐτοῦ πράττομεν συλλογιζόμενοι καὶ ἐπιχειροῦντες, καὶ ἔστιν ὄνομα αὐτῷ καὶ ὀνομάζεται, καὶ οὐκ άδρητόν έστι κατά τὸ μηδαμή μηδαμώς ον, καὶ λόγος,

<sup>(1)</sup> Sic Coddss. Α. έκείνω πεσόντα (aut προϊόντα) ώς.

καὶ λέγεται οὐδεὶς γὰρ λόγος περὶ τοῦ μπδαμῆ μιδαμῶς ὄντος, οὐδέ τι λέγεται περὶ αὐτοῦ, καὶ ὅπι ἄλλα περὶ τὰ ὄντα τυγχάνει, ἐστὶ λαὶ περὶ τὸ ἔν.

## ΑΡΧΗ ΤΗΣ ΤΡΙΤΗΣ ΥΠΟΘΕΣΕΩΣ (ι).

Καλώς εἶπε τὸ τρίτον λέγωμεν εἰ γὰρ ἔσπτό έτι, τρισσώς ἐπιγειρούμεν · όμοίως καὶ εἰ οὐκ ἔσπ, τργως επιγειρούμεν ταύτα δε τετραγως, τίνα έποντα καὶ ταῦτα τετραχῶς. ἢ γὰρ αὐτὸ πρὸς ἐαυτὸ ἡ ἐπὶ πρός τὰ ἀντιχείμενα, καὶ αὖθις τὰ ἀντιχείμενα τρά αὐτά καὶ τὰ ἀντικείμενα πρὸς τὸ προκέμενο τίνα οὐχ ἔπονται, καὶ αὐτὰ τετραχῶς πίκε τι πρὸς ξαυτά καὶ τίνα πρὸς τὰ άλλα, καὶ αὐτὶ τρὸς έαυτά, καὶ αὐτὰ πρὸς τὰ προκείμενα, καὶ τίντ επεται καὶ ούχ επεται, καὶ αὐτὰ τετραχώς Eπων γουν πρώτως τίνα ουχ έπεται καὶ αὐτῷ 🕬 έαυτό καὶ αὐτῷ πρὸς τὰ πολλά καὶ τοῖς πολλος πρὸς έαυτό, καὶ αὖθις τίνα ἔπεται καὶ αὐτὰ τετραχῶς, ἤδη ἤκει καὶ περὶ τοῦ τρίτου. λέγει τίνα ἔπιπ τε καὶ οὐχ ἔπεται· ἔπεται τοίνυν τῷ ένὶ ἔν τε καὶ πολλέ είναι, καὶ μήτε έν μήτε πολλά, καὶ μετέχειν χρόνο. καθώς επὶ τῶν δευτέρων ὑποθέσεων έλεγε, κατὰ μέν τὸ έστι τὸ οὐσίας μετέχειν· τὸ γὰρ ἔστιν εἶναί π καὶ

<sup>(1)</sup> Quæ rubrica deest in A.

οὐσίαν δηλοῖ · ὅτι δ΄ οὐκ ἔστι κατὰ τὰς προτέρας ὑποθέσεις, καὶ ὅτι ἔπεται αὐτῷ καὶ τὸ ἔστι καὶ τὸ οὐκ ἔστι κατὰ τὰς παρούσας ὑποθέσεις τὰς ὅτι ἔπεταί τι καὶ οὐγ ἔπεται ἔπεται γὰρ δηλον τὸ ἔστι, καὶ οὐχ ἔπεται τὸ ἔστι, μὴ μετέχειν ποτὸ οὐσίας. Ποτὸ γοῦν μετέχει καὶ ποτέ οὐ μετέχει, οὐ πάντως ὅτε οὐ μετέχει οὐ σίας, τότε μετέχει, καὶ οὐ πάντως ὅτε μετέχει τότε οὐ μετέχει, ἀλλ' ἐν ἄλλῳ χρόνῳ μετέχει καὶ ἐν ἄλλῳ οὐ μετέχει. Ἐστι γοῦν χρόνος ἐν αὐτῷ, ὅτε μεταλαμβάνει τοῦ εἶναι, καὶ ὅτε ἀπηλλακται τοῦ εἶναι · τὸ γὰρ ποτὸ μὸν μετέχειν οὐσίας, ποτὸ δὲ μὴ μετέχειν, τοῦτο δηλοῖ τὸ ποτὸ λαμβάνειν καὶ ποτὸ ἀφιέναι · πλὴν ὅρα τὸν παραλογισμόν · ἀπὸ γὰρ τοῦ μήτε ἔν, δηλονότι τοῦ οὐχ ἔν ἐστι, τὸ οὐκ ἔστιν ἀπλῶς λχμβάνειν, καὶ μὴ μετέχειν αὐτὸ οὐσίας κατὰ τοῦτο φησίν.

Καὶ ὅτι γινόμενον συνίστησι, καὶ αὖθις ὅτι φθειρόμενον ἐν γὰρ τῷ οὐσίας μεταλαμβάνειν, ὅτι γίγνεται ἐν δὲ τῷ οὐσίας ἀπαλλάττεσθαι, ὅτι φθείρεται ·
καὶ ἔπειτα συνάπτει τὸ ἐν καὶ τὸ πολλὰ τῷ γίγνεσθαι
ἄστε ἔν τε καὶ πολλὰ γιγνόμενον ἐν τῷ γίγνεσθαι
μὲν ἔν τὸ πολλὰ ἐἶναι ἀπόλλυται · διακρίνεσθαι δ'
αὖθις ἐν τῷ ἐξ ἐνὸς πολλὰ γίνεσθαι, κατασκευάζει · καὶ

<sup>(1)</sup> Bekk. το δη εὐσίας. άρα γε οὐ γίγ. Coddss. άρα οὐ Coddss. τὸ οὐν οὐσίας.—Bekk. γίγ.

εκ τοῦ γίγνεσθαι ὅμοιον ὡς ἔλεγε κατὰ τὰς προτέρας ὑποθέσεις · πλὴν ἀορίστως καὶ οὐ λέγει ἐαυτῷ ἡ τῶς ἄλλοις, ὡς ἐκεῖ ἔλεγε · ταῦτα γὰρ ἐν ἑαυτῷ τῷ ἐκ ὁδικιμάζει καὶ οὐ πρὸς τὰ πολλὰ, ὅπερ μετὰ ταῦτα πωάνοιμοιοῦσθαι · ὅρα γὰρ πῶς προσδιδάζει συνάπων τὸ γίγνεσθαι τοῖς προτέροις, καὶ ἐν τῷ γίγνεσθα, οὐσίας μεταλαμιδάνειν γίγνεται, ἐν τῷ γίγκεθα οὐσίας μεταλαμιδάνειν γίγνεται, ἐν τῷ γίγκεθα τοῦς προτέροις καὶ ἐν τῷ γίγκεθα καὶ ἀνοῦκολα τὰς κριτὸς κριτὸς καὶ ἀνοῦκολα τὰς κριτὸς κριτὸς κριτὸς καὶ ἀνοῦκολα τὰς κριτὸς κριτὸ

Πότερον μεν οὖν ἐν τῷ μεταλαμδάνειν ἀκαι τὸ γίγνεσθαι συνίστα, καὶ ἐν τῷ ἀπαλλάττεσθα ἀνόις, τὸ φθείρεσθαι καὶ ἐκ τοῦ ἐν ἐκ πολλῶν γίνεσθα τὸ κρίνεσθαι, καὶ αὖθις πολλὰ ἐξ ἐνὸς τὸ διακρίκεσθαι καὶ ἐκ τοῦ ἄμοιοῦν γίγνεσθαι τὸ ὁμοιοῦσθαι, καὶ ἐκ τῶ ἀνόμοιον τὸ ἀνομοιοῦσθαι, καὶ ἐκ τοῦ μεῖζον γίγνεσθα τὸ ἐλαττον γίγνεσθαι τὸ ἐλαττοῦσθαι, καὶ ἐκ τοῦ ἔλαττον γίγνεσθαι τὸ ἰσοῦσθαι, καὶ ἐκ τοῦ ἔναττον γίγνεσθαι τὸ ἀνοῦσθαι, καὶ ἐκ τοῦ ἔναττον γίγνεσθαι τὸ ἀκατα αντα διὰ τοῦ γίγνεσθαι ἐν χρόνῳ, διλοπές πάῦτα πάντα διὰ τοῦ γίγνεσθαι ἐν χρόνῳ, διλοπές πάῖτα πάντα διὰ τοῦ γίγνεσθαι ἐν χρόνῳ, διλοπές πάσχειν, νῦν δὲ δειχνύκον ἐν τῷ ἐξαίφνης τῶτα πάσχειν, νῦν δὲ δειχνύκον ἐν τῷ ἐξαίφνης τῶτα πάσχειν, νῦν δὲς διακρίκουν ἐν τῷ ἐξαίφνης τῶτα πάσχειν, νῦν δὲς δειχνύκον ἐν τῷ ἐξαίφνης τῶτα πάσχειν, νῦν δὲς διακρίκουν ἐν τῷ ἐξαίφνης τῶτα πάσχειν, νῦν δὲς δειχνύκον ἐν τῷ ἐξαίφνης τῶτα πάσχειν, νοῦν δὲς διακρίκουν ἐν τῷ ἐξαίφνης τῶτα πάσχειν, νοῦν δὲς διακρίκουν ἐν τῷ ἐξαίφνης τῶτα πάσχειν, νοῦν δὲς διακρίκουν ἐν τῷ ἐν τοῦν ἐν τὸς ἐν ἐν τοῦν ἐν τὸς ἐν τοῦν ἐν τὸς ἐν τοῦν ἐν τὸς ἐν τοῦν ἐν τὸς ἐν ἐν τὸς ἐν τοῦν ἐν τὸς ἐν τὸς ἐν τοῦν ἐν τὸς ἐν τοῦν ἐν τὸς ἐν τοῦν ἐν τὸς ἐν τὸς ἐν τοῦν ἐν τὸς ἐν τὸς ἐν τοῦν ἐν τὸς ἐν τὸς ἐν τὸς ἐν τοῦν ἐν τὸς ἐ

(1) Bekk. κινούμενόν τε. Bekk. ανευ μέν του μέδο Coddss. κινούμενόν τε. —Bekk. Coddss. ανευ μέν τοι του μέδο bis έστὸς. Coddss. έστὸς. —

γίγνεσθαι, τὸ δ' έξαίφνης πάντως έν άκαρεῖ έστι συνιστᾶ, ὅτι οὐ μένει ἐν τούτοις γρόνον τινὰ, καὶ οὕτε ομοιόν έστιν ούτε ανόμοιον, ούτε ίσον ούτε έλαττον, ούτε μείζον έν τινι γρόνω. ποιείται δε την έφοδον των τοιούτων έχ του χινεῖσθαι χαὶ ἴστασθαι. Εὶ γοῦν χινούμενον ισταται, και έστως έπι το κινείσθαι μεταβάλλει. οὐδ' ἐν ἐνὶ γρόνω ἔστιν, ἐπεὶ ἐστὼς κινεῖται καὶ κινούμενον ισταται καὶ οὐδέποτε μένει, τὸ δὲ ἐκ τοῦ ιστασθαι μεταβάλλειν είς τὸ χινεῖσθαι καὶ έκ τοῦ κινεισθαι είς τὸ ἴστασθαι ἄνευ μεταδολῆς οὐκ αν είη. Πότε οὖν μεταβάλλει; ἐπεὶ οὐδ' ἔν τινι γρόνω οὖτε ἐν τῶ έσταναι έστιν ούτε έν τῷ κινεῖσθαι · μή ποτε οὖν τὸ άτοπον τοῦτο συμβαίνει τὸ ἐν ἀνεπαισθήτω γρόνω καὶ έξαίρνης μεταβάλλειν έχ τοῦ χινεῖσθαι εἰς τὸ ἴστασθαι. καὶ ἐκ τοῦ ἴστασθαι εἰς τὸ κινεῖσθαι, ἐπεὶ οὐ πέφυκεν έστωτος έτι έχ τοῦ ιστασθαι μεταβάλλειν είς τὸ χινεῖσθαι, οὐδὲ ἐκ τῆς κινήσεως κινουμένου ἐστὶ μετα-. βάλλειν εἰς τὸ ἐστάναι, άλλ' αὕτη ή φύσις τοῦ ἐξαίφνης έγκάθηται, μεταξύ τῆς κινήσεως καὶ τῆς στάσεως έν γρόνω μηδενί ούσα. Και έπει ούχ έγει το έχ τινος και είς τι. έν μηδενί γάρ χρόνω έστιν έν τῷ κινεῖσθαι ἴνα ἐχ τούτου εἰς τὸ ἴστασθαι μεταδάλλοι, οὐδ' ἐν τῷ ἴστασθαι ἵνα ἐκ τούτου εἰς τὸ κινεῖσθαι μεταβάλλοι : έναπολείφθη έν μόνη τῆ τοῦ έξαίφνης φύσει είναι τὸ ἔχ τινος καὶ είς τι, καὶ ἐκ ταύτης καὶ εἰς ταύτην κινδυνεύει γίνεσθαι την έκ της κινήσεως είς την στάσιν, καὶ την ἐκ στάσεως εἰς την κίνησιν καὶ ούτω τὸ έν, εἴ περ ἔστηχέ τε καὶ κινεῖται ἐν οὐδενὶ

χρόνφ μένον, οὖτε ἐν τῆ κινήσει οὖτε ἐν τῆ στάσει μεταδάλλοι ἀν ἐφ' ἐκάτερα κατὰ τὸ ἐξαίφνης μόνες γὰρ οὖτως, καὶ οὐ καλῶς μεταδάλλοι ἀν.

Εγύμνασε τὸν λόγον ἐπὶ τῆς κατὰ τόπον μεταβελί. καὶ ἔδειζε τοῦτο οὐτε έστως οὔτε κινούμενον ἔν πε χρόνω έπει δε δίχα μεταδολής ουκ έστι το μετάλ λειν, πάσα δε μεταβολή εν χρόνω, εν τη τοῦ ἐζαίρπ φύσει έδειζε την μεταβολήν την έχ της χινήσεις εί το ιστασθαι και την έκ της στάσεως είς το κινικέ. Προδιδάζει τὸν λόγον καὶ ἐπὶ τῶν λοιπῶν κινήσεικ, έπὶ γενέσεως καὶ φθορᾶς, καὶ αὐξήσεως καὶ μιώσως καὶ ἀλλοιώσεως, καὶ φησίν· ἄρ οῦν οῦ τω καὶ ερὸς τὰς άλλας μεταδολάς, ΐνα συνάψη καὶ τὴν γέτεπ κὰ την φθοράν: αύται γὰρ μόναι μεταδολαὶ οὐ κινήσες, κατὰ τὸν Αριστοτέλην, ἐπειδή γὰρ καὶ αὐται μεταί τινων γίνονται κινήσεων και στάσεων ου γάρ εν το χρόνφ ἐστὶν ἐν τῷ εἶναι, οὕτε μὴν ἐν τῷ μὰ είνα, ώστε κατὰ τὸ ἐξαίρνης καὶ τούτων γινομένων ο<sup>ύα</sup> έστιν ούτε ούχ έστι τὸ έν ούτε γίνεται ούτε απί λυται. Κατὰ γοῦν τὸν αὐτὸν λόγον καὶ ὅτε ἔξ ἔνὸς καὶ έκ πολλών εν γίνεται, ούτε εν έστιν ούτε πολλέ με ή τινι χρόνφ έστὸς ἐν μπδενί, καὶ οῦτε διακρίνετα κίτ

Bekk, A. bis έστὸς. Β. C. έστὼς.

συγκρίνεται το γάρ συγκεκριμμένον διακρίνεται, καὶ τό έστως εἰς διάκρισιν συγκρίνεται, καὶ ἰὸν ἐξ ἀνομοίου ἐπὶ τὸ ὅμοιον καὶ ἀνάπαλιν, οὕτε ποτὲ ὅμοιον οὕτε ἀνόμοιον ἐστι, καὶ ἐκ σμικροῦ ἐπὶ τὸ μέγα κατὰ αὕξησιν καὶ ἀνάπαλιν, οὕτε σμικρὸν οὕτε μέγα ἐσεῖται καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων ὁμοίως καὶ ταῦτα ἀν πάσοι τὰ ἐπόμενα καὶ μὴ ἐπόμενα τὸ ἔν, εἴπερ ἔν ἐστι.

## ΑΡΧΗ ΤΗΣ ΤΕΤΑΡΤΗΣ ΥΠΟΘΕΣΕΩΣ (1).

Γυμνάζει τὸν λόγον καὶ περὶ τῶν ἄλλων τοῦ ἐνὸς πρὸς τὸ ἐν, λέγων ὅτι τὰ ἄλλα ἐπὶ ἄλλα τοῦ ἐνὸς εἰσιν, οὕτε αὐτὰ ἄλλα τὸ ἔν ἐστιν, ἀλλὰ τοῦ ἐνὸς ἄλλα οὕτε αὐτὰ τὰ ἄλλα τὸ ἔν ἔν, ἀλλὰ τοῦ ἐνὸς ἄλλα οὕτε αὐτὰ τὰ ἄλλα τὸ ἔν ἔν, ἀλλὰ τοῦ ἐνὸς ἔν τεως γε μὴν, οὐ στέρονται τὰ ἄλλα τοῦ ἐνὸ, ἀλλὰ μετέχει πῆ κατὰ τοῦτον τὸν λόγον, ὅτι ἐν τῷ ἔχειν μόρια ταῦτα ἄλλα ἐστὶ τοῦ ἐνός εἰ γὰρ μὴ ἔχοι μόρια, παντελῶς ἄν ἔν εἴη μόρια δ' ἄν εἴεν τῆς αὐτῶν ὁλότητος, τὸ δὲ ὅλον ἐκεῖνο τὸ ἐκ μορίων ἔν ἐκ πολλῶν ἀνάγκη εἶναι, οὐ ἔσται μόρια τὰ μόρια.

(1) Que rubrica deest in A.

 <sup>(2)</sup> Bekk. ἀν πᾶσχειν ἐν. Α. πάσχει, Β. πάσχοι. — Bekk.
 Coddss. μετέχει πῆ. Α. μετέχεται πη. — Bekk, Β. ἐστιν ὁ ἀν

δλον ή. Α. ἰστὶν, ἐὰν δλόν ή. — Bekk. Β. εἶναι ὧν. Α. εἶναι ὃν. — Bekk. φάίνεται γε δή. Α. Β. φαίνεται δή. — Bekk. μόρια ἴσχει. Α. Β. μόρια ἴχει.

ἔκαστον γὰρ τῶν μορίων τινός μόριον ἄν είπ, ώ δή πολλών τὰ γὰρ πολλὰ διακεκριμένα ἐστίν ἀλλ όλου. Καὶ τοῦτο καθιστῶν πως οὐ πολλῶν μόρω, ἀλὶ όλου λέγεται το μόριον, ότι φησίν, εί πολλών μέμεν λέγοιτο, ἐν δὲ τοῖς πολλοῖς ἔστι καὶ αὐτὸ ἔν, ἔπε μόριον έαυτοῦ μόριον, ὁ ἀδύνατον ἐπεὶ δὲ πάπο τῶν πολλῶν οὐκ ἐγχωρεῖ μόριον εἶναι τὸ ἐν ἐκεῖνο, ώ δενός έκάστου τῶν ἄλλων· πλην γὰρ ένὸς ἀὐτοῦ το μόνου, τῶν ἄλλων ἔσται ἄμα καὶ οὕτως ἀναφεῖα π έκάστου είναι μόριον, μλ όν δε έκάστου μόρων, ών νὸς τῶν πολλῶν ἔσται - μηδενὸς δ' ὅν πάντων τώτω τι, είναι ον ούχι έστιν ούδενος ούδεν και μόρων 🗷 άλλο ότιοῦν, ὅτι ἀδύνατον εἶναι· τὸ γὰρ ἀδίνατο κ̄ ναι τὶ αν εἴη τινός. Ἐπεὶ τοίνυν οὖτε τῶν κιλίων ούτε τῶν πάντων μόριον τὸ μόριον, μιᾶς ιδικ πίπ καὶ ένος τινος, δ καλούμεν όλον καὶ τέλεω γηνώς ἐξ ἀπάντων. Εἰ γοῦν τὰ ἄλλα τοῦ ἐνὸς μόριε τρι, ង έδείχνυμεν, τὰ δὲ μόρια ὅλου εἰσί, μετέχοι ἄν το απο ένὸς, καθό όλον ανάγκη τοίνυν τὰ άλλα τοῦ ἐνὸς ἐκκ, όλον τι καὶ τέλειον μόρια έχειν, όπερ ἐπὶ τῶν ఔ έποίνσε, καὶ συνέγραψε ταῦτα εἰς τὸ ἔχειν μόριε, κ μη εν όντα οὐκ ην άλλα τοῦ ένός καὶ ἐντεῦθεν ἐἐκ΄ χνυεν τὰ μόρια όλου καὶ τελείου μόρια, καὶ οῦπε is στου τῶν μορίων οὕτε τῶν πολλῶν οὕτε τῶν π<sup>άπτο</sup> τὰ ὅμοια ποιεῖ, καὶ περὶ μορίου ἐκάστου. Καὶ και τὸν αὐτὸν λόγον δείχνυσι κάκεῖνο τὸ μόριον μ<sup>πέχον</sup> τοῦ ένὸς ὡς ἔν· ἔχαστον γὰρ αὐτῶν τῶν μορίω μό ριόν έστι· καὶ τὸ ἔκαστον εἶναι σημαίνει δή  $\pi^{00}$   $t_1$ 

άφωρισμένον μὲν τῶν ἄλλων, καθ' αὐτὸ δὲ ἐν ὄν· τὰ γὰρ ἄλλα ὡς ἄλλα τοῦ ἐνὸς οὐ μεθέξει τοῦ ἐνός, καὶ διὰ τοῦτο ἔκαστον τῶν μορίων τῶν ἄλλων, ὡς ἐνὸς μετέχον καὶ ἔν ὃν, ἀφωρισμένον ἐσεῖται ἀπὸ τῶν ἄλλων καὶ καθ' αὐτὸ.

ij

¢

; 5

Τὸ μετέχον τοῦ μετεχομένου άλλο τι δοκεί είναι. εί δὲ μὴ, ἔσται αὐτό τι ἐαυτοῦ μετέχον, ὅπερ ἄτοπον οὐδὲ γὰρ μετέχει αὐτό τι έαυτοῦ, άλλ' ἔστιν αὐτό μετέχει γοῦν ἔχαστον τῶν μορίων τοῦ ένὸς καθὸ ἐν μόριον, καὶ ἄλλο τι ὂν μετέχει τοῦ ένός οὐ γκρ αν μετείγεν, εί άλλο ούχ ήν τοῦ ένὸς ού περ λέγεται μετέγειν, άλλ' ήν αν αὐτὸ αὐτὸ τὸ ἔν· νυνὶ δε άδύνατοι αὐτῷ δή τῶν μορίφ ένε εἶναι, εἰ μὴ ἐν αὐτῷ τῷ ἐνί· ἀνάγκη δὲ καὶ τῷ όλφ καὶ τῷ μορίφ χαθό χαι αὐτό εν χάχεινο έν μετέγει τοῦ ένός, πλήν έκεῖνο μέν έν, ώς όλον, ού μόρια τὰ μόρια, τοῦτο δὲ ἐν ὡς ἔκαστον μόριον τοῦ ὅλου. Οὐκοῦν τὰ μετέχοντα τοῦ ἐνὸς τό τε όλον καὶ τὸ μόριον ἔτερα όντα τοῦ ἐνὸς μετέγοι αν, τὰ ἔτερα δὲ τοῦ ἐνὸς πολλά που αν είη · τὰ γὰρ ἄλλα τοῦ ἐνὸς εἰ μήτε ἐν μήτε ένὸς πλείω εἴη, ήγουν πολλά, οὐδὲν αν εἴη επεὶ δὲ άλλο τὸ μετέχον τοῦ ἐνος μορίου, ο ἢν τὸ μόριον, καὶ

<sup>(1)</sup> Bekk. μετέχειν δέ γε. Α. Α. οὐχ ἀνάγκη ήδη. Β. Deest B. μετέχειν δὲ. — Bekk. τοῦ ήδη. — Bekk. ἀπειρα πλήθει. Α. ὅλου οὖ ἀν. Α. Β. ὁ ἀν. — Bekk. πλήθει ἀπειρα. Β. πλήθη ἀπειρα.

άλλο το μετέχον τοῦ ένος όλου, ὁ ἦν όλον, πλείω τὰς τοῦ ένος ἐστιν· καὶ διὰ τοῦτο ἀνάγκη πλήθη επερε εἶναι τὰ τοῦ ένος ἐκείνου μεταλαμδάνοντα.

Μή συνιείς τὸν λόγον πῶς τὰ παρὰ τὸ ἐν καὶ αἰλι τοῦ ένὸς πληθύνονται κατά τὸ ἄπειρον, ζητεί μαθή και πως; λέγει ο δε ώδε φησίν ειδώμεν άλλο π με ούχ εν όντα οὐδε μετέγοντα τοῦ ένὸς τότε μετέλη δάνειν αὐτοῦ τοῦ ένὸς, ὅτε μεταλαμδάνει· ἄλλο πών τα, η εν εν οίς γαρ έν ούχ ενι, πλήθη εἰσίν τη τὶ παρὰ τὸ ἐν εί μὴ πληθος; Εἰ οὖν τῆ διανοία τραροίμεθα ἀπὸ τῶν ἄλλων τοῦ ἐνὸς ἄπερ δω π ώς μόρια έχον έλεγεν, άφαιροίμεθα οὖν τὸ ὀλίγετοι, οὐκ ανάγκη τὸ άφαιρεθὲν ἐκεῖνο, ἐπεὶ τοῦ ένὸς οἰμ<sup>ιτήμ</sup> ούδὲ γὰρ οὐδὲ τὸ ὅλον καὶ ἄπαν ἐκεῖνο πλῆθος τἶνπ καὶ οὐχ ἔν. Οὐκοῦν τὴν τοιαύτην ἰδέαν τὴν ἀμέτημ τοῦ ένὸς σχοποῦντί σοι, ὅσον αν ἀφαιρῆ, ἐπεὶ εἰς ἀπεκ διαιρετόν έστι :διανκεῖσθαι έχεῖνο· ἐνταῦθα γὰ τ . άλλα τοῦ ένὸς ὡς ὅλον τι διανοεῖσθαι άξιον, ἀπιμπ πάντως πλήθος έσται, μη ἐπιπολάζοντος ἐκείναι το ένός · έτερα γὰρ τοῦ ένός ἐστιν.

«Καὶ μὴν ἐπειδάν γε ἐν . . . . . . .

 <sup>(1)</sup> Bekk. ώδε ἰδῶμεν. Α. Α. ὡς οἴοί τ' ἐσμέν. Β. ἀσ.
 Β. εἰδῶμεν. — Bekk. Β. πλήθη Βekk. ὀλιγιστὸν. Codds. ὡς
 ὅντα. Α. πλήθει ὀντα. — Bekk. στὸν.

Περὶ τῶν ἐπομένων ἄμα καὶ μὴ ἐπομένων τὸν λόγον ποιούμενος, ἐπεὶ ἀπειρίαν ἔδειξεν ἐν τοῖς ἄλλοις τοῦ ἐνὸς, ἰδοὺ δείκνυσι καὶ ὅτι οὐχ ἔπεται ἡ ἀπειρία, ἀλλὰ πέρας ἀκολουθεῖ τούτοις ἐπειδὰν ἐν ἔκαστον μόριον γένηται ἐνεργόν, πέρας ἔχει πρὸς ἄλληλα καὶ πρὸς τὸ ὅλον, καὶ ἀντιστρόφως τὸ ὅλον πρὸς τὰ μόρια τοῖς ἄλλοις γοῦν τοῦ ἐνὸς συμβαίνει ἐκ μὲν τῆς κοινωνίας τοῦ ἐνὸς αὐτῶν, καὶ ἐξ αὐτοῦ τοῦ ἐνὸς οὐπερ ἐκοινώνησαν, γίνεσθαί τι ἔτερον, ὅπερ αὐτοῖς πέρας παθὸς ἐπεδείξαμεν, ἔν ἐστιν οὕτω δὴ τὰ ἄλλα τοῦ ἐνός, καὶ κατὰ ὅλα καὶ κατὰ μόρια ἄπειρά τέ εἰσι, καὶ ἐνός, καὶ κατὰ ὅλα καὶ κατὰ μόρια ἄπειρά τέ εἰσι, καὶ κοῦς, πέρατος μετέχει.

Εντεύθεν δείχνυσι καὶ ότι δμοιά τε καὶ ἀνόμοια ἀλληλοις τε καὶ ἐαυτοῖς δηλονότι ἔπεται τούτοις τὸ ὅμοιον καὶ τὸ ἀνόμοιον, τοῦτο δ' οῦτως καὶ δη προέδειξεν ἄπειρα ταῦτα κατὰ την ἐαυτῶν φύσιν καὶ πάν-

<sup>(1)</sup> Bekk. ένδς καὶ ἰξ ἐαυ- εἰ μέν που. — Bekk. καὶ μὴν ἦ τῶν. Α. ἐνός καὶ ἰξ αὐτῶν. Β. γε. Coddss. εἰ δί γε. — Bekk. ἐνὸς ἰξ αὐτῶν. — Bekk. Α. καθ' ὅμοια ἀν εῖπ. Coddss. ὅμοιον. — ձαυτὰ ἀπειρίαν. Β. καθ' ἱαυτὰ Α. Deest αὐτοῖς usque ad καὶ ἀπειρία.

<sup>(2)</sup> Bekk. ή μέν που. Coddss.

τα αν κατὰ τοῦτο, ταυτὸν πεπονθότα εἴη· καὶ αῦθις απαντα πέρατος μετέχειν προέδειξε, καὶ ἐκ τούτω αῦθις ταυτὸ πεπονθότα εἴη· εἰσὶ δὲ τὰ πεπερασμένι καὶ ἄπειρα, ἐναντία πάθη, τὰδ',ἐναντία ἀνομοιότατα τὰ γοῦν ταυτὰ πᾶσι πάθη εὐρέθησαν ἐναντία καὶ ἀπομοιότατα κατὰ γοῦν ἐκάτερον τὸ πάθος, ὁ τωντὸν ἀπαντα εἶχον, ὅμοια ἀν εἴη καὶ ἀνόμοια τὰ αὐτὰ Τὰ ἄλλα τοίνυν τοῦ ἐνὸς αὐτὰ καθ' αὐτὰ ἐαυτοῖς κὰ ἀλληλοις ὅμοιά τε καὶ ἀνόμοια εὐρέθησαν. Καὶ κατὰ τοῦτον τὸν λόγον οὐκέτι χαλεπῶς εὐρησομεν τωῦτα καὶ ταῦτα καὶ ἔτερα ἀλληλων κατὰ τὸ ὅμοιον ταυτά καὶ κατὰ τὸ ἀνόμοιον ἔτερα, καὶ κινούμενα καὶ ἐπῶτα, καὶ πάντα τὰ ἐναντία πάθη.

## ΑΡΓΗ ΤΗΣ ΠΕΜΠΤΗΣ ΥΠΟΘΕΣΕΩΣ (1).

Τὰ γοῦν πολλὰ διὰ συντομίαν ἐᾶ ἐπισκοπεῖ δ 🖘

(1) B. quæ rubrica sic interposita est.

(2) Bekk. ἐπισκοπώμεν. Coddss. ἐπισκοποϊμεν.—Bekk. λέγωμεν δὴ. Coddss. λέξωμεν ðή. — Bekk. πῶς γὰρ τος A.
B. Deest δυ. — Bekk. τοῦ ἐνὸς;
Τί δή; A. B. τοῦ ἐνὸς τῶνας; τὶ
δή; — Bekk. B. μετέχει ἀν τ΄
άλα. Α.μετέχοι ἄρα τὰ άλλο.

θις περί τούτων αὐτῶν τοῦ τε κινεῖσθαι και έστάναι τοῦ ἀπείρου καὶ πεπερασμένου, τοῦ ὁμοίου καὶ τοῦ άνομοίου, τοῦ ταυτοῦ ταὶ τοῦ ἐτέρου, καὶ τῶν άλλων έναντίων παθών, εἴπερ οὕτω μόνον ἔχει ταῦτα · ὡς φανήναι τὰ αὐτὰ ἐπόμενά τε καὶ οὐχ ἐπόμενα, καὶ ταῦτα τετραχώς κατά τον πρότερον τρόπον. Καὶ πρώτον ότι χωρίς και ούκ έν τινι τῷ αὐτῷ τό τε έν καί τὰ ἄλλα τοῦ ένὸς, προλαμβάνει δὲ καὶ έρωτᾶ τὸ συμπέρασμα · τοῦ δὲ προσδιαλεγομένου ἐρωτήσαντος Τί δή; πῶς δηλονότι γὼρὶς τῶν ἄλλων τὸ ἐν καὶ γωρὶς τὰ ἄλλα τοῦ ἐνός; ὅτι που, φησίν, οὐκ ἔστι παρά τε τὸ ον και τὰ ἄλλα τοῦ ένὸς ἔτερον ὁ ἄλλο μὲν ἔστι τοῦ ἐνός, ἄλλο δὲ τῶν ἄλλων πάντα γὰρ εἴρηται. και έπει ούκ έστι τι, κώς αν έκείνω το μέν όν τι είη ταῦτα τό τε έν και τὰ άλλα, 'ώστε οὐδέποτε έν ταυτῷ εἰσι γωρίς ἄρα; καὶ διὰ τοῦτο οὐδὲ μόρια ἔχειν φαικέν τὸ ὡς ἀληθῶς ἐν ἐπεὶ δὲ γωρίς ἐστι τῶν ἄλλων τὸ ἔν, καὶ μόρια οὐκ ἔγει, πῶς αν εἴη ὅλον; ὡς τε τὰ ἄλλα μηδέποτε μεθέξει τοῦ ένὸς μήτε χατὰ μόριον τι μήτε κατά τὸ όλον μετέχοντα, ώστε οὐδαμή εν τὰ ἄλλα ἐστίν, οὐδ' ἔχει ἐν ἐαυτοῖς τὸ ἔν.

|   | « | Οὐδ'n | άρα    | πο | λλά | έσ | TL | τò | Ľ | æ) | λλ | X | • | • | • | •   | •  | •   | • |
|---|---|-------|--------|----|-----|----|----|----|---|----|----|---|---|---|---|-----|----|-----|---|
| Œ | • |       |        | •  |     |    | •  |    |   |    | •  | • |   |   | į | pά· | m. | . – | - |
| « |   | Àληθή | í (1). | ×  |     |    |    |    |   |    |    |   |   |   |   |     |    |     |   |

<sup>(1)</sup> Bekk. οὐδαμή μετέχει. δμοια μὶν γὰρ ἄν δντα. Coddss. Coddss. μηδαμή. — Bekk. Deest ἄν.

Επεί έδειξε μή έν είναι τὰ άλλα, λέγει οὐδὶ κώλά έστιν εί γάρ πολλά είη, έκαστον αν μόριο πο όλου εν ήν ώστε ούτε εν σύτε πολλά ούπ όλον ούτε μόριά έστι τὰ άλλα τοῦ ένὸς, ἐπειδή μιτήμ τοῦ μηδαμή το γάρ μήποτε πολλά έν έν τοῦ μδαμού μετέχει, και εί τούτο μηδαμή μετέχει, τέθ λα ούτε δύο είσιν ούτε τρία, ούτε αὐτά ἐστι τὰ τρά ούτε εν αὐτοῖς έστι τὰ άλλα, εἴ περ τοῦ ένὸς παπ χη στέρεται, ώστε ούτε όμοια ούτε ανόμνα ώπ αὐτὰ τὰ ἄλλα τῷ έγὶ οὖτε ἐν αὐτοῖς τούτος ἐπὶ όμοιότης η άνομοιότης. Εί γαρ όμοια και άνομοι κά είη, η έχοι εν έαυτοις όμοιότητα και άνομοιότητα, επ πρός έαυτά καὶ οὐ πρός τὸ ἐν ἐξετάζονται, ἔχα ἐπ ἐ έαυτοῖς ἐναντία είδη την τε ὁμοιότητα καὶ τὴ ἐνμοιότητα τὰ τοῦ έγὸς ἄλλα, ἐπεὶ δὲ ἀδύνεπι ὑνοῖ άμα μετέχειν τι, ο μηδενός έχείνων μετέχει, ών γορ μεθέξει άμφοῖν, εἰ ἀνὰ μέρος θατέρου μετέχει, τὰ τὸλοι τοῦ ένὸς οὐχ ομεια όντα οὐδε ἀνόμοια οὐτε όμει είεν οῦτε ἀνόμοια: ἀλλ' οὐδε ἀμφότερα ἄμα όμου τε ανόμοια, όμοια μεν γαρ όντα μόνως ή ανόμοια μόνο ένὸς ᾶν τοῦ έτέρου είδους μετέχοι ἢ τῆς ὁμοιότητις ή της ανομοιότητος αμφότερα δε όντα δυοίν τώ έναντίοιν μεθέξει. Τὸ γοῦν μετέχειν τῶν ἐναντών ίσως αδύνατον, το δε μετέχειν ένος είδους, είπε όμαν τητος είτε ανομοιότητος, πῶς ἀδύνατον ἡ κατίτες προτέρας ὑποθέσεις; εί γὰρ ὁμοιότητος μεθέζει τέ αλλα τοῦ ένὸς η ἀνομοιότητος, ἔσται ή ὁμοιότης ἡ ἀνομοιότης τὶ καὶ παρὰ τὸ ἔν καὶ παρὰ τὰ άλλα τοῦ ἐνὸς· ἦς μεθέζει τὰ άλλα τοῦ ἐνός· ὅπερ οὐχ ὑπόκειται· πάντα γὰρ εἴρηται, φησίν, ὅταν ἡηθῆ τὸ ἔν καὶ
τάλλα, ὡς πρότερον ἔλεγεν.

« Οὐδ' ἄρα τὰ αὐτὰ οὐδ' ἔτερα οὐδὰ κινούμενα . . « . . . διάφορον τῶν ἄλλων ἡ οῦ; — Ανάγκη (1).»

Ενταύθα δεικνώει οὐδε κινούμενα οὐδε έστωτα, απερ εξείχνυε κινούμενα και έστωτα και ουδέ γενόμενα οὐδε ἀπολλύμενα, ἄπερ και γινόμενα και έπολλύμενα έλεγεν οὐδε μείζω οὐδε έλάττω οὐδ' Ισα. άπερ και μείζω και ελάττω και έσα έδείκνυε εί γάρ τι τοιοῦτόν τί, φησι, πεπονθέναι ύπομένει τά άλλα καί ένὸς μεθέξει καὶ δυοίν καὶ τριών καὶ περιττού καὶ άρτίου εί γκο μεθέξει τοῦ ένὸς, ἀκολουθήσει ταῦτα πάντα: εί γὰρ μή έν, πῶς κινηθήσεται; πῶς στήσεται; πώς γενήσεται; πώς φθαρήσεται; πώς μείζον; πώς Ελαττον: πώς ίσον: τοῦ δ' ένὸς ἀναιρεθέντος κατά τὰς άνωτέρας υποθέσεις, καὶ ταῦτα άναιρεθήσεται εί γάρ έστι τὸ ἐν, αί δώδεκα ἐπιχειρήσεις πληροῦνται. Πεπλήρωκε τὰς προτέρας δώδεκα ὑποθέσεις τοῦ εἰ ἐν έστι, τίνα έπεται καὶ τίνα οὐχ έπεται, καὶ τίνα έπεταί τε καὶ οὺχ ἔπεται· καὶ ταῦτα τετραγώς· τίνα ἔπεται αὐτῷ πρὸς τε αύτὸ καὶ πρὸς τὰ άλλα, καὶ τοῖς άλλοις πρός τε άλληλα καὶ πρὸς τὸ ἔν, καὶ τίνα οὐγ επεται, όμοίως τετραγώς και τένα επεταί το και ούγ

<sup>(1)</sup> Belik. πάντη πάντως Codden. Deest οὐδεν γὰρ ἦττον στερομένους. Α. πάντων πάντως γιγνώσκεται, τί τὸ λεγόμενον μὸ στερομ. Β. πάντως στερομ. — είναι.

ἔπεται όμοίως τετραγῶς. Λοιπὸν εἰσδάλλει καὶ κοι τοῦ εί εν ούχ έστιν: έξ ων τὰς έτέρας δώδεκα ὑπολίσες συστήσει και πρώτον καθιστά δτι άλλο έστι το λέμο, εί μή έν μή έστι, καὶ άλλο εί μή έστιν έν ἐκεῖο μίν γαρ έμφασιν έγει, έν τῷ λέγεσθαι εί μή εν μή έπη τὸ μηδαμή μηδαμώς. τὸ δὲ εί μὴ ἐν μὴ ἔστιν ὑπστασίν τινα δηλοϊ ένος καθ' ού κατηγορείται το μ είναι το γάρ έν μη όν άλλο τι άν είη το δί μή β μή ον δηλοι μέν και το έν είναι έκ δύο άπορέσει την κατάφασιν. δηλοί δ' όμως και το μηδαμί μής μώς τί γὰρ εἰ λέγοι τις, εἰ μέγεθος μὴ ἔπη άλλο μεν έστι το μή έστιν, άλλο δε το μή ο μήδω άλλ' άλλο τι; τὸ γὰρ λευκὸν μεγέθους οὐε έπ. ποιότης δ' έστιν· έτερον γοῦν έστιν ἐπὶ τούτοκ τὸ [7] ον και έτερον τι το υποκείμενον. Όταν οδικίπι δ εί μή έστιν, ίσμεν ο λέγει το μή ον έν, ίκμι δίε τὸ τὸ λεγόμενον εν καὶ εν καὶ είναι καὶ μὶ ἐνκ. ότι έτερον τῶν άλλων ἐστὶ μετὰ τὴν κατώπουν τοιγαρούν έπιφέρει.

## ΑΡΧΗ ΤΗΣ ΕΚΤΗΣ ΥΠΟΘΕΣΕΩΣ (1).

« Δίδε άρα λεκτέον έξ άρχης, εν εί μη εστι ... των άλλων λέγη, άλλε π « έκείνου. — Φαίνεται (2). »

Δείχνυσιν έντεῦθεν ὡς τῷ ἐνὶ τούτῳ, ὁλίτι 🖪

(τ) A. Deest hæc rubrica. τι λίγεται. — Bekk. Δων λί-

(3) Bekk. µnôż őri kíystat. ysobat. Coddss. yíyusba.

A. A de da legeral. B. A made d

έναι, ἔστιν ἐπιστήμη, καὶ ὅτι λέγεται ἔν, ὅταν τις κόγη, ἔν εἰ μὴ ἔστι, γινώσκεσθαι τοῦτο · καὶ τὰ ἄλλα ἔτερα εἶναι αὐτοῦ, καὶ εἰ μὴ τοῦτο, σὐδὲ αὐτὸ ἔτερον τῶν ἄλλων γίγνεσθαι · τὸ γὰρ ἔτερον ἐτέροις ἔτερον, κάκεῖνο τούτου ἔτερον · ὅθεν καὶ ἐτεροιότης πρός γοῦν τῆ ἐπιστήμη καθ ἡν γινώσκομεν ὅτι τοῦτο πρὸς γοῦν τῆ ἐπιστήμη καθ ἡν γινώσκομεν ὅτι τοῦτο πρὸς γοῦν τῆ ἐπιστήμη καθ ἡν γινώσκομεν ὅτι τοῦτο ἐν τὸκ ἔστι, πρόσεστι καὶ ἐτεροιότης αὐτῷ · οὐδὲ γὰρ ἄλλου ἐτεροιότητα ἔχοι (1), ὁ ἐκεῖνο ἄχει πρὸς τοῦτο, ἀλλ αὐτὸ τὴν αὐτοῦ ὡς ἐκεῖνο αὐθις τὴν τοῦ ἐκείνου.

καὶ μὴν τοῦ γε ἐκείνου καὶ τοῦ τινὸς . . .
 κ . . . . . . . . . . ἀνάγκη αὐτῷ με κ τεῖναι. — Πάνυ γε. »

Εντεύθεν κατασκευάζει ότι τὸ μὴ ὁν ἐν, εἰναι μὲν οὐχ οἰόν τε, μετέχειν δὲ πολλῶν οὐδὲν κωλύει· τίνα δέ εἰσι τὰ πολλὰ, τὸ ἐκείνου · λέγεται γὰρ τοῦ ἐνὸς ἔτερα τὰ ἄλλα καὶ τοῦ τινός · τινὸς γὰρ ἔτερα ταῦ- τὰ · καὶ 'τὸ τούτου · τούτου γὰρ τὰ ἄλλα ἔτερα · τί δὲ διαφέρει τὸ ἐκείνου πρὸς τὸ τούτου, ἢ τὸ μὲν ἐκείνου, ἀναφορικόν ἐστι, τὸ δὲ τούτου δεικτικόν; τοῦτου ἢ περὶ ἐκείνου λέγωμεν ὅτι οὐκ ἔστι καὶ τοῦτο · λέγομεν γὰρ ἐκείνου λέγωμεν ὅτι οὐκ ἔστι καὶ τοῦτο · λέγομεν γὰρ ἐκείνο · τὸ ἐν. ὑκ ἔστι καὶ ἔτι τοῦτο · εὶ γὰρ τ΄ ἐκεῖνο · τὸ ἐν. οῦκ ἔστι λέγομεν,

(1) C. fxs.



καὶ τοῦ ἐκείνου καὶ τοῦ τοῦ τοῦ καὶ τεῦ τοῦτο καὶ τοῦ ἐκείνου καὶ τοῦ τοῦτο καὶ τοῦ κοιπών.

Καὶ ἀνομοιότης, φησίν, ἔστι τῷ ἐγὶ μὴ ὅνη τὰ τὰ ἀλλα αὐτοῦ · τὰ γὰρ ἄλλα αὐτοῦ ἔπρα · τὰ ἀἰἐκ τὰ ἀλλοῖα, ἀνόμοια ἐπιὰ ἀνομοιότης αὐτῷ ὁμως ἐλ αὰ ὁμοιότης ἐαιιῷ ἡ γὰ ἀνομοιότης πρὸς τὰ ἀλλα τοῦ ἐνὸς ἀμοίως τιὰ τὰ ἀνομοιότης τοῦ ἐνὸς ὁμοίως τιὰ τὰ ἀνομοιότης τοῦ ἐνὸς ὁμοίως τιὰ τὰ ἀνομοιότης τοῦ ἐνὸς ὁμοίως τιὰ τὰ ἀνομοιότης τοῦ ἐνὸ ὑπαίρχει ὁμοίως τιὰ τὰ ἀνομοιότης τοῦ ἐνὸ ὑπαίρχει ὁμοίως ὑπαίρχει ὑμοίως ὑπαίρχει ὑμοίως ὑπαίρχει ὑμοίως ὑπαίρχει ὑμοίως ὑπαίρχει ὑκαίρχει ὑκαίκα ὑκαίρχει ὑκαίκα ὑκαίρχει ὑκαίκα ὑκαίκα

- (1) Bekk. δήλον είη δή άν. τῷ είναι. Δ. Deest είναι. Coddss. δ' άν. — Bekk. Β. δαυ. (2) Bekk. Ισον τ' leri.

Καὶ μὴν οὐδ' ἴσον τοῖς ἄλλοις τὸ ἐν · ἦν γὰρ ἄν καὶ ὅμοιον, ἄμφω δὲ ἀδύνατον · εἰ ἐὶ ἐκεῖνο οὐκ ἔστιν ἴσον τοῖς ἄλλοις, οὐδὲ τὰ ἄλλα τῷ ἐνὶ ἴσα · τὰ δὲ μὴ ἴσα ἄνισα τῷ ἀνίσω καὶ τῷ ἴσο ἄνισα, ὥστε καὶ ἀνισότητος μετέχει τὸ ἐν καὶ μεγέθούς τε διὰ ταῦτα καὶ σμικρότητος.

Βυνελάσας τον λόγον εἰς τὸ ἔχειν τὸ ἔν καὶ μέγεθος καὶ σμικρότητα, ἐντεῦθεν ὡς ἐναντία ταῦτα ἀλλήλοις, μὴ ἀκραιφνῶς συνυπάρχειν ἐν τῷ ἐνἰξδιατείνεται,
ἀράγε κατὰ τὸ μεταξὸ τούτων, τὸ δὲ μεταξὸ τούτων,
ἀσότης · ὅστε ἐν τῷ μὲν ἀνισότητος μετέχειν μέγεθος
ἔχει καὶ αμικρότητα, ἐν δὲ τῷ μεγέθους καὶ σμικρότητος μετέχειν ἰσότητα ἔχει.

Εντεύθεν καὶ οὐσίας μετέχον δείκνυσε το έν οὐκ ὄν, καὶ κατασκευαζει τοῦτο έκ τοῦ αληθινώς περὶ αὐτοῦ λέγειν ὅσα εἶπε, τὰ δὲ αληθινὰ ὅντα, τὰ δὲ ὄν τα

Goddse. Toov teri. — Bekk, opener dy sin ahroic, Coddse. Deest dy sin.

- (1) Bekk. A. έστιν άρα. Β έστι δ' άρα. — Bekk. τῷ δη ένὶ. Codds. τῷ δὶ ἐνὶ.
- (2) Bekk. μπ οδιως έχοι. Coddse. έχει.—Bekk. C. έσται μπ έν. B. έστι. Bekk. B. άλλα τί. B. Deest τί. Bekk. τελίως αδ είναι π. A. Deest π. B. ταλίως αν εί η είναι.

έξ οὐσίας παρωνόμασται, ως περ αὐθις τὰ ψευδή μί όντα λέγομεν. Εστιν άρα ως έσικε τὸ έν οὐκ όν, κατ' αὐτὸ δὴ τοῦτο ἀληθῆ λέγειν ἡμᾶς περὶ αὐτοῦ ὁπ οἰκ έστιν · δ γάρ μη έστιν έστιν ούκ ον · εί γάρ μη ούτικ, άλλ' ή άντίφασις τεθή, όπερ έστιν οὐκ έστι μὶ 💆 καὶ οῦτω τοῦ πη είναι ἀνήσει πρὸς τὸ μη είναι, μῶλοι εύθὺς ἔσται ὄν ὡς ἀν, εἰ ἔλεγεν, ὅτι ὅταν λέγωμει τὸ έν ούχ ον, λέγομεν το ον ούχ ον έστι, καὶ έχ τούτω, τὸ πῆ είναι τούτω παρέχημεν - εἰ γὰρ μὰ τοῦτο, τὸὶ ή απόφασις τεθείη το ούκ έστι μή όν, και απώκ τουτο το πη είναι πρός το μη είναι; είς δηλωσι π μπ είναι, μαλλον εύθὺς ἔσται ὄν. ὅταν γάρ τις λίης έν ούχ ἔστι μὴ όν, ἀποφαίνεται τὸ μὴ ἐν ἐκείνου, κὸ γίνεται ἔστιν ὄν. Διὰ τοῦτο ἄρα δεῖ ἔχειν δεσμά πο μή είναι το είναι μή όν, εί μελλει μή είναι κα καὶ τὸ ὄν ἔχει τὸ μιλ ὄν μιλ εἶναι, ἔνα τελέως ἔχι τὸ ἰδα: οῦτω γὰρ ἄν τὸ ὄν. τε μαλιστ' ἄν εἴπ τῷ ἔχειν δεσμόν το μλ ον μλ είναι, άλλ' οὐσίας μετέχειν τοῦ είναι οτ. καὶ μὴ δν οὐκ ἄν εἴη τῷ μετέχειν μὴ οὐσίας, το είναι μλ όν · εί μελλει και τελέως είναι το μλ έν απί TO टॉंग्क, TO ठेंडे मित्रे ठिंग मित्रे ठाँगित में όν, οὐσίας δὲ τοῦ εἶναι μὴ όν τὸ γάρ εἶναι ώσε τοῦτο τὸ λεγόμενον μὴ ὄν, εἰ καὶ τὸ μὴ ὅν ἔμφαν έχει του μη είναι τέτταρα γάρ τινα λαμδά», ών πλέον ούχ ευρηται, ον έστιν, όν ούκ έπη καὶ πάλιν, μὴ ον ἔστι, μὴ ον οὐκ ἔστι π<sup>ρὶ ὁπ</sup> ταῦτα ἀποφαίνεται, περὶ μέν τοῦ ον ἔστι το οἰσία μετέχειν τοῦ μὰ είναι μὰ ον, περὶ δε τοῦ μὰ ον ἐστὸ

τὸ οὐσίας μετέχειν τοῦ εἶναι μὴ ὄν : εἰ καὶ τὸ μὴ ὅν αὐτὸ καθ' αὐτὸ τελέως οὐκ ἔσται, ἀλλ' ὅμως τὸ εἶναι, οὐσίας παριστᾳ, ὥστε τοῦ ὅν εἶναι καὶ μὴ ὅν εἶναι οὐσίας μέθεξίς ἐστιν : ἐπὶ (1) δὲ τοῦ ὅν οὐκ ἔστι καὶ μὴ Ϭν οὐκ ἔστι μὴ οὐσίας μέθεξίς ἐστιν : ἐπὶ τούτφ γὰρ ἐπάγει οὐκοῦν ἐπείπερ τῷ τε ὄντι μετά τι τοῦ εἶναι, διὰ τοῦ μὴ ὅν μὴ εἶναι, καὶ τῷ ἐνὶ ἄρα, ἐπειδὴ λέγομεν τὸ ἔν οὐκ ἔστι, τοῦ εἶναι ἀνάγκη μετεῖναι, εἰς αὐτὸ τοῦτο τὸ μὴ εἶναι, ὥστε καὶ οὐσία φαίνεται τῷ ἐνὶ εἰ μὴ ἔστι, καὶ αὐθις μὴ οὐσία καθ' αὐτὸ μὴ ἔστι καὶ μόνον.

Μετὰ τὸ ἔχειν τε οὐσίαν καὶ μὴ αὖθις ἔχειν, ἐπὶ τὸ μὲν ἔχειν ἔξιν δηλοῖ· τὸ δὲ μὴ ἔχειν στέρησιν (3), ἐξ ἔξεως δὲ εἰς στέρησιν μεταδολήν τις ἐστὶν, ἰδοὺ καὶ κινησιν, ἐφάνη τοίνυν τὸ ἐν καὶ δν οὐκ δν· ὡς πῆ μὲν μετέχον οὐσίας, πῆ δὲ μὴ μετέχον, καὶ οὕτως πῆ μὲν μετέχον οὐσίας, πῆ δὲ μὰ μετέχον, καὶ οὕτως τοῦ εἶναι ἐπὶ τοῦ μὴ εἶναι.

- (1) C. έπὶ δὲ τοῦ ὅντος. ὄν ἐν πέρανται. Αιδν ἐμπέρανται.
- (2) Bekk. B. củn ổν ἐράνη. (3) B. πέρασιν.
- **Α. ούχ δν έφάμεν. --- Bekk. B.**

Το άπὸ τοῦδε άντεπιχειρεῖ εἴ περ γάρ, φησι, μὶ έστι, μηδαμού των όντων έστιν, ήγουν έπι μπθεκ τών όντων γενήσεται · καὶ διὰ τοῦτο εὐχ ξει πόθεν ποι. ούτε μην μεταστήσεται, μη έχον δε ώνη σιν, ούδε το μεταβαίνειν αύτοῦ είναι έπι το με ένα κατὰ κίνησιν ἔξει· άλλὰ μήν οὐδ' ἐν τῷ ἀὐτῷ σηκ φήσεται το γάρ ον έδείχθη έν τῷ αὐτῷ τὸ δὶ μ ον έν τω των όντων έσται · πώς τοίνυν στραφίαιε έν έχείνο εν ω ούχ έστιν; ούτε μην άλλοιούται επ έαυτοῦ ούτε τὸ ον ούτε τὸ ούκ ον εν τὸ γέρ ον, ότε λέγεται αλλοιούσθαι, οὐκ ἔστιν ο λόγκ 梓 αὐτοῦ τοῦ ένὸς. εἴπερ ἀλλοιοῦται αὐτὸ ἐαυτώ, છ ούχ ίσταται ἐπὶ τὰ ἀυτὸ, ἀλλὰ περὶ τοῦ ἄλλω ὑπι περοοι. ες 98 πητε πεταβαίρες πητε αγγοιούνα είμ στρέφοιτο ἐν ἐαυτῷ, οὐδ' ἄν πη κινοῖτο εἰβιμί κινοΐτο, ούχ έστηκέ τε καθώς έλεγομεν πρότφη, αλλά κινείται καὶ έστηκεν, ώς νῦν ἀποδείκνυμεν.

Σοφιστικός φανερῶς ὁ λόγος οὐ γὰρ εἰ κινεῖπι ἀλλοιοῦται, φαμέν · ἀλλ' εἰ ἀλλοιοῦται, κινεῖται ἡ ἡ κίνησις καθ' ὑποκειμένου τῆς ἀλλοιώσεως, οὐ τὸ ἀκ παλιν · οὐτος δὲ καὶ μεγάλην ἀνάγκην είναι ἰραῦ

<sup>(1)</sup> Bekk. B. ως είχεν. A. ἡ μὶν ἀρα. Coddus. εἰμὶς τος έχει. — Bekk. κινούμενον δὰ. — Bekk. ἡ δὲ Coddus εἰδι. Coddus. κινούμενον δὲ.—Bekk.

αλλοιουσία εί κινειται κατασκευαζεί δε έκ του τό κινούμε ενον οὐκ ἔτι ώσαύτως, άλλ' ἐτέρως ἔγειν. Καλῶς μέν οὖν ό Αριστοτέλης έν τῷ περὶ γενέσεως καὶ φθορας φιλοσοφεί περί άλλοιώσεως, ώς άκμην μη διαρθρωθείσης παρά τοῖς φιλοσόφοις επρεπε γάρ εἰπεῖν άλλοιούται, κινείται, ίνα και ή σύν άντιθέσει έπιστροφή (1) εύοδοῖτο το γάρ μή κωνύμενον ούδαμή ούδαμε πάλλοιούται. Τί γούν δούλεται το μηδαμή ή ότι κατά κοινού φέρει την άλλοίωσιν πάσης κινήσεως ; μηδαμή γουν λέγει ήγουν μήτε κατ' αύξησιν μήτε κατά φθίσεν μήτε κατά τόπον, ούδ' άλλοιούται ποσώς · λοιπόν καὶ άλλοιούται μέν ώς κινούμενον, οὐκ άλλοιοθται δε ώς μή κινούμενον, το άλλοιούμενον δε έτερον γένεται ή πρότερον, τὸ δὲ έτερον γινόμενον άπολλυται έκ της προτέρας έξεως, και άλλο τι γίνεται, τὸ δὲ μή άλλοιούμενον, οὕ, καὶ οὕτως γίνεταί τε καὶ οὐ γίνεται, καὶ ἀπόλλυται καὶ οὐκ ἀπόλλυται, δ περ άδύνατον.

## ΑΡΧΗ ΤΗΣ ΕΒΔΟΜΗΣ ΥΠΟΘΕΣΕΩΣ (2).

« Αύθις δη έπι την άρχην. . . οὐδαμῆ ἔχειν (3). »

- Bokk. dv teš petezov. A. άντούτου μετ. Β. άν τοῦτο μετ.

- Bekk. el undir abro dei. A. αὐτώ. Α. Β. το αὐτό. — Bekk. B. autò.

Β. πενείσθαι λεγώμεν. Α. λέγομεν.

<sup>(1)</sup> B. evriotpopii.

<sup>(</sup>a) Sic B. C. (3) Bekk. dei dal elvan to

Είπων τίνα έπεται τῷ ένὶ μὰ όντι, αὐδις ἐπὶ τὸν άργην ίησι καὶ σκοπεί τίνα οὐχ ἔπονται τῷ ένὶ μέν όντι, ώστε, άπερ πρότερον έλεγε, τὸ μηδαμή πνούμενον οὐδαμῆ άλλοιοῦται, καὶ τὸ μὴ άλλοιούμενον ούτε γίνεται ούτε ἀπόλλυται. Οὺκ ἀπέφαινε τεῦπε τοῦ ένὸς μη όντος, άλλ' ἀπόδειξιν ἐποιεῖτο τῶν 🐲 ταφατικών ών έλεγε, διά τοῦ ἀδυνάτου · ὅτι λέρο δηλονότι το χινούμενον άλλοιοῦται. το γάρ μπ κινώ μενον ούκ αλλοιούται, το δε μη αλλοιούμενα σ γίνεται έτερον ή πρότερον τοῦτο δὲ οὖτε γίνετε ούτ' ἀπόλλυται . άλλ! ήν και γινόμενον και ἀπολλύρι νον χαὶ έτέρως έγον, ώστε τὸ αὐτὸ ἐν μιὴ ὅν ἔξεται κατά τὰς προτέρας ὑποθέσεις, καὶ γινόμενον κεί απολλύμενον, κατά δε την νῦν την μη δεγομένην όπ οὐ χινεῖται οὐδ' άλλοιοῦται, χαὶ μήτε γιγνόμενον μήτε άπολλύμενον, δ περ άδύνατον : ώστε χινεῖται άρα καί άλλοιοῦται, εἰ μέλλομεν φυλάττειν τὰς προτέρες ὑποθέσεις εκ τούτου δε αποδείκνυσι τα μη επόμενα το ένὶ μὴ ὄντι, καὶ λαμβάνει αὐτὸ τὸ μὴ εἶναι · τὸ γὰ μή ἔστι, φησὶ, τό τε λέγομεν ὅταν οὐσίας ἀπουσίαν τοῦτο προσμαρτυρώμεν, ο αν φωμεν μη είναι ο ο κείσε γοῦν φαμέν αὐτὸ πῶς : πῶς δὲ εἶναι ἡ ἀπλῶς μὰ ἐναι ότι οὐδαμῶς οὐδαμῆ ἐστιν, οὐδὲ πῆ οὐσίας με τέχει; Καὶ ἀπολογεῖται ὁ προσδιαλεγόμενος οὐ μόνο άπλως, άλλὰ άπλούστατα ούτε ἄρα δύναται είνα τὸ μή ον ούτε οὐσίας μετέχειν, τὸ δὲ γίνεσθαι οὐκ ελλο έστὶν ἢ τὸ οὐσίας μετέχειν· ὁμοίως καὶ τὸ ἀπολλυσθαι τὸ οὐσίαν ἀπολλύναι ούτε γοῦν ἀναλαμδάνει

ούτε ἀπολλύει, ού μή μετέχει τῷ ένὶ ἄρα, ἐπειδή οὐδαμή έστιν, ούτε έχτέον ούτε ἀπαλλαχτέον ούτε μεταληπτέον οὐσίας οὐκ ἄρα οὕτε γίνεται οὕτε ἀπόλλυται μήτε γοῦν γινόμενον μήτε ἀπολλύμενον, οὐδ? άλλοιοῦται, ἐπεὶ κατὰ κοινοῦ πάσης μεταδολής τὴν άλλοίωσιν έλεγεν, ή περ Αριστοτέλης οὐ τώθεται εί δ' ούχ άλλοιούται ούδε χινείται, ούτε άρα ίσταται το μή ον μηδαμή. τὸ γὰρ έστως ἐν τῷ αὐτῷ τινὶ δεῖ εἶναι: άλλαμήν οὐδ' ἔστι γε αὐτῷ τὶ τῶν ὅντων. τὸ γὰρ τὶ όν τί έστιν καὶ εί ήν τι τὸ έν μή ον, οὐ τάσεως (1) αν μετείχεν. Εί γοῦν τι οὐκ ἔστιν αὐτῷ, οὖτε μέγεθός έστιν ούτε σμικρότης ούτε ἰσότης αὐτῷ οὐδὲ ὁμοιότης ούδε έτεροιότης, ούδε πρός αυτό ουδε πρός τὰ άλλα, ούτε τὰ άλλα είη αὐτῷ· τὰ γὰρ άλλα τινὰ άττα είσὶ καὶ οὐσίας μετέγει, ώστε οὐ σχέσις τις αὐτῶν πρὸς αὐτό ἐστιν, οὕτε ἔστιν αὐτὸ τὸ ἐκείνου ἢ τὸ τούτου ἡ ἐχείνω καὶ τὰ λοιπά, ἐπεὶ οὐκ ἔνι αὐτῷ τι ή ἀποφαινόμενον ή καταφαινόμενον οὐδὲ γὰρ έπιστήμη οὐδ' αΐσθησις οὐδε λόγος οὐδ' όνομα οὐδ' άλλο ότιοῦν εἰ γοῦν οὐκ ἔχει πώς τι τοιοῦτον (2), οὐδαμῆ αν ἔχοι.

## ΑΡΧΗ ΤΗΣ ΟΓΔΟΗΣ ΥΙΙΟΘΕΣΕΩΣ ΚΑΤΑ

### $\Delta$ AMA $\Sigma$ KION(3).

« Ετι δη λέγωμεν .

- (1) Sic Coddss. Leg. στάσεως. (3) Sic B. C.
- (2) B. τοιούτων.

. . . . . . . . οὐκ αληθῶς φαίνεται, είπερ ἐιμὶ
 ἔσται. — Οὐ γὰρ οὖν (x). »

Καὶ τουτο περὶ τῆς αὐτῆς καὶ μιᾶς ὑποθέκως ὁ εί μη έστι, τι έπεται τοῖς άλλοις και πρός απί κπ πρός τὸ ἐν μιὰ ὄν. Εἰ γοῦν ἄλλα τοῦ ἐνὸς τοῦ μὰ ὅπκ डांगों , केंडर क्रमें क्रम क्रम डांगका प्रांत क्रम क्रम क्रम क्रम क्रम क्रम είσιν άλλα εί γάρ μή έστιν (2) άλλα, οὐκ άν πρίτω αλλων ελέγομεν · έπειδή περί των άλλων ό λόγα, π άλλα πάντως έτερα είσιν. Η γάρ ου χαλούμεν τό ίτιν έπὶ τοῦ άλλου, τὸ έτερον δὲ πρός τι ἐστίν Επιμητή बंदिक्का, अब्दों को बीधेक बीधेका बीधेका व बंदरा को आं and a se bray of all a second and a second and a second and the se άλλα, τινός άλλα έτίθεμεν. Επεί νῦν τὸ ἐν φάπα άλλο παρά τὰ άλλα, αὐτό δὲ οὐχ ἔστιν, αλλιλινι τρ हेर्टा - λείπεται γάρ τοῦτο μόνον είπεῖν περὶ εἰπίν, ἐπὶ रवं क्रीमेक एक्षेप क्षेमेठण, बेस्टरिफ क्षे बॅठरा रवे हैंग, को में क्षे દેવમા, નોતેમીતા છે કાંગ લીતેલ, ઇક્ટાર પ્રવાસે જોતીને નોલીન alka sovat, - net où nad' év, évet to év où sem lu στος οὖν ό τῶν άλλων όγχος, εἰ χαὶ εἰς ἄν τῆ, ἰπ τὸ εν οὐχ ἔστι πλήθει, ἄπειρός ἐστι, χάν τὸ σμαρότετη ληφθείη έκ των άλλων· τὸ γοῦν δοκεῖν τὸ ἐν ἰκῶπ πολλά, ώς εν υπνω εξαίφνης εφάνη όναρ καὶ παράδοξα

<sup>(1)</sup> Bekk. A. έτερον δέ γε φαμέν. Β. έτερον δέ ποῦ φαμ.

— Bekk. Β. φαμέν τὸ έτερον έτερον εἶναι έτερου. Α. φαμέν έτερον έτέρου. — Bokk. λείπεται ἢ μηδενὸς. Α. λειπ. εἰ μηδενὸς. Β. λειπ. ἢ μηδέν. — Bekk. Β. ὖπ-

vo paiverau. A. brev paire.

— Bekk. B. Še di ci, inst. L. Še dr. di ci. inst. L. Še sīvau. B. dp. di cira. L. instruction.

— Bekk. cira. M. A. B. do di cira. L. instruction.

A. B. doğum.

<sup>(2)</sup> B. sioiv.

τὸ γὰρ σμικρότατον παμμέγεθες ἐφάνη, ἀπολυθέν τοῦ ἐνὸς καὶ εἰς πλῆθος εἰσελθόν, ὥστε ποτὲ μεν σύχ ἐνὸς ἄλλα ἔσται τὰ ἄλλα, ἀλλ' εἰ καὶ ἐνὸς ἀπόντος τοῦ ἐνὸς, εἰς ἔκαστος τῶν ὅντων πολλὰ ἐσοῦνται, ὧν οὐδ' ἀριθμὸς ἔσται τοῦ ἐνὸς καὶ πρώτου σὐκ ὅντος, οὐδὶ τὰ μεν ἄρτια, τὰ δὲ περιετά, ὅ περ ἐστὶν ἴδιον τοῦ ἀριθμοῦ.

Επειδ' &ν θήσεις άλλα άλληλων είναι, καὶ τοὺς όγκους ένα έκαστον ἀπείρους πλήθει μὲν ὅντος ἐνὸς, δόξειεν αὐτοῖς τοῖς άλλοις, φποὶν, ἐν είναι. Φαίνεται δὲ
τοῦτο πολλὰ καὶ μεγάλα πρὸς ἔκαστον τῶν πολλῶν,
ὡς μικρῶν ὅντων, ὡς ἐν εἰ ἔλεγεν ὅτι χώραν ἔχει λογίζεσθαι ἐν τοῖς άλλοις τὸ ἔν, τοῦτο δὲ ἀπὸ τῆς ἀνάγκης
τοῦ λογου συμβαίνει ποῦ γὰρ πλήθος, ὡ μὰ ἐν ἐστιν,
αὐτὸ δὲ πείλιν τὸ δοκοῦν ἔν, ἐπεὶ πρὸς τὰ λοιπὰ άλλο
ἔσται; κεῖται γὰρ ὅτι άλληλων άλλα τὰ άλλα συμβαίνει λογίζεσθαι πολλὰ καὶ σμικρῶν, καὶ ἔκαστος ὅγκος
δοξασθήσεται καὶ ἴσος τοῖς πολλοῖς καὶ σκικρός κατασκευάζει δὲ τὸ ἴσον ἐκ τοῦ μεταβαίνειν ἐκεῖνο ἐκ
τοῦ μειζονός εἰς ἔλατπον ' πρὶν γὰρ εἰς μεταξὸ ἀρικέσθαι ὅ ἐστι τὸ ἴσον, εἰς τὸ ἔλαττον οὐκ ᾶν ἔλθοι τὸ

<sup>(1)</sup> Bekk. B. καὶ μόγι καὶ. Δ. Bokk. δόξει ελθείν. Δ. B. δόξει καὶ μόγι καὶ. — Bekk. δόξει εδτοῖς. A. B. δόξει εν σύτοῖς. — τητος. A. B. φάσμα ἰσότητος.

λέγομενον μείζον; το δε είς το μεταξύ ελθείν φάντασμα έγει ἰσότητος:

« Οὐκοῦν καὶ πρὸς άλλον όγκον. . ấTS CỦX ỐYTSK TSỐ ἐνός. — Αληθέστατα (1). »

Εντεύθεν δείχνυσιν ότι έκαστος όγκος πρός ελλεν πέρας έχων, (είς γαρ έχαστος περιορίζεται πρός τον έπρον) αὐτὸς πρὸς αὐτὸν οὐγ ἔξει ταῦτα · ὅτι ἀεὶ , ὁ π αν λάθη τις έξ αὐτοῦ ὡς πρότερον τὴν (2) ἀργὴν, ἐπὰκ; απειρα διαιρετά έστιν, τούτου πάλιν άλλη άργή οεντασθήσεται, καὶ ἐνπεῦθεν ἀρχὴν τζ(3) ἐδεῖται αὐτοῦ: ώσαύτως δε και έπε της τελευτής ταύτης γαρ έτερα κα άλλη ταύτης δοξασθήσεται, καὶ οῦτως οὐδὲν εὐρέσομεν τελευτήν τινος όγχου. Εν τε τῷ μέσφ τὰ αὐτὰ γενέσειπ. πρός γάρ τὰς ἀρχὰς καὶ τὰς τελευτὰς καὶ τὰ μέσα παρενεχθήσονται, και άλλως τέ φησι και το μέσον έν מי פוֹח: ידסט פֹישׁב מוֹב מסמג מידסכ, ידשה מי עבפסי בי פוֹת;

« Θρύπτεσθαι δή οξικαι, κερατιζόμενον άνάγκε ... « καὶ ἀνόμοια αὐτοῖς. — Οὕτως (4). »

Μή τοῦ ἐνὸς όντος ἀνώγκη ἀκὶ θρύπτεσθαι ἔκαστο του όγοιον: κατακεμιατιζόμενον διά τό μλ θέλειν ίστε

(2) Β. C. ώς πρότερον ἀρχὰν.

dv. A. wav apa cò ò ò à .-Bekk. B. aubit iv priveder A. iμφ. - Bekk. τ' αλικ A το

ένος. Β. άλλα δή του ένος. Α.

đũr - Bekk. xai -a -a. A. B. Deest xai.

<sup>(1)</sup> Bekk. perairepa rou pe. B. di. - Bekk. B. ans rie! σου. A. B. μεσ. τα του μ. ---Bekk. σμικρότερα δὲ διά. Α.Β. σμικρ. διά.

<sup>(3)</sup> A. dpynv n ( sic ) id. B. apyriv id. non sana videntur.

<sup>(4)</sup> Bekk. θρύπτεσθαι δε Α.

σθαι ἐν τῷ ἐνί· τῶν γὰρ ὁ ἄν τις λάβη τῆ διανοία, ὅγκος γὰρ ἄνευ ἐνὸς τὸ τοιοῦτο λαμβάνοιτ' ἄν, ἔκαθεν
γοῦν ὁρῶντι, ἀμβλὺ ἄν δόξειε, λαμβάνοντος τοῦ ὁφθαλμοῦ τὰ ἄπειρα ὡς ἔν ἐγγὺς δὲ ὀξύνοντι τὸ ἐν
ἄπειρα φανήσεται, ἐπεὶ τοῦ ἐνὸς στέρεται, καὶ κατὰ
τοῦτον τὸν λόγον ἄπειρά τε καὶ πεπερασμένα καὶ ἐν
καὶ πολλὰ φαίνοιτ' ἄν. Δεῖ γὰρ δὴ τοῦ ἐνὸς καὶ ἄλλως
οὐκ ἔστι τὸ ἔν, ἐν εἶναι, εἰ μὴ τὸ ἔν ἐστι, καὶ ὅμοια
καὶ ἀνόμαια · ὅμοια γὰρ ὅντα μὴ ἔχοντα τὸ ἔν
ἀποβαλλοῦνται τὸ ὅμοιον, καθὸ (1) ἔν εἰσι καὶ
ταυτίζονται, καὶ ἀνόμοια σκιαγραφήσονται, ἐν μὲν καὶ
ὅμοιον καὶ ταυτὸν φανήσονται τὰ μακρόθεν · προσελ
θόντι δέ γε πολλὰ καὶ ἔτεροῖα αὐτοῖς.

Πᾶν τοὐναντίον αὐτοῖς δὴ τοῖς ἄλλοις ἐντεῦθεν γενήσεται ὁμοίους καὶ ἀνομοίους τοὺς ὅγκους ἀνάγκη
δοκεῖν καὶ ἐαυτοῖς καὶ ἀλλήλοις, καὶ αὐτούς τε καὶ
ἐτέρους ἀλλήλων καὶ ἀπτομένους καὶ χωρὶς ἐαυτῶν
καὶ κινουμένους πάσας κινήσεις καὶ ἐστῶτας πάντη καὶ
γινομένους καὶ ἀπολλυμένους, καὶ μηδέτερα πάσχειν,
κιὶ πάντα ταῦτα · ἀ δὴ καὶ εὐπετὲς διελθεῖν ἡμῖν,
εἰ ἐνὸς μὴ ὄντος πολλά εἰσιν · ἀ δὴ ἐῶμεν συντομίας

<sup>(1)</sup> B. xab' δ.

**Α**. Β. πάντη.

<sup>(2)</sup> Bekk. ἰστῶτας πάνταχη·

χάριν· α γάρ πρό του ελέγομεν, ταῦτα κάνταῦθε τι Εήσεται.

# APXH THE ENNATHE KAI TEAETTAIAI THOOREMOR KATA AAMAEKION(I).

Επὶ τῆς τρίτης ὑποθέσεως τῆς ἐν εἰ μὰ ἐκτι, τί έπεταί τε καὶ ούχ έπεται, καθώς καὶ ἐπὶ τῆς τρίτα ύποθέσεως εν εί έστι, τί έπεται καὶ οὐχ έπετα, με χεχωρισμένως λέγει πρώτον μεν τίνα τὰ ἐπόμον, το έπειτα τίνα τὰ μὴ ἐπόμεναι. Εἰπὼν τοίνυν πίνε π έπόμενα, τίθησι (2) καὶ τίνα τὰ μὴ ἱτίψενα. οὐκοῦν, ἐν εἰ μὴ ἔστιν, εἰ τὰ ἄλλε το τὸς μη όντος έστὶ, αὐτὰ τὰ άλλα οὕπ ἡ ἔπι. ούτε πολλά. Εν μεν ούκ έσται, ότι άλλα πό 🖮 είσιν · πολλά δε ούκ έσται, επιλείποντος του ετή. χώραν ούκ έχει τὰ πολλὰ λέγεσθαι έν γὰρ πλλά ούσιν εν είη αν τὸ έν εἰ γάρ μηδε αὐτοῦ ἱστο εν, απαντα οὐδεν ἐστιν· οὔτε γοῦν εἰσι τὰ αὐμ εν ούτε πολλά, αλλ' οὐδε φαίνονται ούτε ε οίπ πολλά. ὅτι τὰ ἄλλα ταῦτα οὐδενὶ τῶν μὰ ὅτο ουρακη ορρακης ορρεκίαν κοινανίαν είτει. ορχ τῶν μὴ ὄντων παρὰ τῷ καὶ τινὶ τῶν ἄλλων ἐπί <sup>[]</sup>

<sup>(1)</sup> Sic B. C.

<sup>(2)</sup> B. τίθησι νῦν καί.

γάρ τι τοῦτο ώς μέρος οὐκ ἔστι τοῖς δή οὖοι τὰ γάρ μη όντα μέρη ούκ έχουσιν. Εί γούν τὶ τοῦ μη όντος τοῖς άλλοις οὐχ ἔστιν, οὐδε δόξα τοῦ μή όντος παρά τοῖς άλλοις έστιν, οὐδι φάντασμα τοῦ όντος (1) παρά τοῖς ἄλλοις ἐστίν οὐδ' αὖθις τὸ μὴ δν δοξάζεται ύπο των άλλων ούδαμως. Εν άρα εί μή έστιν, ο ύδὲ δοζάξεταί τι τῶν άλλων ἐν εἶναι, άλλ' οὐδὲ πολλὰ τοῦ ένὸς μη ὄντος, οὖ ἄνευ πολλὰ δοξάσαι άδύνατον εν άρα εί μη έστιν, άπολλυται τάλλα. ούτε γάρ έστιν ούτε δοξάζεται έν ούδε πολλά, ούδ' άρα δμοια ταῦτά εἰσιν (2) οὐδὲ ἀνόμοια, οὐδὲ μὴν τὰ αὐτάγε οὐδέτερα οὐδ' άπτόμενα οὐδὲ γωρίς, οὐδὲ όσα ἄλλα ἐν τοῖς πρόσθεν · διήλθομεν ἐχεῖ γὰρ και άπτόμενα και χωρίς έδείκνυμεν, και όμοια και ανόμοια, καὶ τὰ αὐτὰ καὶ ἔτερα, νῦν δὲ οὕτε άπτόμενα ούτε χωρίς, ούτε όμοια ούτε άνόμοια, ούτε τὰ ἀυτὰ οὕτε ἔτερα: ὡς γοῦν πρότερον διήλθομεν τὰ φαινόμενα αύτὰ τῶν ἄλλων νῦν ταῦτα δή ἄπερ έφαίνοντο είναι, ούτε είσιν ούτε φαίνονται. Ούχουν καί συλλήβδην εί είποιμεν έν εί μή έστιν, οὐδ' άλλ' άττα. οὐδ' ἄλλο τι ὀρθῶς αν εἴποιμεν. Εἰρήσθω τοίνυν τοῦτο καὶ ότι ὡς ἔρικε καὶ εἰ ἐν ἐστι καθώς ἐν ταῖς (3) πρόσθεν ὑποθέσεσιν έλεγε καὶ εἰ ἐν οὐκ ἔστιν καθώς έν ταύταις δή ταῖς περούσαις, αὐτό τε καὶ τάλλα καὶ πρὸς ἀυτὰ, ήγουν καὶ πρὸς αὐτὸ καὶ πρὸς τάλ-

<sup>(1)</sup> Β. C. τοῦ μὰ όντος.

<sup>(3)</sup> Β. εν ταίς προτέραις.

<sup>(2)</sup> B. Deest siciv.

λα, καὶ πρὸς ἄλληλα, αὐτό τε πρὸς (1) τοῦς ἐλλοις, καὶ πρὸς τὰ ἄλλα καὶ πρὸς ἐαυτό, πάντα
πάντως, καὶ ἔστι καὶ οὐκ ἔστι, καὶ φαίνεται καὶ
οὐ φαίνεται ἄληθέστατα, καθὼς συντίθεται ὁ προσδιαλεγόμενος.

(1) Β. πρὸς τὰ ἄλλα.—C. πρὸς τάλλα.

# FRAGMENTA VERSIONIS INEDITÆ COMMENTARII

IN

## PARMENIDEM PLATONIS.

• 

## **PROCLUS**

TN

#### PARMENIDEM.

## LIBER SEXTUS(1).

Esto sane (1), inquit, unum est, unum multa non fuerint, quonam enim pacto id? Nec ipsius pars, nec totum ipsum oportet esse.

Hypothesium turbam Parmenides tantum exposuit, quantum et fuerit animadversione dignum. Numerus hypothesium par terminis quibus constat hypothesis. — Oportet volentem omnia in eodem cogere vere ludere, et ludum non senilem, sed puerilem aggredi. Ut contradictionis incommoda caveamus, unum varie accipiendum. Tametsi omnes hypotheses de uno Parmenidis agant novem tamen sunt. Numerum hypothesium esse novenarium po-

<sup>(1)</sup> Cod Sertum fragmentum, (2) Edit. p. 3.

suerunt ii qui dialogum dialecticum esse contendunt, et qui quasi vestigia verborum Platonis persequuti sunt; ab iis enim ipsis quasi vestigiis pendentes (critici) nobis superiores veram philosophi mentem et rerum œconomiam non adverterunt. Sed quid multis verbs est opus? Nam philosophus ipse partitionem planam faciet, si verba ejus penetremus; e tot hypotheses recipi oportere arbitror, quol Plato dat et exponit. At qui non logicam de visionem et verba tantum, sed res ipsas consectantur, non putant multas esse hypotheses; quippe uno unice accepto una tar tum hypothesis est. De uno principio, non de principiis dialogus inscribendus. En inter utrosque et logicos et rerum nimium studiosos. Sed priusquam veniam ad solutionem quastionis, pauca equidem de principio perstrir gam. Imprimis unum statuimus omnium 💯 sunt et quæ non sunt principium, quonim unitum esse omnibus est bonum; imo em et bonorum maximum et præclarissimum unum et ab eo ipso uno omnia spectante sejum malum extremum et omnium malorum dete rimum. Dissimilitudinis enim et dissolutionis et exstaseos a natura origo partitio est. Hust jam et quodvis principium, quatenus hujur

modi dignitatem nactum est, in rebus quæ sunt, unitatem quamdam esse dicimus idque in quovis ordine rerum. Primum quidem non in partibus, sed in totis ponitur, nec in ullo multorum, sed in unitatibus continendi, amplectendi, comprehendendi vim tenentibus. Fiat enim de ipsis rebus nobis sermo lucis dux (1). Eorum quæ cernuntur alia cœlestia, alia sublunaria; etenim corporeo ex igne atque a luna et ab aliis astris procedit aliud aliter in locum hunc. Sed si quis omnis mundani luminis monadem inquireret, unde et reliqua illustria et splendida et lucis largientia munus, non aliam compererit quam illustrem et clarum hunc quem cernimus solem et ambitum. Hic quippe desuper occulto progressu et cœlesti ordine omnibus insevit mundanis suam cuique pro mensura lucem; aut ex quo alio et astra et silvæ opacitas lucem participant? Num igitur boc quod cernitur corpus lucis principium vocitabimus, quùm sit dimensionibus et partibus constans, et alia ex alia particula in eo procedat lux? Nos vero principium vestigamus unum lucis. Num forte animam(2) ejusdem lucis parentem arbitrabimur? Sed

<sup>(</sup>τ) Edit p. 9. — Cod. habuit ὁ λόγος τοῦ φωτὸς αίτιος.

(2) Intelligit mundi animam.

parturit et bæc lucem, non primo; anima quippe est multitudo. Lux autem emphasim habet simplicis et uniformis essentia. Num igitur mens (1) animæ causa? Et hæc quidenma gis una quam anima, sed nondum proprie pincipium. Restat igitur ut to unum sit menis bujus et essentia et quasi flos et principium, etiam hujus lucis; tò unum enim est propries sol in visibilibus dominans, boni prædars boles. Omnis enim unitas illinc et omnis detas ex unitatum unitate et ex deorum font; et sicut illa luminis illic principium intelligibilibus, ita et Phœbei solis unitas ejus est la cis origo, quæ hic lucet in mundo visibili, at si unum oporteat causam sumpsisse universe mundanæ lucis, bæc accipienda unitas loga et in eo latens. Hæc vero units quan ante solis mentem locetur, instituta est el la mente quatenus mens unum est, ah ipsa part cipatum, quasi semen injectum in ea quo eio hæret, non vero in mente abstracta ab und et in solis anima. — Nos principium ww omnium vestigamus, non multa principa Quod si principium illud unum deprebenden necesse sit, ad id quod maxime unum es in

<sup>(1)</sup> Mens secundum Anaxagoram

natura refugiamus, ad ipsum naturæ florem, quatenus natura ipsa Deus, ad id quod suo cohæret fonti, quodque universum cohibet, amplectitur, comprehendit, continet et vinculis unit et reddit sibi ipsi constans, consentiens, consonum, compatiens. Illud itaque existit unum universæ genituræ origo compluribus naturæ viribus et privatis naturis et cunctis prorsus quibus natura imperat et quæ in ipsius sunt naturæ potestate.

Idem et monadem dicere et principium. Siquidem principium ubique maxime unum, quare de uno disputans de principiis verba faceret, et nibil interest dicere de principiis esse rem aut de uno. Omnem itaque essentiam incorpoream unum censent dici oportere viri sane illi pythagorici(1); partita vero et corporea aliud (2). Quare unum uti accipias incorporeas hypostases non egrederis et primordialium unitatum speculationem; omnes enim unitates in se invicem sunt et mutuo in unum cohærescunt, et commixtio specierum similitudo et amicitia et participatio mutua est. Sed unio qua illa junguntur multo plus uniformis et

<sup>(1)</sup> Edit. p. 14. In textu rectum videtur. Edit. p. 14 » solum: εί ἄνδρες ἐκεῖνει. άλλα.

<sup>(2)</sup> Cod. habuit alls, quod

inexplicabilis. Verumtamen quum hoc sit illic unio, ita admirabilis quædam est immixtaipsorum puritas, et singulorum proprietas multo exactius distinctione specierum inconfus divina retinens et discretas vires proprias : quare alia quidem universaliora, alia permanenta, alia processione, alia conversione, alia genitricia, alia anagogica, alia opificia, alia assimilatoria. Mira sane et ineffabilis hujusmodi ėνάδων unio, et suum cuique proprium, ο mnia in omnibus et singula seorsum. Nos quas a vestigio et inde pendentes unionem propris que venamur. — Essentiis (1) supereminent unitates ipsæ et, ut ait quidam, flores et summi vertices. Quum in eis unio sit ac discrimen, hoc tractans Parmenides, ut aperial et pandat omnem eorum processionem superse ab abstracta unitate, vocat in hypostasim unu suum quod in rebus existentibus consideratur aliquando quatenus unum «participatur, et i lud quidem procedens servat idem semper. contemplans illud multipliciter, variat vero. ut per antecedentis identitatem unionem di vinarum ostendat unitatum. Si enim <sup>ean s</sup> aliis sumpseris, in aliis eamdem sumis. 400-

<sup>(1)</sup> Edit. p. 16.

niam sunt in se invicem omnes et radicatæ in uno. Sicut enim arbores suis radicibus solo defixæ hærent, et sunt terrestres, illic eodem. modo et divina suis apicibus radicem in uno fixerunt, et ipsorum unumquodque unitas existit, et unum ob unionem ad unum absque confusione ulla, sed ob differentiam consequentis, modo totum, modo figuram, modo aliud quippiam suscipiens. - Minime perturbari oportet, ad multitudinem hypothesium intuentem, nec arbitrari eas subterfugere superis memoratam methodum, neque absistere a contemplatione de unitate primordialium; sed simul unionem ipsorum ostendere et discrimen. Omnes quippe sunt in eo quod in uno manent distinctæ, quod variam ab uno procescessionem fecerunt. Nec te ulla admiratio teneat, si in divinis unitatibus hæc dicimus. Etenim in intellectualibus essentiis ita appellare consuevimus impartibilem essentiam et unam omnem νωράν et mentes ac intelligentias omnes unum et unum omnes, ob identitatem cogentem et continentem universam intelligentiarum hypostasim. Quod quum ita sit, quid æstimare de ipsis oportet quæ sunt in rebus existentibus unitatibus, non uti unitæ maxime, non uti in se in mem sunt, non uti commixtio mutua eximia, non ut nequent unum subterfugere. — Ubique prima sus causæ formam tenent. Etenim corporus primum vivacissimum uti anima, et animam prima uti mens, mens prima deus, quar et numerorum primus, uniformis, unicus, essettia superior sicut unum.

Quidam octonarium hypothesibus nume rum dant. Prima (1) de uno, scilicet dea Secunda de mente et mentis hypostasi. Tetu de animis ratione præditis. Quarta de animis ratione carentibus. Quinta de materia suapte natura idonea ad formarum typos et inigni capessenda. Sexta de materia expolita lamen et culta, formarum elegantia jam recepta. Septima de materia rudi et oranis specie protsus experte, orbata plane et privata, apia ir men effingi; de materia inquam per sese x cepta. Octava de conjuncta materia specie; hæc enim ultima est inter principia post unus. post mentem, post gemina animarum genera post materiam. Et horum unumquodque et mentare principium est, species materia aljuncta, materia, anima, mens, et deus per multo prius profecto. Hæc sententia norenarium Platonis ejus verbis expressum tollitel

<sup>(1)</sup> Edit. p. 20.

rerum ordinem, quum speciem materia longe meliorem postremo loco statuendum putat. Qui igitur novem cum Platone hypotheses numerant, ita cuique rem suam subjectam distribuunt. Prima (1) de deo optimo, maximo, summo, primo, idque consensu omnium probatur. Secunda de latitudine rerum quæ mente et intelligentia spectantur. Tertia de anima nondum ratione prædita. Quarta de corpore jam ornato et honestato. Quinta de corpore inculto et rudi. Sexta de materia formata. Septima de materia nondum expolita. Octava de materize formis. Nona de materiæ quidem formis, quatenus tamen abjunctæ et avulsæ sunt. Ibi quidem ordo; sed bis idem inculcant. Nam expolita materies quonam pacto aut a corpore rudi aut formato sejuncta est? Rerum initia non afferunt. Non enim corpori principii vocabulum quadrare potest. Constat enim et compactum corpus atque aliunde concretum. Nec recte quintam inscribunt in qua passim locantur ea quæ nec stant nec moventur. Corpus autem tametsi, ut illi aiunt, rude et informe, movetur tamen, si cujuspiam est apud nos ponderis Timei testi-

<sup>(1)</sup> Edit. p. 21.

monium et auctoritas. Tum male novam hypothesim posuere; quomodo enim sejuncta: materie species intelligentia solum et cogitatione principium fuerit? Nam principia ipsa hypostasim intelligentia et cogitatione non la bent, sed essentia et re. Alii (1) hypothes ita dixerunt. Prima de deo et diis, de uno. de omnibus divinis unitatibus intelligibilibus Tertia non de anima, sed de melioribus nobis generibus, angelis, dæmonibus, heroibus, 🏧 rum ordini proximis, anima altioribus (umb de animis rationern nactis. Quinta de secundo animis. Sexta de materiæ formis et omibe seminariis rationibus. Septima de materi psa Octava de corpore coelesti. Nona de genincen vim habente et sublunari corpore. Reett ii quidem sed meliora genera circulo ambum. non recte; sive enim intellectualia sunt, b bemus in secunda hypothesi de omni w latitudine sermonem; sive animalia ea in ir pothesi de anima continentur, tum in pr tremis hypothesibus non principia ponusi cæteræ quatuor absurda quædam ostendmi Eo (2) potissimum spectat Parmenidis mes ol demonstret, quo pacto si sit unum, ommique

<sup>(1)</sup> Edit. p. 23.

<sup>(2)</sup> Edit. p. 24.

sunt procreantur; quod si non sit, perierint omnia, et prorsus reliquum fuerit nibil; et omnis methodus ita jubet demonstrare positione verorum et falsorum ademptione. Si providentia sit, omnia recte habebunt, sin minus, improbe omnia, sed universum corpus rerum et membra perperam et male gubernantur. Hæc proinde Parmenidis mens. Si unum sit, omnia, si non, nihil hypostasim assequuturum et tota perierit natura. In quinque igitur hypothesibus rerum principia spectantur; in aliis quatuor, quæ absurda adveniant uno adempto. E Rhodo philosophus (1) ita sentit. Omnes enim hypotheses decade complectitur. Prima: si unum sit, sequuntur afflatiora philosophiæ dogmata. Sexta: si non est, nihil huic subjectioni consentiet. In secunda et septima de intelligentia et de iis quæ ei subsunt. In tertia et octava de iis quæ menti ratiocinanti subjacent. In quarta et nona de formis corporeis. In quinta et decima de susceptaculo corporum. Cui quidem opinioni, quoniam multa accidunt incommoda, nos minime assentimur; tum quoniam numerum Platonis plane tollit. Ad Plutarchum(2) nostrum avum accedimus

<sup>(1)</sup> Edit. p. 25. Nonne Posidonius? (2) Edit. p. 27. Non Chæronæus, sed filius ille Nestorii,

priscos sequutum eruditione. Is novenarium amplectitur: id tamen cum juniore sapit doctrina, qui in quinque, si sit unum, ven dogmata colligit, in reliquis absurda, si non sit. Etiam primam dicit de deo hypothesim. Secundam de mente. Tertiam de anima. Quartam de specie in materie immersa. Quintam de materia. Alia (1) attribuuntur uni. Mos quippe le miliaris erat Pythagoricis unum dicere omnem essentiam incorpoream et abstractam, alia corpoream et in corporibus recumhentem. Her vir ille ex priscorum auctoritate. Nos itaque quid super his tantis et ejusmodi Platonis interpretibus dicturi sumus, quid nosiris eradytis et penetralibus adjiciemus?

Horum nobis sermonum dux factus libenis (2) et lucem quum accendisset menis et intelligentiæ, alia quidem ad formam magis theologiæ consentaneam referens, primam hipothesim voluit de deo esse supremo et primo; secundam de intelligibilibus; sed quoniam late ea patent suntque divim multipordines, suum cuique divinorum ordinum i Platone vocabulum syttibolice inditum est com

magister Syriani, qui fuit ipse Proclimagister in schola Atheniensi, unde illum Proclus προπάτορα dicit.

- (1) Ut coddss. 78 file.
- (2) Edit. p. 31. Syrianas

suis pronominibus philosophiæ minime alienis, nec decantari solitis ab illis qui theogonias conscripsere. Tertia de anima non omni, sed ea quæ post divinam est; omnem enim divinam animam in secunda contineri. Ideo Plato ait: Unum igitur et temporis particeps; hoc autem animarum proprium primarum, non mentium, de quibus nec licet loqui Erat, nec Erit, sed solum Est sempiternum universa essentia. - Etsi quidem velles audire hypotheses suo ordine: prima est de uno deo, quonam modo gignit et omnes deorum ordines administrat : secunda de divinis ordinibus cunctis, quemadmodum ab uno processerint: tertia de animis diis similibus, essentiam, sed non deificatam nactis: quarta de materialibus, quomodo producuntur, quibus ordinibus a diis: quinta de materia, quomodo non particeps idealium unitatum desuper a superessentiali et una unitate hypostasim consequuta. Nam usque ad materiam unum et unius irradiatio venit, illustrans materiæ naturam incertam, obscuram, opacam.

Esto, inquit Plato, sí unum sit aliud quicquam etc. (1). Scopus de Deo solum, de re quæ

<sup>(1)</sup> Edit. p. 34.

habet essentiam et hypostasim, non de eo quod αναπόστατον, ut nonnulli censuerunt, de quo negantur omnia. Omnes dii sunt inik unitates essentia superiores et vulgo rerun # pereminentes et essentiarum apices. -Sitom nis, Deus unum, sed non adeo abstractum ili unum, sicut ipsum primum unum, nec ader ignotum et incircumscriptum: verum si et Pla to ipse, in primæ hypothesis calce, nec ilind essentiæ particeps inquit unum, nec ab ula `participari essentia; quomodo potest hocais unitatibus connumerari? Omnes enim unitats ab essentiis participantur. Sicut igitur si quis nullo corpore uti animam dicit, non de omni anima loquitur, sed de sola imparticipat, et si nec omnino participari mentem ab miss solum dicit mentem imparticipatam; itidenet unum superessentiale, omninopotens, ab omni essentia et esse omni abstractum, solumpinum, summumque unum dictitat, et imparticipalus; sed non omne utcumque unum. Imo am id unum etiam supra unum , nadum supa essentiam esse ait; neque enim hoc propie cognominari potest. Uti homo proprie pera mam, ita et proprie per, unum deus Mosse est primam subjectionem de deo esse solum, quatenus est is parens deorum multitudinis:

ipse exemptus e multitudine, nec in numero corum constituendus et ordine, qui a se prodierunt, unde et omnia ab eo ipso negantur uno, uti omnium summo et eminentissimo, ab omnibus exempto; cuncta deorum insignia propria descripsit, ipse incircumscriptus, simpliciter unum, non unum, non intelligibile, non intellectuale, omnium hypostasium fons, omnium unitatum, ante omnem multitudinem. Causa prima intelligibilis pater dicitur et intelligibilium apex et omne νοητὸν complectens. Primus vero deus summusque, qui in prima hypothesi decantatur, non pater, sed omni paterna melior deitate et major, ille nempe contra distinctus, quod ad potestatem et mentem, a causis quarum ille genitor dicitur, implet trinitatem unam illis adjunctus; is vero primarius revera Deus exceptus ab omni comparatione et distinctione erga omnia. Is multo plus intelligibilis pater, nullius enim est secundorum, nec participatus omnino, nec sub essentiam ullam cadit aut intellectualem aut intelligibilem; sed unum superius cunctis anitatibus quæ participantur, raptatumque et abstractum ab omnibus ejus quod est processionibus. Is nobis scopus præscriptus intelligatur primæ hypotheseos : profugere ab uno quod est, ad ipsum ipsissimum reverti, undique absolutum et liberum extra omnem aleam numerum, vulgus, turbam, ordinem divinaum essentiarum (1).

Ambigitur quomodo, dum a suo peculiari uno Parmenides pollicetur initia se capturun, a negationibus incipit unius, non affirmationibus. In poesi nihil negat; etenim unum integrum membris ipsum esse ait, quietum, ne cessarium, et errare negantem unum esse. Nam viam ipsam esse affirmat persuasionis secundum ipsum; quæ vero non esse inquit et non esse oportere; sane inquam ego a persuasione. prorsus (2) alienam esse semitam. = Hic alies urget scrupulus: an vis an imbecillitas humana usum negationum intulerit, vel nostro meliora animo et ingenia humanis altiora, ipsum quoque unum analogia et negatione capiunt? Hoc sane dicimus mentem paribus ad species notionibus ea nosse et capere, vontà affirmar do. Par enim cum pari, simile simili, vicinum vicino coit (3) et quod noscit hoc est; quod vero ait, id noscit; quod igitur est, hoc ait Duplices unius notitias mens habet, aliam of mens, aliam ut non mens, et aliam uti al e

<sup>(1)</sup> Edit. p. 41. παναπειδία, ut fragm. Filleb

<sup>(2)</sup> Edit. p. 50. God. habuit (3) Edit. p. 52.

conversa sese capit, aliam ceu ebria et afflata nectare (1), et aliam quatenus est, aliam quatenus non est. Aliam ergo negative, aliam affirmative habet. Tum divini quidam animi per suas summitates et unitates afflantur circa unum, et divini animi per intelligibiles vires sese noscunt et suam essentiam iucorruptam, et rationes revolvunt suas, per imaginativas sensibilia præsumpserunt et regunt decenter ac opportune, et omnes quidem aliæ cognitiones suæ affirmativæ sunt : quæ enim sunt res ut sunt, norunt, idque affirmationis proprium existit. Afflationis autem opus circa unum negativum non quod sit, sed quid non sit, per melius quam quod sit. Quod si mentes et divinæ animæ negationibus unum concipiunt, quid contempere necesse est animi nostri infirmitatem? Sicut in Epistolis inquit: Hoc est animo omnium fons malorum, quod primi proprium est quærere et ratiocinio illius cognitionem adtentare, quum deceret excitare in nobis unum, ut par pari, simile simili, si loqui fas sit, nosse aliquo modo juxta nostrum ordinem potentes efficiamur. Ut enim opinione opinabilia capimus, ratione rationabilia et mentis oculo

<sup>(1)</sup> Edit. Deest φησί τις p. 52.

intra nos intelligibile, ita et uno unum; hor autem idem unum eo quod non est, non mihilum tamen quod ab omni hypostas procul et àvuntorasov ante ipsum esse, ante esse vivere, ante vivere intelligere. Quod non intelligimus, quod non vivit, quod non est, unum quomodo. Quod nullo modo unum mihiratione est, unum ante esse non est, non inmen mihil. Unum enim quem sit, dici non potest nullum. Non esse igitur ipsum dicame et intelligamus eo quod intra nos est illismili. Etenim in nobis inest semen illius non esse, ne ad infinitum subducti ignoremus et imaginatione non existens, sed non esse proferamus.

Multitudo, totum, pars, principium, un dium, finis, termiaus, figura, in alio generaia, tempus, effabile, scientia, moveri, idem, aind. simile, dissimile, æquale, majus, minus, senis, junius, esse, nomen, opinio; hæc omnia negaio ne abjunguntur ab uno. Cur? Non credo ilio qui ponunt duas tantum, divisionem et continuum, quanti species; nam Pythagorici et Plato multis locis clamant circa quantum disciplins versari tres arithmeticam, geometricam, sair-

<sup>(1)</sup> Edit. p. 54.

cam; nec omnia accepta quanti naturæ sunt, ut formam habere, moveri, stare. Neque credo illis item qui decem categorias in his volutant. Non enim hoc solum sub categorias decem, sed et alia permulta quorum mentionem nullam fecit Parmenides: aut si qui quinque entis genera decantant ab uno dirimi, essentiam, idem, alterum, motum, statum. Adde figuram, totum, tempus, numerum, simile, dissimile non genera entis. Quicunque vero unitate hæc omnia monstrare volunt, omnium fidedignissimi sunt. Omnia continet in sese unitas et aliis omnibus præsens, stans, mota, manens, procedit, multiplicata a seipsa non exit. Adde quod mentis imitamen est monas; quare multo prius in mente hæc omnia præsumpta; et idcirco ab uno tolluntur. Etenim hæc quoque videns Parmenides in carminibus circa revera existens islic et sphæram reponit et totum et idem et alterum; simul enim ipsum et sphæræ simile magnitudini a medio, æquale prorsus et membris integrum vocat quietum (1): sphæra intelligibilis quidem mens, rationabilis monas, sensibilis vero mundus, hic umbras et simulachra ferens in sese deorum immortalium. Hac ra-

<sup>(1)</sup> Edit. p. 56.

tione ergo omnes numeros absolvunt, qui monadem invehunt, ab ea ad mentem transeurtes et negantes ab uno hac mente superiori Nihil enim magnificum, sublime, sacum, unum si monade altius; qua quidem etiam mens ipsa longe superior; et si mente ipsa majus quiddam existat et mentis plenitudins vincens. Nec vero in causam afferunt cur bat præsumpta solum, nec plura, aut pauciona Non enim in monade hæc tantum sunt; sunt nempe et complura alia, par, imparet iis subjectæ species, cur ex omnibus sola hæc; ceti nihil et plane dictitant. Solus ergo(1)omnim quos novimus dux noster Platonem comitation divinarum cognitione perspexit quemadmodum, omnia quidem quæ in ordine affirmat per securdam hypothesim illa eadem ab uno emovet. Non enim in ordine rerum omni omnia eadem ra tione panduntur; sed alibi quidem multitudo, alibi vero alia quædam divinorum proprietas Ut enim e Sophista perdidicimus primus unum existens, secundo loco totum, tertio universum; et uti in Phædro post intelligibiles deos, abscolor, figuratione carens essentia ; secundo color, tertio figura, et in ceters

<sup>(1)</sup> Edit. p. 57.

itidem. In alio rerum ordine alia revelantur. Illud scitu dignum multos esse in vontois ordines theologis pertritos et decantatos, trinitates tres, quas plane explicabimus in secunda hypothesi. Sunt et in νοητοῖς ac νοεροῖς illis cognatæ, pares, respondentes trinitates totidem. Quæ quum ita sint, constat multa hæc per primam et intelligibilem multitudinem subjici oportere; hæc enim multa, quatenus multa, ab uno dumtaxat substiterunt; unde et trinarium a superis permanat ad postrema usque in vonpois, in supermundanis, in sensibilibus; et quicquid quacumque ratione cepit in essentia sortem, nactum hujusmodi trinitatem est. Nam in tria mens(1) siquidem a patre decidi, cunctas ait nescio quis divum, cujus velle est annuisse et omnia decisa jam. Hæc est ergo multitudo prima intelligibilis ab uno in lucem edita, quæ videbitur fortassis ab uno primum divelli.

Illud verbum age (2) præ se fert impetum, anagogicum nescio quid, quod dormitantes excitat et ignavos. Defectio est à deo ignavus mortalis. Oportet enim, si volumus, a negationibus ad intelligentiam unius evehi, nos ip-

<sup>(1)</sup> P. 64. Ut cod. D. Vid. Collect. Qracul. Chald. a Thom.
Taylor, in Classic. Ephemerid.

<sup>(2)</sup> Edit. p. 68.

lenda varietas vitæ, exuendæ multæ curæ, solam ipsam per se agere decet ænimam, ita ei divinum panditur, et patet ipsa ad captum virtutis afflativæ. — Si per esse unum et primum, idem, primum non deus quispian, sed per sese deus. Nam architectus plane des quidam et pater: at primum non architectus, non pater, nec deus quivis et omnis æn æt chitectus aut pater. Primum vero simplicite deus, et dii omnes ab illo dii, quidam ven architecti vocati, per architectum et patrem, ab architecto (1) primo aut patre. Vocetur igina unum simpliciter deus causa omnium deorum quatemus deorum et non deorum quorumdam.

Quicquid plura ambit, complectius rimque plura continendi nactum est, jure quides bono ad unum accedit propius. Namque unum ipsum, omnia continendi et complectendi amplissimo sinu et capacissimo vim habel, nibi que extra unius imperium latissimamque po testatem, nec privatio quidem et rerum ima.

Omne totum omnino multitudinem commine totalitas omnino supraru habet parim suarum, totalitas enim in parte et omnino com-

<sup>(1)</sup> Edit. p. 71.

paratur et coordinata est ad partem, et non solum totum est sed et pars; totalitas vero ex partibus, quare et ex multitudine. Totum igitur nullo modo unum; si enim omne totum cum multitudine, unum vero sine multitudine est, non igitur totum unum. Rursus pars alterius partis est, itaque id quod partes habet multitudinem habet. Omnis enim pars unum quoddam cum aliis complere vult, sed unum ab omni multitudine alienum, non igitur pars. Receptum est autem quod neque totum est, neque igitur totum habens partes; nam sive unum sit totum, sive habens partes, unum multa erit, sed unum non malta, igitur non totum.

Ubique tam Plato quam cæteri theologi actiones e viribus, vires ab essentia pendere prædicant (1).

In trinitate totum (1) perfectum est. Dualitas tamen totum quoddam ut principium omnium partitorum. — Mundi (3) partem dixeris quemque nostrum, non quod integretur universum, nt totum, ex nobis; nec enim imperfectum fit universum ullo nostrum intercunte; sed quoniam ordine quodam invicem conjuncti sumus cum universi partibus integrantibus

<sup>(1)</sup> Edit. p. 83.

<sup>(3)</sup> Edit. p. 91.

<sup>(2)</sup> Edit. p. 89.

quasi in una familia et domo, et omnino sums in mundo tamquam in uno animali et ipsi universi partes, et integrum ipsum reddimis et absolvimus, non quatenus est, sed quateus fecundum.

Alia (1) consurgit ambiguitas : quo pade Atheniensis hospes in Legibus deum vocator ginem, medium et finem omnium rerum que sunt. Nonnulli aiunt primum habere initim et non habere, occulte quidem habere sel divisim non habere; omnia nempe in eo indfabiliter et incomprehensibili nobis modo, s bi soli cognito; multitudo primo certe no convenit absolutissimo et alienissimo abomi multitudine; unum ante omnem divisionem et multitudinem unitam aut discretam, sed bac missa faciamus putida. Alii respondent rentstius: In Legibus de deo agi primo, dum Parmenides agit de deo alterius ordinis. Exaciss tamen dux noster solvit instantiam dicens Idem non esse spectare et considerare unum in sese et ad alia; unum enim deus, ad ali habet initium, medium, finem. Hæc enim qua in pluribus sint, deus vero quoniam pre ofnibus est, habet principium, medium, men sed pure. Constat illum tria hæc esse; sed non

<sup>(1)</sup> Edit. p. 92.

ideo ipse tria hæc habet. Aliorum igitur est principium, sed non secundum ipsum dividitur in hæc tria. Etenim principium omnium est quoniam inde omnia; et finis, quoniam ad eumdem omnia; omnis enim partus et omnis natura ad unum, ut solum bonum, porrigitur; medium autem, quoniam centra rerum omnia sive intelligibilium sive intellectualium sive anima insignium sive sensibilium in unum ipsa dividuntur. Igitur erit initium et finis et medium omnium unum, ipsum vero in sese horum habet nihil; quoniam nihil aliud quippiam admittit. Sed nec ad alterum refertur; neque enim principium habet, eo namque nihil potius; nec est ab ulla causa, nec finem habet, nullius quippe rei gratia est. Igitur ab comni alio exemptum est unum, et ei nihil opus est afferre, sed permanendum in negationibus. Etenim quum ipsum dicimus desideratum, aut finem aliorum, innuimus extensionem. Naturæ namque necessitate omnia post primum, et primum affectant omnia; etenim quo pacto ipsa ei tanquam centro et radici hærentia ac insita primo, possent non sui fontis, originis, causæ, desiderio trahi ac duci (1)?

Quærere hoc loco (2) rursus assolent quo-

<sup>(1)</sup> Edit. p. 95.

<sup>(2)</sup> Edit. p. 97.

nam pacto infinitum unum. Quidam aius. quoniam percurri minime potest quai onnium terminus. Dici nempe solet infinium la fariam, id imprimis quod nequit aut can unt percurri transigive, necnon terminus ipaci terminus non est alius, unum vero utinque infinitum utpote incomprehensibile, incircusscriptum ac finis omnium, nullius temm egens. Alii infanitum quoniam immensa pite statis, omnium rerum parens et omais infin tudinis, per universa longe lateque vin sun et dona propagans; cuncta quippe uno comnentur, atque ob id etiam sunt, nec subsister quidem absque uno possunt suapte nature. Alii vero quoniam menti adscribitor termino, animæ vero motio, aiunt unum propintes menti animoque præstare. At nos sant ha grata duximus; magis tamen minuse recept nobis sunt. At fide magna scitabinut po trum ducem, in iis prebe ac recte plate nis venatum sententiam, et monstra veritatis studiosis imprimis quot in rebus nitudinis ordines sunt, deinde quales tenso processiones; deinde quod hoe loco infin Ut ergo ab inferioribus exordiamer, infinitudinis gradus in materia inform; forma enim et species materiæ fines existual; som

dus in corpore sine qualitate; tertius in qualitatibus primis ubi et magis et minus est; bis namque et in Philebo Socrates infinitum depinxit; quartus in generatione, quoniam semper circulo incessante convertitur, nec unquam conquiescet (1); quintus superior, in infinita moventis vi, quam tametsi corpus suapte natura et facultate minime capiat, mentis tamen beneficio et ope sempiternum est corpus et motus infinitus nunquam desiturus, perpetuus, idem, faciensinitium finemque; sextus adhuc altior in anima; transitorie namque intelligens, vim perpetuæ motionis hahet semper mobilis, connectens periodos mutuos et immutabilem conficiens actionem; septimus superior etiam ante tempus in mente; bæc enim minime transitoria et semper tota simul, integra, solida, adest præsens et sempiterna et immensæ potestatis; quod enim in ea immotum quid et, indeficiens essentiæ est et potestatis non deficientis et semper vitam agentis vigilem, excitatam, experrectam, qua et quicquid movetur moveri semper potest, particeps in motione ipsa infinitudinis permanentis. Octavus superat, mentem. Etenim infinitum est unum ipsum magnopere decantatum,

<sup>(1)</sup> Edit. p. 99.

quaterus universam continet intellectualen infinitudinem, unde et menti vita sempitema Ad'ipsam igitur primam originem et sontem infinitudinis refugiamus, et arcanam omnim causam infiniti genitricem, et cernes cunca illic infinita per facultatem. Tale namque, s vis idem infinitum hujusmodi apud Orpham Chaos; de quo et ille cecinit ο υδέ τι πείρας ὑπῖν(Ι) Chaos vero primo infinitum et solum infinitum. et totius infinitudinis fons intelligibilis, intellectualis, animalis, corporeæ, materialis. H ordines et posteriores semper a prioribus per dentes materiæ ab æterna generatione; bæt æterno motu ætheris, is a divina anima propter irrequietam circuitionem perficitu. - Ut ordo pulchrorum a pulchritudine per essentiam et ordo æqualitatum ab æqualitate per & sentiam, ita infinitudinum ab infinitudine per se. Nunc ad catenam termini veniemus. Dus nempe causas has simul Deus progenuit, fuitum et infinitum, aut quoniam vis loqui nos Orphice, ethera et chaos. Infinitum enim chao est, ut largiens donum omnis facultatis et ou nis infinitudinis et vim habens alia continual utque infinitorum infinitissimum; termingul-

<sup>(1)</sup> Edit. p. 101.

tem æther omnia finiens et metiens. Primus igitur terminus per essentiam terminus et fons et centrum omnium est terminorum intelligibilium, intellectualium, supermundanorum, mundanorum, ipsum omnium metrum et terminus præexistens. Secundus enim ut metrum et terminus vitæ mentis, constans et mixtum ex termino et infinito unde nec primum infinitum; quod enim primum selectum ab omnibus mixtis est, ut inquit Socrates in Philebo. Tertio terminus in mente, uti manet in eodem intelligens una, æterna, eadem vita; quod enim ἀμετάβατον minime transitorium et stans finitæ naturæ est, et omnino numerus. Quarto terminus tempus, ut numero procedens et metrum animi periodorum; semper enim metiens et definiens alia, termini causam et rationem participat. Quinto animi periodus, et qui identidem conficitur circulus metrum est invisibile omnium visibilium motionum: a vitali enim circuitione definitur omnis quæ aliunde movetur revolutio. Sexto in eodem et circa idem ætheris vertigo. Septimo indeficiens specierum materialium hypostasis; nulla nempe ex toto perit. Infinitis enim genitis varie se habentibus, tamen certæ, definitæ, terminatæ species stant, eædem

non plures aut pauciores. Octavo vo quantum in materialibus. Nono qualitate vacas corpus ut totum; non enim est magnimine infinitum, sed tantum quantum universin; oportet enim totum subjectum dici univeri Decimo forma ipsa materialis que material continet et circumscribit termino et forma Unum ultra et supra terminum quencue que. Dicitur vero metrum in Legibus ( Deus omnium, omnium desiderium, ama deliciæ et omnibus præscribens vim, digi tatem; hic capitur infinitum nulius ten ni, nullius alterius metri indignum, supr nem terminum, sine principio, medio, inc. sine ullis extremis, impartibile seu pris por habens, sine multitudine et negatione significationum infiniti, non habens entent neque initium, medium, finem sine figur igitur; nec enim rotundæ particeps esset, ne rectæ.

Cur (2) rotundum porro id est? In dimerebus ii sermones, non mathematicorum vigarium. Rectum quid? immota et minime de flectens intelligentiæ vis. Rotundum? coesta sese atque agens; in carmine Parmenide in:

<sup>(1)</sup> Edit. p. 105.

<sup>(</sup>a) Edit, p. 139.

σφαίρης εναλίγκιον όγκω Μεσσόθεν ισοπαλές; ipse agitat mens sphæræ magnitudinis instar; undique ex medio pura atque ens(1), ad quod poema alludere videtur Plato. Nos autem hæc minime probamus distare a veterum sapientia, et seipsum accusare Parmenidem idque in Platonis ipsius scena, quum talis personæ majestatem et gloriam omnibus fere locis tantopere commendatam cernimus. Atqui ita accipiamus eas figuras, ut in rectum progressio significetur sui ipsius finem absolvens. Intellectualium igitur unumquodque recto in omnia prodit, ad bonum convertitur suum, quod est in unoquoque medium, quoniam undecumque unumquodque ex æquo ipsum amplectitur et quasi ad centrum illud agit omnem suam multitudinem et omnes vires suas. Rotundum autem est intellectualium quodvis quia omnia intellectualia e medio æque distant, et bono proprio ex æquo unita sunt, unde non magis minusve distant instar equorum animi nostri; nam alius ad bonum ducit, alius pondere inclinat ad terram, sed intellectualia undique ex æquo ipsum attingunt centri ordinem. Pro-

<sup>(</sup>x) Edit. p. 222. Multum distat hac versio a nsot coddss.

cessione cuncta sunt prima, media, postrema: at conversio omnia convertit et in unum reflectit et revolvit, et ad unum cogit, comdelicias scilicet omnium rerum munes Divina genera sunt quæ conversione maxime describuntur; animi deinde recti et rotundi participes, instar lineæ prodeuntes, more circuli reflectentes, et ad sua revertentes principia. Postremo idem in sensibilibus videtur; figuræ hinc rectilineæ, et sphæræ omnium mundi figurarum concentrices. Timæus ideirco universum in sphæram mundum digesit. sub figuris quinque æqualium laterum partes excoangulorum quinas ejus luit, et ea omnia sphæræ typo circumscripsit et vicissim, unde et constat figuras has desuper e quodam divino venire sublimiori ordine. In generatione hæc iterum duo, rectum et rotun dum, quæ more circuli per sua in sese vestigi revertitur, uti in Phædone scriptum est. Sicul in rectis via omnino per medium ab altero extremorum, sic desuper ab intellectualibus transitur ad genita usque. Sed si unum non i sese emicat, non reflectit in sese, constit nec recti particeps, nec rotundi. Tum quo se vertat, non finem habens ullum alium, non: quicquam aliud quod desiderare queat? Abbor

ret igitur ab omni figura unum, idque Plato unum per contraria et pugnantia figurarum genera persuasit. Et cernis rursus quemadmodum et hoc per superius dicta cogit, uti nec initium nec medium nec finem unum habeat, geometricis necessitatibus semper secunda prioribus demonstrans.

Negationes sunt affirmationum (1) matres.— Si figura unum contineretur, in multitudinem unum transmigraret et unum multa foret; connectit igitur Plato multis figuram per partes. Hæc autem omnia genera posteriora uno commonstrat.

## LIBER SEPTIMUS (2).

Antequam manum porrigas ad syllogismorum necessitatem, conclusionem rursus procecinit, ante scientiæ vias intellectualibus intuitionibus utens. Atque idem semper in omnibus consequentibus præstabit. — Inquit Parmenides de uno per sese: quod idem in se eodem manet et per sese, adeo solidum illic manet; fortis nempe necessitas termini in vinculis tenet sec-

<sup>(1)</sup> Edit. p. 116.

<sup>(2)</sup> Cod. habet : segmentum sept.

tionem (1). Utrimque prohibet; causa est quod non imperfectum tale, si fas loqui. Mens nusquam ad posteriora; in seipsa enim per sese subsistit, et cohibetur a sua causa et, si velis theologice effari, paterna. Omnis enim mens patris est mens, sed alia universi patris, suæ trinitatis patris alia. Cohibetur igitur a patre mens, unum desiderat, uno continetur. Animæ in superioribus sunt duntaxat, atpote in mentibus a quibus exsuperantur. In sese antem et superioribus mens, in suo inquam patre et vi paterna; hucusque omnia in alio. Quicquid sese movet et quicquid in seipso est dualitatis(3) particeps et minime unum. Dualitas vero ipsa est multitudinis fons et ratio, et habet in se quasi in sinu et utero multitudinem quamlibet. Deinde quoniam aliquid est continens in seipso, oportet et quod continetur esse. Atqui demonstratum est nihil existere in uno tale. Nec enim ut totum partes contineri potest, neque ut figura ullius figuræ particeps. Igitur demonstratum ante fuerat dualitatem non habere unum.

Vide quæso... Negat ab uno statum et motum, id quod Parmenides in suis poematis et

<sup>(2)</sup> Edit. p. 118, leg. τόμην. (2) Edit. p. 137.

merito de uno ente affirmavit. Illud, inquit, integrum, incolume, solidum, unicum, intrepidum et tranquillum(1), simulque ingenitum; rursus, id quod motu cietur suo, motum magnorum in finibus vinculorum; idem rursum. In eodem imitamen, et in sese constat. Item firmum illic inconcussumque constat et nosse illic et esse idem. Non enim sine esse ipso nosse reperitur. Motio et status in essentiis videntur rerum. namque processio essentiæ est, et statio in causas erectio. Manens enim progreditur unum omne, et essentiale quidem ante identitatem est et alteritatem. Idem enim et alterum fiunt quum a causis prodeunt res, et idcirco motus et statio præferuntur identitati et alteritati in Sophista; post ens motus et statio, deinde idem, alterum. Ens unicum est sine oppositione: motio bifida, statio trinaria, reflectione, erectione, processione. Identitas quaternaria, ejusdem enim longitudinis numerorum primus quaternio. Alteritas quinaria (2), hæc namque par et impar dirimit.

Nanne quod circulo circumfertur, etc. . . .

<sup>(1)</sup> Edit. p. 141. Plura hic (2) P. 144 quam in nost. Coddss.

Geometricis (1) necessitatibus cogit unum expers motus circularis. Is per medium et extrema, sed unum, ut jam patuit, caret extremis et partibus, ideo sic moveri non potest Ad verba, in medio, sphæram vult, quoniam centrum est cur innititur circulatio omnis: quo moto totum oportet moveri, et super hoc totum conditur tamquam sua basi; ita et in Politico, ubi sapiens ait: minimo pede universum incedit, centrum minimus pes Nos et illud quod post unum statim est, melius esse quam vim ullam dicimus; imo vero potentiæ dat hypostasim et multo magis actione melius est. Si enim prime trinitatis intelligibilium existentia est ultra onnem potentiam et actum, quanto magis unum quod omnem transcendit existentiam, melius est quam agere! Nil mirum si causa omnium ita erit ante omnem actionem, nisi ante omnem actionem primum a seipso productum actionem ipsius aliquis velit appellare. — Quituor (2) problemata explicantur. Primo, unum non a seipso alterum. Secundo, unum non est ab alijs alterum. Tertio, unum non est sibi ipsi idem. Quarto, unum non aliis est idem; es-

<sup>(1)</sup> Edit. p. 153.

<sup>(2)</sup> Edit. p. 172.

trema perspicua, media vero difficillima. Et primo patet quod non a seipso alterum unum. Nam uni affinius idem; unde difficilius emovetur ab uno idem; unde assolent dialectici dicere dissimilitudines in cognatis quærere oportere, similitudines in diversis, non contra. Si unum a sese alterum, ab uno omnino erit alterum; ipsum enim unum quoad ab uno alterum non unum.

Sed neque alterum ab alio. (1) Secundum problema facilius reliquis, difficilius primo, idque confirmat ex eo quod nihil admittat ab aliis unum; id enim axioma in uno aliisque divinis causis omnium verissimum, non cœlum in sese mortalium quicquam admittit. Itaque nec unum a proprietate entium repleri potest. Nullo modo igitur erit cæteris idem; ea enim participaret si quid ab eis admitteret, quia et illa unum quoddam aliud participarent. Sed nec unum ambo potest participare; melius enim uno nihil, neque magis unum; et ascensus ad unum non ad multa; semper enim superiora magis unica; nec anima quidem quicquam a corpore admittit; nihil enim admitti potest, nihil recipi a

<sup>(1)</sup> Edit p. 174.

deterioribus. Aliud unum participatum et primo unum, desideratum cunctis rebus. imparticeps preæxistens universis, et unum sine multis permanens. Quod participatur non emnino unum; nullo modo igitur idem est aliis unum, id quod ex communibus animi sententiis demonstratum. Demonstratio hæc sei unum alteri cuipiam omnium idem est, non uni enti erit idem, ipsum enim est unum; et simul cum hoc manifestum quod duplex esse nequit revera unum; essent itaque duo disjuncta invicem. Unum igitur solum est, a quo quod abest non unum. Si alteri ergo idem unum, non uni hoc idem est; etenim uni idem unum est, et quod non homini idem est non homo. Si igitur alteri in sese cuipiam idem unum, non unum est unum; si non unum, alterum ab uno. Quo quid absurdius? Satis erat in contradictionem per tria sermonem producere.

Dicendum, quod quædam est essentialis multitudo in rebus quæ sunt, alia ab extrinseco superveniens et quasi peregrina et adventitia: prior in speciebus subsistit, alia in rebus materiæ mersis.

Identitatem quidem (1) cum alteritate et

<sup>(1)</sup> Edit. p. 185.

multitudine coire convenireque possibile, sed unio est unio, at unum ultra coordinationem cum multitudine. Nam tametsi multa identitatem possunt participare, non tamen unum quatenus multa. Nam idem in multis etiam, unitas separata a multis; unde merito ostenditur quod unum non est identitas. Terminus omnis identitatis largitor entibus, et infinitum omnis discriminis et divisionis parens. Sicut ergo est unum super terminum omnem et infinitum, ita et super (1) omnem identitatem et alteritatem divinam et in rebus subsistentem.

Sed neque simile, etc. Transit ab ordine illo ad alium proximum, cujus proprium est solum supermundanum esse; et mundana cuncta genera et absoluta vospoù diis assimilat, monadi architecticæ abstractæ, omnibus imperanti.— Missis negationibus hymnum theologicum in unum inchoat. Non ergo categorias ut placet aliis prosequemur.— Valeant categoriæ (2), sive recte eas prædicantibus sint sive prave distributæ. Nihil enim ad rem pertinent. — Si quis de ipso requirat; unde quod idem passum, simile? Respon-

<sup>(1)</sup> Edit. p. 187.

<sup>(2)</sup> Edit. p. 196.

dendum, quia identitatis filia similitudo est, sicut unius identitas; hæc et unum participat et a similitudine participatur; hoc autem est esse passum, scilicet participare aliud et procedere, secundum aliam antiquiorem causam. In Sophista passio dicitur participatio.

Hic versio magis magisque barbara vix intelligibilis evadit, et nullam fere præbet medelam lacunis quas nostri codices habent, p. 198 et 199, 200 etc.

P. 198, l. 5,6. Codd. ὑφειμένην δὶ οὖσαν καὶ δύναμα. Versio: Interiorem præ se ferentes vim.

Ibid.l.17. Προσφόρως οὖντῆτάξει ταύτη ἀφομοιωτική πεποίηκε καὶ ἐνταῦθα... ἀρχὴ τὸ τέλος ἀφομοιωτική τῶν περὶ αὐτῶν λόγων. Versio, absque ulla lacunula: idque valde accommodatum est ordini assimilatorio finem initio connectenti; quum, ubi de eo disseritur, sermonum finis initio par similisque respondet. Alius tamen in primis conclusionibus modus....

P. 199. ἡ ἡ τάξις τῶν....πασῶν τάξεων, ἀλὶ ἔχουσι. Eorum namque fastigium et summa non est, aut species specierum, aut ordo.. hic lacunulæ indicium ut in Coddss. Post: omnium, sed medium tenens inter species et divina genera processionum.

P. 200. Ως γὰρ αὐτὸ προείπομεν ... αὐτῶν τῶν ονομάτων. Versio: Ut enim ipsum appellabamus... hic lacunulæ indicium ut in Coddss. Post: ipsorum nominum usum afferentes..

Ibid. p. 200. Καὶ ἐπεὶ, ὡς εἴπομεν, εἰ τὰ άλλα ὅμοια τῷ ἐνὶ λέγοι τις εἶναι, absque lacunulæ signo quidem, sed non sine corruptela. Versio: Quoniam et ut dicebamus... híc lacunulæ signum. Post: alia uni similia.

Ibid infra. Οὐδὰν γὰρ ἐπὶ τῶν εἰδῶν τὰ ὅμοια τοῖς εἴδεσιν ὁμοίοις ὅμοια συγχωροῦμεν ὑπάρχειν. . . absque ullo lacunulæ signo et absque corruptela, ut videtur. Versio: Nec enim. . . lacunula. . . Post: specierum similia speciebus similibus similia concedimus esse.

Ibid. infra: τὰ γὰρ ά...ἐν τούτοις... τοῦ ἐνός εἰσι δόσεις. Versio: simile exemplaribus... Hic lacunula non ita brevis. Post: in his (absque lacunula) unius munera sunt.

P. 209. lin. 16. Lacunula est in Coddss. at versio ita contrahitur, ut ne vestigia quidem hujus loci exhibeat, saltem in exemplari meo.

P. 211. lin. 1. Αλλ' οὐ προσθήκην οὐ προστιθέντος. Versio: Sed non additionem addente, absque οὐ. Recte.

Ibid. lin. 7. Lacunula est, at locus hic omissus est in versione, Infra linea 13. alia lacunula, quam versio ita implet aut transgreditur: ne si bifidum, non unum vere, unum enim per se, non uno affectum, non concretum cum illis que ipsum mensurent.

Pag. 212, ad not. (2) — P. 213, ad not. (3) — Pag. 229, ad not. (1). — Et p. 231 ad not. (1) Loca corrupta omisit versio.

P. 237. lin. 12, 13. Τάχα δ' αν καὶ τὸ μὲν δὶ οὖν σημαίνει τὸ πρὸ πάσης κινήσεως ἐν τῷ νῶν ἐρώμενον τὸ ἐν τῷ αἰωνίφ. Versio: Quum illud forte significat quod ante omnem motum videtur, in nunc esse imitans unum sempiternum. Recte; ergo corrige τὸ ἐν τῷ.

nostram conjecturam incidit); nec idem nec diversum quoniam nec aliud aut (corrige ac ) unum, nec aliud aut unum ( dele aut unum ) quoniam non movetur penitus, non moveri nec stare quoniam nec in sese nec in alio, non in sese nec in alio quoniam non continet nec continetur; non continet nec conti-. netur quoniam non totum; non totum quoniam non multa. Hæc quum negaverit et pervenerit usque ad id, non esse temporis consors; quod convenit (ut conjeceramus) multitudini divinarum animarum, et conjunctorum sibi divinorum generum. Etenim maxime iis convenire divisionem hanc dicimus et desuper huc (Coddss. εἰς αὐτούς?) prodit primum quidem trinarie, in præsens et præteritum et fufumim.

Infra p. 247, lin. 9, 10. Versio: et utitur et tot....vocibus cum signo lacunæ quæ nulla est in Coddss.

Infra, p. 250, ἐπειδὴ εἶναι ὅτι. Versio: postquam novit (οἴδεν) quod potest prima essentia esse. Recte.

Infra, p. 251. Τοῦτο μὲν ὅπως ἔλαβεν....Versio: Hoc igitur ut sumpsit à communi in omnibus entibus ad causam refugit rerum et entium. *Pro* ὅπως repon. ὡς.

P. 253. Versio: Unde quoniam relinquebatur dicere; ne forte secundum honum aliquod unum essentiam non participat, ipam tamen participat essentiam quæ est ante hæ, et participat illud verbum, est, cum essentia ipsa conjunctum statim intulit: non itaque in est ut sit unum, esset enim ens jam et essentiæ particeps. = Ultima verba Codd. num contractiora. Versio autem desinit ut Cod. D.

FINIS.

## INDEX HISTORICUS

# **AUCTORUM ET OPERUM**

#### IN HOC SEXTO ET SEPTIMO LIBRO

MEMORATORUM.

#### A.

Anaxagoras, 217.

Anonimus, 16. — 52.

Aristoteles, 134. — 161.—217.

H.

HERACLITUS, 146. Homerus, 31.

#### I.

Interpretes Parmenidis Platonis, 7.—19.—20,
—21.—22.—23.—24.—30.
—34.—36.—37.—55.—
57.—62.—63.—82.—83.

(370) -84. -85. -89. -92. -93. -98. -112. -126. -134. -138. -166. -167. -168. -217. -218. -219. -220.

O.

ORACULA CHALDAICA, prof tig bew, 64.—152.

ORPHEUS, 101.—102.—152.—168.—230.

Ρ.

PARMENIDES, 49.—50.—52.—56.—59.—112.—141.—142.—152.—
171.—250.

Plato, ὁ φιλόσοφος, bis, 9.—125.

Epistola, 37.—53.—70.—
71.—84.—87.—94.

Leges,92.—93.—94.—105.
—144.—148.—149.—15a.
212.—225.

Phædon, 28.—71.—114.

Phædrus, 14.—57.—60.—
109.—111.—147.

Philebus, 99.—103.—104.—212.—219.—230.

Politicus, 146.—153.—154.

(371)

Respublica,6.—29.—30.—
71.—242.—248.—250.
Sophista, 35.—43.—48.—
50.—51.—57.—59.— 70.
—78.—81.—138.—144.—
173.—212.

Symposium, 12.

Theætetus,87.—146.—149. Timæus,6.—23.—29.—81. 114.—146.—152.—157.— 192.—203.—218.—219.— 222.—227.—241.—250.

Plutarchus, non Chæronæus, sed Atheniensis, ο ημέτερος προπάτωρ, 27.

Posidonius, δ έχ Ρόδου φιλόσοφος, interpres Platonis, 25.—26.

Pythagorici, 27.—55.

S.

STOICI,, 217.

Syrianus, ό τούτων ήμεν των λόγων καθηγεμών γενόμενος Αθηνήσιν, 31.—57.—93.
—98.—127.— ό ήμέτερος πατήρ
168.—220.

T.

Тнеогоді, 40.—63.—83.—152.—166.—168. 193.—199.

## INDEX

#### ALTER IN DAMASCIUM.

ACADEMICI, 267.

STOICI, 267.

ARISTOTELES, 256. ἐν τῷ τετάρτῳ τῶν μετὰ τὰ φυσικὰ
257. — 267. — 270. — 274. —
275. — 276. — 278. — 279.—
280.— 281. ἐν τῷ περὶ Ἐρμηνείας
285. — 292. ἐν τῷ περὶ γενέσεις
καὶ φθορᾶς, 313.—315.

Plato Generaliter passim, Phædon, 259. Moses, 258. Sophistæ, 267.

# INDEX

### EORUM QUÆ IN HOC VOLUMINE CONTINENTUR.

| Liber sextus             | 3           |
|--------------------------|-------------|
| Liber septimus           | 117         |
| Supplementum Damascianum |             |
| Fragmenta Gogavæ         | 325         |
| Index historicus         | <b>36</b> c |

# ERRATA.

| P.g. | <ol> <li>3, l. ult. legend. συμβαίνειν; pro συμβαίνειν.</li> <li>4, l. 13 et passim leg. πῆ.</li> <li>6, l. 13 leg. μόνως.</li> <li>7, l. 8 interpunge post ἡμῶν, et dele interpunctionem post διαθίσεως l. 9.</li> <li>8, l. 5 a fin. leg. δλίγα ἀττα.</li> <li>11, l. 1 συνῆπται leg. pro συνῆπταις.—l. 16 leg. ἡριμίες p. ἡρ.</li> <li>13, not. 2 ante Additur supple C.</li> <li>17, not. 4 adde: rectè.</li> </ol> |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | 4, l. 13 et passim leg. πῆ. 6, l. 13 leg. μόνως. 7, l. 8 interpunge post ἡμῶν, et dele interpunctionem post διαδίσιως l. 9. 8, l. 5 a fin. leg. ὁλίγα ἀττα. 11, l. 1 συνῆπται leg. pro συνῆπταις.—l. 16 leg. ὑςιμίες p. ἡρ. 13, not. 2 ante Additur supple C.                                                                                                                                                           |
| _    | 7, l. 8 interpunge post ήμων, et dele interpunctionem post διαθισιως l. 9. 8, l. 5 a fin. leg. δλίγα άττα. 11, l. 1 συνήπται leg. pro συνήπταις.—l. 16 leg. ψεμίες p. ήρ. 13, not. 2 ante Additur supple C.                                                                                                                                                                                                             |
| _    | 7, l. 8 interpunge post ήμων, et dele interpunctionem post διαθισιως l. 9. 8, l. 5 a fin. leg. δλίγα άττα. 11, l. 1 συνήπται leg. pro συνήπταις.—l. 16 leg. ψεμίες p. ήρ. 13, not. 2 ante Additur supple C.                                                                                                                                                                                                             |
|      | post διαθίσεως l. 9.  8, l. 5 a fin. leg. δλίγα άττα.  11, l. 1 συνήπται leg. pro συνήπταις.—l. 16 leg. πρεμέες  p. πρ.  13, not. 2 ante Additur supple C.                                                                                                                                                                                                                                                              |
| _    | 11, l. 1 συνήπται leg. pro συνάπταις.—l. 16 leg. ψεμίες p. ήρ. 13, not. 2 ante Additur supple C.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|      | p. 16. 13, not. 2 ante Additur supple C.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|      | p. 16. 13, not. 2 ante Additur supple C.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| _    | 17, not. 4 adde : rectė.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|      | 18, l. 23 leg. τέτβασι pro τιτράσι.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|      | 19, l. 7 a fin. leg. drra.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| _    | 34, l. 8 et passim legend. fortv.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| -    | 40, l. 2 a fin. dele notam 8.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|      | 41, l. 11 leg. οδτ' pro οδττ'.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| _    | 49, l. 8 et passim leg. fort post μλν. — Not. leg. το-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|      | lueris, p. 62.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|      | 5ο , leg. δλως.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|      | 52, l. 8 leg. τῆ, item pag. 57, l. 1. — Not. 3, pro : Quis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| •    | ille? leg. Διονύσιος δ Μέγας, vid. p. 13.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|      | 53, l. 1 γιγνώσκουσι, et l. 4 δτι έστι.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| _    | 56, l. 15 leg. δντος pro όντὸς.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|      | 57, l. 18 leg. πάση pro πάσει, et l. ult. χρώμα, τρίτε                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|      | δi x. τ. λ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| _    | 59, l. ult. leg. εἰ δὰ ἔστι pro εἰδὰ ἐστὶ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|      | 61, 1. 20 τί έστιν.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| _    | 62, l. 13 leg. τοῦ ἐνὸς, εἶναι γὰρ x. τ. λ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|      | 64, l. 20 leg. J Not. 2, pro: At quo è fonte, etc. leg.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|      | Vid. Collect. oracul. chaldaic. Thom. Taylor.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|      | Ephemerid. classic.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|      | 65, l. 12 leg. deign, et 23 tétantai pro ténanta.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

- Pag. 66, l. 21 leg. ἀρχή.
- 67, l. 14 leg. ποτὶ pro πότε,
- 68, l. 7 pro εί εν leg. Είεν.—l. 12 comma delendum post θεοῦ.
- 70, l. 2 a fin. dele punctum post λέγουσιν.
- 71, l. 12, 15 et passim leg. ζωὸν et ζωοῦ.
- 73, l. 15 et 16 leg. έγγυτέρω et ποβρωτέρω.
- 76, l. 10 et passim, leg. xdv pro xdv.
- 78, l. 3 tv τὶ pro tvτι.
- 80, l. 16 dín pro din.
- 84, l. ult. leg. τούτων, et not. 2, L ult. leg. τινός.
- 85, 1. 4 εξήρηται et πάσης pro πασής.
- 89, l. 6 ποβρωτέρω, et l. 8 τί γάρ, et l. 11 comma delendum post τελευτήν.
- 92,1. 8 inivou, iv & iori.
- 97, ult. supple post πάλιν signum notes 3, nota : Fortè áv.
- 103 , l. 11 adde punctum post ἐπισκηπτέον, l. 18 αὐτόπερας.
- 105, l. 12 leg. έχοντι pro έχον.
- 106, l. 5 dóριστον pro doριστόν, et l. 10 δευτάρα, et l. 11 στρογγύλου.
- 111, l. 18 dele comma post τῶν.
- 122, l. 10 δμεινόν έστι.
- 124, l. 20 et passim κάκείνης pro κάκ. et ibid. ἐξηρημένον et ἢ. —l. ult. ἔγκυκλον.
- 126, l. 1 interpunctio del. post ov.
- 135, l. 14 prius zai del.
- 138, l. 5 interpunctio post πρώτον del.
- 13g, l. g leg. ἐγγυτάτω.
- 150, l. 6 vowv.
- 159, not. 5 ζωά pro ζωα.
- \_ 163, l. 11 τέ δή;
- 175, leg. iv pro vi-
- 192, l. 13 ἀνομοιότης, et 19, αὐτόζωον.
- 193, l. 7 ἀνωτέρω.
- 197, l. 12 ήτεροιωμένον.

- Pag. 199, l. 17 αφομοιωτικήν.
- 200, l. 6 ouciontoc...
- 202, l. 6 δειχνύοιτο. l. ult. ελλειψιν.
- 226, l. 2 έπεὶ γάρ.
- 208, l. 10 apa.
- 214, l. 9 dele (2).
- 217, l. 24 post ἀρχὴν adde (2).
- 219, l. 21 πόλλ' άττα.
- .223, l. 21 αὐτόζωον et ζωοῖς.
- 233, l. 10 leg. έγγυτέρω p. έγγυτέρω.
- 244, l. 8 leg. 6c pro 6c.
- 250, l. 11 leg. όρώντων p. όροντων.
- 251, penult. leg. To Happevida p. Happevida.
- 255, l. 3 άμφοτέρωθεν p. άμφωτέρωθεν.
- 256, l. 14 deith p. deith; 16, xaniva p. zanivi; im 271, 14. Penult. dri Coris p. ioris, item 158, 2.
- 258, 1. 15 πληρεστάτως p. πληρεστάτως.
- 260 , l. 12 συνήχθη p. συνήχθη.
- 268, l. το περιστερά p. περιστερά.
- 290, penult. դ p. դ.
- 298, antep. zázsívo p. zázsívo, item 307, 5.
- 300, l. 19 apaipñ p. apaipñ; l. 4 et 9 abs p. al.
- 301, not. 2, 4 p. 4.
- 302, APXH р. APTH.
  - 303, l. 16 Punctum interrogationis post χωρίς; π/2 x. :- λ
  - 307, penult. delend. comma post ovre; ult. delend. : 'sale
  - 319, not. 2, leg. πανταχή p. πάνταχη.
  - 320, l. 1 leg. κάνταῦθα p. κάνταῦθα.



• . • . . •

# 14 DAY USE RETURN TO DESK FROM WHICH BORROWED LOAN DEPT

RENEWALS ONLY\_TEL. NO. 642-3405 book is due on the last date stamped below, or on the date to which renewed.

| RENEWALS on the last date renewed recall                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| This book is due on the last date remewed. This book is due on the date to which renewed on the date to which remewed recall.  Renewed books are subject to immediate recall.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |
| Renew 1 70 -01                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |
| REC'D LD JUN 1 70 - 6 FM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
| JUL 1 8 1979 0 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |
| JUL 1 8 1973 BP9  REC. CIR. JUL 1 8 1979                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
| i                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |
| Hart Hart                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| 1999                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |
| REC CIRC AUG 12 1995                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |
| RECUINO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| R ;;hrat7 .;e                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |
| General Library General Library General Fibrary General Fibrar |  |  |
| LD21A-60m; 0,170                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |
| LD21A-40m <sup>8,10</sup><br>(N5382s10)416-132                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |