

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

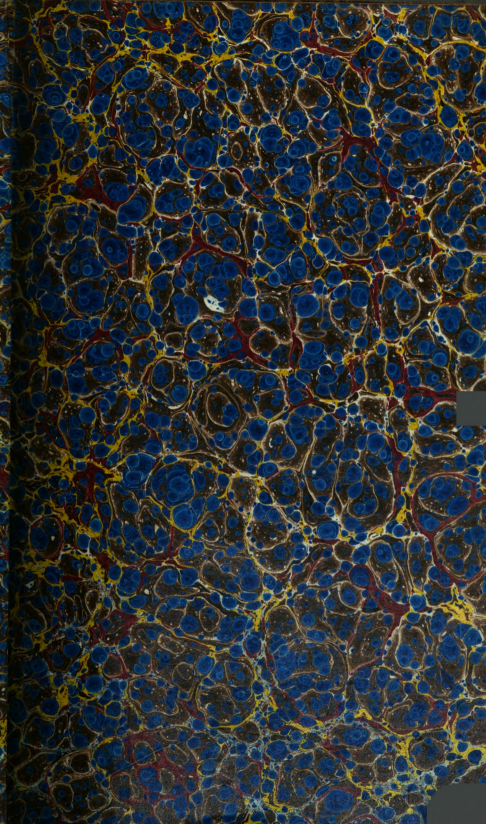
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







# P R O E V E

OVER DE

WERKING EN INVLOED

E R

GEESTEN.

# P R O E V E

OVER DE

WERKING EN INVLOED

DER

# GEESTEN.

DOOR

G. E. W. DEDEKIND.

UIT HET HOOGDUITSCH VERTAALD

TE HAARLEM

BY J. L. AUGUSTINA.

MDCCCXX.



### V O O R R E D E

DES

## VERTALERS.

H et oogmerk des Schrijvers was, volgens zijne Voorrede, eerst geweest, de Hoofddenkbeelden, in deze Overwegingen verstrooid, tot een geheel te maken, in 't verband eener systematische orde saam te voegen, en voor dat gedeelte des Algemeens dat door 't Kantianismus of (gelijk hy het noemt) de Kritiek der reinen Vernunft und aller Offenbarung, meer GEBILDED (of naar de Filozofie verknetd en vervormd) is, met nog schenpen bewijzen te onderschragen, waarmee hy de afschrikkende predikaatsieform met de daaraan verknoch te zwakheden gelukkig vermijd, den lezer meer bevredigd, zonder vooringenomenheid gewonnen, en zich boven de ergerlijke klasse van overdreven Gestarijyers verheyen zou hebben; - doch hy verwacht=

wachtte meer nut van deze losse en als voorloopige aanmerkingen. Wy gelooyen dat hy wel heeft gedaan, en het goede dat in dit boekjen gevonden wordt, zekerlijk, in een zulk systema (hetwelk er misschien nog t' over genoeg in doorblinkt,) verloren gegaan zou zijn. De Schrijver erkent voor het overige in die Voorrede, dat het geen hy hier voordraagt, inderdaad yele bedenkelijkheden onderhevig is: doch betwigt niet te min, dat hem by een onpartijdig onderzoek van al die bedenkelijkheden nog geene is voorgekomen, die hem onoplosbaar heeft toegeschenen, en ondanks welke hy niet vast vertrouwt dat zijne Hoofddenkbeelden omtrent de toekomende betrekkingen van onzen geest na de dood door het praktische verstand even goed gerealiseerd en staande gehouden kunnen worden, als dat van de onsterfelijkheid - zelye.

In eene Proeve van kritiek aller Openbaring is tegen deze en soortgelijke schriften eene aanmer-king gemaakt die de Schrijver by zijne Voorrede tracht weg te nemen, en die inderdaad Kan-tiaansch genoeg is, als op het groote postulaat der vrijheid en daarvan ten eenenmaal afhangende moraliteit gegrond; maar die hy niet toegeeft.

. Wat ons nu, persoonlijk betreft, die geheel and dere gronden aannemen, en God met oprechtheid van hart onbeschroomd en openlijk aanroepen, dat

hŋ

hy 't Christendom van de moderazerny van het Kantianismus, en alle zijne spranken of telgen, gelijk eenmaal van het Aristotelianismus. Cartesianismus; enz. beyrijde! wy yonden in dit stukjen goede. en nuttige bedenkingen in zich-zelven, van alle Filozofisch of Quasi-filozofisch systema onafhanklijk, en inzichten die verdienden algemeen gemaakt te worden, en wy achteden het derhalve der vertalinge waardig, hoezeer in Duitschland alreeds yoor eenige jaren yerschenen; het gebruik en misbruik daar gelaten, van het verstand, zoo floutelijk als men doet, tot rechter te maken over zaken, welker. beoordeeling meer vordert dan dat verstand kan omgrijpen of waaryoor het zelfs vatbaar kan zijn. Immers, daar men tegenwoordig geheel verstand zijn wil, en inwendig gevoel en geloof aan dien afgod opoffert, kan het niet anders dan nuttig zijn, wanneer men ook langs dien weg en in overeenstemming met de Openbaring, Waarheden aannemelijk maakt, die niet dan te zeer miskend worden en waarvan de overtuiging ons nooit dierbaar genoeg wezen kan. Het koomt zelfs daaromtrent op geene alleruiterste gestrengheid van redekayeling aan. Het licht dat ons toestraalt, behoeft even weinig in 't Goddelijke als in 't menschelijke, in 't geestelijke als in het lichamelijke, betoogd te worden; en het is door soortgelijke sehriften niet, dat

dat men Onchristenen of Materialisten moet willen winnen; maar Christenen, en die met het Christendom in de Geeslenwareld en in de onsterslijkheid der ziel instemmen, of slichten, of bevestigen, door aan de veelal verwarde en zich-zelf wedersprekende begrippen, die onsterselijkheid rakende, eenige redelijker wending te geven.

Voor 't overige! Die het bestaan der Geesten erkent, kan ook (ten ware hy geene schepping, maar los van elkander zijnde afzonderlijke scheppingen, die niet in elkander grijpen, tot onderstelling nam, het geen toek ieder stuiten zal) den invloed der Geesten op ons niet ontkennen. En is dit zoo, zoo is zeker die der boze Geesten even weinig als die der goede en zalige uit te sluiten; gelijk de Openbaring (van eigen ondervinding in en om ons, die het de Mode is gants te loochenen, spreek ik niet) ons dien allerduidelijkst voordraagt. Doch het schijnt de vrees, van een angslig en kleinmoedig bygeloof of op te wekken of in de hand te werken, die den Schrijver in het Achtste dezer Vertoogen noopte, die kracht by de ons yijandigen te vernietigen, of immers gants werkloos te stellen. De Voorzienigheid hier, op eene byzondere wijs en als tegen den aart der zake, tusschen beide te-doen komen, is (om het dus te noemen) in een Wijsgeerig onderhoud, wat de Deus

Digitized by GOOGLE

ex machina in Towneel pel is; en zoo overtuigd en doordrongen men is van de allerbyzonderste beschikkingen eener Byzondere Voorzienigheid (zonder welke ook geene Algemeene bestaan kan), zoo zeer vordert men, by een betoog, algemeenheid van grond in de redekaveling. — Ei lieve! onze naasten door boosheid vervoerd, doen ons kwaad, en God heest die uitoesening hunner boosheid tegen ons, niet onmooglijk gemaakt; waarom zou hy het die der Geesten gedaan hebben? Niet alleen (dat zoo iets tegen het Heilig Woord aandruischt, maar wat (ook) is boosheid die in zichzelve bepaald, geen voorwerp buiten zich heest? Wat anders dan een zich-zelf wedersprekend (contradictoir) denkbeeld?

Dan, wat toch zal dit den Christen beangstigen? Hem, wien de zalige en liesdadige Geesten bewaken, en aan wien door zijn God en Verlosser alles (hoe zeer door de boosheid ten kwade bestemd,) beide tot zijn tijdelijk en eeuwig heil dienen moet? Met die overtuiging, met het innig gevoel dezer Goddelijke voorzorg in het hart, kan hy even weinig een plagenden vervolgenden Duivel (men schilder' zich hem af zoo men wil) met angstvalligheid vreezen, als de woede van kwaadwillige en verbitterde stervelingen, waaraan hy elk oogenblik bloot gesteld is. Laten wy onze ge-

### VOORREDE.

rustheid van hart op den eeuwig waarachtigen grond van het Euangelie vestigen, en tot geene bedrieglijke verbeeldingen toevlacht nemen, waarmel men zich gaarne paaien laat, doch die als 't vereischt wordt, geen seun geven!

Dit achtte ik hier noodig en nuttig, (en waarom toch zeg ik niet plichtelijk?) yoor af te doen
gaan. Willekeurige onderstellingen paren zich aan
die waarheid niet, die boyen ons is; en in haaralleen is kracht, vertroossing, en zaligheid!

Maart, 1820.

IN-

# INHOUD.

| ·                                                                                                                                                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| EERSTE VERTOOG.                                                                                                                                   |
| OVER DE ZEKERHEID ONZER ONSTERF-                                                                                                                  |
| TWEEDE VERTOOG.                                                                                                                                   |
| OVER HET VERBAND VAN DEN MENSCHE- LIJKEN GEEST MET ZIJN LICHAAM; EN DE DAARUIT VOORTVLOEIENDE ON- DERLINGE AFHANKELIJKHEID OF ONAF- HANKELIJKHEID |
| DERDE VERTOOG.  EENIGE GRONDEN VAN TROOST VOOR STERVENDEN EN VOOR OVERBLIJVEN- DEN                                                                |
| VIERDE VERTOOG.                                                                                                                                   |
| OVER DEN TOESTAND VAN ONZEN GEEST NA DEN DOOD                                                                                                     |
| VIJFDE VERTOOG.                                                                                                                                   |
| ETS OVER DE VOORTDURENDE BETREK- KING VAN DE GEESTEN DER AFGE- STORVENEN MET DE AARDE EN HARE BEWONEREN                                           |

### ZESDE VERTOOG.

DAT DE ENGELEN, EN DE GEESTEN DER APGESTÖRVENEN TOT DEN ENGELEN-STAND GEREZEN, BESCHERMGEESTEN DER MENSCHEN ZIJN . . . . . Bladz. 54.

### ZEVENDE VERTOOG.

WEDERLEGGING DER TEGENWERPING,
DIE GENOMEN WORDT UIT DEN TOESTAND DER BOZEN NA HUN DOOD,
OM HET OVERAL - EN NABY - ZIJN VAN
DER AFGESTORVENEN GEESTEN TE
WEDERSPREKEN

### ACHTSTE VERTOOG.

WERPINGEN: DAT DE LEER VAN EEN

BEWAKENDEN EN BEHOEDENDEN INVLOED VAN ENGELEN EN GEESTEN VAN

AFGESTORVENEN OP ONS LOT, EENSDEELS TOT EEN ONTRUSTEND BYGELOOF HEENLEIDEN, ANDERSDEELS TEGEN DE DAGELIJKSCHE ONDERVINDING

STRIJDEN ZOU

### NEGENDE VERTOOG.

EER-

### EERSTE VERTOOG

OVER DE ZEKERHEID ONZER ONSTERFLIJKHEID.

Voorgedragen op den eersten Paaschdag des jaars 1792.

ja, opstaan zult gy, ja, mijn stof! na korte stervensrust; Een nimmer weer verganklijk leven, Zal de Almacht die u schiep, u geven. Geloofd zij God!

Ja, Heer des Levens en des Doods! ja, Heer des doods en des levens! het geen zoo wezendlijk, zoo onmiskenbaar, zoo onuitwischbaar diep in ons innigste zelfgevoel ligt; het geen geheel het menschelijk wezen zoo onwederstanelijk vordert; het geen ons in den storm der hartstochten alleen tot verheven, tot brave daden en deugdelijke oposseringen voeren kan; in den onverdienden druk van het

liiden alleen sterken en tot een edel dulden bekwaam kan maken; en ook in het gevoel van de ontzettennadering der ontbinding alleen ook in staat is om ons voor eene allerverschriklijkste wanhoop te bewaren, die zelfs den ontzachlijken oorspronk van ons vluchtig en naauwlijks genoten bestaan zou vervloeken! De wensch, de begeerte, ket voorgevoel, de hoop der onsterflijkheid! Dit, opgestane Verlosser! hebt Gy ons door uw Leer, dit door Uwe zegenvolle Opstanding, als Christenen bewaarheid. Dit ons als Christenen doen gelooven. Ai, geef dan ook verder, dat dit ons Geloof aan onsterflijkheid steeds vaster in ons moge worden, en, met de volkomen gerustheid des levens, ook tevens die kracht, die wijsheid en deugd, in ons werke, die het in ons vermag en behoort voort te brengen. Amen!

Onder menschen, mijne Toehoorders, die den kennelijken stempel der sterslijkheid dragen; onder menschen die vroeger of later, maar zeer zeker ééns, den doodstrijd ondergaan zulten; onder stervelingen, die alle tot het stof waaruit zy genomen zijn, te rug moeten keeren en alles wat zichtbaar aan hen is aan het akelige, donkere graf wedergeven; onder stofbewoners die alle, gedwongen of ongedwongen, vrijwillig of wederstrevend, onophoudelijk van den tijd meegesleept en aan de verwoesling van geheel hunne lichamelijke omkleeding, de verrotting, overgeleverd worden; in een rondgaande as wieseling als waarin wy leven, wy, die den stamvader van het too-

tooneel drongen, om zelven weder van nakomelingen verdrongen te worden; in een kring van lieden waaruit zekerlijk nog binnen het jaar meer dan één door den opeisch des doods weggenomen zal worden; en waarvan ieder t'elken oogenblik de prooi des doods worden kan, en ook ontwijfelbaar binnen zeventig of tachtig jaren ten hoogste, worden zal: - menschen! stofbewoners! stervelingen! gy die ik by de bewustheid van uw sterslijkheid. by het aandenken aan het graf en de vergotting. en by het werkelijk gevoel-zelfs van de aannadering des doods, zoo vurig wenschre gerust te zien! Menschen, stofbewoners, stervelingen, wat zou ik in deze omstandigheden, op den dag dien wy vieren, op het blijde Opstandingsfeest onzes Heeren, den vierdag der overwinning van 't leven op den dood in uw midden verkondigen; of wanyan een zekerer slichting by u verwachten; dan van de zoo onschatbare

ZEKERHEID DER ONSTERFLIJKHEID.

Dit zij ons dan ook op dees feestdag het waardige, en (geve dit God!) ook voor ons allen vruchtbare onderwerp onzer tegenwoordige voordracht.

In de eerste plaats zullen wy haar trachten te bewijzen uit gronden die binnen ons bereik zijn; en Vervolgens, daarvan eene geruststellende toepassing. te maken.

A.

Zeo overbodig het ook schijnen, M. T. en zelfs
A 2 in-

inderdaad zijn mocht, den mensch de onsterflijkheid het in wezen blijven van zijn geest na de dood, liet voortduren van hetgeen in hem denkt, wil, en werkt, door een schakel van gevolgtrekkingen te bewlizen, met zulk een naauwkeurigheid en zorgvuldigheid, als of zy hem nooit ingeschoten, nooit van hem bedacht, nooit betwijfeld, en door zijn innig gevoel erkend, wedersproken, of toegestemd ware: terwijk er (hoe vele mondelinge of schriftelijke, en beiderzilds verdachte uitspraken daar ook tegen schijnen te strijden) niet licht eenige eerw of leeftijd. cenig volk of natie, of zelfs eenig mensch te vinden is; die niet eenig voorgevoel; eenig befef eenige hoop en eenig geloof van eene toekomstige onsterflikheid had; zoo gewichtig: zoo mutig, ja zoo krachtig ter overtuiging is deze opmerking-zelve 2 die uit de geschiedenis en de ondervinditig van alle niden en van alle ons bekende volken getrokkens wordt, dat er (naamlijk) geene eeuw, geen volk, en (het geen men indien wy flechts tot in het hart van elk mensch door konden dringen, wellicht met eene even groote zekerheid zouden mogen beweeten) geen eenig mensch zelfs, gevonden wordt die niet eenig voorgevoel, koop, en geloof van eene toekomstige onsterfelikheid had.

Was het de onderrichting van die by de Natien de verstandigsten waren, waardoof men de gedachten van na de dood voort te Teven, als het steunpunt der wijsheid en gelatenheid, uit al zijn vermogen tot de hoogstmogelijke zekerheid poogde te brengen en onder zijn tijdgenooten uit te breiden? — Of lag dit in het denkbeeld, het geen ieder volk zich

zich van zijne Goden als goede, als machtige, als wijze en rechtvaardige wezens voorstelde; en van wie het gevoelde, dat geen 200 verschrikkelijk lot als geheele vernietiging zijn zou, over het menschdom besloten kon zijn; maar dat zy het gene zy eenmaal in aanzijn riepen, ook wederom met de zelfde scheppingskracht op nieuw konden en zouden beleven en voort doen duren; om niet, gelijk dwazen, wel groote ontwerpen aangelegd, maar weêr opgegeven, grooten toestel gemaakt, maar weêr verworpen, een meesterstuk aangevangen, maar in de wording-zelve weêr vernietigd te hebben: ja zelfs hun schoonste gedenkteeken eener vergeldende rechtvaardigheid te verbrijzelen, door den boze zijn straf, den goede en zelfs om zijne rechtschapenheid lijdende, de beloning (hier, als cene schuld, dikwijls zoo dringend gevorderd maar zoo schaars uitbetaald) niet nog na de dood toe te deelen? - Of lag het meê in het denkbeeld dat men zich van des menschen geestelijke natuur van het onzichtbaar, denkend, willend, en werkend vermogen dat in hem bestaat, en uit alles kenbaar is, vormde? - Lag het misschien in de opmerking, dat by de geheele verandering des lichaams, by het gedurige afnemen van oude en het aanwassen van nieuwe, geheel vreemde deelen, (waardoor een bejaard man niets meer van zijn eerste, nu gants als versleten lichaam bezit, maar een geheel ander en als van het eerste gants onderscheiden lichaam omdraagt; ) dat, zeg ik, by' deze geheele ongevoelige flooping en verandering van het eene lichaam in 't andere, zijn innigst,  $\Lambda$  3 zijn

zijn geest, zijn eigenlijk ik, het zeifde bleef, en ook by de hevigste schokken eener ziekte, by de verminking en 't versies der leden zelve, het zelfde bleef, even als of die der leden zelve, het zelfde bleef, even als of die met lichaam niet verwoest of verminkt konde worden. Ja, dat het na den diepsten slaap, na de diepste onmacht, na veranderingen die met den overgang van leven in dood het meeste overeenkomen, nog het zelfde was, als of het onaf hanklijk van dat alles, onverhinderd en ongestoord in zijn kracht en werkzaamheid waar gebleven? — Lag het, dit vrage ik, in deze of dergelijke bevindingen en opmerkingen omtrent de natuur van het innige Wezen des menschen, dat men dit Wezen, dezen eigenlijken mensch voor onvernietigbaar hield?

Of - waren her een aantal overeenkomsten in den loop, in de huishouding, en in de regeling der natuur, die den menschen grond gaven om zich een nieuw leven voor te stellen? Was het de treffende overeenstemming van het verwelken en verdorren der groeizaamheid in de herfst en den winter, met den verdrogenden en afnemenden ouderdom, en met de verstijvende en werklooze dood van den mensch; waaruit men juist zoo, de hoop op een nieuw leven na de dood schept, als men het verjeugdigd leven der lente, op den winter zag volgen? Was het het zien van een plant wier bloem afgestorven was, en die in het voorjaar weer nieuwe uitschoot? Was het het gezicht van een zaadkorn, die tot verrotting overging, en juist daardoor een nieuwe levenskeen ontwikkelde? Was het de beschouwing van een rups die eerst in het graf

graf haar vorm veranderde en dan in een schooner gestalte met een nieuwe vlucht de dood wederom te gemoet streefde, die hen deed besluiten: Zoo galik ook uit de verderving des grafs, met een nieuwe schoonheid, kracht, en verhessing tot een nieuweven over?

Of - was het de dieper waarneming, dat over 't algemeen, geene eigenlijke dood, geen te rug keering tot het niets, in de natuur plaats heeft of toegelaten wordt? dat waar zy schijnt ve verderven, te verwoesten, zy eigenlijk slechts een nieuwe wijze van bestaan toebereidt; slechts eene oude stof omwerkt om haar tot een nieuw lichaam, tot een nieuw Wezen te vervormen? Dat zy in geheel hare huishouding, in geheel hare werkplaats, niets, ja het minste en onbeduidenste niet, wegwerpt of verloren laat gaan, maar wat is, het geringste niet uitgenomen, naar de wet harer spaarzaamheid weder by een zamelt, behoudt, en op 't zuinigst wederom bézigt, en in daad en werkzaamheid blijven doet? Was het deze diepere waarneming, zeg ik, die hun deze hoop in 't gemoed lei? Ook gy, vérlichte gunstgenoot der natuur! ook gy voor wien-alleen zy, als ware 't, flechts schijnt te werken en voort te brengen; ook gy zult in de dood niet vergaan; ook gy zult van haar niet verwoest kunnen worden om aan eene eeuwige vernietiging prijs gegeven te worden; maar ook gy zult uit den schoot der verrotting, uit de werkplaats der Natuur wederkeeren, tot een nieuw bestaan en leven vervormd. En gy die in my leeft, denkt, en werkt, ziel, Goddelijke kracht, gy vermaagschapte

aan dat Wezen dat eeuwig en onsterflijk is; hoe zoude gy, mijn geest, door die (kracht) vernield en vernietigd kunnen worden, die zelfs het geringste niet spilt of verderst, maar die alles, het minste niet uitgezonderd, naar de eeuwige wet eener wijze spaarzaamheid in acht neemt, bewaart, en in dadelijkheid houdt? - Zou zy het aarden vat zoo zorgvuldig bewaren, en het gouden verdelgen? Het ozmerkbare stoffen in wezen houden, en het gesteente vernielen? Neen, o neen, dit zal zy niet, want nooit heeft zy zoo dwaas gehandeld: dit kan. zy niet, want zy handelt naar eeuwige wetten. -Neen, gy zult in wezen blijven, gy die in my leeft, denkt, en werkt, gy zult het, min geest, zoo waarlijk als gy meer dan een nietig stofjen, en het edelste van alle vermogens en van alle levens zijt, die uit de hand der scheppende en onderhoudende natuur tot bestaan kwamen."

Of was het (om nog eenmaal met u op het tot dus verr' gezegde te rug te komen) was het de geleerde onderrichting der verstandigsten uit het volk; lag het in de verstandelijke begrippen die men zich van zijne Godheid vormde; in de waarnemingen en opmerkingen omtrent den aart van het wezen des geests; in de werkzamer naspeuringen der overeenstemmingen, der wetten en handelwijze der Natuur; en in de besluiten, welke de scherpzinnigheid daaruit trok — lag het in dit alles, dat het geloof aan onsterslijkheid zoo algemeen, zoo heerschend, en zoo onverdelgbaar bleef? Was het het eene, of het andere; of was het by de meeste volken, by de meeste menschen niets van dat al-

les, maar alleen het onmiddelijke gevoel? dat gevoel dat, sterker dringende dan honger en dorst, en door Gods hand in hem gelegd, en daarom door niets uit te delgen, zich tegen het denkbeeld van vernietiging ophief, en door dat van onsterflijkheid zich genoeglijk uitbreidde; het gevoel van: ik sterf niet! ik kan niet sterven! ik kan niet voor altijd vernietigd worden! Was het (zeg ik) dit, dat het geloof aan onsterslijkheid zoo algemeen, zoo sterk, zoo onbedwingbaar maakte?

Wat het ook zijn mocht, M. T., genoeg! dit voorgevoel, deze voorgewaarwording der onsterflijkheid, dit aangeboren (dus mag ik het noemen), dit eenvoudige, altijd wakkere en levendige gevoel: onmooglijk kan ik tot een nietbestaan gebracht worden! dat zoo algemeen, zoo menschelijk is, dat het ook zeker in u-allen ontstond, is, en blijven, ja, door alle lijden en bezwaarnissen dezes levens niet alleen niet onderdrukt, maar steeds dieper en dieper ingedrukt en sterker worden zal dit gevoel was zoo zeker de eerste grond der algemeene hoop, zoo zeker de stevigste steun van dat geloof aan een voortbestaan na de dood, als gy het zelven overtuigend moet vinden voor de zekerheid dier onsterslijkheid (\*).

(\*) De Autheur vergeet dat ôft geen gevoel, maar een eigenlijke redeneering is, uit vergelijking van let met niet.
Even zoo is 't: ,, Onmooglijk kon ik van niet tot iets worden;
Ergo ik was eeuwig;

of Ergo ik ben niet. "

Doch niet te min is het waar, dat besef en gevoel van NIET even onbestaanbaar zijn.

A 5

· Ia. dat het steeds, in alle tijden, hoe onderscheiden ook, en by alle volken, hoe verschillend ook, heerschte: dat het - op dat ik nader toetrede dat het in U, die door zoo verscheidenerlei betrekkingen, door de menigerhande soort van vroegere en latere opvoeding, van stand, staat, en lotgevallen, in de verscheidenheid van daaruit verwekte gevoelens, waarnemingen, grondregels, kennissen, denkbeelden, wenschen, uitzichten, en verwachtingen, (wie weet hoe verre) van elkander uit één loopt en tegen één druischt, - dat het, des niettegenstaande, in u-allen is; dit is u het sprekendst bewijs, dat het natuurlijk, ja zoo natuurlijk als uw algemeene trek naar voedsel is. En is het dit; is het gevoel: ik zal onsterstijk zijn! zoo waar en zoo natuurlijk, zoo onverdelgbaar en zoo sprekend in geheel de menschelijkheid, dat het, als of Gods hand-zelve het in onze Natuur ingeweven heeft, niet dan met deze verwoest worden kan; hoe zoudt gy dan, sterveling, die het in uwen boezem draagt, hoe zoudt gy beducht kunnen zijn van door dit gevoel, door deze eerste Godsstem die gy verneemt, bedrogen te worden? Neen.

Deze dorst waarvan uw haste
Naar t onsterslijk aauzijn smacht,
Deze trek in leed en smarte
Die naar hooger heilstand tracht,
Zijn tot tuigen, onderpanden,
Dat gy na des levens pijn,
Vrij van dees vergangbre banden,
Boven graf en dood zult zijn.

Ja, gy moogt dit uw eigen gevoel, dit algemeen onderpand der ousterslijkheid, des te zekerder vertrouwen; en u des te geruster op dezen getuige uit uw binnenste verlaten, naar mate een ander Goddelijk getuigenis dat u niet verdacht kan zijn, daar nog mede samenstemt. Ik doel op de verzekeringen van uwen Bybel.

, Dat het stof (zegt deze) weder tot aarde keere, als het geweest is, en de geest weder tot " God keere, die hem gegeven heeft." (\*) . Het lichaam wordt gezaaid in verderflijkheid, , het wordt opgewekt in onverdersijkheid; het , wordt gezaaid in oneere, het wordt opgewekt " in heerlijkheid; het wordt gezaaid in zwakheid, , het wordt opgewekt in kracht; een natuurlijk " lichaam wordt er gezaaid, een geeftelijk lichaam , wordt er opgewekt." (†) - , Christus, Hy die sprak: ik leve en gy zult bok leven; ik , zal u tot my nemen (in de woningen mijns , Vaders), op dat gy ook zijn moogt daar ik "ben." (§) - Christus is opgewekt uit den , doode, en is de eersteling geworden der genen " die ontslapen zijn." (\*\*) " Alle die in de gra-, ven zijn, zullen zijne stemme hooren, en zullen , uitgaan; die het goede gedaan hebben, tot de n opstanding des levens, en die het kwade gedaan , hebben, tot de opstanding der verdoemenisse." (††) Dit

<sup>(\*)</sup> Prediker XII, 7.
(†) 1. Cor. XV, 42-44.
(§) Joann. XIV, 3.
(\*\*) 1. Cor. XV, 20.
(††) Joann. V, 28, 29. (Leest: des gérichts.)

" Dit verderslijke moet onverderslijkheid aandoen."

#### II.

Waar is dan, ô Dood, thands uw prikkel? Waar, ô graf, uwe overwinning? en waar, ô verderf, uw buit? Gedankt zij de Almachtige, die ons de zege over u schonk. Gedankt zij Hy die ons door de Hoop der onsterslijkheid boven uwe macht hief, en ons thands gerust op u neder laat zien!

ô Sterveling, met welk eene gerustheid moogt gy thands uwe dood te gemoet' gaan! met welk een streelend voorgevoel op uw sterfbed nederliggen! met welk eene hoop over uwen grafheuvel heen naar de gewesten der onsterslijkheid uitzien, waar gy dat alles vinden zult, wat gy hier zoo lang te vergeefs gezocht hebt; dat alles bezitten zult, waar gy hier te vergeefs om worstelde; met dat alles gelaafd en gedrenkt zult worden, waar gy hier zoo brandend naar dorstede! waar u dat alles afgenomen zal worden, wat u in het stof nederdrukte! waar ieder traan afgedroogd worden zal. die gy hier, gezien of ongezien, schreien moest! waar gy niet slechts de behoefte van uw verstand en uw hart te samen, maar dat alles meer dan volkomen bevredigd zult zien, wat de minste wensch en de stoutste hoop u ooit durfde toezeggen! Want met de onsterflijkheid heeft Hy die opgeflaan.

(\*) 1. Cor. XV 2 53.

staan is, u ook verzadiging en volle vreugde beloofd (\*).

Volhard dan, verduur dan, gy lijdende, en wees getroost in de verwachting van dien tijd, als alle uwe tranen, hier geweend, van uwe oogen afgewischt, en al uwe zuchten in luide dankzeggingen veranderd zullen worden. Verduur en duld gy miskende en mishandelde brave! wacht getroost op dat eeuwige daglicht, waarby men u zien en erkennen zal, zonder misverstand, en gelijk gy u-zelven bewust zijt. Duld en beid, gy die hier verdrukt en benaauwd wordt : toef en zie uit op den eenmaal zijn zullende verlossingrijd waar alles kracht en bevrijding zal ademen! -Lijd en toef, ô gy die eenen lievling beweent. die uw hart afgescheurd werd!-slaat het oog vooruit op den dag des wederziens, wanneer gy al wat gy bemint weer zult vinden. - Toef en verwacht gy die van iw uitgestorte zaad hier geen vrucht ziet! wacht op den dag der oogst; die zal ze u m haar volle rijpheid doen smaken. - Wacht en Wees stil, o gy werkzame, die zoo gaarne de geheele wareld gelukkig zoudt maken, en naauwfilks een wezen nevens u nut moogt zijn! daar zult gy het kunnen waar gy hier zoo naar dorst. Wacht en vertrouw, sterveling, die in uwe bezwarende, kranke, en bezwijkende omhulling, der bitbinding tegenzucht! - ontbinden zal u de broeder des slaaps om u van de puin der verwoeiting de onsterflijkheid overwinnende in te leiden.

TWEE-

(\*) Openb. XXI, 4.

### TWEEDE VERTOOG.

OVER MET VERBAND VAN DEN MENSCHELIJKEN GEEST MET ZIJN LICHAAM; EN DE DAARUIT VOORTVLOEIENDE ONDERLINGE AFHANKE-LIJKHEID OF ONAFHANKELIJKHEID.

Voorgedragen den 12n Zondag na Trinitatis 1792.

Onder alle voorwerpen, die in staat zijn 's menschen aandacht te wekken en aan te trekken, en
hem de gewichtigste stof tot betrachtingen op te
leveren, even onderhoudend als verhessende voor
het hart, is en blijst hy-zelf zich het eerste. Van
welken kant, en in welken toestand hy zich oois
beschouwen moge, als geestelijk of lichamelijk, of
als in geest of lichaam bestaande; in wording of
sterven, in slapen of waken, in rust of in werkzaamheid; 't zij in aanmerking van de invloeden
zijner zintuigen op het denk - en voorstellings vermogen, of op de wilkracht van zijnen geest; 't zij
in opzichte van de te rugwerking van den geest
op geheel het werktuiglijke van zijn lichaam: van
alle

alle zijden, in alle staten en betrekkingen zal hy zich zelven altijd voor het merkwaardigste voorwerp en dat hem de belangrijkste, vruchtbaarste, en hartverhessendste overpeinzingen aanbiedt, erkennen,

Waar is ooit een werk der natuur of der kunst by het meesterstuk des menschlijken lichaams slechts vergeleken geworden? waar een werk der natuur en der kunst, dat 200 wel ten aanzien van zijn niterlijken omtrek, als inzonderheid ook van de orde, de verbinding, en de evenmaat zijner deelen den kenner des schoonen zoo wel als den ontleder grooter verbazing en verwondering afdringen moest? En echter is en blift dit zim lichaam slechts lichaam, slechts het onbeteekenendste van de twee onderscheiden gedeelten waaruit zijn wezen bestaat. Hoe veel treffender, aanloksijker, wonderbaarlijker, en rijker aan de aangenaamste, muttigste, en hartverheffendste betrachtingen is het andere niet. zijne ziel, zijn geest, het afbeeldsel van den Geest der geesten, dien hy zoo gevoelig in zich-zelven kan waarnemen zich zelven zoo vertegenwoordigen kan, en wiens krachten en werkingen hy zoo elgenlijk de zijne mag noemen, doch dien hy niet te min nog zoo weinig doorgronden kan! Hoe gewichtig moeten hem, die het bestaan en den voortduur van dezen zijn geest niet flechts wenscht ter gelooven, maar ook den innigen aart daarvan dieper te leeren kennen en zich dit geloof daardoor te verlichten, - hoe gewichtig moeten dien alle die verschijnsels en waarnemingen niet zijn, die

die hem hoop geven, van tot de betrekking tusfehen den geest en het lichaam, tot de afhankelijkheid of de onafhankelijkheid dier twee van el-/ kander, flechts eeniger mate te naderen!

Het kan overzulks niet onnut zijn, indien wy U naar aanleiding van den inhoud onzes tegenwoordigen texts op eenige van die verschijnselen en waarnemingen opmerkzaam trachten te maken, waaruit men den samenhang van onzen geest met het lichaam dat hy bewoont en bezielt, op mag maken.

Over het verband van den menschelisken geest met het omgevende lichaam, en beider daartist voortvloeiende ashanklijk, of onashanklijkheid van elkander, eenige betrachtingen te houden, zij der halve het doel van deze onze voordracht!

IN DE EERSTE PLAATS zullen wy toonen: dat, uit hoofde van zekere verschijnselen en waarnemingen, 's menschen geest in eene zekere afhankelijkheid van het lichaam beschouwd moet worden.

Doch in de tweede Plaats ook doen opmerken, dat deze afhanklijkheid van den geest ten aanzien des lichaams, geenszins in zoodanigen zin aangenomen kan worden, dat by het vergaan van dit lichaam iets voor onzen geest te beduchten zij.

L

Inderdaad, M. T. pleegt 's menschen geest met het lichaam waarmee hy omgeven is, zoo gelijkmatig samen te gaan, dat zijne betrekking in verband tot en met dit lichaam ons meer dan eene vrije

vriie en willekeurige verbinding, meer dan eene bloote deelneming, maar veeleer eene ware en onmiskenbare afhanklijkheid schijnt te verraden. Wat, indien 't hem volstrekt onmogelijk is in een kinderlichaam zijne krachten en vatbaarheden, tot zulk eenen graad te ontwikkelen, als waartoe de geest van den jongeling zich alreeds verheft: wat, indien hy zonder 't rijpen zijns lichaams ook zelf niet rijpen kan? Staat hy met zijn lichaam niet gewonelijk zoo op den zelfden trap; neemt hy met zijn lichaam niet zoo evenredig toe en af, dat men niet slechts naar de vroeger of later rijpheid zijns lichaams ook ziine eigen rijpheid kan afmeten: dat men niet slechts by het tedere kind zwakte van geest, by den jongeling en den man hooge geestkracht, maar ook regelmatig, by de zwakkere kunne tevens een zwakken geest; ja zelfs by meer of mindere gelijkheid van lichamelijke hoedanigheden, by een even lichten of belemmerden omloop des bloeds, by eene overeenkomende sterkte of zwakheid van zenuwen ook even gelijke geest of zielsgestemdheid of wat men karakter heet, aantreft? (\*)

Misschien zouden wy van overijling te beschuldigen zijn, wanneer wy ons uit dit bygebrachte dagelijk+

<sup>(\*) [</sup>Algemeene waarneming, maar die men immers à priori kon opmaken, zoo men flechts niet verdeelde wat God, vereenigd heeft, en de lichamelijke verschijnsels niet voor meer dan verschijnsels hield. Die weet dat het de ziel is die zich 't lichaam vormt, en in het lichamelijke eene bloote stoffelijke voorstelling van 't geestelijke ziet, voor dien verdwijns het geheele problema, of neemt een geheel anderen aart aan.]

lijksche verschijnsel alreeds veroorloofden tot eene dadelijke werking van 't lichaam op den geest, of tot eene lijdelijke afhanklijkheid des geests van het lichaam te besluiten. Want zou men met even veel recht nog niet altijd vragen mogen, of tusschen de twee die op éénen weg met gelijken tred samen wandelen, juist volstrekt eene afhanklijkheid des eenen van den anderen plaats zou moeten hebben? Zou niet een alleronafhanklijkste afspraak hen te samen kunnen paren?

Zouden beide niet, elk door zich - zelven of door eenen derden bestemd en in werking gebracht, gelijken tred met elkander en zich toch onafhanklijk yan elkander kunnen houden? En indien uit elke waarneming dat de geest in gelijken graad en op den zelfden trap met zijn lichaam staat, een afhangen des eenen van het andere afgeleid worden moet. zou men dan niet misschien even zoo goed en nog beter tot des lichaams afhanklijkheid van den Geest. als omgekeerd, konnen besluiten? Uit den langfamen of fnellen gang van een zeilend schip kan men en de sterkte en de richting des winds bepalen: de voortgang des wijzers op 't uurwerk doet ons met zekerheid tot de werkkracht van het inwendige veer - en raderwerk besluiten; maar volgt hieruit, dat het schip den wind, de wijzer het inwendige des uurwerks voort doe gaan of bepale? Kan dus ook niet 's menschen geest met zijn lichaam gelijken tred houden, en echter, niet flechts onafhanklijk van een lichaam zijn, maar zelfs dat gene zijn, dat op het andere werkt, dit van zich af doet hangen, en daar, naar zijn aart, die maat

van volkomenheid en volmaking aan meeddeelt, voorwelke 't zelf by trappen vatbaar wordt?

Daar moeten derhalve nog andere verschijnsels en waarnemingen mee vereenigd worden, eer men 's menschen geest afhanklijk van zijn lichaam verklaren kan. Daar zijn er wel geene, die voor deze afhanklijkheid meer bewijzen, dan die menigvuldige veranderingen in 't lichaam, die zoo zichtbaar op onzen geest werken, en van wie men nogthands niet beweeren kan, dat de geest-zelf die uit eigen willekeur voortbrengt. Ik bedoele de deels door krankheden, deels door den ouderdom te weeg gebrachte verwoesting of verstomping der zintuiglijke en andere lichaamlijke krachten en gewaarwordingen.

Hoe hy zich daartegen beschutten of verweeren mag, zelfs van de geringsten prang des lichaams wordt de geest meê geprangd; van de minste smart die het lichaam wordt aangedaan, wordt hy ook aangegrepen; van elke wanorde in het bloed, lijdt hy mede; door elke geweldige koortsverheffing wordt zine bewustheid mede verstoord; door elke verlamming zijner lichaamskracht, zijne kracht ook verlamd; door elken vasten slaap wordt hy meê overweldigd; van iedere onmacht, bezwijmt hy mee. En, indien wy den mensch tot in dien hoogen ouderdom volgen, die zijn zenuwvocht uitdroogt, zijn bloed uitput, zijne vezels verdort, en aan Zine zintuigen hunne fijnheid en scherpte ontneemt: zinkt daar zijn geest van zijn reeds besteigerde hoogte niet wederom tot die zelfde kleinheid af, die hem kindren ten spot maakt? Wordt hy niet in den zelfden graad wederom kinderlijker, en in al-B 2

allen deele en opzichte van geestkracht wederone zwakker als waarin alle zijn lichaamsvermogens afnemen, verteeren, en afstompen? En, om eindelijk ook op die verschijnsels te komen, waaraan onze text ons herinnert, kan zich 's menschen geest van het geen buiten hem is wel een recht befef of denkbeeld verschaffen, zoo dra slechts een of twee zijner zintuigen, by voorbeeld, het gehoor en gezicht. hem hun hulpe ontzeggen? Moeten de voorstellingen die hy zich van alles wat buiten hem is, vormt niet even zoo onvolkomen en bedrieglijk zijn, als zijn zintuigen onvolkomen, gebrekkig, en misleidend zijn? Was het geen blijkbare invloed van een bedrieglijk gezicht op het oordeel van zijnen. geest, wanneer de nog niet ten volle genezen blinde by Marcus sprak: "Ik zie de menschen als boomen wandelen?" (\*) Moest niet geest des doofgeborenen of doofgewordenen in onzen text juist daarom veel ontberen, en in zijn toenemen aan kennis vertraagd en opgehouden worden, om dat zijn gehoor hem niet toeliet de mondeling meegedeelde volheid der gedachten, voorstellingen, en begrippen van anderen, in zich te ontfangen en aan te nemen? Kan iets, hoegenaamd ook, in geheel de lichaamlijke wareld anders dats door middel des lichaams op hem werken? Moet hy met dat lichaam niet eerst (om het dus uit te drukken) ruggespraak houden, zich daar niet eerst mede verstaan, eer hy in staat is ook zelfs het geringste opzet buiten zich ten uitvoer te brengen? En

(\*) Marcus VIII, 24.

En indien dan de toestand van, door en van een ander te lijden zonder het te willen en zonder zich in staat te gevoelen van het te beletten: indien die van, niet vrij te kunnen ontfangen, niet ongehinderd te kunnen werken, en het geen men wil niet tot stand te kunnen brengen, zonder de beslissende bewilliging, toestemming, en bystand eens anderen; indien zeg ik deze toestand geen anderen naam dragen kan, dan afhanklijk zijn van dien andere; hoe zal men dan de afhankelijkheid des menschlijken geests van zijn lichaam in dit opzicht weerspreken kunnen; daar hy (deze geest) ook door en van zijn lichaam lijdt zonder het te willen, en zonder zich in staat te gevoelen om dit te beletten; daar hy. ook niet vrij kan ontfangen, niet ongehinderd kan werken, en niet tot stand brengen kan wat hy wil, zonder de bell'ssende bewilliging, toestemming, en bystand zijns lichaams?

#### II,

Edoch verre zij het van ons, dat foortgelijke beschouwingen ons bedroesd zouden maken, of ook by de toekomende verwoesting onzes lichaams eenige vrees inboezemen voor het lot, onzen geest te wachten! Want (en dit willen wy thands nog trachten aan te toonen) ofschoon men in dat opzicht, geene zekere, bepaalde ashanklijkheid des geests van het lichaam ontkennen kan; zoo heest zy toch van niemand in dien zin aangenomen of betoogd kunnen worden, dat by het vergaan van dat lichaam iets voor onzen geest te beduchten zou zijn.

Of zou een kunstenaar daarom, dat hy eenie germate afhanklijk van zijn werktuigen is ia daar zoodanig afhanklijk van is, dat hy van zijne kunstbekwaamheid steeds minder blijk geven kan naar. mate zijn werktuigen of gereedschap meer verstompt of vernield wordt: - zou hy, zeg ik, uit hoof. de van deze zijne afhanklijkheid van dat gereedschap, te vreezen hebben, dat met de beschadiging en verwoesting zijner oude bijtels en boren zijne kunstbekwaamheid ook zou moeten liiden en de gantsche kunstenaar mede te niet gaan? Zal hy niet in tegendeel, ook na het afflijten zijner oude gereedschappen, nog altijd niet alleenlijk kunstenaar blijven, maar ook zime kunst nog veel beter toonen kunnen, wanneer hy met nieuwe en volmaakter werktuiglijke middeleft, en die voor zijne vatbaarneden beter passen, voorzien wordt?

Zal de man, wien de natuur zoo afhanklijk van zijn bril maakte, dat hy zonder dien volstrekt niets op een afstand zien kan; zal die man, zeg ik, wanneer dit glas door een toeval verduisterd, of wel ten eenenmale in stukken gebroken wordt, daarom juist te verwachten hebben, dat hy nu nooit wederom op een afstand zal kunnen zien, maar zijn gezicht zelfs verliezen zal? Zal hy niet in tegendeel altijd de hoop mogen voeden, om een ander, misschien nog vrij beter oogglas weder te vinden; en daarmede uit hoofde van zijne vatbaarheid om te zien, die hy met zijn bril niet verloren heeft, wederom even zoo goed, en veellicht nog beter dan eerst, te zien.

Kan de in het harnas strijdende krijgsman, zoo lang

lang hy met zijn zwaren helm en kuras bekleed is, flechts met en door middel van deze zware wapenen vechten, en zijne krachten flechts naar de inrichting van deze rusting bewegen en aanwenden; waarom zou ihy zich dan voorstellen in kracht te zuslen versiezen, en niet veeleer zijne krachten vrijer te kunnen doen werken, wanneer hem dat zware harnas, dat zijn kracht in het wenden en zwaaien zoo dikwijls te loor stelt, en hem van zoo vele zijden zoo drukt en belemmert, geheel afgenomen zal worden?

Laat dan onze geest op gelijke wijze afhankelijk van ons lichaam ziin! laat hy door de zintuigen des lichaams gelijk door een bril of verrekijker uitzien, en als hy dien af- of nederlegt niets meer zien konnen! laat hy zijne vatbaarheden en heerlijke bekwaamheden flechts zoo lang bewijzen, als daar zijn lichamelijk werktuig bruikbaar toe is. en met het versliiten en vervallen van dit werktuig ook zijne geestelijke varbaarheden kwijt schijnen! laat hy, zoo lang hy in zijn lichaam als ingeharnast is, zijne krachten slechts afhanklijk van dat harnas en in verband daarmee toonen kunnen. toch kan hy, by het wegvallen van alle de groote lichaamlijke middelen, niet alleen nieuwe, betere verwachten, en die zijner geestelijke natuur beter vlijen; maar ook, moedig als een held die zijne eigene krachten gevoelt, deze bezwarende rusting eens geheel van zich werpen, in de vaste hoop, dat hy - gelijk God, van wien hy afstamt, - om te zijn, en om te werken, dit lichaamlijke werktuig geheel zal kunnen ontberen. Amen!

B 4

DER-

### DERDE VERTOOG.

EENIGE GRONDEN VAN TROOST VOOR STER-VENDEN EN VOOR OVERBLIJVENDEN.

Voorgedragen den 16n. Zondag na Trinitatis 1791.

Hoe onlochenbarer het is, dat zulke tooneelen als wy hier, in onzen text aantreffen, de bitterste van dit leven zijn; hoe natuurlijker de gedachte aan den dood, als den eindelijken flooper van onze sterslijke omhanging, als den vernieler van onze lichaamlijke vermogens en van geheel ons zintuiglijk gevoel, en als den onverbiddelijk wreeden afscheidsbode, die of ons-zelven met zijn koude en afgrijslijke hand aan de armen van die wy liefhebben ontrukt, of dezen van ons affcheurt, en ons van hun hulp, steun, en toespraak ontbloot, van hun grafstede naar onze ledige en woest geworden woning te rug doet keeren, - hoe natuurlijker, zeg ik, de gedachte aan den dood, van deze zijde, als verwoester, vernieler, en afscheidsbode beschouwd, ons voor dat tijdstip doet sidderen , ren, waarin hy zich als zoodanig by ons aan zal melden; van des te meer belang, dunkt my, moet het ons zijn, hem ook van zijne andere meer aanlokkende zijde te leeren kennen, en ons met troostgronden te wapenen, om ons zoo by het sterven van hun die ons dierbaar zijn, als by de aannadering van ons eigen uiterste oogenblik, indien niet geheel onversaagd, ongevoelig, of onaandoenlijk, voor het minst moediger en minder verschrokken te maken, dan wanneer wy zonder die, den onvermijdbaren slag verwachten moesten. Met

Eenige zoodanige gronden voor stervenden en voor overblijvenden

willen wy ons derhalve thands bekend maken en ons die trachten toe te eigenen; waarby wy vooraf aanmerken, dat dat zelfde, dat de dood aan den stervende minder vreeslijk moet maken, ook aan den nablijvende de rijkste gronden van troost biede.

I.

Daar eens ieders toestand, eens ieders betrekking jegens de wareld en 't menschdom, ook byzondere troostgronden, zoo wel ten aanzien van zijn eigen dood als van die zijner waardste panden, meebrengt; is het uit dien hoofde onmooglijk, alle die byzondere gronden hier op te tellen; maar wy zullen ons tot de algemeene, en onder dezen, zelfs alleen tot de zoodanige bepalen, als rechtstreeks dat gene wat de doodsvrees en scheidingssmart voortbrengt, bestrijden en tegen kan werken,

B 5

Gy

· Gy dan, die in uw dood slechts den verwoeken yan het zinnelijk genot aller genoegens en aller vreugden van dit aardsche leven beschouwt: slechis den vernieler van un lichaam en van alle une kchamelijke vermogens; slechts den afscheidsbode die u uit de armen van al wat gy liefhebt dreigt weg te scheuren, en daardoor op 't denkbeeld van uw naderende doodftonde fiddert: tracht u altijd, wanneer nwe vrees n deze eene ziide des doods voor den geest brengt, ook de andere en daartegen over gestelde betere en aanlokkender ziide te vertegenwoordigen. Alles toch heeft meer dan eenen kant: alles heeft zijn schoon en zijn lelijk; en dus is het ook beide met uw aardsche leven en met uwen dood. Waarom zoudt gy dan juist alle de aanlokkelijkheden des levens tegen de bitterheden des doods, en niet even zoo 's levens bitterhoden tegen het aantrekkelijke van den dood vergelijken? Of zoudt u verbeelden daar meer bedrogen mee uit te komen? - Bedrieg liever u-zelven volsfrekt niet; want alle troost op bedrog gegrondvest stort spoedig in, en gaat te niet zoodra haar de waarheid beschijnt. Laat uw troost op waarheid steunen, zoo zal zy zoo eeuwig van duur zijn als de waarheid-zelve het is: en haar blijft gy getrouwelijkst aanhangen, wanneer gy van uwen dood denkt.

Dat hy wel can't genot van zoo veel aardfehe genoegens, van zoo veel aardfehe vreugden, maar dat hy ook tevens aan zoo menige aardfehe kommer en aardfehe benaauwdheid voor altijd een einde maakt!

Of

· Of zoudt gy, alleen van alle stervelingen, de elgemeene ondervinding, dat dit leven, wanneer het ook dierbaar en gelukkig was, flechts moeite en arbeid, flechts onrust en last was, weerspreken? Zoudt gy-alleen geene moeite en arbeid gehad hebben; geene zorgen die u nederdrukten; geenen kommer die aan uw hart knaagde; geenen tegenspoed die uw moed dikwils zinken deed; geen ongemak, die de genieting der vrengde verstoorde: geene soort van lijden, die u den boezem prangde en diepe zuchten onzperste? Geen oogenblik, dat den heeten wensch in u dede ontstaan: .. Ach dat het anders mocht zijn!" En indien gy ook van alle moeite en zorge des levens, van allen arbeid, en van alle leed, dat zoo veelvuldig en op zoo velerlei wiize in dit aardsche leven wordt ingestrooid. op dat we ons betraand gezicht naar een beter leven opheffen mogen - indien gy ook, zeg ik, van alle aardsche last en kommer niets ter wareld hadt leeren kennen; wie dan echter zal u borg blijven, dat die last en kommer u niet in het naaste oogenblik met geheel hare zwaarte overstorten zullen, u de ydelheid en het jammer dezes levens doen ondervinden, en naar eenen beteren toestand, naar eene verlossing uit alle zijn plagen, doen hijgen en fmachten?

Vrees derhalve, vrees voor dat jammer des levens moet gy ieder oogenblik koesteren, alschoon gy het nog niet gevoelen mocht. Maar neen, zeker hebt gy het alreeds eeniger mate gevoeld en gevoelt gy het nog, zoo lang gy en em dat gy nog in en aan 't stof der aarde vast zijt. En zoudt gy dan sid-

fidderen, zoudt gy huiveren, voor den vriend die al uwe zuchten zal doen ophouden, alle uwe tranen afdroogen, u aan allen arbeid en moeite ontrukt, al uw lijden doet eindigen, en alle aardsche last en nood met alle vrees daarvoor, voor eeuwig van u verwijdert? Immers, door de last en hitte van den dag nedergedrukt, door duizenderhande zorgen verstrooid en verward, en van de zware hand van het harde lot gedrukt, verlangt uw hart naar eenen gerusten slaap, en zegent dien, dan zelfs wanneer hy u by het ontwaken den zelfden beklaaglijken toestand weder moest geven; en zoudt gy dan niet dikwerf naar dien flaap verlangen, die zoo dra hy uwe oogen luikt, ook uw gantschen toestand verbetert, en u by 't ontwaken op uw lijden neder laat zien als of 't nooit geweest ware?

Het is waar, deze slaap maakt ook een einde aan 't genot van zoo vele aardsche genoegens en vermakelijkheden. - Doch, dat men u uit een toestand waarin gy te vreden zijt, in een beteren stelt, waar gy ongetwijfeld nog beter te vreden zult zijn; dat men u voor schoonheden waaraan gy u spoedig moê ziet, voor goederen die u niet duurzaam gelukkig maken, voor vreugden die gedeeltelijk weldra tot walging strekken, gedeeltelijk honger verwekken dien zy niet verzadigen; dat men u voor zulke nietige aanlokfelen altijd nieuwe en verrukkender, voor zulke onvolkomen goederen, betere, bestendige, en duurzaam gelukkig makende; en voor een handvol van zulke jammerlijke, en zich in walging verliezende, of door hunne hongerscherping zonder verzadiging slechts pijnigende vermaken, de volkomene,

verzadigende genoegens en de zuiverste rijkste, ontelbaarste, onvermengdste, altijd hooger steigerende en eeuwig durende vreugde in de plaats geeft, dit (zou ik oordeelen) kan u op geenerlei wijze mishagen. En wanneer de dood, hoe aangenaam gy u de dagen uws levens ook voor moogt stellen, u in eenen beteren toestand belooft over te voeren, en u voor al uw aardsche goed en genoegen meer dan de rijkelijkste vergoeding verzekert, ja, met Gods bevestigende waarheidsspiegel, in de hand, verzekert; kunt gy dan nog, by deze overtuiging (ik vraag het) voor den dood sidderen? - O laat dit vertroostend denkbeeld, zoo dikwijls gy met siddering aan het afscheid van 't goede en genoeglijke dezes levens denkt, uwe ziel niet ontvallen: Dat de dood wel vele aardsche goederen, vele aardsche geneuchten, maar ook zoo vele aardsche last en nood voor eeuwig ten einde brengt, en u zeer zeker voor alles wat gy verliezen kunt, eene overmatige vergoeding geeft.

Is de dood u verder verschriklijk, om dat gy in hem den vernieler van uw lichaam en van al uw lichamelijke vermogens beschouwt, zoo tracht u, in de tweede plaats, deze troostende gedachte eigen te maken:

Dat de doed wel uw lichaam en lichaamlijke vermogens, maar toch eigenlijk slechts den kerker verbreekt waarin gy gevangen zijt; de kluisters entslaakt, die u aan het lage stof hechten, de hindernisse vernietigt die u boven al in den weg staat, em het goede dat gy gaarne zoudt willen verrichten,

Digitized by Google

sters staakte die u aan het stof hechten, en de hindernis wegneemt die u boven alles in den weg staat, om 't goede dat gy zoudt wenschen te doen, of uit te voeren, naar uw wensch te volbrengen.

- Is u de dood eindlijk schrikbaar, om dat gy in hem den bode der scheiding ziet, die u uit de armen van at die gy lief hebt geweldig wegrukken wil, zoo tracht in de derde plaats u met deze troost te vereenigen:

Dat de dood wel uw uiterlijk omhangsel yan yoor het oog der uwen wegneemt, maar u-zelyen niet alleen niet van hun afscheidt, maar eigenlijk, hun nog nader brengt.

" Iuist dat het u onmooglijk voorkomt, hen te verlaten, juist dit geeft u verzekering dat gy niet van hun gescheiden zult worden; juist om dat gy u zonder hen niet volkomen gelukkig kunt gevoelen, juist dit vergewist u dat gy nog met hun verbonden zult blijven, dewijl God u volkomen gelukkig wil maken. Juist om dat gy niet nalaten zult u nog dikwijls naby de uwen te wenschen, juist dit geeft u vooraf het troostelijk bewijs, dat gy ook na den dood den kring der achtergelatenen wederom naderen zult, dewijl gy dan niet meer gevangen, maar vrij genoeg zijn zult om te kunnen zijn in dat stip der schepping en by welk wezen gy zult wenschen te zijn. - Ja nader kunt en zult gy by hen zijn; dewijl de kerkermuur dan doorgebroken zal zijn die u tot zoo lang verhinderde hun volkomen naby te zijn, geheel in hen in te dringen. Dan zult gy hen zien, niet alleen; maar in hunne ziel zien, maar; in hunne ziel lezen, alle hunne ook de minste gevoelens en gewaarwordingen hunner gedachten, dewijl gy dan hun geheele wezen zult kunnen doordringen en doorschouwen: dan zult gy alle die gedachten, alle die voornemens, alle die gewaarwordingen, met de uwen onzichtbaar geleiden, en helpen bestemmen, en gelijk een vermogende beschermgeest, ten hunnen beste op geheel hun lot werken; dewijl gy na de wegneming aller lichamelijke hindernissen, by uw helder doorzicht, by uw beteren wil, by uw onvermoeibare werkzaamheid, en met uwe hier onderdrukte maar dan ontwikkelde vatbaarheden, met nw hier eng beperkte maar dan veel minder beperkte kracht, een beter beschermer voor hun geworden zult zijn dan gy thands zijn kunt.

En dus behoeft gy, indien gy slechts een rein burt hebt, in geenerlei opzicht uwen dood met bevreesdheid in het gemoet te gaan, daar gy zekerlijk. ingevolge dit alles, zelf erkennen moet: Sterven is - my een gewin! want daardoor word ik vrij gemaakt van alle aardsche last en nood, en oogst ik onuit-· fpreeklijke vreugde. - De dood is miin redder: want hy werpt den duisteren kerker om, waarin ik als een gevangene verkwijne, en slaakt alle kluisters die my zoo pijnigend nederbuigen, dat ik niet zijn, niet zien niet werken kan, waar, wat, en hoe ik wensche te zijn, te zien, en te werken. De dood is my een vriend naar mijn hart! want dat hy in 't genot dezer hooge zaligheid my aan alle de mijner. niet alleen, niet ontvoert, maar my hun nog naderby brengt, om rondom hen te zijn en ten hunnen beste op hun geheele lot te kunnen werken; dat ik wanneer zy ook eenmaal ontslapen, de eerste kan zijn 🛦

zin, die hen door alle rijken en kringen der schepping heen, tot den throon der Godbeid voert; dat is 't geen ik wensche; dat kan, dat moet, dat zal eens mijne zaligheid volkomen maken.

#### IL /

Troost u dan ook even zoo, gy die hiet aan het graf van die gy zoo lief hebt de smartelijke tranen des afzins weent! Troost gy u ook onderling met deze troostgronden. Weent niet om hen; zy zijn allen aardschen last en nood voor altijd ontscheurd. Weent niet om hen! want beter vreugde dan gy met hun deelen kost, smaken zy uit de volheid van God. Weent niet om hen! want zy zijn niet met hun omkleedsel in 't graf gesloten, maar wandelen vrii in 't rond in Gods onafmetelijk rijk. Maar weent ook niet om u-zelven: want zv zijn niet van u afgescheurd; maar zijn u nog steeds naby, en omzweven u zorglijk en beschuttend. Weent niet om a, als of gy uwe gedachten, uwe gewaarwordingen niet meer met hun deelen kost: want wat gy denkt en gevoelt, verstaan zy thands beter dan gy het hen ooit kost uitdrukken. Weent eindelijk niet om u, als of gy hen niet weder zoudt zien! want zoo zeker als de Vorst des Levens in onzen Euangelietext de moeder haren zoon wedergaf, zoo zeker zal Hy ook eenmaal, zoo dra flechts het grove omkleedfel u koomt te ontvallen, hen aan u, u aan hen, met woderzijdsche erkentenis van elkanderen, te rug geven. . Amen f

VIER-

# VIERDE VERTOOG.

OVER DEN TOESTAND VAN ONZEN GEEST MA

Voorgedragen op den derden Paaschdag 1791.

Text jon. XIV, s.

In geval wy van onze tederste kindsheid af, van Vader en Vaderland verwijderd geweest waren, en een bode ontfingen, ons door onzen Vader afgezonden met naricht, ten einde wy tot dien goeden Vader komen, en by hem in ons blijd en met geen ander land in de wareld vergelijkbaar Vaderland zijn en blijven zouden; - wy zouden, verbeelde ik my. ons niet flechts by voorraad in deze zoo sangename lot - en plaatsverwisseling verheugen, maar wy zouden ook zekerlijk dezen bode meer dan eenmaal en yverig afvragen: hoe het toch in ons Vaderland zin mocht. En indien ons de bode van onzen Vader ook duizendmaal verzekerde, dat het daar zoo onbeschrijflijk goed en aangenaam zij als in generlei land op den sardbodem, immers zouden wy toch altijd nog verder VII-

Vragen, waarin dat goede en dat aangename bestaan mag? Of het in een voortreslijker land of
in een byzonder schoonen luchtstreek gelegen zij?
Of er beter samenleving, meer ongedwongen zeden,
meer echte vrijheid, meer yver en werkzaamheid,
meer middel en gelegenheid zij om zich te volmaken?
Of er meer en schooner voortbrengsels van kunst of
nammer zijn? meer bevrediging onzer behoesten?
zuiverer, onvervalschter, meer hartverkwikkende genoegens, en een ongestoorder genot daarby?

Gevoelloos ten minste zou hy moeten zijn, die zich van zoodanige vragen onthouden kon, zich in het geheel aan dat Vaderland niet gelegen liet zijn, en geen werk maakte van er vooraf mee bekend te worden; indien hy het (naamlijk) nog niet kende, en het uit den van daar komenden bode, die het zelf ten naauwkeurigste kende, vernemen kon.

Gy besett reeds dadelijk, M. T. waar dit alles zich natuurlijk op toepassen laat. Gy merkt zeker reeds op, dat wy het zljn, die het oord van ons toekomstig verblijf, ons eigenlijk Vaderland, zoo weinig kennen; dat het God de Vader is, tot wien wy komen moeten, en dat het Jezus is, wien deze Vader ons toezond met de blijde boodschap en last, om ons tot Hem in ons vaderland te geleiden, het geen Hy, als die daar altijd in was, ons het beste beschrijven kan. Gy zult overzulks ook de gevolgtrekking niet minder natuurlijk vinden; dat het niet alleen geene ongeoorloofde nieuwsgierigheid is, wasneer wy die beschrijving verlangen, maar zelfs de onvergeeflijkste gevoel en gedachtloosheid zou verraden, indien wy ons om dat Vaderland niet bekommerden

en naar onzen toekomenden toestand daarin dien gene niet vragen wilden, die, als altijd inwoner daarvan geweest zijnde, ons het beste uitsluitsel daarover geven kan.

Wat ons betref?, mijne Toehoorders, wy willen ons aan deze (den mensch inderdaad niet tot eer strekkende) lichtzinnigheid geenszins schuldig maken; maar van den wederopgestanen Godsgezant, die uit ons Vaderland tot ons kwam, gaarne hooren, wat Hy ons, het zij zelf, het zij door zijne, van zijn geest verlichte boden, van onzen toekomstigen toestand en wijze van zijn, verzekeren wilde.

Laten wy derhalve thands op dit luisterrijk feest onzer onsterslijkheid, en naar aanleiding van dien, met elkanderen eenige overdenkingen houden

# Over de betrekking van onzen Geest na den dood.

Het geen wy van een reiziger zouden moeten denken, wanneer hy, ons op de vraag waar hy thands heen dacht te gaan, in goede ernst ten andwoord gaf: "'k Weet dit zelf niet, en bekreun my des " niet;" dat zelftle, M. H. moeten wy ook met recht gevoelen, wanneer wy de menschen alle naar de zelfde plaats zien trekken, en daarby bemerken, dat de minsten van kun of weten of zelfs er aan denken, waar heen? of hoe het op die plaatse gesteld zij, waar hun reis naar toe strekt? Want indien men 't geheele menschdom daarover ondervragen mocht, hoe zy zich hun toekomend verblijf en hunner toekomende betrekkingen voorstellen, wy zouden zeer zeker by verre de meesten de oogenschijnlijkste

ver-

verlegenheid ontwaar worden, die ons niet den al te duidelijk te verstaan gaf: "Dear heb ik eigenlijk nog "nooit recht over gedacht."

Misschien ook ware 't nog beter, daar nog nooit over gedacht te hebben, dan zich tot een voorstelling daarvan te hebben laten meelleepen, die, zoo het toekomstig verblijf daaraan beandwoordde, ons daar niet veel bekoorlijks in zou doen vinden. Want wat aangenaamheid zou toch een verblijf voor ons hebben konnen, zoo verr' van deze aarde, van dit ons moederland, waar het ons doorgaands zoo welnaar den zin is, gelegen? Wat voor bekoorlijkheid zou voor ons een betrekking hebben, die de zoo vast om het hart klemmende banden van duizend wederzijdsche aantrekkingen tusschen ons en onze vrienden, tusschen ons en onze broeders of zusters, tusschen ons en onze ouders of kinderen, 200 onvriendlijk, zoo wreed, zoo scheurend, zoo ten eenen male van één rijt, en eerst na vele jaren tijdverloops weder famenknoopt? - Hoe zouden wy naar een plants trachten, die, hoe schoon zy ook in zich-zelve zim mocht, echter met zulk eenen dwang afgelloten is, dat er in geen weg, geen uitkomen aan is naar de groote, wijde en onbegrensde schepping; het zij om in 't rijk der ontelbare Warelden op te klimmen, of in de millioenen Sterrenstelsels neder te dalen? - Wat zon onze wakkere geest, wien werkzaamheid een behoefte is en zekerlijk ook een behoefte blijft, wiens genoegen in 't vormen van groote ontwerpen bestaat, en die in de uitvoering van die, zijn zelfgevoel, leven, bevrediging en een Godlijke zaligheid smaakt, - wat zon de-

deze onze flechts in werkzaamheid levende en zwevende geest voor genoegen vinden in een plaats. waar eene seuwige, onveranderde rust hem nog strenger in band zou leggen, als de zware boeien zijns lichaams te voren: en waar zijne verheven kracht. waardoor hy zich der Godheid nader zou kunnen verheffen, verland wierd? - En wie (laten wy niet huichelen, maar met openhartigheid spreken), wie zou niet veel liever in 't bezit en 't genot bliven van duizend aardiche goederen, en van duizend aardsche genoegens? Wie zou zich niet liever een voortdurend byeenblijven hier op aarde met al die wy liefhebben, in gezellige famenleving, verstrooiing, en aangename verscheidenheid, toewenschen, dan een altiiddurend eenvormig Gezang, offchoon 't ook een ' Halleluiah, ofschoon 't ook in een vreugdezaal, ofschoon 't ook met het snarenspel van een Engelena. choor begeleid ware? - Indien echter dat loftezango niet zoodanig eene uitstorting der volle ziel is, als/ ons thands een behoefte des harten is wanneer wy met een scherpen blik in de diepte der schepping trachten te dringen, den weg der Voorzienigheid in het byzondere als in het geneel, in het kleine als in het groote, vrijmoedig na te sporen, en den samen. hang van het tegenwoordige en toekomende met het voorledene, van het eene wezen met het andere, van: den eenen wareldbol met den anderen, van den zandkorrel met de aarde, van de aarde met de zon, van: de zon die ons licht en warmte geeft, met de tallooze andere warelden die zichtbaar en onzichtbaar over en onder onzen aardkloot zweven, en dit groo-/ te, onafmetelijk groote geheel met Hem, in wien C 4 aialles leeft, is, en beweegt, met ons denkbeeld te omvatten.

Ja! mag ik eens in een ander leven, van warelden tot warelden reizen; en my stoutelijk door het Heelal in de hoogere en altijd nog hoogere verheffen, gelijk mijn gedachte altijd stouter wordt; en my even zoo diep in de diepte der schepping nederlaten, als mijn geest lust heeft zich daarin te verliezen; - ja, mag ik met den opslag van mijn oog, de geheimenisvolle werkplaats der Natuur doordringen, en haar verborgen springveêren leeren kennen, waardoor zy in 't groote als in 't kleine zoo onbegrijpelijk voor my werkt, hier het mijtjen, daar den mensch bootst: hier een zandkorn tot een nieuw met leven voorzienen aardbol, daar een waterdrop tot een oceaan vollevende schepselen maakt; nu verderven laat, dan met haren lenteädem weer een nieuw leven verschaft; nu een wareld verbrijzelt, en straks uit het gruis daarvan wederom nieuwe warelden oproept: - mag ik alle die levende en levenlooze voorwerpen leeren kennen die verstandelijke en verstandelooze bewoners van de maan en de zon, en van dat sterrenzaad van ontelbare warelden, dat ik by een heldere nacht in de onafmetellike wareldruimte zie drijven; mag ik met dat sterrenheir ook alle die starrebewoners, hunne noodwendig geheel van de onze verschillende lichaams-, en geesthoedanigheden ...hun levens - en werkenswijze, hunne anders ingerichte zintuigen en de daardoor by hen verkregen begrippen, hunne wijze van denken en redekavelen, van gewaarworden, van wenschen, van hopen, van genieten, - hunne vatbaarheden, hunne kennissen, hunne kunsten, hunng zeden, hunnen

nen omgang, kunne woningen, hunne inrichtingen. hunne bezigheden, en alle hunne onderlinge betrekkingen; - mag ik (ik die hier reeds daartoe bestemd, en in staat ben den kleinen kring waar ik in leef, tot eene kleene blijmoedige wareld te maken wier' beschermgod ik ben,) mag ik en zal ik daar zoo over veel gesteld worden, als ik hier over weinig gesteld ben - op Gods wenk en als een vermogend werktuig Zimer Voorzienigheid, het lot van een grooter kring als beschermgod stieren, en in een stoorloos werken voor het welzijn van dien, eene zaligheid beproeven, gelijk God en Christus haar geniet: - mag ik met mijne dan verhoogde en vermeerderde kracht. dan alles vermogen, wat ik goeds wil, alles werklijk doen worden wat ik naar mijn dan beter en volkomener inzicht wensche: - mag ik dan zijn, waar weetgierigheid of verlangen my heenroept, en houdtniets my te rug, dat ik, zoo snel als de gedachte van minen geest, in een oogenblik geheel de sterrenbaan door kan koopen: - mag ik het nog zoo duistere plan des Eeuwigen dan steeds klaarder en klaarder leeren inzien, en de Godlijke verborgenheid van het werk der Verlossing met het oog van een Engeloverschouwen; - en mag ik Hem dan naderby komen, Hem, wiens grootheid, goedheid, macht, en wiisheid ik in alle zijne werken afgedrukt zag; en mag ik tot Hem dan nader toetreden, Hem, den opgestane door wien ik verlost en voor alle die zaligheid duur gekocht ben; - dan, M. T., dan verlangt, dan hijgt, dan smacht mijn geest naar dat leven; dan kan, dan zal ik biddend voor dat Wezen nederzinken, dat in het zuiverste licht woont, en, C 5 van

van eene heilige en eerbiedvolle huivering doordrongen, my in de diepte der Godheid verliezen; dan zal ik den Stichter mijner zaligheid te gemoet juichen, en Hem een lof- en danklied toezingen, dat de zuivere weergalm des verrukkens is, waarvoor onze taal geene woorden heeft!

Vreest niet, M. T. dit oogenbiik slechts een aangenamen droom met my gedroomd te hebben: vreest niet, dat wat gy in deze voorstelling van onzen toekomstigen toestand bekoorlijks vindt, overdreven of opgesierd zij; vreest veeleer, dat ook 't allertressendst tasreel dat van dat toekomstig leven met woorden of gedachten te schilderen is, en dus ook zeer zeker het mijne, slechts eene slaauwe, onvolkomene afschetsing, slechts een stompe afdruk, slechts een schaduwtrek is, zonder kleur of gedaante.

Indien, als natuurlijk is, afbeekdingen altijd minder uitdrukken, dan hetgeen men elkander daarmede wil uitdrukken; zoo hebben wy, naar het my toeschijnt, ons ook nog veel te weinig, ten minste niets te veel voorgesteld, van het geen ons de Bybel door al die aanlokkende beelden, door bruilosten en seesten, door verzadiging en volkomen genoegen, door gezang en snarempel, door een verblijf in een nieuw en schitterend Jeruzalem, door den omgang met de Engelen en de gelijkheid met hun, door het gezelschap der verhevenste beste menschen, door throon en heersschappy, door scepters en kroonen, door glans en pracht, — van het toekomend leven doet hopen. Ten minste zou het een onbilkijk mistrouwen in Gods openbaring zijn, indien wy, zonder andere gronden,

det gene wat de Bybel one reede zoo bestemd te verwachten geeft, in onze verbeelding verzwakken, en ons geringer of onvolkomener voorstellen wiklen. Waarom zouden wy, wanneer de Bybel ons b. v. zegt: "Wy zullen aktijd met den Heere zijn," (\*) en lezus zeggen doet: "Ik zal u tot my nemen, op n dat gy ook zijn moogt daar ik ben." (†) Waar-\_om zouden wy daarby nog twijfelen, dat iets in geheel de grenzenlooze schepping ons onbereikbaar zou blijven? Is God en Christus alömtegenwoordig in het geheele gebied der schepping, zoo moeten wy ook eenmaal elke wareld van de duizendmaal duizend die er aan den hemel zweven, bezoeken en beschouwen kunnen, of wy zouden niet zijn ('t geen ons echter de Bybel verzekert) waar God en Christus is. Wanneer one de opgestane nitdrukkelijk zegt: " In mijns Vaders huis zijn vele woningen," (§) waarom zouden wy dan vreezen, in ons toekomstig vaderlijk huis by slechts ééne woning bepeald te zullen worden? Wanneer Gods Zoon daar, in een beeld dat de toekomstige vergelding voorspelt, aan den vromen en getrouwen knecht laat zeggen: "Over " weinig zijt gy getrouw geweest, over veel zal ik " u zetten," (\*\*) of de verzekering geeft: " Die , overwint, en die mijne werken tot den einde toe " bewaart, ik zal hem macht geven over de Heide-" nen - gelijk ook ik die van mijnen Vader ont-" fangen heb; en ik zal hem de morgenster geven;

<sup>(\*)</sup> I Thesf. IV, 17.

<sup>(†)</sup> Joann. XIV, 3.

<sup>(§)</sup> Joann. XIV, 2.

<sup>( \*\* )</sup> Matth. XXV , 23.

" ven; " (\*) en wanneer Paulus ook zegt: " Indien " wy verdragen, wy zullen ook met Hem heer-" schen; " (†) waarom zouden wy dan in dat leven niet een grooter werkingskring en een macht van gezagoefening, waarom niet een van de ontelbare warelden, die gelijk de morgenster over ons hoofd blinken, beloven mogen, als een Onderrijk dat ons toebetrouwd wordt, en waarin wy den scepter mogen voeren? —

Doch, genoeg zij dit voor eerst om den grond tot evertuiging te leggen, dat wy niet bevreesd behoeven te zijn van slechts gedroomd te hebben; maar dat wy ons altijd nog veel minder van onzen toekomenden toestand beloosden, dan niet slechts het voorgevoel en het streven van onzen geest, maar ook do woorden van onzen Opgestane, en in 't algemeen de aanduidingen in den Bybel, te verwachten geven.

Geve God, dat wy alle ons flechts op deze aarde derwijze trachten te vervolkomenen, dat wy voor Hem, als brave en getrouwe dienstknechten, waardig om over veel gezet te worden, bevonden mogen worden! Amen!

<sup>(\*)</sup> Openb. II, 26-28.

<sup>(†)</sup> II Timoth. II, 12.

### VIJFDE VERTOOG.

TETS OVER DE VOORTDURENDE BETREKKING VAN DE GEESTEN DER AFGESTORVENEN MET DE AARDE EN HARE BEWONEREN.

Een fragment uit eene Predikaatsie op den derden Paaschdag 1790 gehouden.

Dat de Geesten der afgestorvenen ons kunnen verschijnen, ons zichtbaar worden, loopt, gelijk als men vindt (of waant te vinden) (\*) tegen onze redelijke denkbeelden en de uitdrukkingen des Bybels, rechtstreeks in. Maar dat de afgescheiden Geesten ons naby zijn, onzichtbaar om ons kunnen zijn en aan ons lot deel nemen, dit strijdt even zoo weinig met ons verstand als met den leer des Bybels, betreffende

<sup>(\*)</sup> Het juiste tegendeel zou blijken, zoo men slechts zuiverder dacht en redeneerde. Doch des Schrijvers stelling is thands
algemeen aangenomen; en dit is voor geen zelf-maar nadenkers
en die met de tegenwoordige begrippen verkuischt zijn, geschreven.

de den staat na den dood. En deze voor stervenden en achtergeblevenen even troostlijke waarheid zullen wy thands nog bevatbarer trachten te maken.

Indien het eene waarheid is, dat by de verwoesting en floping, waar ons lichaam aan onderworpen is. onze ziel en alle onze geestvermogens onvernietigd en onveranderd blijven; zoo moet ook het herinneringsvermogen van den geest met hem blijven befluin; en dit moet het vooral, om dat anders het natuurlijkste en techtvaardigste verband tusschen goede daden en hare beloning, en tusschen boze daden en hare straf, op zou houden. Nooit kan een rechtvaardig rechter dien gene straffen, die zich volstrekt aan geen wanbedrijf herinneren kan (\*). Het herinneringsvermogen moet overzulks in stand bliven. zoo wy in de toekomende wareld voor eenige rechtvaardige straf vatbaar zullen blijven. En indien dit ons byblijft, wie zou zich dan na de dood, van het aandenken aan zijne naaste betrekkingen, en aan al wie hem in dit leven dierbaar en lief waren, onthouden kunnen? Wie zou dan niet nog een verlangen naar alle zijne achtergelaten geliefden ontwaren? Blijft, b. v. den gestorven vader 't geheugen van zime hem overlevende kinderen by, hoe zou dan de afgescheiden geest des vaders zich niet dikwijls in den

<sup>(\*)</sup> En waarom niet? Verwart men hier niet de rechtwaardigheid (dat is goedheid) des rechters met de erkentenis der misdadigen wegens die rechtvaardigheid? — Zoo is het in derdaad, en behalven dit, is er een zelfbedrog in den geheelen leer der toerekening als grond van den faraf, zoo als deze gedseven wordt. Het ware beginfel ligt hooger.

den kring zijner kinderen te rug wenschen, om nog verder aandeel aan hun lot te nemen? Hoe zou de afgescheidene Echtgenoot niet weder verlangen naar den Gemaal die haar achterna weent, daar zy de herinnering aan hem noch geheel uitwisschen noch ook onderdrukken kan? En zou, in die gestekrenis, ook zelfs de volkomenste zaligheid haar niet onvolkomen schijnen, zoo zy dit verlangen op geenerlei wijze bevredigen kon? — Wat maakt toch de dood bitterst? Wat maakt zelfs by de overtuiging van in een gelukkiger leven over te gaan, het afscheid van de onzen harder en gevoeliger dan het denkbeeld van geheel aan de zijnen ontscheurd te worden, en hen niet meer te mogen zien, tot dat zy ons volgen? —

Doch waar? spreekt gy, verstandige denkers en gy bybelvrienden! waar staat het geschreven, dat onze Geest na den dood zoo geheel van de aarde en alle onze betrekkingen afgerukt en afgescheiden moet worden? Hy koomt (als men 't noemt) in den Hemel; maar waar, waar denkt gy u dezen Hemel? - De Hemel, zou ik achten, moet wel overal zijn waar de Godheid is; en dus, ook op de aarde. Of zullen wy God van de aarde uitsluiten? Hoe jammerlijk moeten wy dan nog aan onze eerste kinderlijke begrippen verkleefd zijn, wanneer wy ons den eigenlijken hemel slechts boven ons hoofd, de woonplaats des Alomtegenwoordigen en zijner zalige geesten slechts aan gene zijde van 't blaauwe en bewolkte uitspansel kunnen denken! - Neen, de hemel is overal waar ons 't goede Geweten volgt; en de hel is ook overal waar ons 't kwade Gewisse nasleept. En onze aarde kan derhalve ook na de dood een Hemel of een Hel VOOF

voor ons worden, naar dat wy een goed of een kwaad Geweten met ons voeren.

Indien voorts ons stuksgewijs weten ook ten aanzien van de alles vervullende scheppingswerken van God ophouden moet; indien het een behoefte voor ons blijven zal, in het innige helligdom der Natuur en de onbeperkste verte der Schepping al steeds dieper in te dringen, waarom zouden wy dan onze aarde die wy in alle opzichten op geene voldoende of bevredigende wiis leerden kennen, of met onze onvolkomen zintuigen konden leeren kennen, en die niet te min een overheerlijk meesterstuk der Natuur. een werk des Scheppers, en een deef der geheele Schepping is; waarom zouden wy dan, zeg ik, deze onze aarde, ons geboorteland, ondankbaar voorbyzien of achtloos verfmaden? Zou eene verfbndige weetzucht ons naar verre landen driiven, zoo lang onze vaderstad ons nog steeds de merkwaardigste verscheidenheden oplevert? De nieuwsgierigheid moge al eens onze eigenaardigste weetzucht voor een korten tiid onderdrukken, en den Geest terstond na zijne afscheiding, naar verr'afgelegene warelden voeren; duizend voorwerpen zullen hem steeds wederom aan de plaats zimer eerste vorming herinneren en hem de kennis van haar onontbeerlijk maken. Steeds zal hy ten minste zich gaarne daarby ophouden, om dat hy nergens anders zijn vrijheid, zijn kracht, en zijn volkomenheid met grootere levendigheid van verrukking gevoelen kan, dan juist waar hy eenmaal zijne omperkingen. zijne zwakheden, zijne onvolkomenheden beproefde en betreurde.

" Ja, zou men my voor mogen werpen, indien "dat

at weerkomen van uit de afgelegene warelden op de aarde flechts zoo doenlijk of mogelijk ware, als het , te rug denken en verlangen ons thands waarschijne-" lijk is!" - Doenlijk, zegt men? mogelijk? En waarom niet? Waarom zou het onzen geest na de dood, na de ontbinding van zijn log en hen nederdrukkend lichaam, niet even zoo mogelijk zijn, naar onze aarde te rug te zweven, als zich naar eene andere wareld op te heffen? Hoe wy het ons ook voorstellen mogen; een vermogen, een kracht om zich op te heffen, moeten wy in allen gevalle den geest des verstorvenen toekennen, zoo hy niet altijd Rechts een naauwbeperkte aardeling blijven zal; en zou dit vermogen, deze kracht, die misschien anders niet dan de bloote wil is, het den geest moeilijker en onmogelijker maken a zich naar welgevallen eens weder op deze aarde neder te laten?

Met beschaamdheid onderdruk ik hier alles, waardoor ik eens deze — waarheid mijnen toehoorderen op het hart trachtte te drukken, na dat ik dat alles zoo onovertresbaar in de uitmuntende en zoo geheel als uit mijne ziel genomen Verhandeling van streithorst zag uitgedrukt; welk stuk ik in het Duitsche Maandschrift voor Slachtmaand 1792 onder den tytel: Gronden voor onzen voorduur na de dood, uit de Starrenkennis, gevonden hebt Ingevalle deze Verhandeling zoo algemeen bekend was als zy verdiende, zouden echter de meesten mijner lezeren 't zekerlijk niet ongaarne zien, dat ik den waardigen Schrijver vergunning vraag, om voor die haar nog niet gelezen zullen hebben, de volgende hier t'huis behoorende plaats daaruit af te schrijven:

)

" De

" De aanleg en de vatbaarheden van ieder Wezen beslissen van zijne bestemming, dat is, van de oogmerken waartoe het bestaat. Deze oogmerken by levende wezens of uit gewaarwordingen of nit werkingen af te leiden. Elk van hun heeft zin kring van gewaarwordingen of van werkingen. die hem door zijn aanleg en vatbaarheid afgepaald wordt. van het kleinste maadtjen of rupsjen af, dat op één blad geboren wordt, leeft, en sterft, tot den walvisch toe wien 's warelds oceaan ter woning gegeven is: van het waterdropdiertjen af, dat in het honderdduizendste deel van een druppel huist, tot den vogel, die in verscheiden wateldstreken zijn woning verplaatst. Al wat op aarde leeft, tot den mensch toe, heeft uit hoofde van zijne lichaams zin- en werktuigen en zijne ingeschapen werkdrift, uit hoofde van zijn aanleg en vatbaarheden, een bepaalde gewaarwordings - en werkingskring. De aanleg en vatbaarheden ontwikkelen zich door den uiterlijken prikkel, toonen zich wanneer iets waarvoor zy gewaarwording hebben, op hen werkt, of wanneer zy een voor hen geschikt voorwerpt aantressen dat zy bereiken en waarop zy werken kunnen. Gelijk men uit den aanleg en de vatbaarheden, wanneer men ze genoegzaam kent, tot den gewaarwordings- en werkingskring van een wezen besluiten kan, zoo kan men van den anderen kant ook uit de gewaarwordingen en werkingen van een wezen afnemen, wat voor aanleg en vatbaarheden of waarvoor het aandoenlijkheid en waartoe het kracht of vermogen heeft.

" By alle levende wezens houdt de stoffelijke kracht, wanneer er geen geweld van buiten tusschen beide komt komt, een gelijken tred met de geestige kracht; en deze werkt op eene wijs, geëvenredigd met gene. Alleen by de menschen is dit het geval niet (\*). Zin geestkracht streeft de lichaamlijke dikwijls vooruit. zoo dat deze niet volgen kan. De natuurlijke gewaarwordings - en werkingskring is haar te eng; zy streeft naar grootere ruimte om zich uit te breiden. en vindt die in de diepten der Schepping en de verre afgelegen streken des Heelals. Het is ten hoogste merkwaardig, dat de mensch den kring zifner gewaarwordingen buiten de natuurlijke grenzen kan uitzetten. Hy weet zine zintuigen door de kunst te verfijnen en te scherpen; hy weet zijn lichaamskracht door vreemde krachten te versterken. om haar de geestkracht eenigermate te doen bykomen. Op zulk eene wijze dringt zijn gezicht dieper in de diente der Schepping, en verder in hare afgelegenheid. Hy bereikt zekerlijk hare grenzen niet, maar bemerkt daardoor te meer, dat haar rijk onafmetelijk, en voor eenen eindigen geest, zonder perken is, maar op deze wijze opent hy zich echter een fchouw-

(\*) Die een geheel andere wijs heeft van de dieren te beschouwen, zal dit niet geheel gaaf aannemen; dat het natuurlijk by den mensch-alleen dus is. Aliijd zeker loopt de geest het lichaam vooruit, en wat is het lichaam toch anders dan verschijnsel voor ons? of, zoo dit te duister klinkt, wat is 't lichaam anders dan gewrocht, en hoe kan men 't gewrocht anders dan als gevolg aanmerken, waarvan de werker noodwendig eerst gedacht worden moet, 't zij dan in tijd of buiten den tijd, en niet als zich zelven overgevende aan het bewerkte, maar het slechts wijzigende, 't geen volstrekte acheerlijkheid en beperking naar mate van de stof waar gewerkt p wordt, medebrengt.

D 2

schouwplaats, die hem in verbazing zet, en zijne drift om dieper in te dringen en verder te zien, zoo weinig bevredigt, dat zy daar slechts nog meer door geprikkeld wordt.

Wanneer wy nu dit inzonderheid overwegen dat de menschelijke geest zich middelen weet te verschaffen om in het Heelal rond te zien; dat hy zijn gezichtkring tot een verbazende uitgestrektheid in de verte verwijderen kan en bekwaam is om nit verr' gelegen warelden stof tot de verhevenste overwegingen te putten: zoo volgt daaruit, dat de mensch eenen aanleg en vatbaarheden bezit, die hem tot het ontfangen van een invloed van de wijdstafgelegen warelden in staat stellen, en hem dus een gewaarwordingskring in 't Heelal toeeigenen. die zich verre buiten deze aarde uitstrekt. Hieruit volgt, dat hy niet door zijn geest, maar door zijn lichaam verhinderd wordt, zijnen grooten gewaarwordingskring die hem mooglijk is, in te nemen; dat het stoffelijke waaraan hy gebonden is, hem in zijne werkdadigheid beperkt. Slechts zijn lichaam bereikt hier op aarde zijn volkomen bestemming, maar zijn geest niet. Deze heeft een aanleg en vatbaarheden niet bloot voor de aarde, maar voor het Heelal. Het lichaam kan derhalve ook flechts voor de aarde-alleen bestemd zijn, maar de geest niet, door wiens aanleg en vatbaarheden den mensch baarblijkelijk een veel ruimer veld van gewaarwording toegelegd is. Indien wy aan willen nemen. dat onzen geest zijne voor deze aarde veel te hooge kracht, zonder eenig doel of oogmerk verleend is, zoo zijn wy genoodzaakt hem eene bestemming voor

voor elders toe te staan. Men zou een gevangene hard behandelen, wanneer men hem zijn gevangenis ergens aanwees, waar hy wijd om zich kon zien, waar hy door allerlei aanlokkelijke voorwerpen getrokken wierd, zonder die te mogen naderen; dit zou zijne kluisters gevoeliger maken. Hoe ware 't dan ook met de goedheid des algemeenen Vaders over een te brengen, indien de mensch niet dan een zoodanige gevangene was? En dit zou hy zijn, daar hy eenen aanleg en vatbaarheden ter beschouwing van het Heelal ontfangen heeft, van wier bezit hy door de enkele uitzichten die hem daarin vergund zijn, overtuigd wordt; ingeval hy niet hopen mocht, dat hy daar eenmaal een vrij en onbelemmerd gebruik van zou kunnen maken." (Bladz. 208 en volgg.)

ZES-

#### ZESDE VERTOOG.

DAT DE ENGELEN, EN DE GEESTEN DER AP-GESTORVENEN TOT DEN ENGELENSTAND ' GEREZEN, BESCHERMGEESTEN DER MENSCHEN ZIJN.

Voorgedragen op Michaelisdag 1791.

De woorden des Heilands aan 't eind van onzen text: Ziet toe, dat gij niet iemand van deze kleimen veracht; want ik zeg u, hunne Engelen in den hemel zien het aangezicht mijnes Vaders in den hemel altijd, zouden nog eenigen twijfel kunnen overlaten, of Jezus hier het algemeene geloof der Joden, dat de mensch van Engelen, van hooger wezens, bewaakt en beschermd wordt, niet slechts wijslijk inwilligde of in zijne uitdrukking volgde? Of Hy niet misschien dit volksgeloof daartoe slechts wilde doen dienen, om hun eene noodige waarheid onder deze vleiende omkleeding belangrijker

en aannemelijker, of van krachtiger indruk, te maken? Of Hy hier niet, gelijk meermalen het aangenomen spraakgebruik dat uit algemeene volksvooroordeelen voort was gekomen, sechts aannam, zonder daarom juist die vooroordeelen toe te stemmen of te bekrachtigen? - Ja, dit zouden zy, indien Jezus hier met minder beschaafde en meer aan ongeneeslijke vooroordeelen krankliggende lieden gesproken had, dan wy ons zijne aandoenlijke, zijne by elke gelegenheid te recht gewezen, en van allen schuim der Joodsche vooroordeelen meer gereinigde, zline tot de waarheid die zy der wareld eens weder over zouden brengen, meer voorbereide Discipelen en Apostelen voorstellen moeten, in wier kring hy, met alle de ernst eens leeraars der waarheid, onderwijs gaf en geloof in zijn woorden vorderde. Maar in deze omstandigheden, dat hy hier juist als een Hooger Waarheidleeraar met die genen fprak, wien hy de meeste zucht voor de Waarheid toekende, in zijne rede openlijk uitkwam, en al steeds met minder achterhouding hun de wederom voort te verkondigen waarheid meêdeelde; met hun sprak, die zelven welhaast als uitverkoren volksleeraren tegen alle vooroordeelen en tegen alle bygeloof moesten optreden en de gezuiverde Waarheid aan alle volkeren overleveren: Ja. dat Hy inzonderheid hier met het stellige en beslissende woord, dat alle twijfeling afwijst en een volstrekt geloof eischt, ik zegge u! tot zoodanige mannen sprak; - in deze omstandigheden, zeg ik. mogen of moeten wy in die woorden van Jezus: . Hunne Engelen, de Engelen van die gy zoo ge-D 4 ring - , ring acht, zieh het aangezicht mijns Vaders in , den hemel altijd, " anders niet zoeken dan 't geen zy op het eerste gehoor uitdrukken; niets anders verstaan, dan eene bevestiging van het toen onder zijn volk heerschend geloof: Dat de mensch van Engelen, van hooger wezens, bewaakt, en in hunne bescherming genomen wordt. Welke streelende gedachte wy ons thands waarschijnlijker zuslen trachten te maken, om dan des te veiliger daar de waarheid aan te verbinden: Dat dus ook der Afgesforvenen geesten, tot den Engelenstand gerezen, beschermgeesten der menschen zijn.

# Į,

Het is byna onbegrijplijk, M. T. hoe men sam den invloed der hoogere Geestelijke wezens die wy Engelen noemen, op de menschen, nog twijselen kan, daar, in alle bronnen, waaruit wy de overtuigendste bewijzen voor elke waarheid putten, ook de klemmendste bewijzen voor dezen invloed der Engelen op de menschen te vinden zijn. Want het zij wy den geest des Ouden of dien des Nieuwen Testaments, of 't verstand-zelven daarover laten beslissen; niet slechts wordt die invloed door geenen van die gelochend, maar integendeel door elk van die deels beweerd, deels met bewijzen gestaafd.

De Verhalen, in de geschiedenis des Ouden Testaments vervat, van zoodanig eenen invloed der Engelen op ons menschen (\*), zouden zich misschien nog-

(\*) Zie het boek der Schepp. XIX. enz.

neg wel eenigzins anders laten uitleggen; maar kan dit ook het geval zijn by deze ondubbelzinnige en klare uitdrukkingen: "De Engel des Heeren legert n zich rond om de genen die Hem vreezen en rukt , hen uit (allen nood)." (\*) , U zal geen kwaad , wedervaren, noch geen plaag zal uw tente na-, deren: want Hy (de Heere) zal zijne Engelen , yan (wegens) u bevelen, dat zy u bewaren in , alle uwe wegen. Zy zullen u op de handen dra-, gen, op dat gy uwen voet aan geenen steen " stoot." (†) Met al de Kunst van waarheden weg te verklaren (waarin men het thands zoo verr gebracht heeft!) laat zich de zin hiervan toch niet betwisten, dat het mede het werk der Engelen is. zich aan de menschen gelegen te laten zijn en ze in hunne schuts te nemen.

De geest des Ouden Testaments spreekt derhalve voor de waarheid, en zoo doet ook het Nieuwe Verbond.

Want dat, naar de verzekering die dit ons geeft, by de Engelen blijdschap is over een zondaar die zich bekeert (§), wat zegt dit toch anders dan dat zy zich aan de menschen gelegen laten zijn? Dat een Engel Jezus by zijnen afmattenden lijdensstrijd versterkte (\*\*); dat Jezus als men kwam om hem gevangen te nemen, Petrus die tot zijn verdediging het zwaard roerde, dit toevoegde:

<sup>(\*)</sup> Pf. XXXIV, 8. (†) Pf. XCI, 10—12. (§) Luc. XV, 10. (\*\*) Luc. XXII, 43.

- Meent gy dat ik mijnen Vader mu niet kan bidden en hy my meer dan twaalf legioenen En-" gelen byzetten zou." (\*) — Dat Paulus zegt. dat zy dienstbare (of gedienstige) Geesten zijn. die tot dienst uitgezonden worden, om der genen wille, die de zaligheid beërven zullen; (†) en dat Jezus in de straksgedachte omstandigheden tot zijne Apostelen zei: "Wacht u, dat gy geenen , mensch, hy zij groot of klein, veracht: want " ik zegge u! hy is de liefde en de zorg der En-" gelen. Ook de kleinste en geringste der menschen , heeft zijnen Engel in den Hemel;" wat zegt dat wederom, dan dat de Engelen zich der menschen bekreunen, zich met der daad hunner aantrekken; dat zy geesten zijn, van God met de last uitgezonden, om voor het welzijn der menschen te werken en zich tot hunne bescherming, als ware 't, om hen in 't rond te legeren?

Onwederspreeklijk ligt dit in den Bybel, zoo lang deze aangehaalde plaatsen nog voor bybelplaatsen erkend worden, en zekerlijk mag de bybelminnaar, zoo lang hy nog aan den bybel gelooft, ook deze daaruit getrokken besluiten niet tegenspreken. —, Maar (zoudt gy nu wederom vragen kunnen), kan hy nalaten die tegen te spreken, zonder het verstand onder zijn geloof aan band te leggen? "Want wanneer de stem des verstands mee beslissen mag, zou zy dan deze geheele voorstelling van de schuts, van den weldadigen invloed van zulke vers

<sup>(\*)</sup> Matth. XXVI, 53.

<sup>(†)</sup> Hebr. I, 14.

verhevener geestelijke wezens op ons menschen, niet als eene voorstelling, het hoogste, onbeperkte wezen aller wezens onwaardig, volstrekt moeten verwerpen? - Dat een aardsche God zijn rijk door zijn dienaars regeeren, en zijne geringere onderdanen door de voornaamsten des Lands, door Staatsbeampten, regeeren en door een Leger beschermen laat; dit is zekerlijk slechts een bewijs van des Vorsten zwakheid; een blinkend bewijs dat hy aan alle de raderen van zijn Staatswerktuig niet zelf de hand slaan en houden kan om die in geregelde werking en werkzaamheid te bewaren. Ja. moet men zich een aardschen Koning niet des te zwakker verbeelden, naar mate men diens eigen geest minder in zijne staten ziet werken; en zich zijne eigen kracht zoo veel bekrompener voorstellen, als hy genoodzaakt is Et beheer van zijn rijk aan anderen over te laten? - En moet ons derhalve dan ook die Engelenwacht en die Engelenwerking ten beste der menschen zijner niet onwaardig dunken, dien wy ons in alle zijne volkomenheden zoo onbeperkt, zoo allesomvattend, zoo aldoordringend, zoo alwetend, en zoo almachtig denken moeten. dat Hy alles zelf overzien, alles zelf onderhouden, alles zelf overschouwen, en op alles zelf werken kan, wat, en zoo Hy wil? Of zullen wy de zaak misschien zoo opyatten, dat God niet alles zelf wil werken, maar ten deele door zijn geestenheir wil laten uitwerken, en dezen een deel zijner alregeering over wil laten; en maakt dit de voorstelling van God Zijner meer waardig? Of heet dit niet God tot een gemakkelijk en onwerkzaam wezen maken 2 " Ik

Ik hoor het, maar laat my in uw gevolgtrekkingen nog wat verder gaan! Derhalve moest dan alles wat geschiedt Onmiddelijke werking van God. dat is Wonderwerk, zijn? Derhalve moest dan ook de eene mensch voor des anderen welzijn niet zorgen, den anderen niet helpen, den anderen niet beschermen of bystaan. om dat de Almachtige toch zeker voor hem zorgen, hem redden, en beschutten kan? - Derhalve moest de mensch dan ook voor zich - zelven niet zorgen, het dreigendste gevaar dat hy nog vermijden kan, vermetel te gemoet gaan, en als hy honger of dorst heeft, naar geen spijze of drank omzien noch er de hand naar strekken - om dat de Almachtige, de Alwetende, de Aldoordringende en Alomvattende toch zeker voor hem zorgen, hem helpen en beschermen, en hem zonder eenige spijze of drank. door het bloote wonderwerk zijner Almacht behouden, verzadigen, en drenken kan? En derhalve moesten wezens, wier lust en aart flechts in werkzaamheid beftaat, die in voor zich-zelven, en nog meer in voor anderen goed te werken, hunne zuiverste, edelste, en Goddelijkste genoegens vinden, alleenlijk maar.... wat anders dan genieten, en ledig - rondgapen? -

Inderdaad, gy gevoelt thands uit deze zekerlijk van u-zelven verworpene, maar van het verstand gerechtvaardigde gevolgtrekkingen, dat gy by uw te rugzicht op Gods volmaaktheden zijne goedheid en wijsheid niet mede in aanmerking naamt. Gods wijsheid niet, als die, ook in het bezit der onbeperkbaarste macht, niet meer onmiddelijk, niet meer door wonderen, niet meer door buitengewone en

tegellooze middelen werkt, waar zy door de reeds voorhanden zijnde gewone en geregelde middelen 't zelfde doel kan beschieten; die derhalve ook dat alles, wat menschen voor zich-zelven, wat menschen voor elkander, wat Engelen voor de menschen goeds doen en werken kunnen - alles wel als bronader aller krachten; alles wel altijd zelf, maar door deze daartoe bestemde middelen, en door deze-alleen, als de door hare Goddelijke kracht in 't wezen geroepene werktuigen, doet en werkt. - Nog sens! als 't onbeperkte Wezen, behoefde God voor zijne menschen het opzicht, de hoede, en de zorg der Engelen niet; maar als de Opperste wijsheid laat Hv hen alles voor de menschen doen en werken, wat zy als volmaakter en machtiger Geesten in staat zijn voor hun te doen en te werken.

En wat naar het oordeel des verstands voor deze werking der Engelen nog overtuigender spreekt. is Gods goedheid. Een Vader, dus zegt ons verstand, een aardsche Vader moet het gaarne zien, dat zijne volwassen kinderen, hunne kleine broeders en zusters oppassen. Hy moet zijn zwakker kind liever van zijne oudere broeders of zusters laten leiden, dan dit zelf te doen, om dezen het genoegen van deze weldaad niet te onthouden. En Hv. de Vader der geesten, die, zelf de Liefde, aan alle wezens naar zijn beeld geschapen, het gevoel en den trek tot liefde en den prikkel tot weldoen heeft meêgedeeld, zou die het verhinderen, dat zijne volwassen kinderen hun kleinere broederen dienen; dat de sterker geesten de zwakkere, de Engelen de menschen leiden en beschermen? Zou die hun

hun de reinste, de edelste, en Godlijkste genoegens, de genoegens van 't weldoen, van 't behoeden, van 't goede te werken voor hun hulpbehoevende en zwakke broederen, asnemen? — Wie kan zich God als den God der lieste voorstellen en die gelooven? En wie kan die alles in zijn gedachte vereenigen, zonder, zelfs uit verstandelijke gronden overtuigd, te gevoelen en met die waarheid in te stemmen, die de Bybel ons nog dringender aan het hart legt: Dat de hooger, verhevener wezens die wy Engelent noemen, zich het lot der menschen aantrekken, dadelijk en werkzaam deel aan hun lot nemen, hen bewaken, beschermen, behoeden, en, met één woord, ten hunnen beste op hen werken?

### II.

En hebben wy dan nu nog meer gronden nobedig om ook tevens als waarheid aan te nemen: Dat even zoo ook de Geesten der verstorvenen zich aan de nageblevenen gelegen laten zijn, hen bewaken, en beschermen, en, met één woord, ten hunnen beste op hen werken? Dat de Geesten der verheerlijkten Schutsgeesten der menschen zijn; daar, dewijl Jezus-zelf op 't uitdrukkelijkst zegt (\*):, dat zy Engelen Gods in den hemel zijn" — van deze tot den Engelenstand verhevene Geesten zich even dat zelfde moet laten beweeren, dat van de Engelen beweerd worden moet?

Dat de Geesten der afgestorvenen, deelnemende

<sup>(\*)</sup> Matth. XXII, 20.

aanschouwers en werkzame weldoeners hunner nog levende broederen, dat zy hunne beschermers worden mogen, dit verzekert ons die zelfde Goedheid en Wijsheid, die de Engelen den menschen tot helpers en beschermers zendt. Boven dien, dat de eigenlijke bestemming, het eigenlijke werk des menschelijken geests na de dood, blijven moet, als een weldadige schutsgeest voort te werken, hiervan ontfangen wy nog sterker verzekering door de wijze van Opvoeding, waardoor hy in de school van dit leven tot zijne toekomstige bestemming voorbereid wordt. Roept niet alles wat Godlijk is, de stem van zijn hart, als die der Openbaring, hem overluid toe: Wees, als God, weldadig, en onder de menschen een behoeder? - Of zou hy zich met vlijt in die oefening vormen, zich daar eene vaardigheid in verkrijgen, zich daar eene bron van de reinste zaligheid in openen moeten, en dan - na de dood verstoken, en afgehouden moeten worden van met zijne hooger vatbaarheid, van hetgeen hy hier leeren moest, het-volkomenst gebruik te maken? -

Wanneer alles ophoudt, zegt Paulus ons (\*), Liefde, het verhevenste in den mensch, Liefde, met geheel haar bestaan, en dus ook met al haar verlangen naar de voorwerpen die wy liefhebben, Liefde vergaat nimmermeer. En de vraag is derhalve overbodig, of onze verstorvenen zich nog met ens zullen willen bemoeien, ons nog beschermen,

(\*) 1 Cer. XIII, 8.

waarmede of met wien zouden zy zich toch liever bemoeien, wien liever beschermen, wien liever helpen, voor wien liever werken willen, dan voor hen die door eenen band welke met geene dood verscheurd, maar slechts versterkt heeft konnen worden, zoo onverbreeklijk vast aan hen gesnoerd zijn; voor hen, aan wier welzijn en geluk het hunne eenmaal zoo innig verknocht was, en die als menschen, ja die als echtgenoot, kinderen, vader of moeder, broeder of zuster, en als vertrouwden huns harten, voor alle andere wezens waarop zy ook nog werken kunnen, hun naasse in betrekking zijn, en naasse in betrekking blijven moeten? —

. 1

Maar zouden de geesten der verstorvenen ons nog kunnen beschermen — van verre af? Zouden zy nog op ons werken kunnen — zonder lichamen? — En — zouden wy ten minste niet op eenige wijze hun werking gewaar worden? —

Waar, waarom toch altijd: van verre af? — Indien de gestorvene by God is, zoo moeten zy u ook zoo naby zijn als God het is; en nader (alhoewel tevens ook verder af) kunt gy u zekerlijk niemand verbeelden. — En waarom zouden zy ook niet zonder lichaam op u kunnen werken? Werkt niet uw eigen geest zoo wonderbaarlijk op uw eigen lichaam, alleen door de kracht van zijn wil; en wordt niet al wat gy ziet en al wat geschiedt, door een geest gewerkt, die nooit met eenige lichaamlijke kracht, maar alleen door zijn wil alles riep en werkte? — En wat het gewaar worden betrest, hoe en wanneer de Engelen of verheerlijkte geesten op u werken?

ken; gevoelt gy juist altijd de lichaamlijke hand, van wie u iets goeds toekomt? Kent gy dien gene altijd, die u naar zijn wil leidt; ja, kunt gy, in den eigenlijksten zin, voelen en gewaarworden, hoe de Almachtige God altijd op geheel uw wezen en op den geheelen omvang van uw lot werkt? —

Laat deze twijfel u dan nooit van de overtuiging aftrekken; dat gy van duizenden van onzichtbare wezens, en voor al — van uwe beminnende vrienden en naaste betrekkingen die u naar het Rijk der eeuwigheid voorgegaan zijn, overal bewaakt en beschut wordt. Wees slechts immer hunne hoede en bescherming waardig, en tracht u inzonderheid in dezen tijd van voorbereiding door wel te doen onder uw broederen, daartoe te bekwamen, dat gy eens zelf de beschermigeest van een grooten en dierbaren kring worden moogt! Amen!

Ė

# ZEVENDE VERTOOG.

-WEDERLEGGING DER TEGENWERPING, DIE GENCMEN WORDT UIT DEN TOESTAND DER BOZEN
NA HUN DOOD, OM HET OVERAL - EN NABY - ZIJN VAN DER AFGESTORVENEN
GEESTEN TE WEDERSPREKEN.

Voorgedragen op den tweeden Paaschdag 1792.

By de innigste overtuiging, hoe streelend dat alles zij, wat wy, ter gelegenheid van het ons in zoo vele opzichten heuchlijk feest der Opstanding van Jezus Christus, van der verstorvenen toestand na de dood, van hunne toekomende betrekkingen, van hun nabyzijn aan ons, van hun deelneming aan ons lot, en van hunnen werkzamen, beschermenden, en leidenden invloed op ons, wie zy liesshadden, op onze braassheid en goedheid, op onze getroostheid in 't leven, en onze gerustheid in 't sterven voordroegen, indien het niet met de koude spot van dien gene die elke nieuwe nasporing schuwt, en als iets overtolligs, of zelss wel als een dwaasheid

heid alles verwerpt wat met zijne eenmaal aangenomen en met hem oud geworden begrippen flechts cenigzins schijnt te strijden, - indien het, zeg ik, slechts niet met de koude beleedigende spot zonder onderzoek verworpen, maar als een helder en voor het eenvoudig menschenbegrip klare en tastbare waarheid erkend wordt, en voor den rechterstoel zelfs der aannemelijkste Twijfelary als eenen zich - zelve rechtvaardigende en zegepralende waarheid betoogd worden kan; - by deze innige en vaste overtuiging kan my niets noodiger of nuttiger voorkomen, dan de gronden nog meer te bevestigen, waarop wy die stelling eerst bouwden, en elke twijfeling op te lossen en weg te nemen, waardoor zy aan 't wankelen zou mogen raken. En dit zij dan ook het voorwerp en doel onzer tegenwoordige overwegingen; waarby wy

de schijnbure tegenwerping tegen ons beweerde yan het overäl- en nabyzijn van de Geesten der afgestorvenen, die uit den Leer van den toestand der bozen na hunnen dood, genomen wordt,

zullen trachten op te lossen en te weêrleggen.

Gy herinnert u zekerlijk nog, dat wy om dat overal - en nabyzijn der hooger Geesten in het algemeen, en de daaruit ook voortvloeiende mogelijkheid en waarschijnelijkheid van het ons nabyzijn der geesten onzer afgestorven betrekkingen, te verklaren, ons op de begrippen beriepen, die wy ons verstandelijker wijze, van den hemel, van het zoogezegde verblijf der vereeuwigde braven, opvatten moeten. Indien wy de beeltenissen waaronder de

Bybel ons de voorstelling van ons toekomstig verblijf bevatbarer tracht te maken, niet (zoo als zv in der daad zijn) als beelden wilden opnemen, maar eigenlijk wilden verstaan; indien wij vergeten wilden dat de Bybel zich in zijne wijze van voorstellen in 't algemeen naar de menschelijke denkbeelden richt, en inzonderheid ook naar de denkwijze van dien tijd en dat volk, waar zv 't eerst als eene openbaring van God aan medegedeeld wierd, en waarop zv den eersten en naasten invloed moest hebben: dat hy zich derhalve naar de toen bestaande onrijpe denkbeelden der Joden, even als een vader die zijn zwak en kinderlijkdenkend kind onderricht, (als ware 't) nederliet; indien wy dit gegeheel en al wilden vergeten, en dien ten gevolge. ons den hemel, het toekomstig verblijf der vromen, als een besloten lusthof of paradys verbeelden wilden, waarin het de hoogste wellust is met Abraham en Izaäk en Iacob aan te zitten. - of wel als een schoone wonderstad vol van hijfer en van alle mogelijke in - en uitwendige pracht en heerlijkheid, - dan zekerlijk, zou het besef van zulk een zoo naauw beperkt toekomstig verblijf der zalige Geesten niet kwalijk met dat bekrompen denkbeeld overeenkomen dat men zich naar deze zelfde beeldspraak van den toekomstigen staat der Verlorenen pleegt te vormen. Want dan zou de vrengde - en heilstaat der Zaligen en de plaats hunnes verblijfs, even zeer onbereikbaar en ontoeganklijk voor de Bozen zijn; dan zou de Hemel op de eene plaatszijn, en de Hel op eene andere, de brandende zwavelpoel, afgescheiden van het hemelsche Jeruzalem; en dus ook het genot der hemelsche vreugde, even onmogelijk zijn voor de bozen, als het gevoel van de helsche pijnen voor de vromen!

Maar veel striidiger daartegen met den toestand der Verdoemden moet u. in den eersten opslag, die andere opvarting voorkomen, die wy van het verblijf der zalige afgestorvenen, van den hemel, getracht hebben u in te boezemen, - Waar Gods Wezen is, dus redeneerden wy, daar moet ook de Hemel zijn. Het is tegenstrijdig en onvereenigbaar, dat daar, waar Gods wezen is, de hemel ontbreken zou. Het is dus ook ondenkbaar, dat ergens in het gantsche Heelal één stip bestaan zou, waar de hemel niet ware; dewijl er nergens een stip te stellen is, waar God ook niet alomtegenwoordig zou zijn (\*), Ben ik een God van naby, spreekt de , HEERE, en niet een God van verre? En ver-" vulle ik niet den hemel en de aarde?" (†) , Zoo ik opvoere ten hemel, Gy zijt daar; of , beddede ik my in de Helle, ziet! Gy zijt daar. , Name ik de vleugelen des dageraads, woonde , ik aan het uiterste der zee, ook daar zoude uw , hand my geleiden, en uw rechterhand zou my " houden." (§) Waar zou men vlieden voor 't

<sup>(\*)</sup> De verwarring van het Fyzike en het Geesselijke denkbeeld van tegenwoordigheid, die hier plaats heest, behoest niet aangewezen te worden; doch het is niet wel mogelijk daar nier in te vallen, wanneer men de zaak niet hooger opneemt; en dit ware zeker voor geen gemengden kring van toehoorderen, als waarvoor deze voordrachten dienden, gepast geweest.

<sup>(†)</sup> Jerem. XXIII, 23, 24.

<sup>(1)</sup> Pf. CXXXIX, 8-10.

aangezicht van Hem, die verre en naby, die overal, die alomtegenwoordig is?

Ja, God is everal; in 't starrenrijk, en op het aardrijk; in de uiterste hoogte, en laagste diepte: ginds, by de sterbewoners; hier, by de aardelingen. God (wie weet, wie gevoelt dit niet?) is overal; en dus is ook de hemel, zijn zetel en de woning zijner zalige geesten, overal. In 't sterrenrijk en op het aardrijk, in de uiterste hoogte en laagste diepte: ginds by de sterbewoners, hier by de aardelingen. Overal, zoo dat er (ik herhael het nogmaals) geen stip in het gantsche Heelal is, dat van den hemel uitgesloten zou zijn; geen stip in geheel het onmeetlijke hemelruim, waar de hemel, en dus ook het verblijf der Engelen en der afgescheiden zalige Geesten, met de daaraan verbonden zaligheden, niet is.

" Maar derhalve (deze tegenwerping staat ons " nu te ontwikkelen) is ook de Hel in den Hemel? " Het afgrijsselijk verblijf der gedoemden in den " Hemel! de doemenis in den zetel der vreugde! " de boze geesten by de goeden! Beide in 't bereik " der zelfde zaligheden!"

Trekt die gevolgen vrij, die gy rechtnatig uit die waarheid kunt trekken. Waarheid zou geen waarheid meer zijn, zoo zy geen zekerheid aan alle gevolgtrekkingen gaf, die wettig, onvervalscht, en volkomen uit haar afgeleid worden. Zeer zeker derhalve (hier mogen wy vooraf reeds volkomen staat op maken), zeer zeker zal die waarheid, dat Gods hemel en de hemel der zaligen overal is, ook elke gevolgtrekking gedogen en als waarheid be-

bevestigen, die slechts zuiver en wettig uit haar voortvloeit.

Wezendlijk overzulks, wezendlijk moet dit pijnlijk verblijf der bozen, dat men met den naam van de
Hel beteekent, ook in het verblijf der zaligen, dat
men den Hemel noemt, liggen; dewijl het ondenkbaar is, dat ergens een ftip (veelmin eenige ruimte)
in 't Heelal zij, waar de Hemel niet is (\*). Wezendlijk ook moet de verdoemenis in den zetel
der vreugde, werklijk moeten de verdoemden in de
nabyheid der vromen, der zaligen zijn; daar zijn,
waar de volheid der zaligheid uitgestort en genoten
wordt. En schijnt u dat zoo tegenstrijdig? zoo onvereenigbaar met het toekomstig en onlochenbaar onderscheid tusschen straf en beloning, tusschen de pijnigingen die den Godlobzen, en de zaligheden die
den Godzaligen bestemd zijn?

Ik erken, dat dat onderscheid door deze ondereenmengeling weggenomen zou worden, indien de
boze en ondeugende daar zaliger en minder ellendig door wierde, dat hy ook geheel de schepping
doorwandelen konde, alle warelden mee bezoeken,
en ook op onze aarde weeromkeeren; indien hy zich
in de nabyheid der vroomen, van zijne rechtvaardige straf meer verlicht en minder gefolterd gevoelde:

E 4

<sup>(\*)</sup> Ondenkbaar. Maar voor wien ondenkbaar? Wat ondenkbaar voor een kind is, is het niet voor een rijper vertand; en wy stervelingen, durven wy zeggen dat het onze volkomen is? Wat zegt dan dit ondenkbaar zijn, ten zij men daardoor een volstrekte tegenstrijdigheid wil te kennen geven, die 't kenmerk der onbestaanbaarheid is. En dus schijnt onze Schrijver het te meenen.

de: indien hy door een hooger hand niet langer vastgehouden en geregeerd kon worden, om door zijne tegenwoordigheid den braven niet alleen niet meer te beschadigen, maar om hen zelfs ten deele in het goede te kunnen bevestigen en in zekere opzichten hunne genoegens verhoogen; indien by de allernaasse nabyheid der bozen tot de vromen. niet nog altijd eene ontzachlijke tusschenklove en scheiding overig bleef. In dat geval, ja, mocht alzulk eene algemeenheid des Hemels, met de Hel, met den toestand van straf en pijniging der verlorenen schijpen te strijden, en daar niet meê overéén zijn te brengen. Maar zou men die ontzachlijke scheiding of affland zelfs by de hoogste toenadering der bozen tot de vromen niet mogen onderstellen? Liggen er in den kring van Uwe eigen ondervinding geene soortgelijke waarnemingen, die dit moeten doen denken? Ziet gy deze uwe eigen aarde den een piet ten Hemel, den ander tot een Hel strekken? Ziet gy ter zijde van een gelukkige niet dikwijls een ander in zijn binnenste gefolterd? Ziet gy in een vrolijk gezelschap den eenen niet dikwijls van verveling, of van verholen wroegingen des gewetens gemarteld, en den ander niets dan vreugde ademen. Ziet gy aan den zelfden feestdisch den eenen niet vrolijk genieten, den ander verdrietlijk tegen alles walgen? - Drinkt de een uit den zelfden bekergeen vergift, de ander lafenis en verkwikking? Ziet gy in de zelfde wijsheidsschool den eenen niet leren. en den anderen onverstandig blijven? Ziet gy in den zelfden kring van uitverkoren vrome menschen, waar reine liefde zich uit - en overgiet, het hart van

wan den een niet benaauwd en bedrukt, en dat van den ander ontfloten en opgernimd worden? Ziet gy by het zelfde gevoel van Gods grootheid en nabyheid, den een niet met kinderlijke vreugde verblijden, den ander niet - sidderen? - Moet gy in dit alles dien scheidsmuur niet erkennen, die daar, die zelfs by de algemeenste dooreenmenging der goeden en bozen op de zelfde plaats, dezen van genen onderscheidt? Moet die vatbaarheid of onvatbaarheid voor alle zuiver-zalige genoegens. die uit de veredeling of verlaging der drijfveeren en gevoelens van 't hart, uit de zelfbewustheid van goede of boze daden, uit de aanschouwing der eind en perkelooze goede of kwade, heil- of ramptelende gevola gen van die, spruit, en van zelve spruit, u ook daar niet een veel natuurlijker en ook tevens onqverkomelijker en (van den kant des bozen) verschrikkelijker scheidingsklove toeschijnen, dan gy er u anders eenige voor kunt stellen?

Ja, treed vrij toe, ô gy diepverbasterde slaaf der ondeugd! treed vrij toe, waar gy de vrome ontsslapen Geesten zalige vreugde ziet zwelgen! Gy zult daar dorsten, gy daar in walging en afkeer voorwegkrimpen moeten, om dat uw hart krank en uw verhemelte verdorven is. Treed vrij toe, waar Gods wil gevolgd, en Gods grootheid en nabyheid ondervonden en met vurige opgetogenheid aangebeden wordt; Gy zult er als de duivelen moeten sidderen. Keer met de Zaligen wederom naar deze aarde heen! Zy zullen hier nog zegenrijke vruchten van het goede zaad vinden dat zy er uitstrooiden; zich in de dankbare tranen des door hen geredden verlustigen; in

de door hen behoede en beveifigde onschuld, in de door hen beschermde en met leer en voorbeeldrekweekte en voortgeplante deugd, in de vereerende gedenkteekenen van hun lijdzaamheid, van hunnen arbeid ten nutte des menschdoms, beloning en vreugde, laving en verkwikking vinden: Gy (in het tegendeel) by de verfoeilijke herinneringen uwer gruweldaden, gy by de puinhoopen van het door u verstoorde menschengeluk, gy by den aanblik van hun die gy onderdrukte en verleidde, wier zuchten u verwenschen, wier vloek u het ingewand doorwroet en verknaagt - gy zult er, indien gy op de aarde te rug keert, wanhoop oogsten. Ga onder de goeden of bozen; de oogstraal der eersten moet u pijnigen, de nabyheid der laatsten, tot foltering strekken. Ga waar gy slechts wilt; zelfs in 't midden van den zetel der zaligheid moet gy de verdoemenis vinden; midden in den schoot des hemels. de angsten der helle gevoelen.

Hoe klaar zou u dat alles geweest zijn, hoe dra zoudt gy foortgelijke overwegingen aan de Tegenwerping, uit de aangenomen voorstellingen van den onzaligen toestand der bozen na de dood genomen, om het overal- en nabyzijn van de Geesten der afgestorvenen te bestrijden, by u-zelven, tegen overgesteld, en die wederspraak opgelost hebben, indien gy deze waarheid slechts vast en voor oogen hieldt, dat het gedeelte onzes levens voor de dood met dat na de dood in den naauwsten samenhang en in de grootste overeenstemming staat; dat de dood onzen tegenwoordigen toestand en betrekkingen in geen ander opzicht verandert, dan dat hy door de ont-

ontbinding der zware lichaamlijke kluisters van onzen geest, door de verbrijzeling des ons omvangenden kerkers, ons als eenen losgelatenen bandeling, in de vrijheid stelt, om daar gants en al te zijn, te werken, en te genieten, waar wy zouden wenichen; en dat alles, wat niet in het (dan door ons afgeworpen) lichaam, maar in onzen geest ligt, derwaart van ons medegenomen wordt en ons ook daar ('t geen het hier maar gebreklijker was) de bron onzer reinste vreugde, of onzer folterendste smarte worden moet. —

Geve God, de Vader van onzen uit het graf verrezenen Heer Jezus Christus, dat wy allen daar heen mogen streven, eene reine zucht en lust voor waarheid en liefde met de bewustheid van goede en weldadige verrichtingen te paren, om dan, als ons dierlijk genieten met dit ons lichaam een eind neemt, niet in 't midden van de zetelplaats der vreugde, aan de bron aller zaligheden, zelfs de pijnelijksten en folterendsten weerzin te gevoelen. Amen!

ACHT-

## ACHTSTE VERTOOG.

BEANDWOORDING DER BEIDE TEGENWERPINGEN!

DAT DE LEER VAN EEN BEWAKENDEN EN BEHORDENDEN INVLOED VAN ENGELEN EN GEESTEN VAN
AFGESTORVENEN OP ONS LOT, EENSDEELS

TOT EEN ONTRUSTEND BYGELOOF HEENLEIDEN, ANDERSDEELS TEGEN DE DAGELIJKSCHE ONDERVINDING STRIJDEN ZOU.

Voorgedragen op Michaelisdag 1792.

Steeds, M. T. vinden wy in deze u nog eena voorgelezene verzekering van Jezus, nog het zelfde dat wy er in 't vorige jaar in meenden te vinden. Steeds vinden wy in de merkwaardige woorden des onfeilbaren en ons nooitmisleidenden leeraars der waarheid: "Ik zegge u, hunne Engelen, de Engelen "van menschen die gy voor gering houdt, zien het "aangezicht mijns Vaders in den hemel altijd;" nog die zelfde waarheid: Dat de mensch van de Engelen, en dus ook van de tot Engelenstand verhee-

heven en Engelaartige geesten der afgestorvenen bewaakt en in bescherming genomen wordt. En indien deze waarheid al eens, als menige andere, niet elken twijfel of zwarigheid tegen zich vooraf en vooruit deed verdwinen; zoo zal zv ten minste zoo dra zv flechts waarheid is, en niet flechts daar den bloten schlin van heeft, door elke daartegen opgeworpen bedenkelijkheid niet alleen niet verliezen, maar ook even zoo goed als alle aan haar vermaag-Schapte waarheden, by elken geopperden twijfel moeten winnen en dien te boven komen, Dit is miine vaste overtuiging, en daarom vreeze ik ook niet. dat deze ter opwekking en troost zoo vruchtbare waarheid daar het minste by zou kunnen verliezen. zoo wy, gelijk wy voornamen, de zwarigheden en bedenkingen die daartegen niet slechts ingebracht kunnen worden, maar ook inderdaad ons alreeds voorgekomen zijn, nader onderzoeken,

"Kan een leer, die ons zoo rechtstreeks wederom naar het verschrikkelijk bygeloof heenvoert; den waan naamlijk van een werkzamen invloed van boze Geesten op den mensch; — een leer, die aan den anderen kant zoo met de ondervinding strijdt; — kan zoodanig een leer die van beide zijden zoo veel tegen zich schijnt te hebben, als die van een bewakenden en behoedenden invloed der Engelen en der Engelaartige geesten van zaliggestorvenen op ons en ons lot, nog, nog tegenwoordig voor waarheid gelden?"

Deze zijn de zwarigheden, die my onder alle als de gewichtigste voor zijn gekomen, en my toeschijnen, voor alle, een zorgvuldig onderzoek te

verdienen; waarom wy die dan ook heden voornamelijk tot voorwerp nemen zullen.

In hoe verre de beide tegenverpingen: Dat de leer van een bewakenden en behoedenden invloed der Engelen en der Engelaartige geesten van afgestorvenen op ons en ons lot, deels tot een ontsustend bygeloof leiden, deels met onze dagelijksche ondervinding strijdig zijn; — en het zij breek houden, het zij krachteloos zijn? Hierover met elkanderen in onderzoek te treden, zij derhalve het voorwerp onzer tegenwoordige overwegingen.

By het eerste gedeelte daarvan zal weldra blijken: dat niet dan het misbruik van die stelling tot een ontrustend bygeloof heenleidt; meer dat dit misbruik geenszins de waarheid van deze stelling, zoo zy anders bewezen is, kan omstoten.

Daarna zullen wy ook welhaast tot overtuiging geraken: dat die leer met de ondervinding flechts schijnt te firijden, maar haar inderdaad niet tegen zich heeft.

L

Wanneer wy ons zoo wel op redelijke of verstandelijke gronden, als daarbenevens op klare Bybelplaatsen (waartoe wy de hierboven aangevoerde
uitspraak des Heilands voornamelijk mede betrekken,)
gedrongen voelden als waarheid te erkennen, en als
eene algemeen bemoedigende en troostende waarheid
ook algemeen weder mede te deelen, dat de Engelen acht slaan op ons menschen, zich werkzaam
met ons bemoeien, ten onzen beste op ons werken,

ken, en ter onzer beicherming, als ware 't, zich om ons legeren; wanneer wy verder betoonden. dat al wat in dit opzicht van de Engelen te beweeren was, ook van alle afgescheiden Geesten, hun gelijkend geworden, in den eigenlijken zin gelden moet: zoo - dunkt my - kan by geene mogelijkheid daarin besloten liggen; dat derhalve ook de boze geesten - 't zij dan duivelen of duivelaartige op ons menschen en ons lot mocten werken, ons overal kwellen, vervolgen, verzoeken, verleiden, beangsligen, ten vall' en in 't ongeluk voeren. Want dat ik vrienden heb, dit zegt zeker in zichzelfs nog niet, dat ik ook vijanden hebben moet. Dat mijne vrienden zich om my bekommeren, my aan de hand leiden, my mijn lot verlichten en mijn dagen verzoeten, geeft nog op verre na geen verzekering dat het dan ook mijne vijanden gelukken moet, my uit boosheid te onderdrukken, my mijn lot te verzwaren, en mijn leven te verbitteren. Wat, indien andere betrekkingen, andere hindernissen, uit de algemeene inrichting der zaken voortvloeiende, hun dit onmogelijk maakten; indien miin wederstand of mijne ontref baarheid nog krachtiger dan hun invloed ware; indien mine vrienden al het boze dat op my toegelegd wierd, wan my wisten af te keeren; indien hun getrouwheid de my vijandige boosheid geheel ontwapende; of indien de sterker, de vreeslijke arm der gerechtigheid die vyanden affehrikte van my leed te doen, of hen steeds in banden gesnoerd hield? Of zou met de bescherming en bystand van die vrienden, zulk eene machteloosheid van boze vijanden

den niet gepaard kunnen gaan? — En indien wy nu van die Engelen die hun Vorstendom niet behielden, van die gevallen boze Geesten desgelijks beweeren mochten dat zy door een hooger arm in soortgelijke kluisterende banden gehouden worden, zou dan het opzicht, de schuts, en hulp der goede Geesten zonder eenigen nadeeligen invloed van boze geesten zich niet laten denken, niet laten beweeren, zonder dat verschrikkelijk bygeloof (zelfs niet van verre) te begunstigen: Dat nog werklijk een boze Geest macht en geweld op ons heest, naar zijn bozen wil op de menschen en hun lot werkt, hen overal plaagt en vervolgt, verzoekt, verleidt, ten vall' en in 't ongeluk brengt?

Doch niet slechts mogen wy, wy moeten de inkluistering der boze geesten beweeren, zoo lang de uitspraken van de Apostelen Petrus en Iudas kracht hebben: "God heeft de Engelen die gezondigd had-, den, niet gespaard, maar die in de Helle gewor-, pen hebbende, overgegeven den ketenen der duin sternissen, om tot het oordeel bewaard te wor-" den." (\*) " Ook de Engelen die haar beginsel n niet bewaard hebben, maar hun eigen woonsteden werlaten hebben, heeft hig tot het oordeel des n grooten daags met eeuwige banden onder , duisternisse bewaard." (†) Laat dit eens gesteld worden slechts gezegd te zijn om het toenmalig ontrustend geloof aan de Heerschappy van boze en den menschen alle leed toebrengende De-竹O×

<sup>(\*) 2</sup> Petr. II, 4.

<sup>(†)</sup> Jud. 6.

monen of vijandelijke Geesten te stuiten. Laten (het geen wy in geenen deel lochenen willen,) die ketenen, die eeuwige banden der duisternis, slechts als beelden of siguurlijke uitdrukkingen gelden, die slechts de beperking der macht en des willekeurs van boze Geesten beteekenen moeten; zoo blijst deze inperking daaruit toch bewezen, en ten minste aan hem die de uitsprake des Bybels-alleen geloost, even zoo ontwijselbaar bewezen, als hy, die die uitspraak des Bybels eerst door de Reden bevestigd wil hebben, deze zelsde uitspraak ook uit de redelijke of verstandelijke denkbeelden van het wijze opzicht eens Alregeerders weet af te leiden.

Want ook duidlijk genoeg ziet deze laatste de Beperking van de macht en den willekeur der boze Geesten alreeds in het geen de Reden hem van de macht en wijsheid van dien Oppersten alregeerder leert. Is, dus leert zy hem befluiten, dat onzichtbare geestenrijk door Gods wijsheid ingesteld; moet het Gods opperheerschappy ook erkennen: zijn de grondwetten van dien Staat ook door dezen Albeheerfcher voorgeschreven; is ook niemand in staat zich tegen dezen wil van zijnen Overheer ongestraft te verzetten en wetteloozen willekeur in te voeren: maar kunnen alle leden van dezen Geestenstaat zonder uitzondering dat-alleen doen wat hun de Algehefde of Algeduchte oppermajesteit toelaat: - zoo moeten alle goede Geesten in dezen wil van hun Algeliefden regeerder zoo wel de hoogste zucht. als de hoogste vrijheid vinden, om, zoo algemeen ten nutte van het geheel, als inzonderheid ten beste van de hun in schuts aanbevolen menschen zoo livefiverig en werkraam te zijn, als him buitengewone krachten immier toelaten; inaar zoo moeten ook de boze Geesten in dezen zeliden wil van hunnen Algeduchten gebieder de kennelijkste perken voor hun boosheid, het onverzettelijkst bedwang voor hun snooden wil, en de sterkste, onverscheurbaarste banden vinden, die altijd vermogend zijn zullen om hen zoo wel van de benadeeling van het welzijn des geheels (die God nooit kan toelaten), als ten opzichte der menschen, van alle boze inwerking op tlezen, te rug te houden. Dewijl deze wil van hun Heer, als in 't algemeen, zoo ook ten aanzien van de menschen, niets anders dan goed kan willen, en alles wat waarlijk boos is, wederstaan moet.

Zoo, M. T. zoo toonen dan Reden en Schrift den invloed der boze Geelten op de menschen in den zelfden graad ingeperkt, waarin zo den invloed der goede Geesten op het welzin der menschen onbeperkt beweeren: zoo goed en waatachtig gaat het opzicht. de hoede, en de hulp der goede Engelen, met de onmacht der boze Geesten om ons te schaden, gepaard: En 200 natuurlijk en konnelijk shit de leer van een bewakenden en behoedenden invloed der Engelen en der Engelaartige geelten der afgestorvenen op de men-Schen, allen invloed van alle boze wezens uit; dat. ten uiterste genomen, het misbruik van dezen leer maar eene Bygeloovigheid heen zou kunnen leiden. en dat, ten koogste, het misverstand en de misduiding beweeren kunnen dat zy door dezen leer ondersteund words.

Zekerlijk kan de leer van de werking der goede Geelten op de menschen wel misbruikt worden; zeker-

kerlijk is zv in dit opzicht, helaas! reeds tot zon verr' mishandeld geworden, dat men daaruit zich zelven den verschrikkingvollen waan schiep: als of de Duivel of andere boze Geeften op duizenderlei wije zen 's menschen welzijn verstoren, hem betooveren. en zoo wel door eigen macht als door de met hun verbondene hulpgeesten, aan goed en leven beschadigen konden. Maar wat zich Domheid of Zwakheid van verstand mag verbeelden. zal dat eene waarheid benadeelen? Dar het onverstand zich onderstaan kon een leer te misbruiken. moet dat ook eenen anders als waar hewezen leer verdacht maken? Dat het verdranide menschenbegrip zoo dikwiils aanstoot neemt aan een waarheid; en Dweepery verr' over hare grenzen heen pleegt te zwerven, moet dit eene anders beproefde waarheid in het minste kunnen ontwrichten, of ons verhinderen om deze waarheid hartelijk aan te hangen? Waar zou dan toch ééne heilige waarheid bestaan, die niet ontwricht, niet verdacht zou kunnen, en niet verworpen zou moeten worden? Want welke Waarheid zon niet wel reeds door misverstand en misduiding ontheiligd en ontsteld zijn geworden? Hoe dikwijls, om een voorbeeld te noemen, hoe dikwijls heeft misverstand en misduiding de eenvoudige waarheid, dat by God niets anmogelijk is, tot begunfliging van het Bygeloof ontheiligd? Hoe dikwiils heeft zv den schroomvallige niet reeds aanleiding gegoven om van Gods Almachtigheid alles door een wonderwerk te verwachten, wat de dwaasheid hem wenschen, en de dweepery hem hopen liet? Maar zou deze waarheld one dearom verdacht, on ordanks alle troose

en gerustieid die zy den sterveling geest, onderdrukt, gesmoord, en verworpen moeten worden?

Dewijl dan overzulks (en dit blijft ons andwoord op de eerste hierboven aangevoerde Tegenwerping), dewijl geen verstandige opvatting van den leer van een wakenden en beschuttenden invloed der Engelen en der Geesten van afgestorvenen op ons en ons lot, maar alleen het misverstand en misbruik van dezen leer, naar een bygeloovigheid heenleidt; maar het misverstand en misbruik eener anders bewezen waarheid die waarheid nooit ontwichten, noch als tegenwerping tegen haar gelden kan; zoo moet dan ook deze leer even zoo zeer boven die tegenwerping gesteld worden als die tegenwerping ongegrond is.

### I L

"Maar hoe (zou men nog mogen inbrengen, en deze tweede Tegenwerping zullen wy- nog kortelijk in aanschouw nemen); hoe, zoo de dagelijksche ondervinding die schoone stelling nu eens tegensprak? Indien zoo menig gevaar dat den mensch overvalt, zoo menige misstap als hy tot zijn leedwezen dikwijls begaat, zoo menige ongeluk, dat niet voorgekomen wordt, zoo menige bedroevende keer van zijn lot; indien dit luider dan alles uitriep: Noch de Engelen, noch zy die ons voorgingen in 't graf, hoe lief zy ons hadden, kunnen ons bewaren, behoeden, of ons lot eene leiding geven! Want immers zouden zy dan krachtiger, nadrukkelijker op de menschen werken. Zou de geest een vaders,

bewakende en hulprijke schutsgeest voor zijne achtergelaten kinderen bleef, — zou die het gevaar dat hen nog trest, het ongeluk dat hen nog overvalt, het lot dat hen ten gronde slaat, niet verzachten, niet van hun af trachten te wenden? En indien dit, naar luid van de dagelijksche ondervinding, niet geschiedt, volgt daar niet onwedersprekelijk uit, dat hy, zoo hy al eens hunne zuchten hoort, hun lijden ziet, hun lot west, hy ten minste tot het ophessen of verachten daarvan niets verrichten kan?"

Derhalve (dit-alleen heb ik hier flechts op te andwoorden), derhalve moet dan ook even onwederspreeklijk volgen, dat dewijl God ook onze zuchten hoort, one lijden ziet, en one lot kent, hy tot opheffing of verzachting daarvan niets kan doen; dat Zijne Voorzienigheid minder beschermend over ons werkt, wanneer Hy niet aanstonds ophest en verlicht? - Hoe overilld en ongegrond zou men immers zoodanige gevolgtrekkingen keuren! En zijn die gevolgtrekkingen welke men tegen ons maakt, minder overijld? minder valsch? - Wat toch, indien (het geen wy niet mogen voorbyzien,) indien, zeg ik, de wijsheid der afgestorvenen Gods wijsheid steeds toenaderde? Wat indien zv ook, gelijk Hy, verder in de toekomst vooruit zagen? Wat, indien zy ook reeds met meerder zekerheid berekenen konden, dat dit gevaar, dat dit voorbygaande lijden, dat deze wending van hun lot, volstrekt eerst toegelaten moet worden eer hun aardsche Geliefden tot het licht- en vreugdevolle doel gebracht kunnen worden? - Of moesten zy door overijlde hulp en F 3 bebehoeding zich zelven een verheven ontwerp verijdelen, tot welks verstandiger uitvoering zoo
wel de liesde tot kunne dierbare betrekkingen ala
hun hooger beroep (van naamlijk, in Gods plaats,
deze panden tot het blijde doel der verheerlijking op
te voeren) hen bepalen moest? Neen zeker! dan
zouden zy die Engelenkracht, waar zy zich in verheugen mogen, dan zouden zy het hooger beroep
(van als wijzer en machtiger Geesten ook zoo veel
krachtdadiger tot der menschen heil te werken), onwaardig zijn. Dan, niet waardig zijn als Gods goede Engelen uitgezonden te worden tot dienst der genen die de zaligheid moeten beërven!

Zoo derhalve de bescherming der goede Engelen en van die geliesden die u in de onsterselijkheid voorgingen, u nooit door eenen in 't oog vallenden bystand kennelijk wordt, gy moogt haar even weinig uit dien hoosde in twijsel trekken, als gy de bescherming des Allerhoogsten ooit in twijsel moogt trekken, wanneer zy u ook juist daar het minst in het oog vallen mocht, waar gy haar het minst en dringendst scheent noodig te hebben. 'Amen!

# NEGENDE VERTOOG.

van den trapsgewijze voortgang in de Zaligheid na de dood,

Voorgedragen op den derden Pinkflerdag 1792.

Reeds weten wy, M. T. dat gelijk de Bybel zich dikwijls, om een hoogstjammerlijken toestand uit te drukken, van de beeltenis der Dood bedient, om dat deze al het schrikkelijke schijnt in te sluiten, dat in staat is de zintuiglijke natuur van ons menschen te schokken, die zelsde Bybel ook daartegen het zoo aanlokkende beeld des Levens dat allen stervelingen zoo zoet is, als het allesomvattende van allerlei vreugdegenot pleegt te gebruiken, om ons daarmee het opperste genoegen, de hoogste gelukzaligheid, uit te drukken. Dit is ook het geval dar verzekering onzes Heilands in den text dien wy thands voorlazen: "Ik ben gekomen, op dat zy " (mijne schapen, zy die my volgen,) het Leven

net Overvloed hebben." (\*) Overvloedige, volkomen vreugde en gelukzaligheid, is het geen met deze woorden van Hem, die alles geven, die boven alle maat, boven alles wat wy bidden of begrijpen mogen, verschaffen kan, aan ons toegezegd wordt. Toegezegd, ja verzekerd; "maar wanneer, "en waar, en hoe te verleenen?" Vraagt de een zoo wel als de ander van die hier in aardsch geluk juichen, van die in den nood smachten, van die veel en die weinig behoeften gevoelen, van die weinig en die veel in hum wenschen omgrijpen, "Wanneer? en waar? en hoe te verleenen?"

Mocht het my gelukken, u heden, over dit wanneer, en waar, en hoe, iets stichtends mede to deelen, in het opleiden van u-allen tot eenige overwegingen

Over den trapsgewijze voortgang in de zaligheid na de dood,

welke mijn onderwerp thands uit zal maken!

Ecrst zullen wy bepalen wat wy hier in 's algemeen onder zaligheid of gelukzaligheid te verstaan hebben? en

Veryoigens zullen wy, met raadpleging van de natuur des menschen, zoo als die ons uit de meest algemeene waarnemingen bekend is geworden, en van den zichthaar trapsgewisze gang die Gods wijsheid en goedheid zoo in de Natuur als ten apzichte des menschen gewoon is te houden, — wit het tot zijne bepaling gebracht denkbeeld van

(\*) Joann. X , 11.

Gelukzaligheid, den trapsgewijze voortgang in dezen toestand ook na de dood, trachten af te leiden; zoo dat het besluit: "Het is even zoo verkeerd, "eene voor altijd en in eeuwigheid genoeglijke ge"lukzaligheid terstond na of met de dood te wis, len verwachten, als zulk eene gelukzaligheid hier "reeds te willen vinden," ons allen, zoo mogelijk, klaar en overtuigend moog worden.

T.

Eerst derhalve de vraag': wat is Gelukzaligheid? waarvan de beandwoording, hoe moeielijk en omflachtig zy uit hoofde der verschillende denkbeelden en gewaarwordingen aan ieder een eigen, ook schijnen mag, zich echter daardoor misschien bestemmen en beperken laat, dat wy haar door deze twee woorden, bevredigde behoefte, trachten uit te drukken (\*). Waar geene, volstrekt geene behoefte is, dat is,

(\*) Woorden zeker, die niet dan een wel onbestemd en onzeker denkbeeld met zich brengen, en in zich-zels niets behelzen! Bevredigde behaeste is te niet gedane behoeste, en dus niets. Echter kan de gelukzaligheid niet in een bloot negasis bestaan, maar zy moet noodwendig iets stelligs zijn. — Doch het zijn-zels is, in de bewustheid daarvan, het stellige. — Zoo koomt dan de gelukzaligheid neër op het bloote zijn? — Ja, voor zoo verr' dit volkomen en eenstemmig genoten wordt. — Doch zoo is het alleen in God. En immers moet dan volgen, dat er geen gelukzaligheid dan in God is; en de onze nooit anders dan betreklijk kan zijn, en dus wordt des Schrijvers voorstelling aannemelijk. Doch beter zou men zeggen beveediging van behoeste; en zoo laat zy zich duidelijker bevatten by een wezen welks aart is, behoestig ta zijn.

was men niet gevoolt jets te behoeven. waar men niets wil of weascht, mear niets poogt of tracht, dasr is ook geen aanleg, geene vatbaarheid, geene entfanklijkheid voor 't gevoel van geluk. En, waar behoefte is, waar men eene ledigheid voelt, waar men voelt iets te ontberen en noodig te hebben. waar men iets wil en wenscht, mar iets tracht en freeft . daar is . ook aanleg . vatbaarheid . en ontfanklijkheid voor gelukzaligheid. Zekerlijk ook aanleg, vatbaarheid, en ontfankelijkheid voor ongeluk-Want even gelijk bevredigde behoefte, zaligheid. vervilling der gevoelde ledigheid, ontfangst van 't behoefde, genot van het gene waarnaar men honzerde en dorstede, bereiking van 't geen men verlangde, en bezit van het gene waar men maar streefde - even gelijk bevredigde behoefte gelukzaligheid -is zoo is ook enbevredigde behoefte een gevoel van ledigheid zonder vervulling, een honger zonder verzediging, een willen zonder vermogen, een verlangen zonder bezitting, een hijgen en smachten zonder genot, een trachten, een streven naar iets, zonder dat iets te bereiken, te grijpen, te omvatten; zoo is behoefte zonder hare bevrediging niet flechts een gebrek aan gelukzaligheid, maar in zich-zelve reeds Ongelukzaligheid.

Daarom derhalve, dewijl er een gevoeld wordende behoefte moet zijn, waarvan de bevrediging of nietbevrediging alleen het gevoel des welbehagens of misbehagens, der gelukzaligheid of ongelukzaligheid voort kan brengen, daarom kan ook al het levenlooze, om dat het geen behoefte, geenen wensch, geenen wil, geen verlangen gevoelt, noch gelukkig kig noch ongelukkig worden; en daarom is ook al wat leeft en gewaarwording heeft, voor een zekeren hoogeren of lageren graad van geluk - nf ongelukzeiligheid vatbaar, dewijl het behoefte, verhevener of lager, grover of fijnere, lichamelijke, dierlijke of geestelijke behoeften, gevoelt.

Daarom ook is derhalve de mensch, hoe meer hy zich uit zinen bloot dierlijken toestand omwikkelt. hoe hooger zijne behoefte steigert, hoe zuiverer gedstelijk zy wordt, ook in den zelfden grand voor sen hooger zuiverer en geestelijker gelukzaligheid aaudoenlijk en vatbaar; ofschoon hy cira dit leven dan ook in gelijken graad ongelukzaliger zijn mochti. dan die in een byna geheel dierlijken toeshand leefe: om dat hier de bloot lichamelijke, dierlijke behoefte -volkomen (\*), deorgeestelijke daartegeningeer weinig bevredigd kan worden. Daardoor ziin ook de kinderjaren gemeenlijk de gelukkigste van dit leven († 12 daardoor is de kindertoestand de zoo dikwiiks geptezen, zoo dikwijls benijdde, zoo dikwijls weer te rug gewenschte gelukzalige toestand, im dat het kind meest flechts lichaamlijke, dierlijke behoeften en begeerten heeft, die hier op het rijkelijkst en ter ver--zadiging toe, bevredigd kunnen worden; en zoo lang

<sup>(\*)</sup> Dit ontken ik. Even zoo min als de geestelijke, en minder nog. Een blijk daarvan is de verwoesting van al het lichamelijke door zich-zelf.

VERT.

(†) Zoo men elkander wijs maaks. — Doch zijn zy het inderdaad, het is door de geestelijke zemeenschap met de hooger wareld, die over hen warkt, en waarvan zy invloeden genieten, die men naderhand van zich stoot. Jeder grijsgewordene denke zijn leven na

lang het kind is, minst van die geestelijke behoesten weet, van die wenschen en vorderingen, die hoofd en hart, ziel en geest gevoelen (\*), en die hier minst naar den eisch voldaan en verzadigd kunnen worden.

Ç,

#### II.

Onderzoeken wy nu verder den geheelen weg, dien Gods goedheid en wijsheid ten allen tijde met den mensch gehouden heeft, zoo zal het, zelfs by het vluchtigste overzicht, ons welhaast blijken, dat het en en de zelfde trapsgewijze voortgang is, dien wy in alles bespeuren, wat ons in geheel de schepping van Hem zichtbaar is. Gelijk de duistere nacht niet in eens tot den heldersten zonneschijn, maar eerst door de allengs lichter en lichter wordende morgenschemering tot het helderste daglicht overgaat; lijk de winter als by opklimming langs de trappen des voorjaars tot den zomer overgaat; gelijk de zaadkorn niet op eenmaal tot een volwassen plant, het eikeltjen niet in eens tot een boom wordt, maar (als al het overige) zich by graden en trappen ontwikkelt en in ontallijke naauwlijks bemerkbare vorderingen naar dat gene streeft, wat het worden moet; zoo wordt het kind niet op eens een man, en de behoefte van een kind nog niet terstond de behoefte

<sup>(\*)</sup> Een goed argument ad hominem. Transeat cum caseteris! Maar de kindsheid levert (zoo men haar slechts wel weet waar te nemen, en van haar leeren wil) geheel andero gronden op. Ware de tegenwoordige wareld daar slechts vatbaar voor!

van een man. Maar gelijk het kind langs de trappen. van knaapjen en jongeling - doch dit zelfs waren nog te snelle schreden, en zelfs een soort van sprongen die de Natuur zich niet veroorlooft: neen gelijk het kind t' elken oogenblik van trap tot trap opklimt tot den mannelijken staat toe; zoo klimt daarmee ook zijn behoefte al hooger en hooger. en wordt al steeds dringender, uitgebreider, en meer omvattende, steeds meer van het bloot dierlijke, het bloot kinderlijke verlangen afgetrokken, tot het tot een man gerijpt, in het bezit, in het genoegen van 't geen het als kind, als knaapjen, als jongling eerst noodig kreeg, eene nieuwe uitgestrekte behoefte in zich voelt opstaan, die, als zijn vast naderend graf, alles verslindend wat het tegenwoordige leven geven kan, hier zoo weinig bevrediging vindt, dat zy veeleer, door alles sechts aangezet en dringénder gemaakt, finachtende naar een anderen toestand uitziet, waar zy haar bevrediging en verzadiging in wachten moet.

En zeker zal hy daar bevrediging en verzadiging en volkomen voldoening voor zijne dringende en hier onbevredigd gelaten behoefte vinden; zich toebedeeld vinden van Hem, die deze behoefte, deze begeerte, dit verlangen, dezen honger zoo zonder eenig toedoen van buiten, in hem liet opkomen en zoo dringend en onuitroeibaar worden. Zeker zal hy wat hy hier te vergeefs zocht, vervulling der gevoelde ledigheid, bezit van het gemiste, genot van dat geen waarnaar hy hongert en dorst, bereiking van dat gene dat hy wil en wenscht, verkrijging

ging van 't gehe waar hy naar poogt en naar macht, in dien hoogeren staat even zoo wel vinden, als hy zoo menige lagere behoefte hier bevredigd wond; ja ook dat alles zich even zoo zeker van dien verleend en gelehonken zien, als hem door dien zelfden eenmaal gelukzaligheid en volkomen heil toegezegd en beloofd wierd; — devijl zijn gelukzaligheid anders verschrikkelijk verwoest en in ongelukzaligheid veranderd zou worden, by aldien hy op den duur aan eene waarachtige onbevredigde behoefte moest lijden.

· Daar is immers in geheel het by ons bekende Rilk der schepping geene soort van wezens die, naar de inrichting der goedheid van hunnen Schepper, aan het onbevredigd laten van hun dringendste behoefte liiden moeten! Den vogel is het een behoefte, door de lucht te vliegen, en hy verkreeg vleugelen waar hy zich mede in de lucht heft: den visch is het water tot behoefte, en in het water kan hy die bevredigen. De worm verschuilt zich gaarne in de aarde; de rusp voedt zich gaarne met bladeren; en werd de rusp wel in 't stof, de aardworm op het geboomte gezet? Werd het dier welks behoefte vleesch is, tot het gras als zijn voeder verwezen; of het rund dat gras behoeft, gedwongen op vliegen en gewormte te azen? Wordt overal en in alles ieder dringende behoefte van elk wezen niet bevredigd? Of werd er in eenig wezen een honger, een verlangen, een trek gelegd, tot welks gereedste voldoening ny die geen wezens dan ter gelukzaligheid scheppen kon, niet tevens eene inrichting getroffen heeft?

Zoo zeer ook aan den eenen kant dit u een recht geeft om te besluiten, dat Hy, die ook het geringste schepsel dat gene verordent wat het noodig heest : en aan dat schepsel op die wijze eene gelukzalige heid op zijne wijze verschaft, u des te minder vergeten zal naar mate gy verhevener wezen zijt: -zoo zeer gy ook uit even rechtmatige en voor Hem die u sechts tot gelukzaligheid schiep, dwingende aanspraken op geluk, dat gy hier nog zoo gebrekkelijk zoo ongenoegzaam, zoo onvolkomen, en (by de onmogelijkheid van Uwe zoo hooggesteigerde. zoo wijd uitgestrekte en zoo alles verzwelgende behoeste hier bevredigd te zien ) hier ook nooit anders den onvolkomen kunt en zult voelen: - zoe zeer, zeg ik, als gy hieruit, als gy uit deze door uwe betrekking tot een zoo rechtvaardigen als weldadigen Schepper (om dus te spreken) dwingend gemaakte aanspraken op een u genoegzame. maar hier niet te vinden, niet mogelijk te maken. gelukzaligheid, met alle waarheid en met alle recht af moogt leiden: dat gy deze gelukzaligheid daar dan eenmaal in den shat eener hooger volkomenheid, vinden; en dus aan de overzijde des grafs alle uwe nog onbevredigde behoeften, alles wat uw geest en hart vorderen, zonder voldoening van t welk gy u niet zalig gevoelen kunt, gants bevredigd en tot het volkomenste peil van genoegzaamheid verzadigd zult vinden (gelijkerwijs als de behoefte van uw kindsheid, van uw vroeger en later wasdomstijd, en van uwe jongelingschap, met voleinding uwer mannelijke rijpheid vervuld de werd) -;

werd) —; even zoo weinig echter zult gy daar eene overlading van deze gelukzaligheid, eene voor altijd en in eeuwigheid vergenoegde gelukzaligheid met de dood verwachten of vreezen kunnen, wanneer gy slechts wederom acht geeft op den trapswijze gang der Opperste wijsheid, die in de uitdeeling der gelukzaligheid aan alle wezens zoo zichtbaar is.

Even zeer verwijderd van stiefmoederlijke ontsparing en van blind verkwistende hefde, geeft Gods goedheid en wijsheid alle wezens rijklijk, het geen zy behoeven; maar niet dat gene waarvoor zy onvatbaar zijn. Geef, by voorbeeld der mug geene leeuwensterkte, den mol 't scherp gezicht van den adelaar niet, noch den elefant de vleugelkracht om zich in de lucht op te heffen; want noch die mug behoeft die leeuwenkracht, noch de in 't duister der aard wroetende mol het heldere arendsoog, noch de elefant yleugelen. Ter zake dat de dieren meest een bepaalde foort van spijze behoeven, daarom werd het dier slechts deze soort gegeven, en niet die menigvuldige overvloed die den menschen tot voedsel moet strekken. En daar de aangeboren kunstdrift-(het Instinkt) alleen het dier genoegzaam door 's levens werkzaamheid geleidt; te dier zake werd het onderwijs dat den mensch onontbeerlijk is, nooit een Dier meegedeeld. - Immers' geeft gy-zelf 't kleine kind niet dan melk. in de plaatse van vaster spijs, en wanneer het wat grooter wordt eenig speeltuig in de hand; om dat het u blijkt, dat de zuigeling nog geen sterker voed-

voedsel, het knaapjen nog geene andere bezigheid noodig heeft. En dan eerst zult gy hem iets van meer belang in de hand geven, als hy in staat is om het te gebruiken; dan eerst hem tot hooger onderwijs opleiden en met verhevener kennis toerusten, wanneer hy daar vatbaar voor geworden zal zijn; om dat gy gevoelt, dat gy, in vroeger tijd, hem daarmge overladen, mee bezwaren, en zijn geluk daar niet flechts niet mee vergrooten, maar omstoten en verminderen zoudt. Immers zoudt gy 't zelf moeten gevoelen, dat by aldien gy anders deedt, uw liefde voor 't kind, en uw wensch, om hem vermaak te doen en hem uw geluk meê te deelen, blind zou zijn en op de onvergeeflijkste zwakheid en dwaasheid uitloopen. En zou God dan anders met u te werk gaan? Zou God zich van de Hoogste wijsheid, die Hy alomme zoo zichtbaar ten toon spreidt, laten aftrekken door zulk eene verblindende zwakheid? Zou Hy u terstond na de dood met alle Hemelheerlijkheid overhoopen? U dan met een overbodigheid overstelpen waarvoor gy ook dan nog niet vatbaar zoudt zijn, en die u onbevattelijker, ongenietbarer, meer ter nederdrukkend zou zijn, dan de scepter eens grooten Staatsbeheerschers, de spiegelkijker eens Starrenkundigen en het duistere boek des Geleerden, voor het kind, dat in den bal nog al zijn genoegen vindt.

Met geene mogelijkheid, neen! Het geen gy behoeft, zal u daar ook volkomen geschonken worden; want verzadiging en volkomen genoegen heeft Ged

Digitized by Google

God u, door uw gevoel-zelf en tevens door Zin woord, beloofd. Waaraan gy gebrek gevoelt, ten dien opzichte zult gy daar vervuld, verzadigd, en voldaan worden met al dat gene waarnaar gy hongert en dorst, en waar hart en geest reeds naar haken. Daar zult gy verkrijgen, daar zult gy weten, daar zult gy vermogen, al wat u tot een dringende behoefte geworden zal zijn - het zij rust of vrijheid, vorschings - of werkingskracht. vordering in de zake der waarheid, natuur- en wezenkennis, ontwikkeling des voorledenen of opklaring der toekomst, dieper inzicht van 't geen u op deze aarde nog onbegrijpelijk gebleven zal zijn. of kennis van de Millioenen andere warelden gemeenschappelijk genot met de reeds voor u verheerlijkte, of nabyheid omtrent hen die gy achterliet. - Met één woord; welk eene foort van gonoegen, en welk eenen graad van genoegen u tot behoefte geworden zal zijn, gy zult ze daar vinden, om dat het u, zonder dat, aan Gelukzaligheid ontbreken zou. Maar ook op dien tweeden trap, dien gy daar met uw dood bereiken zult, zult gy geen ander genoegen en geenen anderen graad van genoegen vinden, dewijl uw gelukzaligheid daar anders flechts door lijden zou.

Voorzeker! dit leerde u de geheele ladder of levenstrap, waar langs gy reeds hier van kind tot man opklomt. Voorzeker klimt gy ook daar van den eenen trap tot den anderen op naar boven; voorzeker klimt daar ook uwe behoefte van deene

eene voldoening tot de andere naar boven; en gelijk deze steeds hooger en hooger klimmende behoefte u voor eene steeds hooger en hooger klimmende Gelukzaligheid vatbaar zal maken, zal met de bevrediging daarvan, uwe gelukzaligheid na de dood in de zelfde opvolging trapsgewijze altijd hooger en hooger stijgen. Amen!

