

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

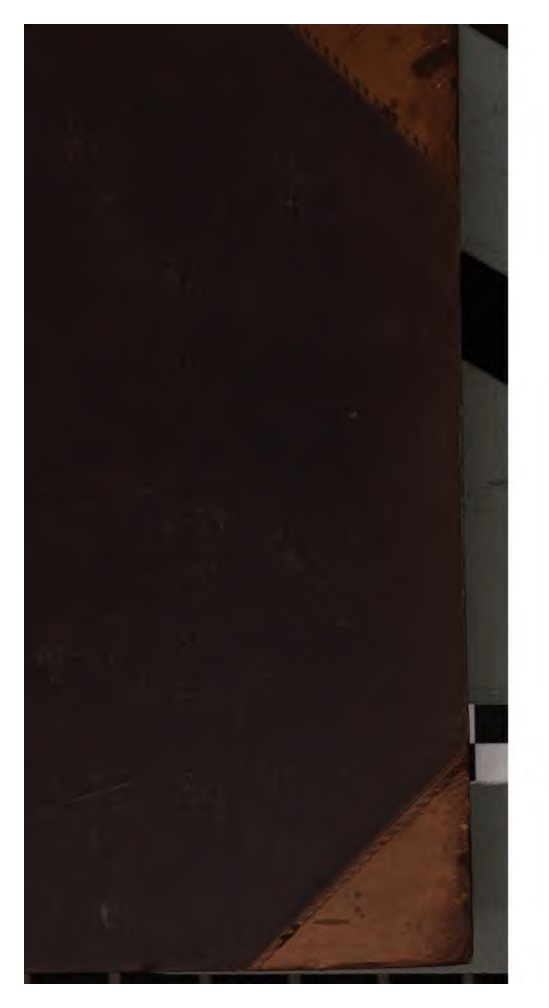
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





97 d. 8 =Vol. 8 R. 2. 8h

•

.

1

. . •

. •

### Meal=Encyklopädic

für

# protestantische Theologie und Kirche.

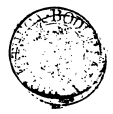
In Verbindung

mit vielen protestantischen Cheologen und Gelehrten

herausgegeben

von

Dr. Sttzog, ordentlichem Brofeffor ber Theologie in Erlangen.



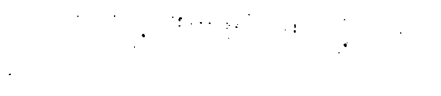
Achter Band.

Rönig bis Manna.

Stuttgart und hamburg.

Rubolf Beffer.

• . •



·

•

• • • •

### Ornd von Blum und Bogel in Stuttgart.

,

**Rönig**, Johann Friedrich, nimmt in der Reihe der "dogmatischen Birtuosen" res 17. Jahrhunderts eine nicht unbedeutende Stelle ein. Er ift geboren 16. Dtt. 1619 ju Dresten, studirte ju Leipzig und Bittenberg, betleidete dann die Stelle eines ichwe= rijchen hofpredigers, wurde 1651 Prof. ber Theologie zu Greifswalde, 1656 Superintentent zu Metelnburg und Razeburg, endlich 1659 Professor der Theologie zu Rostod, wo er ren 15. Sept. 1664 starb. Seine Theologia positiva acroamatica. Rost. 1664, rie verschiedene neue Auflagen erlebte (Ed. VI. Rost. 1680. 8. Witemb. 1755.), mar not ihrer Trodenheit ein viel gebrauchtes Lehrbuch der Dogmatik, worüber auf den meisten Universitäten gelejen wurde. hahn, Richter, haferung haben es erläutert und commentirt. Ja, es bildete dieses Compendium die Grundlage zu dem berühmtern Birte bes Joh. Andr. Quenftädt (f. d. Art.) vgl. Walch, Bibl. theol. sel. T. I. p. 39. Deinrich, Berfuch einer Geschichte ber verschiedenen Lehrarten ber chriftlichen Glaubens= wabrheiten und ber mertwürdigsten Systeme und Compendien berfelben. Lpz. 1790. E. 339 ff. Schrödhs R.G. feit ter Ref. VIII. E. 11 und bejonders Gag, Ge= schichte ver prot. Dogmatit I. S. 321 ff. — Nicht zu verwechseln mit Joh. Friedrich ist ter etwas ältere Georg König (geb. den 2. Febr. 1590 zu Amberg in der Pfalz, gest. als Projeffor zu Altorf 1654), ber Casus conscientiae ichrieb. Altorf 1676. 4. Sagenbach.

**König**, Samuel, eine in ber Geschichte bes schweizerischen Pietisnus und Sepatismus nicht unwichtige Persönlichkeit, wurde um 1670 zu Gergensce im Canton Bern geboren, wo sein Bater Pfarrer war. Seine Studien machte er in Bern und Zürich, wozu sich nach damaliger Sitte noch eine Reise nach Holland und England gesellte. Für tie orientalischen Sprachen, die überhaupt um diese Zeit start in der reformirten Kirche betrieben wurden, zeigte Rönig große Vorliebe und Talent, so daß ihn seine Anhänger einen "Trientalisten ersten Nanges" nannten. Nicht nur aber mit der orientalischen Gelehrsamkeit, seigte bekannt geworden und hilastischen Richtungen jener Zeit war er auf dieser Reise bekannt geworden und bald zeigte er sich, nachdem er auch noch mit Petersen is Schriften genauer sich befreundet hatte, als einen begeisterten Unhänger ter Lehre vom taussensichen Reich. Nach Bern zurückgetehrt ließ er sich in das Pretigtamt ausschweis bereits in Bern einigen Unhang gesunden und wurde besonter Spitalpredigers an der Kirche zum heil. Geist. Um diese Zeit hatte ter Spener'sche Pietismus bereits in Bern einigen Unhang gesunden und wurde besonters durch den geistig hoch begabten Cantibaten San. Lut (Lucins) vertreten.

Rönig stand anfänglich diefem Kreise ferne, wurde jedoch immermehr in denselben hineingezogen und so erscheint von da an auch seine Ledensgeschichte in die Geschichte des bernerischen Pietismus verflochten. Wie anderwärts stellte sich dem Pietismus auch in Bern die Orthodoxie der Landeskirche entgegen, den 3. April 1698 ward eine Specialcommission gegen "Quäferei, unerlaubte Versammlungen und Sonderungen in Lehren" uiedergeset, und im Angust desselben Jahres ernannte der große Rath die sogenannte "Religionscommission" mit dem Auftrage, das ganze Pietistenwesen (in Vern) zu untersuchen und darüber Bericht und Anträge zu bringen. Weltliche Patricier standen an der Spisse dieser Commission. Auch Rönig mußte sich vor derjelben zu verschiedenen Malen verantworten. Er verhehlte seine chilastischen Ansichten nicht, seste vielmehr die-Real-Auchtopabie für Theologie und Rirche. VIII.

. .

## Meal = Encyklopädic

für

# rotestantische Theologie und Kirche.

In Berbindung

mit vielen protestantischen Cheologen und Gelehrten

herausgegeben

von

Dr. Strzdg, orbentlichem Profeffor ber Theologie in Erlangen.



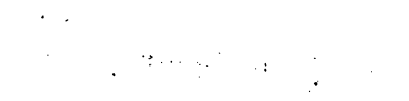
Achter Band.

Rõnig bis Manna.

Stuttgart und Samburg.

tubolf Beffer

17. d. d. 1867. - 1. Ref. Com. Rak:



•

#### Drud von Blum und Bogel in Stuttgart.

,

**Rönig**, Johann Friedrich, nimmt in der Reihe der "bogmatischen Birtuosen" res 17. Jahrhunderts eine nicht unbedeutende Stelle ein. Er ift geboren 16. Ott. 1619 ju Dresten, studirte zu Leipzig und Bittenberg, befleidete bann bie Stelle eines ichmerijchen hofpredigers, wurde 1651 Prof. der Theologie zu Greifswalde, 1656 Superin= tentent zu Mekelnburg und Razeburg, endlich 1659 Professor der Theologie zu Rostock, wo er ren 15. Sept. 1664 starb. Seine Theologia positiva acroamatica. Rost. 1664, tie verschierene neue Auflagen erlebte (Ed. VI. Rost. 1680. 8. Witemb. 1755.), mar not ihrer Trodenheit ein viel gebrauchtes Lehrbuch ber Dogmatik, worüber auf ben meisten Universitäten gelesen wurde. hahn, Richter, haferung haben es erläutert und commentirt. Ja, es bildete bieses Compendium die Grundlage zu dem berühmtern Erte res Joh. Andr. Quenstädt (f. d. Art.) vgl. Walch, Bibl. theol. sel. T. I. p. 39. feinrich, Berjuch einer Geschichte ber verschiedenen Lehrarten ber christlichen Glaubens= rabrheiten und ber mertwürdigsten Systeme und Compendien derfelben. Lpg. 1790. E. 339 ff. Schrödhs R.G. feit ber Ref. VIII. €. 11 und bejonders Baß, Ge= schichte ber prot. Dogmatik I. S. 321 ff. - Nicht zu verwechjeln mit Joh. Friedrich ift ter etwas ältere Georg König (geb. den 2. Febr. 1590 zu Amberg in der Pfalz, geft. als Brojeffor zu Altorf 1654), ber Casus conscientize ichrieb. Altorf 1676. 4. Sagenbach.

**König**, Samuel, eine in ber Geschichte bes schweizerischen Pietismus und Sepatismus nicht unwichtige Persönlichkeit, wurde um 1670 zu Gergensee im Canton Bern geboren, wo sein Bater Pfarrer war. Seine Studien machte er in Bern und Zürich, wozu sich nach damaliger Sitte noch eine Reise nach Holland und England gesellte. Für rie orientalischen Sprachen, die überhaupt um diese Zeit start in der reformirten Kirche betrieben wurden, zeigte König große Vorliebe und Talent, so daß ihn seine Anhänger einen "Drientalischen ersten Nanges" nannten. Nicht nur aber mit der orientalischen Gelehrsamkeit, sochern auch mit den musstischen und chilastisschen Kichtungen jener Zeit war er auf tieser Reise bekannt geworden und bald zeigte er sich, nachdem er auch noch mit Veter sein schriften genauer sich befreundet hatte, als einen begeisterten Anhänger ter Lehre vom taussenschen. Nich Dern zurückgetehrt ließ er sich in das Pretigtamt ausschnen und bekleidete anfänglich die seinen weitgreisenden Planen wenig zusagenre Rolle eines Spitalpredigers an der Kirche zum heil. Geist. Um diese Zeit hatte ter Spener'sche Pietismus bereits in Bern einigen Anhang gesunden und wurde besonters durch den geistig hoch begabten Cantidaten Sam. Lutz (Lucins) vertreten.

Rönig stand anfänglich diefem Kreise ferne, wurde jedoch immermehr in denselben bineingezogen und so erscheint von da an auch seine Lebensgeschichte in die Geschichte bes bernerischen Bietismus verslochten. Wie anderwärts stellte sich dem Pietismus auch in Bern die Orthodorie der Landestirche entgegen, den 3. April 1698 ward eine Specialummission gegen "Quäterei, unerlandte Versammlungen und Sonderungen in Lehren" uedergescht, und im Angust desselben Jahres ernannte der große Rath die sogenannte Religionscommission mit dem Auftrage, das ganze Pietistenwesen (in Vern) zu wtersuchen und darüber Verscht und Anträge zu bringen. Weltliche Patricier standen al der Spipe dieser Commission. Auch Rönig mußte sich vor derselben zu verschiedenen Ralen verantworten. Er verhehlte seine chilastischen Ansichten nicht, setzte vielmehr die-Neal-Ausstoge und Richte vill.

felben mit freimüthiger Beredtfamteit auseinander und verantwortete fich auch über feine Predigten, in denen er ernstlich auf Buse und Wiedergeburt brang. Unter seinen theo= logischen Gegnern erscheinen besonders die theologischen Brofessoren 2898 und Rudorf. Diese brachten es auch dahin, daß König nicht nur seiner Stelle entset, sondern auch tes Landes verwiefen wurde. Auch gegen die übrigen Bertreter diefer Richtung wurde mit größerer ober geringerer Schärfe eingeschritten, und um allem weitern Umfichgreifen feparatistischer Richtungen vorzubeugen, wurde (Juli 1699) der sogenannte Associa= tionseid eingeführt, ber nicht nur in Butunft von Allen geleiftet werden follte, bie fich um eine geiftliche Stelle meldeten, sondern auf den sich auch neben den im Amte stehen= ben Predigern die Bürger= und Einwohnerschaft ber Stadt Bern verpflichten follte. Dagu tam eine ftrenge Büchercenfur, Berbote religiöfer Zusammentünfte u. f. w. Der Des Landes verwiefene König begab fich nach Herborn, wo er an dem dortigen Professor Borch (f. b. Art.) einen Geistesverwandten fand. Bald murde er aber als ein "fchweizerischer Erzverführer und Erzteper" aus dem Rassaulichen ausgewiefen, worauf er sich in die Grafichaft Sayn=Bittgenstein, bas befannte Afpl der um ihres Glaubens wil= len vertriebenen Pietisten, Inspirirten u. s. w. begab. In Berleburg fand er sehr gute Aufnahme. Er würde bei feiner Empfänglichkeit für das Extravagante im Christenthum, ähnlich feinem Freunde Borch, eine Beute der finnloseften Schwärmerei geworden seyn, wenn er nicht ju rechter Zeit aus biefer Utmofphäre wäre herausgeriffen worden. Er begab fich 1700 nach halle, woselbst ber reinere Bietismus betanntlich bie nach ihm benannte Schule aufgerichtet hatte; boch vertauschte er auch diesen Aufenthalt bald mit bem in Magdeburg, wo er in bem benachbarten Nieberbodeleben eine zweite heimath fand; benn hier traf er außer bem ihm ichon burch feine Schriften theuer gewordenen Petersen und beffen Gattin, Johanna Eleonora von Merlau, auch seine schweizerischen, gleich ihm aus bem Baterland vertriebenen Glaubensgenoffen, jeinen frühern Beschützer, Nit. v. Robt und feinen Schüler Fellenberg, der indeffen Robts Schwiegerjohn geworden war. Nach einer fast zwölfjährigen Exulantenzeit, erhielt Rönig endlich wieder eine öffentliche Anftellung am hofe bes Grafen von Ifenburg, ju Büdingen, als französischer Prediger. Hier verlebte er 18 Jahre, mährend welcher Zeit er auch mehrere Schriften herausgab. Rurz vor oder bald nach feiner Anstellung hatte er feine Baterftadt wieder besucht, aber um fo weniger eine freundliche Aufnahme gefunden, als er turg zuvor durch eine Schrift: "ber Weg bes Friedens" feine Gegner auf's Neue ge= reizt hatte. Gleichwohl follte er nicht in ber Verbannung sterben. Rachdem die meisten feiner Gegner gestorben maren und fich auch in Bern manches geändert hatte, und zwar ju Gunften ber früher verfolgten Richtung, durfte König 1730 wieder in feine Baterftadt zurücktehren, wo ihm fogar ber Lehrftuhl ber orientalischen Sprachen und ber Da= thematif anvertraut wurde; boch hatte er nach bem Zeugniß seines Freundes Sam. Luty vieles von ber Rohheit ber Studenten zu leiden. Er fuhr fort, religiöfe Privatversamm: lungen ju halten. Um Oftern 1732 wollte er auch in Bafel Erbauungsstunden halten, erhielt aber den Befehl, innerhalb 24 Stunden sich von Stadt und Landschaft zu entfer= nen. Nuch nach Deutschland machte er Ausflüge als Reiseprediger und unterhielt über= haupt seine alten Verbindungen. Er starb den 30. Mai 1750. Von seinen Schriften find zu nennen: Betrachtung bes inweudigen Reichs Gottes, wie es im Bergen bes Menschen aufgerichtet wird. Basel 1734. Theologia mystica ober geheime Gottesge= lehrtheit, barin gezeigt wird, wie alle Stücke der göttlichen Wahrheit im innern Menschen des Herzens müffen erkannt, im göttlichen Lichte eingesehen, angenommen und ge= glaubt, ja erfahren und geschmedt werden. Bern 1736. Bgl. F. Trechsel, Samuel König und ber Bietismus in Bern, ein Beitrag zur vaterländischen Kirchengeschichte im Berner Taschenbuch 1852, woselbst auch die von dem Berfasser benützten handichriftlichen Quellen angegeben find. Sagenbach.

Rönige, Bucher ber. Unter bem Titel Bucher ber Rönige find uns in dem masoretischen Text und ber deutschen Uebersepung Luthers zwei Bucher überliefert, welche

fictbar und unbestritten ein Ganzes bilden und nur einen Berfasser oder Herausgeber haben. Denn 1 Kön. 22, 54. bricht mitten im Leben bes ifraelitischen Königs Ahasja ab und 2 Kon. 1, 1. 2. fährt an demfelben fort. Ebenjo ift bas 1 Ron. 17. eingeführte Leben bes Propheten Elias noch nicht beendigt, und wird 2 Rön. 1, 3. fortgeführt. Man **fonnte** sich auch nicht benken, warum gerade da ein Berfasser mit seinem Werke abge= brochen haben follte, das dann von einem anderen Verfasser gerade so fortgeführt worben wäre. Die Einerleiheit bes Berfassers beider Bucher beweist ichon bie beutliche Rückbeziehung 2 Kön. 23, 16—18. auf 1 Kön. 13, 2., abgesehen von der steten Zurück= weisung auf die Günde Jerobeams im zweiten Buche gleichmäßig wie im ersten; vgl. 1 Kon. 15, 26. 34; 16, 26. 31; 22, 53. mit 2 Kön. 3, 3; 10, 29; 13, 2; 14, 24; 15, 9. 18. 28., und verselben 'gleichmäßigen Zurüctweisung auf David als Borbild bei ben Königen Juda's. Die Abscheidung der beiden Bücher ift bennach ganz willfürlich ge= macht und nur zur Bequemlichkeit in zwei Buchrollen zerlegt worden, wie venn nach Jose= phus, Melito von Sarbes, Origenes und Hieronymus auch bie Juden die beiden Bücher nur als ein Buch zählen. Allein man findet felbst zwijchen bem Ende bes zweiten Buches von Samuel und bem Anfang bes erften Buches ber Rönige feinen Abfatz, ba fich 1 Kön. 1, 1. ganz an 2 Sam. 20, 26. anschließt und nur die Beilagen 2 Sam. 21-24. mifchen fich hat. Degwegen hat ichon Jahn, Ginl. 2, 232 ff. nachgewiejen, daß bie Buder Samuels und der Rönige von einem Berfasser herrühren, weil Anlage und Aus= jührung durch alle vier Bücher ganz einerlei sey, wie man co nur von einem und dem= jelben Berfaffer erwarten könne, und weil auch bie Sprache und Schreibart nur Einen Berjaffer verrathe, wie denn auch gleiche Redensarten in allen diefen Büchern vorkom= Bgl. 1 Sam. 25, 22. mit 1 Kön. 14, 10; 16, 11; 21, 21. 2 Kön. 9, 8. men. Bu ver Aehnlichkeit ber Behandlung fann man 1 Kön. 4, 1—6. rechnen, was ganz mit 2 Sam. 8, 15—18. übereinstimmt. Sachliche Rückbeziehungen aber finden sich 1 Non. 2, 26. auf 1 Cam. 2, 35. und 1 Kön. 2, 11. auf 2 Cam. 5, 5., bejonders aber 1 Kön. 2, 4. auf 2 Sam. 7, 12-16. Wenn aber auch die beiden Bücher Samuels und ber Rönige nur Einen letten Verfasser haben, mas to Bette, Einl. S. 186. u. Thenins, Comment, an ten Büchern ber Hönige Einl. §. 1. ohne irgend einleuchtente Begründung läugnen; fo ift doch anzunchmen, daß ichon der Verfaffer fein Wert in verschiedenen Theilen berausgab, worauf die Nachträge 2 Sam. 21—24. deutlich genug hinweisen, und womit übereinstimmt, bağ von ben älteften Aufzählern ber alttestamentlichen Bücher ichon bie Bücher Samuels und der Könige als zwei gezählt wurden. Die Siebzig, welchen Bulgata folgt, geben diefen Buchern ben einfachen Namen "Rönige," und zählen nun, ba fie bie 216= icheitung auch an den gleichen Orten machen, vier Bücher verselben.

Auch das Buch der Richter hat ähnlich wie der Schluß der sogenannten Bücher Zamuels Nachträge. Nämlich Kap. 17. u. 18. bildet den ersten, Rap. 19—21. den zwei= ten und das Buch Ruth nach seiner Stellung in den Siebzig, zu welcher mit gutem Tafte Luthers Uebersetzung zurückgekehrt ist, den dritten Nachtrag.

Echon diese Gleichheit der Einrichtung mit der am Ende des zweiten Buches Samuels berechtigt zu der Frage, ob nicht etwa auch das Buch der Richter zu demselben Werte gehöre, das wir hier vor uns haben und denselben Versasser venigstens Ueber= arbeiter und herausgeber habe. Dadurch erhielten wir auf eine nicht unpassen Weber= ärbeiter und herausgeber habe. Dadurch erhielten wir auf eine nicht undfiende Weise Ein großes ursprünglich in drei Theile zerlegtes Werk, dessen und zweiter Theil Anhänge enthält, welche der Versasser, des siehen und zweiter Theil Eicherheit einzureihen wußte und refhalb mit historischer Gewissenhaftigkeit je am Ende des ersten und zweiten Theils als Nachtrag gab; ein Versahren, das zugleich zu dem ge= lehrten Bearbeiten der Geschichtsquellen stimmt, das wir in der Zeit furz vor und während der babylonischen Gesangenschaft wahrnehmen können. Diese Voraussezung besträtigt sich, wenn wir näher zusehen, durch manche Zeichen, woron wir nur der anführen wollen.

: Oft es nicht auffallend, daß die brei Anhänge, das Buchlein Ruth mitgerechnet, am

Schlusse bes Richterbuches von Bethlehem ausgehen? Will der Berfasser nicht durch dieselben und namentlich den dritten auf David vorbereiten, dessen Geschlechtsregister am Ende des Büchleins Ruth gegeben wird? Dies ist um so einleuchtender, je mehr wir sonst in seinem Werke, 1 Sam. 16, 1 ff., die Einleitung zu dem Leben Davids, dem Mittelpunkte seines Werkes, mit gerechtem Befremden vermissen würden, während er sich ausführlich über das Geschlecht Samuels, 1, 1 ff., und die Absunst Sauls, 9, 1 ff., verbreitet. Diese Einleitung konnte der Verfasser nur dann entbehrlich sinden, wenn sei= nem Werke das Büchlein Ruth einverleibt war, und wenn dasselbe als Anhang zum Buche der Richter den ersten Theil desselben bildete. Wenn es ferner von Simson heißt: er werde ansahen Iracl zu erlösen aus der Philister Hand, Richt. 13, 5., so hätte der Versteiten des Richterbuches dies nicht so schreiben können, wenn sein wenn sein heißt: versten Beschler Erlösung enthalten hätte. Diese konnt aber erst in den Büchern Samuels; also müssen dieser wind ten Buche der Richter ausmachen.

Das ftärtfte und fprechendste Beispiel und unverwerfliche Beugniß, bag eine hand bieje brei Berte zusammengekettet und als ein großes Wert in brei Theilen berausge= geben hat, liegt in der Zusammenstimmung von Richt. 2, 1—23. u. 2 Kön. 17, 7—23. vgl. 33-41. Hier finden wir Betrachtungen des Berfaffers oder vielmehr Bearbeiters, bie nach Gefinnung und Sprachfarbe fich fo nahe berühren, bag ber Schluß tein übereilter ift, wenn man beide Stellen einem und demfelben Verfasser zuweist. Fast in den= felben Worten fpricht ber Berjaffer in beiden Stellen ben Grund bes Ungluds aus, bas sowohl in der Richterzeit als in der Zeit der Könige Ifrael betroffen habe, und knüpft baran bie geschichtliche Lehre und Ermahnung, welche ben Zeiten bes Erils, in benen er biefes große Wert berausgab, unumgänglich noththat. Bir wollen nur einiges Einzelne hervorheben, was sich leicht vermehren läßt. In beiden Stellen wird das Heraufführen bes Boltes aus Egypten als große, entgegenkommente Snadenwohlthat Gottes vorangestellt, Richt. 2, 1. 2 Ron. 17, 7. In beiden wird auf ten Bund hingewiefen, den Jehovah bierauf mit bem Bolke gemacht und ben es ichnöde gebrochen habe, Richt. 2, 1. 20. 2 Kön. 17, 15. In beiden Stellen wird auf die Befehle Jehovah's hingewiefen, benen die Ifraeliten zur Beit ber Richter wie jur Beit ber Rönige aus bem Wege gingen, Richt. 2, 17. 2 Ron. 17, 18. 16. In beiden wird mit dem Ausdrud הכעים gefagt, wie fie in beiden Beiträumen 3ehovah zum Zorne gereizt haben, Richt. 2, 12. 2 Kön. 17, 11. 17. In beiden wird gleichmäßig gesagt, daß fie dem Baal gedient haben, indem fie Jehovah verließen, Richt. 2, 13. 2 Kön. 17, 16., nur daß in ber letteren Stelle tie größere Bergweigung bes Bögendienstes, ber fpäteren Zeit angemeffen hervorgehoben werden mußte, ber jur Beit der Richter sich einfacher nach der geringeren Bekanntschaft mit den Böllern auf den tanaanitischen Göpendienst beschränkte. In beiden Stellen findet sich namentlich bas gang taratteriftifche und fonft in Profa völlig ungewöhnliche שקים Richt. 2, 14. 16. 2 Kön. 17, 20. 3m Angeficht folch fchlagender Uebereinstimmung gehört boch viel Muth razu, bem Forscher ber biblijchen Geschichtschreibung zu widersprechen, ber mit ebenso schöpferischem Scharfblid als besonnenem Tieffinn dieses Berhältniß zuerft flar erfchaut und in dem ersten Bante feiner in allen Theilen fo wichtigen und lehrreichen Geschichte bes Bolles Ifrael 1, 164-215 niedergelegt hat. 3ch meine ben ebenso viel vertannten als berühmten heinrich Ewald, beffen große Berdienste um die richtige Erkenntniß ber heiligen Schrift erst die leidenschaftlose und gerechtere Nachwelt im vollen Maße würdigen wird; und es ist wirklich unbegreiflich, wie ber sonft nicht unbesonnene, fleißige Bearbeiter der Bücher Samuels und der Könige, Otto Thenius, diefem Ergebniffe Ewaldscher Forschung in §. 1. der Einleitung zu den Büchern der Rönige nur widerfprechen tonnte, ohne sich auf nähere Biderlegung einzulassen. E. Bertheau aber, ber 1845 in ber Erklärung zum Buche ber Richter S. XXVII ff. bie Deinung aufgestellt hat, daß die Bücher der Genefis bis Könige von einem letten Berfaffer herruhren, wird ohne Zweifel bavon zurückgekommen feyn, ba er feben muß, wie zwar burch bie

ŝ

-

Bücher Mosis und Josua's sich der Einfluß eines zu Jeremia's Zeiten lebenden Schrift= stellers wie ein goldner Faden hindurchzieht, daß aber derselbe deßhalb und wegen Aehn= lichteit der Anschauung und Sprache, für welch letztere jedoch Ewald, Israel. Gesch. I, 165 f. bedeutende Unterschiede nachgewiesen hat, noch nicht mit dem Bearbeiter und Her= ausgeber derjenigen Schrift zu identificiren ist, welche das Buch der Richter nebst seinen brei Anhängen, die mit der Erzählung von der Ruth schließen, als ersten, die zwei durch keinen Abscheid zu trennenden, sondern ursprünglich verbundenen Bücher Samuels mit feinen seinen schrift aus der Und bie beiden ebenso ursprünglich in eins verbun= denen Bücher der Könige als weiten Und die sons großen Wertes umfaßt.

hiemit will natürlich nicht gesagt werben, daß von diesen Schriften vorher nichts vorhanden war; vielmehr fand ber Verfasser, welcher in ber zweiten Hälfte bes babylonischen Exiles schrieb, wie aus 2 Rön. 25, 27-30. hervorgeht, das Buch ber Richter, wie auch die Bücher Samuels in schon vorhandenen einzelnen Bearbeitungen vor, und ftellte sie nur in der Art zusammen, wie wir sie jest noch vor uns haben, abfürzend und einfügend, wie es seinem großen Zwede, die Herrlichkeit des davidisch=falomo= nischen Reiches im Gegensatz zu den trübfeligen Umständen der Richter= zeit vor ihm, und der Zeit der Spaltung nach ihm barzustellen und an ber Hand der Berheißung, 2 Sam. 7, von Nathan und 1 Kön. 11, 31 ff., bes. 36. 39. von Ahia ausgesprochen, die sich bis zu Wiedererhebung Jojachins 2 Ken. 25, 27. in ihrer Wahrhaftigkeit burch alle bisherigen, auch die trübsten Beiten erwiesen und immer wieder erfüllt hatte, zur Wiederer= *redung* besselt von den Sehrbachtragen.

Dabei ift zu bemerken, wie der Berarbeiter die glückliche Zeit unter David und Salomo als die Mitte seines Werkes am ausführlichsten beschreidt, dagegen die für das Bolt im allgemeinen und ganzen trühseligen, der wahren Bestimmung desselben widersprechenden, durch Abfall von Jehovah und National-Unglück bessechten Zeiten der Richter und Könige kürzer abfertigt und auch in ihnen über die düstersten wie die Zeiten nach Simfon, wo ihm vielleicht auch genauere Nachrichten über Eli's langes Hokepriesterthum fehlten, und die 55jährige Herrschaft Manasse's am kürzesten hinweggleitet.

Bei bem Buche ber Richter lagen ihm zwei Werke ohne Zweifel fcon vor, die er in Bruchstüden fast unverändert aufnahm\*), und ebenso gewiß auch vom Leben Davids, wo mehrere Spuren, besonders 1 Sam. 17. zeigen, daß er verschiedene Bearbeitungen benützte. Die Bücher der Rönige aber waren mehr fein eigenes Wert, da er wohl der erfte war, welcher aus bem קפר דְרָרֵי שָׁלמה 1 Rön. 11, 41. bem סַפָּר דְרָרֵי שָׁלמה בְרָרֵי מָיָמִים מַפָּר סַפָּר זְרָרָרֵי זָאַלמה 1 Rön. 14, 29; 15, 7, 23; 22, 46. 2 Rön. 8, 23; 10, 20. unb bem סַפָּר דְבְרֵי הַיָּמִים לְמַלְבֵי יִשִׁרָאֵל bie ganze Geschichte vor und nach Salomo zusammenarbeitete. Man tann bemnach allenfalls auch bie Bucher ber Rönige für fich betrachten, weil ber Berfaffer berfelben bas ichon vorliegende Buch ber Richter wenig verändert und bearbeitet und ebenso die Bücher Samuels, die schon in dem ersten Jahrhundert nach Salomo bis zum Tode diefes Königs bearbeitet vorgelegen haben mögen, worauf neben anterem 1 Sam. 2, 27—36. vgl. mit 1 Rön. 2, 26 f., ferner die Erwähnung 1 Sam. 27, 6. führen dürfte, nur fast feinem eigenen Werke voranstellte und einverleibte. Denn tie bebräische Geschichtschreibung hat wie die altarabische das Eigenthümliche, daß immer ber nachfolgende Siftoriograph bie Arbeit bes vorigen nicht nur benützt, fondern mit ber feinigen so verwebt, daß die verschiedenen Theile der verschiedenen Berfasser leicht erkenn= bar bleiben. Die Abfassung des Werkes, welches wir von 1 Sam. 1 — 1 Kön. 2, 46. kfen, glaubt Ewald, Ifr. Gesch. I, 179 f. zwanzig bis breifig Jahre nach ber Spaltung

<sup>\*)</sup> Bon biefen nahm nach Ewalb I, 190 ff. bas erfte in K. 1, 17. 18. 19 – 21. enthaltene einen priefterlichen, bas zweite Richt. 3, 7–16, 31. einen politisch-theokratischen Standpunkt ein und reichte vielleicht bis 100 Jahre nach Salomo hinab.

bes Reiches annehmen zu bürfen. "Der hanptzwech biefes Wertes war fichtbar, bie erhabene Zeit Ifraels, welche jüngst erlebt, aber schon unwiederbringlich dahin war, zu schildern; also mußte zwar die Einheit und Stärke des Reiches unter David und deffen ganze hohe Erscheinung die Mitte und ben Gipfel des Werkes bilden, aber, da Davids Leben und Königthum nur durch das Königthum Sauls, dieses nur durch Samuels We= fen und Wirken verständlich wird, fo war dem Berfasser mit Samuel der rechte Anfang feines Werkes gegeben." Für uns aber bricht das fortlaufende Werk 1 Rön. 2, 46. ab, und Rap. 3. — Rap. 12. scheint wenigstens start umgearbeitet zu seyn. Uebrigens führt noch 1 Ron. 12, 16. vgl. mit 2 Sam. 20, 1. auf biefen Berfaffer zurudt, der, wie man bis zur Zeit Josaphats gewohnt war, den Abfall Ifraels als reine Empörung betrach= tete. Allein um die Zeit Josias, wo wir auch sonft eine bedentende literarische Thätig= feit in Bezug auf Fassung des Bentateuchs wahrnehmen, muß auch dieses Buch der ersten Könige als neu herausgekommen betrachtet werden, da wir Stellen in demselben finden, welche von bem anderen Theil bes Werkes verschieden sich als später eingeschaltet erweis fen und mit den deuteronomischen Ausichten ganz verwachsen find. Diese find 1 Sam. 7, 3 f. 1 Sam. 8; 10, 18 f. 1 Sam. 12. 1 Kön. 2, 2-4. Da nun auch im Nachfolgenden unzweijelhafte Spuren derselben Hand sich finden, so vermuthet Ewald, Ir. Gesch. I, 198, terselbe Umbildner habe tie Geschichte bis zu ber großen Reichsverbesse= rung Josias herabgeführt und bas ältere Wert über die Könige, nämlich die Bücher Samuels bis 1 Kön. 3. 3n Grunde gelegt. Denn tie Worte 1 Kön. 3, 14; 6, 11-13. weisen auf dieselbe hand hin, wie bas lange Gebet Salomo's 1 Kön. 8, 22-61, das uach der gangen Anlage und besonders 8, 41-43. noch vor der Zerstörung geschrieben Diefem Umbildner burjte auch die Einschaltung bes Liebes ber hanna, feyn muß. 1 Sam. 2, 1-10., mehrere Einschiebsel in Davids vorköniglicher Geschichte in 1 Sam. 17. 18. 21. 24. 26. jugeschrieben werden, wie benn auch bamals burch Einfügung bes Büchleins Ruth nach dem Buche der Richter die Auslassung der Einleitung zu Davids Geschlecht stattgefunden haben mag.

Diefer Verfasser und Umarbeiter um die Zeit Josias benützte nun die Reichsjahrbücher schon 2 Sam. 21, 15—22. vgl. 1 Chr. 20, 4—8., wo dieser Auszug am rechten Orte steht; ebenso läßt er sie reden 1 Kön. 4, 1—19; 5, 15—7, 51. Bon der Spaltung an ist das Wert sast nur ein sortlaufender Auszug aus den Reichsjahrbüchern ver Könige Juda's und Israels, wie es denn am Ende des Lebens jedes einzelnen Königs auf diese Reichsjahrbücher entweder des einen oder des anderen Reiches verweist. Eine Ausnahme davon machen einmal der letzte König jedes Reiches, nämlich Hose 2 Kön. 17, 1—6. und Zetelia 2 Kön. 24, 18 ff., was darauf schließen läßt, daß der Eintrag in die Reichsjehrbücher nur auf ausdrücklichen Befehl des nachfolgenden Königs geschah (Ew. Ir. Gesch. I, 171), und das Leben der beiden Könige Isahas und Jojachin, von denen jeder nur 3 Monate herrschte und wo die Reichsjahrbücher entweder uichts oder nicht mehr von ihnen enthalten mochten, als berichtet wird.

Sein Wert theilte der letzte Verfasser, wenn es nicht schon von dem ebenerwähnten so angelegt war, in drei Theile ab. Der erste enthält die Geschichte Salomo's, 1 Kön. 1-11., welche zwar schon in dem alten Königsbuche stand, das er zu Grund legte, welche er aber auf Grund des Buches der Geschichten von Salomo 1 Kön. 11, 41. neu bearbeitete, und namentlich hervorhob, wie durch den von ihm beschützten Höhendicnst 1 Kön. 3, 2. vgl. 11, 7-10. der Grund zum Verderben des Reiches gelegt wurde. Wie wichtig ihm dieser Umstand war, der auch von den Propheten so oft als Ursache des Absfalls von Jehovah hervorgehoben wird, ersieht man daraus, daß er bei jedem auch guten Könige Juda's anmerkt, wie er sich zu diesem verderblichen Höhendicnste gehalten habe, weßhalb ihm die Erscheinung des frommen Königes Iosia's, der auch hierin durchgriff, der Glanzpunkt dieser ganzen traurigen Geschichte war.

Der zweite Theil enthält die synchronistisch angelegte Geschichte der getrennten Reiche Ifrael und Juda in drei Stadien. Das erste 12, 1. — 16, 28. beschreibt die Entstehung ber Trennung und die feindselige Stellung beider Reiche bis zu Ahabs Regierungsantritt. Das zweite 1 Kön. 16, 29. -2 Kön. 10, 36. enthält die Herrschaft des Hauss Ahab, das Bündniß der beiden Königshäuser dis zur Ausrottung des Königs Ioram von Ifrael und Ahasja von Juda durch Jehn. Das dritte 2 Kön. 17, 1. -17, 41 erzählt die Geschichte der sich wieder seinhselig entgegentretenden Reiche von Jehn dis zum Untergang des Reiches Ifrael. Das eigene, was hier der letzte Berfasser hinzuthut, ist das Urtheil über den religiös-theokratischen Werth der Könige Iraels, deren jeden er ohne Ausnahme einen Sünder vor Jehovah nennt, da keiner sich von dem Rälberdienste, der bei der Entstehung des Reiches den gottmißfälligen Stempel aufbrückte.

Der britte Theil umfaßt die Geschichte bes Reiches Juda von Hisklas an bis zum Untergang des Reiches und bis zum babylonischen Exil, während dessen unser Berfasser lebte, 2 Kön. 18, 1.—25. 30. Der Druck, welcher auf der Nation lastete, theilt sich dem Werfe unverlennbar mit, indem der Versasser von dieser traurigen Zeit aus den ganzen Zeitraum von Salomo an nur als ein fast beständiges Sinken des Bolkes betrachten konnte, das selten durch Lichtpunkte erhellt wurde, und als eine sortgehende Versämdigung an Jehovah, die solche Folgen haben mußte. Daß dieser letzte zur Zeit der Verbannung lebende Versasser die Geschichte der Könige von Joslas an selbst bearbeitete, ist für sich flar. Wenn wir ihm, der das ganze große Wert in drei Theilen heransgab, an sonstigen größeren Stücken nur Richt. 2. und 2 Kön. 17, 7—41. zuschreiben können; so geht bech daraus nicht hervor, daß er nicht auch sonst vieles abgefürzt und eingeschaltet babe, was sich jetzt nur schwer wieder erkennen läßt. Es sind manche Ausbrücke, die auf ihn zurückweisen, manche Wörter der späteren Sprache eingessührt, die den späteren Absasser und herausgeber andeuten, der sich auf feine Weise verlengnen will, da er fein Wert selbst die Witte der Gesangenschaft herabssar

Als Berfaffer unferer Schrift haben die Talmudisten und mehrere Kirchenväter (Carpzov. Introd. I, 422) einen Schüler Jeremias oder gar diesen selbst genannt wegen der Sprach- und Ideen-Berwandtschaft dieses Buches mit Ieremia's Schriften und wegen saft wörtlicher Uebereinstimmung von 2 Kön. 24, 18. — 25, 30. mit Jer. 52. Allein was das erste betrifft, so lag diese Berwandtschaft in dem ganzen Geist der Zeit und was das zweite anbelangt, so ist allerdings diese Berwandtschaft so auffallend, daß sie auf Abhängigkeit des einen Berfassers vom andern schließen läßt. Aber hier ist num als entschieden zu betrachten, daß Ier. 52. erst später hinzugefägt ist und nicht wesentlich zur Schrift des Propheten gehört. Sollte aber auch der letzte Berfasser uns einem Sassigsbuches ein eigentlicher Schüler Ieremias gewesen sewes wie Barnch — denn daß er auf gleichem geistigem Standpunkt mit ihm stand, ist natürlich — so sollten wir ihn in Negypten zu suchen, des Erelle 1 Kön. 5, 4. kann nur von einem solchen Bearbeiter geschrieben sehrt, der Stelle 1 Kön. 5, 4. kann nur von einem solchen Bearbeiter geschrieben setzen zur setzen bes Euchtrats wehnte, und spricht also entschieden für Babulonien als Absassert.

Aber unfer Berfaffer steht allerdings auf demjelben prophetischen Standpunkte, welchen wir Jeremias einnehmen sehen und fein Wert hat namentlich in den Stellen, welche mir ihm mit Gewißheit als eigene Anschanung und Worte zuschreiben können, einen prophetischen Karafter und unterscheidet sich badurch genan von dem nachfolgenden Werke ber Ehronit, welches rein vom levitischen Standpunkt ausgeht.

Die Quellenschriften, auf welche fich ber Berfasser beruft, waren zur Zeit ber Abfaffung noch allerwärts zugänglich; aber ba er ben Kern berselben ausgezogen hatte und für bie übrigen Nachrichten ber Reichsjahrbücher Sinn und Neigung immer mehr schwand, so gingen diese endlich verloren. Doch sind uns noch manche schätbare Bruchstücke berselben in ben Büchern ber Chronit aufbewahrt, bessen Berfasser alle biese Quellen noch zugänglich waren. Eine besondere und für die Zeitrechnung sehr ersprießliche Eigenthümlichteit unferes Berles besteht in dem sorgsamen Bestreben des Berfassens, ben Anfang ber Regierungszeit eines jeden Königs genau zu bestimmen, und bieselbe mit ber

früheren Geschichte zu verbinden. Durch die Zeitbestimmung des Tempelbaues, 1 Kön. 6, 1., welche gemiß auf genauester geschichtlicher Erinnerung beruht, wird die Möglichkeit gegeben, sich in dem Labyrinthe ber Richterzeit, bas sonst undurchbringlich mare, bis auf bie Zeit Davids und Salomo's zurecht zu finden. Von da an wird die Regierungsbauer fo wie das Lebensalter jedes Königs von Juda bei feinem Regierungsantritt genau ange= geben. Die Brobe wird bann erleichtert durch die Angabe, in welchem Jahre des Königs in dem einen Reiche das Königthum des Königs in dem andern Reiche begonnen habe. Die einzelnen Störungen können nicht durch das früher so beliebte Mittel von Zwischen= reichen ausgeglichen werden, von welchen unfer Buch nirgends die geringste Andeutung gibt, sondern nur durch Berbesserung des Textes, wozu man bei der Genauigkeit des Berfassers in Diesem Stücke um fo mehr berechtigt und verpflichtet ift, je weniger es wundern darf, daß der urfprüngliche Text unter ben Sänden ber Abschreiber ichon frühe Schaden gelitten hat. 3st 1 Sam. 13, 1. eine Lücke im Texte anzuerkennen, welche am besten dadurch ausgefüllt wird, daß man, da der Berfasser, welcher Davids Lebensalter bei seinem Regierungsantritt 2 Kön. 5, 4. genau angibt, gewiß hier ebenso Sauls Le= bensalter bei dem seinigen augab, annimmt, er habe ihm 40 Jahre Lebensalter bei seinem Regierungsantritt und 20 Jahre Regierungszeit zugeschrieben, was mit dem Alter Jonathan übereinstimmt, 1 Sam. 13, 3., und nicht gegen 9, 2. verstößt, da die Jugend bis dahin reichte; so wäre es thöricht, sich gegen die Textverbesserungen zu sperren, welche Ewald und Thenius für mehrere Stellen, namentlich 1 Kön. 22, 52. 2 Kön. 1, 17; 3, 1; 15, 1; 14, 23; 15, 27; 16, 2; 17, 1. vorgeschlagen haben, und welche fich meistens auch badurch rechtfertigen, bag nachgewiesen wird, auf welche Art burch Ber= wischung ober falsche Schreibung eines Zahlzeichens der spätere Irrthum entstanden ift. Wir würden darüber freilich am besten in's Klare gesetzt werden, wenn der Berfasser ober lette Bearbeiter am Ende die Zeit ter Dauer tes gespaltenen Reiches und tes Reiches Juda irgenwo angegeben hätte. Wie viel anch an diefen äufferen Tingen in der Bibel gelegen ift, hat namentlich Röppen in feiner Schrift "tie Bibel ein Wert der gött= lichen Weisheit" bewiefen, ber gerade auch in der Erhaltung der Mittel zu einer rich= tigen Zeitrechnung eine besondere göttliche Vorsehung erblickte und barauf die wichtigsten Ergebniffe gründete. Die neuesten Bearbeitungen biefer zwei Bucher ber Könige von Thenius und Reil ergänzen sich gegenseitig und fehr werthvoll ift, mas Ewald in feiner Geschichte bes Bolkes Ifrael über Diefen Zeitraum mit böchft geiftvollem Blicke aufgehellt und nabe gelegt hat. Baihinger.

**Rönige, Rönigthum** in Ifrael. — Die Verfassung bes ifraelitischen Staates ift Gottesherrschaft, *Jeongarla* (wie sie Josephus, der diefes Wort gebildet zu haben scheint, c. Ap. II, 16. zuerst bezeichnet). Daher ist Ifraels eigentlicher König Iehova; fein Königthum hat begonnen an dem Tage, da er durch Promulgation des Gesetses die Stämme Israels zu einem Gemeinwessen ("dem priesterlichen Königreiche, 2 Mos. 19, 6.) verband (5 Mos. 33, 5.\*). Vermöge dieses theokratischen Prinzips ruhen alle Gewalten des israelitischen Staats in der Macht des Bundesgottes; die irdischen Träger verselben stud nur Organe Jehova's, des eigentlichen Gesetses, Richters und Königs seines Bolkes (Jes. 33, 22.). Run bietet aber die israelitische Iheokratie die cigenthüm= liche Erscheinung dar, daß sie ursprünglich ein bestimmtes Amt, das Organ Jehova's

<sup>\*)</sup> Die alttestamentliche Ibee bes göttlichen Königthums brückt nämlich nicht bas allgemeine Machtverhältniß Gottes zur Welt, sonbern seine besonbere Herrschaft über bas Bundesvoll aus, welches barum in diesem specifischen Sinne Gott als seinen König anruft, Bs. 44, 5; 68, 25. u. a.; mit andern Worten, König ist Gott als ber Heilige Iraels, Jes. 43, 15. Ps. 89, 19. Er, ber von Alters her (Ps. 74, 12.) König seines Bolles ist und es in Ewigkeit bleibt (2 Mos. 15, 18. Ps. 10, 16.), wird König ber heidnischen Rationen erst in ber Jutunst, wenn er kommt in seiner letzten Reichsoffenbarung, und jene ihm als bem Gotte Iraels sich bengen, Ps. 93. 96. 97. 99. Obab. B. 21. Jes. 24, 23. Sach. 14, 9.

für bie vollgiebende Gewalt im Staate ware, nicht fennt; benn bie Stammfürften 4 Dof. 1, 16; 7, 2. bilben, wenn fie auch für gewiffe Dienftleiftungen verwendet werten, boch nicht eine theofratifche Behörbe. nach Umftanden greift 3ebova felbit in un= mittelbarer Machterweifung ein, um feinen foniglichen Willen zum Bollzug zu bringen und Die Bundesordnung aufrecht ju erhalten. Im Uebrigen wird zwar Die Zuversicht ausgesprochen 4 Doj. 27, 17., bağ er feine Gemeinte nicht wie eine Beerte ohne Birten laffen, fontern ibr immer wieber Führer bestellen und burch feinen Beift ausruften werbe, wie er an Dofe's Statt ben Jofua und fpater Die Schopheten erwedt; aber eine geregelte erecutive Beborbe fehlt, wie gejagt, ber mojaijchen Berfaffung. Man hat bies ichon (vgl. namentlich Batte, Religion bes 21. I. C. 207) bochft auffallend gefunden, um fo mehr, ba bas Bolt als hartnädig und widerspenstig geschildert werbe. Es icheine unbegreiflich, bag Dojes jo wenig für bie Ausführung feiner betaillirten Bejetgebung gethan, bag er nicht eingesehen habe, wie ohne bieje hauptgewalt über= banpt fein Staat besteben tonne. Es foll bierin ein Sanptbeweis für ben Cat liegen, baf ber gange mofaifche Staat, wie ihn ber Bentateuch vorführt, lediglich eine unbiftotijde Abstrattion fen. Allein bie theofratifde Berfaffung beruht eben nicht auf ber Berechnung eines flugen Religionsftifters, fonbern auf bem göttlichen Rathe, ber feiner Realifirung trot ber vermeintlichen Ungulänglichteit ber irbifchen Inftitution gewiß ift; jener Mangel bes mojaijchen Staates zeigt nur bie Stärke bes theofratifchen Pringips. Uebrigens ift bie gange Geschichte bes Bolfes in ber Beit ber Richter gerabe nur unter Bermefetung bes Fehlens einer festgeordneten Executive ju begreifen. - Doch läßt bes Deuteronomium, indem es 17, 14-20. ein Rönigsgejetz gibt, bie Ausficht auf bie Einfegung eines irbijchen Rönigthums offen; bas fünftige wirfliche Bestehen beffelben wird tann 28, 36. vorausgejett (vgl. übrigens ichon 1 Doj. 17, 6. 16; 35, 11. 4 Doj. 24, 17.). Diejes eventuelle Königthum wird aber ftreng ber theofratischen Ordnung unterworfen. Bum Ronig foll nämlich bas Bolt über fich nur jegen einen aus feiner Mitte, ben Jehova erwählen werbe; bie tonigliche Burbe foll alfo gwar an ifraelitijde Ubfunft, fouft aber nicht an eine besondere Geburtsprärogative (wie bas Briefterthum) gebunden fenn, ebenjowenig aber burch freie Bahl bes Bolles verliehen merben, wie 3. B. Die Ebomiter ein folches Bablfönigthum gehabt haben müffen (1 Mof. 36, 31 ff.). Der erwählte Rönig foll "nicht viele Roffe halten", was (vgl. 3ef. 31, 1.) auf Stützung feiner herrichaft burch eine ftebente Rriegsmacht geht; befgleichen foll er Purus und Bielweiberei meiben. Er hat nicht fich als Gefetgeber bes Boltes ju betrachten, fonbern foll bas göttliche Gefet fich jur ftrengen Richtichnur nehmen, "baß fein Berg fich nicht erhebe über feine Brüber, und er nicht abweiche vom Gebote gur Rechten ober Linten." Bon tiefem Geborjam gegen bas Gejetz werbe bann bie Dauer feines Ronigthums und bie Bererbung beffelben auf feine nachtommen abhängen. Dag riefes beuteronomifche Ronigsgefet, fofern es fich als mofaifch gibt, etwas Auffallendes bat, ift nicht ju leugnen. Und zwar tommt in biefer Hinficht weniger bas in Betracht, raf Mojes überhaupt Die Möglichteit ber Errichtung eines irdischen Königthums in's Ange gefaßt haben foll, benn bagu mar im Sinblid auf bie Berfaffung "aller nationen ringsum" B. 14. genügender Unlag vorhanden ; fondern bie hauptichmierigteit liegt barin, bag, um von Richt. 8, 23. abzufeben, fpäter bei ber Ginfegung bes Rönigthums burch Camuel feine ausbrückliche Bezugnahme auf ein bereits vorhandenes mojaifches Ronigsgejet ftattfindet, wenn gleich gang im Ginne beffelben verfahren wird. Daber betrachten viele ber neueren im Bufammenhang mit ber Behauptung bes jüngeren Urfprungs ber beuteronomijden Gejetgebung überhaupt bas Rönigsgefets als ein fpa= teres, bem von Canuel entworfenen Rönigsrecht unter Berüdfichtigung ber ichlimmen Erfahrungen ber falomonischen Berrichaft nachgebildetes Probutt (vgl. Riehm, bie Gefergebung Mofis im Lante Moab G. 81 ff. und gegen ihn Reil in Savernid's Ginl. L 2. 2. Aufl. G. 473 f.). Dabei ift freilich fchmer zu erflären, wie ein Späterer B. 16. bas Berbot bes Pferbehaltens bamit motiviren tonnte, bas Bolt folle nicht wieber nach

Aeghpten zurückgeführt werden. Das war, wie Hengstenberg (Beitr. zur Einl. III. S. 247) bemerkt, wohl in Mosis Zeit an der Stelle, wo eine Anknüpfung des eben erst gelösten Bandes nicht unmöglich erschien, und das Bolk bei der leichtesten Beran= lassung seine Schnsucht oder gar seinen Vorsatz nach Aegypten zurückzukehren aussprach; wogegen eben diese Motivirung des Berbots dem Salomo Beranlassung geben konnte, das lehtere nur als ein transitorisches, ihn nicht mehr bindendes zu betrachten\*).

Die Gründung des israelitischen Königthums selbst kam so zu Stande. Die Drang= fale ber Richterzeit brachten tem Bolt das Bedürfnig eines festen staatlichen Berbandes zum Bewußtseyn, diesen aber glaubte es nur durch ein irdisches Rönigthum gewinnen ju tonnen. Schon dem Schopheten Gibeon murde bie Ronigsmurde und zwar in erblicher Eigenschaft angetragen, von ihm aber unter Hinweisung auf das theokratische Prinzip abgelehnt (Richt. 8, 23.), worauf es später seinem Bastarbe Abimelech gelang, von Sichem aus ein Rönigthum "über Ifrael" 9, 22. aufzurichten und drei Jahre hin-Noch ftärter äußerte fich, nachdem bas Bolt unter Samuel bie burch zu behaupten. Bortheile der nationalen Einigung zu erfahren bekommen hatte, um der zunächst von Ammon (1 Sam. 12, 12.), außerdem aber (vgl. 9, 16.) noch immer von den Philistern brohenden Gefahr willen und zugleich aus Beforgniß vor ber von Samuels Söhnen brohenden Willfürherrschaft, bas Verlangen nach einem Königthum mit feiner geordneten Beerführung und Rechtspflege, "wie es alle Rationen haben" (8, 5. 20.). In dem Sinn, in welchem das Volk seine Forderung an Samuel stellte, war sie eine Berleug= nung des Majestätsrechtes Jehova's und der theotratifchen Bollsherrlichkeit, eine Ber= tennung der Macht und Treue bes Bundesgottes und des wahren Fundaments des Bolksglückes, sofern der Grund des bisherigen Unglücks nicht in dem Abfall von Gott und feinem Gefet, fondern in ber mangelhaften Verfassung gesucht und eben barum die hoffnung einer befferen Butunft statt auf die Betehrung des Boltes zu feinem Gott, vielmehr auf die Herstellung einer irdischen Verfassung gebaut wurde. Darum erklärt Jehova in Bezug auf die Forderung des Boltes (8, 7.): "mich haben fie verworfen, daß ich nicht foll Rönig über fie feyn." Auf ber andern Seite aber ftand ein irbifches Rönigthum nicht nothwendig im Widerspruch mit der Theokratie, so wenig als durch die göttliche Führung die Berwendung menschlicher Führer als göttlicher Organe ausge= schlossen war; ja nachdem einmal das Bolk sich unfähig gezeigt hatte, in einer idealen Einheit sich zusammenzuhalten, konnte bas Königthum sogar bas Mittel zur Besestigung ber Theofratie werden, wenn es dem Prinzip derselben unterworfen wurde, und dem= nach der König nicht als Autokrat, sondern nur im Namen und nach dem Willen Je= hova's feine Herrschaft zu führen hatte. Hiernach verfährt Samuel, nachdem er die göttliche Beifung erhalten hat, die Forderung des Boltes ju erfüllen. Um die Unabhängigkeit der göttlichen Wahl von irdischen Rücksichten in's Licht zu stellen, wird nicht ein angesehener, fondern ein bisher unbekannter Mann "aus dem kleinsten Geschlecht bes kleinsten ber Stämme" (9, 21.) auf ben Thron erhoben. (Mehnlich wird fpäter bei ber Erwählung Davits verfahren, 1 Cam. 16, 7. vgl. mit 2 Cam. 7, 8. 18. Bf. 78, 70.) Die Beihe zum Rönigthum erfolgt nach altem, bereits Richt. 9, 8. 15. vorausgesettem Brauch durch die Salbung, die Samuel an Saul (1 Sam. 10, 1.) und ebenso später (16, 13.) an David vollzicht; an dem letzteren wird fie nach feinem wirklichen Regie-

ļ

<sup>\*)</sup> Rach Richm S. 100 foll bie Stelle auf eine Zeit hinweisen, ba bie ägyptischen Könige Soldaten brauchten, so baß ber israelitische König nur unter ber Bedingung Roffe aus Aegypten erhalten konnte, daß er feinerseits israelitisches Fußvoll dahin sanbte und dem ägyptischen König zur Berfügung stellte. Das soll auf Plammetichs Zeit gehen. Im Alten Test. hat biese Hypothese keinen halt. Soll das Königsgeseth ein späteres Produkt seyn, so würde die Combination von 5 Mos. 17, 16; 28, 68. mit ben bekannten auf das Berhältniß ber israelitischen Reiche zu Aegypten sich beziehenden Stellen des Hosea und Jesas eine viel einsachere Erklärung an die Hand geben. Allein eben Jesas sextersonsminm bereits voraus.

rungsantritt von ben Bollsältesten mieberholt (2 Sam. 2, 4; 5, 3.). Außerbem wird tie königliche Salbung noch erwähnt bei Abfalom 2 Sam. 19, 11., bei Salomo 1 Kön. 1, 39. (burch ben Hohepriefter), bei Joas 2 Rön. 11, 12., Joahas 2 Kön. 23, 30., und im Behnstämmereich bei bem durch das Prophetenthum auf den Thron erhobenen Jehu 2 Kön. 9, 3. Sonst ist nirgends von der Salbung eines Königs die Rede, und hierauf frütet sich die rabbinische Ansicht, raß rie königliche Salbung nur entweder bei Begrün= tung einer neuen Dynastie ober wenn bei ber Thronfolge irgend ein erceptioneller Fall fattgefunden hatte, ertheilt, bei regelmäßiger Thronfolge aber nicht wiederholt worden ics (rgl. Schickard, jus regium Hebraeorum c. animadvers. J. B. Carpzovii 1674. p. 77; J. G. Carpzov, spp. hist. crit. ant. sacr. p. 56). Dieje Anficht ftimmt gut zu ver altteftamentlichen Anjchauung von dem Zusammenhang der Dynastie mit ihrem Begründer. Da die Salbung bei regelmäßiger Erbfolge fortwirkend gedacht wurde, fo ift Gefalbter Jehova's die ganz allgemeine Bezeichnung des theokratischen Rönigs (Pf. 20, 7; 28, 8; 84, 10; 89, 39. 52. u. a.). Ueber die aus dem A. T. nicht ficher zu beantwortende Frage, ob zu der königlichen Salbung das priesterliche Salböl oder ge= wöhnliches Del verwendet wurde, f. Carpzov a. a. D.; ber ersteren Anficht find 1 Kön. 1, 39. Bf. 89, 21. günftig. Bu beachten ift, bag ber von ber hohepriefterlichen Galbung ftebende Ausbrud py: (f. Bt. VI. S. 202) ein paarmal auch von ber königlichen Zalbung steht 1 Sam. 10, 1. 2 Kön. 9, 3. — Die Salbung ist theils Symbol der gött= lichen Beihe überhaupt, theils im Befondern Symbol ber Ausrüftung mit bem gött= üchen Beifte (f. 1 Sam. 10, 1. in Verbindung mit 2. 9. 10; 16, 13.), burch deffen Baben, ba alle Regierungsordnung nur Ausfluß der göttlichen Beisheit ift (Spr. 8, 15 f.), bie Führung eines weifen, gerechten und fräftigen Regiments bedingt ift; (vergl. tie Echilderung bes Urbildes des ifraelitischen Königthums, des Mefsias Jes. 11, 1 ff.). Tarch die Salbung wird ber König heilig und unantastbar, 1 Sam. 24, 7; 26, 9. 2 Sam. 19, 22. Mit ber Salbung icheinen noch andere Ceremonien verbunden worden ju jepn, namentlich die Auffetung des Krondiadems 2 Ron. 11, 12., als des Abzeichens ber königlichen Mürte 2 Sam. 1, 10. Bj. 89, 4; 132, 18.\*) - Bei Saul folgte auf tie Königsweihe erst später die Einsehung in die königlichen Funktionen durch öffentliche Darstellung vor dem Volk (1 Sam. 10, 20 ff.), wobei dann Sanuel "das Recht des Königthums" verfündigt, sodann in ein Buch schreibt und dieses vor Jehova Dasjenige, was Samuel 8, 11. dem Bolke als Recht des Rönigs ausein= nieverlegt. andergesetzt hatte, tann hier nicht gemeint feyn, benn bas letztere ift eben bas Recht, wie es ein König in dem Sinn, in welchem das Bolt einen verlangte, "gleich ten Ro= rigen ber Heidenvölker", ausüben würde. Ebensowenig aber ist an eine Constitution in worernem Sinne und an einen Bertrag zwischen Fürst und Bolt zu benten. Später, als David auf den Thron von Gefanuntifrael erhoben wird (2 Sam. R. 5.), geht auf Zeiten bes Bolkes — ganz in Uebereinstimmung mit 5 Moj. 17, 15. — voran die An= ertennung ber göttlichen Berufung : "Jehova fprach zu bir, bu follft weiden mein Bolt Jfrael und bu follft Fürst fenn über Ifrael." Hierauf erst fchließt David vor der Gal= bung einen Bund mit dem Volke vor Jehova, wobei aber der Ausbrud לברת ל 3u be= achten ift, ber nicht an reines Vertragsverhältniß, bei dem beide Parteien mit gleicher Berechtigung einander gegenüberstehen, zu benten gestattet. Welcher Art der Bund ge= wejen, läßt fich aus dem späteren Borgang 2 Rön. 11, 17. errathen: Der Rönig ge= lobte, bas Bolt gemäß dem göttlichen Gesetze, bas ihm (B. 12.) bei der Krönung über-

<sup>•)</sup> Richt trug ber König Diadem und Krone; fondern bie Krone hatte wahrscheinlich nicht bie hentige Form, vielmehr die eines Diadems. In Ezech. 21, 31. ift JUD, wie überall, ber hohepriesterliche Kopfschmuck, nicht, wie z. B. Gefenius annimmt, der tönigliche. S. über biefen Gegenstand Hengstenberg, Christol. bes A. T. 2. Aust. II. Bb. S. 566. — Die imftigen tönigl. Infignien, das Scepter, statt bessen Saul die Lanze zu führen scheint (1 Sam. 18, 10; 22, 6.), der Thron u. s. w. bedürfen teiner Erörterung.

geben worben war, zu regieren, bas Bolt bagegen verpflichtete fich, bem Könige als bem von Gott eingesetzten herrscher unterthan zu sehn (f. Reil z. b. St.). Daß bas Rönigsgesetzt teine tobte Satung bliebe, daß die tönigliche Willfür in Schranten gehalten würde, dafür hatte nicht eine Bolksvertretung, sondern das bem Königthum zur Seite gestellte theokratische Wächteramt des Prophetenthums zu sorgen. Nachdem Saul, ber bieje Schranke zu durchbrechen gesucht hatte, das Opfer seines Widerstrebens geworden ist, tommt in Davids Sieges= und Salomo's Friedensherrschaft das ifraelitische Königthum ju feiner acht theotratischen Entwicklung; es bildet sich bie Anschauung bes Königthums, auf deren Grund die Beiffagung von der urbildlichen Bollendung des Königthums im Meffias fich erhebt. Die Grundzüge diefer Anschauung find folgende. Der theokratische König ist der Sohn Gottes, der Erstgeborene unter den Königen der Erde (2 Sam. 7, 14. Bf. 89, 27. 28. vgl. Bf. 2, 7.). Bie Ifrael als bas ermählte Bolt Gottes fein Sohn, fein Erstgeborener heißt (2 Mos. 4, 22 f. Bf. 80, 16. Hos. 11, 1.), fo wird biefes Präbikat feit ber Erwählung bes bavidischen Geschlechtes auch auf die Rönige aus bemfelben übergetragen. Da göttliche Erwählung und Sohnschaft correlate Begriffe find, so prägt sich in der letzteren zunächst das Berhältniß der Liebe und Treue aus, in welchem Gott zu bem Fürften feines Bolles fteht. Doch ift die Bedeutung ber Sohnschaft Gottes nicht (wie Hengstenberg zu Bf. 2, 7. will) hierauf zu beschränken, fondern es liegt weiter darin, daß der theokratische Rönig in dieser seiner Eigenschaft durch Je= hova hervorgebracht (vgl. Pf. 2, 7.), daß feine Würde göttlichen Urfprungs, feine Ma= jeftät ein Abglanz göttlicher Herrlichkeit ift (vgl. Pf. 21, 4. 6.), wie auch die Richter bes Bolks, weil ihr Amt ein Ausfluß ber göttlichen Richtergewalt ift, Götter und Söhne bes Höchsten heißen (Bf. 82, 1. 6.). Beil ber theofratische Rönig ber Träger göttlicher herrschergewalt, ber Stellvertreter Jehova's auf Erden ist ("ich stelle ihn hin in mei= nem haufe und in meinem Königreich", 1 Chron. 17, 14.), deftwegen wird von ihm geradezu gesagt, daß er auf dem Thron des Königthums Jehova's (1 Chron. 28, 5.) ober fürzer (29, 23.) auf dem Thron Jehova's fibe. Die Einigung des Königthums und der Gottesherrschaft wird auch dadurch zur Anschauung gebracht, daß der durch David zur Residenz erkohrene Berg Zion zum Sitz des Heiligthums und fo zur 280hn= ftätte des Königs der Herrlickkeit (Pf. 24, 7—10.) geweiht wird, so daß von nun an von Jerufalem, "ber Stadt des großen Rönigs" (Pf. 48, 3.) alle Offenbarungen der herrschergewalt Jehova's ausgehen (Bf. 20, 3; 110, 2.). Weil nun das göttliche Reich auf Erden sich bas bavidische Rönigthum zur Erscheinungsform gewählt hat, fo kommen bem letteren alle Attribute bes ersteren zu; es ift berufen zur Bezwingung ber Beiben (Pf. 18, 44. 48.), seine Herrschaft soll sich ausdehnen bis an das Ende der Erde (Pf. 2, 8. vgl. 72, 8. n. a.), es ist von ewiger, unvergänglicher Dauer (2 Sam. 7, 16; 23, 5.) u. f. w. Die Heilsvollendung ift geknüpft an dieses Königthum. Welche fittlichen Forberungen aus biefer 3dee des Rönigthums für den König fich ergeben, zeigt der schöne Regentenspiegel Bf. 101. — Doch wie der theokratische Rönig als Träger göttlicher herrichergewalt Jehova's Stellvertreter ift, fo erscheint er auf ber andern Seite auch als Bertreter bes Bolfes vor Gott. Das ifraelitische Königthum trägt besonders in David und Salomo einen gewissen priesterlichen Karakter, indem der Rönig an der Spipe bes Bolkes und im namen beffelben Gott die Anbetung barbringt; und hinwieberum dem Bolke den göttlichen Segen zurückringt, 2 Sam. 6, 18. 1 Chron. 29, 10. 1 Kön. 8, 14. 55. Dabei wird aber das Priefterthum in den ihm zukommenden dienftlichen Berrichtungen nicht beeinträchtigt. Denn bei den Opfern der Könige 2 Sam. 6, 17. 1 Rön. 3, 4. 2 Chron. 1, 6. 1 Rön. 8, 62 ff.; 9, 25. ift die priesterliche Hülfleiftung nicht ausgeschlossen; nirgends steht, daß David und Salomo eigenhändig die durch das Befetz ben Priestern beim Opfer zugewiesenen Funktionen vollzogen haben; darum ift auch die Behauptung grundlos, daß Ufia, als er im Widerspruch mit dem Gesets 4 Mof. 18, 7. im heiligen zu räuchern fich herausnahm, bas von David und Salomo geübte Oberpriesterthum wieder habe herstellen wollen (Thenins 3. 2 Ron. 15, 5.)\*). (Da= gegen waren die Rönige befugt und verpflichtet, die Priesterschaft zu beaufsichtigen und überhaupt für bie Erhaltung, beziehungsweise bie Wiederherstellung des legitimen Cultus treue Sorge zu tragen; benn die von ihnen zu handhabende Gewalt erstreckt sich auf alle theofratischen Dronungen). Der mittlerischen Stellung bes Königs zwischen Gott und dem Bolke, an der Spitze des letzteren, entsprach fein Ehrenplatz im Tempel am sitlichen Thor des inneren Vorhofs (2 Kön. 11, 4; 23, 3. in Verbindung mit Ezech. 46, 1. 2.) \*\*). — So hoch nach allem Bisherigen das Königthum in Ifrael gestellt ift, ie hat es boch, wie dies ichon in 5 Mos. 17, 20. angedeutet ift, einen durchaus vollsthumlichen Rarakter. Wir finden hier nichts von der dem Orient eigenthumlichen Bergötterung ber Person des Rönigs, die ihn für seine Unterthanen unnahbar macht. Der ifraelitische König wandelt öffentlich unter dem Bolt, ist für jeden Hülfesuchenden 3u= gänglich, spricht persönlich Recht (vgl. Bb. V. S. 60); gebunden an das göttliche Gefetz ift er kein Sklave einer peinlichen Hofetikette (man vgl. dagegen, was Diod. bibl. 1, 70. über die Regelung des Lebens der ägyptischen Könige fagt). Das Benehmen der Unter**thanen gegen** ihn ist ehrerbietig, benn mit der Scheue vor Gott ist die vor seinem Ge= falbten wefentlich vertnüpft (Spr. 24, 21.), aber nicht friechend; bie Ehrenbezeugung bes Riederfallens zur Erte, fo daß biefe mit ber Stirne berührt wurde (1 Sam. 24, 9. 2 Sam. 9, 6. u. a.), war tein Aborationsalt (f. b. Art. Grug) \*\*\*). - Am meisten jolgte bas ifraelitische Königthum, und zwar im Widerspruch mit 5 Mos. 17, 17., ber mergenländifchen herrscherstitte in Bezug auf die Bielweiberei. Bon ftart besetzen Ba= rems ift in ber ifraelitischen Königsgeschichte öfters bie Rebe, besonders bei Galomo (1 Kon. 11, 3., wo aber die Zahlangabe verborben scheint, f. Thenius 3. d. St.). Ueber die brei Rlaffen ber haremsbevölkerung, Königinnen, Rebsweiber und Mädchen i. Sobesl. 6, 8. Die Mischna (Sanh. II, 4.) beschränkt die Bahl ber Röniginnen auf 18. So viele Gemahlinnen werden Rehabeam zugeschrieben 2 Chron. 11, 21.); ber rabbini= iche Bits aber begründete das Gebot durch Combination von 2 Sam. 3, 2 ff., wornach David zu hebron fechs Weiber hatte, mit 12, 8., wornach ihm Gott noch כהנה כהנה כהנה שלאם nan geben würde. (Im Uebrigen vgl. Schidard a. a. D. S. 173 ff.) Das harem bes verstorbenen Königs wurde als Eigenthum des Nachfolgers betrachtet (2 Sam. 12, 8.). Die Besitznahme beffelben war demnach ein politischer Aft, ein thatjächlicher Eintritt in bie königlichen Rechte. Hiernach ift der ruchlose Rath Abithophels 2 Sam. 16, 21. be= ziehungsweise zu verstehen; auch der Unwille Isboseths 2 Sam. 3, 7. geht wahrscheinlich berauf, daß in der That Ubners ein Streben nach der töniglichen herrschaft fich tund mb; ebenso ertlärt sich hieraus das Berlangen Adonia's 1 Kön. 2, 17 ff.

Die Blüthe des ifraelitischen Königthums schwand mit der Spaltung des Reiches. Mit der theokratischen Ordnung war, da die Theokratie ihre Einheit in Jehova hatte, ein doppeltes irdisches Königthum nicht schlechthin unvereindar. Darum wird zur Zuch=

\*) Bgl. wie nach Ejech. 46, 1 ff. bei ben Opfern, die von dem Fürsten bargebracht werben, nur die persönliche Gegenwart besselben erforderlich ist, während die Besorgung der Opfer jelbst ben Priestern anheimfällt.

Diesen Blatz mit ber von Salomo nach 2 Chr. 6, 13. errichteten Bühne zu identificiren, fteht nichts im Wege, wenn sich auch die Identität beider nicht beweisen läßt. Reil (ber Tempel Salomo's S. 130 f.) und hävernick (zu Ezech. 46, 1.) setzen ben königlichen Stand noch in die AIT, ben Borhof bes Boltes, Thenius dagegen (bas vorezilische Ieruselem und bessen Tempel S. 45) in den inneren Borhof, so daß er das Ostehor volgelben im Rücken hatte; im setzern Fall hätte die Stelle bei Ezechiel eine den früheren Brauch beschränkende Bedeutung.

\*\*\*) Die späteren Satzungen in Mischna Sanbedrin II, 2 soge, find hier nicht näher zu berfickfichtigen. Manches in benselben ift übrigens selbstverständlich, 3. B. daß ber König zwar richtet, aber nicht gerichtet wirb, baß er nicht Zeugniß ablegt vor Gericht, baß bas Leviratsgefetz auf ihn keine Anwendung findet u. s.

tigung für das davidische Geschlecht der Abfall der zehn Stämme zugelassen, ja es wird bem Jerobeam, falls er dem göttlichen Gefete treu bleibe, ein dauernder Bestand feines Haufes, d. h. feiner Familie, verheißen, dies jedoch mit der Erklärung (1 Rön. 11, 39.), daß die Demüthigung des davidischen Hauses nur eine temporäre fehn werde. Hierin ift angedeutet, daß die Berheißung des ewigen Königthums nicht an Jerobeams, fondern an Davids Dynastie realisirt werden folle (f. Reil 3. b. angej. St.). Darum muß während ber gangen Zeit der Spaltung des Reiches die Aussicht auf die Erneuerung ber Herrlichkeit des davidischen Königthums, ju ber die Wiedervereinigung ber zwölf Stämme unter Einem haupte wesentlich gehört (Hoj. 2, 2; 3, 5.), durch die Prophetie offen erhalten werden. Da aber Jerobeam und feine Nachfolger durch den abgöttijchen Bildercultus die theokratische Einheit brechen, ba später unter Abab durch Einführung phönizischer Culte zum offenen Abfall von Jehova fortgegangen wird, ba endlich felbft Die durch das Prophetenthum auf den Thron erhobene Dynastie des Jehu auf halbem Bege stehen bleibt und sich nicht zur vollen Serstellung der theokratischen Ordnung ent= schließen tann, jo tommt es im Reich ber zehn Stämme gar nicht zur Ausbildung eines theofratifchen Königthums. In feiner burch teine Buchtigung zu brechenden Biberfetslichkeit gegen Gott ("all' ihre Könige fallen; keiner ift unter ihnen, ber mich anrufe" Bos. 7, 7.) wird das Regiment dieser מָסָלָכָה הַמָּאָה (Am. 9, 8.) ein Königthum nicht von Gottes Gnaden, sondern von Gottes Born (Sof. 13, 11.); in dem unaufhörlichen, meist blutigen Wechsel der Dynastieen, deren 9 mit 20 Königen sich ablösen, muß es nur dazu dienen, die Realität der göttlichen Bergeltungsordnung zur Anschauung zu bringen. — Dagegen erfreute sich das Königthum in Juda nicht nur der Weihe gött= licher Legitimität und einer geordneten Thronfolge \*), fondern es waren auch unter ben 19 Königen, welche von Rehabeam bis zum Untergange bes Staats auf bem Throne fagen, wenigstens einige burch bobe Regententugenden ausgezeichnete Männer, in benen vie 3dee eines theokratischen Regenten eine Gestalt gewonnen hatte, wie Josaphat, Bistia, Josia. Mit bem über Zedetia hereinbrechenden Gericht wird das ifraelitische Rönigthum suspendirt, bis der kommt, welchem es gebührt, Ezech. 21, 32. vgl. 17, 22., bem Gott ben Thron feines Baters David geben wird, Lut. 1, 32. (f. b. Art. Deffias). Das herodianische Rönigthum, schon um feines idumäischen Ursprungs willen mit ber theokratischen Ordnung (5 Mof. 17, 15.) im Widerspruch, ift eine bloße Karrikatur.

Ueber ben königlichen Hoff= und Beamtenstaat ift Folgendes zu bemerken. Dem Könige am nächsten ftanden die Fürsten, בילי, 1 Kön. 4, 2. u. a.; sie waren die Räthe, Dryyh, bes Rönigs, nur daß ber lettere Begriff weiter reicht und auch solche bezeichnet, welche vermöge des vertraulichen Verhältnisses, in dem ber König zu ihnen stand, ihm als Rathgeber dienten. (Instruktiv ist in diefer Beziehung das Verhältniss von 1 Chr. 27, 32., wo die Räthe Davids aufgezählt werden, zu 2 Sam. 20, 23-26.) Eine andere Bezeichnung der höchsten Staatsbeamten ist Jes. 22, 15. 12D. In 2 Kön. 25, 19. und Jer. 52, 25. heißen die geheimen Räthe des Königs fiehen", wie bas Angesicht ver Königs sehen", womit der Ausbruck in 1 Kön. 12, 6. zu vergleichen ist.

<sup>\*)</sup> Diefe bestimmte sich im Allgemeinen wahrscheinlich nach bem Erstgeburtsrecht (vergl. 2 Chr. 21, 3.), boch fanden Ausnahmen statt. Bon Rehabeam wird 2 Chr. 11, 22. erwähnt, baß er (nach Davids Borgang) dem Sohn der geliebten unter seinen Gemahlinnen die Krone zuwandte; Joahas wurde, obwohl jüngerer Sohn des Josia, burch den Bollswillen auf den Thron erhoben (2 Kön. 23, 30.). Daß bei Minderjährigkeit des Königs eine Regentschaft eintrat, ist vorauszusehen; die Rabbinen berusen sich auf auf den Kohel. 10, 16. Hieher gehört die Stellung des Hohepriesters Jojada zu Joas 2 Kön. 12, 3. Groß scheint in der Regel der Einfluß der Königin-Mutter geweien zu sehn. Diele genoß nämlich ein bedeutendes Ansehn, ber König neigt sich vor ihr (1 Kön. 2, 19., wogegen umgelehrt die Königin-Gemahlin vor dem König niedersäult, 1 Kön. 1, 16.); sie beistr zuglich zu königs die Erwähnung des Namens jer. 13, 18; 29, 2. Daher beim Regierungsantritt eines Königs die Erwähnung des Namens seiner Mutter 1 Kön. 14, 21; 15, 2. u. a.

Dag es blog fieben gewefen feben (wogu man bie fieben perfijchen Reichsräthe Gir. 7, 14. verglichen hat), wird an ber angeführten Stelle bes 3er. nicht gejagt. Unter David werben 2 Cam. 8, 16-18; 20, 23-26. folgende bobe Beamte genannt: 1) ber Beerführer. 2) Der Befehlshaber ber Rrethi und Plethi (ber toniglichen Leibwache). 3) Der Rangler, mach ben alten Berfionen (LXX 3ef. 36, 22. υπομνηματοypagos, 2 Cam. 8, 16. Eni rur inourquarwr, Vnlg. a commentariis) ber Reichsannalift \*), boch erftredte fich fein Geschäftstreis mabricheinlich weiter; bag er aber (wie Biner, Realler. II. G. 309 angibt) an ber Spite ber Rathe gestanden habe und für ben oberften Staatsminister ju halten fen, ift nirgens angebentet. 4) Der 750, Staatsjefretar (nach 1 Ron. 4, 3. bat Galomo awei Copherim). Ein Rriegsbeamter, wie 3. D. Michaelis annahm, ift ber Sopher in ber älteren Zeit auf teinen Fall f. Reil, Comm. über bie BB. ber Rönige G. 43); aber es ift auch mehr als zweifelbait, ob er in fpäterer Beit als ein folder betrachtet werden barf, benn 2 Ron. 25, 19. Jer. 52, 25. ift mabrideinlich nicht jener Copher bes Rönigs, fondern ber Schreiber bes Geerführers zu verstehen (f. Thenins und Sigig zu ben angeführten Stellen). 5) Der Beamte Dy, ber Dberfrohnmeifter. Reben biefen Beamten werben noch tit zwei unter David fungirenden Sohenpriefter (f. ben Urt. Soherpriefter) aufgeublt und wird endlich gejagt 2 Cam. 8, 18. : "bie Göhne Davids waren Briefter, 20, 26.: "auch 3ra, ber Jairite, war Davids Briefter." Manche wollen bier auch I Bauscaplane, Balaftpriefter, eine Urt geiftlicher Rathe benten. Die Unrichtigfeit tuie Unnahme bat Dovers (Unterf. über bie bibl. Chronit G. 301 ff.) jur Genüge amiejen (vgl. auch Reil, über bie Chronit G. 346 ff.). Das 2. I. gibt felbft bie anbentifche Erflärung biefer Würbe, indem 1 Ron. 4, 5. bem 17 beigefügt ift ושלה הראשונים ליד המלה 1 Chron. 18, 17. aber ber Ausbrud הראשונים ליד המלה jubitinirt wird. Demnach find folche gemeint, bie unter bem hofpersonal bie erfte Stelle gur Beite bes Ronigs einnehmen. Gie wurden, icheint es, in ber Regel aus ben nachften Familienangebörigen bes Rönigs genommen. (Der Roben Calomo's Cabud 1 Ron. 4, 5. ift mabricheinlich ber Gobn bes 2 Sam. 5, 14. genannten nathan, alfo ein neffe Galemo's: Thenius will in ihm einen Cohn bes' Bropheten Rathan feben). Die Uebertragung bes Briefternamens auf bie vertraulichfte Stellung neben bem Monarchen fann nicht befrentben; Dovers (bas phonig. Alterthum I. G. 548) lagt biejen Burbenamen mit bem phonigifchen hofmefen nach Sfrael tommen. Dag man überhaupt ben bochften bofbeamten einen bem priefterlichen verwandten Rarafter beilegte, icheint auch aus bem lef. 22, 21 ff. über bie Inveftitur berjelben Angebeuteten bervorzugehen. Unter Gaimo erscheint bie Bahl ber Bof= und Staatswürden vermehrt; es fommen nämlich 1 Ron. 4, 5. bingu: 1) ber Beamte על־הַנְצָרִים, b. b. ber Borfteher ber 12 Bräfeften, welche nach B. 7 ff. in ben verschiedenen Theilen bes Reiches bie Naturallieferungen für ben triglichen hof zu beforgen hatten. 2) Der Beamte , ber Saushofmeifter. Ueber tiefen f. befonders 3ef. 22, 15 ff.; ba Gebna fpäter 36, 3. als Sopher ericheint, ties aber nach ber früheren Weiffagung bes Jejaja wohl nur burch eine Burudjetsung aflärt werben tann, fo muß ber haushofmeister höher als ber Gopher gestanden haben. Ueber Die Berwalter bes töniglichen Bermögens fiehe unten. Ueber bie untergeordneten Befbiener, Munbichenten (1 Ron. 10, 5.), Garberobemeister (2 Ron. 10, 22; 22, 14.) 1. f. w., ift nichts ju bemerten. Sarifim (Luther: Rämmerer) ericheinen an ben ifrae= itijden Bofen erft in fpaterer Beit, querft am Bofe bes Behnftammereichs 1 Ron. 22, 9. 2 Ron. 8, 6; 9, 32., bann auch in Juba 2 Ron. 23, 11. Jer. 34, 19; 52, 25. Daß berunter immer Eunuchen (nach ber eigentlichen Bebeutung bes Wortes 3ef. 56, 4.) In verfteben fegen, ift taum anzunehmen; jebenfalls maren es bann mohl nicht 3frac-

liten, sondern vom Ausland Erlaufte, wie Jer. 38, 7. ein tuschitischer Saris erwähnt wird.

In Betreff ber Ginfünfte ber ifraelitischen Könige ift bie Stelle 1 Sam. 8, 11 ff. nach dem, was bereits über fie bemerkt worden ift, zunächst nicht als Notiz zu benützen. Bird boch 3. B. von einem nach B. 15. u. 17. an den Rönig zu entrichtenden Zehnten fonst nirgends etwas gemeldet; bas B. 14. Gebrohte aber steht geradezu im Widerspruch mit ben Bestimmungen bes Gefetes über ben Familienbefit, bie, wie ans 1 Ron. 21, 3. erhellt, felbst im Zehnstämmereich in Geltung waren. Daß die königliche Willkür zu= weilen im Ginne jener warnenden Borhersagung Samnels verfahren haben mag, ift freilich anzunehmen; vgl. schon 1 Sam. 22, 7., besonders aber Ezech. 45, 8. u. a. pro= phetische Stellen. Eben um ber Gefährdung bes Erbbesites ber Familien vorzubeugen, wird in ber von Ezechiel geweissagten Berfassung 45, 7; 46, 16-18. bem Fürften ein fester, unveräußerlicher Grundbesitz im Lande zugewiesen. - Die töniglichen Einfünfte bestanden für's Erste in mehr ober weniger freiwilligen Geschenken (1 Sam. 10, 27; 16, 20.) auch von Auswärtigen (2 Sam. 8, 2. 1 Rön. 5, 1; 10, 25. 2 Chron. 32, 23.). Aus 1 Kon. 10, 25. fieht man, bag folche Geschente beziehungemeife zu jährlichen Abgaben wurden. Bon der Kriegsbeute blieb dem Rönig ein Theil zur Berfügung (2 Sam. 8, 11 ff.; 12, 30.). Dazu tam ein fehr beträchtlicher Brivatbefitz. Go werden 1 Chron. 27, 25 - 31. als Habe, VI, Davids aufgezählt: 1) Schatzlammer, b. h. Raffen, in welche die Einfünfte von ben nachher benannten Gutern floßen, in Jerufalem (bie אוצרות הקוקה x. 25.) und auf bem Lanbe, in Städten, Dörfern und Thurmen; 2) Grundbefit, nämlich Ueder, Beinberge mit Weinvorräthen, Pflanzungen von Delbäumen und Sykomoren in der Schephela am mittelländischen Meer fammt Delvorräthen; 3) Biehstand, Rinderheerden auf bem Rüftenstrich Saron und in verschiedenen Thälern bes Landes, Rameele, Efel und Schaafe. Alle Dieje Befitthumer maren befonteren Beamten anvertraut, welche שרי הרכוש hießen; es waren beren 12, nach ben 12 Abtheilungen, in welche bie tonigliche habe zerfiel. Salomo bezog zum Unterhalt feines pruntvollen hofes bedeutende Naturallieferungen aus allen Theilen bes Reiches, f. 1 Kön. 5, 2–8. Frohndienste wurden ihm geleistet nicht bloß von den zu Frohnfllaven gemachten Ueberresten der Kanaaniter (1 Kön. 9, 20. 2 Chron. 2, 16. vgl. 1 Kön. 5, 29 f.), sondern auch von Ifrael (1 Rön. 5, 27., f. Reil 3. d. St.; 11, 28; 12, 4.; anders fucht tie verschiedenen Stellen Bertheau ju 2 Chron. 8, 10. ju vereinigen). Bei Am. 7, 1. scheint auf ein königliches Borrecht im Behnstämmereich, das erfte Gras abzumähen, angespielt zu fenn. Welch' ftarte Ubgaben bie Dberhoheitsländer aus ibren Brodutten liefern mußten, erhellt aus 2 Ron. 3, 4. (vgl. Jef. 16, 1.). Formliche Stenerumlagen werden erst spät aus Beranlassung der zu entrichtenden Kriegsschatzungen erwähnt 2 Kön. 15, 20; 23, 35. — Ueber bie Bestattung ber verstorbenen Rönige und bie Rönigsgräber f. b. Art. Begräbniß bei ben Sebräern. Debler.

Rönigliches Amt Chrifti, f. Jejus Chriftus.

Roheleth, f. Salomo.

**Rohler**, Christian und Hieronymus, Brüder und religiöse Schwärmer im Ranton Bern um die Mitte des 18. Jahrhunderts. Ihre heimath war Brügglen, ein Obrschen der Kirchgemeinde Rüeggisberg, wo ber jüngere von ihnen, hieronymus, wahrscheinlich im Jahre 1714 geboren wurde. Von Natur wohlbegadt, genoßen sie einer sehr mangelhaften Erziehung; besonders schlte es ihnen an der Grundlage flarer religiöser Ertenntniß so sehr, daß man dies als eine hauptquelle ihrer spätern Verirrungen ansehen zu müssen glaubte. Daneben theilten sie in besonderem Maße die Eigenschaften, welche die Bewohner des rauhen, von finstern Schluchten durchzogenen Berglandes auszeichnen, Sinnlichkeit, Genußsucht, Schlaubeit, lebendige Imagination, hinneigung zum Musstischen, um den Leuten um's Geld aus dem Glase zu wahrfagen, wo sich ihre verlornen oder gestohlenen Sachen beständen, und wie dies auf ihren Karalter einwirken- nurfte, läßt fich leicht benten. Der Beruf, ben fie wohl nothgedrungen ergriffen, entsprach weder ihrer Begabung noch ihrer Eitelkeit und Genußsucht; Christian wurde ein bloger Taglöbner, Hieronymus ein Bagner, und obschon frühe verheirathet, scheinen sie boch einen ausgelaffenen und zuchtlofen Bandel geführt zu haben. Eine augenblickliche Aenderung, wenigstens im Neußern, trat ein, als um 1745 in ihrer Gegend wie in Schlesien und anderwärts die Jugend von einer religiöfen Erweckung ergriffen wurde; der Gebets= und Betehrungseifer der Kinder — und auch diejenigen der beiden Rohler waren das runter — theilte fich ihnen und vielen Erwachsenen mit. Allein bald tam es auch zu Besichten und Träumen, in welchen die Kinder Christum, den Himmel und die Hölle und mancherlei Bersonen, theils lebende, theils tobte darin erblickten, und demausolge au predigen und zu ermahnen anfingen. Die Erwachsenen reizten fie nicht bloß durch Befragen zum Stolze und zur Lüge, sondern wollten es ihnen am Ende auch gleichthun. Bon diefem unlautern Strome ber Hellseherei und bes Brophetenthums wurden benn und die zwei Kohler mit fortgerissen; anfangs mochte mehr oder weniger unabsichtliche Selbsttäuschung im Spiele seyn, in welcher sie durch das Lesen mystischer Schriften, umentlich eines Beterfen und des fo betitelten "flüchtigen Baters" unterhalten wurden. Rur zu bald indeffen ging die bloke Schwärmerei durch den Einfluß des Hochmuths. ta frühern Gewöhnung, und begünstigt durch die Leichtgläubigkeit Bieler, welche fie regen ihrer auffallenden Betehrung für Seilige hielten, in ein Gewebe absichtlichen Beuges über, in dem sie sich um fo tiefer und williger verstrickten, je mehr ber Fleischesim und bie Genuffucht babei ihre Rechnung fanden. In ihren Berfammlungen hin mt her begnügten fie fich nicht mehr mit Anfprachen und Ermahnungen zur Buße, ienten fie rühmten sich auch unmittelbarer göttlicher Offenbarungen: "Es seh erst eine Etunte." meinte Christian, "daß er bei den 24 Aeltesten im Himmel im Rathe gesessen"; int "Gott wiffe nicht ein Dupflein mehr als er". Sie gaben fich für bie zwei Zeugen ter Offenbarung Johannis aus und eine nicht am besten beleumdete Weibsperson, Eli= isteth Kißling, für das Weib, welches den Heiland gebären sollte (Apokal. 11. u. 12.). .Gott wohne in ihnen," hieß es, und zwar feb "Chriftian ber Tempel Gottes bes Burs, Hieronymus (ober Muß) des Sohnes, und die Riftling des heil. Geistes." Auf ten Beihnachtstag 1748 weissagten fie Die Wiedertunft Christi zum Gerichte, was fie witer noch öfter wiederholten. Nicht Wenige geriethen darüber in Angst und Schrecken, kienders ba gerade eine Röthe am Himmel sich zeigte; bie Meisten ergaben sich, von n Koblern ermuntert, einem gänzlichen Müssiggange und ber Schwelgerei; bas Richtmeffen ihrer Berlündigung schrieben die schlauen Propheten ihrer Fürbitte um Aufind zu, wogegen sie wie billig von den Gütern und Vorräthen der Verschonten ihren ien Antheil bekamen. Noch größern Vortheil zogen fie aus den Anfragen, die von Anchen über bas Schickal ihrer Angehörigen im Jenseits an fie gerichtet wurden; pröhnlich war die Antwort, er seh in der Hölle, doch könnten sie ihn noch losbeten, utirlich gegen Bergütung, und oft waren es namhafte Summen; daß bisweilen bie Lætgeglaubten noch lebten, schadete ihrem Ansehen im Ganzen nur wenig. Mit dem **brjolge ftieg** auch bie Frechheit: "Es feye kein Tannlein errunnen, um ihren Sarg mms zu machen," behauptete Christian; auch Gebetswunder an Kranken, - baneben ir freilich einzelne verungludte Bunderversuche wurden von ihnen erzählt. Bu haufe **ürten fi**e mit den Ihrigen aus den Gaben der Gläubigen ein üppiges Leben; ihrem **dernfe hatten** sie ganz entsagt, weil "Christus sie zu seinen Knechten gebungen und **en verbot**en zu arbeiten." Aber auch zur Befriedigung ihrer Wollust wußten sie ihr eben zu benutzen: ledigen und verheiratheten Weibspersonen machten sie weiß, sie ten volle Gewalt über die Leiber der Gläubigen, es fen Sünde, ihnen etwas abzulagen: die gewöhnliche Ehe seh fleischlich und unheilig; erst durch den Umgang mit un werbe es möglich, heilige oder Gotteskinder zu erzeugen. Auf die Rechtfertigung ies schamlosen Treibens lief denn auch ihre ganze Lehre, sofern von einer solchen die the fehn tann, hinaus; es war die gröbste und frechste Berbrehung der Lehren vom Real-Encyllopdbie für Theologie und Rirche. VIII.

1

,

a

ι,

π

řt.

natürlichen Berderben und von ber Gerechtigkeit aus bem Glauben. "Den Gerechten fen tein Gefetz gegeben; bie Biebergebornen und Auserwählten tonnten nicht fündigen, oder wenn auch — fo schade es ihnen boch nichts; Gott werde ihren Ramen, einmal eingeschrieben im Buche des Lebens, nicht wieder austragen; was ber äußere Mensch, bas durch und durch verderbte Fleisch, Bojes thue, bas thue ber Teufel; beide feven eben unverbefferlich; es habe aber für den innern Menschen, den Billen, nichts zu bebeuten; wenn diefer nur begehre, ben heiland ju haben, fo habe er ihn ichon; und habe man fich einmal Christo übergeben, so möge Er zusehen, wenn etwas Unrechtes geschehe; an ihm ftebe es, bie natur bei ben Geinigen aufzulaffen ober ju bampfen; im erftern Falle fen es pure gesetliche Beuchelei und Pharifäerthum, bie bofen Gedanten und Begierben unter einem ehrbaren Leben zu verbergen; bie Rinder Gottes burften nichts arbeiten, bie Seiden und Göpendiener feyen bafur ba u. f. w. Alles bies wußten fie entweder aus ber Schrift herauszudeuten, oder, wenn eine Einwendung ihnen zu schwer fiel, fo galt ber Grundfatz, der Geift in ihnen stehe weit über bem todten Buchstaben ber Schrift. Uebrigens wurde bas eigentliche Geheimniß, die Lehre von der geiftlichen Freiheit, nicht Allen, fondern nur Denen eröffnet, beren fie gewiß waren; viele argloje Seelen in ben jetzigen Memtern Seftigen, Schwarzenburg, Laupen und Bern hiengen ihnen in gutem Glauben an, ohne Ahnung bes icheuflichen Betruges, ber bier gespielt wurde, während Andere freilich fich ihre Lehren zu Nute machten. Daß Kirche und Predigtamt bei ihnen schlecht wegtamen, versteht fich von felber; nur mit Sam. Lucius, Pfarrer zu Diegbach, dem eigentlichen haupt ber Erwedten im Lande (f. b. Art.), machten fie eine Ausnahme, ber fie aber mit ihren Anhängern ernftlich warnen ließ. Bu wiederholten Malen wurden sie wegen unbefugten Lehrens und Berfammlunghaltens vor die Religionstommission gefordert; bald gelang es ihnen, sich berauszureden, bald tamen sie, ba man bie Sache noch nicht bis auf den Grund tannte, mit Gelbbußen bavon; allein obschon biese zusammen bei 300 Pfunden betrugen, so blieb ihnen boch von den eins gehenden Geschenten immer noch genug. Auf Andringen der Classe Bern fand man fich indeffen zu ernstern Maßregeln bewogen und am 2. Januar 1750 wurden Beide für fechs Jahre und bis auf Vorweisung guter Zeugnisse des Landes verwiesen. Sie ent= fernten sich unter schrecklichen Drohungen und Brophezeihungen nach Biel und dem Jura, kehrten aber unter allerlei Berkleidungen öfters wieder, rühmten sich, der vierte halbe Tag, ba fie wie tobt gelegen, fep vorüber, nun fegen fie von ben Tobten auferstanden (Apot. 11, B. 9. u. 11.), und verfünrigten den baldigen Anbruch des 1000jährigen Reichs. Ihre Anmaßung fteigerte fich mehr und mehr bis zum Bahnwite ber Gottesläfterung und Selbstvergötterung. Einer von ihnen fagte: ter liebe Gott fen ichon mohl alt, habe baber ihnen bas Regiment übergeben; als bas verfündigte Ende nicht kommen wollte, brachen fie in die Borte aus: "Gott fep ein Lügner !" - Christian fagte, auf feine eigene Bruft beutend: hier wohne Bott Bater, Sohn und beil. Geift. hieronymus predigte: dies Alles habe er gewußt, ehe und bevor Gott gewesen, - und - er verlange teinen andern Gott als ben, ber jest in ihm fey; was wider ben Sohn Gottes gefündigt werbe, tonne vergeben werten, was aber wider fie und bie Rifling geschehe, bajur fen teine Bergebung zu hoffen u. dergl. m. Zugleich traten auch die Folgen ihrer Grundfäte stets deutlicher an's Licht. Den 21. November 1750 wurde ju Bern eine Beibsperson, Namens Ratharina Burger, als doppelte Chebrecherin und Rindsmörderin hingerichtet und im Februar barauf ihr Berführer hans Jog, ber Schwarzwaffertäfer genannt, ein Anhänger ber Rohler, mit Ruthen gestrichen und nach geleisteter öffentlicher Kirchenbuße für immer aus ber Eidgenoffenschaft verbannt. Alles dies, wozu noch die gefährlichen Drohungen ber Berwiefenen gegen Einzelne tamen, bewog tie Regierung, einen Breis auf ihre Röpfe an sepen, der von 30 Kronen bis zu 100 Thalern für Jeden stieg. Endlich, am 8. Ott. 1752, gelang es, wenigstens den Einen, hieronymus, zu Bözingen bei Biel zu verhaften; er wurde nach Bern ausgeliefert und ihm ber Prozeß gemacht. In ben Berhören läugnete er zuerst Alles eben fo frech, als er nachher mit scheinbar frommer Resignation erklärte,

er werbe zu allen wider ihn vorgebrachten Bengniffen Ja fagen, und fich auf bas in ihm wirtende Leben Christi und ben geistlichen Ginn feiner Borte berief. Doch legte er qulest vor mehreren feiner Anhänger ein abgedrungenes Geständnig feiner großen 3rrthumer und Betrügereien ab. Troy versuchter Berwendung wurde er nach gefälltem Urtheil des großen Rathes "als Berführer, Betrüger und abscheulicher Gottesläfterer" am 16. Januar 1753 durch Erwärgen hingerichtet und fein Rörper zu Afche verbrannt. Stumpffinnig ging er zum Tobe; ber empfangene Unterricht tonnte bei bem Geifte ber ruge, ber fein ganges Befen durchbrungen, nur jehr zweifelhafte Spuren von Reue bewirten. Babrend feines Prozeffes fag fein Bruder Chriftian ju neuenburg in Saft; a foll fich von hieronymus getrennt und die Rifling, die man in's Buchthaus geset, für eine Betrügerin ertlärt haben; was später aus ihm geworden, ift unbefannt. Der vorzüglichste Schüler und Beschützer Rohler's in Biel, Johann Sahli, wurde baselbft ben 19. März 1753 in contumaciam zum Tode verurtheilt; er ging nach Bruntrut und wurde tatholijch. Weder Rohler's Hinrichtung aber, noch eine deßhalb am 25. Januar 1753 erlaffene Proklamation ber Regierung, noch bas ziemlich milde Einschreiten gegen mehrere feiner Freunde und Fürsprecher vermochten ten Glauben an ihn fogleich ansjurotten; erst erwartete man ihn am britten Tage wieder erscheinen ju feben; bann galt er Manchen wenigstens als ein Märtyrer und noch zwei Jahre nachher mußte Beneditt Rohli in der Kirche zu Guggisberg öffentlich Abbitte thun, weil er im Wirthsbaufe geäußert : "Gott müßte nicht im Himmel jeyn, wenn nicht ber Rohler auch ba wäre." Sine eigentliche Brügglersefte existirt jest nirgends mehr; ein Same davon ist jedoch geblieben und in andern Setten wieder aufgegangen; fo 3. B. tann man es wohl nicht für rein zufällig halten, daß gerade die Gemeinden Wohlen und neuened, in benen die Rohler besondern Anhang hatten und zwei Schullehrer degwegen abgesetst werden nußten, beutzutage hanptfite ber Antonianer (f. b. Art.) geworden fint.

Luellen: Ryburg, Das entbedte Geheimniß ter Bosheit in der Brüggler Sette. 2 Iheile. Zürich 1753 und die Originalaften im Berner Staatsarchiv. Man vergl. Simler: Sammlung zur Kirchengesch. Ih. 1. S. 249. Meister: Helvetische Scenen der neuern Schwärmerei und Intoleranz. Zürich 1785. S. 161 ff. Schlegel, Rirchengesch. des 18. Jahrhunderts. 2. Ih. 2. Abth. (Heilbronn 1788) S. 1062 ff. Iillier, Geschichte des eidgenössischen Freistaates Vern. Br. 5. (Bern 1839) S. 410. Hagenbach, Der evangel. Protestantismus in seiner geschichtl. Entwicklung. Ih. 3. E. 193 ff.

Rolarbafus. Unter diefem Namen erscheint bei Hippolytus, elenchos IV, 13. VI, 5. 55., bei Epiphanius, haeres. 35., bei Theodoret, haeret. tabul. I, 12. und auch bei Tertullian, adv. Valentin. 4 und in bem Anhang zu beffen Bräfcriptionen c. 50 ein Guoftiter, deffen Lehre mit der Balentinischen und näher noch mit ber Martofischen verwandt jep, fofern auch fie die Emanation ber Neonen nach den Ordnungen und Deutungen bes Alphabetes und ber Bahlen barstelle. Allein Dr. Boltmar hat in feiner Ubhandlung "Die Kolarbajus-Gnosis" in Niedner's Zeitschrift für histor. Theologie 1855. 4. Seft gezeigt, daß alle jene Berichte auf Frenäus Beschreibung des Martonichen und einiger modificirten Spfteme zurückgehen, und bag bas Eigenthümliche ber= selben nur aus ihren Bermuthungen stammt, wodurch fie die Angaben des Frenäus mit bem Rolarbajus, welchen er felbst an den bezüglichen Stellen I, 12. 3 ff. gar nicht nennt, in Berbindung fepen wollen. Boltmar hat es fast zur Gewißheit gebracht, daß das Wort Kolarbafus, welches fich Irenäus I, 14, 1 findet, nichts ift, als 13, bie mystifche Bezeichnung ber personificirten Bierzahl ber oberften Meonen, ber beiligen rerpauric. Er fagt mit einer fpottifchen Bendung, bag ber Gnoftiter Rartus von ihrer Beisheit befruchtet fey, ba er fein Syftem von einer Offenbarung ber ihm erscheinenden Bierheit ableite. Go find bie Opäteren veranlaßt worben, barunter einen Gnoftifer zu verstehen und bemgemäß auch eine Lehre beffelben zu fuchen. Jacobi.

Rollenbufch, Dr. Samuel, meistens Collenbufch geschrieben, ift ber Gründer

einer noch jetzt am Niederrhein bestehenden und besonders durch Dr. Gottfried Menten in Bremen gesörderten christlich = theologischen Schule, welche auf die Ausbildung der christlichen Lehre und ihre Ausübung in einem christlichen Leben ihrer Anhänger und Freunde und selbst ihrer Gegner entscheidenden Einfluß ausgeübt hat. Seine eigen= thümliche Lehre läßt sich aus seinen gedruckten Schriften (Erklärung biblischer Wahrheiten. 9 Hefte. Elberfeld 1807 ff. und: Goldene Aepsel in silbernen Schalen. Erstes Hetters Barmen 1854 bei Sartorius, wo jetzt auch die älteren Hefte zu haben sind), sowie aus benen seiner Schüler: Menten und der Gebrüber Hamp (s. dies Art.) und aus ber Zeitschrift: Wahrbeit zur Gottseligkeit von L. H. G. Hamp (Bremen 1827 ff.) kennen lernen; sein mit seiner Lehre ganz verwachsenes Leben ist bagegen bisher noch saft ganz undekannt geblieden und erst in neuester Zeit ist Einiges darüber veröffentlicht in: Mittheilungen aus dem Leben und Wirfen des sel. S. Collenbusch in Barmen (Barmen, Sartorius 1853, wo auch noch einige seiner sonst nur handschriftlich vorhanbenen zahlreichen Briefe mitgetheilt sind \*).

Samuel Rollenbufch murde am 1. September 1724 in Wichlinghaufen in Barmen, im herzogthum Berg, geboren, das aber damals noch zur evangelisch-lutherischen Gemeinde in Schwelm in der Grafichaft Mart gehörte. Sein Bater, ein Raufmann, war ein ernfter, fefter und frommer Chrift, welcher feine Rinter aus driftlicher Gewiffenhaftigfeit mit liebendem Ernfte in ber Bucht und Bermahnung zum herrn erzog. Seine ebenfalls gläubige Mutter bat wohl zu ihm gefagt, daß fein Rame Samuel ihm fage, was sie für ihn gethan habe, ba fie ihn unter dem Herzen trug - sie betete schon bamals oft zu Gott, daß er ein recht frommes Rind werden möge. 3hr Gebet ging in Erfüllung. Echon als Knabe hörte Samuel gerne feinen Bater aus ber Bibel lefen und freute fich an ben Bildern feiner Bibel zur Offenbarung Johannis. Bon Jugend auf franklich und besonders durch ein Augenleiden feit einer Blatterntrankheit im achten Jahre fehr aufgehalten, lernte er fehr schwer, und verzweifelte daher daran Bastor oder Arat zu werden, wogegen ihm sein Bater Muth einsprach, indem er ihm gerne Zeit laffen wolle, wenn er auch nur in brei Jahren fo viel lerne, als andere Rinder in einem Jahre. So lernte er erft in feinem neunten Jahre lefen, und behielt Zeitlebens eine Schwäche in den Augen, die ihn die letzten zehn Jahre seines langen 79jährigen Lebens völlig blind machte. Als achtzebnjähriger Confirmande tam er 1742 durch die Bufe und den Glauben an die Erlöfung durch Jefum Chriftum zum Frieden mit Gott, weil ihn ber Candidat und nachherige Baftor Bülfing in Bichlinghaufen in feiner Catechifation von tiefem Geheimniß Chrifti für uns gut unterrichtet hatte. In Diefer feiner gründlichen Erwedung, jn welcher insbesondere ein vertrauliches Bergensgespräch mit Bülfing auf einem Spaziergange Anlaß gegeben hatte, tam es mit ihm zu einer gründlichen Süntenerkenntniß und Buße, so daß er aus Furcht vor seinem natürlichen Leicht= finne den lieben Gott wohl hundert Mal auf den Knieen gebeten hat, ihn aus ber Welt zu nehmen. Dagegen lernte er erst achtzehn Jahre später, 1760, ohne Zweifel burch ben Bürttemberger Frider († 1766 als Pfarrer in Dettingen), bas Geheimniß ber Heiligung oder Christi in uns kennen. Er sagte hierüber: Gottes wohlthätige Liebe hat mir in ben ersten dreißig Jahren meines Lebens viele Freude gemacht; noch viel größere Freude machte mir aber Gottes alles Gute herrlich belohnende Liebe in den letzten vierzig Jahren meines Lebens. Während er in Duisburg Medicin fludirte, flagte er einmal als 22jähriger Jüngling dem frommen Tersteegen, daß ihm seine Beschäftigungen als Student mit dem Bandel im Himmel nicht zugleich bestehen zu können schienen, worauf biefer antwortete: ber Christ muffe, gleich einem einen Rreis beschreis benden Zirkel, im Mittelpunkte in ber Gegenwart Gottes feststehen, und mit dem andern

<sup>\*)</sup> So weit sein reicher, von mir gesammelter schriftlicher Rachlaß mir gehört, namentlich 19 Bändchen Auffätze und Briefe, sowie Anszüge aus Tagebüchern, werde ich ihn dem Provinzial-Rirchenarchiv in Coblenz einverleiben.

Rollenbufd

fuße, b. i. mit ben Rraften bes Leibes ber Geele und bes Geiftes, im Umfreife be, icafnigt fenn. Dies tonne aber nur burch llebung gelernt werben. Rollenbufch ubte und fernte bies wirflich und tam burch unablaffigen Banbel in ber Gegenwart bes Serrn und unermütliches Urbeiten an feiner Seiligung nicht nur ju einem fast ausschlieflich religiofen Leben, fontern auch ju einem boben Grabe driftlicher Gelbitbeberrichung und Bollfommenheit. 216 Student in Strafburg gerieth er in bem Saufe eines frommen Echullebrers an bas Lefen muftifcher und aldymiftifcher Schriften, woburch er felber fich gleich ben meiften Depftitern ber bamals gläubigen Biffenichaft ber Ulchomie ergab, und auf ber Rnipp bei Ruhrort unweit Duisburg eine Schmelze anlegte, um aus weggewerfenen Ochladen noch Erg an geminnen. Da biejes Geschäft trots feines treuen Fleiftes nicht gludte, jog er ju einem feiner Brüber, einem Baumwollenfabrifanten, nach Duisburg, und prattigirte bajelbit als Urgt - obichon er erft 1789 als 65jähriger Greis auf Grund feiner: Observationes medicae de utilitate et noxis aquae martialis Schwelmensis (Daish. 8.) jum Doftor promovirt wurde. Da er mit feinen Brüdern verfeindet mar und wegen feiner burch bie rothe Ruhr auf's neue febr geschmächten Gefundheit als Argt nicht viel arbeiten tonnte, jog er 1784 nach feiner Seimath Barmen gurud, wo er fich theils als Argt, namentlich auch als Brunnenargt in bem nahen Schwelm, theils aber auch mit Ausbildung und Ausbreitung feiner driftlichen Uebergeugungen beschäftigte. Berbeirathet bat er fich nie und für feine Berjon hatte er fehr wenig Beburfniffe. Go lette er in bem Rreife feiner gablreichen warmen Freunde, guletst auch von ihnen freundlich perpfiegt und verforgt bis an feinen Lob, ber am 1. September 1803 erfolgt ift.

Dr. Rollenbufd fteht in vielfacher Beziehung in ber Mitte zwifchen bem muftifchen Separatiften Terfteegen, ber 27 Jahre älter war, und bem vielgeschäftigen und weithin wirtenten glänbigen Urgte und Edriftfteller Jung-Stilling, ber 16 3abre jünger mar. Rellenbuich's reger, foridenber Beift wandte fich gang wie Stilling anfangs ber Leibnit'ichen und Wolf'ichen Philosophie ju. In Leibnit' Theodicee fand er guerft - ungefucht! - "eine Rachricht von ber Gerrlichteit bes Chriftenberufs, und murbe nun gang begierig nach ber vernünftigen lautern Milch ber göttlichen Berbeißungen, bas Bebeimnif Chrifti in uns betreffent, worüber ihn nachher auch bie Echriften bes Profeffore Anton, Detinger's und Bengel's immer mehr und mehr erleuchtet haben, weghalb er Gott für bieje Männer bantte." "Jatob Böhm war ihm unftreitig ber größte und tieffte Detaphyfiter, ber mehr von bem Grund und Wefen ber Dinge ertannt bat, als alle Bhilojophen - benn er hatte Centralertenntnig." Cein Freund Bafentamp in Duisburg, ber eifrigfte Schüler Bengel's und Detinger's, beffen Lehrer ber Erg= bengelianer Reiffer, Infpettor bes Irrenhaufes in Berlin, ein gang vorzüglich erleuchteter Ebrift, und bie Württemberger: M. Rammerer als Bicar bes frommen Baftor Bente in Duisburg, und ber leider ju frühe verstorbene M. Frider, Berfaffer ber "Weisheit im Stanbe", welcher 1760 nach Duisburg und Wichlinghaufen tam, machten Rollenbufch ans einem aldymiftifchen Muftiter ju einem entichiedenen Bengelianer ober Unbanger bes Reiches Gottes und feiner Reichs- und Rechtsbegriffe - wenn er auch teineswegs mit Bengel in Milem übereinftimmte. 3bm und Detinger, mit welchem Rammerer und Safentamp im Briefwechfel ftanben, verbantte er bie Grundbegriffe feiner eigenthumlichen Lebre von bem himmlifchen Rönigreiche Befu Chrifti und bes in ihm berrichenden Rechtes ber Onabe und Gerechtigfeit, in beren tieferer Begründung er die beilige Echrift - leiber ohne alle Renntnig bes Griechifchen und Sebräifchen - eifrigft ftubirt bat. Bu biefer Bengel- und Detinger'ichen Reichstehre tamen jeit 1772 noch befondere Aufichluffe über tie andere Belt burdy mertwürdige Bifionen ber hufterifdy-franten und feiner ärztlichen Bflege anvertrauten breißigjährigen bochbegabten Jungfran Dorothea Buppermann aus Bichlingbaufen, nachberiger Frau Baftor Elbers in Lüttringhaufen. Diefe Bifionen, worin bie Dorothea Bengel, Frider und Swedenborg in ben verschiedenen himmlifchen Regionen je nach ben errungenen Stufen ber Beiligfeit und ihrer Uebung in ber Bervolltommnung erblidte, murben als göttliche Difenbarungen geglaubt und barum von

Rammerer und hafentamp bem mit folchen Dingen vertrauten Detinger berichtet; und Rollenbusch entwidelte nun auf tiefen Grundlagen fein eigenthümliches Lehrspftem, bas er bann in Barmen, wo er weisfagen, b. h. Die richtigen Begriffe ber beiligen Schrift Andern auslegen tonnte, in dem fich immer erweiternden Kreife feiner Freunde und Anhänger weiter ausbreitete. So entstand um ihn eine theologisch-christliche Schule mit bestimmt ausgeprägter Lehre und llebung, welche sich ganz nach den mündlich und schriftlich ausgesprochenen fententiöfen Worten ihres Meisters in feiner edigen und baroden, böchft trodenen und profaischen Manier bildete. Wenn auch die Lebre der Kollenbuschianer weseutlich im Gegensatze gegen das in der Lirche herrschende System von der unbedingten Gnadenwahl, von der stellvertretenden Genugthuung Christi, von dem verföhnten Borne Gottes, von der Erbfünde als Schuld und von ber heiligung bloß durch ben Glauben ohne eigene Arbeit, gerichtet mar, und wenn bennach auch Rollenbusch und feine Auhänger felbst mit ben frömmern Pfarrern in feiner Umgebung, mochten fie nun orthodor reformirt oder pietistisch-lutherisch gefinnt seyn, vielsach in Gegensatz trat, fo wirtte boch fein fraftig abgelegtes und unermüdlich wiederholtes Bengniß felbft auf feine Gegner jurud und insbesondere gelang es ihm, feine beiden Bfarrer in Bichlinghaufen felbst, den herrlichen Theodor Müller († 1775) und den gefalbten Ehr. Ludw. Sept († 1825), allmählich für feine Lehre empfänglich zu machen. Bugleich aber trat Kollen= bufch ber unter ben Frommen feiner Zeit und Umgebung burch Terfteegen herrichend gewordenen feparatistischen Richtung mit erfolgreicher Entschiedenheit entgegen, und, mährend bieje fich in felbstermählter Geistlichkeit bes beiligen Abendmahles enthielten, genoß er es mit seinen Schülern desto häusiger, um durch den verklärten Leib Christi feinen inwendigen Menschen oder den Auferstehungsleib zu nähren und zu stärken. Und wo Kollenbusch an ben Predigern tes Landes ober an den Schriftstellern Deutschlands auch nur die geringste Spur von Unglauben an das geoffenbarte Wort Gottes ober von Reclogie und Aufflärungssucht wahrnahm, ba führte er stets seinen bei seiner zweiten Betehrung 1760 gefaßten Borfatz aus, "fich niemals ber Borte Gottes zu ichämen vor guten und böfen Menschen," und trat fo mitten in ber bunkeln Zeit des Abfalles als ein fräftiger Beuge ber Wahrheit Des Wortes Gottes auf. In Diefem Ginne richtete er namentlich auch an Rant icharfe Ermahnungen, ohne jeboch Antwort zu erhalten. Muth. nit Jung-Stilling, den er fehr hochschätzte, und mit Lavater ftand er in freundlichernstem Bertehr, wie benn überhaupt fein perfönlicher und chriftlicher Umgang burchaus erbaulich und geistlich war. Kollenbusch war, ganz wie Bengel und bie württembergische Schule, biblischer Realist, gläubig an ten Buchstaben und an ten buchstäblichen Ginn des Wortes der heiligen Schrift; er nahm daher alles concret und real, nichts bildlich und allegorisch, und erbaute fich fo ein Suftem, bas zwar an Einseitigkeit und Sonderbarkeit litt, aber auch durch Klarheit, Festigkeit und Folgerichtigkeit sich auszeichnete, und welches fein größerer Schüler Denten in feiner Anleitung zum eigenen Unterrichte in den Wahrheiten ber heil. Schrift (Erste Auflage 1805) vervollständigt und verklärt und darum auch in der Borrede seinem feligen Freunde geweiht hat. Er nennt ihn bier einen Mann, "bem ich unter allen Menschen am mehrsten zu ewiger Dankbarkeit verbunden bin, und deffen Freundschaft ich für eine der allergrößten göttlichen Wohlthaten in meinem Leben halte; der in der Gewißheit, daß fein Name im gimmel geschrieben fet, es nie barauf anlegte, fich einen Namen zu machen auf Erden und feine papierne Krone wollte und erhielt, weil er einer wahrhaftigen und befferen begehrte, wie benn überhaupt das Berlangen nach bem Befferen das Rarafteriftische feiner Gefinnung und bas primum Agons feines Lebens war." 3m Gegensate gegen bie formal= juristisch = dogmatische Kirchenlehre waren Rollenbusch's Bibelwahrheiten real= medicinisch=ethische - heiligung als Beilung und Erlösung von der Günde, bie Kirche als bas Lönigreich Gottes auffassend, wefthalb er die Schriftlehre vom Reiche Gottes die hauptfache ber gangen Bibel, wenigstens des N. T., nannte. Die Erb= fünde ift nicht eine Erbschuld sondern ein Unrechtleiden aller natürlich Geborenen burch

Abam, bas Gott burch bie Senbung bes andern Abam und bie neue Geburt in aller= bemuthigfter Berablaffung wieder gut gemacht bat. Diefer andere 21bam, ber Menfchenfobn Jefus Chriftus, hat von Gottes Gnaben und nicht von Gottes Born ben Job geschmedt und ift in feinem Leben auf Erben burch Gehorfam und Leiben bis zum Tobe geprüft worben, hat burch feine vollfommene Gerechtigfeit bie Echuld Abam's vollfommen bezahlt und gefühnt, und fraft feines meldifebedijchen ober königlichen Priefterthums bas Recht und bie Macht erhalten, alle bie burch ihn ju Gott fommen von ber Gunbe ju erlöfen und zu heiligen. Dieje Seiligung geschieht aus Gnaben, aber nicht nach Babl und Billfür fondern nur nach Recht und Bürdigfeit. Der feligmachenbe Glaube an Gottes Berheißungen ift bie ichwerfte That und bas einzige Befferungsmittel ber Menfchen; bie Gläubigen werben aber nicht bloß gerecht erflärt, fondern gerecht und bertich gemacht und befommen burch ben beiligen Geift Rraft zur Seiligung, Die fie in Gebuld und Demuth anwenden müffen. In Diefer Seiligung gibt es (fieben) icharf und genau abgegrenzte Stufen - nach ben Seligpreisungen in ber Bergpredigt - welche ichon bier auf Erben burchgemacht werben tonnen und muffen, wogegen ihre Ersteigung in ber andern Belt - im Babes - weit mehr Arbeit und Beit toftet. Die bier ichon vollendeten und baber nicht mehr fündigenden Seiligen wofür namentlich Kollenbufch felber und einzelne besonders Geheiligte von feinen Unbängern gehalten murben - werden, ber erften Auferstehung theilhaftig, mit Chrifto im unfendjährigen Reiche herrichen und je nach ihrer Burbigfeit belohnt werben. Es ift wher von ber äußersten Wichtigkeit, daß ber gläubige Chrift bie ihm bier gewährte Gnadenzeit jur Borbereitung auf bie Emigleit treu und fleißig benütze und bas Gebet um ein langes Leben baber nicht verfäume. -

Kollenbnich's Borträt in Pastell hängt in ber ber Familie Abraham Siebel in Barmen gehörenden Schoenebect. Mit Worten treffend geschildert hat ihn Stilling in seinem Leben 1774: "Kollenbusch war ein theologischer Arzt oder medicinischer Gottesgelehrter, aus seinen — nicht gerade ansprechenden — durch die Kinderblattern entstellten Zügen strahlte eine geheime stille Majestät hervor, die man erst nach und nach im Umgange entbedte; seine mit dem schwarzen und grauen Staar kämpsenden Angen und sein immer offener, zwei Neihen schwarzen und grauen Staar kämpsenden Angen und sein werbunden weit herbeiziehen zu wollen, und seine höchst gesällige, einnehmende Spracke, verbunden mit einem hohen Grad von Artigkeit und Bescheheit, seiselten jedes Herz, das sich ihm näherte."

Rollenbufch's Schule und Lehre ift vornehmlich burch Menten von ichroffen 3rrthumern geläutert, gefördert und ausgebreitet worben. Anfer biefem gehörten wenig Theologen ju feinen unmittelbaren Unbängern; man möchte gerne Männer, wie Dr. Stier, benfelben zugahlen. Dagegen gibt es im Bergifchen und Jülich'ichen noch viete Rollenbufchianer, welche fich burch Frömmigkeit und Rirchlichkeit auszeichnen, aber auch in ihrem ichroffen Gegenfatz gegen die Satisfaftionslehre und die Gnadenwahl verharren. Bornehmlich ans ben Rollenbufd'ichen Rreifen ift ber Gifer für Union und Miffion, für Juden= und beidenmiffion und namentlich bie Barmer Mifionsgefellichaft und bas Barmer Miffieusbaus bervorgegangen. Auch bat fich in neuefter Beit eine von Menten gang unabhängige Rollenbufd'iche Literatur aufgethan, beren Berleger Sartorius in Barmen ober Bfeiffer in Colingen ift. Die neueste und bebeutenbfte Edrift vom Kollenbufch= Menten'ichen Standpuntte ift von bem Ralligraphen Segel in Roln, einem Mennoniten: "Biblifche Ubhandlung über Unglauben und Aberglauben, Rirche und Chriftenthum" (Elberfeld, 1854). Die Ednift von Fr. 28. Rrug: Die Lehre bes Dr. Rollenbufd, nebft verwandten Richtungen, in ihren falichen Richtungen und verberblichen Confeguengen (Elberf. 1846) und feine Darftellung beffelben Gegenstandes in feiner Rrit. Geich. d. proteft.-relig. Schwärmerei u. Seftirerei im Großh. Berg (Elberf. 1851) hat im Elberf. Rreisbl. 1846, Rr. 120 u. in meiner Borrebe zur Gefch, bes chriftl. Lebens in ber thein.-westph. evang. Rirche (1, 1849) ihre vorläufige Berichtigung gefunden. DR. Goebel.

Rol Nibre (כל נְדָרָי) wird nach ben Anfangeworten die Formel genannt, burch welche in ben jubischen Synagogen am Abend bes Bersöhnungstages (9. Tifri) für alle Gelübde und Schwüre bes angetretenen Jahres zum Boraus Absolution ertheilt wird. Wenn nämlich bie Gemeinde zum Gebet versammelt ift, follen zwei Gelehrte fich neben ben Borfänger, einer ju deffen Rechten, ber andere jur Linken stellen, und diefe Drei bann mit lauter Stimme bebräifch fprechen: "mit Biffen Gottes und mit Biffen ber Gemeinde in ber Schule die broben und in der Schule die unten ist, erlauben wir mit ben llebertretern ju beten." Hierauf fpricht ber Borfänger breimal, indem er bei jeder Bieberholung feine Stimme höher hebt, bie chaldaifche Abfolutionsformel: "alle Gelubbe, Entfagungen, Bannungen, Ronam und [andere] Beinamen, [mit benen Gelubbe bezeichnet werden mögen, wie] Ronas (vergl. über diefe Austrude ben Art. Gelubde bei ben Sebräern, Bb. IV. S. 790) und Schmure, welche wir geloben und fcmoren und bannen und auf unfere Scele binden, von diesem Berjöhnungstag bis zum fünftigen Berföhnungstag, ber uns zum Guten fey - fie alle bereuen wir; fie alle follen gelöst, erlaffen, aufgehoben, nichtig und vernichtet, ohne Kraft und ohne Geltung feyn. Unfere Gelubbe fepen teine Gelubbe und unfere Schwüre teine Schwüre." hierauf fprechen ber Borfänger und bie Gemeinde folgende Borte (nach 4 Dof. 15, 26.): "es wird ber gangen Gemeinde ber Kinder Ifrael vergeben werden und bem Fremdling, ber fich aufs hält unter ihnen, benn es geschah dem ganzen Bolte aus Irrthum." (G. den Dach = for nach ber Röbelheimer Ausgabe von 28. Heidenheim im im Celt S. 4.) Reben diefer allgemeinen, zum Voraus gegebenen Absolution, tann nach judischer Satzung außerdem jeder Jude, der unbesonnener Beije und ohne Erwägung der nachtheiligen Folgen einen Eid gethan hat, sich durch einen Rabbinen oder, wenn ein folcher nicht zur Stelle ift, burch brei andere Männer entbinden laffen (f. Maimonides, hilchoth schebhuoth C. VI., ed. Dithmar p. 110 sqq.; andere rabbinijche Stellen hierüber gibt Bobenfchat, tirchl. Berfaffung der heutigen Juden G. 371). — Das Kol Nibre ift defiwegen übel berüchtigt geworden, weil man in ihm eine voraus ertheilte Absolution für alle von Juden ju fowörenden Gide, fomit eine förmliche Privilegirung des Meineids feben wollte: man fehe 3. B., was in diefer Beziehung Schudt, jüdische Merkwürdigkeiten, VI. Buch, Rap. 28. S. 69 mittheilt. Daß aber die Formel zunächst eine andere Bedeutung hat, ift nicht zu bezweifeln. G. die Bufammenstellung ber wichtigsten Ertlärungen ber Rabbinen hierüber bei Bodenschatz, II. Ihl. S. 372 ff. Unzweideutig spricht namentlich bie Schrift Orach Chajim (ber erste Theil ber arba turim) aus, Diefe Ungültigerflärung nute blog für folche Gelübde und Schwüre, welche Einer von fich felbft thut, nicht aber für folche, welche von dem Nebenmenschen oder dem Gericht abgenommen werden. Und fo bemerkt auch die neueste, oben angeführte Ausgabe des Machfor : "unter den Gelübben und Schwüren, bie wir im Boraus bereuen und für ungültig erflären, verstehen wir nur biejenigen, ju welchen uns eine Unbesonnenheit mittelft eines Irrthums oder Affetts verleiten mag, teineswegs aber diejenigen, die wir mit Besonnenheit thun oder zu welchen wir gerichtlich angehalten werden. Diefe laffen fich befanntlich nach ber Lehre unferer Beifen auf teine Art auflöfen noch vernichten." Belche sittliche Bedenten ber ftärtften Art freilich auch fo noch ter Sache entgegenstehen, wie eine folche vorgängige Absolution ganz dazu geeignet ift, bas Gemiffen in Bezug auf leichtfinnige Betheurungen abzus ftumpfen, bebarf teiner Erörterung \*). Auf chriftlicher Seite glaubte man früher vor ben aus bem Rol Nibre zu befürchtenden Mentalrefervationen durch ausführliche Ber-

<sup>•)</sup> Es ift überhaupt merkvürdig, wie bei ben Rabbinen in der Lehre vom Eid Strenge und Larheit gepaart find. Go lehrt Maimonides (a. a. D. XI, 16. S. 204, vgl. die Stelle ans dem Schulchan aruch bei Bodenschatz S. 364) einerseits: der schwörende Jude solle bebenten, daß die ganze Welt erbebete in der Stunde, da Gott zu Moses gesprochen: du sollft ben Ramen deines Gottes nicht vergeblich führen. Der Meineid treffe nicht nur den Berbrecher.

erdnungen über ben Judeneid fich fichern ju muffen; es wurden bie abgeschmadteften Geremonien mit ber Eibesabnahme verbunden, namentlich mußte ber ichmorenbe Jube tie gräflichften Berwünfchungen für ben Fall eines Meineits über fich aussprechen. (Bergl. Coubt a. a. D. G. 70 ff.; ferner bie Gibesformeln bei Bobenfchats G. 379 ff.) Aber auch noch bas hannover'iche Gejet über bie Gibesleiftung ber Juben von 1845 glaubt auf bas Rol Nibre Mudficht nehmen ju muffen. Es heißt hier in ber Gibesformel: "ich frage euch ferner, ob ibr glaubet -, bag biejen Gib, welchen ibr jest ichmoren follt, fein Denich auf ber Belt, er fen wer er wolle, auflöfen, vernichten und euch bavon befreien tonne; bie Meinung bagegen, bag alle von einem Juben geschworenen Eite, felbft bie vom Gericht auferlegten, gleich ben freiwilligen Gelübten am Jom kippur eber großen Berjöhnungstage, burch ben Gebrauch ber Formel Rol Nibre, ober auch fonft burch einen Rabbinen ober brei andere Juben aufgelöst und erlaffen werben tonnten, ganglich falich und verwerflich feb." (G. Ochröber, Sayungen und Gebräuche bes talmutifd-rabbinifchen Inbenthums G. 627.) Einfacher bat in Bürttemberg eine tonigl. Berordnung vom 25. Oftober 1832 (Regierungsblatt b. 3. G. 426) die jübifche Eibesformel bestimmt, und in ähnlicher Beije ift fie neueftens in andern Staaten vereinfacht morben. Debler.

Konon, Pabst (686-687), von Geburt ein Thracier, in Sicilien erzogen. Sein turges Pontificat ist burch nichts ausgezeichnet als burch bie Erlaubniß, die Konon dem beil. Kilian gab, in Thüringen das Evangelium zu verfündigen. S. d. Art. Kilian.

Kononiten, Anhänger bes Konon, Bifchof von Tarfus in Cilicien im 6. Jahrhundert, ber felbst Anhänger bes Johannes Philoponus ober bes sogenannten Tritheismus war. S. b. Art. Joh. Philoponus. Nach ber Zeit bes Kaifers Justinian II. verfcwinden alle Spuren ber Partei.

Rourad von Marburg, bentider Dominitaner Des 13. Jahrh., Beichtvater ber Pandgräfin Elifabeth ber Seiligen von Thüringen, Inquifitor in Deutschland, - wohl einer ber verrufenften namen ber beutiden Rirchengeschichte. Bon feiner Sertunft und früheren Lebensverhältniffen ift wenig befannt; bag er Bredigermönch gewefen, bat Rommel gegen Efter (supplementa vitam Conradi de M. illustrantia) wahricheinlich gemacht und es ift dies mit ber fonft vortommenten Bezeichnung als magister (Deifter Curt) nicht unvereinbar; ob er aber identifch ift mit bem Konrab, ber als Scholaftifus von Maint, als capellanus und poenitentiarins genaunt wird und an ben fich Briefe von henorins III. vorfinden, bleibt babingestellt. 2118 ein "wol gelerter frummer priefter" und "glübenber Giferer für ben orthodoren Glauben" (pietatis sectator conspicuus, fervens fidei orthodoxae zelator) war er wie es icheint beim pabftlichen Stubl, befonters bei Gregor IX. wohl angeschrieben. Diefer ernannte ihn gum öffentlichen Prediger in allen Diocefen Deutschlands, übertrug ibm bisciplinarifche Magregeln gegen bie im Concubinat lebenden Briefter, Rloftervifitationen, fowie andere commiffarifche Gefchäfte und beauftragte ihn insbesondere mit ber Berfolgung und Bertilgung ber Regerei in Deutschland. 2118 ber vom Babft bestellte Beichtvater ber heil. Elifabeth, Diejes Mufterbilbs felbftvergeffenber barmberziger Liebe, aber auch einer gang und gar unevangelischen Fremmigleit, bat er fein fürftliches Beichtfind nicht fowohl von ben großen Einfeitigkeiten ibres Befens und ben Uebertreibungen ihrer Uscefe gurudguführen ober ju richtigerer driftlicher Erfenntnift anguleiten versucht, als vielmehr mit widerlicher Barte und fühllofer Raffinirtheit ihre fcone Ceele wie ihren Leib migbanbelt, um fie fpftematijch gur vollendeten "Seiligfeit" ju erziehen. Er ichrieb ihr zwölf Regeln chriftlicher Bucht vor und half felbft ju ihren frommen Uebungen mit, indem er fie nicht felten eigenhändig geißelte ober beobrfeigte, jeden eigenen Willen in ihr brad und fnechtete und jeder, auch

fondern auch fein ganges Geschlecht, ja gang Ifrael u. f. w. Aber welche heillofe Cafuistit entwidelt andererseits Maimonides in der angeführten Schrift; welche lare Anwendung gestalten namentlich die Bestimmungen der Rabbinen über die gezwungenen Gide!

ber unfculbigsten Freude fie beraubte, um bann nach ihrem Tob ihre Frömmigkeit, ihr im Gebet ftrahlendes Antlit und ihre bei Lebzeiten wie an ihrem Grab gewirtten Bunber an ben Babft zu berichten (f. Conradi Marpurgensis Elisabeth vidua, ep. examinat. miraeulorum ad Dom. Papam bei Ruchenbeder, Annal. Hass. Marburg 1735. Coll. 9.) und baburch zu ihrer 1235 burch Gregor IX. erfolgten Ranonisation Unlag zu geben. (S. d. Art. Elifabeth Bd. III. S. 768 und die dort angeführte Literatur.) - Diefelbe Rohheit und Leidenschaftlichkeit wie in feinem Benehmen gegen die deutsche Fürstin offenbarte sich nun noch in viel umfangreicherer und greuelvollerer Weise in den Reperverfolgungen, die er als vieljähriger, vom Pabft beauftragter Generalis inquisitor haereticae pravitatis in verschiedenen Gegenden Deutschlands mit fanatifcher Graufamteit und schaamloser Ungerechtigkeit betrieb. Bereits im Jahr 1215 soll bei der Berurtheilung von 80 häretikern in Strafburg Konrad mitgewirkt haben (nach Tritkem. chron. Hirsaug. a. a. 1215); fpäter unterstützte er den Bischof von Hildesbeim in feinem Berfahren gegen den Probst von Goslar (1222); und von da an gaben die mancherlei unter den verschie= bensten Namen allerwärts in Deutschland auftauchenden ober von fremden Ländern her einschleichenden Sekten und häresien oder was die hierarchie fälschlich dafür ausgab, ihm und feinen Genoffen und helfershelfern (ein Dominitaner Konrad Drofo oder Torfo, ein Laic Johannes, vere totus nequam, ein vollendeter Schurke, wie ihn zeitgenössische Berichte nennen, und andere männliche und weibliche Gehülfen und Spionen von ähnlicher Qualität werden genannt) zur Bethätigung ihres dominikanischen Reverhaffes genugfamen Anlaß. Sein Grundfat war, lieber viele Unschuldige zu opfern als eines Schul= bigen zu schonen; Bertheidigung wurde ben Augeklagten teine gestattet, nicht einmal ihre Ankläger mit ihnen anfammengestellt; die Bersicherung der Unschuld galt bei einem Berbächtigten für hartnäctiges Leugnen, bas fofort mit Berbrennen bestraft wurde. In Erfurt, Köln, Mainz u. a. D. loderten die Scheiterhaufen; besonders aber richtete sich fein Eifer auch gegen ben freiheitsliebenten Friefenstamm ber Stedinger (f. d. Art.), um fie zuerst burch den Bezicht verschiedener abergläubischer und unstittlicher Bräuche zu Keyern zu stempeln und bann ihre graufame Verfolgung und Unterdrückung zu veranlaffen. Doch als fein Fanatismus nicht mehr bloß friefischen Bauern, fondern auch deutschen Grafen und Evelleuten gefährlich wurde, so wandten sich diese (ein Graf von Sayn, ein Graf von Aneberg u. A.) an den Erzbischof von Mainz und eine Provincialspnode. Anstatt aber auf die Warnungen der deutschen Erzbischöfe von Mainz, Trier und Röln zu hören, predigte Konrad in der eigenen Residenz des Primas das Kreuz gegen sie. Nun wandten fich bie Bischöfe nach Rom, und auch der beutsche Rönig fah fich veranlaßt, Konrads Treiben Einhalt zu thun. Ehe aber noch vom Babst, ber freilich hintendrein nicht umhin konnte, seinen Bevollmächtigten zu desavouiren, eine Entscheidung er= folgte, ward Konrad in ber Nähe von Marburg von einigen deutschen Edelleuten (von Dornbach) aus Rache für feine Graufamkeiten am 30. Juli 1233 erschlagen. Ein Bervienst hat er unzweifelhaft in's Grab mitgenommeu (was auch neutatholische Apologeten Konrads und ber Inquisition dawider sagen mögen): — bei allen Ständen bes deutschen Bolls, Klerikern wie Laien, Abel wie Bürgerstand, einen folchen Unwillen und Biderstand gegen die Inquisition gewedt zu haben, daß diefes pabstliche Institut auf deutschem Boben niemals recht heimisch werden konnte. (S. außer dem bereits Genannten und den gewöhnl. tirchengesch. Werten besonders ben Art. Inquisition Bb. VI. G. 683 und ben Art. von Söfler in Beper=Belte's Rirchenler. Bb. II. C. 805 fig.) Bagenmann.

**Roolhaas**, Caspar, in Holland neben Coornheert als Borläufer des Arminins viel genannt (vgl. m. Gesch. der ref. Centraldogmen II. S. 40), ist in katholischer Familie 1536 zu Köln geboren, studirte in Düsselborf, trat 1566 mit Ausopferung vieler Bortheile zur reformirten Confession über und bekleidete von da an Bfarrstellen im Zweibrückischen und Nassauschen. Zuleht 1574 wurde er nach Leyden berufen, hielt dort 1575 die Inauguralrede bei Eröffnung der neu gestisteten Hochschule (Benthem, Holland Kirchen- und Schulenstaat II. S. 33), gab aber die bekleidete theologische Brofessiur

ŧ

wieber auf, fpater auch bie geiftliche Stelle und ftarb als Privatgelehrter in Lehben 1615. Streitigfeiten über bie Rirchenverfaffung und einige bogmatifche Bunfte feit 1577 veranlaften ober erzwangen fein Burudtreten. Er verfocht ungefähr Diejenigen Unfichten, welche fpäter bas arminianifche Chisma berbeigeführt baben, Ausbehnung ber obrigteitlichen Gewalt in Rirchenfachen, Reduftion ber gur Rirchengemeinschaft nöthigen Lehren auf wenige einfache Grundartifel, Milberung ober Befeitigung ber abfolnten Brabeftination. Anftog gab feine Echrift de jure Christiani magistratus circa disciplinam et regimen ecclesiae. Er wurde vor bie 1581 ju Middelburg in Seeland verfammelte Sonobe citirt, von feiner Lehre Rechenschaft ju geben. Er proteftirte gegen biefe gur Bartei gewordenen Richter, welche ihm Revocation und Unterichreibung ber Belgifchen Confession zumutheten, und appellirte an Die Staaten. Gleichwohl fprach Die hollandische Provinzialfpnobe zu hartem 1582 bie Ertonmunication über ihn ans. Der ihm geneigte Magiftrat von Leyben übergab bierauf ben Staaten von Solland eine fehr entichiebene Berftellung wider bie Erneuerung bes Religionszwangs, wider berartige Synobalafte und tie Uebergriffe firchlicher Collegien in Die Rechte ber Obrigteit. Uytenbogaert Kerkel. Hist. G. 214 f.) A. Schweizer.

Roppe, Johann Benjamin, wurde am 19. Auguft 1750 au Dangig geboren. Edon frühzeitig wirften bas fromme Beifpiel und bie liebevolle, mit ernfter Strenge rerbundene Erziehung ber Eltern auf Die Entwidlung feines fittlich-religöfen Ginnes weblthätig ein und unterftütten bie Fortidvitte, welche er, mit vorzäglichen Unlagen unsgestattet, als Jüngling auf bem Gymnafium feiner Baterftabt unter ber Anleitung gemiffenhafter Lehrer in ben alten Sprachen und ben Unfangsgründen ber 2Biffenfdaften machte. Rann 19 Jahre alt, bezog er 1769 bie Universität Leipzig, wo er fich im erften Semefter vorzüglich an Gellert aufchloß, nach beffen Tobe aber Ernefti und Bollitofer ju feinen Borbilbern in ber Theologie mabite. Unter ben öffentlichen Borlejungen am meiften von Ernefti's philologischen Borträgen gefeffelt, begann er bald fich mit befonderer Borliebe ben eregetifchen Studien ju widmen. Ungeachtet ber Aufenthalt in Leipzig ihm manche Bortheile barbot, begab er fich boch im Jahre 1773 auf Ernefti's Rath und mit einem Empfehlungsichreiben beffelben an Senne verfeben, nach Gettingen, um bafelbit feine alademijchen Studien ju vollenden und fich bann in feiner Baterftabt um eine Predigerstelle ju bewerben. Indeffen änderte er biefen Lebensplan, nachdem ihn Denne mit wohlwollenter Fürforge in bas unter feiner Leitung blühente philologifche Seminar aufgenommen und bei näberer Befanntichaft wiederholt aufgefordert hatte, in Böttingen ju bleiben und fich für bas afabemifche Lebramt ausgubilben. Eine erwünschte Belegenheit bot ihm hierzu bie bald barauf erlebigte Stelle eines Repetenten in ber theologijden Fafultät bar, welche ihm auf Senne's Empfehlung übertragen ward. Echon ramals beschäftigte er fich ernftlich mit bem Borjage, bas neue Teftament nach benfelben Grundfägen ber grammatijd-biftorifchen Interpretation zu bearbeiten, Die er in ber Coule feiner großen Lebrer Ernefti und henne fennen und anwenden gelernt hatte. Allein fo förberlich auch die Repetentenstelle feinen Studien war, fo fah er fich boch feiner beschräuften Bermögensumftande wegen genöthigt, einen bald barauf an ihn ergangenen vortheilhaften Ruf zur Professur ber griechischen Oprache an bem neuerrichteten Bomnafium ju Mietan anzunehmen. Doch fagten ihm die Berhältniffe in Diefem neuen Birfungsfreije fo wenig ju, bag er es als eine gludliche Fügung ber gottlichen Borjebung bautbar anertannte, als er ichon am Enbe bes Jahres 1775 auf Sehne's Empfehlung von ber hannöver'ichen Regierung zum ordentlichen Professor ber Theologie an Zacharia's Stelle in Göttingen ernannt wurde. Da er feine Borlefungen gleich nach Ditern 1776 beginnen follte, fo trat er, nachbem er, fich mit ber fünfschnjährigen Tochter bes Oberfefretärs Rouradi in Mietau verheirathet hatte, bie Reife ju bem neuen Beftimmungsorte ungeachtet ber ungünftigen Jahrszeit im Anfange bes Februars an, um bie nöthigen Bortehrungen ju feinen für bas Sommer-Semefter angefündigten Borlefungen noch zeitig treffen ju tonnen.

Der Zustand des theologischen Studiums befand fich tamals zu Göttingen in einer höchst wichtigen Krisis, welche durch die allgemeine Beränderung in der Dentart und den wiffenschaftlichen Unsichten jener Zeit berbeigeführt war und um fo mehr einen jugend= lich fräftigen, durch Geift und Raralter einflußreichen Gelehrten, besonders für tie Ere= geje, erforderte, da ber alternde Orientalist Michaelis, fo schätzenswerth auch feine mit Scharffinn verbundene Gelehrsamkeit bei der Löfung einzelner Schwierigkeiten war, boch ben immer bringender hervortretenden Anforderungen nicht recht mehr genügen tonnte; ber treffliche Leg aber, ber allein unter ben bamaligen Göttinger Theologen einen bebeutenteren Einfluß auf tie größere Bahl ber Studirenden übte, fich fast ausschließlich mit der Moral und der Antideistif beschäftigte. Roppe, dem im folgenden Jahre zugleich bie Stelle bes Universitätspredigers und die Aufsicht öber bas homiletische Seminar übertragen wurde \*), ertannte bie Wichtigkeit wie die Schwierigkeit ber ihm gewordenen Aufgabe volltommen; aber er hatte fich in Ernesti's und Beyne's Schule tuchtig ausgebildet und betrat die neue Bahn mit ber gangen Jugendfrische feines Geistes. So konnte es nicht fehlen, daß er mit jedem Jahre größeren Beifall, besonders unter den aufftrebenden jüngeren Theologen fand, auf tie auch genne's musterhafte Thätigkeit fo mächtig ein= wirkte, daß viele verselben sich neben der Theologie dem höheren Schulfache widmeten und später zur Berbefferung und hebung des gelehrten Schulwefens im protestantischen Deutschland wefentlich beigetragen haben. Bie Seyne in ber flaffischen Philologie, fo wandte Roppe in feinen Vorlefungen über die Bücher des A. und N. Testaments die Grundfätze einer besonnenen grammatisch=hiftorischen Interpretation an und suchte bas wahre Berständniß berselben seinen Zuhörern fo flar als möglich barzulegen. Da er dabei stets seinem von inniger Religiosität durchdrungenen Karakter treu blieb, so war er eben jo weit von ängstlicher Berücksichtigung ber Orthodoxie als von pruntvollem Haschen nach Heterodoxien entsernt, indem er nur das für orthodox hielt, was die Bibel lehrt, und nur Wahrheit und Richtigkeit, nicht Glanz und Neuheit feiner Meinungen fuchte. Diefelben einfachen Grundfäte ber grammatisch = bistorischen Interpretation be= folgte er in feiner Bearbeitung des Neuen Testaments, welche unter bem Titel: Novum Testamentum gr. perpet. annot. illustr. im Jahre 1778 mit ben Briefen bes Apostels Baulus an die Galater, Theffalonicher und Ephefer von ihm felbst begonnen und nach feinem Lobe von Tychfen, Ammon, heinrichs und Pott nach feinen Grundfägen mit gemiffenhaftem Fleiße fortgeset, nicht nur bis auf die neueren Zeiten in wiederholten Ausgaben erschienen ift, sondern auch ungeachtet ber veränderten Anfichten über bie neutestamentliche Schriftauslegung für alle Zeiten ein schönes Denkmal feiner vorzüg= lichen Geistesanlagen und feiner gelehrten Bildung bleiben wird \*\*).

Nachdem Koppe in diefer erfolgreichen und feinen Neigungen entsprechenden Wirtfamkeit unter sehr angenehmen Berhältnissen in Göttingen acht Jahre glücklich verlebt und als Anerkennung seiner Leistungen von der Universität den theologischen Doktorgrad erhalten hatte, erging an ihn im 3. 1784 unerwartet der ehrenvolle Ruf zum Oberconstistorialrath und Generalsuperintendenten des Herzogthums Gotha. Mancherlei Gründe bewogen ihn, diesen Ruf anzunehmen und, so ungern er auch der gelehrten und literarischen Thätigkeit entsagte, in die entgegengesette rein praktische Laufbahn einzutreten, auf welcher er hoffen durfte, nicht nur durch Erweiterung und Berichtigung seiner Lebensansichten seine eigene Bildung zu vollenden, sondern auch einen ausgebreiteteren und einsturfe-

<sup>\*)</sup> Als Universitätsprediger und Borsteher bes homiletischen Seminars gab er 1778 eine Neine Abhandlung unter bem Titel: Genauere Bestimmung bes Erbaulichen im Predigen, und 1798 bas christliche Gesangbuch beraus.

<sup>\*\*)</sup> Zugleich gab Roppe während feiner Profeffur in Göttingen außer einigen lateinischen Programmen heraus: Jefaias neu überseht, nebst einer Einleit. und kritischen, philologischen und erläuternden Anmerkungen von Rb. Low th; aus dem Englischen (von G. Deinr. Richerz) mit Zuschen und Anmerkungen von J. D. Roppe. Log. 1779-1781. 4 Bbe. gr. 8.

reicheren Wirfungefreis zu erlangen. In ber That wurde nach feinem eigenen Geständnif ber Aufenthalt in Getha für ihn in mehr als einer Sinficht äußerst lehrreich. Borguglich fommelte er bei ben Generalvifitationen, welche er nach ber bortigen Berjaffung jährlich im fpeziellen Auftrage bes Landesherrn in verschiedenen Theilen bes Berzogthums in Rirchen= und Coulfachen vornehmen mußte, einen reichen Coat von praftifchen Renntniffen und Erfahrungen\*). Dagu tam, bag ihm bier ber vertraute Umgang mit edlen Menschen ju Theil ward, welcher bie Ausbildung feines Rarafters wesentlich förderte, während häusliche Leiden, die ihn burch ichwere und langbauernde Krankheiten ber Seinigen trafen, feine religiöfen Unfichten läuterten und noch mehr befestigten. - Go für bas Leben und einen bedeutenderen Geschäftsfreis völlig ausgebildet, ging er im Jahre 1788 als Confiftorialrath und erfter Hofprediger nach hannover, wo er fich in bem furgen Beitraume von brei Jahren burch bie Umgestaltung und Erweiterung bes bortigen Schullehrer-Seminariums, fowie burch feine vorzügliche Theilnahme an ber Ausarbeitung und Einführung bes hannöverichen gandesfatechismus bauernte Denfmale feines namens und Ruhmes gestiftet bat. Dem Edullehrer=Geminarium gab er, von feinem gludlichen Organijationstalente unterftutt, ichnell eine fo vortreffliche Einrichtung, bag baffelbe lange Beit ähnlichen Inftituten in anderen beutichen Staaten zum Mufter gebient und unleugbar auf Die allgemeine Bolleaufflärung wohlthätig eingewirft bat. Much find Roppe's Berdienste in Diefer Rüdficht von achtungswerthen Männern wiederholt anerfannt und nach Gebühr gewürdigt worben. Dagegen hat ber neue Landestatechismus, ben er mit Recht als bie hauptarbeit feiner letten Lebensjahre betrachtete, verschiedene Beurtheilungen erfahren, je nachdem fich bie Beiten und Denfarten ber Menschen verändert haben. Gleichwohl wird man feinen großen Berdiensten auch bei biefer, nur aus Liebe zum Gemeinwohl unternommenen Arbeit bie Unerfennung nicht verfagen, wenn man bie einzelnen Umftande ermägt, unter welchen biejelbe jur Beit einer allgemeinen Gabrung alter und nener Religionsideen ausgeführt ift. Ungeachtet bei ber Ausarbeitung und nevifion biejes Wertes fünf an Alter, Raralter und theologifcher Bildung von einander verschiedene Geiftliche bes ganbes jufammenwirften, fo gelang es boch ben angeftrengten Bemühungen Roppe's und feines Freundes und Umtsgenoffen 3. F. Jacobi, burch umfichtige Benutung ber mechfelfeitigen Mittheilungen und Kritifen ber gangen Ausführung eine bem Plane eines ber Lantesfirche jum Bedürfniß gewordenen größeren Ratechismus entiprechente Ginbeit und Zwedmäßigkeit ju geben. Er ftarb, von Allen, die ihn fannten, innig betrauert, im noch nicht vollendeten 41. Lebensjahre am 12. Februar 1791.

Noch erwähnen wir zwei von Spittler (Göttingen 1792 u. 1793) herausgegebene Sammlungen von Predigten, welche, wenn auch nicht von Seiten des Beriotenbaues und des Styls, doch ihres inneren Gehaltes wegen immer noch als Muster empfohlen zu werden verdienen.

Eine vollständige Biographie Roppe's besiten wir nicht. Beiträge dazu liefern: die Annalen der braunschweig-läneburgischen Kurlande, Jahrg. VI, St. 1. S. 60-84 hannover 1792; Schlichtegroll's Nefrolog 1791. Bb. I. S. 101-138; Beyer's Magazin für Prediger Bb. V. St. 3. S. 323-329; Hoppenstedt üb. den verstork. Roppe, 1791. 8.; Spittler's fämmtl. Werte Th. 11. S. 644-655. S. S. Rlippel.

Ropten, f. Megypten, bas neue.

Rorach, 177. 1) Sohn Efau's von ber Dholibama 1 Moj. 36, 5. 14. 18., ber horitischen Linie ber Nachkommen Esau's angehörig. Durch irgend ein Bersehen wird B. 16. berselbe Korach als Zweig der Linie des Eliphas angegeben, vgl. Tuch, Genesis S. 491. Delitich, Genesis II, S. 58. Rnobel (Genesis S. 253) will den Namen in

\*) Einen Theil berfelben hat er als Bruchstillde aus Gothaifchen Bapieren in einem Auffat über Liturgie u. f. m. in Salfelbs Beiträgen zur Renntniß bes Rirchenund Schulwefens Bb. VII., S. 19-29 mitgetbeilt. bem Karahi ober Karachi (قواحى, قرامى), wie ber Wadi-el-Achsa in feinem Unter-laufe heißt, wiederfinden; eine etwas tuhne und unwahrscheinliche Conjettur. 2) Sohn Sebron's, 1 Chron. 2, 43. 3) Urentel Levi's, 2 Dof. 6, 21. 24.; vgl. 1 Chron. 7, 22. 37. (6, 7. 22 hebr.). Diefer emporte fich auf dem Zuge burch tie Bufte, während bes Aufenthaltes in Radefc Barnea (f. t. Art.), in Berbindung mit den Rubeniten Dathan, Abiram und On nebst 250 aus der Gemeinde, gegen Moses und Ahron, indem fie, eifersüchtig auf beren prophetische und priesterliche Obmacht, aus ber Heiligkeit ber ganzen Gemeinde für sich gleiche Rechte und Befugnisse in Anspruch nahmen. Moses geht scheinbar auf ihr Begehren ein und läßt es auf ein Gottesurtheil autommen; sie er= scheinen zusammen mit Rauchpfannen und Räucherwert vor bem Versammlungszelt. Da thut sich die Erde auf und verschlingt Korach, Dathan und Abiram mit Allem, was ihnen gehört, und Feuer geht aus von Jehovah und frißt die 250 Mann, welche das Ranchwert dargebracht, 4 Moj. 16, 1–35; 26, 9. 10. Sirach 45, 22–24 (18. 19). Nur die Söhne Korach's sterben nicht, 4 Mos. 26, 11. Die Bersuche, dies Wunder natürlich zu erklären (burch einen Erofall, ben Dofes vorausgefehen oder gar burch heimliches Untergraben felbst veranlaßt habe, durch ein Lebendigbegraben u. brgl. f. Bater, Commentar über ben Bentat. III, G. 84 f. Gichhorn, Biblioth. I, G. 910 ff. Bauer, Bebr. Mythol. 1, S. 300 ff.), müffen als verunglückt bezeichnet werden. Jedenfalls ift bie Idee, daß eine fo offenbare, ans den niedrigsten Motiven hervorgegangene Auflehnung gegen Gott und feinen Gefandten nur durch bie bärtefte Strafe, burch augen= blidlichen und außerordentlichen Untergang ber Frevler gefühnt werden könne, als das Befentliche in ter Erzählung festzuhalten, vgl. Emald, Gefchichte bes Bolles Ifrael, II, S. 180 ff. Die Nachricht von der Erhaltung der Söhne Korach's, die also wahrfceinlich an dem Bergehen gar feinen Antheil genommen hatten, wird badurch bestätigt, baß weiterhin die Rorachiten, בְּנֵי קֹרָח, als eine levitifche Familie aufgeführt werben, 2 Dof. 6, 24. 4 Dof. 26, 58., bie noch ju David's Zeit blühte, 1 Chron. 10 (9), 19. 31; 13 (12), 6. 27 (26), 1. 19. Namentlich zeichnen fie fich als Sänger aus, 2 Chron. 20, 19., und als folche werden ihnen in ben lleberschriften ber Pfalmen elf ter ichönften (Bf. 42. 44-49. 84. 85. 87. 88) zugeschrieben. G. ben Art. Bfalmen. Arnold.

# Roran, f. Muhammet.

Rorinth, Kogur Joc, jur Zeit der Entstehung des Christenthums hauptstadt der römischen Proving Achaja propria, wo ber Apostel Baulus, auf feiner zweiten Miffions= reife von Athen kommend, während eines anderthalbjährigen Aufenthaltes, unterftüst von Silas und Timotheus, eine chriftliche Gemeinde aus Juden, zum größten Theile aber aus heiden gründete. Spaltungen ber Gemeinde in verschiedene Fattionen, veranlaßt zumeist durch die verschiedenen Ansichten über die Berbindlichkeit des Indenthums, Borwürfe und Berkleinerungen, die dem Apostel von feinen Gegnern gemacht wurden, endlich das üppige, unsittliche Leben, dem sich viele Glieder ber Gemeinde ergeben hatten, veranlaßten ben Apostel zur Absendung von brei Briefen, beren erster aber verloren gegangen ift (vgl. 1 Kor. 5, 9.), und zu wiederholtem Besuche ber Stadt. Das Auss führlichere hierüber, sowie über bas Berhältniß des Apostels zu ben Korinthiern f. unter bem Urt. Paulus. - Rorinth, in ber Zeit vor ber Römerherrichaft die hauptstadt ber Landschaft Korinthia, welche zum größern Theile dem Beloponnes angehört und mittelft bes ju ihr gehörigen Ifthmus bieje halbinfel mit bem griechischen Festlande verbindet, lag in einer schönen, fruchtbaren Ebene an ber fuboftlichen Ede bes torinthischen Meerbufens, am Fuße eines Berges, ber, einen Borfprung des fühlichen gebirgigen Theiles ber Landschaft bildend, fcbroff in jene Ebene vorspringt und auf welchem fich die Burg Atroforinth erhob. Mit den beiden, burch die Landenge bes Ifthmus getrennten Meerbufen war die Stadt durch zwei Safen verbunden, mit dem forinthischen durch Lechaum, mit bem faronischen burch Renchreä. Die Anfänge ber Stadt fteigen in die frühefte Sagengeschichte hinauf. Der alte Rame ber Stadt war Ephyra, welches dann ber bich-

terijche Name blieb (Ovid. Metam, II, 240. Virg. Georg. II, 264. Propert, II, 5. 1.); tie Aenderung bes namens (von einem Könige Korinthos) hängt mit ber Theilung ber herrichaft zwijchen Gichon und Rorinth zufammen und wird in bie Beit bes Argonautenjuges gesetzt. Die Einwanderung ber Dorier machte ber alten herrschaft ber Meolier ein Ende, und wir finden bann auch bier, wie in allen griechijchen Staaten, mannigfache Menberungen ber Berfaffung, indem bie Monarchie in Oligarchie und biefe in eine Iprannis überging, mit beren Sturge, 584 v. Chr., eine freiere Berfaffung, eine vorjugsweife auf Schatzung gegründete Timofratie eintrat. 3m weiteren Berlaufe ber Geichichte, mabrend bes peloponnesifchen Krieges, erscheint Rorinth gewöhnlich mit Sparta gegen Uthen verbunden. nach Bertreibung ber Macedonier trat Korinth im Jahr 243 bem achaifchen Bunde bei, was jur Folge hatte, baf bie Stadt 146 v. Chr. vom romiichen Feldherrn Dummius eingenommen und ganglich zerftort murbe. Ein volles Jahrbundert lag fie bann obe, nur einige Tempel und bie Gebäude ber Burg hatten fich erhalten, bis Julius Cafar als Dictator fie im Jahr 46 v. Chr. als Colonia Julia Corinthi wieber berftellte, bie rajd ju ber alten Blüthe fich entfaltete. Die neue Stadt, teren Topographie hauptfächlich Paufan. II, 1 ff. und Strabo VIII, G. 378 ff. geben, mar in einem regelmäßigen Biered von 40 Stabien an ber Norbfeite ber Burg angelegt, fo baß nur brei Seiten mit einer Mauer befestigt waren. Brachtvolle Tempel und öffentliche Gebäude, theils aus ben alten Ueberreften reftaurirt, theils neu erbaut, gierten tie Stadt, und namentlich war ber Martt mit Tempeln geschmudt. Der Aufweg gur Mapolis, durch vielfache Krümmungen 30 Stadien lang, führte an Tempeln, Altären und Bildern vorüber, und oben auf ber Burg ftand ber prächtige Tempel ber Benus mit bem Bilbe ber geharnischten Göttin geschmudt. Altroforinth galt für bie ftartite Feste Griechenlands; nach Norben bin, nach ber Ebene ju, wo bie Stadt fich anlehnte, fentrecht abfallent, mar es auch nach ben übrigen Seiten fteil und ftart befestigt. Somohl bas griechifche, als bas römifche Korinth war feiner Lage nach vorzügliche Santelsftabt, indem es burch feine beiden Safen ben afiatischen Sandel mit bem abendländischen vermittelte. Die afiatifchen Baaren wurden nach dem Safen Renchrea, von bier über Rorinth nach Lechänm gebracht, von wo fie nach Italien und weiterhin verschifft wurden, wodurch man Die gefährliche Fahrt um bas Malea-Borgebirge vermiet. Co flogen Die naturund Runfterzeugniffe bes Orients und Decibents in Rorinth als einem großen Emporium jufammen, und bie Stadt wurde baburch volfreich und wohlhabend. Damit mar bann aber auch, wie in allen großen handelsftäbten, eine inguriofe Entfaltung bes materiellen Lebensgenuffes verbunden, ber in mafloje Edwelgerei auslief, fo bag torinthijche Gaufer und forinthijde Tafeln bei ben Ulten fprüchwörtlich waren. Richt minder raffinirt und übertrieben war bie Sinnlichteit bes Geschlechtsgenuffes, wogu namentlich ber bier berrichente Enltus ber Benus, beren ältefter und beiligfter Tempel auf ber Burg ftant, beitrug, und bier find afiatifche (phonizifche) Einfluffe, besonders in bem von bort berüber= genommenen Inftitute ber Sierodulen nicht zu vertennen. Dies uppige, fcmelgerifche Leben wirfte nothwendig mehr auf bas Gebeihen ber Rünfte, als ber Wiffenschaften. Babrend in letteren Rorinth teinen bedeutenden Namen aufzuweisen bat, ift es in jenen berühmt. In Erfindungsgeift, Odonbeitofinn und Runftfertigteit zeichnete fich Rorinth ter allen griechifden Stäbten aus, ihr verbanft bie Bautunft bie reichften und geschmudteften Formen (forinthijche Gäulenordnung), und nirgends war ber Reichthum an Runftwerten größer. Befonders blühte bie Berfertigung von Bildern und Geräthen ans Thon und Metall (torinthijche Bajen, torinthijches Erg), fowie auch toftbare gewirtte Deden von hier ausgeführt wurden. Alle Pracht und Serrlichfeit bes alten Korinth aber hat tie Beit vernichtet; jest ift bie einft fo berrliche Stadt ein haufen elender Saufer gmijchen alten Trümmern, eine verfallene Stadt, beren Ginwohner burch Elend und Kranfheit (megen ber jest ungesunden Lage) gequält, gleich Schattengestalten umberwandeln. -Für bas alte Rorinth vergl H. Wilkens, specim. antiquitt. Corinth. selectt. ad illustrationem utriusque epist. Paul. Brem. 1747. 4. (auch in Oelrich's Collect, opusce.

I, 427 sqq.). I. E. Walch, antiquitates Corinth. Jen. 1761. 4. Wagner, rer. Corinth. spec. Darmst. 1824. 8. Pauly, Real-Enchslopädie der flaffischen Alterthumswiffenschaft II, S. 642-649. Für bas jetzige: Haffel, Handbuch der neuesten Erbbeschr. III, 1. S. 673 f. Bouqueville's Reise durch Morea u. f. w. Uebersetzt von Müller. Leipzig 1805. I, S. 103. Expédition scientifique de Morée. Paris 1836. Vol. III, p. 35 sq., wo auch Planche 76 eine schöne Abbildung des heutigen Korinth sich findet. Urwold.

Rorinthier, Briefe an die, f. Paulus.

Rortholt, Christian, ein Kirchenhistoriter ersten Ranges unter ben lutherischen Theologen vor Mosheim. Er ift geb. den 15. Jan. 1632 zu Borg auf der Infel Femern. Nachdem er auf der Schule zu Schleswig den Grund zu feinen Studien gelegt, die er auf ben Universitäten Roftod, Jena, Leipzig und Wittenberg vollendete, murbe er 1662 Professor der griechischen Sprache zu Rostod, wo er auch den Doktorgrad in der Theologie erhielt. Später ward er von Herzog Christian Albrecht von Holstein-Gottorp als Profeffor der Theologie nach Riel berufen und zum Protanzler biefer neu gegründeten Universität ernannt (1666). Er ftarb ben 31. März (1. April) 1694, nachdem er ver= schiedene an ihn ergangene Rufe ausgeschlagen. Es ift weniger feine erst nach feinem Tobe herausgegebene Kirchengeschichte (Hist. eccl. N. T. Lips. 1697), welche ihm ben hohen Ruf in der gelehrten Welt verschafft hat; vielmehr verdankt er diesen einigen tüchtigen Monographien, wie ber über die ersten Christenverfolgungen (de persecutionibus ecclesiae primitivae sub imperatoribus ethnicis. Jen. 1660. 4. Kilen. 1689) und über bie ichriftlichen Gegner des Chriftenthums (Paganus obtrectator s. de calumniis gentilium. Lib. III. Kil. 1698. Lubec. 1703. 4.); auch mar er einer ber ersten proteftantischen Theologen, welche ben Baronius zu widerlegen suchten (Disquisitiones Anti-Baronianae. Kil. 1700. 1708 etc.). Ebenfo bestritt er Bellarmin (de canone s. scripturse. Rostoch. 1665). Dem bamals auftauchenten Deismus feste er feine Schrift de tribus impostoribus magnis entgegen, unter welchen er Cherbury, hobbes und Spinoza meinte. Bon weniger Belang find seine Arbeiten in der praktischen und Moraltheologie.

Ein vollftändiges Berzeichniß feiner Schriften gibt die äußerst panegyrisch gehaltene Gebächtniftrede seines Eidam's Lindemann in Bipping's Memoria Theologorum nostra aetate clarissimorum. Lips. 1705. p. 571 sq. Bergl. auch Baile (Dictionnaire) und Ifelin (hift. Wörterb.). Ueber sein Berdienst um die Rirchengeschichte, Schröch I, S. 173.

Rosmas und Damianus, f. Damianus.

**Rosti**, "Nome eines der merkwürdigsten Erzeugnisse des mittelalterlichen Rabbinismus, eines Religionsgespräches, welchem sowohl das Classische feines Inhaltes und feiner Form, wie die Bedeutung seines Titels und eines damit verwandten Briefwechsels ein ungewöhnliches Interesse.

Berfasser deffelben ist R. Jehuba Hallevi (Levita) in Spanien, ber größte jüdische Dichter des Mittelalters, der Schwiegervater des größten jüdischen Grammatikers dieses Zeitalters, des berühmten Aben Efra. R. Ganz nennt (im Zemach David) als die Zeit seiner Blüthe das Jahr der Welt 4900 (= 1140 n. Chr.), Aben Efra selbst erwähnt im Jahr 1153 (n. Chr.) seiner bereits als eines Gestorbenen; er soll im 3. 1150 eine Reise nach Palästina unternommen haben und dort, als er kaum die Thore Ferusalem's betreten und im Jammer über seine Zerstörung auf der Straße sich zur Erde geworfen hatte, von einem Türten niedergeritten und zertreten worden seyn. R. Jehuba vereinigte indessen in sich mit dem Dichter den Philosophen, den Grammatiker, den Kenner jeder Gattung von Gelehrsamkeit und damit zugleich den Lehrer des mosaischen Mathens in einer Weise, welche ihm die höchste Bewunderung seines Boltes erward. Die Worte in 5 Mos. 12, 19. wurden auf ihn angewendet und fein Buch Korsi, worin er als in einem Brennpunkte alle Strahlen jener rabbinischen Slorie gefast hatte, ward nebst dem More hannevochim bes Moses Maimonibes als die schärfte und träftigste Wehr gegen allen Unglauben angepriefen. R. Jehnda seht sich im Buche Kosri die Aufgabe, die Geltung bes geschriebenen Gesetses gegenüber ber heidnischen Bhilosophie, dem christlichen Glauben und der Lehre Muhannned's, sowie die Geltung des mündlichen Gesetzes gegenüber ben Karäeru (f. d. Art.) zu erweisen und damit seinen Boltsgenoffen, welchen ber tägliche Umgang mit Muhammedanern oder Christen und die Borliebe der mittelalterlichen Scholassit für Aristoteles geschlich werden, die vielsättige Ansechung der rabbinischen Tradition von Seiten der Karäer wenigstens zur Verwirrung dienen konnte, die Herrlichen Rechtagion in's Licht zu stellen.

Mit ber Feinheit bes Menfchentenners und bem Gefchmad bes Dichters fleidet er Das Alles ein in ein Gefpräch, welches ein König Rofar, bemuruhigt burch einen Traum, in welchem ein Engel ihm jugerufen: "Deine Abficht ift gut, aber bein Ihun ift nicht gut!", und voll bes Berlangens nach ber Deligion, in welcher er bas gute Thun gelebrt werbe, veranlaßt, ein Gefpräch, worin ber Rönig bei reiflicher Brüfung ber Gründe, momit ein Bhilojophe, ein Chrift, ein Ifraelite, ein Karaer und ein rabbinischer Jude ibre Sache ju empfehlen fuchen, bem Letteren ben Gieg querfennt und für bie Unnahme feines Glaubens fich entideidet. Behnda verbreitet fich in biefer Weife in fünf 206idnitten uber bas Dafenn, bie namen und Eigenfchaften Gottes ; bie Erichaffung ber Welt; bie Engel; bas geschriebene Gefen; bie Tradition; bie Borfehung und ben Rathichluf; Gottes; ten freien Willen; bie Auferwedung und bas ewige Leben; bie Berehrung Gottes; bas Bibet ; bie Abgötterei und Anderes ; ferner über bie Diffenbarung Gottes, feine Schechinalr; bit Borrechte ber Juben vor andern Bölfern; ihre einftige Weisheit in göttlichen und mufchlichen Dingen; Die Bortrefflichfeit bes beiligen gandes; ben Ubel ber bebräifchen Errache ; Die beilige Mufit und Dichtfunft ; ferner über bas Wefen, Die Unfterblichteit und bie Mräfte ber menichlichen Geele; Prophetie und Propheten und Underes. Das Buch umfaßt Alles, mas jur jubifchen Gottesverehrung und Gotteserfenntniß gebort, mit reicher Eregeje bes 2. Teft. und Spefulation im Geifte bes Buches Jegirah ; bagu in einer Sprache, welche fo gebrängt und accurat ift, als hatte er (fagt R. Behuba Muscatus) dein Tröpftein Tinte ju vergenden." Daf bas Wert bes fo icharffinnigen und tiefen Beiftes beffennngeachtet an tabbinifcher Bejangenheit leibet, ift nicht anders an erwarten. Er befigt vom Ebriftenthum - freilich auch aus Schuld ber fpanischen Chriftenheit eine nur burftige, wiewohl nicht unrichtige Aufchanung \*); er bebarf ber Trabition, um "bie Einheit ber Odrifterflärung gegen ichrantenloje Willfur gu befchaten" (5 Doj-12, 32. joll nur bein "Böbel" gegenüber Geltung haben, nicht für bie Gelehrten); er, träumt von einer acht tatholijchen Uebereinftimmung ber Tradition in ber Synagoge \*\*) und von einer ununterbrochenen Catena \*\*\*) ber Träger ber Tradition, in welcher fie

\*) "Bir Chriften glauben eine Ochöpfung ber Belt aus nichts und überhaupt Alles, mas in ben beil. Blichern ber Inden fieht. Aber am Ende bes jubijden Staates incorporirte fich bie Gottheit im Echofe einer vornehmen Jungfrau aus Birael, fo bag bieje ben Deffias gebar, icheinbar als Bropheten, in ber That aber als Gott. Als bie Inden nun ben Meifias an's Rrens ichlugen, wich bie Gottheit von ihnen; und jest find wir bas mabre Sfrael, nämlich bie Rachfolger jener zwölf Apoftel, welche bie zwölf Stämme reprajentiven. Wir febren in ber Einheit Gottes eine Dreiheit von Bater, Gohn und Geift, und folgen aufjer bem Alten Teftament, welches Matth. 5, 17. beftätigt worben, ben Statuten bes Apoftels Betrus." Bie wenig bies ber Fall feb, weist fein Commentator R. Ajarja 3. B. an ber jubifden Beitrechnung nach, bei welcher unter Unberem in ber Bestimmung ber Beit bes ersten Tempele eine vielfache Berichiebenheit beraustommt, indem fie zumeift zu 410 3. angegeben merbe (nach b. Tractat Joma und Avoda sara), von Philo bagegen 3n 440, von Bojephus 3u 470 ober auch ju 466 1/2, von Abraham ben Dior ju 430 ober auch 433 u. bgl.; ebenjo verichieden lauten tie Anfichten über bie gewöhnliche Berechnung ber Dauer bes zweiten Tempels ju 420 Jahren. 3 3n biejer Rette ermähnt er nach Babot, bem Stifter ber Cabbucaer, und Jojua ben 

3

Real-Gnepflopabie für Theologie und Rirche. VIII.

fich fortpflanzte, nach der rabbinischen Borstellungsweise. R. Jehnra schrieb fein Buch in arabischer Sprache; aus dieser ward es zuerst burch R. Jehuda ben Ratbaniel, dann burch ben berühmten Interpreten R. Jehuba ben Saul (Andere lesen bier ben Samuel) ben Tibbon in bas Hebräifche überfest. Jene erste, weniger gludtiche Ueberfesung fcheint: verloren gegangen zu feyn; in ber zweiten, wiewohl auch nicht gang firenge ben arabifchen Text wiedergebenden, besithen wir es; vom arabischen Original sagt 28 blf in seiner. Biblioth. hebr.: "Liber Kosri, prout Arabice a Jehuda nostro scriptus. est, M. S. enstat in B. Bodlejana n. 5424 inter Codices Pocockianos n. 97." - Non ber bebräijden lieberfetzung eriftiren breierlei Ausgaben, die Fanenfische vom 3. 1504. 4. (im Eingang beißt es hier: "liber a Jehuda Levi arabice ecriptue, a Jehuda vero Tibhonide Granatensi in castro Lunel, quae est Galliae urbs, anno 4927 hebraice conversus") and mel tenes. tianifche vom 3. 1547 und vom 3. 1594; in diefer von 1594, welcher Burtweft folgte, wurden biejenigen Stellen ansgelaffen ober geandert, welche bie Chriften verlegen konnten. Burtorf lieferte, wie zubor von Maimonides' More hannevoehim, nun auch vom Buch Rosri im 3. 1660 eine Ausgabe, worin dem bebr. Text eine mit den werthvolkten Unnotationen und einem Anhang Heiner Abhandlungen verschene lateinische Ueberseisung beigegeben ift; in ber ansführlichen Borrebe bagn finden fich auch bie gwei weiter unten erwähnten Briefe hebräifch und lateinisch. Auch eine spanische Uebersepung bes. bebu. Tertes von: R. Abendana (Amstelod. 1663) eriftirt, welche bie lateinifchenvon Burtorf Eine Fortjetung bes Liber Kosris lieferte unter bem Aiset noch übertreffen foll. David Nieto) in Lonton im 3: 1712-14. R. David Nieto'; morin: m. bie im Robri verhältnigmäßig furz behandelte Bertheidigung ber : Lox oralis raegen bir Raräer zum hauptgegenstand macht, ebenfalls eingetleibet in ein Gefprach bes Mann: mit bem mid jog und ebenfalls in fünf Abschnitten. Im ber Borrebs bagu gibt er eine turze Gefchichte ber Karäerjette, nach ber gewöhnlichen Unficht ber Rabbinen von Unan. the second think out datirend.

Daß bas Buch Rosri aus ber Feder bes großen Dichters und Them logen eine theologifche Dichtung fen, ift taum ju bozweifolug:ebenfemenig. aber, bag biefelbe mehr ober weniger auf einer hiftorifchen Grundlage ruht. R. Afaria (im Meor Ensjim), R. Ganz (im Zemash David), Moninus (in frinen Exercitt. bibl.), Basnage (in feiner Gefchichte ber Juben), Balf: (in feiner bibt hebr.), auch Joft (in feiner Geschichte ber Ifraeliten feit ber Beit ber Maffabaer) wollen gwar barin eine (böchftens burch bie zwei meiter unten erwähnten Briefe veranlafite, übrigens. ganz) freie und felbitftändige Arbeit des Leviten ertennen, and Urt ber Blatonifchen Dialogen, und diefer Annahme würde im Werte felbft nichts im Bege fteben; ba ber Levite im Eingang fagt: "Cum saepenumero ex me quaesitum esset; quaenam argumenta et responsiones haberem contra dissentientes a nobis etc. -- subiit animum, quod olim audiveram de Rationibus et Argumentis Socii ( Socius vel Collega, unfer beutsches "Bruder"), qui agebat apud Regem Kosar, qui annis abhinc quadringentis amplexus est Religionem nostram, prout memoriae proditum et notum est ex Annalibus et Historiis." Dieje Eingangeworte widerstreiten aber auch nicht einer von R. Schem Tof (im נפרהאסונות) im 15. Jahrhundert (fo viel man weiß, zuerft) vorgebrachten, und von R. Gebalia (im uchurchen DD) im 16. Jahrhundert bestätigten, allerdings einer uäheren Bezeichnung ber Quelle entbehrenden Auficht, wornach ber Liber Kosri, in feinem Kerne ursprünglich nicht von Jehuba Hallevi herrühren foll. Ein R. Isaal Sangari (R. Gedaliah liest irrig: Jehuda Al Mangari, R. Afaria eben fo irrig Changari, Beibe mit Bernfung auf R. Schem Tof, der beutlich Sangari ichreibt) habe den König Al Costi im Lande Thogarma zum Judenthum bekehrt; "higus.") Sapientie responsiones exiiyo sa at saraba

\*) Auch Schem Tof also befchräult fich auf "ausgezeichnete Autworten hiefes Mabbinen an ben Ronig Allosri". Dabei behielt boch ber Levite nicht nur für bie andern von ihm frei bie 111.1

医马克氏 网络白色 网络白色 医白色

an ann an Mirail a

mine etc. — — cum disjectae et dispersae haberentur in lingua arabica (unnöthigerweise will hier R. Gebalia corrigiren: "lingua cosaraea"), R. Jehuda Hallevi etc. — eas inveniens, in librum redegit lingua arabica etc." Dem jen indeffen, wie man will, die Runst des Leviten wäre die gleiche gewesen, wenn er aus etlichen vorgesundenen Bruchstücken dieses Gauze geschaffen hätte, und die Meinung, das dieses Gespräch durchaus historisch senter gewiß teinenfalls damit verbreiten; darum gerade gab er weder dem König noch dem Collega ein nomen proprium.

Unders verhält es fich ohne Zweifel mit einem andern, aus ber gleichen Gage bervorgegangenen Ergengnif bes mittelalterlichen Rabbinismus, bem aus bem Jahre 958 tatirenten Briefwechfel bes R. Chastai Ebn Sprot, eines jubifchen Minifters am Sofe Abd el-Rhaman's III., mit Jojeph, bem König ber Chazaren. Um bas Jahr 1577 nämlich gab Ijaat Afrifch unter bem Titel Turd (Stimme bes Seilsboten) zwei Sentidreiben berans, welche er einige Jahre vorber anf einer Reife von Conftantinopel nach Megupten aufgefunden hatte. Dieje zwei Schreiben fchidte Burtorf in ber Borrebe bebraifc und in's Lateinifche überfest feiner Ausgabe des Buches Rosri voraus, wienohl, nach bem Urtheil von E. Carmely (in feinen Itineraires de la terre sainte des XIII., XIV., XV., XVI. et XVII. siecles etc., crichienen in Brüffel 1847), in einer unvollftändigen und fehlerhaften Gestalt. Carmoly gab fie im genannten 2Bert (21bichn. 1. Juerft in einer bem Driginal entfprechenden Form und frangof. Ueberfepung. Der Inhalt ift folgender: Chastai bat bas Gerficht von ber Blüthe bes Chagarenreiches, innie baf bort ben ans ihrem Erbe vertriebenen Rindern Biraels eine fichere Seimath mter bem Ochute eines bem Gott Abraham's ergebenen Fürften bereitet jeb, vernommen. iber er vermag fo Großes und Frendenvolles nicht bem blogen Gerüchte ju glauben, ob es gleich burch Gefandte von Conftantinopel, welche bem ipan. Chalifen Gefchente bringen, bestätigt wird. Er wendet fich beghalb an ben Chagarenfürften felbft und bittet um Muffchluß. Siegu fchildert er querft feine eigene Birbe am Bof von Corbova, wie alle Geichente von hundert Bölfern (auch von ben Afchtenag, b. b. ben Deutschen) au ben Chalifen burch feine Sante geben, Die geographifche Lage und Die Serrlichteit bes ipanischen Reiches und feiner hauptstadt; bann fragt er ben Ronig ans über ben gaugen politifchen Buftand bes Chagarenreiches, nämlich Größe beffelben, Stäpte, Feftungen, Flüffe, handelsftragen; Abstammung und Bahl bes Boltes; Regierungsweife, Seerwefen, Berbaltniffe ju ben Nachbarn, Tribute, Rechtepflege, Rriegführung (ob auch am Gabbath?); endlich, ob und wie bie Chagaren bie Anfunft bes Deffias beredmen? Jojeph antwortet auf Alles: er führt bie Abstammung bes Bolfes, übereinftimmend mit Jojephus Gorionides, auf Togarma, ben Japhetiten (1 DRof. 10, 3.), gurud, fo bag bie Chagaren als Brüter ber Avaren, Ungarn, Bulgaren u. f. m. erfcheinen; fein Borfahre, welcher auf Die Engelsericheinung bin fich zum Jubenthum befehrt, beißt Bulan; fein erfter Sanptling wird unabhängig von ihm burch benjelben Engel bafür gewonnen. Der Engel berebet (gang nach 2 Cam. 7, 2 ff. 1 Ron. 8, 27.) ben Bulan auch gur Erbanung eines Jehovatempels; nun bringt fein Ruf jn ben Enben ber Erbe; bie Serricher von Ebom und Jomael (Raffer von Conftantinopel und Chalife von Bagbab) fenden Beichente, zugleich jener einen Monch, tiefer einen Rabi, um Bulan für ihre Religion ju gewinnen; Diefer aber, von einem Rabbinen unterrichtet, eröffnet nun gmijchen biefem und jenen Beiten einen Wettftreit, und ba ber Mond vor ber muhammebanischen ber

jugefügten Personen, sondern auch für seinen and für seinen Friesten Spielraum. Die Dichtung verstößt babei nicht gegen die Zeitverhältnisse bes 8. Jahrhunderts, weber binsichtlich der Berührung ber Juden mit beidnischer Philosophie oder Gnosicismus, noch hinsichtlich der Raräer, welche auch nach raddinischer Tradition um das Jahr 740 bereits "celeberrimi in Oriente" seun tennten. Die einzige Erwähnung eines "delli inter Persas et Ismaelitas achue serventis" past nicht, da nach der jüdischen Tradition das Persereich schon im Jahr 4420 (= 660 n. Chr.) von den Arabern zerstört worden seun soll. jübischen, ber Kavi vor der christlichen\*) gleichfalls der jübischen Religion noch den Borzug gibt, wird die jüdische Religion einstimmig für die beste erklärt und läßt Bulan und sein ganzes Bolk sich beschneiden. Die Zeit des Messias, schreidt Joseph, kenne man nicht, man folge den Weisen Irael's, die in Babylon und Ferusalem sind (d. h. dem Talmud); "unsfere Rechnungen sollen wegen unserer Sünden unzwerlässig sehn" — wir besigen über diesen Irael's.

In bem wirklichen Bestand des Chagarenreiches nicht nur, welches einft alle finnischtatarischen Böllerschaften in sich vereinigte, an den Ufern des taspischen und des schwarzen Meeres, von der Bolga zum Kaukajus und bis in die Krimm sich ausdehnte, mit Bersien und bem griechischen Reich im Einvernehmen ftand und endlich im Jahr 1016 von den Ruffen zerftört wurde, sondern auch daran, daß eine Zeit lang (wohl dritthalb Jahrhunderte) feine Rönige fich zum Indenthum befannten und neben Heiden, Muhammedanern und Chriften, welche gleicher Beife Religionsfreiheit genoffen, Die Juden gablreich waren, -- zweifelt beutzutage Riemand mehr. Die Enthüllung des Jüdisch-Chazarischen Reiches war bem berühmten Karamfin vorbehalten in feiner Geschichte bes ruffischen Reiches; boch hatte schon Hottinger aufmertsam gemacht auf eine Stelle in der Geogr. des Scherif al Edrifi, welche von der Religionsfreiheit unter den Chazaren erzählt, und daß bei Achmed, dem Sohne Joseph's, ein Theil Muhammedaner, ein anderer Juden und ein britter keiner Religion Anhänger gewesen feven, und die jenem Reich gleichzeitigen arabischen Gelehrten Ebn Hautel und Massudi bezeugen gleichfalls ichon bie Eriftenz Diefes Reiches; vgl. auch be Sacy in der arab. Chreftom.; Frähn, de Chasaris, Patrop. 1822; Neumann, die Bölfer des fühlichen Ruglands, Leipzig 1847; Dorn, Tabary's Nachrichten über die Shafaren, nebst Auszügen aus Hafis Abnu u. f. w. in Mémoires de l'Académie de St. Pétersbourg, VI. Série, Sciences politiques 1844. Tom. VI, p. 446-601; d'Ohsson, des peuples du Caucase, Paris 1828; ferner Sirchengeschichten, wie von Giefeler und Reander u. f. m.; eine ausführliche Schilderung bes jubifch=chazarifchen Reiches, foweit bie Geschichte reicht, gibt Joft in feiner Geschichte ber Ifraeliten feit der Beit der Mattabäer, 6. Thl. S. 111-116). Die Lage der Juden im Chazarenreich muß indeffen barum leine beneidenswerthe, der Zustand bes Reiches wenig alttestamentlich gewesen fehn; bie morgenländischen Juben, bie es öfters besuchten, fcheinen wenig erbaut davon gewesen ju fenn, ba es ein wunderliches Mischmasch von Barbarei und Cultur war und ihre Glaubensgenoffen nicht fowohl berrichten, als zur Besorgung von allerlei politifchen und mertantilen Geschäften ihren ächt morgenländischen Berrichern ober Chalanen bienten. In der Ferne des Abendlandes that die bloße Thatfache, daß ein regierender Fürft fich zum Judenthum befannte, gar zu wohl, als daß fie nicht bie Gemuther in freudige Spannung hätte verseten und als ein schöner Traum im Munde ber abendländischen Juden hätte fortleben follen. Daß dedurch ein judischer Mäcen in Cordova bewogen werden tonnte, auch mit großen Opfern fich in Rorrespondenz ju fegen mit bem fernen Judentönig, ift an fich nicht unwahrscheinlich; auch bat Chasdai's. Brief an Joseph nach inneren und äußeren Gründen noch mehr das Ansehen ber Achtheit, als der Brief Joseph's an Chasdai; am zweiselhaftesten erscheint diese Antwort. Carmoly hat zwar die Nechtheit beider Briefe zu retten gesucht; dagegen erflärt Düfterdiech in feiner ichagenswerthen Anzeige bes Bertes von Carmoly (Götting, gel. Ung. 1848. G. 1519-1526) beide für verbächtig, und Joft zum mindeften ben zweiten und zwar am schlagendsten aus sprachlichen Gründen (alle nicht bebräischen Ausbrücke find völlig aus der Sprache der arabischen Juden Spaniens entlehnt; ebenso die Schluß= formel eine nirgents benn nur unter ben fpanischen Gelehrten gebräuchliche). Man hat im Chazarenreiche auch schon eine Spur der verlorenen Zehnstämme gesucht, wiewohl ohne alle Ursache, denn selbst die Ausschmückung durch die Sage läßt es bei Japhetiten, melche jüdische Projelyten wurden. Bf. Breffel.

") "Quant à la religion d'Edom manquent tout ce qu'il y a d'immonde et ils se prostement devant l'ocuvre de leurs mains."

Rränge, meift von Blumen und Zweigen, gelegentlich aber auch ans Gilber und Golt, fanden im ifraelitischen Alterthame mehrfache Unwendung, obwohl nicht in ber Ausdehnung wie etwa bei Griechen und fpatern Römern. In ben tanonischen Schriften A. I. werben folde weniger erwähnt, mehr in ben Apolrophen. 2018 ein febr allgemeines und natürliches Sumbol ber Frende (3 Maff. 7, 16. Gir. 6, 31; 15, 6.) fommen Rränge vor als Gomud ber Menfchen beim Einzug und feierlichen Empfange von Fürften und Felbherrn, Jubith 3, 8., benen man auch Rränge jumarf und auf ben 2Beg freute, ferner bei Siegesfeiern Jubith 15, 13., wobei bie Sieger felber beträngt maren, Cff. 6, 2.; bei Gaftntählern Eged. 23, 42.; 26eish. 2, 8. vgl. 3ef. 28, 1 ff.; bei Sochzeiten Schest. 3, 11. 3 Daff. 4, 8. (j. Bb. III. G. 664). Bei feftlichen Unläffen murben felbft Saujer, Thore, Tempel und Göpenbilder befraugt, 1 Maft. 4, 57.; ep. Jerem. 2. 9.; Joseph. B. J. 4, 4, 4, wie bie beibnifchen Opferthiere 20pg. 14, 13., Die Altare und Die Opfernden felbit, 2 Matt. 6, 7.; Athen. 15. p. 674; Herod. I, 132. Daber ft ber Ausbrud Rrang ober Krone ein febr häufig vortommenbes Ginnbild ehrenvollen Ecunndes jeber Urt, 3. B. Sieb 19, 9. Spr. 12, 4; 14, 24; 16, 31; 17, 6. 3ef. 62, 3. Erch. 21, 31; 16, 12. Thren. 5, 16.; Pf. 21, 4; 8, 6; 65, 12; 103, 4. Philipp. 4, 1. 1 Theffal. 2, 19. Sir. 1, 11. 18; 25, 6. Ebenso häufig wird im N. T. mit Anspielung auf Die hellenischen Bettfämpfe bie Rrone ober ber gran; ber Gerechtigfeit ober bes Lebens als Giegespreis bes trenen ganfens, Rampfens und Ueberwindens genannt, 1 Ror. 9, 25. Phil. 3, 14. 2 Tim. 4, 8. 3at. 1, 12. 1 Betr. 5, 4. Off. 2, 10; 3, 11; 4, 4. Bgl. einige ältere Monographieen fiber biefen Gegenstand in Ugolini, thesaur. Vol. XXX.; von Neuern Biner im R.20.B. Müctichi.

Rrafft (Johann Chriftian Gottlob Lubwig). Die in bem 3. und 4. Decennium Diejes Jahrhunderts geschehene Ernenerung ber lutherijchen Rirche in Babern aus bent tiefften Berfall, in welchen ber vulgarfte Rationalismus fie gebracht hatte, Inupit fich vorzugeweife an bie Berfon bes reformirten Bfarrers und Professors Dr. grafft, fo bag man ihn ben Regenerator ber protestantischen Rirche Bayerns nennen muß. Der berühmte Rechtslehrer Dr. Stahl fagt in einer Rebe auf ber Generalinnobe ju Berlin 1846, worin er Krafft mit Spener, Wilberforce, harms zusammenstellt: "ber Mann, ber in meinem Baterland (Bayern) bie Kirche auferbante, ber apostolischifte Dann, ber mir in meinem Leben begegnete, ber Bfarrer Rrafft, war ein ftrenger Betenner bes reformirten Lehrbegriffs. Db er ben Seidelberger Ratechismus in ber Tajde berumgetragen, gleichmie ber Recenjent Rleifts Frühling, bas weiß ich nicht (bezieht fich auf die Acufterung eines Borredners); aber bas weiß ich, daß er einen frühling aufbluben machte im ganzen Lande, deffen Früchte für die Ewigteit reifen werben." Noch näher farafterifirt ihn Stahl in ber Augsb. Allg. Zeitung v. 5. Febr. 1846: "In Erlangen wirfte bamals ber Bfarrer Rrafft, ein Mann, wie er fich in unferer Beit und ju allen Zeiten felten findet. Dhne besondere geistige Gaben und wiffenschaftliche Auszeichnung, namentlich ohne große Beweglichfeit und Gewandtheit ter Gebanten, aber von großer Stärke und Energie bes Willens, von schlichtem Mauben an bas Bort Gottes und von einer völligen, fein ganges Wefen verflärenden Singebung an baffelbe, ja 3bentifigirung mit bemfelben - ein mahrhaft apostolischer Karafter — wurde er für die protestantische Landeskirche Bayerns jener Sauerteig bes Evangeliums, der den ganzen Leig durchfäuert." — Krafft war, wie Prof. Dr. Tho-mafins in feiner Gedächtnißrede ihm nachrühmt, ein treuer Zenge der göttlichen Wahrbeit, nicht blog burch Bort und Rebe, fondern burch feine gange Berfönlichfeit, ja burch fie querft. Gefinnung und Wort durchbrangen sich lebendig in ihm und die äußere Bezeugung war nur der treue und wahrhafte Ausdruck des Innern. "Es lag ein Ernst über seiner Persönlichkeit ausgebreitet, dem man's wohl anmerkte, daß er aus einem in Gott verborgenen Leben ftammte, gepaart mit jener ftillen und fichern Rube, tie ihres Beges und Bieles gewiß ift. Dabei tiefe Gottesfurcht und bie Liebe, Die nicht bas 3bre fucht, Enticiebenheit bes Rarafters, Gemiffenhaftigfeit im Rleinen und auf-

1.4.1

. . .

opfernte Treue im Amt. Seine perfonliche Erscheinung war eine ftille Predigt ven ber Kraft Gottes, tie in ihm wohnte." Beides aber, jener Ernft und jene Ruhe hatten ihren Grund in feinem festen Glauben an Gottes Wort in der Schrift in der erwogenen Ueberzeugung, daß die heilige Schrift von Anfang bis zum Ente Wert des heil. Beistes, Inbegriff tes ganzen Rathes Gottes zu unferer Seligkeit fep. Dieje Ueberzeugung, nachdem sie ihm auf dem Wege feiner Lebensführung unter langen und schweren inneren Rämpfen, aber noch größeren Erfahrungen allmählich ju voller Klarbeit aufgegangen war, ift fie fortan die Seele feines Lebens und ber Angelpunkt feiner gangen Theologie gewesen. Er war ein Schrifttheologe im vollsten Sinne des Worts, Schriftforschung, Schriftauslegung, Schriftvertheidigung war ihm Lebensaufgabe, in ber Schrift gegründete Theologen ju bilden, fein Biel. Bom Jahr 1818, mo er Professor in Grlangen wurde, bis zum Jahr 1824 war ber Eingang, ben er fand, nur gering, aber mit dem Jahr 1824 begann für ihn eine Zeit umfaffender Einwirkung und fie dauerte in ihrer vollsten Blüthe über ein Jahrzehnt, folange nämlich, bis neben ihm gläubige Docenten, meift feine Schüler, in Erlangen auftraten. Bor einem großen Aubitorium las er Bastoraltheologie, Dogmatif, neutestamentliche Eregefe, und als besonderes Verbienst muß hervorgehoben werden, daß er ber erste deutsche Professor mar, ber ein Collegium über Miffionsgeschichte las. Wie Krafft auf bem Ratheber zugleich Seelforger und Prediger war, fo war er auf der Ranzel zugleich Lehrer. Dazu machte ihn eingehende Textentwidlung und gründliche Schriftauslegung. Seine Berfou und fein haus war ber Mittelpunkt ber verschiedensten Thätigkeiten für's Reich Gottes (Bibelund Miffionsfache) in bamaliger Zeit, wo die Kirche fast kein Lebenszeichen von sich gab. Er hat 1824 ein Rettungshaus gestiftet (ber Entstehungszeit nach bas vierte ober fünfte in Deutschland) und innere Miffion getrieben, lange ehe biefer Name auffam. Mit vielen gläubigen Christen nah und fern ftand er in Berbindung, die in wichtigen Angelegenheiten feinen Rath begehrten und fein Urtheil einholten, ober an feinem Glauben fich erquidten.

Geboren war Krafft den 12. Dezember 1784 zu Duisburg, wo fein Bater als Prediger wirtte. Schon im Jahr 1798 verlor er feinen Bater und nun tam bei ben fcmeren Kriegszeiten eine Zeit ber Noth über bas verwaiste haus, in welchem aber bie treffliche Mutter ihren Rindern als leuchtendes Exempel des Glaubens vor Augen ftand. Rrafft ftudirte in Duisburg, deffen Lehrer aber leider im Dienst des Unglaubens ftanden. Allein fo fehr diefe Richtung feinen fcharf bentenden Beift mit Borurtheilen gegen Gottes Wort und Offenbarung erfüllte, fo ließ boch bas Beispiel gläubiger Menschen ihn nie bagu tommen, in ten Grundfägen tes Unglaubens Ruhe ju finden. In feiner Candidatenzeit war er fünf Jahre lang hauslehrer in Frankfurt a. D. bei ber trefflichen Familie te Neufville, und diefer Aufenthalt gereichte ihm vielfach zur Förderung, ohne jedoch seinen inneren Zwiespalt ganz zu beben. 3m Oftober 1808 wurde er Bfarrer an ber reformirten Gemeinde zu Beeze bei Cleve und trat im Febr. 1811 in ben Cheftand mit ber Predigerstochter Wilhelmine geb. Neumann aus Cleve. In ben ersten Jahren feines Cheftandes hatte er noch hinfichtlich der großen Thatfachen bes Evangeliums mit Zweifeln ju tämpfen, die feinen Geist qualten und teine Freudigteit ju feinem Predigerberuf bei ihm auftommen ließen. Indeffen forschte er unter Gebet immer fleißiger in ber Schrift und immer mehr fielen die Schuppen von feinen Augen. Als er 1817 zum Prediger ber beutfch-reformirten Gemeinde in Erlaugen bernfen murbe (Brofeffor an ber bortigen Univerfität wurde er 1818), hatte er bereits ben Standpunkt eines bibelgläubigen Supranaturalismus errungen und freute sich, in der Universitätsftabt beffere Gelegenheit zu bekommen, feine Dogmatik zu fchreiben, eine Arbeit, bie er als feine Lebensaufgabe anfah, und auch infofern gelöst hat, als er mehrmals vor einem großem Auditorium Dogmatit las und ein beinahe brudfertiges Manuftript hinterlaffen hat. Die letzte Krifis, die er in seinem innern Leben durchzumachen batte, "seine Be= tehrung", batirt er felbft vom Frühjahr 1821. Als er biefen Borgang feinem Bruder Gottleb (weiland Pfarrer in Köln) gemeldet hatte, antwortete letzteret: "Ich ahnete wohl ans beinem längeren Schweigen, daß eine besondere Bewegung in beinem Imneren vorgebe: das Verstummen des Zacharias, dis er mit einem Lobgesang den Mund öffnete." — 1823 nahm ihm der Herr seine ausgezeichnete Lebensgesährtin, die ihm namentlich bei seiner Thätigkeit für innere Mission (3. B. Gründung der Armentöchteranstalt) trenlich zur Seite gestanden hatte. Nach einem zwölfjährigen Wittwerstand erlag er selbst einer dreimonatlichen Krankbeit am 15. Mai 1845 im 61. Lebensjahre. Geichrieben hat Krafft, außer einer Abhandlung de servo et libero arbitrio, Nürnberg 1818, sieben Predigten über Isi. and vier Predigten über 1 Kor. 1, 30., endlich einem Jahrgang Predigten über freie Terte (Erlangen bei Heyder 1828, 1832, 1845). Rach einem Tobe ist erschienen: Ehrenologie und Harmonie der vier Evangelien, heransgegeben von Dr. Burger, Erlangen bei Heyder 1848. R. Goebel.

Rrain, Erzbifchof Unbreas von, eine feltfame Erfcheinung unter ben Borläufern ber Reformation; boch thut man bem Manne ju viel Ehre an, wenn man ihn ju biefen Berläufern jählt. Bon feiner frühern Geschichte ift nicht viel bekannt. Er war ein Slavonier von Geburt und Dominitanermonch. Der Gunft Raifer Friedrichs III. mochte a es verbanten, bag er auf ben ergbifchöflichen Stuhl bes Rrainerlands, beffen Refibeng laibach (Aemona) war, erhoben wurde. Er nannte fich auch Cardinal mit bem Titel Can Gifte. Diefer Prälat tam vorgeblich als taiferlicher Abgeordneter im Februar 1482 über Die Ulpen nach ber Schweiz und trug fich mit bem Gebanten, in Bafel wiederum in allgemeines Concil ber Chriftenheit zu verfammeln. Er melbete fich, mit Empfehungebriefen von Bern, bei dem Rathe von Bafel, und nachdem er eine feierliche Rebe im Münfter gehalten, worin er bereits feinem Unwillen über ben Babft Girtus IV. fuft machte, ichlug er ben 21. Juli beffelben Jahres an ben Rirchthuren bes Dunfters eine Appellation (Invective) gegen ben Babft au \*), die mit einer Aufforderung zum Concil entete. Er murbe endlich auf Andringen bes Babites, ber ben Bann über ihn aussprach, und tes Raijers, nach längern Berhandlungen, mobei bas Interbift über Bafel erging, burch bie Dbrigkeit gefangen gefest und ftarb ben 13. nov. 1484 im bortigen Stadtgefängnift, indem er nach aller Bahricheinlichteit fich felbft erhenfte. Sein Jod wurde längere Zeit verheimlicht. Der Leichnam bes Gebentten wurde in ein faß gestedt und in ben Rhein geworfen. Ein aufgenagelter Bettel enthielt bas über ibn ergangene Urtheil. Gein eigener Geheimichreiber Beter numagen von Trier hielt ibn für verrücht (cerebro laesus). Bgl. beffen Gesta Archiepiscopi Craynensis, in J. H. Hottingeri hist, eccles. N. T. Sasc. XV. p. 403-412. Burftifen, Basler Ehronil, Buch VI. Rap. 14. Dos, Geschichte von Bajel. IV. G. 383 ff. G. 405 und Jac. Burdhardt, Erzb. Andreas von Krain und ber lette Concileverjuch in Bafel. (Dintheilungen ber hiftor. Gefellichaft in Bafel, neue Folge. 1852.) Sagenbach. Stanfencommunion, f. hauscommunion.

Krautheiten ber Ifraeliten in Paläftina. Die Ifraeliten waren in ihrem, feiner Lage nach ber Gefundheit juträglichen heimathland Paläftina feinen endemischen Krankheiten, wenigstens nicht in dem Umfang und in der Schädlichkeit wie Aegypten, unterworfen. Epidemieen als außerordentliche göttliche Strafgerichte scheinen nie lange angehalten zu haben. Auch während ihres Aufenthaltes in Aegypten waren sie in dem außerhalb des Bereichs der Rillüberschwemmung gelegenen Gofen vor den "Senchen Aegyptens" mehr oder weniger gesichert. Selbst der Aussach fann nicht endemisch in Balaftina oder unter Ifrael genannt werden. Sein Berfommen in Palästina und Sprien icheint nach der Geschichte einen sporadischen und milderen Karaster zu haben (2 Rön.

\*) "D Francesco von Savona" (heißt es unter Anderm) vom Barfilher Orben. Sohn bes Teufels, ber bu ju beiner Burbe nicht burch bie Thur, sondern burch bas Fenfter der Simonie hineingestiegen! Du bift von beinem Bater, bem Teufel, und beines Baters Billen begebrit du ju thun " (Beitere Stellen abgebrucht bei Giefeler, Kircheng, II. S. 466.)

berirdi uno Terry ("Tr. alber, LXX serinenec).

So biete ord "watering

5, 1. 27; 7, 3 ff.; 15, 5. vgl. 2 Chr. 26, 19 ff.: Lut. 1, 27. Datth. 8, 9; 10, 8; 11, 5; 26, 6. Lut. 5, 12; 7, 22; 17, 12.). And gensler vom abentl. Andjag S. 195 fagt, Dofes fcweige von ben fcwerern (ägyptischen) Ausfapformen (f. Caatidit, mof. Recht I. 217 ff. Archaol. L 48 ff.). Noch Tacitus legt ein Bengniß für ben günftigen Gefundbeitszuftand ber Baläftineufer ab Hist. V, 6: corpora homisum salubria et ferentis laborum. Als leichtere Epidemieen tommen nach ben Berichten nenerer im Sommer Ruhranfälle, im Frühling und Gerbft Fieber vor (Lubede, Befchr. D. turt. Reichs S. 60). 3m Sommer verlaufen fie auf ten Gebirgen fcwerer und rufcher, im Butter in ben Ebenen und Stäbten. Die Diftritte bes Wechfelfiebers (Tertiantopus in Mabien und Sprien häufig) find entweder bie Riederungen oder Gebirgsthäler ober Stellen, wo bie letten Zweige von Bachen versumpfen. Marz und Oktober find besonders gefürtigtet (Bruner, Strnth. t. Dr. C. 87, 358 ff.). Ueberhaupt berrichen meift ichnell vorübergebende, acute Rrantheiten. Unter ben chromifchen Krantheiten foll bas Rtima Befondets bie hupochondrie und Sufterie begünftigen (Joft, Gefch. ber Ifraeliten I, 12.). Auch Gicht und Rheumatismen find in Syrien und ber Umgegend fehr häufig; aber, wie fich biejelbe Erscheinung in andern Gegenden der Erde wiederholt, so ist auch hier providentiell das Heilmittel in die Rähe des endemischen Uebels gerückt. Man bente an ben von Gichtfranken umlagerten Bethesvateich (Joh. 5, 2.), an die Thermen und Schwefelquellen bei Tiberias, Gabara und öftlich vom tobten Meer (Rallirrhöe).

Es tommen hier hauptfächlich in Betracht die an einzelnen Individuen vorkommenden Krankheiten. Die in der Bibel erwähnten einzelnen Krankheitsfälle laffen sich wegen der verschiedenen, zum Theil widersprechenden Anslichten der Nerzte, welche die Biblische Rosologie bearbeitet haben, nicht durchaus mit Sicherheit in das gangdare nosologische Fachwert einreihen. Aufger den schon genannten Krankheiten, namentlich den Seuchen Negyptens und dem Ansstat, finden wir im Ventatench erwähnt

Schwindfucht, bie erste ber Rrankheiten, welche 3 Doj. 26, 16. vgl. 5 Dof. 28, 22. (Luth. Schwulft) als Strafe bes Ungehorfams gebroht wird, begreifend allerlei Formen bes heltischen Fiebers, bas mit seinem Bruber, bem typhosen Fieber in seinen verschiedenen Formen (Petechialtyphus, gelbes Fieber, auch Bubonenpeft) ben größten Theil bes Dlenfchengefchlechts verfchlingt. Es beißt nont (rad. im arab. ...., bunn, mager fehn أي phthisis, المتركم vie formachtige Seemove) and Jef. 10, 18. , mager feyn. Die Abmagerung ift Folge einer die Ernährung hindernben, bie Saftemaffe vermindernden trankhaften Beschaffenheit ber Affimilations und Sttretionsorgane und bes Nervenspftems. Rörperliches Ungebeiben ift' bie angemeffenfte Strafe für ten Mißbrauch ter reichen leiblichen Segnungen Gottes (3 Dof. 26, 4.). Ueber das jetzt hänfige Borkommen ber Lungentuberkulofe besonders unter ben orientalifchen und ägyptischen Juten f. Bruner G. 337 ff. Eine fleberloft" Bettiche Commintfucht (Atrophie oder Schwind) ist die von Jesus geheilte zeie Enoa, Matty: 12, 10. Marci 3, 1. Lut. 6, 6 f., mangelhafte Ernährung und Aufhören ber Bewegungsfähigteit bes Glieds (vielleicht Folge von Nervenlähmung, mangelhafter oder aufgehobener Innervation bes Mustelgewebes, fonft auch von Verrentungen ober Gicht bertomment, und wenn das Nervenleben daraus verschwunden, unheilbar und mit Absterben bes Blieds endent). Schultheß (in Bente's Duf. III, 24.) halt im Intereffe ber Bunverschen die zue zwo sowa für eine heilbare rheumatische Lähmung des Glieds. Zunächft fteht 3 Mos. 26, 16. Fieber, Arn (von Arn, entzünden, LXX ixregor, Gelbfucht) vgl. 5 Mos. 28, 22., wo bamit verbunden ift ngr, brennen, LXX gipos, Fieberfroft) und חרח, gluben, LXX צפושיסט, Db biefe brei Ausbrude, bie im Begriff ber Sige übereinkommen, verschiedene Species von Fiebern bezeichnen (entzündliche, gaftrische und gaftrisch-nervöfe Bechfelfieber, wie fie in beißen ganderm hanfig find, so wie die leicht darans sich entwickelnden bösartigen Fieber, sobels porulaions und Thybus) und welche - ober ob unter bem einen ober bem andern eine andere Rrant-

#### grantheiten

beit ju verfteben fen (wie ; B. Biner geneigt ift, mit Bergleichung bes anab. 24, burd Stedfluß ju überfegen, nijg bagegen burd Branb), fagt fich fomer entideiden (Monogr. Reusselius de pesil. Dent. 28, 22. Jena 1681). Ein Ausbruck für bisige Senchen überhaupt ift קשר קשר, Gluth, 5 Moj. 32, 24., wo es mit קטר קער קרירי und Hab. 3, 5., wo es mit קבר parallel fieht. Welcher Art bas nugeros µeyas ber Echwieger Betri Matth. 8, 14 f. Lut. 4, 39. war, bas Jejus burch unmittelbare Berubrung plöglich heilte, und bas auf bem bochften Stadium ftebente (queale yag ano-9vyoxeev B. 47.) bes Sohns bes Königischen, Joh. 4, 46-52., läßt fich nicht bestimmen. Einen fehr acuten Karafter scheint bas Fieber bei beiden gehabt ju haben. Wer tie Seilung ber Echwieger Betri burch pipchifche Einwirfung ober Lebensmagnetismus erflärt, ift geneigt, ihr Fieber für ein Wechselfieber ju halten, weil Die Erfahrung lehrt, taf Bechfelfieber häufig burch pinchifche Einfluffe geheilt werben, ogt. Paulus, ereg. Bantb. 1, 443. Beispiele f. bei Friedreich jur Bibel 1, 274. Bei bem Bater bes Jublius in Delite (Apg. 28, 8.) mar bie Ruhr (bie oft bei alten genten habituell wird, wenn fich bie Altersichwäche auf bie Unterleibsorgane wirft) haupttrantheit, bas Fieber nur begleitend in Folge ber Mitleidenschaft bes Gefäßinftems. Bon anderen acuten Rrantheiten bes Gefäßinftems ift bier noch ju nennen ber mehrmals in ber Bibel mgebeutete Connenstich, Bj. 121, 6. (com moch, an welchem ohne 3weifel ber Sunamitin Cohn 2 Ron, 4, 19. und Judiths Gatte (8, 3.) auf bem Feld während ter Ernte und Jonas bei Ninive (4, 8.) getroffen wurde. In Jericho foll er nicht jelten vortommen, Robinfon II, 526. Buble, Calendar. p. 40. hat der Sonnenfich nicht bloß Geficht und Sandrücken (erythema), jondern bas Gehirn getroffen, jo nitt ber Job in Folge von Superämie und Entzündung ber Gehirnhäute in ben meiften gallen zwijchen bem britten und fiebenten Tag ein (Bruner G. 118, 297 f.). Much wer bavon geneset, hat lang an Ropfweh und Schwäche bes Ropfs ju leiben; manch-mal ift sogar Narrheit die Folge bavon. Bewohner heißer Länder, die nicht fehr bides Saar haben, pflegen baber ihren Ropf forgfältig ju bebeden.

Bon ben dronifden Krantheiten bes Gefäßinftems find namentlich ju merten bie mit bem Gefchlechteleben zufammenhängenden tranthaften Profluvien (In, 3 Doj. 15, 2. 25. fließen). Dieje find, wie ber Ausjatz, ein spezieller Gegen-ftand ber levitischen Gesetzgebung. Der Grund bavon liegt hauptjächlich barin, baß, wenn zwar jebe Krantheit bes äußeren Menschen gleichjam eine finnbildliche Berleiblichung ber Krantheit bes innern Menfchen ift, boch, wie ber Ausfat mit bem Gunbenjolo, bem Lob, fo Alles, mas auf Zeugung und Geburt Bezug hat, in näherem Bufanimenhang fteht mit bem Gündencentrum, ber Erbfünde; baber felbit bie normalen Funftionen bes Geschlechtslebens verunreinigten (3 Dof. 15, 18. vgl. Bf. 51, 7.). Ueber Die fombolifche Reinigung von folden Krantheiten f. b. Urt. Reinigungen. 20as nun ben Schleimfluß betrifft (3 Dof. 15, 1-15. If ein bamit Behafteter B. 4 ff. 22, 4. 4 Doj. 5, 2. 2 Gam. 3, 29.), fo ift jebenfalls bie Unficht Bevers (de haemorrh. er lege Mos. impuris. Lips. 1792), ber an fliefjende und ftodente Samorrhoiden bachte, abzuweifen. Das Dug, aus tem bas profluvium tommt, ift entichieden (vgl. Philo I, 88. Joseph. bell. jud. 5, 5, 6; 6, 9. 3. Mischna tr. sabim II, 2.) bas Gefchlechtegliet. Maimon. ad tr. Sab. II, 2. versteht barunter bie gonorrhoea benigna, unwilltürliches Aussließen bes Samens in Folge großer Schwächung bes Organs burch Duanie, hämorrhoiden ober unmäßigen Geschlechtsgenuß (vgl. Richter, fpez. Therap. IV. II, 551). Aber bann mare ja Berftopfung bes Fluffes B. 3. Die Seilung beffelben und nicht ein status impuritatis. Michaelis or. bibl. XXII, 1 sqq. mof. Recht IV, 282 u. Andere (hebenstreit, de cura san. publ. II, 15 sq. hensler, Gesch. ber Luft-feuche S. 211, 315. hafer, hift. pathol. Unters. I, 184. Rosenbaum, Luftjenche im Alterth. halle 1839. S. 310. Schneider in hente's Zeitschr. für Staatsargneihunde X. II. 240 f. u. A. f. Friedreich I, 237 ff.) benten an bie gonorrhoea virulenta (Citerflug, Tripper), welche aber ichmerlich vor Entftehung ber lues veneres (15. Jahrh.

nach Ehr.) vortam. In 4 Moj. 25, 1 ff. vgl. Joj. 29, 17. wollen zwar Einige bie erfte Spur ter Spphilis finden, und meinen, ber Befehl Mofis 8. 5. habe die Abficht\_ für immer bie Gefahr ber Anstectung zu vernichten (Sickler, diss. exhib. novum ad hist. luis vener. additam. Jen. 1797 und Abb. über tiefen Gegenft. in Augufti theol. BL. 1. 13. Rofenbaum a. a. D. G. 75. Baye, über Borbelle. Leipz. 1845. G. 13). Allein letteres war entschieden zunächst eine theotratische Strafmagregel und von ber Art ter Blage, Dag, beren Entstehen und Aufhören offenbar einen munberbaren Raratter hat, B. 8 f., fteht nichts im Text. Bielleicht bie Beft, wie 16, 41 ff. Biner, Realw. II, 374 nach Choulant, Bathol. u. Therap. 305, 546 f. Ruft, Sandb. ber Chir. XVII, 167 ff. zieht vor, tie blenorrhoea urethrae, nicht einen Samenflufe (wie tenn auch bas Wort ym in ten tavon handelnten Abschnitten nicht vortommt), fonbern einen Schleimfluß aus ber harnröhre barunter zu verstehen, ber ohne fyphilitifches Contagium durch Beischlaf mit unreinlichen, menstruirten ober an ber Leukorrhoe (bie übrigens im Orient jest felten vorfommt, Pruner 275) leidenden Beibern und noch andern Urfachen erzeugt werden tann, anstedend ift, und wenn er gestopft wird, febr nachtheilige Folgen hat; er vermuthet, bag berfelbe beim heftigen Trieb ber Juden zum Beischlaf und beffen häufigem Genuß öfter fich erzeugen mochte, als ber bei träftigen Naturen feltene Samenfluß. Der tranthafte, unregelmäßige Blutfluß des Beides 3 Mof. 15, 25 ff. tritt ein, wenn ein Beib ihren Blutfluß hat 1) viele Tage in ber Nichtzeit ihrer Unreinheit oder 2) wenn sie über ihre Unreinheit hinaus ben Fluß hat. Die längere Dauer des Blutfluffes tann bei hinzutretenden Umftänden lebensgefährlich werden (Sprengel, Bathol. I, 706 ff. Ueber bas Bortommen folcher Anomalieen ber Menftruation in beißen Ländern f. Bruner 276). Richt nur die jubifchen Merzte gur Beit Jefu (Matth. 9, 20. Marci 5, 25. Lut. 8, 43.) verstanden unter folchen Umständen bie Krankheit nicht ju beilen, fondern auch bie heutigen Merzte bezeugen noch bie fcmere Beilbarteit berfelben. Rationalistische Aerzte und Theologen (Schreger, medic.=hermen. Unterf. G. 361 f. Baulus, ereg. Santh. I, 524. Friederich I, 279 ff. u. And.) schreiben die heilung bes blutflüssigen Weibs im Evangelium bald magnetischen, bald pinchifchen Einflüffen, 3. B. bem plötlichen Schreden ju; fo Pechlin, obs. phys. med. p. 454: in universum autem intempestivas sanguinis aestus ebullitionesque haemorrhagias narium, uteri aliarumque partium frigida adspersione curari notavimus; etiam stentoream vocem velut incantamentum profuisse, quo apparet etiam, quae per aures ingrediuntur improvisa ad compescendum sanguinis furorem plurimum conducere. An: bere halten ihre Krankheit nicht für abnorme Menstruation, sondern für Hömorrhoidalblutung aus dem Uterus oder aus dem After. - Eine den Beischlaf verhindernde trankhafte Affettion der Geschlechtstheile sowohl bei Männern als bei Weibern kommt vor 1 Mof. 20, 17. bei bem Philisterkönig Abimelech von Gerar und feinen Weibern. Belcher Art tiefelbe gewesen, läßt sich nicht wohl bestimmen (Rurz, Gesch. des alten B. I, 142: impotentia copulae). Daß es nicht ausbleibente oter erfolglofe Weben waren oder Unfruchtbarkeit ber Weiber, ergibt fich schon baraus, bag auch Abimelech geheilt werben muß.

Von ben einzelyen in der heil. Schrift erwähnten Fällen chronischer Gefäßtrankheiten gehört hieher die Diarrhöe, an der ber jüdische König Joram, ber Brudermörder (baher Dr. Lang, Hift. Licht und Recht zu 2 Chr. 21. treffend bemerkt: eic ri ra andayxva rie un andayxvicouerw) gestorben ist, 2 Chron. 21, 18.: wirdur und schledensten Ansichten sind der Bereiterung der Leber, z. B. es seh eine Fistel oder ein Borfall des Mastdarms oder eine Bereiterung der Leber, bie durch den Gallengang in den Zwölffingerdarm und von da weiter ausgeleert worden seh egenerirten Darmschleimhaut verbundene chronische Diarrhöe (Belege f. Friedreich I, 272. vgl. befonders Pruner S. 212 st.). Auch an Lymphdurchfall läst sich benken, bei bem oft sonderbare Aftergebilde abgeben, nicht Theile des Darms, sondern neu entstanbene, polppen= ober aberformige Fleischtlumpen, Darmtarunteln genannt. Db bie Fug= trantheit, mit welcher ber herr ben Ronig 21ffa beimfuchte, entfprechend ber furg verbergebenden ungerechten Behandlung bes Sohnes hanani, beffen Fuße er in ben Stod legen ließ (2 Chron. 16, 10-12.), mafferfüchtige Unfchwellung (oedema pedum) eber Elephantiafis ober Pobagra (Bb. I, 560) gemejen, läßt fich nicht enticheiden. Ueber Biebs Krankheit, bie yr, giob 2, 7. vgl. 5 Moj. 28, 27. 35., find bie Dleinungen getheilt. Einige halten fie für bie Glephantiafis (eine mit Rothlauf und Bafferfucht verwandte Krantheit ber Lymph- und Blutgefäße, befonders an ben untern Extremitaten f. Bruner G. 325 ff.) ober für ben tnolligen Ausfatz, Andere (Jahn, häust. Mterth. II, 381 nach Orig. c. Cels. VI, 5. 2. Seusler, Geich, bes abendl. Ausjapes 5. 193) für ben ichwarzen Ausfat, Leighv agoiog, wwoa xunguog, im Mittelalter norbus S. Maevii genannt, ber besonbers burch bas Juden und Stechen beschwerlich, geichmüriger und ftinkender ift als bie andern Formen bes Ausjapes und hauptfächlich hand- und Fußgelente auflöst, bie Finger frümmt und einbiegt (hiob 2, 8. fratt fich mit Ocherben, weil er bie Finger nicht brauchen tann) u. f. m. Berfchiedene gutreffende Semptome Bieb 7, 5; 16, 16; 17, 7; 19, 17. 20; 23, 17; 30, 10. 17. 30. Bon Bafferfucht toumt nur Lutas 14, 2 ff. ein Beifpiel vor. Saben wir bier auch nicht an einen hydrops consummatus ju benten und muß bie Möglichfeit jugegeben werben, tag bei erft anfangender Wafferfucht burch lebhafte pjuchifche Einbrücke bie Gefäffe aus iber Erichlaffung, worin bie Urfache ber Wafferfucht liegt, aufgerüttelt und in normale Ibligfeit zurudverjest werden tonnen (Paulus, ereg. Bandb. II, 342. Friedreich 1, 276. Schreger, meb. berm. Unterf. 352 ff.), fo wird boch auch bier, wie bei andern Bunderheilungen, Die beilende Kraft weder in pfpchifchen noch-in phpfifchen naturpoungen (3. B. Lebensmagnetismus) ju fuchen fenn, fonbern in ber alle pfuchifchen und phofifchen Lebensträfte rein und urbildlich in fich vereinigenten gottmenschlichen Lebensnaft Chrifti (Joh. 1, 4; 5, 26.), vermittelt in tiefem Fall burch fein heilträftiges Berubren, jonft auch burch bas bloge 2Bort (f. Wedel, exerc. med. phil. sacrae et prof. Cent. II, dec. 5. 10. p. 52 sq.). Mit einem brantigen Gefchmur yayyoawa (von yparves, nagen, freffen und yoyyooc, yayyooc, Auswuchs an Baumen), uleus gangraenosum, beffen verborbene Gafte nicht nur bas Glieb, bas bavon ergriffen ift, gerftoren, fentern auch fich ber Gaftemaffe bes übrigen (gefchmachten) Rörpers mittheilen und in temfelben ein tobtliches Faulfieber verurfachen, wird 2 Tim. 2, 17. treffend ber grund= verberbliche Einfluß ungläubiger Irrlehrer auf eine fie bulbente und eben bamit bie in ihr geschwundene Lebenstraft beurfundende Gemeinde veralichen. Endlich gebort bieber bie als ichredliches Strafgericht Gottes über Feinde feines Bolls gebrohte (Jef. 51, 8.) Burmtrantheit. Un einer folden ftarb nach 2 Maff. 9, 5. 9. ber fprijche Ronig Antiochus Epiphanes (vgl. Targum Jon. in 4 Def. 14, 33. Sota f. 35. I.) wie es scheint, wenn bie Beschreibung genan ift, in Berbindung mit einer eingewurzelten Burmfrantheit ber Gebärme, helminthiasis, bei ber nicht nur Burmfolit B. 5., fonbern and hie und ba Durchfreffen des Darmfanals vortommt. Auch Herodes Agrippa I. farb nach Apg. 12, 23. (γενομενος σχωληχοβοωτος έξεψυξεν), nach Josephus Ant. 17, 6. 5. bell. jud. 1, 33, 5. auch Berobes b. Gr. Dan bat ohne Zweifel an Abfceffe, Burmgeichmitte (ulcera verminosa), bei Bollüftlingen an ben Schamtheilen beginnend Ein. 19, 3., (onyug rov aidocov bei Berobes b. Gr. nach Jojephus), ju benten, aus tenen, wenn fie aufbrechen, Daben bervortriechen. Und ber Chriftenverfolger Galerins Maxim. foll nach Lactant. de mort, persec. 33. an Diefer Krantheit gesterben fenn. Da axiolns nichts anderes als Mabe bebentet, fo hat man teinen Grund, an die Buquaus, Läufetrantheit (mit Trufen, Darftellung ber bibl. Rrantheiten G. 169; Francus, diss. de phthiriasi, morbo pecul. quo nonnulli imperat. etc. misere interierunt. Heidelb. 1678) ju benten. Auch mit bem Drachenwurm (dracunculus, vena medinensis Avicennae, guineifcher Fabenwurm), ber unter ber haut im Bellgewebe feinen Sig hat und auch im Tiefland von Berfien (borther tam Untiochus 2 Daff. 9, 1 f.) einheimisch sehn foll, stimmen die Angaben nicht überein. Dieser ist von ganz anbern Symptomen begleitet, tritt nicht von selbst durch die Haut hervor und kommt bei demselben Individuum zu gleicher Zeit nur zu 2-3 vor (vgl. Welsch, exerc. de vena medin. Aug. Vind. 1674. p. 316. Pruner S. 250 ff.).

In Berbindung mit dem Ausjay und zum Unterschied bavon werden noch verschiedene aus trankhafter Mischung der Säftemasse entspringende und durch die übergroße Thätigfeit ber haut in warmen Klimaten beförderte dronische hautausschläge genannt, an welche fich ber eigentliche Ausfatz anschlieft, und mit benen er in feinem Anfang verwechselt werden tann. Uebrigens herricht in ber Beschreibung und Unterscheidung ber sieben in ber heil. Schrift ermähnten Formen noch große Unficherheit und es können bis jest nur schwankende Vermuthungen, vielleicht überhaupt keine sichern Refultate mehr erzielt werden, da nicht nur bei der Achnlichkeit und dem Ineinanderübergehen verschies bener Formen weber bie Ramen noch bie unvollftändig angegebenen Rennzeichen fichere Anhaltspunkte gewähren, sondern ba bie Länge der Zeit hier auch Manches verändert, gewiffe Krankheitsformen aus der Menschheit verschwunden und ganz nene aufgetreten find im Lauf der Jahrtausende. Unter ben fieben Hautausschlägen nieD, nich, קר, בהק, בהק, נָרָב, נָרָב, fommen bie vier erften in ber Symptomatologie bes Ausfayes vor. Das nep (3 Moj. 13, 2; 14, 56. nepp 3 Moj. 13, 6 ff. LXX anjeasia, von 1900, nach Gefenius bas hingebreitete, nach Meier bas Aufgehen, Auffcwellende, nach Saalschüz, mos. Recht S. 234, Blase over Geschwulst) scheint ein um sich fressender, übrigens nicht anstedenter Grind zu sehn. Greift das Maal um sich und wird ein Schorf ober ausgebreiteter Grind, so zeigt es sich als Anfang bes Аибјарев В. 8. Das , Щи, erhabener Fleden auf der Haut, nach Saalschüz a. a. D. S. 235 Finne; nach Jahn und Winer Linfenmaal, gaxos, lentigo; wächst es, fo wird's zum Feigenmaal, ovxwoic, und ebenbamit zum Ausfatz. Das Cad. im arab. بهر, lenchten, glänzen), ber Wortbedentung nach ein weißlich glänzender Fleden

ober Blase auf ber haut (Brandblase &. 24 ff., tann auch &. 38 f. mit Bohat identisch fehn). Sinkt ein folcher Flecken als Blase ein und bekommt weiße haare &. 2 ff. 19 ff., so deutet er bas erste Stadium bes Aussatzes an. Dieser fängt gern an Stellen an, wo vorher Eitergeschwüre oder Brandwunden waren. Der PID (von PID, weiß sen,

, LXX algos, auch Sippocr. Luth. weißer Grind) 3 Dof. 19, 39. ift ein arab. unschuldiger, vielmehr heilfamer hautausschlag (Fleden von ungleicher Größe an Banden, Hals, Gesicht, Unterleib), welcher sich auf ber bräunlichen haut bes Morgenländers weißlich und ohne Glan; unmerklich erhebt, dem Aussatz ähnlich aber blässer ist, die Farbe ber Haare nicht verändert, nicht anstedt, nicht erblich ist, auch sonst keine Unbequemlichkeiten verurfacht und in zwei Monaten bis zwei Jahren wieder vergeht. Man tann benfelben vergleichen ber unter unferem Landvolt bei mangelnder hauttultur häufig vortommenden Schuppenflechte. Die ילפח (rad. im arab. ولف, Conj. III. fest anbangen. LXX Leeynv, Vulg. impetigo, Luth. ichabicht), nach Einigen eine judende Flechte. bie vom Rinn anfangend fich über Gesicht, Hals, Bruft und Bande verbreitet, vielleicht auch bas bei Männern in märmeren Gegenden häufig vortommende chronische ekzema macht wie II (wahrscheinlich Kräpe von II, abtrazen, LXX wwoa ayoea, Vulg. scabies jugis-maligna, Luth. räudig) untüchtig zum Priesterthum (3 Mos. 21, 20.) und findet sich, wie diese (3 Mos. 22, 22.) auch an Thieren, die dadurch zum Opfer untauglich werden. Das הָרֶם 5 Moj. 28, 27. steht neben גָרֶב kann aljo nicht, wie Gefenius thut, ebenfalls burch Rräte überfest werden, wenn nicht etwa eines bie prora humida, das andere ps. sieca bedeutet. Gesenius leitet das Wort vom grabischen ichaben und ichäbig fenn ab, Deier von صر ش المعام, brennen, brennen, baber ein Stechen und Brennen der entzündeten Hant, vielleicht eine näffende, beis Bende Flechte.

Arantheiten

Bu ben Rrantheiten bes Mervenfoftems, bie in ber beil. Schrift vorfommen, geboren Schlagfluffe, Samorrhagien, bie in heißen gandern haufig vortommen, befonders beim Eintritt ber heißen Jahreszeit und unter bem Einfluß bes eleftrifchen Chamfinmintes (Bruner G. 294 ff.). Rabal ftarb (1 Cam. 25, 37 ff.) in Folge eines Edlagfluffes nach einem bewußtlofen Buftand (, Mufboren ber willfürlichen ferperlichen und pfpchifchen Thätigkeit) von gehn Tagen. Plötlicher Schreden, Born und Merger tonnen, besonders wenn, wie bei nabal B. 36., Truntenheit und Böllerei voranging, bei fräftigen, vollblütigen Individuen männlichen Geschlechts vom 40. bis 60. Jahr einen Andrang bes Bluts gegen bas Gehirn und Blutertravajate vernrjachen. Bon bier aus fährt es bann, wie ein eleftrifcher, lahmenber Ochlag burch bas Nervenipftem bes gangen Rörpers, ohne bag jeboch Buls und Athem aufhören; nur ift ibre Thatigleit mubjamer und träger. Nabals Ochlagfluß war wohl ein Blutichlag (apoplexia sanguinea, sthenica), von welchem man ben bei nervenschmachen Berjonen vortommenten Dervenichlag, und ben Stedfluß ober bie Berglähmung untericheiben muß, tie nach Bornparorysmen und Magenüberladung gewöhnlich nur bei lungen = und nervenfchwachen Berjonen vorfommt. Die Worte "fein Berg erstarb in feinem Leib" find nicht pathologifch ftreng zu nehmen. Auch Alfimos ftirbt 1 Maff. 9, 55. am Echlag, nach Lähmung feiner Glieber, besonders der Zunge (aneqoayn to otoma avtor nau nagedu 97), wie es icheint im befinnungslofen Buftand (oun eduvaro erreidan dat etc.); ien Tod erfolgte unter Convulfionen: uera Basavov ueraing, mas auf einen Starrhampf ichließen ließe, obwohl bie äußerlich fichtbaren Symptome bes Schlagfluffes, Judungen in ben Gesichtsmusteln, oft ichaumenter Mund, hervorhängendes, ftarres Ange, auch ben Einbrud großer Qual machen (Conrabi, Sanbb. b. fpeg. Bathol. II, 531. Bruner G. 295). Bei andern in ber beil. Schrift erwähnten plöglichen Tetesfällen, wie bem Tob Ufa's 2 Sam. 6, 7., bes Ananias und ber Saphira Apg. 5, 1 ff. tann ber Ochlagflug Mittel ber ichlagenden Sand Gottes gewesen jehn. Bu untericheiben ift vom Schlagfluß bie Dhumacht, syncope, weil feine Lähmung, bagegen ein Rnnidtreten bes Buljes und Athems (1 Ron. 17, 17.?) babei ftattfindet, Dan. 8, 18; 10, 9. Bi. 76, 7. Der Ausbrud , Orto , Orto bezeichnet Berichliefung bes Bewuftfenne, fonft auch einen febr tiefen Schlaf (1 Def. 2, 21; 15, 12. 1 Sam. 26, 12. Richt. 4, 21. Sprichter. 10, 5. 3on. 1, 5 f.) ober eine franthafte Schlummer- und Schlafjucht, cataphora, lethargus genannt (Jej. 29, 10. Sprichm. 19, 15.). 3hr bodifter Grab ber Scheintob (asphyxia, bei vollblütigen Berjonen livida, plethorica, bei blutleeren, nervenschwachen pallida genannt) wird von benen, bie Die Auferstehung Chrifti and feine Auferstehungstraft längnen, bei Chrifto, Lagarus, bem Jüngling von Rain n. f.m. verausgejest. Ferner nennen wir partielle apoplettijde gabmungen (Semiplegie, halbseitig, Paraplegie, an Gliederpaaren; παραλυσις, παραλυτικοι, παραλελυμενοι). Baralutifche und Bahme (xwloe neben jenem nur Upg. 8, 7., fonft wie es scheint, promiscue auch für nugulvrizoe ftehend, Matth. 11, 5.) wurden häufig ju Bejn und ten Aposteln gebracht (Matth. 4, 24; 9, 2 ff.; 11, 5. Mart. 2, 3. Luf. 5, 18. 3ob. 5, 5 ff. Apg. 3, 2; 8, 7; 9, 33; 14, 8.). Die Ueberfesung Luthers: Gichtbrüchige, ift nicht fo unrichtig, theils fofern häufig Lähmung namentlich ber Extremitäten Folge von Bicht ift, theils nach ber Etymologie tes Wortes gichtbrüchig = ber an Gliebern gebrochen ift, bağ er nicht geben tann (Gicht = geb nicht, also überhaupt jebe bie Bewegung aufbebende Lähmung bezeichnend, daber auch die apopleftische Lähmung in manchen Gegenden Gicht heißt). Solche Lähmungen entftehen entweder plöglich in Folge von Echlagflüffen ober allmählig vom Rüdenmart ans (paralysis medullaris) ober in Folge von Bicht (paral, arthritica). Es verschwindet bie Erregbarfeit ber Dlusteln ober Nerven ober beiter jugleich (gehemmte Dobilität und Genfibilität); babei banert Blutumlauf, thieriide Barme, obwohl vermindert, und Schretion fort (f. Sprengel, inst. pathol, spec. IV, 441). Dit aber wird bas gelähmte Glied von Atrophie ergriffen (Die zeig Engen Ratth. 12, 10.7 vgl. 3ch. 5, 3. 5noor, Gad. 11, 17. "Da bieje Sah-

# Arantheiten

mungen meift fchmerzlos ober nur mit einem leichten ftechenden, tribbelnben Schmerz verbunden sind, so ift der nagadurinos deirus savarisqueros Matth. 8, 5. Lut. 7, 2. ohne Zweifel ein mit einem die Glieder wie auf der Folter (savaroc) verrenkenden totanus behafteter Paralytischer, wie bem bie ältere Debicin nagadvois in weiterem Sinn ninunt (vgl. Richter, diss. quat. med. Gott. 1775. p. 86) und zwei Formen unterscheidet: immobilitas musculi flaccidi ab extensione und rigidi a conductione (contractura articulorum), welch letteres Leiden fehr fcmerzhaft ift. In heißen Ländern, wo sich febr leicht in Folge geringer Berleyung burch Hinzutreten einer Erkältung in ben talten Nachten ber Starrtrampf einstellt, ift bamit häufig Fieber verbunden (30b. 4, 52.?), ein, freilich meist fruchtloses, Bestreben, das Nervenspftem zu befreien. Auch als Symptome anderer Krankheiten (3. B. bei Ausbruch eines Ausschlagfiebers, als Folge zurüdgetretener Gicht, Sautausichläge) tommen fchmerzhafte Krämpfe und Convulfionen vor. Friedreich a. a. D. hält ben magadwrinog Matth. 8, 5. für einen an der pes riodischen Gicht leidenden, der, wie solche Falle beim Bobagra allerdings nicht felten vortommen, burch pfpchifche Einwirtungen geheilt worben fen (1, 274 f. Beispiele abn= licher Heilung partieller Paralysis S. 294 ff.). Die yvry svyxvnrovsa zac µy duramern anarowal els to narteles ist wohl ever eine arthritisch gelähnte Berfon als eine mit bem tetanus emprosthotonus (Borwärtebreber) behaftete, benn letzterer hält nicht 18 Jahre an. Beim weiblichen Geschlecht findet fich Gicht in ben Huften und in Folge langen Aubauerns Paralyje, besonders in jenen Gegenden jeht noch häufig (Pruner S. 319). Das Vervorren ber hand Jerobeams, 1 Kön. 13, 4., ift entweder eine plöplich entstaubene örtliche Lähmung ober ein localer Starrtrampf (Friedreich I, 286 ff.); nur scheint bas Bertrochnen eher auf eine mit Lähmung verbundene Atrophie ju deuten, vgl. Sach. 11, 17. Epileptische find die Matth. 4, 24; 17, 15. σεληrealoueroe genannien Kranten, vgl. Mart. 9, 17-27. Lut. 9, 38-43., wo zwar dieser Krankbeitsname nicht vorkommt, aber tie Symptome ver Epilepfie (Convulsionen, Brüllen, plögliches Zubobenfallen, daher bie Gefahr bes Falls in's Feuer ober Baffer Matth. 17, 15., Schäumen, Knirfchen mit ben Bahnen, Abzehrung als Folge bavon) ziemlich genau aufgezählt werden. Der Anfall, dem allerlei Borboten vorangehen, kehrt periodifch wieder und bauert etwa 10-20 Minuten. Bewußtsehn und Empfindung hört dabei auf, wie beim Schlaafluk; es ift aber teine Lähmnng, wie bei diefem, vamit verbunden, fondern nur tionifche Rrämpfe, ohne unmittelbaren Schaden für ben Ropf. Rur bei veralteter Epilepsie entsteht Schwäche der Seelenträfte und Abmagerung der Glieber (Mart. 9, 18. Enpaiverau). Man unterfcheitet epilepsia cerebralis, medullaris, gangliaris, abdominalis, bei welch letteren Formen bas Gehirn confenfuell leidet; merden fie nicht geheilt, fo gehen fie in Hirnepilepfle über und werden dann vollkommen unheilbar. Die Banchepilepsie, von welcher ein Fall erzählt ist Mark. 9, 17 ff., kommt meist bei Knaben vor, vor Eintritt ber Mannbarkeit (gewöhnlich vom 9. Jahre an in Folge einer Krankheit ber Baucheingeweide, besonders ber in Sprien nach Pruner S. 244 fehr häufigen Eingemeidemürmer, oft fcon früher, maidw Jer, B. 21.) und ericheint bei zunehmendem Monde und meift am Tage. Daber heißen Epileptische mich Mondjüchtige, lunstici. Dan ichrieb ehemals bie Anfälle bem Einfluß bes Mondes gu, woran infofern etwas Bahres ift, als ein mit bem Mondsmonat übereinftimmenber Rhythmus sich wie in andern tellurischen Lebenserscheinungen, so auch in diefer Krantheit zeigt (val. Strauß, über ben Rhythmus in ben Lebenserscheinungen. Göttingen 1825. Medicus, Geich. per. Kranth. I, 1. §. 8. Rofenmüller zu Bf. 121. Rragenstein, Einfluß bes Mondes auf den menschlichen Rörper. Salle 1747. Reil Archiv für Bhysiol. I, 138 f. Pretichmar, de astrorum in corp. hum. imperio. Jena 1820). Die Stummbeit, nreuna adador B. 17. ift nicht kurafteriftisches Somptom der Fallfucht, sondern scheint ihren Grund im nrevuca zu haben, nicht sworkt. fofern mahrend und nach ben Anfällen bie pfpchische Thätigteit geftort ift, auch nicht, weil laugdauernde Epilepfie endlich Stumpffinn jur Folge bat, fondern es war ben

Rrantheiten

Bortfinn und Zusammenhang nach ein besonderes Band, womit unter göttlicher Zulassung, damit die Werke Gottes offendar würden an ihm, Satan Zunge und Schör (B. 25.) des Knaden gebunden hatte. Unarticulirte Lante konnte er deswegen doch ansstoßen. Die Epilepsie, sofern eine Berduntlung des Bewußtfeuns damit verbunden ist, auch häufig Verstandesschwäche, Stumpfstinn daraus folgt und sie mit andern psychischen Frankbeiten complicirt erscheint (vgl. Hagen, Verwandtschaft zwischen Tobsucht und Epilepsie in Friedreichs Blättern für Psychiatrie 1837. II, 47), macht den Uebergang zu den psychischen Krantheiten.

3m Allgemeinen weist bas alte, wie bas bentige (Bruner G. 305) Dergenland venige Beifpiele von pinchifchen Rrantheiten auf. Bon beiben Sauptformen berfelben, ber Delancholie und bem Bahnfinn, tommen zwei besonders intereffante Fälle in ber beil. Edrift vor, und zwar bort und bier an einem Rönig. Benn im Allgemeinen angenommen werben tann, baß pfychifche Krantheiten gur phyfifchen Bafis eine Berftimnung bes Rervenfuftems haben, fo ift bie Delancholie vorzugemeife verbunden mit tranthafter Affettion bes Ganglienspftems. Gie fpringt, bejonders wo pfuchijche Aufregung, 3. B. Ehrgeig, Eifersucht n. f. w. Miturfache ift, periobild aus ber paffiven, fillbrutenben Form ber Berfuntenheit in Trauer gur altiven Form ber Manie über, wird gur Tobjucht (ber Tobjuchtige and genichm. 26, 18., ber mit Belgen, Pfeilen und Lod um fich wirft) wie bei Gaul, 1 Sam. 16, 14. 23; 18, 10. Der רוח ידוה רשה, 1 Cam. 16, 14 f.; 19, 9., ift wohl ju untericheiden von bamonifchem tocffenfenn. Delipid, bibl. Bind. G. 260, nennt es weine Geifteswirtung Gottes, nelde Die finftern und feurigen Machte bes göttlichen Borns, Die Saul burch feine Gunbe megt hatte, in ihm wieffam macht." Der Babnfinn (vorzugeweife mit frantbajter Affettion bes Gehirnlebens verbunten) ift ein Irrefenn bes Geiftes. Er gibt ich tund als Narrheit (vager Wahnjinn, auch 3deenjagt genannt, von ich aufgelöst, gespalten fenn, 1 Cam. 21, 14., uneig. Ber. 25, 16; 51, 7. Dab. 2, 5.; , flarfer Ausbrud für Thorbeit, Breb. 1, 17; 2, 12; 10, 13.); ober es jucht fich, mas besonders bei geiftig träftigeren Individuen ber Fall ift, ber Beift gu firiren burch einen Babn, eine fire 3bee, in Beziehung auf feine Stellung in ber objeftiven Welt, mit ber er fich in Zwiefpalt findet. Diefer Wahn tann fich entweder blog auf bie Leiblichteit ober auf bie intellectuelle und ethijche Geite bes menfchlichen Bejens, 3. B. auf Die Stellung bes Individuums im focialen Leben, im Weltall, in ber Reibe ber Rreaturen, beziehen, ber Wahnfinnige ift verrudt, halt fich 3. B. für Gett, einen Ronig, ein Thier, ein Glas n. f. m. Dort baben wir bie afthenische, bier bie buperibenifche Form bes Bahnfinns. Der treffenbfte Ausbrud für biejes Irrefenn bes Beiftes in beiden Formen ift finat. 5 Dej. 28, 28, 2 Ron. 9, 20. Cach. 12, 4. (von yat im K. ungebr., wohl verwandt mit wie, irren, tanmeln wie ein Trunfener); ", wahnfinnig feun, 1 Cam. 21, 15 f.; pawip, ber Bahnfinnige, 1 Cam. 21, 16. 5 Def. 28, 34., and von falfchen Bropheten, Sof. 9, 7., mit Recht, fofern fie in einem Wahnglauben befangen find; in einer verrüchten Welt müffen freitich Die wahren Bropheten für Berridte gelten, Jer. 29, 26. 2 Ron. 9, 11.; vergl. Beish. 5, 4. 1 Ror. 4, 10. Und bezeichnet beibes, bie Reben und Gebärben eines Babnfinnigen und eines Weisfagenben, fofern es bei beiben ein Reben und ein handeln aus einem andern, bie eigene freie Berjönlichteit aufhebenden Geift beraus ift, bas einemal einem bofen, orgl. 1 Cam. 18, 10., bas andremal einem guten, bem Geifte Gottes (vrgl. bas griech. uurrig von uareo 9ai). Bon David heißt es 1 Gam. 21, 14 ff. Bi. 34, 1.: ישנה אחד שנה ... te manbelte feinen Berftant, b. b. ftellte fich mahnfinnig, indem er bemußter Beife bie feinem mabren 3ch fremde Rolle eines Tobfüchtigen fpielte. Einige halten, jeboch ohne biureichenden Grund, es für einen wirflichen vorübergebenten Aufall von Geiftestrantbeit, Krämpfen und Nervenzufällen in Folge feiner peinlichen Lage. Bener Form bes Bahnfinns, ba bas Gelbitbemußtjenn gang vertehrt ericheint, bas 3ch fich felbft ganglich verleren bat, und Einer fich fur ein gang anderes Wejen halt, fteht mohl ein Berobes

Agrippa nahe (Ap.=Gesch. 12, 22 f.; vergl. Hef. 28, 2 ff., 29, 8 f.). Rebutadnezar aber ift ein besonders mertwürdiges Erempel biefer Form totaler Berrücktheit (insania metamorphosis, zoanthropica), daher früher ein beliebtes atabem. Thema. (Kepner, de metam, Nabuch. Viteb. 1654. Pfeiffer, exerc. acad. de Nabuch. in feram transmut. Regiom. 1674. Reutel, de mira et stupenda Nebuc. metam. Marp. 1675. Schoeiner, de fur. Nebuc. Alt. 1699. Hentschel, de met. Neb. Viteb. 1703. Reckenberger, de Nebuc. ab hom. expulso. Jen. 1733. Müller, de Nebuc. μεταμορφωσει. Lips. 1747.) Sie war bei ihm Beides, natürliche Folge und adäquate göttliche Strafe feines sich felbft vergötternden Hochmuthe. Er, ber fich felbst erhoben hatte in feinem Berzen über alle Menfchen (Dan. 5, 18 ff.), wurde unter alle Menfchen berunter ( 1947 NUV) bis ju ben Thieren erniebrigt (הלכב הייה יחיה ואיה bis ju ben Thieren erniebrigt (הלכב הייה איה יחיה), verfant in einen thierifchen 3uftand und hielt fich felbst in feinem Babufinn für ein Thier, frag Gras, blieb unter freiem Himmel und litt nicht, daß ihm Haare und Nägel beschnitten würden, fieben Zeiten (Monate ober Jahre?) lang, Dan. 4, 18 ff. Als natürliche Folge ber Angit vor Daniel's Borberfagung, meinen Friedreich a. a. D. S. 309 ff. und Schreger, med. herm. Unterf. S. 96 diefen Bahusinn pspchologisch erklären zu können. Roch fürzer ift es, mit Bleet, Lengerte, Biner und Anderen die Geschichte für eine jubifche Fiction ober fagenhafte Uebertreibung zn ertlären. Uebrigens werden aus allen Zeiten verschiedene Beispiele erzählt, nicht bloß aus der mythologischen (Lytanthropie der Artadier und Boanthropie der Töchter des Prötns, Apoll. II, 2. Virg. Ecl. VI, 48., insbefondere Böttcher, älteste Spuren ber Bolfswuth in Sprengel, Beitr. jur Gesch. ber Medicin I, 2. Arnold, observations on the nature, kinds, causes and prevention of insanity. Leicester 1782. Vol. I, 3.). Wier, de praestig. daemon. IV, 23 crachlt von einem Bauern, ber fich einbildete, ein Wolf zu feyn, nur fey das Fell umgetehrt, die Haare inwendig; Andral, spec. path. III, 162 von einem 14jährigen Rnaben, ber in ber Bubertätsentwicklung von Lytanthropie befallen, in veinen Bolfspelz gehüllt die Balber burchstreift und Kinder gerriffen habe; Weinrick, comm. de monstr. Vratisl. 1595 von einem Mäbchen, bas, um fich die Epilepfie zu vertreiben, Ratenblut getrunten babe, ans Abichen aber in einen Wahnfinn verfallen feb, in bem fie fich einbildete, eine Rate an fenn u. f. w. Achuliche Falle von insania canina, lupina u. f. w. f. bei Cabanie, rapp. du physique et du moral de l'homme. Par. 1824. I, 57 sq. Caspar, Bierteljahrsidur. für ger. Met. 1855. G. 163. Belege ju ben Bogelflauen Nebutadnezars Dan. 4, 93.3 f. Blech, diss. de mutat. unguium morbosis. Berol. 1826, 19: bei pfuchischen Krankbeiten follen öfters bie Rägel in monftröfer Deformität muchern. - Bon Blödfinnigen tommt in ber heil. Schrift tein Crempel vor. Das 2, ping, bas 5 Moj. 28, 28. neben ww und portommt, ift, wie auch aus Sach. 12, 4. erhellt, eber ein Außerftchletin vor Schreden, rathlofe Berwirrung, als, wie Delitisch (a. a. D. S. 247) annimmt, Stumpffinn. Das häufig vortommende Thor, Narr, 52, Sprüchm. 17, 7. Bf. 14, 1. u. 8.; אַרָלו , שָּרָל , שָּרָג , מָז , 10, 15. ג. ג.; בסיל, פָרָזי , פָרָז , 1, 32; 10, 1. ג. ג.; אַרָל , אָרָל , אָרָל , פָרָזי , פָרָלוּה , כְרָל , סָרָלוּה , כְרָל , סָרָלוּה , כְרָל , ג. ג. ג. lauter Borte, die ihrer Grundbedeutung nach eine Erfchlaffung und Auflöfung bezeichnen, bebeutet meift eine vertehrte, fittlich ichlechte Sandlungsweise, Ubfumpfung bes fillichen Bewucktsebns; das Wort albern, MD, leichtgläubig, leicht verführbar, Spr. 1, 22; 7, 7. n. ö. Berftantesbefchränttheit, Mangel an Erfahrung und Borficht, baber unüberlegtes handeln, rein geistige Krantheiten, Möngel bes Bollens und ber Ertenntnig. --Bu den Nervenleiden könnte noch gezählt werden das Leiden des Timotheus, 1 Tim. 5, 23. (Magenschwäche in Folge frankhafter Affektion der Gangliennerven), und bes Baulus, 2 Kor. 12, 7. Gal. 4, 14., uach Einigen lang dauerndes, periodisch beftiges Ropfweh, Migrane, nach Bengel bagegen auferlich fublbare Schläge an feinen Ropf, von unfichtbarer, dämonischer Band.

Der fogenannte Rachlaß ber Natur, das allmählige Rachlaffen einzelner Organe und Fanktionen des Leibes, dem jedoch immerhin ein wegen Latenz feiner Symptome nicht fo leicht zu bemerkender pathologischer Process irgend eines Organs zu Grunde liegt (taber man, wie R. Mead, med. sacra p. 25-35, tie senectus selbst nur metaphorifc morbus heißen tann), ift durch eine ichone Allegorie dargestellt Bred. 12, 1 ff. Andere finden barin vielmehr die Beschreibung des Todes, s. Delitich a. a. D. S. 184 ff.; vergl. Friedreich z. Bibel II, 1 ff., wo die vielen Monogr. über die Alleg. aufgezählt find.

Literatur: Ueber bie Medicin bes fpätern Judenthums vgl. Cohn, de medic. Talm. Vratisl. 1846. Eine ebensowohl medicinisch als theologisch grundliche Unter= jucung jowohl über das Wesen der Krankheit nach biblischen Grundgedanken, als über die einzelnen in der Bibel erwähnten Krantheiten, fehlt in unferer Literatur. Winer halt baber die Berausgabe ber ohne Zweifel wenigstens medicinisch gründlichen Nosologis biblica, die Prof. Gruner in Jena im Manuscr. hinterlassen haben foll, für wünschenswerth. Die älteren Monographieen über biblifche Krankbeiten find theils in medicinifcher hinjicht nicht mehr brauchbar, theils höchst lückenhaft und prinziplos, wie 3. B. die noch häufig citirte Schrift von Thom. Bartholin, de morbis biblicis, miscell. med. ed. III . Francof. 1692 unter Underem jolgende Rapitel abhandelt: de somno Adami, an ecstasis vel lethargus — uxor Lothi in salem conversa — facies Mosis immutata — de pisce, in quo sepultus Jonas - de puerperio St. Mariae - de annulis narium - de hypoekondriaco Judae proditoris morbo u. f. w. Der Jenaer Prof. G. B. Bebel hat mei Centurjen exercitationes med. phil. sacrae et profanae 1686 und 1704 geschrieben; tie ;meite ift unvollständig geblieben. Ferner: Warlitz, diatr. de morbis bibl. e prava diaeta animique affect. result. Vit. 1714. 3. 3. Schmidt, bibl. Medicus, Züllichau 1743, rie fleißigste, umfaffendste Monographie: I. bibl. Bhyfiologie, S. 1-340. II. bibl. Pathologie, S. 343—584. III. Gesundheitslehre, S. 587—761. Der Berf. ift Theolog; medicinisch ift bas Buch nicht mehr brauchbar. Ch. T. E. Reinhard, Bibeltrantheiten, relche im alten Teft. vorkommen. Frankf. u. Leipz. 1767. Udermann, Erläuterung terjenigen Krankheiten, beren im nenen Test. Erwähnung geschieht, in Beife's Mater. jür Gottesgel. II-IV, 1784 ff. C. B. Michaelis, philologemata medica. Halae 1758. Mead, medica sacra. Amst. 1749. Deutsch Leipzig 1777. Eschenbach, scripta medicobibl. Rost. 1779. Die medicinisch=hermeneut. Untersuchungen Dr. Schreger's in Erlangen, und Dr. Friedreich, zur Bibel, naturhift., anthropol. und medicin. Fragmente, 2 Th., Nürnb. 1848 gehen vom Standpunkt des Dr. Baulus'schen Rationalismus aus. Th. Skapter, medica sacra or short exposition of the more important diseases in the sacred writings. Lond. 1834. Goldmann, diss. de rel. med. vet. Test. Vratesl. 1845. Trufen, Darstellung der bibl. Krankheiten. Bofen 1843 — ungenügend. Beachtens= werthe Anhaltspunkte gibt, soweit man überhaupt vom jegigen Stand auf zwei ober brei Jahrtaufente zurückschließen darf, Dr. F. Bruner, die Krankheiten Des Orients, vom Standpunkt der vergleichenden Rosologie. Erlangen, Balm u. Enke, 1847. Schade, daß ter Berfaffer mahrend feiner 15jährigen Birtfamkeit auf bem Schauplatz ber beil. Geichichte nicht zugleich mit bem Auge eines Eregeten beobachtet hat. Treffende Bemertungen und Binte in Delitich, Syftem ber bibl. Pfychologie. Leipz. 1855. G. 241 ff. L. Ph. Fischer, Encutl. ber phil. Biffensch. I, 326 ff. (G. L. B. aus S.), ber Mensch, nach Geift, Geele und Leib bargestellt. Duffelthal 1844. Das Betreffende in Winer's Realw. unter ben Artt. Krantheit, Ausjay, Blattern, Blindheit, Druje, Sistias, Nebutarnezar, Paralytische, Philister, Samenfluß, Würmer u. f. w. Jahn, häusl. Alterthumer II, 346 ff. Lebrer.

Rrang, Albert, ein vielseitig gelehrter und besonders um die ältere Rirchengeichichte Rordbeutschlands und ber fcandinavischen Länder hochverdienter Theologe, wurde um die Mitte des 15. Jahrh. zu hamburg von wohlhabenten und angesehenen Eltern nachbem er in feiner Baterstadt mit Sorgfalt erzogen und in ben bamals am geboren. meiften beachteten 3meigen ber Schulfenntniffe von tuchtigen Lehrern unterrichtet war, bejuchte er mehrere Universitäten, auf benen er fich mit unermubetem Gifer bem Studium 4

Real-Encytlopabie für Theologie und Rirche. VIII.

ļ

ber Bhilosophie, ber Theologie und ber Rechtswiffenschaften widmete und nach wohlbeftandener Prüfung ben Magiftergrad erwarb. Um fich aber auch für bie Geschäfte bes öffentlichen Lebens auszubilten, durchreiste er sobann als junger Gelehrter einen großen Theil von Europa und begann ichon damals in den Bibliotheten und Archiven ber bebeutenbsten Rlöfter und Stäbte ben Stoff zu ben geschichtlichen Berten ju fammeln, burch bie er fpäter feinen Ruhm als Geschichtschreiber gründete. Raum war er hierauf in seine Heimath zurückgekehrt, als er zum Professor der Philosophie und der Rechte auf ber Universität zu Rostod ernannt wurde, wo er vor einer großen Zahl von Zuhörern über verschiedene Wissenschaften las und im Jahre 1482 ras Prorektorat übernahm. Der ftets wachsende Beifall, ben seine Vorlefungen fanden, veranlaßte die Regierung, ihm zugleich die erste ordentliche theologische Professur zu übertragen, worauf ihm die Uni= versität um bas Jahr 1490 bie böchsten atademischen Burden eines Dottors ber Theologie und beider Rechte ertheilte. Gleichwohl bewog ihn einige Jahre später die Liebe zu feiner Baterstadt, in welcher ihm ein Kanonikat an der hohen Stiftskirche verliehen war, nach hamburg zurückzutehren. Um feinen Mitbürgern mit feinen ausgebreiteten und gründlichen Kenntnissen, so viel als möglich, zu nützen, beforgte er bereitwillig bie Geschäfte bes Synditus der Start und unternahm in teren Jutereffe für ten Hansabund mehrere wichtige Gesandtschaften, unter anderen im Jahr 1489 nach Bismar, 1497 zur Unterhandlung mit englischen und französischen Abgeordneten nach Röln und 1499 nach Brügge. Dadurch war fein Ansehen als umsichtiger und rechtschaffener Staatsmann fo fehr gestiegen, daß ihm im Jahre 1500 sogar ber Rönig Johann von Dänemart und ber Bergog Friedrich von Solftein den ehrenvollen Auftrag ertheilten, einen vermidelten Rechtsftreit, in welchen fie mit ben Dithmarfen gerathen waren, als Schiebsrichter zu schlichten. Aber auch als Geiftlicher erfüllte er gemiffenhaft bie ihm obliegenben Bflichten, indem er nicht allein häufig in der Rirche predigte, fondern auch in feinem Stifte theologische Borlejungen hielt und, feitdem er an die Stelle des verstorbenen Nikolaus hug zum Dechanten gewählt war, zwei Dal (1508 und 1514) ftrenge Kirs chenvisitationen veranstaltete, durch welche er die eingerissenen Fehler des Klerus mit allem Ernfte zu verbeffern fuchte. Doch gelang es ihm nicht, bei dem tief gefunkenen und vom Babfte geschützten Klerus mit feinen geläuterten Unfichten burchzudringen und bie Migbräuche ber Rirche abzustellen; weshalb er, als er turg vor feinem Lobe von Luthers fühnem Auftreten in Wittenberg borte und beffen 95 Thefes las, voll wehmuthiger Theilnahme fagte: "vera quidem dicis, bone frater, sed nihil efficies. Vade igitur in cellam tuam et dic: miserere mei Deus!" Er ftarb, befferen und aufgeklärteren Beiten fehnfuchtig entgegenblidend, am 7. December 1517 und murbe, feinem Bunfche gemäß, vor bem öftlichen Eingange ber Domtirche begraben, in welcher bie Infcbrift eines einfachen Dentmals ihn als "ein Muster ber Sitten und Tugenden und eine Bierbe bes Baterlantes" (morum et virtutum specimen et exemplar, patriae decus) bem Andenken ber Nachkommen empfahl.

Krant zeichnete sich unter seinen Zeitgenossen nicht allein durch seine ausgebreitete Gelehrsamteit aus, sondern er gehört auch zu den Wenigen derselben, welche durch ihren regen Eifer die geschichtlichen Studien völlig in den Kreis der Wissenschaften einführten und ebensowohl den wahren Werth der Geschichte als die besser Art ihrer Bearbeitung richtig erkannten. Wie er früher auf seinen Reisen mit anhaltendem Fleiße den geschichtlichen Quellen nachgesorschut hatte, so knüpfte er auch später, von seiner amtlichen Etellung begünstigt, überall literarische Verbindungen an, um Nachrichten zur Geschichte Deutschlands und ber nordischen Länder zu fammeln. Aus den auf diese Weisse gebruckte Geschichtwerke, deren vorzüglichster Verschiedene, erst nach seinem Tobe gedruckte Geschichtwerke, deren vorzüglichster Werth zwar mehr in dem Sammlersseisen Beisse Verschifters und in dem Reichtum des dargebotenen Stoffes, als in einer tiefer eingehenden Kritik besteht; in denen man jedoch auch hin und wieder manchen helleren Blicken in die Gejchichte früherer Zeiten und manchen schäubaren Aussten Beisonders über die ditere Staats- und Rirchenverfaffung, begegnet. Dan barf baber um jo weniger Bebenten ragen, Krants ungeachtet einzelner Mängel und auffallender Irthumer, beren er fich iculbig gemacht hat, au ben bedeutenbften und verdienstvollften Geschichtichreibern feiner Beit ju gablen, ba er nicht nur ber erste mar, ber bie ältere beutiche Geschichte von fabeln ju fänbern begann, fondern auch burch bie forgfältige und treue Benutzung von Urfunten und aller Stellen älterer Geschichtichreiber, joweit fie feinem Forfchungsgebiete angeborten und ihm zugänglich maren, einen neuen Grund legte, auf bem andere Foricher nach ihm um fo ficherer fortbauen tonnten. Ein vollftandiges Bergeichniß feiner binterlaffenen Schriften findet fich bei Doller in beffen Cimbria literata Tom, I. p. 315 sq. und III. p. 376 sq. und bei Jöcher - Rotermund Ib. II. G. 2160 f. und III. G. 806. Unter ben in wieberholten Ausgaben gebrudten Edriften beben wir bier jelgente in bas Gebiet ber Kirchengeschichte einschlagente als Die wichtigften hervor: 1) Wandalia, s. de Wandalorum vera origine, variis gentibus, crebris e patria migrationibus, regnis item, quorum vel auctores vel eversores fuerant (beutid von Stephauns Macropus Andreämontanus, Lübed 1600 fol.) ; 2) Saxonia, libri XIII. (deutid) von Bajilius Faber, 203, 1563 u. 1582 fol.); 3) Chronicon Regnorum aquilonarium, (beutich noch vor bem Ericheinen bes lateinischen Tertes burd Seinrich von Eppenterf, Stragburg 1545 fol.); Metropolis, welche in 12 Büchern Die niederjächfifche Rirdengeschichte umfaßt und bejonders bie Geschichte ber Erzbisthlimer Bremen und Magbeburg, fowie bie Bisthümer Mänfter, Baberborn, Osnabrud, Berben, Minten, Salbernatt, Hildesbeim, Schwerin, Rateburg, Albenburg und Lübed enthält.

Bergl. außer ben angeführten Stellen bei Moller und Jöcher-Rotermund: Melch. Adami vit. Philosophorum p. 33-35; Casp. Sagittarii Introductio ad Histor. eccles, c. 20. §. 116-118.; Joh. Alb. Fabricii Memor. Hamburg. P. H. p. 787-794; ferner tie ansführlichere Lebensbeichreibung Kranty's von Nifel. Biltens, Samb. 1722 und 1729. 8., und Erhart, Geich. tes Bieberaufblübens wiffenichaftl. Bildung, vornehmlich in Deutschland bis zum Aufange ber Reformation, Bb. 3 G. 377 ff. G. S. Rlippel.

Srell, j. Grell.

Streta, Konity, bieg befanntlich im Alterthume jene unter bem 35 ° R. Br. im Mittelmeere gelegene, langgestredte, jetst unter bem namen Ranbia jur europäischen Türtei gehörente Infel, Die bei einer Länge von 33 Meilen von Dit nach Weft und einer Breite von 3-8 Meilen einen Flächeninhalt von 190 □M. hat. 3hre Lage zwi= ichen brei Belttheilen - Ufien, Ufrita und Europa, ju welchem fie als beffen fühlichfter Theil ftets gerechnet wurde - eignete fie nicht minder als ihre Fruchtbarteit gang vortiglich für ben Weltverfehr (Aristot. polit. 2, 8.; Strab. p. 838). 3mar ift fie ihrer ganjen Länge nach von einem felfigen Gebirge burchzogen, bas in ber Mitte, im 3ba feine bodften ichneeigen Gipfel emporftredt, aber ba fie wohlbewäffert ift und in älteren Beiten auch icon bewaldet war, jo war ber Loben bennoch fehr ergiebig an Getreide, Sonig, Wein und Del, Granatäpfeln, Citronen, Drangen und Quitten, Die jogar von bert ben Ramen (cydonia) erhalten haben; Die jubliche Lage, beren Site burch bie Geewinde gemildert wird, begünftigt bas Bachsthum folcher edlen Früchte. Ein Blid auf tie Rarte laft es begreifen, bag Rreta ber Gip einer uralten Gultur und von jeher ber-Echauplat fich wechselfeitig brängender Bolfsftämme war: anfangs wurde fie nach Beroter's Ausbrud (I, 173) gan; von "Barbaren" bewohnt; bie alten Einwohner, bie Eteo-Ireten, farifchen Stammes wurden im Laufe ber Beit von ben eindringenden bellenifchen Rolonien, Belasgern aus Attifa, Achäern aus Latonien und befonders Doriern, bie im gaufe bes 10. 3abrb. v. Chr. binüberfiedelten und ben von ihnen bejetten Gtabten meift Die Ramen ihrer früheren Wohnfite auf dem Feftlande gaben, auf Die Oftfeite ter Jufel und bie höchften Theile bes Gebirges beschräntt; auf ber Weftfeite, am Fluffe Jarbanos, ju Minoa, Rybonia - welches fpater ber Sauptort Diefer Bevöllerung war, tie von baber and bie "Rybonen" genannt werben, - Phonix und aubern Orten fag tie foro - phonicifche Bevölterung, von beren uralter Unfiedlung auf biefer, ichon gu

Homer's Zeiten start bevölkerten und blühenden Infel, welche befthalb die Exarounolig hieß (cf. Hom. 11. 2, 649; Odyss. 19, 172 sqq.; Horat. od. 3, 27, 33; Virg. Aen. 3, 106), Zeugniß geben die Culte des Minotaurus und Talos, d. h. des Baal und Molcch, so wie der Europe und Ariadne, d. h. der Aschera-Astarte. Minos personisigirt überhauft die Zeiten der Insel vor der griechischen Kolonisation, die phönicische Beriode und ihre Seeherrschaft im ägälschen Meere, und gerade auf Kreta mögen die Hellenen vielsach den wohlthätigen Einfluß phönicischer Cultur ersahren und 3. B. Buchstabenschrift, Maße und Gewichte von diesem Handelsvolke empjangen haben, vergl. Movers Phönikier I. S. 27 ff.; Dunder, Gesch. d. Alterth. 111. S. 254 ff. 383 f.

Die Kretenfer galten für lügenhaft, falfch und liftig, habsüchtig und ausschweifend, was ihnen Baulus Tit. 1, 12. mit ben Worten ihres "eigenen Propheten," nämlich des Epimenides von Gnossus vorwirst, in dessen Echrist negd zognaucor noch Hieronymus den fraglichen Vers vorgefunden hat, man vgl. damit die herben Urtheile bei Polyb. 6, 46, 3; 6, 47, 5; Plut. Philopoem. 13 und die Ausleger, bes. Wetstein, zu Tit. 1, 12. Sonst waren die Kreter als gute Bogenschützen gesucht (Paus. 1, 29, 5, Xen. Anab. 3, 3; 7; Virg. Georg. 3, 345 u. a.).

3m A. T. wird Rreta unter tem Namen Raphthor ermähnt (f. biefen Art.) und von dorther wird ber eine Sauptstamm ber Philister hergeleitet, welcher taber "bie Rreter" genannt wird 1 Sam. 30, 14. Zeph. 2, 5. Ezech. 25, 16., wofür wir aber auf die Art. "Krethi" und "Philister" verweisen muffen, vgl. Knobel, Bölfertajel G. 215 ff. Die Infel wurde 67 v. Chr. römische Proving (Flor. 3, 7. Justin. 39, 5.) und ftand als solche unter einem Proconsul (Tacit. Ann. 3, 38; 15, 20); auch hielten sich taselbst viele Juden auf (Joseph. Antt. 17, 12, 1; Philo leg. ad Caj. t. 11. p. 587 ed. Mang.). Auf Areta scheint schon der Apostel Baulus christliche Gemeinden gestiftet zu haben; dies fest der Brief an den Titus voraus (vgl. bef. Rap. 1, 5.), welcher diefem von tem Apoftel bort zurückgelassenen Gehülfen Anweisung ertheilt zur Ordnung ber bortigen Bemeinden und zur Bekämpfung auftauchender Irrlehrer; tawiter tann, wenn bie Aechtheit biefes Briefes anderweitig fest steht, tas Stillschweigen ber Apostelgeschichte, die so manches aus Pauli Leben übergeht gemäß ihrem eigenthümlichen Pragmatismus, nichts be= weisen, f. übr. die Art. Paulus und vergl. Reuß, Geschichte der heiligen Schriften tes Neuen Testaments §. 87 ff. 2. Ausg. Es werden übrigens in der Schrift folgende Lofalitäten von Kreta namentlich angeführt: Salmone, auch Salmonion, Samonion genannt, das öftlichste Borgebirge ter Infel Knidos gegenüber, bei welchem Baulus auf feiner Fahrt nach Rom vorüberschiffte, Apg. 27, 7.; die Start Gortyna, 1 Matt. 15, 23., welche fehr groß und uralt, tie zweite Stadt ter Infel nächft Gnoffus und nach bes lettern Sinken zur Römerzeit die Metropole war, und 2 Safen, Metallon und Lebena, hatte; Lasäa (sonst nirgents genannt; ob = Lascs bei Plin. 11. N. 4, 20?), in teren Nahe die Bucht zalod deutrez, teren Name sich dis heute erhalten hat, Apg. 27, 8.; Phönix und nahe tabei ter hajen Phönikcus, ter zum Gebiete von Lampe gehörte, Apg. 17, 12. Ueber bie auf Namensahnlichkeiten, wie 3bai = Jubai, Jarbanos = Jordan, beruhende, vielleicht an eine dunkle Runde von ter Ausmanderung ber Philifter = Paläftini fich anlehnente Cage bei Tacit. hist. 5, 2, als ftammten bie Juten von Kreta, brauchen wir hier nicht einzutreten.

Im Mittelalter unterlag die Infel den Invasionen der Araber (823), benen sie aber 962 von den oströmischen Raisern wieder abgenommen wurde; 1204 bemächtigten sich die Benetianer derselben, welche sie erst 1669 an die Türken verloren. Die Sfagicten behaupteten im Innern tes Lantes ihre Unabhängigkeit gegenüber der Pascha-Wirthschaft. Die bedeutendsten Stätte ter jetigen, von etwa 300,000 Einwohnern, meist Griechen, kevölkerten Insel, die turch tas Abholzen ihrer Waldungen und die schlechte Verwaltung von ihrer ehedem so berühmten Productivität viel verloren hat, sind Kandia mit 15,000 Einwohnern und Kanea mit 10,000 Einw. in ter Nähe ter alten Cydonia.

Bergl. für die ältere Zeit Strabo S. 472 ff. 572 ff.; Meursius, Mannert

(Geogr. VIII, 675 ff.) Pauly's Real-Enchkl. II, 745 ff., Winer im R.B.B. und befenders Höck, Kreta, 3 Bbe. Gött. 1823 ff.; für die neuern Zustände die Berichte von Tournefort, Olivier, Sonnini, Prokesch v. Often und R. Paskley, travels in Crete. Cambridge, 1837. 2 Vol. Rüctschiefe.

Rrethi und Plethi, הַכְרֶהִי וְהַשָּלֵחו, ift bie 2 Cam. 15, 18; 20, 7. 1 Ron. 1, 38. 44. gebrauchte Bezeichnung ter Leibmache (ompearoqu'laxes Jos. Antt. 7, 5, 4) David's, beren hauptmann Benaja war, f. 2 Sam. 8, 18. (nach ber richtigen Lesart, j. Thenius); 20, 23. 1 Chr. 18, 17. vgl. 11, 25. u. 2 Sam. 23, 23., wo bie nämliche Barte David's fein "Gehorfam" (inypych) genannt wird, als ein fleines Corps, weldes in ber Rahe des Königs zu Ausführung seiner Befehle immer bereit und unmittelbar von ihm abhängig war. So gewiß aber im Allgemeinen dies die Stellung diefer Schaar ift, fo ftreitig ift ber Wortfinn jener ihrer Benennung. Bei Erklärung berfelben gehen die Ausleger in zwei Gruppen auseinander, deren eine die Worte als Nom. appellativa faßt, die andere tagegen sie ethnographisch als gentilicia teutet. Die erstere Ansicht, gewissernaßen schon durch die chaldaische und theilweise auch die sprische Bersion vertreten, infofern diefe die fraglichen Austrücke mietergeben turch "Bogenschüten und Schleuderer," ohne daß aber irgendwie eine haltbare, philologische Begründung biefer Deutung, die mehr nur errathen zu fehn scheint, zu geben gelungen märe, ift am gründs lichften entwidelt worden durch Gesenius, Reil und Thenius in ihren Commentaren zu ten BB. b. Rönige. Diefe leiten alfo bie Borte ab von bem Verbum \_\_\_\_ ausretten, tödten und der, freilich im Gebräifchen nicht weiter vorkommenten Burzel D.D. relche im Arabischen ilutet und "forteilen, entfliehen" bedeutet wie bas synonyme bebr. פלט. Man erklärt bann jene Substantiva: "bie Scharfrichter und bie Läufer" als paffende Bezeichnung ber königl. Trabanten, welchen neben ber Bemachung ber Berfon tes Fürsten und des Balastes zugleich die Execution der Todesurtheile obgelegen habe, wie man aus ihrer Mitte bie Eilboten nahm, welche bie königlichen Besehle spediren mußten; beides ift allerdings im alten und neuen Orient Sitte, 3. B. noch jest am türkischen und persischen hofe, und ichon in uralter Zeit am ägyptischen und babylonis ichen hofe, wo ber Chef ber Leibmache beghalb ten Namen Derfter "Oberfter ter Schlächter" führte und beutlich bie But ber Gefängniffe, Die Bollziehung ber Bluturtheile und mancherlei andere Executionen zu besorgen hatte, f. 2 Moj. 37, 36; 40, 3. 2 Kön. 25, 8 ff.; Jerem. 39, 9. Dan. 2, 14 f. u. a. Daß Gleiches auch bei ben Rönigen von Ifrael üblich gewesen fen, beweisen 1 Ron. 2, 25. 34. 36. und 2 Chron. 30, 6. vgl. 12, 10 f. Für diefe Worterflärung wird endlich noch geltend gemacht, daß die nämlice Collogmache bei einer fpätern Gelegenheit 2 Ron. 11, 4. 19. הַכָּרִי וְהַרְצִים genannt wird (die LXX behalten auch hier die wohl nicht verstandenen Ausdrücke bei: ror yogoi xui ror Puniu, wie fie bie andern Borte beibehielten: Xeledi ober Xegedi zui Oededi, und fo hat auch Luther: "Rrethi und Blethi" aufgenommen); hier fey aber aus ber zweiten Benennung הַרָצִים mit ihrem offenbar appellativen Ginne "bie Läufer" tlar, bağ auch bie erstere appellativ genommen werden müffe. So fen also die königl. Leibgarde von ihren beiten Hauptverrichtungen "die Scharfrichter und die Läufer" genannt worben.

So scheinbar indeffen diefe Argumente zum Theil lauten, so sichen diefer Erklärung toch so erhebliche Bedenken entgegen, daß man zu einer andern Deutung der räthselhaften Worte hingetrieben wird. Borerst nämlich kann obige Fassung der Worte in grammatischer und etymologischer Hinsicht nimmermehr genügen: als Nom. Pluralia sie zu erklären dürfte kaum sich rechtsertigen lassen, da nur in Boesie die Plural-Endung auf "- statt "- vorkommt (Ewald, Lehrb. §. 117 a., Baur zu Amos S. 91 f.); mit Thenius aber nach Analogie von יעריע 2 Sam. 23, 8. sie als Adjectiva des Standes im collektiven Sinne zu deuten "die Scharfrichter- und Läuferschaft," geht darum nicht, weil für das Wort schurch ist beleitung von einer Burzel, die "entschen" und nicht "conel seven werden die Ableitung von einer Burzel, die "entschen" und nicht "schnell seven" bedeutet, sehr unwahrscheinlich ist, für beide Ausbrücke aber gar nicht ab-

zusehen wäre, warum bieselben nur für die Garde David's anstatt ber sonft fo gewöhn= lichen בעום und בצים gebraucht worden wären; da liegt doch die Bermuthung fehr nahe, diefe Worte bedeuteten eben etwas anderes als jene, wenn fie auch zum Theil bas nämliche Corps bezeichnen konnten. Weiter aber wollen wir zwar nicht in Abrede stellen, baß nach Sitte des Morgenlandes die königliche Leibwache allerdings auch zunächst mit Vollziehung von Bluturtheilen beauftragt werden mochte; doch möchte wohl mit Saalschütz (mof. Recht S. 486 f. Not. 608) taran zu zweiseln erlaubt sehn, ob tenn ber Name ber gangen Schaar von biefer ihrer, jedenfalls nicht gewöhnlichen, Beschäftigung hergenommen worden wäre; daß die Krethi und Plethi die Todesstrafen erequirten, wird überdieß gar nirgends gefagt, man schließt es lediglich ans dem Umstande, daß Salomo die Tödtung des Adonyah und Joab dem Benajah auftrug, diefer aber Chef jenes Corps war; aber auch, nachdem Benaja zum Oberbefehlshaber ber ganzen Armee vorgerückt war (1 Kön. 2, 35.), vollzieht er ein Bluturtheil an Simei (ib. B. 46.), was also mit feiner Stellung zu den Kreti und Plethi gar nicht zusammenhing, wie denn tiese dabei gar nicht erwähnt find; ohne Zweifel konnte vorkommenden Falls jedem im Heere Stehenden, jedem Vertrauensmann, die Vollftrectung einer Capitalstrafe anbesohlen werden, wenn es auch, ber Natur ber Sache nach, vorzugsweise an die stets bei ber Hand sich befindende Leibgarde kommen mochte, ohne daß dies gleichsam das Amt ver letztern exklu= five gemejen wäre, fo daß fie raher hätte benannt werten können. Ein Beispiel davon bietet 1 Sam. 22, 17., wo tie Cray = Läufer, b. h. tie Trabanten (LXX genannt: oi noorosyorres, val. 2 Sam. 15, 1. 1 Kon. 14, 27. und vie "Celeres" als Leibmache bes Romulus bei Liv. 1, 15) sich weigern, einen Morbbefehl an Prieftern zu vollziehen, worauf bann Doëg benselben ausführt.

Solche und ähnliche Gründe bewegen uns benn ber andern Deutung beizutreten, welche die Worte als Gentilicia faßt, wozu schon die Endung auf '-.- so gut past (Ewald, Lehrb. §. 164). Es haben nämlich vorzüglich Ewald (frit. Grannu. S. 297; Gesch. I. 288 ff. II, 615 f. III, 1. S. 282 [1. Ausg.]), Bertheau, zur Gesch. Isr. S. 186 ff.; Movers, Phönit. I, 19 ff.; Higig, Urgesch. der Phil. S. 17 ff.; v. Lengerke, Kan. I, 193 ff.; Kuobel, Böllertas. S. 215 ff.; Dunker, Gesch. d. Alterth. I, S. 142. 311 f. solgende Ansicht geltend gemacht:

bezeichnet 1 Sam. 30, 14. — alfo im nämlichen Buche, in dem sich jene Formel fintet, — ganz ohne Zweifel tas Gleiche, mas Zeph. 2, 5. Ezech. 25, 16. Error, nämlich ben einen, von Rreta her eingewanderten, vorzüglich im Guben von Paläftina angefiedelten, Saupttheil ber Bhilifter; הַפּלָחָי fey f. v. a. הַפּּלְשָׁחִי, worans jenes nur des Gleichklanges wegen umgebengt fen, wie renn tie Hebräer auch sonst solche Assonanzen lieben. "Der Kreter und Philister," was natürlich collectiv zu verstehen sen, bezeichne bie Leibwache Davids, infofern er fie anfangs aus Fremten, namentlich Philistern, zufammengesetzt habe. Es sey dieß keineswegs so unwahrscheinlich, wie man habe behaupten wollen; bekanntlich hielt sich ja David längere Zeit nuter ben Philistern auf und konnte während Diefes Aufenthalts in Biklag (1 Sam. 27, 6 ff. 2 Sam. 2, 3; 5, 6.) leicht mit einer folchen, taum gar zahlreichen Schaar von entschloffenen, ihm perfönlich ergebenen Leibwächtern fich umgeben, benen gelegentlich auch bie Sinrichtung von Schuldigen aufgetragen wurde, bie aber nicht wie bagegen bie Di, bas Elitenforps bes Beeres, im Kriege Dienten. Auch sonst tienten ja Fremte in David's Beer, zum Theil in fehr hervorragenden Stellungen, wie 3. B. Ithai aus Gath, 2 Sam. 15, 19 ff. ; 18, 2 ff., Uria ber Hethiter, Jegeal von Boba, Belet ber Ammoniter, Jithma ber Moabiter u. a., 2 Cam. 23, 36 ff.; 1 Chron. 11, 39. 46. (vgl. Ewald, Gefch. 3er. II. 606) abgefehen von den "600 Gathitern," 2 Sam. 15, 18., die Thenius mit Recht für bloke Berfchreibung aus הגברים erflärt. Barum follte David nicht eine ganze Schaar von Leibtrabanten aus Fremben, vorzugsweife aus Philiftern, gebildet und aus folchen erganzt haben, die fich gerade zu rudfichtslofer Bollftredung des königlichen Billens weit beffer eigneten als einheimische Göldner? Wenn bann in späterer Beit - unter ber

ausländisch gefinnten Athalja, der Tochter der Phönicierin Ifebel — die königliche Leibmache wieber einmal הַכָּרִי וְהָרָצִים genannt wird, 2 Kön. 11, 4. 19., fo bedeutet bas erftere, welches teine irgend befriedigende appellative Deutung zuläßt: "ber Karier," von tenen betannt genug ift, baf fie, bie ebenfalls femitischen Stammes \*) von Rreta und ten Infeln nach bem Festlande verdrängt worden waren, zu jeder Zeit in fremde Kriegstienfte traten (Herod. 1, 171; 2, 152; 5, 66; Thuk. 1, 8). Das zweite Greg aber ift die schon zu Sauls Zeit, 1 Sam. 22, 17. übliche und dann immer stehende Benennung ter Trabanten, mährend bie Namen "Rrethi und Plethi" nur bei David vorkommen und "ter Rarier" nur bei Athalja, offenbar weil man sonft nicht Frembe bazu nahm ober toch nur ausnahmsweife; eben aber weil es etwas Ungewöhnliches war, war bie ethnograpbijche Bezeichnung biefer Trabanten bie paffenbfte, mabrend Dryn ihre gewöhnliche Benennung war und blieb (auch 2 Kön. 11, 11.). Man vgl. noch einige ältere Abhandlungen über den Gegenstand in Ugolini thesaur. Vol. XXVII.; Winer im R.W.B. und Saalschütz a. a. D. S. 857 Not. 113 (beide schwankend) und die Art. "Areta" und "Philifter" in Diefer Enchtl. Rüctfci.

Rreuz, Rreuzeszeichen. Die Form und die Bedeutung, welche das Rreuz in ter Christenheit gewonnen hat, ift eine eben nur dem Christenthum eigenthümliche, und gerade die jest allgemein in der Welt gültige Form hat es lediglich feiner christlichen Betentung zu verdanken. Crux ist an und für sich jede Figur, die durch zwei in einem kunkte zusammentreffende oder sich schneidende Linien gebildet wird. Die einsachste und

mirrünglichste Form ift, wenn eine wagrechte Linie auf einer fentrechten aufliegt.

Liefes Zeichen brannte man im Morgenlande Pferden und Kameelen auf die Hüfte oder en ten Hals. Es bildete im alten phönizischen Alphabet den Buchstaben Thau, ber in dieser Form auch in der ägyptischen Schrift, sowie auf jüdischen Münzen auftatt des hebräischen n erscheint. Weil diese Figur vorzugsweise zur Bezeichnung von Dingen gebraucht wurde, heißt Han in Ez. 9, 4. 6. eben das Zeichen xar' Ezoziv und die Bulg. übersett einsach: et signa Thau (T) super frontes virorum etc. Von diesem Thau haben auch die Griechen und Lateiner die Gestalt ihres T entlehnt.

Bei den Phöniziern und Karthagern war nun eine gewöhnliche Weise der Hinrichtung von Miffethätern, bag diefe mit ben beiden Armen an ein auf einem Bfable angenagelt ober angefesselt wurden. Bon ruhentes Querholz in ber Gestalt bes ihnen nahmen es wohl die Griechen und Römer an, unter bem Namen saugos, crux. Tie gewöhnlichste Form ber römischen Crux mar jetenfalls bas und viele Rirchenwiter glaubten auch Jejum an einer folchen crux gestorben, weil ihnen dafür bas Ezecielische Thau ju fprechen schien. Auch tie christliche Runft brauchte theilweife biefe Figur als Kreuzeszeichen, bas bann öfters in ben Ratafomben vortommt (f. Roma suhterranea. Arnhemiae 1671. p. 402). Indeffen ist bie Kirche barin einig geworden. bag nicht bie Form, wobei ein Onerbalten einfach auf dem Ropfe des Pfahls aufliegt, fondern bie Form, wobei ber Querbalten weiter unten in ben tie crux commissa, Bfahl eingelaffen ift, Die crux immisse, 🕇 das Kreuz Christi war. Kraft ber Alles überragenden und beherrschenden Bedeutung, die "das Wort vom Kreuze" für ben hriftlichen Glauben hatte, wurde auch die Form ber römischen crux, an der man schließlich allgemein Chriftum gestorben glaubte, fo vorzugsweise "bas Rreuz", tag wir uns jest taum mehr barein ju finden wiffen, wenn wir auch bas von ben Römern crux genannt feben.

\*) Bgl. Laffen in ber Zeitichr. ber beutich-morgl. Gefellichaft X. 380 ff.

#### Areuz, Areuzeszeichen

Mochten nun jene Kirchenväter (wie Rufinus, Cyprian) ungern das 🔰 aufgeben, welches fie gerne in tem Zeichen (Thau) Ezechiel's göttlich, in bem Thau ber Phönizier und Aegyptier heidnisch auf Christus vorgedeutet fahen, fo fehlte es für diejenigen, welche das Zeichen tes Sieges über Welt und Tod schlechterdings auch schon vor und außer bem Chriftenthum als eine Beiffagung auf biefes fuchen wollten, auch bei bem nicht an Stoff zu Deutungen und Bergleichungen. Daß nämlich biefe crux christiana eine Grundgestalt icon in ber natürlichen Schöpfung und bag bie ganze natur bamit eine stille Prophetie auf Christus fep, das zu behaupten und zu erweisen mar eine Lieblingsaufgabe ber Apologeten und älteren Rirchenväter, der mittelalterlichen und ber neuern Myftifer und Symboliter. Die vier Simmelsgegenden (Hieron, in Jerem. 31.), ber fliegende Bogel und ber schwimmende oder mit ausgebreiteten Armen betende Mensch (Tertull. adv. Jud. II. Justin. dial. 3.); das gebratene Baschahlamm, das rudernde Schiff, ber pflügende Landmann, selbst ter Gang tes Menschen, auch das römische voxillum und tropaeum mußte einem Minucius Felix und Juftin ein Topus des Rreuzes Die ägyptische Ifis mußte ihren Nilfchlüffel 🕇 und ber germanische Christi seyn. Thor feinen hammer zum vorbildlichen Kreuzeszeichen hergeben. Die in den Thermen Diocletian's auf einzelnen Ziegeln gefundenen Rreuze, bas in ben Ruinen von Bompeji im haufe tes Panja gefuntene vierarmige Kreuz auf weißem Stud und fo manches Andere follte den Beweis liefern, bag durch das ganze heidenthum eine Prophetie des Rreuzes hindurchgehe. Allein unfer Kreuz als eine zunächft geometrische Figur, durch zwei sich schneidende Linien gebildet, konnte als Drnament, als Merk= und Schriftzeichen tausendmal vortommen, ohne daß an irgend eine weitere Bedeutung zu benten mare. Und ba felbst im A. Teft., wo bas Borbild bes getreuzigten Chriftus, die eherne Schlange an eine Fahnenstange aufgehängt erscheint, nicht bas mindeste Borzeichen dieses nun allerbings heiligsten und bedeutfamsten Zeichens sich findet, fo muß es wie die baran ge= schehene Berstöhnung als ein eigenstes Eigenthum des Chriftenthums gelten. Wobei immerhin das Providentielle anerkannt werden mag, daß die durch das römische Weltvolt vollzogene Töbtung bes Welterlöfers gerade burch bas Marterwertzeug geschehen mußte, welches wie kein anderes fähig ift, als ein Zeichen vor und in aller Welt gemacht, bargestellt, aufgepflanzt und angeschaut zu werben, auch ohne bag es ben Leib des daran ausgespannten Erlösers zu enthalten braucht, der aber als sterbend und gestorben wiederum nicht beffer dem Auge vorgebildet werden kann, als eben am Kreuze. Jede andere Hinrichtungsart wäre weniger allgemein darstellungsfähig gewesen. Wenn nun vom und unter dem Kreuze das einzige Heil kommt, wenn das Wort

Wenn nun vom und unter dem Kreuze das einzige heil kommt, wenn das Wort vom Kreuze das hauptwort der apostolischen Verfündigung ist, wenn ein Paulus seinen Galatern Christum den Getreuzigten "wie vor Augen gemalt" zu haben sich rühmt, so kann es gar nicht auffallen, daß das Kreuzeszeichen überall als heiligste Erinnerung an heil und Leben in Christo auch äußerlich gesehen und gebraucht werden wollte. Es war dann eine Abbreviatur des "Namens Christi", in dem Alles gethan und gelitten, gebetet und erhört sehn soll. Dieser verlärzte Namenszug Christi, diese christliche Hierogluphe konnte nun ebensogut und zu gleicher Vergegenwärtigung des Heilandes und Erlösers in aller Noth bloß durch hand- und Fingerdewegung ohne Mittel, als mittelst Feder, Pinsel, Meisel, Messel, Messel, durch die andere Art crux exemplata zu Stande.

Schon im nachapostolischen Zeitalter begann man jeden öffentlichen und andern gottesdienstlichen Att, die kirchlichen Segnungen und Weihungen, sowie die alltäglichen Geschäfte und Unternehmungen mit dem Kreuzeszeichen zu begleiten. Namentlich gehörte das mit hand oder Finger gemachte Kreuz zur Tause und zum Exorcismus. Daher namentlich in der spätern deutsch-nordischen Mission unter Ansgar u. s. w., die Be= zeichnung mit bem Rreuze als prima signatio, primsigne als vorläufige Weihe zum Ebriftenthum für biejenigen galt, welche wie Constantin b. Gr. felber bie eigentliche Taufe erft auf ihr Ende fich vorbehalten wollten, um nicht wieder aus der Taufgnade fallen ju können. — Wie aber bas Kreuzeszeichen bas ganze chriftliche Leben weihen und feien mußte, bas fagt Tertull., de coron. mil. cap. 3: ad omnem progressum atque promotum, ad omnem aditum et exitum, ad vestitum et calceatum, ad lavacra, ad mensas, ad lumina, ad cubilia, ad sedilía, quaecunque nos conversatio exercet, frontem Eben aus jener Stelle im Ezechiel ersah und erwies man crucis signaculo terimus. insbesondere bie Bezeichnung ber Stirne mit bem Zeichen bes heiles. Prudentius rath (hymn. 6) bringend, vor bem Ginschlafen bas heil. Kreuzeszeichen an Bruft und Stirne zu machen, denn das verscheuche boje Träume und Versuchung \*); die Stirne als die hauptstelle des Rörpers, die Bruft (Chrys. hom. 87. in Math.), weil aus bem bergen die argen Gebanten tommen, ber Munt (Hieron, epitaph, Paul, digitum ad os tenens crucis signum pingebat) als bas äufere Sprachorgan, burch welches bie Bergens= gedanken ausgehen und bas herz felbst verunreinigt wird. — Diese drei Theile bes Körpers, und statt bes Mundes auch die beiten Schultern zu befreuzen wurte späterhin allgemeinfte Gitte. In den abendländischen katholischen Kirchen wird entweder "das deutsche" ober "das lateinische Rreuz" geschlagen. Bei letterem wird tie Formel: la nomine patris et filii et spiritus sancti. Amen. ober: Adjutorium nostrum in nomine Domini. oder: Deus in adjutorium meum intende, auch bloß: in nomine Domini nostri Jesu Christi gesprochen und bazu mit ber flachen rechten hand Stirn und Bruft, bann tie linke und endlich bie rechte Seite berührt. Bei bem beutichen Rreuz wird bie formel: "Im Namen Gottes bes Baters, bes Sohnes und bes heil. Geiftes. Umen." geprochen und mit bem vorgestredten Daumen ber rechten hand, auf tem ber Beigefinger mit den übrigen quer aufliegt, Stirn, Mund und Bruft berührt, während die inte hand auf der Bruft ruht. Das griechische Rreuz wird von ben Morgenländern und von ben orthodoxen Ruffen unter ber Formel: "Seiliger Gott, heiliger Starker, heiliger Unfterblicher, erbarme bich unfer" mit ten brei zufammengelegten ersten Fingern ter Rechten gemacht, wobei ber kleine und Ringfinger eingeschlagen wird; zuerft wird die Stirne, dann die Bruft berührt, dann die Querlinie von der rechten gur linten Echulter gemacht, von ba zur Bruft zurückgekehrt und burch ben Bug bis auf ben Leib berab vollendet. Seit ben monotheletischen Streitigkeiten (633) brauchten bie orthoboren Giferer nur Daumen und Zeigefinger zur Bestätigung ber zwei Billen in Christo. Die Armenier und die ruffischen Rastolniten bestehen dagegen auf dem alleinigen Gebrauche bes Zeige= und Mittelfingers. Andere Subtilitäten f. Ult, christl. Cultus. 1851. S. 183. Das Kreuzschlagen follte baffelbe mirten, was bas Aussprechen bes Ramens Jeju - "wenn es im Glauken geschieht" wie ber ruffifche Ratechismus fagt. Dem Werkdienst und bem Aberglauben konnte benn auch bas Rreuzeszeichen ganz wie tas Nennen bes Namens Jeju verjallen. Doch hat Luther bas Kreuzschlagen für fich beibehalten, ohne Aberglauben und Werkdienst, und im kleinen Ratechismus bie An= weifung gegeben: bes Morgens und bes Abends follft bu bich fegnen mit bem heiligen Rreuz und fagen: "bas walt Gott Bater, Sohn, heil. Geift. Umen." In ber lutherifchen Rirche und in ber anglikanischen ift es benn auch fonft beim Cultus beibehalten, bei ber Laufe, bei ber Confectation bes Abendmahles, beim aaronitischen Segen. Die reformirte Kirche bat es, als im N. Test. nicht geboten und nicht vorgebildet, streng abgeschafft. Von dem mittelft der Handbewegung geschlagenen crux usualis ift zu unterscheiden

> \*) Fac, cum vocante somno Castum petis cubile, Frontem, locumque cordis Crucis figura signet. Crux pellit omne noxium.

bas materiell ausgeführte crux exemplats. Nach einer Stelle in Tortull. apologet. 16. muß schon zu seiner Zeit bas einfache hölzerne ober gemalte Areuz "als ein, auch ohne fonstige Bergierung, ohne Ropf und Bild, ausbrudsvolles Zeichen bes Erlöfers" in Brauch gewesen seyn. Chrysostomus sagt in seiner Homilie über die Gottheit Christi, daß dieses Beichen überall, in den Häufern, auf bem Markte, in ber Bufte, auf ben Wegen, auf hügeln und Bergen, auf ben Schiffen und Infeln, an ben Betten und Maffen, am Schlafgemach, am filbernen und goldenen Geschirr, an den Banden gesehen werbe, benn "wir schämen uns tes greuzes nicht, vielmehr ift es uns lieb und werth, wo es sich uns auch zeigen mag". Die Bemalung ber häufer, Schlafzimmer mit bem Zeichen bes heiles bewies man insonterheit mit tem Blutzeichen, bas bie Ifraeliten über ben Pfosten ihrer Häufer machen mußten, bamit ber Würgengel vorübergehe. — Daß man es auch am Leibe, insbesondere als Schnuck am halfe trug, beweist ein im vatikanischen Cometerium gefundenes fleines goldenes Kreuz, bas oben einen Ring hatte, inwendig aber hohl war und wahrscheinlich Reliquien enthielt. (Roma subterran. ed. Arnhemine 1671. p. 115.) Bas dann im Leben als Schuymittel gegen alle Gefahr fo werth war, das mußte im Tobe als Zeichen ber Tobesüberwindung und Auferstehungshoffnung doppelt Werth haben. Wic man nach des Prudentius Rath fich vor Schlafengehen betreuzte, um gegen jeden Schaden geschützt zu seyn, so war an ben Schlafftätten ber Gestorbenen bas Kreuz bie sicherste Schutzwache. Doch ift es bentwürdig, baß sich bas Kreuzeszeichen in ben Katatomben, außer an ben reicher geschmudten Gräbern, verhältnigmäßig felten, viel feltener als bas Monogramm Christi und bie Balme ober Taube vorfindet. Aus Aringhi führt bas oben angeführte Wert (G. 314) ten Grabbedel einer "Casta" ans ber Gruft des Callistus an, auf dem links das Monogramm Christi, rechts die Balme und mitten, gerade über bem Namen, bas einfache römische Rreuz fteht. Sonft fteht es öfters einfach am Rante bes Deckels ober am Anfange ber Infchrift. Oft ift es, anstatt des gewöhnlichen Monogramm's Christi, wo in das griechische X das  ${
m P}$ gestellt ift, mit dem letztern Buchstaben so verbunden, daß es die Figur 🗜 bildet

(f. a. a. D. S. 115. 405. 408), wobei es unten auch noch in Unkerform auseinandergehen und das a und w neben sich haben kann (S. 407 u. 409). « Bgl. R.E. I, 1 f.

In bem von Bosio entreckten prächtigen Grabmal des Bontianus an der portuens fifchen Strafe ist ein Christustopf gemalt, mit Kreug-Nimbus und mit zwei Kreugen auf bem Evangelium; eine Pforte mit einem hohen, ebelfteingeschmudten Rreuze, aus beffen Stamm üppige Rofen machjen und auf beffen Querholz zwei Leuchter brennen; endlich bas Grab Christi und darüber wieder ein etelsteingeschmudtes Kreuz (a. a. D. S. 161). An einem Marmorfarkophage aus der vatikanischen Gruft steht inmitten der zwölf, die Rechte erhebenden Jünger das Kreuz ausgehauen und darüber das Monogramm Christi in einem Lorbeerfranz, aus bem zwei auf bem Kreuzholze stehente Tauben Früchte piden (a. a. D. S. 110; vergl. auch das von Dr. Piper im evang. Kalender 1857 angeführte Derartige hervorragendere Darftellungen erhielt bas Rreut, feitdem Con-Dentmal). ftantin t. Gr. tiefes Zeichen, tas er vor ber Schlacht gegen Maxentius im J. 312 in ben Bolten gesehen, in feine Kriegsfahne (labarum) aufnehmen, auf Münzen prägen und öffentlich aufstellen ließ. Geit Ente bes 4. Jahrhunderts wurde es immer mehr ber gewöhnliche Schmud ber Kirchen und insbesondere ber Altäre. Daher war es Eines und Daffelbe: in cruce, ante crucem, over in altaribus, ante altaria oblationes facere. .... Ru Anfang des 5. Jahrhunderts wurde die Errichtung des Kreuzes im Sanctuarium gegen Often ber Kirche empfohlen von Nilus, bem Einsiedler auf Ginai, und baffelbe von Paulinus, Bifchof von Rola, über bem Eingang feiner Rirche angeordnet (Mugufti, Beiträge zur chriftl. Runftgefch. I, 166). In ben Dofaiten ber Rirchen aus bem 5. Jahrhundert erscheint das Kreuz gewöhnlich an ber vornehmsten Stelle - in Et. Giovanni uud St. Nazario e Celso zu Ravenna in der Mitte der Kuppel bei der Tause Christi und unter Sternen, umgeben von den Zeichen der Evangelisten. Zu Et. Cosma und Damiano in Rom (um 530) ist in Mosaik, an dem Bogen über der tribuna, das Areuz über dem Lamme zwischen den sieben Leuchtern; in St. Stefano rotouto (640) ist am Gewölbe der Tribune in Mosaik das Brustbild Christi auf der Spize des Kreuzes; in St. Apollinare in classe (675) ist es (ebenfalls am Gewölbe der Tribune) in der Mitte des Kreuzes. Damit war der Uebergang zu den Bildern gemacht, die den ganzen gekreuzigten Christis darstellen, als deren ältestes uns bekanntes ein Gemälde aus dem Jahre 686 von Beda venerad, genannt wird (vergl. Dr. Piper, über den christlichen Bilderfreis. 1852. S. 27). Wie im Sanctuarium und dessen Ge= welbe, so bekam das Kreuz seine Stelle auf dem Ambon vor dem Lespeulte (daher der Austruck de eruce cantare). Tas über oder unter dem Triumphbogen der Kirche stehende hief crux triumphalis.

Das Kreuz diente aber nicht bloß zum Schmucke, sondern es ward das eigentliche tirchliche Zeichen und riente vor Allem zur ersten Beihe bei Gründung einer Kirche. Unter Julian murbe verordnet: Nullus audeat aedificare ecclesiam vel oratorium, antequam civitatis episcopus veniat et vota faciens sanctissimam crucem infixerit et in eodem loco publice procedens et rem omnibus manifestam faciens. Dicfes πηγνύειν zavoor, encem figere, zavoonnytov bei Theophylact, als Zeichen ber ersten Kirchenweihe ober Guntsteinlegung, fortern ebenso tie Justinianischen Gesete (Nov. 5, 1; 67, 1; 14, 7) as ric capitula Rarls r. (9r. (5, 229. nemo ecclesiam aedificet antequam episcopus reviat et ibidem crucem figat publice). Ebenso war es römische Ordnung. - Biederum rurte die Einweihung ber fertigen Kirchen burch das Kreuzeszeichen vollzogen. Ordo Romanus: et faciat episcopus crucem per parietes cum pollice suo de ipso chrismate in 12. locis. Dieje Weihe burd Bezeichnung mit bem Ureuze vorzunehmen war bas Berrecht ber Bijchöfe, nur ausnahmsweise wurde fie einem Ubte u. j. w. überlassen. Las Recht, tie in ten Kirchen aufgestellten Kreuze zu erheben, bei Procefsionen zu tragen und irgendwo aufzupflanzen, übertrug ber Bifchof bem Presbyter ober Parochus in gleicher Beije wie die Kerzenweihe, die Taufe, das Begräbniß. (Du Cange I, 2. 1273.) - Beil bas Kreuz bei Proceffionen Die Hauptrolle fpielte und ben Ort, bie Rinche wie bas freie Feld, wo es irgend getragen ober aufgepflanzt wirt, als bas Zeichen ter Gegenwart Gottes heiligt, fo wurden im Mittelalter Die firchlichen Processionen ober öffentlichen Litaneien, Bittgänge, geradezu cruces genannt (Du Cange I, 1276); tie Bittgänge innerhalb des Parochialbezirts hießen cruces bannales; die großen ober Gregerianischen, weil von Gregor b. Gr. eingeführten Litaneien, wobei Rirche, Altar und Belt ichwarz gekleidet war, hießen cruces nigrae; die junge Mannschaft, die bas Kreuz ju tragen hatte, hieß schola crucis. - Unter einem Kreuze mit ausgebreiteten Armen stehen ober sich niederwerfen war das Zeichen der Buße \*). Die allgemeine Aboration tes Kreuzes wurde auf ben Charfreitag gesetzt und nur Solche Durften es anbetend tüffen, welche in keiner Tobfünde waren. (Synod. Nemausens. 1245.) -- lleberall, wo ein Kreuz stand, auch an ber Straße, gab es für den Berbrecher ein Afpl: ad crucem confugere bieg bas Afyl suchen. - Das Kreuz, als bas firchliche Zeichen, wurde nothwendig bas Beichen ber oberftbischöflichen, ber apostolischen Burbe. Das Recht, überall tas Kreuz vor sich hertragen zu lassen, hat der Pabst. Auch die größern Ba= triarchen haben diefes Recht, aufter in Rom und wo fonft der Babst oder fein Legat gegenwärtig ift. Ein Primas, Metropolitan und wer fonft bas Recht bes Ballium's

<sup>•)</sup> Die Geißler von Sangerhausen (1414) nannten sich Kreuzbrüber, welchen Namen schon 1319 Andere führten. Die albigenstischen Reher, welche sich freiwillig betehrten, mußten zum Zeichen ber Berabscheuung ihres alten Frrthums, laut bem Concil. Tolosanum (1229) und Biterrense (1246), zwei Kreuze von anderer Farbe, als ihre Kleider hatten, eines links und eines rechts aubeften.

hat, darf es innerhalb seines Sprengels sich vortragen lassen. Gregor XI. verbot den Patriarchen, Primaten und Bischöfen, in Gegenwart eines Cardinals das Kreuz sich vortragen zu lassen.

Wie es bas öffentliche Zeichen ober Wappen ber Kirche war, so wurde es auch bas Beichen ber Kirchhöfe und ihrer Gräber. Bei ben Katholiken ist es bis heute allgemeiner Gebrauch, jede Kirchhof- und jete Grabeinweihung durch herbeitragung und Aufpflanzung eines Kreuzes zu vollziehen. Die Brotestanten schloßen sich oder schließen sich wieder dieser Sitte ebenfalls saft allgemein an. Nur die altlutherische Sitte, bei Leichenbegängnissen vortragen zu lassen, ist meistens abhanden gekommen. Bon den Kirchhösen und Gräbern her ist das + allgemein die Bezeichnung für "gestorben" geworten. —

Schon im 5. Jahrhundert wurde ras Kreuz häufig im Eingang von Diplomen und andern Handschriften statt der Anrusung tes Namens Gottes geschricken. Die Recepte ter christlichen Aerzte hatten bis auf tie neuere Zeit rasselbe Zeichen einsach ober dreisach an ter Stirne. Die Sitte, es statt Namensunterschrift — einsach ober breisach — unter Briese und Urfunden zu setzen (cruce subscribere), findet sich schon im sechsten Jahrhundert. Es sollte Zeichen und Erinnerung ter Wahrhastigkeit sehn. Geistliche schenes regelmäßig neben ihren Namen; Bischöfe sehten es vor ihre Unterschrift. Die griechischen Raiser unterschrieben östers — quo solemnins ac firmius esset pactum, calamo in pretioso quasi Christi sanguine intincto — mit rothen, die byzantinischen Prinzen mit grünen, die altenglischen Könige mit goldenen Kreuzen. Wer einen mit tem Kreuze unterzeichneten Vertrag brach, hieß savoonaerge.

So wurde denn das Areuz tas Zeichen ber christlichen Kirche, des christlichen Staates und ber gangen chriftlichen Welt von Conftantin an, gegenüber bem Seitenthum. Gine neue und fast noch gewaltigere Bedeutung erhielt es als Kriegszeichen gegen den Salbmond feit ten Kreuzzügen. Crucem assumere ober crucizari wurde ber Bahlfpruch ber Christenheit seit dem Concilium Claramontanum unter Urban II. Man nahm tas Areuz von ben Bijchöfen, Uebten und Brälaten und heftete tas - aus Seite ober Golbfaten ober fonst gewobene, tottusfarbene Rreuz an die Rleiter und erwarb fich damit tirchlich und weltlich vielfache crucis privilegis. Bon nun an wurde es immer mehr weltliches Zeichen. Fahnen, Helme, Waffen, Kronen, Scepter, Reichsapfel, Dentmäler, Siegel, Münzen, Wappen wurden in den mannigfachsten Formen ramit geschmückt. Die Eroberung einer heidnischen ober nuhammetanischen Stadt und Landschaft wurde burch Aufpflanzung eines Kreuzes bezeichnet. Unglückliche, die den Königen und Kaifern eine Klage vorzubringen hatten, trugen ein Kreuz in den Händen oder auf den Schultern. Bor tem heil. Rreuz ober fo, daß es auf's haupt gelegt wurde, geschahen bie Eite. Mit Areuzen wurden Feld= und Gaugrenzen bestimmt. Vor oder unter dem Areuze geschahen nach Art ber Ortalien gemiffe gerichtliche Berhöre und Entscheidungen in zweifelhaften und unbeweisbaren Fällen: wer unter dem Kreuze aufrecht aushielt, hatte Recht; wer zusammensant over starb, war von Gott verurtheilt. -

Seit ben Kreuzzügen sette fich bas kreuz erst vollends auch architektonisch burch bie Rirche burch. Das Querschiff mit Verlängerung bes Chors gab bem Kirchenban bie Grundform des Kreuzes, die nun bis zur obersten Kreuzblume im gothischen Ban burch Alles durchging. Rein Kirchenbuch, Kirchengefäß und Kirchengewand durfte dieses Zeichens entbehren. — Wie es nun allerwärts dem Glauben tienen sollte, so mußte es auch dem Aberglauben in weitestem Umfange dienen bei Eroreismen, Bannungen, Zaubereien, in Amuletten, magischen Formeln u. f. w. Auch im protestantischen Bolke wurde angese und Stallthüren böse Geister und Rräste und Menschen vertreiben. Welche "Gautelspiele und Abgöttereien" damit sonst getrieben wurden und "wie die Geistlichen im Pabstthum das Kreuz Christi lieber in Silber als im Herzen und Leben getragen", davon sagt Luther sattsam (Erl. Ausg. 10, 397. 15, 333. 456 ff. 20, 318)\*).

<sup>\*)</sup> Ueberhaupt tann man fagen, daß, je mehr bas Rreng in feinen mannigfaltigen Formen

# Rrenzanffindung

Durch bie Rreuzzüge wurde bas Rreuz bas Abzeichen ber geistlichen und von tiefen ans nun auch ber weltlichen Orden. Die Bielgestaltigkeit biefes Ordenszeichens machte eine besondere Staurologia als Theil ber Diplomatit nöthig. Bas nämlich bie hauptgestalten ber crux exemplata betrifft, fo murben ichon bei ben alten Römern brei Arten unterschieden. 1) Crux docussata, tas "geschobene" oder "schräge" Kreuz X, hieß späterhin "Burgunder-" oder, weil der Apostel Andreas daran gefreuzigt worden fehn foll, bas Andreastreus (crux andreans). 2) Crux commissa, bei ben Römern gewöhnlich jur Kreuzigung ber Berbrecher verwandt, in Form des , auch bas ägyptische over Antoniustreuz genannt. Eben jenes Thau des Ezechiel, bas auch in den Ratafomben vortommt (Roma subterr. 1671. p. 402). Der Apostel Bhilippus foll baran gestorben fenn, ber beil. Antonius foll bamit bie Böpen gestürzt und tie Best vertilgt haben. 3) Crux immissa, in Form von 🛨, bas hohe lateinische ober Passionstreuz, weil nach allgemeinfter Annahme Chriftus an einem folchen gestorben ift (f. Kreuzigung). Diefes wurde baburch ernx ordinaria, bas "gemeine" Rrcuz. Dem lateinischen Kreuze stellte bie morgenländische Kirche 4) das griechische Rreuz mit gleichlangen Balken in Form von ----- gegenüber, welches auch tie Gruntform für ben byzantinischen Kirchenbau hergab. 5) Das Petrusfreuz ift ein umgekehrtes lateinisches , ber Apostel Betrus foll als unwürdiger Jünger tes Meisters sich tie Umkehrung bes römischen Areuzes, an bem er fterben follte, ausgebeten haben und mit bem Ropfe nach unten gefreuzigt worten fenn. 6) Das Bernwardsfreu; ift bas furge, unten zugespitte lateinische handtreuz, das, einem Dolche ähnlich, vom Bischof Bernward in Hildesheim felbst verfertigt und im dortigen Domschatze noch vorhanden ist. 7) Das Y gehört der Wappenfunde an. 8) Das Doppeltreu3 🕇, vielfach Schächerfreuz auf tatholifchen Rirchen und fonft üblich, foll mit ber obern Querleifte auf bie Bilatus. inschrift am Rreuze Jesu hindeuten. 9) Das breifache Rreuz 🛨 ber ruffischen Rastolniten (Separatisten) foll unten auch noch bas angeblich zu ben Füßen Jeju befind. liche Onerholz (lignum suppedaneum) andeuten. In der römischen Rirche wird ein breifaches Rreuz bem Babfte und feinen Legaten, ein toppeltes bem Batriarchen, ein einfaches wie bei gewöhnlichen Prozejfionen bem Bijchofe vorgetragen. In ber proteftantifchen Rirche (3. B. Bürttembergs) tragen bie Generalfuperintendenten bas goldene "Prälatentreuz" an goldener Rette auf der Bruft, als einen Theil ihrer Amtstleidung. S. Merz.

**Arenzauffindung.** Als ter "christlich" gewordene Kaiser Constantin den Bau einer Kirche auf Golgatha beschlossen hatte, suchte seine Mutter Helena, die sich tamals gerade in Jerusalem besand (im Jahre 326), mit dem dortigen Bischof Makarius die Stelle auszumitteln, an welcher das Rreuz Christi gestanden war. Aber Kaiser Hatrian hatte zwei Jahrhunderte früher den Ort der Kreuzigung Jesu ganz unkenntlich machen, die heil. Grabhöhle verschütten, einen Jupiter= und Beunstempel dasselbst errichten und

und Zeichen in Anwendung tam, desto mehr schwand auch der wahrhaft evangelische Glaube an Christum den Getreuzigten. 3e mehr das Kreuz Ehr. in die äußtere Darstellung trat, desto mehr wurde es innerlich den Menschen zum Aergerniß und zur Thorheit. Die tatholische Kirche erinnert uns in dieser Beziehung an solche Christen, welche von ihren geistlichen Erfahrungen zu viel reden, zu viel Aufbebens damit machen, so daß sie sich zuletzt ausschwatzen und blinkende Reden vorbringen, in denen wenig Gehalt ist. Anm. d. Red.

hat, darf es innerhalb seines Sprengels sich vortragen lassen. Gregor XI. verbot den Patriarchen, Primaten und Bischöfen, in Gegenwart eines Cardinals das Kreuz sich vortragen zu lassen.

Wie es bas öffentliche Zeichen ober Wappen ber Kirche war, so wurde es auch bas Zeichen ber Kirchhöfe und ihrer Gräber. Bei ben Ratholiten ist es bis heute all= gemeiner Gebrauch, jede Kirchhof- und jete Grabeinweihung durch herbeitragung und Aufpflanzung eines Kreuzes zu vollziehen. Die Protestanten schloßen sich oder schließen sich wieder dieser Sitte ebenfalls fast allgemein an. Nur die altlutherische Sitte, bei Leichenbegängnissen bas Kreuz vortragen zu lassen, ist meistens abhanden gekommen. Bon den Kirchhösen und Gräbern her ist das + allgemein die Bezeichnung für "gestorben" geworten. —

Schon im 5. Jahrhundert wurde das Krenz häufig im Eingang von Diplomen und andern Handschriften statt der Anrusung des Namens Gottes geschrieben. Die Recepte der christlichen Aerzte hatten bis auf die neuere Zeit tasselbe Zeichen einsach ober dreisach an der Stirne. Die Sitte, es statt Namensunterschrift — einsach oder breisach — unter Briese und Urfunden zu setzen (cruce subscribere), sindet sich schor im sechsten Jahrhundert. Es sollte Zeichen und Erinnerung der Wahrhaftigkeit sehn. Gespläch fetzten es regelmäßig neben ihren Namen; Bischöfe setzen es vor ihre Unterschrift. Die griechischen Raiser unterschrieben östers — quo solennnius ac sirmius esset pactum, calamo in pretioso quasi Christi sanguine intincto — mit rothen, die byzantinischen Prinzen mit grünen, die altenglischen Könige mit goldenen Kreuzen. Wer einen mit dem Kreuze unterzeichneten Vertrag brach, hieß 5avgonair 195.

So wurte denn das Kreuz tas Zeichen ter christlichen Kirche, des christlichen Staates und ber gangen chriftlichen Welt von Conftantin an, gegenüber bem Seitenthum. Gine neue und fast noch gewaltigere Bedeutung erhielt es als Kriegszeichen gegen den Halb= mond feit ten Kreuzzügen. Crucem ussumere ober crucizari murte ber Wahlfpruch ber Christenheit feit dem Concilium Claramontanum unter Urban II. Man nahm tas Kreuz von ben Bijchöfen, Nebten und Brälaten und bestete bas - aus Seite ober Goldfäden ober fonst gewobene, kottusfarbene Rreuz an Die Rleider und erwarb fich bamit firchlich und weltlich vielfache crucis privilegis. Bon nun an wurde es immer mehr weltliches Zeichen. Fahnen, Helme, Waffen, Kronen, Scepter, Reichsapfel, Dentmäler, Siegel, Münzen, Wappen wurden in den mannigfachsten Formen tamit geschmückt. Die Eroberung einer beidnischen ober muhammeranischen Stadt und Landschaft wurde durch Aufpflanzung eines Areuzes bezeichnet. Ungludliche, Die den Königen und Raifern eine Klage vorzubringen hatten, trugen ein Kreuz in ben händen oder auf den Schultern. Bor tem heil. Kreuz oder so, daß es auf's Haupt gelegt wurde, geschahen die Eide. Mit Kreuzen wurden Feld= und Gaugrenzen bestimmt. Bor ober unter dem Kreuze geschahen nach Art ber Ortalien gemisse gerichtliche Berhöre und Entscheidungen in zweifelhaften und unbeweisbaren Fallen: wer unter tem Areuze aufrecht aushielt, batte Recht; wer zusammenfant ober flarb, war von Gott verurtheilt. -

Geit ben Kreuzzügen sette sich bas Kreuz erst vollends auch architettonisch burch bie Kirche burch. Das Querschiff mit Verlängerung bes Chors gab bem Kirchenban bie Grundform bes Kreuzes, die nun bis zur obersten Kreuzblume im gothischen Bau burch Alles burchging. Rein Kirchenbuch, Kirchengefäß und Rirchengewand durfte dieses Zeichens entbehren. — Wie es nun allerwärts bem Glauben bienen sollte, so mußte es auch bem Aberglauben in weitestem Umfange dienen bei Eroreismen, Bannungen, Zaubereien, in Amuletten, magischen Formeln u. f. w. Auch im protestantischen Bolle muß bas Kreuz an haus- und Stallthüren böse Geister und Rräfte und Menschen vertreiben. Welche "Gautelspiele und Abgöttereien" damit sonst getrieben wurden und "wie die Geistlichen im Pabstthum bas Kreuz Christi lieber in Silber als im Herzen und Leben getragen", davon sagt Luther sattsam (Erl. Ausg. 10, 397. 15, 333. 456 ff. 20, 318)\*).

<sup>\*)</sup> Ueberhaupt tann man fagen, baß, je mehr bas Rrenz in feinen mannigfaltigen Formen

# **A**renzauffindung

Durch bie Rreuzzüge wurde das Rreuz das Abzeichen der geiftlichen und von diefen aus nun auch ber weltlichen Drben. Die Bielgestaltigkeit biefes Ordenszeichens machte eine bejondere Staurologia als Theil ber Diplomatit nöthig. Bas nämlich die hauptgestalten ter crux exemplata betrifft, fo murben ichon bei ben alten Römern trei Arten unterichieden. 1) Crux decussata, das "geschobene" ober "schräge" Kreuz (, hieß späterhin "Burgunder=" oder, weil ber Apostel Andreas daran gefreuzigt worden feyn foll, bas Andreastreus (crux andreana). 2) Crux commissa, bei ben Römern gewöhnlich gur greuzigung ber Berbrecher verwandt, in Form des , auch das ägyptische over An= toniustreuz genannt. Eben jenes Thau des Ezechiel, bas auch in den Ratakomben vortommt (Roma subterr. 1671. p. 402). Der Apostel Philippus foll baran gestorben fenn, ber beil. Antonius foll damit die Gögen gefturzt und die Best vertilgt haben. 3) Crux immissa, in Form von 🕇, tas hohe lateinische ober Passionstreuz, weil nach allgemeinfter Annahme Chriftus an einem folchen gestorben ift (f. Rreuzigung). Diefes wurde baburch crux ordinaria, bas "gemeine" Rrcuz. Dem lateinischen Kreuze stellte bie morgenländische Rirche 4) das griechische Rreuz - gegenüber, welches auch die Grundform für nit gleichlangen Balten in Form von in byzantinischen Kirchenbau hergab. 5) Das Petrusfreuz ift ein umgetehrtes lateinisches , ber Apostel Betrus foll als unwürdiger Jünger des Deisters fich die Umtehrung tes römischen Kreuzes, an bem er fterben follte, ausgebeten haben und mit bem Ropfe nach unten gefreuzigt worden feyn. 6) Das Bernwardstreuz ift bas furze, unten jugespitzte lateinische Handkreuz, das, einem Dolche ähnlich, vom Bischof Bernward in hilbesheim felbst verfertigt und im bortigen Domschatze noch vorhanden ift. 7) Das Y gehört der Wappenfunde an. 8) Das Doppelfreuz 🕇, vielfach Schächerfreu3 auf tatholischen Kirchen und sonft üblich, foll mit ber obern Querleiste auf die Bilatusinschrift am Kreuze Jesu hindeuten. 9) Das dreifache Rreuz 🛨 der russischen Rastolniten (Separatisten) soll unten auch noch das angeblich zu den Füßen Jesu befindliche Querholz (lignum suppedaneum) andeuten. In der römischen Kirche wird ein treifaches Rreuz bem Babfte und feinen Legaten, ein boppeltes bem Batriarchen, ein einfaches wie bei gewöhnlichen Prozejfionen bem Bijchofe vorgetragen. In ter proteftantischen Rirche (3. B. Bürttembergs) tragen bie Generalsuperintendenten bas goldene "Prälatentreuz" an goldener Kette auf der Bruft, als einen Theil ihrer Amtstleidung. S. Merg.

Krenzauffindung. Als ber "christlich" gewordene Raifer Constantin den Bau einer Kirche auf Golgatha beschlossen hatte, suchte seine Mutter Helena, die sich banals gerade in Ierusalem befand (im Jahre 326), mit dem dortigen Bischof Makarius die Stelle auszumitteln, an welcher bas Rreuz Christi gestanden war. Aber Raiser Hatrian hatte zwei Jahrhunderte früher den Ort der Kreuzigung Jesu ganz unkenntlich machen, die heil. Grabhöhle verschütten, einen Jupiter= und Beuustempel dasselbst errichten und

und Zeichen in Anwendung fam, desto mehr schwand auch der wahrhaft evangelische Glaube an Christum den Getreuzigten. 3e mehr das Kreuz Ehr. in die äußtere Darstellung trat, desto mehr wurde es innerlich den Meuschen zum Aergerniß und zur Thorheit. Die katholische Kirche erinnert uns in dieser Beziehung an solche Christen, welche von ihren geistlichen Erfahrungen zu viel reden, zu viel Aufbebens damit machen, so daß sie sich zuleht ausschwahren und blinkende Reden vorbringen, in denen wenig Gehalt ist. Anm. d. Red.

ringsumher heitnische Bildfäulen aufstellen laffen. Doch gelang es, burch Aufgrabungen bie Felfenhöhle tes heil. Grabes mieter zu entbeden, nahe babei fant man ferner brei Kreuze fammt Nägeln und sogar die vom Kreuze selbst getrennte Inschrifttafel. Dem Unscheine nach paste lettere am besten zu bem einen ber brei Kreuze, aber bie Aechtheit tes wirklichen Rreuzes Jeju mußte ficherer beglaubigt werben. Matarius flehte zu Gott um Licht in diesem Dunkel und sofort fiel ihm eine todtkranke vornehme Frau in Jerufalem ein, an welcher fich bas mahre Krenz burch ein Bunder beglaubigen tonnte. In Gegenwart der Raiferin und des Bolles lief; ber Bijchof von der Frau die Kreuze berühren. Bei ben zwei erften zeigte fich teine Wirfung, bei Berührung bes britten ftand fie volltommen gefund auf. Das war es alfo. Dieje Geschichte ber Rreuzauffindung wird - übrigens nicht gleichlautend - von ben um fünfzig Jahre fpäter schreibenden Bätern ber Rirche ergählt: Chrill von Jerufalem (Catech. 4. 10. 13. und epist. ad Imperatorum Constantinum), Paulinus Nol. (epist. 31.), Chryfostom. (hom. 85.) Ambrofius (orat. de obitu Theodos.), Rufinus (H. E. X, 7. 8.), Theodoretus (H. E. 1, 17. 18.), Sozomenos (H. E. 2, 1.) und Socrates (H. E. 1, 9, 17.), dagegen führt ber Zeitge= noffe Conftantine, Eusebine (de vita Constant. 3, 28.) aus bem Briefe Conftantine an den Makarius an, wie diefer sich über "das jest geschehene Wunder" äußert, "daß das Dentmal feines allerheiligsten Leidens fo viele Jahre unter ber Erbe verbor= gen geblieben, bis es nun endlich hervorschimmern follte." Dies deutet Eusebius ledig= lich auf die von ihm felbst beiläufig beschriebene Wiederaufgrabung der Grabeshöhle, welche dem Aberglauben Constantins wenigstens die Kreuz=Nägel lieferte, welche er fich zu Pferdezügeln und zu einem Gelme für feine Rriegsfahrten verarbeiten ließ (Socrat. 1, 17. Sozom. 2, 1.). Die Kreuzfindung wird erst bei Euseb's Ueberarbeitern erwähnt Sie ist daher als eine spätere Sage anzufehen. Neue Verhandlungen darliber f. bei Sybel und Gildemeister: ber h. Rock v. Trier. 2. Ausg. S. 15 ff.

Einen Theil bes wiederaufgefundenen Rreuzes foll bie Raiferin Belena fammt ben Nägeln ihrem Sohne gefandt haben ; ben größern Theil beffelben ließ fie in Silber faffen und durch Matarius in der Hauptkirche von Jerufalem aufbewahren, wo es der Bi= fchof feittem alljährlich am Dfterfeste ber allgemeinen Berchrung barbot. Ausnahmsweife zeigte er es auch zwischen ber Beit, wenn nämlich Ballfahrer tamen, bie nur um bas Rreuz zu feben die Reise gemacht hatten. Dem Bischof von Jerusalem stand auch das Recht ju, Splitter Diejes beiligen Holzes ju verschenken. Taufende brängten fich, um ein Stüdtchen zu erhalten und ichon Cyrill (Catech. XIII, 4.) bezeugt, bag tie abgeschnit= tenen Splitter von Icrufalem aus die gange Welt erfüllten. Uber foviele auch abgeschnitten wurden, das Holz des Kreuzes blieb bennoch gang — diefes Bunder berichtet Paulinus von Nola epist. 31. Die angeblichen, aus Jerufalem kommenten Kreuzsplitter wurden feittem ein förmlicher Sandelsartitel; man faßte fie in goldene Rapfeln und trug sie als Amulette am Halfe (Chrys. I, 572. §. 10.) ober in Monstranzen bei ben Proceffionen. Nach Nicephorus (H. E. VIII, 29.) foll ichon zur Zeit Constantins in Jerufalem ein Fest ber Kreuz-Erfindung burch Selena gefeiert worden febn. Rach Durandus (Rationale div. offic. VII, 11.) foll es gar ichon vom Pabit Eusebins (310) angeordnet feyn! (f. Alt. ber chriftl. Cultus I. Aufl. S. 553.) 3m Abendlande tommt es im 6. Jahrh. in dem gelasianischen und gregorianischen Sacramentarium vor, im 8. Jahrh. im Marthrologium von Rheinau, im 9. in der Kapitale tes Bischofs Walther Das Concil von Louloufe (1229) führt es bereits unter ben Kirchenvon Orleans. festen auf. Die Synote von Köln (1281) und bie von Lüttich (1287) setzen es auf ten 3. Mai an und fo wurde es burch Gregor XI. im Jahre 1376 förmlich als festum inventionis s. crucis festgestellt. (Bgl. r. Art. in Afchbach's Rirchenler.) S. Mera.

Rreuzbild, f. Crucifir.

Rreuzbulle oder Cruzada ift in Spanien der Rame fehr bedeutender Einfünfte bes Königs. Babft Calirtus III. ertheilte nämlich unter König heinrich von Caftilien 1457 durch diese Bulle allen benjenigen, welche wider die Ungläubigen, zumeift wider bie Mauren fechten ober bem Rönige eine bestimmte Summe Gelbs (200 Maravedis) jur Kriegführung wider tieselben entrichten würden, einen Ablaß für Lebendige und Die Bulle war ursprünglich nur auf fünf Jahre aufgestellt; ba aber die Könige Lodte. ven Spanien in ihr eine erwünschte Finanzspefulation ertannten, liegen fie dieselbe von Beit ju Beit erneuern und auch auf andere Freiheiten, wie 3. B. in Betreff ber Faftenspeisen u. bgl. ausdehnen. Seit dem 3. 1753 wurde übrigens tiese Erneuerung nicht mehr nachgesucht. Alljährlich bei'm Beginn der Fastenzeit wurden dergleichen gedruckte Bullen burch Geiftliche und Mönche (gewöhnlich zu zwei Silberrealen) ausgeboten, und Jene wollten ohne bieje Bullen niemanden zur Beichte zulaffen noch die lette Delung administriren. Der Ertrag diefer geistlichen Steuer wurde für Spanien und Amerika auf nicht weniger als anderthalb Millionen Thaler berechnet. So trug es fich benn auch rohl aus, bağ ber König feit dem 16. Jahrh. zur Verwaltung Diefer Steuer einen eigenen Rath, Commissaria general de la Cruzada einfette, ter vom Babfte tie Bestätigung erbielt. Auch die Geistlichkeit war zu Zeiten der Noth (in bringenden Fällen ben britten Pjennig aller Einfünfte ber Klerifei) vermöge ber R. Hülfsgelder (subsidio) und Enticultigungsgelder wegen des Rriegsdienstes (excusado) zu zahlen genöthigt. Auch Bortugal ward im 3. 1514 mit einer ähnlichen Rreuzbulle vom Babfte Leo X. gesegnet, um bie Festungen in Afrita zu unterhalten. Th. Breffel.

Rreuzerhebung. Das Fest ber Rreuzerhebung, festum exaltationis s. crucis, wird am 14. Sept. gefeiert. Rach Einigen foll cs ichon geseiert worden fehn feit bem Reuzeszeichen, bas Constantin fah (f. Strauß, bas ev. Rirchenjahr S. 349). Allgemeiner ift die Annahme, es habe feinen Urfprung und Namen von der Einweihung ter b. Grabkirche, welche auf Conftantin's Befehl von ber Raiferin Belena und bem Biichef Matarius zu Jerufalem erbaut und am 14. Sept. 335 eingeweiht wurde. Rach ben Aften ber ägyptischen Büßerin Maria (+ Ende bes 4. Jahrh.) war es ein längft berühmtes feft. Nach ben Atten bes Batriarchen Eutychius († 582) murbe es auch in Conftantinopel an 14. Sept. gefeiert. Der Patriarch Sophronius in Jerufalem nennt es im 7. Jahrb. eine in ber gangen Welt befannte Feier, bie durch ben Sieg bes Kaifers Beraflins und teffen Biedereroberung des heil. Rreuzes noch mehr verherrlicht und vergrößert murbe. Am allgemeinsten wird das Fest aber auf Heraclius jelbst zurückgejührt. Der Berjertenig Chosru II. ließ nämlich im Jahre 614 oder 615 Jerufalem erobern und verbrennen, Taufende von Einwohnern tödten und Biele in die Gefangenschaft wegführen. Uns ter letztern war auch der Batriarch Zacharias, welcher vorher das h. Kreuz in einer von ihm versiegelten Lade geborgen hatte. Auch Diejes Rreuz wurde weggeschleppt. Doch tas Kriegsglud wandte sich, ber griechische Kaiser Heraklius siegte über die Berser und Siroes ber Sohn Chosru's nahm die gestellten Friedensbedingungen (628) an, unter relchen auch die Zurückgabe bes h. Kreuzes war. Die Lade wurde unverletzt und unerbrochen zurückgestellt. Auch Bacharias burfte zurücktehren. (Bgl. Afchbachs Rirchenleriton. Nach Alt, christl. Rultus S. 553 war es die von den Berfern erbeutete Freujesfahne, bas Reichspanier, bas nach 16 Jahren wieder herausgegeben wurde.) 3m Jahre 631 brachte Heraklius das Rreuz auf den Rnieen liegend und mit den Händen es emporhaltend im Siegeszuge auf dem Triumphwagen aus dem persischen Kriege nach Jerufalem zurud und trug es in feierlicher Proceffion auf feinen eigenen Schultern ben Golgatha hinauf, um es in ber wieder hergestellten h. Grabtirche als bas chriftl. Weltwichen zu "erhöhen." Bald darauf führte der Pabst Honorius I. Diefes Rreuzerhe= bungsjeft auch im Abendlande ein. Die griechische Kirche betrachtete ce von Anfang als ein hohes Fest und verordnete zur Borbereitung auf dasselbe eine Bigilie. In der proteftantischen Kirche wurde es noch bin und her beibehalten und nach den biblijchen Texun Phil. 2, 5-11. u. Joh. 12, 31-36. gefeiert. Luther lehrt in ber Bredigt Diejes Tages (Erl. Ausg. 15, 455 vgl. 336) das Rreuz evangelijch erheben : "nicht wie ber Raifer Seraclius ober bie Stationirer, bie mit Rrefem und anderm Narrenwert umgehen, fondern fo. bag wir ertennen, wie es Gott aus gnädigem Willen aufgeleget, alfo daß wir ihm danken darum, es groß achten und fröhlich sehen darob, heimlich im Herzen vor Gott; und daß wir ferner Christo unser Rreuz nachtragen." H. Merz.

Rreuzgang. Die mittelalterlichen Rlöfter und Stifte batten eine oft febr verwidelte bauliche Anlage. Die einfache Grundform aber ift fast überall die, daß fich meist an die Nordscite, oft auch an die Südseite der Kirche die Hauptgebäude des Rlofters oder Stiftes in einem Biereck anschließen. Innerhalb dieses Bierecks ist ein Garten ober ber zum Kloster gehörige Friedhof (coemeterium contiguum). Um bas Biered felber läuft ein nach temfelben hin geöffneter Bogengang (ambitus, porticus circuitus, mittelhochteutich krinceganc), welcher ben Namen &reuzgang führt. Diefer meift gewölbte, oft auch nur flachgededte hallengang diente bei fchlechtem Wetter zu Abhaltung von Bet= und Bittgängen unter Bortragung bes Rreuzes (baher ber Name), fonft biente er ben Klostergeiftlichen und Stiftsberren zu ihrer förperlichen Bewegung unter Lefture frommer Bucher, und fteht mit feiner oft äußerft reichen architektonischen, plaftischen und malerischen Ausschmudtung als ein rechtes "Dentmal eines heiter behaglichen Lebensgenuffes" noch jest uns vor Augen. Er stellte zugleich bie Berbindung zwischen ber Rirche, bem Dormitorium, dem Refektorium, ber Geigeltammer und ben übrigen Gelaffen ber, in welche alle sich vom Kreuzgang aus Pforten öffnen. Gerne ift an einer Seite bes Umganges, namentlich in der Nähe der zum Speisesaal führenden Thüre, ein Brunnenhaus mit laufendem oder Springbrunnen zum Trinken (und Bafchen der Bände?) aus ben übereinanderstebenden fteinernen Beden. Die Errichtung ber Kreuzgänge mar in ben ältern Klosterregeln nicht ausdrücklich geboten, kam aber fast überall in Uebung. Auch bie einfachen und einfach bauenden Cifterzienfer = Donde wollten ihrer nicht entbehren und thaten gerade in tiefen Bautheilen ihrer Alöfter ein Uebriges. Die Kreuzgänge, welche Klofter Maulbronn in Bürttemberg, das Stift heiliges Rreuz unter tem Wiener Bald gebaut haben, sind noch ausgezeichnet erhaltene Beispiele bavon. Ein älterer höchit merkwürdiger, jetzt restaurirter Kreuzgang befindet sich am großen Münster in Burich als Untergeschoft bes einstigen Chorherrnstiftes. Der Rreuzgang bei St. Maria auf dem Kapitol zu Köln, bei dem Bonner Münfter, bei St. Pantaleon und Gereon in Köln, bei'm Dom zu Aachen, zu Mainz, Aschaffenburg, Trier, find weitere Bracht=Grem= plare aus dem 11.-13. Jahrh. Much die "germanische" Bautunft vom 13.-16. Jahrh. hat in ben Kreuzgängen, die nun auch durch Berglasung ber schönen Fensterbögen noch behaglicher wurden, ihre Meisterschaft ju befunden gewußt. - Die einzelnen Seiten bes Kreuzgangs hatten ihre besondere Bestimmung. So wurden in den Benediktinerklöftern und beren Töchtern in einer Langfeite beffelben täglich die bestimmten Rapitel aus ben Kirchenvätern u. f. w. und nach bestimmter Vertheilung der einzelnen Abschnitte die Drbensregel tes h. Benedift wenigstens viermal tes Jahrs vor ten versammelten Brüdern vor bem Abendgebete gelefen, baber tiefer Gang auch öfter ber Lehrgang (lectio) genannt wurde. In einer andern Seite wurden von den Klosterbrüdern am Donnerstag in der Charwoche (Coens domini) ten Urmen die Fuße gewaschen. (G. Jos. Feil in b. mittelalterl. Runftbentmalen b. öfterr. Roiferstaates, Stuttg. 1855, S. 10.) S. Merz.

Rreuzgänge, j. Bittgänge.

Kreuzherren, Kreuzherren oder Kreuzritter hießen auch die deutschen Ordensritter, die auf dem weißen Mantel, den sie wie die Templer hatten, statt des rothen ein schwarzes Kreuz trugen, auch das schwarze Kreuz im weißen Schilde als Wappen und Banner führten und später von Kaiser Friedrich II. ten Reichsadler in die Mitte, von König Ludwig dem heiligen aber die französischen Lilien in die vier Enden des Kreuzes erhielten, nachdem schon vor Tamiette der König von Jerusalem, Johann von Brienne, das goldene Kreuz des Königreichs Jerusalem dem schwarzen Ordenskreuze hinzugefügt hatte. Ueber sie vergl. den Art. Deutschorden.

Uber ichon in Baläftina bildete sich gleich bem Malthejer und beutichen Orden ein für sich bestehender geistlicher Ritterorden, der als solcher bethlehemitischer Orden hieß und zum rothen Malthejerfreuze einen rothen Stern auf dem schwarzen Rleide trug. Rrenzigung

Rach ver Zerstörung vos Königreichs Jerufalem wandte er sich nach Aquitanien und 1217 nach Böhmen, Mähren, Schlessen und Polen, wo er dem militärischen Leben entlagte und sich nur der Uebung der Hospitalität und Seelsorge widmete. Urfundlich tonunt der Orden erst 1235 ver, wo er mit der Sorge über das Spital des h. Franjøkus in Prag betrant wurde und seine Glieder die Sternträger (Stelliferi), hießen. Die förmliche Bestätigung erhielt er 1238 vom Pabst Gregor IX. Albert von Sternderg wurde sein Großmeister und viele Güter in Böhmen, Mähren, Schlessen und Belen tamen in seine Hand. Bon seiner frühern militärischen Berfassung her erhielt er von Namen ritterlich er Kreuzorden mit dem rothen Stern. Sein Generalgroßmeister hat den Sig in Prag und ist erster Prälat unter den Regularen Böhmens. Der Trdensmeister stand dem St. Matthiasstisster und neuerer Zeit nicht gehabt; er ist seit inde Bedeutung hat der Orden in älterer und neuerer Zeit nicht gehabt; er ist seit kiner Berpflanzung ein absonderlich österveichischer Orden. S. Merz.

Rreuzigung. Die Brengeoftrafe war bei ben alten Berfern, Affprern, Heguptern, Indiern, Schthen, felbit bei ben Griechen und Maceboniern gewöhnlich (bie Belegstellen f. bei Biner, bibl. Real. Borterb. I. G. 680). Alexander ber Große ließ, nachbem er Imus erobert, 2000 Thrier an's Rreus ichlagen. Eben bei ben Phoniciern und Rarthagern fcheint tiefe Strafe besonders einheimisch gewejen ju jenn. Regulus foll von unen an einem beben greuge getöbtet worben fenn. Der farthagifche Welbberr Sanno wurde guerft gegeißelt, bann, nachdem feine Augen ausgestochen worben, gerädert und mund bereits tobt an's Rreu; genagelt. Mehnliche Bericharfung ber Tobesftrafe burch Arenzigung ber bereits Singerichteten wird von Serobot, Lenophon und Plutarch berichtet. Daß Cajar die gefangenen Geeränber erft ermurgen, und bann frenzigen lief, bematt Oneten übrigens als einen Bug feiner Milte (J. Caes. c. 74.), benn allerbings war bie Krenzigung beides, Die ichmerghaftefte und ichmählichfte Tobesart, erndelissimum teterrimumque supplicium (Cic. Verr. V, 64), damnatissimum quoddam fatum (Nonnus) extremum supplicium (Arnob. adv. gentes I, 36.). Das greut bieg infelix lignum ober arbor, infamis stipes. (Liv. 1, 26, Minue, fel. Oct. c. 9.) Die grenzigung mar bei ben Romern servile supplicium (Hor. Sat. 1, 3, 80-83. Cic. in Verr. V, 66.) bie Strafe für fcmere aber gemeine Berbrecher, besonters für Eflaven, bann für Strafenräuber, Meuchelmörter, Falicher, Diebe und Aufrührer. Die wurde bieje entebrente Strafe über einem romanum verhängt. Bei ben Römern bestand fie bis auf Constantin und wurde ipaterbin allgemeiner, ja felbit, obichon migbranchlich, gegen Freie angewandt, gegen Feinde, Aufrührer, Chriften und Beiber (Lactant. div. instit, IV, 26.) Tibering lieft (Joseph, Arch. 18; 3, 4.) Die Priefter im Tempel ber 3fis freugigen, weil fie bie vornehme Römerin Paulina burch Betrug einem gemiffen Mundus jur Ungucht überliefert hatten. Titns fand bei ber Belagerung Bernfalems (Joseph. Bell, jud. V, 11, 1.) nicht Boben genug für bie Rreuze und nicht Rreuze genug für Die Rörper ber gefangenen Juben. Bei ben Juben wurde Dieje Strafe nur unter romiider Oberherrichaft auferlegt, ftatt bes gried. σταυρούν, ανασταυρούν mib bes lat. ernei affigere ob. suffigere ob. figere, in crucem agere ob. tollere brauchten bie Juden ben Ansbrud Sängen und Chriftus beift in ben polemijden Schriften ber Juben "ber Schängte." Die bei ben Griechen und ben Römern übliche Unpfählung, bas oxolniGuv, arugzohnifeer, bag ber Berurtheilte an einen blogen Bfabl (stipes, patibulum, jelten erun) gebunden ober ber Lange nach gespießt wurde, tam bei ben Juden nur in ber Urt per, bag bingerichtete ober gesteinigte Berbrecher ju völliger Befchimpfung an einen Bjabl gehängt wurden. Die Kreuzigung Chrifti war aljo burchaus romijch.

Die drei bei den Römern gebräuchlichen Kreuzsformen sind u. d. Art. Kreuz, Kreuzeszeichen angeführt. Nach der Tradition (die Belegstellen f. bei Friedlich, Archäol, der Leidensgesch. S. 132) starb Christus nicht an der gewöhnlichern erux commissa, sondern an der erux immissa, s. oben S. 55. Daffelbe wird aber gewöhnlich viel zu hoch dargestellt; nur für ansgezeichnete Verbrecher wurde es mitunter höher gemacht (Just. hist. 18, 7.

Real-Gucoflopabie für Theologie und Rirche. VIII.

5

# Areuzigung

Suet. in Galb. 9.); in der Regel ftanden die Füße eines Gefreuzigten nur einige Schube über dem Boben. Daß es mit dem Kreuze Jeju nicht anders war, beweist der Mopstengel, auf dem man Jejus ben Schwamm mit Effig reichte. Der in der Umgebung Jerufalems häufig wachjende Dopftengel erreichte felten mehr als einen Fuß. Die romischen Rreuze hatten auch in der Mitte noch einen hornartig (ws xépas Justin. dial. 91.) hervorragenden Bfloct, nyyma, sedile, auf dem ber Körper des Getreuzigten figend fic hinten anlehnen fonnte (in quo requiescit qui clavis affigitur Iren. adv. haer. 2, 42.), bamit bie Sante nicht burch bie Schwere bes Rörpers aus ben Nägeln geschlitt murben. An älteren und zum Theil neuern Crucifiren sieht man auch noch ein Fußbrett, suppedaneum, und Augustin und Gregor von Tours gedenken beffelben, bas tam aber bei bem römischen Streuze nicht vor. - Der Niederländer Lipfins in feinem berühmten 2Berte de cruce (Antw. 1595) findet natürlich, daß das Kreuz Christi aus dem Holze der (nor. bijchen !) Eiche gewefen feu; eine Gloffe in Clementin. I. de summa trinitate läßt cedrum in stipite, palmam in palo per longum, cupressum in ligno ex transverso, olivam in tabula super crucem gewesen seyn; gewiß nahm man einfach bas gewöhnlichste Holz, in Palästina aljo die Syfomore, Balme oder Olive.

Der Rreuzigung ging (Joseph. bell. jud. 5, 11. Liv. 33, 36. Curt. 7, 11. 28.) eine Geißelung vorher entweder im Prätorium oder auf dem Weg nach dem Richtplate; es war (wie oben bei Hanno) die grausame Einleitung zur grausamsten Hinrichtung. Der Ort der Kreuzigung war (nach Quinctil. Decl. 274. Cic. in Verr. V, 66. Tao. Ann. 15, 44. Liv. VIII, 15.) an den besuchtesten Straßen außerhalb der Stadt, "we fehr viele es fehen und von Furcht davor ergriffen werden können." Dag man ben ermattenden Berurtheilten das Kreuz bätte tragen laffen, kommt nirgends vor; mas Simon von Cyrene für Jesus thun mußte, war von den Soldaten mehr ein roher neckender Bewaltftreich gegen jenen, als ein Mitleid gegen Jejus. Die Berbrecher mußten ihr Kreuz, wenigstens ben hauptbalten felber ichleppen. (Plutarch ser. vind. c. 9.) Gine weiße Lajel, titulus, ouviç, auch levxwua, airia genannt, worauf bas Berbrechen ftand, trug man vor ihnen her ober hieng man ihnen an den Hals. (Suet. Calig. 32. Euseb. H. E. V, 1. 19.) Dem ganzen Zug ging ein Herold voran, welcher laut die Urfache der Berurtheilung verkündigte. (So bei Römern und Juden.) In Rom und an den Orten, wo bie Statthalter Lictoren hatten, vollzogen dieje bie Kreuzigung; Bilatus tamen teine Lictoren zu, fo übernahmen bie Soldaten bas Geschäft. Gewöhnlich murden fie von einem Centurio ober Tribunus zu Bferde befehligt, welcher dann exactor mortis ober centurio supplicio praepositus heißt bei Tac. Ann. 3, 14. Seneca de ira 1, 16.

Die Sitte, ben Berurtheilten, ehe fic die Todesstrafe erlitten, ein betäubendes Getränt zu reichen, war nicht römisch oder griechisch, sondern jüdisch und die Römer dulbeten sie bei der Kreuzigung Jesu. Es war Essig oder saurer Wein mit Galle ober einem ähnlichen Bitterstoffe, nach Martus (auch?) mit der betäubenden Myrrhe gemischt, was Jesus, um mit vollem Bewußtseyn zu sterben, nicht annahm.

Die Berurtheilten wurden gewöhnlich an das bereits aufgerichtete Kreuz geheftet (daher tollere, sgere, forro, dare, insultare, insaliro, saliro, ascendero in crucem, crucom statuero), nur ausnahmsweise wurde der Körper eines zu Kreuzigenden zuvor an das auf dem Boden liegende Kreuz beseftigt. So ift auch die gemeinsame Annahme der Kirchenväter für jene erste Art und die altdeutschen Maler, welche Jesum auf das auf Boden liegende und in der letzten Zubereitung begriffene Kreuz sich niederseten lassen, um so daran genagelt zu werden (wie auf dem berühmten Sprien'schen Altar in Blaubeuren und auf einem vom Unterzeichneten in der St. Ratharinentirche zu Hall entdertten alten Frestogemälde), haben wohl Unrecht.

Die zu Kreuzigenden wurden vorher nacht ausgezogen, Ausnahmen, wie bei jenem vornehmen Karthager, den man mit feinem ganzen Schmuck treuzigte, find ganz felten. Das Lendentuch, bas die christliche Runst ichon im Anfang dem Crucifixus gab, wollte Hug aus den Sitten der Römer als hiftorisch darthun. Das Bort yvurve vas oraugavran

ł

bei Artemidor. Oneiroerit. II. 55 schlöße einen solchen Schurz allerdings nicht ans. Db Jesus mit ber Spottfrone aus Dornen gefreuzigt wurde, wie ihn die christliche Kunst erst feit bem 13. Jahrh. darstellt, ist fast noch ungewisser.

Die eigentliche Kreuzigung, *h noonfluoic*, bas Annageln geschah in folgender Beise: zuerst zogen den Berurtheilten vier Soldaten mit Stricken in die Höhe und setten ihn auf das sedile, dann wurden Arme und Füße sestenden, hierauf starke Nägel durch die Hände getrieben, endlich die Füße angenagelt. Dr. Paulus hat, um seinen vom Scheintode erwachten Jesus besser wandeln lassen zu können, letzteres geläugnet, Biner im dibt. Realleziton führt Näheres über diese worderne Streitfrage aus, welche Hug in der Freidurger Zeitschrift (3. 5.) entschieden zu Gunsten ver alten Berichte erletzigte. Ob in jeden Fuß ein besonderer Nagel geschlagen wurde, wie Epprian und Gregor von Tours und die ältere christliche Kunst in Darstellung des Erucifizes annahm, eter ob beide Füße übereinander mit einem Nagel burchbohrt wurden, wie Gregor von Razianz, Nonnus und die neueren Darstellungen des Erucifizes seit dem 13. Jahrh. wellen, läßt sich nicht sicher entschen. Letztere Art der Annagelung der Füße war jerenjalls die gewöhnliche.

Den Soldaten gehörten die Kleider der Gefrenzigten als spolia, daher vertheilten sie and die Kleider Jesu unter sich, und die ungenähte Tunika, die toga ocellata durch's Leos. Die Tasel, welche über dem haupte des Gefrenzigten angeheftet wurde und in der römischen Gerichtssprache, in der griechischen Weltsprache und in der hebräischen Boltssprache die Ursache des Todes berichtete, war wohl dieselbe, welche dem Berurtheilten veringetragen oder um den hals gebunden war.

Die burch Krenzigung bewirften Leiben find nach bem Urgte Chr. Gottl. Richter (bei Jahn, Archaol. II, 2. 369 u. Friedlieb, Archaol. ber Leibensgeich. G. 155; vergl. Biner a. a. D. G. 679) 1) die unnatürliche, ftets gleiche Lage Des Rörpers mit gemaltjam ausgestredten Urmen, ba bie geringste Bewegung ober Budung ben gangen Leib, unnal ben von ber Beifel gerfleifdten Rüden und bie burchbohrten Glieber auf's Schmerzhaftefte erregte. 2) Die nagel waren an ben Stellen burch bie Glieber getrieben, wo viele reigbare Nerven und Sehnen jufammenlaufen, alfo theils verletzt, theils gewaltfam getrücht wurden, was immer empfindlichere Echmergen verurfachte. 3) Es entstand Entjundung ber Bunden an Sänden und Fugen und ber Brand ftellte fich auch an andern Theilen ein, wo ber Umlauf ber Gafte burch bie gewaltfame Spannung bes Leibes gebemmt war. Der baburch entstehende Schmerg und unerträgliche Durft ungte mit jedem Augenblide zunehmen. 4) Das Blut, welches in ben verwundeten und gespannten Extremitaten nicht Raum fand, brang zum Ropfe, behnte bie Bulsaber unnatürlich ans und brachte Die furchtbarften Ropfichmergen. Weil ferner bei ber hemmung bes Blutumlaufs bas Blut in ber Lunge feinen freien Abflug batte, mußte eine fortichreitente Beflemmung bes Bergens und eine Unfchwellung aller Abern und baburch namenloje Bangigteit entfteben. Eine Berblutung burch bie offenen Bunden würde bie Qualen abgefürzt haben, aber bas Bluten murbe burch bas Gerinnen bes Blutes felber gestillt. Go erfelgte ber Iob langjam burch bie allmälige, von ben Ertremitäten nach ben innern etlern Theilen fich verbreitente Erstarrung ter Musteln, Abern und Rerven. Bis biefe eintrat, mußten Die Gefrenzigten troty bem Blutverluft unter ber Geifel und am Rrenge, trop bem burch bie Glut ber fühlichen Conne beichleunigten Bunbfieber, trop ben beftanbig machjenben Martern gewöhnlich über 12 Stunden lang, ja, wie Origenes bezeugt, manchmal bis anf ben folgenden Tag ober gar Abend zwijchen Tod und Leben ichweben. 3a zuweilen (Betron. Sat. III.) erhielt fich eine fraftigere natur bis in ben britten Tag, wo fchlieflich erft ber qualvollfte hungertob bem Leiten ein Ente machte, wie Euseb. H. E. S, 3. von gefreuzigten Martyrern in Megypten ergablt. Serobot (7, 194) und Jojephus (vit. 75) berichten von Golden, welche bald nach ber Rreuzigung wieber berabgenommen burch forgfältigfte ärztliche Bflege am geben erhalten wurden.

Rach römischer Gitte blieben bie Getreuzigten am Pfahle hängen, bis ihr Fleisch

Areuzprobe

vermodert oder von Bögeln und Raubthieren verzehrt war. Militärwachen hüteten die Leichname gegen etwaige Versuche, sie zu begraben. Hin und wieder wurden die Getreuzigten durch unten angezündetes Feuer getödtet oder ließ man sie durch Bären und Löwen zersteischen. Bisweilen hat man (nach Orig. in Matth. 27, 54.) den Getreuzigten unter die Achseln gestochen, um sie schneller sterben zu lassen. Bon den Römern wurden die Getreuzigten nur vor den Geburtsselsten der Kaiser abgenommen und begraben. — Bei den Juden durfte nach 5 Mos. 21, 22. ein Gehängter nicht über Nacht hängen bleiben; insbesondere scheint es sür eine Schändung des (großen) Sabbaths gehalten worden zu sehn, wenn ein Getreuzigter hängen bliebe. Darum erbaten sich die Juden von Pilatus das crucifragium, das soust eine besondere Strafe war, das Zerschlagen der Schentel mit Keulen als Ersas für die dadurch abgefürzten kreuzesleiden, die breite Lanze gab den Todesstoß, nun durfte begraben werden. 5. Merz.

Rreuzprobe, j. Gottesurtheile.

Rrengträger, f. Geißler.

Rreuzzüge. Unter ben großartigen Bewegungen, welche die unruhig wogende Belt des Mittelalters mächtig aufregten, haben die unter bem Namen der Areuzzüge befannten zweihundert Jahre dauernden, friegerisch=christlichen Wanderungen nach dem Morgenlande nicht nur für die Theologie und Kirche, sondern auch für die gesammte Christenheit und deren fortichreitende Bildung die größte Bedeutung. Seitdem Conftantin der Große als erfter chriftlicher Raifer eine prachtvolle Kirche des heiligen Grabes in Jerufalem hatte banen laffen, galten Wallfahrten nach den Stätten, wo der Erlöjer sichtbar erschienen war, in den Augen seiner Betenner für verdienstlich und wurden immer häufiger und zahlreicher, als im 11. Jahrh. tie schwärmerische Innigkeit finnlicher Audacht, verbunden mit dem Thatendrange ter abendländischen Chriften den Zug nach dem heiligen Lande noch mächtiger machte. So lange die Araber in dem Befipe diefer Gegenden blieben, begegneten fie ten Wallfahrern mit großer Schonung; als aber die selbschuckischen Zürken ihr Reich in Aften gegründet und fich (1073) Spriens bemächtigt hatten, wehklagten die Pilger oben so sehr als die in Palästina ansäßigen Christen über unerträgliche Mißhandlungen, und ber Bunsch, bieje Schmach zu rächen, wurde in so vielen frommen und tapferen Herzen rege, daß die Aufforderungen des im Jahre 1094 aus bem heiligen Lante zurückgetehrten ichmärmerischen Eremiten Beter von Umiens und die ergreifenden Ermahnungen des Pabstes Urban II. auf den Kirchenversammlungen zu Piacenza und Elermont (1095) mit großer Begeisterung aufgenommen wurden \*). Mit dem Rufe "Gott will es" entschloken sich viele Tausende jedes Stanbes und Alters, dem ichmärmerijchantachtigen Geiste ihrer Zeit folgent, zur Theilnahme an dem Buge und zeigten ihren unabänderlichen Billen durch ein rothes Rreug an, welches fie fich auf ber rechten Schulter anheften ließen und bas ju bem allgemeis nen Ramen Kreuzfahrer Beranlaffung gab. Bald wurden hunderttaufende, vornehmlich Franzosen, Lothringer und Normänner, durch zeitliche wie ewige Vortheile gelockt, von dem schnell verbreiteten Enthusiasmus ergriffen und nahmen das Kreuz, um sich den Rämpfern gegen die Ungläubigen anzuschließen und an Unternehmungen Theil zu nehmen, von deren Umfange und Dauer sie eben so wenig eine klare Borstellung hatten, als von den großen Gefahren und Beschwerben, benen fie, bei der mangelhaften Drganifation biefer Büge, unvermeidlich entgegengingen.

Rachdem im März 1095 eine zusammengelaufene und zügellose Schaar, beren Führung Peter von Amiens und Walther von Bezejo, seiner Mittellosigseit wegen ber Ritter ohne Habe genannt, übernommen hatten, nach grausamer Berfolgung ber Juden und

<sup>\*)</sup> Schon Gregor VII. hatte den Kaiser Heinrich IV. und das beutsche Bolt zu einem solchen Unternehmen aufgesordert und versichert, daß er nicht nur eines Heeres von 50,000 Streitern gewiß sey, sondern sich selbst auch bereitwillig an die Spitze stellen werde. Bgl. Gregor, Epist. 11. 31. 37.

#### Kreuzzüge

unerhörten Räubereien im Baterlande, jur gerechten Bergeltung für Raub und Mord auf bem Durchjuge theils in Ungarn und Bulgarien burch hunger und Schwert, theils in Affen von ben Türken fast ganglich vernichtet war; brachen im Angustmonate 1096 bie bauptfächlich aus niederländischen, frangöfischen und normannischen Rittern bestehenden, wohlgeordneten Beerhaufen auf verschiedenen Wegen zu Baffer und zu Lande nach Conftantinopel, bem ihnen bestimmten Cammelplate, auf. Un ber Gpite berfelben ftanben tapfere und friegserfahrene Männer: Gottfried von Bouillon, Bergog von Rieberlethringen, ber burch feine Tüchtigkeit im Rath und im Felde bald ben bochften Ginfluß gewann; ber mächtige Graf Raymund von St. Gilles, Graf von Touloufe, ber mit Gottfried an Unfeben wetteiferte; Bergog Robert von ber Normandie, ber erftgeborene Cohn Bilhelm's bes Eroberers; Graf Robert von Flandern; Sugo ter Große, ein Bruder Rönig Bhilipp's von Franfreich; ber beredte Graf Stephan von Chartres; Boemund, Guiscar's Sohn, Fürft von Tarent, ber verschlagenfte und berrichfüchtigfte unter ben Rreugfahrern; ber ritterlich-ebelmuthige Tanfreb, Boenunds Deffe, und ber Bifchof Abemar von Bun, bem bie Bürde und bas Umt eines pabftlichen Legaten übertragen war. Rach unfäglichen Befdwerben ging bas vermigte heer über ben Bosporus und brang nach ber Eroberung von nicaa unter befandigen Rämpfen mit ben Gelbichuden in Sprien vor. Erft als am 20. Juni 1098 Intiochien burch Berrätherei in bie Sante ber Rreugfahrer gefallen und ihnen ber Befits biefer michtigen Stadt nach vielen Drangfalen in ber noth und Bergweiflung burch iten absichtlich jur Begeifterung gesteigerten Math gegen ben Fürften Rorboga, ber fte mit einem großen faracenischen Seere einfchloß, gefichert war, burften bie fiegreichen Echaaren es wagen, bas Biel ihres gefahrvollen Buges langs ber fprifchen Rufte über Ramla und Emmans ju verfolgen. Uber nicht nur bie äußeren geinde, fondern noch mehr innere, aus Eigennutz und Gifersucht ber Unführer wie ber Gemeinen hervorge= gangene Bermurfniffe verzögerten fo febr bas Borruden bes Beeres, bag baffelbe erft am 7. Juni 1099 vor Berufalem anlangte. Nur noch zwanzigtaufend Streiter waren übrig geblieben, benen neunundbreißig Tage in Ungebuld por ber Stadt verfloffen, ohne bag fie ben Feind jur Uebergabe ju gwingen vermochten. 2018 es ihnen aber endlich gelang, Rriegsmaichinen und Sturmleitern berbeiguschaffen, wurden am 15. Juli trot bem bartnädigen Widerftande guerft Die Mauern und bann auch Die Söhen bes Tempels erftiegen. Giebenzigtaufent Ungländige verleren ihr Leben burch bas Edwert und fammtliche Juben ber Stadt wurden ichonungslos in ihrer Synagoge verbrannt. Rachdem tie erbitterten Gieger in Diefem entfehlichen Morben ihren Blutburft geftillt hatten, jegen fie unter heiligen Gefängen mit entblößten Sauptern und Wilken burch Blut und Flammen in die Leibens- und Auferstehungefirche, um ihre Günden ju beichten und mit lauter Stimme Befferung ju geloben.

Mit ber Eroberung Jerusalems schien bas Ziel errungen, für bessen Erreichung die trenzsahrer in gläubigironnner Begeisterung ihr Leben gewagt und mit ausdanerndem Muthe unfägliche Beschwerden erbuldet hatten. Sollte indessen die blutig gewonnene chriftliche Herrschaft im Morgenlande mehr als eine bloß vorübergehende Erscheinung werden, so mußte sofort eine seite Verwaltung und eine entschiedene und frästige Leitung ber sich immer mehr zersplitternden Kräfte eintreten. Denn schon dachten viele der Pilger an die Rücktehr in die heimath, und noch war Jerusalem von mächtigen und drohenben Feinden umgeben. Zugleich erwachten bei den geistlichen und weltlichen Führern bes Kreuzheeres irdische Rückscher eine nerberblichen Zwiespalt, in welchem der Bischer Arunlf, der Rachfolger des in Antiochien versterblichen Ademars von Bun, an der Spitze ber stolzen Friefter ein geistliches Reich unter einem weltlichen Echirmwogt gründen wollte, die versammelten Fürsten sich dagegen durch Stimmenmehrbeit für die Wahl eines Königs entschieden. Die Wahl siel auf Gottfried von Bonillon, als den Bürdigten unter Allen; doch nannte sich verselbe, obgleich er zum ersten König von Jerusalem feierlich ansgerufen ward, nur ven Beschücher des heiligen Grabes, weil sein frommer Heldensinn ihm nicht gestattete, an einem Orte die Abnigstrone ju tragen, wo Christus die Dornentrone getragen hatte.

Während diefer Borgänge in Jerufalem war der ägyptische Chalife Mostali mit einem ungeheuren heere zur Wiedereroberung Palästina's bis Ascalon langfam vorgebrungen. Jest rudte ihm Gottfried mit feinen durch Glaubensichmarmerei und bie biss berigen Erfolge ermuthigten Schaaren entgegen und lieferte ihm den 12. August 1099 eine Schlacht, bie von ben Chriften glänzend gewonnen ward und ihnen felbft außer ben nöthigen Lebensmitteln und Uriegsbedürfniffen eine ansehnliche Beute, sowie bem neuen Reiche Achtung und Sicherheit nach außen verschaffte. Raum war indeffen Gottfried nach Jerufalem zurückgetehrt, als bafelbst ber vom Pabste an des eblen Abemars Stelle zum Legaten ernannte Erzbijchof Daimbert (Dagobert) von Bija anlangte, mit Bülfe ber Fürften ben verhaßten Bifchof Urnulf verdrängte und indem er als Batriarch im Namen bes Babstes bas Köniareich für ein Leben ber Kirche erklärte, dem frommen und nachgiebigen Rönige das Bersprechen abnöthigte, als Lehnsträger des heiligen Grabes und ber Kirche die Sache Gottes und des Batriarchen nach Kräften zu vertheidigen. Mit Widerstreben hatte Gottfried ben geiftlichen Karafter bes neuen Staates ausgefprochen und feine herrschaft von dem Patriarchen völlig abhängig gemacht; gleichwohl ftrebte er bas Reich fo viel als möglich zu befestigen und tadurch einen dauernden Bu= ftand zu begründen, daß er die Sitten und Gebräuche bes germanisch-chriftlichen Abendlandes, bem er feiner Geburt und Erziehung nach angehörte, als gesetliche Bestimmungen in bemfelben einführte, und ben Bürgern erlaubte, Richter aus ihrer Mitte zu mablen, welche ras Recht nach ihren besondern Gewohnheiten fanden. Aus den von ihm aufgenommienen, wenn auch erft ipater niedergeschriebenen und bedeutend erweiterten fränkischen Satzungen (assises et bons usages) entwickelte sich allmählich neben den geist= lichen Ansprüchen bes Patriarchen an die Oberherrschaft ein ftreng durchgeführtes Feudalund Lehnsipftem, in welchem ber Rönig als ber Anführer im Rriege und ber Dachtigfte im Staate an ber Spipe stand.

Indessen hatte Gottfried taum tiese allgemeinen Einrichtungen jur Befestigung bes Reiches getroffen, als er auf bem Gipfel seines im Morgen= und Abendlande weit verbreiteten Ruhmes in Folge des ungewohnten Rlima's und der großen Anstrengungen ein Jahr nach seiner Erwählung am 18. Juli 1100 starb (s. Nart. Bb. V. S. 288 ff.).

Mittlerweile war das heer durch die Rückkehr vieler christlichen Streiter in ihre Beimath auf 2000 Mann ju Fuß und 300 Reiter herabgetommen. Das Königreich beschräntte sich auf ben unmittelbaren Besitz von Jerusalem, Joppe, Nazareth, Ramla, Cafarea uebft einigen Fleden und Dörfern, und auf die Lehnshoheit über vier Sauptbaronien, von tenen Laodicea unter dem Grafen Raimund von Toulouse und Tiberias unter bem ritterlichen Tantred bie anjehnlichsten maren, mahrend Antiochien und Ebeffa, das Bollwert ber chriftlichen Länder, in einer lockeren, wegen ber Entfer= nung und ber zwischenliegenden Türkengebiete nur mit Mühe anfrecht erhaltenen Berbindung mit Jerufalem ftanden. Erft im Laufe ber nächsten fünfzig Jahre gelang es ben Chriften, die ganze Rufte bis Astalon, bis an bie Grenze Megyptens, mit ben reichen Städten Affon ober Ptolemais, Tripolis, Thrus, Sidon und Berntus ju erobern. Da das eroberte Land sogleich an die Theilnehmer der Unternehmungen als Lehen vertheilt wurde, fo bildete fich in Jerufalem ebenfo, wie im Abendlande, ein aus Bafallen und Aftervafallen bestehender Lehnsadel, der dem Rönige zum Lehnsdienst auf vierzig Tage im Jahre und zum Gehorsam verpflichtet war. Die Städte waren theils an die Barone getommen, theils unter ber unmittelbaren Macht des Rönigs geblieben. Die großen Barone, unter benen ber Rönig für den Ersten unter Gleichen galt, herrschten auf bem Reichstage, geriethen aber nicht felten unter einander in Fehden, bei denen fle felbft die Türken zu Hülfe riefen. Uebrigens betrug die fämmtliche Ritterschaft bes Rönigreichs zur Beit ber höchsten Bluthe deffelben nur einige hundert Röpfe und konnte mit ben Städten zufammen nicht mehr als etwa 5000 Mann zum Kriegsbienfte ftellen.

# Sreuzziige

Bie bie Dacht ber Rönige ichon burch bieje Berhältniffe ju bem Lehnsadel beichrantt mar, fo wurde ihre Stellung noch ichwieriger burch bie häufigen Streitigfeiten, in welche fie fich bald mit ber gablreichen, von ben größten Unmagungen erfüllten Beiftlichteit verwidelt faben. Neben bem Batriarchen, ber nach ber Oberberrichaft über bie gange morgenländifche Chriftenheit ftrebte, gab es in bem fleinen Rönigreiche außer einer großen Ungabl von Bifchöfen fünf Erzbifchöfe, welche ju Tyrus, Cajarea, Beffaret, Ragareth und Rrat (früher Bhiladelphia) ihren Git hatten. Dagu tam eine außerortentliche Menge armer und untergeordneter Rlerifer, Die in ber Hoffnung, ichnell ihr Blad ju machen, als Bilger nach Baläftina gegangen waren. Richt minder bebeutend par bie Babl ber Rloftergeiftlichen, welche, von Rom begünftigt, oft in bie Rechte ber Beltgeifflichen eingriffen und baburch mit benfelben in offenen Rampf geriethen. Da tie Geiftlichteit außer ihren gandereien ben Behnten von allen Gintunften erhob und iberbies in ber Freigebigfeit anbachtiger Bilger eine reiche Erwerbsquelle bejafi, bie Rönige bagegen bei ben geringen Ubgaben ber Unterthanen fo menig Ginfünfte batten, taf ihnen in ihren ftets wiedertehrenden Geldverlegenheiten nichts weiter übrig blieb, als Die Guter ber Rirche in Aufpruch ju nehmen, um bas Reich gegen äußere Angriffe pertbeidigen ju tonnen: fo mußten baraus häufig arge Streitigfeiten zwifchen ber geiftlichen und weltlichen Macht bes Staates entsteben.

Außer bem Abel und der Geistlichkeit enthielt ber neue Staat eine fehr gemischte, und Karafter nud Sitten höchst verschiedene Bebölkerung. Die vornehmften und am misten begünstigten Bewohner waren die aus allen Bölkern gemischten, als Kreuzsahrer eter als Bilger eingewanderten und angesiedelten Europäer, die ben allgemeinen Ramen ter Franken führten und sich bald burch ihre habsucht, Treulosigseit und Grausamkeit ten haß und die Berachtung ber Muhammedaner zuzogen. Ihre in Palästina geborenen Rachtommen erhielten ben Namen Bullanen und nahmen in ihren Sitten zwar viel Morgenländisches an, machten sich aber burch die Schlechtigkeit ihres Karafters noch verächtlicher und verhafter, als ihre Eltern. Dazu famen der Surianer die eigentlich Ritus angehörigen Christen, welche unter dem Namen der Surianer die eigentlich arbeitende Rlasse verschnen. Sie stimmten in der Staater und den Sitten am meisten mit den Saracenen überein, die, sowie den ben Staaten Grifionen genannten Griechen, in geringerer Anzahl in Palästina lebten. (Bgl. Spalbing's Geschichte des Königreichs Jerusahl in Palästina lebten. (Bgl. Spalbing's Geschichte des Königreichs Jerusahl in Berlin 1803. 2 Bbe.)

Das Königreich Jerufalem behanptete sich unter fortwährenden Kämpfen mit den außeren Feinden und bei dem allgemein überhandnehmenden Sittenverderben, welches die inneren Berhältnisse des Staates zerrüttete, mühsan bis zum 21. Oktober 1187. Acht Könige regierten nach einander seit Gottfrieds Tode über dassellebe, von denen die meisten war als fühne und tapfere Ritter niemals persönliche Gefahren scheuten, wenn es galt, mit ruhmvollem Beispiele den Ihrigen im Kampfe voranzugeben, denen aber die Einsicht ichlte, ihre Herrichaft zu beschtigen nud die ihnen widerstrebenden Hindernissen und tagisch und ersolge zu beschtigen \*). Da unter ihrer Regierung nichts nach einem durchdachten und sesten mütsen, wenn sie uicht einerseits an den alljährlich dem beisigteiten haben unterliegen müssen, wenn sie uicht einerseits an den alljährlich dem heiligen Lande zuströmenden zahlreichen Filgern, andererseits an den gestilchen Ritterorden ter 3 ohanniter und Templer sichere Stüppuntte ihres Ihrones gehabt hätten. Der

\*) Die acht Rönige waren folgende: 1) Balbuin I., Gottfrieds Bruder bis 1118; 2) Balbuin II., fein Better bis 1131; 3) ber Gemahl feiner Lochter Meliffende Fulto von Anjou bis 1142; 4) Balbuin III., fein Sohn bis 1162, anfangs unter Bormundichaft feiner Mutter; 5) Almerich, beffen Bruder bis zum 11. Juli 1173; 6) Balbuin IV., fein Sohn bis 1183; 7) Balbuin V., fein Sohn bis 1186 und 8) Beit von Anfig nan. Einfluß der Letteren auf das Rönigreich ist von so großer Bedeutung, daß wir ihre Entstehung hier furz berühren müssen.

Schon um die Mitte bes 11. Jahrh. war von italienischen Raufleuten aus Amalfi und anderen Städten zur Berpflegung armer und tranter Bilger ein Hofpitium nebst einem Aloster und einer Rirche in Jerufalem gegründet. Die Mitglieder diejer frommen und nütlichen Stiftung, welche sowohl in Palästina als von Europa aus mit Borrechten und Gütern ausgestattet wurde, führten nach ihrem Schutzpatron, dem heiligen Ba= triarchen Johannes von Alexandrien, ten Namen Johanniter, wurden aber anfangs auch eben jo oft hofpitaliter genannt. Bur Beit bes ersten Kreuzuges stand Gerhard aus ter Provence, ein fehr frommer, redlicher und menschenfreundlicher Dann, bem hofpitium von St. Johann vor und gab ter Anftalt, die ausschließlich ber Bflege ber Kranken und Pilger gewidmet war, eine bestimmte Einrichtung, worauf sie vom Pabste Baschal II. in Schutz genommen wurde und eine bestimmte Ordensverfassung erhielt. Erft Gerhards Nachfolger, ter Ritter Raimund von Buy, fügte im Jahr 1118 tie Verpflichtung bes Kampfes gegen. die Ungläubigen hinzu und verschaffte taburch bem Orden eine große Menge von Mitgliedern, die sich durch einen schwarzen Mantel mit einem achtectigen Kreuze von weißer Leinwand auf der linken Bruft aus= zeichneten. Seitdem wurden ihre Vorsteher Meister, und feit hugo von Reval (1260) Grogmeister genannt. (Bgl. die weitere Geschichte ber Johanniter in bem be= treffenden Artikel Bo. VI. S. 784 ff. ber Real-Encyklopädie).

Um biefelbe Beit geschab es, taf Sugo von Bajens und Gottfriet von St. Aldemar mit fieben anderen Rittern zusammentraten, um fich zur Ehre ber füßen Mutter Gottes in Reufcheit, Geborfam und Armuth, im frommen Leben nach ber Regel bes heiligen Augustinus zugleich ber Bertheidigung bes gelobten Landes und ber Geleitung andächtiger Bilger zu weihen. Durch dieje aus Mönchs= und Ritterthum gleich= mäßig hervorgegangene Berbindung wurde von ihnen im Jahre 1119 der Grund ju einem neuen Orden gelegt, von bessen Bedeutung für das schwache Königreich man sich bald allgemein überzeugte. König Balduin II. räumte ihnen daher bereitwillig einen Theil feines Balastes ein, und ba diefer nahe bei ber Stelle erbaut war, wo nach ber gewöhnlichen Annahme ehemals ber Tempel Salomo's gestanden hatte, fo bekamen bie Drbensritter ben Ramen Tempelherren ober Templer (Templarii). Auch ber Batriarch von Jerufalem fäumte nicht, ben Orden als eine Art von geiftlicher Berbindung anzuerkennen, und ber heilige Bernhard verbreitete hierauf in Europa den Ruhm diefer neuen Mönchsritter mit folchem Eifer, daß ber Orben, nachdem der Babst Bono= rius II. demfelben auf dem Concilium zu Tropes 1128 die kirchliche Bestätigung ertheilt hatte, mit bewunderungswürdiger Schnelligkeit an Babl und Reichthümern muchs. Die Ritter lebten in ihren Bäufern nach Art ber Mönche; Tapferkeit gegen die Ungläubigen war ihre Hauptpflicht. 3hre Tracht bestand in einem weißen Mantel mit einem rothen Kreuze. Die Aufnahme geschah im versammelten Capitel nuter einfachen Gebräuchen, aber höchft geheim, sowie auch ihr ausführlicheres, ju verschiedenen Zeiten abgefaßtes und ergänztes Gefet fehr gebeim gehalten und nur ben höheren und älteren Ordensgliedern mitgetheilt wurde\*).

Diese beiden Orden, welche bas Mönchsthum mit dem Ritterthum verbanden, indem fie nicht nur die brei Mönchsgelübde der Keuschheit, der Armuth und bes Gehorsams, sondern zugleich das Gelübde des Kampfes gegen alle Feinde des Glaubens forderten, brückten den Karakter ihrer Zeit mit großer Bestimmtheit aus und kamen bei dem schnellen Anwachs ihrer Macht und Reichthümer dem Königreiche Jerusalem lange Zeit vortrefflich zu Statten. Da jeder, der als Mitglied in einen derselben eintrat, nach den Borstellungen der Zeit nicht allein das Verdienst ber lleberwindung seiner sinnlichen

<sup>\*)</sup> Bergl. Giefeler's Rirchengeschichte Bb. II, Abth. 2. S. 340 ber 2. Auft. n. Münter's Statutenbuch bes Orbens ber Tempelherrn Th. I. Berlin, 1794. 8.

#### Rrenzzüge

Natur, sondern auch das des heiligen Kampfes für die Sache Gottes und der Kirche gewann, so führte der erste lebhafte Eifer die anserlesensten Streiter Europa's nach Balästina, und wer nicht mitzichen konnte, beeilte sich wenigstens, noch vor seinem Tode hab und Gut dem Orden zu schenen. Beide Orden waren in verschiedene Klassen eingetheilt; die erste verselben bildeten nur die eigentlichen Ritter, welche ihren Adel nachweisen mußten; doch war auch jedem gemeinfreien Manne die Ausnahme gestattet, wenn er nicht als Ritter, sondern als Bassenosse oder als bienender Bruder einzutreten wänschte. Die Groffmeister, die in Jerussalem ihren Sich hatten, geboten über eine starke streitbare Macht und saben sich außerdem durch die reichen Einlünste aus den, in Provinzen eingetheilten, unermeßlichen europäischen Bestigungen in den Stand gesetz, bedeutende Söldnerschaaren zu unterhalten.

Durch bie Unterftugung biefer Mitterorben, ber ftets neu guftrömenben abendländiichen Bilger und ber italienischen Geeftaaten vermochten bie ritterlichen Rönige Baldnin I. und II. fich mit gludlichem Erfolge gegen bie Ungläubigen ju wehren. 2016 fich aber unter bem ichmachen Fulto von Anjou im fünfundvierzigften Jahre nach ber Gruntung bes Rönigreichs bie Atabeten von Saleb und Dojul, ber furchtbare Emacbbin Benthi und fein Cohn Nurebbin ber Gerechte, Ebeffa's, ber Bormaner Berufalem's, bemächtigten, verbreitete bie nachricht von tiefem Ereigniffe überall einen folchen Schreden, tag man bie Rettung bes Rönigreichs nur noch von einem neuen Kreuzuge erwartete, ter nicht von einzelnen Großen und Rittern, fondern von gangen Staaten und ihren Regenten unternommen würde. Der Babft Eugenins III. trat im Abendlande an tie Opige ber Aufregung, opferte unbebenflich bie Gerechtfame ber Lehnsherren und ter Maubiger bem Bortheile ber Rreugfahrer und lieft ben Säuptern ber europäijchen Ebriftenbeit burch ben Dund bes frommen, gelehrten und bochangefebenen 21btes Bernhard von Clairvaur bas Rreuz predigen (vgl. Eugen. Epist. ad Ludov. bei Mansi, T. XXI. p. 626 seq.). Bernhard, einer ber einflugreichften Giferer für bie Sierarchie und bas Dratel feiner Beit (f. d. Urt.) feste burch feine Berheißungen eines unfehlbaren Gieges querft auf bem Parlamente gu Bezelai 1145 bie frangöfifche Welt in Bewegung. Ronig Ludwig VII. von Frankreich nahm mit bem größten Theile feiner Mitterichaft bas Rreus, um für bas nieberbrennen einer menfchengefüllten Rirche ju buffen. Im folgenden Jahre ericien Bernhard als Rreuzprediger in Deutschland, wo er auf ber Reichsversammlung ju Speier burch feine feurige Beredtjamfeit nicht nur bie anwefenten Fürften und Ritter, unter ihnen ben jungen Bergog Friedrich von Echwaben, Belf VI., Seinrich von Deftreich, Bladislav von Böhmen, Otto von Freifingen u. 2., fenbern felbft ben Raifer Konrad III. miber feine neigung mit fich fortriff \*). Der tentiche Raifer, ber fich fo lange geweigert hatte, bas Rreng ju nehmen, war ber Erfte, welcher mit einem heere von mehr als 70,000 Streitern aufbrach und ben alten Weg ju Lande burch Ungarn nach Conftantinopel einschlug. Damals waren die burch Streit oft getrübten Berhältniffe zwijchen ben Chriften ber morgenländischen und abendländiichen Kirche immer gespannter und bitterer geworben, und ba bie Deutschen ichon in Ibracien Feindfeligfeiten übten, fo trug ber griechifche Raifer Manuel I. fein Bebenten, im Stillen mit ben Selbichuden Frieden ju ichliefen, um fich felbft ju fichern und bie Fortidritte ber Rreuzfahrer aufzuhalten. Unter biefen Umftanden ftief bas beutiche

\*) Die Gefinnungen und Ansichten von ben Kriegszügen nach dem heiligen Lande hatten fich im bentichen Bolke feit dem ersten Kreuzzuge febr geändert. Bie dasselte über biesen genrtheilt hatte, sieht man aus der treffenden Schilderung des Annalista Sawa bei Eccard, Corp. Rist. medit aeri, T. I. p. 579, wo es wörtlich beißt: "Als die Deutschen, ohne die Ursachen bieses Zuges zu wissen, so viele Schaaren von Reitern und Fußvoll, so viele Hausen Banern, Beiber und Kinder bei sich durchtommen sahen, verspotteten sie bieselben als Wahnwigige von einer nuerhörten Thorbeit, indem sie ihr Baterland verließen, nach einem ungewissen verbeißenen Lande mit gewisser Ju baschen, ihren Gütern entsagten, und nach fremden trachteten."

Beer in Rleinasien theils burch bas Mißtrauen und bie Treulofigteit ber Griechen, theils burch bie häufigen Ueberfälle ber Türken überall auf Sinderniffe und erlitt jo große Berlufte, bağ Konrad darüber verstimmt nach Constantinopel zurückging und den Seinigen empfahl, sich ben nachrückenden Franzosen anzuschließen. Aber auch Ludwig VII. litt nicht minder unerfetzliche Berlufte in dem verödeten Lande, in welchem alle Anhöhen und Schluchten von ben leichtgerüfteten Feinden befett waren. Nur mit großen Unftrengungen brachte er einen geringen Theil feines anfangs bem beutschen an Zahl weit überlegenen Heeres über Satalia und Tarfus nach Syrien, wohin sich auch Konrad 3**n** Schiffe von Constantinopel begab. Dort trafen bald barauf ebenfalls die zahlreichen nordbeutichen und englischen Rreuzfahrer ein, die mittlerweile einen Seezug nach Bortugal unternommen und den Arabern Lissabon entrissen hatten. Als nun die vereinten Schaaren, um boch etwas für bas Königreich Jerufalem auszuführen, in Verbindung mit dem Rönige Baldnin III. und den Truppen feiner Reichsbarone Damastus belagerten, scheiterte auch dies Unternehmen durch Zwist und Rangstreit, vornehmlich aber burch bie Verrätherei der ausgearteten Bullanen, welche fich nicht ichenten, insgeheim bie Ungläubigen wider ihre ftammberwandten Glaubensbrücher ju unterftuten. nachdem hunger, Senchen und Unordnungen aller Art das Seer größtentheils aufgerieben hatten, tehrten die Fürsten, mißmuthig über bas Fehlschlagen ihrer hoffnungen und Absichten, mit den elenden Trümmern ihrer Bölter nach Hause zurück, 1149. Der Abt Bernhard aber, welcher zur glücklichen Ausführung des Unternehmens felbst Wunder verheißen hatte, vertheidigte feine Wahrhaftigkeit, indem er fich auf die Unergrundlichteit Gottes berief und die Kreuzfahrer beschuldigte, daß sie sich durch ihre Laster des Sieges unwerth gemacht hätten, während fich bie Befferen unter ben theilnehmenden Beitgenoffen mit bem Gebanken ju tröften suchten, bag bie Unternehmung, wenn anch nicht zu irdischer Wohlfahrt, boch zum Heile ber Seelen gereiche. (Bergl. Bernhard de consideratione II. 1.; Otto Frising. de gestis Frider. I, 1, 60.)

Rach bem ungludlichen Ausgange Diefes Rreuzzuges erlitten die Christen in Balaftina eine Widerwärtigkeit nach ber andern, und ungeachtet ihnen immer noch mit jedem Jahre zahlreiche Pilger aus Europa zu Sülfe tamen, fo würde bas ichmache, überbies burch innere Zwietracht zerriffene Reich in Rurzem fein Ente erreicht haben, wenn nicht bie Streitigkeiten ber feindlichen Herrscherfamilien unter einander feine Fortbauer noch einige Zeit möglich gemacht hätten. Als aber ber tapfere und eble Saladin, einer der grökten Fürften feiner Beit, fich Borberafien und Megypten unterworfen hatte, mußte ihm nach ber mörderischen Schlacht bei Hittim ober Tiberias auch die Stadt Jerufalem am 3. Dit. 1187. übergeben werden. Obgleich Saladin als Sieger die Christen mit ungewöhnlicher Milte behandelte, fo feste boch bie nachricht von bem Falle ber beiligen Stadt bas ganze Abendland in Bestürzung. Schmerzlich bewegt vernahm daffelbe ben Ruf bes Pabstes Gregor VIII. zum Kreuzzuge, zu beffen Ausrüftung felbst von ber Kirche, fo wie von allen, bie ju Bause blieben, ber "Behnte Saladins" eingefordert wurde. Da rüfteten tie Italiener mit ten Erzbischöfen von Bifa und Ravenna, um vereint mit ber Macht ber Normannen, Friefen, Dänen und Flandern auf niehr als huntert Schiffen voranzueilen, bis ihnen tie brei mächtigsten Nationen Europa's, die Deutschen, Engländer und Franzofen nachfolgen würden. Ein glänzenderer Krenzzug war bis babin noch nicht veranftal-Der bejahrte Raifer Friedrich I. war von heiligem Unmillen über die erlittene tet. Schmach ber Christenheit fo lebhaft ergriffen, daß er im Frühjahr 1188 auf dem Reichstage ju Mainz tas Kreuz nahm und alsbald mit breißigtausend tapfern Kriegern, ber Blüthe feines Boltes, durch Ungarn nach Constantinopel zog, wo er ohne Berluft antam, weil feine ftreng gehaltene Beerordnung, feine Felbherrngröße und bie Tuchtigteit feiner Rrieger ben zahlreichsten Feinden überlegen war. Ueber ben Raifer Ifaat Angelns hatten fich mancherlei Gerüchte verbreitet, bie es unzweifelhaft machten, bag er mit ben Selbschuden und mit Saladin in einem dem Kreuzheere gefährlichen Bündniffe ftand. Friedrich behandelte daher bas griechische Reich wie ein erobertes Land und erzwang bie

lleberjahrt nach Ufien. Trots allen Sinderniffen und Drangfalen brach er fich bier muthig bis Itonium Bahn und gelangte, von feiner Umficht und Kriegserfahrung unterftust, nach ber Einnahme ber Stadt ohne erhebliche Berlufte nach Tarins, ertrant aber am 10. Juli 1190 in ben Finthen bes Ralutabuns ober Geleph bei Geleucia, worauf fich jogleich bie Bante ber Orbnung lösten und Unfälle aller Urt bas Geer bermagen ichmachten, bag nur ein geringer Reft von bemfelben übrig blieb, mit bem fich bes Rai= fers zweiter Cohn, ber Bergog Friedrich von Schwaben, vor Ptolemais (Accon ober Acre) lagerte\*). Dorthin hatten auch bie Rönige von Franfreich und England ihre Boller jur Gee geführt. Philipp traf icon am 13. April 1191 nach einer gludlichen fahrt an ber Rufte von Paläftina ein; Richard tam jeboch erft ipater an, weil er fich nach einem überftandenen Sturme bei ber Eroberung Enperns aufgehalten hatte, um fich an bem tyrannifchen Beberricher Diefer Infel, bem griechijchen Bringen Ijaat Com= nenus, für bie Mighandlungen ber englifchen Schiffbrüchigen ju rachen. nach ber Bereinigung ber beiden Ronige murbe bie Stadt Ptolemais endlich burch Sturm erobert; aber neun blutige Schlachten, Sunger, Seuchen und Ungludsfälle hatten gegen 300,000 Chriften hinweggerafft. Außer vielen Eblen war auch ber Herzog Friedrich von Ochmaben ein Opfer ber Beft geworben. Doch hatte er fich vor feinem Tote ein bleibenbes Undenten in ber Gründung bes bentichen Ritterorbens geftiftet, ju ber er vorzüglich burch bie traurige Wahrnehmung bewogen mar, bag bie Johanniter und Tempelherren feinen bentichen gandeleuten in Sprien und Balaftina mit Geringichätung begegneten und fie fogar von ihren Krantenhäufern und ihrer Unterftützung aufichlogen, ungeachtet biefelben auch von Deutschen reichlich mit Gütern beschentt waren und ans Deutschland ebenjo wie ans anderen gandern bebentente Ginfunfte bezogen.

Uneinigfeit verhinderte nach ber Einnahme von Ptolemais alle weiteren Fortichritte. Richarts ftolges und übermutbiges Wefen erwedte ibm nicht nur in Leopold von Defterreich einen unverföhnlichen Feind, fondern trieb auch feinen Rebenbuhler Bhilipp August ju bem Entichluffe, noch vor Ablauf bes Jahres 1191 unter bem Bormande einer Rranfbeit feine Truppen bem Befehle Richards unterzuordnen und nach Franfreich gurudgutebren, um fich ber englifchen Besitzungen bajelbit ju bemächtigen. Nun entipann fich gmijden Richard und Calabin ein harter Rampf, welchen ber Erftere, obgleich von allen Berbündeten verlaffen und babeim bebroht, mit Ginficht und Ausbauer fortführte, bis es ihm gelang, mit feinem ebenfo großmutbigen als tapfern Gegner einen breifäbrigen Baffenstillftand ju fchliegen \*\*), burch ben bas Rüftenland ber chriftlichen Berrichaft gefichert und Bernfalem ben Bilgern geöffnet wurde. Mit ber hoffnung, bas begonnene Bert ber Biebereroberung bes heiligen Landes fpater zu vollenden, trat ber lowenherjige Ronig, nachdem er bas eroberte Copern an Guibe von Lufignan gegeben und mit ter Sälfte bes Grundeigenthums ber Infel feine Ritter belehnt hatte \*\*\*), im Jahre 1192 Die Beimfahrt an, wurde indeffen auf berfelben von Leopold von Deftreich gefangen genommen, an ben Raifer heinrich VI. verfauft und ben Bannbrohungen Des Babftes jum Trope erft nach ichmerem Lojegelbe freigegeben (vgl. Baronius, ad ann. 1193; Matth. Paris, ad ann. 1195).

Seit bem Miftlingen biefes mit fo großem Glanze und Aufwande begonnenen Unternehmens nehmen die Kreuzzlige einen von bem früheren wejentlich verschiedenen Ratafter an. Die jugendlich frische Begeifterung war allmählich erloschen; ber Glaubenseifer ber Bölter erfaltete und das Augenmert ber Fürsten richtete fich immer mehr auf ihre Intereffen, während fich die regelmäßig fortgesetten Seezüge nach dem Morgen-

\*) Bergl. Die Berichte zweier Augenzeugen, des Thageno de expeditione asiatica Fridenici I. bei Freher, scriptt. rerum German. T. I. App. und eines Ungenannten bei Urstisius, Germaniae Hist. illustres, T. I. p. 560.

\*\*) Er wurde auf 3 3ahre, 3 Monate, 3 Bochen, 3 Tage und 3 Stunden abgeschloffen. \*\*\*) Bgl. Reinhard, vollftändige Geschichte bes Königreichs Copern. 2 Thie. 1799. lande völlig in eigennützige handelsunternehmungen verwandelten, welche ben ichwantenten Berhältniffen ber bebrängten Chriften in Sprien und Paläftina mehr Schaben als Bortheil brachten. Gleichwohl ließ ber Pabst Innocenz III. burch den Bußprebiger Fulto von Neuilli zu einem neuen Rreuzinge auffordern, und eine bedeutenbe Anzahl französischer und italienischer Herzöge und Grafen, unter benen Thibaut von Champagne, Simon von Montfort, Balbuin von Flandern und Bonifacius von Monferrat am meisten hervorragen, folgten mit ihren Rittern und Mannen bem Rufe. Das zusammengebrachte Beer bestand aus 20,000 Streitern, und ba baffelbe weder ftart genug ichien, um ben Landweg unangesochten zurückzulegen, noch feine Anführer Schiffe befaßen, jo ertauften fie die Ueberfahrt und Unterstützung burch eine Seemacht für 85,000 Mart von Benedig. Die Entrichtung eines fo hoben Rauf. preises feste fie indeffen bald in große Berlegenheit, welche ber breiundneunzigjährige, fast erblindete Doge Dandolo schlan benutzte, um durch das Krenzheer, ungeachtet der Ubmahnungen und Bannflüche des Pabstes, bas wichtige Zara zu erobern und die Macht bes heiligen Marcus in Dalmatien ju begründen. Raum von diefem Unternehmen gurückgekehrt, ließen sich bie Kreuzfahrer, uneingebent ihres Gelübbes, auf Zureden ber Benetianer von dem geflüchteten Sohne des gestürzten Ijaat Angelus in die verhäng= nifvolle Balastrevolution des griechischen Raiferreichs verwideln, in deren Folge fie auf einer venetianischen Flotte unter Dandolo nach Constantinopel fuhren, die Stadt am 12. April 1204 für sich felbst eroberten und nach furchtbaren Berheerungen und ber Bernichtung toftbarer Werte ber alten Literatur und Runft ein lateinisches, auf Lehns. verfaffung gegründetes Raiferthum errichteten, als beffen erster Raifer Graf Baldnin von Flandern gemählt und gefrönt ward. Obgleich ter Babft Innocen; bas gange Unternehmen und die babei verühten Greuel migbilligte, benutte er nichtsbestoweniger ten Erwerb, indem er verordnete, daß der Batriarch von Conftantinopel nur in Rom ernannt werten follte (vgl. Geoffroi de Ville-Hardouin, Hist. de la conqueste de Constantin. 1198 - 1207). Doch vermochte bas neue Raiserthum fich nur mit Mube bis jum Jahre 1261 zu behaupten, weil Balbuin einer zwischen den Kreuzfahrern und ben Benetianern getroffenen Berabrerung gemäß nur einen Theil des früheren Reiches mit ber hauptstadt erhielt, die für ben handel günftig gelegenen Infeln und Rüftenftäbte aber ben Benetianern zufielen. So war gleich vom Anfange an ber Grund zu ber Schmäche bes Reiches gelegt, ber auch bie folgenden Kaifer bei bem allgemeinen Baffe ihrer griechischen Unterthanen fcmerlich würden haben abhelfen können, wenn fie auch weniger arm und hülflos gewesen wären \*).

Durch bie Errichtung bes lateinischen Kaiserthums war höchstens ein fester Punkt für ben Landweg der Areuzsahrer gewonnen, aber keineswegs den bedrängten Christen in Palästina Hülfe geleistet. Daher sandte der Pabst Innocenz III. von Neuem seine Boten überall im christlichen Abendlande aus, um das Kreuz zu predigen. Dadurch entstand im Jahre 1212 in Frankreich und im südwestlichen Deutschland eine Bewegung unter der Jugend des weiblichen wie des männlichen Geschlechts, welcher weder das Ansehen der Eltern noch die Macht der Fürsten völlig herr werden konnte. Einige hausen dieses sogenannten Kindertreuzzuges wählten den Landweg und kamen auf dem Zuge, noch ehe sie Constantinopel erreichten, durch hunger und Krankheit um oder wurden erschlagen; andere erzwangen in Italien die Einschiftung und fanden entweder in den Wellen den Tot, oder sielen Stlavenhändlern in die Hände, die Gedanken der Menzichen von den Zügen nach dem heiligen Land immer mehr abzuwenden. Richtsbesto-

<sup>\*)</sup> Bis zum Untergange bes lateinischen Kaiserreichs haben folgende Kaiser über baffelbe geherrscht: 1) Balbnin I. von 1204 bis 1205; 2) Heinrich bis 1216; 3) Beter von Courtenay bis 1218; 4) Robert bis 1228; 5) Johann von Brieune bis 1237 und 6) Balbuin II. bis 1261.

#### Rrenzzüge

meniger hofften bie Babfte noch fortwährent, nicht nur bas Chriftenthum in ben ganbern, beren herrichaft es burch ben Islam verloren hatte, wiederherzustellen, jondern and Die romifche Rirche über bie griechifche berrichend ju machen. In ber That gelang et auch ihren eifrig fortgejeten Aufforderungen, im Berbfte 1217 ein neues Rreugheer nach bem Orient aufzubringen. Die Theilnehmer biefes Buges waren größtentheils Ungarn unter ihrem Rönige Unbreas II., bem Cohne Bela's II., und Deutsche aus terichiebenen Gegenden bes Reichs unter bem Bergoge Leopold VII. von Deftreich, tem Berzoge Otto von Meran, bem Erzbifchofe von Salzburg und anderen geiftlichen und weltlichen herren. Auch aus Norwegen, Dänemart und Nordbeutichland vereinigten fic viele Kreugfahrer, welche unter bem Grafen Bilbelm von Holland auf einer norbteutichen Flotte von ber Norbfee ausfuhren, unterwegs Alcagar in Portugal ben Unglaubigen entriffen und erft im folgenden Babre in Sprien anfamen. Die Uebergenaung ven ben Schwierigfeiten ber Unternehmung batte ingwijchen ben Rönig Andreas bewogen, mit einem Theile ber tüchtigften Streiter nach Ungarn gurückgutehren. Dennoch richtete bas vereinigte Rreuzheer, von bem habfüchtigen Carbinal-Legaten Belagins und ben talienischen Geeftaaten verleitet, in Berbindung mit ben brei Rittevorben und bem Rönige Johann von Berufalem feinen Angriff gegen Megupten und eroberte ben 5. Rovember 1219 mit ungeheuren Auftrengungen Damiette, ben Ochluffel biejes Landes. Ils es aber von da weiter nach Kairo vordringen wollte, gerieth es bei ber Unfunde ne Lanbes im Delta burch bie Ueberfchwemmungen bes Dils und burch ben tapfern Sterftand Ramel's, bes Beherrichers von Negupten, in folde Roth, bag es im Ceptember 1221 mit bem Gultan eine Capitulation abichließen und nicht blog Damiette, jenbern auch bas gange Land wieber räumen mußte.

In Europa war bas Miflingen biefer Unternehmung gan; allein bem bentichen Rafer Friedrich II. Schuld gegeben, welcher ichon bei feiner Rrönung in Nachen 1215 tas Rreus genommen und fpäter zu wiederholten Malen bas Gelübbe erneuert hatte. Beine Bermählung mit Jolanthe, ber Tochter Johann's von Brienne und Erbin bes Ronigreichs Jerufalem, vermehrte bie übernommene Bflicht. Aber immer war er berjeben unter allerlei Bormanten ausgemichen. Jest nöthigte ihn ber rechtsgelehrte und latafterfefte Babft Gregor IX., bem bes Raifers Machtaufprüche in Italien eben fo uniter waren, als feine freieren Religionsanfichten, bas oft gethane Gelubbe endlich ju erfüllen. Der Raifer ichiffte fich mit einem zahlreichen Gefolge von Fürften und Rittern am 15. Auguft 1227 ju Brundufium ein, fehrte aber wegen wirflicher ober verftellter Krantheit nach brei Tagen gurnd. Gregor iprach barauf ben Bann über Friedrich aus, und Diefer jog, ohne fich um bie Losfprechung von einem Banne, ben er für ungerecht und eben beghalb für ungültig bielt, weiter ju befümmern, im Auguft bes folgenden Jahres nach Baläftina. Aber er fand im Morgenlande, wohin ihm burch bes Babftes Anordnung ber Bannfluch vorangegangen war, an ben Chriften, in beren 3ntereffe er ben Bug unternommen hatte, nicht Bundesgenoffen, wie er erwartete, fondern beimliche und offenbare Gegner. Daber ichloß er am 18. Februar 1229 mit bem zum Frieden geneigten Gultan Ramel von Neghpten einen zehnjährigen Waffenftillftand, burch ben er bas Königreich Berufalem wiederberftellte. Triumbbirend gog er bann in bie heilige Stabt ein und feste fich mit eigener Sand bie Krone von Berufalem auf's Saupt, werauf er nach Italien gurückeilte, um ben Eingriffen bes Babftes in feine Befigungen mit Nachbrud Ginhalt ju thun. Mit Recht tonnte jetst ber Raifer behaupten, bag er tin Rreuzgelubbe gelöst und ben Chriften im Morgenlande felbft wider ihren Willen einen mejentlichen Dienft geleiftet babe, während bas ungeftume Berjahren bes Babftes gegen ihn als Rreugfahrer von vielen Zeitgenoffen laut gemigbilligt wurde. Jeboch blieb Berufalem nur turge Beit über ben Baffenstillftand hinaus in ben Sanben ber Ehriften, ba ein neuer Kriegszug, ben balb nach beffen Ublaufe (1240) ber Rönig Thibant I. von navarra und ber Graf Richard von Cornwallis mit vielen franzöfischen

provide a second second second and the second secon

Großen zur Nettung der heiligen Stadt unternahmen, durch Zwift und Ungeschicklichkeit gänzlich mißlang.

Nach Sultan Kamel's Tode war die Hauptmacht der Ejubiten in Negypten an el Saleh, den jüngeren von seinen Söhnen, gekommen. Um dieselbe Zeit erregten die Wongolen einen ungeheuren Bölkersturm, der brausend über ganz Asien zog, die Blütthe von Südassien zerbrach, die frühere Bildung in den ismalitischen Staaten zerstörte und ras Ende der christlichen herrichaft in Verusalem und dem heiligen Lande für immer herbeisührte. Letzteres geschah durch die Chawaresmier, welche, kurz zuvor von den Mongolen bestiegt und verdrängt, ein heer nach Sprice schieften, das hier in Berbindung mit dem ägyptischen Sultan die Christen und die und ihnen gegen den Sultan verbundenen Muhammedaner bei Gaza schlug und im Jahre 1247 Jerusalem nebst den Städten Gaza, Astalon und Tiberias eroberte. Die Nachricht von diesen Unjällen gab die Beranlassung zu den letzten Kreuzzügen, an deren Spitze sich der König Ludwig IX. von Frantreich stellte.

Ludwig IX., seiner Frömmigkeit und Gemissenhaftigkeit wegen der Heilige genannt, hatte, von einer lebensgefährlichen Krankheit genefend, bas Krenz genommen und vertheidigte feinen Entichluß als ein gottwohlgefälliges Bert gegen bie Großen feines Reiches, die nur ungern feiner Aufforderung zur Theilnahme an bem heiligen Rampfe Folge leifteten. Als endlich im August 1248 alle Vorbereitungen auf's Beste getroffen waren, verließ der König mit seinem heere zu Schiffe bie Rüsten Frankreichs und landete gludlich in Cypern, wo er mit ben Seinigen überwinterte und nach reiflicher Ueberlegung beschloß, den nächsten Angriff nicht gegen die muhammedanische Macht in Baläfting, fondern gegen Aegypten ju richten. 3m Juni des folgenden Jahres erschien bemgemäß bas französische Beer auf venetianischen und genuesischen Schiffen an ber Rüfte von Megypten, nahm in rajchem Anlaufe bie Städte Damiette und Manjura, erlitt aber beim unvorsichtigen Bordringen in's Innere bes Landes ichwere Berlufte. Der Graf von Artois, Ludwigs Bruder, murbe mit feiner Beeresabtheilung ganzlich aufgerieben und ber König jelbst in einer blutigen Schlacht, wenn auch nicht völlig überwunden, doch fo jehr geschwächt, tag er fich nach belbenmuthigem Rampfe mit der Blutbe feiner Ritterschaft gefangen geben und in ber mit dem Sultan Turanschah geschloffenen Capitulation ben freien Abzug mit ber Räumung Aegyptens und ben Reichthumern Frantreichs ertaujen mußte. Er begab fich mit bem Ueberrefte feiner Truppen nach Sprien, fonnte aber bier aus Mangel an Streitträften nichts ausrichten und tehrte 1254 in die Seimath zurück, wo die Reichsangelegenheiten nach dem Tote feiner Mutter Blanta seine Gegenwart bringend nothwendig machten.

Je weniger Ludwig IX. in Negypten und Sprien feine Absicht, die Chriften wieber in den Befitz des gelobten Landes zu setzen, erreicht fab, besto gemiffenhafter bewahrte er fein Gelubbe im Bergen und bewog noch ein mal im reiferen Alter mit ber Dornenfrone in der hand den Adel Frankreichs durch Liebe und Ehre zum Kreuzzuge. Dies mal ließ er fich aber burch ben Ginfluß feines Bruders Rarl von Unjou, welcher ju bem in Besith genommenen Königreiche Sicilien zugleich bie gegenüberliegende Rufte von Norbafrita zu befigen wünschte, bestimmen, gegen Tunis zu ziehen, von beffen Beberricher Abu Abdallah er hoffte, bag er fich zum chriftlichen Glauben werbe betehren laffen. Doch scheiterte seine Hoffnung ebenso febr an feiner eigenen Sorglosigkeit, als an bes Feindes Bachfamteit. Statt eines Profelyten fand er einen wohlgerüfteten Gegner und eine ichwierige Belagerung, bei welcher unter ber beißen afritanischen Sonne und auf bem brennenden Sandboden anstedente Rrankheiten fein heer ergriffen und ben größten Theil deffelben wegrafften. Auch ber an Geift und Körper zugleich gefowächte König erlag der Gewalt der Krankheit am 24. August 1270, worauf fein Sohn Bhilipp III. Die Belagerung aufhob, nachdem ihm Abu Abdallah verfprochen hatte, Die Rriegstoften ju bezahlen, allen Chriften freie Religionsübung fowie ben chriftlichen Rauf. leuten freien Sandel ju gewähren und an ben König von Sicilien jährlich einen aus früheren Zeiten herkömmlichen Tribut zu entrichten (vgl. Joinville, Histoire de St. Louis p. Charl. du Fresne. Paris 1668. f. 761).

Der heilige Ludwig schließt auf eine würdige Beije die Reihe der Helden, welche die großartigen Unternehmungen der Kreuzsahrer leiteten. Der blutige Streit um das gelobte Land war zu Eude; die schöne romantische Begeisterung, welche aufangs Millionen nach dem Oriente geführt hatte, war verschwunden oder verständigeren und selchtftsüchtigen Betrachtungen gewichen. Alle Versuche, das Morgenland dem Christen thume zu retten, blieben ohne Erfolg, seitdem die Christen durch eigene Schuld die herrichaft in Palästina und Syrien immer von Neuem verloren hatten. Nach dem Falle ven Antiochien (1268) und von Tripolis (1288) wurde auch die letzt Feste der Kreuzjabrer, Btolemais (Atton) nach ruhmvoller Vertheidigung am 18. Mai 1291 unter furchtbarem Gemetzel von dem ägyptischen Herer des Malef al Aschaft erstürmt.

Obgleich fomit ber urfprängliche und eigentliche 3wed ber Kreuzzüge ungeachtet ber unermeglichen Opfer, welche bie abendländischen Chriften zwei Jahrhunderte lang in ichmärmerijch-gländiger Hingebung gebracht hatten, nicht erreicht war, jo waren biefelben tennoch für Die enropäische Menschheit von ber größten Wichtigkeit. Denn fie brachten ten Orient und bas Abendland auf's neue lange Beit in Die engfte Berührung und führten in beiden Weltgegenden bie folgenreichften Bewegungen und Umgestaltungen berbei. 3war zogen fie auf ber einen Seite einen Berluft von mehr als fünf Millionen Denichen nach fich und beförderten auf einige Menichenalter pabitlichen Despotismus, Therglauben, abentenerliche Rriegeluft und räuberijchen Baffentrot; aber fie brachten auf ber anderen Seite auch Bortheile, welche ben Schaden, ben fie anrichteten, vielfach mimogen. Durch die Rreuzzüge traten bie Bölfer, vorzüglich bes fühmeftlichen Theiles von Europa, in nähere Berbindung; eine felbständige Entwidelung ber Rationalitäten murbe vorbereitet; die Einheit des Staates mehrte fich, indem die Macht ber Rönige burch bie Berminderung ber Gewalt bes Berreuftandes und ber inneren Fehben flieg; tas Emportommen bes Bürgerstandes wurde erleichtert und beschleunigt, indem fich in Europa ein handelsvertehr ausbildete, ber ben Städten große Reichthumer zuführte, mabrent ber 21bel bes Landes burch bie foftspieligen Büge nach dem Orient verarmte; ber Gefichtsfreis bes menichlichen Geiftes wurde burch ben reichen Buwachs neuer Renntniffe erweitert, ber Ginn für Runft und Lebensgenuß gewedt und genährt, und, was tie Sauptfache im Großen war, ber biejen Unternehmungen ju Grunde liegende Gebante entband bas Bolt von Billenlofigfeit, Stumpfheit und Anechtichaft und ließ baffelbe bie bobere Bestimmung ber Menschheit in bammernbem Morgenlichte ahnen; mit bem Bewußtwerben bes Glaubens begann bie Entfaltung großer Rräfte; bas innere Dinbernift fortichreitenber Bervolltommung bes Staatslebens war gehoben (vgl. 28 achler, Lehrbuch ber Geschichte G. 255).

Bir wlirden die Grenzen des uns zugemeffenen Raumes überschreiten, wenn wir bier auf die wohlthätigen Holgen, die aus den Kreuzzügen für den Staat, die Fürften und einzelnen Stände, für Handel und Gewerbe, für Poefie und Kunst, sowie für die Bellsbildung im Allgemeinen erwuchsen, weiter eingehen wollten; wir beschränken uns baber, dem Zwede der Real-Enchslopädie gemäß, auf den bedeutenden Einfluß, den sie auf die Theologie und Kirche geübt haben. Zunächst war es die Erhebung der geistlichen Macht über die weltliche, welche durch die Rämpfe für den Glauben, bei denen alle Classen ohne Unterschied in frommer Begeisterung dem Gebote der Kirche gehorchten, besördert wurde. Da die Leitung dieser großen Unternehmungen vom Ansange an den Händen der Pählte anvertraut war, so lag darin schon eine Ueberlegenheit terselben über die weltliche Macht, weil alle Krenzsahrer, selbst die Könige und Kaiser nicht ausgenommen, sich durch ihr Gelübbe als Soldaten Christi, oder was dasselbe ist, ber Rirche und ihres Oberhauptes in Rom, von dem Willen des Sabstes abhängig machten. Zwar erfannten es die Bählte sogleich, wie wenig es ihrem Verheile gemäß ien, versonlich an den Unternehmungen der Krenzsheere Theil zu nehmen; aber sie über-

### Areuzzüge

trugen ihre Gewalt besonders ernannten Legaten, die bei denfelden ihre Stelle vertreten mußten und deren Dienste sich so nühlich erwiesen, daß die Bähfte später mehrere Geisteliche zu Legaten wählten, welche von ihnen in alle Länder gesandt wurden, um die Gewalt der Metropolitaue und Bischöfe zu beschränken und die pähftliche Macht überall zu beschitigen (vgl. d. Art. Legaten).

Aber die Kreuzzüge trugen nicht allein wesentlich dazu bei, die pähftliche Macht über bie weltliche ju erheben, fondern fie beförderten auch burch bie Ausbildung bes Legatenwesens, durch die Einführung der bischöflichen Bicarien und durch bie Entstehung ber Episcopi in partibus infidelium (j. b. Artt.), ju ber fie bie nachfte Beranlaffung gaben, die pähfliche Allgewalt über ben Rlerus. Ebenfo wurden fie eine hauptquelle ber Bereicherung fomohl für ben romifchen hof als für bie Geiftlichkeit überhaupt, indem sie nicht nur ben Bähften den Borwand ju mannigfaltigen Gelbforberungen an die Bölter und Staaten barboten, fonbern auch bie meisten ber Anführer und noch mehr die geringeren Theilnehmer ber Rreuzbeere zur Beräußerung ober Berpfändung ihrer Besitzungen an die Kirche und die wohlhabenben Rlöfter zwangen, um das zu ihrer Ausrüftung nöthige baare Geld zu erhalten. Da bie Rreuzzüge zur Bertheidigung ber chriftlichen Religion gegen bie Ungläubigen unternommen wurden, fo mußten fic mit ihrem Beginne ben Raratter von Religionstriegen annehmen und als solche nothwendig eine Intoleranz hervorrufen, welche sich vorzüglich gegen die gleichzeitig entstandenen und weit verbreiteten Setten, namentlich ber Ratharer und Baldenfer, richtete und burch bie von ben Babften angeordneten Reperstrafen und Reperverfolgungen bie Dacht berfelben angerordentlich hoben.

Eine mächtige Stütze erhielt sobann die auf die angebentete Weise begründete und befestigte Macht ber Pählte im Zeitalter ber Kreuzzüge besonders an den Mönchsorden, welche seit der Reform von Elugny unmittelbar vom Pabste abhingen. Faft gleichzeitig mit dem ersten Kreuzzuge waren die Camaldulenser, Karthäuser, Cisterzienser, Prämonstratenser und Karmeliter entstanden; noch wichtiger aber wurden die unter Innocenz III. gestifteten Bettelorden ber Franzistaner (1210) und ber Dominikamer (1215), welchen letzteren die den Bischöfen gänzlich aus den Händen gewundene Juquisition übertragen wurde.

Somit waren es die Kreuzzüge, welche hauptfächlich dazu beitrugen, daß es dem beharrlichen Streben ber Bäbste gelang, ben von Gregor VII. gegründeten Bau der römischen Hierarchie aufzuführen und das gauze Abendland zu einem christlichen Staatenvereine unter der Herrschaft der Kirche zu gestalten. Gleichwohl darf dabei nicht übersehen werden, daß andererseits dereits am Ende dieser folgenreichen Unternehmungen ein Rampf für die Reformation der Rirche begann, welcher mit der dieselben angeregten und gesörderten Auftlärung der Bölter und Kräftigung der Staaten die Hierarchie mehr und mehr untergrub und die Macht der Bäbste endlich brach.

Bas den Einfluß der Arenzzüge auf die wissenschaftliche Theologie betrifft, so war derselbe zwar nur mittelbar und von geringerer Bedeutung, als der Einfluß auf die Kirche; doch trugen diese Unternehmungen dazu bei, daß mehrere Schriften des Aristoteles bekannt und in's Lateinische übersetzt wurden, wodurch die Lehrer der mittelalterlichen Scholastik und mit ihr der Theologie eine erwänschte Anregung zu schärferem Nachdenken erhielten.

Quellen. Aus dem großen Reichthume der Quellen und Bearbeitungen der Rreuzzüge heben wir außer den bereits angeführten Schriften folgende befonders hervor: Albertus s. Albericus Aquensis, de passagio Godofredi de Bullione et aliorum principum, libri XII. (reicht bis 1121) ed. Reiner Reinerus, Helmst. 1584. 4.; Fulcherius, gesta peregrinantium Francorum (bis 1124); Wilkelmi Syrii historia rerum in partibus transmarinis gestarum, libri XXIII.; und Jacobi de Vitriaco historia Hierosolymitana in Jacob Bongars Sammlung: Gesta Dei per Francos s. orientalium et regni Francorum Hierosolymitani historia, II Tomi, Hanoviae 1611. — Friedrich

## Rrieg - Rriegsbienfte

Billen, Geschichte ber Kreuzzüge nach morgenländischen und abenbländischen Berichten, 7 Bbe.; J. Michaud, Hist. de croisades, Paris, 6 voll., übersetzt von Ungewitter, 7 Bbe.; Fr. v. Raumer, Geschichte ber Hohenstansen, Bb. 1 ff.; Ludw. Hafen, Gemälde der Kreuzzüge nach Balästina, 3 Thle.; F. v. Fund, Gemälde aus dem Zeitalter der Kreuzzüge, 3 Thle.; H. v. Sybel, Geschichte des ersten Kreuzzuges, 1841. — Herren, Bersuch einer Entwicklung der Folgen der Kreuzzüge für Europa, in dessen bisterischen Berten, Thl. 2; Regendogen, comment. de fructibus, quos humanitas, libertas, mercatura, industria, artes atque disciplinae per junctam Europam perceperint e sacro bello. Amst. 1809. G. Klippel.

Rrieg, ob ben Chriften erlaubt. — Rriegsdienste ber Geiftlichen. — Die beiden Artifel, obichon ber eine ber Moral, ber andere bem Recht zugewandt, mögen wohl mit- und ineinander besprochen werden; benn das Geschichtliche ift gemeinjam, die Prinzipien, wenngleich das einemal in Pflichten, das anderemal in Borrechte auslaufend, die gleichen oder nahe verwandt.

Die Frage, ob ben Chriften ber Rrieg erlaubt, gerlegt fich in bie boppelte: ob driftliche Obrigteit Rrieg führen burfe und ob ein chriftlicher Unterthan feiner Obrig= teit gum Kriegstienft verpflichtet jen. Das 2. I. ftellt bie Bejahung außer Zweifel (Di= daelis moj. Recht §. 175 n. f. Ewald, Gefch. b. B. Ifrael). Das neue verneint und werwehrt nicht. Johannes ber Täufer (Luf. 3, 14.) weist bie Rriegsleute jur Buffe burch Berlaffen nicht ihres Berufs, fondern ber fündlichen Gewohnheiten an bemfelben; Jejus ftelt an Die gläubigen Rriegsmänner (Matth. 8, 5. 20pg. 10, 1.) fein Anfinnen, ihren Dienft m verlaffen; bie Dbrigteit wird als Edwertträgerin anerfannt (Rom. 13.); bem Einzelnen mar Enthaltung von Privatrache bis zur äußerften Gebuld (Datth. 5, 38 u. f.) als Pflicht vorgehalten, nicht aber bie Gegenwehr burch Borftellung (3ob. 18, 23.), noch Die Beigiehung brüderlicher ober gemeindlicher (Matth. 18. 1 Ror. 6.), noch Buflucht gur ebrigfeitlichen Sülfe (Nom. 13, 4. 20pg. 25, 11.) verboten. Allerdings pflangt bas Chrisftenthum ben Friedensfinn zwijchen ben Einzelnen und zwijchen ben Bölfern, gleichwie es auch Freiheit und Uchtung ber Perfonlichteit pflangt, aber in gefeglich = gebietenber form ichafft es weber Stlaverei noch Rrieg ab; und verwehrt es ber Obrigfeit nicht, ibr Schwert ju brauchen, fo tann auch ber Unterthan an Diefem Buntt ber Dbrigteit nicht ben Geborjam verjagen, wogu er ihr verpflichtet ift.

Die in ben ersten driftlichen Jahrhunderten berrichende ftarte Ubneigung gegen ben Rriegsbienst beruft fich zwar auf neutestamentliche Stellen, namentlich auf bas Wort Jein ju Betrus: "wer Menfchenblut vergießt" n. f. f., aber ihr liegt in ber That noch gang Underes ju Grund: einmal bie vom Staat ausgestoffene Religion entichlieft fich ichwer, Die Intereffen bes Staats bis ju biejer Betheiligung mit Leib und Leben gu ten ibrigen ju machen; für's andere fchredt ber mit bem Rriegsbieuft verflochtene Bobentienft von jenem ab. Letteres aus Tertullian erfichtlich und zwar bem vormontaniftis ichen (de idololatria cap. 19.) wie bem montanistischen (de corona militis cap. 11.). In ersterer Stelle verbietet er auch bas Dienen als gemeiner Solbat, obgleich bieje nicht wie bie böheren Stellen bei Opfern und peinlichem Berjahren amtlich betheiligt waren; genug, bag bie Feldzeichen ber römischen Legionen Götenbilder hatten: non convenit sacramento divino et humano, signo Christi et Diaboli, castris lucis et castris tenebrarum: non potest una anima duobus deberi, Deo et Caesari. Noch ftärfer in ber andern Edwift (zum Eduts eines driftlichen Soldaten, ber bei einer feierlichen Gelegenheit ben Seftfrang nicht auffeste und wegen ungeitigen Martyriums von vielen Ebriften getabelt murbe): licebit in gladio conversari, domino pronuntiante gladio periturum, qui gladio fuerit usus? Et proelio operabitur filius pacis, cui nec litigare conveniet? et vincula et carcerem et tormenta et supplicia administrabit, nec suarum ultor injuriarum? Goll ein Chrift, ber bei Tag bie bofen Geifter mit Berwänfchungen vertreibe, bei Racht ihre Tempel hüten, gelehnt auf ben Speer, mit welchem Chrifti Seite burdbobrt worben? u. f. f. Dan fieht bier bas hervortreten von Bedenflichfeiten

Real-Gnehllopabie für Theologie und Rirche. VIII.

gegen Betheiligung am Krieg, die mehr in ceremonialen als sittlichen Gründen wurzeln, ein Aufleben jenes jüdischen Eifers, welchem einst römische Feldzeichen in Jerusalem und der goldene Adler des Herodes auf der Tempelpforte ein Greuel waren (Josephus de bell. jud. lib. I. cap. 33. II. cap. 10.). Zugleich geht aber aus Obigem schon, wie aus Tertullians bekanntem Wort: navigamus et nos vobiscum et militamus (Apol. c. 42.) und selchst aus der späteren Sage von der legio sulminatrix, deren Aufänge schon bei Tertullian (ad Scapulam cap. 4.) sich ansetzen, hervor, daß trotz des Widerspruchs der Kirchenlehrer und des kirchlichen Bewußtschns Christen im Heere nicht selten vienten.

Baren es aber vornehmlich die zwei genannten Gründe, welche ben Kriegsbienft meiden bießen, fo erklärt fich die ichnelle Umftimmung der Anfichten, fobald das Chriftenthum zur Staatsreligion geworten war, auf natürliche Beise. Das X in der Bision Constantins, die Bertauschung des Ablers mit dem Kreuz auf ben Feldzeichen der römischen Legionen ist die Symbolisirung der dem freundlich gewordenen Staat zugewandten. Jutereffen ber chriftlichen Rirche, vor beren Bewußtfeyn von nun an die Kriege bes Staats und die Dienftleistungen bei benselben selbstverständlich und pflichtgemäß werden. Augustin icon hat ganglich teine Bebenten mehr für feine Berfon und Gründe genug, folche Andern zu benehmen, z. B. ep. 138. ad Marcellinum cap. 12. bas aus Matth, 5, 39. genommene mit ben Borten: praecepta patientiae non tam ostentatione corporis quam praoparatione cordis sunt retinenda, mit Berufung auf bas eigene Berhalten Jeju Joh. 18, 13., Pauli Apg. 23, 3., auf den Täufer Lut. 3, 14. — quibus proprium stipendium sufficere debere praecepit militare utique non prohibuit. (Dagegen einft Tertullian: etsi adierant milites ad Joannem ... si etiam centurio crediderat, omnem postea militem Dominus in Petro exarmando discinxit: mährend Augustin felbst für den Schwerthieb Betri eine vorbildliche Bedentung findet contra literas Petiliani lib. 2. cap. 88.) Als eine Wohlthat erscheint ihm der Krieg, denn cui licentia iniquitatis eripitur, utiliter vincitur, quoniam nihil est infelicius felicitate peccantium, qua poenalis nutritur impunitas et mala voluntas velut hostis interior roboratur; und der Baffendienft als Gott wohlgefällige Anwendung einer Gottesgabe: virtus tus etiam ipsa corporalis donum Dei est; sic enim cogitabis de dono Dei non facere contra Deum (ep. 207 ad Bonif, cap. 4.). - Quid culpatur in bello? fragt er an einem andern Ort (c. Faustum lib. 22. cap. 74. et 75.) an quia moriuntur quandoque morituri, ut dominentur in pace victuri? hoc reprehendere timidorum est, non religiosorum; ja bess Frommen fcabe nicht, auch unter einem gottlofen Fürften in einen ungerechten Rrieg zu ziehen, weil er bamit nur ber von Gott gesetten Obrigkeit gehorche, welche ihre Berantwortung für fich trage, ita ut fortasse reum faciat regem iniquitas imperandi, innocentem autem militem ostendat ordo serviendi. So febr accord mit dem, was das Bedürfniß des Staats erheischt, ift die religiöfe Meinung über Krieg und Kriegsdienft in ter römischen Staatstirche geworden.

Ganz verschwunden find übrigens die idealen Ansichten nicht; sie leben nicht bloß als Zweisel in einzelnen zärteren Gewissen fort, wie Augustins Bemühung sie an beschwichtigen beweist, sondern von nun an finden sie Juslucht bei einem ausgesonderten. Theil der christlichen Gesellschaft, dem Rlerus. Was einst Origenes allen Christen zuschwicht der Greutliche Geschlecht, das mit seiner geistlichen Wassennen: burch sein größere Dienste als die Soldaten leiste und die triegstiftenden Dämonen: durch sein Gebet in die Flucht schlage, vom Kriegsdienst eremt sehn müssen, sagenden wir ziehen zwar nicht unter dem Kaiser in's Feld, auch wenn er uns dazu zwingen wollte, aber wir ziehen für ihn in's Feld, indem wir abgesonderte Lager der Frömmigteit unter Flehen zu Gott aufschlagen" (o. Celsum VII, 73. 74.), das ward jetst Grundlage für die Immunität des priesterlichen Standes. In der römischen Staatstirche, nehmen die Kleriter zum Kriegsdienst die Stellung ein, welche früher die Christen alssolche eingenommen hatten; der Dienst am Heiligthum verbietet die Berunreinigung durch

## Rrieg - Kriegsbienfte

Menichenblut. Doch nicht die gleiche Stellung zum Krieg an fich. 3m Gegentheil, je mehr Berflechtung ber firchlichen und ftaatlichen Intereffen, je mehr Billigung bes Kriegs und wenn berjelbe beiduifche Dachte betrifft, felbit Aufmunterung zum Krieg. Dan tann ben Gang ber Borftellungen verfolgen burch bie Ausführung und bie Citate in Gratians Causa 23. de re militari et bello. Boran bie evangelischen Grundfäte von ber Feindesliebe und Berjöhnlichfeit, hernach Berufung auf 2. I., fophiftifche Eregeje tes neuen, Anführungen ans ben Rirchenvätern und endlich als Refultat Die zwei Gate: 1) Kriegführen ift an fich feine Günte, es gibt vielmehr löbliche und verdienstliche Kriege. 2) Die Klerifer bürfen zwar nicht felbft bie Waffen ergreifen, aber andere biegu autreiben. Dabei wird freilich bie unmittelbare Aufforderung zum Blutvergiegen verboten (c. 28. C. 23. qu. 8.). Dies bie boetrinaren Grundfate im Mittelalter und aus ihnen fliegend bas bie Ubfegung bes militirenten Rlerifers gebietente und bie Aufnahme Golder, welche früher als Chriften militirt batten, in ben Klerns verbietenbe Gejets, eine Fregularität, aus bem defectus perfectae lenitatis bergeleitet und beute nech als folde anerfannt (Richter Unfl. 4. §. 94. Ret. 12.). 5lsot.

Indeffen beweifen bie oftmaligen Wiederholungen und Strafandrohungen (apost, can. 82. - c. 4. C. 23. qu. 8. - Conc. Tolet. IV. c. 45. ann. 633. - Conc. Meldense cap. 37. ann. 845. - cap. 2. X. de vita et honestate clericorum. - c. 25. X. 5, 39. -Dist. L. c. 61. L.I. c. 2. - Cadienipiegel Budy 3. Art. 2.), bag bie Neigungen vieler Rlenter mit bem Berbet nicht felten im Widerftreit gestanden find. Mug boch ichen Utharanns flagen: was haben Bijdböje mit dem Krieg ju ichaffen? - Drei Urfachen wirften taju mit: Belotismus, bem bas weltliche Schwert gegen Reber ju langfam arbeitete, Rothmehr jur Beit bes Faustrechts und endlich bas Feudalwejen (vgl. Sud noofvlor ecclesiasticum, sive episcopus miles, in veteri ecclesia invisus von Raspar Ziegler, Bittenb. 1672). Dan bente an Die Dondshaufen, welche ju Chryfoftomus Beit mit hijerlichen Bollmachten in ben Provingen umbergieben, um alle Spuren bes Gögentienstes ju vertilgen, an ihre Gewaltthaten bei ben bogmatifchen Rämpfen ber orientalichen Rirche. Bas bier rober Unfang, wird fpater ausgebildetes Spftem; in ben Preuzzügen zeichnen fich manche Bifchöfe militärifch aus (Raumer, Sobenftaufen. Buch 1. hauptft. 5. B. 3. 5. 1. B. 5. 5. 5.) und Dieje beiligen Rriege werden Beranlaffung, tag endlich ber Rrieg jelbit feine fanonische, innerfirchliche Bertretung in ben geiftlichen Rittererben, Diefer Blüthe des friegerifchen Geiftes ber mittelalterlichen Rirche findet. Iber auch ichon vor ben Kreuzzügen finden wir 3. B. einen Bijchof Anepos als Feld= berm ber Franken gegen die Echwaben im Jahr 712. 3m Jahr 865 muß Nifolaus I. Die Rehrzahl ber fräntischen Bifchofe tabeln, bag fie unter bem Borwand, bie Ruften gegen Seerauber bemachen ju helfen, von einer Synobe meggeblieben waren (c. 19, C. 23. qu. 8.). Es liegt in ber gangen Urt, wie Grundbefit zu erwerben und zu bewahren in, bag ber Rlerus geneigt wird, feiner Immunität ba ju entfagen, wo fie ihm ein oinderniß wurde, in Leben eingutreten, baber: ecclesia clypeum non respuit (jus alemann. feud. cap. 1,), zumal wo bas abelige Blut mit in's Spiel tommt ("ein jeglich Biaff, ter von Rittersart ift, ber mag woll behaben gebn ju finen Lube." ebend. cap. 3.). Treb mannigfachem Witerfpruch firchlicher und bürgerlicher Gefetgebung weiß fich baber ter höhere Rlerus in bem friegerischen Gebiet bes Feudalwejens festzuseten, feines liftigen Privilegiums fich ju entängern. Denn in ber That ftellte ein bie Beerfolge kiftenber Bijchof eine boppelte Anomalie bar: erftlich war feine Rirche, als muftifche Berfon, lebensunfabig; biefem Dangel half fie ab burch Stellung eines Provajallen (G. L. Boehmer, principia jur. feud. §. 94.); als Brovafallen ftellte fie aber bann einen feichen, welcher feinem perfönlichen Berhältniß nach unfähig war, ben Bifchof - eine Ueberichreitung ber tanonischen wie eine Anonahme von ben Feubalgeseten. Go mächtig wirtte bie firchliche Utilitätsmarime und Die Sitte ber Beit. - Jener Speer, um beffen willen einft tem Tertullian alle Speere als unheilig erichienen, war freilich unterbeg bem Arengheer, welches ihn burch besondere Offenbarung in ber Beterstirche ju Antiochien

6\*

entbeden follte, zu einem heiligen Siegeszeichen geworden (Raumer, Buch 1. hauptft. 5. und 2. Beilage: die Legende von ber heiligen Lanze zu Antiochien).

Daß solche äußerste Berweltlichung nicht Tabel und Reaktion von Seiten des christlichen Sinnes gefunden hätte, darf man nicht meinen; wie sich aber das Gewissen berer, die in ihr lebten, zurecht zu sinden wußte, zeigt eine Erzählung in der Ehronik Alberts von Stade 1172, wie Erzdischof Christian von Mainz, Barbarossia's Feldherr, bei einem Einfall in das Gebiet von Bologna neun Feinde in Einem Treffen erschlug, doch nicht mit dem Schwert, was gegen Christi Wort an Betrus, sondern mit einer breitantigen Reule (Boehmer, J. E. P. Lib. III. tit. 1. §. 61. vgl. Raumer Buch 4. Hauptst. 7. zum Jahr 1174. — Bensen, Bauernkrieg S. 485).

Mit bem alten Lehenswesen, und mit bem alten deutschen Reich, und feitdem nur noch in dem römischen Bischof eine Duplicität der Person vorhanden, ist für den höheren katholischen Klerus alle Collision zwischen den Sazungen des kanonischen Rechts und dem zeitlichen Interesse gefallen; jetzt handelt es sich nur noch davon, ob und wie weit auch solche, welche Priester werden sollen, zur Theilnahme an der allgemeinen staatsbürgerlichen Wehrpflicht zuzuziehen sind, was in verschiedenen Staaten verschiedene Behandlung findet.

Bas die evangelische Kirche betrifft, so sollte tieselbe in Deutschland bald nach ihrem Beginn Anlag finden, fich über bie Frage, ob Krieg ben Chriften erlaubt fey, auszusprechen, burch ben Bauernaufruhr und bie Einfälle ber Türken. In beiden Fällen zweifelten bie Reformatoren nicht an ber Rechtmäßigkeit und an ber Pflicht, ju ben Baffen ju greifen, und fie bekämpften namentlich auch bie Einwendungen, welche von ber feindseligen Stellung bes Kaifers zu bem Evangelium bergenommen waren. Die Augsburger Confession fpricht fich hierüber im Urt. 16. unumwunden aus: docent .. quod Christianis liceat . . jure bellare, militare ... damnant anabaptistas, qui interdicunt haec civilia officia Christianis; damnant et illos, qui evangelicam perfectionem non collocant in timore Dei et fide sed in deserendis civilibus officiis. Ein Grundfat, welcher auf der ächt christlichen Forderung, die Welt nicht durch Flucht vor ber Belt, fondern burch muthiges, verflärendes Gingeben in ihre Berhältniffe ju überminden, fußt und mit ber ganzen Anschauung ber evangelischen Kirche von Staat und Obrigkeit in Harmonie steht. — Darin unterscheidet sich aber bie bentsche von ber calvinischen, wie lettere einigemal in Schottland und England aufgetreten ift, daß fie ben Religionsfrieg grundfatmäßig nicht will, während die Buritaner, Covenanter z. benfelben für Pflicht hielten, und fich dafür auf ben friegerischen Borneseifer bes A. T. wider Gögen-Dienft beriefen.

Nur einzelne Setten suchen sich dem Kriegsdienst zu entziehen aus Abschen vor Bintvergießen. Und gleichwohl haben selbst die Quäker während der nordamerikanischen Freiheitskriege sich dazu verstanden, zwar kein Geld zu Bulver, aber doch zu "Waizen, Getraide und andern Körnern" zu geben (Reinhard, Moral §. 340, Rot. c.) und hat damals ein von Quäkern gesührtes Schiff einen feindlichen Kaper, um ihn nicht beschiefen zu müssen, in Grund gesegelt, angeblich, weil er ihm ungeschickt in den Weg gekommen. Da ist das Baterlandsgesühl durch die Ringmauer des Separatismus auf Schleichwegen eingebrungen. In einigen Ländern bulbet man die Abschnderung gegen Abzug an bärgerlichen Rechten oder Lossauf mit Geld (Mennoniten); es ist aber auch vorgekommen, daß den Conscribirten die Wahl zwischen Caferne und Juchthaus gestellt und letzteres beharrlich vorgezogen wurde (Separatisten in Witrttemberg zu Ansang dieses Jahrhunderts).

Die evangelische Sittenlehre erklärt sich von verschiedenen Standpunkten ans für die Erlandtheit des Kriegs. Reinhard a. a. D. coll. §. 244. und §. 302., der freilich soweit geht, den Gehorfam gegen einen Regenten, welcher seine Landeskinder in fremden Sold verhandelt, als christliche Bürgerpflicht darzustellen, freilich mit schwachere Gründen, da von Bärgern nicht die Rebe ist, wo die Unterthanen als Baare behandelt n. Ummon, Sandbuch ber driftlichen Gittenlehre §. 181., welcher ben Rrieg rechtfertigt, bag eine Enticheidung bei Irrungen gwijchen Böltern immer beffer 18 gar teine, übrigens nur ben Bertheidigungs:, nicht aber Bertilgungs-, Bestraund Unterjochungstriege für erlaubt und fich gegen die Unficht erflärt, welche n Rrieg höhere Schidung ficht. Tiefere Begründung bei Barleg, Chriftl. Ethit. 4. C. 250. "Auf ber Anertennung göttlicher Führung ber Bölfergeichichte, gott= Baltens im geordneten Bollsbeftande und einer göttlichen Berechtigung bes Bolls, enichlicher Bethätigung Die gottliche Wohlthat bes nationalen Befitftandes gegen vidergöttliche Beeinträchtigung an mabren, liegt bem Chriften Die chriftliche Frent zum Kriege. Denn im Kriege erscheint Beides zugleich: bas Uebel und bie e felbstijcher Zerrüttung ber Bölfer und bas Gut und bie Wohlthat einer waltenben ben Gerechtigfeit auf Erben. Und bas Anertennen Diejes göttlichen Baltens bleibt Thriften, auch wenn er im Krieg bes eigenen Boltes nur einen felbstverschuldeten tt ju gerechter Büchtigung feben müßte, ftatt in ihm einen Gieg göttlicher Geteit, eine Führung zum irbifchen Gedeihen feines Bolles hoffen zu biltfen u. f. f. taleftijche In- und Auseinanderwicklung ber betreffenden Momente mit geiftvollen n bei Och leiermacher, Die driftliche Gitte G. 273 n. f.; ihm ift ber Rrieg ein bes reinigenden handelns eines Staates auf ben andern, woburch ber verlete suftand in Ermangelung eines höheren Richters über beiden von bem beschäbigten Ramens ber völferrechtlichen 3bee mit funlich gwingenden Mitteln berguftellen t wird; alfo nur Bertheidigungstrieg und nur berjenige fittlich berechtigt, ber in Tenteng im Berhältniß ju ber Berletjung fteht und auf ber 3bee ber Bieberherg Des völlerrechtlichen Buftandes ruht. Eben baber auch ber Buchtigungefrieg t gegen barbarifche und corrumpirte Staaten, welche fich für bie politifche Entng ber übrigen ungugänglich machen. Ochleiermacher, gegen bie Lobesftrafe, beben Einwand vom Menfchen = Tobten im Rrieg Damit, bag bies nicht Ubficht, n zufälliges Mittel fen und nennt bie beutige Rriegführung ebler burch Unmenvon Geschütz, b. b. burch Beranlaffung bes Gegnere, fich vor ber Entwidlung Daffe von naturfräften gurudgugieben, und nur ben Borpostentrieg und bie Bering von Scharfichuten, wobei es auf ben einzelnen Feind abgesehen (bennach bie um neufte Rriegführung) undriftlich. Den Einzelnen verpflichtet Schleiermacher, Ruf ber Dbrigteit ju folgen, felbft mo er ben Krieg für ungerecht halte, weil fonft fenhaftigteit jur Empörung und Staatsauflöjung führe und in einem Staat, ba wienst nicht freies Gewerbe, fondern allgemeine Kriegspflicht, feb niemand ju t, ber aus Gemiffensifrupel für fich felbit Ausnahme fuche. - Bgl. wie Segel, whilosophie §. 324 u. f. bas Jammern über Rrieg verspottet, bei welchem boch bie erheit zeitlicher Dinge, fonft erbaulich gepredigt und mit Rührung geglaubt, "in von hufaren mit blanten Cabeln gur wirflichen Sprache fommt und es Eruft wird;" übrigens bie höhere Bedeutung findet er barin, "bag burch ihn bie fittliche bheit ber Bölter in ihrer Indifferen; gegen bas Festwerben ber endlichen Betheiten erhalten wird, wie bie Bewegung ber Winte bie Gee vor ber Faulniß rt, in welche fie eine bauernde Rube, wie bie Bölfer ein bauernder ober gar ein Friede (Rant) verjegen würde." Go bie Philosophie. Bom driftlichen Standaus wird nicht verfannt, bag bie großen Böltertriege wirflich eine luftreinigende ichaft haben und bas Sichverfesten ber fich absondernden Glieder am Leib ber cheit unterbrechen; aber nothmendig werden Dieje Reattionen ber focialen naturt nur zum Erfatz eines fittlichen Mangels im Bölferleben, bes Mangels an ber aftigen Regation und 3bealität, wie fie ber Geift ber Liebe und feine verjöhnende, erne mit dem Raben verbindende Birtfamfeit bervorbrachte, mare er nicht burch unde gehemmt. niemals wird ber Rrieg ber driftlichen Gemeinde als vernünftige queng bes Staats und ber Staatenverhältniffe, fondern immer nur als ein aus Dagmifchentreten bes irrationalen Bringips, bes Bojen erflärliches unvermeibliches

Uebel, taher die Betheiligung am Krieg zwar als Bürgerpflicht, der Krieg selbst aber als Zengnift der Sündenschuld erscheinen.

Daß evangelische Geistliche zum Kriegsbienst verpflichtet werden, hindert kein Gebot noch Grundsatz der Kirche. "Darum, wenn die Obrigkeit vom geistlichen Stande haben will, daß sie mit in's Feld treten, sind sie es schuldig, wie die andern, wiewohl sich die Pfaffen wider Gottes Ordnung sein aus der Schlinge ziehen und von aller Obrigteit Gebot frei seyn wolleu" (Luther). Es entspricht aber dem Wessen von aller Obrigwo das heer aus Söldnern besteht, der Geistliche sich nicht betheiligen darf, wo ans Geloosten und wo Stellvertretung möglich, nicht herbeigezogen werden soll, wo aber Kriegsdienst allgemeine Pflicht ist durch Staatsgeseh ver wird burch Landesnoth, tritt beides ein, sollen und dürfen. Daher in einigen Staaten die Theologen bei Landwehr und Referve, in andern (Preußen) pflichtig wie die übrigen Studirenden. — Bedeuft man, daß die Einreihung gebildeter Jugend Geist und Sitte des heers veredelt und das muthwillige Kriege deste weniger möglich werden, je weniger Unsnahme vom Dienst ist, weil dann, die zum Krieg treiben, sich selbst mit treiben, so muß man in der allgemeinen Kriegsdieusschuppflicht eine Bürgschaft und Mittel des Friedens erfennen. A. Hander.

Rrieg und Rriegsheer bei ben Hebräern. Ifrael war zwar kein eroberndes Bolt, sondern, nachdem es einmal mit dem Schwert in der Hand vom Lande der Berheißung Besitz genommen und sich barin festgesetzt hatte, lag es mehr den Rünsten des Friedens, dem Ackerbau, ber Biehzucht, der Bodenkultur und dem handel ob; aber dennoch war es theils durch die langdauernden Kännpie mit den frühern Bewohnern Kanaan's, theils durch die nachfolgenden Fehden mit ben friegs- und raublustigen Nachbarn, mit Ammonitern und Moaditern, Edomitern, Philistern und Sprern, fast beständig zur Kriegsührung veranlaßt, ja seit David trat es sogar erobernd in Vorderassen auf und blieb von da an mehr oder minder anhaltend in die großen Kriege ber vorderassiatischen Weltreiche ber Assucht, Legypter, Perser und griechischen Sover verwickelt, indem Palästina's Weltstellung es mit sich brachte, daß so oft auf seinem Boden die Kämpfe jener Monarchieen ausgescheten wurden. Daher ist venn in der heil. Schrift viel von Krieg und Kriegsühren die Rede, und im Folgenden soll nun in Kürze Tasjenige zusammengestellt werden, was zur Erläuterung der einschlagenden Bibelstellen dienen tann.

Ubgesehen von einzelnen Streifzügen und Gefechten zur Abwehr plöplicher Ueberfälle von Feinden, begann man den regelmäßigen Feldzug gewöhnlich im Frühjahr (2 Cam. 11, 1.; vergl. Jos. Antt. 7, 6, 3.); in wichtigen Fällen suchte man vorber burch bas hohepriesterliche Dratel (Richt. 1, 1; 20, 18 ff. 1 Sam. 14, 37; 23, 2; 28, 6; 30, 8.) ober burch einen Propheten (1 Kon. 22, 6 ff.) den Billen Gottes zu erforschen, ob bie Unternehmung gewagt werden folle, wie 3. B. auch bie Chalbäer vor bem Feldjuge bas Loos befragten, Ezech. 21, 26 ff. Dem Beginn ber Feindseligkeiten gingen mitunter, boch nicht immer, Unterhandlungen und bei deren Fehlschlagen förmliche Rriegserklärungen voraus (5 Doj. 20, 10 f. Richt. 11, 12 ff. 2 Kön. 14, 8. Jos. Antt. 4, 8, 41.). Angesichts ber Feinde angelangt, wurde gelegentlich noch ein Opfer gebracht (1 Sam. 7, 9; 13, 9 ff.), und ber König (2 Chron. 20, 20.) ober ein Briefter (5 Ddof. 20, 2 ff.), beren immer Einige bas heer begleiteten (2 Chron. 13, 12. 14. Num. 10, 9; 31, 6.; von einem besondern Feldpriefter fpricht aber erft ber Talmub), munterten bas Rriegsvoll zum Kampfe auf. War durch den Schall der heiligen, aus Silber gefertigten Trompeten (תעצרות, 4 Moj. 10, 9. 2 Chron. 13, 12. 1 Matt. 16, 8. 1 Rorinth. 14, 8.; vergl. 30f. 6, 4 ff., wo fie 'and i, ja, wohl von ihrer Form, and gran" genannt find) bas Zeichen zum Angriffe gegeben, fo begann fofort unter lantem Rriegsgeschrei (30j. 6, 20. 1 Sam. 17, 52. 3ej. 42, 13. 2m. 1, 14. 3er. 4, 19; 49, 2. G. 21, 27. -Der Rampf. In Schlachtordnung (גערקה), 1 Sam. 4, 2; 17, 8. 20 f. Richt. 20, 20. 30.) ftand das heer entweder einfach in Linie, ober in brei haufen, einem Centrum und zwei Flügeln (Jef. 8, 8, und dazu Gefenius, Bb. I, S. 336; Richt. 7, 16, 20. 1 Cam. 11, 11. 2 Cam. 18, 2. Siob 1, 17. 1 Matt. 5, 33. 2 Matt. 8, 21 ff.);

and ein hintertreffen wird erwähnt 3of. 8, 13 f., val. 10, 19. Die angewandte Rriegshunft war nicht fehr entwidelt: bediente man fich auch gelegentlich einer Kriegslift (2 Ron. 7, 12. in fpåterer Beit, 3. B. Jos. Bell. Jud. 3, 7, 13. 20. 28.), fuchte man mitunter burch Ueberrumpelung (Richt, 7, 16 ff.), ober burch Sinterhalte (3of. 8, 2, 12. Richt. 20, 36 ff.), ober burch Umgehen ber feindlichen Linie (2 Cam. 5, 23.) fich ben Gieg ju verschaffen, auch wohl burch Spione bie Stellung und Stärte ber Gegner ausgutunbichaften (30j. 2; 6, 22. Micht. 7, 10 ff. 1 Cam. 26, 4. 1 Maff. 5, 38; 12, 26.), fo entichieben boch meift, felbft in ben fpätern Beiten, wo man's mit ber Strategie ber bellenifchen Sprer ju thun hatte (3. B. 1 Maff. 6, 33 ff.; 9, 11. 45; 10, 77 ff.; 12, 28.), tie perfonliche Tapferteit, Rraft, Gewandtheit und Schnelligfeit ber mit entblösten Armen (vgl. Egedy. 4, 7. 3ef. 52, 10.) Mann gegen Mann Rämpfenden bie Echlacht (2 Sam. 1, 23; 2, 18. 1 Chron. 12, 8. 2m. 2, 14 ff., wo baber jene perjönlichen Kriegstugenden gerühmt werben). Sin und wieder eröffnete ein 3weitampf, beffen Ausgang bann meiftens mticheiden mochte, ben allgemeinen Streit (1 Sam. 17. 2 Sam. 2, 14 ff.), und folde and ähnliche ausgezeichnete Baffenthaten empfingen bann bejondere Belohnung und Muszichnung (30j. 15, 16. 1 Sam. 18, 25 if. 2 Sam. 18, 11. 1 Chron. 11, 6.). Bum Rudzug und zum Unhalten bei Berfolgung ber Gefchlagenen gab Die Trompete (Did) tas Beichen, 2 Cam. 2, 28; 18, 16; 20, 22. Die Lager, über beren Form nähere Kunte ichlt, wenn man nicht annehmen will, bag bas Lager bes theofratischen Boltes auf bem Jage burch bie Wifte (4 Dlof. 2.) auch für fpatere Beiten mehr ober weniger maggebend nar, ober mit Thenins ju 1 Sam. 17, 20; 26, 5. aus beren Bezeichnung burch bas Bort Streisform ichliefen barf, wurden burch Borpoften bewacht (Richt. 7, 19. 1 Matt. 12, 27.) und während eines Treffens von einer Belagung gebedt (1 Gam. 25, 13; 30, 24). Bom Mitnehmen ber Bundeslade in ben Rrieg, als bem Symbol ter blitfreichen Gegenwart Jehova's, findet fich feit bem ihr im Philifterfriege jur Beit Eli's widerfahrenen Unglude, 1 Cam. 4, 4 ff. (vergl. ten ähnlichen Brauch ber Philifter 2 Sam. 5, 21.), feine Spur mehr, f. 4 Dlof. 31, 6.; vergl. 14, 44.

Dit ben besiegten Teinden verfuhr man im Alterthume, zumal bei ben femitifchen Stämmen, fehr hart, und auch bie Ifraeliten find von biefem Bormurfe nicht gang rein ju majchen, wenn fie auch burch ben Einfluß ihrer reinern Religion bisweilen größere Dilbe zeigten, als andere Bölter (1 Ron. 20, 31 ff. 2 Ron. 6, 20-23.). Gefangene Unführer und Fürften wurden nicht felten getöbtet (3of. 10, 24 ff.; Richt. 7, 25.), und ten Gefallenen bas haupt abgehauen (1 Gam. 17, 54; 31, 9. 2 Matt. 15, 30.; vergl. Herod. 9, 78 sq. Jos. bell. jud. 1, 17, 2.); Die übrigen Gefallenen und Gefangenen wurden ausgeplündert (1 Cam. 31, 8. 2 Daff. 8, 27.), letstere entweder ju Stlaven gemacht (4 Dof. 31, 26 ff. 5 Moj. 20, 14.) ober, besonders wenn mit ben Baffen in ter hand ergriffen, fowie in ben Bertilgungsfriegen gegen bie Rananiten und abnlichen fallen, getöbtet (vergl. 2 Dof. 17, 13. 4 Dof. 24, 24. 5 Dof. 13, 16. Richt. 9, 45.), taber bann ber Ausbrud הכה לפר הרב "ichlagen nach bes Echwertes Echarfe", iconungelos niederhauen (f. Bertheau ju Richt. 1, 8. G. 15 f.), und zwar zum Theil auf febr graufame Beije (2 Cam. 12, 31. 2 Chron. 25, 12. Richt. 8, 7.), ober auch rerftimmelt (Richt. 1, 6 f. 1 Gam. 11, 2.), wie man auch bie Roffe ber Feinde burch Berichneiden ber Gehnen unbrauchbar machte (30f. 11, 6. 9.). Weiber wurden, wenn fie nicht vom Gieger als Rebeweiber geehelicht murben, wo bann burch bie Fürforge bes Befetzgebers ihr Loos erträglich war (5 Moj. 21, 11 ff.), geschändet, Schwangere aufgeschnitten, Rinder und Cäuglinge an Strafjeneden ober Felfen zerschmettert (2 Ron. 15, 16; 8, 12. 3cf. 13, 16. Um. 1, 13. Sof. 10, 14; 14, 1. Nab. 3, 10. Pf. 137, 8. 2 Matt. 5, 13.; vergl. Matth. 24, 19.), was Jos. c. Ap. 2, 29. cf. Antt. 4, 8, 41 sq. freilich anders barftellt. Während bas platte Land vermüftet wurde (Richt. 6, 4. 1 Chr. 20, 1. 2 Rön. 3, 19. 25. Judith 2, 27.), wurden eroberte Städte entweder verbrannt (Richt. 9, 45. 1 Maft. 5, 28. 51; 10, 84.), ober ihre Werte geschleift, ihre Schätze forigefdleppt (2 Ron. 14, 14; 24, 13. 1 Ron. 14, 26.), ihre Seiligthümer ebenfalls ger=

ftört (1 Matt. 5, 68.), over weggeführt (1 Zam. 5, 1 ff. 2 Cam. 5, 21. 3ef. 46, 1 f. und bazu Gesenius); unter Umftäuden führte man auch Geisteln mit fort (2 Kön. 14, 14.), legte Contribution auf (2 Kön. 18, 14. 3ef. 36, 18.) und warf Besatzungen in die wichtigern eroberten Plätze, 2 Cam. 8, 6. 14. vgl. weiter die Artt. "Bann" I., E. 678, "Beute" und "Festungen." Der Sieg wurde durch Gesang', Jubel und Tanz verherrlicht (2 Mos. Rap. 15. Richt. R. 5. 1 Cam. 18, 6 ff. Judith 16, 1 ff. 1 Matt. 4, 24.) und mitunter durch Trophäen verewigt (1 Cam. 15, 12.); Herodes d. Gr. belohnte einmal alle Coltaten mit (9eld, Jos. Antt. 14, 15, 4. Das Begraben ver Gesallenen galt als heilige Pflicht ver Herer (1 Kön. 11, 15.), um gebliebene Anführer trauerte das ganze Herer (2 Cam. 3, 31.); ihre Wassien gab man ihnen mit in's (Frab (Ezech. 32, 27.).

Vom theofratischen Gesichtspuntte aus war ven Ifraeliten ver Aggrefswtrieg gegen rie tananitischen Stämme zur Pflicht gemacht, 2 Mos. 17, 8 ff. 5 Mos. 25, 17 ff., sonft aber sollten sie sich auf vie Desensive beschränten (5 Mos. 2, 4 sj.), und es hängt vielleicht damit zusammen, daß nach 1 Chr. 22, 8; 28, 3. ver triegslustige David eben deßhalb nicht gewürdigt wurde, vem Herrn einen Tempel zu erbauen.

Bas nun bas Kriegsheer Ifraels betrifft, fo mar gesetzlich jeder Fraelite vom 20. Lebensjahre an wehrpflichtig (4 Moj. 1, 3; 26, 2. 62. 2 (br. 25, 5.), wahrscheinlich, wie nach Analogie ber Leviten und ihrer Diensttauer 4 Doj. 4, 2 f. ju fchließen ift, vgl. Jos. Antt. 3, 12, 4. (ragegen fceint tie Stelle 3 Dloj. 27, 3., aus ber man auf bas 60. Jahr foliegen wollte, nicht wohl zu vergleichen), bis in's 50. Altersjahr. Ausgenommen waren nur die Leviten (4 Dof. 2, 33.), obwohl ihnen Baffendienft nicht verboten war (1 Chr. 27, 5 f.), dann für den einzelnen Fall eines Auszugs alle die, welche fich vorausjehlich nicht muthig würden benommen haben, hiemit das Scer mehr gehinbert als gefördert hätten; es burften alfo rabeim bleiben, tie erst ein neues haus gebaut, aber noch nicht eingeweiht, ober einen Beinberg gepflanzt, aber nicht genutzt, ein Beib gefreit, aber noch nicht geehlicht hatten, wie überhaupt bie Furchtfamen, f. 5 Mol. 20, 5 ff. 1 Matt. 3, 55. Aus der gesammten jungen Manuschaft wurde in der Regel jeweilen nur tie eben erforderliche Bahl nach ten einzelnen Stämmen ausgehoben burch ben "Schreiber" ("D, 3er. 52, 23. 2 Kon. 25, 19. und bazu Thenius), bem ein "Liftenführer", Controlleur (741, 2 Chr. 26, 11. vgl. 5 Doj. 20, 5. 9. - j. Saalschütz, mos. Recht S. 61 ff.) an rie hand ging, f. 4 Mos. 31, 3 ff. Jos. 7, 3 f. Das fo constituirte Seer war in Saufen von 50, 100 und 1000 Dlann getheilt, beren eber feinen Anführer hatte (4 Dof. 31, 14. 48. 1 Sam. 8, 12. 2 Ron. 1, 9; 11, 15. taher שָׁרָים ווַעָבָרים 19, 7., Bezeichnung ter ganzen Urmee). Die Oberoffigiere bildeten mit dem Oberanführer, ber gewöhnlich ber Rönig felbft mar, fonft und שהצבא genaunt wird (1 Cam. 14, 50. 2 Cam. 2, 8; 24, 2. 1 Ron. 1, 19; 11, 15.), eine Art von Kriegsrath (1 Chr. 13, 1 f.). Natürlich wurde das Beer nach Umftanden auch noch in größere Divisionen eingetheilt, 1 Chr. 27, 1 ff. 2 Cbr. 17, 14 ff. Bei feindlichen Einfällen wurde bie waffenfähige Mannschaft burch Eilboten. ober burch Bojaunenichall, ober burch Signale auf ben Bergen (DJ) zufammenberufen (Richt. 3, 27; 6, 34 f.; 7, 24. vgl. Matth. 24, 31. 1 Cam. 11, 7. Jer. 4, 5 f.; 6, 1; 4, 21; 51, 27. Jef. 5, 26; 11, 12; 13, 2; 18, 3. G3. 7, 14. Joel 2, 1. Am. 3. 6. 1 Matt. 7, 45.). Der Einzelne mußte fich meift felbst verproviantiren, oder benachbarte Ortichaften ober eigene Truppenabtheilungen forgten für ben Unterhalt ber im Felbe Stehenden, f. Richt. 20, 20. 1 Sam. 17, 17 f. 2 Sam. 17, 27 ff. nur auswärtige Miethstruppen erhielten handgelb und Golb, f. 2 Chron. 25, 6-10. Das ifraelitifche peer bestand in älteren Zeiten ausschließlich, in fpätern immer noch weit überwiegend in fußvolt (4 Moj. 11, 21. 1 Sam. 4, 10; 15, 4.), bas theils mit Speer und Schwert. theils mit Bogen und Schleubern bewaffnet war (1 Sam. 17, 40; 20, 20. 2 Sam. 1, 22, 9 Chr. 14, 7; 26, 14.). Da aber Kananiter und Philister, Syrer und Aegypter durch ihre jahkreichen, mit Gifen beschlagenen Streitwagen (30f. 17, 16. Richt. 1, 19; 4, 3. 18.

1 Sam, 13, 5. 1 Kön. 22, 31. 2 Chr. 12, 3.) und ihre Reiterei (2 Moj. 14, 6 ff. 5 Moj. 20, 1. Joj. 11, 9. 2 Sam. 1, 6; 10, 18. 2 Kön. 6, 14.) bie Iraeliten oft hart bedrängten, so führte schon Salomo, obwohl gegen das theokratische Geses 5 Moj. 17, 16. (j. Gesen, zu Iefaj. I. S. 186 f.), ebenfalls Bagen und Reiterei bei seinem Seere ein und vertheilte sie im Frieden in gewisse Staden und Reiterei bei seinem Seere an und vertheilte sie im Frieden in gewisse Staden und Reiterei bei seinem Seere an und vertheilte seine mehr oder minder zahlreiche Kavallerie in den Seeren Iraels (1 Kön. 16, 9. 2 Kön. 8, 21; 13, 7. Joj. 2, 7. Mich. 5, 9.), gelegentlich und ägnptische Reiter verstärkt (Ief. 31, 1; 36, 9. 2 Kön. 18, 24. Ez, 17, 15.). Bei ten Massenere, numerische Etärke ber istaelitischen Hervöllterung Palästina's darf die ungebeure, numerische Etärke ver istaelitischen Hervöllterung Palästina's darf die ungebeure, unmerische Sahlenangaden, seufallen, vgl. noch ans später Zeit das Aufgebot des Josephus bell. jud. 2, 20, 6.; dech mag nicht in Abrede zu stellen seur, das bier und bort einzelne Zahlenangaden, seu's schon in der Ueberlieferung vergrößert, seuf in unferm jedigen Texte, corrumpirt worden sind, vgl. 3. B. 2 Sam. 24, 9 ff. 1 Chr. 21, 5 ff. 2 Chr. 13, 3; 14, 7; 17, 14 ff.; 26, 12 ff.

Die Unfänge eines ftebenben Seeres, wovon bie frühere Beit natürlich nichts wußte, fallen gleich in ben Beginn ber Rönigsberrichaft: ichon Caul bob aus bem gangen heerbann eine auserwählte Chaar von 3000 Mann aus, Die bann burch preie Berbung erganzt wurde (1 Gam. 14, 52; 13, 2 f.; 24, 3.) und hatte eine eigene Leibund hanswache (1 Cam. 18, 5. 13; 22, 14., nach Thenins und Ewald, Geich. 3fr. IL 3. 529 f. Not. 5.), zumal aus Benjaminiten, feinen eigenen Stammesgenoffen, 1 Chr. 12, 29. Noch weiter ging ber febbeluftige David: nicht nur umgab er fich mit einer igentlichen Leibwache, ben fogenannten Rrethi und Plethi (f. biefen Urt.) und 600 ansalejenen Kriegern, ben aus feinen älteften und treueften Unbängern beftebenben und "Belben", unter benen bann wieber Einzelne bejonders ausgezeichnet ericheinen (1 Cam. 22, 2; 23, 13; 25, 13. 2 Cam. 15, 18; 16, 6; 20, 7; 23, 8 ff. 1 Rön. 1, 8. vergl. Ewald a. a. D. S. 545 f. 601 f.), fondern er foll jogar nach 1 Chr. 27, 1 ff. ein eigentliches ftehendes Beer unterhalten haben, von bem namentlich je eine Division von 24,000 Mann in aftiven Dienft (ju Garnifonen, Einübung u. f. w., vgl. Ewald a. a. D. 3. 607 f.) trat. Aehnlich mar's unter Galomo (1 Ron. 9, 19; 10, 26.), von welchem an auch noch ein eigenes, vorzüglich geehrtes Corps auftritt, Die jogenannten werte, t. h. zunächft "Wagentämpfer" (2 Dof. 15, 4.), aus benen 3. B. bie föniglichen 20jutanten genommen ju werben pflegten (1 Rön. 9, 22. 2 Rön. 7, 2; 9, 25; 10, 25; 15, 25. vgl. Thenins 3. b. BB. Gam. G. 246 f.). Go finden wir anch fpater mitten im Frieden ein ftehendes Beer ermähnt, unter Rehabeam 1 Ron. 14, 28., Uffa 2 Chr. 14, 7., Jojophat (2 Chr. 17, 14 ff.), Athalja (2 Ron. 11, 4.), Amazias 2 Chr. 25, 5.. Uffas ibid. 26, 11 ff. Darunter befanden fich, wie ichon in Davids Garbe (3. B. 2 Zam. 11, 3; 15, 19; 23, 37. 1 Chr. 11, 46.), anm Theil Ansländer (2 Chr. 25, 6 ff.). And bie toniglichen Kronpringen eigneten fich Leibmachen an, 2 Gam. 15, 1. 1 Ron. 1, 5.

Unter ven friegerischen Maltabäern gestaltete sich vas jüdische Militärweien nach ben zeitverhältnissen etwas abweichend von der frühern Einrichtung, wenn schon und immer unf Grundlage derselben. Judas theilte sein Heer in Schaaren von 1000, 100, 50 und 10 Mann (1 Malt. 3, 55.); Simon besoldete, zum Theil ans eigenem Bermögen, ein stehendes heer, 14, 32.; Hyrkan ließ Ausländer anwerben, Jos. Antt. 13, 8, 4., zumal Araber (vgl. 1 Malt. 5, 39.), während umgekehrt mehr und mehr Juden in fremde Rriegsdienste traten (3: B. 1 Malt. 16, 36. Jos. Antt. 13, 10, 4.). Unter Alexander und Alexandra mußten fremde Söldner die umruhigen Juden im Zaume halten (Jos. Antt. 13, 13, 5.); Johannes Hyrkan II. leistete den Römern wesentliche Dienste burch seine Truppen (Jos. Antt. 14, 10, 2.). Die sicherlich ganz nach römischer Weise organissienen Truppen ber Herodier (Jos. Antt. 17, 10, 3.; bell. 2, 18, 9.; vita §. 11. vgl. Matth. 8, 5. mit 30h. 4, 46.) bestanden zum Theil selbst aus Germanen (Jos. Antt. 17, 8, 3.). Die in der röm. Provinz Judäa stationirten kaiserlichen Legionen hatten ihr HauptDie ältere, einschlagende Literatur f. in Ugolini, thesaur. vol. XXVII. und vgl. von Neuern besonders Winers RWB.; Ewald, Gesch. In. S. 600 ff. (1. Ausg.); Saalschütz, mos. Recht, S. 285 ff. 641 ff. und zur lehrreichen Bergleichung mit bem Ariegswesen der Uegypter und Affiprer besonders Wilkinson, manners and customs of ancient Egypt. vol. I. p. 282 sqq. (3. Ausg. Lond. 1847); Lahard, Niniveh und feine Ueberreste, übers. v. Meißner (Leipz. 1850) S. 356 ff. und die betreffenden Abschützt in Botta's Brachtwerke über Niniveh's Monumente.

**Kritik, biblische.** In bem nachstehenden Artikel wird diefer Gegenstand zunächt in Beziehung auf das Neue Testament behandelt, und es wird die alttestamentliche Kritik nicht zum Vorwurf einer eigenen Erörterung gemacht. Was aber in diesem Artikel über die Möglichkeit und Berechtigung der biblischen Kritik überhaupt gesagt ist, gät auch in Beziehung auf das Alte Testament. Von den drei Hauptproblemen, welche nach biesem Artikel die Kritik zu lösen hat, sind die zwei ersten in Beziehung auf das A. T. in den Art. Bibeltert des A. T. und Kanon des A. T. behandelt worden, und was das britte Hauptproblem betrifft, wann und wo und von wem sind die einzelnen Schriften des A. T. verfaßt und welche Glaubwärdigkeit lommt ihnen zu? so verweisen wir auf die einzelnen Artikel über die Bücher des A. T. Daß außerdem für das R. T. eine zusammenfassende Behandlung der Frage gegeben wird, ergibt sich aus der größeren Wichtigkeit des R. T. für die christliche Theologie und aus dem Stand der kritischen Fragen selbst über das N. T.

Die heilige Schrift, als Gotteswort und Gnadenmittel, steht über unserem Urtheil; wir als Christen, haben nicht Kritik zu üben an ihr, sondern sie übt Kritik an uns (xorrixog evoussow xai evouw xaodiag Hebr. 4, 12.), und wer erst einmal als Christ in der Berson Christi die Fülle des Heiles und der Wahrheit erkannt hat, der unterwirft sich wie als Christi fo als christlicher Theologe dem Worte, das von ihm zenget, als der alleinigen und obersten norma eredendorum.

Während aber die heilige Schrift über unferer Kritik steht, so bilden die heiligen Schriften einen Gegenstand ber Kritit und tritischen Untersuchung. Bie ber ewige Sohn Gottes in Form menschlicher Beschaffenheit und Natur auf Erden erschienen ift, fo ift auch fein ewiges, lebengebendes Wort in Form menschlichen Bortes, menschlicher Rede und Schrift in der Bibel vorhanden; und sofern die heil. Schrift einen Theil ber allgemeinen menschlichen Literatur bilbet, sofern fie aus Schriften be fteht, die an bestimmtem Orte, von bestimmten Verfassern, ju bestimmten Zwecken, in bestimmter Zeit verabfast, durch Abschrift verbreitet, rein ober nicht rein aufbewahrt worden find, insofern bilden fie bas Objekt hiftorifch-tritischer Untersuchungen. Der 3med biefer Untersuchungen ift nicht diefer : zu Gerichte zu fiten über den Gehalt und Inhalt jener Schriften (und wo immer bie biblische Rritit Diefen 3wed als ihren letten, als ihr treibendes Motiv, angesehen hat, ba ift fie auf Irrmege gerathen); fonbern, wenn ichen bie Frage nach dem Inhalte ber einzelnen biblischen Bücher als Mittel bei ben tritiichen Operationen nicht umgangen werden tann, fo ift ber 3wed ber letteren boch nur tiefer: über das Alter und die Berfaffer und die hiftorischen Umftande ber Entftebung und Aufbewahrung ber biblischen Bücher sich so viele Gewißheit zu verschaffen, als es nach ben zu Gebote ftehenden (oft fehr mangelhaften) hiftorisch-tritischen Sülfsmittetn möglich ift.

Es find im Wefentlichen brei hauptprobleme, welche die Kritit zu löfen hat: 1) welches find überhaupt die Schriften, welche einer Unterfuchung unterstellt werden follen? hierauf antwortet die Geschichte bes Rauons, indem fie uns tennen lehrt, welche Bücher vom 2. bis 4. Jahrh. als docta-nuad überhaupt

90

ren ber driftlichen Rirche angeschen und anerkannt worden seven. 2) Gind bie Edriften, welche wir unter ben gleichen Titeln besigen, wirklich noch die nämlichen? hierauf antwortet die Geschichte und Kritif des Bibeltertes, inbem sie und kennen lehrt, ob und inwieweit der Text in der Zwischenzeit Beränderumgen erlitten habe, ob und inwieweit der unfprüngliche Text sich herstellen lasse. 3) Bann und wo und von wem sind die einzelnen Schriften verfaßt, und welche Glaubwürdigkeit tömmt ihnen daher zu? hierauf antwortet die im engeren Einne sogenannte Kritif der biblischen Bücher und biblischen Geschichte.

Mit biefer letzteren haben wir es hier zunächft allein zu thun, nachdem die Geschichte ber Textfritif in bem Artifel "Bibeltext bes neuen Testamentes" (Bb. II. S. 158-186) von Tischendors auf das Aussführlichste und Gründlichste behandelt worden, die Lehre vom Ranon aber burch Dehler und Landerer in ben beiden Artifeln "Kanon (Bb. VII. S. 243 bis 303) ebenfalls ihre Erledigung gesunden.

I. Bevor aber irgendwie näher auf die Grundfage tiefer Kritit, ober auf ihre Brobleme im Einzelnen, ober auf ben geschichtlichen Gang ihrer Entwicklung tann eingegangen werben, muß bie Frage nach ihrer Berechtigung und ihrer Doglichteit einer Beantwortung unterstellt werben. Wenn bie beilige Odyrift für jeden, ber in ihr tas Bort Gottes, bas Bort bes Beiles, erfannt und erfahrungsmäßig erlebt hat, über alle Kritif erhaben ift, fo will es fo ausjehen, als jew eine fritijche Unterjuchung über bas Alter und bie Aechtheit und Glanbwürdigfeit ber einzelnen b. Echriften überhaupt nicht mehr berechtigt ober minbestens völlig überflüffig. Denn bie beil. Edriften find ja nicht etwas anderes neben ber h. Schrift, fondern ber Complex ber b. Schriften ift chen bie b. Schrift felber. Wenn fich nun bem einzelnen Chriften (andy bem einzelnen Ibeologen als Chriften) ebenjo wie ber Gemeinde bes herrn ber Compler jener Echrifun als ein organisches Ganges in feiner richterlichen und beilenden, Berg und Ginne und Leben ummandelnden Gottesfraft ermiefen hat: wie follte einem folden bie Frage, ch bie einzelnen Theile tiefes Gangen wirflich glaubwürdig und acht jepen, nicht von vorneherein als eine überflüffige, ja frevelhafte und unberechtigte vorfommen? - Und toch ift es unbedingt bem naturforicher erlandt, ben Baum ber Dafe, beffen Früchte ibn, ben verirrten Buftenwandrer, vom Sungertobe gerettet, botanifd und chenifch ju unterfuchen und felbit bie Frage anfgumerfen, wie biefer Baum babin, in bie Bufte, getemmen. Eine gleiche Berechtigung findet auch ftatt auf bem Gebiete bes geiftlichen Lebens. Es ift mit bem Borte von Chrifto wie mit Chrifto felber; es gibt zwei 2Bege, jum Glauben an ihn ju gelangen. "Glaubet mir, bag ich im Bater und ber Bater in mir ift; wo nicht, fo glaubet mir boch um ber Werte willen" (3ob. 14, 11.) Der erfte Beg ift ber bes unmittelbaren glänbigen Ergreifens, ber andre ber ber bialeftischen Brufung und Bermittlung. Co gibt es auch bei'm Worte Gottes in analoger Beije zwei Bege, fich von ber Glaubwürdigfeit und Babrheit beffelben ju überzeugen, erftlich ben bes unmittelbaren innern Erlebniffes; zweitens ben ber hiftorijch-fritifchen Brufung. Ber ben erfteren gegangen und mitten in ber Plerophorie bes erfahrenen und erlebten Blanbens fteht, ber bebarf freilich bes zweiten Weges nicht: er bebarf feiner nicht, um jum Glauben ju gelangen; bie Rritif tann ihm - an Glaubensgewißheit - nichts geben, was er nicht ichon bätte, fie tann ihm auch nicht nehmen, was er hat; hundert Beweisführungen ber negativen Kritif, baf 3. B. bas Ev. Joh. ein Wert frommen Betruges aus bem zweiten Jahrhundert, bag Chrifti Bunder und Auferstehung Debthen jepen, werden auf ben in bem Erlebnift bes Glaubens ftebenben, burch Chriftum aus tem Gündentob erwedten, nicht mehr Einbrud machen, als jener bialeftifche Beweis ber Rachteule, "bag teine Gonn' am himmel fen," auf ben Gebenben, ber in ben Strablen bes Mittags fich fonnt. Uber wenn auch ber gläubige Chrift für fich und feinen Glauben ber Rritit nicht bebarf, fo ift diefelbe barum boch nicht minder berechtigt, ja nothwendig für bie gefammte Gemeinde, ba bieje Gemeinde eine Gemeinde nicht blog von Gewonnenen und Geförberten, fondern auch von Bu Gewinnenden und Ungeförderten ist, und um der Letzteren willen Rede und Antwort zu stehen und den Einwürfen gegen die Glaubwürdigkeit und Nechtheit der biblischen Bücher zu begegnen hat.

In dem Make aber, als sich uns jo eine Berechtigung der Kritik aufbant, scheint die Möglichkeit derselben zu schwinden. "Wie kann," so wirft man ein, "von "einer Kritit ber heil. Schriften in aufrichtiger Meinung die Rebe feyn, wo bie beil. "Schrift als über unferer Kritit ftehend betrachtet wird? Belches Butrauen tann eine "historische Kritik der biblischen Bücher in Anspruch nehmen, zu welcher als Axiom bie "religiöje Borausjezung von ber göttlichen Kraft und bem göttlichen Rarafter jeur "Bücher mitgebracht wird?" — Ift diefer Einwurf begründet, so wäre hiemit die Moglichkeit einer Kritit der biblischen Bücher, wenigstens für jeden Theologen, der den Christen nicht ausziehen will, abgeschnitten, und es bliebe höchstens für einen, in religiöser Siusicht fich außerhalb bes chriftlichen Glaubens stellenden Standpunkt die Mögliche keit einer wahrhaften, nämlich "voranssetzungslosen" Kritik übrig. Denn wollte ber chriftlich=gläubige Theologe auch versichern, daß er für die Beit, wo er mit kritischen Operationen fich abgebe, von ben religiöfen Vorausfetzungen feines chriftlichen Glaubens temporär ganz abstrahiren wolle, so würde der außerhalb des Christenthums stehente Krititer ihm dies nicht einmal glauben, sondern ihm fort und fort vorhalten, daß er, vielleicht sich felbst unbewußt, stille Boraussesbungen ober wenigstens ben stillen heimlichen Bunsch, baß die und jene biblische Bücher sich als ächt, tiefe und jene Geschichten fich als Thatsachen erweisen möchten, zu seinen Operationen mitbringe. Eine wahre Kritik aber muffe völlig voraussezungelos jeyn. Diejer Grundjay, oftmals und lam wiederholt, hat ja in der That den Effekt gehabt, daß gar manche Theologen eine folche Borausjetzungslosigkeit wirklich mit Aufbietung aller Kräfte zu affektiren suchten.

Dieje Affektation antwortete jedoch nur einer anderen. Denn die "Borausjetzungslosigkeit" der gegen den christlichen Glauben sich negativ verhaltenden Kritiker war um nichts minder eine affektirte ober eingebildete. Irgend eine theologische ober philosophische Ansicht und Ueberzengung bringt ja doch ein Jeder zu seinen tritischen Operationen mit. Bill man nun tiejenige Ansicht, wonach Gott ein über bem naturgejet ftehender und Bunder möglich feyen, eine "Borausjepung" nennen: foll benn baun bie umgekehrte Ausicht, wonach "bie göttliche Urfächlichkeit in dem naturzufammenhang volltommen dargestellt wird," auch nur um ein haar weniger ben Namen einer "Boraussehung verdienen? Ober sollte die lettere Voraussehung minder auf die fritischen Operationen einwirten, als die erstere? minder ju ftillen Bunfchen führen? Bir follten meinen, wer als Bantheist einen zwar allwirkenden, aber nicht allmächtigen Gott glaubt, nämich einen Gott, beffen Rönnen fich nicht von feinem Birten unterscheidet und nicht barüber hinausgeht, einen Gott also, deffen Wesensinhalt mit der von ihm gewirkten Welt fich congruent bedt und materiell mit ihr gusammenfällt - wer bemgemäß ben Begriff bes Bunders sowohl, als den der freien Lebendigkeit in Gott perhorrescirt — wem das Böfe felber mithin unausweichlich nothwendiger Faktor des werdenden Guten, die Erldfung unausbleibliches Reifen der guten Frucht aus der giftigen Blüthe ift — dem muß ju der Inhalt des N. T. zuwider und unbequem sehn; würde es sich kritisch herausstellen, baß die evangelischen und apostolischen Berichte von den geschehenen Bundern (3. B. ben beiden, von Augenzeugen berichteten Wundern Apg. 20, 9 ff. und 28, 3 ff.) und von ber Auferstehung Christi volle hiftorische Glaubmurdigteit haben, fo mare ja bamit ein ganzes System über den Haufen geworfen; der Trieb der philosophischen Selbsterhaltung wird ihn also, bewußt oder unbewußt, bewegen, kein Mittel unversucht, keine Windnug unerprobt zu laffen, um jenem mißliebigen Refultate zu entgehen.

Damit ist jedoch noch immer keine Möglichkeit einer historischen Kritik der neuteftamentlichen Schriften bewiesen. Es scheint vielmehr umgekehrt nur dies sich herauszustellen, daß eine solche Kritik auf der einen Seite so unmöglich sey, wie auf der andern.

Dem ift aber keineswegs so. Es ist die Möglichkeit vorhanden, daß der Kritiker, welches auch immer sein dogmatischer Standpunkt seh, — weit entfernt, eine dogmatische Schriften neuen Testamentes bildet, in ihrem eigenen und einheitlichen inneren Gange sich zur Anschauung zu bringen und sie als eine einheitliche zu begreifen, sie also synthetisch zu reproduciren suchen, und ber aus solcher synthetischer Anschauung sich ergebende Inductionsbeweis oder Beweis ber Evidenz wirkt fruchtbarer und nachhaltiger, als alle discursiv=analytischen Beweissführungen in Betreff einzelner in Frage stehender Pantte.

Es verhält sich in tiefer hinsicht mit der neutestamentlichen Geschichte durchaus nicht anders, wie mit jeglicher Geschichte und Geschichtsforschung. Die treue, vorsichtige, behutsame Brüfung der geschichtlichen Duellen, also der Schriften, nach Alter, Berfaffer und Glaubwürdigkeit, ist die unerläßliche erste Vorarbeit. Aber zu dieser Operation bes Verstandes muß der Funke des Geistes hinzukommen, vor welchem die Geschichte jelbst lebendig wird, ihre Gestalten emporspringen und Liefe gewinnen, wie die zuvor matten Bilder in einem Stereosson. Der Geist muß von dem lebendigen Odem der Geschichte sich angehaucht fühlen; ihre tiefsten treibenden Gegensätze müssen schnemden Blide sich enthüllen, sie selber, als Einheit geschaut, muß sich selber erklären; ans dem Ganzen muß das Einzelne verständlich werden. Rurz: zur discursiv-analytijchen tritischen Prüfung der Schriften nuß die spunder, weichen, die evangelische Geschichte kommen, d. h. es muß der Bersuch gemacht werden, die evangelische Geschichte, mit ihrer Boraussezung der Möglichkeit der Bunder, ans ihrem eigenen Geiste heraus, in ihrer Einheit und Biderspruchlossigetigte

Beide Geistesthätigkeiten fordern und bedingen einander gegenseitig. Bloße anatytische Untersuchung, die nicht mehr getragen wäre von sputhetischer Zusammenschan, würde sich im Sande der Einzelnheiten und zuletzt in einer angsthaften, freudigkeitslosen, weil der Haltpunkte entbehrenden Skepsis verlieren. Dagegen würde eine sputhetische Reproduktion, sobald sie der Jucht der strengen analytischen Prüsung als ihres wissenschaftlichen Gewissens sich entzöge, der Gefahr unterliegen, die willkürlich oder tendenzicks schaftlichen Einbildungstraft mit dem die Geschickte vernehmenden Geiste zu verwechseln.

III. Die wirklich vorhandenen Boraussepungen einer Kritik im wahren Sinne find baber von doppelter Art. Die junthetische Kritit der Geschichte hat zu ihren Boraussetzungen 1) die Realität der Erlösung, deren Geist dem Kritiker kein fremder Beift ift, von beren Heiltraft er vielmehr als Chrift sich feinem innersten Menschen nach erfaßt weiß, da dies allein ihn befähigt, die Geschichte des heiles aus ihrem eigenen Wefen heraus zu verstehen, und 2) bie Ergebniffe einer vor= und umfichtigen anethtijch=tritijchen Forjoung in Betreff ber Quellen. Dieje lestere aber, bie analytifche Kritit ber Schriften hat zu ihrer Voraussezung eine umfassende, bis in's Einzelnfte gebente, aber nicht am Einzelnen tlebende, fondern felbft wieder von geschichtlichem Geifte beseelte Renntniß der allgemeinen, besonders aber der jüdischen und christlichen Literargeschichte bes apostolischen und nachapostolischen Zeitalters. Renntnig ber Literargeschichte, fagen wir, benn mit einer blogen Renntnig ber vereinzelten neuteftamentlichen Citate in ten Kirchenvätern \*) ift es nicht gethan. Es muß dies betont werben im Gegenfate zu jenem Unwesen, ba man bas größere ober geringere Borurtheil für Die Nechtheit eines neutestamentlichen Buches fo ziemlich algebraifch nach ber größeren ober geringeren Angabl ber vorhandenen Citate bemeffen ju tonnen mahnte, ober pollenbs meinte, wenn man nur erft bie Beweistraft je eines folchen Citates nach bem anbern tünftlich widerlegt habe, fo jen die Nechtheit des betreffenden biblischen Buches über ben haufen geworfen. Ein hauptbeweis für bas Alter eines Buches ruht allerdings barin, baft dasselbe zu einer bestimmten Zeit schon von anderen Autoren benützt und

<sup>\*)</sup> Eine bequeme und an fich recht bankenswerthe Sammlung biefer Eitate, welche jebech felbst ben Studirenden nicht von ber vollständigen Letture wenigstens ber älteften Rirchenväter bispenftren follte, ift die "Quellensammlung zur Geschichte bes neutestamentlichen Ranons von Prof. Joh. Lirchhofer. Burich 1842."

citirt wird. Es kömmt hiebei nicht fo fehr auf die Menge folder Citate an; Ein beutliches und unvertennbares Citat enticheidet ichon allein; treffen mehrere jufammen, fo ftugen fie fich nur um fo mehr. Wenn wir 3. B. bei Clem. Rom. ep. I. 35 nach einer Barnung vor πάσα άδικία, πλεονεξία, έρεις, κακοηθεία, δόλοι, ψιθυρίσμιοι, xaralalías, υπερηφανία 22. die Borte finden: ταυτα γάρ οί πράσσοντες στυγητοί τω θεω υπάρχουσιν. ου μόνον δε οι πράσσοντες αυτά, άλλά χαι οί auveudoxovvreç auroic, fo würde ichon bie, mit Rom. 1, 29 ff. ziemlich genau übereintreffende Aufgablung jener Untugenden feinen Zweifel laffen, bag Clemens jene Stelle bes paulinischen Römerbriefes im Auge und Gebachtnig gehabt habe; hiezu tommt nun aber noch bie wörtliche Anführung bes Schluffes von B. 32, ou uovor zd. Ferner gejellt fich nun aber hiezu bie wörtliche Citation von Rom. 14, B. 10. u. 12. im Phihpperbriefe des Polularpos, Rap. 6. (και πάντας δεί παραστήναι τω βήματι του Xoistov, xui Exastos úneo kavtov loyor Souvai) und bas wörtliche Citat von Röm. 8, 18. im Briefe ber Gemeinden ju Bienne und Lyon, um von ben Citaten in ben ignatianifchen Briefen und von benen bei Juftin bem Marthrer und Irenaus gang gu ichweigen. Ochon jene Citate bei Clemens und Polytarp laffen feinen Zweifel, bag ber Römerbrief zur Beit ber apostolischen Bäter, ber unmittelbar auf die Apostel folgenden Generation, nicht allein ichon eriftirt bat, fondern ichon in ben verschiedensten Gegenden ter Rirche (Rleinafien, Rom, Gallien) verbreitet und ben Gemeinden befannt mar.

Richt immer aber sind es wörtliche Citate; oft sind es nur Anspielungen mi Bibelstellen, welche sich sinden. Solche Anspielungen können mehr oder minder flar und ventlich sehn. Wenn (um bei'm Römerbriefe sichn zu bleiden) Bolykarp im 3. Kap. könes Bhilipperbriefes schreibt, wer innerhalb der Liebe stehe, der habe die errody dixmousienze erfüllt, so zug özwe äzün zünzen zur zünzen zur die sie einert ter Gedanke allerdings angenscheinlich an die Stelle Röm. 13, 9-10. Dies Zusammentreffen in einem ähnlichen Gedanken gekommen sehn, ohne den Römerbrief geleten zu haben; nur seine and diesen Gedanken gekommen sehn, ohne den Römerbrief geleten zu haben; nur seine anderweitige augenscheinliche Bekanntschaft mit dem Römerbrief (1. oben) läßt es als höchst wahrscheinlich erscheinen, daß auch hier der Römerbrief ihm ver Augen geschwebt habe. Solche Anspielungen haben daher in dem Maße kritisches Gewicht, als sie massenhaft vorhanden sind. Wass die Reminiscenzen und Anklänge an Johannes bei Ignatius von Untiochien, Folhstarp und Justin dem Märtyrer betrifft, j. d. Art. Johannes der Apostel Beb. VI. C. 733.

So wichtig, wie bie Anfpielungen und Citate aus Rirchenwätern fint, ebenjo wichtig ift ter Gebrauch, ben alte Saretifer von neutestamentlichen Schriften gemacht haben. Marcion's ganges antinomiftifches System erflärt fich als ein migverstandener Baulinisnus, und bie Rirchenväter miffen von bestimmten einzelnen paulinischen Stellen zu berichten, mit welchen Marcion Migbrauch getrieben. Nicht minder wichtig, wenn auch von anderer Art, war bie Stellung, welche bie Gnostiter zum Evang. Joh. einnahmen. Babrend Marcion, mit mabnwigiger Berufung auf Die Stelle Gal. 2, 4., alle Apoftel außer Baulus für Lügenapostel erflärte und aus biefem Grunde bie Evo. bes Datthäus und Johannes für feine Autorität wollte gelten laffen, ohne bag er barum gewagt hatte, Die Alechtheit ber Evo. ju bezweifeln, wie benn aus Tert. adv. Marc. 3, 6. deutlich erhellt, bag Marcion lediglich bie Antorität und Glaubwürdigfeit ber apostoliichen Berfaffer ber Evo. bes Matthäus und Johannes in Abrebe ftellte, jo ftellten bagegen die Balentinianer bie Autorität bes Johannes ebensowenig, wie die Mechtheit bes johanneischen Evangeliums in Abrebe, juchten vielmehr burch eine abenteuerliche allegorijche Eregeje bas Ev. Joh. mit ihrem Suftem in Ginflang ju fegen. Go bezeugt 3renäus (3, 11, 7.): Qui a Valentino sunt, eo, quod est secundum Joannem, evangelio plenissime utentes ad ostensionem conjugationum suarum ; und ein Cchiller bes Balentinus, Seracleon, hat einen weitläufigen Commentar über bas Ev. 3ob. gefchrieben, worin er bas valentinianische Spftem aus 3oh. abzuleiten fucht, und Drigenes bat von

viesem Commentar ganze Seiten citirt \*). Es läßt fich an Diesem Beispiel anschanlich machen, wie wenig mit einer bloken trockenen Aufzählung einzelner Citate gethan ift, wie es vielmehr barauf ankömmt, bie einzelnen Erscheinungen, die uns begegnen, in eine literarhiftorifche Aufchauung ju vereinigen. Sätte auch nur ber leifeste Zweifel an ber Nechtheit bes Johannesevangeliums auftommen können, fo würden die Gnoftiker es nicht verfäumt haben, diefen Zweifel geltend zu machen und auszubeuten. Die Balentinianer mit ihrer Auseinanderreißung bes Jesus und bes Meon Chriftus, welche mit ber hauptlehre Johannis, daß bas Wort felber Fleisch ward und bag "Jefus ber Chrift ift" (1 Joh. 4, 2; 5, 1.), in fo fcneibendem Biberfpruche ftand, würden fich nicht rie Mühe gegeben haben, burch eine contorte Eregeje fich mit Johannes anseinander ju feten, fondern ficherlich jeden auch nur icheinbaren Grund gegen bie Mechtheit ber johanneischen Schriften mit beiden Sänten ergriffen und mit Begier ausgebeutet haben, wenn fic einen folchen hätten finden tonnen. Und Marcion murbe besgleichen nicht verfäumt haben, gegen die apostolische Abfassung jenes Evangeliums zu Felde zu gieben, auftatt bag er nun tiefe Ubfaffung anerkennt und zu bem unbantbaren Gefchaft feine Buflucht nimmt, ben Apostel felber als einen Irrlehrer und. Lügner hinzuftellen. Wie über jeden Zweifel erhaben muß also die Nechtheit des Johannesevangelinms ichon um bas Jahr 150, wenige Jahrzehnte nach des Johannes Tode gewesen sehn! Bie rafc mußte es innerhalb ber gangen chriftlichen Rirche sich verbreitet haben!

Bir haben an einzelnen Beispielen zu zeigen gesucht, welches positive Gewicht vorhandene Anspielungen und Citate bei den Kirchenvätern, und polemische sowie som ftige Berlicksichtigungen bei den Häretikern haben. Umgekehrt hat man ein großes negatives Gewicht auf den Mangel ausdrücklicher Citate, sowie auf den Mangel von Citaten überhaupt bei irgend einem Kirchenvater, und endlich auf gewisse Erscheinungen in alten Kanones legen wollen. Aber bei einer einheitlichen und wissenschaftlichen Gesammtanschanung der nachapostolischen Literatur schwindet das Gewicht dieser arguments e silentio zu nichts zusammen.

Erstlich wollte man Schlüffe gegen bie Lechtheit mancher neutestamentl. Schriften ans bem Umftante ziehen, bag einzelne Stellen aus tiefen Echriften fich bei ten apostolijden Bätern und ältesten Kirchenvätern zwar wörtlich, aber nicht ausbrücklich, d. b. ohne Nennung bes namens ihres Berfaffers, citirt finden. Ein wörtliches Citat von Rom. 8, 18. ift ce 3. B., wenn es in bem Briefe ber Gemeinden von Bienne und Lyon beift: όντως επιδειχνύμενοι, ότι ούχ άξια τα παθήματα του νυν χαιρού πρός την μέλ-Lovoar Sogar anoxalugogivat eig nuag - wörtlich bis zur Voranstellung bes uel-Lovoar! Aber die Worte werden nur eben citirt; es wird nicht beigefügt: "Paulns fcreibt fo an tie Römer", "Paulus fagt", "ter Apostel fagt." Bortlich citirt Juftinus (dial. c. Tryph. cp. 27.) bie Stelle Rom. 3, 11-17., aber er fagt nur: "Gott ruft" (Bog); er nennt ben Apostel nicht. Ein wörtliches Citat ift es, wenn Bolpfarp (Bbil. 1.) foreibt: αοχή δε πάντων χαλεπών φιλαργυρία. είδότες ούν, öτι ούδεν είςηνέγχαμεν είς τον χόσμον, άλλ ούδε εξενεγχείν τι εχομεν, όπλισώμεθα τοις όπλοις της δικαιοσύνης; aber Bolyfarp fagt nur: wir wiffen, bağ tem fo ist; er sagt nicht, Paulus habe es bem Timotheus geschrieben. (An andern Stellen führt Bolytarp ben Apostel Paulus namentlich an, besonders Phil. 3. n. 11. Ebenso Clemens von Rom, 1 Kor. 47.) Nicht selten hat man nun baraus, bag bies und jenes neuteftamentliche Buch bei ben apostolischen Batern und ältesten Rirchenvätern (Begefippus. Athenagoras, Justinus u. a.) nicht ausdrücklich, t. h. mit Nennung feines Titels und Autors citirt werbe, ten Schluß ziehen wollen, baß hiedurch zwar bas Alter bes Buches, nicht aber seine Acchtheit erwiesen werde; ja rag wohl gar in tem Mangel austrüdlicher Citate ein Borurtheil gegen die Mechtheit begründet fey. Ber aber nicht

<sup>\*)</sup> Eine Zusammenstellung bieser Citate fiebe in Iren. opp. ed. Massuet, Paris 1710. tom. I. pag. 362-376.

blog einzelne Citate, fonbern bie apostolifden und Rirchenväter im Gangen gelefen bat, ber tonnte und follte miffen, baf es bei ben älteren Batern bis gegen Enbe bes zweiten Jahrhunderts herab ftebende Gitte ift, bie beil. Schriften ohne Nennung ihrer Berfaffer und ihrer Titel ju citiren, und baß fie mur in einzelnen gang besonderen Fällen von Diefer Gitte, jedesmal ans gang besonderen Gründen, abgeben. Wenn Elemens von Rom bie torinthijche Gemeinde wegen Schismen und Spaltungen ju ftrafen bat, fo liegt ce ihm in tiefem Falle freilich nabe, fie baran ju erinnern, bag anch ichon ber Apoftel Baulus fie wegen ber gleichen Gunde habe ftrafen muffen; wenn Belptarp feine perfonliche Stellung ju ben Philippern mit feinem Brief an fie zufammenhält, fo liegt es ibm nabe, Dieje feine Stellung mit ber bes Apostels ju vergleichen. 2Bo aber feine folden ipeziellen perfonlichen Beweggründe obwalten, wo bie Bater vielmehr nur irgent ein Schriftwort um feines fachlichen Inhaltes willen anführen, ba citiren fie nur bas Schriftwort als folches, und bies tonnen fie gerade barum, weil fie ties Edriftwort als ein bem Lefer, reip. ber angeredeten Gemeinde, bereits wohlbelanntes vorausjegen. Solde wörtliche, aber nicht ausbrückliche Citate liefern alfo ten Beweis, daß die yough, welcher das Citat entnommen, eine yough erdiagnics, t. b. eine heilige, beim Gottestienft verlejene, tanonifche Edrift mar; und fo lange teine Spuren aufgefunden find, baß ;. B. ber Römerbrief bei irgend einer Gemeinde als ein Wert etwa bes Betrus ober Barnabas, bas Johannisevangelium als ein Wert bes Bartholomäns ober weffen jonft, tirchlich betrachtet worden feb, jo lange vielmehr the Geschichte bes Ranon uns unmibersprechlich lehrt, bag ber Römerbrief, wo er firch= lich gelefen ward, überall auch als ein Wert bes Baulus, bas vierte Evangelium als ein Bert bes Johannes u. f. w. gegolten habe \*), fo lange liegt in jenen nicht ausbrücklichen Eitaten ein Beweis wie für bas Ulter und Die tanonifche Berbreitung, fo zugleich mittelbar für bie Mechtheit ber betreffenben Edriften.

Ein zweites negatives Argument wollte man baber nehmen, bag ber eine ober andere Bater bie und Die bestimmte Cdrift überhaupt nicht citire. "Bürde fie gu feiner Zeit eriftirt, würde er fie als apostolisch und fanonisch getannt haben, fo würde tt fie gewiß - namentlich etwa an ber und ber bestimmten Stelle, wo er ben gleichen Begenstand behandelt - benützt und angeführt haben." Solche Argumente e silentio fint von vorneherein eine mifliche Sache. Man fest babei voraus, es muffe ein jeder in jedem einzelnen Falle alles bas mirflich thun, mas er allenfalls thun tonne. aber welcher Prediger unjerer Beit citirt benn an jeder Stelle alle Diejenigen Schriftftellen, Die er ber Sache nach citiren fonnte? Dagu fonunt nun aber noch, bag uns son ber älteren patriftischen Literatur nur ein verhältnißmäßig fleiner Bruchtheil erhalten ift. Berloren bis auf wenige Fragmente find uns Die Schriften tes Bapias, bes Melito, verloren bie Schriften bes Quadratus, Ariftides und Miltiades, verloren Die gegen Die Saretifer gerichteten Ochriften Des Juftinus - wie viel von ener driftlichen Bibliothet, bie ju bes Sieronhmus Beit in Cafarea fich befand, haben wir benn überhaupt noch? Sätten wir fie noch, welchen Reichthum von Citaten, 2nmelungen und Rotigen, welche Fülle fritifchen Materiales würde fie uns bieten! Bei is bewandten Umftanden burfte man mit argumentis e silentio wenigstens jehr vornotig fenn.

Den Argumenten e silentio verwandt find aber bie Folgerungen, welche man aus gemiffen Erscheinungen, welche in ben alten Kanones uns begegnen, gezogen hat. Wenn im muratorischen Kanon nur zwei Briefe bes Johannes, und fein Brief Betri und fein Brief Jatobi erwähnt wird, jo foll baraus folgen, daß um jene Zeit (jedenfalls vor ber nicanischen Sunode) die Briefe Betri und irgend einer ber johanneischen Briefe noch

\*) Nur der Hebräerbrief, deffen Berfasser sich gar nicht nennt, und der im Orient für paulinisch, im Occident für nicht-paulinisch galt, macht hier eine Ausnahme. — Zu dem oben Gesagten vgl. B. 3. Thiersch, "Bersuch einer Herstellung 2c." S. 320 ff.

7

Real-Encottopdbie für Theologie und Rirche. VIII.

– oder wenigstens noch nicht allgemein — als ächt betrachtet worden sehen. nicht – Beun Eusebius (3, 25.) ben Brief Jakobi, ben Brief Juba, ben zweiten Brief Betri und ben zweiten und britten Brief Johannis als arritejouera aufführe, fo beiße bies nichts anderes, als daß die Aechtheit diefer Briefe zu feiner Zeit noch fehr bestritten Man benkt fich bie Rirchen bes zweiten und britten Jahrhunderts in gewesen sey. großen, unaufhörlichen fritischen Untersuchungen in moderner Beise begriffen, und babei muß man fich fast nothgebrungen ben Gang diefer Untersuchungen fo benten, daß die Theologen und Gelehrten jener Zeit von Jahrzehent zu Jahrzehent leichtgläubiger und unwiffenschaftlicher wurden; denn woher anders sollte es sich erklären lassen, daß sie nach und nach je mehr und mehr Schrijten, welche anfangs noch für unächt gegolten, dann doch die Aufnahme in den Kanon verstatteten? Die Apolalypse fehlt in ber Beschito und felbst bei Cyrill. Hieros. noch völlig; im muratorischen Ranon wird fie erwähnt; Eusebius sagt, Einige hielten sie für ein duodoyoduevor, Andere für ein rogor, Athanasius führt sie als tanonisch auf. Der zweite Brief Petri nebst zweiten und britten Johannis fehlen in der Peschito; ber muratorische Kanon nennt zwei Briefe Johannis und den Brief Judä; bei Eusebins treten fie alle, aber als avrideyouera, auf; bei Athanasius find sie tanonisirt. Welch seltsame Erscheinung! 3ft es ichon vor ber Entstehung ber Beschito ebenfo gegangen, jo mußte man fast argwöhnisch werben, nur der kleinste Theil der neutestamentlichen Schriften seh ächt; die Mehrzahl habe sich allmählich aus anerkannt unächten in für ächt gehaltene verwandelt!

Aber jene ganze Grundanschauung von der Bedeutung jener Kanones und dem Sinn des Wortes arrideróweror darf getroft als eine irrige, aus der neuen Zeit in die alte übergetragene bezeichnet werden. Nicht, daß nicht auch im chriftlichen Alterthum die Frage nach der Nechtheit oder Unächtheit einzelner Schriften, die den Namen von Aposteln führten, aufgeworfen und für wichtig gehalten worden wäre! Aber die Grund. frage, um welche es sich bei jenen Kanones in erster Linie handelte, war eine andere (vgl. ben Art. Kanon des N. Teft. Bb. VII. S. 281). Und nur wenn man diefe Grundfrage richtig auffaßt, vermag man jene Kanones, und auch das, was in ihnen fecundär sich auf die Aechtheit bezieht, richtig zu verstehen. Die Grundfrage war aber überall die firchlich=praktische: welche Bücher sollen und dürfen sowohl in den gottesdienstlichen Berfammlungen vorgelesen als von den einzelnen Christen zur Erbauung und Belehrung gelesen werden? Die Ausscheidung bes häretischen, von Irrlehrern betrüglich untergeschobenen, war ber oberste und bominirende 3med bei jenen Festikel-Recht teutlich sieht man bies beim muratorischen Kanon. S. Ranon bes lunaen. N. T. Bb. VII. S. 282, den Text f. bei Kirchhofer a. a. D. Das Fragment beginnt mitten in einer Aufzählung ber Evangelien und zwar bei Lutas. Nach Erwähnung des Evangeliums Johannis folgt die Bemerkung, daß, obgleich die Evangelisten von verschiedenen Gesichtspunkten aus schrieben (varia singulis evangeliorum libris principia doceantur), fie boch Einen Glauben, von Einem Geifte erleuchtet, predigen. Darauf folgt eine Berufung auf 1 3ch. 1, 1. Dann wird die Apostelgeschichte bes Lutas erwähnt; hierauf, daß Baulus an sieben Gemeinden (Korinther, Ephejer, Bhilipper, Roloffer, Galater, Theffalonicher, Römer), wiewohl an die Korinther und Theffalonicher je zwei Briefe, geschrieben habe, wie auch Johannes in ber Apotalppfe an fieben Gemeinden fcreibe. Bas jeboch einer Gemeinde gesagt sey, gelte allen. So seyen auch die Briefe an Philemon und Titus und die beiden an Timotheus, obwohl pro affectu dilectionis, boch in honorem ecclesiae catholicae geschrieben, und barum in ordinatione ecclesiastica disciplinas geheiligt, t. h. in ter kirchlichen Ordnung zum heiligen Gebrauche (bes Borlefens) bestimmt. Immer und überall ist es die Frage, ob die einzelnen Schriften zur criftlichen Förderung bienen und zum Lesen und Borlesen fich eignen, und was die Gemeinde aus ihnen für Gewinn ziehen könne. Run folgt - ganz diesem Zwed entsprechend - eine Barnung vor zwei Briefen, welche im Intereffe ber marcionitischen Onofis, also von Baretitern, unter tes Paulus Namen untergeschoben sehen: Fertur enim ad Laudecenses, alia ad Alerandrinos, Pauli nomine fictae ad haeresem Marcionis, et alia plura, quae in catholicam ecclesism recipi non potest. Dagegen: Epistola sane Judae et superscripti Joannie duas in catholica habentur; et sapientia ab amicis Salomonis in honorem ipsius scripta. Hier tritt es eclatant heraus, wie der Autor des (aus dem Griechischen fchülerhaft in's Lateinische übersetzen) Fragmentes nicht die Absicht verfolgt, Aechtes don Unächtem, sondern die ganz andere, Richlich-Lesbares und Unschältiches von Häretischem zu scheiten. Daß der Brief Judä und die zwei Briefe des Johannes, um die es hier sich überhaupt handeln kann, nämlich der zweite und britte\*), nicht unter jene alia plura gehören, also nicht häretisch sind und die ebenson liebsheit geschrieben, nicht häretisch seis sit?s, was er sagen will. Er muß eine Berenlassung gehabt haben, den zweiten und britten Johannis und den Br. Juda ausbrücklich ver einer Berwechslung mit häretischen Schutz und ben Br. Juda ausbrücklich ver einer Berwechslung mit häretischen Schutz un ehmen.

Borin diefe Beranlassung lag, werden wir später sehen. Hier genüge die Bemertung, daß er bei biejen brei Briejen nicht, wie bei ber Weish. Sal., eine Rotiz bei= jügt, als ob diefelben von anderweitigen Autoren in honorem Joannis et Judae ge= ichrieben wären, daß er dieje Briefe alfo für acht gehalten hat. - Run folgen die Borte : Apocalypse(s) etiam Joannis et Petri tantum recipimus, quam quidam ex nostris legi in ecclesia nolunt, b. b. αποχαλύψεις μήν του Ίωάννου χαι του Πέτρου μόνον δεχόμεθα, ην τινες ήμιων αναγινώσχεσθαι έν τη εχχλησία ου βούλονται. Es wird also neben die johanneische Apotalypse eine zweite, ebenfalls nicht=häretische, - ganz abgesehen von der Frage nach ihrer Aechtheit - gestellt, deren tirchliche Lesbarteit jeboch nicht entschieden war. In bem Rreife bes Autors murbe fie firchlich gelejen, in andern Gegenden der Kirche nicht. Db sie dort, wie hier, als unächt betrachtet, dort aber als unschadlich gelesen wurde, oder ob fie bort als ächt betrachtet wurde, oder hier als beides: schädlich und unächt, darüber läßt uns das Fragment im Unflaren. Bielleicht mag fie, fowie ber gleich nachher erwähnte hirte bes Bermas, eine gute und nütliche Schrift gewefen fenn, beren Antor menschliche Gedanken in das Gewand von (bem Betrus zu Theil gewordenen) Bisionen poetisch eingekleidet hatte. Der Autor stellt jedoch die Apotalypje Betri böher als den Hirten des Bermas, denn von diefem fagt er ausdrücklich, er dürfe zwar privatim gelefen, nicht aber im Gottesdienste vorgelejen noch unter bie Bropheten und Apostel gezählt werben. Eine Barnung vor ben baretischen Apotalppfen und fonftigen Schriften bes Balentinus, Miltiades u. a. bildet den Schluß des Fragmentes.

Die praktische Geeignetheit zur Anagnose war also ber bominirende Gesichtspunkt bei jenen Bücherverzeichniffen oder Ranones. Welche Bücher kirchlich zum Borlefen benützt werden dürfen, welche "den Propheten und Aposteln beigezählt", also els göttlich inspirirt betrachtet werden dürfen, und sodann, welche, obschon nicht inspirirt, doch zur Erbauung privatim gelesen werden dürfen, und endlich, welche als häretische, verführerische Schriften gemieden werden müssen, das war die Frage.

Wenn der Autor ben erften Brief Johannis und ben Brief Jatobi und die Briefe **Betri unter** ber Reihe der Briefe gar nicht besonders erwähnt, so geschicht dies effenbar deßhalb, weil er gar keine Beranlassung hatte, diese Briefe gegen ein etwaiges Richterwähnung recht gut kannte und für unbestritten ächt und apostolisch hielt, zeigt die gelegentliche Erwähnung ber Stelle 1 Joh. 1, 1. im Zusammenhang mit dem Evan= gelium. Höchstensk könnte man fragen, ob 2 Betri ihm überhaupt nur bekannt war; bas Gegentbeil ist aber (da er Jud. und 2 u. 3 Joh. kennt) sehr unwahrscheinlich;

<sup>\*)</sup> Bgl. 28. D. Diettein, ber zweite Brief Betri, Berlin 1851. G. 41 ff.

mithin scheint er die beiden Briefe Petri nur aus dem gleichen Grunde, wie 1 Joh., einer Erwähnung für nicht bedürftig gehalten zu haben.

Aus welchen Gründen aber baut er einem etwa möglichen Migverstande vor, als ob er 2 und 3 Joh. und Jud. unter bie "alia plura" mit inbegriffen wiffen wollte? Offenbar nicht barum, weil jene Briefe von einem Theile ber Kirche für unächt ober gar für von Häretikern untergeschoben betrachtet worden wären, sondern sicherlich darum, weil einzelne Theile der Kirche diefe Briefe für nicht=apoftolisch ("neque inter prophetas, neque inter spostolos") hielt, und barum Anftand nahm, eine gottesbienstliche Borlefung derfelben anzuordnen. Denn ob ber loudag Inoou Xouorou Soudos adergo's de laxupov ber Apostel Judas jey, galt bekanntlich ichon im christlichen Alterthum für unentschieden, nicht minder aber, ob 2 und 3 Joh. vom Apostel Johannes berrührten \*). Dazu tam noch, baß beide letztgenannte Briefe ihres speziellen und turgen Inhaltes wegen nur wenig zur Erbauung ber Gemeinde boten, und ichon aus diesem Grunde von Anfang an seltener mögen abgeschrieben und weniger verbreitet worden sehn. Aus anderen Gründen mag man vielleicht Anstand genommen haben, bie Beschreibung ber greulichen Säretifer im Briefe Juda ben Gemeinden vorzulefen \*\*), und auch das Fehlen der Apotalppfe Johannis in der Beschito erklärt fich baraus binreichend, daß fie zur erbaulichen Borlefung fich nicht wohl eignete. Nun hat aber 20. 3. Thier ich \*\*\*) mit vollem Rechte hervorgehoben, daß, ähnlich wie auf die produktive Beriode der Reformation eine Zeit der Abspannung und Unproduktivität folgte, welche nur die von ben Reformatoren ererbte Tradition mit peinlicher Zähigkeit zu conferviren vermochte, fo auch auf bie in weit höherem Ginne fchöpferische apostolische Beit nachgewiesenermaßen ein Zeitalter gefolgt ift, wo mit gabem Confervatismus eine jebe ecclesis ihre von der apostolischen Zeit her ererbte nagadoois in Cultus und Ritus und allen Dingen unverrückt zu bewahren suchte. Waren nun in einer Gegend jene oben genannten Schriften während der apostolischen Zeit noch nicht unter die Zahl ber firchlichen Anagnosmata aufgenommen worden, fo ließ man fie fich in der nachapostolischen Zeit von andern Gemeinden ebenfalls nicht aufdrängen. So und in diefem Sinne wurden jene Schriften zu "artideyouervoig", als welche fie bei Euseb. III, 25. erscheinen +); aber bas vierte Jahrhundert schied aus diesen "Antilegomenen" ben Hirten des Hermas, die acta Petri, die apocal. Petri, den Brief des Barnabas aus, und behielt nur die Briefe Jakobi, Judä, 2 und 3 Joh., 2 Petri und Apokalypfe als kanonifche, b. h. firchlich = heilige Lefeschriften bei.

Diese Auseinandersetzung zeigt, daß in dem Schreckwort "arrederoue" noch burchaus kein wiffenschaftliches Präjudiz gegen die Nechtheit dieser Bücher begründet liege (als ob es um die Aechtheit der Antilegomena von vorneherein schon gethan seh!), sondern der kritischen Untersuchung in Hinsicht auf diese Schriften noch völlig freier Spielraum gelassen ist.

IV. An die Entwickelung obiger Grundsätze würde sich nun die Aufgabe anreihen, ben Gang, den die Kritik zu nehmen hat, barzustellen; wir müssen uns aber auf solgende Andeutungen beschränken, indem wir im Einzelnen auf die nachher zu nennenden besonderen Artikel hinweisen. Die analytische Kritik muß, wenn ihr Gebäude von Dauer sehn foll, mit der Feststellung der Authentie derjenigen Schriften beginnen, für welche wir in den auf uns gekommenen Resten der altchristlichen Literatur die meisten

<sup>\*)</sup> Euseb. 3, 25.: ή σνομαζομένη δευτέρα και τρίτη 'Ιωάννου' είτε του ευαγγελιστού τυγχάνουσιν, είτε έτέρου όμωνύμου έκείνω.

<sup>\*\*)</sup> So Thieric, "herstellung 2c." S. 362 vgl. mit S. 365.

<sup>\*\*\*)</sup> Ebendas. S. 318 ff. und 359. Es versteht sich von selbst, daß wir hiemit keineswegs Thiersch's spätere Ansicht von einer Fixirung des Ranous durch apostolische Antorität acceptiren.

<sup>†)</sup> Ueber ben Ranon bes Eusebius f. Ranon bes R. T. Bb. VII. S. 286.

und unanfechtbarften Beugniffe befigen. Es find bies aber bie paulinifchen Briefe und bie johanneifchen Schriften, und unter ben erfteren vor Allem bie bon Glemens Romanus und Bolyfarp ichon ausbrüdlich als paulinifch citirten Rorintherbriefe, ber von ben Balentinianern felber als paulinifch (Iren. I, 3, 4. 8, 3.) anerfannte Romerbrief, und fobann ber Galaterbrief, welcher, wie bie brei vorigen, burch Reihen von Ampielungen und Citaten bei Bätern und Baretifern bes zweiten Jahrhunderts fein Alter und feine frube allgemein Berbreitung erweist, und endlich die ichon von Polyfarp bezeugten Briefe an bie Theffalonicher und Philipper. In Betreff ber Briefe an bie Ephefier und Roloffer bieten fich bem unbefangenen Ange bie ebenfo unverfennbaren Beugniffe bar, bag bieje Briefe in ber gangen driftlichen Rirche von ber apostolifchen Beit ber allgemein als paulinische Briefe und heilige Schrift verbreitet waren; benn zahlreiche Anipielungen und Citate bei ben apostolischen Batern weifen barauf bin, und jobald es überhaupt Gitte wird, Die beiligen Schriften unter ansbrücklicher Rennung ihrer Berfaffer au citiren, begegnen uns auch wirklich folde ausdrückliche Citate in genügender Unzabl. Dagu tommt ber gleiche paulinische Styl und Geift, burch ben fie an bie vier erft genannten Briefe fich anreihen, wogegen bie von Schmidt und Rern gegen ben zweiten Theffalonicherbrief, von Dayrhoff gegen ben Rolofferbrief, von De 2Bette \*) gegen ten Ephejerbrief aus jogenannten inneren Gründen erhobenen Zweifel tein Gegengewicht in Die Bagichale legen. Bgl. ben Urt. Baulus, ber Upoftel, und feine Schriften.

Die Reihe Diefer Briefe fest uns nun burch eine Menge barin enthaltener gelegemlicher notigen in ben Stand, bie geschichtliche Glaubmürdigteit ber Apostelgefoichte und ihren mitten ans bem apoftolifden Beitalter ftammenben Urfprung ju connehren. (Das Rabere barüber f. im Artifel Lutas, ber Evangelift.) Bon bier ms find nun ber Rritit bie nöthigen Unhaltspuntte für bie Feftftellung bes Alters und ber Mechtheit ber Evangelien gegeben. Wichtig find im Allgemeinen ichon bie in ben panlinijden Stellen Gal. 4, 4. 2 Ror. 5, 19. Rol. 1, 16; 2, 9. 1 Ror. 1, 2. 1 Ror. 8, 6. 2 Ror. 8, 9. Phil. 2. liegenden Beweife für bie Uebergengung bes Apoftels von ber Gottheit und Präezistenz Chrifti, bie in 1 Ror. 15. Eph. 1, 19. Rom. 6, 4. 1 Rer. 2, 16. 2 Ror. 4, 11. u. a. liegenden Beweife für Chrifti Auferstehung aus bem Grabe, und bie in ben Berichten eines Augenzeugen (Apg. 20, 9 ff.; 28, 3 ff.) enthaltenen Beweife für ben fupernaturalen, wunderbaren Rarafter bes neutestamentlichen Seilswertes; welches Alles auf bie evangelifche Ueberlieferung, wie fie in unferen Evangelien enthalten ift, gurudweist. Bie aber bie Evangelien in ber Darftellung ber Beilegeschichte einander ergängen, ohne einander ju widersprechen, bies haben wir, feweit ber 3med biefer Enchflopabie es erheifchte, in bem Urtitel "harmonie ber Evangelien" barzustellen gesucht. Es bliebe baber nur noch übrig, bie Aufgaben ber malntifchen Rritit in Bezug auf ben Urfprung jebes einzelnen Evangeliums angubenten, wobei wir uns begnügen, auf bie Sonderartitel über bie einzelnen Evangelien ju verweifen. Ueber bie johanneifchen Schriften, welche fich bier gunachft an= ichliegen, verweifen wir auf bie Urtitel Johannes und feine Schriften und Difenbarung Johannis. 3hre Mechtheit ift burch eine Bolfe von Beugen felbftanbig beglaubigt. Siennit ftellt fich nun ein Rern ber neutestamentlichen Literatur fritifch gefichert heraus (bie paulinischen Gemeindebriefe, bie Synoptifer mit ber Apoficlacidichte, bas Evangelium Johannis nebft bem 1 Brief und ber Offenbarung Johannis), von mo aus bie Untersuchungen über bie noch übrigen Schriften wie Ratien nach ben verschiedenen Richtungen auslaufen \*\*).

\*) De Bette felbft bat biefe Zweifel fpäter gurlidgenommen.

\*\*) hier verweisen wir, was bas Einzelne betrifft, wiederum theils auf ben Artifel Baulus, ber Apoftel und feine Schriften, theils auf bie Artifel hebräer, Brief an bie, Jatobus im N. T., Judas Lebbäus ober Thabbäus, Betrus, ber Apoftel und feine Briefe, in welchen Artifeln die Löfung ber wesentlichsten Probleme, mit Diefe analytischen Untersuchungen fordern indessen, wie früher bemerkt worden, zu ihrer Ergänzung und Bewährung, das Hinzukommen einer ihnthetischen Kritik, b. h. auf Grund der gewonnenen Resultate hat man es zu versuchen, ob dieselben zur einheitlichen Geschichte apostolischer Literatur und Kirchenthums sich zusammenschließen \*).

V. Zum Schlusse soll noch auf Geschichte und Berlauf der negativen Kritik der neueren Beit ein Blidt geworfen werden. Da bis durch's Mittelalter herab die Kanonicität und Nechtheit der bibl. Bücher außer Frage war, so bildete diese Rechtheit und Autorität der heil. Schriften teinen jener Buntte, welchen bie Reformatoren gegen bie römische Rirche burchzufechten gehabt hätten. In der Reformationszeit und in der nachfolgenden Zeit der Drthodoxie war bie Kraft bes theologischen Strebens auf andere Dinge gerichtet. Der Deismus zuerst forderte durch petulante und frivole Angriffe auf die Bibel eine positive apologetische Kritit in die Schranten. Collin und Tindal erklärten bas ganze Chriftenthum für Priefterbetrug; Beter Annet suchte bas Alte und Reue Testament zu einem Gegenstanbe öffentlichen Spottes zu machen; Whiston wollte darthun, die Wunder sehen durch Fälfchung ber Juden in die Bibel getommen, Boolfton begnügte fich damit, tiefelben allegorifch zu benten. Alle biefe Albernheiten bienten aber nur bazu, in Barbner's Berfon ben ersten großen positiven Rrititer zu wecken. In feinen beiden Berten: crodibility of the gospel history (17 Bände) und collection of the ancient Jewish and heathen testimonies to the truth of the christian religion hat Lardner bas Fundament einer mabren, wiffenschaftlichen Kritit für alle Zeiten gelegt; er bat, mit großer Belefenheit ausgerüftet, bie mubevolle Arbeit unternommen, die fämmtlichen Stellen ber Rirchenväter, Säretiter, Juden und Beiten, welche Citate ober Anfpielungen auf Bibelftellen enthalten, aufzufuchen und zufammenzustellen; er hat ber nachlese und Berichtigung einzelnes übrig gelaffen; bie hauptarbeit ift und bleibt burch ihn geschehen.

Joh. Chrift. Edelmann ("Moses mit aufgedecktem Angesicht" 1740) und ber bekannte Reimarus verpflanzten, ber lettere nicht ohne Scharffinn, bie negative Rritit ber Deisten auf beutschen Boden. Hier trat ihnen kein gardner entgegen. Man glanbte den Zweiflern und Spöttern am besten den Borsprung abzugewinnen, indem man das, was ber bamaligen "Bernunft" anstößig erschien, nach Woolfton's Art von vorneherein preißgab; nur zog man ber allegorischen Wundererklärung die fogenannte "natürliche" vor (Baulus, Benturini, Thieß). Die Herrlichkeit des Herrn 3. B., welche die Hirten bei Jeju Geburt umleuchtete, follte von einer Laterne ausgestrahlt fenn, welche ein Mann in der Ferne über ben Berg trug. Ein fleines Stalllicht sieht ja von weitem oft groß aus - fast fo groß, wie bas jener Bundererklärer. Da man Jesum nicht wirklich fterben ließ, tonnte man ihn um fo leichter auferstehen laffen. Bar er boch ein beime licher Mediciner ohnehin! Wie man die Grundbegriffe der apostolischen Lehre verflachte. lehrt Teller's Leriton. Bahrend man fich fo mit dem dogmatisch Anftößigen, bem Uebernatürlichen, wohlfeilen Kaufes abgefunden hatte, hatte man volle Zeit, in Betreff ber mehr formellen Erscheinungen, 3. B. bes fogenannten Berwandtichaftsverhältniffes ber Evangeliften, jene Nefter von Sppothefen auszubrüten, welche bantals ber Zeitvertreib ber Theologen waren. (S. b. Art. harmonie ber Evangelien S. 560 ff.)

Diefe erste Periode der neuern Kritik hat sich rasch überlebt. Wie von Schleiermacher in der Dogmatik, so ging von De Wette in der Exegese ein reformatorischer Anstoß aus. Man lernte, unterstützt von den Fortschritten der Prosanphilologie in Hermann's Schule, begreisen, daß es die Aufgabe des Exegeten nicht sey, seine Meinungen in die zu erklärende Stelle hineinzutragen, sondern offen und ehrlich zu fragen,

welchen sich bie Kritik in Ansehung der betreffenden neutestameutlichen Schriften zu beschäftigen hat, versucht wird. Anm. d. Red.

<sup>\*)</sup> Bir verweifen hier auf die Artikel Apoftolisches Zeitalter, Jesus Chriftus, Abriß feines Lebens, Jubenchriften, auf Neander's Leben Jesu, auf bessellten und Lechlers Berke über das apostolische Zeitalter. Aum. d. Red.

mas ber Autor habe fagen wollen. Go verschloft man fich nicht länger ber Unertennung, bag bie neuteftamentlichen Autoren Bunderbares und Uebernatürliches von Chrifto ju bezeugen ben Willen und bas Bewußtfehn hatten. Soweit nun bie Theologie fich ter Anertennung ber geschichtlichen Birflichfeit Diejes Uebernatürlichen aus Rationalismus ju entgieben fuchte, fab fie fich ju einem andern Mustunftsmittel genöthigt. Bas bie Erogefe nicht zu leiften im Stande war, follte bie Rritif leiften. Die neuteftamentlichen Edriftfteller haben allerdings Wunderbares ergablt; aber bies Wunderbare foll barum noch nicht wirflich geschehen febn. Dentbar ju machen war bies nur bann, wenn bie Berfaffer ber neutestamentlichen Schriften, namentlich ber Evangelien, teine Augenjeugen waren. Daber bas Streben, Die apostolifche Berabfaffung bes Johannesevangefums ju beftreiten (Bretichneiber). Mit Marfus und Lufas machte man fich weniger Dube; Lufas, obwohl Zeitgenoffe ber Apoftel \*) und nuonzolougnzuig nader azoi-Beie, follte boch fein Evangelium aus allen möglichen unguverläffigen Auffatichen fritiflos jufammengeschrieben haben; ben griechischen Matthäns lief man, unbefummert um bas Zeugniff tes Bapias ober richtiger bes Presbyter Johannes (Euf. 3, 39.) erft nach ber Beit ber Apostel geschrieben werben.

Immerbin waren bies nur ichuchterne Anfänge. Bagbaft und ichwantend begannen Babler, Rrug, Borft, Echleiermacher, Safe und be Wette einzelne Buge ber ev. Geichichte (namentlich aber bie Rindheitsgeschichte) für "unythijch" ju ertlären. Da trat im Jahre 1835 Straug mit feinem "Leben Jejn" hervor, worin er "an bie Stelle ber veralteten fupernaturalen und natürlichen Betrachtungsmeije ber Gefchichte Befu eine neue ju fegen" versprach, nämlich "bie mythifche." Die harmonistischen Untersuchungen jum Ausgangspuntt nehmend, mußte er burch gewandte Einmijdung ber für ben Banbeismus vorhandenen bogmatifchen Schwierigfeiten in Die harmoniftifchen, Die vorhandenen Scheinwidersprüche in's Fratenhafte zu vergrößern, burch Baralleljetung beteroge= ner Geschichten (s. B. Centurio u. Ronigifcher) neue Biberiprüche zu ichaffen, und burch bie vertehrte Borausjepung, als ob bie Evangeliften wie Prototolliften jeben Umftand ider Begebenheit und bie Begebenheiten felbft in gleicher Folge an ergählen beabsichtigt batten, aller Möglichteit einer vernünftigen Löjung von vorneberein einen Riegel vorgnichieben. Mit Frivolität gewürzt, mar feine bestruftive Rritif berechnet, auf ben großen Banim, namentlich ber Salbgebildeten, Eindrud zu machen. Um fo jämmerlicher mußte jedem Befonnenen fein pofitiver Berfuch, bie Entftehung ber Evo. erflärbar zu machen, erfcheinen. Ils ein "voransfetungelofer" Rrititer feste er ohne weiteres Die Unachtheit aller vier Epo, voraus und entichlug fich jeder Untersuchung bierüber. Genug, daß er durch einen Rachtipruch bie Evangeliften ber Gefchichte Befu fo ferne gerücht hatte, bag zwijchen beiten Raum blieb für bie Entftehung von Mythen. Ein Jube, ein Junger Johannis bes Täufers, welcher beffen Wert fortjete und fich burch feine Unhänger am Ende ten Gebanten in ben Ropf feten lieft, er fonnte wohl gar ber Deffias fenn, in Folge tiefes Wahnes aber gelegentlich einmal gefreuzigt wurde, - bas follte ber geschichtliche Rern fenn, aus welchem bie Mythen fich allmählich berausspannen. Geine Unbängerschaft verglich nach feinem Tobe ibn, ben wunderlofen Rabbiner mit bem wunderbaren Deffiasiteal, wie es in ben Propheten bes 21. I. enthalten mar, und um beibe in Ginflang ju bringen, machte fic fich glanben, jener Rabbi werbe ficherlich auch Bunber gethan haben. So bibeten fich bier und ba verschiedene Gagen von einzelnen Bundern, bie er gethan baben follte, und biefe wuchfen am Ente ju einer Mythologie zufammen, beren verfchiebenartige Gestaltungen in ben einzelnen Evo. niedergelegt wurden. Da aber hiebei ber machtige, weltumgestaltenbe Glaube ber apostolischen Zeit an bie Auferstehung bes herrn (1 Ror. 15.) fich boch nicht recht wollte erflären laffen, fo nahm Strauß hiefür zu ber fonft von ihm fo fehr verachteten natürlichen Bunbererflärung feine Buflucht. Es fey

\*) Diefer Punkt wiederum wurde beseitigt burch jene Conjektur, daß in den Stücken Apg. 16 ff. und 20 ff. das ijuels nicht von Lukas, sondern von Timotheus oder Silas herrühre. "bisweilen" den Jüngern "eine unbekannte Person" vor Augen gekommen und dieser "Anblick einer unbekannten Person habe den Eindruck einer Erscheinung Jesu auf sie gemacht."

Sofort wurde Strauß nicht allein von chriftlichen Kritikern widerlegt und die Unhaltbarkeit seiner Muthenbildung nachgewiesen\*), sonderu seine eigene Richtung überschlug sich auch selbst. Die Einsicht in die Unmöglichkeit der Muthenbildung auf dem von Strauß angenommenen Wege manifestirte sich in dem absurden Versuche Grörer's (Geschichte des Urchristenthums), die Muthen aus talmudischen Sagen entstehen zu lafsen; Andere (wie 3. B. Weiße in der ev. Geschichte) kehrten zur halbheit zurück, indem sie theils den Johannes, theils umgekehrt die Supoptiker für unhistorisch erklärten. Welchen Wahnsum man aber in den Christen des ersten Jahrhunderts voraussegen müsse, um die Entstehung des Glaubens an das Geschehensen von Niegeschehenem sich erklärlich zu machen, das hat Bruno Bauer (Krit. der ev. Gesch. tes Joh. und Krit. der ev. Gesch. der Supopt.) an den Köpfen seiner Evangelisten, zugleich unter Anwendung eines dis dahin noch nie geschenen Maßes gemeinster Frivolität der Welt vor Augen gelegt.

In biejen Schriften von Gjrörer, Beiße und Bruno Bauer ftellte sich im Grunde nichts anderes, als der innere Bankrnt der Strang'schen Mythenhypotheje, ihr Zerfall in sich selbst, dar. Sollte die negative Kritik nicht vor der Zeit zu Schanden werden, so mußte sie einen andern Weg einschlagen. Die Mythenhypothese jchwedte haltlos in der Luft. Nur durch eine Combination der Kritik der neutestamentlichen Schriften und ihrer Auchtheit mit der Kritik ber neutestamentlichen Seschichte tonnte das Gebäude der negativen Kritik noch einige Zeit gefristet werden. Das geschah in einer vierten Periode, und je breiter die Substruktionen waren, auf welchen diesmal der Ban aufgesührt wurde, um so mehr imponirte die Arbeit durch ven blendenden Schein ächter Bissenschlichkeit. Es galt aber in der That nichts Geringeres, als sieben Reuntel der neutestamentlichen Schriften ans dem ersten in das zweite Jahrhundert hinadzuschieden.

Dies zu ermöglichen, mußte bie ganze Geschichte bes nachapostolischen Zeitalters völlig umgedreht und umgeändert werden. Lützelberger's Angriff auf die Nechtheit bes Ev. Joh. ("die kirchl. Tradition über den Ap. Joh." 1840) und Bilke's Berfuch, bas Ev. Mart. als Quelle des Matth. und Lut. hinzustellen ("ber Urevangelist" 1837) waren bloße Borarbeiten oder Borfpiele, und für den großen Zweck ungenügend. Schwegler begann das eigentliche Werk in seiner Schrift "über den Montanismus und die christl. Kirche des zweiten Jahrhunderts" 1841 (vgl. fein "nachapostolisches Zeitalter" 1846). Er fieht den Rampf in Rorinth (ber doch nach 1 Ror. 3, 4 ff. hauptfächlich zwischen den beiden heidenchriftlichen Anhängerschaften des Paulus und Apollos sich bewegte) für einen Kampf zwischen Heiden= und Judenchristenthum an und legt die Borliebe für das Zungenreden (1 Kor. 12.) der judenchriftlichen, oder wie er in feiner confusen Weise sich ausdrückt, der ebionitischen Partei bei, die er 1 Kor. 1, 12. in den Worten έγω δε Χριστού bezeichnet findet. Nun hat er, was er braucht, erreicht: eine Uehnlichkeit ber korinthischen "Ebioniten" mit ben Montanisten bes zweiten Jahrhunderts, welche ebenfalls auf außerordentliche Charismen großen Werth legten. Die Montaniften find ihm nun ohne weiteres die Fortsetzung des Judenchriftenthums oder Ebionitismus (benn von einem Unterschied zwischen dem gefunden Judenchriftenthum ber zwölf Upoftel. und dem franken Judaismus der nagelouxrol wevdadelool Gal. 2. Apg. 15. und galatischen Irrlehrer, und endlich ber nach ber Zerstörung Jerusalems in eigensinniger Bei-

<sup>•)</sup> Bgl. insbesondere Tholnd, Glaubmürdigfeit der ev. Gesch. 1837; hoffmann, Brüfung bes Lebens Jesu von Strauß 1836; Osiander, Apologie des Lebens Jesu, in der Lab. Zeitschr. f. Theol. 1836, 4 ; Rern, Erörterung der hauptsachen ber ev. Gesch. ebendas. S. 2.; Lange, über ben geschichtl. Raralter ber lanon. Evo. 1836; hug, Gutachten über das Leben Jesu v. Strauß 1837; und meine Rrit. d. ev. Gesch. 1. Ausst. 1842.

behaltung ber aramäifchen Sprache und jubifchen Gefetesbeobachtung fich ifolirenten und verfnöchernten Ragaräer- und Ebioniten-Sette meiß Schwegler nichts, ober will nichts bavon wiffen). Da von ben Montanisten berichtet wird, nach ihrer Meinung fen ber beil. Geift nicht ichon bei'm Bfingftfeft, fontern erft in Montanus offenbar geworben (?), je folgert Schwegler, fie jeven bie Erfinder ber Trinität (!) und Logoslehre, und aus ihrer fucceffiven Trinität habe fich nachträglich erft bie firchliche Lebre von ber Wefenstrinität entwidelt. Das Refultat von bem allem feb nun bies: eine einheitliche Rirche habe es im ersten Jahrhundert noch gar nicht gegeben; was von ben Ebioniten als einer unbebeutenben Gefte ergablt werbe, jeb nicht wahr; was als Chionismus ericheine, ien vielmehr bas eigentliche Urchriftenthum ber gwölf Apostel gewesen, aufgehend in ber Lebre : Bejus von Magareth jen ber Deffias, gefandt für bie Juben allein, baber Beioneidung und Gejeterfüllung bie unerläftlichen Borbedingungen, um Theil an feinem Reich und Seil ju haben. 3m Biberftreit mit ben Zwölfen habe Baulus ben fubnen Webanten gefagt, bie Religion biejes Meffias zu einer Universalreligion für alle Boller ju erweitern. Baulus fen mit ben 3wölfen niemals einig gewejen; bie Religion ber an Jejum als an ben Meffias gläubigen 3wölfe und ihrer Anhänger und Gemeinden, und Die Religion bes Paulus und feiner Seibendriften hatten als zwei ein= mber feintfelige Religionen, als zwei getrennte Seerlager, einander gegenübergestanden bas gange erste Jahrhundert hindurch und bis in's zweite Jahrhundert hinein. In dieen jen ber Streit noch icharfer entbrannt; ba hatten (um 140) zwei geiftreiche Danner, Brareas und Marcion, bem Paulinismus Bahn gebrochen, jo bag auch ber rom. Etubl fich nun entichieben auf Dieje Geite ichlug. nun habe man angefangen, ben Ebio= nismus unter bem namen "Montanisnus" für eine Gefte ju erflären. Diefer habe in ben Bjeudoclementinen einen Berjuch gemacht, fich jelbft eine freiere (gnoftijche) Gefalt ju geben. Denn ber (marcionitifche) Gnofticismus wird von Schwegler ebenfo mit bem Baulinismus, wie ber Ebionismus mit ben Lehrspftem ber 3wölfe ibentificirt.

Damit war nun aber die Lofung zu weiterer Bermittlung und Berjöhnung gegeben. Die ganze Reihe jener, in's zweite Jahrhundert versetten neutestamentlichen Schriften follte zu bem Zwede geschrieben (untergeschoben) fehn, um ben feit Alters vorhandenen Zwiespalt zu vertuschen, die Sache so barzustellen, als ob ichon die Apostel einig gewesen wären, und badurch eine Berjöhnung der beiden Parteien zu befördern.

Begreiflich! in den neuteftamentlichen Schriften findet fich von jenem Zwiefpalt nichts; fie muffen also durch Machtsprüche für unächt erflärt und für Arbeiten liftig-frommen Betruges erflärt werden, um aus Zeugniffen wider jene romanhafte Hopothese sich in Zeugniffe für dieselbe zu verwandeln!

Dan fragt nun aber billig: wenn bie neutestamentlichen Schriften von jenem 3wiepalt im erften Jahrhundert nichts enthalten, woher weiß benn bie Tübinger Rvitif, bag in folder Zwiejpalt ba war? - Diefer Berlegenheit ju entgeben, bat Prof. v. Baur bie Briefe an bie Romer, Rorinther und Galater wunderlicherweife burch einen Dachtfpruch für acht erflärt! Durch einen Machtfpruch, fagen wir; benn er hat es nicht für ber DRübe werth gehalten, auch nur Ginen Grund bafür anguführen, während man boch mit folden Gründen, womit er 3. B. ein Ev. 3ob. für unacht erflart, gerade jo gut jene vier Briefe anfechten tann. "Gie tragen," fo fagt er, "ben Rarafter paulinifcher Driginalität jo unwidersprechlich an fich, daß fich gar nicht benten läßt, welches Recht je ber fritifche Zweifel gegen fie geltend machen tonnte." 21ber woher tennt benn Baur ben Karafter paulinischer Originalität? - boch nicht etwa aus ben übrigen Briefen, bie er für unacht erflart hat? Aber er hat feine guten Gründe, gerade Dieje Briefe für acht ju erflären. Denn aus ben Korintherbriefen hat ja Schwegler mittelft ber oben bereits bargestellten Runftgriffe bas Borhandenfehn eines Conflittes zwijchen "Ebionismus" und Baulinismus beranspräparirt, und aus bem Galaterbrief Rap. 2. präparirt Baur bas gleiche beraus, indem er einen Zwiefpalt zwifchen Baulus und ben 3wölfen

herauszubringen sucht. So ift es ihm nun ein Leichtes, alle bie andern neutestamentlichen Schriften, weil fie von diefem Zwiespalt nichts enthalten, ber Bermittlungsperiode bes zweiten Jahrhunderts zuzuschieben. Die Apostelgeschichte stellt fich in Biderfpruch mit der von Baur gegebenen Erflärung von Gal. 2.; fie muß baher erfunden fehn, um ben Conflikt zwischen Baulus und ben 3wölfen zu bemänteln, - "erfunden," benn ber Autor foll nach Baur's Berficherung eine Menge Borfälle (3. B. Apg. 10, 11 ff.; 13, 8 ff.; 14, 8 ff.; 14, 11 ff. u. a.) mit völlig klarem Bewußtseyn erdichtet, d. b. erlogen haben, um ben Paulus an Nimbus bem Petrus gleichzustellen \*). Mit ber Apostelgeschichte fällt natürlich auch bas Ev. Lut. bem zweiten Jahrhundert zu. Anch bas Eb. Joh., beffen Authentiezeugniffe Beller und Echwegler eins nach bem anbern an gerbröckeln fuchten, foll von einem geiftreichen Gnoftiter untergeschoben fenn, um bie michtigsten Streitfragen ber Beit, 3. B. ob bas driftliche Baffahfest montanistisch als Gebächtniß bes letten Baffahmahles Jefu ober paulinisch als Gedächtniß feines Lodes zu feiern fen, ferner die Trinitätsfrage, gewisse Brobleme der Gnosis u. a. vermittelnd zu beantworten. Die Paftoralbriefe\*\*) werden bem zweiten Jahrhundert zugetheilt, weil es Baur durch eine gludliche Confusion ber verschiedenartigen, in ihnen betämpften verkehrten Richtungen gelungen ift, schon ben fertigen Marcionitisnus in ihnen zu entbeden. Der erste Theisalonicherbrief sey unächt (Baur, Paulus S. 480 ff.), weil er mit den ächten Korintherbriefen zu viel Aehnliches hat (mas diesmal kein Beweis für den "Karakter paulinischer Originalität, sondern für bewußte Nachbildung ift; wie wenn aber die Korintherbriefe bem ersten Theffalonicherbrief nachgebiltet maren ?!) und weil er der Apg. nicht widerspricht (würde er bas thun, fo müßte er gewiß ächt und eine Instanz gegen die Apg. sehn). Der zweite Thessalonicherbrief flinge ebenfalls zu fehr an die Korintherbriefe an, und fet tarum nicht originell genug; andrerfeits enthalte er eine originelle Lehre von der Parusie, die sich so in andern paulinischen Briefen nicht wiederfinde. Das Objekt des Briefes an Philemon sey "so singulär, daß man bedenklich werden müffe," auch komme σπλάγχνα dreinial kurz nach einander vor (gegen den "Karakter paulinischer Originalität") u. s. w. ber Brief sey daher bas "Embryon eines chriftlichen Romans." Der Rolofferbrief betämpfe eine gnoftifche Richtung, die erst im zweiten Schwegler'schen Säculum denkbar sep. Der Philipperbrief eigne fich (2, 5. άφπαγμός) die gnostische Idee von der ercentrischen Jungfrau Sophia Prunito an, die dem øv9 og gleich werten wollte; auch habe ber Brief teinen Zwed ber Abfaffung (aber welchen ber Unterschiebung?), Die Bolemit gegen bie, beren Bauch ihr Gott, seh unklar, xvres ein unanständiger Ausdruck u. f. w.

In ihrer ersten Beriode glaubte die negative Kritit nicht allein den sittlichen Rarafter des Christenthums, fondern felbst tic Achtheit ter biblischen Bücher noch festhalten gu tonnen, indem fie ben fupranaturalen Rarafter des Chriftenthums fallen ließ; in ber zweiten und dritten sah sie sich genöthigt, die Aechtheit der biblischen Bücher ebenfalls preißzugeben, hoffte jedoch ben fittlichen Karafter ber Autoren noch zu retten; in ihrer vierten Periote fab fie fich ju bem Bugeständniffe gedrängt, daß die große Mehrzahl ber neutestamentlichen Cchriften ein Wert bes bewußten ichlauen Betruges fey. Die fer Gipfel negativ-fritifcher Kunft erweist fich vor bem chriftlichen Bewußtfeyn, bas aus diefen Schriften die Kraft geheiligten Lebens und Denkens schöpft und in ihnen einen unerbittlichen xorrixog ergungarewr xai erroiwr xagdlag befist, als Gipfel ber Absurdität, und vor der Biffenschaft chriftlich=befonnener Kritit als ein Gewebe von Sophistereien. Die auf außerchriftlichem oder widerchriftlichem Boden wurzelnde Rritik tann und wird es nie weiter bringen als dazu, die chriftliche Kritik zu erneuter und befestigterer Beweissührung für die Aechtheit und Heiligkeit der neutestamentlichen Schrif-Dr. Cbrarb. ten ju sollicitiren.

\*) Baur, ber Apofiel Banlus, S. 66, 68, 73, 80 f., 100, 102 u. a.

\*\*) Baur, bie fogen. Baftoralbriefe bes Mp. Paulus, auf's Rene tritifc unterjucht, 1835.

Aroaticu

Stroatien. Die Kroaten batten ibre Urfige bodft mabrideinlich im öftlichen Baligien und in Beißrugland, wie benn auch ihre Munbart mit ber ruffifchen verwandt ift. Bei ihrem Aufenthalt in ber Rabe ber ruffinischen Bojter in Beifchormatien nabmen Dieje Claven ben namen Chorwaten (von Chrby, griech, Kugnurng) an. 3m Jahr 634 ward ihnen vom griechijchen Raijer Seraclius Dalmatien, bas 630 von ben Abaren erobert war, überlaffen, um bie Avaren ju vertreiben und bas gand unter griedifcher Oberhoheit in Befitz ju nehmen. Die Chrowaten zogen babin, angeführt von fünf Brüdern, und eroberten bas Land in ben Jahren 634-638. Rach Besiegung ber Avaren empfingen fie auf Betrieb bes Raifers Seraclius bie Taufe burch Priefter, bie mi Bitten bes Raifers von Rom ans gefandt murben. Cohon in biefer Beit ift bei ihnen bie Rebe von einem Erzbifchof, Bifchof, von Prieftern und Diatonen. Befonders nahm fich ihrer geiftigen Bedürfniffe an Johann von Navenna, Erzbifchof von Split; als ältefte Bisthumer werben genannt Dubno und Gifet. Doch war bieje Betehrung mehr eine Gefälligfeit gegen ben Raifer ju Conftantinopel, als Bolfsfache. Auch wurden tie Ebrowaten bem driftlichen Glauben wieder ungetren, entzogen fich auch von 641-829 ber Ubhängigteit vom bugantinifchen Sofe. Dagegen geriethen fie feit bem Enbe tes 8. Jahrhunderts in Abhängigkeit von ben Franken. Dieje Abhängigkeit ward 810 turch einen Bertrag mit bem griechifchen Raifer Nicephorus geregelt. nach Rarls Tobe benahmen fich bie Franten graufam gegen bie Chrowaten, bieje entzogen fich 819 unter item Großfürften Lindivit ber Berrichaft ber Franten, Lindivit ward gwar 823 ermortet, aber Die Chrowaten ertämpften bennoch unter Porin 825-830 ihre Unabhängigkeit. Um einen Beschützer ju haben, ichlogen fie einen Bertrag mit bem Babft und verpflich= teten fich wieder jur Annahme bes Chriftenthums. Bon 868-879 unter Sbeslaw unterwarfen fich bie Chrowaten wieber ben griechifchen Raifern und waubten fich vom Babit an ben Batriarchen von Conftantinopel, besonders weil ihnen die flavifde Liturgie ter Bulgaren, bie von ben Brübern Methodins und Conftantin, genannt Cyrillus, fo ichr gefiel, fie wurde um 868 in Kroatien eingeführt. Ochon 879 lobte Johann VIII. ben Fürften Branimir, ben Teind und Nachfolger Sbeslaws wegen feiner Rudtehr gur römifchen Rirche. Doch bauerte es noch lange, bis bas griechifche Glaubensbefenntnig aus Rroatien verbrängt war. Die flavifche Liturgie erhielt fich, feit im 13. Jahrhundert bie glagolitifche Edrift erfunden war, ober vielmehr bie chrillifde fo verändert war, bag fie bem foptifchen Alphabet glich, noch lange, obgleich icon auf ber Onnobe ju Gplit 925 bie flavifche Liturgie ftreng verboten und 1035 Dethodius fogar für einen Reber erflärt und die cyrillifde Schrift für eine Erfindung ber arianischen Gothen ausgegeben warb. 3m Jahre 928 wurden brei nene Bisthümer ju Stradin, Gifet und Duwno gegründet, unter Rrjefimir noch zwei gu Belgrad und Anin. Seit 990 nannten fich bie Fürsten Rönige; 1091 unterwarf Labislaus ber Große Rroatien ber Krone Ungarn, mit ber es auch feitbem vereinigt geblieben ift. Ladislaus ftiftete bas Bisthum Agram (Zagreb). 3m 16. Jahrhundert fant bie Reformation auch in Rroatien Eingang, befonders unterftugte fie ber berühmte Brint. In ber letten Sälfte bes 16. und im Aufang bes 17. Jahrhunderts murben viele religiofe Schriften in froatifcher Sprache gebrudt, Bibeln, nene Teftamente, Ratechismen und Poftillen, auch in ber burch Teuber in Bürttemberg errichteten flaviichen Druderei. Einer ber wärmften Berfechter ber Reformation war Michael Butichitich, Bfarrer auf ber Infel Muratog, er befannte fich öffentlich gur calvinifchen Confeffion; er wurde von ben Bifchöfen verfolgt, von ben Synoben verurtheilt, erhielt aber Couts burch Maximilian II. In ben Jahren 1607-1610 wurde bie Reformation in groatien ansgerottet, in ber Mitte bes 17. Jahrhunderts war gang Kroatien wieder römischtatholifd.

Jest gablt Kroatien nach Fennes 483,868 Einwohner, barunter 479,701 Römisch-Ratholische, 246 unirte Griechen, 58 Lutheraner, 31 Neformirte, 2900 orthodore Griechen. Die römischen Ratholiken stehen unter bem Bischof von Agram, einem Suffragan bes Erzbischofs von Colosia; bei Erledigung der Banswürde leitet der Bischof die Berwaltung. Das Bisthum Agram zählt 343 Pfarren, erstredt fich aber über Kroatien binaus. 3m Ganzen gibt es, die kroatischen Pfarren in Ungarn mitgerechnet, 450 Pfarren und 250 froatifche Bollsichulen. Die unirten Griechen fteben unter ber Leitung bes Bijchofs von Rreuz, teffen Sprengel 20 Bfarren zählt, fich aber auch nach Ungarn, Dalmatien und Ilhrien hinein erstreckt; bie Union foll im Zunehmen begriffen fenn. Der Bischof von Kreuz gehört zum Metropolitanverbande von Lemberg des unirt griechischen Ritus. Die orthodoren Griechen gehören zum Bisthum Karlftabt, einem Suffraganat bes Erzbisthums Karlowit in ber Militärgrenze. Das Bisthum Rarlftabt jählt 152 Pfarren; bie orthodoren Griechen find auch in Rroatien amte= und guterfähig. Früher wurden ihre Kirchenbücher in Rußland gebruckt, fräterhin war es nicht mehr erlaubt, weil man den Einfluß Ruflands fürchtete, daß die Kirchenbücher außerhalb Die Lateiner und Griechen leben in Kroatien in freund-Desterreich gedruckt wurden. Die Protestanten haben in teiner Proving bes öfterreichischen schaftlichem Berhältniß. Raiserstaats so wenig Rechte wie in Kroatien und Slavonien, sie dürfen hier teine Güter besiten und weder öffentliche noch Brivatämter bekleiden, ihre Erbichaften können fie auf gesetlichem Wege zu erlangen fuchen, gelangen fie auf tiefe Weise zum Befit, fo tauft ber König ihnen die Besitzungen ab.

Lgl. B. J. Echafarits flavische Alterthümer, beutsch v. Mosig von Achrenfeld, herausgegeben v. Heinr. Buttke. Bd. 2. S. 237-310. Lp3. 1844. Geschichte ber flavischen Sprache in ihren verschiedenen Mundarten und der flavischen Literatur, herausgegeben von E. v. D. Leip3. 1837. Meine Abhandlung: Desterreich in kirchlicher Beziehung in Reuters Repertorium Bd. 74. und 75. Riose.

Kromwell, Sefretär heinrichs VIII., f. England, Reformation.

1

**Rromwell**, Oliver, Protettor von England, geboren am 24. April 1599 zu huntingdon, gestorben am 3. Cept. 1658. Selten ift ein Mann fo verschieden beurtheilt worden wie diefer. Das Urtheil über ihn hat sich unter der Restauration gebildet, zur Zeit ber anglikanischen Reaktion unter Karl II., zur Zeit ber katholischen unter Jakob II. Eine mächtige Autorität hat jenem Urtheile in Frankreich Anfehen verliehen, und feitdem fagte Jedermann mit Boffuet : "Kromwell war ein Mann von undurchdringlichem Geifte, ein abgefeinter Beuchler ebenfowohl als ein gewandter Staatss mann, fähig Alles ju unternehmen und Alles ju verbergen; bem Glüde überließ er nichts von bem, was er ihm burch Rlugheit und Vorsicht entziehen konnte. Er war fo wachsam und so bereit zum Handeln, daß er niemals tie gute Gelegenheit verfäumte, bie ihm bas Glud barbot; furz er mar einer jener unruhigen und tuhnen Geifter, bie bazu geeignet find, ber Welt eine andere Gestalt zu geben. Es vereinigten sich in ihm Die verschiedenartigsten Eigenschaften; er war Lehrer und Prophet, Soldat und Feldherr. Als er bemerkte, daß er die Welt bermaßen bezaubert hatte, daß ihn das ganze heer als einen von Gott für den Schutz der Unabhängigkeit gesendeten Berricher ansah, begann er einzusehen, daß er dasselbe noch weiter treiben könne. Es lag im Plane Gottes, ben Königen durch ihn Unterricht zu geben." So war bas Bild, welches man fich lange Zeit hindurch auf dem Continente von Europa und in England von Kromwell machte; er galt für einen genialen Tartuffe, zugleich als Krieger ausgerüftet. Die allermeiften Geschichtschreiber beurtheilten ihn ungefähr auf tiefelbe Beije \*), bis Thomas

<sup>\*)</sup> Dies gift insbesondere von Frankreich. So stellt 3. B. St. Beuve in seinen Caasories du lundi 17. dec. 1849 Kromwell mit Muhammeb und Napoleon I. zusammen, ber in Aegypten Hinneigung zum Islam erheuchelte, ja Kromwell sieht nach dem Urtheile von St. Beuve noch tiefer als Napoleon, insofern er sich nicht so enthüllt, wie der große Raiser es thut in ben campagnes d'Egypte et de Syrie, mémoires dictés par Napoleon. 2 Bbe. 1847, von dem genannten St. Beuve a. a. O. angezeigt und besprochen. In Deutschland ist Kromwell bagegen schon längst milber und gerechter beurtheilt worden; wobei wir beispielsweise nur an Kortium und Lorenz bei Ersch und Gruber unter dem Artikel Kromwell erinnern. Allerdings

Earlyle bie Sammlung ber vertrauten Briefe Kromwells und ben authentifchen Tert feiner Reben im Parlamente veröffentlichte. Carlyle hob hervor, bag bie Briefe bas Bepräge ber Babrheit haben: er machte aufmertjam auf bie Klarheit und Kraft, bie fich in ben parlamentarischen Reben fund gibt. Er appellirte an bie hiftorische Unparteilichteit und forderte, bag Rarafter und Leben Kromwells einer neuen Prüfung unterworfen würden, wobei er felbft für feinen Selden Bartei nahm. Rromwell ift in feinen Augen ber Tupus bes fraftigen Geiftes ber norbijden Bölfer im Gegenjate gegen ben meniger individuellen, weniger unabhängigen Geift ber fublichen Bölfer. - Er fpricht bie Anficht aus, Kronwell tonne nur burch Chriften verstanden merden; er habe querft bas Bringip ber Gewiffensfreiheit mit Macht proflamirt; er habe aufrichtig baffelbe gewollt, nas England wollte, Religion und Freiheit. Dieje Anfichten haben vielfältigen Anflang gefunden, wenn fie auch von Einigen find modifizirt worden. 3wei berühmte Siftoriter haben nun auch ihr Urtheil über Kromwell abgegeben. nach Macaulay ift England Alles, beffen es fich rühmt, Rrommell'n fculbig. Er bat ausgejäet, mas jest Die brei vereinigten Rönigreiche ernten. Guigot gebt in feiner Beurtheilung von einem höheren, umfaffenderen Gefichtspuntt aus, zeigt auch weit weniger Sympathie für ben puritanischen Barteichef, beffen beuchlerische Bescheitenheit und ftolge Demuth ibn emporen. - In unfern Tagen ift bas große Bublitum geneigt zu glauben, bag ein großer Dann eine Mifchung von Ruhnheit und Charlatanerie fenn muffe, bag bas Ubwerfen tes religiofen Glaubens nothwendig ju einem ftarten Rarafter gehore, und bag es Rrmwell erniedrigen hieße, wenn man ihn als aufrichtigen Buritaner barftellen wollte. Inters ift in England die Stimmung bes Publifums; im Gegentheil mußte ber Glaube an bie Aufrichtigteit ber religiöfen Ueberzeugung Kromwells gewedt werben, um ihm bie Bewunderung ber Debrzahl jeiner Bollsgenoffen zuzuwenden.

Run aber frägt es fich, wie mar benn bieje Uebergengung beschaffen? wie vielen Antheil hatte baran fein perfönliches Intereffe, fein Ebrgeig? Es gibt bauptfächlich mei Abichnitte im Leben, wo fich ber Rarafter bes Menfchen fund gibt, bie Ingend und bie Beit bes herannahenden Tobes. nun aber laffen uns bie authentischen Dotnmente feinen Zweifel übrig, bag gronwell in biejen beiben Lebensabichnitten eine mabrhaft religioje Ueberzeugung gehabt habe. Erzogen unter ber Leitung einer frommen Mutter, machte er allerdings eine Beriode ber Ausgelaffenheit burch; es fand aber in ihm eine wirfliche Befehrung ftatt; er erstattete beträchtliche Summen gurud, bie er im Spiele gewonnen hatte; nachdem er im 21. Lebensjabre in bie Che getreten mar, verbrachte er gehn Jahre in völliger Burudgezogenheit, in feiner Umgebung vortheilhaft befannt wegen feiner Rechtichaffenheit. Dan hat behauptet, er habe fich in ber Ingend burch fleifcliche Günten befledt. Allein man hat fich, zum Beweife bavon, nur auf tas Beugnif berufen, bas er gegen fich felbit ausgestellt, bag er nämlich ein großer Eanber gewefen feb, und bag er einen Theil feines Lebens ferne von Gott verbracht habe. Im Schoofe feiner Familie, in ben Briefen an feine Kinder, zeigt er immer einen aufnchtigen religiöfen Glauben, zwar puritanijch gefärbt, wie man es nicht anders erwarten tann. Er war freilich nicht zufrieden mit feiner Stellung, boch fühlte er fich gludlich, nich felbft nicht anzugehören." Es gabrten in ihm gewaltige Rräfte, bie in ihm frühe tas Beburfniß gewentt hatten, Gottes Gefetz ju bem feinigen ju machen; Diefes Gefets fand er ausgebrücht in ben heiligen Schriften Ulten und neuen Teftaments. Boll vom protestantifchen Unabhängigfeitsgefühle ertannte er nur Gott über fich.

Er war Buritaner, aber nur fo weit, als ein Mann von solchem Geiste es jehn tonnte. Mit feinen Glaubensgenoffen suchte er ben Herrn; aber die Antworten, die er vom herrn auf seine Gebete erhielt, waren nicht dieselben, welche den Andern zu Theil wurden; sie athmeten Kühnheit der Entwärfe und Klugheit des handelns. Die Ber-

aber fteht fest, daß das im Texte angeführte Wert von Carlple erst ben befriedigenden Aufschuß gibt. Anm. d. Reb.

## Aromoell

einigung von Enthusiasmus mit weltmännischer Alugheit, von Mufticismus mit Rlarheit ber Gedauken in anderer Beziehung, findet fich in ber Geschichte weniger felten als man oft geglaubt bat. Derjenige Bhilojoph tes Alterthums, ter ten flarften und am meiften prattifchen Geift batte, Sofrates, bat feine innere Stimme gebabt. Die Jungfran ben Drleans, das einfache, natürliche Bauernmädchen von Dom Remy, war inspirirt. Die Bünjche der Jungfrau für tas bedrängte Baterland, ihr Glaube an Gott und en Frantreich hatten fich in den Bildern von zwei Schutheiligen verförpert; dieje Bilder waren ber Ausbrud ihrer höchften Gebanten, die Boefie ihrer reinen, naiven Seele, ber Troft ibres eteln Herzens. So hat auch Kromwell feine inneren Stimmen gehalt, nicht jo rein, nicht jo rührend wie die ber frangösischen Beldin, sondern fo lautend, wie fie von einem Buritaner, einem Batrioten, einem Kriegsmanne vernommen werben konnten. Je mehr Kromwell seinen eigenen Weg ging, je mehr er sich über bas gewöhnliche Niveau erhob, defto mehr suchte er eine Stütze im religiofen Glauben. Er fuchte feine "providences" in feinem Berzen, in feiner Intelligenz, in tem "Buche" mb im Gebete. Und wenn er fich in Demuth vor bem herrn gebeugt hatte und wieber aufstand, bann war er mit einem Bertrauen ju Gott erfüllt, tas er als von oben eingeflößt betrachtete. - Nicht als ob er fich für einen Propheten ausgegeben hätte; nicht als hätte er dafür gelten wollen, daß er durch den heiligen Geift rede und handle. Seine Feinde haben ihn dessen beschuldigt; allein nach den sichersten Zeugnissen ist biefe Beschuldigung ohne allen Grund. Er wollte nicht die Menschen sich unterwerfen, inden er sich eine übermenschliche Stellung anmaßte. Er wollte niemals bie Grenzen bes Menschlichen überichreiten, er zeigte fich immer mehr burchdrungen vom Gefühle ber menschlichen Schwachheit, tie er mit allen Anderen theilte, als von bem Bewußtfeten einer besonderen Kraft, die ihm eigens juläme. Unter ben Inderendenten bielten fic bie einen an den Buchstaben der Schrift, die andern legten benfelben ans burch ben Beist, ben sie in sich verspürten. Kromwell lachte über bie einen wie über bie andern. So trieb er auch seinen Scherz mit For, dem Apostel der Quäker, wegen seines unge meffenen Bertrauens zu sich felbft. So durchschaute er auch ben Stolz und bie Selbfttäuschungen, bie fich unter dem Dogmatismus ber Chiliasten und der Anhänger ber fünften Monarchie verbargen. Er ftieß von fich, wenn auch nicht ohne Schonung, bie jenigen unter ihnen, welche in ihm den Mann ihrer hoffnungen ju feben wähnten.

Im Grunde wollte er, — und darin lag feine Stärke, — dasselbe, was England wollte, den Sieg der Religion, der religiösen und politischen Freiheit. In der ersten Periode seines öffentlichen Lebens zeigt sich sein Eiser um religiöse und politische Freiheit in Form des Widerstandes gegen ungesetliche Maßregeln. Ein englischer Rechtsgelehrter hat den Bunsch ausgebrück, es möchten die Fürsten den Widerstand gegen Bedrückungsmaßregeln als ein Recht, und die Völler den Nichtwiderstand gegen Bedrückungsnafregeln als ein Recht, und die Völler den Richtwiderstand als eine Pflicht ansehen: ein wohl begründeter Wunsch aber selten erfüllt, und weder Kromwell noch seitalter hätte duvon etwas wissen wollen. Er begreift das Recht in ganz anderer Werfe, "Die Welt fängt an, den Grundsa, daß das Boll dem Könige gehört, und die Kirche bem Pabste, auszulachen", so sprach er zu den latholischen Frländern. Auf der andern Seite ertlärte er den anglikanischen Bischöfen den wahren Sinn der Worte des Mooste über die Versteit schnücken Bischöfen den wahren Sinn der Worte des Mooste über die Versigkeit schnücken Bischöfen den wahren Sinn der Borte des Mooste über die Versigkeit schnücken Bischöfen den wahren Sinn der Borte des Mooste über die Bischöfe erst, als die Regierung Jatobs II. den Commentar dazu gegeben hatte.

Nachdem er Einmal diefen Weg betreten, konnte er nicht mehr räckwärts gehen; nachdem er zur Macht gelangt war, hätte er gern der politischen Freiheit, für die er gekämpst hatte, den Sieg zugesichert; — allein vergebens. Es gelang ihm zwar, manche Reformen durchzuführen; aber ihm, dem Manne des Krieges und der Revolution, sollte es nicht gegeben werden, der Sache der Freiheit in Großbritannien den Sieg zu verschaffen. Der Heiland ist gestorben, ohne zum Schwerte gegriffen zu haben — aber wenige sind ihm auf diesem Wege nachgesolgt. Derselbe war namentlich zu beschwertich

## Rromwell

für bie Ungebuld ber Puritaner, für ben Feuereifer Kromwells. Er wollte ben Gieg beffen, mas er fur bas Rechte hielt, er wollte ben Gieg bei feinen Lebzeiten und burch feine eigene Berjon. Er glaubte, er felbft feb nöthig, bamit ber Wille Gottes in Er= fullung geben tonne. Mit feinem Glauben verband fich feine Bolitit, und ba feine Bolitit ihm ben Gebrauch aller Mittel erlanbte, bie er für nötbig hielt, um ju feinen 3meden ju gelangen, fo vermengte fich feine Bolitit nothwendig mit feinen perfonlichen Intereffen; auf bieje Weife flogen in ihm religiöfer Glaube, Politit und perfoulicher Ebrgeis zusammen. Bald überwog in ihm ber Glaube, bald bie Politik, bald ber Egciemus. Abwechfelnt traten, tonnte man fagen, ber gläubige Chrift, ber Batriot, ter Ebrgeizige auf ber Schaubühne feines Lebens hervor. Einem Shafespeare würde es gebühren, Diefe verschiedenen Rollen barguftellen, ihm, ber bas Spiel ber Biberipruche, bie im Menfchen find, fo gut tannte. Das eine Mal hatte bas 3beale bas Uebergewicht, bas andere Dal ber Inftinkt für bie Realität. - Die Heiterfeit, ber humer vermifchte fich mit ben ernfteften Gebanten, bas Lachen mit ben Thränen, bas Poffenreifen mit frommen Meußerungen. Die Romobie und bie Tragobie verschmolgen fich in biefer Geele, welche Stols und bes Glaubens Demuth, Robbeit und Sumanität, Uneigennützigfeit und Egoismus mit einander ju vereinigen wußte. Go trafen in bem= felben Denichen zufammen Erhabenheit bes Geiftes und niedrige Gefinnung, Schwachbeit und Seelengröße, Gebet und Betrug, Freimuthigfeit bis zur Rühnheit gesteigert und Lift, bie fich bie frechften Lügen erlaubte.

Doch lebte im Innersten biejes ftarten und jo fehr bearbeiteten Bergens eine mahrwite Ueberzeugung. Die Einheit jener bivergirenden Eigenschaften war bie Religion, mar nicht die reine Religion Des Erlöfers, wohl aber bie Religion, wie Krommell fie aufgefaßt und umgewandelt hatte, bie Religion mit ben Waffen in ber Sand, bie ben Traum feiner hoffnungen gur Wirklichkeit machen follte. Daber, als die Stunde tam, no ber Grund ber Bergen fich aufdedt, wo ber Menfch fich zeigt, wie er ift, ba zeigte fich auch Kromwell als benjenigen, wie wir ihn bis jett tennen gelernt haben. "Sage mir", fo fragte er einen feiner Raplane, "ift es möglich, aus bem Stande ber Gnabe berauszufallen ?" 2Bas bebeutet bieje Frage? moher tommt fie? Rommt fie aus bem Abgrunde, ber im Begriffe ift, die Seele Kromwells zu verschlingen? ober ertönt fie mitten aus einem augenblidlichen Rampfe, ähnlich bemjenigen, ben manche gemiffenhafte Seele in ber nabe bes Tobes ju bestehen bat? Gott weiß es. Doch will uns bebunten, bag jene Frage eher aus einem beunruhigten, nach Gicherheit verlangenden Bergen tomme, als ans einem folden, welches mit ber Berzweiflung ringend einen Angftruf queftögt. "Es ift nicht möglich, aus ber Gnabe ju fallen", antwortete ber Raplan. -"In tiefem Falle," ermiderte ber Sterbende, "bin ich ruhig, benn ich weiß, bag ich anft im Stande ber Gnade gewesen bin" \*). - Er fuhr also fort: "ich bin ein elendes Beichopf. Doch, herr, bu haft aus mir ein Wertzeug zu beinem Dienfte gemacht. Diejes Boll wünfcht, bag ich lebe; es glaubt, bag es bir zum Ruhme gereichen werbe. Antere wünschen, bag ich fterbe." - "Gott ift gut", fügte er hingu, "er wird mich nicht" .... "3ch munfchte ju leben für ben Dienft Gottes und feines Bolfes; allein meine Aufgabe ift erfüllt. Gott wird mit feinem Bolte fenn."

So fprach Kromwell in der Stunde, wo alle henchelei vor der Nähe Gottes ichwindet. Es waren feine letten Worte. Allerdings find fie nicht ber Ausdruck einer Seele, die im kindlichen Glauben sich ohne Rückhalt und ohne Schmerz in den Schoofz des Baters wirft; sie verrathen eher einigen Verbruß darüber, daß er ein Wert verlassen muß, zu dessen Bollführung er sich für nöthig hielt, als wahres Verlangen in

\*) Diefe Worte werben angeführt v. Lingard im 11. Bbe. (Ueberfetzung v. Salis 3. 322), wobei citirt wird collection of passages concerning his late highness in time of his steknass, mit der Bemerkung, daß diefe Schrift von Kromwells Rammerbiener, Underwood, herrühre. Underwood, Unm. d. Red. ben Frieden Gottes einzugehen. Krommell icheint ben Bunfch vieler Buritaner getheilt ju haben, es möchte über England eine ichonere Sonne aufgeben und ein neues Reich Davids, ein Reich ter Gerechtigkeit und herrlichkeit erstehen, ju beffen Berbeiführung er sich berufen glaubte. Er wollte ben Triumph bes Gejepes Gottes, ber Freiheit, aber er hat ihn nicht verwirklichen können. Sterbend fieht er feinen Traum zu nichte werben. Da vergegenwärtigen sich seinem Geiste bie in Versolaung feines Zweckes angewandten Liften und Gewaltthätigkeiten, überhaupt alle die ungerechten Mittel, die er feiner Bolitit gestattet bat. Es treten ihm vor die Seele die Gesete nicht sowohl einer burgerlichen Religion, wie er sie gewollt hatte, fondern vielmehr ber wahren, ewigen Religion. Der breite Beg, auf dem er gewandelt, verengt fich vor feinen Bliden; der fcmale Bjad des Evangeliums tommt für ihn wieder zum Borichein. Darob geräth der Sterbende in Unruhe; er hält sich an das, was ihm Ruhe verschaffen kann. Er würde fich gerne mit bem Bewußtseyn jeiner guten Absichten tröften; allein diefer Troft erweist sich ihm als ungenügend; daher er am Ende ausruft: "Rann man aus ber Gnabe fallen? 3ch weiß, daß ich einst im Stande der Gnade gewesen bin." So geht er in bas andere Leben hinüber mit einem traurigen Rüchblicke auf fein unvollendetes Bert; auf feine Berirrungen und Gelbsttäuschungen. 2. Bnilliemin.

Rrüdener. Barbara Juliane v. Rrübener war eine Enkelin bes ruffischen Feldmarschalls von Münich und bie Tochter bes altadeligen und reichen ruffischen Staatsrathes von Bietinghoff, geb. ben 21. Nov. 1764. Die icone, reiche Erbin erhielt eine nur auf's Meußere gerichtete Erziehung und in ihrem 18. Jahre gegen ihre Neigung ben bereits zweimal geschiedenen Baron von Krüdener zum Gemahl. Diefer, ein Freund von 3. 3. Nouffeau suchte ihren reich begabten, aber vernachläftigten Beift in modernem Sinne auszubilden, was ihm beffer gelang, als fie an fich zu feffeln. In Benedig und Ropenhagen, wohin er als ruffischer Gefandter tam, wurde fie ihm innerlich und nachher, als fic mit einer angetretenen Lochter ber Gesundheit wegen in Frankreich sich anfhielt, fast auch äußerlich untreu. Bon 1792 an lebte sie getrennt von ihrem Manne. Mitten im Sinnenstrudel raffte fich ihr befferes Selbst mohl mehrfach auf, aber ihre Reue und ihre Religion war ichmächer als ihre Leidenschaft und ihre Gitelkeit. Gefeiert und angefeuert von den großen Schöngeiftern der Zeit, wie Chateaubriand und Frau v. Staöl, fcbric fie ben Roman ihres eigenen Lebens in ber ichlüpfrig=sentimentalen Dichtung Balerie, ber sie mit wahrhaft französischer Charlatanerie einen unerhörten Erfolg in der vornetmen Parifer Belt zu verschaffen wußte. Indeffen ftarb ihr Gatte; überfättigt von ber Luft, Bracht und Ehre ber Welt tehrte fie nach Saufe. Da fant fie "Buffe ju Gotte burch ben vor ihren Mugen erfolgten plöglichen Tod eines ihrer Anbeter und "Liebe m Jejus" durch die Berbindung mit herrnhutischen Christen. Mit dem ganzen Eifer einer Reubefehrten verfündigte sie nun ihrer Umgebung den Heiland der Sünder und bie werfthätige Liebe zu ihm übte fie an ben Armen und Elenden, zumal in ben Spitälern.

Bon ber Kirche aber, in der sie geboren war, nicht angeleitet und nicht angezogen, suchte sie Rahrung und Leitung für ihr Liebebedürftiges und Liebe übendes Herz in der Musstik. Sie verweilte 1808 bei Jung Stilling in Carlsruhe, besuchte Oberlin im Steinthal, schloß sich an minder lautere Schwärmer an und kauste für sie ein Gut bei Bönnigheim in Mürttemberg. Die Bewegung, welche namentlich durch die von ihr beherbergte Seherin Kumrin und den Pastor Fantaine im Lande verursacht wurde, veranlaßte den König Friedrich zu ihrer Ausweisung. So zog sie in Baden, in Straßburg und in der Schweiz als Reisepredigerin der "volltommenen" Liebe, der "reinen," selbstlosen Liebe zu Besten und den Brüchern umher, wie sie besonicht seine den geschweiz als Reisepredigerin ber "volltommenen" Liebe, der "reinen," selbstlossen Schriften ver Frau v. Suvon gelernt hatte. "Lieben ist Leben, ertlärte sie, und Leben ist Lieben; die Liebe ist die Luelle des allvermögenden Glaubens; der Opfertod 3ein aber ist die Luelle aller Liebe." Die Liebe Jefu trieb sie für alle Sünder, ja selbst für vie Betehrung des Satans zu beten. Sich selbst ertlärte sie als die vornehmste unter ben Sünderinnen. In Genf schlöß sich ihr das spätere Haupt ber Momiers, Bastor-

Empantag an. Mit biefem und andern Männern von Bildung und Abel friftete fie weitausgebreitete Gebetsvereine, predigte fie ben Bornehmen und Gelehrten Bufe und Beiftesernenerung, fpendete fie ben Urmen ben Troft bes Evangeliums mit beredtem Dunte, nnendliche Wohlthaten mit offenen Sanben. Bon Echluchtern in Beffen aus trat fie als Bugpredigerin und Seilsverfündigerin bem Raifer Alexander von Rufland (1815) bei feinem Aufenthalte in Seilbronn entgegen. In Beidelberg, bann in Paris war er, mit ber Bibel in ber Sant, ihr täglicher Gaft im engern häuslichen Rreife und ihr Buborer in ben Bet- und Bibelftunden, welche fie mit ihren Freunden bielt. Alle Belt brängte fich in ihren zum Betfaal eingerichteten Galon. Auf Raifer Mlegander batte fie jedenfalls großen Ginflug ; er fand burch fie Rube und Rraft für fein unftetes und ichmaches Berg. Go war fie mittelbar auch von Ginfluß auf Die Stiftung ber beiligen Ulliang, beren Gebante in bem religojen Gemuthe bes Ronigs Friedrich Wilbeim III. von Preufjen entstanden erft in bem leicht entzündlichen Geifte Raifer Alexanbers feine reife Gestalt erhielt. Der Raifer theilte feinen Entwurf ber Frau von Rrubener mit, fie feste nichts als gerade bas Beimort "beilige Alliang" hingu, mar aber in ibrer Freude barüber boch verständig genug, Alexanders hoffnung auf eine fofortige beifigung ber Belt und Politif nicht ju theilen, fondern ju vorheriger gründlicher Biebergeburt und jur Läuterung burch bie bevorftebenden Gerichte ju verweifen. 2018 2llegan= ber nach Rufiland zurückgefehrt war, betrachtete bie Bolizei und Diplomatie fie mit verteppeltem Argwohn. Gie mußte, nachdem fie eben bie Basler Traftatgefellichaft mit Enttler gestiftet, auf öfterreichifches Betreiben Bafel und Bern verlaffen und im Bornlein bei Grengach (an ber babijden Grenge) ein Mipl juchen. Bon ben Großen, Reichen, Belehrten wandte fie fich jett ab und vorzugemeife zu ben Urmen, auf welche fie mit ibrem holdfeligen Wefen und Worte und mit bem unermublichen Werte barmberzigfter Liebe eine wo möglich noch größere Birfung übte als auf die Sohen tiefer Welt. In ten hungerjahren 1816 und 1817 war fie ben ichaarenweije aus ber Ochweig und bem Echwarzwalbe ju ihr ftrömenden Merniften wie ein Engel ber Rettung und ein Bote bes friedens. Taujenten hat fie vom leiblichen, Sunderten vom geiftlichen Sungertote gebelfen. Die roheften Bergen fielen ihr ju, bie Unfittlichsten brachte fie auf ben 2Beg bes friedens, ihre Sanftnuth, ihre Demuth, ihre Annuth, ihre unermudliche Liebesthätig= kit und Liebespredigt entwaffnete felbft die wildeften Diener ber Gewalt, welche an ihrer Ueberwachung ausgefandt wurden. 3hrem Glauben und ihrem Gebete fehlte es nie an Mitteln zur ansgedehnteften Uebung bes Bohlthuns. Tag und nacht war fie thätig; ihr Bermögen, ihre letten Juwelen, ihre Gesundheit opferte fie mit Freuden und als ine andere beilige Elifabeth tonnte fie Rrebstrante mit eigenen Sanben umfangen. Ohne Untericied ber Perfon und Religion war ihr Jebermann lieb und willfommen um der Liebe Befn willen, für Jeben hatte fie bas paffende Wort und Wert. Aber indem ne fich gang vergeffen und verleugnen, gang nur in ben Fußstapfen Beju geben wollte, vergag und überjah fie fich und bas reine Borbild Beju bech fo weit, bag fie auf eigene und gefährliche Wege tam. In ihrer Aller-Beltsliebe, in ihrem Gifer um bie Union aller Ebriften und Menichen verwarf fie bie geschichtlich und rechtlich bestehenden Unterichiete und tam fie in ein überichwängliches Wefen ohne Rand und Band hinein. Eine freundin Luthers, aber eine Feindin bes Protestantismus, eine Unhängerin ber altfatholichen Rirche, aber eine Gegnerin bes römischen Ratholizismus, ichwärmte fie für eine babre allgemeine evangelijche Rirche, für welche fie als Ertennungszeichen bie Rniebengung vor bem Krucifir und ben Gruß "Gelobt jen Jejus Chriftus" forberte, ja felbft bie fürbitte ber Maria in Anfpruch nahm. Durch ihre Bielgeschäftigteit, burch ihre Erfolge, burch ben Saft ihrer Gegner, burch bie bis jur Anbetung fast freigende Berehrung ihrer Anhänger murbe fie in einem Grade nervos gereigt und gesteigert, bag fie nicht auftand, für bie Prophetin, für welche man fie bielt, fich felbft ju halten. Diffen berief fie fich auf tie Bundermacht ihres Gebete, auf bie Offenbarungen ihrer innern Stimme, auf ihre Arantenheilungen und Armenspeisungen, auf ihre eingetroffenen Borberjagungen, auf

Real-Gneutlopabie für Theologie und Rirche. VIII.

ben geschichtlichen Beruf ber Frauen zur göttlichen Bollserrettung. Dies Alles, ber weit und breit von ihr gemachte Rumor, der Zuftrom der Armen in böfer Zeit, die focialistische Gefahr, welche durch bie "Abreffe an die Armen" und die "Armenzeitung" (movon die erste und letzte nummer am 5. Mai 1817 erschien) nicht sowohl beschworen als heraufbeschworen erscheinen mochte, bewog bie Polizei, ihre rauhe hand an die "Prophetin" zu legen. Rimmermehr tann es gerechtfertigt werden, wie die ichweizerischen und füddeutschen Gensbarmen und Behörden fie von Ort zu Ort hepten, von ihren geliebten Armen und von ihren Freunden sie mit Gewalt trennten, bis sie endlich 1818 nach haufe verbracht war. Aber an und für fich war es für fie felbst eine Nothwendigteit, wenn sie nicht völlig sich verirren und verzehren sollte. Die Stille und Einkehr that ihr leiblich und geiftlich wohl und sie ward ihrer engern Umgebung, je nüchterner und reifer sie wurde, zu besto größerem Segen. Doch wurde sie in ihrer überschwänglichen Menschenliebe nochmals durch ihre Begeisterung für tie ihr Joch abwerfenden Griechen über die Grenzen des weiblichen Berufes hingeriffen. In Betersburg, mo fie ihre trante Tochter — aber nicht ben, durch ihren Bropheten=Rumor ihr entfremdeten Raifer — besuchen durfte, war sie die Brophetin der Griechenbefreiung durch den "gotterkornen" Alexander und die laute Anklägerin der lauen Politik deffen, dem die Borsehung diefe wichtigste Angelegenheit des Reiches Gottes in die Hände gelegt. Da bieß der Raifer in einem freundlichen aber entschiedenen eigenhändigen Briefe bie alte Freundin ichweigen und geben. Sie schwieg und ging. Bu hause auf ihrem Gut Koffe fand fie in einem immer heftiger werdenden Bruftleiden die Aufforderung ihr haus zu bestellen. Bruftfrebs hatte innerlich angesett, die eilende Schwindsucht brachte fie an ben Rand bes Grabes. Unter diefer Berwefung ihres äußeren Menschen wurde nun ihr innerer von Tag zu Tag erneuert; erft jest lernte fie bie rechte und volle Berleugnung ihres Selbst. Bon ben Aerzten in ben Süden geschickt fuhr bie Kranke 1824 mit ihrer Tochter in Gefellschaft der Fürstin Gallitin und einer Anzahl schweizerisch-beutscher Kolonisten bie Wolga hinab; ber einbrechende Winter verzehrte ihre letten Kräfte auf dem Weg durch bie Steppen des taurischen Chersonnes, sie ftarb den 25. Dec. 1824 eines fanften und feligen Todes ju Rarafu-Bazar in der von ihrem Großvater dem ruffischen Czaren eroberten Rrim. 3m Tiegel ber Trubfal geläutert und ernuchtert, betannte fie, "wie oft fie für die Stimme Gottes gehalten, was nur die Frucht ihrer Einbildung und ihres Stolzes gemefen fen." Rach foldem Betenntnift burfte fie getroft hinzuseten: "mas ich Gutes gethan habe, ras wird bleiben; was ich übel gethan, das wird Gottes Barmherzigkeit austilgen." Der außerordentlichen Fran, welche wie keine in diesem Jahrhundert burch gute und ichlimme Geruchte hindurch gegangen ift, hat hagenbach bereits ibren Play in ber "Kirchengeschichte des 19. Jahrh." angewiesen; die "Erinnerungen an J. C. Maurer, Bilber aus bem Leben eines Predigers, Schaffhaufen 1843" geben and von ber Frau v. Rrüdener und von ihrem Birten und Reden mährend ihres Aufent. balts in Lottftetten ein fehr anziehendes Bild. Die Bollendung diefes Lebensbildes verbanken wir dem Genfer Bhilhellenen Charles Eynard, welcher mit allen Hülfsmitteln 3u Berichtigung falfcher Angaben und Urtheile versehen in zwei 1849 zu Paris erschienenen Bänten ber — gewiß nicht ohne ihre eigene Schuld — vielvertannten hochberzigen Armen= und Griechen=Freundin ein glänzendes Dentmal geseth hat. (Bgl. auch ben vom Unterzeichneten in ber Berl. Zeitschrift für chriftl. Biffenschaft und chriftl. Leben 1857. nr. 5. niedergelegten Artikel über bie Frau v. Krüdener.) S. Merg.

Srummacher, Friedrich Abolf, unter den protestantischen Theologen der neneren Beit nicht nur als Gelehrter, Dichter und Ranzelredner, sondern auch von Seiten des religiösen und sittlichen Karakters ausgezeichnet, wurde den 13. Juli 1767 in der westphälischen Stadt Tedlenburg geboren, wo sein Bater, ein geachteter Rechtsconfulent, bas Amt des Justiz-Commissars und Bürgermeisters verwaltete. So gewissenhaft dieser auch für das Beste feiner Kinder sorgte, so verbankte doch der Sohn die erste Erziehung nicht ihm, sondern feiner Mutter, die Lavater in einem Briefe an den Rettor Hafen-

tamp als eine faufte, von inniger Frommigfeit und einem einfachen, evangelifch-findlichen Sinne burchbrungene Frau ichildert \*). nachdem ber lebhafte und wohlbegabte Rnabe turch Brivatunterricht nothdürftig vorbereitet war, bejuchte er von feinem zehnten Lebensjabre an bie lateinische Schule feiner Baterstadt, in ber er unter ber ftrengen Bucht bes Rettors Deeje jo rajche Fortichritte in ben alten Sprachen machte, bag er im Jahre 1786, mit tüchtigen philologifden Renntniffen ausgestattet, Die fleine, 1685 geftiftete Universität Lingen beziehen tonnte, um fich bem Studium ber Theologie ju widmen. Ungeachtet er bier mit ben besten Borfägen bie Borlefungen ber meistens ichon bochbejahrten Professoren, Die größtentheils Gollander waren und mit ben Studirenden auf einem außerft vertraulichen Fuße lebten, ju boren begann, fo ward es ihm boch bald far, baft er in ihnen bas nicht finden würde, mas fein frifder, wiftbegieriger Geift verlangte. Er ging baber ichon im folgenden Jahre nach Salle, wo er fich hauptfächlich an ben hochgeachteten Brofeffor Rnapp (f. b. Urt.) aufchloß, welcher burch feine anipruchelofe Frömmigkeit und gründliche Gelehrfantfeit auf bas empfängliche, ichon im etterlichen Saufe zu evangelifcher Glaubensinnigfeit geleitete Gemuth bes Jünglings einen tiefen und unvergänglichen Einbrud machte. Da er es indeffen nicht verfaumte, auch Die Borlefungen auberer Lehrer von entgegengesetter Richtung ju boren, fo fehlte es feinem lebhaften Geifte nicht an Gelegenheit, fich mit ben verschiedenen Unfichten auf tem Gebiete ber Theologie befannt an machen und biefelben mit angeftrengtem nachteuten zu prüfen, wodurch er endlich zu ber Uebergengung gelangte, bag nicht nur ein mintliches und ernftes Studium ber beiligen Schriften bie hauptquelle alles theologiiden Wiffens fen, fondern auch bie geschichtliche Grundlage bes Chriftenthums als ein anantaftbares Seiligthum festgehalten werben muffe. Auch ift er biefer Ueberzeugung, Die fich in ihm burch Rachdenten und Erfahrung immer mehr befeftigte, fein ganges Leben hindurch tren geblieben.

Rach Bollendung ber Universitätsjahre 1789 begann Rrummacher feine erfte prattijche Thätigteit als hauslehrer in ber Familie bes Senators Meyer in Bremen, gab jebed bieje Stelle nach einem Jahre wieber auf, als er burch bie Ernennung zum Conrefter am Gymnafium in haum, ber Sauptstadt ber Graffchaft Mart, Die fichere Ausficht auf einen größeren, feinen Renntniffen angemeffeneren Birtungefreis erhielt. Die nächften brei Jahre, welche er bier in frohem und geiftreichem Umgange mit gleichgefinnten Freunden, namentlich mit bem Bafter Enlert (f. b. Urt.) und bem liebenswürdigen, bodgeachteten Rettor Gnethlage verlebte, gablte er ju ben gludlichften feines Lebens. Dit bem gangen Feuer feiner Jugend tehrte er ju bem Studium ber romijchen und griechijchen Rlaffifer gurud und arbeitete um fo eifriger für bie Schule, je mehr ihn bie fertidritte ber Echüler erfreuten. Go glüdlich er fich jedoch in Diefer Stellung auch fühlte, fo bestimmte ihn boch ber Wunfch, fich mit feiner Braut Eleonore Doller bald verheirathen ju tonnen, ben an ihn ergangenen Ruf zum Reftor ber gelehrten Stabtichule zu Mors in ber Heinen, am linten Rheinnfer gelegenen preußischen Graffchaft gleichen namens anzunehmen, obgleich jene Gegenden bamals von ben Rriegsunruhen vielfach beläftigt wurden. Boll freudigen Muthes, wenn auch nicht ohne bange Gorgen, trat er am 2. Oftober 1793 bas neue, mit bem geringen Gehalte von 300 Thalern verbundene Umt an, führte im nachften Commer bie geliebte Brant in fein haus ein und widmete fich in feiner ftillen und beschräntten Sauslichteit mit unermübeter Anftrengung ben philologijchen Studien und ben Geschäften ber Schule, welche unter feiner Leitung rajd emporblubte und felbft aus ber Ferne viele Schüler berbeizog, von benen er mehrere als Roftgänger bei fich aufnahm. Bald fnüpfte er auch von hier ans burch feinen Schwager Möller, ber bamals Professor ber Theologie in bem nur zwei Stunden von More entfernten Duisburg war, einen vertrauten Umgang mit ben meiften Bro-

\*) Sie hieß Maria Dorothea, war eine geborene Strücker und ftarb ben 11. Dejember 1796.

when my the malarily

fessoren tiefer Universität an und hatte die Freude, nach dem Lode des Seuiors Berg durch bie Ernennung zum Professor der Theologie als College in den Kreis ber-Nachdem er fich am Ende bes Jahres 1800 mit den Seinigen in felben einzutreten. Duisburg hänslich eingerichtet hatte, erwarb er fich unter ben altherkömmlichen Formen Die theologische Doktorwürde und begann fogleich feine neben ben theologischen Biffenschaften auch die griechischen Tragiter und andere Klaffiker bes Alterthums umfaffenbe Borlefungen, welche durch feinen flaren und anregenden Bortrag allgemeinen Beifall Bugleich trat er hier im Jahre 1801 querft als Dichter mit bem "Hymnus an fanden. bie Liebe" (neue Aufl. 1809) und 1805 mit ben ersten beiden Theilen feiner Barabeln bervor, welchen letteren er später einen britten hinzufügte und die nicht allein in acht ftarken Auflagen in Deutschland allgemein verbreitet \*), sondern auch in mehrere frembe Sprachen überfest find. Um fich jedoch auch als theologischer Schriftsteller betannt ju machen, arbeitete er fein im Jahre 1805 ju Leipzig erschienenes Wert über ben Geift und die Form der Evangelien aus, welcher der ihm eigenthümlichen und geifte reichen Ansichten wegen großes Auffehen erregte und ihm ichnell einen wohlverdienten Ruhm unter den gelehrten Theologen Deutschlands verschaffte. Doch wurde diefe gludliche atatemische und literarische Thätigkeit nur ju bald burch ben Drud gelähmt, welche bie Rapoleonische Gewaltherrichaft auf Deutschland immer ftarter auszuüben begann. Als die Universität 1806 von Preußen an das neuerrichtete Großherzogthum Berg überging, und die Professoren fich manchen Mighandlungen und Beschräntungen ausgeset faben, vertauschte Rrummacher seine Brofessur um so lieber mit dem Bfarramte in dem freundlichen, über bem Spiegel ber Ruhr im Bergmalbe gelegene Rettwig, ba bas Duisburger Leben feit ber Berfepung feines Schwagers Möller, ter 1805 als Confiftorialrath und Pfarrer mit feiner Familie nach Münfter gezogen war, überdies für ihn ben größten Theil ber Annehmlichkeiten verloren hatte. Rach biefen Borgangen tonnte es nicht fehlen, daß sich Krummacher bei feinem einfachen und heitern Sinne für die Freuden der Natur als Landprediger im täglichen Berkehre mit ben schlichten, kräftigen Banern, die seine Predigten mit steigender Theilnahme hörten, und im Umgange mit gebildeten, ihm längft befreundeten Familien ber benachbarten Ortschaften in turger Beit zufrieden und glücklich fühlte. Ein Pastorat erschien ihm nach seinen eigenen Borten immer mehr als "ein töftliches Gut, welches ben Denfchen und das menfchliche Elend, aber auch bas menschliche Gute in allen Gestalten fieht." Die Mußeftunden, welche ihm fein Amt übrig lich, füllte er theils mit bem Unterrichte feiner heranwachsenden Rinder, theils mit schriftstellerischen Arbeiten aus. Außer einigen kleineren Auffähen und Recenfionen in Beitschriften erschienen von ihm in biefer Beit: Die Rinderwelt, ein Gedicht in vier Gefängen, 1809 (2. Aufl. 1813); bas Festbüchlein, eine Schrift für's Bolt (ber Sonntag, 1809, 5. Aufl. 1828; bas Chriftfest, 1810, 4. Aufl. 1846; bas Neujahrsfest, 1818, 2. Aufl. 1833); Apologen und Paramythien, 1809; ber Bibeltatechismus, 1810 (12. Aufl. 1843) und bas Börtlein URD, eine Geburtstagsfeier, 1817.

Unter ber großen Zahl von Berehrern und Freunden, welche ihm diese Schriften, vorzüglich die Parabeln, erwarben, befand sich auch die eble Fürstin Pauline von Lippe-Detmold, die ihn, als sie ihren Bunsch, ihn in ihre unmittelbare Rähe zu ziehen, vereitelt sah, ihrem Bruder, dem Herzoge Friedrich Christian von Anhalt zu der erledigten Stelle eines General-Superintendenten, Consisterialraths und Oberhospredigers in Bernburg empfahl. Im Jahre 1812 erfolgte die Ernennung, und Krummacher trat freudig das neue Amt an, welches ihm größeres Ansehen und in Rücksicht auf die Seinigen eine forgenfreiere Lage gewährte. Ungeachtet die ihm obliegenden Geschäfte von jetzt an den größten Theil seiner Zeit in Anspruch nahmen, so setze er doch auch dier seine literarische Thätigkeit fort und sprach seine lebhaste Theilnahme an den großartigen Bewegungen

<sup>\*)</sup> Die lette Auflage erschien nach bes Berfaffers Tobe im Jahre 1848.

ber Beit in Liebern, Predigten und Ochriften aus. Angelegentlich beichaftigte er fich eine Beitlang mit ber ganglichen Umarbeitung feines Werfes über ben Geift und bie form ber evangelifchen Geschichte, an beren Bollenbung ibn indeffen fpater andere 21rbeiten, namentlich bas Drama Johannes (1815), bie Baragraphen gur beiligen Gefdicte (1818), Die driftliche Bolteichule im Bunbe mit ber Rirche (1823, 2. Aufl. 1825), fowie bie etwas voreilig übernommene, 1822 unter bem Titel: Calvin's driftliche Lehre zu Elberfeld ericbienene Ueberjegung ber berühmten 3nftitution en Diefes icharffinnigen Reformators verbinderten \*). Bei Diefer vielfeitigen literarifchen Thätigkeit und ben noch zeitraubenderen amtlichen Zerftrenungen bienten ihm bie mit größter Gewiffenhaftigteit beforgten Geschäfte bes Seelforgers in jeiner Gemeinde ju beilfamer Erholung, indem fie ihn in ein innigeres Berhältniß mit mehreren achtungswerthen Familien brachten, burch beren Umgang er fich bie ihm eigene Seiterfeit bes Gemuthes bewahrte. Im Innerften feines Wejens bem fomarmerifchen Denfticismus eben fo febr als bem Ultra-Rationalismus jener Zeit abgeneigt, bielt er als Prebiger immer entidiebener an bem Glauben bes einfachen Evangeliums fest und fprach fich über tie Nothwendigteit beffelben offen und nachbrüdlich aus, fo oft fich ihm bagu bie Beranlaffung barbot.

Jugmifchen hatte fein eifriges Bemühen, burch Predigten und Edriften ben flachen Rationalismus ju befämpfen und bas einfache Evangelium ben Denfchen und vor Allen ter Jugend in ben Schulen näher ju bringen, Die Aufmertfamteit bes preufifchen Minifters von Altenfiein (f. b. Urt. Bb. I. G. 256 ff.) auf ihn gelentt, welcher ihm burch ten Bifchof Eplert ben Untrag ju einer theologifchen Profeffur in Bonn machen ließ. Dech lehnte er, ungeachtet wiederholter Aufforderungen, nach reiflicher Ueberlegung ben Ruf ab, weil er fich aus Liebe zum Bredigtamte nicht entschließen tounte, zur atabemi= iden Thätigteit gurudgutehren. Dagegen nahm er, burch überwiegende Gründe bemogen, im Anfange bes Jahrs 1824 bie auf ihn gefallene Wahl zum Bafter Primarins an ter St. Ansgariifirche in Bremen an, hielt bafelbit am 30. Mai vor einer ungewöhnlich zahlreichen Berfammlung feine Untritterebe und erfreute fich feitdem als Raugelredner eines ftets fich gleichbleibenben Beifalls. Bugleich gewann er hier, wo von jeher in ten wohlhabenden und einflufreichen Familien ein reger Ginn für bie Religion und mit ihr für alles Gute berrichte, in turger Beit auch als Geelforger einen gejegneten und erfreulichen Wirfungefreis, mabrend er als Edriftfteller für bie Beförderung bes urfprünglichen und reinen Chriftenthums burch feinen Ratechismus ber driftlichen Lehre nach bem Betenntnif ber evangelischen Rirche (1825, 8. Aufl. 1846). St. Ansgar, Die alte und bie neue Beit (1826). Das Täubchen (1828, 3. Aufl. 1840). Der hauptmann Cornelius, Predigten über bas 10. Rap. ber Apostelgeschichte (1829). Die Geschichte bes Reiches Gottes nach ber beil. Edrift. Undeutender Tert ju von Rüchelchens Bilbern (4 Sefte, 1831-1845); und bas Leben bes beil. Johannes (1833), thätig mar. Unterftutt von feiner im Gaugen gefunden und fraftigen natur fette er trot bem ichwächenben Ulter mit einer feltenen Arbeitstraft und einem bewunderungswürdigen Fleiße feine gewohnte Thatigfeit bis zum Jahre 1843 fort, in welchem er in bescheidener Stille fein funfzigjähriges Umtejubilänm feierte und bald barauf in einen ehrenvollen Ruheftand trat, um Die noch übrigen Tage im engen Rreife ber Geinigen und weniger, vertrauter Sausfreunde ju verleben. Er ftarb, beinahe 78 Jahre alt, heiter und gottergeben, wie er

\*) Außerbem erschienen in bieser Zeit von ihm: ber Eroberer. Eine Berwanblung, 1814. – Apostolisches Sendschreiben an die Christengemeinden von dem, was Roth thut zur Kirchenverdefferung. 1815. — Leiden, Sterben und Auferstehung unsers herrn Jesu Christi. Zwölf Bilder nach S. Goltzins mit Borrede und Lert. 1818. — Fürst Wolfgang zu Andalt. Eine Reformationspredigt. 1820. — Briefwechsel zwischen Asmus und seinem Better bei Gelegendeit des Buches: Wie ward Fritz Stolberg ein Unfreier? 1820. — Die freie evangelische Kirche. Ein Friedensgruß 1821. — Bilder und Bildchen. 1823. gelebt hatte, den 4. April 1845, nachdem ihm seine treue Lebensgefährtin ein Jahr früher im Tode vorangegangen war.

Rrummacher war eine von inniger Frömmigkeit durchdrungene poetische Natur, in welcher fich ein würdevoller Ernft mit heiterer Freundlichkeit, fröhlichem Scherze und frischem humor gludlich vereinigte. Schon in früher Jugend erwachte in ihm uchen bem tiefen religiösen Gefühle ein lebendiger Sinn für die Natur, welcher ihn bagu anregte, bie Erscheinungen ber Außenwelt und bie Entwidelungen bes menschlichen Geiftes in allen Lebensftufen aufmertiam ju beobachten und die empfangenen Eindrücke fowie bie wahrgenommenen Beziehungen in einfach findlicher, tem biblischen Ausbrucke gludlich nachgebildeter Sprache zu Bildern, Gleichniffen, dichterischen Gemälden und fleineren oder größeren Erzählungen zusammenzufaffen. Go entstanden jeine Parabeln und übris gen allegorisch-didaktischen Dichtungen, durch die er nicht bloß allgemeine praktische Bahrheiten verauschaulichen, sondern auch den Leser von ber Betrachtung des Sinnlichen jur Anschauung des Ueberfinnlichen erheben wollte. Die Sinnigkeit der Gedanken, die Bärme ber Darstellung, der frische, gesunde, poetische Blid in bas Leben ber natur und des Menschengeistes, wodurch sich diese Dichtungen im Gaugen auszeichnen, haben ihnen einen wohlverdienten Plat in der deutschen Literatur erworben, obichon mehrere berjelben fowohl bem poetischen Gehalte, als ber Sprache und Darstellung nach ichmach find und in afthetischer Rudficht unbefriedigt laffen. Um wenigsten unter allen genügt in diefer Hinsicht bas Drama Johannes, in dem er die alte Zeit und in ihr ben Rampf ber Reiche tes Lichts und ber Finsterniß Darstellen wollte. Gleichwohl hat a auch durch tiefes Wert, wie durch feine übrigen Dichtungen und profaischen Schriften auf die religiöfe Dentweife ber neueren Zeit vortheilhaft eingewirft.

Seine theologijchen Anfichten, benen er stets treu geblieben ist, finten wir am flatften in einem an feinen ju Jena ftubirenden Sohn Emil gerichteten Brief vom Jahre 1817 ausgesprochen, wo er fagt: "Du wirst Dich nicht abwendig machen lassen von Jejus Chriftus, als dem, ber uns gemacht ift von Gott zur Beisheit, Gerechtigfeit, Heiligung und Erlöfung. 280 der Glaube fehlt, da ift Alles nur Buchftäbelei, - und teiner kann ohne tiefen Glauben ein Theologus feyn. — Si Christum nescis, nihil est, si caetora discis -- für einen Theologen ift bas eine wichtige Wahrheit, und ohne ibn ist bas gauze Leben ein verschloffenes Buch und ber Theolog Nichts. Diefe Ueberzengung wächst mir mit jedem Tage, und jere Bhilosophie, die bavon absührt, ift eine folche, wie Roloffer 2, 8.; nur burch ihn erhält bas theologische Suftem haltung und Consequenz. — Das genaue Studium res N. T. wird Dich rahin führen, raß deffen Grund= und hauptgebante ber ift: bie Wiederherstellung des menschlichen Geschlechts aus einem fündigen Buftande in Die verlorene Gemeinschaft mit Gott durch die Senbung und Menschwerbung Jeju Christi. Das Christenthum gibt; es gibt Gnade, Bergebung ber Sünden, Kindschaft, zeitlich und ewig. Bon des Denschen Seite fordert es Nichts als Annahme durch den Glauben, und dann folgt natürlich die Dankbarkeit und Liebe — und bieje ift statt des Geseges." So suchte er auch als Kanzelredner vorzüglich burch bie einfache und eindringliche Sprache des Evangeliums die Zuhörer in die Bibel einzuführen und fie bas Bort Gottes tennen, fchaten und lieben zu lehren. Deher mählte er besonders die analytischen, homilienartigen Predigten und hielt sie viel mehr als die sputhetischen Borträge dazu geeignet, eine theilnehmende Ausmerksamkeit zu weden und zu erhalten. Als Kanzelredner hat sich neben ihm auch sein Bruder Gottfried Daniel Krummacher, f. d. folg. Art., sowie sein ältester Sohn Friedrich Bilhelm (geb. zu Mörs den 28. Jan. 1796) rühmlich ausgezeichnet.

Bgl. Friedrich Adolph Krummacher und feine Freunde. Briefe und Lebensnachrichten mitgetheilt von A. W. Moller. 2 Bde. Bremen 1849. G. S. Alippel.

Rrummacher, Gottfried Daniel, ber jüngere Bruder von Friedrich Abeli, wurde am 1. April 1774 in Teklenburg geboren, und starb im 63. Jahre am 30. Januar 1837 als Pastor der reformirten Gemeinde in Elbersfeld. Sein Bater war 1759 aus einem burchaus weltlichen und fündlichen Befen burch eine plögliche Betehrung und gründliche Erfahrung ber Gnade erwedt worden, hatte diefen feligen Tag auf einem mit feinem Blute geschriebenen Zettelchen mit ben Borteu bezeichnet: heute vergab mir ber Gott ber Gnade meine Günde, und hatte von ba an bis zu feinem Tobe mit feiner Gattin, einer berrlichen holden Chriftin, unter mancherlei äußeren Entjehrungen ein innerlich seliges Leben geführt. So sah Daniel an seinen Eltern schon irühe eine lebendige Frömmigkeit, während er fich ichon als Rind - meist bei der ein= amen Großmutter und Tante erzogen - burch ein eigenthümliches und feltsames 20een auszeichnete und fich balb einen Träumer, bald einen Sonderling schelten laffen nußte - welche Art ihm auch Zeitlebens anhing. Wie fein Bater nach feiner Ervedung mit feinem früheren Gegner, bem nachmaligen Rettor 3. Gerhard hafentamp ms Lengerich bei Teklenburg innig befreundet worden mar, fo hatte Daniel auf der Iniversität in Duisburg vielen Segen in dem Hause des Rektors Fr. Arnold Hasen= amp (f. biefen Art.) und erhielt fich badurch und burch ben näheren Umgang mit bem Brofeffor Dr. A. B. F. Möller gegenüber den rationalistischen und ungläubigen Borejungen Grimms wenigstens bie äußere Achtung vor bem geoffenbarten Worte Gottes n ber heiligen Schrift, ohne jedoch ichon von deren Geist ergriffen zu feun ober bie indliche Frömmigkeit sich erhalten zu haben. Nach seinen Studienjahren begab sich Rrummacher zu feinem Bruder Fr. Abolf nach hamm, wo er fich mit Unterrichten ind Predigten beschäftigte; bann ward er hauslehrer in Soeft und 1796 in Moers, vohin fein Bruder versetzt worden war. Bielleicht hat er fich damals gleich feinem Bruder auf turze Zeit dem Freimaurerorden angeschlossen. Bon Moers ward er 1798 um Bfarrer in bem naben Baerl, 1801 zum Bfarrer in Bulfrath bei Elberfeld und 1816 zum Pfarrer in Elberfeld gewählt. hier erhielt er am 15. Januar 1834 auf der tanzel einen Schlaganfall, von welchem er fich nur auf turge Beit wieder erholt hat. Berbeirathet hat er sich niemals; seine verwittwete Schwester Meyer wohnte mit ihren unf Rindern bei ihm, ihm eine treue Stute wie er ihnen. Krummacher ift badurch fo ebeutend für feine Zeit und für feine Gemeinde und weite Rreife geworten, baß er ein anzer Dann, ein ganger Chrift, ein chriftlicher Rarakter, namentlich als Prediger war, reilich auch mit vielen Eden und Schroffheiten, welche feine Anhänger leider häufig als Ingenden angesehen und sich dadurch zu einer besonderen Bartei in der Gemeinde aus= ebildet haben. Der erst 22jährige junge Bfarrer fand in Baerl einige entschieden fanbige Chriften, burch beren herzandringendes Beugniß auch in ihm alsbald und plögich ein neues Leben entzündet wurde, bas er nun mit gewaltigem Ernfte und Gifer und nit großem Erfolge ben ihm anvertrauten Geelen verfündigte. In feiner Theologie this er sich nun ganz an die holländische (Coccejanisch=Lampische) Schule an, mr bag er besonders anfangs in Elberfeld tie abfolute Bräteftination in aller möglichen öchroffheit nach ben Sätzen der Dortrechter Synode lehrte. Bährend fich Lampe und eine Schüler in ihren Predigten wie in ihrer Seelforge gleichmäßig an die verschieenen Rlaffen von Seelen wandten, jog Rrummacher, ben man barum auch wohl hart, arich, unfreundlich und talt nannte, nur bie Gläubigen und Begnadigten an und ftieß agegen bie noch nicht Betehrten entschieden, ja vielleicht absichtlich zurüct, bis fie etwa nf anderem Bege ober burch Andere gewonnen wurden und nun auch bei ihm ihre Lahrung und Troft fanden. Er felbst hat hierüber gesagt: "Es ift tein Bunder, daß ich viele Leute in mir nicht finden können, da mein ganzes Auftreten oft etwas Steies, Bunderliches und Paradores an fich tragen mag." Befonders galt diefes von feien Predigten und feinem Predigtvortrage. Ocheinbar troden und fteif jeffelte er burch ie unwiderstehliche Kraft ber Ueberzeugung, die Wiederholung einer und berfelben Bahrheit mit feljenfester Entschiedenheit und bie Tiefe und Innigfeit ber chriftlichen Erabrung und Ertenntnif, die er vornehmlich ben Schriften ber Frau v. Guion, Bungn's, Bogagty's, Tersteegens und Mehnlicher verbankte. Eregetisch find feine Preigten wegen ihrer absolut willfürlichen Bibelauslegung nach ber ausgearteten und mißgelebt hatte, den 4. April 1845, nachdem ihm jeine treue Lebensgefährtin ein Jahr früher im Tode vorangegangen war.

Rrummacher war eine von inniger Frömmigteit burchdrungene poetische Ratur, in welcher fich ein würdevoller Ernft mit heiterer Freundlichkeit, fröhlichem Scherze und frifchem humor gludlich vereinigte. Schon in früher Jugend erwachte in ihm neben bem tiefen religiöfen Gefühle ein lebendiger Sinn für die Natur, welcher ihn bagu anregte, bie Erscheinungen ber Aufenwelt und bie Entwidelungen bes menschlichen Beiftes in allen Lebensstufen aufmertfam zu beobachten und Die empfangenen Eindrücke fowie bie wahrgenommenen Beziehungen in einfach kindlicher, tem biblischen Ausdrucke gludlich nachgebildeter Sprache ju Bilbern, Gleichniffen, bichterijchen Gemälden und fleineren oder größeren Erzählungen zusammenzufaffen. Go entstanden jeine Barabeln und übrigen allegorijch bidaftischen Dichtungen, burch bie er nicht blog allgemeine prattijche Bahrheiten veranschaulichen, fondern auch ben Lejer von ber Betrachtung bes Sinnlichen gur Anschanung bes Uebersinnlichen erheben wollte. Die Sinnigkeit ber Gebanken, Die Bärme ber Darftellung, der frijche, gefunde, poetische Blid in bas Leben ber Natur und bes Menschengeistes, wodurch fich tiefe Dichtungen im Gangen auszeichnen, haben ihnen einen wohlverdienten Blat in ber deutschen Literatur erworben, obschon mehrere berfelben fowohl bem poetifchen Gehalte, als ber Sprache und Darftellung nach ichmach find und in afthetischer Rudficht unbefriedigt laffen. Um wenigsten unter allen genügt in biefer Hinsicht bas Drama Johannes, in bem er bie alte Zeit und in ihr ben Rampf ber Reiche tes Lichts und ber Finsterniß tarstellen wollte. Gleichwohl hat er auch burch tiejes Wert, wie durch feine übrigen Dichtungen und profaischen Schriften auf die religioje Dentweise ber neueren Beit vortheilhaft eingewirft.

Seine theologischen Ansichten, benen er stets treu geblieben ist, finden wir am klarften in einem an feinen ju Jena ftubirenden Sohn Emil gerichteten Brief vom Jahre 1817 ausgesprochen, wo er sagt: "Du wirst Dich nicht abweutig machen lassen von Jejus Chriftus, als dem, ber uns gemacht ift von Gott zur Beisheit, Gerechtigkeit, Seiligung und Erlöfung. 280 der Glaube fehlt, ta ift Alles nur Buchftäbelei, - und keiner kann ohne riefen Glauben ein Theologus feyn. — Si Christum nescis, nihil est, si caetora discis -- für einen Theologen ift bas eine michtige Bahrheit, und ohne ibn ift das ganze Leben ein verschloffenes Buch und der Theolog Nichts. Diefe Ueberzengung wächst mir mit jedem Tage, und jede Philosophie, die tavon absührt, ist eine folde, wie Roloffer 2, 8.; nur burch ihn erhält das theologische Syftem haltung und Confequenz. — Das genaue Studium res N. T. wird Dich rahin führen, daß beffen Grund= und hauptgedante der ift: bie Bieberherstellung des menschlichen Geschlechts aus einem fündigen Zustande in die verlorene Gemeinschaft mit Gott burch die Senbung und Menschwerdung Jesu Christi. Das Christenthum gibt; es gibt Gnade, Bergebung ber Sünden, Rindschaft, zeitlich und ewig. Bon des Menschen Seite fordert es Nichts als Annahme burch den Glauben, und dann folgt natürlich die Dankbarkeit und Liebe — und bieje ift ftatt bes Gesetses." So suchte er auch als Ranzelredner vorzüglich burch die einfache und eindringliche Sprache des Evangeliums die Zuhörer in die Bibel einzuführen und fie das Wort Gottes tennen, schätzen und lieben zu lehren. Daher wählte er besonders die analytischen, homilienartigen Predigten und hielt sie viel mehr als die funthetischen Borträge dazu geeignet, eine theilnehmende Aufmertfamkeit zu weden und zu erhalten. Als Kanzelredner hat sich neben ihm auch fein Bruder Gottfried Daniel Rrummacher, f. d. folg. Art., fowie fein ältester Sohn Friedrich 28ilhelm (geb. zu Mörs ben 28. Jan. 1796) rühmlich ausgezeichnet.

Bgl. Friedrich Abolph Krummacher und feine Freunde. Briefe und Lebensnachrichten mitgetheilt von A. W. Moller. 2 Bbe. Bremen 1849. G. S. Klippel.

Krummacher, Gottfried Daniel, der jüngere Bruder von Friedrich Abelf, wurde am 1. April 1774 in Teklenburg geboren, und starb im 63. Jahre am 30. Ja= nuar 1837 als Pastor ber reformirten Gemeinde in Elberfeld. Sein Bater war

1759 aus einem burchans weltlichen und fündlichen Wefen burch eine plögliche Betehrung und gründliche Erfahrung ber Gnabe erwedt worben, hatte biefen feligen Tag auf einem mit feinem Blute geschriebenen Zettelchen mit ben Borten bezeichnet: heute vergab mir ber Gott ber Gnade meine Günde, und hatte von ba an bis ju feinem Tote mit feiner Gattin, einer herrlichen holden Chriftin, unter mancherlei äußeren Entbebrungen ein innerlich feliges Leben geführt. Go fab Daniel an feinen Eltern ichon rube eine lebendige Frommigteit, mabrend er fich ichon als Rind - meift bei ber ein= famen Grofmutter und Tante erzogen -- burch ein eigenthümliches und feltfames 20efen auszeichnete und fich bald einen Träumer, bald einen Sonderling ichelten laffen mußte - welche Urt ihm auch Beitlebens anhing. Wie fein Bater nach feiner Erwedung mit feinem früheren Gegner, bem nachmaligen Rettor 3. Gerhard hafentamp aus Lengerich bei Teflenburg innig befreundet worden war, fo hatte Daniel auf ber Universität in Duisburg vielen Gegen in bem Saufe bes Reftors Fr. Arnold Safen= tamp (f. biefen Art.) und erhielt fich baburch und burch ben naberen Umgang mit bem Professor Dr. A. B. F. Do ller gegenüber ben rationalistischen und ungläubigen Borlejungen Grimms wenigstens bie äußere Achtung vor bem geoffenbarten Worte Gottes in ber beiligen Schrift, ohne jeboch ichon von beren Beift ergriffen gu fenn ober bie findliche Frömmigkeit fich erhalten ju haben. nach feinen Studienjahren begab fich Rrunmacher ju feinem Bruder Fr. Abolf nach Samm, wo er fich mit Unterrichten und Predigten beschäftigte; bann mard er hauslehrer in Goeft und 1796 in Moers, nehin fein Bruder verjetzt worden war. Bielleicht hat er fich bamals gleich feinem Bruder auf furge Zeit bem Freimaurerorben angeschloffen. Bon Moers ward er 1798 um Bfarrer in bem nahen Baerl, 1801 jum Bfarrer in Bulfrath bei Elberfeld und 1816 jum Pfarrer in Elberfeld gewählt. Sier erhielt er am 15. Januar 1834 auf ber Rangel einen Ochlaganfall, von welchem er fich nur auf turge Beit wieder erholt bat. Berbeirathet hat er fich uiemals; feine verwittwete Schwefter Meyer wohnte mit ihren fünf Rinbern bei ihm, ihm eine trene Stütze wie er ihnen. Rrummacher ift baburch fo bedeutend für feine Beit und für feine Gemeinde und weite Rreife geworben, bag er ein ganger Dann, ein ganger Chrift, ein driftlicher Rarafter, namentlich als Prediger mar, freilich auch mit vielen Eden und Cchroffheiten, welche feine Unhänger leiber häufig als Tugenden angesehen und fich baburch ju einer besonderen Bartei in ber Gemeinde ausgebildet haben. Der erft 22jährige junge Bfarrer fand in Baerl einige entichieden gläubige Chriften, burch beren bergandringendes Bengnift auch in ihm alsbald und plötslich ein nenes Leben entzündet murbe, bas er nun mit gewaltigem Ernfte und Gifer und mit großem Erjolge ben ihm anvertrauten Geelen verfündigte. In feiner Theologie ichlog er fich nun gang an bie hollanbifche (Cocce janifch = Lampifche) Schule an, nur bağ er besonders aufangs in Elberfeld bie abfolute Pradeftination in aller möglichen Edroffheit nach ben Gagen ber Dortrechter Synobe lehrte. Während fich Lampe und feine Ochüler in ihren Predigten wie in ihrer Geelforge gleichmäßig an bie verschie= benen Rlaffen von Geelen manbten, jog Rrummacher, ben man barum auch wohl bart, barich, unfreundlich und talt nannte, nur bie Gläubigen und Begnadigten an und fließ bagegen bie noch nicht Befehrten entschieden, ja vielleicht absichtlich gurud, bis fie etwa auf anderem Wege ober burch Andere gewonnen wurden und nun auch bei ihm ihre Nahrung und Troft fanden. Er felbft hat hierüber gejagt: "Es ift tein Wunder, baß fich viele Leute in mir nicht finden tonnen, ba mein ganges Auftreten oft etwas Steijes, Bunderliches und Paradores an fich tragen mag." Befonders galt biefes von feinen Predigten und feinem Predigtvortrage. Ocheinbar troden und fteif feffelte er burch tie unwiderstehliche Kraft ber Ueberzeugung, Die Wiederholung einer und berfelben Babrheit mit felfenfester Entichiedenheit und bie Tiefe und Innigfeit ber driftlichen Erfahrung und Erfenntniß, Die er vornehmlich ben Schriften ber Frau v. Guion, Bunyan's, Bogatity's, Terfteegens und Mehnlicher verbantte. Eregetifch find feine Brebigten wegen ihrer abfolut willfürlichen Bibelauslegung nach ber ausgearteten und mig-

verstandenen Coccejanischen Manier vielfach zu tadeln und führten auch in christlicher Beziehung aufangs häufig zu einem bloken Bhantafie- oder Gefühls-Christenthum und Berstandesbogmatismus, und demnach auch wohl zum Fanatismus. Beweis hiervon find besonders feine berühmten Predigten über bie Namen ber Lagerstätten ber Rim ber Ifrael in ber Bufte und feine sonstigen altteftamentlichen Predigten, fo wie bie feiner gahlreichen Schüler. Arummachers Huftreten in Elberfeld, gur Zeit ber allgemeinen religiösen Erwedung und Erhebung in gan; Deutschland, und nachdem bei feiner 28abl bie alte versumpfte oligarchische Cooptationsverfassung ber Gemeinde in eine frifche und lebensvolle aristokratische Repräsentativverfassung zu beständigem Segen berjelben verwandelt worden war, erzeugte in ber Gemeinde, die feit einiger Zeit teine Ausgiegung res heiligen Geistes erlebt hatte und in ihren bisher Ton angebenden Glierern meift freimaurerisch indifferent geworden war, ein neues Leben, welches auch in weiteren Kreifen unter ber meift neologischen Beiftlichkeit bes Landes ungehenres Aufjehen und beftigen Biderspruch erregte. Bon scinem fleinen aber eifrigen Anhange getragen, verftieg fich Krummacher wirklich zu den äußerften und ärgerlichsten Extremen der Brädeftinde tionslehre und als 1819 feine Unhänger, nach ihrem vornehmlichften Gipe bie Buftenhöfer genannt, anders gefinnte Christen und Prediger (3. B. den freumen Krall in Gemarke) in ihren besonderen Versammlungen und Gottesbiensten burch lautes Lachen und Tadeln störten und felbst zur Berachtung ber Kirche mit brennender Bfeife in bie Kirche gingen und ties alles mit tem Borwande beschönigten, bas alles fen erlanbt ober bas thue nur ihr alter Menfch, mit bem ihr neuer Menfch nichts gemein habe: ba trat Krummacher ber ihn zur Berantwortung ziehenden bürgerlichen und geiftlichen Obrigkeit als Bertheidiger Diefer frechen und lofen Leute anfangs tropig, ja fast frech entgegen, befann sich aber bei der unermüdlichen Milde der Behandlung, mit welcher ihm namentlich ber Generalpräses ber niederrheinischen reformirten Synode, ber nachberige Bischof Dr. Rok, entgegentam, allmählich eines Befferen, und auch fein independentisch-firchlich=republikanisch gestimmtes Preschterium, hinter welches fich Krummacher als hinter jeine "Behörde" zurückzuziehen fuchte, ließ allmählich von feiner Renitenz So hielt er am 24. Oft. 1819 nach langem Sträuben auf Befchl bes R. Confiah. ftorii in Röln feine Rechtfertigungspredigt über Rom. 6, 1. (Crefeld 1820), beren Thema: Sollen wir in der Sünde beharren, damit die Gnade besto mächtiger werde? und bie ihm noch ausbrücklich auferlegte Vorrede am meisten bazu beitrugen, ihn von feinen bisberigen extravaganten Anhängern — tie nun zum Theil Sektirer wurden — ju fcheiben und ihm bas Bertrauen ber befjeren Gemeindeglieder ju erhalten und in immer steigendem Maße zuzuwenden. Er hatte jett die Gefahren feiner eigenen Lehre und Art kennen gelernt und suchte sie je länger je mehr zu vermeiden. Dagegen bildete sich boch um ihn unter Abstokung ber großen Masse in feiner Gemeinde und im gangen Bupperthale und Bergischen Lande eine neue entschieden und schroff prädestinatianische Partei mit vielem chriftlichen Ernfte aber auch mancher Bertehrtheit, welche fich nach Rrummachers Tode und nach feines in feine Fußtapfen getretenen Reffen Dr. Friedrich Bilhelm Abgang fich vornehmlich in Die niederländisch=reformirte Gemeinde von Dr. Rohl= brügge in Elberfeld verlaufen hat. Auch war Krummacher, gang im Geifte feiner Gemeinde ober wenigstens feiner Unhänger und gegen ben damals herrichenden Zeitgeift ein entichiedener Gegner ber Union und ber neuen Agende und bestärtte badurch feine Gemeinde in diesem ihrem besonderen Sinne gegen die sonstage constante Art und Reigung ber reformirten Kirche zur Union. 3m Ganzen verbankt bie beutsche evangelische Thriftenheit dem festen und ternigten Befen Krummachers fowohl nach feinem perfonlichen Auftreten als durch feine gebrudten Predigten viel Gegen, ber noch fortwirft.

Schriften: Außer jener auch in die Gute Botschaft aufgenommenen Predigt find von ihm folgende Bredigten in Elberselb erschienen: Reformationspredigten 1817. Beitrag zur Beantwortung der Frage: Was ist evangelisch? in fünf Predigten 1828. Jatob's Rampf und Sieg 1829. Einige Predigten über die ev. Lehre von der Rechtfertigung 1831. Die Wanderungen Ifraels durch die Wilfte nach Ranaan, in Beziehung auf die innere Führung der Gläubigen beleuchtet, 1834. Die hohepriesterliche Segensfermel 1834. Wahrheit zur Gottfeligfeit oder Hauspostille. Meurs 1835. Gute Botichaft. 1838. Außerdem erschien von ihm 1836 in Dilfjetthal eine Uebersezung der Auslegung des Philipperbrieses von Calvin.

Duellen: G. D. Krummachers Leben von veisen Reifen E. B. Rr. als Borrebe jur Guten Botschaft und extra. Elb. 1838. — A. B. Möller, Fr. A. Krummachers Leben. Bremen 1849. (I. 169. II. 84.) — Fr. B. Krug, Kritische Geschichte ber proteftantisch-religiöfen Schwärmerei u. f. w. im Herzogthum Berg. Elb. 1851. — Acta, betreffend G. D. Krummacher zu Elberseld 1819 im Prov. R. Archiv zu Coblenz XXI. 10. 11. Außerdem persönliche Kunde. M. Goebel.

Rrummftab ober Hirtenftab, f. Rleidung und Infignien, geiftliche. Band VII. G. 737.

Scrupte. Cryptae, zounral bei Griechen und Römern uripränglich bie unterirtijden Gange und Grotten, auch bebedte ichattige Gange am Saufe, biegen bei driftiden Edriftftellern, fowie auf driftlichen Infcriften Die unterirdifchen Grabges wolche, welche feit Ende bes fünften Jahrhunderts mit bem nenen Worte catacumbae ster catatumbae benannt wurden. natürliche Bohlen, ausgebrochene, verlaffene Steinbritche, Enfifteingruben befonders und Candgruben (in welche lettere man, wenn fie migebraucht maren, ju Rom bie Leichen ber ärmften Boltoflaffe marf), benützten bie rien Ebriften, jumal in Beiten ber Berfolgung als Bergungsort für ihre Tobten, als latibula martyrum, als xountrjou ober dormitoria für bie ichlafente Gemeinte ter Beiligen (vergl. ben Urt. Ratatomben). Die Rrypte bes beiligen Gebaftian ju Rom gelangte ju besonders großer Berühmtheit burch bie allgemeine Unnahme, baß barin bie Upoftel Betrus und Baulus begraben worben jepen. Mugerhalb bes römifchen Bebiets ftand im 4. und 5. Jabrh. besonders bie Krupte bei Rola in bobem Anjehen, in welcher bas Grab bes im 3. Jahrh. gestorbenen Presbyters Felix von Rola verehrt wurde. Die Rrupten waren ber Unbachts- und Ballfahrtsort ber Gemeinden zumal an ten Festtagen ber bort beigejesten Martyrer. Um Die Menge ber Unbetenden ju fajfen, wurden bie Rrupten felbft mit Gängen und Sallen erweitert, über ihnen aber Rirden angelegt für ben Predigt-Gottesbienft, mahrend unten bas Abendmahl bei'm Marmergrabe gehalten wurde. Die über ber Rrupte errichtete Rirche wurde nun auch oft Coemeterium genannt, bie Rrupte felbft aber wegen bes bort begangenen Befenntnigattes ber Communion, bieg bie Confession, bie in ber Beit vom 4.-8. Jahrhundert mit Bilbern, Dofaiten und toftbaren Steinen reich geschmudt ward und ber Mittelpuntt ber ich weit um bas Martyrer-Grab herum ausbehnenden unterirdifchen Rubeftätten ber im berrn Entichlafenen blieb. Go entitanden viele alte Bafiliten gleichfam von unten berauf: ibre unterften und unterirdifchen Stodwerte find ihre älteften Theile.

Hieran fnührfte sich nun bald die Sitte, jeder Kirche, die irgendwo weit ab von den aten Katalomben oder Krypten erbaut wurde, ein besonderes Märtyrergrab zu geben. Jede Basilista besam unter dem Hamptaltare, welcher vor der Tribnne stand (dem halbnunden Ebore) in der Regel eine fleine unterirdische Kapelle, in welcher die Gedeine des Heiligen niedergelegt wurden, von dem die Kirche den Namen gewöhnlich sührte. Die sten dieser Kapelle war bald ein einsaches Gewölde, bald ein architeftonisch reicher ausgegebildeter Rannt. Sie behielt auch den Namen Crypta (wovon das deutsche Gruft), Confessio oder Testimonium, lettere Benennung nun aber natürlich nicht davon, weil bert noch das Abendmahlbefenntniß geseiert wurde wie in den ursprünglichen Ratalomben, auch nicht von dem Zeugniß, das der betreffende Heilige durch seinen Märtyrertob abgelegt, sondern davon, daß die in der Krypta bewahrten Gedeine ein gültiges Zeugniß jür die Weihe und den Namen der Bauten Kirche waren. Auch Memoria hieß die Krypte, weil sie das Gedächtniß des heiligen Blutzeugen enthielt und erhielt.

Rachdem bie alte Rirche und bie altdriftliche Runft vornehmlich in ben füblichen Lan-

Dhren gekommene Frage über das Berhältniß der beiden Ausgaben vorgelegt, aber baranf hingewiesen worden, daß die emendirte Confession auf dem Colloquium in Worms 1542 bem taiferlichen Bräfidenten als gemeinfame Betenntnifatte ber evangelischen Stände übers reicht worden sey, und die in der neu angenommenen Präfation ber Augsburger Comfession ausgesprochene Entscheidung der Versammlung ging dahin "es sey durchaus nicht ihr Gemüth und Meinung, daß sie durch Wiederholung und Substription der ersten Confession von 1530 von der im Jahr 1540 übergebenen und erklärten Confession mit bem Benigften wollten abweichen," besonders auch "weil folche ja zu bem mehreren Theile bei ten Kirchen und Schulen im Gebrauche sey." Ueber Melanchthons loci theologies aber hatte Luther (Giefeler 208) fich äußerft anerkennend ausgesprochen. Desgleichen waren ichon bie aus tem Marburger Gespräche 1529 refultirenden Artitel, bie Unionsatte zwischen ben beutschen und fchweizerischen Reformirten, die Grundlage ber augs burger Confession, philippistifd, und Melanchthons tractatus de primatu et potestate papas wurde (Stud. u. Ar. III. 643 nach Köllners fiegreicher Nachweifung) auf dem Schmale. talder Fürstentage offiziell unterschrieben, während Luthers schmaltaldische Artitel bis über 1570 hinaus nicht als allgemein anerkanntes öffentliches Bekenntniß galten. Rein Bunder benn, daß (Bland V. 2. 536) bie vom gelehrten Buchdruder Ernft Bögelin im Leipzig unter dem Titel corpus doctrinae christianae privatim veranstaltete Sammlung Melanchthonischer Schriften (enthaltend nach den brei ölumenischen Symbolen die Augeburger Confession in der Ausgabe von 1533 und 1540, die sogenannte Repetition derfelben, Melanchthons loci theologici, fein examen ordinandorum und feine Antwort auf Die bairischen Inquisitionsartikel) unter bem Ramen bes corpus doctrinas mienicum offizielle und durch den Beitritt des Kurfürsten beträftigte Geltung erhielt! Alles Beweise, welch entschiedenes Recht man hat zu sagen: "die gelehrte Autorität war gewiß überall Philipp Melanchthon !"

Aber, muffen wir mit Holzmann (Stud. u. Rrit. 1855. III. 631) hinzuseten: "bas Bolt und die Fürften hingen am geldennamen Luthers" und an Delanchthon nur fo lange, als nicht zwischen ihm und Luthern eine Scheidung sich herausstellte. Erst später aber, eben im fryptocalvinischen Streite wurde die Zerreißung des bisherigen Banbes ber beiden Antoritäten vollzogen: vorher waren fie, trot einzelner Differenzen, bie namentlich durch die Machinationen der Gegner (Melanchthon bei Giefeler 263: Amsdorfim Luthero scripsit, viperam eum in sinu alere, me significans) verbitterter gemacht werben sollten, einig in ichönem Bunde nicht allein vor den Leuten, sondern im Bergen. Da war im Leben zwischen beiden eine Union vollzogen, welche der Nachwelt ein Borbild barftellt und felbst in schönen Augenblicken mit Beiden auch noch Calvin umfaft hat. Welche Friedensaussichten eröffneten sich, wenn Calvin, der wiederholt auf feine Unterzeichnung ber Augsburgischen Confession verweist, nicht blog von Delanchthon's Gefinnung bas Beste hofft 1539 (de ipso nihil dubito, quin penitus nobiscum sentist,) und feine Anhänglichkeit gegen ihn bekundet, 1557 (ego, si temere comperiar Philippi nomine abusus, nullas ignominiae notas recuso. Solum quod dixi et quidem centies, si opus sit, confirmo, non magis a me Philippum quam a propriis visceribus in hac causa posse divelli); fondern auch (fiehe unfre Enchtlop. II. 533 u. d. Art. Caboin) feine Achtung gegen Luther bezengt, 3. B. mit ten Borten: "ich habe es oft gefagt, ich werbe ihn noch als Anecht Chrifti anerkennen, felbst, wenn er mich einen Teufel fchelten würde," wogegen Luther ihm bas Zeugniß gibt: "spero quidem ipsum olim de nobis melius sensurum, sed acquum est a bono ingenio nos aliquid ferre" und Calvin fid wegen feiner Schrift de coens barauf berufen kann: "id et vidit Lutherus et probavit vehementer 1545, quo tempore testimoniis fide dignissimorum hominum constat eum in haec verba erupisse : non inepte judicat iste scriptor. Atque ego quidem quae mea sunt (vitia) agnosco; Helvetii si idem facerent et sua quoque serio agnoscerent et retractarent, jam pax esset in hac controversia." (Beibe Stellen bei Ebrard, Dogma vom h. Abendmahl.)

Uber ber Friede follte eben nicht tommen; vielmehr follte ber 3mift, ber bis babin beide Schweftertirchen gerriffen, mit Luthers Tobe und mit Ertämpfung ber äußern Rube im Mugeburger Religionsfrieden nun auch in ben Eingeweiden ber beutichen evangelischen Rirche felbit ju wuthen anfangen. Und wie es fo tommen mußte, feben wir am besten, wenn wir in Calvins Briefe ichon 1539 bas Geftandniß Delanchthons lefen, in ber Begenpartei feyen Einige, qui crassius aliquid requirant, und wenn wir bas Gelbftgefandnig bes Melanchthons vom Jahr 1537 erwägen: Seis me quaedam minus horride dicere de praedestinatione, de assensu voluntatis, de necessitate obedientiae nostrae, de peccato mortali. De his omnibus scio re ipsa Lutherum sentire eadem, sed ineruditi quaedam ejus goorixwirega dicta, cum non videant, quo pertineant, nimium amant ... Fmantur suo judicio. Mihi tamen concedant homini peripatetico et amanti mediocritatem, minus stoice alicubi loqui. In ber That ift mit biefen Worten ber Schlüffel gegeben zum Berftandnig nicht blog von Melanchthons 2Bejen, fonbern auch vom Schidfal feiner Lehre. Er, bem "nunquam placuit haec violenta et hostilis digladiatio inter Lutherum et Cinglium;" ber icon 1525 bie Furcht ausspricht, aus Gelegenheit ber abendmablefreitigfeiten in intricatas, obscuras et profanas quaestiones ac rixas conjectos animos a conspectu doctrinae necessariae tanquam turbine quodam auferri; Gr. ter bas Bewußtjepn in fich trägt, "non aliam ab causam me unquam regeolognzevat, nisi ut witam emendarem" ber fein Wejen bamit bezeichnet: "ego non delector inanibus dimutationibus, nec quaero subtilitates in ullo genere doctrinarum, sed quaero realia et quae utilia sunt in omni vita" - Er mußte, feitbem er in Marburg 1529 bie Edmeizer perfönlich tennen gelernt hatte und 1530 burch Defolampads Dialogus, fowie 1534 burch bie Gejpräche mit Bucern milber gestimmt worden war, feinen Standpuntt iber bein Buchftaben und über bem handgreiflichen nehmen: ego posui in usu saeramentalem praesentiam, et dixi datis his rebus Christum vere adesse et efficacem esse. Id profecto satis est. Nec addidi inclusionem aut conjunctionem ., Sacramenta pacta sunt, ut rebus sumtis adsit aliud. Die wefentliche Gegenwart Chrifti in ber handlung bes Ubendmahls, wenn auch nicht in ben Elementen (cum pane et vino, nicht in, sub et eum), die innere Mittheilung und Ginwohnung bes gangen Chriftus (integrum et vivum Christam adesse; caveamus, ne ita astruamus divinitatem hominis Christi, ut veritatem corporis auferamus), bie Darreichung ber auch im Gnabenmittel bes Wortes, nur nicht mit foldher individuellen Zueignung und Berficherung bargebotenen geiftlichen Güter mußte ihm als bie Sauptjache, bas gutherijche Werthlegen auf bie fichtbaren Beichen als felche wie eine agrodurgelu, und bie Frage de physica conjunctione panis et corporis als eine mußige erscheinen. Go wußte er fich in biefem Stude eins, wenn and nicht mit Zwingli, aber um fo mehr mit Calvin; von biefem Standpunfte aus tonnte er über bie Frage wegen bes Genuffes ber Unglaubigen, bie ja ben Glauben nicht berühre, hinweggeben und über bie andere Lehrdifferenz gegen Calvin, bie ohnehin in ben Symbolen immer mehr gurüchtretente Prabeftinationslehre, hinmegfeben. Aber nicht um ben Gieg ber feinigen ober ber calvinischen Lebre gegenüber ber lutherischen mar es ihm ju thun, fonbern nur um ihre Dulbung neben ber andern. Und baraus erflärt fich fein langes Edweigen in ber brennenben Tagesfrage trot ber Beransforberung ber Lutheraner und trot ber inftändigen Befturmungen Calvins. Er fannte nicht blog bie rabies theologorum, bie ihn ben Lod wünfchen lieft, bie barauf aus ware "odio mei eam disputationem movere, ut habeant plausibilem causam ad me opprimendum," und bie ihn wiederholt ben Wunfch aussprechen lief, unter aubern Umgebungen, wenn auch in ber Berbannung, ber Babrbeit leben ju burfen. Er wußte auch, bag es nicht blog unter bem Bolte Leute gebe, benen aliquid crassius, poprizertepor, etwas handgreifliches Bebürfniß feb und bie fich barum am Buchstaben ber Ginfegungeworte tinerfeits, andrerfeits am namen Luthers halten, wie bieg eben namentlich bei feinem eigenen herrn bem Rurfürften Auguft von Sachjen ber Fall war.

Aber Solchen war benn auch fein Schweigen nicht genügend, fondern ichon als

"geheimer Calvinismus" verbächtig - natürlich, benn hätte er fich zu ihnen bingezogen gefühlt, fo hätte ihn ja keine Befahr gehindert, es auszufprechen! Unter ihnen aber zeichneten fich, mabrent ber tatholifche Kaifer Maximilian II. zweimal (Seppe 241. 292), auf einem Privatbejuche bei Herzog Christoph und im amtlichen Befehle an Jahann Wilhelm von Sachfen, ben Frieden unter ben Evangelischen mitteln wollte und bie übrigen Kirchen noch unbefangen zufahen, bie Theologen in Jena, nach Luthers Tobe, ber Grundfeste bes Lutheranismus aus, Flacius an ber Spipe, ber feit April 1667 borthin berufen war, und später, seit dem Regierungsantritte Berzog Johann Bilhelms von Sachjen-Beimar, als Genoffen seiner Richtung auf ber Universität 1567 Johann Bigant, Job. Friet. Cöleftrin, Timotheus Rirchner 1568 und besonders den Franatiker Tilemann Heßhus 1569 nach sich zog. Fürsten, wie der edle Herzog Christoph von Bürttemberg († 28. Dez. 1568), ber Landgraf Philipp von Seffen († 3. März 1567), und fein ebler und fluger Nachfolger Landgraf Bilhelm fuchten gmar fort und fort gur Einigung zu mitteln, und ber Streitfucht ber Theologen, namentlich bes "flacianischen Geschmeißes" ju wehren — aber ohne Erjolg. Die abiaphoristischen, majoristischen, fpnergistischen und andern Streitigkeiten (f. bie Art.) batten bas Feuer längst entzünbet und fo brach es benn in helle Flammen aus. Es geschah dies zuerft bei dem, instefontere durch Berzog Christophs Einigungstentenzen auf dem Regensburger Reichstage burchgejetten, Gefpräche ju Worms Sept. 1557, wo ohne Mitwirtung bes Babfas ben Deutschen für fich ihre Religionsangelegenheiten zu ordnen Gelegenheit gegeben und unter ber Leitung bes eblen Julius von Pflug am guten Billen ber Katholiken nicht an ameifeln war. Aber bas Einigungemert wurde burch Jefuiten (fiehe oben) und Fiecianer ju nichte gemacht; ben Letteren ichien, wie immer fo auch bier, bas Positive bes Glanbens nie gewährt ohne Verbammung Andersdenkender, die fie jedoch nicht burchzuseten vermochten. Um fo gewichtiger erschien freilich nach ihrem Ausscheiden bie Einigfeit der übrigen Protestanten. Aber leider follte es jest schnell anders tommen. 311nachft zwar behanptete fich in ber Bfalz, wo ber auf Melanchthons Empfehlung bernfene lutherijche Eiferer Heghus mit Klewiz ärgerliche Händel führte, aber vom Rmfürsten Friedrich III. durch die Entfernung Beider ber Sache ein Ende gemacht wurde, flegreich die melanchthonische Autorität. Aber das hatte die bedauerliche Folge, mit welcher ber tryptocalvinistische Streit erft eigentlich in's Leben trat, bag in ber murttembergijchen Kirche Brenz, ber früher auch in melanchthonischer Weise gelehrt hatte, jest auf die bedroht scheinende lutherische Seite sich stellte und auf ber Spnobe in Stuttgart 19. Dez 1559 bie ftrengere lutherische Lehre mit "mündlichem" Empfange ber Sakramentsgunde und Genuß auch ber Ungläubigen, ganz besonders aber mit bem Schiboleth im ferneren Streite, ber Ubiquitätslehre, burchjepte. Mit tiefer mar bie Gegenwart Chrifti im Abendmahle nicht von der Allmacht der göttlichen Natur in Christo oder von seiner beftimmten und besondern Berbeigung in den Einsepungeworten abhängig gemacht, forbern von feinem Sigen zur Rechten Gottes, fraft beffen er als Denich Alles auf bimmlifche Beije erfülle. Wenn nun gleich auch gut = lutherische Theologen, wie Chemnig und Selnetter, in Gemeinschaft mit ber außerwürttembergischen Majorität ber luthe rifchen Theologen anderer Ansicht blieben und Christi Gegenwart im Abendmable burd bie Multivoliprafeng (bag Chriftus feyn tann, wo er will) begründeten, ober gar in bie tatholisirende Lehre von der Conjubstantiation (fiehe den Art.) zurückstelen, jo wurde jest boch eben die nähere Berhandlung über die Art der Gegenwart Christi im Abendmable ber Zantapfel in der Kirche. Es war dies um jo bedenklicher, als nach Melancithons Tode († 19. April 1560), ber gerade noch aufgespart schien, gegen die neue Ubiquitätslehre zu protestiren, jeine Schüler an die Stelle traten, welche nun gleichfalls, wie bie Begner, im jugendlicheren Gifer ju ftreiten fich weiter hinreißen liegen und, nicht aufrieben mit ber Dulbung melanchthonischer Lebre, die lutherische mehr und mehr zu beseitigen sich anschidten. Bunächst zwar erfolgte der Bruch zwischen lutherischer und philippistischer Richtung noch nicht, weder in der Bertheidigung von Melanchthons Gebächtnig

gegen Die gehäffigen Angriffe Beghujens burd Baul Eber, noch in bem 1561 von ber Bittenberger und Leipziger Fatultät in Gemeinschaft abgegebenen Gutachten auf bie Anfrage ber Siebenbürgifchen Rirchen. 3m Gegentheile fchien es ben unabläffigen Concerbienverfuchen Bergog Chriftophe zu gelingen, auf bem naumburger Fürftentag Jan. 1561 nicht bloß ben Frieden ber beutichen Rirche, fondern auch einen Bund mit ben außerbentichen Ebangelischen, namentlich in Franfreich und England, burch gemeinfame Erneuerung ber Augeburgifchen Confession ohne Unterscheidung ihrer Ausgaben berbeizuführen. Uber ber Friede barg ben Reim bes tobtlichen Rrieges. Bergog Johann Friedrich von Sachfen und Marfgraf Johann von Brandenburg, Die mit ber Anertennung ber variata nicht zufrieden waren, verlangten eine Menderung ber auf bem Fürftentage beichloffenen Bräfation zur Confeffion und ärgerten burch ihre Bartnädigfeit endlich ten frommen Rurfürften Friedrich III. von ber Bfalg fo fehr, daß er, um ben Frieden ber Rirche in feinem Lande ju erreichen, Die pfälzische Rirche nach bem Typus ber rein melandthonijden Lehre organifirte, 1562 ben Seibelberger Ratedisnus (im Ginne Delandthons, nicht Calvins\*), foteriologijch nach bes Menfchen Elent, Erlöfung und Dantbarteit geordnet, "nichts anders, als ben in tatechetijche Form gebrachten Frantfurter Receg") einführte, und, wohl auch aus politifcher Rücfficht auf bie außerbeutichen, nach= barlichen Evangelischen, auf beren Bündnift er fich fo angewiesen fab, bem Gottesbienfte ine ber reformirten annähernde Form gab (die aber auch in Burttemberg ohne Ginflug auf bie Orthoborie bes Lebrbegriffs zum guten Theile zur Geltung gefommen war). Die Folge bavon war, bag auf bem Reichstage in Augsburg, Mary bis Dai 1566, nach langen vergeblichen Transactionen Rurfürst Friedrich als calvinifirend aus ber Gemeinschaft ber Evangelischen ausgestoßen werben follte. 21ber feine Erflärung, Caleins Bücher habe er nie gelejen, er wiffe alfo auch nicht, was man unter Calvinismus zerftebe, wie feine gange haltung batten ben Erfolg, bag bie Fürften auf's neue fich iber Die Bantereien ber Theologen hinwegzuseten beschloffen und Rurfürft Auguft von Sachjen bem von ber Bfals bas Beugnift ju geben fich gebrungen fühlte: "Frige, bu bift frommer, benn wir Alle." In ber That hielt fich August von jetzt an treulich gur Richtung feiner Theologen, boch immer in feinem andern Glauben, als bag fie nur im Begenfaße zur württembergischen Ubiquitätslehre und zur Streitjucht ber Flacianer, nicht gur lutherifchen Lehre felbft ftebe, wie benn bie Wittenberger auf bem Dresbener Convent 1562, ja felbft auf bem fpateren vom 7-10. Oftober 1571, tropbem bag fie bie Dajorität hatten, in ahnlichem Ginne und zugleich gut luthenich und melanchthonifch, wie in ben Beiten bes früheren, unverbächtigen Friedens, in einer Beije fich aussprachen, bag felbft ein Gelneffer in einem Edreiben an ben Rurfurften rubmte, nun habe man für bie turfachfifde Rirche nichts mehr ju fürchten, ba ber Saframentirer Gautelei burch ben Dresbener Confens vollftanbig ausgefegt feb. Mittlerweile aber brang unter Undern ber furfürftliche Leibargt Beucer, Delanchthons Edmiegerjohn, ber im Jahr 1567 Chriftoph Begel und Eruciger, und 1569 Biebebram als Machfolger bes Baul Eber, alle aber als Philippiften auf ber Universität Bittenberg untergebracht hatte, auf größere Entfchiedenheit und am Ende rüchaltslofes Aussprechen ber Differenz gegen ben Rurfürsten, umjomehr als bie Unionsversuche bes Jatob Un= brea 1568-1571, namentlich auf bem Convente ju Berbft 7. Dai 1576, fich gerichlagen hatten und jest ben furjächfifchen Philippiften bie Ueberlegung immer naber gelegt wurde, wie fie burch entichiedenern Unichlug an bie furpfälgifche Rirche nicht blog ben Beftant, fontern ben Gieg ber melandthonifchen Richtung berbeizuführen im Stante maren. Go wurde benn Rurfürft August zur Ausschließung ber lutherischen Giferer auf ten Grund bes corpus misnicum vermocht und nach bem Altenburger Gefprach 1568 zum Manbate bewogen, "fich in Anfehung ber Lebre genau an bas genannte

\*) Eine abweichende Anficht vom heidelberger Ratechismus ift von Gubhoff (f. b. Art.) aufgestellt worden, worauf hiemit verwiefen wird. Unm. b. Red.

corpus doctrinne ju halten und Alles, mas bis bahin ben turfachfijchen Rirchen und Schulen ift aufgebürdet worden, oder fernerhin aufgebürdet werden möchte, als flacias nischen, gefährlichen Irrthum, zäntisch Geschmeiß, giftig Gebeiß und Schwärmerei gange lich zu meiden, zu verdammen und bei Andern zu verhüten." Ja, wie ihm im Jahre 1573 nach bem Tobe bes Herzogs Johann Wilhelm von Weimar bie vormunbichaftliche Udministration in Thüringen zufiel, benützte er seine Macht, die Universität Jena 318 reinigen, ließ heghus und Bigand verjagen, ben Superintendenten Rofinus aus Beimar entfernen und durch eine Kirchenvisitation alle Flacianer wegschaffen, so daß, um bie erledigten Stellen zu bejegen, alle jungen Theologen in Bittenberg burch öffentlichen Anfchlag zur Meldung aufgefordert werden mußten. So erfchien benn im Anfang bes Jahres 1571 als ein Lehrbuch, freilich nur für die höheren Anstalten, während für die andern ber lutherische Ratechismus bleiben follte, ber Wittenberger Ratechismus, in philippistifchem Ginne (de coena: credentibus, nicht vescentibus), in welchem insbesondere gegen die Ubiquitätslehre (deren Bater Brenz, 10. Sept. 1570 + war) Apg. 3, 21. - oportet Christum coelo capi - geltend gemacht war, und, gegen die Ingriffe ber niederfächfischen Giferer, die "wittenberger Grundfeste", die namentlich fiegreich nachwies, daß Luther felbst in feiner lateinischen Ueberjetzung des N. T. "coele suscipi" gebraucht habe. Alles schien sich so zum Siege ber Bhilippisten anzulassen.

A STATE OF A

Da tam mit Einem Male ber unerwartete Schlag. 1574 erschien mit Genfer Zeichen und auf französischem Papiere eine anonyme Schrift "Exegesis perspicua et ferme integra controversiae de sacra coena, scripta ut privatim conscientias piorum erudiat et subjicitur judicio sociorum confessionis augustanae, quicunque candide et sine privatis affectibus judicaturi sunt" (beren genauere Analufe fiebe bei heppe II. 468 ff.) in 3 Theilen. 3m ersten war die melanchthonische Lehre von der in ihrer gottmenschlichen Einheit aufzufaffenden Berfon Chrifti vorgetragen, im zweiten die Geltung ber Augsburger Confession in der variirten Ausgabe des Art. 10. hervorgehoben und die lutherifche Lehre von ber Confubstantiation bes materiellen Leibes Chrifti mit bem Brobe zurückgewiesen; im britten Theile von ber Art gerebet, wie eine gottgefällige Concordia könnte hergestellt werden. Luthers Name war durchaus mit Berehrung genannt, aber feine Autorität der melanchthonischen untergeordnet, während Calvins Name und Brübestinationslehre gar nicht erwähnt war. Die Schrift war balb, besonders in Leipzig und Bittenberg, verbreitet und der oben genannte Bögelin, Beranftalter der Herausgabe bes corpus misnicum, nannte sich unter Bekannten als Herausgeber. Dies wurde von ben Gegnern begierig fo gedeutet, daß bie Bittenberger, namentlich Christoph Bezel und Esrom Rübiger die Verfasser jeven, - eine Meinung, die durch Löschers historia motuum in die allgemeine Rirchengeschichtsschreibung überging und durch die Autorität Plands tanonifirt worden ift, welcher übrigens, im Ganzen günftig gegen die Bittenberger gestimmt, als Grund bei ihnen den "mächtigen Drang einer höchst lebendigen Ueberzeugung, welcher ein wahrer Gemiffensbrang war", anerfennt. Durch Seppe ift neuestens freilich bis zur Evidenz erwiefen, bag die eidlichen Angaben Bögelins ihre vollkommene Richtigkeit haben, nach welchen bie Wittenberger weder an ber Abfassung noch an ber herausgabe bes Buchs irgend Antheil hatten, bag es vielmehr bie urfprünglich nicht für ben Druck bestimmte Privatschrift bes ben 21. Januar 1573 zu Brieg verstorbenen ichlefischen Arztes Joachim Cureus war, von ber ber Drucker eine 206schrift bekommen hatte, und daß derfelbe zur geheimniftvollen Urt der Berausgabe burch ben doppelten Grund bestimmt war, weder sich noch die Bittenberger verbächtig an machen und ber Schrift eines Laien in einem Zeitalter, "wo fich Riemand um die theologischen Händel tümmerte, als die Theologen", Gehör zu verschaffen: eine Auffaffung, bie nach fichern Daten (Beppe II. 492) auch ichon unbefangenere Beitgenoffen getbeitt haben. Doch bie Gegner ftießen natürlich über folchen jetzt offenbar gewordenen Kryptocalvinismus ber Wittenberger in die Posaune und um dieselbe Zeit gelang es ihnen. Briefe und Correspondenzen zwischen ben furfachfischen Theologen und Sofleuten einer-

## **Aryptocalvinismus**

jeits und ten Bfälzern andererseits aufzufangen, aus welchen sich nicht bloß eine Conspiration bes Geheimenraths Dr. Cracov, der Leibärzte Beucer und feines Schwiegerjohns hermann, bes Hofpredigers Schuz und bes turfächsischen Beichtvaters Stöffel zur Aufrichtung bes beutich=reformirten Kirchenwejens im näheren Anschluffe an die Bfalz ergab, sondern auch verschiedene berabseyende Acufierungen über die Berson des Rurfürsten, feine blinde Anbetung von Luthers Namen, namentlich den lutheranifirenden Einfluß seiner Mutter Anna dem Rurfürsten mitgetheilt werden konnten. Das schlug bei temfelben ein. 3m ersten Schrecken fcbrieb er an einen Gevatter: "wenn er mußte, bag er nur eine calvinische Aber im Leibe hätte, fo wünschte er, daß sie ihm ber Teufel berausreißen möchte." Schon früher hatte er Beucern feinen Billen ernftlich dahin zu atennen gegeben, "er jolle feine Arznei warten und bas Harnglas besehen, in theologi= ichen Sachen muffig gehen"; icon auf Neujahr 1574 hatte er an Schuz geschrieben: "ich habe von wegen des Ratechismus viel von meinen Blutsfreunden hören muffen, will nicht um breier Personen willen mich, meine Lande und Leute in Nachtheil ber Satramentirer fegen. 3ch tann nicht leiden, daß man fich meiner Gnade mißbraucht mb dağ man an meiner Statt will Lurfürst febn, denn ich will's allein sebn. . . 3ch will meine Seligkeit nicht auf die von Leipzig oder Wittenberg stellen, denn sie nicht Götter, sondern Menschen sind und können gleich sowohl irren als Andere. handeln sie recht, so gesället mir's wohl; handeln sie aber unrecht, so bin ich ber erfte, ber ihnen zuwider. Doch follen sie nichts hinter meinem Bewußt anfangen.• Jetzt empörte sich natürlich, da er sich vollends, und mit Recht, in seinem Betrauen getäuscht jehen mußte, jein Selbstgefühl gegen solchen Verrath. Er lieft Eracov, Beucer, Stöffel und Echu; verhaften, alle ihre Bapiere untersuchen, ben Eriminalprozeß gegen sie einleiten und, wahrscheinlich auf Anrathen bes eben verjammelten ftändischen Ausschuffes, auch gegen die Wittenberger Theologen vorfahren, tie aber burchaus bei ber Betheurung blieben, an ber Entstehung ber exogosis porspicus feine Schuld zu haben. Auf ber Synode in Lorgau, Mai 1574, ließ er durch ben neuen hofprediger Mirus bie Artifel eines, bie Theologen feines Landes ju reinigen bestimmten, Glaubensbetenntnisses aufstellen, das aber in feiner Haltungslosigkeit ebenso= wohl ein Bengniß von ber melanchthonischen ober wenigstens unentschiedenen Stimmung ter Beiftlichkeit ablegte, als ben lutherischen Geguern mißfiel. Die Artikel wurden ben Bittenberger Theologen gleichfalls zur Unterschrift vorgelegt. Der altersschwache Major unterschrieb: Biedebram, Cruciger, Bezel und Möller aber blieben fest und erklärten insbesondere aufrichtig, daß sie in Luther einen Menschen sehen, ber fo gut als Andere habe irren können und über das Nachtmahl geirrt habe. Hierauf wurden Alle vier in Einem Zimmer in engen Gemahrfam und bei wiederholter Berweigerung ber Unterschrift nach fünf Tagen unter Bededung von 50 Soldaten auf die Pleigenburg in Leipzig gebracht. Nach 14 Tagen gaben fie die Unterschrift, aber mit Refervationen, die ihrer Ueberzengung nichts vergaben, und turften zunächst nach Wittenberg zurücktehren, aber nur um bald darauf der Memter entfetst und aus dem Lande verbannt zu werden. Stöffel ftarb in der Gefangenschaft, und Cracov 1575 gleichfalls, wie es hieß, an ben Folgen ter Folter; Peucer und Schüz erlangten erst nach zwölf Jahren tie Freiheit. Der Rurfürft feierte tiefen Sieg bes reinen Glaubens burch eine Denfmunge, auf der er sich jelbst geharnischt darstellen ließ, in der einen hand das Schwert, in der andern eine Bage, in beren einer Schaale bas Kind Jejus, in der andern aber die vier wittenbergischen Theologen mit dem Teufel und mit der Ueberschrift "Bernunjt" fiten, welche trot aller Rühe bie Schaale nicht hinabzudrücken vermögen, jondern in die Luft fliegen.

So fiel der Philippismus in Kursachsen und mit ihm die Macht der freieren, gei= figeren melanchthonischen Richtung in Dentschlands evangelischer Kirche. Wie nach der Errichtung der Concordiensormel der Philippismus noch einmal ausledte 1586, um nach turgem Triumphe abermals, und zwar blutig zu fallen 1592, darüber siehe das Nähere unter dem Art.: Nic. Crell.

Real-Enchtlopabie für Theologie und Rirche. VIII.

Ì

9

Literatur: Niedner, Geschichte ber chriftlichen Kirche S. 669; Lindner, Lehrbuch ber chriftl. Rirchengeschichte III. 1. 183-186. Gieseler, Lehrb. ber Rirchengesch. III. 2. 187-269; Balch, biblioth. theolog. II. 375 sqq.; Pland, Gesch. bes prot. Lehrbegriffs V. 2. 411-633. Heppe, Geschichte bes beutschen Protestantismus in ben Jahren 1555-1581. I. 1852. II. 1853, und Holzmanns Anzeige ber heppe'schen Bücher in Ullmann und Umbreit, Stud. u. Krit. 1855. III. 615 ff. IV. 915 ff. Ebrarb, Dogma vom heil. Abendmahl u. seine Geschichte. II. Gaß, Geschichte ber protestantischen Dogmatit. Berlin. Reimer 1854.

**Rüfter.** Custos, — aedituus — custos ecclesiae oder altaris hieß in der alten Kirche der Preschter oder Kleriker, dem unter der Aufsicht des Archidiakonus die Obhm über die Kirche und ihre h. Geräthe anwertraut war \*). An den großen Rathedralkirchen 3. B. zu Köln wurde später das Amt des Domcustos zur Bürde eines Prälaten erhoben, dem die Seelforge über die zum Stifte gehörigen Bersonen und deren Hausgenossen vollen. Daneben war dann ein Bitar als Subcustos, der die Seelsorge über die Stiftshäusfer auslibte und zum Unterschiede vom eigentlichen Dompfarrer der Chorpfarrer hieß. In manchen Stiften hatte der Custos auch das Kapitels-Siegel zu bewahren. (Bgl. den Art. in Aschachs Kirchenlerikon.)

An ben gewöhnlichen Bfarrtirchen bieß Cuftos (ital. Cuftote) beutich ber "Cuftor" Rüfter, auch Glödner, Megner, Kirchner, in ber alten Kirchenordnung von Hildesheim, Beffen und Northeim ber "Opfermann," in der katholischen Kirche ber Sacristan, and bei Brotestanten ber Sacrift ober Sigrift (so namentlich in ber Schweiz) — dem die Aufsicht über die Kirche, tie vasa sacra, und die ganze äußere Cultusordnung fo wie Die amtliche Bedienung bes Bfarrers obliegt. Domohl nur ein niederer Rirchendienft, ift er doch wichtig genug für bas kirchliche Leben einer Gemeinde, die an und von ihm zu sehen hat, wie Alles ehrbar und ordentlich gehalten werden soll in der Kirche des Gottes, der ein Gott der Ordnung ift. Es haben sich, wie tie tatholischen Brovincial-Concilien, so auch viele reformatorischen Kirchenordnungen ausdrücklich und umständlich über die Pflichten und Rechte der Küfter verbreitet, "nachdem, wie die Brandenb. Bifftat.= und Conf.=Ordnung 1573 fagt, an einem trewen, fleißigen Rüfter nicht wenig gelegen." So fagt die Braunschweigische von 1528: "ber Coster schal ben prebicanten gehorsam ihn unde er nicht onder ogen murren, sondern dohn in der kerken wat fe em heten, vnre halen in noeden de predicanten, wenn fe funt uth gegaen. 20en fe webbermurren, vnwillich inn vnte fid te julten binften beschwerlid maden, fo late me je varen vnde neme andere." (Richter, R.D. I. S. 113). Die Baseler R.D. von 1529 hat auch einen besondern Artikel "wie fich bie Subbiacon, bas find Satriften, balten follend." Für ihre amtlichen Berrichtungen follen fie von ben Gemeindegliedern teine Belohnung begehren noch nehmen, fondern von Gemeindewegen fo gestellt werben, "bamit fy jrer ämpter vgwarten mögen." (Richter I. 123). Dagegen follen fie nach ber Braunschweig'= und Bommer'schen R.O. von ihren Berrichtungen "ihre gewentlik Drandgelt haben." (Richter S. 252). Nach der Hamburger von 1529 (ib. S. 131) tonnen auch arme gottesfürchtige Baftoren, wenn fie es begehren, Diefes Amt übertommen. Rach ber Bommerschen von 1535 follen geradezu zu Rüftern angenommen werden, "bar Höpeninge nnne ps, bat fe tom predictampte mit ber tybt gefordert mögen werben, onde by ben prediteren ftuderen onde vorttamen." Es foll aber ber Rüfter ben Pfarrer gehorfam sehn und nicht einer angestellt werden, "de dem Pfarrer unlidtlick is." Nach ber Göttingenschen v. 1530 (S. 143) sollen in jeder Kirche ehrliche Kirchner beftellt werten, welche gottesfürchtig und ben Bfarrern gehorfam find, und Gottes Bort mit Singen, Lesen und andern Dingen fördern." Nach ben fächs.

<sup>\*)</sup> S. Isidorus in regula cap. 19.: ad custodem sacrarii pertinet cara vel custodia templi, signum quoque dandi in officiis, vela, vestesque sacrae, ac vasa sacrorum. codices quoque fnstrumentaque cuncta, oleum in usus sanctuarii, cera et luminaria.

Bifit. Art. von 1533 (ib. G. 228) follen bie Rirchner niemand miber bie Bfarrer verbeben und fich feines Muthwillens gegen fie unterminden. Gie follen bie Jugend uweilen, jenterlich im Winter, auch bie andern Leute bie driftlichen Gefänge lehren und biefelbe in ber Rirche treulich und ordeutlich helfen fingen; fie follen fich auch chriftlich und unfträflich im geben erzeigen - bei empfindlicher Strafe. Rach bem Meifner Bifitat. 21bichiet 1540 follen bie Rirchner feinen Bant gwijchen ben Bjartherrn und ben teuten erregen, auch bie Rinter fleifig lehren fingen und wo fich's leiten will, bie gebn Bebot, Glanben und ben fleinen Ratechismum ber Jugent fürfagen; bagu geboren gelehrte, fo man bie haben tann, follen für ungelehrte angenommen werben (Richter I. 321). Rach ben, bas Rapitel von ben Dorffliftern am ausführlichften behandelnben jadfischen General-Artifeln von 1557 follen bie von ber Gemeine nur mit Borwiffen und Billen bes Bfarrers gemählten Ruftoben am Confistorium erft eraminirt und bann confirmirt, auch nicht ohne Berbor bei'm Confiftorium bes Dienftes entlaffen werben. Die Dorffüfter follen verpflichtet fenn, alle Sonntag nachmittag und einmal in ber Boche ben Ratechismus und bie Gefänge ben Rindern beutlich vorsprechen und abhören, namentlich auf ben Gilialien; bier follen fie auch, wenn ber Bfarrer bie Frühpredigt halt, mittlerzeit auswärts bem Bolfe Gvangelinn und Epiftel vorleien und driftliche beutiche fieter fingen ; wenn aber ber Pfartherr beffelbigen Orts nachmittags predigt, foll ber Euftes am andern Orte ber Jugend ben Ratechismus vorlegen und mit ihnen fleißig iten. Es foll aber fein Glödner, ber nicht eraminirt und ordinirt ift, bierüber ju prerigen nachgelaffen werden. Die eraminirten und ordinirten und zum Diafonatamt bemienen Dürfen predigen, Beicht beren, Satrament reichen zc. Die Pfarrherrn follen ibre Rirchner nicht mit Botenlaufen ober anderem ju ihrem eignen Duts beschweren. Alfo follen auch Die Glödner gwijchen ber gemeinen Rirchfart und Bfarrherrn teine Denterei, Fattion ober Widerwillen, baraus Berfleinerung bes Pfarrherrn und Berachtung ber Bredigt, Beicht und Caframents zu folgen pflegen, ervegen, fonbern allzeit gegen uren Bfarrherrn freundlich, chrerbietig und ju Fried und Einigkeit geneigt feun, fonft vom Umt gejett werben. Beil bie Glödner gemeiniglich febr geringe Bejoldung haben, jellen auch Sandwertslente bagn berufen und ihnen ber Betrieb bes Sandwerts in ihrer Ortichaft erlaubt, im Uebrigen ihnen wie ben Bfarrern ber von tatholijchen Zeiten ber nbliche Bezug ber Ditereier, "Megnerlaibe," Reujahrgeschente ungemindert fenn. Für Reichung ber Saframente foll Bfarrer und Glödner nichts forbern, freiwillige Gaben aber annehmen bürjen. Die Gebühr für bas gänten bei Leichen foll festgefest werben. - Bie nun bes Cöfters ampt (nach ber Bommer'ichen R.D. von 1563) ift in ber Rerden fingen, ben Catechifmum afflefen, bem Baftori mit aller chrerbiedinge am Altar helpen, unde fonften geborfam unde bienftwillig fun, luben, bie Rerde op unde tho ichluten, Morgens unde Avends Bebeflode fchlan, op bie funte (fons, ber Saufbrunnen, bas Tanfbeden) feben, bat rein onde im Winter warm Water barin fo, Darver befft be fon Drandgelbt, 3tem be ichaffet 2Byn onbe Brob - jum Ubendmahl; fo follen Euftobes jun gelert, bie bem Baftore tonen helpen mitfingen, pfalmen under Liben od latinijche Cantica, unde bat fie ben Catechijmum beme Bolt tonen butlid vorlejen, fonterlid onerft jollen bie ju Guftereien gefordert werden, bar höpen (beren hoffnung) be thom Bredigampt, aljo tonen wohl in Steden geschidte Coftere augenommen werben, tie bar tonen mit in ber Gchole helpen, effte in ber Rerden lectiones halten. In ter Brandenb. Bifitat. u. Conf. Drong. v. 1573 (Richter II. 371) werben Bfarrer und Rufter gleichermaßen von bürgerlichen Laften enthoben, und weil fie jederzeit ihres Amtes zum Rindtaufen oder ju Kranten in Tobenöthen gefordert werben, alfo mit Anterem fich nicht beschäftigen tonnen, "barumb follen die Nachbarn, weil die Bfarrer und Rüfter Birten ihrer Geelen fenn, ihr Bieb willig mithuten." Die Rüfterbanfer, fo por Allters gewejen, follen von ben Gemeinten erhalten werben, auf bag fie fonterliche gemiffe Wohnungen, ba fie im Fall ber Roth ju finden fenn, haben mogen. Die Rüfter follen neben Ratedjismus und beutichen Bfalmen auch bie gebrudte

131

Augelherreu

132

Rirchenordnung ben Rindern und Gefinde öffentlich vorlefen und abfragen. "Schließlich follen die Rüfter mit fonderm Fleiße darauff fehen, das die Bfarrer auch diefer Ordnung trewlich in allen Bunkten nachkommen, und wo sie folchs nicht theten, folchs uns, ben Batronen ober unferm Consistorio vermelden." (G. 373.) Dazu follen sie nach der Hoya'schen R.D. von 1581 "neben dem Pastor auch achtung haben auf ihre Caspelsleute, und ba sie jemand wüßten, welcher der heil. Sakramente und andrer Rirchengerechtigkeit von wegen feiner Unbußfertigkeit und Bosheit nicht könnte theilhaftig werden, folches bem Baftori vermelden." So find bie protestantischen Rüfter ursprünglich in jeder Beife bie Gehülfen bes geiftlichen Umtes. Als folche follen, - wie in ben Städten "die (lateinischen) Schulmeister und ihre Gesellen," fammt "den Jungferfculen" Göhne und Töchter in ber Religion und guten Künften unterrichten mußten, - die Dorftüfter vor Allem zum religiöfen Jugend-Unterricht helfen, mithin die Dorficulmeifter vorstellen. Laut den furfächsichen Bisitationsartifeln von 1580 mußte benn gefragt werden, "ob der Schreiber, Kirchner, Glödner und Cuftode in Dörfern vermöge der R.D. die Schule angestellet und alle Tage auffs wenigst vier stunden ichul halte (mit lefen, schreiben, singen), besonders aber den Catechismum bie Linder mit Fleis in den Schulen lere und mit ihnen Dr. Luthers geistliche gesang und pfalmen treibe, ob er auch den Catchismum in der Kirchen vor der Bredigt vorlese und nachmals (nämlich Nachmittags) mit jeinen Schülern öffentlich ten andern zur anreizung und lehr, mit guter Ordnung eraminire. Db er auch in der Rirchen beutsche, fürnemlich aber gewöhnliche und bem vold wolbefante geiftliche, fonderlich Dr. Luthers Lieber finge." (Richter II. S. 413.) Siemit hat fich am Ende bes 16. Jahrh. bei'm Abichlug ber reformotorischen Kirchenordnungen ber protestantische Rufter zum deutschen Borfänger und Schulmeister entwidelt. Daber bann ber Dorffculmeister in Nordbeutschland vielfach noch jetzt einfach ber Rüfter heißt. Während in ben Städten von Anfang an bis heute die Rüfterei ihren eigenen Mann verlangt und - freilich oft taum - ernährt, fo hat auf dem Lande der hentige Schulmeister noch immer den alten einträglichen Rüfter=, Kirchner= ober Megnerdienst zu verschen, und allermeist muß der vornehm gewordene Schulmeister von bem verachteten Rüfter leben, nicht umgefehrt. Der moterne Schulmeister und "Boltsbildner" also, welcher Emancipation von der Kirche und tem "ihn erniedrigenden" Küsterdienft begehrt, ift im Begriffe fich ben Zweig abzufägen, auf dem er fitt, und tann fein Leben nur friften, wenn er entweder vollends auch "ber Erbe des Bfarrers" wird, wozu man ihn ichon proklamirt hat, ober wieder willig und einfach fich dem altehrwürdigen Rirchenbienste ein= und unterordnet, wogu ihm auf's Beste Rath und Anweisung gegeben ift in ber Schrift: "bas Amt des Küsters in der evang. Kirche" von Bfarrer Franz Dreifing, Berlin 1854. Bgl. Evang. Rirchenzeitung 1854, S. 703. Seinrich Derg.

Rugelherren, Rame ber Brüber vom gemeinfamen Leben, f. biefen Art.

Ruhlmann, Quirinus, ein religiöser Bhantast, im vollsten Sinne des Wortes, wurde den 25. Febr. 1651 zu Breslau geboren und verrieth schon in seiner frühen Jugend eine ercentrische Richtung. Als 13jähriger Knabe schrieb er "himmlische Liebestüffe" und eine tödtliche Krankbeit, die über den 18jährigen Jüngling kam, ließ ihn im Fieber Bissonen schauen, in denen er mit Hölle und himmel rang. Er selbst glandte sich zum heiligen berusen und verlor den Heiligenschein, den er zu seiner Linken zu erblicken meinte, nicht mehr aus den Augen. Allen weltlichen "Hoheschul-Teuseleien gab er nun den Abschied, nachdem er zuvor in Iena die Rechtswissenschaft studiet und sich warf er sich mit aller Macht auf die Echristen Jalob Böhms und gab seinen "neubegeisterten Böhme" heraus. Lehden 1674. In Verbindung mit einem gewissen Johann Roth von Amsterdam, der sich für Johannes den Zäufer hielt, weil sein Bater Zacharias geheißen, vertiefte er sich in die Prophezeihungen eines Drabicius und Felgenhauer (s. U. Art.). Auch der in magischen Künsten bewanderte Isquiten-Bater Athanasius Kircher gehörte zu seinen Bertrauten. Nach einem längern Aussent zusachte in Henasius Kircher gehörte zu seinen Bertrauten. Nach einem längern Aussent zusacht in Henasius Kircher

in England, Frankreich und anderwäts umber, bis er 1678 nach Conftantinopel fam, wo ar ben türtijden Raifer für bas "Ruhlmannsthum" ju gewinnen beffte, allein nur mit Roth entrann er bier bem Darthrthum, um fich in Rufland bemjelben in bie Urme ju fturgen. Die orthobore Rirche verband fich bier mit bem Lutherthum, feinen Untergang berbeizuführen. Der lutherifche Brediger Meinede in Mostan foll wenigftens auch burd feinen Gifer bagu mitgewirft haben, bag ber Batriarch von Mostan ben armen Edwärmer ergreifen und nach furgem Broceft ben 4. Oft. 1689 lebendig verbrennen lief. Mit ihm ftarb auf bem Scheiterhaufen einer feiner Freunde, Courad Nordermann. Die Lebre Ruhlmanns, wenn man fie noch eine Lebre nennen fann, gebt in Folgendem zufammen: Ruhlmann ift ein Pring bes bochften Monarchen ber 2Belt und berufen Die 5. Monarchie ber Frommen, bas "Ruhlmannsthum" aufzurichten, bas er auch in feinem "Ruhlpfalter" befang. Alle weltlichen und geiftlichen gürften ber Erbe fint eingelaben, Diefem Rönige eines nenen Reiches ju bulbigen. - Die Beweife feiner gebre nahm Ruhlmann aus ber Etymologie, Die ju allen Beiten eine reiche Quelle ber Bantafterei gewefen ift. "Rohlmann" (jo fdyreibt er n. a. aus Baris an einen Freund Bende in Breslau) mußte Ruhlmann jehn, Falfchheit bie Wahrheit, Rohlmann verglimmt in ben Rohlen, Ruhlmann tuhlet alle Welt. 3ft nicht Genf unter bem Ruhl (Rebl) bas fleinfte und machst am bochften ?" u. f. m. Go folgert er auch aus feinem Bernamen Quirinus, ben er fowohl mit bem Gründer Roms als mit bem gandpfleger Enenius und bem Borte xiguog in Berbindung bringt, feine Beftimmung, ein Berr unt Ronig ber Welt ju fenn. - 2Bie in etymologifchen Spielereien, fo gefällt er fich in underlichen Wortzufammenfegungen, wie "Iftwarwird, Warwirdift, Iftwirdwar," und von feiner an Berrüchtheit grengenben Schwärmerei mag noch folgende Strophe aus feinem "Ruhlpfalter" zeugen :

Lieb tüsse Jejus jüße Triebe Der jüßten jüßten jüßten Liebe, Mit ewig füßtern Beluskuß, Im ewig füßtern Liebesfuß. Lieb quelle Jejus Liebe lieber, Je mehr sie quillet ewigst über, Je mehr sie ewigst bich liebtüßt, Liebtüssenb ewigst bich burchsüßt, Durchsüßend ewigst bich umberzet, Umherzend ewigst in dich starzend.

Fast möchte ihm hafe zu viel Ehre anthun, wenn er ihn (A.G. S. 538) einen "Dichter" nennt, "ber sich selbit zum Gedicht machte." Bgl. Baile, Dict. unter Ruhlmann; Harenberg, de Quir. Kuhlm. [Mus. Brem. T. I, p. 651 sq.]; Abelung, Gesch. ber menschlichen Narrheit Bd. V. S. 3 ff. u. m. Borles. über Gesch. bes evang. Protestantismus S. 316 ff. Hart Schult Schult

Rumanen (Camani, and Comani), ein afiatisches Steppenvolf, beffen Horben bereits im 11. Jahrhundert in Ungarn und ben angrenzenden Ländern verheerende Einfälle machten. Sie verbreiteten in Europa mit ihren fühnen und geschickten Bogenschützen, auf ihren kleinen Pferden rasch zum Angriff und Rückzug, großen Schrecken. Rachdem zuerst König Salomon (1070) sie mit schwerer Niederlage zurückgeworsen hatte, rischt Ladislans der Heilige (1089) im Biharer Komitate über sie einen entscheidenden Sieg und ließ den gesangenen Kumanen nur die Bahl zwischen Annahme des Christenthums oder Knechtschaft. Diejenigen, welche sich für Ersteres entschieden, erhielten im beatigen Jazigien Wohnpläte. Alls die Anslieferung ihrer gesangenen Brüder verweigert wurde, begannen die Kumanen auf's Neue den Krieg, welcher durch einen Zweitumpf zwischen Lagarn war auf längere Zeit vor den Einfällen dieser Horben ward. Der heite erlag und Ungarn war auf längere Zeit vor den Einfällen dieser Horben geschmangen. ber beitnischen Rumanen gemitmet, und es mart ein Bisthum für fie geftiftet. Run erichien eine fumanische Gesandtichaft an Bela's IV. Thron (1238) und erzählte, baß tie Numanen von ten Mongolen geschlagen worden jeven, und bat in ibres Röniges Rutben Namen um Bobufipe in Ungarn. Bela bewilligte bas Gejuch und ordnete eine Befanttichaft an Anthen und Beiftliche ab, Die bas Bolt befehren follten. Gie nahmen ras Anervieten an, und 40,000 tumaniide Familien zogen in Ungarn ein. Die Rumanen waren ein witres Bolt, lebten unter Belten, affen halb robes Fleifch, tranten Bjerbemild und Bierteblut. Die Berhältniffe eines geregelteren gantes waren ihnen fremb; fie begingen viele (Vewalttbätigfeiten an Perfonen und Eigenthum. Bela wollte fie burch Sanitmuth und (Mite gewinnen; ba tiejes nicht gelang, wurde beichloffen, fie ju gerftreuen und in den verichiedenen Romitaten anzufiedeln, ein Blan, der nur zum Iheil gelang und gegen die Reigung der Romanen war. Einen befonderen Freund gewannen fie an Laviolano IV., ver Mumane geschmäht. Diefer unguverläffige, leichtfinnige Regent, beffen Mutter Elifabeth felber eine icone Mumanin war, feste fein Bertrauen auf tie Gabel ber freitbaren Mumanen, beförderte einige von ihnen, robe Seiden over bloge Namendriften in ben erften Nemtern bes Reiches und trug nach ihrer Urt Rleibung und Baaridvnitt. Seine Hinneigung ju ben Rumanen erregte unter feinem eigenen Bolle große Gabrung. Mittlerweite arbeiteten eifrige Müffienare an Befebrung ter Rumanen und Pabit Nifelans III. fergte, bag noch mehr Minoriten fich ber ichmeren Arbeit auf fenem Dornenfelt untergegen. Bbilipp, Bifcoj von Fermo, wurde als pabitlicher Yegat nach Ungarn abgefantt, und Die Rumanen nahmen feine gange Aufmertfamfeit in Anfpruch. Nach vielen Bemühungen gelaug es ihm, gavislaus IV. in Sinnicht ter Rumanen ju ernften, burdogreifenten Beidstüffen 66. Sien 23. Sum 1279- ju vermögen, Beidbluffe, Die nachber von ber Reichoverfammlung ernenert wurden: Sämmtliche Rumanen feres Alters und Geideers fellten getauft werben und Die Satramente empfangen, ben Govenbildern und allen abgottlichen Gebrandien entfagen und ben cbriftlichen Unterricht auboren und befelgen, befwegen and ihre wandernten Autachelte mit fiebenten Webnungen vertaufden und in geertneten Gemeinden leben, ben Rirden und Richern bas Geraubte umuderftatten, alle Chriftenstiaven lebig jaffen, fein Chrifteneint fürber vergieken u. bgi. m. Bret fumanische Saurtange, Ume und Deten, gelebten vor bem Sonige und bem Begaten, fie woulten ibre gandelente bereben, baf fie fich allebent fugen und gaben Gerfein, nur bedingten fie fich bie Greibeit aus, and in Bufunft ibre Ropfe in icheren. ben Bart in fingen und bei ber gewohnten Rleibertracht in verbarren, mas man unfower vermigigen. Bu feften Wohnniapen murte ber aut affanfichen Borte jest une Strede gautes imigen ter Donan und Doug angemiefen; fenfeits ber Theif maren ibre bereite von Bela IV, vomilligten Bagervlage. Die meiten burd ben Mengeien Einfall bertenles von erbinim ganternim in jenen Beurten fprach man ibnen confale an, nur bie berfinden futer batten ausgenommen. Nonte Unieigue ichmur, im Gall es mit Gate nicht ginge, molle in Mannimaft auforeten und Die Biltflinge mit Gewaat auf bie Babn Brifticher Gefitting fubren. Des war Diefes bem Ronige, ber im Repe idente tumamimer Weiber tig, nicht febr ernit, und bie Gelae feiner Trenlofiafeit maten mietervolat Berminfinffe mit tem Babit und beffen gegaten. Babit Rifolgus IV fas fic am Ente veranicht, einen greutitig in Ungarn gegen bie Rumanen pretigen in laffen, aber fein ifebot bitte erfelgice. Vatielane felber murte in ber Racht com 9. auf ben 10. Bug 1280 von brei fumanifden Sauptunden aus unbefannten Urfachen in feinem Beit geerfagen und getebtet lleerigens fraueten fic tie Rumanen noch lange gegen bas innen aufgebrungene Confentoum, benn nech um bie Mine bes 14. Jahre, faber fin bie Babfte veramaft, Die unarmiden Winernten auführtern, ten ned angeattern fummen und Ertteren bie Ertranum is bretten. So lanae rie Rumanen fic als erernis Bell fuberen, batten fie aus beibmicht erft mit Anfgebung ber Nationauter und Berfomitigung mit bem Bed erer nenen Bebnfige murben fie allmablig fur prefugen (flanden und driftude Cefittung reif. Recht terrebnen tie Abkömmlinge ber Rumanen bas sogenannte Groß und Rlein-Rumanien. Bgl. Mailath, Gesch, ber Magyaren. I. Bb. Damberger, synchronist. Gesch, ber Kirche und ber Welt im Mittelalter. 11. Bb. Th. Preffel.

Sunigunde, bie Seilige, war eine Tochter Siegfriebs, bes erften Grafen von Luremburg, und hedwigs. Gie war vermählt mit bem Bergog heinrich von Baiern und wurde mit diefem ju Maing 1002 als Rönigin ber Deutschen und 1014 burch Benebitt VIII. in Rom als Raiferin gefront. Gie hatte vor ihrer Hochzeit bas Gelubbe immerwährender Jungfraufchaft abgelegt, und Diejes mit Bewilligung ihres gufünftigen Bemahls, ber fich feinerfeits auch entschloß, in volltommener Enthaltfamteit ju leben. Db Letterer biejem Borjat treu geblieben feb, nuß bezweifelt werben, ba er auf einem Reichstag ju Frankfurt fich nicht nur über bie Unfruchtbarteit feiner Gemablin, fondern auch über ihren verbotenen Umgang mit Geiftlichen beschwerte. Die Raiferin foll fich nun einem Gottesurtheil unterworfen haben, indem fie barfuß über glühende Bflug= ichaaren wegichritt und burch bas gludliche Bestehen Diefer Feuerprobe ben Raifer von iber Unichuld übergeugte. Bgl. Commergfleifch, de innocentia Cunigundis (Wittenb. 1700, 4.) und Gundling "Bon ber b. Runigunde und berjelben vermeinter Reufcheit" in feinen "Otia III." Gicher ift, bag ihre Ghe finderlos blieb. 211s ber Raifer im 3. 1024 ftarb, jog fie fich in bas von ihr gestiftete Rlofter Rauffungen bei Raffel in tem Bisthum Paberborn zurud und vertaufchte am Jahrestag ihres Bittwenftanbes, am 11. Juli 1025, bas taiferliche Gewand mit bem Schleier. Gie vergag nun gang ber Edt, betrachtete fich in ber Genoffenichaft als bie lette ber Echweftern und verband mit ten Lefen und Gebet bie Sandarbeit und andere Bugubungen. Auf Dieje Beije brachte ne bie fünfgebn letten Jahre ihres Lebens ju. Gie ftarb am 3. Marg 1040. 3br Leichnam wurde im Dom ju Bamberg neben tem ihres taiferlichen Gemahls beigejett, und mit ihm theilt fie auch die Ehre ber Seligiprechung. Innocen; nahm fie 1200 unter tie heiligen auf: ihr Gebächtniftag ift ber 3. Marg. Bgl. A. Butler, Leben ber Bater ze. III. G. 344-48. - Eine zweite im 3. 1690 heilig gesprochene und am 24. Juli gefeierte Runigunde ift bie Tochter Bela's IV. von Ungarn und Mariens von Griechenland. Dieje beirathete 1239 ben Rönig Boleslaw ben Reufchen von Bolen und foll mit bemfelben in einer volltommenen Engelsehe gelebt haben. nach bem Tob ibres Gemahls 1279 nahm fie ben Nonnenfchleier in bem gleichfalls von ihr gestifteten Allofter Canbecz. Gie ftarb 1292. Th. Preffel.

Kunft, criftliche bildende. — So gewiß alle und insbesondere die ganze bildende Kunft aus dem neuen Lebensprinzipe, das mit dem Chriftenthum in die Geicichte der Menschheit eintrat, hervorgewachsen ist und burch dasselle überall bedingt und getragen erscheint, so gewiß gibt es doch seit dem 16. Jahrhundert ganze reich angebante Gebiete der Kunst und eine zahllose Fülle von Kunstwerfen, welche mit der driftlichen Weltanschauung nach Inhalt und Form so wenig gemein zu haben scheinen, das Biele jede Beziehung zwischen ihnen und dem Christenthum zu leugnen geneigt seine dürften. Eine Tarlegung des eigenthömtlichen Wessens der christlichen Kunst hat daher bie doppelte Aufgade zu erfüllen: 1) den Gegensach zwischen der driftlichen Karafter jener zu veranschautichen, und 2) das verschieden Serhältniß, welches im Laufe der Geschichte tie vom christlichen Geiste ausgegangene Kunst zum Ehristenthum selbst eingenennnen, darzulegen und damit eine Uebersicht über die Hauptepochen der geschichtlichen Entwickelung der christlichen Kunst zu geben.

Es wird mit Necht allgemein anerkannt, daß die antike Kunst durch und durch plastisch seb; b. h. das eigenthümliche Wesen und der besondere Karakter der Skulptur macht sich in der ganzen griechischen Kunsttübung dergestalt geltend, daß die Gesete, formen und Ausbrucksweisen der übrigen Künste nur wie modificirte Formen und Gejeze der Skulptur erscheinen. Das plastische Kunstwert aber fordert — wegen seiner Ausbehnung durch alle Dimensionen des Raumes — eine genaue gleichmäßige Durchbildung aller Theile bes Rörpers, mithin eine forgfältige Beobachtung ber allgemeinen Bildungsgesetze ber Natur, ber typischen Formen, Maße und Proportionen, nach benen bie mannichfaltigen Gattungen und Urten ber Dinge und insbesondere ber menschliche Leib gestaltet erscheinen. Die Blaftit bebarf baber icharfer Bestimmtheit ber Umriffe, flarer Begrenzung jeder einzelnen Geftalt, und tann beghalb nur folche Gegenftände abbilden, von benen jeder für sich allein künstlerisch barstellbar, nach Form und Inbalt eine bestimmte Geltung beauspruchen barj. Das Körperliche ist für sie von solcher Bebeutung, daß bie plastische Schönheit nothwendig immer auch eine formelle, leibliche fehn muß: eine Gruppe tegelfchiebenber Banern, wie fie bie nieberländifchen Genremaler fo ergöhlich bargestellt haben, würde, in freien Statuen ober auch nur im Relief ausgeführt, einen unerträglichen Anblick gewähren. Darum ist die Plastik vorzugsweise auf die menschliche Gestalt angewiesen: die Landschaft mit ihrer Perspective, mit ihren Uebergängen von voller Deutlichkeit zu verschwimmender Unbestimmtheit ber Contouren, mit der Mannichfaltigkeit ihrer Gegenstände, die nicht für fich, fondern nur im Ganzen eine Bedeutung haben, ift ihr völlig verschloffen, und auch von ben Thieren vermag fie nur folche barzustellen, bie (wie Lome, Pfert u. a.) als Ginnbilter bestimmter menfchlicher Eigenschaften erscheinen, also jeres für fich einen bestimmten Geranten austrücken; ja felbft diefe barf fie nicht völlig naturgetreu abbilden, jondern muß fie ftylgemäß behandeln, b. h. ben ihr eigenthümlichen Gesetzen gemäß umbilden. Daffelbe gilt im Die Porträtstatue wenigstens muß nicht Grunde auch von der menschlichen Gestalt. nur ben Körper bes helten in völlig normaler Bildung, in idealer Gefetmäßigkeit zeigen, fondern felbst bie Buge bes Antlipes muffen unter Bewahrung ihrer porträtmäßigen Aehnlichkeit doch zugleich ein ideales Gepräge erbalten. Keinem Bildhauer ist es gestattet, ben geiftigen Ausbrud ber Individualität, ber einzelnen Gefühle und Gemuthsbewegungen, Affekte und Leitenschaften, bis zu einem Grade zu steigern, bag bie Buge bes Antlipes vergerrt, Die Glieder bes Leibes verrentt, Die Gefete ter formellen Schönheit verlett erschienen; und Leffing bezweifelte raher mit Recht, ob tie großen Deifter ber griechischen Runft, ein Phibias, Polyklet, Lufippus z., Die vielbewunderte Laokoongruppe Rurz, bas eigenthümliche Befen ber Blaftit, bas plaftifche gebilligt haben würden. Ibeal ift feinem ideellen Gehalte nach ber fünftlerische Ausbrud einer Lebensansicht, nach ber Geift und Rörper, 3dee und Erscheinung von gleichem Werthe und gleicher Beltung, die gleichberechtigten Faktoren Eines Ganzen find, welches Leib und Seele in fo inniger harmonie, in fo völliger Einheit und gegenseitiger Durchbringung zeigt, baß ber Leib bie Seele gang und vollständig austrückt, bie Gefete bes geiftigen und leiblichen Lebens in Eins zufammenfallen, und somit bas Leibliche ebensowenig burch ras Geistige als biefes durch jenes beeinträchtigt werten barf. Hinsichtlich ber Form ragegen erheischt ras plastische Ireal die größtmögliche Klarheit, Bestimmtheit und Schönheit nicht nur bes Ganzen, sondern auch jedes Ginzelnen, und zwar eine ibeale Schönheit, beren vollendeter Ausbrud bie menichliche Geftalt in ihrer höchften Ebenmäßigkeit, Unmuth und Bürde ift: Diefe ift gleichfam bas Borbild, bem alle plaftifche Formgebung fich anzunähern fucht, ber ideale Magftab für die Gestaltung aller übriaen Dinae.

Dieses plastische Iveal beherricht im Alterthum alle übrigen Rünste. Der griechische Tempel ist wesentlich bas haus des Gottes, das er, durch seine Statue repräsentirt und für die griechische Anschauung mit ihr identisch, in mystischer Gegenwart bewohnt. Ein plastisches Kunstwert ist mithin gleichsam die Seele des Baues, dieser nur die schützende Hülle, der Standort und die Umhegung von jenem, die Architettur mithin der Stulptur bienstbar. Schon um der fünstlerischen Harmonie willen muß daher das Bauwert ein plastisches Gepräge annehmen, und dieses Gepräge springt in der That so deutlich in die Augen, daß auch die Griechen sich seiner sehr wohl bewusst waren. Es ist bekannt, daß sie die borische Saule mit einem trästigen wohlgestalten Manne, die jonische mit einem schönen schlanken Weichen, — ein Bergleich, den man füglich auf den gangen brijchen und jonischen Baustyl ausdehnen kann und ber am prägnantesten ben plastischen Karalter ber griechischen Architektur bezeichnet. In ber antiken Malerei hatte — nach ben wenigen erhaltenen Monumenten zu urtheilen — die Zeichnung entschieden bas Uebergewicht über alle andern Elemente ber Malerei: Colorit und Carnation, Helldunkel und Luftperspective waren verhältnismaßig wenig ausgebildet; die Zeichnung aber und ber Styl ber Composition trugen wiederum so eutschieden ein plastisches Gepräge, daß tie griechischen Gemälde im Allgemeinen sich wenig von ben Gesehen und Bildungsnermen bes Reliefs entfernt zu haben und gleichsam nur in's Malerische übersehte Rehefs gewesen zu sehn schenen.

Das plaftijde 3bcal ift aber wiedernm nur ber fünftlerijde Ausbrud ber religiofen Beltanschanung ber Griechen. Die griechifche Gottesibee ift burch und burch anthropomerphijd, ber griechijde Gott einerfeits Repräfentant einer bestimmten Raturpeteng, beren Wejen in feiner menfchlichen Gestalt, in feiner eigenthumlichen Rörperbilbung, im Ausbrud und ben Bügen feines Untliges, in feinen Uttributen ac., fombelijch bargestellt erscheint, andererfeits Apotheoje bes biefer naturpotenz entsprechenden menichlichen Wefens, natürlicher Menich in plaftifch-idealer Auffaffung, b. h. natürlicher und boch zugleich ibealer Menich, weil ibealifirt nicht blog in Bezug auf bie geiftigen und fittlichen Forderungen, fondern mehr noch in Bezug auf alle natürlichen Kräfte, Inebe und Begierben, Affette und Leidenschaften bes menfchlichen Wefens. Mit anderen Betten, bas plaftifche 3beal ber Griechen ift ber fünftlerifche Ausbrud jener bochften Bitungeftufe ber naturreligion, auf welcher bas Göttliche als bie immanente, in ber Welt und DRenfcheit fich barftellente Barmonie von Beift und Ratur, Ethit und Phufit, Seele und Leib, 3bee und Erscheinung, aufgefaßt und bieje Correspondeng in ihre einzelnen Momente, in eine Mannichfaltigfeit von Göttergestalten, auseinandergelegt micheint.

Die driftliche Runft bagegen gebt von einer gegebenen Offenbarung aus, beren Inhalt in jeber Beziehung ben geraden Gegenfatz gegen bie griechifch-römische Gottesibee bibet. Gie mußte baber, confequent entwidelt, allgemach ju ben gerabe entgegengeseten Tigenichaften und Mertmalen gelangen. Die chriftliche Runft gibt von Anfang an ber Malerei ben Borgug vor ber Stulptur. nachdem fie ju einiger Gelbständigfeit gelangt ift, wendet fie alle Kraft auf die Ausbildung eines 3deals, bas im Gegenfat zum Briedbifchen als ein malerifches bezeichnet werben muß, weil bie Auffaffung bes Inhalts gang bem eigenthumlichen Geifte und Befen ber Malerei entfpricht, bie Formgebung eine burchaus pittoreste ift. Die Architeftur bes romanischen, bes gothischen, ja fogar nech bes fogenannten Renaiffance-Styls zeigt uns überall 2Berte, Die ein entichieden malerifches Gepräge tragen, und ichon ber bugantinifche (Ruppel=) Bauftol ber altdriftlichen Beit tann als ein Berfuch bezeichnet werben, Die plaftischen Formen ber griechifd - römifchen Urchiteftur in's Bittoreste umgubitben. Ebenjo ift bie chriftliche Einlptur, im Grunde von Anfang an, bestrebt, eine Darstellungsweife ju finden, in nelder Die technifchen und formellen Erforderniffe plaftifcher Runftubung mit bem Geifte und Raralter ber Malerei fich einigen ließen. nachdem Ghiberti bas Problem gelöst, arbeiteten im Allgemeinen bie großen Deifter bes 15. und 16. Jahrhunderts in feiner Richtung weiter und trachteten nur banach, Die Gefete plaftifcher Rörperbildung, unbeicabet ber malerischen Auffaffung und Composition, ftrenger innezuhalten. Die Malerei aber ift, wenn wir fo fagen burfen, bie geiftigfte unter ben bilbenben Runften. Ginerfeits ift fie mehr als bie Stulptur und Architeftur eine Runft bes ichonen Ocheins : bie Rörperlichteit, Die räumliche Ausdehnung, Die perspectivische Gruppirung ihrer Gebilde eriftirt nur icheinbar; nur für unfer geiftiges Auge find fie Abbildungen bes wirtliden Lebens, unfer leibliches Auge betrügen fie und wenn wir uns nicht betrügen laffen wollen, finit jebes Gemälde ju einem Stüd gefärbter Leinwand berab. Undererfeits ift bas Licht (ber Mether) und bamit Die Farbe bie geiftigfte Boteng ber natur, vielleicht bas Bermittelungspringip zwijchen Geift und Materie; jedenfalls ift es mehr als blog

bildliche Redensart, wenn wir vom Lichte der Bernunft, von der Klarheit des Urtheils, ber Durchsichtigkeit bes Gebankens, bem Farbenspiele ber Reflexion sprechen. Die Des lerei verträgt taher nicht nur, fondern verlangt fogar ein Uebergewicht des geiftigen Gehalts über die leibliche Erscheinung; sie verlangt den vollen Ausbruck des innern Seelenlebens, ber Empfindungen und Gefühle, ber Affette und Leidenschaften; auf bie prägnante Bezeichnung ter geistigen Persönlichteit, des Sinnes und Karakters, tommt es ihr mehr an als auf rie Bestimmtheit und Durchbildung der körperlichen Erscheinung; bie ideelle Bedeutung des Gegenstandes gilt ihr mehr als die äußere Schönheit. Ihre höchsten Triumphe feiert fie baher in bewegten Darstellungen des menschlichen Thuns und Leidens (welche die Stulptur gern vermeidet und nur bedingungsweise in beschränktem Maße zu liefern vermag), seyen cs die großen Begebenheiten der Beltgeschichte, ober bie fleinen Ereigniffe des Privatlebens. Denn im handeln und Wirten spiegelt bas geistige Leben und ber Rern besjelben, ber Wille und Rarafter, am bentlichsten sich ab. Die Handlung erhält ihren Sinn wie ihre Bestimmtheit nur durch ben Willen und Karafter ber handelnden Bersonen : sie wird um jo flarer und bedeutsamer erscheinen, je schärfer und prägnanter jener hervortritt. Darum idealisirt die Dalerei viel weniger als tie Skulptur: ihr nächstes Ziel ift nicht bas 3beale, fondern bas Rarafteristische, und nur soweit es ber eigenthumliche Karafter einer Berjönlichteit, ohne verwischt zu werden, gestattet, rarf sie riefelbe nach Inhalt und Form idealisiren. Die formelle leibliche Schönheit liegt daher zwar ebenfalls innerhalb ihres fünftlerischen Strebens und ihre Werte werben um so vollendeter sehn, je mehr in ihnen die formelle Schönheit mit der Liefe der Karakteristik sich paart; aber während jene in der Skulptur nothwendiges unbedingtes Erforderniß ist, erscheint sie in der Malerei bis auf einen gewissen Grad abhängig von dem Ausdrucke des Geistes und Rarakters, und muß daher weichen, wo fie letteren beeinträchtigen oder verdunkeln würde. Hurz, bas malerifde 3beal beruht, was feinen Inhalt betrifft, auf einer Lebensanschauung, nach welcher bem Beiste eine höhere Geltung und Bedeutung zufömmt als dem Leibe, jener als der Herr, biefer als ber Diener gefaßt, jenem ein felbständiges, über die Natur hinausragendes Dajeyn beigemessen wird. Und hinsichtlich ber Form ist es prinzipiell weder an bie Gestalt bes menschlichen Leibes noch an die formelle Schönheit der einzelnen Figuren gebunden; die malerische Schönheit besteht vielmehr in einer zarten gefälligen Berschmelzung vieler verschiedener Theile und felbständiger Gestalten zur innigsten harmonie eines von Einem Gedanken durchdrungenen Ganzen, ift also vielmehr eine Schönheit ber Gruppirung, ber Beziehungen und Berhältniffe, ber Reflege und Uebergänge, - ber musikalischen Schönheit vergleichbar, die auf der Berknüpfung der Melodieen und ber fie farakterisirenden Uebergänge ber harmonie beruht.

In Uebereinstimmung mit diefer Fassung des Ideals zeigt die christliche Kunst eine entschiedene Neigung zum humoristischen und Phantastischen, - zwei Elemente, welche ber antiten fast gänglich fehlen. Ochon in ben angelfachfifchen Miniaturen einer Evangelienhandschrift des 7. Jahrhunderts (im britischen Museum — unter dem Ramen bes Cuthbert = Buches befannt) finden wir die fogenannte Urabeste in verhältnigmäßig hoher Ausbildung. Die Arabeste aber ist eine durch und durch phantastische Berzierung. Sie unterscheidet fich von dem, was man wohl auch in der antiken Runft fo genannt hat, fehr bestimmt dadurch, daß sie nicht, wie letztere, an gegebene Formen der Ratur ober ber Architektur fich anschließt, sondern ihre Gebilde burchaus frei ichafft und völlig willfürlich vertnüpft. Auch ift es fehr bezeichnend, daß jene arabestenartige Ornamentit ber Alten erft in ben letzten Zeiten ber antiken Kunft und nur in ber Malerei bervortritt, während in der chriftlichen Kunstübung das phantastische Element bereits bie ersten Anfänge durchzieht und in allen Kunstzweigen sich geltend macht (namentlich in der Architeltur, an den Capitälen, den Röpfen der Dachrinnen 2c.). Mit ihm verbindet sich burch innere Wahlverwandtschaft das Humoristische, das seinen prägnantesten Ausbruck in ben bekannten ichon feit bem 14. Jahrhundert vielfach vortommenden Tobientängen gefunden bat, und bas fo tief im Geifte und Rarafter ber driftlichen Runft liegt, bag es felbft in ben Rirchen burch einzelne Darftellungen vertreten ericheint (3. B. in ber betannten Thierprozeffion bes Strafburger Münfters, in bem Relief bes halberfabter Dome, bas ben Teufel barftellt, wie er bie Rirchenfchläfer auf einem Bodsfell fic vermertt, u. a.). Beibe Glemente indeß brüden boch nur in einer andern Form und von einer andern Geite tiefelbe Gigenthümlichteit aus, bie ichon in bem pittoresten Rarafter ber driftlichen Runft fich abspiegelt. Denn im Phantaftifchen, fofern es nichts anderes ift als bas finnbilbliche und oft finnreiche, aber burchaus willfürliche Gpiel ber Phantafie mit ben Formen ber Natur und ber Runft, offenbart fich nur jene Nichtachtung ber natürlichen Bildungsgejete und Berfnupfungemeifen, jene Erhebung über bie Ratur in Die Ophäre rein ideeller Thätigfeit, jene Freiheit und Celbständigfeit bes Beiftes, welche aus bem Bewußtjeun, bag er bie ichopferifch = bilbente Dlacht, bas Da= türliche, Leibliche ber bienente Stoff feb, nothwendig bervorgebt. Das Phantaftifche im eigentlichen Ginne ift baber immer nur pittorest, niemals plaftijch. Der humor aber ift feinem allgemeinen Wefen nach nur ber phantaftijde With, b. h. bas Romijche, jofern es weniger bas Produtt eines icharfen Berftandes und einer gewandten Reflegion, als vielmehr Erzeugnif ber frei fpielenden Phantafie ift. 3m engern Ginne ift er bas feine, finnige Lacheln über bie allgemeine Bertehrtheit und Unangemeffenheit bes gangen mighen Dafenns, jene wechfelvolle, bald übermüthig beitere, bald tief ernfte Stimmung, wiche entftebt, wenn tie Bhantafie nicht nur bas niebrige, Gemeine, Säfliche, fonderu mb bas anicheinent Große, Eble, Schöne an ber abfoluten Bolltommenheit bes 3beals, m ber Erhabenheit und Unendlichkeit bes Geiftes mißt und mit ber baraus fich ergewnten Rleinheit und nichtigteit aller irbijden Buftante und Berhältniffe" ihr freice Epiel treibt. Diefer Sumor, ben man bas erhaben = Romifde nennen tann, ift bem Atterthum burchaus freut. Er aber bildet gerade ein wefentliches Moment jenes Gegenjaues bes Romantifchen gegen bas Rlaffifche, unter ben man bie Unterichiebe ber driftlichen und ber antilen Runft gufammengefaßt bat. 2Bill man mit biefem viel gemigbrauchten Borte einen bestimmten Ginn verbinden, fo wird man unter Romantifch im Bejentlichen nur eine Berschmelzung ber von uns hervorgehobenen taratteriftischen Rennzeichen ber driftlichen Runft, bes Sumoriftifchen, Phantaftifchen und Bittoresten perfieben tonnen. In Diejem Ginne als Gefammtausbrud für bieje brei haupteigenthämlichteiten ift bas nomantijche ber Grundzug nicht nur ber mittelalterlichen, fonbern and ber neueren driftlichen Runft und wird es bleiben trot bes Miftredits, in welchen unfere modernen Romantifer burch bas willfürliche Aufwärmen vergangener Runftformen tas arme Wort gebracht haben.

Ertennt man nun aber - wie allgemein geschiebt - bas Bittoreste, Bhantaftijche, humeriftifche als faratteriftifche Grundzüge unferer älteren wie neueren Runft an, fo ertennt man ebendamit ben specifisch driftlichen Ursprung und Rarafter berjelben an. Denn eben jene Uebergeugung von ber Erhabenheit bes Geiftes über bie natur, von feiner innern Unendlichfeit, Freiheit und Gelbftanbigfeit, und bamit von ber Unangemeffenheit feines gegenwärtigen Dafenns ju feinem wahren Befen und feiner gottlichen Bestimmung (3bealität), ift erft burch bas Chriftenthum in Die Welt gefommen und aus bunften Uhnungen ju einer bestimmten, burchgebildeten Lebensanficht entwidelt werten. Auf Dieje Ueberzeugung weist jener Sintergrund bes Unendlichen gurud, ben tie driftliche Runft in Folge ihres malerischen 3beals jo gern ihren Darftellungen gibt; auf fie jene perspectivische Bertiefung bes Gesichtstreifes und bie weite, auf einen Buntt außerhalb beffelben hinauslaufende Fernficht, jenes Berichmelgen ber Grengen und jenes Bertnupfen bes Einzelnen gum Gangen einer höheren, barüber hinausliegenden Einheit, werin Die Ochonheit ber romantischen Darstellung besteht; auf fie jenes Opiel ber Bhantafie mit ben endlichen Formen, jene ftets neuen, unerschörflichen, in's Unendliche iertjetbaren Berfchlingungen berfelben, burch bie ihnen gewiffermagen ber Rarafter bes Endlichen abgestreift wird; auf fie jene Gehnfucht nach einem höheren, vollendeten, in fich harmonischen Dasenn, nach ber Erlösung von bem Zwiespalte aus bem Widerspruche bes gegenwärtigen Zustands, welche die christliche Kunst in den mannichsaltigsten Gestalten durchzieht; kurz, auf sie gründet sich jenes Streben nach Vergeistigung des Leiblichen, Sinnlichen, welches das unterscheidende Prinzip der christlichen Runst bildet im Gegensatz zur antiken, die ihrerseits umgekehrt auf Verleiblichung und Versinnlichung bes Geistigen ausgeht.

Anfänglich freilich, in ber ersten Periobe ber chriftlichen Kunftgeschichte, zeigt fich biefer driftliche Beift nur in bem noch febr unfunftlerifchen Streben, fich ber antiten, griechisch=römischen Kunstformen zum Ausbrud christlicher 3been zu bemächtigen. Diefe erste Periode, welche mit dem Uebertritt Constantins zum Christenthum beginnt (nur wenige Monumente ber römischen Ratatomben burften bem 3. Jahrhundert angehören) und bis zu Ende des 10. Jahrhunderts reicht, von den Kunfthistorikern als die Beriobe bes altchriftlichen Styls bezeichnet, ift äußerlich bie längste, innerlich aber bie furzeste, weil die Beriode der Rindheit, bes Lernens und Bersuchens, der ersten Uebung ber noch unentwidelten Kräfte. Nicht bloß in der Runft, fondern auch auf allen übrigen Bebieten erscheint bas Christenthum während biefer Zeit noch im Rampfe begriffen mit dem antiken Geiste und der antiken Bildung : es ringt danach, theils an der antiken Runft und Wiffenschaft fich felbst heranzubilden, theils fie zu überwinden und in feinen Dienst zu nehmen. Erst in biesem Ringen und Kämpfen gelangt ber chriftliche Geift zum bestimmten Bewußtjehn über fich felbst (wie die nur allmählige Ausbildung und Feststellung bes christlichen Dogma's beweist); erst mit ber Ansbreitung über bie occidentalische Welt gewinnt er an der ungeschwächten Bolkstraft der germanischen und romanischen Rationen einen festen Halt. Er war baber noch nicht fähig, frei aus fich felbst eine specifisch=christliche Kunstbildung zu erzeugen; er mußte vielmehr zunächst bei ber antiken Runft trop ihres tiefen Berfalls gleichsam in die Schule geben, und bestrebte sich nur, die vorgefundenen Ruustformen seinen Bedürfnissen anzupassen. Anfänglic nahm baber die chriftliche Runft diefe Formen ohne Weiteres auf und fuchte fie nur in ihren Ruten zu verwenden; fo in dem alteristlichen Basilitenbau, ber nur eine nachbildung der antik römischen Basilica (eines bedachten Forums) ist und nur wenige, ans dem Bedürfniß des christlichen Gottesbienstes hervorgegangene Abänderungen der letzteren zeigt (vgl. d. Art. Bautunft). Erst feit ber Mitte des fünften Jahrhunderts jucht bie chriftliche Runft die überlieferten antiken Formen und Ausbrucksweisen fo weit umzubilden, daß sie einigermaßen zur Bersinnlichung christlicher Ideen, zum Ausdrucke chriftlicher heiligkeit, ber chriftlichen Erhabenheit tes Göttlichen über ber Welt, ber chriftlichen Burde und Feierlichkeit bes Gottestienstes, fähig wurden. In diefer Zeit bildete sich der sogenannte byzantinische oder Ruppel=(Central=)Baustyl aus, der zwar noch immer eine ziemlich unorganische Berknüpfung griechisch=römischer Bautheile zu einem neuen Ganzen zeigt, aber boch in der über bas Ganze fich erhebenden Ruppel, die zugleich bas Centrum und ten Einheitspuntt aller Theile bildet, Die Erhebung des criftlichen Geistes über bas Irdische, sein Trachten nach dem Himmelreiche, wie die centrale Stellung der christlichen Kirche und die Einheit des christlichen Gottesbegriffs einigermaßen zum Ausdruck bringt. In diefe Eroche, die bis gegen Ende des 7. Jahrhunderts reicht, fällt auch tie Blüthezeit ber altchriftlichen Malerei und Stulptur (vgl. die Art. Malerei und Stulptur). Allein dies Bemühen, die antiken Kunstformen dem neuen driftlichen Geifte anzupaffen, tonnte nur febr unvolltommen gelingen; benn biefe Formen waren nun einmal von einem ganz andern Geiste erzeugt und durchdrungen. Je entschiedener man raher barauf ausging, ben 3realismus ber chriftlichen Weltanschauung und die Transscendenz des chriftlichen Gottesbegriffs ihnen gleichsam aufzuzwingen, befts stärker mußte man bie Bildungsgesete, bie ihnen zu Grunde lagen und benen man noch teine neuen ju fubstituiren vermochte, verleten, besto stärter mußte man fie felbft verunstalten. Je weiter bies um sich griff, besto mehr gewöhnte man sich baran, bie Form überhaupt zu vernachläffigen. Eben bamit aber wurde man zugleich immer unfähiger, ben ideellen Gehalt fünstlerisch wiederzugeben. Und so endet diese erste Beriode in einem außerlichen Berfall ber Kunst, zu dem die firchlichen und politischen Zustände Italiens im 9. und 10. Jahrhundert, die Auflösung der fräntischen Monarchie 20. bedeutsam mitwirkten, und ber im Occident in einer überhandnehmenden Rohheit und Barbarei, im Orient in einer mumienartigen Erstarrung und Bertrochnung des Lebens, in einem gestillosen Copiren der überlieferten Formen der älteren besseren Zeiten, und in dem berabsinten aller Kunstübung zu einer handwerfsmäßigen Technit, sich tund gibt.

Allein ber Berfall war nur ein äußerlicher, anscheinender: er war im Grunde nur ter Ausdruch ber Auflöfung bes Alten, ber inneren Gabrung aller Elemente, bie jeber großen neufchöpfung vorherzugeben pflegt. Babrent bes eben befdriebenen Berlaufs ber erften Periode waren Die germanifchen und romanifchen nationen an bem Chriftenthum und an ber antiten Bildung jo weit berangereift, um aus bem Geifte bes Chriftenthums eine neue Welt- und Lebensanficht berauszubilden und in neuen Formen nach allen Seiten bin zu verwirflichen. Der Punft, auf welchem jene frifchen Rräfte gu biefer Selbftantigfeit erstartt maren, ift biftorifd ber Beginn bes Mittelalters, - ber weiten Beriode ber chriftlichen Aunftgeschichte. Das Mittelalter tritt ber erften altdriftlichen Bildungsepoche - fünftlerifch wenigstens - in febr marfirtem Gegenjat gegenüber. Babrend jene ben letten Grund ihrer Eigenthümlichteit in bem anfänglichen Rampfe und ber allmähligen Berichmelzung bes Chriftenthums mit ber romifchgriechifchen nationalität und Bildung bat, beruht bas farafteriftifche Gepräge bes Mittelalters auf ber innigen Ginigung bes Chriftenthums mit ber nationalität ber germanifchen und romanifchen Bölfer, - einer Einigung, in welcher ebenfofehr bas Ebriftenthum ben Beift und Rarafter Diefer Bölter umbildete, als feinerfeits von ihnen in eigenthümlicher Beije aufgefaßt, geformt und bargestellt wurde. Bu bem Gangen, bas baraus bervorging, lieferte Die germanifche nationalität jenes muftifche, phantaftifche, fpiritualiftifch = ibealiftifche Element, welches einen Grundzug bes Mittelalters bildet; bie romanischen Rationen bagegen, beren Repräsentant bas frangösische Bolt ift, brachten jene rafche, praftifche, jebe neue 3bee unmittelbar gur Ausführung bringende Thattraft und jenen feinen Ginn für Bierlichfeit und Glegang bergu, wodurch nech heutzutage Frantreich fich auszeichnet. Uns ber Mijdhung tiefer Elemente gingen nicht nur Die eigenthümlichen Gitten und Inftitutionen, Die Neugestaltung bes Mönchsmejens, bas Ritter= und Bürgerthum, ber Feubalftaat zc., nicht nur bie eigenthümliche Aunft und Bildung bes Mittelalters, fondern auch bas ipecififd-tatholifche Rirchenthum berver, wie es Gregor VIL erst aufrichtete. Daber einerfeits jene jugendliche Begeifterung, jener transscendente 3dealismus, ber boch zugleich prattifch auf die Bermirflichung feines 3beals, auf bie unmittelbare äußerliche Serftellung bes Reiches Gottes auf Erben, ausging; baber andererfeits jener naturmuchfige Realismus, getragen burch Die jugendliche Sinnlichfeit, ben Freiheitsbrang und bie Lebensenergie ber frifchen germanifchen und romanifchen Bolfefraft; bort Gemuthstiefe, garte Ginnigfeit und 3beenreichthum, bier ein berber Sumor und phantastifche Ueberschwänglichkeit; bort fubner Aufichwung ju ben bochften Soben bes 3beals, bier Neigung ju gemeiner Ginnenluft, Robbeit und Gewaltthat. Dieje entgegengejetten Strömungen burchziehen auch bie Runft und rufen jene feltfamen Contrafte hervor, benen mir fo häufig in ihr begegnen. Bie Die Rirche Gregors VII., gang entsprechend bem Geifte bes Mittelalters, in bem Streben aufging, ben wefentlichen Inhalt bes Chriftenthums in ihr felbft, in Cultus und Berfaffung, in anfcaulider Gegenständlichteit barguftellen und fo bas Reich Gottes, fein Recht und feine Gewalt, in fich zu repräfentiren, - womit fie felbft eine fünftknifche Tentenz verfolgte, - fo mar es gang im Geifte bes Mittelalters, bag alle antern Lebensgebiete und insbesondere bie Runft vollftändig ber Berrichaft ber Rirche unter= than wurden: es gab im Mittelalter feine andere als firchliche Runft. Daber bas entichiebene Uebergewicht ber Urchiteftur über bie beiben andern Rünfte. Während jene in ber Ansbildung bes romanijchen und gothijchen Bauftyls rafch ben Gipfel ber Bollen-

dung erstieg, ftrebten ihr die Stulptur und Malerei zwar nach, blieben aber noch hinter bem Ziele zurück, theils weil bas Studium der Natur und ihrer Bildungsgesetze bem Beifte bes Mittelalters burchaus fern lag, theils weil fie burch ben Einfluß ber Architettur in ihrer freien Entwickelung gehemmt wurden und im Dienste berfelben unwillfürlich ein architektonisches Gepräge annahmen. Es mangelte den Malern und Bildhauern des Mittelalters noch an Sinn für die innere Fülle, Kraft und Bedeutung ber leiblichen Erscheinung; der herrschende Idealismus und Spiritualismus hinderte die Entwicklung besjelben, und brängte zu umfassenden symbolischen und allegorischen Darftellungen der großen allgemeinen Ideen des Christenthums, zu beren Beranschaulichung alles Einzelne wie bie leibliche Erscheinung überhaupt nur als an fich gleichgültiges, unfelbständiges Mittel verwendet ward. Ja man tann (mit Schnaaje) fagen, bie mittelalterliche Runft wollte feine ideale Schönheit bes Leibes, weil ihr bas Natürliche immer nur natürlich und als Git und Quell ber Günde dem wahren Ideale ungugänglich war. Bo sie leibliche Schönheit zeigt, ift es baber immer nur eine Schönheit, wie fie in der Natur und Wirklichkeit fich vorfindet; und ihr Streben geht nur darauf, biefe geiftig zu verklären und zum Ausbrud ber chriftlichen Schönheit ber Seele ju erheben.

Die erste Sälfte des Mittelalters wird kunfthistorisch bezeichnet als die Epoche bes romanischen Styls. Er herricht bis zum 13. Jahrhundert nicht nur in ber Bantunst, sondern auch in der Stulptur und Malerei, b. h. es ist Ein Karakter und Ein Gepräge, bas nicht nur ben Bauwerten biefer Zeit, sondern auch ben Gebilden ber Malerei und Stulptur aufgebrückt erscheint, und ber name "romanischer Styl" bezeichnet eben nur ben Inbegriff ber für bie Runft biefes Zeitraums taratteristischen Rennzeichen, ben Complex ber allgemein herrichenden, überall wiedertehrenden Gestaltungemotive, Formen und Ausbrudsweijen, welche ter Runft in ber ersten Balfte tes Mittelalters gemeinsam sind. Borin Diefe tarafteriftischen Kennzeichen bestehen, läßt sich nur fitt jede einzelne Runft besonders barlegen (vgl. die betreffenden Artikel). 3m Allgemeinen bildet ber romanische Styl einerseits ben Uebergang vom altchriftlichen zum gothischen Styl, indem er unmittelbar an jenen sich anschließt und aus den altchristlichen, ursprünglich antik-römischen Kunstformen sich herausbildet. Undererseits behauptet er zugleich eine felbständige Bedeutung, indem er die antiken Runftformen, welche die altchriftliche Bett in ihrem Bemühen, fie bem chriftlichen Geifte anzupaffen, nur verunstaltete und verbarb, foweit fünftlerisch unwildete, regenerirte und unter einander in harmonische Verhältniffe brachte, daß sie gleichsam ein neues Leben gewannen und badurch geschickt wurden, an einem neuen lebendigen Organismus jufammengefaßt und ben chriftlichen 3been gum wahrhaft tünftlerischen Ausdruck dienstbar zu werden. Bon dieser Berschmelzung urfprünglich antik-römischer Elemente mit dem chriftlich mittelalterlichen Geifte zu einem neuen lebendigen Ganzen, — ein Prozeft, der eine nahe Aehnlichkeit hat mit der Entftehung ber romanischen Sprachen und Nationalitäten aus ber Verschmelzung bes alten Römerthums mit ben neu auftretenten germanischen, celtischen (gallischen), iberischen Bölkerschaften, --- hat der Styl seinen Namen erhalten. Eben badurch unterscheidet er fich auch von bem gothischen Style, ber feit bem Ente bes 12. Jahrhunderts fic ju entwickeln begann und von ba ab in allen brei bilbenden Rünften bis in's 15. 3abrhundert herrschend blieb. In ihm erst zeigt sich jener eigenthümliche Geist des Mittelalters auf der Höhe tünftlerischer Bildung in völlig freier, schöpferischer Thätigkeit. Jebe Reminiscens an bic antite Runstbildung verschwindet. Die neuen felbstgeschaffenen Formen und Ausdrucksweisen tragen gan; bas Gepräge jener phantastisch = ibealistischen Richtung des germanischen Geistes, jenes jugendlich=stürmischen Aufschwungs zum Idealen, bas in religiöser Gestalt als ras Himmelreich mit seinen Geheimnissen dem sehnenden Blide vorschwebte, jenes mystischen Zuges, die äußere anscheinend klare Erscheinung nur als Sulle eines verborgenen Räthfels ju faffen, aber auch jener freien, mit ben Räthfeln fpielenden Phantafie, welche auf ber Spitze des fehnflichtigen Berlangens in

bie herrlichteit bes Himmels gleichjam hineinschant und sie in Darstellungen voll verlärter Heiterkeit abzubilden sucht, so daß vor dieser himmlischen Luft das Dunkel ber Mystis und weltverachtenden Ascese auch verschaft und nicht selten sogar der Uebernuth bes Humors, ber Ironie und Satire sich geltend macht. Sie tragen aber auch das Gepräge jenes feinen, den romanischen Nationen eigenthömlichen Sinnes für Annauth und Bierlichkeit ver Form, für Neichthum und Pracht des Schmuckwerks, der jest zum Gemeingut des Zeitalters ward. So erscheint der gothische Styl als der vollendete künstterische Ausbruck jener Grundtendenz des Mittelalters, den idealen Gehalt des Christenthams, die Idee des Reiches Gottes, zwar nicht mehr in unmittelbarer Umgestaltung des irdischen Dasense, aber voch als dessen ziel und ideale Bestimmung abbildlich zur Ausdauung zu bringen. Die Architeftur versinnlicht diesen Gedanken mehr in allgemeiner Weise: ver gothische Dom ist das Symbol der ganzen von ihm durchvungenen, um Hindauung auftrebenden Christenheit; — die Stulptur und Malerei stellen ihn mehr in individueller Form dar an den von ihm begeisterten einzelnen Individuen, tem göttlichen Meister, den Aposteln, Lehrern und Heiligen der Kirche.

Dit bem Beginn bes 15. Jahrhunderts geht bas eigentliche Mittelalter an Enbe. Es treten in ber Runft Tenbengen auf und bemächtigen fich alsbald bes gangen Beitalters, welche vom Beift bes Mittelalters entichieben abmeichen. Unbererfeits jeboch bleibt bie allgemeine Beltanichanung, bas fünftlerifche 3beal baffelbe: nur bie Form und bie technifche Urt und Beife, in ber man es jur Darftellung ju bringen fucht, wird ant wefentlich andere. Co bildete fich eine eigenthumliche Uebergangsperiode berans, nelche einerfeits bie mittelalterliche Runft, in ber Malerei und Stulptur wenigstens, erft vollendet und zum Abichluß bringt, andererfeits bie neuere Runft einleitet und ben Unfang berjelben bezeichnet. Dieje britte Beriobe ber driftlichen Runftgeichichte umfaßt ben Beitraum vom Anfang bes 15. bis gegen bie Mitte bes 16. Jahrhunderts. Gie ift äuferlich bie turgeste, innerlich bagegen bie längfte und reichste, weil (in ber Stulptur und Malerei wenigstens) bie bodifte, noch nicht wieber erreichte Bilbungeftufe, Die ichonfte Blüthezeit ber driftlichen Runft. Gie fündigt fich an burch bas von ben Ends ausgebende, aber bald allgemein verbreitete Streben, nicht nur bas Einzelne mehr hervorzuheben und beftimmter auszuprägen, fonbern auch ben bargestellten Gegenständen mehr naturähnlichteit ju geben und bie Illufion, als feb bas Runftwert ein lebendiges Stud ber wirtlichen Welt, ju erhöhen. - Ueberall regt fich ber Trieb, bie allgemeinen Formen und Bilbungsgefete ber natur ju erforichen und bie Bedingungen, unter benen alle Ericheinung fteht, fich anzueignen. Während im Mittelalter bie fünftlerifche Thätigfeit nur aus bem Gangen und auf bas Gange bin arbeitete, richtet fie jest ihr Augenmert vorzugemeise auf bie Ausprägung bes Individuellen, Raratteriftischen. Bahrend fie früher Die Naturericheinung als bloges Mittel und Zeichen für ben Ausbrud ber 3bee verwendete, bildet fie jett bie leibliche Gestalt wie bie gange formelle Geite ber Runft um ihrer felbft willen aus, und verfolgt baber einerfeits eine naturaliftifche Richtung, andererfeits geht fie an bas Studium ber Antike und incht ber idealen Schönheit ber torperlichen Ericheinung fich ju bemächtigen. nur beruhen bieje Beftrebungen noch auf einem burchaus ibealistischen Motive und verfolgen einen idealistischen 3med. Der Raturalismus bes 15. Jahrhunderts ging teineswegs (wie ber fpätere, neuere) von ber Anficht aus, als fey bie Runft nur eine verschönernte Dachahmung ber natur; fein Biel war vielmehr, theils die Runft in technischer Beziehung (in Beichnung, Colorit, Perwettive sc.) ju einem Grade von Bolltommenheit ju bringen, bag nichts mehr bie 3unfion und bamit ben Genuf bes Runftwerts fibre; theils fie nach ber formellen Geite ioweit auszubilden, baß fie im Stande feb, bas driftliche 3beal nicht mehr blog jumbolifd im Großen und Gangen, fondern an ber eingelnen Erscheinung gum volltommenen Ausbruck ju bringen. Darum treten bie einzelnen Rünfte, bie während bes Mittelalters unter ber Berrichaft ber Architeftur in wesentlich gleichem Geifte und Style zufammen arbeiteten, jetst entichieden auseinander und juchen jebe für fich auf ihrem Wege bas

Biel zu erreichen. Dies Biel ift allerdings nicht mehr ein religiöses, tirchliches, wie im Mittelalter, fondern ein rein fünftlerisches. 3hm glaubte bie Architettur baburch näber ju tommen, baß fic zu den Prinzipien und Formen ber antiten (römischen) Bautunft zurückgriff, womit sie ten sogenannten Renaissancestyl in's Leben rief. Das war zwar ein Irrthum, ein Abweg ober mindeftens ein Umweg (ber mertwürdiger Beije gerabe von Italien, bem Centrum ber tatholischen Kirche, zuerft eingeschlagen marb); aber es war noch teineswegs ein Abfall vom chriftlichen Ideale, fontern beruhte auf ber Anficht. bağ man bem christlichen Geiste künstlerisch besser genügen könne durch eine augemeniene Dobifikation ber antiken Architektur als durch Anwendung bes gothischen Styls, welcher in der rohen, migverstandenen Art und Beise, wie er in den gothischen Bauten Italiens meist sich darstellte, einem feinen fünftlerischen Gefühle wie eine Art von Barbarei erscheinen mußte. Dennoch verlor die Architektur in Folge dieses verhängnißvollen Irrthums ihren bisherigen Primat. Statt ihrer tritt Die Malerei an Die Spitze aller Runftübung und nimmt bas Intereffe und ben Geift ber Beit gleichjam in Beichlag: fie überflügelt injofern auch bie Stulptur, als beren Bemühen, bie Gefete ber Blaftit mit bem transscententen Ibealismus bes Christenthums zu vermitteln, nur in menigen großen Meistern zur That ward.

Mit bem Beginn des 16. Jahrhunderts erreicht die Runft das Ziel ihrer oben bezeichneten Beftrebungen: sie hat sich von dem Ubhängigteitsverhältniß, in welchem fie zur Religion und Rirche wie bas Rind zur Mutter gestanden, von den tirchlich=religiöjen Bildungenormen, an bie fie im Mittelalter noch gebunden war, emancipirt, und ftatt ber mittelalterlich religiojen Auffassung und Behandlung hat fie fich einen hoben, eblen, rein tünftlerischen Styl gebildet, ber als Gefetz aller fünftlerischen Thätigteit nur bie Forderungen ber Runft und Schönheit anerkennt. Raphael ist der Haupte repräfentant befjelben, überhaupt ber Mittel= und Gipfelpuntt bes Runftlebens biefer Beriote, ber bem Gangen fein Gepräge aufbrudt. Bill man baber ben Geift berfelben mit Einem Worte bezeichnen, jo tann man jagen: es ift noch im Allgemeinen ber Geift und bie Weltanschauung bes Mittelalters, aber bargestellt in freier, tunftlerifcher, naturgemäßer, den Geseten der Erscheinung getreuer Form, - Befreiung ber Kunft von ber Botmäßigkeit der Religion und Rirche, aber freiwillige Hingebung ihrer Thätigkeit en bas christliche Ideal, Erhebung desselben in die Sphäre rein fünstlerischer Schönheit. Durch dies idealistische Ziel unterscheidet sich diese Periode eben so bestimmt von ber folgenden als burch jene naturalistischen Bestrebungen vom Mittelalter.

Allein andererseits ist bas 16. Jahrhundert zugleich ber Ausgangspunkt einer gam neuen Kunstbildung von gerade entgegengesetter Richtung, die ihrerfeits den Anfang ber folgenden vierten Periode der Kunftgeschichte bildet. Schon im 15. Jahrhundert finden wir in Italien hier und ba beutliche Zeichen jener Verweltlichung bes Geiftes, jenes modernen Heidenthums, ju dem die tatholische Kirche mehr und mehr berabsant. bis ihm bie Reformation einen Damm entgegenfeste. In ben fpateren Berten Titian's Correggio's, M. Augelo's treten diefe Elemente bestimmter hervor, und in der zweiten Bälfte bes 16. Jahrhundert machen fie fich bergestalt geltent, bag fie zu einer gang veränderten Faffung bes fünstlerischen Ideals führen. Das Ideal des Mittelalteri, feinem Inhalte nach tie 3dee des Reiches Gottes, erblidte in der Erfüllung und Bollendung bes irbijchen Dafenns durch göttliche, von oben ber beständig eingreifende, erhebende und befreiende Gnadenwirfungen bas lette Biel bes menfclichen & bens; in formeller Beziehung suchte es tiefe 3bee burch äußerliche Bertthätigteit in finnlich wahrnehmbarer Gestalt zur Anschauung zu bringen. Auf diesem letzteren Punkte beruhte vornehmlich die bildnerische Kraft des Mittelalters, die bis in's 16. Jahrh. fortwirfte. Die neuere Runft dagegen faßt die Erhebung des Irdischen jur Schönheit und Würde des Ideals als ein inneres Wachsen des eigenen, im Boden ber natürlichen Birklichkeit wurzelnden Reims, als eine Bewegung von unten anf welche aus eigener, wenn auch von oben befruchteter Triebkraft über bie aemeine

Birflichteit fich erhebt. Daber jene Forderung, welche bereits bem Efletticionus ber Carracciften ju Grunde liegt, wenn fie auch erft von Raph. Menge prinzipiell ausgeiprochen wurde: ber Rünftler folle nach Unleitung ber gegebenen natur und ber größten Meifter bes raphaelifchen Zeitalters eine "höhere Ratur" fich bilden und in feinen Berten gur Darftellung bringen. Daber jener veränderte naturalismus (Caravaggio's und feiner Nachfolger), ber nicht mehr um itealer 3mede willen, fondern in rein realiftijder Ubficht bie Ratur nur barum ftubirte, um fie felbft fo treu als möglich wieberugeben. Daber bas rafche Aufblühen, die bobe Bolltommenheit und übermiegende Bebentung, welche Die jegenannte Cabinets-Malerei (Landichaft, Genrebilder zc.) erlangt, teren Wefen boch nur barin besteht, baß fie bie natur und Die gemeine Birflichfeit im Lichte einer geiftreichen, poetijden ober humoriftifchen Aufjaffung, burch alle Mittel ber Aunft gehoben und verschönert darftellt. Wie viele Madonnen, beilige Familien, Muferstehungen und Simmelfahrten man im 17. Jahrh. auch noch malen mochte, - bie Rabonna ift nicht mehr bie jungfräuliche Gebärerin bes Cohnes Gottes, fonbern bie Mutter bes Menfchenfohnes, Die ideale Sausfrau, beren Familie nun gleichfam bie gange Menichheit ift, ober bie ftolge Königin, weniger bes Simmels als ber Belt; Ebriftus ift nicht mehr ber Fleifch geworbene Logos, fontern ber ibcale Menich, ber Repräfentant ber Denichheit in ihrer von innen berausgeborenen Berllärung. Es hilft nichts, bag ber Rathelicismus fich auf ben mittelalterlichen Grundlagen nen organifirt, tie Reformation in ihrer Giegestaufbahn bennnt, Die Macht ber Rirche in ten tatholichen Landen ju neuem Glange berftellt und bie burch ben Rampf ichen erhitten Gemuther bis jum ganatismus entflammt. Diejes Rampjen und Ringen um Bieberberftellung tes Alten bewirft wohl eine allgemeine Unfregung und ruft jene ichmungbaite, pathetifche, affett= und effettvolle Darftellungemeife mit ihren baufchigen, fcmuil= ftigen Formen hervor, welche bie Banwerte, Die Stulpturen und Die Seiligenbilter bes 17. Jahrhunderte, namentlich in fatholifchen gandern farafterifirt. Uber ber 3bealiennes tes Mittelalters, ber bie gothijchen Dome bervorrief und bie Runft bes raphaelijchen Beitalters noch befeelte, ift unwiederbringlich babin : Die aufgeregte Bhantafie, Die Leidenichaft und ber Fanatisnus verjeten ben Beift wohl in eine vorübergebente Effigie und ichrauben ihn auf eine gewiffe Böhe empor, aber im innerften Befen bleibt er weltlich naturaliftijd.

Dieje Ummalzung lag infomeit im natürlichen Fortichritte ber lünftlerifchen Entwidelung, als jebe Thätigteit bes Beiftes über Alles, mas fie ihrer natur nach ju erreichen vermag, fich ju verbreiten ftrebt. Daber fuchte and bie Runft bie Gerrichaft über Inhalt und Form, Die fie mit bem 16. Jahrhundert errungen, auf alle ihr zugänglichen Gebiete auszutehnen, nach allen Richtungen bin bas menschliche Dajenn ju fcmitden und ju verschönern. Satte fie im Mittelalter fich ben Simmel erobert, je wollte fie jest and tie Belt erobern. So lange bie großen Impulje tes 16. Jahrhunderts noch nachwirtten, leiftete fie baber auf einigen Gebieten (befonters in ter Malerei) noch Musgejeichnetes. Uber allgemach mußte fie in jenem Streben, bas gange weltliche Dafeyn mit feiner Luft und herrlichteit fich anzueignen, felbit fich verweltlichen und verflachen. Je tiefer fie von ber Sohe bes 3beals, bas bas Chriftenthum aufftellt und bas eben nur ter menichliche Beift felbit in feiner religios-fittlichen Erhebung und Bertlärung ift, in Die nieberen Regionen, in Die natur und bas äußere finnliche Leben binabftieg, befto mehr mußte fie felbit in ben Dienft ber Ginne, bes Lugus und ber Genuffincht gerathen. Aber mas ben verschiedenen Menfchen Genuf gewährt und ihnen als Bierbe und Bericonerung ihres Dafchus erscheint, ift ein febr Berichiebenes, Individuelles, Banbelbares, vom fogenannten Bejdmad, von Stimmung und Gewöhnung, von Gitte und Dete, furz von allerlei frembartigen Einflüffen abhängig. Der Gefchmad ganger Beitalter tann burch folde Einflüffe in's Gefcymadloje und Abgefcymadte verfallen. Begibt fich baber bie Runft aus bem Tempelbienft ber 3bee in ben Rnechtsbienft bes ftets fubjeftiven Beichmads, fo bat fie ben feften Leitftern ibres Strebens verloren und nichts Real = Unepflopabie für Theologie und Rirche. VIII. 10

bürgt ihr dafür, daß sie nicht selbst in Geschmacklosigkeit, Manierirtheit und Unnatürlichteit verfalle. Kein Wunder daher, daß die Kunst in ihrer allmähligen Verweltlichung während des 17. und 18. Jahrh. schließlich bei jener affektirten Amnuth, jener gespreizten Würde und theatralischen Größe, jener Frivolität, Unsitte und Unnatur anlangte, die unter dem Namen des Zopf= oder Roccocosstuß bekannt ist, — d. h. daß sie allgemach in den tiesstall gerieth, der um die Mitte des 18. Jahrh. bis zu gänzlicher Ohnmacht und künstlerischer Unfähigkeit sich steigerte.

Dagegen tann es allerdings Bunder nehmen, daß der neue religiöfe Auffcwung, ber von ber Reformation ausging und in den protestantischen gantern ein neues, wahrhaft chriftliches Leben hervorrief, diefem Entwickelungsgange und der allgemeinen Berweltlichung bes Geistes, von der die Runft fich nun mit fortreißen ließ, nicht Einhalt tbat. Daß er bies nicht vermochte, ift eine tief bedeutsame Thatsache, bie bem unbefangenen Forscher beweist, daß die Reformation, durch welche Einflüsse auch immer aus ihrer Bahn gelenkt, das wahre höchste Ziel ihres Strebens nicht erreicht hat. Es ift nicht unfere Sache, die Gründe davon näher zu erörtern. Aber so viel zeigt sich auf den ersten Blid, daß die protestantische Rirche, wie sie von Aufang an den Schwerpunkt ber chriftlichen heilsordnung in ben innerften Rern ber Perfönlichkeit verlegte und bas ganze äußere Leben (bie Werke) gewissermaßen für gleichgültig erklärte, allgemach immer mehr vom äußern Leben fich abwendete, auf alle praktische Thätigkeit zur Umgestaltung der weltlichen Berhältniffe im Sinne ber neu gewonnenen evangelischen Bahrheit ver zichtete, und ganz in die Ausbildung des Dogma's und ihre confessionellen Streitigkeiten sich vertiefte. Schon jeue ursprüngliche Stellung, jeue tiefe Innerlichkeit des protestam tischen Prinzips, konnte den bildenden Künsten, die auf eine Herausbildung des Inhalts in die Aeußerlichteit der Erscheinung angewiesen sind, nicht förderlich seyn, und vere mochte daher wohl die Boesie und insonderheit die Musik (die ja auch im 17. und 18. Jahrh. so Großes leisteten), nicht aber die bildende Kunst neu zu befruchten. Dage fam die furchtbare Verwüstung, die der dreißigjährige Krieg über Deuschland brachte und die alle die Mittel eines wohlhäbigen Daseyns, beren die bildende Runft nicht ents rathen tann, zerftörte. 2m ichlimmften jedoch wirfte jene ganzliche Abtehr ber evangelischen Kirche von der Welt und dem praktischen Leben: sie hatte die natürliche Folge, baß bie Welt eben ihren Gang ging und raft bic von tatholischen Ländern, insbesonden von Frankreich ausgehende Verweltlichung allgemach auch in die protestantischen Lande eindrang und zuletzt bie papierenen Bögen ber Symbole und Rirchenordnungen zufammt dem confessionellen haber in die theologische Poltertammer warf. - Sonach aber bürfte fich, trop bes anscheinenden Bicerspruchs zwischen bem Auftreten ber Reformation und bem Berlaufe ber Runftgeschichte, bei näherer Betrachtung bennoch zeigen, baf bie Runft und ihre Geschichte den Entwidelungsprozeg ber Rirche in treuem Ubbild wiederspiegelt: ja wir behaupten, gerade die geheimsten Regungen bes religiöfen Geistes, die innerften Centralpunkte feines Intereffes, feine Inclinationen und Declinationen, Die von ber Kirche nicht felten forgfältig verheimlicht werden oder unerkannt und unbeachtet bleiben, - in ber Runft finden fie ihren unverfälfchbaren, für den Renner ihrer Sprache nicht mißzuverstehenden Musbrud.

Diefe Bemerkung gilt auch für bie neueste Zeit. Unfere gegenwärtige Lunft, bie jeit bem Eube des vorigen Jahrh. auf neuen Grundlagen, aus der Blüthe unserer sog. tlassischen Boesie und Literatur, aus einem gründlicheren Verständniß ber altgriechischen Kunst (feit Binkelmann) und aus jener von unsern Romantikern angeregten Begeisterung für das Mittelalter, sich hervorgebildet hat, zeigt die ganze Mannichfaltigkeit und schroffe Gegensätlichkeit der Richtungen, die überhaupt durch unser Zeitalter hindunchgehen. Auf der einen Seite finden wir deutliche Spuren eines ernsten sittlich-religibsen Geistes, eines eblen Sinnes für die höchsten Interessen Lurus, einer Genufsucht und ebenso tlare Zeichen eines alle Frenzen überschreitenden Lurus, einer Genufsucht und einer Bersunkenheit in die gemeinsten materiellen Interessen, die den unbefangenen Ver ebachter mit Schrecken erfüllen, — überall Coufusion, Unsicherheit und Untlarheit. Nur feviel zeigt die gegenwärtige Aunst zur Evideuz, daß es unseren Restauratoren des Alten, ben Führern einer blinden Neaktion, noch keineswegs gelungen ist, den Geist der Zeit für sich zu gewinnen und von der Wahrheit ihrer Ansichten zu überzeugen, daß wir eiclmehr noch weit entfernt sind, zu einer sesten und allgemein-gültigen sittlich-religiösen Beltanschauung gelangt zu seyn. Bon ihr aber hängt die Bildung eines bestimmten fünklerischen Iven Iven Iven ihr aber hängt die Bildung eines bestimmten funklerischen Iven Iven Iven Iven ihr aber hängt die Bildung eines bestimmten funklerischen Iven Iven Iven Iven Iven Iven Iven Verschlebenen Iverschliebenen Iven enlien solgend, zwischen dem Iven Iven Iven Verschlebenen Iverschliebenen Iven enlien solgend, zwischen dem Iven Iven Verschleben im verschliebenen im enlien solgend, zwischen verschles der antilen Kunst, des Mittelalters, der raphaeliichen Zeit, des 17. Jahrhunderts zu rathlos hin und her. — Näher auf eine Karafteristik verschleben einzugehen, erscheint ichon darum unthunlich, weil sie, noch mitten im Berden begriffen, ein objettives, historisch begründeres Urtheil noch nicht zuläft.

Literatur. Die brei empfehlenswerthesten neueren Werte jur allgemeinen Beicidte ber driftlichen Runft find: 1) C. Gonaafe, "Gefchichte ber bilbenben Rünfte", Bt. 4 u. 5: Gefchichte ber bilbenben Runft im Mittelalter 1850 (noch nicht vollendet, - befonders ausgezeichnet burch philosophijche Tiefe ber Unfchanning, burch gründliche Dulegung ber Bezichungen zwijchen ber Runft und ben übrigen Gebieten bes Lebens, nementlich ber Religion und Rirche, wie burch geiftreiche Rarafteriftit ber Beitalter und finnige Auffaffung bes Einzelnen); 2) Fr. Rugler, "Sandbuch ber Runftgeschichte", 2. Mufl. 1848, 3. gan; unigearbeitete Mufl. Stuttg. 1855 (ausgezeichnet burch Rlarbeit und Ueberfichtlichteit ber Darftellung, Gicherheit bes Urtheils, Gründlichteit ber Forjchung und eine auf ben engften Raum zufammengebrängte Fülle bes Materials, - ftellt bie tanfterijchen Gefichtspuntte mehr in ben Berbergrund); und 3) E. Forfter, "Gefchichte ter beutichen Runft", 3 Bbe. Leipz. 1852-1855 (balt in Bezug auf Bahl und Beandlung bes Stoffes etwa bie Mitte gwijchen ben erftgenannten beiben Berten, ihnen in Grundlichteit ber Forfchung, Echönheit ber Darftellung und geiftreicher Auffaffung gleichtomment, nur im Urtheil nicht gang jo zuverläffig). In bieje Berte ichlieften fich an A. S. Springer's "Runftbiftorifde Briefe: Die bilbenben Rünfte in ihrer welthiterifchen Entwidelung", Prag 1852, und beffelben Berfaffers "handbuch ber Runftgeichichte, jum Gebranch für Rünftler und Studirente und als Führer auf Reifen", Etuttg. 1855 (ein Compendium ber gefammten, anch ber orientalifden Runftgeschichte, in rein geschichtlicher Beziehung empfehlenswerth, aber im Allgemeinen eine etwas trotene Bufammenstellung bes gegebenen Materials). Bon befonderem Intereffe für Theologen, weil bie Beziehungen ber Runft zur Religion und Rirche bejonders hervorhebend, ind bie Werfe von Biper: Mythologie und Symbolit ber driftl. Runft, 2 Thle. Beimar 1847, 1851; S. Otte, Sandbuch ber firchlichen Runftarchäologie bes Mittelalters, 3. Aufl. 21. 1854; und M. Rio, La poësie de l'art chrétien, Par. 1853. Endlich gewährt ben Bortheil fchneller Drientirung im einzelnen Fall bas auf fleißigen Studien beruhende Rünftlerleriton von Fr. Müller, bie Rünftler aller Zeiten und Bölfer; Leben u. Berte ber berühmteften Baumeifter, Bildhauer, Maler zc. 1. Bb. Stuttg. 1857. S. Illrici.

Rurland, f. Lievland, Rurland, Efthland.

Ruich, f. Geographie, biblifche.

2

1

Ż

Ruß, bei ben Hebräern. Das Rüffen auf Mund und Angesicht, Hals ober Inge mird in der heil. Schrift nicht unr erwähnt als Zeichen der Liebe zwischen Lietenten, zwischen Eltern und Rindern, Geschwisstern und Verwandten (Hohel. 1, 2; 8, 1, öper. 7, 13. 1 Mej. 27, 26 f.; 29, 11; 48, 10; 50, 1.), sondern anch als Symbol der brenndschaft in mannigschüter Anwendung (vgl. Spr. 24, 26.), besonders bei'm Ansomnen 1 Mej. 29, 13. Tob. 7, 6; 11, 11. Luf. 7, 45. (vgl. den Art. "Gastmahl" Bd. IV. 5, 668), bei'm Weggeben (1 Mej. 31, 28; 32, 1. Ruth. 1, 9, 14. 1 Sam. 20, 41. 2 Sam. 19, 39. 1 Kön. 19, 20. Tob. 10, 13. Apg. 20, 37.), bei'm Begegnen und Begrüßen (2 Sam. 20, 9. vgl. Hj. 85, 11. Matth. 26, 48 f. — f. d. Art. "Gruß" Bd. V. 5, 401 f.), wie bei'm Wiederschen nach einer Trennung (2 Mej. 4, 27; 18, 7. u. a.). Und als Zeichen der Berjöhnung sommt der Ruß hin und wieder vor, 1 Mej. 33, 4; Quŝ

45, 15. 2 Sam. 14, 33. Lut. 15, 20. lleber ben Brubertuß ber ersten Christen, bas Symbol ihrer heiligen Berbinbung, f. b. Art. "Friedenstuß" Bd. IV. S. 598. Im ganzen Orient und so auch bei den hebräern galt Küssen aber ferner als Zeichen ber Ehrerbietung: es wurden daher z. B. Gögenbilder getüßt, 1 Kön. 19, 18. Hof. 13, 2, ober man warf benselben, wie der Sonne und dem Monde, mit der hand Küsse zu, piob 34, 27. Uehnlich ward Fürsten ein Huldigungstuß dargebracht, 1 Sam. 10, 1. Ps. 2, 12. vgl. Xenoph. Cyrop. 7, 5, 32, und zwar auf hände, Kniee oder Füße, oder es wurde gar nur der Staub zu ihren Füßen getüßt, und es galt als besondere Ehr, zu diesem Huldigungstusse zugelassen zu werden, vgl. Bes. 49, 23. und dazu Gesenied Thl. II. S. 134 f.); Micha 7, 17. Ps. 72, 9. Auf ähnliche Weise bezengte man am andern Bornehmen (vgl von den Perfern Xenoph. Agesil. 5, 4.) und überhampt Lenten, bie man ehren, denen man schmeicheln wollte (2 Sam. 15, 5. Spr. 27, 6. Sir. 29, 5.), seine Hochachtung, indem man sie auf die hand oder die Füße tüßte (Lut. 7, 38.).

Bgl. einige ältere, hieher bezügliche Monographieen in Ugolini, thesaur. vol. XXX. und Winer im RWB. Rüctfchi.

Ruß, f. Friedenstug.

Ryrie eleison. Die Bitte zum herrn um Erbarmung in Bj. 51. 2267067 mg ό θεός, Bf. 123, 3. έλέησον ήμας χύριε (LXX) und an andern Orten des A. I. welche im N. T. 3. B. Matth. 9, 27; 15, 22; 20, 30. Mart. 10, 47. an Jejus, w Sohn Davids gerichtet wird, wurde in ber griechischen Kirche von ber früheften Bit her eine stehende Formel im allgemeinen Rirchengebete. Die Const. apost. verordans (VIII, 6), daß nach jeder einzelnen, vom Diakon gesprochenen Bitte der Litanei Die Lain, vornehmlich aber die Kinder mit xugue elenov respondiren sollen. 3m Beit bes 200 filins d. Gr. war cs, wie Luther in den formulae missae anführt, bereits in usu totin popali publico und so wird dasselbe noch immer in den orientalischen Kirchen vom Chou griechisch gesungen, von den Laien in der Landessprache unzählige Mal wiederholt. 32 der römischen Kirche soll Babst Sylvester I. (314—335) den Gebrauch der griechischen Worte eingeführt haben, jedenfalls wurde die Sitte zur Zeit des unter Felix IV. Baison im Jahr 529 abgehaltenen Concils laut dem dritten Ranon deffelben überall 🛏 Abendlande beobachtet. Es wurde übrigens in diefer Rirche das Christe eleison hings gefügt und dem dreifachen Rufe Kyrie — Christe — Kyrie eleison die Beziehung auf die Trinität gegeben. So wurde es nun auch von der Litanei abgelöst und zu einm selbständigen Stück in der Liturgie erhoben. Seinen Ort fand es im Meßgottesdienst nach dem Introitus, dem kurzen, auf das Sündenbekenntniß folgenden Gebete. Du Geistliche intonirt es und in ben Rirchen, wo Musit ift, fingt es der Sängerchor 🗰 Orchefterbegleitung fort, womit die musikalische Deffe beginnt.

Nach ber alten römischen Kirchenordnung fang der Thor es solange fort, bis der Pabst das Zeichen zum Aufhören gab, auch in den andern abendländischen Kirchen sollten nur immer ebenso oft Christo eleison als Kyrie eleison gesungen werden. Der Palf Sergius verordnete in seinem Testament (910), daß die Priester der von ihm begaben Rirche täglich für das Heil seiner Seele hundert Kyrie und hundert Christo eleison fingen sollten. Bei den Ballfahrten pflegte ebensalls das Bolt hundert Kyrie, hundet Christe und wieder hundert Kyrie eleison zu singen und nach einer Pausse wieder pf singen. Für die Desse von der bald nach Gregor d. Gr. drei Kyrie, brei Christe und brei Kyrie seleison zu singen und nach einer Pausse wieder pf singen. Für die Desse beitigeset, damit jede göttliche Berson besonders und zwei, um in ihr die Dreieinigkeit zu verehren, dreimal angerussen würde. Nach älterer unflischer Auslegung sollte durch den neunmaligen Hülferuf auf die neun Sünden hingebeutet werden: Erbsfünde, läßliche Sünde, Todsfünde; Sünde in Gedanten, Borten und Berten; Schwachheit-, Unwiffenheit- und Bosheits-Sünde. (Martin in Aschade Riechenleriton unter dem Art.)

Luther fagt 1523: qui Kyrieleison addiderunt, et ipsi placent und sett es all einen fast guten und aus der Schrift gezogenen Gesang als zweites Stild nach bei 18. In der deutschen Meise von 1526 fagt er: "Jum Anfang singen wir ein es Lied, darauf Kirie Eleison im selben Ton, dreimal und nicht neunmal." Wittend. K.O. v. 1533 wird übrigens neben dem "rechten Kyrie" zu Zeiten, rs auf die Feste "ein anderes neunmal" zugelassen. Brenz in der Hallischen K.O. 26 will das gewohnte Kyrie beibehalten und dabei "von der ganzen Kirch gewissen, "dieweil es ein ernstlich diemutig gebet ist." — Jenem variis melodiis versis temporidus entsprechend gibt das Wittenberger Kirchengesangbuch vom Jahre und Lossin in feiner Psalmodia 1579 in besonderer Gesangsweise das Kyrie eale für die gewöhnlichen Sonntage, das Kyrie apostolicum für die Aposteltage 8 Kyrie angelicum für die Marientage und das Michaelissest. Laut der Artikel remonien und Kirchenordnung im Herzogthum Preußen 1525 (Richter I. S. 29. urde dort das Kyrie "in drei Zungen," griechisch, lateinisch und deutsch gesunieweil es dreimal gesungen wird."

t ber letten Sälfte bes Mittelalters verwandte man großen Fleiß auf Erwein bes Kyrie. 211t, ber chriftl. Cultus, 2. Aufl. G. 493 führt aus einem romi-Riffale vom Jahre 1631 ein folches für hohe Feste bestimmtes Kyrie an, in wel-Betenntniß von Bater, Sohn und Geift je breimal in feine einzelne Prabitfaltet ift. Die lutherifche Rirche nahm bieje mittelalterlichen Rirchenlieber, mo that, in evangelischer Reinigung in ihre "iconen Gottesbienfte" berüber und e fich zugleich in eigenen ähnlichen Erweiterungen. Das Römische ift burchaus centiche Boltsthümlichkeit umgewandelt und bas Kyrie eleison felbft öfter in bas Erbarm bidy unfer umgejetst, als beibehalten, obichon bas "Ryrieleis" feit 3ahren in bie beutsche Sprache felber eingebürgert war, ba bem armen Bolt ja von tein anderer Untheil an bem Gefang ber Rirche vergonnt war, und es fich bis . Jahrh. auf bas Rufen ber Borte Ryrie, Chrifte eleijon beichränten mußte, b Die lateinischen Humnen und Bfahmen ben Chören ber Geiftlichen gehörten. Das fon mußte bei biefem emigen Bieberholen balb in unverftändlichen Jubel ober ei ausarten, wofür bie frühe vorfommenden Formen Ryrieleis und Ryrieles zen= Then baber aber suchte man ichon ju Ente bes 9. Jahrh. Dieje verworrenen Tone Itsfeierlichteiten und hohe Fefte mit geiftlichen beutiden Worten ju befleiden und elen. Der Refrain Ryrieleison blieb und baber wurden zunächft Dieje bloß für igiofen Boltsgefang bestimmten, bernach alle beutiche geiftlichen Lieber, anch en Refrain nicht hatten, "Leifen" genannt. 2016 mar bas einfache Sprie n ber Unfang bes gangen beutichen Rirchenliebes. Hus ihm entwidelte beutiche geiftliche Bolte= und aus biefem ber beutiche Rirchengefang. Erft mit d bie Kreuzzüge auflebenden religiöfen Stimmung im 12. Jahrh. aber hatte und gte bas Bolt ein tieferes und allgemeineres Bedürfnig nach freiem, felbsteigenem id feiner religojen Gefühle neben und außer bem romijden Rirchendienfte. Bei eiben, Bittgängen, Seiligen=Tagen, politischen und naturfesten wurde im Freien rfammelten Bolte bas erweiterte Kyrie gesungen in ber beutschen Bunge: "Chrift nabe, Ryrie eleifon, bie Seiligen alle helfen uns." Ein beuticher Schlachtgejang "Chrift ber Du geboren bift" und gegen bie Mitte bes Jahrhunderts entsteht utiche Ofterlieb, - bas "ofterlich Matutin" - "Chriftus ift uferstanden von bes Banben bes follen wir alle fro fein, Gott will unfer Troft fein Rprie eleifon"; Leife noch im 13. Jahrh. felbft in Rirchen vom Bolte gefungen und im 15. Jahrh. lateinische Agende als ein Bestandtheil ber Liturgie aufgenommen, im 16. Jahrh. burd Luthers Ueberarbeitung ein fconftes Ofterlied auch ber evangelifchen Chriftenworben ift. Diejes, und wie bann burdy ben Minnegefang, burch bie weltliche nft auch immer mehr religiöfe Bolfslieder für Ballfahrten, Schlachten u. f. w. n Refrain Ryrie eleison hinzutommen, fiehe in ber "Geschichte bes Rirchenliebs rchengesangs" von E. E. Roch, 2. Mufl. G. 58 ff. 5. Merz. er and nor vion fo entrucfancen hage ant ben beje tea

Labadie und die Labadisten. Jean de la Badie over de Labadie, geb. be 13. Febr. 1610 zu Bourg in Guyenne in Sütfrantreich, gest. an feinem Geburtstag 1674 in Altona in Holftein, war ein Reformator ves christlichen Lebens in ver franzi sisch-reformirten Lirche in Frankreich, ver Schweiz, ven Nieverlanden und Riederbeutsch land und ver Stifter einer besonveren nach ihm genannten separatistischen Gemeint in Amsterbam, Hersor, Altona und Biewert in Friesland, welche auch noch nach feinen Tote bis 1732 geblüht oder bestanden hat. Er ist rurch seinen persönlichen Einsten wie burch seines Schriften ein Vorläuser Speuers und ein Urheber des R barismus oder ves Pietismus, t. h. res ernstlichen Christienthums in Deutschland g worden und hat so ans die Entwidelung und Förterung ves christlichen Lebens in du reutschen evangelischen Kirche entscheitent eingewirft.

Lababie stammte aus einer abeligen aristofratisch-parlamentarischen Familie; er m ein fenriger Sütfranzofe, äußerlich von fleiner Gestalt und schwächlicher Gesundhei innerlich voll Geift und Leben und ein Beherricher ber Geifter. Rach bamaliger allgemein Sitte ward er an einer Jejuitenjoule erzogen, in welcher ber empfängliche Anabe m Jüngling anjangs volle Befrierigung feines tiefen religiojen Beduriniffes und feiner fe lebhaften Phantafie fant. Ans eigener Ueberzeugung und witer ten Willen fein Eltern fchlog er fich gan; an ten Jejuitenorten an, welcher tamals in Frankreich i hoher Blüthe stand und die frömmeren Katholiken um sich gesammelt hatte. Labab sturirte feit 1626 sehr eifrig Bhilosophie und Ibeologie und las besonders fleißig b (lateinische) Bibel und tie Doftifer: Augustinus und Bernhart. Aber ichon tamals e jchien ihm tie erste apostolijche Gemeinte als tas Muster, nach welchem die ve torbene Rirche reformirt werten muffe. Echon fruhe trat er mit tem besten Erfal als Echriftsteller und bejonders als Ratechet und Prediger auf, mogu er gang anfe ordentlich begabt war. "Er war ber größte und wahrhaftigste Pretiger jeiner Beit, C unvergleichlicher Mann und von Riemand an Bietat und Erutition übertroffen." Ge tiefer sittlicher Ernft und fein driftliches Bedurjnig tonnte fich aber nicht auf tie Dan bei ben laxen und übertünchten Besuiten beruhigen; baher ging er zuerst (1639) w ihnen ju ihren Gegnern, ben Bätern tes Dratorium, tiefen Trägern ber wiedergefu tenen Rirchenlehre, und bann ju ben Janjenisten über, tiefen in ber Lehre gang refe mirten und nur in der Berjassung und im Cultus gut und fireng katholischen Augus nianern. St. Curan, ber miffenschaftliche Träger und Märthrer bes alten Janjenismu gewann 1643 enticheitenten Einfluß auf Labarie, welcher jeit 1640 Ranonilus in Amie in ber Picardie geworden war und bort, wo er vielleicht zuerft mit ben englijchen ob nieberländischen Reformirten in Berührung getommen, feit 1644 wirflich eine Refo mation ber verborbenen Kirche nach bem Dufter ber alten Kirche ni namentlich nach ber ersten apostolischen Gemeinte ju Jerujalem begen Er fammelte nämlich - unerhörter Beije! - Die wahrhaft erwechten und betehrt Seelen unter ber Form einer Brütericaft ober Sodalität ju einer bejouderen w geschloffenen Gemeinte (ecclesiola in ecclesia), mit welcher er tas heilige Aben mahl besonders und unter beiderlei Gestatt feierte. 3wei Dal in ber Boche fand nach Art ber Jaufenisten im Bort-Ropal gemeinjame Echriftbetrachtungen (Conferenze Conventilel, exercitia pietatis) Statt, bei tenen jeter tie Bibel in ter hand und b Recht mitzusprechen hatte. Dieje Reuerungen erregten mehr Ausschen, als tem Carbin Mayarin für die Ruhe in Staat und Lirche lieb war, ter ihn taher 1646 nach Guyen als Pretiger und Auffeher tes Tertiarierortens fantte. Auf tiefer Reife las Labat zum ersten Male Calvin's Institution mit deren Glaubensinhalt er sich einstimmig fen während er anch noch eben so einverstanden blied mit ten besonderen Einrichtunge

ber tatholifden Rirche, ber Berehrung bes b. Ubendmables und bes Priefterftandes, bem Beichtvaterverhältniffe, ber Gluth ber Undacht und ber Weltentfagung, bie er bei ben Reformirten vermißte. Erft bie unaufbörlichen Berfolgungen ber ihn nun tobtlich baffenten Befuiten und ber Anblid bes reformirten Gemeindelebens brachten ibn 1650 ju Montauban gum Uebertritte gur reformirten Rirche, beren Brediger Gariffoles erflarte: "Er glanbe nicht, baf feit Galvin und ben erften Reformatoren folds' ein Dann jur Gemeinichaft feiner Rirche übergetreten fen." Labadie brachte aber feinen reforma= terifchen Trieb aus feiner bisberigen firchlichen Gemeinschaft in bie neue mit binüber und eiferte baber, als außerorbentlicher Prediger in Montauban angestellt, für Wieberberftellung ber alten Sittenftrenge fowohl in feiner Gemeinte als bei ben fittlich febr verberbten Studenten. Deshalb gab er auch 1658, nachdem er 1657 von bem Bifchof und ben Mönchen verdrängt worden war, in bem bamals gang reformirten, aber auch icht weltlichen Orange an ber Rhone bie treffliche discipline des églises réformées de France nen heraus, mußte aber auch von bort bald wieber fort, als Ludwig XIV. Die Etabt bebrängte. Er begab fich nun 1659 auf bie Reife nach London, wohin er als freiger ber frangofifch-reformirten Gemeinde berufen worben. Unterwegs aber hielt man ihn in Genf, gerade fo wie 123 Jahre vor ihm Calvin, fest, und machte ihn um aufferorbentlichen Brediger, als welcher er mit bent gröften Erfolge für Bieberbritellung ber alten, bort fo febr entwichenen und verweltlichten Frömmigteit und Bucht wifte. In tiefem auch bamals noch gesegneten, wenn auch tanm mehr als bas alte Buf ertennbaren Mittelpuntte bes chriftlichen Lebens für Franfreich, Italien, Deutichund und bie Edweis fammelte fich alsbald ein Rreis auserlefener Bünglinge um ihn, welche feine ergreifenden Bredigten mit Begierbe borten, und an feinen Sausanbachten (Conferengen) ju ihrem großen Gegen Theil nahmen. Bu ihnen geborten feine nachberigen Mitarbeiter : Bierre 2)von aus Montauban (1646-1707), Bierre Dulignon und frangois Menuret, und Die Deutschen Theobor Untereht (1635-1693), Fr. Spanheim und ber ibn febr liebende Bb. 3at. Spener (1635-1705), welche bas in Genf von Lababie Empfangene fpater nach Deutschland verpflangten. Lababie's Ruf und feine abtreichen erbanlichen und innig gottfeligen (muftifchen) Edriften wurden besonders auch burch Bermittelung bes Gottichalt von Schürmann in ben nieberlanden ausgebreis tet und machten namentlich ben Kreis von ernften Chriften in Utrecht, G. Boetins, 3. n. Lobenftein und Unna Maria von Cchurmann (f. Die Urt.), auf Lababie als auf einen amunichten und nothwendigen Reformator bes chriftlichen Lebens für bas in arge Weltlichteit und Ueppigteit verfallene niederländijche reformirte Christenthum anfmertfam. Auf ihr Betreiben ward baher Labadie 1666 zum Prediger ber wallonisch=reformirten Gemeinde in Middelburg berufen. Borber und unterwegs fchloß er mit feinen genannten brei frangofifchen Freunden einen (geheimen) Bund vor bem herrn, zuerft an ber eigenen heiligung in ber nachfolge Chrifti und in ber Gelbftverläugnung - bis au velliger Gütergemeinicaft? - und bann auch an ber Reformation Underer ju arbeiten. In Diefem engen Bunde ber vier driftlichen Freunde war ber Reim ju ihrer nachherigen Separation enthalten, fo wenig fie felber bies auch noch abnen mochten. Denn bamals bejeelte Labadie, - ben alten fatholijchen Briefter - noch die hoffnung einer Reformation ber Rirche burch bas Umt, burch ben Baftorat, wie er auch geittebens eine priefterliche Oberherrichaft in feiner Gemeinte ausgeübt hat. Ueber Utrecht in Middelburg angetommen, feste er feine Genfer Sausanbachten und Berfammlungen mit großem Gegen fort, gewann bie berühmte und treffliche Unna Maria von Schurmann (1607-1678) fchnell und auf immer für fich, führte bie ganglich erschlaffte Rirbenaucht wieber ein und erzeugte wirflich eine große Erwedung in feiner Gemeinde und in bem gangen gande. Damals (1668) gab er feine michtige Schrift über bie Prophezei ober bie prophetische Uebung herans, worin er bas Recht und bie Bflicht ber Prediger, por und mit ber Gemeinde Cdriftbetrachtungen ober Conferengen ju halten, in übergengender Beife aus ber beiligen Schrift und ben reformirten Rirchenordnungen

nachwies, und zugleich ben hergang in diejen Versammlungen oder Conventikeln und Stunden ganz so beschrieb, wie sie llntereht 1665 in Mülheim und Spener 1670 in Frankfurt, der diese Echrist 1677 in's Deutsche übersetzte, in Deutschlaud eingeschlurt haben. Auch gab er damals zum Gebrauch für die Hausandacht seiner Gemeinde sein berühmtes Manuel de piete, das schöne und innige, schon 1687 in's Deutsche und dann wieder 1726 von G. Tersteegen übersetzte Haubbüchlein der Gottseligkeit heraus, welcher letztere in der Vorrede von Labadie rühmte, "daß die Seele dieses sonterlichen und getreuen Dieners Gottes von der himmlischen Wahrheit vergestalt durchdrungen, durch ihr Licht so erleuchtet und mit Eiser für die Herrlichkeit Zesu Christi und das heil der Seelen dermaßen erstüllt gewosen sei es kein Wunder seh, daß solche erbauliche und heilsame Lehren in seinen Büchern zu sinden sind. Auch als ein sehr Begabter iunig religiöser Dichter bewies sich kamals Labadie, wovon Tersteegen auch im Anhange einige Broben mitgetheilt hat.

Mitten in diefer ichonen und gejegneten Birtfamteit als gejeierter Brediger, ernfter Seelenhirte und erbaulicher Schriftsteller ward Labadie turch seinen Uebermuth und Eigensinn gehemmt und in eine Bahn geleitet, welche ihn allmählich auf ben fleinen Kreis weniger aber besto eifrigeren Anhänger und einer besouderen separatistischen und fettirischen Gemeinde beschränkte. Mit Unrecht verweigerte er scheinbar wegen unerheblicher Aleinigteiten die Unterschrift ber belgischen Confession und benahm sich überhaupt eigenwillig und rechthaberisch gegen feine vielleicht fehr verweltlichte wallonische Classe und Synobe. Auch band er sich nicht — wie damals noch in der reformirten Rirche allgemein üblich war - an die vorgeschriebenen liturgischen Gebete, sondern hielt an deren Statt freie, innerlich gesalbtere Gebete. Rachdem er eine rationalistische Schrift seines Gegners von Bolzogen : de interprete scripturse mit Recht als unrechtglänbig bei ter Synode angeflagt, die Synode in ihrer Mehrheit aber ihm und feinem Presbyterium Unrecht 🖣 gegeben hatte, verweigerte er tiefem Beschluffe durch Abtündigung von der Kanzel fich zu unterwerfen, und ward beshalb mit jeinem Presbyterium juspendirt. Da feierte er 1668 in arger Verblendung mit jeinen zahlreichen fanatifirten Unhängern vor bem gewöhnlichen Gottestienste in ber Rirche ein besonderes Abendmahl, womit Die Spaltung und bie Gründung einer besonderen (labadiftischen) Gemeinte begonnen war. Er wurde nun natürlicher Beife abgeset und ihm und feinen Anhängern bie Raugel unterfagt, wogegen er nun zuerst in bem naben Städtchen Beere und bann in bem großen Amsterbam den Berjuch machte, nach Art der Donatisten und aller Separatisten, eine volltommene reine Gemeinde aus lauter Wiedergebornen ju gründen und ju erhalten, wie er es ichon 1668 als seinen Grundsatz ausgesprochen hatte : "Es genügt nicht, baß eine Gemeinde ober ihre Glieder äußerlich den Glauben betennen, um eine Gemeinde ober eine Gemeinde der Gläubigen genannt werden zu können; anch nicht, daß eine fichtbare Gemeinde einige wahrhaft Gläubige hat; es gehört bazu, daß tie gauze Gemeinte als Ganzes ihre Wahrheit beweist burch ftarte und offenbare llebung ter Frömmigfeit, der heiligung, bes Absterbens ter Welt und der Sünde und im Allgemeinen aller Tugenden und guten Berte, bag fie einen mahren Glauben hat und wirklich gläubig ift." Labadie und feine Anhänger bestritten ber bestehenden verfallenen Rirche und ihren Drganen bas Recht, fie zu ftrafen und auszuschließen, nannten fie baber in ihrem anertannt jämmerlichen verderbten und unchriftlichen Zuftande nur eine unwahre, faliche und beuchlerische Scheintirche und hielten bagegen ihre Gemeinde, Die fie "eine evangelische Rirche" nannten, als wahrhaft ausgeschieden aus ber Welt und aus Babel, und barum auch würdig des von ihnen mit Ungeduld ersehnten tausendjährigen Reiches. Die neue Gemeinde mußte aber um ihres eigenen Bestehens willen erwarten und erwirten, bag nun auch wirklich alle wahrhaft Gläubigen ber gangen niederländischen Kirche fich von ber alten zu Babel gewordenen Rirche trennten und an fie anfchlößen; fie mußte baher proselytensuchtige Werbereifen machen laffen, wie dies in gleicher Weise zu ihrer Beit die Herrnhuter und Methobisten, die Baptisten und die Irvingianer gethan haben.

aber aufer ber Edurmann und einigen jungen, reichen und vornehmen Frauleins (von Semmelsont) fologen fich nur wenige bebentente Danner, worunter ber Mtburger= meifter Courab von Beuningen (Reis, Sift. ter Biebergeb. IV. 121-138) und bie beiden Canbibaten ober Prediger Seinrich und Beter Echlüter ans Wefel, an fie an, während allerdings ihre erbaulichen Berfanmlungen weit zahlreicher bejucht wurden und tie Umfterbamer Prediger fich barüber beflagen mußten, "bag bie Lababiften bie beften Chriften und bie gottfeligften Bergen gewännen und bie großen Gemeinden von ihren Berlen entblößt würden." Da verbot ber Magiftrat jedem Auswärtigen ben Bejuch ber Bansanbachten Labatie's und nöthigte baburch bie Gemeinte, fich nach einem anbern auswärtigen Afol umzufeben. Die in Amfterbam für immer mit ihr verbundene Cchurmann erwirfte ihr bies bei ber Pfalggräfin Glifabeth, 20btiffin in Berford (j. b. 21rt.), welche baber 1670 bie gange aus etwa fünftig Perfonen und fünf Baftoren und Prebigem bestehenbe Gefellichaft unter bem Bormante, bag fie eine geiftliche flofterartige Stiftung beabfichtigten, ju fich einlut. Die Gemeinde behauptete gmar auf Grund ber 1669 von Labadie aufgesetten Protestation de bonne foi, de pure et saine doctrine riformee et de générale orthodoxie und ber von allen fünf Theologen und ber Echurmann in Serford 1671 untergeichneten Brieve declaration de nos sentimens touchant léglise en général et en particulier (frangösisch und einigermagen erweitert beutich, Detmold 1671) gang rechtgläubig ju fenn, mar es aber feinesmegs; ihr geheimer Genenfchaftsgrund war eben bie feparatiftifche Trennung von ben andern öffentlichen Geminten beffelben Befenntniffes, eine für fich reine, würdige und beilige Gemeinte gu biten mit befonderer (bierarchifder) Rirchengucht. Gie führte eine gemein fame Sausbaltung, hatte baber and communiftijde Gütergemeinichaft unter fich eingeführt und ferterte fie als Beweis bes wahren und lebendigen Glaubens. Bahrend Labadie und Andere nur heimlich verheirathet waren, verwarfen fie manichaijch bie Ghe ber Unglaubigen als fündlich und bielten nur bie Che ber Seiligen für heilig, recht und erlanbt und beren fchmerglos geborene Rinder für beilige Gemeindeglieder, welche aber barum and nicht mehr ben Eltern, fondern bem Serrn, b. b. feiner Gemeinde angebörten und ven ihr und in ihr erzogen werben mußten. Roch in herford tam bie in ber Gemeinee berrichente Begeisterung und Comarmerei ju einem heftigen Ausbruch, indem nach einem gemeinfamen Liebesmahle eine allgemeine Erwedung (resurrectio nach 3anfeniftijchem Ausbrude), ein "chriftliches Jauchgen," Springen, Tangen und Ruffen eut= fant, worauf baun auch gemeinfame Abendmablefeier und öffentliche Bredigt begann.

Diefes Huftreten einer neuen und fremden Gemeinde, bie fogar in bem burch feine Religionsfreiheit jo berühmten Solland nicht gebuldet worden war, mitten in Deutichand und in ber beutichen evangelijchen Rirche erregte ungeheures Aufjehen und großes Riftrauen. Bergeblich versuchten Die reformirten Fürften, Die fromme Bfalggräfin, ber Statthalter Mority von Dranien und ber große Rurfürft Friedrich Wilhelm von Brantenburg als Edutherr ber Ubtei bie verfolgte Gemeinte ju ichuten. Muf Beichwerbe bes feindfeligen Berforber Rathes bejabl bas Reichstammergericht au Speber 1671 unter Berufung auf die Manbate wider bie Wiebertaufer und ben nur brei Religionen bultenben Weftphälifchen Frieden ber Fürftin bie Unsweifung ber fünf Prediger wals Gethter, Biebertaufer und Quafer, weil burch ihren Aufenthalt im Reiche große Beiteung, Aufruhr, Empörung und Blutvergießen entfteben mochte, auch bas Bufammen= rohnen beider Gefchlechter unter Ginem Dache ber Chrbarfeit, gemeinem Beften, Dut und Boblfahrt, auch allem Rechte zuwider feb." Babrend bie Fürftin noch Beiftand wider biefes Manbat in Berlin fuchte, und ber Rurfürft eine genane Untersuchung ber gangen Geschichte angeordnet hatte - welcher wir besonders viel Auffchluß verbanten wanderte bie Gemeinde freiwillig 1672 nach ber religiöfen Freistadt Altona aus, wo fie Rube und Gebeihen fand, fich aber von ber bortigen frangöfijch= und bollandisch=refor= mirten Gemeinde ftreng gesondert bielt. Sier fdrieb bie 65jährige Cobirmann 1673 in feiger Stimmung ihre und ber Gemeinde Geschichte und Bertheidigung in bem unübertrefflichen Büchlein Eucleria, beffen zweiten Theil sie 1678 vollendete. Labadie bezengte gleichzeitig in seinem Testamente seinen christlichen Glauben und sein Festhalten an seiner besonderen Gemeinde und starb 1674, seine Gemeinde seinen Freunden Noon, Dulignon und der Schürmann anvertrauend.

Die Labadistische Gemeinde, oder wie sie sich selber nannte, "die von ber Welt abgeschiedene und gegenwärtig zu Wiewert in Friesland versammelte reformirte Gemeinde," tehrte bald barauf, von dem zwischen Dänemart und Schweden ausbrechen. ben Kriege geängstigt und von ben brei Erbinnen von Sommelsont in ben Befit bes schönen Schlosse Baltha ober Thetinga bei Wiewert in Westfriesland geset, brei Ma stärker als sie ansgezogen war, nämlich 162 Seelen zählend, nach ben Niederlanden jurud, und tonnte nun auf bem einfamen ihr mit ber Umgegend gehörenden Schloffe 311 Wiewert eine von der Welt und der Kirche auch äußerlich ganz abgesonderte Kolonie ober Gemeinde gründen, ganz wie fünfzig Jahre fpäter die Brüdergemeinde, welche überhaupt mit ben Labadisten fo angerordentlich viele Achnlichkeit hat. Die bereits beste hende communistische Gütergemeinschaft ward hier zu einer socialistischen erweitert. Rite trugen tiefelbe höchft einfache Rleidung ohne überflüffigen Schmud, fie fpeisten gemeinfam, jedoch an drei unterschiedenen Tischen, tes Borstantes, der hausgenoffen und ber Fremden, auch die Familien, welche eine besondere Wohnung für fich erhalten hatten, und alle mußten als Beugnift bes gemeinfamen Gigenthums ihre Thuren offen balten. Die Rolonie bezahlte ihre Steuern gemeinfam und nährte fich besonders von grober Tut weberei (noch jest in Holland Labadistenzeug genannt) Seifensieberei und Eisenfabriktion, zehrte aber immermehr ein. Bergebens versuchte die friefische Synode fie ju bannen und die weltliche Obrigkeit ju ihrer Berfolgung ju bewegen; eine von biejer angeordnete Untersuchungs = Commission, ju welcher ber fromme Hermann Bitfins go hörte, sprach sich günstig für die Gemeinde aus, nachdem ?)von sie vertheidigt hatte. Birklich erlebte die Gemeinde in diefer Zeit (von 1675-1690) ihre höchfte Blutte und erhielt nun aus ganz Niederland und vom Niederrhein und aus Oftfriesland farten Zuzug; außer den schon Genannten traten noch sieben andere Theologen mit vielen Anhängern und der berühmte Arzt Heinrich v. Deventer auf fürzere oder längere Zeit ju ihnen, und außerdem hatten fie auch unter ben ernften Chriften eine weit ansgedehnte Diaspora von besuchenden und besuchten Freunden. 3hre Verfassung war arifte tratifch-hierarchisch; auch die vornehmen Frommen gehörten mit zum Borstande und ins besondere war der Einfluß der Schürmann sehr groß. Faltisch lag jedoch die Herrichaft über die Gemeinde ganz in Nvon's Händen, der sie mit eiserner Schärfe und Schroffheit ausübte. In der Lehre fah die Gemeinde von allen dogmatischen Streitigkeiten entschieden ab, stellte daher auch kein neues Bekenntniß auf und verlangte als eine ächt evangelische Unionsgemeinde nur Bergensbetenntniß ju Christo als bem herrn und Beilande. Als erfte und nothwendigste Lugend galt unbedingter Gehorfam, willenlose Unterwürfigkeit und Brechung bes Eigenwillens. "Der Kopf muß ab," war fprüchwörtlich. Der Gottesdienst — theils in französischer, theils in holländischer Sprache gehal ten — war höchst einfach und wurde von den sprechenden Brüdern oder Lehrern gehal ten, während in dreierlei Sprachen, aber nach derfelben Melodie gefungen wurde. 2884 rend bes Gottesdienstes und selbst Sonntags durften die Frauen nach Belieben stricken und nähen; überhaupt hulbigte die Gemeinde in der Sonntagsfeier ganz den freien Ansichten vou Coccejus gegen Boetius, wie nach ihr auch die Brüdergemeinde. Die Rinvertaufe war nicht geboten und daher nicht üblich; auch das h. Abendmahl wurde, wei man fich nicht würdig und geschickt zu temfelben hielt, nur fehr felten, seit 1670 überhaupt nur fünf Mal und seit 1703 schon lange nicht mehr gefeiert.

Gerade zur Zeit ihrer höchsten Blüthe 1680 erhielt die Gemeinde durch den Gonverneur von Sommelschet die Aufforderung zur Anlegung einer Colonie zur Bekehrung der Indianer in Surinam; mit freudigem schwärmerischem Eifer ging die ganze Gemeinde darauf ein und fandte ihren Prediger Hefenaer mit Labadie's Wittwe, einer gebotenen von Sommelsohf, und vielen andern Gliebern borthin ab, wo fie tief in ber Einfamteit eine Plantage ober Rolonie Providence anlegte - Die aber bald (1688) ben Edwierigteiten bes Rlima's, ber Bildnif und ber entflohenen Bufdneger unterlag. Dennoch unternahm bie Gemeinde einen zweiten Rolonifationsversuch zu neuböhmen am habsonfluß in New-Dort, wohin B. Schlüter ging und wo er noch 1703 - aber nicht mit Diffionsarbeit beschäftigt - lebte. Unterbeffen hatte bie bis auf 300-400 angewachjene Muttergemeinde burch bie 1692 nothwendig gewordene Aufhebung ber Gütergemeinichaft, bei welcher jeder ein Biertel feines Eingeschoffenen einbüßte, einen großen Stog celitten, von bem fie fich nicht wieder erholte; in Wiewert blieb mit 900n nur an gar ichwacher Reft, ber 1703 tanm noch ans breißig Perfonen bestand; 1732 verließ ihr letster Sprecher Conrad Bosmann, ein Freund und Correspondent Terfteegens, Biewert, und bie bortige Gemeinde löste fich ganglich auf. 3hre feit 1692 überallhin mireuten Glieber wurden aber nur befto mehr ein theils würgendes, theils zerfetenbes Eals an ihrem neuen Wohnort, und Männer, wie Untereuf, Deanber, Lampe und Anbere tonnen als Lababiften in ber reformirten Kirche angesehen werben. Ueberhaupt vertantte zunächft bie reformirte Rirche und bann auch bie evangelijch-lutherijche ben gabatiften größern Ernft im driftlichen geben und in ber firchlichen Bucht. Conventifel, Ratedpijationen, Bibelftunden und bie gange Berfaffung und Urt ber Brübergemeinde, beren Stifter Zingendorf eben fo wie Spener fehr gunftig über bie Lababiften geurtheilt bat, ind bie beilfamen, Ceparatismus und Rirchen= und Ubendmahle=Deidung Die bitteren früchte bes Labadismus, welcher bier ans bem Grunde etwas ausführlich behandelt werten ift, weil bieje gauge fo bebeutente Erscheinung bes chriftlichen Lebens bisher gu geringe Beachtung erfahren bat. (Borftebendes gang nach bem britten Buche bes zweiten Banbes meiner Geschichte tes chriftlichen Lebens in ber rh. westph. ev. Rirche (Cobl. 1852 G. 181-273), wo auch bie zahlreichen Quellen einzeln aufgeführt find, ju benen nur noch hingutommen: ber - auch bas Glaubensbefenntnift Labadie's und ber Ge meinte enthaltente - Antilababie von A. Bauli und 3. Sund [Samm 1671. 4.], M. L. G. Engelichall: Richtige Vorurtheile ber bentigen Welt (g. 1716, C. 652-682), und bie eigentlich nur in Beziehung auf bie Schürmann neues enthaltente Lebensbeidreibung: A. M. v. Schurman door Dr. Schotel, Hertogenb. 1853, unt J. de Labadie: Abrege du christianisme, beutich: Rurger Begriff bes w. Chriftth. Fr. 1724. M. Goebel.

Laban (12) Beifer, wie lateinifch Albinus), Gohn bes Bethnel (1 Dof. 28, 5.), Entel Nahors (1 Moj. 29, 5.), bes Bruders Abrahams (1 Moj. 11, 26. 27.), Bruder ber Rebelta, Ijaats Gattin (1 Doj. 24, 29.), ein aramäifcher (1 Doj. 28, 2.; 31, 18. 23.) heerbenbefiger in Dejopotamien und zwar zu haran (1 Doj. 28, 10.), bem griedifchen Kagoau, lat. Charrae, nicht weit von Ebeffa, Blutsverwandter Abrahams und Dheim Jatobs. Die Berheirathung feiner Ochmefter Rebetta an Ifaat ju Lebzeiten feines Baters war mit feiner Buftimmung vollzogen worben, 1 Dlof. 24, 50. Nachbem Jaleb burch eine Lift ben Erfigeburtsjegen an fich geriffen und baburch ben tobtlichen Dag feines Bruders Gfau auf fich gezogen hatte (1 Doj. 27, 41.), floh er auf Geheiß feiner Mutter und mit Einwilligung feines Baters zu biefem Berwandten, zugleich mit ter Absicht bort nach bem Borgang feines Baters ein Weib zu nehmen. In gaban traf er aber einen Dann, ber ihm an Lift nichts nachgab, und bamit noch fchnöden Eigennut verbant. hart war es, bag gaban feinen Reffen fieben Jahre um bie ichene Rabel tienen ließ, ungerechte Lift, bag er bei ber Bochzeit die ältere Tochter Lea unterschob, and burch abermaliges Dingen auf weitere fieben Jahre bie Berheirathung feiner Tochter ju einem Gegenstand ber Gewinnfucht machte, indem ber auferlegte Dienft bei weitem bie gewöhnliche Morgengabe überftieg. Jatob aber wußte fich in ben feche nachfolgenden Jahren burch Benützung feiner Schäfertünfte ju belfen und erwarb fich troty tes ju verschiedenenmalen geänderten Lohnes (1 Dlof. 31, 41.) ein fo bedeutentes Bermögen, bağ er ben neib Labans und feiner Gohne auf fich zog, und fich genöthigt fab, heimlich zu entfliehen. Laban taum bavon unterrichtet, jagt ihm nach und holt ihn auf

## Labarnm

bem Gebirge Gilead ein (1 Mof. 31, 23.). Hier hätte es zu blutigen Auftritten tommen können, wenn nicht Jakob von Gott beschützt ihm Achtung einzuflößen gewußt hätte. Un gegenseitigen Vorwürfen sehlte es zwar nicht, aber endlich erfolgte die Bersöhnung, und Laban schied friedlich, nachdem er mit Jakob ein Bündniß geschlossen hatte, in welchem bem Jakob zur Pflicht gemacht ward, keine weiteren Frauen zu nehmen und die Töchter Labans auf keine Weise zu brücken. Un der Glaubwürdigkeit der Geschächte hat man teinen Grund zu zweiseln, obgleich durch dieselbe ein großartigeres Verhältniß hindurchblickt, als man gewöhnlich annimmt. Jakob und Laban erscheinen hier zugleich als Führer von Völkerschaften und größeren Horden, auch wird das Gebirge Gilead als Grenze zweier Ländergebiete zu fassen sorden, auch wird das Gebirge Gilead als Grenze zweier Ländergebiete zu fassen sich auf der einen Seite nach Messonaten mien hin die Aramäer, nach Palästina hin die Hebräer vorbehielten, so das wir hier eine alte Grenzberichtigung zweier Boltsstämme in die Familiensage verwoben finden.

Labans wird von ba an nicht weiter gedacht, so daß er und sein Hans von da an verschwindet. Ob sich die Nahoriten zu einem eigenen Bölterzweig entwickelten oder allmählig unter den übrigen Böltern verschwanden, wissen wir nicht; um so gewisser aber tritt in Laban uns ein Mann entgegen, der ein Bild der damaligen Nomadenstämme uns darstellt, mit einem aus List und Habsucht zusammengesetzten Karakter, der neben Sitteneinfalt und Biederteit einhergeht.

Daß Laban ben einigen und wahren Gott tannte und verehrte, geht aus dem Schwur, 1 Dlof. 31, 53., hervor, indem er feinen Gott den Gott Abrahams, Nabort und ihrer Bäter nennt. Aber neben ber Berehrung deffelben hielt er fich auch Bantgötter (חַרָפָים) 1 Dof. 31, 19. 32. 35.). Dag er auf Diefelben einen Berth feste, 'gest aus ter Frage (1 Mof. 31, 30.) hervor. Auch Rahel scheint nicht vom Gögendiens frei gewesen ju sehn, benn sicher nahm sie biese hausgöten nicht mit, um etwa zu verhüten, taß ihr Bater fie befrage und burch fie die Richtung erfahre, welche Jakob eingeschlagen hatte, fondern fie wollte diefelben gewiß zur Berchrung haben und ben Segen burch fie von ihres Baters Saus auf bas ihrige um fo ficherer überleiten. Allein bierin ftand Laban nicht allein, wir finden tiefelben Göten, obgleich öfters ausgeschieden wie 1 Mof. 35, 2. 4, noch zu Davids Zeit unter den Ifraeliten, 1 Sam. 19, 13. 16., wobei zu bemerken ift, daß es stets ras weibliche Geschlecht ift, welches den größern Werth auf fie jest. Man hat baher geglaubt, daß man ihnen außer dem allgemeinen Segen, den fie über bas Baus verbreiteten, noch besonderen Ginfluß auf bie Erzeugung ber Fruchtbarkeit und somit bes Familiengludes zuschrieb. Wir burfen also nicht glauben, bag ber Gottestienst im haufe Labans damals wesentlich von dem in der Familie Isaat verschieden war, nur bag in biefer bie Reinigung von allem Gögendienft fortgebenbe Aufgabe blieb, in jenem aber ber mahre Gottesdienft burch bas lleberhandnehmen ber Gößen allmälig untergieng. Baibinger.

Labarum ist ver Name ver ältesten christlichen Fahne. Man leitet das Wort verschiedentlich und sehr unsicher ab, von  $\lambda \alpha \beta \epsilon \tilde{\epsilon} r$ ,  $\lambda \alpha ( \varphi \eta, \lambda \dot{\alpha} \varphi v \varrho o r$ , laboro u. a. m., und nimmt bald beite a kurz (Pruventius), bald das erstere lang (Althelm. de laud. Virg.); auch schreibt Sozomenus  $\lambda \dot{\alpha} \beta \omega \varrho o r$ , Ehrhjostomus  $\lambda \dot{\alpha} \beta o v \varrho o r$ . Es kommt als Benennung römischer Feldzeichen schon zur Zeit der Republik und der früheren Kaiser auf Münzen vor, besonders auf solchen, die sich auf Siege über Germanen; Sarmaten und Armenien beziehen. Seine christliche Bedentung bekam das Labarum durch Constantin den Großen, der das Kreuzeszeichen auf die Reichssahne seine und in Rom als owrigeor reonaïor aufpflanzen lich. Es galt jedenfalls von nun an, nach der Stelle des Sozomenus wohl schon früher, als onzesior noleursor rür ällur terusiregor. Es wurde den übrigen Feldzeichen vorausgetragen, von dem christlichen Herer als Gegenstand des Cultus behandelt und fünfzig tapferen Kriegern zur Bewachung anvertrant. Eusebandelt und fünfzig tapferen Kriegern zur Bewachung anvertrant. Eusebins, der im Leben Constantin's die Beraulassiung bazu erzählt, wie nämlich verfelbe das in der Bistion ihm vor der Schlacht gegen Licinius verheißungsreich tundgewordene Zeichen des Areuzes auf ein kostbares Labarum setzelt, besterich tas siep-

tere (II. c. 29.): es war ein langer Spieg, mit einem Querbalten verjehen, in Gestalt tes Rreuges. In ber oberen Spite befand fich eine aus Gold und Ebelfteinen gebildete Rrone, und hieran bas Monogramm Chrifti, wie es ber Raifer fpaterbin anch am beim au tragen pflegte. Un ber Querftange hing ein feibenes Inch, fo breit als lang, worauf bas Bruftbild bes Conftantin und biejenigen feiner Gohne in Gold ju feben. Rad Brudentius (in Symmach. I, 486) fcheint bas Bild Chrifti ben Raum ber Fahnenflache eingenommen ju haben. nachbem Julianns während feiner Regierung bie alte form bes Labarum wiederhergestellt und fein eigenes Bild nebft ben Bildern bes 3upiter, Dars und Mercurins barauf hatte barftellen laffen, wurde fpater bie conftanunische Einrichtung von Balentinianus und Gratianus zurüchgerufen. Das Labarum blieb bis zum Untergange bes abendländischen Raiserthums, und man verwechselte überbaupt Die Namen Labarum, Erur und Vexillum ecclesiasticum. Die jetzigen Rirchenfahnen tragen noch bie Grundform einer in's Rrenz gestellten Lanze mit bem von bem Duerbalten berabhängenden gestichten ober bemalten Inche, und bas berühmtefte von allen Gemälden chriftlicher Runft, Raffaels Madonna del Sisto, mar ohne Zweifel ju tiefer Bestimmung ausgeführt und bagu gebraucht worben. Bgl. Mugufti und Deuffel in ber Real-Encyflopabie ber claff. Alterthumswiffenichaft. Grüneifen.

Lachie, Wy, LXX Auxis, Auxis, bei Bojeph. (Antt. 9, 9. 3.) and Auguna; ber name einer tanamitifchen Rönigsftadt in ber fühlichen Niederung ("den Grüntens Jos. 15, 33. 39.) bes Landes, beren Rönig Japhia mit ben Rönigen von Berujum, hebron, Jarmuth und Eglon fich gegen Jojua verbündet, von ihm bei Gibeon gichlagen und bei Mateba aufgehentt wird, worauf Jojua bie Stadt einnimmt und bie Einwohner niederhaut (Jos. 10. u. 12, 11.). Bei ber Bertheilung bes gandes mird Ladis tem Stamme Juba zugetheilt (Jos. 15, 39.); nach ber Theilung bes Reiches wird es von Rehabeam befestigt und verproviantirt (2 Chron. 11, 9.); in Lachis wird Amazia, ter Ronig von Juba, von Berfchworenen ereilt und getöbtet (2 Ron. 14, 19. 2 Chron. 25, 27.): Lachis wird zur Strafe bafür, baf fie "ber Tochter Bion ber Anfang zur Sante fen", gleiches Loos mit Camaria geweifiagt (Did. 1, 13.); baber benn Canberib vor Lachis lagert, als er feine Drohungen gegen Sisfia fchleutert (2 Ron. 18, 14. 17; 19, 8. 2 Efron. 32, 9. Jef. 36, 2; 37, 8.); Lachis und Ajeta find mit Berufalem felbft noch bie letten feften Städte, gegen welche Rebutadnegar ftreitet (Jerem. 34, 7.); in Lachis laffen fich unter andern Bunften außerhalb Jerufalems Rinder Juda nach ber Rückfehr ans ber babulonijchen Gefangenichaft wieder nieber (Rebem. 11, 25. 30.). Die Lage ber Stadt Ladis ift bentautage noch nicht mit Gemifcheit zu beftimmen : Die obigen' Stellen weifen im Allgemeinen allerdings unzweifelhaft auf bas zwifchen ber Philifterebene und bem Blateau bes Gebirges Juba befindliche wellenförmige fruchtbare Sügelland, wobei befonters bezeichnend ift bie Angabe "in ben Gründen", Die Aneinanderreihung von "3armuth, Lachis, Eglon", ber Bug Jojua's von Gibeon und Mateba auf Libna und "von Libna gen Lachis", "von Lachis gen Eglon", "von Eglon gen hebron", endlich bie Situation Canheribs gegen Jerufalem einerfeits und gegen Libna andererfeits. Bu allen tiefen Angaben ftimmt bie Lage bes heutigen Um Latis إم لاقس, 3/4 Stunden weftlich von Ajlan, bem unverfennbaren ehemaligen Eglon wohl, außer daß die Rähe beider Orte gar ju groß erscheinen tann; Diejes Um Latis fand Robinfon auf ber Strafe von Baga nach Beit 3ibrin (bem von ihm entbedten alten Eleutheropolis) und Sebron links rom Beg auf einer runden Unbohe mit altem Gemäuer aus Marmorftuden und mit Tifteln und Geftrauch überwachjen, an ber Gubjeite einen verschütteten Brunnen mit Sanlen (val. Ritters Erbt. 2. Ansg. 16. Th. C. 130 f.). Biners (Bibl. Realwörterb. art. Ladifd) Einwendung, daß bie Schreibart von Um Latis mit bem bebr. vor nicht übereinftimme, ift nicht zu rechtfertigen; über bie einzige wirfliche Schwierigfeit aber, bag Enfebins im Onomaft. Die Stadt 7 romijche Deilen fublich von Cleutheropolis in ben Landftrich Daromas fest, mabrent Um Latis fubweftl. und zweimal fo weit entfernt liegt, wird man fich in teinem Fall eher beruhigen burfen, bevor biefer Landftrich von Reisenden untersucht und teine Spur eines andern Punktes mit entsprechenden Namen entbedt worden ift. **Bf. Pressel.** 

Bactantius. Lucius Coclius (nach Andern Cacilius) Lactantius Firmianus gehört aller Babricheinlichteit nach Italien (Firmium im Bicentinifchen Gebiet), und nicht, wie Manche glauben, Afrika an. Nach seinen eigenen Neußerungen (de ira dei c. 2. Institutt. div. VII, 2.) ftammte er von heidnischen Eltern ab und trat erft später zur chriftlichen Religion über. Nach Hieronymus (de vir. ill. 80.) war er ein Schüler bes Rhetor Arnobius. Diocletian, beffen Aufmerkjamkeit er burch ein (nicht religiöses) (Bedicht, das Symposion, auf sich zog, berief den Lactantius nach dem vom Raiser zu feinem Gitz erwählten Nicomedien in Bithynien als Lehrer ber lateinischen Beredtjamkeit. Da er aber in einer ganz griechischen Stadt nur wenige Schüler fand und am Nothwendigsten Mangel litt, fah er fich genöthigt, burch ichriftstellerische Thätigfeit sein Fortkommen zu suchen. Sein Uebertritt zum Christenthum mag in diese spätere Beit, nachdem er bem Lehramte entfagte hatte, fallen, ba er felbst ber früheren Beit gebenft, wo er als Beide junge leute in ber Beredtfamteit unterrichtete, ohne indef als praktischer Rovner ober Sachwalter sich versucht zu haben (Div. Institt. III, 18.; tamen eloquens nunquam fui, quippe qui forum ne attigerim quidem). Die Berfolgung unter Diocletian icheint feine Berfon unberührt gelaffen zu haben, ba er zwar als Angenund Ohrenzeuge bic Greuel berfelben fchildert, aber ohne irgend eines gegen feine Berfon gerichteten Angriffs Ermähnung ju thun. Später finden wir ihn, und zwar in hoben Alter, in Gallien als Lehrer tes jungen Crispus, tes Sohnes Conftantins, mas fcmerlich vor 315 ober wenigstens nach Andern 312 fallen tann. Eusebius (Chronic, ad ann. 318) rühmt von ihm, bag er am Hofe in folcher Strenge und Enthaltfamteit gelebt habe, bafe er fich oft felbst den Genug ber nöthigsten Lebensbedürfniffe verfagt habe. Beitere Rachrichten über fein Leben und über feinen Tob fehlen uns. Man vermuthet, bag er in Gallien, und zwar in Trier, in ber taiferlichen Refibenz, um 330 gestorben fep. - Dit Lactantius schließt Die Reihe ber abendländischen Apologeten vor Augustin. Scine fämmtlichen Schriften find apologetischer Natur: fie haben zum 3wedt nicht blog eine Bertheidigung ber chriftlichen Religion gegen ungerechte Borwürfe und Angriffe ihrer Begner, fondern auch eine Empfehlung berfelben bei ihren heidnischen Biberfachern, namentlich bei ben gebildeteren Anhängern berfelben aus ben höheren Claffen und ans ber Babl berer, tie eine gemiffe philosophische Bildung besitzen wollten, mittelft ber er forderlichen Belehrung in ber Erkenntnift ber chriftlichen Bahrheit, welche bie mahre Beisheit jen, ohne bie es teine Religion, fowie umgekehrt keine Religion ohne biefe Beisheit geben tonne. Sein hauptwert find Divinarum institutionum libri septem: ber Titel ift mit Rudficht auf die Institutiones iuris civilis (vgl. I, 1.) gewählt. Die Abfaffung tiefer Echrift mag noch in die Zeit ber biocletianischen Berfolgung fallen, während die Beröffentlichung berfelben nicht vor Constantin gebacht werden tann, weldem Lactantius die Schrift widmete, wenn anders die im Eingang enthaltene Stelle mit ber Anrede an Conftantin ächt ift. Jedes ber fieben Bücher führt wieder feine befondere Auffdrift: 1) de falsa religione; 2) de origine erroris; 8) de falsa sapientia; 4) de vera sapientia; 5) de iustitia; 6) de vero cultu; 7) de vita beata. Lactantins felbst machte fpäter aus bicfem Wert einen freien Auszug unter bem Titel: Epitome Institutt. ad Pentadium (ed. C. M. Bfaff, Paris 1712 nach bem Bobifchen Cob. in Turin). Da Lactantius die Läugner einer Vorsehung von den heidnischen Philosophen felber widerlegt glaubt, fo beginnt er im ersten Buch feiner Untersuchung mit ber Frage, ob Einer ober viele Götter bie Belt regieren? 3ft Gott, fclieft er, volltommen, fo fann es nur Einen geben : id enim solidum existimandum est, cui nihil decedit, id perfectum, cui nihil potest accedere. Bubem quidquid capit divisionem, et interitum capiat necesse est. Sagen, bag viele Götter bie Belt regieren , fen baffelbe, mie wem man fagt, in uno corpore multas esse mentes. Die Bahrheit, daß nur Ein Gott fen, wird dann weiter, außer den Lehren ber Propheten bes alten Bundes, aus ben Uns

nichen ber Dichter, Philosophen und Sibullen bewiejen. Daneben wird bas muthogifche Götterwefen in feinem Widerspruch mit fich felber aufgebedt und insbesondere zeigt, wie Götter weiblichen Geschlechts bloß angebetet worden jeven, weil man ihre terblichteit vorausgejett habe und für nachtommenschaft berjelben bebacht gemejen fen. m zweiten Buche werben tie Urfachen und Quellen bes heidenthums befprochen. unachft wird im Allgemeinen nachgewiejen, wie ber Menich ber Bater ber Götter fen, id wie man barum eigentlich folgerichtig ben Menfchen anbeten follte; bann wird eine ftorifche Entwidlung bes heibenthums verjucht, bas, von Cham ausgebend, zuerft im feftirngotenbienft, bann in Bergötterung ber Denfchen fich verirrt und als folche unter m Einfluffe ber Dämonen und mittelft ber Dratel, ber Magie und Aftrologie bas mje Leben ber Bölfer burchfäuert habe. Das britte Buch ftellt fich bie Aufgabe, ben eweis ju führen, "bag bie Philosophie nichtig und falich jen, bamit ber Irrthum lig beseitigt werbe, und bie enthällte Wahrheit in ihrem vollen Lichtglange bervoretes, mahrend bas vierte Buch ben Weg zu biefem Biele anbahnen will. Lactantius bt von bem Grundfate ans, bag Weisheit und Religion in ihrem tiefften Wejen ins, nur im Begriff als zwei verschiedene Momente auseinandergehalten, aber nicht n Sache nach und im Leben getrennt werden burften. Die Bhilosophie und Religion er Seiben, wo eine folche widernatürliche Entgegenfetzung und Ausscheidung eingetreten, ben barum auch ichon aus biefem Grunde falich. 3bre wahre Einheit finde fich nur " Ebriftenthum. Diefes Pringip fucht er biftorifch zu erweifen. 3m fünften Buch int gelehrt, wie ehebem, in bem fogenannten goldenen Beitalter, mit ber Berehrung Gerechtigfeit geherricht habe, wie aber mit dem Gogendienft alle after eingewandert jepen, bis mit Chriftus wieber eine Urt goldenen Zeitalters burch ie Anpflanzung ber Gerechtigteit erschienen fen. 3m fechoten Buch wird bie praftifche Seite ber wahren Religion behandelt, mabrend bas fiebente Buch bas Endziel ber Renfchheit zum Inhalte hat und burch gehn Beweife Die Unfterblichkeit ber Geele erartet. Die hoffnungen ber Chriften auf bas Benjeits werben in Phantasmen geschilert, bie ben Gemälden bei Tertullian verwandt find. - Un Diefes Wert ichlieft fich le Unhang bie Schrift de ira Dei, an einen gewiffen Donatus gerichtet. Gegenüber en Spifur, ber Gott jowohl ira als gratia abspreche, und ben Stoifern, welche Gott war die gratia, aber nicht die ira zuerfennen, wird gejagt, Deum irasei, quoniam graa commoveatur. In Diejem Gats liege ber Schwerpuntt aller Religion und Frömmigeit, ba man Gott nicht verehren fönne, wenn er feinen Berehrern nicht gnädig feu, ioch ihn fürchten tonne, wenn er nicht benjenigen, bie ihn nicht verehren, gurne. Daber enn folieflich bie Aufforderung, fo an leben, bag uns Gett immer gnadig fen, und eir feinen Born nie ju fürchten haben. - Bor bieje beiben genannten Schriften fällt er Abfassungszeit nach das Buch de opificio Dei vel de formatione hominis, ad Denetrianum auditorem suum. Auch bei biefer Schrift scheint Lactantins beidnische Phiejophen, gunachft Epitur und beffen Schüler Lucretius, welche bie gottliche Borfehung äugneten, vor Augen gehabt ju haben. Gottes Borjehung wird eben aus bem bewunerungemurbigen Bau bes menfchlichen Rörpers erfannt und bewiejen. - In ben rüberen Ausgaben ber Werke bes Lactantius wie in ben zahlreichen Sanbidriften beffelen fehlt die Schrift de mortibus persecutorum ad Donatum confessorem und ward nerft von St. Baluze aus einer fehr alten Colbert. Sanbidrift berausgegeben (Paris 1679. 8.). Le Nourry wollte Dieje Schrift bem Lactantius absprechen, und G. Bernbarby (Grundrif der röm. Literatur, 3. Bearb.) fagt: "das Gedicht Phonix ift Lactauius chenfo fremd als bas ipat herausgegebene Buch de mortibus persecutorum." In bem genannten Cober führt nämlich bie Schrift ben Titel Lucii Caecilii. Allein biejer Rame wird bem Lactantius auch in anderen handidriften je und je gegeben, auch ftimmt ber Styl biefer Schrift ju bem feiner übrigen Schriften, und man hat fie wohl mit Recht bem Lactantins zugeschrieben und in ihr bie gleiche Schrift gesucht, welche Dieronnnus unter bem namen de persecutione anführt. In berjelben wird an ben

Schichfalen und besonders an bem Tote terjenigen römischen Raiser, welche die Gu verfolgt haben, nachgewiefen, wie tiefe Raifer bem gerechten Strafgericht Gottes fallen, somit felbst wirer Willen Zeugen für tie christliche Religion jepen, tie aus riefen Berfolgungen siegreich ihr haupt erhoben habe. Die Schrift enthält eine nicht historische Treue abgefaßte Erzählung der verschiedenen Christenversolgungen von ! Tomitian, Balerian, besonders von Diocletian, Galerius und Maximinus. Das schließt mit tem Tor ver Raiserin Baleria und ter Herstellung bes Friedens ber 2 was in Betreff ter Abfaffungszeit auf tas Jahr 314 ichließen läßt. Die Schri im heftigsten Tone abgefast, Tiberins wird eine mala bestia genannt, Die nicht ei ein Begräbniß gefunden habe, Decius ein execrabile animal, Maximinianus folimme Ille, cui inerat bestiae naturalis barbaries et feritas a romano sanguine aliena. Edrift ift für bie Rirchengeschichte jener Zeit von großer Bichtigteit, jo bag bem urtheilt: "caetera omnia scripta Lactantii minore nostro damno interitura erant, ( hic unus libellus." -- Aufer ten tem Lactantius zugeschriebenen Dichtungen 1 hieronymus noch einige andere Schriften, welche aber nicht mehr vorhanden find: Bücher ad Asclepiadem, vier Bücher Briefe ad Probum, zwei andere ad Seve und zwei ad Demetrianum. Ueberdics icheint er nach Div. Institt. (VII, 1.: sed nobis contra Judaeos separata materia, in qua illos erroris et sceleris revince eine ähnliche gegen tie Juten bestimmte Schrift, wie tie vorhandene gegen bie bilteten Beiden, beabsichtigt ju haben; ob ber Entichlug jur Ausführung tam, u wir nicht. — Fällen wir nach diefer Uebersicht feiner Schriften ein Urtheil übe rogmenhiftorijche Bereutung bes Lactautius, jo muß zugegeben werben, daß fein D gewicht mehr in ber Biberlegung heidnischer Frethumer liegt, als in ber Entwid und Darlegung ber eigentlichen chriftlichen Religionslehre. Er zeigt fich überall ale Redner tenn ale Philosoph. Seine Studien ter Bhilosophic reichen nicht weit, bas Alterthum tennt er taum aus eigener Forfchung. Dech ift er nicht unglückli der Bolemit gegen bas heidenthum; weniger aber befriedigt er in togmatischer hin In ber Entwidlung ter Glaubenslehren weicht er in Danchem von bem orthol Lehrbegriff ab, in feiner Soteriologie fpricht er vorherrichend ihnergistisch, feine ! von ber Sünde ift manichäifirent, wegwegen Babft Gelasius feine Berte für apoer Mertwürdig ift, in welch finnlichem Colorit er tie Lehre von ber Tri erflärte. vorträgt. Auf ben Einwurf, wie es fich mit ber Berchrung Eines Gottes vert rag tie Chriften Gott Bater und Gott Sohn, alfo zwei betommen? antwortet "Benn wir Gott Bater und Gott Sohn fagen, jo gilt uns nicht tiefer als etwas teres und jener als etwas Anderes, noch trennen wir fie von einander; benn b fann ter Bater ohne Sohn seyn, noch der Sohn ohne Bater. Da sie sich also ge feitig ergänzen, fo ift in beiten nur ein Gebante, ein Beift, eine Substanz; aber verhält fich gemiffermaßen wie ber ausströmente Quell, Diefer wie ber abflief Strom, jener wie die Conne, diefer wie ber von ter Sonne ausgehende Strabl. Da ber Sohn bem höchften Bater treu und lieb ift, fo ift er mit ihm Eins, wie Strom nicht vom Quell, der Strahl nicht von der Sonne getrennt ift, indem ja Baffer ber Quelle auch das des Fluffes und das Licht ber Sonne auch das des Str ift." "Intem aljo ter Gebanke und Bille bes einen auch ber tes andern, ober mehr in beiden einer und verselbe ift, jo heißen fic mit Recht Ein Gott; benn immer im Bater ift, fließt auf den Sohn hinüber, und was immer im Sohne flieft vom Bater her." Oft geht er bis in's Spielente und Abfurde, wie wen jagt: Ipse enim pater et origo et principium rerum, quoniam parentibus c άπάτως atque άμήτως a Trismegisto verissime nominatur, quod ex nullo sit creatus. Idcirco etiam filium bis nasci oportuit, ut ipse fieret anarwo atque a rwo. In prima enim nativitate spiritali αμήτωο fuit, quia sine officio matris a deo patre generatus est; in secunda vero carnali anarwo fuit, quoniam sine p officio virginali utero procreatus est (D. J. IV, 13.). 280 er die Beugung bes Ge

## Lacticinia

näher berührt, bringt er ihn in Bergleich mit den Engeln. Der Sohn Gottes, fagt er, beißt sermo, die ührigen Engel aber spiritus dei, und bas fen der Unterschied zwis fcen ihm und tiefen, bag wenn tie lexteren ex naribus dei als taciti spiritus hervorgegangen jepen, da sie ja nicht zur Mittheilung der göttlichen Schre, sondern zum bloßen Dienste geschaffen werten, jener bagegen spiritus vocalis jen, qui cum voce ac sono ex dei ore processit sicut verbum, ea scilicet ratione, quia voce eius ad populum fnerat usurus, i. e. quod ille magister futurus esset. Christus nennt er daher den magister, doctor virtutis, doctor, praeceptor iustitiae. Aber je heißt er ihn nicht bloß wegen jeiner Borte, fontern ber Cohn ift gefandt als tie viva praesensque lex, vom alttestamentlichen Bejet jo verschieden, raf Mojes ter Gefeggeber felbft feine Erfchei= nung weiffagen nußte. Wer ein Gebot gibt, nuß es felbst beobachten, fonst ift es uns Darum mußte Gott auch tem Gejets fich unterwerfen, und bas tonnte nur aültia. baburch geschehen, tak er Dlenich ward und lebte wie wir. Dieje et hildhe Auffassung ter Berjon Christi führt gactantius auch in ter Betrachtung feines Wertes burch. 3war läugnet er die äußeren Bunderthaten Chrifti nicht, fondern fieht fie als Beweije feiner iberen Natur an; aber mit Vorliebe sucht er ihre ethische Beventung auf. Sie find Borbilter noch viel höherer geiftiger Wunter: und jo fint auch feine Leiben von tiefer figürlicher Berentung. So gelangt er zwar zu einer höheren Ratur in Christo, dentt auch tiefe als präeristirente Sypothefe, aber in ten inneren Rreis bes Göttlichen will er fie nicht stellen laffen, aus Furcht, ramit rem Monotheismus zu nabe zu treten. Darum fonnte anch Hieronumus (opp. T. IV. p. 345. ed. Martianay) tem Lactantius ten Borwurf machen, tie Zubstan; bes heil. Geistes wielmehr feine eigene Berfönlichfeit) errore iudaico, aljo monarchianisch geläugnet zu haben : benn indem er den heit. Beift als Die jubstantielle Einheit tes Baters und Schnes bestimmt, hebt er teffen Perfönlichteit auf, während er sonft in der gewöhnlichen firchlichen Weise von ihm fpricht (D. J. IV, 12.). — Daß Lactantius gleichwohl zu den vielgelesensten und am meisten übersetten christlichen Edriftstellern gehört, verbauft er einerfeits feiner außerft reinen und fließenden Sprache, die ihm den Ramen eines Cicero christianus oder (nach Hieronymus ep. 49. ad Paulum) eines fluvius eloquentiae Tullianae cintrug, antererfeits feiner liebenswürdigen Aufpruchlofigfeit, feiner Bescheitenheit im Urtheil unt feinem warmen Sergen. Als Ausgaben feiner Berte führen wir an: Lactantii Inst. od. pr. Sublaci 1465 f. Rom. 1470 f. Opera recens. c. not. J. L. Buenemann, L. 1739. Apparat. emend. J. B. le Brun et Lenglet du Fresnoy. Paris 1748. II. 4. ex recens. O. Fr. Fritsche, Lps. 1842. II. 8. c. not. varr. cur. Migue, Par. 1844. Bgl. Spyker, de pretio institt. Lactantii statuendo, LB. 1826. Möhler, Batrologie, herausg. v. Reithmayr. I. Br. S. 917—933. J. Chr. Fr. Bähr, rie christlich=röm. Theologie. 6. 72 fg. J. A. Dorner, Entwidl.= Gefch. d. Lehre v. t. Berfon Chrifti. I. Br. (2. Aufl.) S. 761 fg. J. Ruhn, tathol. Degmatit. 2. Br. Ih. Breffel.

Locticinia (lactentia, lactantia, lactaria), eigentlich Milchipeifen, find nach bem Sprachgebrauche ber Rirche omnis quae sementinam carnis trahunt originem, fo baß anger Dilch, Butter, Raje, auch Gier, Echmaly und bergleichen barunter begriffen wird, im Gegenfase gegen trodene Speifen (Enoopavia, aridus victus, arida saginatio). Schon zeitig wurde es nämlich üblich, an ben Abstinenztagen, vorzüglich in ben Quabragefimalfaften vor Ditern (f. t. Urt. Faften Br. IV. E. 337) fich nicht bloß bes Fleifches, sondern auch anderer nahrhafter Speisen zu enthalten. Darüber bestimmte tenn ichon bas Concil ju Laoricea (zwischen 347-381) can. 50. (c. 8. dist. III. de consecr.): "Oportet ... per totos quadragesimae dies jejanare, et escis abstinentiae convenientibus, id est, aridioribus uti" (im Drig.: Sei ... vyorever, zyoopayovrac). Das Trullanische Concil von 692 im can. 56. wiederholte diese Festsebung specieller und verfügte insbesondere gegen bie bavon abweichenden Armenier, es folle bie gange Kirche Gottes in derfelben Weife Die Fasten beobachten und fich enthalten: "wonep **Ουτού παντοίου, ο**ύτω δή χαὶ ώου χαὶ τυρου, ά χαρπός είσι χαὶ γεννήματα ών 11

Real-Enchliophbie far Theologie und Rirche. VIII.

findet sich ju Lüttich eine Kirche ju seinem Gebächtniß. Sein Nachfolger war Hubert. — Wir besitzen über Lambert vier Lebensbeschreibungen: von Godeschalt, Diakonus ber lüttichischen Rirche aus ter Mitte bes 8. Jahrh.; von Stephan, Bischof zu Lättich um 903; von einem Ranonitus Nikolaus um 1120 und einem Mönch Reiner. Bgl. Leben ver Bäter von A. Buttler, bearbeitet von Räs und Weis. Br. XIII. F. W. Rettberg, R.Gesch. Teutschlands. I. Br. S. 558 ff. Th. Breffel.

Lambert von Hersfeld (von Afchaffenburg). Ueber diesen für die Geschichte des 11. Jahrhunderts und insbesondere für das Leben und Leiten tes ungläcklichen König Heinrich so überaus wichtigen Geschichtschreiber wiffen wir, was die äußern Lebensverhältniffe betrifft, nur wenig Sicheres. Solche hat es freilich gegeben, die uns durch den feinen Faden ter Vermuthung über die Lücke in den wirklichen Quellen hinwegzuhelsen suchten. So hat 306. Christoph Krause in der Vorrede zu seiner Ausgabe Lamberts S. XII. f. gemeint, er werde wohl von überrheinischer Herlunst sein, vielleicht ein Zögling der als vortrefilich gepriesenen Schule von Lüttich. Schon Frijch E. 4 hält dies keineswegs für ausgemacht, und Hesse hat es gründlich widerlegt. Man weiß in der Ina über Baterland, Geburtsort und Familie nichts Gewisses.

Es wurde früher Lambert ganz allgemein als Lambert von Aschaffenburg aufgeführt; man glaubte, er seh vort geboren. Der Irrthum entstand aus einem Mißverständniß; man las in seinen Annalen ad a. 1058. M. G. VII, 159 Ego N. presbiter ordinatus sum a Scafnaburg statt Aschafnaburg. Der Irrthum erscheint zuerst bei Schradin, die andern haben es ihm nachgeschrieben.

Da feine Priesterweihe in's Jahr 1058 fiel, so glaubt Frisch die Zeit feiner Geburt auf 1034 — 38 setzen zu bürfen. Daß er nicht von Kindheit auf im Kloster aufwuchs, wird man heutzutage nicht mehr aus dem "freieren und unbefangeneren Ueberblic über die damaligen Staatsverhältnisse, wenn er zeige, beweisen wollen. Aber es ist an sich nicht unmöglich. Seine höhere Bildung wäre dann aus den besseren Berhältnissen zu erklären, in denen er aufwuchs, wenn auch der wissenschaftlichen Luft, die er in feinem Rloster athmete, der größere Theil davon zuzumessen wäre. Jedenfalls war er taum in das letztere eingetreten, um sich der Sorge für sein irdisches Gut zu entschlagen, als er eine Wallfahrt nach Ierusalem unternahm, deren Rosten auf ein nicht unbedeutendes eignes Vermögen schließen lassen.

Er mag 20-24 Jahre alt gewesen sein, als er am 15. März 1058 von Abt Deginher zu hersfeld eingekteidet wurde. Die Klosterschule daselbst gehörte im eilften Jahrh. zu ten blühendsten in ganz Deutschland. Rach Lamberts eigner Meinung erreichte sie ten Gipfel eben unter dem genannten Abt. Er schätzte den letztern ungemein hoch, als ein wahres Musterstück eines ächten Christen und Mönches ad 1059. M. G. VII. 160. Sein Vorbild ist es, ras ihm bei seinem Eintritte in's Klosterleben vorschwebt ad 1058. M. G. VII. 159. Ein Mann gleich groß in Gelchrsamteit und Tugend, ben könige zu würdigen wußten. Hist. Horsf. ad 1035 et 1040. M. G. VII, 140 sq.

Noch im Jahre 1058 zur Zeit ber Herhftasten erhielt unfer Mönch in Afchaffenburg bie Priesterweihe von Erzbischof Liutbold von Mainz. Alsbald trat er seine Pilgerfahrt nach Jerusalem an. Dies geschah ohne Wissen und Willen Meginher's. Lambert glaubte sich ben Unwillen des letztern zugezogen, sich eines schweren Bergehens vor Gott schuldig gemacht zu haben, wenn sein geliebter Abt sterben würde, ehe er selbst von ver Reise zurück wäre und seine Verzeihung erlangt hätte. Er traf ihn noch lebend und empfing seine freudige Umarmung, was er um so mehr als ein Blück pries, das ihm Gott geschentt, als Meginher am Tage seiner Antunst 17. Sept. 1059 in eine tödtliche Krankheit siel, der er in furzem erlag, 26. Sept. M. G. V, 160. Rührend ist vas Gesühl von Freundschaft und Verehrung, mit dem Lambert diese Dinge erzählt. Gerne verdammt er seinen Reiseentschutz mit Anwendung von Röm. 10, 2.

Auf Abt Meginher folgte Ruthard am 8. Nov. 1059, unfrem Lambert in Beobachtung der b. Regel etwas zu läßig ad 1059 M. G. VII, 161. Von ihm erhielt ber (Plin. H. N. 26, 30., 3. P. im Amanus und Casus, vgl. Ritter's Erdfunde XVII, 2. S. 1138, 1786), Eppern und Creta und auch in Palästina (3. B. bei Jerujalem und Samaria, Ritter a. a. D. XVI. S. 482, 636) wächst. Man fammelte tie ausgeschwitzte Substanz vor Sonnenaufgang mit eigenen Inftrumenten von ben Blättern, over noch beffer (wie ichon Herorot andeutet), indem die Ziegen an die Sträucher getrieben werben, wo bann bie Feuchtigkeit in ihren Bärten hängen bleibt. Das, besonders aus Arabien in ten handel kommente, harz wurde zum Räuchern, zu Salben und felbst in ter Arzneitunft gebraucht. Hebraifch beißt ce 🖒 und wirt 1 Dlof. 37, 25. und 43, 11. als Hantelsartikel ber Imaeliten nach Aegypten und als köftliches Lantesprodukt Ranaan's erwähnt. Die alten Uebersesungen wußten ras hebr. Wort nicht mehr zu benten, fie riethen bald (LXX) auf oraxry, balt (Epr., Chalt.) auf Piftagien (j. Michaelis, Suppl. V. p. 1424 sq.), balt (Sneedis) auf Raftanien, währent obige, jest allgemein angenommene Deutung ichon burch tie llebereinftimmung bes griechischen und hebräifchen Ramens gesichert ist. Bgl. übrigens Celsis hierobot. I, 280 sqq.; Winer's R.W.B.; Rovers Phönikien II, 3. C. 224, welcher fogar in bem Namen bes ebomitischen Säuptlings Lotan (1977) eine Andeutung auf das Vorkommen dieses Produtts in Idumäa finden will (1 Mos. 36, 20. 22. 29.). Nüetschi.

Laien, j. Rlerus.

Laiencommunion (communio laica) ist tem Wertsinne nach tie (Bemeinschaft, welche Jemand als Laie innerhalb ber Kirche hat, im Unterschiede von ver Gemeinschaft, welche Jemand burch Empfang ber Beihe als Rleriter ober burch llebernahme ber Rloftergelubbe als Regulare erhält. Der gange Unterfchied und bie mit benfelben gufammenhängente Berfchiedenheit ber Pflichten und Rechte ter Laien, Mleriter und Regularen entwidelte fich erst allmählich in ber Kirche; nachtem verfelbe aber einmal festfand und ber Vorzug bes Klerikats und Megularlebens vor bem Laienstande anerkannt war, konnte von einer Bersetzung aus ber höheren Stellung in Die niebere Die Rebe fenn und barauf bezieht fich bie ichon zeitig ermähnte reductio in communionem laicam. Bereits bei Chprian a. 256 (epist. lib. II. ep. 1., in c. I. Cau. I. qu. VII.) wirr von Aleritern gesprochen, welche in Häresiecu verfallen waren und nach ihrer Biederauf. nahme nur als Laien, ohne fernere Verwaltung ihres Amts in ber Rirche leben follen (aut communicent laici ... nec debere eos ... ordinationis et honoris arma retinere ..."). Bort und Sache findet sich bei Cyprian außerdem öfter erwähnt (m. f. die Zeugniffe bei 3. H. Boehmer zum c. 7. dist. I. in seiner Ausgabe tes Corpus juris can.). Berwandt tamit ift die Bestimmung tes can. 61. (al. 62.) Apostolorum, wornach terjenige, welcher in der Berfolgung Christi Namen oder ben geistlichen Stand verleugnet, nach erfolgter Reue als Laie recipirt werden jolle (neravohoas de ins dainds dey-Syrw). Der Sinn tiefer jur Strafe erfolgten Bersebung unter tie Laien tann wohl feinem gegründeten Zweifel unterliegen, wie insbesondere aus dem in den mitgetheilten Borten Cyprians enthaltenen Gegenfape hervorgeht. Der zur Strafe teponirte Rleriter ift nach feiner Wiederaufnahme nur Laie. Andere Zeugnisse, welche biefe Auffaffung bestätigen, fint c. 12. dist. LXXXI. (verb. c. 25. Apostolorum) c. 13. eod. verb. c. 8. dist. L. (vergl. Conc. Niocaesar. a. 314. c. 1. c. 17. Apostol. n. a.) c. 5. dist. LXXXIV. (Siricius a. 385) c. 2, dist. LVIII. (c. 13. Conc. Carthag. V. a. 398. c. 13.) n. a. m. Benn spätere römische Schriftsteller (Bellarmin u. a.) Die Behauptung auffiellen, die in den bezeichneten Quellen gebrauchten Worte bedeuteten so viel als: Abendmahlsgemeinschaft unter Einer Gestalt, fo ift dies reine Willfur und gründlich von tatholischen wie evangelischen Autoren schon früher widerlegt (m. s. Bingham, origines occlosiasticae lib. XVII. cap. II.); auch erhellt aus ben verschiedenen anderen Formeln, welche für Deposition von Klerikern gebraucht werden, daß mit tiefer Strafe ber Aleritalstand überhaupt ein Ente nahm, wie: a ministerio alienus sit et vacet a elero, alienus sit a dignitate, a sacerdotio, dejiciatur a clero et alienus existat a regula n. a. ö. 8. Cau. I. qu, I. e. 19. dist. XXXIV. n. e. 1. dist. XXVII. n. a.; f. ando 11\*

3. H. Böhmer zum c. 33. Cau. VII. qu. I. in Corpus juris can. Ungegründet ift aber auch die Ansticht, als ob schon nach älterem Necht der Kirche bei der Reduction in die Laiencommunion ein Unterschied zwischen ten höheren und niederen Weihen gemacht worden sehr ihr unzulässen Stellen machen einen solchen keineswegs, und eine ans anderen Motiven zu rechtsertigende spätere Doctrin und Prazis in die frühere Zeit zurückzusehen ist unzulässen. Dies ist aber ein Fehler, in welchen die römisch-katholischen Ranvnisten meistens versallen. Mit der reductio in communionem laicam darf übrigens nicht die reductio ad communionem peregrinam verwechselt werten. Dieselbe bestand wahrscheinlich tarin, daß Aleriker wegen gewisser Berbrechen nicht zur Aussähung ihres Amts, auch nicht zum Empfange des Saframents zugelassen wurden, die sie mit der Kirche wieder versöhnt waren. Man gestattete ihnen indessen ben Aufenthalt, auch den zum Lebensunterhalte erforterlichen Genuß ihrer Stelle und behandelte sie wie Kleriker in einer fremden Diöcese. (Bgl. Bing ham a. a. D. lib. XVII. cap. III.; s. auch den Art. Literae formatae.)

Seit tem Ende des 5. Jahrhunderts traten Acnderungen in der Behandlung verbrecherischer zu entsetpender Kleriker ein. Man versetzte sie nicht mehr einfach unter die Laien, sondern setzte sie zwar den Laien gleich, indem man ihnen die Kerikalen Rechte entzog, bestrafte sie aber zugleich mit Verstoßung in ein Rloster. So heißt es c. 13. dist. LV. (Gelasius?) von einem Klerifer, welcher ab officio presbyterii remotus in ein Klofter verstoßen werden foll, laica tantummodo communione concessa. Defgleichen c. 7. dist. L. (Conc. Agathense a. 506 [?] c. 50.) von einem Bifchof u. f. m., der ein Capitalverbrechen begangen, daß er: ab officii honore depositus in monasterium detrudatur et ibi, quamdiu vixerit, laicam tantummodo communionem accipiat. Der Staat ging aber rabei mit der Kirche Hand in Hand und bediente sich gleichfalls der Klöster als Gefängnisse für verbrecherische Kleriker (vergl. 3. B. Nov. Justin. CXXIII. cap. 11. 30. u. a.). Insbesondere traten folde und andere Strafen auch für Beiftliche ein, welche willfürlich und felbständig ihr Amt aufzugeben suchten. (Die Beugniffe bafür bei Lang über tas Laifiren, in ber Tübinger theologischen Quartalichrift von v. Drey u. a. 1831. g. II. S. 283 folg.)

Nach früherem Rechte mußten beponirte Aleriter ichon beghalb in tie Stellung von Laien zurüchtreten, ba mit bem Berlufte ihres Amts auch der Ordo verloren ging, weil Beites mit einander auf's Engste verbunden war und Niemand ohne Amt ordinit wurde. Später wurden aber auch absolute Ordinationen üblich, mit ber Brieftermeite ein unauslöschlicher Karafter (character indelebilis) verbunden, eine Reduction bes Bijchofs und Presbyters in ben Laienstand blieb alfo nicht mehr möglich und es wurde nun strenger zwischen Deposition und Degradation unterschieden (vgl. ben Art. Geiftliche Gerichtsbarteit Bb. V. G. 74). Nur für Ministri, alfo alle Kleriter mit Einfcluft bes Diatonus tann nach ber Lehre ber römischen Rirche feittem noch eine reduotio in communionem laicam erfolgen und bies geschieht zur Strafe ober burch pabfiliche Dispensation (3. B. zum Behuf bes Abschluffes einer Ehe; vergl. Beispiele bei J. H. Boehmer, jus eccl. Protest. lib. IV. tit. XVII. §. XX.). Für Priester ift bas Gegen theil ganz bestimmt im Tridentinischen Concil ausgesprochen soss. XXIII. can. 4. de reform.: "Si quis dixerit, eum qui sacerdos semel fuit laicum rursus fieri posse, anathema sit." Eine Menderung tiefes Grundfates burch Rudtehr zum älteren Rechte, um bie Möglichkeit bes Laifirens ber Briefter herbeizuführen, ift miederholentlich innerhalb der Kirche jelbst beantragt worden (vergl. Archiv für das tatholische Rirchen- und Schulwefen vorzüglich in den rheinischen Bundesstaaten. Bb. I. Stück III. (Frankfunt a. M. 1810) S. 439 folg. 573 folg. Ropp, die tatholische Kirche im 19. Jahrhunderte (Mainz 1830). G. 270 folg.; f. auch ben Art. Cölibat Bb. U. G. 774. 775); Ron hat sich aber auf's Entschiedenste bagegen erklärt.

Der beponirte ober selbst degradirte Priester verliert also seinen Orbo nicht, des barf er die Funktionen desselben nicht mehr vollziehen, ohne sich eines strafbaren Excesses

iculdig zu machen; indeffen ift es ihm noch gestattet, im Nothfall verschiedene heilige handlungen zu verrichten, wie namentlich in articulo mortis das Saframent der Buße (vergl. Trid. Conc. sess. XIV. cap. 7. de poenit. "omnes sacerdotes etc."). Gestattet ist ihm auch das Lesen einer einsachen (stillen) Melse (vergl. Königl. preuß. Cabinetsordre vom 16. Februar 1841, Ministerialrescript vom 28. April d. J., im Justiz-Ministerialblatte 1841 S. 159) u. a.

Bon der römischen Doctrin weicht die der evangelischen Kirche durchaus ab. Die Berwersung der Sakramentalität der Ordination, des character indeledilis, des spirituellen Unterschieds zwischen Geistlichen und Laien, die enge Berbindung von Ordination und Amt u. f. w. führt mit Nothwendigkeit zu dem Grundsate, daß der degradirte Beistliche wieder einfacher Laie und zur Berrichtung geistlicher Handlungen durchaus unfähig geworden sch. Die Schriften der Reformatoren (Luther an den christlichen Abel deutscher Ration u. j. w., Zwingli, Uslegen und Grund der Schlußreden n. f. w.), die Betenntnisse, Kirchenordnungen und alle Geschgebungen (m. s. 3. B. preuß. Landrecht Ih. II. Tit. XI. §. 102 folg. nebst Ergänzungen) sind voll von Zeugnissen sür viese Lehren, so daß es einer weiteren Aussührung hier nicht bedarf und eine Berweisung auf den Art. Ord ination für genägend erachtet werden tann. §. F. Jacobson. Lainez, s. Sesniten.

Lambert, Martyrer und Seiliger, Nachfolger von Theobard auf bem Bifchofinble von Maftricht, ward gegen bie Mitte bes 7. Jahrh. in Maftricht von angefebenen, reichen Eltern geboren und von Theobard erzogen und gebildet. nach bem Märmertob bes Letteren (c. 668) folgte er feinem Lehrer im Amte nach und trat baffelbe in einer Beit an, wo es mehr Bürde als Bürde versprach. Es war bie Beit, wo ber gewaltthätige hausmeister Ebroin bas tiefgefuntene Merovinger Rönigshaus betämpfte und beffen Anhänger, geiftlichen wie weltlichen Standes, mit Dorb, Blendung und Eril verfolate. Auch Lambert wurde als Anhänger bes ermordeten Ronigs Childerich II. von Ebroin aus feinem Bifcoffite verbrängt und von einem Einbringling namens Faramund erjett. Lambert mußte fich in bas Rlofter Stablo zurüchziehen, wo er fieben Jahre (674-81) in tieffter Demuth und Erniedrigung zubrachte. Seine Biographen berichten uns folgenden Bug feiner Unterwürfigkeit ans jener Beit: 2018 er einft burch Fallenlaffen eines Schuhs bie nachtliche Rube im Rlofter ftorte, gebot ihm ber 20bt, ohne ju fragen, Ber ber Schuldige jeu, braugen auf bem Bofe in ber ftrengen 2Binternacht vor bem fteinernen Rreuze Boniteng ju thun, fchweigend fügte fich ber vertriebene Bijchof ber Strafe. Erft als Pipin von Beriftal nach Ermordung Ebroin's bie Berrichaft erlangte, tehrte Lambert aus bem Rlofter auf feinen Stuhl gurud. Mus feiner fpäteren Umtöführung wird nur ein Befehrungszug nach Torandrien gepriefen, wo er mit Willebrord zusammengetroffen jenn foll. 2118 Urfache feines Totes geben bie wei älteren Biographen einfach bie Privatrache eines frantischen Großen Dobo an; wei Bermanbte beffelben waren wegen Eingriffe in bie Guter ber Rirche von Nepoten bes Bifchofs erichlagen, wofür Dobo tiefen felbft bei einer Unwefenheit in Lüttich ermerten lief. Die fpatere Gage bemühre fich, ben Martyrertot Lamberts auszuschmuden, indem fie ben genannten Dobo zum Bruder ber Alpais machte und feinen Born gegen Lambert baber ableitete, bag er ben ehebrecherifchen Umgang bes Bipin mit ihr rügte. Siegbert von Gemblours und bie Gpätern malen bie Scene fo ans, bag gambert fich geweigert habe, bei Tifch ben Becher ber Ulpais mit bem Rreuze zu fegnen. Lambert foll feinen Genoffen alle Gegenwehr verboten und gejagt haben : "Wenn 3hr mich mahrhaft liebet, fo liebet Jefum und befennet vor ihm eure Günden; für mich ift es Beit, bag ich bingebe, um mit ihm vereinigt ju leben." nach biefen Worten foll er niedergefniet fenn und betend für feine Feinde mit ausgeredten Urmen unter vielen Thränen ben Tob von einem Burffpieße burchbohrt empfangen haben am 17. Sept. 708 nach einer vierigjährigen Amtsführung. Bon ber Stelle bes Morbes in Lüttich ward er nach feinem Bijdeffige Daftricht gebracht und im Grabe feines Baters Uper beigejest. Echon 714

mann vertheidigen, wenn man nur die heil. Schrift als alleinige Richterin wolle geltet lassen; aber er entschloß sich jett, unmittelbar an Franz I. zu schreiben, um ihn für die Sache der Wahrheit zu gewinnen. Unterdessen begehrten die Gegner die gefängliche Eine ziehung bes lutherischen Repers; ber Magistrat widerstand zwar, gab aber Lambert bie Beijung, fich ben Nachstellungen zu entzichen, und diefer überfiedelte nach einem Aufenthalt von nicht ganz einem halben Jahre in Met nach Strafburg. Er wurde freundlich empfangen und lebte hier fümmerlich von Vorlefungen und vom Bücherschreiben. Œ. veröffentlichte scincn Commentarius de sacro conjugio adversus pollutissimum perditionis coelibatum, welchen er in einer ansführlichen Spiftel vem König von Frantreich zueise nete. In 69 Sätzen erhärtete er durch Vernunft- und Schriftbeweise bie Nothwendig feit und Schriftmäßigkeit ver Che für alle die, welche tie Gnatengabe ter Enthaltfam feit nicht erhalten haben, und tiejes, meint er, jey bei äußerst Wenigen ber Fall. Schrift wurde auch in's Deutsche übersetzt. Seinen über das Hohelied geschriebenen Commentar vedicirte er dem König von Frankreich: denn für Frankreich das zu werden. was Luther für Deutschland bereits schon geworden war, das war das höchste Iven feines Lebens, wegwegen er auch öfter ber "Bäliche Doctor" genannt wurde. Gdi Bunsch, in Straßburg eine Anstellung zu erhalten, wurde ihm nicht erfüllt; am 1. 900vember 1524 beehrte ihn ber Magiftrat mit bem Bürgerrechte, unterftutte ihn an wiederholt mit kleineren Geltgaben. Der Reihe nach ließ er nun feine Commente ju ben prophetischen Büchern tes A. Testaments erscheinen. Diefelben sind allerding ohne nähere Renntniß des Urtertes angefertigt, aber es fehlt darin nicht an guten eige nen Gedanken, die fremden find gehörig angeeignet und mit großer Klarheit vorgetragen. Gegen Ende tes Jahrs 1524 fcbrieb er feinen Tractat: Commentarii de causis excap cationis multorum saeculorum ac veritate denuo et novissime Dei misericordia revelati deque imagine Dei aliisque nonnullis insignissimis locis, quorum intelligentia ad cor nitionem veritatis perplexis in piis mentibus non parum luminis adferet. Seine # Dets ben weltlichen und geiftlichen herren vorgelegten Gate ließ er an Anfang bei folgenden Jahrs, bis ju 385 vermehrt, unter bem Titel bruden: Farrago omnium fie rerum theologicarum. Gie wurden 1536 in englischer Oprache herausgegeben und warm bem Bifchof von Laufanne, Sebaftian von Monfancon gewidmet. Mertwürdig ift it Diefer Dedication folgende Hengerung: "Es mag Em. Berrlichteit einen Bifchof nennen, wer ta will, ich nicht. Dafür möge fic forgen, tag fie wahrhafte Bischöfe unter 🛍 habe. Denn eine jere einzelne Bfarrei foll einen Bifchof haben, welcher, wenn er von Bolte gemählt und von ber Gemeinte irgend eines Ortes bestätigt worben, weber Briefe noch Siegel bedarf, und fo lange für einen Bifchof zu halten ift, als er bas reine Evangelium vom Reiche Gottes verfündigt. Beicht er bavon ab, fo tann ihn bie Ge meinde, welche ihn gewählt, entjeten und einen andern fuchen." - Als nach Beendigum res Bauerntriegs bei Zabern bie Frage über die rechtmäßige Bocation ber neuen Lehrit vielfach behandelt wurde, wollte auch Lambert bas Seinige zu ihrer Löfung beitragen in rem Schriftchen: De Fidelium vocatione in regnum Christi i. e. in ecclesiam; de voertione ad ministeria ejus, maxime ad episcopatum; item de vocatione Matthiae per sortem ac similibus (Argent. 1525). Er unterschied eine toppelte Berufung ber Glaubigen, eine allgemeine in bas Reich Gottes und Chrifti, und eine besondere zum Dienft und Umt ber Kirche; bei letterer unterschied er wieder zwischen einer innerlichen burch ben Beift Gottes und einer äußerlichen nach vorgeschriebener, festgesetzter Ordnung. 91k Menfchen tönnen bieje äußere Berufung haben, bie innere aber nur biejenigen, benen es Gott gegeben hat. Dhne tiefelbe ift die äußere Bocation nichtig, ift auch bie Taufe nichtig, ift auch jegliche Berufung zu einem Kirchenamte nichtig. "Belches ift nun aber bas entscheidente Rennzeichen jener innern, für jeden Lehrer nothwendigen Berufung? Diejes: wenn man nicht wünscht wohl zu leben, fich nicht von Andern gern Doctor beißen läßt, sondern wenn man schnlichst ein wahrhaft gutes Bert zu thun begehrt, ju . machen und zu forgen für bas Bolt bes herrn mit ber größten Emfigkeit und Liebe, fo

tag man eber ju fterben bereit ift ober fonft, mas es auch fep, erbulbe, als von ber Lebre bes reinen Borts abläßt." Merkwürdig ift bei bem fonft fo rajch entichloffenen Subläuder, bag er in ichmierigen Collifionsfällen befonders außerer Berufung an irgend einem Ort bas Loos billigte und felbst anwandte. - Lambert lebte in Strafburg in mannigfachen äußerlichen und inneren Bebrängniffen. Babrend er in brudenber Urmuth lebte, hatte er auch viel mit ber Miggunft ber Strafburger Gelehrten ju tämpfen. Gleichwohl war biejer Aufenthalt in Strafburg, wo fich alle Saupter ber evangelifchen Rinde Frankreichs irgend einmal einfanden, für ihn felbft anregend und bildend: Lambert, ber früher in allen Stücken mit Luther ftimmte, blieb nicht unberührt von ben bemotratifchen Elementen, welche in ber Strafburger Reformation unter Farel's Mitwirtung frühzeitig gebegt wurden, und modificirte biernach feine Unfichten über Lebre und Berfaffung ber Rirche. In erfterer Sinficht neigte er fich in ber Abendmahlslehre nehr zu Delanchthon hin. Satte er in jeiner Ausgabe ber Commentarien in Lucam ren 1524 nech behauptet, bag Chriftus, ba ihn nichts verhindere, ne etiam in eodem loco cum eodem corpore sit, mit bem Brod und Bein im Saframente gegenwärtig ien, fo fcbreibt er in ber Ausgabe von 1525: panem et vinum esse fidelibus manducationia corporis Christi et potationis sanguinis ejus signa certissima. - 3nt 3abre 1526 rraing an Lambert ber Ruf nach Seffen, indem Jatob Sturm, mit welchem Landaraf Billipp auf bem Reichstag in Speier jufammentam, ihn empfahl. Die gütige Anfnohme bes Rürften mar fogleich mit bem Befehl begleitet: Lambert mochte Thefen anintigen, welche einer etwaigen Disputation mit ben Gegnern ber evangelischen Lebre an Grunde gelegt werben tonnten. Es war gamberten teine fcmierige Aufgabe: er ftellte 158 Thefen, jufammengefaßt unter 23 tituli, auf und nannte fie, weil fie ber bergebrachten Rirchenlehre wideriprachen, paradoxa. Die Gate find wohl burchbacht, beben bie mejentlichen Untericheidungepuntte icharf bervor, obwohl man in Anordnung und Anstrud bie Flüchtigfeit ber Urbeit wiedererfennt. Bal. Quae Lambertus Aven, apud anetam Hessorum synodum disputanda proposuit. Erf. 1527. Um 26. October murbe tie Sunete in Gegenwart bes Landgrafen, ber Prälaten und Geiftlichen, ber Grafen, Ritter und Abgeordneten ber Stabte in ber hauptfirche ju homburg eröffnet. Der Beld ber Disputation war Lambert, ber felbft übrigens eingesteht, je und je ju beftig geworten ju fenn, und ber bas Gefprach mit einem Dantgebet und einer Erflärung ber Borte folof: "Gelobt fen ber herr, ber Gott girael, benn er bat bejucht und erlöst fein Bolt." Lambert hatte in glühender Beredtfamfeit bie evangelifchen Grundfäte fiegreich vertheidigt, und fo ichloß benn bie Synobe bamit, bag fie aus ihrer Mitte etliche fremme Danner ermählte, welche fofort eine Reformationsordnung abfaffen follten. Die Urbeit murbe nach breitägiger Berathung bes biegu ermählten Ausschuffes niebergefcrieben, im Damen ber Synobe und blog unter bem Ochute bes Landgrafen publicirt, und Lambert wird als besonderer Mitarbeiter an biefem firchlichen Manifeste aenannt. Bgl. bie heffifche Rirchenordnung, Die f.g. reformatio ecclesiarum Hassiae aus tem 3. 1526 bei Richter, bie evangelijchen Kirchenordnungen bes 16. Jahrhunderts I. 3. 56 ff. Den Inhalt berjelben ftellt Richter (Geich, ber evang, Rirchenverfaffung in Deutschland (G. 37 fg.) in folgende Gate zufammen: "Alle Lebre und Regierung ber Rirche ftebt unter ber herrichaft allein bes göttlichen Wortes, und alle, bie ba anders lebren, follen abgesett und ercommunicirt werben. Das tanonifche Recht foll ganglich abgeichafft fenn. Den Gläubigen ftebt bas Recht zu, Die Bucht burch ben Bann an üben, Die Geiftlichen ju mahlen und abzufeten, und über Die Lehre ju urtheilen. Bu tiefem 3mede verfammelu fich in jeber Rirche (= Pfarrei) bie Gläubigen und Erlösten fonntäglich, um mit ihrem Bifchof (= Pfarrer) zu berathen und ju beschließen. Damit aber bie rechten und bie falfchen Brüber von einander geschieden werben, find 2006, bie burd Lafter und falfche Lebre Mergernift geben, jur Befferung binnen fünfgebn Tagen aufauferbern und, wenn fie nicht in fich geben, ju ercommuniciren. Es ift jeboch nötbig, tag bie Rirche fich auf bem Glaubensgrunde erbaue, bevor fie fich äußerlich barftellt.

Darum foll vor jeuer Edbeitung gmijden ten heitigen und Unbeitigen eine Beit lang tie evangelifche Bretigt matten, und alerann erft jollen tiejenigen, welche unter bie Beiligen gegablt febn wohlen, von tem Bijdoj verbort und eingeschrieben werten. -Bur tie Leitung ter Gemeinte, tie Lehre und tie Armenpflege besteben tie apostolifden Memter ber Bifcobie, Melteften und Diatonen, bas leptere in toppelter Beteutung all geiftliches Sulisant und als Amt ber Bfleger. Aber Jeter, ber im göttlichen Bott genbt ift, fann prerigen, weil ibn Gott innerlich berufen bat. - Alle Arbeiter am 28ot fint Dienente, und fellen alfo nicht Gerren, gürften und Berricher jebn. Gie werben von ber Gemeinte in bem Convent gemählt und empfangen turch tie Gantauflegung not avoftetifchem Bebrauch tie Beibe, tie Bifcofe von treien Amtegenoffen, tie Dialoun von ihrem Bifdoofe ober von zwei Melteften. - Das Regiment ftellt fich bar in bit Sonore, welche aus fämmtlichen Bifchöfen i Bfarrern und aus je einem Abgeordnetm jeter Biarrei besteht. Die Leitung ter Ennote und tie Erletigung tringlicher Geichafte in ber Zwijdoenzeit geschiebt burch einen Aussichung von treizebn Berfonen, bei berm Babl ber Lautesfurft und tie Grafen und Berren ftimmberechtigt fint. Die Berathungen Diejes Ausschuffes fint gebeim, boch ftebt ten gurften und ten Grafen ter Butitt offen. - Daneben fteben brei Bifitatoren, beren Beruf es ift, die Rirchen ju bejuchen und barüber an Die Gonore au berichten, Die gemablten Biicovie un vrufen, und in Unmurrigen in verwerfen, die Burrigen ju benatigen. Bei Erletigung tringenter An gelegenbeiten treten fie mit bem Ausschuffe aufammen. - Die Bifitatoren mabit in Sonote. fur bas erfte Babr und bis in befferer Befeftigung bes Erangelimms werben fie aber burch ben bandesfürften ernannt, von welchem bis in bemfelben Beitvunfte and Die bischichen Remter bestelt werden.- Man bat mit Necht nach ben bisteriichen An inüpfungepuntten far biefe fo ibrage und barum fo unprattifche Rirdenordnung gefragt, und Die Grage neuerdiage au Guntien ber Baltenfer beanmortet, beren Lebre um geben Campert in feiner heimath fennen geiernt baben feu upl. Bidelt in ter Beb farift bee Bereine fur Leffice Melmichte, Br. I. E. 51, 64., Gobel in ter Richt. Biertesjaprofichtift. Ber., 1845. 2. 15. . ALein biefe Deutung ift nicht nur burd be Empiren und Buftante ber Waldenfer micht genügend gerechtiertiet, fentern auch bie eigenen Edriften bamberte bieten für fie feinen Anvalterunft, bi in benfelben fic nieannte eine Ermannung ber Balbenfer finder, fendern fich fiene anf bie Echrift, femie, im Berteff bes Diatomatel, auf bas Borbut beariner Statte berufen mirt. "Be with es benn mabel auchert fim Rimter al a. D. B. 40. gerechtiernat fenn, menn wir bie Bomperaer Striefung mit ale eine Radebmung jener, bontebin febr wenig anige fieren ichabenficen Carristung fentern ale ben einentemichen Serind einer forife matigen Berfeffung anferen Das Brimm ant ift nach ber Einen Seite bin ohnt Smeife, von butter gutichnt, aus beffen bentiner 20effe bambert and ben feltfannen unterfehren Breiten um herftellente ber fintiberen Gemeinte ber Deligen in feiner Beije berühtergemeinnen bet. Sam efern nicht end ber feminaleftefde Bag, ber burd bit Frangetenmenten ant. auf feine Anfreannen einernitt babe. if eine Brage, tie ben une angebentet fein mietele. Die Bembenen Sonwenerbnand murte, meil fich um in bei beransfielte baf fie bint bale Anmenbane enerten finne, mebricheinlich niemale firmint auter fut und eine fontles coruber, mantem and finter fich abmabnen basten anereiter ben Balle State bei ver iberfin benfine Renater ber Referme nen ungende bente mer in bie Anten. ale eben in einer Berrannung bes bebens mit Birtips tamonte bit fis nie in Dearforand eigerath emutitorin verfiant, un terrin ober die bei ferten wenten Beren und Stelling tranfen einnahm. Langert fold a beman Receive aufe Erenfte ben frantifficen Ramonaliarafter ber und fden bebern werten en fichten enfortebenen Gebenfas in bem innerlichen ant fameisfiamer benreit bie feffen besteren monte is nie Soulenn mit Cambert ergenen Om ommönatteren Befreitiger umbe bie allaustige framiefe fe laftig dif a im dat, fit deriver i fener Argengendenen inder istritud als perfentic at

in ju wenden. Der Humanist Hermann Buschius pflegte den nachmaligen Professor ambert bie brei M zu nennen, weil er nur beghalb fo oft nach Frankfurt zu reifen flege, ut Manducet, Mendicet et Mentiatur, nämlich um bei seinen Frankfurter Freunn gut zu effen, bie Buchhändler an reftirende Gelder zu mahnen und fich von Fremen, namentlich Franzofen Neuigkeiten aufbinden zu lassen, die er dann weiter erzählte. - Lambert hatte an dem Marburger Gespräch teinen thätigen Antheil genommen, sahricheinlich weil ber Landgraf seine Leidenschaftlichkeit fürchtete, aber bemfelben boch agewohnt und für die Zwinglische Ansicht sich entschieden. In einem Schreiben an inen Gegner ber Schweizer nach Straßburg fagt er: "3ch bin fest überzeugt, bag ber igentliche Leib uns in tem heil. Abentmahl neque mathematice, seu commensurative, me re ipsa dargereicht wird, sondern nur symbolisch." Bon lutherischer Seite wurde iche Aenderung ber Ansichten Lamberts gleichfalls auf Rechnung ber "gallischen Leicht= adigteit" geschrieben. - 2016 im Jahr 1527 tie Universität Marburg errichtet murbe, mt Lambert nebst Kraft als theologijcher Projessor tahin berufen und wirkte bajelbst 🐞 an seinen am 18. April 1530 in Folge des in Marburg ichon längere Zeit berrichen= m "englischen Schweißes" herbeigeführten Job. Schrifterklärung Alten und Reuen testaments war Lamberts Lieblingsfach, aber seine Eregese ist uicht gelehrt, sondern eber mitijch, allegorisch, polemisch, und immer das bogmatische Moment hervorhebend. Ueber infe Art von Exegeje hat er fich zu rechtfertigen versucht in einer kleinen Abhandlung: Commentarii de prophetia, eruditione et linguis deque litera et spiritu, in melcher er 📾 Satz ausführt, die Bibel sey nicht für Die Sprachgelehrsamteit, sondern dieje für 💼 Bibel da. Wie im höhern Unterricht, jo drang er auch im Boltsunterricht auf Ein= insheit und prattischen Nuten : "Je einfacher bie Predigtweise ist, resto löblicher und niclicher ift fic... Es ift nur Eitelteit und Stolz, bag Manche in fremden Sprachen redigen, da sie boch die Boltsprachen gar wohl versteben." Als Lehrer war er schr kliebt und zählte zu jeinen ersten Schülern den Schotten Batrick hamilton. Er jelbst iditert fich in einem Brief an Friedrich Myconius in folgenden Worten: "Nachdem ich Briftum ertannt und er mich zu seinem Evangelium berufen, habe ich niemals begehrt, nf weder irgend Jemand noch ich felbst nach meinem Sinne sich richte, sondern ich minschete und habe mit allen Kräften dahin gestrebt, daß ich und Andere durch fein Wort ngiert würden, und es schmerzte mich, wenn ich ober Andere nach unserer Weise wankiten, anstatt nach Gottes Anweifung. 3ch wollte über Riemanden herrichen, aber das wäuschte und wollte ich, wünsche und will ich noch, daß Alle tem Worte Gottes geberchten ; bas Gegentheil babe ich bei mir und Anderen stets verabscheut. Riemals habe is weder bie Gelehrfamkeit noch die Sprachen verdammt, fondern ben Migbrauch, welchen mu mit denselben treibt, den habe ich verdammt, den wahren Gebrauch gelehrt, daß tles Allem nüplich werde. Ich erinnere mich nicht, jemals Etwas als falsch verworfen ber als wahr behauptet zu haben, ohne völlige Gewißheit aus bes herrn Wort. . . 36 haffe Niemanden, fondern es schmerzt mich und ich seufze, wenn ich sehe, daß Jemand ie driftliche Freiheit mißbraucht, ober baß fast keine Liebe mehr in ber Welt, und daß Mes voller Verläumdung, Lüge, Neid und Echmähsucht ist. Welches ich an mir und Anderen haffe. Was ich hier geschrieben habe, das habe ich nach der Wahrheit geschrieben und jo wie es sich verhält. Wer anders von mir deuft und urtheilt, der behauptet Tinge, die nicht aus der Wahrheit find." — Bgl. 3. M. Baum, Franz Lambert in Ibignon. Strafb. 1840. F. 28. Saffencamp, Sejfifde Hirchengefch. I. Bo. (Marb. 1852.) S. 65-75. Th. Breffel.

**Lambethanische Artikel** heißen die neun Artikel, welche zu Gunsten ber strens gern Prädestinationslehre als Ergänzung und nähere Bestimmung dessen, was die Anglikanische Confession der 39 Artikel über dieses Dogma enthält, im November 1598 dem Erzbischof John Whitzist in seinem Palaste zu Lambeth (raher ver Name) überreicht worden sind.

An der Universität Cambridge herrschte die calvinijdie Lehre vor, von William

Bertine eifrig versechten, namentlich in feiner .. Armilla auren,- teren Zupralapfarismus auch von Arminius in Sollaut beantwortet worten int. Auch Bbitater tehrte in Cambridge tas ftrenge Dogma. Ein College tiefer Manner, Beter Baron wider feste fich temfelben. Whitater forderte aber ben Erzbilchof Bbitgift auf, ber Berbreitung velagianischer Bebren ju fteuern, und übergab ihm bie von ihm im Einverstftäntniß mit andern Obeologen aufgefesten 9 Artifel als geeignetes Mittel ju jenem Bwede. 3m Revember 1598 traten einige Ibeologen beim Erzbilchof zufammen und billigten bie Artifel, welche in folgender Fassung nach Cambridge geschicht wurden:

1. Gett bat von Emigfeit ber Ginige verordnet jum Leben und Andere jum Lebe.-2. Die mirfente over bewegente Urfache ber Bratestination ift nicht ber vorhergefebene Glaube, ober tas Bebarren, ober gute Berte, ober einas anteres, tas fich an ten Ermablten finten murte, fontern ter alleinige Bille Gottes. - 3. Es ift eine verordnete und bestimmte Anaabt berjenigen, melde pradeftinirt fint, die nicht vermeht noch vermintert werten tann. - 4. Diejenigen, welche nicht jur Geligteit prateitinirt fim, werten nothwentig um ihrer Gunte willen vertammt werten. - 5. Der mabre, lebentige und rechtfertigente (Manbe und ter beilige Geift fann meter erlöfchen noch verleren merren, weicht fomit auch nicht von ten Muserwahlten werer ganglich noch für immer. -6. Ein mabrer Maubiger, D. b. einer ber ben rechtfertigenten Manben bat, ift rurch glaubige (Memifibeit feiner Güntenvergebung und emigen Geligteit burch Chrifte versichert. - 7. Die feligmachente Gnate wirt nicht allen Menichen angeboten, mitgetheilt ober verlieben, fo bag alle felig merten fonnten, menn fie wollten. - 8. Reimt tann in Chriftus tommen, fo es ihm nicht gegeben mirt und ber Bater ihn gieht; 6 werben aber nicht alle Menichen vom Bater gezogen, is bag fie jum Sobne tommer tonnten. - 9. Co fteber nicht bei jeres Meufchen Bitten over Macht, bag er felig werte.

Naum batte tie Mönigin von tiefem Borgange Runte erhalten, ter abgejehen baton, taf er tie puritanische Bartei begünftigt batte, ein Eingriff in tie toniglichen Rechte # feon ichien, fe munte ter Erzbifdof, von Elifabeth genethigt, tie 9 Artikel eiligft wu Cambritge gurndverlangen, bevor fie verbreitet maren. Er entiprach um fo leichter, weit er in ber Ibat fonft fein Anbänger vuritanischen Calviniomus bem Unjehen 286 tafers nur nachgegeben batte, um bem Streit unter ten Collegen in Cambribge ein Ente in machen. - Gine Beitiang, jumal ta Bbitater wenige Lage nach ter Conferen von Lambeth gestorben war, blieb alles fill rudfichtlich jener 9 Artifel. Mis aber Jacob L jur Regierung gelangt war, bofften tie Breebsterianer günftigere Conceisionen ju m langen. Der Ronig bewiltigte ein Colloauium von Eriscopalen unt Puritanern an 14. Januar 1604, und bier verlangten Die Veptern unter anderem, tag Die 9 Lambethanijden Artifel tem Befenntnig momten beigefugt werten. Aber nicht einmal bie Einfcaltung tes -meter ganglich noch fur immer Ubfallens mabrhaft Gläubiger- mutte ibnen jugestanten, intem nameutlich ter Biichof von Vonton Richart Bancreft tie calvinifche Lebre als eine abicbeuliche, jur Berzweiflung führente angriff. — Bon be an, obgleich Jacob I. Die calviniiche Orthoporie in Holland unterftügte und bie Berurtheilung ter Arminianer betrich, blieb tie anglifaniiche Rirche rudfichtlich tes Brirestinationsbogma ungebuntener als tie Reformirten tes Continents, fo tag fpäter gan arminianiiche Anfichten an tie 39 Artifet fich anzufnitrien verftanten. Die Presbyterianer aber, am meiften tie eifrigften Buritaner blieben ten Lambetbanifcen Artikeln in ibrer Lebre getren. Bal. Bentbem, Engellant, Rirch und Echulen Staat. 2p3. 1732. 3. 520 f. n. Geich, ter proteit. Centraltogmen innerb, ter rei, Rirche II, 3. 9 f. von Aler. Gameiger.

Lambruschini, Juigi, Cartinal und Staateiefretar unter Sabst Gregor XVL ven 1836-1846, wurde am 6. Mai 1776 in Genua geberen, trat ichen frühe in ten Barnabitenerten und zeichnete fich burch Aulagen, theologische Gelehrfamfeit und ftrenge Beobachtung firchlicher Sine und geistlichen Unstantes aus. Balt wurden ihm and bie höheren Memter jenes Ortens übertragen, aber bies genügte jeinem Ehrgeig nicht, tie bochften Burden ber Rirche und bes Staates waren bas Biel jeines Strebens. Zeine staatsmännische Bildung erhielt er in der Schule res Cardinals Consalvi, der ihn auch zum Congreg in Wien mitnahm. Nach feiner Rücktehr von vort wurde ihm tas wichtige Amt eines Sekretärs der Congregation für außerordentliche kirchliche Angelegenheiten übertragen, und er nahm in tiefer Stellung an tom Abschluß ber Concorrate mit Neapel und Bayern thätigen Antheil. 3m Jahr 1819 wurde er zum Erz= bischofe feiner Baterstart Genua ernannt und entwickelte hier einen großen Eifer in fichlicher Wirtfamteit. Geine Birtenbrieje und Predigten wurden fehr gerühmt. Babft Leo XII. ernannte ihn 1823 ann pabstlichen Nuntius in Paris, balt gewann er am frangöfischen hofe großen Einfluß, indem er Rarls X. Bertrauter ward und nun mit aller Runft und Macht dahin arbeitete, Die absolute Herrschaft in Frankreich wiederher= justellen. Er war es, der Rarl X. rieth, tie Ordonnauzen zu erlaffen, die feinen Sturz herbeiführten, und als er gefallen war, blieb er, wie er sich austrücklich ausgebeten hatte, in eifriger Correspondenz mit ihm, nicht sowohl um ihn im Unglud zu tröften und ihm einen Beweis feiner Theilnahme zu geben, als aus grundfählicher Liebe zur legitimisti= ichen Sache. Dieje trug er auch auf den Herzog von Bordeaux über, von dem er mit einem bamals berühmt gewordenen Ausspruch fagte, er jey nicht nur ber Sohn Frantreichs, sondern Europa's. Denn das Legitimitätsprinzip, ter Rampf gegen die Revointion war ihm eine europäische Aufgabe. Seine politische Richtung beruhte theils auf leberzeugung, theils auf einer angeborenen Herrichbegierte. 2118 Gregor XVI. ben pabsticen Stuhl bestieg, war Lambruschini ber erste Cardinal, ben er ernannte (am 31. Sept. 1831), aber L. jah bieje Erhebung nur als ten Weg jur Stelle eines erften Minifters im Kirchenstaat an. Da er bemerkte, das Carrinal Bernetti, ter damals im Besits biefer Stelle war, am öfterreichischen Hofe, bem er nicht genug Ergebenheit zeigte, nicht in Gunft stehe, war jein eifrigstes Bestreben, ihn aus dem Sattel zu heben. Gregor gab ihm Gehör und als Bernetti eiuft ernstlich erkrankt war, benützte er dieje Gelegenheit, ihm einen Nachfolger zu geben und ernannte den Cardinal Lambruschini 1836 zu feinem Staatsjetretär zunächst für die äußeren Angelegenheiten, bem in der Regel die Leitung ber römischen Politik zukam. Der Staatssekretär für das Junere war damals Cardinal Gamberini, ein angejehener älterer Mann von festem Billen, es behagte baber Lambruschini nicht sonderlich, die Macht mit diesem theilen zu mussen, und er sorgte bafür, bağ ein anderer, der Cardinal Mattei, ein unbedeutender Mann, dessen Haupttugend bas Geschick war, fich einem fremden Willen unterzuordnen, an jeine Stelle tam. Lamkruschini übernahm jetzt auch bas Ministerium bes öffentlichen Unterrichts, wurde Setretär ber päbstlichen Breven und Bibliothetar bes Baticans. Nun im vollen Befitz ber Macht, verfolgte er mit aller Energie jein Ziel, die Befämpfung der Revolution und jeglicher Neuerung im Staat und in der Kirche. Bei seinem Eintritt in die Berwaltung des Kirchenstaates handelte es sich um Amnestirung der nach dem Aufstand der Legationen vom Jahre 1831 Berurtheilten und Gefangenen und um Ausführung ber tamals in Aussicht gestellten Reformen. Lambruschini arbeitete tahin, bag tie schon wegen Ueberfüllung ter Gefängniffe räthlich gewordene und von der öffentlichen Meinung geforderte Amnestie möglichst beschräntt, Die Zugeständnisse ber Reformen geschmäs lert und namentlich die ertheilten städtischen Freiheiten durch die Art der Ansführung gelähmt und dem Bolt entleidet wurden. Namentlich wußte er es einzuleiten, daß Rom, jelbst aller Mahnungen der liberaten Bartei unerachtet, ohne Municipalverfassung blieb. Diefelbe conjervative und absolutistische Richtung verfolgte er in ben firchlichen Angelegenheiten. Er betrieb Die Berfolgung gegen tie hermefijche Theologie auf's eifrigfte, und vertrat in tem Streit über tie Gefangennehmung tes Erzbischofs von Röln und tie gemischten Chen, in ben Jahren 1836-38 die Gache ber römischen Curie mit großer Energie und Gemanttheit. Die als meisterhaft auertannten Staatsichriften in bem Kölner Streit find von ihm verfaßt. G. Urtundliche Darstellung ber Thatjachen, welche ter gewaltfamen Wegführung tes Freiherrn v. Drofte, Erzbijchofs von Röln voraus-

Real - Encyflopdbie fur Theologie und Rirche. VIII.

gegangen und nachgefolgt find. Nach dem zu Rom am 4. März 1838 erschienenen Original wörtlich übersept. Regensburg 1838.

Sambruschini jepte ten Berjuchen einer vermittelnten Bebandlung ter Streitfrage eine eiferne Confequen; entgegen und vertrat babei feinen Standpunft, man muß anertennen, mit Energie und Offenbeit. Ueberbaupt muß man ibm ten Rubm laffen, tag er bas, wefür er gelten wollte, auch mit ganger Geele mar. Er mar nicht auf ben Edein angelegt, ten Bormurf ber Seudelei, ben man fo gerne gegen eine ftreng firchtiche Haltung bereit bat, fennte man gegen ibn nicht erbeben. Für Bestechung burch materielle Mittel mar er unjugänglich, bagegen ließ er nich oft burch bie Seuchelei Inrerer täufden. Ben indumaner Sarte und bechfabrentem Stel; fonnte man ibn nicht freifprechen und er trug baburch feinen guten Theil ber Echult an tem hag und ber Erbitterung, welche Die Regierung Gregors XVI. in tem Nirchenstaat und in gang 3tatien traf. Diefen haf betam er auch ju fublen, als es fich nach tem Tote Gregers um eine neue Pabfimabl bantelte. Er batte mabrent ber gangen Beit feiner öffentlichen Laufbabn Die Epipe Des Priestertbums als Das Ziel feines Etrebens unverruch im Auge bebalten, und bestbalb Zorge getragen, bas Carbinalscolleginm mit feinen Freum ten und Anbangern ju befegen. lingweifelbaft mar er bie bereutentfte Intelligen; unter jeinen geiftlichen Collegen in Rom, fo bag es ichien, ibm tonne bie Rachfolge auf ben pabfilicen Etubl nicht entgeben. Doch erreichte er fein Biel nicht. Im Conclave, bas nach tem Tote Gregors XVI. im Juni 1846 tie Babl eines neuen Babites ju vellzieben batte, ftant ibm eine Bartei entgegen, welche von feinem Stolz und feiner Gerichjucht ben ganglichen Berluft ibres Einfluffes fürchtete, und mit ibr verbanden fich 200 tere, welche tie gerechte Beforgnif begten, eine zweite gregorianiiche Regierung tonnte tas romiide Bolt inr Bergmeiftung treiten unt verberbliche Aufftante bervorrufen. Nur allmäblich flegten bie Gegner Lambricochinife, fein geftürzter Borganger im Staats fetretariat, ber Cartinal Bernetti, fell nicht obne Antbeil an feiner Rieberlage geweien fern. 3m erften Scrutinium erbiett gambruschini 15 Stimmen und fein Begner Daftai, ber jepige Bine IX. nur 13, am Abent benfelben Lagee gewann ber leptere 9 weiten, am folgenten Lage mar tie Babl taturch entidieten, tag Manai 36 Stimmen erhielt, mabrent bem gambruschini nur 10 blieben. In bem neuen Guftem rabitlicher Belitik, bas unter Bius IN. jur herrichaft gelangte, mar für Lambruschini fein Raum mebr, feine eigentlich politifche Laufbabn mar geichloffen, obgleich er and jest noch bobe Staattamter befleitete und Mitgliet ber neuerrichteten Staatsconfulta wurde. Der haf ber revolutionaren Bartei traf ibn in bobem Grat und er batte manche perfonliche Berfelgung ju besteben, fein Saus murbe gestärmt und theilweife gertrummert, er felbft tonnte nur in ber Bertleibung eines Stallfnechts nach Gaeta entflieben. Am 8. Mai 1854 ftarb er 78 Jahr alt und murbe in ber Rirche bes Barnabiteutioftere in Calinari feigefest. Er ift auch ale theologiicher Edriftfteller aufgetreten : feine gefammelten Edriften ascetifchen und togmatifchen und biographifchen Inbalte ericbienen unter bem Titel: Opere spirituali, in trei Banton querft in Rom 1838, in queiter Auflage 1838 n. 1839 ju Benetig. Auch ichrieb er fur bas von ihm errichtete und febr blubente geiftliche Seminar di Santa Maria di Faria Regeln, unt im Jabr 1843 trat er in einer Echrift: Sull immacolato concepimento di Maria dissertazione polemica. Roma 1843. ale Bertheiriger ber unbestehten Empfängnift ber Jungiran Maria auf. E. über ibn Loigi Carlo Forini. Lo stato romano dall anno 1815 al 1850. Vol. I. p. 78 sqq. Ferd, Ranalli, Le istorie staliane dal 1846-1855. Torino 1855. Vol. I. p. 31 sqq., femit Gualterio. Gli ultimi rivolgimenti italiani. Vol. I. p. 152 sog., unt einen Artifel in ten Ergänzungen in Deper u. Beite, fatbol. Rindenier, Freib. 1856. Släpfel.

Lamech, 77, 1 Sanvtrerrafentant bes fainitischen Befens 1 Mol. 4, 18-24. f. Rainiten. 2 Setbite, Bater Nachs 1 Mol. 5, 25-31. f. Setbiten.

Lamennais, Sugues Selicite Robert, 20be te Bammenais, geb. ju Gr. Male ten 19. Juni 1782, nimmt bas Jutereffe ber Theologie als ein bochft mertwürdiges

Bhanomen ber neueften frangöfifchen Rirche in Unfpruch. Er macht ben gleichen Gang mit feinem berühmten Beiftesgenoffen gamartine. Ein Fürft in ber Literatur ber franjofifchen Proja, wie Lamartine in ber Poefie, ber anertannte erfte Projaift neben bem erften Lyriter, beginnt er wie biefer feine öffentliche Laufbahn als begeifterter Apologet ter tatholifchen Trabition, als ein Wiberfacher bes Beitgeiftes mit bem Flammenfcwert in ber hand, um ebenfo wie fein poetifcher Erganger burch eine Reihe von Bendungen bindurch, welche bei beiden nicht burch Rarafterlofigfeit, fondern burch Rarafterftärfe bebingt fint, im entichiedenften Bruch mit ber tirchlichen und politifchen Ueberlieferung mlett bas Evangelinm bes Zeitgeiftes, einer chriftlich bemotratischen Butunft ju vertündigen. Sier waltet nur ber Untericied ob, bag bas Leben Lamennais's ichon in vollendetem Abichlug vor uns liegt, mas bei Lamartine noch nicht ber Fall ift. Auch barin aber find fich Beibe gleich, bag fie burch alle Phafen hindurch ihrer religiöfen Begeisterung treu geblieben fint, ja bag bieje in ihrem ercentrijden, diliaftijd-ichmarmerijchen Berhalten als bas eigentliche Pringip ihrer großen Detamorphoje betrachtet werden tann. In Beziehung auf Dieje Detamorphoje aber bildet ber Entwidlungsgang tes berühmten Ubbe ein reines Gegenftud ju bem Entwidlungsgang von Jojeph Bornes, ber feinen Lauf als ichmarmerifcher antibierarchifcher Demofrat beginnt, um benfelben im apologetischen Cultus ber abfoluten Sierarchie zu befchlieften, wie uns in ahnlicher Weife Friedrich Schlegel ein Gegenbild von Lamartine geliefert hat. Co mögen uns Dieje Lebensbilder miteinander Bengniß geben von ben franthaften Budungen, ben rapiten Strömungen in ber Beit, vor Allem in ber tatholijchen Rirche; in ihrem Gegenfat aber ein Bild von ben entgegengefetten Strömungen, wie fie Franfreich und Deutschland bewegen.

In ber Lebensgeschichte gamennais's tonnen wir brei Sauptperioden beutlich untericheiden. In ber ersten bient er mit freier jugendlicher Begeisterung ber bierarchifchen Rirche und politischen Tradition; in ber zweiten will er bie hierarchische Rirche retten burch Die Lofung ber Geiftesfreiheit und burch ihre Losreifung von bem alten Staate, ben er aufgegeben hat; in ber britten reift er fich (ausgestoken und abgeset) auch von bem hierarchijchen Abfolutismus los, um in einer driftlich bemotratifchen Geiftesfreiheit fein 3beal ber Butunftstirche neu aufzubauen. Erft ariftofratifcher Ultramontan, bann bemofratifcher Ultramontan, endlich Prophet einer religiöfen Demofratie ift er von Anfang bis ju Ende fich in ber fogialen Tenbeng feiner Religiofität, in ber chiliaftifchen Erreghteit gleich geblieben. - Et. Malo gebort ber frangofifchen Bretagne an, und ber fleine Lamennais hat in feiner infelartig gelegenen Baterstadt wie Chateaubriand mit bem mittelalterlichen Geift feiner Proving zugleich Seeluft geathmet. Frube zeigte fich bie Energie bes Anaben, beffen Unbandigteit in ber Schule einmal badurch gebandigt werben mußte, bag man ihn festband. Unf einmal aber ichlug bieje Ungebundenheit um; ber Rnabe ward jest "unbandig" fleißig, und als ihm fein Bater, ein Echiffsrheder, bie Wahl zwijchen ber nachfolge im handelsgeschaft und einem andern Beruf frei ließ, mabite er bie geiftige Geefahrt; er wurde Geiftlicher nach bem Beifpiele feines Bruters\*) und empfing 1811 Die Tonfur, 1817 Die Priefterweihe. Geine Borliebe für Reuffeau und Ricole forberte bei ihm eine Stylbilbung, Die er auvörderft mit energifcher Bingebung bem Dienft ber Rirche opferte, nachdem er ichon in feiner jugendlichen Entwidlungszeit eine Beriote ber religiöfen Zweifel burdgemacht, burch welche feine erfte Communion bis zum 22. Jahr verzögert murbe, und auch bann noch eine Weile in ber Belt gelebt. Dieje Periode ber braufenden Jugend endigte mit ichweren Rämpfen und großen Leiten, welche er nun im Diensteifer für bie Rirche begrub. Gein Ausgangspuntt war ber ichone Grundgebante: Mangel an Religion ift bas Sauptübel ber Beit;

\*) Jean Marie Robert de Lamennais war Mitarbeiter an feiner Schrift Tradition de l'église sur l'institution des évêques; brachte es zum General-Bitar des Großalmosenier von Frankreich.

nur mußte er in diefer Periode nicht zwischen der Religion und bem firchlichen Geborfam zu unterscheiden. Um nun die Religion zu fördern, übersette er zuerst den ascetischen Guide spirituel von Louis de Blois 1807. Das Concordat Napoleons gab ihm bann Beranlaffung zu der Schrift: Reflexions sur l'état de l'église en France pendant le dix-huitième siècle et sur la situation actuelle 1808. L'amennais hegte große Hoffnungen von der günftigen Wirfung des Concordats für die Rirche und verfündigte, die Befete der Religion und der Moral feben die unveränderlichen Grundgesete des Lebens felbst. Die kaiserliche Censur witterte jedoch ichon den Unabhängigkeitstrieb in diefer zustimmenden Schrift felbft, weil fie firchliche Synoden und Conferenzen verlangte, und unterdrückte bie erste Auflage (bie 4. erschien 1825). Der junge Schriftsteller wendete fich also einstweilen gefahrloferen theologischen Studien zu. Er ichrieb unter ber Mitmirfung feines Bruders: Tradition de l'église sur l'institution des évêques (Paris 1814), während er von 1811, da er die Tonfur erhalten, bis zur Restauration im fle nen Seminar von St. Malo, dem fein Bruder als Stifter vorftand, Mathematik lehrte. Der Geist feines hauses und die Richtung feiner Studien hatten ihn zum entschiedenen Anhänger ber Restauration gemacht, und während der 100 Tage ging er nach England. Mit ber wiederhergestellten Restauration beginnt die Blüthezeit seiner ersten, rein apo= logetischen Periode; er ließ jest feinen Essai sur l'indifférence en matière de religion (4 Vol. Paris 1817-20) erscheinen, welchem eine Défense de l'essai jolgte. Es war ein Bersuch, ben Geift ber religiöfen und politischen Opposition, welcher sich an feinem feherartigen Vorausblick zu einer neuen Revolution zu gestalten suchte, und sogar auch die Fürften felbst nach ben 3been Gregors VII., durch einen Sturmlauf ber Gedanken in den Gehorfam der firchlichen Autorität zurückzuführen. Doch blickte auch hier die gefährliche Idealifirung ber Autorität durch (die Bernunft bes Einzelnen foll fich bem Sentiment universel unterwerfen), und ber Ruhm, ben er von biefer Schrift ernbtete, mar größer als die Birtung. Der erste Theil hatte die größte Sensation gemacht; der junge ultramontane Rlerus hatte ihm zugejauchzt, allein ber Gallikanismus in Rirche und Staat fand fich tief verletzt, und wenn man ihn einen zweiten Boffuet nannte, jo bezog sich das auf die bezeichnete Idealisirung der Autorität. Im Jahre 1818 legte er mit den ropalistischen Schriftstellern, welche den Conservateur gründeten, hand an, trat aber bald zurüch, um für andere Zeitschriften zu arbeiten, namentlich ben drapeau blanc, wobei ihm ein Angriff auf bie Universität eine Polizei-Antlage zuzog. Eine Reife nach . Rom (1824), wo ihn Leo XII. mit Auszeichnung empfing, führte ihn dem Gipfel römischfatholijcher Herrlichkeit nahe. Er foll in Rom den Cardinalshut ausgeschlagen haben, den ihm Leo angeboten, wie früher in Baris ein Bisthum, welches ihm der Minister Decazes angetragen. Das war wohl ichon ein Vorbehalt seiner Freiheit. Doch griff er noch in feiner Schrift: La religion considerée dans les rapports avec l'ordre civil et politique (Paris 1825-26. 2 Vol.) tie Grundfäte der gallitanischen Kirche an, was ihm abermals eine Bolizeistrafe zuzog. Mit prophetischem Vorgefühl fab er dann ten großen neuen Bruch zwischen ber Autorität und ber Richtung der Zeit berannaben, indem er die nahe Revolution verkündigte in feiner Schrift: Progrès de la revolution et de la guerre contre l'église (1829). Sie war zugleich bas Borzeichen ber Revolution in feinem Innern, obicon fein firchliches Spftem jest noch eine größere Bermanbtschaft hatte mit Polignac's Ordonnanzen als mit bem Ministerium Martignac. Die Juli=Revolution tam, ber alte Staat war verloren, cs galt die alte Rirche ju retten burch bie Berföhnung mit der Freiheit. Mit diefem Gedanken trat Lamennais in feine zweite Periode hinüber.

Diese Beriode beginnt mit der Gründung der Zeitschrift l'Avenir, welche der Juli= Revolution folgte, und schließt mit der Erscheinung der affaires de Rome 1836. Der Grundgedanke des Avenir, mit dem Motto: Gott und Freiheit, mit welchem der schriftstellerische Geist einen höheren Ausschluchgung nahm, ist der, die Kirche kann nur gerettet werden, wenn sie sich der staatsbirchlichen Beziehungen entäusert, die Staatsbe-

ichungen aufgibt, bas Gewand ber weltlichen Sierarchie ablegt und fich arm und frei mit ber Freiheit und Armuth verbindet. Mit andern Worten, Lamennais fab ben politifchen Abfolutismus feinem Rnin entgegen geben, und fab ben firchlichen Abfolutismus in Diefen Sturg verwidelt, baber wollte er ans ihm beraus eine ideelle Sierarchie retten. Es mar berfelbe Gebante, bem ichon Abalarb's Schüler, Urnold von Brescia, jum Opfer gefallen war; Die fatholijche Parallele ju Binets protestantifcher Forderung ber Trennung ron Staat und Rirche, wie ber Avenir ein Seitenstüd bes Semeur. Er glaubte an feinen Gebanten, predigte ihn mit glübender Begeifterung, und war findlich ahnungsles genug, ju mahnen, Rom werbe fich in bie neue Lofung gerne finden. Allein für Die lebhafte Buftimmung und Bewunderung, welche ihm ber religiofe, geiftig angeregte Theil bes jungen Frankreich zuwandte, traf ihn von jest an bie Ungnade bes romifchen Stuhls und ber fleritalijchen Partei. 3m Jahre 1831 war er felbft nach Rom gereist, und hatte bier vergebens bie Unerkennung feiner Unfichten ju erlangen gesucht, auf bem Rudwege holte ihn bie Berbammung berfelben ein in München. Gregor XVI. nämlich verdammte am 15. Aug. 1832 burch ein enchflifches Ochreiben bie Anfichten gamennais's. Der Ochlag mirtte einen Augenblid, benn jeine Religiöfitat hatte fich noch nicht von bem goldnen Traume bes idealen Rom abgelöst; er gab ben Avenir auf. Gegen Ente bes Jahres leiftete er auf bas Berlangen bes Pabftes bas formliche Berfprechen, fortan ben orthoboren Lebren ber fatholifchen Rirche ju folgen. Go ichien ber Freibeitsbrang Lamennais's fich in ber geiftlichen Dbebienz zu begraben. Er ftand einen Augenblid mit Fenelon, mit Sirfder und anderen Büßern ber Uebergengung auf einer Linie. Allein er lief wie einft Berengar von Tours feinen Widerruf fogleich wieder fallen. Dan brängte ihn jogar, im Ginne bes pabftlichen Shitems au fchreiben, als es bereits in bem neuen Bultan heftig tochte; bie Gruption erfolgte in ben Paroles d'un croyant, nelche 1834 erfchienen. Das Buch wirtte wie ein ungeheures Greigniß; es erlebte in menigen Jahren über 100 Unflagen, wurde burch eine Reihe von Ueberfetzungen gum Gemeingut ber europäischen Bölfer gemacht, und überall nachgebrudt. Lamennais mar ber Brophet eines religios-bemofratifchen Chiliasmus geworben; in bem erhabenften Bathos, nur leiber nachgeabnt bem Style ber Bropheten, in ber flangreichsten Sprache und mit bem reigenbften hellbuntel ahnungsvoller 3been rebete er von ben namenlofen Leiden und Laften ber alten Beit, von ber Serrlichfeit ber neuen Bufunft: fein Wert ichien eine Weiherebe für bie Berföhnung ber Demokratie und bes tatholifchen Chriftenthums, bie fich außer jeinem Gesichtsfreife überall feindfelig abstießen. 2Bas ber Mermonismus heut ju Tage in realistischer Beije zeigt, bas erwies Lamennais bamals in ber idealistischen Sphare ber Literatur, nämlich bie ungeheure Wirfung einer Bertnupfung ber beiben machtigften Botengen in ber Beit, ber Gehnfucht nach einer neuen Bestaltung und Epoche bes Chriftenthums und bes Dranges nach einer fozialiftifchen Revolution. Aber auf bem Wege biefer Berfnüpfung ift Lamennais auch mit feiner boben, frommen Begeifterung und mit feinem eminenten Talent von jest an ben bemotratiiden Machten bienftbar geworben, wie er früher ben abfolutiftifchen Machten bienftbar gemejen war. Seine Auffaffung bes Lebens war ju tatbolifch, b. b. ju äuferlich geblieben, als bag er in ben tiefften Myfterien bes Chriftenthums, in ben Bahrheiten vom menfchlichen Berberben und vom Seil, im Evangelimm ben eigentlichen Gamen ber Biebergeburt bes Denfchen und bes Staates hatte finden tonnen. Wie er bis babin geschwärmt hatte für ein Lichtbild ber bierarchischen Rirche, bas nicht eriftirte, fo fcmärmte ar jest für bas Lichtbild einer Bolfsherrichaft, für welches ihm bie Wirflichfeit feine Materialien lieferte. Gregor XVI. verbammte bas Buch burch ein enchflifches Schreiben vom 7. Hug. 1834. Lamennais wagte jett ben Bruch mit Rom in feiner Gdrift: Affaires de Rome (Paris 1836).

Im Grunde hatte feine dritte Periode schon mit den Paroles begonnen, allein jest war sie eine öffentliche Thatsache. Die Affaires de Rome ließen die römische Hierarchie in ihrem Widerspruch mit dem Christenthum und Humanismus erscheinen. Der Rierus fab ihn jest als einen Apostaten an; jein Klerus aber wurde bas Bolt, und bie Demotraten verehrten in ihm einen Bropheten. Doch auch hier fam der ehrliche Mann in eine fremde Welt wie bei den Cardinälen ju Rom. 3m Jahre 1837 redigirte er eine Zeit lang bas raditale Tagblatt le monde ohne fonderliche Wirtung. 3m Jahr 1837 erichien feine Huldigung für das Bolt, le livre du peuple, welches tas prophetische Colorit abgestreift hatte. Seine Schrift le pays et le gouvernement 1840 verbammte bie bamas lige französische Bolitit, und jog ihm eine Buge von einjähriger Gefängnifftrafe und 2000 Franks zu. Der Anprall an die Justiz trieb ihn wieder in eine mehr theoretische Richtung: riesmal war tie Frucht ein philojophisches System "Esquisse d'une Philosophie (3 Bde. 1841-43; beutsche Ausgabe Paris und Leipzig). Dieses System hat zweierlei bewiejen, zuerft bag ber Verfaffer ein redlicher, tüchtiger und religiöfer Denter war, zweitens aber auch weder ein tiefer noch originaler Denfer. Hier, wo ihn ber Glanz ber Rhetorit und bes Styls verlaffen muß, wo feine Intelligenz in ihren nacten Contouren erscheint, verläft ihn auch ber Glanz ber Größe. Unter ber Bhilosophie versteht Lamennais viel zu allgemein den Gebrauch, den ber Mensch von feiner Bernunft macht und zwar eben sowohl zur Beobachtung ber Erscheinungen als zur Erflärung ber Urfachen berfelben. Er hat eingesehen, daß die Bernunft ter Boraussebung unmittelbar gemiffer Bahrheiten bedarf, daß fie nicht lediglich Metaphysit fenn foll, fondern das ganze Gebiet ber menschlichen Ertenutniß umfassen. Bas aber jenen Ausgangspuntt betrifft, fo will er nicht von Gott ausgehn und nicht vom Menfchen, fondern ideologisch vom Begriff bes absoluten Befens. Aus diefem ergeben fich die Begriffe Gott und Welt (die er aber gleichwohl beide als gegebene, keines Beweifes fähig und bedürftig behandeln will). Das absolute Wefen hat nach feinem allgemeinsten Begriff trei Eigenschaften, bie in einem Begriff zusammenlaufen, "ber etwa dem Ausdruck: Person entspricht." — Der christliche Lehrfatz von der Dreieinigkeit also als Ergebniß ber Thätigkeit bes menfch= lichen Verstandes, soll an die Spite seines Systems treten. Seltsam aber laufen die Bestimmungen neben einander, daß das absolute Wesen wesentlich begreiflich an sich, höchft begreiflich und boch auch wieder rein unbegreiflich fen, eine gläuzende Finfternig nach allen Syftemen bes Drients (Bythos). Das Bejen ift Gott. Diejes Befen tann nicht bewiefen, es tann nicht geläugnet werden. Der Begriff von Gott ift aber nicht einzig der allgemeine Begriff vom Befen. Gott als das Wefen hat eine Beziehung zu ben endlichen Befen und eine eigene Effenz, welche Nothwendiges und Berfchiebenes in fich faßt. Die Attribute tes unendlichen Wefens find tas Bermögen, bie Intelligenz, Die Licbe. Dieß find die drei Personen ber Trinität. Diese Construction ift offenbar eben fo wenig neu als zulänglich (Augustin: memoria, intelligentia, voluntas; Scotus Erigena: das Urbild der Seele, ber Vernunft, tes Gefühls. Abelard: Macht, Beisheit, Gute). Diefer formale Trinitätsbegriff beweist, bag Lamennais ben vollen Begriff der göttlichen Persönlichkeit nicht erreicht hat. Daher hat er auch bie menschliche Persönlichkeit nicht rein zu befiniren gewußt, und jein System, an Drigenes erinnernd, fcillert in den Bantheisnus hinüber, ohne doch mirklicher Bantheisnus ju fenn, vielmehr ift Gott nach ihm ein ewiges, bewußtes 3ch. Intereffant ift noch, bag Lamennais die Dreieinigkeit als Gefellschaft in der Einheit tes göttlichen Wefens faßt, und bieje Gefellschaft als bas ewige Urbild aller Gesellichaft. Bier also befestigt er ben Anter feiner socialen Hoffnung. 2Bas Die Schöpfung betrifft, fo verwirft Lamennais bie Emanationslehre, die beiden Prinzipien; und statuirt dagegen einen allmächtigen Schöpfungsatt. Er bestimmt aber die Schöpfung dahin, daß die Urbilder in der göttlichen Intelligenz, die göttlichen Idcen, durch die Allmacht Gottes verwirklicht worden find. Gott hat ihnen fein Wefen mitgetheilt aus sich; boch nicht wie dem Sohn fein Wejen von gleicher Natur. Und zwar hat er ihnen dies Wejen mitgetheilt nicht durch Emanation, sondern durch einen freien Att. Die Schöpfung ist daher ebenso nothwenbig einerfeits, wie frei andrerfeits. Diefer Schöpfungsbegriff ift alfo jedenfalls nicht pantheistisch. Nun aber stellt fich die Berdunkelung ein mit ber Materie. Die Befen

## Lamennais

berürfen als einzelne ber Begränzung, bas Prinzip tiefer Begränzung, tie Unterscheirung ruht ursprünglich als ein ewiges Räthfel in Gott, und indem es nun die Berwirklichung ber Befen begleitet, ift es als ber verwirklichte, ober zur Gränze gewordene Unterschiet, bas, mas man Materie nennt. Demzufolge erscheint wie bei Origenes tie Mannigfaltigkeit ver Welt, Die Individualität als Schranke, als Unvollkommenheit. Das ift der neuplatonische Schatten, welcher sich durch Lamennais's Spstem sortan sehr wirkfam hindurchzieht. Immer jedoch bleibt Lamennais auch als Religionsphilosoph beachtenswerth. Um ungenügendften ift feine Lehre von ber Günde. Gie geht nach ihm mit Nothwendigkeit aus ber menschlichen Beschräntung hervor, ift im Grunde nur eine Unvolltommenheit, die sich fortwährend aufhebt, und einen eigentlichen Verfall (eine Erbjünde) gibt es nicht. Seine sociale Ansicht entwickelte Lamennais sorann in ben Discussions critiques et pensées diverses sur la religion et la philosophie (Paris 1841). Er that damit einen Schritt weiter, indem er neben der weltlichen Autorität auch die geiftliche einer Kritik unterwarf, und das Bild einer bemokratischen Theokratie gegeniberstellte. Diefe Echrift war also eine Retractation seiner Echrift sur l'indifference etc. In tiefer Richtung geht nun Lamennais fort mit ten Schriften: de la religion (1841); da passé et de l'avenir du peuple (1842). Er hat jetzt feinen Zufunftsgeranken (l'Avenir) ter Rirche entzogen, bem Bolfe zugewandt. In ber Schrift Amschaspands et Darvans (1843) juchte er tie Mythologie, in ber Schrift: Les Evangiles, traduction nouvelle avec des notes et des reflexions (1846) bas Christenthum selbst scinen bemetratischen Ireen dienstbar zu machen over auch die Demokraten für eine höhere religiöse Anjchanung nach bem demofratifirten Evangelium zu gewinnen. Dhne Zweifel hatte fein Geift einen bedeutenden Antheil an der Februar-Revolution; sicher aber war es auch besonders feinem Einfluß zuzuschreiben, bag tiefe teinen offnen feintfeligen Raratter gegen tie Religion und bie Kirche annahm. Das bantbare Bolt berief ihn in bie constituirende und gejetzgebende Versammlung, und auch hier hielt er fich Links. Eine Kitlang gab er mit Pascal Duprat ein Journal: le peuple constituent heraus. Zwiefach mußte jest Lamennais tie Hoffnung auf eine nahe Berwirklichung feiner Ideen vreitelt sehen, zuerst turch die Pöbeltämpfe für die rothe Republit, sodann durch ben Staatsstreich, welcher ihn zur strengsten Zurückgezogenheit veranlaßte. Dennoch hat er sich nicht irre machen lassen an dem Grundgedanken seiner neuen Weltanschauung. Lie Kirche hat an seinem Sterbebette keinen Triumph geseiert. Er starb am 27. Febr. Sein Testament verbot ben jestlichen Leichenzug, bei ben Urmen verlangte er 1854. begraben zu werden, bei keiner Kirche sollte man mit seiner Leiche anhalten. Die Polizei verbot die Theilnahme des Bolts bei jeiner Beerdigung; bennoch drangen viele Demotraten ein auf den Kirchhof Père la Chaise; es tam zu Raufereien mit der Polizei, zu Berhaftungen. Eine Bearbeitung Des Dante, welche Lamennais hinterlassen, jand tei= nen Berleger, weil man sich wegen der Noten über Dante's Bhilosophie fürchtete. La= mennais ift ein Beweis dafür, wie schwer es tem geiftlebendigen Katholiken werden muß, ans bem furchtbaren Widerstreit zwijchen einer Autorität ohne Freiheit und einer Frei= heit ohne Autorität herauszukommen in das tieferliegende Centrum des Glaubens, welher auch tiefen Widerftreit versöhnt. Diefen Frieden hat er nicht gefunden. Wer aber einen Stein auf fein Gedächtniß werfen möchte, weil er bas Berberben bes Boltes über ber Echuld der traditionellen Autoritäten übersehen hat, der frage sich erft, ob er auch tie Leiden des Bolkes jo tief empfunden hat, wie er. Rein ernftes Gemuth tann über tie Thatfache leichtfertig hingehen, bag er lieber unter ben Armen liegen wollte, als eingehüllt in das Baradekleid eines beatificirten Kardinals, bei den Großen. Hieber gehört die Bemertung, daß feine Borfahren das Adelsdiplom erhalten hatten, weil fie während einer Theurung mit großer Aufopferung dem Bolke Brod gegeben (mahrichein= lich unter Ludwig XVI.), daß feine Familie in der ersten Revolution einen großen Theil ihres Bermögens verloren, und daß auch Lamennais wieder durch gutmüthiges Bertrauen den größten Theil seines Vermögens eingebüßt. Diejenigen, welche sich dem

Frieden des gegenwärtigen Augenblick auvertrauen, haben am wenigsten ein Recht, Lamennais zu verbammen; aber beflagen barf man es wohl, bag Pascal nicht ten Pretestantismus Lamennais's, raß Lamennais nicht die Heilslehre Pascals gefunden bat. Die Berfönlichkeit Lamennais wird als eine fehr anziehente geschiltert. Er war ebenjo zart als lebhaft und redete mit ber größten Begeisterung und Originalität über jeben Gegenstand in einer Sprache, tie ben Dialett ber Bretagne nicht verlängnete. Seine Berehrer benannten ihn gerne mit tem Namen feiner Kindheit Feli. In Baris blieb er halb ein Fremdling. Bie er in feiner Jugend ber Proving angehört hatte, fo brachte er wieder feine fpätere Lebenszeit nach bem Berluft, welcher fein Bermögen reduzitt hatte, auf einer fleinen Befitnung in bem Dorfe Lachesnaye bei Dinan in ber Bretagne Seltfam polemijd verhält fich ju feinem einficdlerijchen hang ber fociale Trieb feizu. ner Schriften, tenn turch tie verschiedenften Spfteme hinturch vom Abfolutismus bie zur Boltssouverainität, ift allezeit die Neugestaltung der Societät ans den Brinzipien ber Religion fein Gruntgebante. Und fo hat auch jede jeiner Lebensperioden ben Stempel ber Excentricität. Zuerft ift Lamennais ein wilder Anabe, bann ein ungeftumer Schüler und Lefer ber verschiedensten Schriften; allmälig ein steptisch bisputirender Ratechumen, ber es feinem Landpfarrer schwer macht, ihn bis zum 22. Lebensjahr jur erften Communion ju befördern; bann als Weltfind ein leidenschaftlicher Fechter, Reiter, Schwimmer, Baumkletterer; früher auch einmal für Bonaparte schwärmend, bann für Die Restauration. Hierauf will er als Schriftsteller zuerft bie moberne Welt und ben mobernen Staat bestürmen, in ben Gehorfam bes römifchen Abfolutismus zurudzutebren. Dann sucht er bie Sierarchie und ben Pabst von ihren Söhen herabzureißen ouf ben Beg ber apostolischen Armuth, und zuletzt nöthigt er bie Demokratie fromm zu werten und bas Chriftenthum, ein Evangelium ber Demokratie zu predigen. Seine Oeuvres completes erschienen in 12 Bänten (Baris 1836-37). Seittem folgten mehrere Ausgaben. Einer ber Schüler Lamennais's ift Ph. Gerbet, Berfaffer ber Schrift: les doctrines philosophiques sur la certitude dans leurs rapports avec les fondemens de la Theologie, u. A. And ver berühmte Lacordaire wurde burch ihn begeistert. Unter ben Zeitgenoffen Lamennais's hat sich besonders der berühmte Kritiker St. Beuve mit ihn befaßt in feinen Critiques et portraits littéraires (V. Tom. Paris 1841) Theil I. G. 484; II. G. 375; IV. 298. In ber erftbezeichneten Stelle L'Abbé de la Mennais en 1889 gibt St. Benve nicht nur eine Ueberficht ber bisherigen Leiftungen von Lamennais, fondern auch eine Stizze feines Lebens bis zu biefem Zeitpunkt. Lange.

**Lammisten**, remonstrantische Taufgesinnte, anch Galenisten genannt. S. bas Nähere über diefe und andere Verzweigungen ber Wiedertäufer im Art. Menno Sp mon und die Mennoniten.

Lampe, Friedrich Abolph, Dr. theol., ift eine Bierte ber beutschereformirten Rirche im 18. Jahrhundert und ber Begründer einer besonderen homiletischen und tatechetischen Lampe'schen Schule geworten. Er wurde am 19. Febr. 1683 zu Detmod geboren, wo fein Bater († 1690), ein ernfter und frommer Chrift, tamals Prediger war. Seine Mutter war eine Tochter bes Generaljuperintendenten Zeller in Detmold, eines Burcher Burgers, welcher fich burch innige Frömmigkeit, ju ter ihn Lodenstein (f. d. Art.) in Rees erwedt hatte, und tüchtige Gelehrfamkeit ausgezeichnet hat und von dem die Lippe'sche Kirchenordnung von 1684 herrührt. Lampe wurde anfangs bei feinem Großvater Beller und bann bei feinem Dheim, bem Rathsherrn Wichelhaufen in Bremen erzogen, bas er ftets als feine eigene Seimath betrachtet hat. Coon auf bem Bremer Lyceum 1698-1702 leiteten feine Lehrer, ju tenen ber eifrige Schüler Unterent's Cornelius de hafe gehörte, "die Ströme göttlicher Erkenntniß in fein empfängliches und bankbares Berg." Bon ba bezog er 1702 tie Friefische Universität Franeter, welche damals unter ben berühmten auf ernftliche und lebendige Frömmigfeit dringenden Coccejanischen Professoren van der Waeyen, Bitringa und Rosll blübete. Mit ihnen verbunden wirkte der fromme Prediger David Fludd van Giffen († 1701) auf bas bamals von ber Lababiftifchen Gemeinde in Wiewert angeregte Friesland fegensreich ein, und auch Lampe, welcher als ein vermeintlich fertiger Theologe und gelehrter Disputant voll miffenichaftlichen Gifers und Düntels nach Franeter gegangen war, tam bier balb, wenn auch nach fomeren inneren Rämpfen, ju einer gründlichen, für fein ganges Leben enticheidenden Befehrung. Er wurde ein inniger und entichiebener, nicht auf äußere Formen ber Rechtgläubigfeit und ber Gottesbienftlichteit, fontern auf bas Wefen und bas Leben bringender Chrift nach ber Urt und Beije ber prattifchen Cocceianer und nicht ohne bedeutente Lababiftifche Farbung. Bon Franeter begab fich Lampe auf furge Beit auf bie Sochichule Utrecht, über beren Ginfing auf ihn aber nichts Raberes befannt ift. Erft 22 3abre alt wart er 1703 von bert zum Bfarrer ber fleinen, taum hundert Geelen freiwilliger Chriften gablenben Bemeinte Weege bei Cleve erwählt, und 1706 folgte er von ba einem Rufe an bie große und wichtige Gemeinte Duisburg, Die bamals burch hochmann (f. b. Urt.) und andere Separatiften bebeutent beunruhigt war. 218 Mitglied bes Moderamens feiner Rreisfynobe vertheibigte er tapfer und fiegreich bie Rechte ber Rirche und ber Gemeinde miter Die willfürlichen Eingriffe ber weltlichen Ortsobrigfeiten und als Baftor feiner Gemeinte nahm er fich mit gang besonderem Ernfte ber üblichen Sausvisitation und Rirchengucht an, hielt aber bie unmürdigen und unbuffertigen Gemeindeglieder nicht wie fein früherer labatiftifcher Borganger Copper und beffen nachbar Rethenus in Baerl bei Doers - mit gesetlichem Zwange vom beil. Abendmable gurud, fonbern mabnte fie nur in evangelischer Weife bavon ab. Dagegen untericieb er als ein entichiebener reformirter Bradeftinatianer in allen feinen Bredigten flar und icharf gwijchen ben Erwählten, für Die Chriftus gestorben, und zwijchen ben Richterwählten und Berlorenen, für Die Chriftus nicht gestorben feb, ober zwijchen ber inwendigen Rirche als ber Gemeinte ber Erwählten, und ber auswendigen Rirche als einer ans wahren und aus Scheingliedern gemifchten Gefellichaft. Dieje zwei großen, wie Licht und Finfterniß von einander unterschiedenen Saufen ber unbefehrten Günder und ber befehrten Chriften theilte er wieder nach ber von ihm fo fleißig getriebenen chriftlichen Scheidefunft in Unmiffende, Ruchloje, ehrbare Namenchriften, Seuchler und Uebergengte - und in Edwache und Starfe. Und ba er fich nun in ber Unwendung feiner Predigten immer febr genau an tiefe einzelnen verschiedenen Claffen wandte, fo bemirtte er burch feine Bredigt bie Scheidung feiner Buborer in Gläubige und Ungläubige, welche er burch Die Rirchengucht ichwerlich burchzuseten vermocht hätte. In Diefem wichtigen praftifchen Erfolge fo wie in feiner genauen grammatifchen Auslegung und allegorifchen Deutung und Unwendung ber beiligen Edrift liegt bie Bedeutung ber Lampe'fchen bomiletifchen Edule, welche fo ziemlich bas gange 18. Jahrhundert hindurch in ber nieberrheinischen reformirten Rirche geberricht bat. Gein eigenthumliches bogmatifches Suftem wurgelte - nach bem Borbilbe Luthers, Bullingers, Dlevian's, Cloppenburgs und besonders tes großen Apollos, Johannes Cocceins - "in ber Lehre von ben verschiedenen Bansbultungen ober Detonomieen Gottes, ober bem Bunde ber Berbeigung (Mbam und Ubrabam), bem burch Dojes bagmijchen eingefommenen Wertbunde und bem burch Chriftus noch berrlicher wieber aufgerichteten Gnabenbunde, in welchem Chriftus als ber Mittler und Burge zwifchen ben beiden contrabirenten Barteien auftritt. Der Gnabenbund bringt nicht als Gebot fondern als Berheißung Die Seiligung bes Bundesgenoffen burd Gottes Rraft mit fich in ben fieben (mbftijchen) Stufen ber fraftigen Berufung, tes Glaubens (als Gnabengabe), ber Wiebergeburt, Rechtfertigung, Beiligung, Berfiegelung und Berherrlichung. Diejes fein Syftem bat er namentlich in bem ausführlichen und ansgezeichneten bogmatifch = prattifchen Berfe: Geheimniß bes Gnabenbundes (6 Banbe, fiebente Auflage 1751) in beutscher Sprache entwidelt - es ift bis auf bie Beit ter Aufflärung und bis auf Menten und Schleiermacher bin, bas herrichente in ber tentich = reformirten Rirche geblieben. Ebenfo ift baffelbe in feinen vortrefflichen tate= chetifchen Schriften: Milch ber Babrheit und Ginleitung in bas Geheimniß bes

## Landpfleger

hauptfächlich von König Childerich II. reichlich mit Geld unterftützt worben, batte einige Beit lang Lambert von Mastricht zu feinem Schüler gehabt und wäre nach bem Rud tritt bes heil. Amandus vom Epistopate neun Jahre lang Bischof gewesen. Gegen lettere Angabe spricht aber die Thatsache, daß Remaclus der Nachfolger von Amandes war, und ebeufo wird es auch in Zweifel gezogen, bag Lambert ber Schüler Lanboalbt gemefen fey. - Ueber gantelin geben bie Bollandiften zum 15. Juni eine alte Biogme phie, nach welcher terfelbe ter Schüler tes Bijchofs Autebert von Cambray und Arres entlaufen und fich erft als Wegelagerer und Raubritter berumgetrieben batte. Дa plötliche Tod eines Genoffen ber Räuberbande, ben Landelin im Traum von ben Tas feln zur Solle abführen fah, habe ihn betehrt, er habe in einem Klofter ftrenge Buf gethan und bann eine Bufreife nach Rom angetreten. Später zum Diaton und Bred byter geweiht, feb er noch zweimal nach Rom gereist, bas lette Mal mit feinen Schülern Adelenus und Domitianus. Die Rlöfter Lobbes und Crepin follen boi ihm gestiftet febn; in Lobbes hinterließ er feinen Schüler Ursmar. Landelin wäre um bas Jahr 686 auf afchbeftreutem Boben und im härenen Bufgemand geftorben

Th. Breffel.

**Landesherrliche Nechte** über die Kirche, f. Kirche, Berhältniß der Kirche zum Staat.

Landvald, f. Sanbelin.

Landpfleger, Landvogt brancht Luther in feiner Bibelübersepung für wer fchiedene hebräische und griechische Wörter, und ist fich dabei fo wenig treu, daß ichen folche Erscheinungen, wie fie auch unter bem Art. Balfam vorkommen, eine Revifie berfelben zum Zwecke ber Genanigkeit und Gleichförmigkeit rathfam machen. 3m A. 2 wird burch Landpfleger überfest , gun 5, 3. 14. Dan. 3, 2. Efth. 3, 15 Dieje Beamten hatten unter ben 7 Arten von Bürdeträgern am perfijchen Boje bi tritte Stelle (Dan. 6, 2-4.). Allein daffelbe Bort anf überfest Luther durch haupf mann, Jef. 36, 9., burch Berr, 2 Ron. 18, 24. Jer. 51, 57., burch Fürft, Gjet 23, 6. 23. Jer. 51, 28. Es find barunter theils bie Befehlshaber in fleineren felle ständigen, aber boch von Satrapien, deren im medisch=persischen Reiche 120 nach Dan, 6, 1. waren — Josephus Antiqq. 10, 11, 4. rebet fogar von 360 — bie unter brei Dberfftrften ftanden, Dan. 6, 2., abhängigen gändertheilen zu verstehen. Einem folden Landpfleger (GI) war während der persischen Oberhoheit Balästina nebst mehreren benachbarten Ländern bieffeits bes Euphrats unterworfen, baher auch auch ger genannt, Esr. 5, 3; 6, 6. 13; 8, 36. Neh. 2, 7. 9., und Diefer scheint nach mehreren Andeutungen, besonders nach Reh. 4, 7., ein berathendes Collegium um sich und Unterstatthalter in ben einzelnen Provinzen unter sich gehabt zu haben. Daher wird Sernbabel Esr. 5, 14; 6, 7. Hag. 1, 1. 14; 2, 21. Mal. 1, 8. und Rehemias 5, 14; 12, 26. als Unterftatthalter, יהורה משחח aufgeführt, auch Reh. 5, 14. 18. ihre Ratural befoldung namhaft gemacht. Daß tiefer Statthalter von Judaa bem Statthalter bies feits des Euphrats untergeben mar, geht hieraus deutlich hervor. Dieje Provinziale Statthalter wie ber bieffeits bes Euphrats müffen aber felbft wieder als untergeorbut ben Dberftatthaltern betrachtet werben, welche Kichthar ber hießen, mas fichtbar ber Rame für Satrapen ift, deren es jedenfalls 120 gab, und wenn wir annehmen burften, jeder berfelben habe brei Unterfatrapen gehabt, fo täme bie Bahl 360 bei Jojephut Diefe Satrapen hatten nach Dan. 3, 2. Die erfte Stelle unter ben Burbeheraus. trägern mit Ausnahme ter drei Dberfürsten (קרָכָין), benen fie nach Dan. 6, 3. untergeordnet waren. Luther übersetzt biejes Wort, bas nach Fürst tes Königs Hofhüter bedeutet, Dan. 6, 2. 3. 4., burch Landvogt, dagegen 3, 2. und Efther 3, 12. burch Fürft, was wieder ungenau ift.

Auch im R. T. kommen beide Ausbrücke vor. Hier bleibt sich Luther gleich, indem er avornaros (Broconsul) Apg. 13, 7. 8. 12; 18, 12. durch Landvogt überset, *jyeuche* aber und seine Ableitung stets durch Landpsseger Luk. 2, 2. von Cyrenius, ber

188

# Landpfleger .....

jeboch unerachtet bes gleichen Wortstammes als Landvogt gesaßt werden konnte, da er nach Josephus Ant. 18, 1, 1. wie seine unmittelbaren Borgänger Sentins Saturninus und Luinftillins Barus die Würde eines Proconfuls begleitete. Ferner Matth. 27, 2; 28, 14. Luf. 20, 20. von Pilatus, Apg. 23, 24. 26. 33; 24, 1. von Felix. Dagegen wird aber auch von Luther έθνάσχης, 2 Kor. 11, 32., durch Landpsleger übersetzt, das nach 1 Maff. 14, 47; 15, 1. 2. einen Volksfürsten bezeichnet, der königliche Bürde ebne den Namen hatte oder wie der Ethnarch der Juden in Negypten (Joseph. Ant. 14, 7, 2.) einem anderen König unterworfen war. — Noch werden von Luther die stadze ihre einzelne Städte und Stadtgebiete hatten und mit ihren Mannen eine In von Adel bildeten, von Luther durch Landvögte übersetzt. Man könnte sie Städteebre Bezirtöfürsten nennen.

Broving bes römijchen Reiches im eigentlichen Ginne bes Wortes war Sprien und ter Provingial-Bermalter bieg bald Proconful, bald Proprator, je nachdem bie Proving ine Urmee hatte ober nicht, also ein militärifches Obertommando bamit verbunden war nter nicht. Mit ber taiferlichen Gewalt aber anderte fich ber name. Auguftus theilte im Jahr 27 v. Chr. Die Brovingen bes römifchen Reiches in zwei Rlaffen, indem er tie unruhigen ober feindlichen Angriffen ausgesetzten feiner unmittelbaren Regierung verbehielt und provincias imperatorias nannte, bie ruhigen und gesicherten aber bem Bell und Senat überließ. Dies bie provinciae senatoriae ober auch populares (Suet. Octav. 47. Strabo 17, 840. Dio Cass. 53, 12.). Für Die letteren ernannte (vergl. Biner 2, 5.) ber Senat burch's Loos auf 1 Jahr Die verwaltende Behörde unter bem Namen Broconful, ber von einem Legaten begleitet wurde, aber nur bürgerliche Gewalt ansubte. In die faiferlichen Provingen mählte Auguftus felbft bie legatos Caesaris, welche bald Proconsules, bald Propraetores hießen, und ben Oberbefehl über bie in ber Prebing ftationirten Truppen hatten. Gine folde taiferliche Proving mar Sprien, und Eprenins (Lut. 2, 2.) war alfo faiferlicher Statthalter und Proconful. Eine weniger bobe Burbe mit geringerem Umfang ber Gewalt hatte bas Amt eines Landpflegers (Procurator), wie folde nach Judaa und anderwarts bin geschidt murben. Dieje Brouratoren (nyeuovec, Eniroonoi) waren ben Statthaltern ber Provingen beigegeben und untergeordnet. Gie waren aljo Unterstatthalter, Die übrigens in ihrem Gebiete gang bie Bollmacht bes Proconfuls ausübten. Doch behielt fich biefer vor, auch felbft einzufdreiten, wie benn nach Joseph. Ant. 18, 6, 3. Die fprifchen Broconfuln öfters in Balaftina anwejend waren, und bie Befugniffe ber Procuratoren (Landpfleger) felbft mentbten, and Difpenfationen ertheilten (Joseph, Ant. 18, 5, 3.), und felbft Rlagen über ben Procurator untersinchten (Ant. 20, 6, 2. bell. jud. 2, 14, 3.). Dieje Land= pfleger (Procuratores, Unterstatthalter) waren gewöhnlich römifche Ritter. In Balaftina wurden fie aufgestellt, nachdem ber Ethnarch Urchelaus (Matth. 2, 22.) verwiefen (6 n. Chr.) und Judaa mit Samarien zur Proving Sprien geschlagen worden war. Der erfte Coponius, welcher im Jahr ber Berweifung bes Urchelaus tam, mar ein rimifcher Ritter (Jos. Ant. 18, 11.). Auf ihn folgte Martus Ambivins, bierauf annins Rufus. 3m Jahr 14 n. Chr. tritt Balerins Gratus an beffen Stelle, welchen im Jahr 25-26 Bontins Bilatus ablost. Diefer ift öfters in ben Evangelien genannt. Er wurde im Jahr 36 n. Chr. bei bem Brajes von Sprien, Bitellius, bem nachmaligen Raifer verflagt, abgesetst und nach Rom gur Ablegung ber Rechenschaft ge= icidt, wo er nach Tiberins Lod im Frühling 37 n. Chr. eintraf. nach Eufeb. Rir= dengefch. 2, 7. foll er fich unter Raifer Caligula felbft entleibt haben. 3hm folgte bis um Jahr 41, wo Jubaa bem Reiche bes Serobes Ugrippa (Upg. 12.) zugeschlagen murte, Marcellus und Marullus. nach Agrippa's Lob 44 n. Chr. wird Cufpins fabus Landpfleger, welcher ben Räuber und Bjeudomeffias Theubas befämpft; auf ibn folat 45 n. Chr. Tiberius Alexander, hierauf 48 n. Chr. Bentidius Cumanus und nach beffen Entjepung 52 n. Chr. Feliz, in Apostelgeich. 23, 24. 26. genannt.

## Landpfleger

hauptsächlich von König Childerich II. reichlich mit Geld unterstützt worden, hätte einigt Beit lang Lambert von Mastricht zu seinem Schüler gehabt und wäre nach dem Rücktritt des heil. Amandus vom Epissopate neun Jahre lang Bischof gewesen. Gegen lehtere Angabe spricht aber die Thatsache, daß Remaclus der Nachfolger von Amandus war, und ebenso wird es auch in Zweisel gezogen, daß Lambert der Schüler Landalds gewesen seh. — Ueber Landelin geben die Bollandissen zum 15. Juni eine alte Biographie, nach welcher verselbe der Schüler des Bischoss Aubebert von Cambray und Arres entlausen nud sich erst als Begelagerer und Raubritter herungetrieben hätte. Du plögliche Tod eines Genoffen der Räuberbande, den Landelin im Traum von den Tausteln zur Hölle absühren sah, habe ihn betehrt, er habe in einem Kloster strenge Buße gethan und dann eine Bußreise nach Rom angetreten. Später zum Diakon und Presbyter geweiht, sey er noch zweimal nach Rom gereist, das lehte Mal mit seinen Schütern Abelenus und Domitianus. Die Klöster Lobbes und Crepin sollten ven ihm gestiftet fehn; in Lobbes hinterließ er seinen Schüler Ursmar. Landelin wäre um das Jahr 686 auf ascheftreutem Boden und im härenen Bußgewand gestorben.

Th. Breffel.

Landesherrliche Nechte über bie Rirche, f. Rirche, Berhältniß ter Rirche zum Staat.

Landvald, f. Sanbelin.

Landpfleger, Landvogt braucht Luther in feiner Bibelüberjetung für ver fciebene hebraifche und griechifche Borter, und ift fich babei fo wenig treu, bag iden folde Ericheinungen, wie fie auch unter bem Urt. Balfam vortommen, eine Revifion berjelben zum Zwede ber Genanigteit und Gleichförmigteit rathfam machen. 3m 2. 2. wird burd Landpfleger überjett nnp. Esta 5, 3. 14. Dan. 3, 2. Efth. 3, 12. Dieje Beamten hatten unter ben 7 Urten von Burbeträgern am perfijden Sofe tie britte Stelle (Dan. 6, 2-4.). Allein baffelbe 2Bort and überfest Luther burd Saupt mann, 3ef. 36, 9., burch Berr, 2 Ron. 18, 24. Jer. 51, 57., burch Fürft, Gat. 23, 6. 23. Jer. 51, 28. Es find barunter theils bie Befehlsbaber in fleineren felb ftändigen, aber boch von Gatrapien, beren im mebifch = perfifchen Reiche 120 nach Im. 6, 1. waren - Josephus Antiqq. 10, 11, 4. rebet jogar von 360 - Die unter brei Dberfürften ftanden, Dan. 6, 2., abhängigen ganbertheilen ju verfteben. Einem folden Landpfleger (ID) war während ber perfijden Dberhobeit Balaftina nebft mehrem benachbarten Ländern bieffeits bes Euphrats untermorfen, baber auch auch yer genannt, Esr. 5, 3; 6, 6. 13; 8, 36. Neh. 2, 7. 9., und Diefer fcheint nach mehram Undeutungen, befonders nach Reb. 4, 7., ein berathendes Collegium um fich und Unter ftatthalter in ben einzelnen Brovingen unter fich gehabt ju haben. Daber wird Genu babel Esr. 5, 14; 6, 7. Hag. 1, 1. 14; 2, 21. Mal. 1, 8. und Rehemias 5, 14; 12, 26. als Unterstatthalter, התרה אחוקפ aufgeführt, auch Reh. 5, 14. 18. ibre Ratural befoldung namhaft gemacht. Daß tiefer Statthalter von Inbaa bem Statthalter tie feits bes Euphrats untergeben war, geht bieraus beutlich berbor. Diefe Provinged Statthalter wie ber bieffeits bes Euphrats muffen aber jell als untergeorized ben Dberftatthaltern betrachtet werben, welche wije mas fichtbar ta Rame für Gatrapen ift, beren es jebenfalls 120 gab, r annehmen ber ten, jeber berjelben habe brei Unterfatrapen gehabt, jo beraus. Dieje Satrapen hatten nach Dan. 3, 2. Die they ber Shiney trägern mit Ausnahme ber brei Dberfürften (15 geordnet maren. Luther überjetst viejes Wert, bol bebeutet, Dan. 6, 2. 3. 4., burd Fürft, mas wieber ungenan 15 Andy im n. T. tomm

er ανθύπατος (Breco

out the rest

## Landpfleger

jeboch unerachtet bes gleichen Wortftammes als Landvogt gefaßt werben tonnte, ba er nach Josephus Ant. 18, 1, 1. wie feine unmittelbaren Borgänger Gentins Caturninns and Quinttilius Barus Die Burbe eines Proconfuls begleitete. Ferner Matth. 27, 2; 28, 14. Lut. 20, 20. von Bilatus, Upg. 23, 24. 26. 33; 24, 1. von Felix. Dagegen wird aber auch von Luther 29 ragyng, 2 Ror. 11, 32., burch Landpfleger überjest, bas nach 1 DRaff. 14, 47; 15, 1. 2. einen Boltsfürften bezeichnet, ber fonigliche Barte chne ben namen hatte ober wie ber Ethnard) ber Juben in Megupten (Joseph, Am. 14, 7, 2.) einem anderen Rönig unterworfen mar. - Roch werben von Luther Die ארי המריטת 1 Ron. 20, 14. 19., welche wahricheinlich eine gewiffe felbftanbige Com berrichaft über einzelne Städte und Stadtgebiete hatten und mit ihren Mannen eine Int von Ubel bildeten, von Luther burch Landvögte überjett. Dan tonnte fie Etime eber Begirtofürften nennen.

Proving bes römijchen Reiches im eigentlichen Ginne bes Bortes mar Gurien mit ter Provingial-Bermalter bieg bald Proconful, bald Proprator, je nachdem bie Seene the Urmee hatte ober nicht, alfo ein militärifches Obertommante bamit verbenten mit der nicht. Mit ber taiferlichen Gewalt aber änderte fich ber Rame. Anguing for n Jahr 27 v. Chr. Die Provingen bes römischen Reiches in mei Maner, tie unruhigen ober feindlichen Ungriffen ausgesetzten feiner anmitteliese terbehielt und provincias imperatorias nannte, bie ruhigen und storte Belt und Senat überließ. Dies bie provinciae senatoriae eter mo Octav. 47. Strabo 17, 840. Dio Cass. 53, 12.). Für bie letterer Biner 2, 5.) ber Genat burch's Loos auf 1 3abr bie verwaltente Beier Ramen Proconiul, ber von einem Legaten begleitet wurde, aber um formen maubte. In Die faiferlichen Provingen wählte Auguftus jelle im nelde bald Proconsules, bald Propraetores hiegen, und ben Eberiefen -----Broving ftationirten Truppen batten. Gine folde taiferlide Inter Evenius (Lut. 2, 2.) war aljo faijerlicher Statthalter und Immen tote 2Burte mit geringerem Umfang ber Gewalt hatte tas for -----(Procurator), wie jolde nach Jubaa und anderwarts bis mie ----unatoren (nyenovec, enirgonne) maren ben Statthalters an antergeordnet. Gie waren aljo Unterstatthalter, be ung bie Bollmacht bes Proconfuls ausübten. Inch berge in daguidreiten, wie benn nach Joseph. Ant. 18, 6, 2 10 0000 falafting anmefend waren, und bie Befugniffe ter Former menbten, auch Difpenfationen ertheilten (Joseph, and Difpenfationen iber ben Procurator unterfnchten (Ant. 20), 6, 2 ..... pfleger (Procuratores, Unterstatthalter) waren geniese nurben fie aufgestellt, nachtem ber Ethnard -----16 n. Chr.) und Judda mit Samarien jur 2000 Der erfte Coponins, welcher im Johr ber S-· fui in second timijcher Ritter (Jos. Ant. 18 Inning Rufus. 3m Jahr uchen im gabr 25-26 Bop mint. Er murbe im 3a ucaninternatigen Stater statlagt/ и тегиш re existente widt, we er ans Eller dici possit et

manna, D. h. w Lehre, ten ben anfern umi-

CT.

10

11

- 1

11E

120

Det

ITEL M

Frieden des gegenwärtigen Augenblicks auvertrauen, haben am wenigsten ein Rich, Lamennais zu verbammen; aber beflagen darf man es wohl, daß Pascal nicht ben Detestantismus Lamennais's, daß Lamennais nicht die Heilslehre Pascals gefunden bet Die Berfönlichkeit Lamennais wird als eine fehr auziehende geschildert. Er war eben zart als lebhaft und redete mit ber größten Begeisterung und Originalität über jen Gegenstand in einer Sprache, Die ben Dialekt ber Bretagne nicht verläugnete. Ccitt. Berehrer benannten ihn gerne mit dem Namen seiner Kindheit Feli. In Baris 1860 er halb ein Fremdling. Wie er in feiner Jugend ter Provinz angehört hatte, fo braff er wieder feine spätere Lebenszeit nach bem Berluft, welcher fein Bermögen redukt hatte, auf einer kleinen Besitzung in dem Dorfe Lachesnaye bei Dinan in der Bretun zu. Seltsam polemisch verhält sich zu seinem einsiedlerischen Hang ver sociale Triebk ner Schriften, benn burch die verschiedensten Shsteme hindurch vom Absolutienennen 311r Bolfssouverainität, ist allezeit die Neugestaltung der Societät aus den Bringin ber Religion sein Grundgedanke. Und so hat auch jede seiner Lebensperioren h Stempel ber Excentricität. Zuerft ift Lamennais ein wilder Anabe, bann ein ungestich Schüler und Lefer ber verschiedensten Schriften; allmälig ein steptisch visputtirente Ratechumen, ber es feinem Landpfarrer ichwer macht, ihn bis zum 22. Lebensjahr ersten Communion jn befördern; bann als Weltkind ein leidenschaftlicher Fechter, Rei Schwimmer, Baumkletterer; früher auch einmal für Bonaparte schwärmend, bann bie Restauration. Hierauf will er als Echriftsteller zuerst bie moderne Welt und h modernen Staat bestürmen, in ben Gehorfam des römischen Ubfolntismus zurudzutebne Dann sucht er bie Hierarchie und den Babst von ihren Höhen herabzureißen ouf m Weg der apostolischen Armuth, und zuletzt nöthigt er die Demokratie fromm zu werte und bas Chriftenthum, ein Evangelium der Demokratie zu predigen. Seine Oeum complètes erschienen in 12 Bänten (Paris 1836—37). Seittem folgten mehrere 2014 gaben. Einer der Schüler Lamennais's ift Ph. Gerbet, Berjaffer der Schrift: les dos trines philosophiques sur la certitude dans leurs rapports avec les fondemens de 🕨 Theologie, u. A. Auch der berühmte Lacordaire wurde durch ihn begeiftert. Untrit Zeitgenoffen Lamennais's hat sich besonders der berühmte Kritiker St. Beude mit 🏴 befaßt in feinen Critiques et portraits littéraires (V. Tom. Paris 1841) Theil I. S. 494 II. S. 375; IV. 298. In ber erstbezeichneten Stelle L'Abbé de la Mennais en 189 gibt St. Beuve nicht nur eine lleberficht ter bisherigen Leiftungen von Lamennall, sondern auch eine Stizze seines Lebens bis zu tiefem Zeitpunkt. Lange.

**Lammisten**, remonstrantische Taufgefinnte, auch Galenisten genannt. C. M Nähere über diese und andere Verzweigungen ber Wiedertäufer im Art. Menno Comon und die Mennoniten.

Lampe, Friedrich Abolph, Dr. theol., ift eine Zierde ber beutsch=reformirten Kirche im 18. Jahrhundert und der Begründer einer besonderen homiletischen und be techetischen Lampe'schen Schule geworden. Er wurde am 19. Febr. 1683 ju Detmed geboren, wo fein Bater († 1690), ein ernfter und frommer Chrift, bamals Bredier war. Seine Mutter war eine Tochter bes Generalfuperintententen Beller in Detmen. eines Zürcher Bürgers, welcher sich burch innige Frömmigkeit, zu ber ihn Lobenstein (f. d. Art.) in Rees erwedt hatte, und tüchtige Gelehrfamkeit ausgezeichnet hat und von bem bie Lippe'iche Kirchenordnung von 1684 herrührt. Lampe murbe anfangs bei feinem Großvater Zeller und dann bei feinem Dheim, bem Rathsherrn Wichelbanjen in Bremen erzogen, bas er stets als seine eigene Heimath betrachtet hat. Schon auf bem Bremer Lyceum 1698-1702 leiteten feine Lehrer, ju benen ber eifrige Schuler Unterent's Cornelius de Hafe gehörte, "die Ströme göttlicher Erkenntniß in fein mpfängliches und bantbares Berg." Von ba bezog er 1702 tie Friefische Universität franeter, welche damals unter den berühmten auf ernftliche und lebendige Frömmigfeit bringenden Coccejanischen Professoren van ber Baeben, Bitringa und Roell Huber. Mit ihnen verbunden wirkte ber fromme Prediger David Fludd van Giffen († 1701)

Austehnung und ber Ruhm Diefer Coule ju Bec fo, baf ber Biograph ganfrancs Dilo Erifpinus fogar fagt: gang Uthen ichien in Bec wieber aufguleben. Unter benen, welche bier ihre miffenichaftliche Bildung fanden, war ber bedeutendite ber berühmte Anfelm, ber feinen Lehrer übertreffend gewöhnlich als ber Bater ber Scholaftif gilt. In Die Zeit ber Thätigkeit Lanfrancs als Prior in Bec, wahrscheinlich in bas 3. 1049 fallt nun auch fein erfter feindlicher Bufammenftof mit feinem frühern Freunde Berengar, ju jener Beit Archibiafonus in Angers, welcher bamals bereits burch feine von ber herrichenden pafchafifchen abweichende Unficht vom Ubendmahl in Streitigkeiten verwidelt mar, und nun ba er hörte, bag auch fein Freund Lanfranc ber pajchafufchen Lebre an= hänge und bie Lehre bes Joh. Scotus Erigena, b. h. in Bahrheit bes Ratramnus (ef. ten Artifel Berengar) für haretifch halte, in einem Briefe feine Bermunderung baraber ansiprach und ihn auf feine Seite ju gieben fuchte, ef. Mansi, Collectio Concil. Tom. XIX. Sudendorf, Berengarius Turonensis. Sammlung ihn betreffenter Briefe E. 10. Giefeler, Rirchengeich. 2. Bb. 1. Abthlg. Da Diejer Brief ben Lanfranc, weil n gerade in Rom fich befand, nicht antraf, tam er in die Sände anderer Klerifer, welche Imfranc als mit einem Brrlehrer in Berbindung ftebend auch in Berbacht brachten, seinm erroris diffamaverunt, wie ber Biograph fagt, wogegen nun jener auf ben Guneten ju Rom und Bercelli unter Leo IX. 1050 fich fo vertheidigte, bag er zugleich feinen Freund Berengar in nicht gang würdiger Beije preisgab und auflagte. Gein Anfeben flieg übrigens immer höher, baber man ibn an verschiedene andere Rlöfter als abt gieben wollte. Befondere Gunft aber genof er bei bem Bergog Bilbelm von ber Normandie, welcher fich in ben wichtigsten Staatsangelegenheiten bei ihm Raths erholte, und bie auf turge Beit eingetretene Ungnade ihm mit boppeltem Bertrauen vergalt. In Folge einer Sendung im Intereffe feines Gönners nach Rom, burch welche er biejem Dispensation für feine Berheirathung mit einer Bermandten vom Babft auswirfen follte, und fie erlangte unter ber Bedingung ber Gründung zweier Rlöfter durch Bilhelm, wurde nm ganfrane an eines biefer in Caën errichteten Rlöfter als 21bt versets 1063 ober 1064, indem er bas Priorat in Bec bem Anfelm überließ. Auch bier in Caön war tanfranc eifrig für flöfterliche Bucht wie für miffenichaftlichen Unterricht thatig. 2Babrent feiner Birtfamteit in Caen vom Jahr 1064 ab ipannen fich bie Berengarifchen Streitigleiten weiter, und ba Berengar in Rom gezwungen worben war, bie pafchafifchenbotore Lebre vom Abendmahl ju beschwören, gleichwohl aber nachber feine urfprüngiche abweichende Unficht wieder vortrug und verbreitete, nahm Lanfranc Beraulaffung tavon, gegen ihn feine Edrift de corpore et sanguine Dom. Jesu Christi advers. Berengar. Turonens, ju richten zwijchen ben Jahren 1064-1069, cf. barüber Sudendorf, p. 39 sq. In Diefer Schrift wirft ganfranc bem Berengar meineidige Berläugnung ber ren ihm beschworenen Babrheit, Rarafterlofigfeit, unfirchlichen Sochmuth vor, indem er gelegentlich ben geschichtlichen Berlauf ber gangen Angelegenheit ergablen will, tabelt ibn, tag er relictis sacris auctoritatibus ad dialecticam confugium facere welle, c. VII., tabei ertlärend, bag er nur ungern ihn mit ben gleichen Baffen befämpfe, fucht ihm nachqumeifen, wie er ohne alles Recht fich für feine Unficht auf Auguftin und Ambroins berufe und überhaupt gegen bie usitatissima ecclesiae fides lämpfe, und begründet tenn auch positiv biejen Glauben ber Rirche, welchen er fo formulirt: credimus terrenas mbstantias, quae in mensa Dominica per sacerdotale ministerium divinitus sanctificanur, ineffabiliter converti in essentiam Dominici corporis, reservatis ipsarum rerum speciebus et quibusdam aliis qualitatibus - - ipso tamen Dominico corpore existente in coelestibus ad dexteram Patris immortali, inviolato, integro ut vere dici possit et ipsum corpus quod de Virgine sumtum est nos sumere et tamen non ipsum, b. b. Banfranc fpricht bamit im Wefentlichen icon bas volltommen aus als tatholifche Lehre, was nachher Transfubstantiation genannt worben ift. Go febr bieje Schrift von ben Ratholiten bis auf biefen Lag gelobt wird, fo tann biejes Lob boch eben nur infofern gelten, als Lanfranc wirflich bas zum Ausbrud bringt, worauf Die bisherige Entwi-

ctelung ber Abendmablslehre in der Kirche als das Refultat hingetrieben hatte; daß er aber, namentlich verglichen mit feinem Vorgänger Pajchafius Rabbertus zu Begründung. diefer Lehre viel wesentlich Neues vorgebracht, kann man nicht sagen, er slüchtet 📫 nur immer wieter unter bas im Glauben einmal anzuertennenbe Myfterium, ftellt biefet Bunter der Berwandlung in gleiche Rategorie mit andern Bundern der göttlichen AL macht, vor allem bem ber Menschwerdung, und hält seinem Gegner ben Schild ber Auctorität der ecclesis catholics entgegen. Mag Laufranc auch an den Argumenten Berengars hin und wieder eine schwache Seite aufdecken, und an seinem persönlichen Berhalten Manches nicht ganz mit Uurecht rügen, im Ganzen genommen gilt doch gegen ihn, bas er keineswegs in ruhiger, leidenschaftslofer Weije in die Gründe seines Gegners ein geht, und namentlich in ber Behandlung der patriftischen Auctoritäten nicht unbefangen: verfährt. Man muß noch gar nicht blind fenn gegen die Blößen und Schwächen, welche Berengar in feiner Auffaffung und Behandlung ber ftreitigen Lehre barbietet, fofern immerhin die positive Seite feiner Lehre nicht ebenfo zu einem flaren fichern Rejultate geführt ift, wie tie negative, man muß ferner auch teineswegs einverstanden fenn mit rem leidenschaftlich-gereizten, oft felbst unwürrigen Tone in seinen Auslassungen, webcher freilich durch die Behandlung von Seiten feiner Gegner provocirt war, und with doch sagen können und müssen, taß Berengar seinen Gegner an Selbständigkeit, Rraft und Schärfe des Denkens weit übertreffe, und burch jein Auftreten das persönliche 30 tereffe weit mehr für sich gewinne als Lanfranc. Rehren wir zurück zur weiteren Eus wicklung des Lebens Lanfrancs, jo ist aus der Zeit seiner Wirtsamkeit zu Caön bemertenswerth jeine beharrliche Weigerung, den erzbischöflichen Stuhl in Rouen zu besteigen, wofür ihm aber nun burch feinen Gönner Wilhelm ein noch ehrenvollerer Ruf zu The werden sollte. Diejer hatte 1066 bekanntlich England erobert, und warf nun sein Ang auf Lanfranc, um die äußerst zerrütteten firchlichen Berhältniffe in England durch im in Ordnung zu bringen, und bot ihm taher ten erzbischöflichen Stuhl in Canterburg an, welchen er nach längerem Widerstreben endlich auf Zureden seines geistlichen Baters Herluin, cui tanquam Christo obedire solitus erat, wie scin Biograph sagt, annahm in Jahr 1070. Seine Aufgabe war nun allerdings hier eine schwierige; er hatte es nicht nur mit der eingeriffenen Zuchtlofigkeit und Unwiffenheit unter den Klerikern und Mimchen zu thun, sondern auch mit der Weigerung anderer Bijchöfe und Erzbischöfe in England, wie namentlich des Erzbischof Thomas von Port und Odo, Bischof von Bayer und Graf von Kent (cf. Sudendorf p. 192), jeine Primatialrechte anzuertennen. Auf ber andern Seite fand Lanfranc in dem Unabhängigfeitsgeiste Wilhelms des Eroberen welcher die Kirche unter feiner Botmäßigkeit halten wollte, Sinderniffe, obwohl Bilheim bei dem großen Bertrauen, das er in Lanfranc sette, diesen noch verhältnißmäßig in feinen reformatorischen Bestrebungen gewähren ließ. Der Druck tiefer seiner schwierigen Stellung lag so schwer auf ihm, daß er sogar daran dachte, seinen erzbischöflichen Stul wieder zu verlassen und in fein Klofter zurückzukehren, und deshalb an Pabst Alexander 🎞 fich wendete, welcher ihn jedoch ermahnte, auszuharren (cf. Epist. Lanfr. 1.). Der Rate folger Wilhelms bes Eroberers, Wilhelm ber Rothe feit 1087, melchen Lanfranc burfe schaute und daher anfänglich nicht zum König salben wollte, bereitete ihm durch seine gewaltthätiges Verfahren manchen Verdruß, obwohl er fich bei dem allgemeinen Anjehen, welches Lanfranc genoft, noch etwas zurückhielt. Trots aller diefer schwierigen Berhäle niffe that Lanfranc tas Möglichste, um feine Pflicht als Erzbijchof nach allen Seiten im zu erfüllen, durch Aufbanung von Rirchen und Rlöftern, durch Verbreitung wiffenschafte licher Bildung, namentlich des vernachläßigten Studiums der Bibel und Bäter, berm Schriften er abschreiben ließ, durch ftrenge Handhabung der Bucht unter dem Klerns, aber auch durch das Streben, die rohen Sitten des Boltes zu befjern, endlich durch die Sors für Arme, Kranke 2c.; auch in den politisch=bürgerlichen Dingen machte er, vom Könige mehrmals auch zum Reichsverwefer bestellt, feinen Einflug mit Klugbeit und Dafiguna geltend; fein Biograph fagt taher in feiner vita cap. XI. zufammenfassend: post trans-

#### Lanfranc

lationem in Angliam non oblitus propter quod venerat, totam intentionem suam ad mores hominnm corrigendos et componendum ecclesiae statum convertit. Rarafteriftifch ift für ihn aber auch feine Stellung zur römischen Curie, welche wir noch etwas näher in's Auge faffen muffen. Mit Alexander II., feinem früheren Ochuler, ftund ganfranc auf gutem Fuße. Bum Erzbifchof erhoben, bat er ben Babft fcbriftlich um Ueberfendung tes Balliums, erhielt aber vom Pabfte bie Weifung, es ber bestehenden Ordnung gemäß perfonlich in Rom abzuholen, in Folge welcher Weifung er nun auch babin reiste, und vom Pabst freundlich aufgenommen das Pallium aus feiner hand empfing. Gein anfänglicher Bunich, es nicht perfönlich abholen ju muffen, tonnte zwar zufällige Gründe baben, bing aber boch wohl auch mit ber Rudficht auf ben Rönig zufammen, ber ihn jurildzuhalten geneigt jehn mochte, weil er überhaupt bas Band mit Rom loder erhalten wollte. Gang anders aber war bas Berhältniß ganfrancs zu Gregor VII., welcher mit bem Rönig Bilhelm gespannt war, weil biefer bie Ubbangigteit von Rom nicht geborig anertannte und refpettirte, und insbesondere auch feine Erzbifchöfe und Bifchöfe abhielt, uch Rom ju fommen. Gregor nämlich entbot ben Lanfranc in einem besondern Schreiten nach Rom und warf ihm barin vor, bag er bie Rirche nicht gehörig fcute gegen tie Eingriffe bes Ronigs, bag er Could feb an ber Berweigerung ber fidelitas von Seiten bes Rönige, bag er überhaupt, feit er Erzbifchof geworben, ihn und ben römijchen Etubl nicht mehr jo liebe wie früher, of. Mansi, Collect. Conc. 20. XX. gaufranc perfichert in feinem Antwortichreiben, bag er bem Babit und ber römischen Rirche noch je ergeben fen wie früher, bagegen icheine es ihm vos (ber Pabit) a pristino amore nonnulla ex parte defecisse, und was die fidelitas bes Königs betreffe, jo habe er zwar ten Rönig jur Erfüllung feiner Berbindlichfeit (zunächft Bezahlung bes fogenannten Beterpfennings) ermahnt, aber feinen 3med nicht erreicht, suasisse sed non persuasisse; ben erften Borwurf aber übergeht er mit Stillichweigen, benn er will ben figlichen Bunft, fein Berhältniß jum Rönig, und bas Berhältniß bes Rönigs jum Babfte nicht erörtern, weil er fich wohl bewußt ift, bag er allerdings in feiner Stellung bem Rönig gegenüber nicht immer mit allen firchlichen Forderungen, Die nach bem Ginne bes Pabstes etwa m machen gewesen wären, burchbringen tonnte, ja wohl nicht einmal wollte, fofern es ihm nicht flug und räthlich erschien. Rurg Laufranc wollte alfo nicht nach nom geben, und felbit als ber Pabit ihm jehr empfindlich antwortete, ihm jogar befahl, in 4 Monaten nach Rom ju tommen und im Unterlaffungefalle mit Enspenfion brobte, - felbft bann geborchte Laufranc nicht, gab nicht einmal eine Antwort und brach allen Bertehr mit tem Pabfte ab. Ein Licht auf Diejes fein Berhältniß zum Pabfte Gregor wirft ein Brief ganfrancs an einen Unbefannten, welcher ihn ju Gunften bes Gegenpabstes Elemens III. ftimmen wollte (ep. 59.). Non probo, heißt es hier, quod Papam Gregorium vituperas, quod Hildebrandum eum vocas, quod Clementem tot et tantis praeconiis tam propere exaltas; bann fest er aber von ber andern Geite wieber hingu : credo tamen, quod imperator sine magna ratione tantam rem non est aggressus patrare, nec ine magno auxilio Dei tantam potuit consummare victoriam (bauit ift auf die Abfegung Gregors burch ben Raifer und ben Gieg bei Merjeburg über ben Gegentonig Rubolf ven Comaben bingebeutet); fofort ichreibt er weiter an ben Unbefannten: er rathe ihm nicht nach England ju tommen ohne bes Rönigs Erlaubnig; benn noch hat unfre Infel ben früheren Babft nicht verworfen, noch eine Entscheidung gegeben, ob fie biefem (bem Elemens) geborchen wolle ; erft wenn es fich ichiden würde, beibe Theile zu hören, liefe fich in Diefer Gache eine bestimmte Entscheidung geben. Dan tann nun allerdings fagen (wie Baffe, Anfelm 1. Bo. G. 270): Lanfranc wollte fich in ber Gache möglichft nen = tral halten, er fündigt bem Gegner ben Geborjam nicht auf, trat auch nicht auf bie Seite bes Clemens, gebordte aber Jenem im Grunde nicht, und behielt fich hinfichtlich tiefes (ober eigentlich Beiter) bie nähere Prüfung vor, ertannte aljo thatfachlich feinen von Beiben an; man mag and fagen, baf ibn Die Edene vor bem Ronige bestimmte, welche mit ber lleberzeugung zusammenhing, bag ber Bruch mit ihm ber englischen Rirche

Real-Gnehllopable für Theologie und Rirche. VIII.

13

nur nachtheilig werden könnte. Immerbin aber, wenn er auch nicht in ehrgeizigen Sinne sich auflehnte gegen die pähftliche Auctorität an sich, scheint er sie boch nicht so absolutistisch gefaßt zu haben, wie der Bahst selbst es wollte, und dann scheint doch and ein persönlicher Widerwille gegen Gregor hereinzuspielen, von welchem der Grund darkt zu suchen sehn wird, daß Lanfranc in Gregor den geheimen Beschützer des ihm verhaft gewordenen Berengar sab, was er ja auch wirklich war, wenn er ihn gleich amtlich gelest zur Unterwerfung nöthigte.

Lanfranc verwaltete fein Erzbisthum über 18 Jahre und ftarb bann im 3. 1089; wie alt er geworden, und ebenfo wann er geboren, läßt fich nicht ficher ermitteln. 28as feine literarische Thätigkeit betrifft, so ift außer ber erwähnten Streitschrift gegen Berengar noch ju nennen: Decreta pro ordine Scti Benedicti, Borfcbriften im Ginne ter Benediktinischen Mönchsregel, weiter epistolarum liber, 60 Briefe enthaltend, 44 von ihm und die übrigen 16 an ihn (in der neuesten Ausgabe feiner Berte von Giles fim. noch 2 Briefe Lanfrancs dazugekommen); fie find natürlich wichtig für die perfönlige Raratteriftit lanfrance und bie Beitgeschichte; andere fleinere Schriften de celanda com fessions, ein Bruchftud einer Rete zur Vertheidigung feiner Primatialanfpruche zc. finde von geringerer Bebeutung. Der Commentarius in epist. Pauli, ber auf feinen nameli lauft, ift nach überwiegender Wahrscheinlichteit unächt und wäre jedenfalls von geringen Berthe. Verlorengegangen find ein Commentar ju ben Pfalmen, eine Rirchengeschichte eine Biographie Bilhelm des Eroberers, vgl. tarüber und unterschobene Schriften 🗰 histoire litteraire de la France Tom. VIII. p. 294. Gefammelt hat feine Schriften erst fein Ortensgenoffe ter Benediftiner D'Achern, B. Lanfranci opera Paris 1568; be neueste Ausgabe von Giles Oxonii 1844. 45. 2 Volum. Sanfranc bejag ein für feine Zeit ungewöhnlich umfaffendes gelehrtes Wiffen, aber, wenn er auch nicht ohne Schan finn war, bod wenig fcopferische Rraft und miffenschaftliche Gelbständigkeit. In feint Sitten einfach und in monchischer Beife ftreng gegen fich felbft, entwidelte er m Außen in seinem Berufsleben eine groke Energie tes Karakters, jogar bis zur leiben schaftlichen Erregung, welche er aber in ver Regel durch seine praktische Klugheit un Gewandtheit ju jügeln wußte, in beidem feine italienische Nationalität verrathend. Se Conflitt mit Berengar hat für feine Beurtheilung die nachtheilige Folge gehabt, daß in einen alles Licht um Berengars haupt sammelnd, in Lanfranc nur ten beschräntten zelotischen, leivenschaftlichen Kirchenmann sehen wollen (barin ist namentlich Leffing u gegangen, vgl. Leffings Werte. Lachmann. Ausgabe 8. Band S. 314) und die Ande ihn als herold der Orthodoxie und als Zierde der Kirche verherrlichen, wobei bie erft vertennen, welche große Berdieufte er um die Bildung feiner Beitgenoffen und bie Rird namentlich tie englische, gehabt hat, und tie Untern, bag er boch teineswegs an fich e hervorragender Geift mar und fein Eifer fich nicht burchaus als perfönlich lauter 1 als burch tie engen Schranken eines wunderfüchtigen Zeitalters gebunden barftellt.

Die Unellen für seine Lebensgeschichte sind vor Allem tie schon genannte vita ver Milo Crispinus, schätztar vurch die geschichtlichen Notizen, sonst aber in ganz blind pant gwischem Tone abgesafit, die vita Anselmi von Eatmer, das Chronicon Beccense, b Gesta Anglorum von Malmesbury lib. III., überdies viele zerstreute Notizen bei 3 genoffen, von D'Acherh in seiner Ausgabe gesammelt: vgl. auch Acta Sanctorum Ma Tom. VI. und die histoire litteraire de la France Bb. VIII., aus der neuesten 3 Möhler, gesammelte Schriften 1. Bb., besonders aber halfe. Anselm 1. Bb. Santer

Lange, 3 0 a ch i m, eines ber Häupter ber sogenannten pietistischen Schut welche in Halle ihre stärkste Burg und in H. A. Franke tasselbst einen so frommen a taraktervollen und wirksamen Vertreter hatte, ward geboren am 26. Oktober 1670 Garbelegen in ber Altmark, wo sein Bater Moritz Lange Rathsverwandter, aber be eine Feuersbrunst seiner Mittel beraubt war, so daß der Sohn sich in dürftiger L auf ben Schulen zu Ofterwick, Quedlinburg (1687) und Magteburg (1689) auf u-Studium der Theologie vorbereitete, welches er von 1689 an in Leipzig mit großen Fleife begann. Sier nahm ibn S. A. Frante unentgeltlich bei fich auf. Er war in ter alten Philologie gründlich vorgebildet und erwarb fich nun andy eine bedeutende Fertigteit in ben morgenländischen Oprachen. Er ward Lebrer im Saufe bes berühmten Ebriftian Thomafins, ber aber bamals eben Leipzig verließ, und folgte noch in bem Jahre 1690 Franke, beffen Collegia pietatis einen unauslöjchlichen Eindrud auf ihn gemacht hatten, nach Erfurt, von wo aus er ihm 1691 auch nach Salle folgte, wohin tiefer als Projeffor ber Theologie an Die neu errichtete Universität berufen mar. Nach vollendeten Studien ging Lange 1693 als Sauslehrer zu bem berühmten Dichter Gebeimeurath von Canity. Alle Dieje verschiedenen Lagen vermochten aber jeinen Blid nicht m erweitern, noch weniger ihm einige Weltbildung mitzutheilen, ba fein Berg ihn gang in ben frommen Rreifen gefesselt hielt, bie fich burch 3. Bb. Speners Amregung gebildet hatten. 2018 Diefer ichon in Berlin Propft mar, wurde er 1696 Conrettor ju Röslin in Sutterpommern, febrte aber ichon 1697 als Reftor bes Friedrichswerber'ichen Gumnafiums and Berlin gurud, von wo er 1709 nach Salle bernjen wart, wofelbit er als Brojeffor ter Theologie bis ju feinem am 7. Mai 1744 erfolgten Tote mit großem Eifer und cornem Fleiße im Geifte ber bort berrichenten Theologie thatig war. Seine Streitigtaten für bie Bietiften, gegen ben Philosophen Chriftian 2Bolff, ju beffen Berbannung von Salle er mitmirfte, wie überhaupt eigentlich gegen alle Bhilosophie, gegen bie Atheis ften, Juben, Muhamebaner u. f. m. zeigten ihn als einen ftreitbaren Theologen von mehr Gelehrjamfeit als Urtheil, mehr Gefühl als flarem Berftande, bem es bei manchen icarffinnigen Einfällen boch gar febr an Methobe gebricht.

1) Seine Theilnahme an den pietistischen Streitigkeiten war keine besonders glücktiche; ob ihm die gegen die Wittenberger Theologen heransgegedene Schrift: orthodoxia upulans (1701) angehört, ift nicht gewiß, aber wahrscheinlich (G. Balch, Lehrstreitt. imerhalb der evang. luth. Kirche I, S. 844 ff.); dagegen sein gegen Schelwigs Synopsis Controversiarum sub pietatis praetextu motarum gerichteter Antidarbarus orthodoxiae (1709-11) läßt einen Blicf in die Art seiner Polemis than, die sich gern auf Einzelnes richtet, anstatt das Gauze im Ange zu behalten. Am besten in der richtigen Mittelsftraße (1712-14. 4 Theile, vgl. G. Balch, a. a. D. S. 954 ff.), andere zahlreiche Schriften in dieser Sache können bei Walch nachgeschen werden.

2) Bichtiger war sein Streit mit Christian Bolff, bem berühmten Schüler von teinit. Aus feiner Schule war bie vernänstelnde Wertheimer Bibel hervorgegangen; wie bekämpfte Lange in "dem philos. Religionsspötter im ersten Theile des Werthheimischen Bibelwertes verlappt" (1735 2. A. 1736). Hier bringt er schon feinen Lieblingsgeanten vor, daß jene Philosophie Alles mechanisch mache, welchen er auch in eigenen Echristen gegen Bolff und seine Philosophie weiter ansführte. So in feiner kurzen Unftellung der Grundssche der Welffichen Philosophie. Leigz. 1736. 4., wie bereits in den 150 Fragen aus der neuen mechanischen Philosophiam, praesertim Stoicam, Spinoz. 21 Wolfianam (ed. 2. Hal. 1727. 8.) finden schlogen bieleben Gedanten in der Kärze (p. 466-560). Bergl. H. Wuttle, Christian Belffs eigene Lebensbeschreidung. Ley. 1841. Verrede.

3) Unter seinen eregetischen Werten sind mehrere noch jest branchbar, wie Comm. nist.-horm. de vita et epistolis Pauli. Halle 1718, 4. Dann eine Erflärung aller Bücher tes A. u. N. T. unter den Titeln: Mosaisches Licht und Recht. Hal. 1732. sol. Biblischsist. 4. u. Recht. 1734. David-Salomonisches (von Georg Ebrist. Abler verfaßt) 1737. Prophetisches (1738), Evangelisches L. u. R. (1735), Apostolisches (1729), Apotalyptisches L. u. R. (1730). Anch die Zusannenfassung seiner gesammten Erflärung in einer Smaphrase: Biblia parenthetica. Lips. 1743. 2 Voll. fol. — Ferner: Exegesis epp. Petri. Hal. 1712. Joannis, 1713, 4.

4) Unter feinen firchen-bistorischen Urbeiten: Gestalt bes greuzreichs Chrifti in fei-

Diefer wird 60 n. Chr. entfest und macht dem Festus Apg. 24, 27. Blat. Auf dief folgt 62 n. Chr. Albinus und endlich 64 n. Chr. Geffius Florus, mit welchem 1 Reihe der rönnischen Landpfleger in Judäa schließt, deren Benehmen mit zum judisch Kriege nach Josephus beitrug. Baihinger.

Landulph, f. Pataria.

Lanfranc stammte aus einer angesehenen senatorischen Familie in Pavia, m wurde baselbft von jeinem Bater, ber zu den conservatores legum (richterlichen Berfone der Stadt gehörte, für tenselben tünftigen Beruf erzogen, teshalb auch nach Bolog zum Studium der Rechtswiffenschaft gesendet, mit welchem er aber auch die Bejda gung mit den liberales disciplinae, befonders der Dialektik verband. Nach Pavia zur getehrt, zeichnete er sich zwar bald als Rechtsgelehrter aus, gab aber daneben einem Ru von Schülern Unterricht in den freien Biffenschaften, und nachdem er fich von der Jur pruden; gan; losgefagt, jog er 1040 mit einer Schaar von Schülern über die 200 nach Frantreich, schlug seinen Wohnsit in Avranches auf und gewann baselbft balb # feinem Unterricht großen Zulauf und Beifall. Considerans vero scientissimus vir, qu mortalem auram captare vanitas est, wie fein Biograph Milo Crifpinus (Cantor au unter Roger 1037) bemerkt, richtete er fein Herz nun nur auf Gott und göttliche Die und beschloß daher, fich dem Bertehr mit den litteratis und ihrer Berehrung entriebet an einem verborgenen Orte Gott allein zu leben und ging mit diefer Absicht 1042 a Rouen. Auf dem Wege dahin von Räubern überfallen, ausgeplündert und an ei Baum gebunden, wollte er in feiner Noth Gott um Sulje anrufen, ertannte aber feiner Beschämung, wie er, der so viele Zeit mit Studiren hingebracht, nicht ein wisse, wie man beten und Gott Lob darbringen solle; daher gelobte er im Falle se Errettung Gott fein Leben im Kloster zu weihen. Von vorübergehenden Wanden losgebunden, fragte er nach dem ärmften und geringsten Kloster im Lande, und wi in das Klofter Bec gewiesen, und von dem Gründer deffelben, dem Abte Herluin frem lich aufgenommen. Hier Mönch geworden nach der Regel des heiligen Benediktus bra er drei Jahre in Stille einzig und allein mit frommen Uebungen zu, wie sein Biogu fagt: cordis sui novalia verbi sacri excolens assidua lectione, irrigans ea dulci laci marum compunctione. Auf den Bunfch des Abtes Herluin, der feine Gelehrfamteit wunderte, entschloß 'er sich endlich wieder zum Unterricht in den Wissenschaften ! machte nun das Rlofter Bec zu einem Sammelpunkt von Schülern aus allen Gegen und Ständen, von Laien und Alerifern. Der burch jeinen steigenden Ruhm ern Neid seiner Brüder wäre beinahe für ihn die Beranlassung geworden, sich in eine siedeley zurückzuziehen, hätte ihn nicht noch Herluin bewogen, zu bleiben. Im 3. U von Herluin zum Prior gemacht, und mit der innern Leitung des Alosters betraut, nützte er dieje seine Stellung jetzt bazu, nicht nur Zucht und Ordnung im Leben Mönche und Schüler zu handhaben, sondern auch den wissenschaftlichen Unterrick einem förmlichen Lehrcursus zu organisiren, welcher sämmtliche Wissenschaften, die an et saeculares litteras, wie er felbst sagt, in sich begriff. Bon diesen, dem sogenant trivium et quadrivium, galten Grammatit und Dialettit als die wichtigsten, und franc felbst pflegte bas Studium ber Sprachen, t. h. vorzugsweise der lateinischen, wohl er auch griechisch verstanden haben foll, perfönlich wie in feinen Schülern, b man ihn als den Wiederhersteller der Latinität in feiner Zeit betrachtete, of. G Anglor. von Wilhelm von Malmesbury lib. III. Aber weit wichtiger war für Laufa noch die Dialektik; vaher Siegbert von Gemblour von ihm fagt: ubicunque loour opportunitas occurrit, proponit, assumit, concludit, wie man Aehnliches auch von fei Schülern berichtet, worin sich Lanfranc als einen Vorläufer der Scholastik karakter Die geiftlichen Biffenschaften, welche im Klofter Bec betrieben wurden, waren wefen Eregese, Batriftit und spetulative Theologie, von welchen Lanfranc perfonlich bie le bevorzugte, obwohl bie geschichtlichen Beugniffe wie feine Schriften auch feine genat Beschäftigung mit Eregeje und Patriftit befunden. Auf Dieje Beije mehrte fich

nung und ber Ruhm biejer Schule ju Bec fo, bag ber Biograph Lanfrancs Trifpinus jogar fagt: gang Athen ichien in Bec wieder aufzuleben. Unter benen, bier ihre miffenschaftliche Bildung fanden, war ber bedeutenbfte ber berühmte n, ber feinen Lehrer übertreffend gewöhnlich als ber Bater ber Scholaftif gilt. Beit ber Thätigteit Lanfrance als Prior in Bec, wahrscheinlich in bas 3. 1049 m auch fein erfter feindlicher Bufammenftog mit feinem frühern Freunde Berenjener Beit Archibiatonus in Angers, welcher bamals bereits burch feine von ber nden paschafifchen abweichente Unficht vom Ubendmahl in Streitigkeiten verwidelt nd nun ba er hörte, bag auch fein Freund ganfranc ber paschafischen gebre anind die Lehre bes 30h. Scotus Erigena, b. h. in Bahrheit des Ratrammus (cf. titel Berengar) für haretifch halte, in einem Briefe feine Berwunderung bar= siprach und ihn auf feine Seite au gieben fuchte, cf. Mansi, Collectio Concil. IX. Sudendorf, Berengarius Turonensis. Sammlung ihn betreffender Briefe Giefeler, Rirchengeich. 2. Bb. 1. 20thlg. Da Diefer Brief ben Lanfranc, weil e in Rom fich befand, nicht antraf, tam er in bie Sande anderer Kleriter, welche ie als mit einem Irrlehrer in Berbindung ftebend auch in Berbacht brachten, erroris diffamaverunt, wie ber Biograph fagt, mogegen nun jener auf ben Gyn= 1 Rom und Bercelli unter Leo IX. 1050 fich jo vertheidigte, bag er zugleich Freund Berengar in nicht gang würdiger Beije preisgab und auflagte. Sein ftieg übrigens immer höher, baber man ihn an verschiedene andere Rlöfter als ben wollte. Besondere Gunft aber genof er bei bem Bergog Bilbelm von ber ibie, welcher fich in ben wichtigften Staatsangelegenheiten bei ihm Raths erholte, auf furge Beit eingetretene Ungnade ihm mit boppeltem Bertrauen vergalt. 3n iner Sendung im Intereffe feines Gonners nach Rom, burch welche er biefem fation für feine Berheirathung mit einer Bermandten vom Babft auswirten follte, erlangte unter ber Bedingung ber Gründung zweier Rlöfter durch Wilhelm, wurde nfranc an eines Diefer in Caën errichteten Rlöfter als Abt verjetst 1063 ober ntem er bas Priorat in Bec bem Unfelm überlieg. Auch hier in Caön war ic eifrig für flösterliche Bucht wie für wiffenschaftlichen Unterricht thätig. Babiner Birtfamfeit in Caön vom Jahr 1064 ab fpannen fich bie Berengarischen fleiten weiter, und ba Berengar in Rom gezwungen worden mar, die paschafisch= re Lebre vom Abendmahl zu beschwören, gleichwohl aber nachber feine urfprüng= weichende Anficht wieder vortrug und verbreitete, nahm Lanfranc Beranlaffung gegen ihn feine Echrift de corpore et sanguine Dom. Jesu Christi advers. Be-Turonens, ju richten zwijchen ben Jahren 1064-1069, cf. barüber Sudendorf, 9. In Diefer Edrift wirft Lanfranc bem Berengar meineidige Berläugnung ber n beschworenen Wahrheit, Rarafterlofigfeit, unfirchlichen Hochmuth vor, indem er tlich ben geschichtlichen Berlauf ber gangen Angelegenheit ergählen will, tabelt er relictis sacris auctoritatibus ad dialecticam confugium facere welle, c. VII., eflärend, bag er nur ungern ihn mit ben gleichen Baffen befämpfe, fucht ihm peifen, wie er ohne alles Necht fich für feine Anficht auf Augustin und Ambrorufe und überhaupt gegen bie usitatissima ecclesiae fides fampfe, und begründet uch positiv biefen Glauben ber Rirche, welchen er fo formulirt : credimus terrenas tias, quae in mensa Dominica per sacerdotale ministerium divinitus sanctificaneffabiliter converti in essentiam Dominici corporis, reservatis ipsarum rerum us et quibusdam aliis qualitatibus --- ipso tamen Dominico corpore existente estibus ad dexteram Patris immortali, inviolato, integro ut vere dici possit et corpus quod de Virgine sumtum est nos sumere et tamen non ipsum, b. h. ic fpricht bamit im Wefentlichen ichon bas vollkommen aus als tatholijche Lehre, aber Transjubstantiation genannt worben ift. Go febr bieje Edrift von ben ten bis auf biefen Tag gelobt wird, fo tann biefes Lob boch eben nur infofern als Lanfranc wirflich bas jum Ausbrud bringt, worauf die bisherige Entwi-

delung ter Abendmahlslehre in der Kirche als das Refultat hingetrieben hatte; daß er aber, namentlich verglichen mit feinem Borgänger Baschassus Rabbertus zu Begründung viefer Lehre viel wefentlich Neues vorgebracht, kann man nicht fagen, er flüchtet 🛍 nur immer wieder unter das im Glauben einmal anzuertennende Mofterium, ftellt biefet. Bunter ber Berwandlung in gleiche Rategorie mit andern Bundern ber göttlichen 200macht, vor allem bem ber Menschwerdung, und hält feinem Gegner ben Schild ber Anc. torität ber ecclesia catholica entgegen. Mag Lanfranc auch an den Argumenten Berengars hin und wierer eine schwache Seite aufrecken, und an seinem persönlichen Berhalten Danches nicht ganz mit Unrecht rügen, im Ganzen genommen gilt boch gegen ihn, bag er feineswegs in ruhiger, leidenschaftslofer Beije in die Gründe jeines Gegners ein geht, und namentlich in ber Behandlung ber patriftischen Auctoritäten nicht unbefangen verfährt. Man nuß noch gar nicht blind fenn gegen die Blöken und Schwächen, welche Berengar in seiner Auffassung und Behandlung ber ftreitigen Lehre barbietet, sofem, immerhin die positive Seite seiner Lehre nicht ebenso zu einem klaren sichern Rejultate geführt ift, wie tie negative, man muß ferner auch teineswegs einverstanden seyn mit rent leidenschaftlich=gereizten, oft felbst unwürrigen Tone in feinen Auslaffungen, wein cher freilich durch die Behandlung von Seiten seiner Gegner provocirt war, und wich boch fagen können und müffen, baß Berengar feinen Gegner an Selbständigkeit, Ruf und Schärje des Denkens weit übertreffe, und durch sein Auftreten das persönliche Su tereffe weit mehr für sich gewinne als Lanfranc. Rehren wir zurück zur weiteren Ents widlung bes Lebens Lanfrance, jo ift aus ber Zeit feiner Birtfamkeit ju Casn bemes tenswerth feine beharrliche Weigerung, ben erzbischöflichen Stuhl in Rouen zu besteigen, wofür ihm aber nun durch feinen Gönner Wilhelm ein noch ehrenvollerer Ruf ju Tiell werden follte. Diefer hatte 1066 bekanntlich England erobert, und warf nun fein Ang auf Laufranc, um die äußerst gerrütteten tirchlichen Verhältniffe in England durch in in Ordnung ju bringen, und bot ihm baber ben erzbischöflichen Stuhl in Canterbary an, welchen er nach längerem Biterstreben endlich auf Bureben jeines geiftlichen Bater Herluin, cui tanquam Christo obedire solitus erat, wie sein Biograph sagt, annahm im Jahr 1070. Seine Aufgabe war nun allerdings hier eine schwierige; er hatte es nick nur mit ber eingeriffenen Buchtlosigfeit und Unwissenbeit unter ben Klerikern und Dem chen zu thun, sondern auch mit der Weigerung anderer Bischöfe und Erzbischöfe in Englant, wie namentlich tes Erzbischof Thomas von Port und Dbo, Bischof von Bapen und Graf von Rent (cf. Sudendorf p. 192), seine Primatialrechte anzuerkennen. Auf ba andern Seite fand Lanfranc in tem Unabhängigteitsgeifte Wilhelms bes Groberent welcher die Kirche unter feiner Botmäßigteit halten wollte, Sinderniffe, obwohl Bilheim bei dem großen Bertrauen, das er in Lanfranc sette, diesen noch verhältnißmäßig 🗰 feinen reformatorischen Bestrebungen gewähren ließ. Der Druck tiefer seiner schwierigen Stellung lag so schwer auf ihm, daß er sogar daran dachte, seinen erzbischöflichen Stul wieder zu verlassen und in sein Kloster zurüctzukehren, und veshalb an Pabst Alexander **U** fich wendete, welcher ihn jedoch ermahnte, anszuharren (cf. Epist. Lanfr. 1.). Der Rach folger Wilhelms tes Eroberers, Wilhelm der Nothe feit 1087, welchen Lanfranc durch schante und daher anfänglich nicht zum König falben wollte, bereitete ihm durch seine gewaltthätiges Berfahren manchen Berdruß, obwohl er fich bei dem allgemeinen Anjehen; welches Lanfranc genoft, noch etwas zurüchielt. Trots aller Diefer schwierigen Berhälle. niffe that Lanfranc bas Möglichste, um seine Pflicht als Erzbischof nach allen Seiten in ju erfüllen, durch Aufbauung von Rirchen und Rlöftern, burch Berbreitung miffenichaft licher Bildung, namentlich bes vernachläßigten Studiums ber Bibel und Bater, benn Schriften er abschreiben lieft, durch ftrenge Handhabung der Bucht unter bem Klerns, aber auch burch bas Streben, Die rohen Sitten bes Boltes zu beffern, endlich burch bie Gorge. für Arme, Kranke 2c.; auch in ben politisch=bürgerlichen Dingen machte er, vom Könige mehrmals auch zum Reichsverwefer bestellt, feinen Einfluß mit Rlugheit und Dakigung geltend; fein Biograph fagt baber in feiner vita cap. XI. zusammenfassend: post trans-

#### Lanfranc

lationem in Angliam non oblitus propter quod venerat, totam intentionem suam ad mores hominum corrigendos et componendum ecclesiae statum convertit. Rarafteriftifc ift für ihn aber auch feine Stellung jur römischen Curie, welche wir noch etwas näher in's Auge faffen muffen. Mit Alexander II., feinem früheren Schüler, ftund ganfranc auf gutem Fuße. Bum Erzbijchof erhoben, bat er ben Babft ichriftlich um Ueberfendung tes Balliums, erhielt aber vom Pabfte bie Beifung, es ber beftehenden Ordnung gemäß perfonlich in Rom abzuholen, in Folge welcher Weifung er nun auch babin reiste, und vom Babft freundlich aufgenommen bas Ballium aus feiner hand empfing. Cein anfänglicher Bunich, es nicht perfönlich abholen zu muffen, tonnte zwar zufällige Gründe baben, hing aber boch wohl auch mit ber Rücfficht auf ben König zufammen, ber ihn jurudjuhalten geneigt jehn mochte, weil er überhaupt bas Band mit Rom loder erhalten wellte. Gang anders aber war bas Berhältniß Lanfrancs ju Gregor VII., welcher mit bem König Wilhelm gespannt war, weil biefer bie Ubhängigkeit von Rom nicht gebörig mertannte und respettirte, und insbesondere auch feine Erzbifchöfe und Bifchöfe abhielt, nach Rom zu tommen. Gregor nämlich entbot ben ganfranc in einem besondern Schreiten nach Rom und warf ihm barin vor, bag er bie Kirche nicht gehörig fchute gegen nie Eingriffe bes Ronigs, bag er Eduld feb an ber Berweigerung ber fidelitas von Seiten bes Rönigs, bag er überhaupt, feit er Erzbijchof geworben, ihn und ben römijchen Etubl nicht mehr jo liebe wie früher, ef. Mansi, Collect. Conc. Bb. XX. ganfranc versichert in feinem Antwortichreiben, bag er bem Babit und ber römischen Rirche noch je ergeben feb wie früher, tagegen scheine es ihm vos (ber Pabst) a pristino amore nonnulla ex parte defecisse, und was die fidelitas bes Königs betreffe, jo habe er zwar ten Rönig jur Erfüllung feiner Berbindlichteit (zunächft Bezahlung bes fogenannten Beterpfennings) ermahnt, aber feinen Zwed nicht erreicht, suasisse sed non persuasisse; ten erften Borwurf aber übergeht er mit Stillichweigen, benn er will ben figlichen Bunft, win Berhältniß jum Rönig, und bas Berhältniß bes Rönigs jum Babfte nicht erörtern, weil er fich wohl bewußt ift, bag er allerdings in feiner Stellung bem Ronig gegenüber nicht immer mit allen firchlichen Forderungen, Die nach bem Ginne bes Pabftes etwa u machen gewesen wären, burchbringen tonnte, ja wohl nicht einmal wollte, jofern es ihm nicht flug und räthlich erschien. Rurg Laufranc wollte alfo nicht nach Rom geben, und felbft als ber Babft ihm fehr empfindlich antwortete, ihm jogar befahl, in 4 Monaten nach Rom ju tommen und im Unterlaffungsfalle mit Guspenfion brobte, - felbft bann geborchte Lanfranc nicht, gab nicht einmal eine Untwort und brach allen Bertehr mit tem Pabfte ab. Ein Licht auf Diejes fein Berhältniß zum Babfte Gregor wirft ein Brief Lanfrance an einen Unbefannten, welcher ihn ju Gunften bes Gegenpabites Clemens III. ftimmen wollte (ep. 59.). Non probo, heißt es hier, quod Papam Gregorium vituperas, quod Hildebrandum eum vocas, quod Clementem tot et tantis praeconiis tam propere exaltas; bann fest er aber von ber andern Geite wieder hingu : credo tamen, quod imperator sine magna ratione tantam rem non est aggressus patrare, nec ine magno auxilio Dei tantam potuit consummare victoriam (damit ift auf die Abjehung Gregors burch ben Raifer und ben Gieg bei Derfeburg über ben Gegentonig Rubolf ton Schwaben hingebeutet); fofort fchreibt er weiter an ben Unbefannten: er rathe ihm nicht nach England ju tommen ohne bes Rönigs Erlaubnig; benn noch hat unfre Infel ten früheren Babft nicht verworfen, noch eine Enticheidung gegeben, ob fie biefem (bem Elemens) geborchen wolle; erft wenn es fich ichiden würde, beite Theile zu hören, liefe fich in Diefer Gache eine bestimmte Entscheidung geben. Man tann nun allerdings fagen (wie Baffe, Anfelm 1. Bo. G. 270): Laufranc wollte fich in ber Cache möglichft neu tral halten, er fündigt bem Gegner ben Geborjam nicht auf, trat auch nicht auf bie Seite tes Clemens, gehorchte aber Jenem im Grunde nicht, und behielt fich hinfichtlich tiefes (ober eigentlich Beiter) bie nähere Brüfung vor, ertannte alfo thatjächlich feinen ton Beiben an; man mag auch fagen, bag ihn bie Ochene vor bem Ronige bestimmte, welche mit ber Ueberzeugung zusammenhing, bag ber Bruch mit ihm ber englischen Rirche

Real=Gnepflopabie für Theologie und Rirche. VIII.

193

13

nur nachtheilig werden könnte. Immerhin aber, wenn er auch nicht in ehrgeizigen Sinne sich ausschnte gegen die pähftliche Auctorität an sich, scheint er sie boch nicht so absolutistisch gefaßt zu haben, wie der Pahst selbst es wollte, und dann scheint doch and ein persönlicher Widerwille gegen Gregor hereinzuspielen, von welchem der Grund dark zu suchen sehn wird, daß Lanfranc in Gregor den geheimen Beschützer des ihm verhaft gewordenen Berengar sah, was er ja auch wirklich war, wenn er ihn gleich amtlich zulest zur Unterwerfung nöthigte.

Lanfranc verwaltete fein Erzbisthum über 18 Jahre und ftarb bann im 3. 1089; wie alt er geworden, und ebenso wann er geboren, läßt sich nicht sicher ermitteln. 28as feine literarijche Thätigkeit betrifft, so ist außer der erwähnten Streitschrift gegen Berengar noch zu nennen: Decreta pro ordine Scti Benedicti, Borschriften im Sinne ter Benediftinischen Mönchsregel, weiter epistolarum liber, 60 Briefe enthaltenb, 44 von ihm und die übrigen 16 an ihn (in der neueften Ausgabe feiner Berte von Giles find noch 2 Briefe Lanfrance bazugetommen); fie find natürlich wichtig für die perfonlice Rarakteristik Lanfrance und die Beitgeschichte; andere kleinere Schriften de celanda com fessione, ein Bruchstud einer Rete gur Vertheidigung feiner Primatialanfprüche zc. find von geringerer Bedeutung. Der Commentarius in epist. Pauli, ver auf seinen namen lauft, ift nach überwicgender Bahricheinlichteit unächt und wäre jerenfalls von geringem , Berthe. Berlorengegangen find ein Commentar ju ben Pfalmen, eine Rirchengeschichte, eine Biographie Wilhelm des Eroberers, vgl. tarüber und unterschobene Schriften de histoire litteraire de la France Tom, VIII. p. 294. Gefammelt hat feine Schriften p erst fein Ortensgenoffe ter Benediftiner D'Achern, B. Lanfranci opera Paris 1568; bit neuefte Ausgabe von Giles Oxonii 1844. 45. 2 Volum. Sanfranc befaß ein für feine Zeit ungewöhnlich umfaffendes gelehrtes Wiffen, aber, wenn er auch nicht ohne Scharffinn war, boch wenig schöpferische Kraft und miffenschaftliche Selbständigkeit. In feinen Sitten einfach und in mönchischer Beife ftreng gegen fich felbft, entwidelte er nach Außen in feinem Berufsleben eine große Energie tes Rarafters, fogar bis zur leibenschaftlichen Erregung, welche er aber in ber Regel burch feine praktische Rlugheit und Gewandtheit ju zügeln wußte, in beidem feine italienische Nationalität verrathend. Sein Conflitt mit Berengar hat für feine Beurtheilung die nachtheilige Folge gehabt, daß bie einen alles Licht um Berengars haupt fammelnd, in Lanfranc nur ben beschräntten, zelotischen, leidenschaftlichen Kirchenmann sehen wollen (darin ift namentlich Leffing weit gegangen, vgl. Leifings Werke. Lachmann. Ausgabe 8. Band G. 314) und die Anders ihn als herold der Orthodoxie und als Zierde ber Kirche verherrlichen, wobei bie erfte verkennen, welche große Berbienfte er um die Bildung feiner Zeitgenoffen und die Rirde, namentlich bie englische, gehabt hat, und bie Andern, daß er boch feineswegs an fich ein hervorragender Geist war und fein Eifer sich nicht burchaus als persönlich lauter mit als burch bie engen Schranten eines wunderfüchtigen Zeitalters gebunden barftellt.

Die Quellen für seine Lebensgeschichte sind vor Allem die schon genannte vita von Milo Crispinus, schätzbar durch die geschichtlichen Notizen, sonst aber in ganz blind pantgwischem Tone abgefasst, die vita Anselmi von Earmer, das Chronicon Bescense, die Gesta Anglorum von Malmesbury lib. III., überdies viele zerstreute Notizen bei Zeibgenoffen, von D'Achery in seiner Ausgabe gesammelt: vgl. auch Acta Sanctorum Masi Tom. VI. und die histoire litteraire de la France Bb. VIII., aus der neuesten Beit Möhler, gesammelte Schriften 1. Br., besonders aber halfe, Anfelm 1. Br. Lanberts.

Lange, 3 0 a ch i m, eines der Häupter der sogenannten pietistischen Schult, welche in Halle ihre stärkste Burg und in H. A. Franke taselbst einen so frommen all taraktervollen und wirksamen Bertreter hatte, ward geboren am 26. Oktober 1670 ju Garbelegen in der Altmark, wo sein Bater Moritz Lange Rathsverwandter, aber durch eine Feuersbrunst seiner Mittel beraubt war, so daß der Sohn sich in dürftiger Lage auf den Echulen zu Ofterwick, Quedlinburg (1687) und Magreburg (1689) auf des Studium der Theologie vorbereitete, welches er von 1689 an in Leipzig mit großen

Fleiße begann. Sier nahm ibn S. A. Frante unentgeltlich bei fich auf. Er war in ber alten Philologie gründlich vorgebildet und erwarb fich nun anch eine bedentende Fertigteit in ben morgenländischen Oprachen. Er ward gebrer im Saufe bes berühmten Ebriftian Thomafins, ber aber bamals eben Leipzig verließ, und folgte noch in bem Jahre 1690 Frante, beffen Collegia pietatis einen unauslöschlichen Einbrud auf ihn gemacht hatten, nach Erfurt, von wo aus er ihm 1691 auch nach Salle folgte, wohin tiefer als Professor ber Theologie an Die neu errichtete Universität berufen mar. Hach vellendeten Studien ging Lange 1693 als Sanslehrer ju bem berühmten Dichter Gebeimenrath von Canity. 2016 Dieje verschiedenen Lagen vermochten aber feinen Blid nicht ju erweitern, noch weniger ihm einige Welthilbung mitzutheilen, ba fein Berg ihn gang in ben frommen Rreifen gefeffelt hielt, bie fich burch 3. Bh. Speners Anregung gebildet batten. 2016 Diefer ichon in Berlin Propft war, wurde er 1696 Conrettor ju Röslin in Binterpommern, febrte aber ichon 1697 als Reftor bes Friedrichswerber'ichen Gumnafiums uch Berlin gurud, von wo er 1709 nach Salle berufen ward, wofelbft er als Projeffor ta Theologie bis ju feinem am 7. Mai 1744 erfolgten Lote mit großem Eifer und wernem Fleiße im Beifte ber bort berrichenten Theologie thatig war. Seine Streitiglaten für bie Bietiften, gegen ben Philosophen Chriftian 2Bolif, ju beffen Berbannung von Halle er mitwirfte, wie überhanpt eigentlich gegen alle Philosophie, gegen bie Atheiften, Juben, Duhamebaner u. f. m. zeigten ihn als einen ftreitbaren Theologen von mehr Gelehrfamteit als Urtheil, mehr Gefühl als flarem Berftande, bem es bei manchen icarffinnigen Einfällen bech gar febr an Methode gebricht.

1) Seine Theilnahme an ben pietistischen Streitigkeiten war teine besonders glückliche; ob ihm die gegen die Wittenberger Theologen heransgegebene Schrift: orthodoxia repulans (1701) angehört, ift nicht gewiß, aber wahrscheinlich (G. Balch, Lehrstreitt. innerhalb ver evang. luth. Kirche I, S. 844 ff.); dagegen sein gegen Schelwigs Synopsis Controversiarum sub pietatis praetextu motarum gerichteter Antibarbarus orthodoxiae (1709-11) läßt einen Blid in die Art seiner Bolemit thun, die sich gern auf Einzelnes tichtet, anstatt das Gauze im Ange zu behalten. Am besten in der richtigen Mittelsftraße (1712-14. 4 Theile, vgl. G. Balch, a. a. D. S. 954 ff.), andere zahlreiche Schriften in dieser Balch nachgeschen werden.

2) Wichtiger war sein Streit mit Christian Wolff, bem berühmten Schüler von teibnit. Aus feiner Schule war bie vernäuftelnde Wertheimer Bibel hervorgegangen; tiefe betämpfte Lange in "dem philos. Religionsspötter im ersten Theile des Werthheimischen Bibelwertes verfappt" (1735 2. A. 1736). Hier bringt er schon feinen Lieblingsgedanken vor, daß jene Philosophie Alles mechanisch mache, welchen er anch in eigenen Echristen gegen Wolff und seine Philosophie weiter aussüchrte. So in feiner kurgen Darstellung der Grundsätze der Wolfflichen Philosophie. Leipz. 1736. 4., wie bereits in ben 150 Fragen ans der neuen mechanischen Philosophie. Halle 1734. Anch in seiner Caussa Dei adversus Atheismum et Pseudophilosophiam, praesertim Stoicam, Spinoz. al Wolfianam (ed. 2. Hal. 1727. 8.) finden sich schon bieselben Gedanken in der Kürze (p. 466-560). Bergl. H. Wutte, Christian Wolffs eigene Lebensbeschreibung. Ley. 1841. Vorrede.

3) Unter jeinen eregetischen Werten sind mehrere noch jest branchbar, wie Comm. hist. herm. de vita et epistolis Pauli, Halle 1718. 4. Dann eine Erflärung aller Bücher ten A. n. N. T. unter den Titeln: Mosaisches Licht und Recht. Hal. 1732. fol. Biblischbist. P. n. Recht. 1734. David-Salomonisches (von Georg Christ. Abler verfaßt) 1737. Frephetisches (1738), Evangelisches L. n. R. (1735), Apostelisches (1729), Apotaluptisches E. n. R. (1730). Anch die Zusammenfassung feiner gesammten Erflärung in einer Baraphrase: Biblia parenthetica. Lips. 1743. 2 Voll. fol. — Ferner: Exegesis epp. Petri. Hal. 1712. Joannis, 1713, 4.

4) Unter feinen firchen-hiftorischen Arbeiten: Gestalt bes Kreuzreichs Chrifti in fei-

#### Langres

ner Unschuld. Hal. 1713. 8. Erläuterung der neuesten Historie der evang. Kirche von 1689 bis 1719. Hal. 1719. 8.

5) Unter ben mehr spstematischen zeichnet sich burch Klarheit aus: Oeconomia salstis evangelicae (2. Hal. 1730. 8.) deutsch 1738 oft aufgelegt, sehr wirksam gegen die Prädestinationslehre.

6) Endlich ift noch ein Buch zu erwähnen, welches einem ganz andern Gebiete angehört: die lateinische Grammatik, welche er für das Hallische Waisenhaus schrieb, die lange dem Unterricht in vielen Schulen zu Grunde gelegt wurde und fast unzählige Ansgaben erlebt hat, deren weitere Betrachtung aber nicht hierher gehört; die griechische ift nicht von Lange, was hier nur zu erwähnen ist.

Er hat felbst in einer Antobiographie von seinem Leben Nachricht gegeben. Halle 1., Leipz. 1744, welchem Buch sich ein Berzeichniß seiner Schriften angehängt findet. L. Pell.

Langres, Synobe von. Aus dem Concilium Tullense vom Juni 859 (Mans, XV. 525.) weiß man, daß furze Zeit zuvor auch bei Langres eine Synobe gehalten wurde, von den Bischöfen Rarls des Jüngern Rönigs der Provence, Neffen Rarls bes Rahlen und Sohn Lothars I., dem also Langres als Theil von Burgund gehörte (sons. Lingonense). Ebenda find uns auch die 16 canones aufbehalten, welche ju Langres anie gestellt murden; biefelben wurden nämlich auf ber Synobe ju Toul (Savonnieres) wieber verlesen und den Aften der letzteren eingereiht. Die Versammlung fand statt 850, zu Anfang Juni's. Der Inhalt ber canones ist theils politischer und kirchenrechtlicher, theils dogmatischer Natur. Der versammelte Alerus benützte die Gelegenheit, wo im eben eine bedeutende politische Stellung in der Zuziehung zur Pacifikation der 3 Reiche Rarls des Rahlen, Lothars II. und Rarls des Jüngeren eingeräumt war, dazu, bei ben Fürsten auf Einhaltung der alljährlichen Provinzialconcilien zu dringen, sowie auf, alle 2 Jahre wiederkehrende, Reichsspnoden c. 7. Hieran schloß sich der Bersuch, die Ball bes Bischofs, ta wo bas Bolf damals noch Antheil an ihr hatte, demfelben zu entziehen und allein in die Hände der Geiftlichkeit zu fpielen, die (der Metropolitan und bie benachbarten Bischöfe) doch allein im Stande sey, über die Bürdigkeit der Kandidaten 🛲 entscheiden c. 8. Zugleich kämpfte man hier ebenso im Interesse bes Epistopats gegen die Eremtionen der Klöfter; die Disciplin erfordere die Bistation durch den Bischof c. 8. Nur für die Suftentation und für die freie Wahl der Rloftervorstände trat man im Intereffe ber Klöfter auf, c. 9. u. 12. Auf Rirchenbauten, Kirchengut und firchliches Gim tommen erstreckte sich c. 13., des Unterrichtswejens wurde in bester Absicht c. 10., ber Reftauration ber hospitalia, peregrinorum videlicet, et aliorum pro remedio animarem recoptacula im c. 14. in humaner Weise gedacht. Man forderte geordnete und unbeftechliche Rechtepflege von ben Fürften c. 15., Einfchreiten bes weltlichen Urms gegen bie raptores, adulteri vel rapaces, und erbot fich zur Sulfe gegen die lettern mit alles Mitteln ber tirchlichen Gerichtsbarkeit und Disciplin. Der wichtigste Gegenstand aber find die Beschlüffe über das Dogma von der Prädestination. Hier zu Langres follten bie Bijchöfe des provençalischen Reichs (darunter auch Ebo von Grenoble, der gleichnamise Neffe des ehemaligen Rheimfer Erzbischofs und ichon darum ein Feind der bogmatis ichen Auffaffung hincmars, - er war ichon für bas Buftanbetommen ber Befchläffe von Balence besonders thätig gewejen und hatte fie Rarl bem Rahlen felbft überbracht) bie Dinge vorbereiten zu der verabredeten gemeinsamen Synode in Toul für bie bus farolingischen Reiche Neuftrien, Lothringen und Provence. Rönig Rarl war selbst anne fend, um die Berhandlungen fo zu überwachen, daß fie in einer Beife ausfielen, um als Grundlage der Berhandlungen zu Toul dienen zu können. Es galt bamals in Red bes Rahlen Gebiet die femipelagianisch-hincmar'sche Auffassung des genannten Dogma's, in den von Lothar I. hinterlaffenen Landstrichen war noch die augustinische die gesetliche. Es mußten alfo, ba bie Synode ju Toul bestimmt mar, bie politischen und religiblen Mighelligkeiten zwischen den genannten Reichen beizulegen, die provengalischen Geiftlichen zu Langres bie augustinischen Beschlüsse von Balence entweder zurücknehmen ober

toch ihre Faffung fo mobificiren, baß fie feinen Unftog mehr erregen fonnten. Bu bem erfteren nun tonnten fie fich nicht verstehen, man wiederholte Die 6 canones von Balence von neuem. 21ber man lieft boch aus bem 4. canon biejenige Beftimmung ber Synobe von Balence meg, welche, als gegen bie Synobe von Rierfy gerichtet, für Sinemar und jeine Unhänger beleidigend mar und aljo gelautet hatte: capitula quatuor quae a concilio fratrum nostrorum (es find bie ju Rierfy verfammelten gemeint) minus prospecte suscepta sunt propter inutilitatem vel etiam noxietatem et errorem contrarium veritati -- (a pio auditu fidelium penitus explodimus). Man beanfiate nich mit ben giftigen Musfällen auf Job. Scotus Erig., beffen Auftreten ju Gunften ter neuftrijchen Orthoborie ohnehin von febr zweifelhaftem Werthe war: er habe fich bier nicht einmal als Philojophen, fondern nur als anmagenden Denichen und jehr ungefchidten Betrüger gezeigt, can. 4. Daß biefer ju Langres ergriffene Musmeg eine halbe und inconfequente Dafregel feb, hat ichon Sinemar in feinem Wert über bie Brabestination cap. 30. ansgeführt : man mußte, wenn man einmal an ben Befchlüffen von Balence festhielt, auch un DRuth haben, offen und fuhn für fie eingutreten, und bann burfte bie Protestation gen bie 4 Gate von Rierfy nicht fehlen; ober wenn man biefe wegließ, fo ware es allein folgerichtig gemefen, auch bie Befchluffe von Balence fallen ju laffen, of. Hinkmari opp. ed. Sirm. I, 231. Daß mit biefem haltlofen Berfahren ju Langres auch wirklich nichts erreicht werben tonnte, legte ber bald folgende Berlauf bes concilium Tullense I. apud Saponarias flar ju Tage. Mansi, XV. 537. Sarbuin, V. 481. Giefeler, Rirdeng, 4. Ausg. II. 1, 137. Gfrörer, R.-G. III, 2, 881. Dr. Julius Beigfäder.

Langthon, Stephan, f. Innoceng III.

Lange, Die heilige, wurde nach bem Bericht bes Bijchofs Luitprand von Cremena von Rönig Rudolph von Burgund bem Rönig Seinrich I. von Deutschland gum Beschent gemacht und galt als ein toftbares Deichstleinod von ichutenber Rraft. Dieje Lange follte nach ber urfprünglichen Ueberlieferung zum Theil aus ben bei ber Rreugigung Chrifti gebrauchten Rägeln verfertigt worben fehn, fpäter wurde ber Rarafter ber Seiligteit barauf gestütht, bag es biefelbe Lanze feb, mit welcher ber römifche hauptmann bie Seite Jeju burchstochen. Unter Raifer Rarl IV. tam tieje Lange nach Brag und es murbe im Jahr 1354 von Pabit Innocen; VI. ein eigenes Fest de lancea angeordnet und am Freitag nach der Ofteroctave gefeiert. Eine andere beil. Lange wurde von ter Raiferin Selena entdedt und im Porticus ber beil. Grabesfirche, nachher in Antiodien aufbewahrt, bort im Jahr 1093 von einem frangöfifchen Geiftlichen Beter Bartholemans aufgefunden; burch ihre Erscheinung wurden bie bebrängten Rreuzführer zu einem glangenden Sieg über bie Saragenen begeiftert. Später tam fie nach Conftantinopel, bierauf nach Benedig und von bort in ben Befitz Ronig Ludwigs bes heiligen von granfreich, erschien aber boch wieber in Conftantinopel und bas Gifen bavon foll bem Babft Innocenz VIII. nach Rom gebracht worben fehn, wo es in ber vatifanischen Bafilla aufbewahrt wird. Die Aechtheit beider Langen ift auch innerhalb ber tatholifchen Riche teineswegs unangefochten und von ber pabftlichen Rurie nie officiell anertannt vorben. Rlipfel.

Laobicea, Synobe ju. Ueber Die Beit, in welcher fie abgehalten worben feb, icwanten bie Angaben; ihre Utten find in vielen alten Concilienfammlungen benen ber antiochenischen vom 3. 341 nach=, benen ber zweiten allgemeinen Synobe vom 3. 381 terangestellt. DR. Blastares wies ihr bie Stelle nach ber fardicenfifchen, bas Trullanum aber und Babft Leo IV. unmittelbar por bem zweiten allgemeinen Concil an. Baronius tagegen wollte biejelbe bem Dicanum vorangeben laffen. Remi Ceillier, Tillemont u. 2. feben fie im Allgemeinen in bie Jahre zwifchen 343-381, und hiebei wird man fich and bei bem ganglichen Mangel dronologifcher Unhaltspunfte in ben Uften felbft begnugen muffen. hefele bemertt, bag ber burchans bisciplinare Inhalt ber Spnobe barauf binweife, baf jur Beit ihrer Ubhaltung eine Urt Baffenftillftand im bogmatifchen (arianifchen) Rampfe jener Zeit habe eingetreten febn muffen. Den in ber griechifchen Originalsprache auf uns gekommenen 60 Ranonen ter Synote fteht folgenter Litel voran: "Die b. Synode, die zu Laodicca in Bhrygia Bakatania aus verschiedenen **Bro**vingen Afiens versammelt wurde, hat jolgende tirchliche Berordnungen aufgestellt." 61 follen verselben 32 Bischöfe angewohnt und Theodofius ober nach Auteren Numadins den Borfitz geführt haben; fonft ift über tie Beranlaffung und Beschichte ber Spuche nichts bekannt. — Die beiden ersten Ranones ermahnen zu mildem Verfahren gegen die nach tem Tod ihres Chegatten zum zweiten Mal fich gesetymäßig Berheirathenden, welchen nach furger Zeit bes Gebetes und Fastens Die firchliche Gemeinschaft wieder ertheilt, und gegen Sünter verschiedener Art, benen je nach ber Größe ihres Falles eim bestimmte Bufgeit festgestellt werben foll. Can. 3-5. beschäftigen fich mit ben Geift. lichen und verordnen, daß erst vor Rurzem Getaufte nicht zu Klerikern befördert werden follen, daß tie Geiftlichen nicht wuchern und nicht Bins noch tie fogenannten Anderts halbe nehmen, bag endlich die geiftlichen Weihen nicht in Gegenwart der audientes vorgenommen werden bürfen. Can. 6-9. machen fich mit ben Saretitern zu thun, gue nächst mit ben Montanisten. Mit größerer Etrenge, als von allen anderen Synoben geschehen, werden die in der Reterei Beharrenden selbst vom hause Gottes ausgeschlase fen; ben aus den Härefieen der Novatianer oder Photinianer ober Quartobecimaner Burudtehrenten wird auferlegt, taf fie erst alle Säreficen anathematifiren follen, mabe rend von ben zurüchtretenden Phrygiern gefordert wird, baß fie fich erft unterrichten und taufen laffen von ten Bifchöfen und Prieftern ter Rirche. Can. 9. n. 10. beftimmen über bas Verhältnift ber Gläubigen ju den Retern, indem sie Jenen den Zutritt 💵 ren angeblichen Märthrertapellen ter Säretifer verwehren und cs nicht als gleichgiltig erklären, ob man Rinder an Reger ober Rechtgläubige verheirathe. 3meifelhaft ift bie Bedeutung ber im Can. 11. erwähnten Presbytiten, die nicht in ber Kirche bestellt werden sollen. Reander und Fuchs halten bas Wort für ganz gleichbereutend mit Die toniffinnen, Hejele meint, cs jeven barunter Oberdiakoniffinnen zu verstehen. 3n Can. 12. und 13. wird tem Bolt tas Recht ter Babl ter Priefter entzogen und festgefest. tag die Bischöfe durch das Urtheil ter Metropoliten und ter umliegenden Bischöfe nach genauer Prüfung bestellt werben follen. Can. 14. verbietet, bag zur Diterzeit bas Beilige als Eulogie in fremte Sprengel geschidt werte, 15. bag aufer den bagu beftellten Pfalmfängern Andere in der Kirche fingen. Der Can. 16. "daß am Samstag tie Ebangelien und andere Theile ber Schrift vorgelefen werden jollen" läft nach Reanber (Rgich. II. 1. S. 601) eine boppelte Deutung ju : entweder verordnet er für den Camftes ebensowie am Sonntag öffentlichen feierlichen Gottesvieust, over wäre er gegen bie judaisirende Braxis gerichtet, am Samstag nur alttestamentliche Stücke, nicht aber Peritopen aus ten Evangelien vorzulefen. Can. 17-23. enthalten gottesteienstliche Berord. nungen: bag man bei ben gottesvienstlichen Berjammlungen bie Pfalmen nicht an einander fortfingen, fondern nach jedem Pjalm eine Lefung abhalten foll; daß berjelbe Gottesdienst überall fowohl in ber neunten Stunde als Abends statthaben, tag nach ber Homilie des Bischofs zuerst apart das Gebet für die Ratechumenen verrichtet werden und nach bem Abgang ber Letzteren tas Gebet für tie Bugenten, und erft nach Entfernung biefer — brei Gebete für bie Gläubigen geschehen follen; daß der Diaton ohne ausdrüdliche Aufforderung des Priesters in dessen Anweschheit nicht fiten turfe, bas bie Diener ihren Blat in dem Diakonikum nicht haben, die b. Gefässe nicht berühren. auch bas Orarium nicht tragen follen. Can. 24. verbietet allen Rirchendienern ben Births hausbefuch. Can. 25. u. 26. beschränkt den Wirkungstreis ber nieberen Rirchendiener in ber Beije, daß den Subbiatonen das Austheilen des Brodes und Segnen des Relches, allen nicht vom Bischof Berordneten bas Exorcifiren verwehrt wird. Can. 27. verbietet den höheren und niederen Geistlichen wie Laien, einen Theil von ben Ugapen nach Saufe ju nehmen. Can. 28. bas Abhalten ber Agapen in Kirchen; 29. tas Judaifiren und Müßiggehen am Sabbat; 30. daß höhere und niedere Kleriker und Afceten oder Laien in einem und demfelben Bad mit Frauen fich baden; 31. bag man fich mit Retern ver-

beirathe ober ihnen Gohne und Töchter in bie Ghe gebe, che fie versprochen hatten, Chriften ju werben; 32. bag man bie Eulogien ber Saretifer annehme; 33. bag man mit biefen gemeinfam bete; 34. bag man bie Martyrer Chrifti verlaffe und fich au falichen Martyrern wende; 35. bag bie Chriften bie Rirche Gottes verlaffen und einen Enlt ber Engel einführen; 36. bag bie höheren und nieberen Rleriter Banberer, Beichwörer ober Mathematifer ober Aftrologen feben und Anulette fertigen; 37. baf man ben ben Juben und haretitern Festgeschenfe annehme und bie Feste mit ihnen halte; 38. baß man von ben Juben ungefäuerte Brobe annehme; 39. bag man fich an beidnijchen Festen betheilige; 40. baß ju einer Synobe einberufene Bifchofe aus Geringichätzung bavon meableiben; 41. u. 42. bag höhere ober niederere Clerifer ohne fanonifde Briefe ober ohne Gebeift bes Bifchofs reifen; 43. bag bie Gubbiatonen bie Thuren verlaffen, um ju beten; 44. bag Weiber gum Altar hingutreten; 45. bag man nach ber meiten Fastenwoche noch jur Taufe annehme. Can. 46. verordnet, daß bie ju Taufenten bas Symbolum auswendig lernen und am Donnerstag vor bem Bijchof ober ben Brieftern berfagen follen; 47. bag biejenigen, welche in einer Rrantheit bie Taufe er-Selten, nach ihrer Genefung ben Glauben auswendig lernen follen; 48. bag bie Beauften nach ber Taufe mit bem himmlifchen Chrisma gefalbt werben; 49. bag man während ber Quabrageje bas Brod aufer am Samftag und Sonntag nicht opfern durfe; 50. bag man am Donnerstage ber letten Woche in ber Quabragefe bas Fasten nicht leje; 51. bag mahrend ber Quabrageje feine natalitia ber Martyrer gefeiert werben anger an Samstagen und Sonntagen; 52. bag man in ber genannten Beit feine Bochgiten und Geburtsfeste feire; 53. bag bie Chriften, wenn fie Bochzeiten anwohnen, nicht pringen und tangen; 54. 55. bag höhere und niedere Rlerifer bei Bochgeiten ober Gaftmablern fich vor bem Beginn von Cchaufpielen eutfernen; 56. bag bie Briefter vor bem Fintritt bes Bijchofs nicht eintreten; 57. bag in ben Dörfern und auf bem ganbe feine Bifchoje aufgestellt werden blirfen, jondern negeodevrai ober Bifitatoren, b. h. mahr= icheinlich (fagt Reander), Die Bifchofe follten Presbyteren aus ihrer Geiftlichfeit bagu anennen, in ihrem namen in ben ganbtirchen Bifitationen anguftellen und fo in Sinficht ter allgemeinen Aufficht und anderer Geschäfte bie Stelle ber Chorepistopen ju erfeten ; 58, bağ in ben Sanjern feine Opfer bargebracht werben follen von Bifdofen und Brietern. Can. 59. verordnet: ori ou dei Idiwrixovi waluovi leyeo Dai er ry exulyσία, ούδε αχανόνιστα βιβλία, άλλα μόνα τα χανονικά της χαινής χαι παλαιάς dus finng. Unter ben id ust woi u. tonnen nicht "tegerijche Bjalmen" verstanden merten, vielmehr find barunter alle angerbiblijchen, felbstgedichteten Lieber gemeint. Das Concil wollte ben Rirchengejang auf ben Gebranch ber biblifchen Bjalmen, Symnen und Dorologieen beichränft miffen. Beranlaft mar tiefer Ranon ohne 3weifel burch bie aria= nichen und apollinaristischen Symmen, beren Einfcmargung in ben tatholijchen Gottestienft man abwehren wollte. Um wichtigsten ift Ranon 60, welcher Die ältefte fpuobale Berbandlung über ben Ranon bietet und alfo lantet: "Das find fämmtliche Bücher bes alten Teftaments, bie man vorlefen barj: 1. Genefis ber Welt, 2. Exodus ans Megupun, 3. Leviticon, 4. Arithmoi, 5. Deuteronomium, 6. Jesus Nove, 7. Nichter, Ruth, & Efther, 9. 10. crites u. zweites ber Paraleipomena, 11. 12. crites u. zweites Esrae, 13. bas Buch ber 150 Bfalmen, 14. Die Sprüchwörter Salomons, 15. ber Ecclesiastes, 16. Das Lieb ber Lieber, 17. Job, 18. Die zwölf Propheten, 19. Jefaias, 20. Jeremias und Baruch, bie Threni und Briefe, 21. Ezechiel, 22. Daniel. - Die bes neuen Teftamentes find Dieje: vier Evangelien, nach Matthäus, nach Martus, nach Lutas, nach Johannes; bie Apostelgeichichte; bie fieben tatholijchen Briefe, nämlich einer von Jatobus, zwei von Betrus, brei von Johannes, einer von Inbas; 14 Briefe Bauli: einer an bie Römer, mei an bie Rorinther, einer an bie Galater, einer an bie Ephefer, einer an bie Philipper, einer an die Koloffer, zwei an die Theffalonicher, einer an die Sebräer, zwei an Timothens, einer an Titus, einer an Philemon." In Diefem Bergeichniß ber fanoni= ichen Bucher fehlen bei'm 21. T. Die Bucher Judith, Tobias, Weisheit, Jejus Girach

und Maktabäer, im N. T. die Apokalppje. Die Nechtheit dieses Kanons wurde bestritten von Spittler (Krit. Unters. des 60. laod. Kanons. Bremen 1777), weil sich derfelbe weder bei Diouhssus Exiguus, noch bei Johann von Antiochien, noch bei Bischof Martin von Braga finde. Spittler trat von katholischer Seite, Herbst in der Tübinger theol. Quartalschrift (1823, S. 44 ff.) bei; allein diese argumenta ex silentio beweisen nichts gegen die Nechtheit, wie denn auch die Mehrzahl der Neueren diesen Ranon als ächt bezeichnet. Lgl. 3. H. Rurz, Handb. der allg. Rirchengesch. I. 2. S. 322 fg. Hardsin, Collect. Conc. T. I. und Mansi T. II. Van Espen, Comment. in Canones et decreta iuris veteris ac novi. Colon. 1754. Hefele, Conciliengesch. I. S. 721-751. Th. Preffel.

Laplace, j. Blacaeus.

Lappländer, Betehrung zum Chriftenthum, f. Edweden.

Lapst im weiteren Sinne die "Gefallenen," welche wegen eines Bergehens, befonbers wegen eines der peccata mortalia aus der christlichen Gemeinschaft ausgestoßen wurden (vgl. Kirchenzucht), im engeren und gebräuchlicheren die "Abgefallenen," welche das peccatum mortale der Glaubensverläugnung begangen hatten. Taß man an diefe gerade bei dem Ausdruck "lapsi" zuerst dachte, war natürlich, weil die Menge der Gefallenen diefer Art überwiegend und die Frage über ihre Wiederausnahme in Aller Munde war. Als die Glaubensverläugnung mit den Verfolgungen endete, wurde der Ausdruck für poenitentes und haeretici noch gebraucht, dech nur selten. Bgl. henschel glossarium ad vocem lapsi.

Der Abfall erscheint in größerer Ausdehnung, jeit fich tie Berfolgung in ben Zeiten bes Nerva und Trajan in ben ruhigen Formen bes römischen Rechts bewegte. Rur bas Beharren in ber verbotnen Religion galt als Staatsverbrechen. Bemilligte bod Trajan benjenigen Christen volle Berzeihung, die vor ben Bildfäulen bes Raifers und der Götter Weihrauch und Trankopfer tarbrachten und Christo abfagten\*). Auch milbere Formen ber Ableugnung erfanden bie römischen Beamten in ber becianischen Berfolgung hier aus Milde, dort aus Habsucht. Denen, die sich scheuten, zu opfern, wurde tie Bescheinigung ausgesertigt, baß fie georfert hatten \*\*), ja ohne eine foldhe Befcheinigung wurden fie in ber Liste berer, die bem Gesete genug gethan, eingezeichnet\*\*\*). Solchen Berjuchungen widerftand bie Menge nicht. Chprian ergählt, wie fie in Rarthago, noch ehe vie Verfolgung vort ausgebrochen war, ven Beamten erwartend umftan ben, ber bas Opfern ter Abtrünnigen beauffichtigte, und Abents, wenn bie Zeit bet Opferns verlaufen war, ihn flehentlich baten, ihren Abfall nicht auf den folgenden Tag hinauszuschieben, wie fie ihre Kinter brachten, tamit fic an ber Ceremonie bes Abfall theilnähmen. Raum ließen tie Verfolgungen nach, als viele um Biederaufnahme nachsuchten. Einige waren nach ernstem Rampic unterlegen und bereuten wahrhaft da Beschehene. Andere hatten bie Annahme jener Scheine für eine verzeihliche Unwahrheit gehalten. Die Menge hoffte, fo eilig und leichten Ginnes, wie fie die Rirche verlaffen hatte, wieder zu ihr zurudzutehren. Die Frage entstand, durfte tiefe fie wieder aufnehmen und unter welchen Bedingungen. Und weiter: wem tam bie Dacht zu, bietüber ju entscheiden. Go wühlten diefe Greigniffe ten alten montanistischen Streit über Die Reinheit und Heiligkeit ber Kirche wieder auf und erregten ben neuen über bie Grenzen ber bischöflichen Gewalt. Die barüber in ber afrikanischen Kirche entstandenen Streitigteiten und Spaltungen und bie festgestellten Grundfäte find bargestellt in ber Artiteln Cyprian, Decius, Feliciffimus, Marthrer und Betenner, Novatian und tas novatianische Schisma. Novatus.

Roch einmal erneuerte, wenn Spiphanius Recht hat, Meletius den Rampf gegen die lare Praxis der Kirche; doch diese Begebenheiten sind unsicher und die Frage und

<sup>\*)</sup> Sacrificati et thurificati.

<sup>••)</sup> Libellatici.

<sup>••••)</sup> Acta facientes.

r herrichaft war bier ichon bie erfte, j. ben Art. Meletins. Noch mehr war bies im onatiftifden Streite ber Fall, f. b. Urt. Donatiften. Bemertenswerth find nur och einige Seftjetzungen ber Concilien, in benen bie jett gesicherten Grundfate in's injelne burchgearbeitet murben. Go bestimmen 7 canones (1-8) ber Synobe von nenra bie Bugen ber Mbgefallenen. Da wird unterichieden, ob einer bei'm Opferable fröhlich mitgegeffen, ber bagu gezwungen warb, ober mit Thränen, ober ob er fich ler Speife enthalten. Die letteren wurden mit zweijähriger Rirchenbuße bestraft, bie weren ftrenger. Brieftern, Die geopfert, nahm Die Chnobe ihre priefterlichen Funftiom. Roch milber urtheilte bie nicanische Synote. Die ftrengste Strafe legte fie men auf, Die ohne Roth und Gefahr ihres Bermögens ober Leibes geopfert hatten; and ihrer, "obgleich fie bes Mitleitens ber Kirche unwürdig fint," nahm fich bie inde mitleidig an. Natürlich, je mehr bie Berfolgungen nachließen, besto milber mard e Rirche, Die nun ben Abfall nicht mehr au fürchten batte. Ohne Dies war ber Orient ten in einer fehr milden Braris vorangegangen. Mit ben Berfolgungen enbet ber biall. Bergl. Tertullianus: de pudicitia; de poenitentia. Cyprianus: de lapsis; epialae; epp. canonicae Dionysii Alexandrini c. 262. Mansi: Acta concil. Ancyr. 1-8. can. 10-13. II Carthag. 3. III Carth. 27. Agath. 15.

Jacob. Sirmondi (Jejuit) historia poenitentiae publ. 1650. Joh. Morini comm. istor. de disciplina in administratione sacr. poenit. 13 primis saeculis 1651. Rice, it Beichte, eine hift. trit. Unterjuchung 1828. Krause, diss. de lapsis primae eccleiae. Ochröfh, R.G. IV. 215, 282 ff. V. 59, 313, 382. Bill. Dilthey.

Lardner, Rathaniel, Dr. theol., ein gelehrter Diffentertheologe, wurde am Juni 1684 zu hawkhurst in Kent geboren. Seine Borbildung erhielt er unter Dr. Utsfield in London und besuchte hierauf die Universitäten Utrecht und Lepten 1699—1703. Später 1713—21 war er Erzieher des Sohnes der Lady Treby, mit dem er Frankreich, Seigien und holland bereiste. Nach England zurückgelehrt wollte er sich dem Predigerurge widmen, fand aber wenig Beifall, da sein Bortrag zu nüchtern und leblos war. Er wartete Jahre lang vergeblich auf einen Ruf von einer Diffentergemeinde und wurde und schlösprediger an einer Kapelle in London angestellt, nachdem er sich schure nut geine wissen einen bis 1751, wo ihn völlige Tanbheit zum Rücktritt nöthigte. hertan lebte er in stüller Jurückgezogenheit ganz seinen wissenschuten. Anzeiten. Nur um Gelehrten des In- und Auslandes blieb er in lebhastem brieflichen Bertehr, allgenein geachtet um feiner Gelehrsanteit wie um seiner Biederfeit und Auspruchslosigsteit willen. Er starb in jeinem 85. Lebensjahr den 8. Juli 1768.

Lardner fiel in Die Beit ber Blüthe bes Deismus und war einer ber tuchtigften Bertämpfer für Die Wahrheit ber geoffenbarten Religion. Seine theologische Richtung ann wie bie feines Zeitgenoffen Samuel Clarke als rationaliftifcher Supranaturalismus neichnet werben. Er erfennt beibes an, Die Berechtigung ber Bernunft, wie bie Nothentigteit ber Offenbarung. Rlarbeit und Einfachbeit find bie Erforderniffe einer bochten und allgemeinen, bie Rennzeichen ber geoffenbarten und wahren Religion. Die ungelijche Lebre war anfänglich flar, ift aber burch nutiloje Spefulationen verbuntelt werben, und muß beshalb auf bie urfpünglichen einfachen und gemiffen Wahrheiten unudgeführt werben. Dieje findet gardner in ber neutestamentlichen Gittenlehre und ten Berheifungen bes gohnes für die Ingend. Lehren, die nicht flar bewiesen werben innen, will er offen laffen. garbner fteht fomit im Befentlichen auf bemfelben Standunft wie Clarke, mährend aber diefer den Inhalt der Offenbarung als vernunftmäßig a bemonstriren fuchte, wollte Lardner auf hifterifch=fritifchem 2Bege bie 2Bahrheit bes Briftenthums barthun. Dies ift ber Grundgebante feines Sauptwertes "The Crediality of the Gospel History" in 17 286. 1727-57, wogu er bie Umriffe ichon in einer Borlefung über bie Glaubwürdigteit ber evangelischen Geschichte, Die er 1723 in Lonon hielt, entworfen hat. Dies Bert fand großen Beifall und wurde in's Sollandifche,

Lateinische und Deutsche (von Brahn mit Vorrede von S. G. Baumgarten) überjest. Es ist ein bedeutender Bersuch einer historisch-tritischen Einleitung in bas Reue Teftament, eine Arbeit, die mit ebensoviel Fleiß und Gründlichfeit als Unbefangenheit und Scharffinn durchgeführt ift. Das Wert zerfällt in zwei Theile, wozu ein Supplement als britter kommt. In dem 1. Theil werden die im N. T. gelegentlich erwähnten Thatsachen, welche durch Belege aus gleichzeitigen Schriftstellern bestätigt werben, aufgezählt, um zu zeigen, baß sich im N. T. nichts finde, was mit ber vorausgeseten gei und Abfaffung durch die h. Schriftsteller nicht übereinstimmte, und daß bas ungefuchte Zusammentreffen unabhängiger Quellen für die Aechtheit jener Schriften zeuge. In ben zweiten, bei weitem größten Theil werden die Zeugniffe ber Rirchenväter ber erften vie Jahrhunderte aufgeführt und forgfältig erwogen, babei die Schriften der Bater felli einer genauen Kritik unterworfen, ihre Nechtheit untersucht und die Zeit ihrer Abfaffung festgestellt. So werden 3. B. die apostolischen Constitutionen an das Ende des 4. Jahr hunderts verwiefen, der fürzeren Redaction der Ignatianischen Briefe der Borzug gep ben, für den Bebräerbrief bie fonft überfehenen Zeugniffe bes Theognoft und Methoin angeführt. Hierauf folgt eine furze Uebersicht ber Zeugnisse bis in's 12. Jahrhundet Das Ergebnig tiefes Theiles ift, tag bas übereinftimmende Zeugnif aller Jahrhunden und Länder, ber frühe Gebrauch und die hohe Geltung ber neutestamentlichen Schrifte für beren Mechtheit fpreche. Unch tie Apofrpphischen Schriften fprechen bafur, be bie hohe Bürde ber Berson Chrifti und das Anschen ber Apostel, beren Ramen annehmen, vorausjepen. Der britte Theil handelt vom Ranon des N. T. Dieja nach Lardner nicht erst durch die Synode von Laodicea abgeschlossen worden, some stand zuvor ichon durch das allgemeine Urtheil der Christen fest. Die Evangelien formen ber Apostelgeschichte müssen vor 70 p. C. abgejast jenn, ba sich in ihnen nicht bie 🧫 feste Unipielung auf die Zerstörung Jerufalems findet. Da ferner in den Episteln ausdrudliche Beziehung auf tiefelben vortommt, fo muffen fie verhältnigmäßig fpataze schrieben worden sehn, nachtem das Evangelium schon weithin gepredigt war underter Bedurfniß ber Aufzeichnung für bie zahlreichen Christen fich zeigte. Dafür fpricht ... Da der Prolog des Lukas, wornach es bis dahin kein ächtes Evangelium gab. Die 653 gelisten schrieben unabhängig von einander, und ohne andere Quellen zu haben, ==== was sie felbst gesehen oder von Augenzeugen gehört. Das Hebräerevangelium ift 💵 eine Ueberjetzung des griechischen Matthäus. — Lardners Vorstellung über die Enw 🌮 hung der Evangelien aus der mündlichen Mittheilung erinnert am meisten an GO 8 ler's Hypothese, obwohl er den Gedanken nicht weiter aussührt. Er nimmt als der Abfassung für die synoptischen Evangelien und Apostelgeschichte das Jahr 64, 🕳 🗕 bas johanneische bas Jahr 68 an. Die fpäteste Schrift ift ihm die Apotalppfe, die an das Jahr 96 fest. Bon den Berfassern der neutestamentlichen Schriften gibt Law einen furzen Lebensabriß und es mag hier bemerkt werden, daß er von der heute 🎟 in England beliebten Annahme der Reife des Apostel Baulus nach England nichts m fen will. Un das obige Werk schließt sich die Streitschrift an "A Vindication of the of our blessed Saviour's Miracles in answer to the Objections of Mr. Woolston fifth discourse etc. 1729, die beste unter den zahlreichen Gegenschriften. Eine and Schrift The Circumstances of the Jewish people, an argument for the truth of the christian religion 1743, worin bas Christenthum nur als beffere und reinere form be Religion bargestellt wird, namentlich aber die Ubhandlung "A Letter on the Logue geschrieben 1730, aber erft 1760 publicirt, hat Lardner ben Borwurf bes Socinianisms zugezogen. Er tritt mit diefer Schrift gegen Whifton auf, ber bie Lehre, bag ber Logal bei Christus an die Stelle der menschlichen Seele getreten sey, wieder aufgewärmt hatte. Seine hauptgründe dagegen find, daß ein fo volltommener Beift wie ber Logos unnie lich fich fo erniedrigen tonne, daß er fich felbft vergeffe, feine Bolltommenbeit abicmade. Ein folcher Geift würde vielmehr alles Menschliche verzehren, tonne als torperligen Schmachheiten unterworfen gar nicht gedacht werden. Christus ift mahrer Menich m

unt von Gott nach feinem unerforschlichen Rathschluß zum Melstas gewählt und mit besondern Gaben ausgerüftet. Nur wenn er wahrer Mensch war, kann er Vordild für uns sehn, nur so kann seine Auserweckung uns die Hoffnung geben, zu gleicher Herrlichkit zu gelangen. Einen andern Begriff von dem Melstas hatten auch die Juden nicht. Die Verstellung von einer untergeordneten Gottheit und einem präezistirenden Logos kam erst durch die heidenchristliche Philosophie herein. Es versteht sich nach dem Gesagten fast von selbend. — So reichte Lardner auf dem debiete seitenen Gegnern fast die Hand, während er es sür seine Lebensaufgabe ansah, alle Angriffe gegen die geoffendarte Religion auf dem historischen Felde zurüchzuschlagen. E. Schöll.

Las Cajas, i. Cajas, Bartolommeo be las.

Lafine, DR. Chriftophorne, aus Strafburg gebürtig, ftand ichon 1531 bei Relanchthon in Gunft und wurde von biefem angelegentlichft bem Bucer empfohlen. Etine Theilnahme an ben ihnergiftijd-melanchthonijden Streitigfeiten und jeine erbitune Befehdung ber Flacianer machten fein Leben unftät und flüchtig; im 3. 1537 mitte er Reftor in Görlit und 1543 Pfarrer zu Greußen im Ochwarzburgischen; bier 1545 abgesetzt, erhielt er eine Bfarrstelle in Spandan; abermals vertrieben ward er Euperintentent in Lauingen, wo er gleichfalls abgesetst wurde. Nach längerem Aufenthalt in Augsburg ward er jur Superintendentur ju Cottbus berufen, hatte aber auch ber teine Rube und ftarb in Senftenberg 1572. Geine Predigten und Schriften find wller Galle gegen Die gebre von ber Baffivität bes Menichen bei ber Buge, welche er nine flacianifde Sammetbuge, einen fugmundigen Bubentroft" nennt. Bon feinen Gdrifin erwähnen wir: Fundament wahrer Befehrung wider Die flacianische Rlothuße, frantf. a. D. 1568; Gülbenes Rleinot, Nürnb. 1556; Grundfefte ber reinen evangeliiben Wabrheit, verfaffet mit wichtigen Urfachen bes verworfenen Babitthums und aller abgelegten Greuel, Wittenberg 1568. Breffel.

Lasto (poln. Laski, lat. Lascus), Johannes von, Erzbifchof von Onefen und frimas von Polen, ward aus einer abeligen Familie in ber erften Salfte bes Jahres 166 geboren und ftarb im 75. Lebensjahr am 19. Mai 1531. Er wurde querft Probit # Stalbimierz und war Stiftsprobit ju Bojen, als Unbreas Roja von Borpszewice Erzbifchof von Gnejen ibn ju feinem Coabjutor ernannte. Opater wurde er Ergfangler us Reichs und lebte lang bei Sof unter ben Königen Cafimir IV., Johann Albrecht and Mlerander. 211s ber Erzbifchof in Gnefen 1510 ftarb, folgte ihm Lasto in Diefer Burte nach. 2018 er im Jahre 1513 zugleich mit Stanislaus Oftrorog auf das fünfte Algemeine Concil im Lateran beorbert war, hielt er bort vor Babft Leo X. eine Rebe, in welcher er bie driftlichen Fürften auf's Dringenbfte gur Sulfe ber von ben Türfen und Tataren fo hart bebrängten Bolen und Ungarn aufforderte. Auf Diejem Concil erhielt Lasto für fich und feine nachfolger im Erzbisthum Onefen bie Würde eines legatus natus sedis apostolicae. Wir besigen von ihm noch bie Edrift: Relatio de troribus Moschorum, facta in concilio Lateranensi a Joanne Lasko. Seine Thätigfeit m erzbifchöflichen Umte beweifen bie vielen unter feinem Borfitz gehaltenen Provinzialfuoten: 1) ju Gnefen im Jahre 1506, 2) ju Petrifau 1510, 3) ebenbajelbit 1511, 1) ju Lenczhe 1523, 5) ebenbajelpft 1527, 6) zu Petritan 1530. Ueber bas Birten taeto's gegen bie Berbreitung ber Reformation in Bolen geben mehrere ju biefem 3med nlaffenen Delrete und Ranones Unfichluß, vgl. Constitutiones synodorum metropolitanae ecclesiae Gnesnensis. Cracov. 1630. Außerbem gab Laste noch folgende Edvift berand: Sanctiones ecclesiasticae tam ex pontificum decretis quam in constitutionibus synodorum provinciae inprimis autem statuta in diversis provincialibus synodis a se saneita. Cracov. 1525. 4. Großes Berdienft erwarb er fich burch feine auf Berlangen bes Ronigs Alerander von Bolen veranstaltete Sammlung ber vaterländifchen Gefete: Commune Poloniae regni privilegium constitutionum et indultuum. Cracov. 1506. Erasmus bedicirte bem Lasto 1527 feine Ausgabe ber Werte bes Ambrofius und nannte

Lasto

ihn Pietatis antistitem, eruditionis eximium patronum, omnis pudicitiae exemplar iscomparabile, episcopum pacis et tranquillitatis publicae studiosissimum. Bgl. Damelewics, Vitae archiepiscoporum Gnesnensium, p. 278. Th. Freffel.

**Easto**, Johannes a, ober von Lasty, geboren 1499 in Warfchau, geft. 1560, nimmt in ber Reihe ber Reformatoren zweiten Ranges baburch eine ber ersten Stellen ein, daß er, ben Fustapfen ber großen Beförderer ober Begründer ber Reformation ber germanischen Kirche: Erasmus, Zwingli, Luther und Melanchthon, folgend, ber Be gründer ber Presbyterial=Verfassung in England und Deutschland geworden ift, weßhalb ihn insbesondere die presbyterianischen und puritanischen Kirchen dieser Lande als ihren Bater und Pfleger ehren.

Johannes a Lasto, aus einem vornehmen und reichen Baronen-Geschlechte Bolens stamment, wurde als ein jüngerer und sehr begabter Sohn bem geistlichen Stande gewidmet und begab fich 1523 nach Bollendung feiner Studien in Bolen ju feiner weiteren Ausbildung nach den berühmten Schulen des Westens, vorzüglich nach Löwen und Basel. Dort trat er mit bem nachherigen Reformator Rölns und Bremens, mit Albert von Hardenberg (f. d. Urt.), in innige Freundschaft, welche fich auch durch gang gleichartige reformatorifche Grundfase bejestigte; bier ichloß er fich auf bas Engfte d ten hochgefeierten humanisten Erasmus an, in deffen haufe er eine Beitlang wohnte wo ber Jüngling ben Greis durch feine ebeln Sitten und Gesinnungen wahrhaft et baute. Auch mit Bellicanus, Decolampadius und mit Bullinger in Zürich trat er 🖬 ein näheres Berhältniß und wirkte schon ramals (1525) für den Frieden zwischen Luther und den Schweizern. Im Jahre 1526 kehrte er über Frankreich und Spanien als 🖮 Anhänger einer gemäßigten und allmähligen firchlichen Reform in dem Ginne bes Erasmus nach feiner heimath zurud, wo er zuerft Probft in Gnefen wurde mb später noch andere Bfründen erhielt. Nach eilfjährigem fruchtlofem Bemühen mußte et 1537 feine hoffnung auf Durchführung einer crasmischen Reform in Bolen aufgeben, entfagte tarum aber auch feinen einträglichen firchlichen Stellen und begab fich - bis ihn sein Baterland zu einem eigentlichen Dienste am göttlichen Worte nicht aber p einem müßigen pharifäischen Leben ober zu einer hohen Bischofswürde zurückrufen würde - ju neunzehnjähriger Fremdlingschaft in das Ausland - mit bem Bablipruche: "Die Frommen haben kein Baterland auf Erden; benn fie suchen ben Himmel!"

Er begab sich zuerst zu feinem Freunde Hardenberg nach Mainz, heirathete 1590 in Löwen ein einfaches treffliches Mädchen († 1552) — 1553 heirathete er zum zweiten Male — und taufte sich 1540 in Oftfriesland ein Landgut, um dort in aller Stille p leben. Daburch tam er aber gerade auf einen ber wichtigsten Kampfplätze des chriftlichen Lebens und tirchlichen Wefens zwischen ben von ben spanischen Rieberlanden begünftigten Ratholiten, ben zwinglifch=reformirten Nicberländern, ben friefifchen Bicbertäufern (ober Mennoniten) und ben beutschen Lutheranern, und er sah sich wider feine Bunsche von der verwittweten Regentin Gräfin Anna von Oldenburg, einer zwar wohlgefinnten, edeln und frommen aber toch auch schwachen Frau, bewogen, bas Amt eines Superintendenten von Oftfriesland ju übernehmen, wodurch er ber eigentliche Reformation biejes Landes und ber Begründer ber reformirten Rirche in demfelben geworden ift. Er nahm jedoch biefen Beruf nur unter bem Borbehalte an, tag er jeder Zeit einem Rufe in fein Baterland folgen türfe und überhaupt nur fo lange in ihm zu bleiben braufe, als er darin Gottes Ehre befördern könne. In der Wilfenschaft Erasmianer, im Glauben Lutheraner, im Cultus Zwinglianer und in der Verfassung Calvinist, mar als Dogmatiker nachgiebig und weit, im Cultus Puritaner jedoch auch Anderer Ar fichten buldent, bagegen aber in ber Berfaffung entschieden und ftrenge, indem a um bes Bortes Gottes und tes Gemiffens willen handhabung einer chriftlichen Sitten und Kirchenzucht durch die Gemeinde, d. h. durch ihren Rath ober Borftand, durch if Presbyterium, und Regierung der ganzen Kirche, nicht durch die christliche Obrighte als solche oder durch landesherrliche Consistorien, sondern durch die Gesammtheit be

Paftoren, ben Coetus — worans anderweitig Synoden wurden — forderte. In diefer ftrengen Forderung trieb ihn einerseits das flare Wort Gottes und andererseits die gerechte Klage der zahlreichen Wiedertäufer über jeglichen Mangel an Kirchenzucht in ber deutschen evangelischen Kirche. So richtete er 1544 — vornehmlich nach dem Musster ber unter Mitwirkung von Hardenberg verfaßten Kölnischen Reformationsordnung von 1543 — zur Handhabung der Kirchenzucht ein Preschyterium, bestehend aus dem Prediger und vier Aeltesten, sowie "zur Erhaltung der christlichen Eintracht" geistliche Eötus ein nelche aus fämmtlichen Predigern bestehend unter einem auf Ein Jahr gewählten Praeses und Seriba sich wöchentlich versammelten, um die Censun unszußten, die Candidaten zu traminiren und theologische Disputationen zu halten. Auch versaßte Lasty 1548 den einfachen und schönen Emdener Ratechismus, nach dem Borbilde des Genser Ratechisnus von Calvin, welche beide, nebst dem Ratechismus Luthers, Urstuns dem Heidelberger Ratechismus zu Grunde gelegt hat.

3m Jahre 1549 burch bie verhaften fatholifchen Gebräuche bes Interim von feiner Stelle in Oftfriesland verbrängt, ward Lasty bis 1553 in London und bann bis 1556 in Frankfurt Prediger und Superintenbent ber anfangs aus beutschen und aus zallonijchen (frangöfijchen) Rieberländern und fpäter auch aus Engländern bestehenden driftlichen Fremdengemeinde (occlesia peregrinorum), welche mit ihren Grundfähen einer biblifch-apostolifchen Rirchenverfaffung und Liturgie bie Grundlage ber presbyterianifchen Rirchenverfaffung in England und Deutschland geworden ift, indem fie biefelben überall, webin fie tam, von London, Emben, Befel, Frantfurt, Frantenthal, Strafburg, Bafel und Genf aus ausbreitete und mit rudbaltlofer Entidiedenheit und Ocharfe vertrat. Dieje Gemeinte bestand fowohl ihrer natur nach als nach bem ihr ausbrücklich von Ernarb VI. ertheilten Privilegium frei von allem territorialen Barochialzwange lediglich ms freiwilligen Chriften, und tonnte und mußte baber auch burch ihr nach bem Rufter ber Genfifchen und Strafburgifchen Fremdengemeinde eingerichtetes Presbyterium ine besto strengere Rirchenzucht üben. (Bgl. Forma ac ratio tota ecclesiastici Ministerii in peregrinorum, potissimum vero Germanorum Ecclesiis instituta Londini in Anglia per Regem Eduardum VI. Auctore Jo. a Lasco. Lond. 1550. Cum epistola nuncupatoria ul regem Poloniae. Francof. 1555. (Deutid Heidelberg 1565), und Liturgia sacra su ritus ministerii in ecclesia peregrinorum Francofordiae ad Moenum. Addita ut summa doctrinae seu fidei professio. Francof. 1554 - von Balerandus Bollanus. lateinifc und beutich von 3. F. Bithof. Duisburg 1754. 4. Bgl. auch Richter: Evang. Rirchenordn. Des 16. Jahrh. Weimar 1846. 4. II, 99-115 und 149-160.) Infer ben Melteften und Diatonen richtete Lasty als zweiten Stand ber Rirchenugierung auch noch Dottoren ober Propheten ein, ju wöchentlicher Schriftauslegung (prophetie ober collation des schriftueren), und namentlich jur Beurtheilung ber öffentichen Berfündigung des Wortes Gottes durch die Prediger. Alle Memter unter fich mb namentlich bas ber Diener am Worte waren gleich; ein Borrang wurde nicht getubet. Die Bahl geschah nach vorgängiger Meußerung ober unter nachheriger Buftimnung ber Gemeindeglieder burch bas Presbyterium.

Nachdem bie Gemeinde in ihren verschiedenen Abtheilungen unter der Gunft des königs Eduard und durch ihren Fleiß in Handel und Fabriken schnell eine hohe Bläthe meicht hatte, ward sie von der tatholischen Maria 1553 zur Auswanderung genöthigt, bei velcher Gelegenheit er in Kopenhagen, Rostock, Wissmar, Lübech und Hamburg traurige Erjahrungen der undristlichen Unduldsamkeit der lutherischen Obrigkeit und Geistlichkeit machte – welche (Westphal in Hamburg) die ungläcklichen Verschaften für "Märtyrer des Teussels" erstärte — endlich fanden die Ausgewanderten 1554 in Emden und am Rhein ein Alfel. Von frankfurt aus wirkte Lassy, zwischen Luther und Calvin in Melanchthons Geist vermittelnd, auf die friedfertige Entwickelung der Reformation in Kurpfalz (Ott-Heinrich) und Hessen (Philipp) heilfam ein, während sein Bersuch der Verständigung mit Jalob Brenz, dem Retermator Bürttembergs, durch ein Gespräch zu Stuttgart 1556 gänzlich schuterte.

HI . TH

10 10

ST.

1

Eigenthümlich war Lasty's Lehre von einer Erbgnade im Gegensate gegen die Ersstünde, ohne daß er auf derselben eigenstinnig bestaud. Die Verschiedenheit der Lehn über die Art der Gegenwart des Leides und Blutes des herrn im Abendmahle über schätzte er nicht, weil er es für Unrecht hielt, dieselbe ängstlich und neugierig zu untersuchen und unter diesem Vorwande unnöthige Unruhen in der Kirche aufzuregen, die ohnehin schon genug von ihren Feinden geschlagen und verwirrt set. Er selber be tannte sich mit der einendirten Augsburgischen Confession von 1540 zu der durch Melanchthon in der pfälzischen und daburch auch in der rheinischen lutherischen Kirche herrschend gewordenen Lehre von einer wirklichen und weigentlichen Mittheilung des Leibes und Blutes des Herrn zur Speisung des ewigen Lebens mit dem Brode und Kelche.

Nachtem im Jahre 1556 von tem polnischen Reichstage Duldung des evangelischen Gottestienstes als Privatcultus auf ben einzelnen abeligen Säufern beschloffen worben, tehrte auch Lasty, wenn auch nicht, wie er gewünscht hatte, von feinem allzu ängftlichen Rönige Sigismund gerufen, in feine Beimath zurud, um in ihr eine Reformation Seine Hoffnung auf öffentliche Anertennung und nach Gottes Wort durchzujühren. Einführung einer einträchtigen und gleichlautenden Lehre burch eine allgemeine Synote ging aber wegen bes Widerstandes ber hohen Geiftlichkeit nicht in Erfüllung. And binderte ihn in scinem Wirken für eine einmüthige Reform feine Schroffheit, mit we der er die einfachen biblischen Kirchengebräuche der Londoner Gemeinde — namentlich das Gipen beim Empfange des heil. Abendmahles — und eine tiefere Abendmahlslehte als die Zwinglische burchzusepen versuchte; 1557 brohte ihm jogar Berbannung aus feb ner heimath. Doch wirtte er fortwährend eifrig für Ausbreitung und Einrichtung ber evangelischen Rirche in Polen, für Uebersetzung der heiligen Schrift in's Polnische, und für Erhaltung des confessionellen Friedens zwijchen ten Böhmen, ben Lutheranern und den Reformirten, ber wirklich - jehn Jahre nach seinem freudig erwarteten fanften Ente - 1570 burch ben fegensreichen Bergleich ju Sentomir besiegelt wurde.

Bgl. Johannes von Lasth in Bt. I. S. 318—351 meiner Gesch. bes chriftlichen Lebens in ber rhein.-westph. Rirche. Coblenz 1849, wo die Quellen vollständig angeführt, denen nur noch hinzuzufügen: D. Neal's Geschichte ber Buritaner. I. Halle 1754. Alberti, Briefe über ten Zustand ber Religion in Größbritt. IV. Hannov. 1752, mit F. W. Haffencamp, Hessifiche Kirchengesch. Marb. 1832. I. §. 47. und Dr. Fischer; Bersuch einer Geschichte ber Reformation in Polen 1856. R. Goebel.

**Laster** und **Lasterhaftigkeit** (oposryuu, žoya rys suoxds, noryou — dokom, udinia u. f. w. im neuen, allenjalls נְכָלָה, נְכָלָה, im Alten Teft.) bezeichnet Beschaffenheiten tes fittlichen Eubjetts unter ber herrichaft ter Gunde und mit Rundgebung berfelben nach Mugen (j. d. Urt. Günde). Dieje Worte find ber Tugend it zwei Bedeutungen ober der Tugend und Tugendhaftigkeit entgegengesetst. Die Tugend ift tie Gefinnung eines Menschen, sich sciner höheren Bestimmung gemäß nach bet Richtichnur des göttlichen Gebots zu entwideln und zu bethätigen, bas Lafter ift bit Sucht, nach einer gewissen Seite hin im Widerspruch mit bemselben ber eigenen Luft " genügen, bie zur herrichaft gelangte und zur Fertigfeit gewordene Gunde in einer ibrer Neußerungen; Lafterhaftigteit ift bie zur Eigenschaft gewordene Fertigkeit bes Gun bigens. Gie fest Berberbtheit bes gangen Denfchen voraus und ift baber anch Anf gelegtheit des Menschen zu Lastern aller Art (vgl. des Kantianers 3. 38. Schmidt christl. Moral, herausgegeben von Erhard Schmidt. 1. Jena 1804. S. 34). Wer Ein Laster mit Wissen und Willen in sich dulbet, der hat zugleich ben geheimen, vielleicht ihm felbst noch verborgenen Willen, alle Gejete Gottes zu übertreten, er ift taber fie alle ichuldig (Jatobi 2, 10. 11.); er ift unter ber Rnechtichaft ber Sunde, bie Natur herrscht über ihn, anstatt daß er über die Natur herrschen sollte (val. Lorenz v. Mosheim, Sittenlehre der heil. Schr. IV. S. 33 ff. Joh. 8, 34. Röm. 6, 12-23.).

Das Gute in ber von Gott gegebenen natur des Menschen, ber Zusammenhang

## Rafter , Lafterhaftigfeit

bes Guten in ber Belt, zumal im Staate und vornehmlich in ber driftlichen Rirche, tann ber Erfdeinung ber Gunbe auch in bem Lafterhaften folche Ochranten fegen, bag Tugenden neben bem Lafter ju fieben icheinen, bag bie Doglichfeit, bag alle Lafter aus Einem bervorgeben, nicht zur Birklichkeit wird; innerlich ift boch Alles morich und nartet nur ber Gelegenheit. Go gibt es im Grunde nur Gine Jugend, ben Geborjam gegen Gott, nur Eine Günde, Die Empörung bagegen. Ochon Seneca jagt (de Benef. IV, 26): qui malus est, nullo vitio caret, habet omnia nequitiae semina omnia in omnibus vitia sunt, sed non omnia in singulis exstant. Insbejondere erzeugen tie Lafter ber Ginnlichteit und ber Gelbitjucht eins bas andere und fie fich unter einanter, wie ;. B. Bolluft und Graufamteit in naber Berwandtichaft fteben. Defchalb tann man bie Berberbtheit eines Menichen nicht nach ber Angahl ber Lafter meffen, bie ihn beberrichen, fondern nur nach bem Grabe: ein einziges tann, wie ein Funte ein haus, fo einen gangen Menfchen entzünden (Ephef. 5, 5. vgl. 1-4. 3at. 3, 1-6.) mb von Grund aus verberben. Die Grade laffen fich nicht objettiv binftellen; boch plegen insbesondere tatholifde Moraliften (Frint u. G. Rieger in f. driftl. Moral nd DR. v. Schentel. Angeb. 1835. 1. S. 496 f.) folde anzugeben: 1) Bantelmüthigtit; 2) Bertehrtheit ber Triebfedern; 3) Herrichaft ber Sinnlichteit; 4) Beuchelei: 5) Ruchlofigkeit; 6) tenflifcher Ginn. - Treffender ift boch bie populäre Steigerung von natürlichen ju viehischen und teuflischen gaftern. Doch bleibt es richtig, mas Angustin jagt (de Civ. Dei XIX, 12.): nullum vitium ita contra naturam est, ut naturae deleat etiam extrema vestigia. Aber bas Lafter verberbt immer mehr ben Billen, trübt ben Berftand, verunreinigt bie Einbildungsfraft, hemmt bie Vernunft und fumpft bas Gefühl ab - zerftört alfo allmählich ben gangen fittlichen Menfchen. Man hat von einer Berwandtichaft zwischen gemiffen Tugenden und Laftern gesprochen (woriber eine eigene Schrift von Igichirner. 2p3. 1809), bie nicht geleugnet werben fonnte, nenn bie Tugent wirflich, wie Uriftoteles will, nur bie Mitte gwijchen einem 3unenig und Buviel, bas Lafter alfo nur eins von biefen beiben wäre. Aber beibe, Ingmb und Lafter, find vielmehr nur Früchte eines guten ober ichlechten Bergens (Gal. 5, 16-22. Matth. 7, 16-18; 15, 19.). Daber Augustins Behauptung, baf bie In= genden ber heiden nur glängende Lafter fegen (contra duas Epp. Pelagg. III, 5. cont. Jelian. IV, 17 sqq. Civit. D. XIX, 25. vgl. G. F. Biggers : Augustinismus und Belagianismus I. Berlin 1821. G. 119-23), welche jeboch auf einer Berfennung ber Babrheit ruht, bag auch nach bem Falle viele Spuren bes göttlichen Ebenbilbes im Menschen geblieben find, an welche bie actus paedagogici bes beil. Geistes anfnupfen int ansomara rov Loyov barin ausstreuen tonnten.

Die Lafter können sich in aller Mannichfaltigkeit ber trummen Linien barstellen: wher gibt es beren unendlich viele, verschieden modificirte, und es ist schwer, eine seste Eintheilung berselben aufgnstellen. Bald sind sie nach den Graden, dalb nach den nunschlichen Vermögen, bald nach den Gegenständen, bald nach den Luellen, aus denen ste bervorgehen, eingetheilt worden. So sind *Enidvula rög sagudg, rör dagdalum* und *alassorela rov slov* (1 3ch. 2, 16.) allerdings wichtige Arten. Aber, lassen sich e Eünden auch wohl klassificiren, so zeigen die Laster als ihre Kundgebungen doch nicht eine gleiche Bestimmtheit: sie sind oft sehr complicirte Erzeugnisse verschiedener bier Triebsebern und Factoren. Dies zeigt sich am bentlichsten, wenn man versucht, sie auch den ethischen ober religiösen Tugenden einzutheilen: Gerechtigkeit, Wäsigung, Tapferleit; Glaube, Demuth, Liebe und hossinung. Jedes Laster übertritt sie alle ober doch mehrere verselben. Ersahrungsmäßig tann man unterscheiden a potiori: Laster der Selbstiucht, Genuß-, Habe- und Ehrincht.

Biel Gutes über bie Lafter in Chr. A. Crufins, Moraltheol. I. Leipz. 1772. E. 205-421, wo vom menschlichen Verberben gehandelt wird. - C. 3. Baumgarten, theol. Moral. Halle 1767. 4. §. 53 ff. §. 227. C. 1391 f. - F. B. Reinhard, Spft. ber chriftl. Moral. I. §. 103. 170, 2. - F. S. Chr. Schwarz, Gittenlehre bes evang. Christenth. Heidelb. I. 2. A. 1830. §. 72. II. S. 126 ff. — L. F. D. Baume garten=Crusius, Lehrb. der christl. Sittenl. Lpz. 1826. S. 213—233. Schleiny macher und seine Schule geben nichts darüber. Katholisch: J. Bapt. Hirscher, christl. Moral. 11, §. 336. 337. L. Pett.

Läßliche Günde, f. Günde.

Rateinifche Bibelüberfegung, f. Bulgata.

Lateinische Oprache in der Berwaltung ber Saframente\*). Diejer Gegen ftand ift ichon im Artikel Rirchensprache berührt worden, verdient aber eine mehr eingehende Erörterung. Bas Auguftin vom alten, heidnischen Rom fagt, findet an bas neue, chriftliche Rom feine Anwendung. Er fagt nämlich de civitate Dei XIX, 7.5 opera data est, ut imperiosa civitas non solum jugum sed etiam linguam suam de mitis gentibus imponeret. Go hat bas chriftliche Rom mit jeiner Sprache ben unter worfenen Böltern bas ftartfte Joch auferlegt und ihr innerstes Geistesleben, was mit ber Sprache fo eng zusammenhängt, in Fesseln geschlagen. Freilich hat Beneditt XIV, in hochherzigem Ginne erklärt : ut omnes catholici sint, non ut omnes lati Allein tiefer, ten Geift tes alten Ratholicismus athmen fiant, necessarium est. Grundfatz wurde nur angewendet, um einzelne unbedentende Concessionen zu rechtig tigen; der römische Katholicismus hält steif und fest au der römischen Sprache, m tann nicht anders verfahren, ohne fich felbst untreu zu werden, ohne fich felbst gre Gefahr zu bereiten. Denn solche Aeußerlichkeiten find so tief in bas Innere des ro schen Katholicismus verschlungen, daß das Aufgeben derselben in ber That weitgreifen Wirfungen haben muß.

Es ift übrigens betannt, daß der Gebrauch ber lateinischen Sprache bei dem Gotte bienfte zunächst naturgemäß aus geschichtlichen Berhältniffen bervorgegangen ift, mel nicht von ferne hierarchische Motive mitwirkten. Es war in der Ordnung, daß ba, t Die lateinische Sprache Boltosprache war, alle Handlungen des Cultus auch in Die Der hierarchische Geist bemächtigte sich dieser Sache er Sprache verrichtet wurden. rann, als von Rom aus bas Chriftenthum ju Böltern gebracht murde, benen bie ru iche Sprache fremd war, und als dieje Sprache felbst unter den Bölfern, unter welch fie bis dahin einheimisch gewesen, allmählich ausstarb und der Menge unverständl wurde. Noch im Jahre 880 fand es Johann VIII. unverfänglich, daß ber Gottesbie in der Volkssprache gefeiert würde, während Gregor VII. dieses in hohem Grabe a ftößig findet (f. Bd. II. S. 203). Es gab im Mittelalter immerhin da und dort And nahmen von ber Regel. Befonders zur Zeit der Reformation und in Folge ber von ausgehenden Unregung wurde in einigen katholischen Bölkern der Bunsch nach dem Gebrand der Boltssprache im Gottesdienste erwedt, so in Frankreich und in Deutschland. Ð Concil von Trident nahm auf diese durch Ratharina von Medicis und Kaiser Ferdina befürworteten Bünsche nur in soweit Rücksicht, als es seine barauf bezüglichen Anor nungen in fehr mildem Tone abfagte. Sessio XXII. cap. 8. Etsi missa magnam et tineat populi fidelis eruditionem, non tamen expedire visum est patribus, ut (mie vulgari lingua passim celebraretur. Daher benn nur über diejenigen das Anathe ausgesprochen wurde, welche darauf drangen, daß die Meffe bloß und allein in der Landen fprache gelefen werden follte: Si quis dixerit, lingua tantum vulgari missam celebrari debera anathema sit. 1. c. canon 9. Denn tie römische Kirche versteht fich meisterlich auf be

208

<sup>\*)</sup> Man hat lange geglaubt, baß im Mittelalter febr oft zum Bolle lateinisch geprebigt worden ift. Man gründete fich auf die vielen lateinischen Predigten aus dieser Zeit. Gefften (ber Bilberlatechismus des 15. Jahrh. ff. I. die zehn Gebote. Leipz. 1855. S. 10 - 16) hat diese Ansticht berichtigt und auf das rechte Maß zursteligeführt. Allerdings wurde anch lateinisch gepredigt, aber vor den Geistlichen, nicht vor dem Bolle, in Capiteln und Risftern. Und die bentich zu haltenden Predigten arbeiteten die Prediger meist lateinisch aus, welcher Gebrand a sogar noch eine Zeitlang in der lutherischen Kirche fortbestand.

iter in modo, fortiter in re; der Gebrauch einer anderen als der lateinischen Sprache ist einigen Seften im fernen Asien gestattet, deren Beispiel für die europäische Christennicht ansteckend wirken kann \*). Um aber diese letztere nicht gar zu kurz zu halten, den durch die großen Bewegungen der Zeit angeregten Bedürsteissien nicht zu offen-Hochn zu sprechen, beschloß die Synode 1. c. cap. 8. ne oves Christi esuriant, neve ult panem petant, et non sit qui frangat eis, mandat S. synodus pastoridus et alis curam animarum gerentidus, ut frequenter inter missarum celebrationem vel se vel per alios ex iis, quae in missa leguntur, aliquid exponant, atque inter ra sanctissimi hujus sacrificii mysterium aliquod declarent, diedus praesertim doais et setsis, womit die tridentinischen Bäter dentlich genug, vielleicht beutlicher als pre Abssicht war, das Vorhandensen eines nur durch die Volkssprache zu befriedigenden hrfnisses verriethen.

Belches waren nun aber die Urfachen, warum man biefem Bedürfniffe fo wenig pt ju werben fich entschließen tonnte? Ans welchen Gründen halt bie tatholijche e noch immer, ungeachtet fo vieler in neuerer Zeit fundgegebenen Bunfche, mit Iben hartnädigkeit an ber bem Bolke unverftandlichen Sprache fest? Auf Dieje Frage me bie fatholifche Enchflopabie von Weber und Belte Bb. VI. C. 174. Antwort geben. Grunde, welche in ben Borverhandlungen ju Tribent rudfichtlich ber burchgängigen chaltung ber bestehenden Rirchensprache geltend gemacht wurden, find (nach Gofd), ichtliche Darftellung bes Conc. v. Tribent. 1840. 2. Abtheilung G. 135) folgende führt: 1) bei ber großen Berichiedenheit ber Sprachen in ber Welt und bei ber ntigen Beränderlichkeit ber lebenten Sprachen würde nicht felten Die Gleichheit bes nes und somit die Einheit ber Kirche verletzt werben; 2) die Mehrzahl ber Priefter ne bie Deffe nicht außer bem Geburtslande lefen, weil fie in jedem Lande in einer tren Sprache gelefen würde; 3) bie heil. Mufterien, wovon bas Defopfer bas ermite ift, burfen bem Bolfehaufen nicht in feiner Muttersprache geboten werben, weil beffen Unfähigkeit, bas Geheimnigvolle ju begreifen, ben neueren Retern Gelegengegeben würde, tie beiligften Gegenstände in biefer Sprache zu profaniren." anderen Gründe, welche feither zur Beschönigung Diefes Migbranches von tatholifchen riftstellern find vorgebracht worden, find nur Bariationen über baffelbe Thema. Doch uns gestattet, bie Beweisführung bes ehrlichen Bellarmin Tom. III. fol. 119. noch aführen, welche jene tribentinischen Gründe theils ergängt, theils einen Commentar gibt.

Bellarmin beruft sich zuerst auf die alte Gewohnheit der Kirche: "die lateinische che," sagt er, "hat immer ihre Sakramente in lateinischer Sprache verwaltet, obwohl e Sprache schon längst aufgehört hat, Landessprache zu seyn." — Die Verhältnisse also ganz andere geworden, unter benen die lateinische Sprache eingeführt wurde; noch muß sie vermöge des trägen Gesehes der Gewohnheit beidehalten werden. eitens will Bellarmin die Sache aus der Vernunft (ratione) beweisen. "Denn es teine zwingende Nothwendigkeit vorhanden, die Sakramente in der Volksprache zu m. dagegen sind viele llebeltsände damit verbunden. Es ist nämlich durchaus nicht sig, daß diejenigen, welche die Sakramente empfangen, das, was dabei gesprochen t, verstehen. Denn die Worte werden gerichtet entweder an die Elemente, wie bei Gemiefration der Encharissie, der Segnung des Bassers, des Deles; die Elemente verstehen keine Sprache; oder sie werden an Gott gerichtet: Gott aber versteht alle rachen — oder die Worte werden an die Personen gerichtet, welche die Consektation t Absolution, nicht aber Unterricht und Belehrung erhalten sollen, wie bei der Taufe

\*) Um so weniger tann dies Beispiel auftedend wirfen, als die von jenen Selten geuchte Sprache nicht die von ihnen gesprochene und verstandene Sprache ist. Bei den Artiern, d. h. auch bei den unirten, die hier allein in Betracht fommen, ist es die altarmebe Sprache. Bei den Maroniten ist die Meßliturgie in der altsprischen Sprache abgesaßt. Real-Greytlopsdie für Theologie und Kirche. VIII. 14 und Absolution; da ist es gleichgültig, ob die betreffenden Personen die Worte verstel was daraus erhellt, daß auch solche, welche der Vernunft nicht mächtig sind, wahrhe die Tause und die reconciliatio empfangen, wie das zu erschen ist an der Tause neugeborenen Kinder und an der reconciliatio der ihrer nicht mehr bewußten Krant Indessen Bellarmin doch einigermaßen das Mißliche diese Beweises ein, dahen hinzufügt: "Ueberdies gibt es in der lateinischen Kirche taum so rohe Leute, welche saft mit den betreffenden Worten ihnen dieses oder jenes Saftrament dargereicht wert Wir wollen mit Bellarmin nicht darüber streiten, ob die Kenntniß der lateinischen Spr so weit verbreitet sen als er zu glauben vorgibt, aber so viel ist gewiß, daß, die St tigkeit der Amertung vorausgeset, man nicht einsieht, wie der Gebrauch der lateinis Sprache, nach der Ansicht ves Tridentinum, geeignet ist, die heiligsten Gegenstände Profanation zu bewahren.

Die Uebelstände bes Gebrauches der Landessprache find folgende: "es wird bab ter Bertehr ber Kirchen untereinander erschwert, mas der Einheit und Gemeinfi die unter Gliedern Eines Rörpers stattfinden foll, Eintrag thut. Ueberdies müßten Chriften, wenn sie ihr Land verlassen, die divina officia entbehren," - hier wird of bar vorausgeset, daß alle Chriften lateinisch verstehen; benn verstehen sie es nicht, tommt es ja auf daffelbe hinaus, ob sie die Satramente in lateinischer oder in in einer andern ihnen unbefannten Sprache feiern hören. 2) Die Satramente erbeif eine gemiffe Dajeftät und ehrfurchtevolle Scheu, welche beffer aufrecht gehalten u wenn wir nicht die Boltsfprachen gebrauchen. So wie es billig ift, bag wir zur 1 waltung ber Saframente andere Bäufer, andere Kleiber, andere Gefäße als bie gewi lichen und täglichen gebrauchen, so ist es auch recht, daß wir eine andere Sprache wenden; nicht als ob die lateinische Sprache heiliger wäre als die übrigen, sondern erwedt mehr Ehrfurcht, weil sie nicht die heimische Sprache ist." 3) "Es ist pass daß die fakramentlichen Worte in bestimmten Formeln und auf dieselbe Beije von a vorgetragen werden, um die Gefahr der Aenderung und Corruption zu vermeiden. 1 wird aber am leichtesten geschehen, wenn alle Briefter dieselbe Sprache gebrauchen"; boch nicht immer, möchten wir einwenden, denn es ist schon der Fall vorgetommen, ein Briefter in nomine patria filia et spiritua sancta taufte. S. d. tatholijche Ri besonders in Schlessen. 2. Aufl. 1827. S. 192. 4) "Wenn die Satramente in Boltsfprache gefeiert werden, fo wird ber Unmiffenheit ein weites Thor eröffnet; 1 die Geistlichen werden sich am Ende begnügen, wenn sie nur lefen können. So wer fie am Ende die lateinische Sprache vergessen und die Bäter nicht mehr lesen, foh bald die Schrift nicht mehr verstehen" \*).

So scheint denn zuletzt die ganze Sache darauf hinauszulausen, daß die He Geistlichen die lateinische Sprache, außer welcher die Bäter und folglich die Schrift 1 zu verstehen sind, nicht verlernen sollen. Auch in dieser Beziehung zeigt sich der Ein des hierarchischen Geistes; dieser Geist ist in seiner Art noch härter als der des heidnis Roms, welches nicht begehrte, daß die unterworfenen Bölker seine Sprache nicht verstum Das christliche Rom will aber gerade durch das Unverständliche, Ungewöhnliche se Sprache die Geister selften und bannen, wobei es der Ansicht zu solgen scheitt nit alten Rom den Sinn für äußere, formelle Einheit und treibt sie auf die Spise, s viese formelle Einheit dient zugleich noch einem anderen Zweeke. Es sollen die mit röhen handlungen der Kirche, an denen der Berstand kein Recht hat, durch die um ftändliche Sprache um so mehr dem Berständniß entzogen werden; mithin hieße es,

<sup>\*)</sup> Bellarmin macht übrigens eine Ausnahme bei bem Sakrament ber Ebe (quis 1 trimonium consistit in consensu mutuo, necessario requiruntur verba vel nutus, qui ab ette parte intelligantur) und bei der Beichte.

## Lateinijche Sprache

sahren Geift namentlich ber Meffe verkennen, wenn man auf die Abschaffung des alten nteinischen Gewandes derselben antragen wollte. Marheine de, System d. Ratholiismus. 3. Bd. S. 397. Daher denn die neueste katholische Theologie, von ächt römischem Beiste durchbrungen, die lateinische Sprache mit Macht vertheidigt. Die genannte kabelische Encyklopädie a. a. D. macht aufmerksam auf den belebenden und erweckenden Eindruck, der durch das ahnungsvolle Helldunkel einer fremden und gleichsam geeiligten Sprache bewirkt werde. Sie meint ferner, nur durch die lateinische Sprache lasse weiligten Sprache bewirkt werde. Sie meint ferner, nur durch die lateinische Sprache lasse ich das vorzugsweise katholische Bewußtsehn der Einheit und Allgemeinheit aufrecht halm, darin weit verschieden von Frenäns, der im Baschaftreite seiner Zeit sogar die Bleichzeitigkeit der Feier für etwas Gleichgültiges erklärt hatte. In dieser Berschiedenwit zeigt sich so recht ausschaltich der Gegensatz des alten Ratholicismus und des römichen Ratholicismus.

Mm Ente bes 18. und in ben erften Decennien bes 19. Jahrhunderts wurden, wie ir bereits angebeutet haben, wieder lebhafte Wünfche für Abschaffung ber lateinischen Errache laut. C. barüber Marheinede a. a. D. C. 329 ff. - und bas bereits angrubrte Werf über bie tathelifche Rirche besonders in Ochleften zc. 2. Aufl. 1827. Es nurben eigentliche Berjuche angestellt, beutsche Meisen einzurichten; Alles war vergebens; lles wurde burch bie wieber einbrechente Fluth bes Ultramontanismus weggeschwemmt. fuch Die Protestation bes ebeln Birfcher ift ein pium desiderium geblieben, von ihm abst wohl jest verläugnet. Immerhin beachtenswerth bleibt bas träftige Zeugniß ju Bunften ber Boltsiprache abgegeben in ber Schrift Missae genuinam notionem ernere etc. tentavit Hirscher. Tübingen 1821. G. 69: vituperamus igitur hunc exterae in cultu acstro linguae usum pro viribus nostris, atque si unquam eucharistiae celebrationi fitam redire velimus, eliminandum esse atque proscribendum statuimus. Et sane, si iturgia latina inter nos Germanos non existeret, nemo profecto populum aliquem universum lingua uti vel duci velle, qua Deum adoret, sibi penitus ignota admitteret possibilitatem. Incomprehensibile revera istud omnibus debet videri, qui cuncta ad mase rationis normam solent metiri, et nihil nisi quod aedificat ad cultum admittere. bir führt hirfcher die Worte des Apostels Paulus 1 Ror. 14, 1-20. an, und fährt alle fort: apostolus hoc loco ne de ordinario quidem linguae exterae in ecclesia usu ed de extraordinario aliquo loquitur, quem argumentis ex visceribus rei petitis imregnat. Quanto magis igitur principiis suis inhaerens ordinarium ab ipsis mysterioum ministris et universi cultus ducibus debuit corripere? 3m Folgenden will hirfcher bmeifen, bag bie lateinische Sprache einen Widerspruch bilde gegen bas Wefen ber Refie, als welche sacerdotem inter et populum actionem, celebrantis et populi commutionem erheifche, welche burch bie fremde Sprache unmöglich gemacht werbe. S. 70. 71. Dech bieje Auficht hängt mit bem vergeiftigten, altfatholifchen Begriffe von ber Meffe njammen, welchen Birfcher in feiner Schrift vorgetragen und feittem, auf einen Wint tes Babftes, zurüchgenommen. Denn ber römische Ratholicismus tann in ber Deffe kine wahre Gemeinschaft zwischen Briefter und Gemeinde bulben; es biege bies bie timifd = tatbolifde Defje geradezu aufheben, und hirfcher hatte bamals auch in biefer Bejehung einen Schritt über ben römifchen Ratholicismus hinaus gethan. Es ift in im That bezeichnend, daß alle Beftrebungen, die Boltsfprache bei ber Feier ber Safranente, namentlich ber Deffe, anzuwenden, mit freieren theologifchen Anfichten, namentich mit ber Berwerfung bes verjöhnenden Opfers in ber Deffe hand in Sand geben.

Daffelbe war ber Fall in ber Reformationszeit. In bemfelben Maße als die 3deen ber Reformation fich verbreiteten und Burzel faßten, entstand auch das Bedürfniß, die Satramente in der Landessprache zu feiern. Doch wurde die lateinische Sprache nicht fogleich völlig verbrängt; es gibt lutherische Liturgien ans der zweiten Hälfte des 16. Jahrbunderts, worin ziemlich viele Theile noch in lateinischer Sprache abgefaßt find \*). Es

\*) S. 1. B. bie Kirchengejenge latinisch und deutsch n. f. w. zum Ampt, so man bas Hoch-14 \* verlautet, daß in einer lutherischen Landeskirche Deutschlands bald der Bersuch geman werden soll, für einige Theile der neu einzuführenden Liturgie die lateinische Sprat anzuwenden. Der Erfolg wird derselbe sehn wie bei anderen Bestrebungen dieser **U** in unseren Tagen. Möchte doch die Ueberzeugung Raum gewinnen, daß den schreiend Bedürfnissen ver protestantischen Christenheit durch Archäologismen und Nachäffung ber tatholischen Kirche, durch Flicken katholischer Lappen auf das neue Gewand der even gelischen Kirchen nicht abgeholfen werden tann!

**Lateranspnobe.** So heißen im Allgemeinen die Kirchenversammlungen, weld in verschiedenen Jahrhunderten in der lateranensischen Kirche zu Rom gehalten wurde im Besondern aber die fünf bedeutendsten derselben, welche der römischen Kirche fi ötumenisch gelten (1123, 1139, 1179, 1215, 1512).

Der Name des Berfammlungsortes weist auf das alte Rom zurück, in welchem i domus Lateranorum zu den prächtigsten Balästen zählte (vergl. Juvenal. Sat. 10, 17. Nero confiscirte dieselbe, da sich ein Mitglied jener Famile, Plautius Lateranus (Ta annal. 15, 49. 53.), au einer Verschwörung gegen ihn betheiligt hatte, und seitbe wurde der Palast häufig von Kaisern bewohnt. Eonstantin jeroch soll ihn dem rom schen Bischos Sylvester geschenkt und baneben die seitrem als Hauptfirche Roms i kannte Basilica Constantini (auch ecclesia St. Salvatoris genannt) erbaut haben, welt noch jett unter dem Namen des heil. Johannes vom Lateran die Pfarrfirche des Pabs ist (s. Chr. Abler, Aussührl. Beschreibung der Stadt Rom. Altona 1781. Jo. Fran Buddeus, de conciliis Lateranensibus rei christianae noxiis. Jenae 1725. p. 8 sq.).

Diefe Kirche nun, welche also jenem Palaste ben Namen ber lateranenstischen ve dankt, wurde, so viel wir wissen, zum erstenmal im Jahre 649 Schauplatz ein Synobe, nämlich jener, welche unter Martin I. die Lehre der Monotheleten ut zugleich die ExGeoic des Heraklins, sowie den ronoc des Constans (II.) verdamm (Manes tom. X. p. 1029).

Die nach einer Reihe von Jahrhunderten dem ersten folgenden Lateranco cilien, fämmtlich unter Baschalis II. (1099 - 1118) (Mansi tom. XX. XI Planck, acta inter Henr. V. et Pasch. II. Gott. 1785) verjeten uns mitten in ben Si vestiturstreit, welcher, nachdem er sich von Gregor VII. auf Bictor III., Urban I Paschalis II. und von Heinrich IV. auf Heinrich V. vererbt hatte, endlich durch in Bormfer Concorbat (1122) und burch bie daffelbe bestätigende erfte romifch=ötum nische Lateranspnode (1123 unter Calirt II.) in befannter Beise geschlichtet wat (Manei tom. XXI.). Bon ben übrigen Gegenftänden, welche auf biefer Synobe w handelt wurden, Erneuerung der von Urban II. den Kreuzfahrern bewilligten Indi genzen und herstellung ber firchlichen Disciplin, murbe ber lettere von ber zweite ötumenischen Lateranspnode (1139) wieder aufgenommen. Hauptgegenstand **be** felben war jedoch außer ter neuen Bebrohung des Concubinats und der Simonie 🖬 bem Bannfluch gegen ben Normannen Roger, ben Biberfacher Innocenz II., bie Bu bammung bes Beter von Bruis und bes Arnold von Brescia. Auf bem folgenben nid ökumenischen Lateranense (1167) spricht Alexander III. die Excommunikation gegen Frick Barbaroffa aus. Für die Folgezeit höhere Bedeutung, als dieses, hatte das drit (1179), vor allen aber das vierte allgemeine (1215). Das erstere (noch unt Alexander III.) bestimmte, daß nur der von zwei Dritttheilen der Cardina Erwählte als rechtmäßiger Pabst anerkannt werden folle und verbamm außerdem die Waldenfer und Albigenfer. Noch nachdrücklicher geschah bies jedoch bur jenes vierte ökumenische Lateranconcil, welches in mehr als einer Beziehm als bas glänzendste von allen basteht (f. über bas 3. Lateran. Mansi tom. XXIL, #

wirdige Sakrament des Abendmals unferes herrn Jeju Chrifti handelt ober sonft Gottes Be prediget, in den evang. Kirchen breuchlich u. s. Witteberg 1573, herausgegeben von J hannes Reuchenthal, Pfarrer auf St. Andresberg, mit einer Borrede von Dr. Chrift. Bezelins. as 4. ebenbaj.). Denn abgeschen davon, daß es durch die Anwesenheit von 71 Erzijchöfen, 413 Bischöfen, 800 Aebten, der Patriarchen von Constantinopel und Iernalem, der Legaten anderer Patriarchen und getrönten Häupter äußerlich hervorragt, rögt es die gewaltigen Karalterzüge Innocenz des III. an sich, dessen alljeitige Pläne mb Erfolge es auf's Deutlichste abspiegelt. Als Resultate der Berjammlung sind außer ver Berdammung des Abts Ioachim, des Amalrich von Bena, der Allbigenser die Anngung eines allgemeinen Gottesfriedens und eines neuen Kreuzzuges, der Berluch einer Bereinigung mit der griechischen Kirche, die Ertheilung der Krone an Friedrich II., die anones zur hebung der firchlichen Zucht, endlich die Feststennenisches Des Ansschlichen Zucht, endlich die Feststennenische bestensschlichtet änfte allgemeinen Later an concil die Reiche der öhnmenischen (1512-1517). Es ernichtete im Gehorsam gegen Julius II. (1503-1513) die Beschlüßte des conciliaduum Pisanum. Leo X., welcher es fortjetzte, wußte an die Stelle der pragmatischen Enciention ein Concordat zu sehen, durch welches die Macht der französsischen Kirche getwoächt wurde.

Die Lateranspuove Benedist XIII. (1725), die einzige nach der Reformation, ist bis est die letzte (nach Alzog, Universalgesch. der Kirche. 6. Aufl. Mainz 1855, im Ansang, überhaupt die zwölfte).

Anher ber lokalen Zusammengehörigkeit läßt fich weder in firchenrechtlicher noch in iner andern Beziehung ein gemeinsames specifisches Merkmal ber Lateranspynoben ertmnen, nur daß es nicht zufällig ist, daß die Bäbste, welche jene Bersammlungen in ber Pfarrtirche beriefen, im Allgemeinen die verschiedenen Epochen ber Machthöhe bes Babstthums barstellen und die Hälfte ber öhnmenischen Synoben bes Mittelalters Lateranspynoben waren. F. A. B. Nissch.

Latimer, Sugh, geboren um's Jahr 1480 ju Thirteffen in Leicefterfbire, und in tem Christ's College in Cambridge gebildet, trat zuerft als heftiger Gegner ber Reformation auf. Die "neue Lehre", Die Stafford vortrug, emporte ihn fo, bag er bemaben nicht nur in's Gesicht widersprach, sondern auch seine Schüler mit Wort und Gewalt ju entgieben fuchte. Er gewann bas Baccalaureat ber Theologie burch eine marje Disputation gegen Melandythons Lehre. Bilnen, ber zugegen mar, fab mohl, un Latimer es ehrlich meinte, fuchte ihn auf und bat ihn, feine Beichte anzuhören. Dieje machte einen folden Einbrud auf Latimer, bag er fich bem Evangelium zuwandte, tid mit Bilney auf bem "Reterhügel" jujanunentam und mit ihm Krante und Gefanene besuchte. Mit gleichem Gifer wie früher für bas Pabstthum trat er jetzt gegen taffelbe auf. Großes Auffeben erregten feine "Rartenpredigten", Die er an Weihnachten 1529 bielt. Bon ber bofen Gewohnheit, Die Feftzeit mit Kartenspielen zu verbringen, nahm er nach bem Geschmade ber Zeit Anlag, driftliche Rarten auszugeben, wobei Berg Erumpf jebn follte. Coon in biefen Predigten ftellte er bie Lehre von ber ganglichen Berborbenheit bes Menfchen und ber Erlöfung burch ben Tob Chrifti auf, befämpfte ie Gottlofigteit ber Indulgengen und bie Unficherheit ber Tradition und zeigte bie fethwendigkeit ber Bibelübersetzung. Dr. Budingham's "Chrifttagswürfel" war eine dmache Entgegnung. Latimer brachte ihn burch feine witzige und berbe Erwiderung uf immer zum Schweigen. Geine Gegner wandten fich nun an ben Bifchof von Ely, De. Beft, ber ihm bas Predigen in ber Diöceje verbot. Allein ber Auguftiner Prior Barnes, beffen Klofter erempt mar, öffnete ihm feine Rirche. Eine große Menge tam nun borthin, um ihn zu hören, barunter auch ber Bijchof von Ely. Die Bapiften apellirten an Bolfen, ber beghalb einen Gerichtshof in Port hielt, aber mit Latimer, welcher nicht bloß sich felbst wohl vertheidigte, fondern auch feinen Richtern ihre Ge= nibromänner citiren half, jo zufrieten war, bag er ihm bie Erlaubniß gab, überall in England ju predigen. Bald barauf befam er bie Pfarrei Beftfingfton in Biltfbire und wilt vor bem Rönige 1530 bie Faftenpredigten, wodurch er fich beffen große Gunft ernath. 3m December Diefes Jahres ichrieb er an benjelben einen Brief, worin er bringent um Anshebung tes Bibelverbotes bat. Inzwischen hatten seine reformatorische Predigten in seiner Pfarrei große Aufregung hervorgerusen. Er wurde nach London eitirt, mit Bann berroht und entging der Strase nur durch des Königs Dazwischentunft ber an dem unerschrockenen Mann und begabten Redner seine Freude hatte. Auf Eran mers Empschlung wurde er Kaplan der Anna Bolen und 1535 Bischos von Wor cester, wo er die Sache der Reformation eifrig förderte. Aber nach vier Jahren legt er sein Amt nieder, weil er die sechs "Blutartitel" nicht unterzeichnen wollte. Er lett nun in stiller Jurückgezogenheit, bis ein Unsall ihn nöthigte, Hülfe bei einem Londow Arzt zu suchen. Gardiner's Spione fanden ihn aus. Er wurde wegen Widerstande gegen die sechs Artitel in den Tower geführt, wo er bis zu Edward's Thronbestei gung blieb.

Die Einladung, auf jein Bisthum gurudgutehren, lehnte er ab und ichlug feine Wohnsitz in tem erzbischöflichen Palaste auf. Hier cröffnete sich ihm ein großes Fd rer Thätigkeit. Er war Cranmer's Berather und half ihm bei Abfassung des Homilien buchs. Den Armen war er ein Bater, den Bedrängten ein Beschützer und für 🛋 ungerecht Gerichtete ein warmer Fürsprecher. In einer Zeit, wo bas Recht auf be Billfürlichste gehandhabt wurde, tann es nicht boch genug angeschlagen werden, bag e wenigstens einen Ort gab, wo die Rlagen gehört werden mußten, und einen Mam ter es magte, ohne Unfehen ber Berfon Gewaltthätigkeit und habgier ju zuchtigen un die Sache der Unterdrückten zu führen. Latimer's Kanzel war der hohe Richtstuhl, 🗰 ben bie Rechtsverletzungen und geheimen Bedrückungen gezogen wurden jo gut wie bi Sünden und Unfitten ber Zeit. Daher erklärt es fich, daß er Bieles in feinen 980 rigten abhandelte, was heutzutage vor bas weltliche Gericht gehören würde und Manche zur Sprache brachte, was für die Ohren des jugendlichen Rönigs nicht taugte. Mit D Geißel bes Spottes und tem Echwert des Geistes zuchtigte er die ungerechten Richt und die "predigfaulen" Prälaten. Tyrannei und Anfruhr verbammte er gleichermagen Mit überraschender Gewandtheit wußte er ben cvangelischen Text auf tie öffentliche Zustände wie auf das Privatleben anzuwenden. Die Verkehrtheit des Pabstthums kom Niemand jo an ben Branger stellen wie er. Die evangelische Wahrheit wußte er and bem Ungebildetsten nahe zu bringen. Seine Predigten unterhielten, indem fie belebrin Er konnte 2-3 Stunden fortpredigen ohne die Görer zu ermuten. Der Inhalt feine Predigten war durchaus evangelisch. Er scöpfte unmittelbar aus ber heil. Schrift mi band sich an kein System. Die evangelische Grundlehren standen ihm schon frühe sel Nur in der Abendmahlslehre wurde er erft fpäter (1548) burd Craumer auf den ca vinistischen Standpunkt geführt; dagegen verwarf er die Prädestinationslehre und be hauptete die Allgemeinheit der Erlöfung. Er predigte fehr viel in Edward's 3ei gewöhnlich jeden Sonntag zweimal, theils vor dem Rönig, theils an andern Orte Und gewiß hat Reiner der Reformation jo den Eingang in die Herzen verschafft, al der volksbeliebte Latimer. Nur zu früh wurde seiner segensreichen Thätigkeit durch Marie Thronbesteigung ein Ziel gesetzt. Er war eben auf einer Predigtreise bei Coventry, d er vor ben Geheimenrath geladen wurde. Er konnte fliehen, aber er wollte nicht. I er auf feiner Rückreise über Smithfield kam, sagte er: "dieser Blatz hat lange nach mi geseufzt." Um 13. Sept. 1553 wurde er in den Tower abgeführt, wo er mit Cranme Ribley und Bradford in ein Zimmer tam. 3m April 1554 wurde er mit den beibe ersten nach Oxford gebracht. Nachdem sie die Unterschrift von drei ftreng tatholische Artikeln über bas Abendmahl verweigert, wurden fie einzeln verhört, Latimer am 18. Apri Der würdige Greis erschien im Gefangenenkleid mit einer weißen unter bem Rinn ge bundenen Müße, das neue Testament unter dem Arm, auf seinen Stab gelehnt. 3**4** Bertheidigung aufgefordert, fagte er: "Ich kann nicht disputiren. Ich will meinen Glau ben bekennen und bann mögt ihr thun ganz wie ihr wollt." Er zog ein Blatt herauf bas man ihn aber nicht lefen ließ. Als ber Prolocutor mit Fragen auf ihn einftürmte erklärte er, daß er nur aus der beit. Schrift antworten wolle. Rach fast anderthalb

jähriger weiterer Haft wurden Latimer und Ridley am 1. Oft. 1555 wieder vorgeladen und zum Tode verurtheilt. Der 16. Oft. war der Tag der Hinrichtung. Beide wurden mit verselben Kette an den Scheiterhaufen gebunden. Als ein angezündeter Reisigbündel an Ridley's Füße gelegt wurde, tröstete ihn Latimer mit den Worten: "Seph gutes Muths, Meister Ridley, und zeigt Euch als Mann! Wir wollen heute mit Gottes Hälfe in England ein Licht anzünden, das ninumermehr verlöschen wird." Latimer gab in wenig Augenblicken den Geist auf, während Ridley unfägliche Martern zu leiden hatte. "Die Flammen, die sie umhüllten, waren ihr Ehrentleid, und der Holzstoß der Trinmpfwagen, auf dem sie gen Hinmel fuhren."

Bahrheitsstinn, Rechtlichkeit, Ueberzeugungstreue und Unerschrockenheit find bie hervorstechenden Züge in Latimers Karafter. Menschensucht kannte er nicht. Ehrgeiz und Eigensucht waren ihm völlig fremd. Bei der entschiedensten Anhänglichkeit an die evangelischen Grundlehren, gab er, wie Eranmer, in nichtwessentlichen Dingen nach, um nicht die Sache der Reformation selbst auf's Spiel zu sehen. Er war nicht gelehrt, nicht anmal Griechisch verstand er. Aber seine Bibel hatte er im Kopf und Herzen. Unter ten vollsthümlichen Predigern in England nimmt er eine der ersten Stellen ein. Nur barf man seine Derbheiten und Wiche, das oft Gesuchte und Gezwungene in seiner Prebigtweise nicht nach dem Maßstab der Gegenwart beurtheilen.

Latimer's Predigten mit Lebensabriß ed. Bernher 1570 und Battins 1824. Eine Auswahl herausgeg, von ber Rel. Tract. Soc. Bgl. Foxe, Martyrologium, Strype, Memorials III. C. Schoell.

Latimer, William, einer ber Humanisten bes 15. Jahrhunderts, wurde 1489 Fellow des All Souls College in Oxford, studirte Griechisch in Padua und war Ergieher des Reginald Pole. Er war mit Erasmus bestreundet und half ihm bei seiner weiten Ausgabe des Neuen Teftaments. C. Schoell.

Latitudinarier biegen bie Manner ber wiffenfchaftlich = freifinnigen und firchlich= tulbfamen Richtung, bie in ber Mitte bes 17. Jahrhunderts in England auffam. 3bre Entstehung hängt mit ben firchlichen Gabrungen bes carolinischen Zeitalters und mit tem Umfdwung ber Philosophie gujammen. Ochon Die boctrinellen Puritaner nahmen eine vermittelnde Stellung zwijchen ben zwei Extremen ber Laubifchen Schule und ber innatifchen Buritaner ein. Ubbot, Carlton, Sall u. 2. waren Die Sauptvertreter tiefer Richtung. Das Meußerliche war ihnen gleichgültig, Frommigkeit ftand ihnen bober els Formenwejen. Bei aller Unbänglichteit an bie Epiftopalfirche liegen fie Unberstentente gewähren. In ber Lehre hielten fie an bem milberen Calvinismus ber 39 Artifel fest. Aber als bie Gemäßigten gingen fie in bem Barteifturm unter. Gleich enthjam, aber in ber Lehre abweichend waren Männer, bie wie Sales, obwehl Gegner tes Laubijden Bochfirchenthums, in ber gebre arminianifch waren, wie bie gandianer, ober, wie Chillingworth, bas Chriftenthum auf wenige wejentliche und hauptfächlich mattijche Grundlehren zurüdführen wollten. Die fittliche Auffaffung bes Chriftenthums machte fich überhaupt in bem beißen Rampf und rafchen Wechfel ber religiöfen Unfichten and Sufteme immer mehr geltend. Unbererfeits tonnte fich bie Theologie gegen ben Einfluß ber Philosophie nicht abschließen. Die neugestaltung ber letteren burch Baco und Cartefius nothigte auch bie Theologie, ihre Grundlage auf's neue ju prüfen und fic mit ber Geiftes- und naturphilosophie wie mit ber Geschichte auseinanderzuseben. So tam in Cambridge die platonifirende Philosophie und Theologie auf, beren Gründer Eubworth (f. b. Art.) und More waren. Männer biefer Richtung und bie Gemäßigten überhaupt wurden von ben ufurpirenden Gewalten ber Reihe nach als Gefinnungslofe verbachtigt und weil fie fich in ben engherzigen Geift ber Beit nicht finden tonnten, "Latitude-men" genannt. Bur Beit ber Republit marf man ihnen Arminianismus und Pralatismus vor. 211s aber mit ber Reftauration bas Sochfirchenthum wieber jur Gerrichaft tam und eine Daffe Gefinnungslofer in die Rirche bineinftrömte, die burch überbrogen Gifer gut ju machen fuchten, mas fie an ber Epiftopalfirche zuvor gefündigt,

wurden die Gemäßigten als Illoyale und Unfirchliche verbächtigt. Wer fich bem Dec. firchenthum nicht beugte noch auch mit ben, bald (1662) ausgestoßenen, ftrengen Buritanern gegen basselbe kämpfte, wurde als Latitudinarier gebrandmarkt. "Diefer Rame," fagt ein Beitgenoffe, "ift ber Strohmann, ben man, um etwas zu betämpfen zu haben, in Ermanglung eines wirklichen Feindes aufstellt - ein bequemer Name, um jeben, bem man übel will, ju verunglimpfen." Und ba man tiefen Ramen auf viele übertrug, bie in gar feiner Beziehung zu jener miffenschaftlich-freien und bulbfamen Richtum ftanden ober in religiöfer Hinficht indifferent waren, fo galt Latitudinarier bald für gleichbedeutend mit Socinianer, Deift und Utheist. Bas nun tie eigentlichen 20. titudinarier betrifft, so hielten sie an der Liturgie, dem Ritus und der Berfaffung ber englischen Spiftopaltirche fest. Gine allgemeine Liturgie ift nach ihrer Anficht nothwendig gegenüber ben ju subjektiven, oft fanatischen Gebeten ber Buritaner, Die beste Liturgie aber ift die englische, tie fich turch feierlichen Ernft und primitive Einfalt anszeichnet. Die Gottesbienstordnung hält die rechte Mitte zwischen Rom und ben Com-Die Ceremonicen find für tie Erbauung förderlich. Die bischöfliche Berventikeln. faffung ist die beste und acht apostolische, gleich weit entfernt von der Zwingherrichaft des schottischen Breschterianismus und der Anarchie des Independentismus. Anch in ter Lehre wollen fie an ten Betenntnißschriften ter englischen Rirche festhalten, ba bieje mit ter heil. Schrift im Einklang stehen. Die Schriftauslegung ter älteften Kirche, tiefes "goldenen Zeitalters", ift ber Compag, nach bem fich bie Bernunft richtet. Denn lestere ift die Erkenntnifiquelle für die geoffenbarte und natürliche Religion, die beide in schönfter Harmonic fint. Die Grundlehren ber wahren Religion find : Willensfreiheit, Allgemeinheit ber Erlöjung burch ten Tod Chrifti, Bollgenüge ber göttlichen Gnabe. Und tiefe finden Eingang in bas her; ber Menschen, bei ben einen burch ben Echriftbeweis, bei andern burch bas übereinstimmente Beugnig ber primitiven Rirche, bei andern durch ihre Bernünftigkeit. Ueberall in ber Theologie zeigt es fich, bag bas Reltefte das Vernünftigste ist. Nichts ist wahr in der Theologie, das falsch ist in der Bbilofophie und umgetehrt. Was aber Gott zufammengefügt, joll ber Denich nicht icheiten. Die Naturmiffenschaften haben einen ungeheuren Fortichritt gemacht und bie Philojophie und Theologie tonnen nicht zurüctbleiben. Wahre Wiffenschaft läßt fich nicht bämmen, jo wenig als bas Sonnenlicht und bie Meereswogen. Gie ift bas beste Mittel gegen Atheismus und Aberglauben. Indem nun die Latitudinarier auf ber Höhe ber Biffenschaft und zugleich auf dem breiten Boden ter Dulrung stehen, find fie in ter That "Bagen Frack und feine Reiter." Durch ihr untarcliches Leben lehren fie tie Kirche achten, burch ihre Belehrfamteit und Thätigteit vertheirigen fie riefelbe, burch ihre Dafigung tonnen fte tie Diffenter gewinnen, burch Accomoration bas größtentheils presbyterisch gefinnte Bolf in Die Rirche zurüchbringen, Die fonft eine Gefellichaft von Birten ohne Beerbe werden Bollte man Die Latiturinarier ausstoßen, jo würde nur ein Säuflein bleiben, würde. ras ben Bapisten over Presbyterianern zum Raube werden mußte. - So fchildert ein Reitaenoffe ben Rarafter und Die Stellung ber Latitudinarier in ter Edvift: "A brief account of the New Sect of Latitudinarians 1662. Es ift merfwürdig, wie bieje Schule aufter ben philosophischen Anschanungen ber Zeit noch viele Laudische 3deen in fich aufgenommen hat. Auf einer fo breiten Grundlage war Raum für die verschiedenften An-Bährend bei Cudworth, Whichcot, Worthington und Wilkins bie ficten. philosophische Auffassung vorherrichte, ichlogen fich Burnet, Tillotion, Whifton und Spencer mehr an die Kirchenlehre an. Bury (the naked Gospel 1690) erklärte alle criftlichen Lehren außer ben zwei von ber Buße und tem Glauben für unwefentlich, und beghalb von Jurien (la Religion du Latitudinaire) angegriffen, versuchte er vergeblich in feinem Latitudinarius orthodoxus 1697 feine Rechtgläubigkeit zu beweifen. Die Bersuche der Latitudinarier (1689—1699), die Breschtterianer und Epistopalen J vereinigen, folugen fehl. Der Latitudinarismus murde fpäter immer mehr zum 3nbifferentismus, und trat nur vereinzelt in theologischen Werten hervor. Erft in nenefter

Beit ift Dieje Richtung, hauptfächlich burch ben Einfluß ber beutichen Theologie, wieber migelebt in ber breitfirchlichen Bartei, Die fich als britte neben bie nieberfirchliche und hechtirchliche gestellt bat. Die Männer Diefer Richtung nennen fich jelbft Gemäßigte, latholifche ober Breite Kirche (Broad Church), werben aber von ihren Gegnern als Laimbinarier ober Inbifferente bezeichnet. Gie find entschiedene Unhänger ber englischen Epiffopalfirche, achten es aber als einen besondern Borgug berjelben, bag fie auf einer neiten Grundlage ruht, ein Compromif ift. Die Differengen unter ben Chriften gelten hnen nichts im Bergleich mit ihrer wesentlichen Uebereinstimmung. Die Lojung ber Bartei ift Liebe und Dulbung. In ber Lehre halten fie bie Menfdwerbung und ben Berföhnungstob, Die Betehrung burch bie Gnade und Rechtfertigung burch ben Glauben n. Mit ber niebernfirche feben fie bie Schrift als einzige Glaubensregel an, mit ber bechtirche behaupten fie bas Gerichtetwerben nach ben Werten. Gie legen gegenüber er unfichtbaren Rirche ber evangelijchen Bartei ein hauptgewicht auf bie Lehre von ber istbaren Rirche. Gie wollen bas Gute überall anertennen und aus ber tatholijchen firche nicht minder als aus ber evangelischen anfnehmen. 3br Streben ift nichts Geingeres, als eine firchliche und sittliche Reform anzubahnen und jo für bie Mitte biefes abrhunderts ju werden, was bie evangelische Partei für ben Anfang beffelben war. Diejes Biel verfolgen fie theils in miffenschaftlicher, theils in prattijcher Weije, und mtericheiden fich barnach felbft als Theoretifche und Antitheoretifche. Gie gablen ju ben brigen fast bie tuchtigften wiffenschaftlichen Rräfte und haben andererfeits ber Erziehung mb fittlichen hebung tes nieberen Bolles ihre besondere Sorge zugewandt. Stifter biefer Schule find G. Coleridge und Thomas Arnold und bie hervorragendften anhänger berjelben Bare, Bhatelen, Maurice, Ringslen, Stanlen, Alford, Conpbeare und howjon. Etwa 1/2 ber englijchen Geiftlichfeit und mehrere Bijchofe uberen ju ihnen. (G. Compbeare's "Church parties", beutich in Gelger's Brot. Mon.Bl. april 1854., vgl. auch Schaff: Buft. u. Partheien ber engl. Staats-Rirche in ber Dtich. Stidrit. 1856. Nr. 17 ff.) C. Schoell.

Baubhüttenfeft [im Ranon tes 2. Teft. Toch, Einmal (2 Doj. 23, 16.) קגריקות Feit ber Einjammlung, Einmal (3 Def. 23, 39.) fclechthin קגריקות mb Einmal (2 Chron. 7, 8. 9.) fogar nur ann, wiewohl Beibes in einem Bufannmenang ber Beitbestimmung, bag es bier noch nicht als Ausbrud xaregogiv ju faffen ift, tie man es ichon faffen wollte und wie es als hochftes Freudenfest bes Jahres von ben biteren Juden, auch im Talmud, zuregoziv als and bezeichnet wird (jo Mass. Scheal 3, 1.)\*); im neuen Teft. (30h. 7, 2.) und bei Jojephus oxyvonyyla, in der Sulgata scenopegia, bei ben LXX koory σχηνών, bei Philo (opp. II, 297.) σχηναί, ei Plutarch (Symp. 4, 6. 2.) y oxyvy] ift bas lette ber brei Jahresjefte, welche nach em mojaifchen Gefetz unter Unwefenheit aller männlichen Ifraeliten an ber Stätte bes eiligthums follten gefeiert werben. Die Unordnung beffelben findet fich 2 Def. 23, 1 ff. 3 Doj. 23, 34 ff. 5 Doj. 16, 13 ff.; Die genaue Boridrift feiner Opfer 4 Dof. 9, 12-39.; Die übrigen für bie Renntnift bes Festes bebentenben Stellen bes 21. Teft. nt 1 Ron. 8, 2 ff. 2 Chron. 7, 8-10. Ejech. 45, 25. Cach. 14, 16 ff. Nehem. 8, 14 ff. Daft. 10, 6. 7., auch Jef. 12, 3. - Mus Diefen altteftam. Stellen erhält man von m urfprlinglich mit göttlicher Ginfalt und Bietät angeordneten Fefte ein volltommen ares Bild, ein Bild, welches zwar rabbinische Schriftgelehrsamfeit und Bertheiligfeit erzerren mochte, Die Berichrobenheit einzelner moberner Gelehrten aber nimmermehr urch ihre Supothefen über bie Ubfaffung ber biblifchen Bucher und burch Bermifchung nit ben Erntefesten beidnischer Bölfer \*\*) zu verwischen im Stande ift.

\*) Boher Biner in f. bibl. R.B.B. (Art. Laubhüttenfest) bie Behauptung genommen, biefes jest beiße bei ben Rabbinen auch auch auch icht mit dies multiplicationis, wissen wir nicht; in er von ihm eitirten Stelle Mass. Menach. 13, 5. tommt biefer Name nicht und ein gelehrter Rabbi versicherte ben Berfaffer biefes Artifels, baß bas Laubhüttenfest nirgends fo genannt werbe.

Das Fest follte dienen vor Allem zur Erinnerung daran, "daß Gott die Rinber Ifrael habe wohnen laffen in Hütten, da er sie aus Aegyptenland führten; ihre "Rachtommen" follten darum jedes Jahr "in Laubhütten wohnen fieben Tage lang", und dage "nehmen am ersten Tag Früchte von fconen Bäumen" (קרי עץ הָרָר), ferner "Balmenzweige, Zweige von bichtem Gebufch und Bachweiden" (Dieje brei mohl als bie Bertreter ber Bufte in ihrer verschiedenen Begetation: die Balme in ber Ebene, ba fie fich lagerten, bie Beide an ben Gebirgsrinnen, baraus Gott fein Bolf tränkte, und bas, absichtlich unbestimmt ausgedrückte, tichte Bebuijche auf den waldigen Böhen, barüber fie zuletst zogen; die Früchte von ichonen Bäumen aber als die Bertreter bes guten Landes, barin fie nach ber Bufte wohnen durften \*)) "und follten fröhlich feun vor Bu diefer Bedeutung ans der heiligen Geschichte aber tam eine zweite dem Herrn." aus bem Gegen ber Natur, wie bei bem Feft ber Bfingften. Bar Diefes Feft zugleich bas der ersten Fruchterndte, fo war das Laubhüttenfest zugleich "bas Fest der Einfammlung im Ausgang des Jahres", wenn man "hat eingesammelt von der Tenne und von ter Relter." Der Ifraelite follte barum als ben Gegenfatz zu bem Grun ber 284fte nicht etwa Grün des gelobten Landes, fondern "Früchte" beffelben nehmen, Früchte von "fconen Bäumen"; er follte bem Freudenfest fich hingeben im Blide barauf, "bag ber herr ihn fegne in allem feinem Einkommen"; er follte "nicht leer vor bem Berrn erscheinen, ein Jeglicher nach ber Gabe seiner hand, nach bem Segen, den ber Ber fein Gott ihm gegeben hat"; er follte opfern "Brandopfer, Speisopfer, Trantopfer und andere Opfer"; die Feier bes Laubhüttenfestes ward festgesetzt auf die Mitte bes fiebenten Monats, den Herbst ("toenouevou to doinor tou xaioou noos thr zeeµégior woar" fagt Josephus Antt. 3, 10. 4.; baher auch 1 Ron. 8, 2. Diefer fiebente Donat ייָרָה הָאיָרָנים, b. ber Monat ber fließenten Bache, genannt und ichon Sach. 14, 17. in einem angebrohten Fluch die Beziehung auf ben wiedertehrenden Regen hervorgehoben wird), die Zeit, da der Ifraelite nach Beendigung der großen Feldarbeiten Muße und Mittel hatte, fich einem allgemeinen fiebentägigen Freudenfeste hinzugeben, und ba unmittelbar vor bem Eintritt ber Regenzeit auch die Temperatur fo angenehm war, daß man, weder von hipe noch Rälte beläftigt, die Zeit gerne im Freien hinbringen mochte. Das Fest follte währen vom 15-21. Tijdri \*\*); am ersten Tag follte jem eine "heilige Berfammlung" (מקרא-קרש) und "feine Dienstarbeit", und am achten Lag wiederum, "am ersten Tage Sabbath und am achten Tage auch Sabbath." Da nun ber 15. und 21. Tijchri nicht immer auf einen Samstag fallen und fo mit einem orbentlichen Sabbath zufammentreffen können, fo ift unter bem Sabbath des ersten und achten

feft ber Sfraeliten in folgenben Borten: "Της μεγίστης και τελειοτάτης έορτης παρά 'lovδαίοις ο καιρός έστι και ό τρόπος Διονύσω προςήκων την γάρ λεγομένην νηστείαν άκμάζοντι τρυγητώ τραπέζας τε προτί Sevrai παντοδαπής όπωρας, ύπό σκηναις τα καθιάσιν, ἐκ κλημάτων μάλιστα και κιττοῦ διαπεπλεγμέναις και τὴν προτέραν τής έορτης σκηνήν όνομάζουσιν. Όλιγαις δε υστερον ήμεραις άλλην έορτην ούκ αν δε αινιγμάτων άλλ' άντικρυς Bάκχου καλουμένου τελοῦσιν. Έστι δε και κρατηροφορία τις έορτή και Supσοφορία παρ' αύτοις, ἐν ή Supσους έχοντες είς το lepóν eisiasur eiseλ Sóvτες δε ὅ τι δρώσιν ούκ ίσμεν είκος δε βακχείαν είναι τά ποιούμενα· και γάρ σάλπιγξι μικραι, ώσπερ 'Αργείοι τοις Διονυσίοις, άνακαλούμενοι τόν Sedv χρώνται, Ηαί κιθαρίζοντες έτεροι προςίασιν, οῦς αὐτοι Λευίτας προςονομάζουσιν, είτε παρά τον Λύσιον, είτε μαλλον παρά τον Εύιον τῆς ἐπιπλήσεως γενομένης."

<sup>\*)</sup> Die Deutung von Saalschütz in feinem trefflichen Wert (bas mosaische Recht, Bertin 1853) auf die verschiedene Begetation des Jahres überhaupt entbehrt des geschichtlichen Hintergrundes.

<sup>\*\*)</sup> Rach der Tradition foll am 15. Tischri auch zuerst die schützende Bollensänle ben in ber Bufte Ziehenden erschienen seyn; ebenso an diesem Tag Moses vom Sinai gekommen, ben Bolle seine Ausschnung mit Gott verfündet und die Errichtung der Stiftshutte befohlen haben. Ersteres ift jedenfalls unrichtig, das Zweite nicht nachweisbar.

Tages ein außerordentlicher Gabbath ju verfteben, was benn im hebraifchen ausgebrückt in burch Die Bezeichnung wennt wenn wie noch in einigen ähnlichen Fällen, 3. B. beim 1. Tijdri (3 Dof. 23, 24.) und beim 10. Tijdri, bem großen Berjöhnungstag, welcher jogar jugar went beißt (3 Dej. 16, 31.). Jener achte Tag follte jeboch eigentlich nicht mehr zum Fest gehören; barum war bas Wohnen in Bütten, bie Freubenfeier, bas außerordentliche Opfer nur für fieben Tage vorgeschrieben. Der erfte Tag jellte bem Gottesbienft geweiht jehn und ber achte Lag bes Gottesbienftes wieber hinüberleiten in bas gewöhnliche Leben; an ben fechs zwischenliegenden Tagen aber, obwohl fie auch burch aufierorbentliche Opfer ju Feiertagen geheiligt waren, follten bie Biraeliten fich ber Fröhlichfeit hingeben; freilich auch bies "vor bem herrn Eurem Gott": tarum follte bie Fröhlichfeit geheiligt feun nicht nur burch jene Gottesbienfte, fonbern and burch Gaftfreundlichteit gegen "ben Leviten ober ben Fremdling, ber in ihren Thorenugegen war, burch Barmberzigfeit gegen "Rnecht und Dagt, Baijen und Bittwe in ibren Thoren", indem fie alle an den Frendenmahlzeiten Theil nehmen burften, endlich turch "freiwillige Gaben" und Bezahlung von "Gelübten", woran Reiner "leer vor bem herrn erscheinen" burfte. Merfwürdig war bie Anordnung ber allgemeinen Festopfer: Im erften Tag ein Brandopfer von 13 jungen Farren, 2 Widdern und 14 einjährigen Lammern; während nun bie Bahl ber Widder und ber gammer jeden Tag fich gleich blieb, nahm bie ber Farren täglich um 1 ab, fo bag am fiebenten Lag nur noch 7 Farren geopfert wurden. Dem entiprach auch bas Speisopfer und bas Trantopfer: von letterem beißt es nur "fein Trantopfer, bas Speisopfer aber wird angegeben auf je brei Bebnten Semmelmehl mit Del gemenget ju jedem Farren, je zwei Behnten ju jedem Bibber, je ein Behnten ju jedem gamm. Böllig gleich blieb fich bas tägliche Gundopier von je einem Biegenbod. Sienach erhalten wir eine Gejammtfumme von 70 Farren, 14 Widdern, 98 gammern, 7 Biegenböden und 336 Behnten Semmelmehl mit Del famutliche Bablen mit ber beil. Siebengabl ju bivibiren). Bemertenswerth ift endlich nech bie wie fur bas Baffah und bie Pfingften, jo auch fur bas Laubhüttenfest gegebene Borichrift in 5 Dof. 16, 15.: "Gieben Tage follft bu bem Berrn, beinem Gott, bas Seft halten an ber Stätte, bie ber Serr ermählen wird." Gie ift nur tem 5 Buch Dof. eigen und icheint bereits bas Bedürfniß einer Fürforge vor fünftiger Beriplitterung ber Boltseinheit auszusprechen.

Die erfte Spur ber traditionellen Ausbildung ober Berbildung ber Feier bes Laubhuttenfestes zeigt fich unmittelbar nach ber babylonischen Gesangenichaft im Buch Rebemia und im Bropheten Sacharja, mährend bie Noth, aus welcher bie Daffabäer ihr Boll erretteten, biefen Beigeschmad mieter eine fleine Beit gurudträngte: Sacharja eifert für bie Feier bes Laubhüttenfestes (14, 16 ff.) in einer Beije, bag er mit Berlennung feiner nationalen Bedeutung bieje Feier allen Seiden aufzwängen und Ulle, welche nicht baju nach Berufalem hinaufzichen, mit Mangel an Regen bestraft miffen will; bas Buch Rebemia aber fchildert nicht nur (8, 14 ff.) bie erste Feier bes Laubhüttenfestes nach ber Radtehr bereits ziemlich pompös, fonbern behauptet auch: "bie Rinder Ifrael hatten feit ber Beit Jojua, bes Cohnes Nun, bis auf biejen Tag nicht alfo gethan." In ber Beije ber großen Synagoge nun freilich war bas Feft zuvor nicht gefeiert worben (vgl. uch tie einfache Anordnung in Egech. 45, 25.), aber auch nicht von Moje und Jojua, wie bie jubische Tradition bei allen ihren "Auffägen" fich fo gerne beredet; bag aber in iener Zwifchenzeit bie Feier bes Laubhüttenfestes wenigstens nicht gang unterlaffen worten fen, bavon zeugen gunachft aus ber Beit Galomo's bie Stellen 1 Ron. 8, 2. und 2 Chron. 7, 8-10,

Das Neue Teft. enthält für die Feier des Landhüttenfestes zur Zeit Jesu nur einige Spuren in Anspielungen darauf aus feinem Munde, worüber das Nähere weiter unten folgt. Wir sind für die Zeit bis zum Untergang des zweiten Tempels ganz auf den Talmud angewiesen, welcher in einem besondern Traktat (Ausgab, dem 6. des Seder Moed (Ausgade Dreuung des Festes), vom Laubhüttensest handelt (Ausgade

## Lanbhüttenfest

mit vielen Erläuterungen von F. B. Dachs, Utrecht 1726. 8.; die jerusalemische Gemara und die Tosiphta stehen hebräisch und lateinisch in Ugolini thes. XVIII.). Wer eine aussührliche Beschreibung der einzelnen Gebräuche, mit welchen das Fest zur Zeit des zweiten Tempels überladen wurde, sowie der durch die Zerstörung des Tempels und das Aushören der Opfer nöthig gewordenen Abänderungen in der Synagoge zu lefen wünscht, findet solche außer in den seltener zu Gebot stehenden Werten von Eisenmenger, Schudt, Bodenschatz, Wagenseil z. in dem 1851 erschienenen schätzenswerthen Handuch des Dr. 3. F. Schröder in Hildesheim: Sazungen und Gebräuche des talmudischrabbinischen Judenthums\*). Wir begnügen uns hier mit folgenden Angaden:

1) Beschränkten bie Rabbinen schon zur Zeit bes zweiten Tempels die ¬¬¬ py ¬ auf eine Art Citronenapfel (Adams- over Mecrapfel), die ¬¬¬µ yy auf Myrthen; ste verordneten, daß man dieselben nicht nur zu den Hütten verwenden, sondern auch in den Händen tragen sollte, wenn man zum Gottesdienst zöge, und zwar alle sieben Tage: den Apfel in der Linken, die trei Zweige in der Rechten; sie schreiben vor, wie die brei Zweige gewählt, gehauen, der Myrthenzweig zur Rechten des Palmyweigs, der Weidenzweig zur Linken dessendent die verbenschnet werden bes Palmyweigs, der Weidenzweig zur Linken dessendenten ⊐trei Ringen von dünnen Balmblättern beschster zweig zur Linken dessendenten ⊐trei Vereinigt werden sollen; dies und das Schütteln dieses Lulabh nach den verschiedenen Himmelsgegenden bei steten Wichtung bes Schüttelnden gegen Morgen, das endliche Zerschlagen des einzelnen Weidenzweiges z. wird unter den Juden für so wichtig angeschen, daß wer hierin Alles gewissenacht. Du viese Berdienst haben soll, als hätte er ein Brandopfer dargebracht. Du viese Zweige und Früchte bei uns erst theuer zu erkausen sind, so schweiter Mechan.

2) Die hütten wurden im Morgenland errichtet theils auf Straken und öffentlichen Pläten (fo insbesondere von ten auswärtigen Festbesuchern, bei teren Menge bas Lager ihrer Hütten sich noch bis auf einen Sabbatherweg im Umtreise vor ben Mauern Jerufalems erftredte), theils auf ben platten Dachern ober in den Höfen ber Saufer und Bärten, für bie Priefter und Leviten in ten Borhöfen des Tempels. Bur Bergegens wärtigung diefer morgenländischen Verhältnisse liebten taber auch die abendländischen Juten cs, einen Theil ihrer schiefen Ziegeltächer auszuheben und barüber hinans fich ein Laubdach zu errichten; die Schwierigkeiten der Sache und die Bedenken der Sicherheitspolizei beseitigten es endlich, und ba unter dem Ziegeldach Laubhütten keinen Sinn und firchliche Geltung gehabt hätten, werden sie heutzutage unmittelbar vor den Häusern errichtet, auf ber Straffe, von reicheren Juden auf Altanen. Gie bestehen baber auch nicht mehr nur aus Zweigen, sondern aus oben offenen, unten mit hölzernen Boten versehenen Bretterbuden, welche mit Zweigen gedeckt find. In diesen hütten foll ber Ifraelite, wenn es nicht gar ju ftart regnet, Alles thun, mas fonft im Bimmer geschieht, die sieben Tage lang bei Tag und bei Nacht, effen, trinken, lefen, beten, auch schlafen; die Hütten werren barum mit ber möglichsten Bequemlichkeit und Annehmlichkeit ausgestattet und mit biblischen Bildern und Denksprüchen geziert; unsere mobernen Juden indeffen beschränten bas Wohnen barin auf immer Benigeres, auf Mittag= und Nachteffen; viele bauen auch gar keine mehr und nehmen an diefen Mahlzeiten darin nur als Bafte von Berwandten Antheil, mas ber Talmud zuläßt, jojern er für mehrere Familien gemeinschaftliche Bütten gestattet. Weiber, Rnechte, Kinder, Krante und beren Bärter, ein Bräutigam mit jeinen Hochzeitgäften, alle Bächter in Stadt und Feld find von ber Berpflichtung zum Wohnen in ben hütten frei; boch muffen Rnaben von 5-6 Jahren von ihren Müttern, wenn viese hineingehen, mitgenommen werden. Ehe

•) Möge es bem verehrten Herrn Berf. gefallen, in einer 2. Ausgabe noch einzelnes Frige zu ftreichen, im Uebrigen aber schärfer zu scheiden, was bem Talmub ober erst späterer Zeit angehört, was nur Meinung einzelner Rabbinen ober tirchliche Satzung ift. Lanbhüttenfeft

ber Jude erstmals die Hütte betritt, spricht er einige Gebete; darauf seit man sich zu Tische, ber Hansherr nimmt ben Becher mit Wein, macht darüber das gewohnte Liddusch, spricht darauf das Mozi und segnet damit die auf dem Tisch liegenden zwei (bei anderen Gelegenheiten nur Eines) weißen Brode ein, von deren einem er einen Bissen abschneidet, worauf die andern Gerichte aufgetragen werden. Nach der Mahlzeit und bem Dankfagungsgebet bleibt der fromme Jude in der Hütte, mit Gebet und guter Leftüre beschäftigt. Um letzten Tage verläßt er die Hütte nicht ohne ein hiefür vorgejchriedenes Gebet \*).

3) Die Borbereitung zum Feste besteht außer bem genannten Binden des Lulabh und dem Zurichten der Hütte, welches unter mancherlei Gebetsformeln geschieht, in Baschen, Baden, Kämmen, Nägelabschneiden ze. darauf im Beten der Minchah und im Anlegen der Feierkleider. Zur Tempelzeit gehörte noch zur Borbereitung nach Sonnenuntergang die Reinigung des Brandopferaltars und nach Mitternacht das Definen aller Ihore des Tempels, da das Bolt noch vor dem Hahnschrei im Festgewande zum Tempel am, um seine Dankopfer darzubringen. Statt dessen wird nun Abends in der Synagoge das Mairid gehalten mit Einschaltung von poetischen Stücken, die auf das Fest sich keziehen. Rach diesem Gottesdienst beginnt die erste Laubhüttenmahlzeit.

4) Außer ben Freuden in ben Gutten bestand jur Beit bes Tempels bie Feftfeier vorzüglich in Zweierlei : in ber Darbringung ber Opfer bei Tag und in ber großen Illumination bei Racht. Um bie Menge ber Opfernden ju bedienen, waren 424 Briefter in Thatigfeit; truppmeife ward bas Bolt mit feinen Opfern in ben Borhof gelafjen und mit feinem Fleifch zu ben Mahlgeiten wieder entlaffen. Einmal täglich zog bie gange Gemeinde um ben Brandopferaltar berum unter Schütteln ber Balmameige; am febenten Tag geschah bies fiebenmal zum Andenken an ben fiebenmaligen Umzug um tie Dauern Bericho's. Die heutigen Juten halten tiefen Umgug ebenfalls noch, nämich um bas Ratheber, auf welchem eine Gejetzesrolle aufrecht gestellt wird; auch halten fie tabei ben Lulabh in ben Sanden und ichutteln ihn, jo oft bie Worte warnumin in ten babei gesprochenen Gebeten vorfommen; ber Umgug geschieht gleichfalls an ben tebs erften Tagen Einmal täglich, am fiebenten fiebenmal. Während ber Opfer warb fuft und im Andenten baran wird noch bas große Hallel (Bf. 113-118.) gejungen und bei Bers 25 in Pf. 118. von Jebermann ber Balmyweig breimal rechts, links, aufmarts und abwärts geschüttelt. nach vollbrachten Opfern ward unter Mufikbegleitung ter priefterliche Segen gesprochen. Bum Tranfopfer, welches Morgens und Abends inter Räuchern und Trommetenschall bargebracht marb, nahm man außer bem Wein uch Baffer aus ber Quelle Giloa: ju ben fonft bier fungirenden 9 Prieftern marb noch ein zehnter bestellt, um bas Waffer in goldener, 18 Gierichaalen meffenden Ranne bafelbft zu icopfen; hatte er es unter Trommetenschall burch bas vor ber Mittagsfeite tes innern Tempelvorhofs befindliche Wafferthor gebracht, jo nahm es ihm ein anderer Priefter ab mit ben Borten aus Bef. 12, 3.: "3br werdet mit Freuden Baffer ichopfen aus bem heilsbrunnen !" und ber Chor ber Priefter fammt bem Bolt ftimmte unter lautem Gejang in Dieje Borte ein; ber Briefter trug es fofort zum Altar, ging lints berum, gog einen Theil beffelben in ben Trantopferwein, ben Bein bann wieber in bas übrige Baffer, ichuttete es in biefer Mijchung nun in eine filberne Ranne und

\*) Dieses Gebet lautet: "Laß es Dir gefallen, Jehova, mein Gott und Gott meiner Bäter, beß so, wie ich dießmal das Gebot gehalten und in der Hütte geseffen habe, ich fünstiges Jahr möge gewürdigt werden, in der Hütte des Leviathan zu sichen!" Lehteren Ausbruch hat Schröder in seinem Handbuch abentenerlicher Weise auf das Beerben der Feinde Ifraels bezogen, wähtend er aus einer irrigen Eregese von Pf. 104, 26. hervorgegangen ist, indem die Rabbinen das bortige D auf den Leviathan statt auf das Meer bezogen und so in den Wallfischen das beil. Spielzeng Gottes und in der Hütte, da Gott mit dem Leviathan spiele, das Ideal einer städletigen Laubhütte erblicken. gof es endlich unter Musit in eine Röhre tes Altars, durch welche es nach bem Ribron abflok. Boher diefer Gebrauch ftammte, ift ungemiß; bag er aus ber Stelle Jej. 12, 3. entstanden, wie Biner vermuthet, ist boch taum wahrscheinlich, eher ist biese Stelle ein Beweis, baf er ichon jur Beit bes Jejaja tonnte bestanden haben; daß er Bezichung gehabt auf bas ersehnte Eintreten ber Regenzeit und ein fruchtbares tommendes Jahr, wie bie Rabbinen fagen, ift möglich und boch nicht wahrscheinlich; am mahricheinlichften follte er auch zur Erinnerung an die Büfte bienen als Darftellung, wie Gott feinem Bolt Brunnen aufschloß \*); ba ber Gebrauch aber nicht mojaisch war, ward er von ben Sadducäern verworfen und ein Briefter ihrer Sette ward, weil er das Basier statt anf ben Altar zur Erbe goß, vom Bolte beinahe auf ber Stelle getödtet; in Folge beffen ward jedem Priefter beim Ausgießen zugerufen, feine Sante emporzuheben, damit alles Bolt Zeuge vom Ausgießen fehn fönnte. Uns bleibt diefer Gebrauch dentwürdig, weil er ohne Zweifel die Beranlaffung war zu jener Rede Jeju in Joh. 7. Die andere Rebe Jefu bei feinem letten Laubhüttenfeste, welche Johannes im 8. Rap. als vom folgenden Morgen aufbewahrt hat, ward ohne Zweifel veranlaßt durch bie nächtliche Feier bes Laubüttenfestes, die sogenannte Nachtlust" (auch "Freude des Schöpfhauses" חרטי genannt). Am Ende des ersten Feiertags nämlich machte man im Borbof ber Beiber große Burüftungen: In ber Mitte reffelben waren goldene Leuchter aufgehangen ober, wie andere berichten, große Kandelaber mit je vier goldenen Urmen aufgestellt; vier Knaben aus priefterlichem Geschlecht ftiegen an Leitern hinauf, füllten fie mit Del und zündeten ihre Dochte, welche aus alten Briefterkleidern geschnitten waren, an, bağ es über Jerufalem beinahe Tageshelle wart. Dabei tanzten auch bie Bornehmften einen Fackeltanz und ergötzten sich und Andere durch allerlei Künste; sollen doch Manche es bis zur Fertigkeit rabei mit 8 Fackeln das Ballipiel zu treiben gebracht, der große Rabbi Hillel auf beiden Daumen zu balanciren vermocht haben; Pfalmengefang und Musik ber Leviten von den Stufen aus, welche aus bem Borhof ber Männer ju bem ber Beiber führten, begleitete Dieje Spiele.

5) Das mojaifche Gesetz fügte zu ben fieben Laubhütten Festtagen einen achten, welcher wie der erste ein Tag heiliger Versammlung seyn sollte, gab ihm aber, weil er nicht mehr ein Laubhüttentag seyn sollte, auch einen besonderen Namen: קערת m. was die Rabbinen mit "Tag der Zurüchaltung," unfre Gelehrten mit "Tag der Festversammlung" überseten; auch bas Festopfer war barum nicht mehr bas ber sieben Tage: bas Brandopfer bestand nur ans 1 Farren, 1 Widder und 7 einjährigen Lämmern, bas Sündopfer aus 1 Ziegenbodt; bie Ordnungen ber Priefter wurden wieder burch bas Loos bestimmt; die Palmzweige fehlten bei'm Absingen des großen hallel; es fand tein Umzug mehr Statt, und man wohnte nicht mehr in hütten; ob das Trankopfer ans Siloa noch Statt fand, ift ungewiß, denn Succ. 4, 1. (in ber Gomara) scheint dagegen ju sprechen, die Autorität des R. Juda in Succ. 4, 9. dafür. Das Laubhüttenfest hatte mit bem fiebenten Tag den Gipfel feiner Feier erreicht und ber achte follte nur dazu bienen, daß bie Festmenge fich wieder innerlich fammelte, bevor fie in ihre hutten heimtehrte. Wenn daher einige christliche Eregeten unter der hutog th usyahn the toorys in Joh. 7, 37. den achten Tag verstehen wollten, so ist dies ganz irrig; die Rabbinen zeichnen ben siebenten Tag, entsprechend ber obengenannten Bersiebenfachung ber Feier auch burch zwei Namen aus, welche bavon zeugen: fie nennen ihn eutweder ben שרכה, b. b. ben Beidentag, weil man an diefem Tag bie beim Fest gebrauchten Beiden zerichlägt, ober auch geradezu ben הושעה־נא רכה b. b. ben großen Bojstanatag und bringen die Nacht vom sechsten auf den siebenten unter großen Zubereitungen mit Baten, Beten und Lefen ber heil. Schrift zu. Uebrigens fpricht ichon ber neutestam. Text beutlich genug bafür, 1) indem er fagt "rys soorns," wogegen ber achte einmal nicht zum Fest selbst gehörte, und 2) indem er erzählt, der Herr seh am

<sup>\*)</sup> Dem entsprechen auch bie Borte Jeju : Ben ba burftet, ber 2c. Joh. 7. am meiften,

Dorgen nach biefem berrlichften Tag vom Delberg zum Tempel zurüchgetehrt zur Fortfepung feiner Unfprache an bas Bolt, mas am Morgen bes neunten Tages, an welchem Die Feftgäfte abreisten, nicht mehr wohl möglich gewesen ware. Die Feier eines neunten Tages nämlich', welche heutzutage unter ben Juben fich findet, bestand gur Beit bes weiten Tempels noch nicht. Unfre Juben begehen an biefem neunten Tage bas geft ber Gefetesfreute (minn mirne). Daffelbe ift gemeiht ber Beenbigung ber jährlichen Bejepesvorlefung und man ermählt beghalb zwei Danner aus ber Gemeinde, von welden ber Erfte aich, b. h. Bräutigam bes Bejeges heißt und burch eine lange Anrete bes Borfängers eingeladen wird, ben Ochlug bes Bentateuchs von 5 Def. 33, 27. an bis 34, 12. vorgulejen, ber Aubere הראשית beißt und eingeladen wird, bie Berlefung von 1 Doj. 1, 1.-2, 3. anzuhören. Beibe Männer werben aus ben Reichften gewählt, ba fie für bieje Ehre verpflichtet find, ben Urmen Ulmofen ju geben und ibre Freunde wohl zu bewirthen. Aufer biefem Gebrauch wird bas Fest ausgezeichnet burch Tangen um bie Gejetesrolle in ber Synagoge, burch Erfreuen ber Rinber und ter Urmen, indem jenen in ber Synagoge Mandeln, Rofinen, Mepfel, Buderwert 2c., ten Urmen aber Gelb zugeworfen wird, endlich burch ben Gefang von Lobliedern auf Rofe. Mit einer Schmauferei in ben Säufern und ben gewöhnlichen Gebeten im Abendgottesbienft in ber Synagoge wird endlich bie neuntägige Festfeier beschloffen.

## Bf. Breffel.

Land, William, Erzbifchof von Canterbury, war ber Sauptvertreter bes firch= lichen und politischen Abfolutismus, ber mit ber Thronbesteigung ber Stuarts zur Berricaft tam. 3hnen genügte es nicht, bie Monarchie als bie geschichtlich berechtigte Regierungsform, ben Epiffopat als bie zwedmäßigste Berfaffung ber Rirche, wie bisher, getten ju laffen. Gie hoben Königthum und Epiffopalfirche auf bie abfolute unantaftbare Sohe ber gottlichen Berechtigung. "Die Könige, jo äußerte fich Jatob I., "find Bottes Stellvertreter, figen auf Gottes Thron und werden von Gott felbft mit bem Ramen Götter geehrt. Des Königs Willen ift Gefets." Ebenfo war ihm die englifche Epiffopalfirche bie mabre und orthodore, bie mabrhaft alte tatbolifde und apoftolijde, in ber beil. Schrift und bem ausbrüdlichen Bort Gottes begündete Rirche und jebe Abweichung bavon in Lehre ober Berfaffung Sarefie und Ochisma. In ihr als ber rechten Mitte, bem Centrum ber Bolltommenheit follten fich alle Chriften bie Sand bieten, tie tatholijche Rirche, Die er als Mutter aller Rirchen, obwohl mit Irthumern behaftet, anertannte, fowie bie Presbyterianer und Buritaner, bie nur in ber Berfaffung von ber nahren Rirche abweichen. Damit find Die Grundlinien bes Sochfirchenthums gegeben, welches im Bunde mit bem unumfchränkten Königthum aufzurichten bie Stuarts fich um Biele festen. Gie hofften, burchführen au tonnen, mas nicht einmal Elifabeth innerhalb ber engeren Grenzen von England gelungen war - eine ftrenge Conformität in ben brei Rönigreichen, beren eines entfchieden presbyterianisch, bas andere tatholisch war, und bas bebeutenbfte ichon Diene machte, bas 3och ber Conformität abzuschütteln. Es war bas vertehrtefte, zum Einigungspuntt ein Ertrem zu wählen, bas bem Ratholicismus fich naberte, ohne ihn ju gewinnen und bie große Denge ber gemäßigten Epiftopalen fo gut wie bie ftrengen Puritaner abftief. Dagu tamen theologifche Streitigfeiten, welche immer mehr an Bedentung gewannen. In ber Lehre wenigstens war früher im Bejentlichen teine Spaltung gewejen. nun aber brachen gleichzeitig und zum Theil angeregt burch bie calviniftifchen Streitigkeiten in ben nieberlanden, ähnliche auch in Eugland aus. Der Ultracalvinismus, wie er in ben berüchtigten gambethartiteln (f. b. 21.) fich gur Blaubensnorm machen wollte, trieb viele auf bie arminianische Seite. Es waren meift tiefelben, Die fich ber bochtirchlichen Richtung anschloßen. Ihnen gegenüber traten bie stoctrinellen Buritaner", bie ber Epiftopalfirche zugethan über Berfaffung und Gultus freifinnig bachten, aber ben Calvinismus aufrecht halten wollten. Reben ihnen tamen allmäblig bie bemofratifchen Buritaner auf, die bas Sochlirchenthum und die Epiftopalfirche felbft ftürzten.

Der Gründer und das haupt der hochtirchlichen Richtung war William Land. Er wurde ben 7. Oft. 1573 zu Reading in Bertfhire geboren, wo fein Bater ein wohlhabender Luchmacher war. Nachdem er die nöthige Borbildung in der Freischule feinet (Beburtsortes erhalten, trat er 1589 in das St. John's College in Orford ein, in webchem er, 1593 zum Fellow gewählt, eine Reihe von Jahren blieb. Schon hier trat a als entschiedener Gegner des Buritanismus und Calvinismus auf. In einer Borlefung, bie er 1601 als theologischer Lector hielt, stellte er tie römische Rirche als die Trägerin ber wahren fichtbaren Rirche bis jur Reformation bar, wodurch er fich bie Rüge bes damaligen Bicekanzlers und nachmaligen Erzbischofs Ubbot zuzog. Nicht minder anftößig waren feine Thefen bei feiner Bewerbung um das Baccalaureat ber Theologie 1604. Er behauptete nämlich den Buritanern gegenüber die Nothwendigkeit der Taufe, burch welche die Gnade der Wiedergeburt mitgetheilt werde, fowie die Rothwendight des Epistopates, ohne das es teine wahre Rirche gebe. Es ift nicht unwichtig, daß ichen ramals seine theologische Richtung sogar in Oxford Anstoğ gab und ihn in den Augen Bieler zum häretiker machte. Doch gewann er auch Freunde, burch bie er bald zwei Bfarreien erhielt. Sein besonderer Gönner aber wurde Dr. Reile, Bifchof von Rochefter ber ihn, nachdem er 1608 zum Dr. Theol. promovirt war, zu feinem Raplan macht. nacheinander auf drei Pfarreien ernannte und bei dem König einführte. Laud war na feiner theologijchen Richtung gang ber Mann für die Durchführung ber töniglichen Blane. Aber bies eben war der Grund, warum tie damals noch einflugreichsten Männer, Erbischof Abbot und Lordtanzler Ellsmere ihn ferne zu halten suchten. Zwar gelang e ihnen nicht, jeine Bahl zum Bräfidenten des St. John's College in Orford (Dai 1611) und zum königlichen Raplan zu verhindern, aber fie arbeiteten boch feinem Einfluß bei Hof mehrere Jahre fräftig entgegen, fo bag Laud schon sich zurückziehen wollte mit fich nur durch tie Freundschaft des Bischofs Reile halten ließ, der ihm die Brabente Bugden und das Archidiaconat Huntingdon gab. Nun aber trat eine für Laud günstige Bendung ein. Jene Männer verloren allmählig ihren Einfluß. Laud, 1616 jum Detan von Gloucester gewählt, durfte ben Rönig auf feiner ichottischen Reife begleiten, veren Zweet die Vereinigung der schottischen Rirche mit der englischen war. Obwoh fich Land nicht unmittelbar bei ben befannten Perther Artikeln noch bei ber Abfaffung bes "Buches ber Luftbarkeiten (sports)" betheiligte, fo zweifelte doch Niemand, bag a babei die hand im Spiele gehabt. Nach feiner Rücktehr gab ihm ber Rönig die Bfand 3bftod und eine Brabende in Westminfter. 3m Juni 1621 wurde ihm bas Bisthun St. David's nebst zwei Pfarreien übertragen. Nunmehr zum Bischof erhoben, hette er die langerjehnte Gelegenheit, seine rituellen Reformen durchzuführen. Dagn seine er Bisitationsartifel (1622) auf, durch welche all ber Kirchenschmud, ber durch frühen Berordnungen nicht ausdrücklich verboten war, wieder eingeführt wurde. Man fab jest wieder Bilder, Candelabren, reiches Altarbehänge, gemalte Fenster in der Kirche, und, was am meisten Anftog erregte, ber Abendmahlstifch wurde gang in ber Art ber frage ren Altäre aufgestellt und burch ein Gitter von bem Schiff ber Rirche getrennt, and Die Berbeugung gegen ben Altar hin angeordnet. Um Diefelbe Zeit wurde eine tonig liche Berordnung, die man der Eingebung Laud's zuschrieb, betannt gemacht, wodurch bas Predigen über Prädestination und Ermählung strenge verboten murbe. Das Sol fab darin nur ben Bersuch, es allmählig in ten Schoos ter tatholischen Rirche zurüchne führen. Auch erhoben die Katholiken, von dem Rönig den Buritanern sichtlich vorgezogen, das hanpt tühner als je. Manche vom Abel schienen sich auf diese Seite # neigen, besonders ter Günftling des Rönigs, ter Marquis von Budingham. Um ihr im Protestantismus zu bejestigen, wurde Laud (Mai 1622) aufgefordert, in feiner Ge genwart ein Religionsgespräch mit dem Jejuiten Fisher zu halten. In biefem hat a feinen Standpunkt flar bezeichnet. Nichts, meint er, habe fo zur Bermirrung beigetregen, als ber Mangel an Uniformität in ber englischen Kirche. Allerdings feb bie innere Bottesverehrung die hauptjache, aber die äußere Einheit jen ein gewichtiges Benguif

r Belt gegenüber. Ceremonien haben überdies einen Ginflug auf bas Innere. Nur iffe babei bie rechte Mitte eingehalten werben, Rom und bie Geftirer geben ju weit. e "tatholijche Rirche Chrifti" ift weber Rom noch ein Conventitel, fonbern bie pritive Rirche ber vier ersten Jahrhunderte, welcher bie englische Kirche näher fteht als end eine andere. Gie ift in allen Stüden maggebend, in ber Lehre wie im Eultus. e Edrift, wie bie primitive Rirche und ein gesetlich-freies General-Concil fie ausm, ift ber einzige Richter in Glaubensfachen. Go fucht benn Laub Die gange Lebre anglitanifchen Rirche auf bie primitive zurudzuführen, und nach biefer wo nöthig ugestalten. Dabei ging er über bie Elifabeth'iche Faffung ber Urtitel, bie ihm ju niftifch waren, auf ben Edward'ichen Entwurf gurnd, weil biefer ber alten Lehre näher ftand. Un bie Stelle bes Decretum absolutum jeste er bie Lehre von ber emeinen Guade und erflärte bie guten Berte für ein wesentliches Moment in ber htfertigung. Die Saframente hatten ihm eine viel tiefere Bedeutung als ben Buriern. Die Taufe ift es', welche bie Gnabe ber Wiedergeburt allen mittheilt, bie fie fangen. Diefelbe tann aber burch nachmaliges Gündigen wieder verloren werben. s Abendmahl ift nicht bloßes sacramentum, fondern sacrificium und ift barin der ürliche Leib Chrifti wirklich gegenwärtig. Und wie in ber Lehre, fo auch in ber faffung ift bie anglitanische Rirche bie achte Tochter ber alten. Gie hat bie apostoe Succeffion, Die von Gott verodnete bifchöfliche Berfaffung. Gie ift ber Substang b tiefelbe Kirche wie bie romifche, aber mit bem Unterschiede, bag bie letztere ein verbter 3weig, die englifche bagegen ber achte 3weig ber wahren tatbolifchen Rirche ift. Laud gewann ben wantenben Budingham wieder für bie englifche Rirche und wurde Bertrauter und unentbehrlicher Gehülfe. Bufingham jog ihn überall vor und fette nen Eintritt in bie Sobe Commiffion trot heftiger Einfprachen feiner Gegner Durch. 2118 Karl I. ben Thron beftieg (Mary 1625), zeigte es fich alsbald, bag Land ber porzugte Prälat feb. Er hatte nicht blog einen Lebensabrig bes verstorbenen Königs fufeben, fonbern auch für Rarl eine Lifte ber hervorragenden Geiftlichen ju fertigen, to tabei bie Orthodoren und Buritaner anzumerten. Bei ber Rrönung hatte er an r Stelle bes in Ungnade gefallenen puritanifchen Bifchofs Williams von Lincoln als ecan von Beftminfter ju fungiren. Balb barauf murbe er jum Bifchof von Bath id Bells, Detan ber hofgeiftlichfeit und Mitglied bes Geheimen Raths macht. Die hochfirchlich-toruftifche Partei trat jetzt immer entichiedener auf. Dbwohl in an Babl hatte fie boch ben Rönig und ben hohen Abel auf ihrer Geite und tonnte fo magen, ben beiden Erzbifchöfen und ber Debrheit ber Brälaten fannnt bem größn Theil ber Geiftlichteit und bes Boltes ben Fehbehandichuh bingumerfen. Die Saupt ber Gegenpartei erlagen im Rampfe. Der Erzbifchof von Port ftarb und ber Prias von England wurde auf bie Seite geschoben. Er hatte bas Unglud gehabt, einen agbbedienten zu erschießen. Das gab einen ermänschten Unlaß, ihn ju fuspendiren. iner Commiffion von fünf Bijdofen wurde bie Beforgung ber erzbijdoflichen Gefchafte ertragen, Land war bie Geele biefer Commiffion. Rury barauf (Juli 1628) wurde auf bas erledigte Bisthum von London befördert. Ingwijchen erhob fich von itten bes Bolles und Parlaments ein Sturm gegen bie abfolutiftischen Tenbengen ber legierung. Das britte Parlament, bas Rarl berief, begann mit einem Angriff auf udingham und Land. Dem letteren warf man besonders vor, bag er Manwaring's redigt über bie Stellung bes Rönigs über bem Gefet nicht gerügt, und Budingham's Billfuhrherrichaft vertheibigt habe. "Bute bich Land," bieg es in einem Drobbriefe, Dein Leben ift in Gefahr, benn Du bift bie Quelle aller Ruchlofigteit. Berene Deine ränlichen Günden, ebe Dn aus ber Belt geschafft wirft, und jen versichert, bag weber bett noch bie Welt einen fo bojen Rathgeber am Leben laffen will." Budingham fiel in Opfer ber Bolfswuth, aber Land wurde nach beffen Lob bem Rönige nur um fo nentbebrlicher. Bereint mit dem früheren Oppositionsmanne Bentworth, nunmehr fraf Strafford, trieb er ben firchlichen und politifchen Abfolutismus auf bie Gpipe. 15

Real-Gneptlopabie für Theologie und Rirche. VIII.

Im Mai 1633 begleitete er Karl auf der Krönungsreise nach Schottland, wo ber Jakob begonnene Bersuch einer Bereinigung der schottlichen Rirche mit der engl wieder aufgenommen wurde. Laud wollte einfach die englische Kirchen- und Gottest ordnung einführen. Allein die schottischen Bischöfe waren dagegen, daher ihner König gestattete, eine eigene Liturgie und Bersassung, aber im engsten Anschluß e englische zu entwersen. Schon faßte hier die hierarchie festen Juß, indem nicht neun Prälaten im geheimen Rathe saßen und zum Theil Staatsämter verwalteten, dern auch jetzt das wichtigste Amt, das eines Lordkanzlers dem schottischen Primas tragen wurde.

Raum von Diefer Reife zurüchgefehrt, erreichte Laud bas Biel feiner Bunfche. wurde am 4. August 1633 zum Erzbischof von Canterbury gemacht. Am chen Morgen wurde ihm ein Cardinalshut angetragen, den er aber mit der Beme zurückwies, "es jey etwas in ihm, das fich bagegen fträube, jo lange Rom nicht a werde, als es fep." Die erste Anordnung des neuen Erzbischofs waren tie Injunct vom 18. Oft. diefes Jahres, durch die das "Buch der Luftbarkeiten" eingeführt, dessen Betanntmachung den Geistlichen auferlegt, die Berstellung des alten tirch Bompes und die Ausrottung alles Puritanismus den Bischöfen zur Bflicht ge wurde, die deghalb ftrenge Bifitationen halten mußten. Laud's Dacht und Gi war unbeschränkt. Er vereinigte in feiner Berson die wichtigsten Nemter in Staat Rirche, und folche, die er nicht felbst betleiden tonnte, übertrug er feinen Günfti Richt nur ftand er an der Spipe der englischen Kirche und Hofgeistlichkeit, er übt Kanzler von Orford (f. 1630) und Dublin und Kraft des von ihm beanspruchten tationsrechtes über Cambridge seinen Ginfluß auch auf die Universitäten aus. 3 wichtigen Commiffionen für Gewerbe und Kroneinfünfte, für den Staatsichat un bas Auswärtige wurde er nebst wenigen andern gewählt. Er war eines ber ein reichsten Mitglieder des Geheimen Rathes, ber Sterntammer und der hoben Con fion, welche die ganze Staatsgewalt in fich vereinigten und fast ganz aus denselben fonen, nur unter andern Ramen, bestanden. Der Geheime Rath hatte bie gefetzgel Gemalt an fich geriffen. In zwölf Jahren murte tein einziges Reichsgeset burg Parlament gemacht, mährend dritthalbhundert Berordnungen von dem Geheimen ! ausgingen, die als Gejete galten. Ueber beren Durchjührung zu machen, mar bie gabe bes weltlichen und des geistlichen Gerichtshofs, ber Sternkammer und ber g Commission. Die Willfür Diefer beiden Gerichtshöfe unter Jatob I. war nichts ihre jetige Thrannei. Wer bem einen entging, verfiel ficher bem andern. Wer fie neuen Magregeln in Rirche und Staat nicht fügen wollte, wer ein freies Wort u über ben wurden schwere Geldbußen und entehrende Strafen verhängt. Brynn mit feinem Biftriomaftix bie Laudianische Bierarchie geißelte, Baftwid, Burton Debaldeston, höchft achtbare Danner, bie ebenfalls zu ben gefährlichen Reuern nicht ichmeigen konnten, wurden um ungeheure Summen gestraft und an ben Bu gestellt. Und um fie für immer zu brandmarten, wurden ihnen bie Ohren abgeschn Ja felbst Bifchof Ball, ber betannte Bertheidiger tes göttlichen Rechtes des Epifte mußte breimal vor dem König fniefällig Abbitte thun. Dagegen wurde alles ge um eine Briefterherrichaft, wie fie nur in tatholischen Beiten bagewesen, wieder bergt Männer wie Mauwaring und Montague wurden auf Bisthumer befor len. und Juron, Bijchof von London zum Dberichaymeister gemacht, ber erfte Prälat Seinrich VIII., ber Dieje Stelle befleidete. "Gott verleihe ihm," ichreibt Laud in Tagbuch, "bas Amt fo zu führen, bag es zur Ehre ber Kirche und zum Bortheil jur Zufriedenheit bes Königs und Staates ausfalle. Und nun wenn bie Rirche fich mit Gottes Sulfe oben hält - ich tann nicht mehr thun." Bahrlich nicht. Laub 1 fein Möglichftes gethan, die Kirche über den Staat zu erheben und neben ihr vielmehr in ihrem Dienste das unumschränkte Königsthum gelten zu laffen. Das ! lament war verftummt, und das einzige noch übrige Organ der öffentlichen Mein

tie Breffe, wurde burch ein ftrenges Cenfurgejes (1637), mit beffen Sandhabung bie Bralaten beauftragt waren, gefeffelt. Go war es leicht, bie Conformität burchzuführen. Die Diffibenten wurden aufgespurt und gestraft, und bie Daffe murbe burch Furcht um Geborfam getrieben. Die Bijdofe tonnten in ihren Bifitationsberichten 1639 rubmen, baß fich nicht ein einziger Diffenter in ihren Oprengeln befinde. Uber unter ber äufgerlichen Conformität loberte bas geheime gener ber Ungufriedenheit und Erbitterung. tes brach zuerft in Cchottland aus. Satten icon bie Ranones (1635) eine große Gabrung bervorgerufen, ba fie bie Anertennung ber toniglichen Suprematie und bie Ginführung eines an ben Ratholicismus ftreifenben Ceremoniells verlangten, fo brach bie langverhaltene Erbitterung mit Macht los, als tie von gand revidirte Liturgie eingeführt werben follte, welche eine faft römifche Confectationsformel aufstellte, bie Weihe tes Taufwaffers und bie Mirbitte für tie Tobten anordnete. Bie ein Mann erhob fich tas Bolt und ichloft im Febr. 1639 einen heiligen Bund zum Echuts ber presbhterianischen firche. Die brohende Stellung ber Schotten nöthigte ben Rönig ju Rriegsrüftungen. Im Die Mittel bergufchaffen, befteuerte Land Die Geiftlichteit und rieth mit andern bem Lonig, ein Parlament ju berufen. Es war bies ein verhängnifvoller Schritt. Denn, vie nicht anders ju erwarten ftand, verweigerten bie Bertreter bes Bolfs jede Untertutung. Das Barlament wurde nach wenigen Woden aufgelöst (Mai 1640). Ein Beltehaufen fturmte ben Lambeth Balaft und öffnete bie Gefängniffe. Die Aufregung " England und bie triegerifche Stimmung in Schottland hätten ben Ronig und feine Rathgeber warnen follen. Uber in unfäglicher Berblendung fligten fie eben jest ben Echlugitein in bas Gebände ber hierarchie, während feine Grundmauern ichon wanften. Die Convocation wurde gegen allen fonftigen Brauch nicht gleichzeitig mit bem Barlament aufgelost. Selbit gaub batte feine Bebenften, aber ber Ronig, eigenfinnig mie mmer, ließ fich burch ein rechtliches Gutachten beruhigen, und befahl bas Forttagen ber Convocation, welche vie unheilvollen 17 Canones am 29. Mai gunt Abichluf brachte. Durch fie wurde bie unumfchränfte Dacht ber Rrone als in Gottes Gebot und bem Raturrecht begründet, und Die bochtirchliche Anfjaffung ber Epiflopalfirche als einzig nabre Form ber Rirche gesehlich festgestellt und gegen alle Ungriffe geschützt, bas leptere und ben jogenannten Etcetera-Gio. Die Entrüftung bes Bolfes tannte feine Grengen nehr. Ein Saufe ftlivmte in bie Paulstirche, wo bie Sobe Commiffion tagte, und germinmerte alles mit bem Rufe: "nieber mit ben Bifchöfen, nieber mit ber hohen Emmiffion." Bablloje Comabidviften und Spottbilder auf Land verbreiteten fich in ber gangen Stadt. Go tam ber 3. november 1640 heran. Die Anflage bes Grain Strafford mar bas Borfpiel ju Laub's Stury. In beiden Saufern murbe biefer als Urheber bes ichottischen Krieges angeflagt. Um 26. Februar 1641 brachte Gir benty Bane eine in 14 Artifel gefaste Bochverratheflage gegen ibn in bas Saus ber Berbe. 2m 1. Marg wurde er, von Bolfshaufen gehöhnt und mighandelt, in ben Tower geführt. Drei Jahre blieb er bajelbit, che er verhört wurde. 3hm folgten bald bie tamals in London anwefenden Pralaten, weil fie gegen ein Parlament, in welchem fie nicht ohne Lebensgefahr fimmen tonnten, proteftirten. Die Londoner petitionirten um Ansrettung ter Epiflopallirche "mit Stumpf und Stiel." Die Weftminfter Affembly tate ben Grund ju einer neuen Rirche und bie Engländer ichlogen mit ben Cchetten tie Lique und Covenant (Sept. 1643). Laud war ingwijchen wegen feiner Betheiligung m ber letten Convocation und verschiedener anderer Untehandlungen um hohe Summen gestraft und fufpendirt worden. Alle feine Bapiere wurden ihm weggenommen und damit bie Mittel ju feiner Bertheibigung entzogen. Seine Feinde, bejonders Brynn, thaten alles, um ihn jum Lobe ju bringen. Bu ber hochverratheflage wurden im haus ber Lorbs 10 weitere Artitel gefügt, welche "andere große Berbrechen und Bergehungen- enthielten, und in London murbe eine Betition an bas haus ber Gemeinen in Umlauf gebracht, bag bie Berbrecher hingerichtet werben möchten. Endlich am 12. März 1644 begann bas Berhör im Saufe ber Lorbs, im November bei ben Gemeinen. Lestere, 15\*

ohne Laud's Rechtsanwalt ju hören, fanden ihn des Hochverraths ichuldig. Die Lord's hatten aber noch genug Rechtsgefühl, um in einer gemeinschaftlichen Sitzung mit ben andern Haus (24. Dec.) zu erklären, "daß sie alle Klagepunkte sorgfältig erwogen, aber teinen hinreichenden Grund zur Berurtheilung gefunden hätten." Daffelbe war bas einftimmige Urtheil der Rechtsgelehrten. Aber die Gemeinen trafen, wie in Strafford's Fall, die Austunft, daß alle Klagepuntte zusammen das Berbrechen des Hochverratis ausmachten. Das Saus der Lords, am 2. Jan. 1645 ichwach befest, ließ fich überzen gen und das Urtheil wurde gejällt, daß Laud als Hochverräther gehängt, geschleift und geviertheilt werden folle. Auf feine Appellation murbe er zum Lobe burch's Schwett begnadigt. Laud vernahm sein Urtheil mit Fassung und brachte die Zeit bis zur Bellftredung beffelben im Gebet ju. Der 10. Jan. 1645 war ber Tag feiner Sim richtung. Auf bem Schaffot hielt er noch eine Predigt über heb. 12, 2., und erklätte feierlich: "3ch habe immer als Betenner ber protestantischen Religion, wie fie in Enge land gesetzlich festgestellt ift, gelebt und als folcher tomme ich nun zu fterben... 34 erkläre hier vor Gott und feinen heiligen Engeln und Angesichts des Todes, daß ich nie das Gesetz ober die Religion habe umstoßen wollen." Endlich betete er: "D ewiger Gott, erbarmungsreicher Bater blicke erbarmungsvoll auf mich herab. In der Fülle bes Reichthums reines Erbarmens blide herab auf mich, aber nicht ehe bu meine Sünden an's Kreuz Christi genagelt, nicht ehe du mich gebadet im Blute Christi, nicht ehe i mich geborgen in ben Bunden Christi, damit die Strafe für meine Sünden an mit vorüber gehe." Dann betete er um Geduld, vergab feinen Feinden und betheuerte um Schluß: fein Eifer um die Kirche fey - außer vielen Schwachheitsjunden - bie einzige Sünde, die ihn auf das Schaffot gebracht. Sein Hanpt fiel auf einen Streich. Seine Leiche wurde in Barking begraben und im Jahr 1663 nach St. John's College in Orford gebracht.

Laud hat wie alle Gründer und Berfechter extremer Richtungen die verschiedenfte Beurtheilung erfahren. Während ihn die einen als Englands gröfiten Reformator und Märthrer der wahren Kirche zum Himmel erheben, verdammen ihn die andern 🏕 herrschstüchtigen Pfaffen und Urheber eines schredlichen Bürgertriegs zur Hölle. Um im gerecht zu werden, müssen wir ihn zunächst nach dem, was er war und was er wollte, in's Auge fassen. Er gehört nach jeinem Karakter, seinen Bestrebungen und seinen Schicksal in eine Reihe mit Dunstan, Becket und Wolsey. Von Ansang an zeigte a eine mönchische Richtung. Schon sein einfacher Aufzug, der gegen die damalige Rleiber pracht ber Prälaten auffallend abstach, bas turzgeschnittene haar, ber ernfte Blic liefet den Afcetiker erkennen. Er war fittlich ftreng, lebte einfach und hielt die Gebetftunden, Fasten und heiligentage strenge ein. Für das ehelose Leben hatte er eine große 800 liebe. Gute Werte galten ihm viel. Auf feinen vielen Bfarreien pflegte er einen Ibel feiner Einfünfte für die Berpflegung von je 12 Urmen auszusetzen. Er war sich be wußt, nur die Ehre der Kirche und das Wohl feines Rönigs zu wollen, aber bie Richt stand ihm höher als die Krone. Er wagte es den König aufzufordern, daß er jeber Sonntag dem Gottesdienste von Anfang bis zu Ende anwohne und die unter Jahr übliche Berkürzung der Liturgie verbiete. Ueberhaupt trat er bei verschiedenen Anlässe für bie Rirche gegen feine Gönner auf. Aber in feinem Eifer für bie Rirche und i mönchischer Strenge ichien auch feine Frömmigkeit aufzugeben. Er batte nur ein tame nisches Gewissen. Daß er als junger Mann eine wegen Ehebruchs geschiedene Fms noch zu Lebzeiten ihres Mannes mit einem andern getraut, bereute er fein Lebenlang burch einen jährlichen Fasttag, mährend er talten Blutes Andersdenkende verfolgte und eine unerhörte Gewiffenstyrannei ausübte. Dulbung war ihm fremd, er hatte teis Mitgefühl für andere. In seinem Tagebuch, das ein treuer Spiegel seines Raraturs ift, findet fich auch nicht ein Wort bes Mitleids mit bem fcredlichen Enbe feines Freme des und Gönners Budingham, fondern nur die Bemertung, daß der Rönig fehr gudbig an ihn geschrieben habe. Eigensucht und Ehrgeiz sind unvertennbare Büge in Land's

Rarafter. Er war ungemein reizbar heftig und eiferslüchtig auf seine Ehre. Welttenntniß hatte er teine. An Aurzstächtigkeit und Eigenfinn stand er nur seinem Gebieter nach. Träume und Borzeichen hatten für ihn eine hohe Bedentung. Bei alledem aber zeigte er eine Willensstärke, Thatkraft und Unerschrochenheit im Streben nach seinem Ziel, die ihm den Erfolg sichern mußten. Ift Laud in den genannten Stücken einem Dunstan und Becket an die Seite zu stellen, so hatte er mit Wolsch, wie den Genuß der königlichen Gunst, so auch den Sinn für Kunst und Wissenkaft gemein. Ohne selbst gelehrt zu seyn, spielte er wie dieser den Mäcenas. Er hat sich um jeine Baterstadt durch Gründung einer trefflichen Schule, besonders aber um das St. Johns College in Oxford bleidende Berdienste einen Lehrstult und Berschönerung. Er baute das Convocaionshaus, gründete einen Lehrstult für das Arabische und berief dahin den berühmten Becede. Auch die Rathebrale von London restaurirte er mit ungeheuren Summen, die aber großentheils in der Stenstammer erhoben wurden, so das spielten Berichwörtlich wurde, hie Paulstürche sein beis Selfes restaurirt worben.

Lant's theologijder und firchlicher Standpuntt ift ichon oben bezeichnet worben. Er rar von haus aus ein Feind bes Puritanismus in Lehre und Cultus. Die Ueberfpanming bes Calvinionnis trieb ibn auf bie entgegengefette Seite und nicht ibn allein. and Buritaner wie Goodwin verwarfen bas Decretum absolutum, und feine Lebre von ter allgemeinen Gnabe ift im Wefentlichen nicht verschieden von ber Grundlage, auf ber nachber Wesley eine Reformation ber englischen Kirche versuchte. Die Unterschätzung ter Saframente und bes firchlichen Organismus bei ben Buritanern führte Laud gur leberichätzung berfelben. Die Buritaner brachen ben gaben ber Geschichte ab, gant bebauptete bem gegenüber Die Continuität ber Rirche. Die Puritaner ichienen ihm ju einjeitig alles Gewicht auf ben Glauben ju legen, er brang auf bie Werte und ftellte eine pelagianifirente Rechtfertigungslehre auf. Und endlich mar es ber buftre formlofe Raratter bes puritanifchen Gottestienftes, mas ihn bagu führte, auf Rirchenfchmud und äußere formen ju viel ju halten. Es erregte gewaltige Ungufriedenheit, bag ber Altarplat als besonders heiliger Ort umgittert wurde, aber auch Laub hatte Recht, wenn ihm bas Gipen ber Buborer auf bem Communionstifch anftößig war. Während aber Laub mit ten Buritanern feinen Berührungspuntt hatte, fand er andererfeits im Ratholicismus zwar bas Wefen ber mahren Rirche, aber auch zu viele Auswüchfe, als bag er fich ibr hatte ohne Beiteres anschließen wollen. Nichts lag ihm ferner als ein llebertritt. Es war bie primitive Kirche ber erften Jahrhunderte, in welcher er bie mahre und volltommene Ausprägung ber 3bee ber Rirche in Lebre, Cultus und Berfaffung ertannte. Dach Diefem Borbild bie anglitanifche Rirche berguftellen, fab er als bie Aufgabe feines Lebens an. Gie fcbien ihm bie rechte Mitte au fenn, auf welcher alle Rirchen fich vereinigen tonnten. Und biefer Gebaufe mochte ihn wohl leiten, als er bie englifche Liturgie in's Griechifche überfegen lief. Dan muß jugeben, bag Laub's Blan, Die primitive Rirche als bie mahre allumfaffente ju reftituiren, ein an fich großer Gedante mar. 21ber auch nichts weiter. Er migtannte feine Beit völlig, er fab nicht, bag bie Strömung in einer gan; andern Richtung ging. nur mit unerbittlicher Strenge und Berlehung ber beiligften Rechte tonnte er feinen Plan burchführen. Er hatte es fich felbit jugufchreiben, tag bas erbitterte Bolt ftatt Recht Rache fuchte. Gein Schidfal ift ein tragifches. Er fiel im Rampf für eine 3bee, welcher ber Geift ber Beit völlig zuwider mar.

Mit ber Restauration tam die Laudische Richtung wieder zur Herrschaft, fiel aber bald mit dem Sturze der Stuarts und lebte nur in der fleinen versolgten Partei der Nonjurors in alter Weise fort. Dagegen erhielt sie sich als geist- und lebloses Hochtirchenthum innerhalb der englischen Kirche, dis sie neubeledt als Anglolatholicismus in dem Busensmus wieder hervortrat.

Panb's Schriften (werunter Conference between Laud and Fisher; History of the troubles and Diary written by himself, Officium quotidianum bie bebeutenberen finb) früher einzeln und neuerdings gefammelt herausgeben: The Works of W. Laud 1847 -1854. Sein Leben von Hehlyn "Cyprianus Anglicus." C. Scheell.

"Lauda Sion Salvatorem, lauda ducem et pastorem in hymnis et canticis" ift ber Anjang ber berühmten Sequenz bes Thomas von Aquino auf bas Fronleichnamfest. Sie besteht aus 24 Strophen und hat ihren Kern in ber 14; bis 19., wo es heißt: Caro cibus, sanguis potus, Manet tamen Christus totus Sub utraque specie. Assumenti non concisus Non confractus non divisus Integer accipitur. Sumit unus, sumunt mille Quantum isti tantum ille, Nec sumtus absumitur. Sumunt boni sumunt mali Sorte tamen inaequali Vitae vel interitus. — Fracto demum sacremento Tantum esse sub fragmento Quantum toto tegitur. Ben einer besondern Eriebung ber Priesterichaft, welcher bie Macht gegeben, deum conficere, was ja ber Bibepuntt bes Frouleichnamfestes ift, kommt in bem Liebe keine Spur vor, bas mit einer innigen Bitte um Erbschaft und Gemeiuschaft des ewigen Guadentisches schließt. 🌆 wurde icon von bem Donche Johannes von Galzburg (1366-1396) mit gehn anbern alten lateininischen hymnen in's Deutsche überjetzt, wo es beginnt : "Lob o Spon beinen Schöpfer." (Noch, Geschichte des Rirchenliedes I, 45. 66. Die Hymne felbst it abgedruckt bei 211t, ber chriftl. Cultus, 1843. G. 427). H. Merz.

Landemium (Lehngelt, Lchuware, Santgelt, Saublohn, Anfallsgelb, Gewinngeld u. a. m.) ift eine Abgabe, welche ber erbrechtlich beliehene Empfanger (Emphyteuta, Erbpächter, Basall, Erbzinsmann 11. j. w.) eines Guts bei der Uebernahme besselben an den Eigenthümer und herrn zu entrichten verpflichtet ift. Es ift riefes eine Gebühr, welche ber Berpflichtete für bie Anerkennung und Bestätigung (Imdatio) zu bezahlen hat, und zwar bisweilen ichou bei'm ersten Empfange, regelmäßig aber nur bei einer spätern Beränderung in der Berjon des Erwerbenden, im Fall eines Berkaufs, einer Bererbung auf Seitenverwandte, öfter auch auf Descendenten u. j. w. Das römische Recht bestimmt für die Emphytcuse die zu entrichtende Summe auf 1/100 (quinquagesima pars pretii vel aestimationis loci, qui transfertur. c. 3. Cod. Just. de jure emphyteutico IV. 66.) und tiefe ift auch später gewöhnlich geblieben, obichen fte bisweilen auf 1/30, 1/20, ja felbst 1/10 gestiegen ist. Es ist dieses aber ras fogenannte laudemium majus und unterscheidet fich von dem laudemium minus (Lehentare, Schreibfcilling), einer Abgabe an die Behörde, Lehncanzelei für die Ausfertigung der Urfunden. Bgl. den Urt. Rirchenlehen und insbesondere, 3. C. S. Schröter, von ter Lebensware und andern Belehnungsgebühren. Berlin 1789. Christ, analects de sportals clientelari vulgo de taxa feudali. Lipsiae 1757. S. F. Jacobion.

**Launoi**, Jean de — Lehrer der Theologie in der Falultät zu Paris — wurde zu Balognes, in der Diöcefe Contances (in der Normandie) am 21. Dec. 1603 oder nach andern Berichten 1601 geboren, in Contances unter der Leitung seines Oheins, Promotors des Officialats, erzogen und in Paris in der Philosophie und Theologie unterrichtet. Im Jahr 1633 wurde er Licenciat, empfing die Briefterweihe und 1686 ward er zum Doktor der Theologie promovirt. Zwar erfüllte er ordentlich seine Priesterpflicht und las regelmäßig die Messen wirdmete sein ganzes Leben der Wissenste er sich nicht um ein Beneficium, sondern widmete sein ganzes Leben der Wissenste und farb am 10. März 1678.

Launoi lebte in einer Beit, in welcher in Frankreich die Rirchengeschichte, besonders in der Richtung gegen die Eingriffe Roms und für die Freiheiten der gallitantschen Rirche mit großem Eifer bearbeitet wurde. Es tann daher nicht auffallen, daß anch er in ähnlicher Tendenz wirtsam war, doch dient nur der kleinere Theil seiner zahlreichen Schriften unmittelbar den Zweeden der Vertheidigung der gallitanischen Freiheiten, die meisten seiner Werke find kritischer Ratur auf dem Gebiete der Kirchengeschichte, der Disciplin und des Dogma's. Dogleich in stiller Zurückgezogenheit lebend, ward er burch feine literarische Thätigkeit in die mannigsachsten Rämpfe mit vielen seiner Zeitgenoffen verwickelt und auf dies Weise dem Leben weniger entfrentdet. Auch unterhielt er einen

fleifigen Briefwechfel mit nicht wenigen feiner ihm befreundeten Geiftesvermandten in Franfreich und auswärts. Es find aus ben Jahren 1664 bis 1673 acht Banbe feiner Briefe gebrudt, meiftens Untersuchungen über ähnliche Gegenftande enthaltent, als in feinen übrigen felbständigen Urbeiten. Gine ausführliche Uebersicht biefer. Schreiben gibt Ellies du Pin in ber Nouvelle bibliothèque des auteurs ecclesiastiques. Tom. XVIII. (ed. II. Amsterdam 1710. 4.) pag. 58 sq. Bas Launoi's einzelne Werte felbft betrifft, fo würden bie bier gestedten Grengen weit überfdritten werben muffen, wenn auch nur eine Aufgablung jener erfolgen follte. Es muß genügen, bag auf bie michtigften berfelben nach gemiffen Rategorien hingewiefen wird. Die erste Schrift, welche er im Jahre 1636 ericheinen ließ, war: Syllabus rationum quibus causa Durandi de modo conjunctionis concursuum Dei et creaturae defenditur et inofficiosa quorundam recentiorum censura repellitur. Er vertheibigt bie Meinung bes Durandus (f. ben Art. Bb. III. G. 575 flg.), bag eine Mitwirfung Gottes bei ben bojen Sandlungen ber Menfchen nicht ftattfinde und bemucht fich barguthun, bag bie theologifche Falultät gu Paris, jo oft fie beshalb auch angegriffen worben, ftets in richtiger Weife für Duraubus fich entichieben habe. Wir begegnen Launoi wiederholt im Rampfe für bie Falultät, insbesondere jur Bertheidigung von Gerfon, welchen er für ben Berfaffer ber Schrift de imitatione Jesu Christi erflärte, mas er auch in einer besondern Ubhandlung auszuführen verfuchte. Bei feinen fritifchen Unterfuchungen fuchte er fich bes gangen vorhandenen Materials forgfältig zu bemächtigen und fchloß aus bem Ochweigen gleichzeitiger ober bald nach ben behaupteten Thatfachen lebender Antoren, bag bie Unächtheit fpäterer Berichte und ber auf folche gegründeten Legenden u. f. w. angenommen werben müßte. Da bie Berechtigung ju folder Argumentation bestritten wurde, fuchte er in einer eigenen Differtation: de autoritate negantis argumenti 1658 und wiederholt 1662 biejelbe barguthun. Bu tiefen fritifchen Arbeiten geboren bie über bas Berhältnif bes Lagarus, Dagimin, ber beiligen Magdalena und Martha u. a. an Frankreich (a. 1641 folg.). Dies führte ihn weiter auf bas Alter ber Kirchen von Paris, Die ersten Prediger bes Evangelinms in Gallien u. f. w. Er bestritt mehrfach ben apostolischen Urfprung einzelner Rirchen und tam taburch in verschiedene Fehden. Dieje wurden vermehrt, indem er die Existenz verdiebener Beiligen geradegu längnete, wie ber beil. Ratharina. Dem Borgange Girmonte folgent bestritt er, bag Dionpfins Areopagita Bifchof von Baris gewejen und ftatuirte eine von jenem verschiedene Berjon, welche ben Bijchofoftubl inne gehabt. Ueber bie beshalb geführten Streitigfeiten mit ben Benebiftinern und bie erschienenen Streitidriften f. m. Taffin, Gelehrtengeschichte ber Congregation von St. Maur. Ans bem franz. Bt. I. (Franff. u. 293. 1773) C. 40. 44. 45. Auch mit anderen Mönchsorben tam be Launoi in Conflift, wie mit ben Rarmelitern, indem er bie wunderbare Rraft ibres Stapuliers beftritt (Du Pin, bibliotheque cit. p. 43-45), ben Rarthäufern, intem er bie bergebrachte Geschichte bes heiligen Bruno für verfälfcht erflärte (a. a. D. 5. 38). Befonders reizte er zum Biberfpruche, als er bas Recht ber Bettelmönche, iberall Beichte ju hören, als unbegründet barguftellen bemüht mar. Die barüber angeftellten Untersuchungen führten ihn theils zum Erweife ber Unachtheit vieler von einzelnen Alöftern beanspruchten Privilegien (a. a. D. G. 56 folg.), theils auf bas Recht bes Babites, Exemtionen von ber Diocefangewalt ber Bifchöfe zu ertheilen. Er beftritt bies gegen Bellarmin und andre. Sier zeigte er fich als Bertheibiger ber gallitanifchen Freibeiten, ebenjo mie in feiner Schrift: Puissance royale sur le mariage (a. 1674), in welcher er bas Recht ber weltlichen Dacht vindicirte, trennende Chehinderniffe aufftellen ju bürfen (Du Pin, a. a. D. C. 52 folg.). In ber 1675 geschriebenen Ubhandlung: Venerable tradition de l'Eglise Romain contre la simonie fommt er auf ben Uriprung ber Unnalen und fämpft gegen bie Theologen, welche bie Rechtmäßigfeit berfelben behauptet hatten (a. a. D. G. 55).

Ein bedeutender Theil der Schriften Launoi's bezieht fich auf die Caframente und bie beiligen handlungen überhaupt. Go fiber die Taufe, bas Recht Inden und Heiden

zur Taufe zu nöthigen, die Ketzertaufe u. a.; über die Beichte, über den Kanon: Omnis utriusque sexus (tabei gegen die Prätenssion der Mönche, den sacerdos proprius zu verdrängen s. o.); über das Berhältniß der attritio und contritio bei der Buße, aus Anlaß eines Streits in der Diöcese Châlons, indem er auszuführen suchte, daß das Tribentinische Concil die von mehreren Theologen behauptete Nothwendigkeit der contritio nicht bestimmt ausgesprochen habe, dennoch aber dieselbe nicht wohl nachgelassen werden dürse (Du Pin, a. a. D. S. 35. 36); über die letzte Delung (a. a. D. S. 50–52) u. a. Alls im Jahr 1649 Paris belagert wurde und der Erzbischof gestattete, in der Fastengebot an, welche damals und wiederholt 1663 gedruckt wurde.

Alle Arbeiten de Launoi's find ftreng geschichtlich, einzelne derselben ohne besondere Nebenzwecke, außer um Irrthümer zu widerlegen, wie de scholis sub Carolo Magno, historia collegii Navarrae (2 Vol. 4.) vom I. 1304—1640, de cura veteris ecclesiae pro miseris et pauperibus 1663 u. a. m. Die ihm geschte Grabschrift sagt mit Recht von ihm: Veritatis assertor perpetuus, jurium Ecclesiae et regis acerrimus vindex, vitam innoxiam exegit. Die zuerst vereinzelt erschienenen Schriften Launoi's wurden später gefammelt und erschienen zu Köln 1731 in 5 Bänden, jeder zu 2 Theilen, Folio.

Man vgl. über ihn: Elogium Joannis Launoii. London 1685 (die Hauptquelle für Bable in dem historisch-kritischen Wörterbuche) und Du Pin, bibliotheque cit. XVIII. p. 34-62. S. F. Jacobisu.

Laura, f. Klöfter.

Laurentius, der heilige, war ein Schüler des Pabstes Sirtus II., der ihn in tie Bahl ber fieben römischen Diakone aufnahm, ja ihn jum römischen Urchidiakonns ernannte. Als ber Babst in der Christenversolgung unter Balerian zum Märtyrertet abgeführt wurde, hatte Laurentius teinen fehnlicheren Wunsch, als ben, mit Sixtus fterben zu dürfen : "Bater, wohin gebest Du ohne Deinen Sohn? Bohin eilft Du, Priester, ohne ben Diakon? Du haft ja jonjt nie das Opfer ohne den Diener verrichtet!" Der Pabst entgegnete ihm mit der Prophezeiung, daß ihm als Jüngling noch größere Kämpfe für den Glauben bevorständen, und daß er ihm in dreien Tagen folgen werde. Die Ahnung erfüllte fich: ber römische Statthalter hatte von ben Kirchenschätten ber Chriften gehört und war nach denfelben lüftern geworden. Er verlangte von Laurentius, daß er ihm diese herbeischaffe. Laurentius zeigte sich bereit und wurde freigelaffen, um die Schätze zu holen. Balt fah man ben helbenmüthigen jungen Chriften wiederkehren im Gefolge von Armen, Elenden, Lahmen und Krüppeln. "Das find unfere Schätze," fprach er. Diefes Benehmen ward ihm als Sohn gedeutet, und zur Strafe bafür ward er auf bem eisernen Stuhle langjam geröstet. Laurentius endete geduldig und freudig auf diesem schauerlichen Sterbelager. Sein Jor foll auf rem Biminalischen Sugel erfolgt sehn, sein Grab in der Via Tidurtina sich befinden. Babst Leo I. jagt von ihm: "Bom Aufgang bis zum Niedergang ift Rom durch ben strahlenten Glanz im Chore ber Leviten ebensofehr durch feinen Laurentius verherrlicht worden, wie einft Jerufalem burch feinen Stephan," und Augustin fagt: "So wenig Rom felber verborgen werben tann, fo wenig tann bie Rrone bes Laurentins verborgen bleiben." Schon ju Conftantins Zeiten wurde zu Rom eine Kirche über seinem Grabe erbaut (Sti. Laurentii extra muros); eine andere ihm daselbst geweihte Kirche ist die St. Laurentii in Damaso. Sein Gedächtnißtag ist der 10. August. Die früheste Nachricht von seinem Märtprertode findet fich bei Ambros. de offic. ministr. I, 41; II, 28. Die glänzendfte Berberrlichung wurde ihm durch den Dichter Prudentius (hymn. in Laur., in f. Peristeph.) zu Theil. Db die Ueberlieferung ganz verläßlich ift, muß dahingestellt bleiben. Ih. Breffel.

**Eaurentius Balla**, ein Römer, geboren 1415, einer ber berühmteften Humaniften des 15. Jahrh., der unter den Ersten war, welche den lateinischen Styl methodisch zu reinigen suchten. Er war noch jung, als sich die Bewegung der Zeit gegen die scholastische Philosophie entschied, und diese Richtung fand in ihm einen rüftigen Borkämpfer. in Scharffinn ichonte bie Vornrtheile ber Theologen nicht. Die Mechtheit ber Schengourtunte Conftantins b. Gr. griff er an in ber Schrift: de falso credita et emen-Constantini donatione Declamatio ; gegen bie Gage über bie Entftehnng bes apoftoen Glaubensbefenntniffes hatte er feine Zweifel; ber alten lateinischen Bibelüberung wies er ihre Fehler nach; an bas neue Testament legte er ben Dafftab ber fan philologifchen Eregeje. Rein Bunber, baf ber Dann mit ber freien, fcmahtigen Bunge fich allenthalben Feinde erregte, und insbesondere von ber Geiftlichfeit folgt wurde, bie ihn in ben Ruf eines Religionsfpötters brachte. Er fab fich genöthigt, ne Baterftabt Rom zu verlaffen, und begab fich an ben Bof bes Rönigs Ulfons von Neapel, icher noch in einem Alter von fünfzig Jahren bei Balla Latein lernte. Aber auch Reapel ruhte er nicht und bogmatifirte allguted über bie Trinität, ben freien Willen, Gelubbe ber Enthaltjamteit und über mehrere andere figelige Buntte; jo tam es, er auf Betreiben ber Regulargeiftlichfeit ber Reberei angeflagt murbe. Ilfons gelang Die Tobesftrafe von Balla abzuwenden, aber er fonnte nicht verhüten, bag fein Lehrer bas St. Jatobstlofter berum eremplarijch mit Ruthen gepeiticht murbe. Balla fehrte nach Rom zurud, wo er an Pabft Nifolaus V. einen Beschützer fand, ber ihm bie anbniff ju lehren fammt einem Jahrgehalte ertheilte. Auch jetst gerieth er auf's ne in Die ärgerlichsten Streitigkeiten mit Poggi: beibe Gegner waren einander werth. lla ftarb zu Rom 1457. Geine Edriften greifen bie veraltetete icholaftifche Gelehr= deit, nicht fowohl mit philosophischen Gründen, als vom Standpuntt bes gesunden michenverstandes aus mit Witz und Lebhaftigfeit an und erfreuten fich barum ber onderen Borliebe eines Erasmus. Gie find gegen ben Ariftoteles und feine fcholachen Unbänger, faft noch mehr gegen ben Boethins gerichtet, welchen er als ben gründer ber icholastischen Dialettif hauptjächlich verfolgt. Die lleberzeugungen ber iftlichen Religion betrachtet er als ein Ergebniß tes gejunden Menschenverstandes, der in feiner Entwidlung auch ber göttlichen Offenbarungen theilhaftig geworben Aber tiefer in Diefe Offenbarungen einzudringen, um ibr Geheimniß ju ergründen, t feinem Streben fern. Er bescheidet fich, bag wir Bieles nicht wiffen tonnen, bag Die Weheimniffe Gottes verehren jollen. Die gegenwärtige Theologie, jagt er, thue nicht hl, bie Philojophie zum Eduty bes Glaubens aufzurufen, als wenn bie Religion für nicht ficher genng mare. 2Bie feine gange Dentweife eine burchaus prattifche Richig nahm, jo bat ihm auch ber driftliche Glaube eine burchaus prattifche Richtung. me Glauben gibt es nach ihm feine Tugent, ift Alles nur Gunte. 200 man bie finung auf bie höheren und ewigen Güter verloren bat, ba tann nur die falfche Ehrfeit ber Stoiler ober ber irbijde Ginn ber Epifuräer Blat greifen. Dhne hoffnung ten Tob ift feine Tugend, fondern nur Elend; bie Bufriedenheit, bie Rube bes Bethe, welche bie Philosophen fich nachrühmen, find nur Prahlerei. Die wahre Tugent unftreitig bober als bie irbijde Luft, fie ift bie hauptfache gur Erlangung ber Celigt, aber bas ift bie Ingend ber Chriften und nicht ber Philosophen. Unter feinen priften nennen wir: Elegantiae latini sermonis in 6 Büchern, Benedig 1471 Fol. ris 1575. 4.; de libero arbitrio; de voluptate ac de vero bono libri III.; fabulae facetiae und viele Ueberfegungen. Seine gefammelten Schriften erfchienen ju Bafel 10 Fol. Benedig 1592. Bgl. S. Ritter, Geich. ber driftl. Philosophie, 5. Thl. 243-261. Th. Breffel.

Lavater, Johann Cafpar. Diefer merkwärdige Mann, über ben fich immer ch tein festes Urtheil bilden zu wollen scheint, wurde geboren im Jahre 1741, ben November, als das zwölfte Kind bürgerlich ehrbarer und tüchtiger Eltern. Sein ther war Mitglied des Rathes und Arzt in Zürich. Anfangs ein schüchternes, fast ides Kind entwicklte er sich vom sechsten Jahre an, seit welcher Zeit er die lateinische hale besuchte, zusehends, und frühe schon zeigte er zwei sehr verschiedene Gaben, welche ihm in seltener Bereinigung sich fanden: ben Sinn für malende und bildende unft und die Begeisterung für Religion. Die letztere erfüllte ihn von Kindes-

beinen an mit wunderbarem Trieb und unversieglicher Kraft; fie blieb ber Dbem feins innern Lebens und eine unerschöpfliche Quelle res Troftes und bes Muthes unter bit mannichfachsten und prüfungsvollsten Schickfalen. Er selbst erzählt, wie er in seinen fiebenten Jahre zum erstenmale in feinem Bergen eine Gluth nach einer unfichtbant und höheren Liebe gefühlt, von ber er gewünscht, daß sie ihn durchfättigen michte "Gebrauch Got tes," bemertt er, "war eine ber erften und tiefften Ibeen und Graute fate meiner Jugend." Schon als Rnabe fühlte er einen eigenthumlichen Bug in fic in bas Geheimniß einer höheren Welt zu bliden; fcon damals tounte ihn bas her tommliche Rirchenwefen nicht befriedigen. So fleißig er ben Gottestienft befuchte, f ließen ihn die Bredigten boch unerquickt, und baber nahm er regelmäßig feine tiem Santbibel in tie Rirche mit, in welcher er mahrend ber Bretigt mit unerfattlicher 80 gierde las. Bon riefer Zeit an meinte er ein Arcanum gefunden zu haben. Es mit ter findlich personhafte Glaube an einen lebendigen, sich selbst mittheilenten, mit tem Menschen in ununterbrochenen gemüthlichem Berkehre stehenden Gott — ein Gott, ber liebt und wieder geliebt wird, ben man zum ftillen Bertranten bes Bergen und zum Freunde ber geheimften Getanten machen tann und machen muß. Dit fein Bott ftant er von Kintheit an insbesondere in inniger Gebetsgemeinschaft. Bur zeichnung dieses eigenthümlichen Verhältnisses wählen wir ein von ihm selbst erzählt Beispiel. Er hatte feinem Lehrer eben eine lateinische Aufgabe eingehändigt, als i beifiel, bag er ftatt revelata - relats geschrieben habe. Gein Erstes war auf die Rie ju finken und Gott ju bitten, tag er ihm ben Fehler corrigiren möge. Das Bort fut fich ben andern Tag wirklich und zwar durch bie hand bes für feinen Schüler po teiisch eingenommenen Lehrers corrigirt, und ber Knabe freute fich ber ihm ju The gewordenen Gebeterhörung. Bei tiefem trauten Bergensverhältniffe ju Gott unfe cs ihm als tas wünschenswertheste Lebensziel erscheinen, feinem Gott einmal als Por riger bes Erangeliums ju tienen, und in ter That fcheint er fich von frühfter Ingen an für den geiftlichen Stand bestimmt zu haben. Im Jahre 1754 trat er aus ber in teinischen Schule in bas Collegium humanitatis ein, machte aber, bes anregenten 1 terrichtes eines Botmer und Breitinger ungeachtet, in ben humaniftischen Biffenfcafte nur fehr mittelmäßige Fortfchritte, und bie Bibel war es auch auf diefer Altersfing, in welcher sein geistiges Leben wurzelte. Nach zurückgelegtem dreijährigem theologifum Curfus murbe er im Frühlinge bes Jahres 1762 in ben geiftlichen Stand aufgenem men, ohne bedeutende miffenschaftliche Ausruftung, wie er felbst fühlte, aber fest ab fchloffen, "fich temuthig vor feinem Schöpfer und Erlöfer niederzuwerfen, nach ber bie ften Bolltommenheit zu ftreben, niemals ftille zu fteben, niemals mube zu werben, Gut in allen Dingen zu ehren, kein Knecht ber Menschen, noch sein eigenes Biel zu seme

Und bald hatte er Gelegenheit ju zeigen, ob es ihm mit biefen Borten Eruft # Ein gurcherischer Landvogt, Felix Grebel ju Grüningen, hatte fich währes wesen sev. feiner Amtsjührung mancherlei Betrückungen ju Schulten tommen laffen, bie notorie waren, ohne bag Jemand gegen den Bebrücker Rlage zu erheben wagte; benn ber But vogt mar Schwiegersohn bes regierenden Bürgermeisters, eines übrigens achtbaren 2000 nes. Lavater beschloft mit feinem Jugendfreunde, bem fpater fo berühmten Main Seinrich Fügli, gegen den Diener der Ungerechtigkeit vorzugehen. In bem Erfet einer gerichtlichen Klage verzweifelnd, fcbrieb Lavater bem Landvogte unter bem 27. Min 1762 einen mit ten Anfangsbuchstaben feines Namens unterzeichneten Brief wall bei gen, jugendlich übersprucelnden Zornes. Er räumte ihm darin eine Frift von per Monaten ein, um ras verübte Unrecht wieder gut zu machen; bezeichnete ihn 🇰 "Tyrann, Böfewicht, Beuchler, Unmenfch;" verhieft ihm, wenn er fich ichniblas fable, in Beit von vierzehn Tagen öffentliche Genugthuung. Auf ben Ton bes Gangen if fen bie Schlußworte ichließen: "Forderst Du aber nicht Rache wider mich and git Deinen Raub nicht wieder, fo ift - Dein Urtheil unwiderruflich gesprochen. Du fol fo wahr Gott lebt, mit äußerster Schande gebrandmarkt, ein Opfer der Gerecht

rben ... Roch einmal: zwei Monate gebe ich Dir Zeit. Du wirft gewogen; fiehe zu, bu nicht ju leicht erfunden werbest." Als ber Angegriffene fich nicht regte, that pater in Gemäßheit feiner Drohung einen enticheibenberen Schritt; er verfaßte eine igeschrift: "ber ungerechte Landvogt ober Rlage eines Batrioten," welche abreffirt und fiegelt bei Racht vor die Säufer ber einflufreichften Mitglieder ber Regierung niegelegt wurde. 216 Dentfpruch waren ber Schrift bie Borte : "Brutus, ichläfft Du," angestellt. "3ch werbe nicht ruben," bieg es barin unter Anderem, "bis Du Deinen nb zurüchgegeben und als ein faules Glied unferes Staates abgehanen bift, ober Du ft mir beweifen, bag ich Unrecht habe." Der Erfolg war für Lavater überaus gün-; ter Rath feste eine Untersuchungscommiffion nieber; ber Beflagte entflob; Lavater unte fich mit Fußli als Rläger: Die Sache ber Gerechtigfeit erfocht einen vollftandi-Gieg ; ber Landvogt wurde feiner Stelle entjetst, geftraft und mußte bie Beraubten ichabigen. Wegen bes nicht gesehlichen Weges, ben bie beiben Bünglinge eingeschla-, erhielten fie übrigens einen "hochobrigfeitlichen" Bermeis. Bon jett an war aber ater ein öffentlicher Raratter geworden; taufend Bergen ichlugen ihm für feine ne That warm entgegen, und was fich auch aus ber bamaligen Sturm- und Drangiebe berfelben menfchlich Jugendliches und felbft Schmärmerifches beigemijcht haben chte, fie war ein Beichen einer großen, mabrbaft driftlichen Gefinnung. "Eine folde at gilt hundert Buchern: bas ift befanntlich Goethes Urtheil (vom Jahr 1777) über felbe.

Uebrigens bauerte es von jener Beit an noch ziemlich lange, bis Lavater in feiner terftatt einen festen Birfungefreis finden follte. Er benützte feine ungebundene Lage nadift zu einer größern Reife nach Deutschland in Begleitung feiner Freunde Felir Beg t Beinrich Fußli, auf welcher er Männer wie Gellert, Gad, Bollitofer n. f. w. men lernte und nach einem Aufenthalte in Berlin (im Frühjahre 1763) fast ein gan-Jahr in vertrautem Umgange mit Gpalbing, bem bamaligen Präpofitus ju Barth Edwetijd-Bommern, jubrachte. Beitere Befannticaften wie bie von Raftner, Rlopd, bem Ubte Berufalem wurden auf ber Mudreife gemacht. 2Babrend feines Bufamnjenns mit Spalding eutstanden anch feine erften, namenlos veröffentlichten, ichrift-Uerifchen Urbeiten, insbesondere feine zwei Briefe an ben berüchtigten Dr. Bahrbt, Icher bamals noch ben Orthodopren fpielte und von Lavater, weil er ben hofprediger ligett als Reber zu verbächtigen gefucht batte, auf's Derbfte zurechtgemiefen mart. n Frühjahre 1764 nach Burich zurüchgefchrt, verbrachte er nunmehr eine Reihe von bren in vorbereitenter Sammlung und Stille ohne Umt, feit bem 3. Juni 1766 aber gludlicher Gatte. Er hatte in ber Tochter Unna bes an Rindern reich gesegneten ervogts Oching eine würdige, mit ihm fublente, und bie erregbaren Gaiten feines rvenftpftems wohlthuend berabftimmente, Lebensgefährtin gefunden. 21ber fein banses Glud fumpfte feine Theilnahme für öffentliche Angelegenheiten nicht ab. 2Barm ing fein Berg nicht nur für Gott, fondern auch für fein ichweizerisches Baterland. mar bamals einer ter Mitbegründer ber fogenannten "belvetifchen Gefellichaft", einer reinigung von vatertändisch gefinnten Männern, welche Wedung und hebung bes meinfinnes fich jur Aufgabe ihres Wirfens gemacht hatten (1766), und in benjelben itpuntt fällt auch bie herausgabe feiner "Schweigerlieber," (1767), von benen manche ibenten Werth haben und wegen ihres einfachen, vom herzen tommenten und gum rzen bringenden Tones auch bem Bolte lieb geworben find. Bon feinen übrigen riftstellerischen Ingendarbeiten hat fich teine eine länger andauernde Birtung gu bern vermocht.

Es war übrigens Beit, daß Lavater in eine regelmäßige Berufsthätigkeit eintrat; an bei ber Lebhaftigkeit und Beweglichkeit feines Geiftes wären bedenkliche Abwege it gefährliche Sprünge fonst unvermeidlich gewesen. Um 7. April 1769 wurde ihm 5 Diakonat an der Baisenhauskirche in Burich übertragen, eine Stellung, die neswegs glänzend, aber um fo mehr geeignet war, feine angeborne Menschen- und Bruderliebe zu entwideln, ba ihm burch biefelbe bie Seelenpflege ber armen Baijentinder anvertraut mard, womit fich auch noch die feelforgerliche Aufficht über bie Strafe anstalt verband. Zu einer eigentlichen Entwicklung feiner großen Gaben als Prediger fonnte er übrigens erft von ber Zeit an gelangen, wo ihm ein Gemeindeprediger amt anvertraut wurde, was burch feine Berufung an eine ber bedeutendften Gemeinden Zürichs, als Diakonus an die St. Petersgemeinde, 1778 geschah, nachdem er set 1775 als Bfarrer an bem 2Baijenhaufe gearbeitet hatte. Unterbeffen hatten fich Lam ters bereits Bestrebungen bemächtigt, welche mit feiner geiftlichen Berufsaufgabe zunächt in teinem innern Zusammenhange ftanden, ihn bagegen in Berbindung mit ben bervor ragendften Zeitgenoffen brachten, und bagu beitrugen, ben Ruf feines Ramens bald well über die Grenzen seines schweizerischen Baterlandes hinaus zu verbreiten. Schon 🕷 früher Jugend hatte er das lebhafteste Intereffe für tie menschliche Gesichtsbildung ge zeigt. Dabei bejag er bie Gabe bes Portraitzeichnens in ziemlich hohem Grade. Sch Sinn für das Individuelle führte ihn auf den Schluß, daß die äußere Hülle der 🐠 sichtsbildung ber Träger für ein entsprechendes unsichtbares Inneres sehn muffe. đ raftlofer Eifer, die Uebereinstimmung zwischen Gesichtsbildung und Rarafterbestimmthe aufzusuchen und barzulegen, trieb ihn an, fich Borträts und Schattenriffe bebeutenbe Menschen aus allen möglichen Gegenden ju jammeln (vom Jahre 1769 an), und a diesem Wege tam sein berühmtes Wert über die Physiognomit zu Stande. Umi allen Leiftungen Lavaters find teine mehr bewundert, teine bitterer getadelt und bol hafter verspottet worden, als seine physiognomischen. Am meisten würde man **üm** Unrecht thun, wenn man voraussette, daß das Studium der Physiognomik bei ihm nicht Anderes als eine capricioje Liebhaberei, eine geistreiche Spielerei gewesen seb. Er tru sich von Unfang an mit tem Geranten, eine von unerschütterlichen Grundfätzen ausge hende unwiderlegliche Biffenschaft der Physiognomit oder der Ertenntniß be menschlichen Wesens aus der menschlichen Erscheinung zu schaffen. Schon im Jak 1772 hat er fich in einer von dem befannten Arste Dr. Zimmermann berausgegebener tleinen Schrift "J. C. L. von ber Physiognomit" hierliber folgendermaßen geäusjent "Benn in ber Welt nichts ohne zureichenden Grund geschieht; wenn es unläugbar i baß jede auch die geringste Wirtung in der Natur eine mechanische Folge ber allgemt nen Gefete ift, denen ihr anbetungswürdiger Urheber diefelbe unterworfen hat; wen biermit alles fogenannt Willfürliche aus bem Gebiete ber Philosophie und bem Reiche ber Ratur verbannt werden muß: so sehe ich nicht ein, wie der, der daran zweifelt, s die Bhysiognomit eine wirkliche Wiffenschaft fen, b. i. zweifelt, ob die Berfchieden heit des innern Karatters des Menschen eine ertennbare Berschiedenheit in feinem Aeukern mit fich führe, auf den Namen eines Bhilosophen oder 🇫 turforschers ben geringsten Anspruch machen könne." Lavater unterschied in bem De schen eine dreifache Lebensbestimmtheit: die thierische, die sittliche und die intellek tuelle, und diese Dreifaltigkeit spiegelt sich nach seiner Annahme auch in den Gesicht jügen. Bon der Stirn bis zu den Augbrauen thront der Berftand, von den Augbrand bis zum Wand Gefühl und Empfindung, vom Mund an tritt mehr der thierifche 와 ratter hervor. Eigentlich hätte hiernach auch die Wiffenschaft der Physiognomit in bie Theile zerfallen follen, einen physiologischen, moralischen und intellektuellen. Jeber lief aber außerdem noch eine doppelte Betrachtungsweife ju, tie eigentlich phyfiogue mische, welche die Gesichtszüge im Stande ber Ruhe untersuchte, und bie fogenannte pathognomische, welche fie in ber Bewegung beobachtete. Bon ber Bathogm mit gab er indeffen felbft zu, daß fie miffenschaftlich unzuverläßiger als bie Bhyfiogme mit fep, weil es in jedes Menschen Billfur fteht, beliebige Beränderungen in feinen Gesichtszügen herorzubringen, d. h. fie zu verstellen. Daburch wurde Lavater veranlaff, die blok empirische von der sogenannten transcendenten Bspsiognomit zu unterscheiden und bei der physiognomischen Beobachtung vor Allem auf Erkenntniß des Zusammen hanges und der Proportionen in den unbeweglichen Theilen zu bringen. namentlich

Labater

itudium der Proportionen war es, das ihn angelegentlich beschäftigte, wobei er fein mert insbesondere darauf richtete, ob die Proportion eine geradlinichte oder eine inichte fen? Der geradlinichten Gesichtsbildung gab er unbedingt den Vorzug. Bei pfiognomischen Beschreibung eines Gesichtes wurde nach dem angegebenen allge-1 Dafftabe zuerft der Grundtarafter bestimmt, dann das Berhältniß ter brei gesichtstheile zu einander aufgesucht, als eigentlicher Schluffel für die physiogno-Deutung aber die Mittellinie des geschlossenen Mundes und tie von dem obern uliebe auf ben Augapfel beschriebene Linie betrachtet. Mittelft tiefer beiden Linea-, behauptet Lavater, sey es möglich, ben Geistes= und Berzenstaratter eines jeben ben zu bechiffriren. Um aber die Rlippe der blog mechanischen Auffassung zu iden, suchte er, bevor er sein physiognomisches Urtheil abgab, wie er sich ausbruckte, 1 beschreibende Gesicht auswendig ju lernen; ein Gesicht, meinte er, verstehe vie ein Gebicht nur bann, wenn man es auswendig miffe. Bu biefem 3mede zeichr jede nur einigermaßen bemerkenswerthe Gesichtsbildung, fammelte überdies eine e von Portraitszeichnungen und Rupferstichen älterer und jüngerer Meister und ftigte in feiner eigenen Wohnung eine Anzahl von Zeichnern unter feiner Auf-Kein Opfer an Gelb, Zeit und Dlübe war ihm zu groß; er felbst übernahm die toften für bie frangösische Prachtausgabe feiner Bhysiognomit, und opferte baburch nur fein mäßiges Bermögen, fondern jog fich auch eine Beitlebens ihn brudenbe von Berpflichtungen ju. Außerorbentliche Ungludsfälle brachten feinem Unternehbesonderen Nachtheil: vor Allem ber Ausbruch bes Krieges in Holland, wo ber vor fich ging, und ber Berluft von 300 Brachteremplaren bei ber Ueberfahrt nach mb im Meer.

Durch die Bhysiognomit gelangte Lavaters name in Aller Mund. Bu einem Sauptm, ben er burch bieselbe errang, ift unstreitig bie Anerkennung und Freundschaft zeichneter Beitgenoffen zu rechnen. Lavater hatte ein für die Gefühle ber Liebe und wichaft äußerft empfängliches Gemuth. Er trug fein Berg nur allzusehr auf ber r; Offenheit und Bertraulichkeit waren Grundzüge seines Befens im Berkehre Indern. Unter ber ungewöhnlich großen Bahl von Freunden und Freundinnen, ter in allen Ständen und Kreifen ber Gefellichaft bejaß, ragen aber befonders wer wie Herber, Goethe, Wicland, F. Stollberg, Fr. S. Jatobi, Sai-Dberlin u. A. m. bervor. Besonders fein Berhältniß ju herber und ju Goethe mt nähere Besprechung. Schon im Jahre 1768 hatte fich Lavater mit Bitte um bei ber Ausarbeitung einer Schrift an herber gewandt; herbers Antwort war m gegangen. Das Jahr barauf legte er herbern brei Fragen über bie Kraft bes bens, bes Gebetes und die Gaben bes beil. Geiftes vor, fast zu derfelben Beit, r an Mofes Mentelsjon bie Aufforderung ergeben ließ, entweder Bonnets Beweife ie Bahrheit des Chriftenthums zu widerlegen, oder selbst ein Chrift zu werden. r scheint burch bieses Borgeben Lavaters unangenehm berührt worden ju seyn, er auf brei Briefe bie Antworten fouldig und erklärte Lavatern "bei aller feiner chleit für einen Enthusiaften und oft einen Berblendeten." Erft die Betanntichaft iner Jugendschrift Lavaters, feinen icon 1768 erschienenen "Aussichten in bie teit," einer noch in febr ungedämpftem Bathos geschriebenen, aber von vielem Feuer inbildungstraft durchdrungenen Schrift, die mehr einem in Profa geschriebenen hte als einem Erbauungsbuch gleicht, scheint herrern günstiger für Lavater get zu haben. Im Jahre 1773 beschrieb Serber feiner Braut in einem Briefe La-1 als einen Menschen, "ber nach Rlopstock vielleicht das größte Genie in Deutsch= ift, ber jede alte und neue Bahrheit mit einer Anschauung erfasset, Die felbft eine Sowärmereien überfeben läft und in alles, mo er auch mabnt und fomarmt, Bahrheit bes Berzens legt, bie mich bezaubert." Derber hatte ichon vorher

October 1772) in einem mit größter Bärme geschriebenen Briefe Lavaters blifchen Charafter" anerkannt, und ihm zugerufen "Lavater, lassen Gie uns eins

fein," und Lavater batte ibm ramate in tithurambijdem Ecomung geantwortet: ver Jag, an bem er ben herber'ichen Brief erhalten, fei "ber Geburtstag feiner ewigen Freundschaft mit tem Liebsten unter Allen, tie fein Auge je jah." Die oben zum Drude veröffentlichten Briefe Lavaters an Berter (Aus Berters Nachlaß, ungerructe Briefe, 1857. II, 10 fi.) entbalten für Die Raraftergeichnung Lavaters auferft mertwürdige Buge. "3ch war immer fcmach und fubn, thericht und gludtlich, finrifch und ftart, fanft und bipig, beides allemal in ausgezeichnetem Grade," foreibt er einmal an herber (13. Mars, 1773.). Bemertenswerth fut auch feine Meuferungen über Rlopftode De flas, tem er Armuth ber Breen, ber Beidanungen, ber Empfindungen vorwirft, von bem Edweren, Unpopulären, Rünftlichen, Affeltirten, Berworrenen, Ginnlofen, Biter bibliichen barin nichte ju fagen 21. April, 1773. . hertern entredte er benn auch feine phusioquomifchen Mühen und Beidwerten, wie er unter 114 Verträts nicht 6 die und gute Besichter gefunden babe, wie all fein bieberiges Studium in ber Physiegnonit noch "Traum" fen. herter fentet ihm ebenfalls "einige Blide gur Phufiognomit man cherlei Art. (20. Jan. 1776). Einmal ruft er ihm auch zu: "Und Du, mein Frenn, bift ein lieber (Vetteef dim a per- Dec. 1773), unt gavater felbit flagt fich an: -Die und täglich empfind ich e, was mein Einfleiten. Edreiben, Reimen, Pretigen, Rajonn ren wollen und munden meinem Geift und hergen ichabet, was anders aus mir mate, ale ich fenn tonnte, follte und wollte - und boch tann ich bee Dinges nicht los mer ren um Cbrifti Borte willen: "gib tem, ber tich bittet." Balt, icon gegen Ente bei Jabres 1776, tamen Die beiten Freunde anseinander. Savater fublte fich mit herben Edriftauslegung, insbefendere ber ihm banricbriftlich mitgetheilten Auslegung be "Offenbarung" nicht einverftanden, herter burd Savatere jabeinte Gegenbemertungen, tie ju bem fonftigen von Dant überwallenten Jone feiner Priefe nicht gut ftimmten, verlept. Der Briefwechiel gerieth in's Steden, und balt gingen beite Freunde ally vericbietene 23ege. um üch noch einmal einer immgeren Uebereinstimmung erfreuen # fonnen. Bedeutungevoller noch war gavaters Freundichaftsverbaltnis zu Goethe. Die bat nich überhanpt gewundert, daß ein fo beeibitter Chrift mie gavater mit Goethe, bit fich in einem Briefe an gavater felbit einmal einen -recivitien Richtchriften- namme (29. Juli 1782 . in einem fo innigen Berbaltmiffe fteben fonnte. Siber Geethe jelft löst uns zum Ibeil tas Rathiel, wenn er 128. Oft. 1779 an gazater ichreibt: -M ein Baar gente, tie Gott auf je unterichietene Art tienen, nut wir vielleicht tie einugen und bente, mir wollen niebr gufammen übertegen und ansmachen, als ein gun Concilium mit feinen Bfaffen, huren und Manlefein. Gine merten mir aber toch weff toun, bag wir einanter unfere Bartiontar Religionen ungebutelt laffen. Du bif gut barinne, aber ich bin mandmal bart nut unbelt, ta bitt ich Dich m Beraus um Beruit .- Dieles Beugnif in fur beite Freuure gleich ebreneell, fur 8patern infenterbeit teebale, meil to une teigt, mie mobimoliente, viel ertragente Du bung ein Grundung feines Rarafters mar. Er achtete und liebte auch in bem Richt driften ben Meniden, tie ven Gett fammente und gerate in Gethe mit je reicht natürtichen Gottosgaben ausgenattete Seele, Die, um mit Tertullian in reten, nienal aufbert, eine geborne Chriftin in Meiben. gavater batte Geethe jum erftenmale in Juni 1774 auf einer Reife nach ben: Bate Ente verfonlich tennen geternt: er felbf nennt Die erfte Begegnung in Grantfurt einen -unausiprechtich führn, unbeichreiblicht Anftritt bes Edanenst- beibe maren von einander entrudt, und wie gavater nachte Geethen als win Genie obne feines Gleichen- beieichnete, fo Coethe garatern als win Intivitum einig, ausgeieichner, wie man of nicht gefeben bat und nicht wieber felet wirt. - Er rubmt une obie tiefe Canfiminth feines Blide, Die beftimmte Lieblichteit fener Liepen .- erfrent nich fennes burch fein Denteurich burdtenenten Edmeigertialetit, und wie er Allen, in benen er iprach. Die angenehmte Einnesbernbigung gab. Auf nur Reife machte Berater aum bie Befannticait con Bafetom, ben er men befic philantreziniider Emzeuganzen und Repereien mu -Seelenirente- in feine Urme folof.

n Ems trafen bie brei wunderbaren Menfchen wieder jufammen, und bag Lavater fich geiftigen Bertehre mit ihnen unendlich wohl fühlte, ift uns ber ficherfte Beweis, wie ei fein Chriftenthum von allen Feffeln ber theologischen Schule war, wie er in feinem Ritmenschen bas Gottähnliche auch ba noch erfannte, wo es ein ganz anderes Gesicht s bas theologische angenommen hatte. Bon ber Innigkeit bes Berhältniffes zwijchen water und Goethe, welches lange noch fortbanerte, als es mit herber ichon völlig gebrochen war, gibt ber Briefwechfel zwischen beiden Freunden ein wohlthuendes Beug-Wenn Goethe noch im Jahre 1779 (8. Oft.) an Lavater fcbreibt, nachdem die anferregente Offenbarung ihm bereits befannt geworben war : "3ch habe Dir viel au gen und viel von Dir ju boren, wir wollen mechfelsweije Rechnung von unfern Saustten ablegen, einander fegnen und für die Bufunft ftarten, wieder gang nah gufamtarubern und uns freuen, daß wir noch in einer Luft athemholen ;" fo fühlt man, ichen Werth Goethe bamals noch auf Lavaters Freundichaft legte. 21s er um Lili t, hatte er fich auch in Lavaters "jutraulicher, ichonender, jegnender, erhebender" Dabe Blirich Troft geholt (1775); er hatte im Berbfte 1779 mit bem Bergoge von Weiar biefen Befuch erneuert, und bie beiden großen Manner janden bamals in bem urcher Freunde "Siegel und oberfte Opipe ber gangen Reife, eine Weide an Himmelsnd, wobon man lange gute Folgen fpuren wird, ben besten, größten, weifesten, innign aller fterblichen und unfterblichen Menfchen ihrer Befanntichaft." Erft fpäter follte ich in Diejes jo ichone und ftarte Freundichaftsband ein unheilbarer Rig geschehen. Bie bemertt, fo mar es bie Physiognomit gemejen, welche ju Lavaters fteigendem Rufe n meiften beigetragen hatte. In jener Sturm- und Drangperiobe, welche ben großen ichutterungen ber europäischen Revolutions- und Kriegsjahre vorausging, fand jedes me und fuhne Unternehmen in ben entzündbaren Gemuthern leicht Beifall, und erafte übergroße Erwartungen. Go war es vielen Zeitgenoffen mit Lavaters Bhufiogomit ergangen. 216 aber ber geboffte reformatorifche Einflug auf naturforichung, Reticin, Philosophie, Theologie u. f. w. ausblieb, als tie Unmöglichkeit, Die Bhufiouemit auf feste wiffenschaftliche Grundfate und Regeln gurudguführen, fich immer flarer nansstellte, als bie Sucht, bas Studium ber Gesichtsbildung ju einer Duelle ber Renfchentenntnig und Raraftererfenntnig ju machen, ju vielen Ungereimtheiten und Unrechtigteiten Beranlaffung gab: ba verwandelte fich ber urfprüngliche Enthufiasmus ur allaubäufig in mitleidiges Uchjelauden und beigenden Gpott. Mit bem letteren verundete Lichtenberg Lavatern am tiefften in feiner im gottingichen Tafchentalender 776 querft erfchienenen Abhandlung "über Bhufiognomit miber bie Bhufiognomen," erin er bie physiognomifden Grundlagen angriff, und bochftens von ber Bathognomic nige, von ber eigentlichen Bhysiognomie aber gar teine Aufichlüffe erwartete. Db benn e Seele ben Rörper fülle in ber Urt einer elastischen Flüffigkeit; ob benn, wenn eine lattgebrückte Rafe Schabenfreude anzeige, ein Denich ichabenfroh werbe, wenn man m bie Rafe platt brüde? Db man benn bie Menichen nach ihrem Meufern beurthein wolle wie der Biehhändler ben Ochjen? Wenn Lavater Recht hätte, ob man ba nicht e Rinter aufhängen mußte, ehe fie Thaten gethan, bie ben Galgen verdienten: fragte ichtenberg. Er parobirte in einem Fragment physiognomijcher Betrachtungen, bie er ber Thierschmange auftellte, auch ben enthufiaftijchen lavaterichen Styl und weifjagte ber euen Biffenschaft, daß fie an ihrem eigenen Fette erftiden werbe. Bu berfelben Baffe es Spottes griff Dufaus in feinen physiognomifchen Reifen (1778). Doch galt ber Spott beider Männer nicht sowohl ber Gache als ihrer Uebertreibung, wie es benn atjächlich ift, daß physiognomifche Enthufiaften bereits physiognomifche Berte über Thiergattungen, 3. B. Die Pferde, vorbereiteten. Das Beste über Die Physiognomit hat webl ber Bandsbeder Bote gejagt: "Ein Physiognom - ift'n Mann, ber in allen Mendengehäufen ben unfterblichen Fremdling lieb bat, ber fich freut, wenn er n irgend einem Gehäufe, Strohbach ober Marmor, einen Gentlemann antrifft, mit em er Brüderichaft machen tann und gerne beitragen möchte, bie Leibeigenen frei zu machen, wenn er nur ihre Umftände wüßte. Der unsterbliche Fremdling im Menfen ist aber inwendig im Hause und man kann ihn nicht sehen. Da lauert nur ber Physiognom am Fenster, ob er nicht am Wiederschein, am Schatten oder sont m gewissen Beichen ausspioniren könne, was da für ein Herr logire, damit er und and Menschen eine Freude oder Gelegenheit hätten, dem Herrn einen Liebesdient w thun. Mag er bei seiner Entreprise parteilich sehn, übertreiben, tausendmal neben uf Wahrheit hinfahren und mehr Unkraut als Waizen sammeln; er bleibt auch mit un fraut in der Hand ein ebler Mann; und dann ift noch immer die Frage erft, of Um wirklich Unkraut ist, was Du nach Deinem Linneus Unkrant neunst."

Allerdings irrte Lavater, wenn er meinte, mit feiner Physiognomit der Biffen einen wirklichen Dienft geleistet zu haben. Der Mittelpuntt feiner Berufsthätigkit nach einer ganz andern Seite bin. Sein physiognomischer Eiser war nur ein Su feines von Menschenliebe erwärmten und für Menschenwohl innig ichlagenden ber bas nach Menschenbeglückung verlangende Bedürfnig biefes Bergens follte aber auf anderen Wege gestillt werden. Lavaters wunderbare Begabung lag in ber feiner fönlichkeit einwohnenden Macht, auf Menschen einzuwirken. Er fesselte die Ma am meisten im Gesprächsumgange durch die Unmittelbarkeit, Lebendigkeit, 3mi Wahrhaftigkeit und kindliche Hingebung seines Wefens. Er war ber liebenswitt Sprecher und auch ber unermublichste. Seine Schriften, welche ihre Birtung eben meift bem persönlichen Quellpuntte verbanten, welchem fie entsprungen find, find t lich gebrudte Gefpräche, und barin findet auch ihre Beitschweifigkeit, ihr ge ter, abspringender Styl und der Mangel an Präcision des Ausdrucks und Rundung Ausführung, der sich in ihnen so sehr bemerklich macht, theilweise Entschuldigung. 🔀 aber sein Herz übervoll ist, was in Wort und Schrift, in Predigt und Gebet, in B wechsel und mündlichem Freundschaftsvertehr überall als Grundton ber Seele vorflingt: bas ift feine Liebe ju Chriftus und zu ben Brübern, Gott und Menschenliebe. Unmittelbarer Geiftes= und Bergensvertehr bem in Christo offenbar gewordenen Gott: bas war herze und Bulsidig ner Lebensthätigkeit. Er war der eigentliche perfönliche Antitypus des raisonnin und reflektirenden Rationalismus feiner Zeit. Allein tabei war ihm ein blog be liches Berhalten zu Gott durchaus fremd; er war teine contemplativ-theosophilche R jondern burch und burch auf prattijche 3wede angelegt; Gott war nur ber Gin ber Menich bas Biel feines Strebens, und fo nennt er benn felbft "Menicili (Sumanität), bieje erfte und lette Menschentugend, einen feiner erften hamptm (Bueignung feiner Predigten über bas Buch Jonas, 1773). Tief im Schrift gewurzelt blieb er dennoch frei von allem Schriftbuchstabendienst; die Schrift ihm eben so menschlich als göttlich, die mechanische Inspirationslehre hut ihm einer organisch-lebendigen Schriftanschanung Blatz gemacht, wornach bie 8at ber Schrift "als menschliche Geister auf menschliche Geister" gewirkt hatten. Der 3 felbst war ihm nicht erspart geblieben; nachdem er ihn durch die Kraft bes Ste überwunden, befämpfte er ihn mit um fo größerer Freudigkeit nicht vom Stan eines Schuljystems, sondern aus der Fülle seiner innern Erfahrungen beraus wo mit er tonnte. Seinem Bedürfniffe, von dem Böchften zu zeugen, mas feine Sate und fein Leben reich machte, hat er besonders in einem Schriftwerte ju genige fucht, bas hier auch mit einigen Zügen gezeichnet werden muß, mit feinem 100 Druck erschienenen "Pontius Bilatus." Der auffallende Titel verbankt wabife bem Worte hamanns jeine Entstehung : "Mir Ignoranten ift ber weiseste Schrift und buntelfte Prophet ber Erefutor bes Nenen Teftamentes, Bontius Bilains." Bilatusfrage: 2Bas ift Babrheit? wollte Lavater in feinem Buche ben wahrkeiter ben Zweiflern die rechte Antwort geben. Sein Buch follte bie Bibel im Rleinen, Menschen im Großen zeigen. "Schimmer ober Dämmerung von ihm selbft," daffelbe, "voll von Individualität und ohne das Medium feiner felbft eine ungenit

" Es ift feine bestimmte Entwidlung barin, tein eigentliches jufammenhängend führtes Thema, Alles besultorisch; man tann jagen: er felbst ift barin mit fei-Glauben an ben Erlöfer überwundenen Zweifeln und Rampfen, mit feinem von rliebe und Rettungseifer überwallenden Bergen. Darum fagt er felbft bavon : wie ich; wer bies Buch haffet, muß mich haffen; wer es liebt, muß mich lieben." mfaffenbere apologetijche Wirtung tonnte bas Buch bei ber barin fich vorbrängen= abividualität bes Berfaffers taum ausüben. Es war aber ein helbenmuthiges tig einer Beit gegenüber, bie ben Glauben an Chriftum großentheils verloren nd an einem Jeben Aergernift nahm, ber ihn öffentlich und fräftig befannte. Das par ein Schlag gegen ben Vernunftbüntel ber bamaligen im Durchichnitte mehr besfeichten als tiefvernünftigen theologischen Aufflärung. 2118 ein folcher murbe n auch empfunden und aufgenommen. Die allgemeine beutiche Bibliothet, welche in ber Perfon bes befannten Nicolai mit bem fritijden Scharfrichterfchwerte ber rung über alle ihrem Standpuntte widerstrebenden literarischen Erzeugniffe ju e jag, fchloß ihre Recension bes Bontins Bilatus mit bem Bunfche, "bag Berr fich burch bie Fortfetzung biejes elenden Geschreibs ober anderer Edriften biejer cht gang um bie Achtung bes vernünftigen Theils ber Lejewelt bringen möge." le Lavater fich bamit rachte, bag er bie Schlugworte jener Recenfion ber zweiten be feines Buchs vorandruden und bie "vernünftigen" Räufer einlud gegen ange-Ruderstattung ber Auslagen ihre Exemplare gurudgufenden, fo ermieberte bierauf gemeine beutiche Bibliothet mit neuen Schmähungen, indem fie bas Buch als ein rmerifches, ichwülftiges, nonfenfitalijches Geichreib" bezeichnete, und Lavatern verte, er fuche "mit feinem frommelnden, unverftandlichen Gefchreib" bei "frommen " Auffeben zu machen, und fich einen Unhang von fogenannten "Treuen" gu ffen. Eine gang andere Aufnahme als bei ben tonangebenden Recenfiranftalten, Repräfentanten ber aufgeflärten Mittelmäßigfeit, fand bas Buch bei ben bamaligen m einer neuen Bufunft ber beutichen Literatur. "Taufend Dant," ichrieb Jacobi ater, "für ihren Bilatus, ber mir berglich wohlgefällt." 2Benn Goethe ungunftiger t, fo gibt er auch ben Grund weghalb an. "Da ich zwar tein Wiberchrift, tein ft, aber ein becibirter nichtchrift bin, fcbreibt er 1782, fo haben mir Dein Bilatus v. widrige Eindrücke gemacht, weil Du Dich gar zu ungebärdig gegen ben alten und feine Rinder ftellft. Deinen Bilatus hab' ich fogar ju parobiren angefangen; be Dich aber zu lieb, als bag es mich länger als eine Stunde hatte amufiren " Allein tropbem wußte Goethe Lavaters perfonlichen Werth Damals noch fo tief rbigen, daß er vor feiner unbeschränften Wahrheitsliebe voll Bewunderung bafteht. rgleicht ihn einem "trodenen Schwamm," ber nach bem Erhabensten burftig ift, er geringste Tropfen ber Uhndung bochfter Geligfeit mehr Freude und Bolluft rt, als ber Genuß alles übrigen ben Menfchen von Gott fo reichlich gegönnten "3ch weiß bas Alles," fest er bingu, nich tenne ihn und bas Bild feines Dabas Bild feines Wejens und feiner Bortrefflichteit weicht nicht von mir."

Sind wir daher Lavaters frommem Helbenmuthe, mit welchem er fich in einer vielntchriftlichten Zeit laut und offen zu Chrifto bekannte, alle Anerkennung schuldig, Uen wir doch auch das Auge vor dem nicht verschließen, was an seinem Christenmangelhaft und trankhaft war. Zunächst schlie es Lavatern an eigentlich gelehrildung, an theologischer Schule, an tritischem Vermögen. Sein rastloser Thätigieb hinderte ihn, die Lücken in seinem Wissen späckung über Kritik, Gelehrsamkeit, humstunde, Sprachkenntnisse u. f. w. urtheilte, so gab er unnöthiger Weise damit g. Seine Mängel in der gelehrten Schriftsorschung veranlaßten ihn auch zu er gewagten Schriftauslegung, die eine nüchterne grammatisch-historische Interpresmethode perhorresciren mußte. Eine änßerst lebhafte Einbildungskraft riß ihn inen religiösen Anschaungen oft weiter fort, als mit den Anforderungen einer Real-Ausstunde in Stevelogie und Licke. VIII. 16

gefunden Frömmigkeit verträglich war, und die "Aussichten in die Ewigkeit" besonders ermangeln oftmals ber ruhigen Einsicht in bas, was uns die Schrift von ben Geheimniffen bes Jenfeits wiffen laffen will und was nicht. Benn Lavater meint, im Jenfeits werde es bem Seligeu ein Leichtes fein, Felfen zu zerbrechen, Berge zu versehen und felbft ein Planetenfpftem wie eine Thure aus ben Angeln gu heben, fo find bas nicht Schriftoffenbarungen, fondern Phantaflespiegelungen. Dem bas Schriftwort feines tiefen Gehaltes entlerrenden Rationalismus gegenüber war er in feinem Recht, wenn er ben Realismus tes Schriftwortes möglichft vollträftig zur Geltung bringen suchte; aber es läßt sich nicht läugnen, bag er tie Schriftworte oft in einen mehr maffiven als realen Ginne nahm, wic er benn aus Joh. 21, 22. "So ich will, daß tiefer Jünger bleibe, bis ich tomme," in allem Ernste den Schluß zog, ber Apola Johannes befinde fich noch leiblich auf Erben; und man tann fich eines wohlwollende Lächelns nicht erwehren, wenn man vernimmt, daß er längere Zeit auf Spaziergängen fleinen Fußreisen u. f. w. jeden Vorübergehenden scharf anblickte in der Hoffnung, vie leicht den leibhaftigen Evangelisten in ihm zu erkennen. Der Rationalismus hatte nich nur die Wirklichkeit, fondern auch die Möglichkeit des Bunders geläugnet. Lavater fe umgetehrt nicht ein, weßhalb bas Bunder nur auf das apostolische Zeitalter begru worden sehn sollte, warum die göttliche Allmacht und Weisheit nicht heute noch eben gut Bunder thun follte als achtzehn Jahrhunderte früher. Damit trat er benn a dem abstrakt supranaturalistischen Bunderbegriff entgegen, wornach bas Bunder wie e deus ex machina in ben heilsgeschichtlichen Entwidlungsgang eine Zeitlang eingreift, und dann plöglich spurlos verschwindet. Die Bundergabe leitete er aus einer allen Menschn angehörenden Grundfraft her, welche in Christus zur volltommenen Entwicklung gelan war. "Alle Menschen, bemerkt er, sind Ebenbilder und Kinder Gottes. Chriftus der Prototypus Aller. Er vereinigt, was in allen zerftreut ift, auf die volltommen Beife." Gern hätte er bem Worte "Bunder" ein bezeichnenderes substituirt. "Da Wort Wunder, jagt er, hat Alles verdorben. Nothwendig war es und bleibt ( wie ras Wort Talent und Genie; aber man hat die bloß relative Bedeutung deffelim nicht genug beherzigt." Der abstrafte supranaturalistische Bunderglaube des Orthodorie mus mußte durch folche Leußerungen sich schr wenig erbant fühlen. "Alles, führt a bei Erörterung jeiner Bundertheorie weiter aus, liegt in dem Menfchen. Rund oder Zufall, Magnetisnus oder Fieber, Einflüsse ber Geister ober Handauflegen bringen nichts hinein, erwecken nur was da ist, halb ober ganz, disharmonis oder harmonisch, fragmentweise im Unchristen, harmonisch im Christen." Bei der 800 haftigkeit feiner Einbildungstraft konnte ihm dieje Theoric allerdings gefährlich werden. Als ber Bunderbottor Gagner, welcher burch Beschwörung einen chronischen Ropffcmm an dem er lange gelitten, vertrieben zu haben vorgab, im Namen Jeju auch an anderst Bersonen Heilungen versuchte, trat Lavater mit demselben in Verbindung, und fordet angesehene Theologen, wie 3. B. Semler, ju einem Gutachten über die auch von Nerzin attestirten Beilungen auf. Perfönlichteiten, über welchen ber Schleier bes Gebeimniff schwebte, wie diejenigen des Grafen Cagliostro und Megmers, hatten für ihn eine be fondere Anziehungstraft, die feinen "aufgeflärten" Freunden viele Noth machte, und be Arzt Zimmermann fchreibt benn auch einmal an ihn : "Wenn Du boch nur einmal Deis Bunderboutique zuschlößest." Durch seine Bundertheorie war er auch dem Katholici mus näher getreten, welcher ja ebenfalls die Fortbauer ber Bundergabe in ber Rink annimmt. Der Katholicismus jener Zeit hatte fich vom Jesuitismus gelöst und ben Protestantismus genähert; Persönlichkeiten, wie die des würdigen Bischofs Sailer, truge mehr einen apostolischen, als einen römisch=katholischen Karakter an sich; Lavater fan mit Sailer in vertrautem Briefwechsel und batte den Muth, an ein Christenthum 📁 glauben, bas sich von confessionellen Schranken frei weiß. Das Gerede über ben ver meintlichen Kryptokatholicismus Lavaters wurde daher auch jo laut, daß er fich im Jahr 1786 zu einer im Drude veröffentlichten "Rechenschaft an feine Freunde" verpflicht

helt. Er ertlärt mit berggewinnenber Offenheit, bag er fich nicht bewußt feb, in feinem feben bas Allergeringste gethan ober geschrieben au haben, mas bas Shiftem ber tatholifden Rirche begunftigen tonnte, bag ihm vielmehr ber hauptgrundfat biefer tirde, blinder Glaube an firdliche Autorität als folde, von herzen verhaft c. In Diefer entichieden ablebnenten Stellung zur tatholijchen Rirche verharrte er is an bas Enbe feines Lebens, und als Friedrich Stolberg aus Gefpenfterfurcht vor em Rationalismus und in ber träumerischen hoffnung, ben mahren Geelenfrieden in er römijden Rirche zu finden, aus ber protestantifden geschieben mar, ichrieb er an en abtrünnigen Freund: "3ch verehre bie fatholijde Rirche als ein altes, reichlich bepnörteltes, majeftätijches, gothijches Gebäude, bas uralte, theure Urtunden aufbemahrt. Der Stury Diefes Bebändes würde ber Stury alles firchlichen Chriftenthums jenn. 3ch erebre, liebe, bewundere viele einzelne Ratholifen, Die ich tenne und unter meine Freunde ablen barf; aber alle Bemühungen Einiger, mich jur tatholifchen Rirche übergeben ju uchen, waren vergeblich, und werben immer vergeblich bleiben, weil ich für meine Berm burchaus nicht von Formen abhänge, fondern bie Religion als eine Richtung bes Bergens zu Gott in Chrifto und ein inneres Streben nach Achnlich= eit mit ihm anfehe, - weil ich feines Sterblichen Stlave, wohl aber ein eigen= villentofer Rnecht Chrifti werben mochte, - weil ich mir feine Tugend, Bolltommenbeit, Seligfeit in ber tatholifchen Rirche benten tann, Die ber redliche Chrift nicht aufer berelben wenigstens eben fo leicht, wo nicht leichter, erreichen tonnte." . . . . Er fpricht etann feine Uchtung vor ber Uebergengung bes Freundes ans; allein er fest bingu: 3d werbe nie tatholifch, bas ift: Aufopferer aller meiner Dentfreiheit und Semiffensfreiheit, bas ift: Entfager aller unveräußerlichen Menschenrechte werben. 3ch werbe, fo lange ich hienieden walle . . . , nie tatholifch werden, bas beißt: fein Denich und tein Engel wird mich je bereben tonnen, eine Rirche als unfehlbar au verbren und eine barmherzige Mutter ju nennen, Die (quia abhorret a sanguine - aus Blutiden) ihre irrend erflärten Rinter lebendig verbrennt." - "Ich glaube" - bemerkt r gegen ben Colug Diefes bentmurbigen Briefes - "ber Geift geiftet, wo er will, unb 2008 Bort Gottes ift nicht gebunden - und ber barmherzige Camariter war näher bem Reiche Gottes, als mancher orthobore Briefter ber erztatholifchen jubifchen Rirche, beren Babft Raiaphas mit ben fiebenzig Rardinälen Chriftum freuzigte. Laft uns, Lieber, anjere Rechtgläubigteit burch bie volltommenfte Liebe beweifen. 2Ber Sutes thut, ber ift aus Gott - und wer in ber Liebe bleibt, ber bleibt in Gott, und Gott in ihm." Wie offenbart fich boch bas große chriftliche Berg Lavaters in biefen aten Borten fo ergreifend! Und wie war ihm alle Buchftaben= und Formenfrömmig= teit voch immer von herzen zuwider gewefen. "Bu febr beschräntte, ja ängftlich Orthotope, fagt er einmal in biefer Beziehung, binden mir Berg und Bunge. Es gibt eine an peinlicher Frömmigkeit, die ich zwar nicht fränken mag; fie hat auch ihr Heiliges und Berehrliches für mich; aber fie ift meinem individuellen Geschmade, ber Licht und Rlarheit, Gedentbarteit und Geiftesgenuß, Frohheit und Freiheit liebt, betimmter Erfenntnig und beutlicher Begriffe bebarf, fo zuwider, bag ich alle Bebuld und driftliche Liebe zufammenfaffen nuß, um nicht merten ju laffen, wie febr jie mich brudt - jene Frömmigkeit mein' ich, bie fich nie aus bem Birtel gewiffer Begriffe, Formen, Formeln und Rebensarten berausheben, tein freies, lichtvolles Bort weber fagen, noch ohne Entjeten bören barf, Die jebes Anderen Chriftenthum und Religion blechterdings nach teinem andern Mafftab als nach biefen Formeln und Rebensarten praft, ober vielmehr ungeprüft lobt ober verdammt; mie fehr munichte ich, bag boch eine lichtvolle, freie, männliche Religion, bie nichts fage, was fie nicht flar verftehe, immer allgemeiner und alle lichtichene Mengitlichteit und Bortfflaverei immer feltener unter frommen Chriften werben möge." Und wie offen fein herz für jede Urt wahrer Frömmigkeit war, bennoch hielt er fich für feine Berfon von allem feftirerifchen Treiben fern. "Es ift mein fefter Grundfas, fagt

er in tiefer Beziehung, in teine alte ober neue Religionssocietät, Kommun, Partei, Sette ober Brüderschaft einzutreten, so sebr ich mich für verbunden achte, jete Bartei, jedes überzeugte Mitgliet einer solchen ... als überzeugtes Mitglied zu verehren." Er verschweigt nicht, daß er jedem berartigen Schritte insbesondere beschalb sich widersche, weil er sich das köstliche Gut ber Gewissens und Denkfreiheit nicht wolle rauben laffen.

Lavater liebte überhaupt die Freiheit und verabscheute den Despotismus, am allermeisen ben Despotismus, ber fich in tie Daste ter freiheit hullt. 218 tie franzöfische Rete lution jum Ausbruche tam, freute er fich mit vielen Ebeln juerft ber neuen Bewegung, von welcher er ten Gieg tes Rechtes und ber humanität erwartete. Aber tie Some densberrschaft seit 1792 rüttelte ibn balt unsanft aus seinem schönen Traume auf. 🌆 bie Stelle anfänglicher Begeifterung trat in feiner Seele ein beiliger männlicher 3m gegen bas maßlos geübte, mit ichnöder Gewalt verbundene, Unrecht. Benn er im Jahn 1791 noch geschrieben hatte: "Ift's Babrheit over ift es Babn, mas Frantreich worben ift, bağ kein Minister-Tigerzahn mehr Mart bes Lanbes frist :" jo parobirte er bagegen ras Jahr barauf bieje Borte: "3ft's Bahrheit ober ift es Babu, mas Franfreich mer ben ift, tag Freiheitrufer Tigergabn bas Mart bes ganbes frift?" Best, wo bie Rem lution ibre Absicht, europäijche Propaganta ju machen, unverbolen an ten Tag legit, hielt er — ber treue Kämpfer für Recht und geordnete Freiheit — es auch für feint Pflicht, innerbalb feines Berufstreifes feine mabnente unt warnente Stimme gegen bu revolutionären Defpotismus ju erheben, und insbesondere auch als Geiftlicher tie Bin ger feines Lantes zum Beherfam gegen Gefes und Obrigkeit aufzufordern. Der icanliche Rönigsmort ju Paris entflammte feine Geele jur mächtigen Entrüftung gegen in "Schredliches Zeitalter," prerigte er am folgenten Sonntag mit Donne Mörrer. ftimme, "tu thuft Ibaten, vor renen vorige Zeiten erbebten und welche bie fünftigs faum glauben werden. Du beißest Unterwürfigkeit gegen rechtmäßige Obrigkeit 30 verei: bir beißt jeter Rönig ein Ivrann ... bie bu gestern herfieller teiner Freihit nanntest, tie sevest tu beute in Gefängnisse... Sag ich zu viel, wenn ich sage: o 30 alter Sauls und Rains, wer tann bich tennen und dir einen antern Ramen geben; w teine neuesten Ibaten wiffen, und rich obne Entfeten nennen? Ber Lehrer tes Bellt fenn und vor beinem verberblichen Geifte bas Chriftenvolt ungewarnt laffen? 28er, eine fic unverantwortlicher Reigheit schuldig ju machen, aus Furcht von schiefen Densign jcbief angeseben zu werten, von bir schweigen?" Unterbesien war bie Revolutionsp fabr ber Echweis felbst immer näher getreten und äufterte fich in Lavaters Seimatis fanton querft burch ben Ausbruch von Unruben in bem Fleden Stäfa, von 100 🚅 eine Dentidrift an Die Regierung von Bürich erlaffen murte, melde allgemeine Geweits und Sandelofreibeit, gleiche Rechte für Start und Land, Losfäuflichteit bes Grundis jes und jomit Zugestäudnisse forderte, welche zwar bamals unerhört erschienen, auch be ftebente Rechte verletten, aber an fich nicht unbillig gemeien maren, ba bas Lantiel unter ber berrichenten Berfaffung ju einer entfprechenten geiftigen und inbuftriefin Entwidlung nicht gelangen tonnte. Die Regierung boffte turch ftrenge Dafregeln # Gabrung zu unterprücken. Lavater mar viel zu gerecht und zu icharfichtig, um nift einquieben, bag bie alten Buftante auf bie Dauer nicht mehr haltbar feben, und es mit ibm eine große (Venugtbuung, wenigstens Blutvergiegen verbindern ju tonnen, inten über ten frührer ter Bewegung, ten bochbejahrten Gadelmeister Botmer von Gilin, auf dem Rabenstein zu Zürich vom Scharfrichter nur bas Schwert geschwungen und a ju lebenswieriger Gefängnifftrafe verurtheilt murve.

In ber Ibat batte die lepte Stunte ber alten Eitgenoffenschaft geschlagen. Bompartes Siege in Italien 1797 beschleunigten ihren Untergang. Eine frangöfische Armet, angeblich zum Schupe ber aufrührerischen Baartländer, beiepte ben Ranton Bern; bie ohnmächtige Lagiapung beschwor auf ihrem Lage zu Narau 1798 zum leptenmale bie alten zerriffenen Bunte. Das Revolutionsfieber ergriff auch Zürich, und bie zum himmel aufsteigenten Rauchfäulen ber von bem ganvolle angezündeten landvögtlichen Geliffe

## Lavater

in waren furchtbar berebte Zeugen ber einhergebrochenen Berwirrung. Dem trenen herzen Lavaters gingen viese Borfälle und Juftände durch die Seele. Er hatte seit Jahren Reformen gewünscht; von ber revolutionären Umwälzung erwartete er mit Recht für einmal unr Unheil. Sein Muth, seine Thätigkeit, sein Eiser waren unbeschreiblich. Bie ein Friedensengel stellte er sich zwischen die streitenden, vom Interessenkunge erwisten Barteien. Er schrieb hin und her: an ben in Narau auf der Tagsahung verweilenden Bürgermeister Woß, an die aufgeregten, aber seinen Namen respettirenden kandlente in Stäfa, nan den redlichsten Mann in Stäfa." Zu spät! Die Ballung der Leidenschaft übertäubte die Stimme der Vernunft und des Bohlwollens. Mit tiesem Schwerze mußte der treue Baterlandöfreund sehen, wie unter einer ungeschicklichen nach einen Rormen zugeschnittenen Verfassung die Eidgenossenssensensen allen Pormen zugeschnittenen Verfassung die Eidgenossenssensensen auch zu geschicken nach eine französsen zugeschnittenen Verfassung ver-

In folden Beiten ift bie Bahl entichloffener, mannhaft zu ihrer Ueberzeugung fteenter Männer gewöhnlich flein. Aber Lavater war ber Lette, ber von feiner Stelle nich. Riemals hat er überzeugender bargethan, bag er nicht bas Geine auf Erben fuchte, us bamale, wo er ben nenen Dachthabern ber Schweiz, benen frangöfifche Rriegsmacht ur Geite ftant, unerichroden Die Stirne bot. Die "Befreier" brauchten vor Allem Beld, und um biejes zu erhalten, wurde jeder Ranton mit einer nicht geringen Summe en Befreiungstoften ober Contributionen belaftet. Auf Burich fiel bie verhältnifnäßig ungeheure Summe von 3 Millionen Franken, welche ungerechter Beife von ben Mitgliedern ber abgetretenen Regierung gefordert wurden. Eine zweite Gewaltthat elgte ber erstern. Das in Maran refibirente unter frangöfischem Einfluffe ftebenbe beletijde "Bollziehungsbirettorium" hatte Bebenten und Grundzinje gegen eine fo unbeentente Ablöfungefumme aufgehoben, baf berfömmliche, wohlerworbene Rechte baburch mf's Empfindlichfte verlett, namentlich aber fromme Stiftungen und Armengüter fcmer eichabigt wurden. Ein würdiger Geiftlicher in Bern, Urchibiatonus Müslin, hatte jur Bertheidigung insbesondere ber Armengüter eine fühne Schrift unter bem Titel: "Bittdrift ber Urmen an bie Gejetzgeber Selvetiens" in ben Drud ergeben laffen. Dieje Edrift überjandte Lavater mit einem Begleitichreiben an Die helvetijche Bollzugsbehörde. Bermünfcht fen bie Freiheit," bief es in bem letteren, "bie widerrechtlich handelt; verdtet bie Gejetgebung, bie eigenmächtige Beeinträchtigungen als patriotifche Sandlungen niftellt; verbammt jedes Gejets, bas auf Ungerechtigfeit gegründet ift, und verflucht ete Leidenschaftlichteit, welche bem Urmen fein lettes Labial aus ben Sänden windet ... Ingerechtigkeit ift bie furchtbarfte Contrerevolution gegen bie allgemein angenommene reiheit und Gleichheit. 3hr habt teine ju fürchten, wenn ihr gerecht feud - aber feub br ungerecht, fo erwartet bas Schlimmfte." Uebrigens waren bie helvetischen Direttoren ur Bertzeuge in ber hand ber frangöfischen Regierung, und Lavater bat feinen fittlien Duth baburch am iconften bewährt, bag er Die Waffen feines Angriffs nicht nur egen Die Wertzeuge, fondern gegen Die mächtigen Urheber ber Gewaltthaten felbit richtet. Er fcrieb "bas Wort eines freien Schweizers an bie große Nation" und überschidte affelbe an Reubel, Mitglied bes Rathes ber Alten, in Baris. "Alle Einwohner Seletiens, heißt es in biefer Edrift, bie nicht burch bie Tafdenspielerworte, womit Alles eblendet werden follte, geblendet find, tonnen nur einer Meinung fenn: mag bie terpriftijche Gewalt, welche unter bem Bofaunenschall von Freiheit ihre eiferne Sand auf bren Raden fallen läßt, fie ichweigen machen: alle haben nur eine Deinung: bie rangofifde Ration hat weber ihrer Uebermacht noch ihres Giegesgludes pegen bas mindefte Recht, und fie handelt fich felbft widerfprechend, ja bochft unerecht, fich in unfere Angelegenheiten gewaltthätig zu mifchen. Frankreich hatte tein Recht als bas Tyrannenrecht bes Stärkeren, in Selvetien einzubringen, um, wie es fagte, ie Ariftotratie ju fturgen. Dag bie Ariftofratie gefturgt ift, tann ein großes Glud, ann bie Erfüllung bes Bunfches vieler Ebeln gewesen fenn - aber wenn ein Straenräuber einen Menfchen umbringt, ber uns brücht, ift barum ber Straffenräuber

weniger Straffenräuber? 3hr Franken tamet als Räuber und Thrannen in bie Schweiz. Als Räuber führtet ihr tie Schätze, Die euch nicht gehörten, wie m besiegten Stäbten, besonders von Bern fort. 3hr bestahlet bas gange unschuldige the vetien, indem ihr bies thatet. - Könnt ihr's läugnen? Eure Borte mußten mi Gebote gelten. Eure Rathe waren Despotenbefehle .... Frangöfifche Ration! Imit zu brohen, zu brücken, zu fordern, vorzudonnern, zu rauben, zu betrügen, auszufann ju morben ... ift Freiheit freilich auch einer großen Nation ... ber ber Sataue! H bem, ber tiefe Freiheit auspofaunt ... Deffne bie Augen, frangofijche nation, und h freie uns von diefer Freiheit der Hölle." Unterzeichnet war die Zuschrift mit der ten: "Zürich im ersten Jahre der schweizerischen Sklaverei." Das französische Diretwi von ber Bahrheit ber Beschuldigungen getroffen, bemühte fich, in einem Antwortigen Lavaters Vorwürfe zu entfräften; allein bas Gemicht ber Thatjachen war ftarter sophistische Rhetorik. Daß Lavaters Zuschrift ohne sein Wissen rem Druck über wurde, bätte ihm leicht fehr nachtheilig werden können, und ber frangösische Oberge Schauenburg in ber Schweiz würde wohl eine ftrenge Bestrafung ber Rühnheit a haben, wenn nicht in der schweizerischen Bollzugsbehörre Männer wie der Basler grand geseissen hätten, welche Lavaters ereln vaterlänrischen Muth zu ehren mi Bald aber häuften fich in Folge bes mechfelnden Kriegsgludes zwischen Defterreich Frankreich bie Gewaltthaten. Am 2. April 1799 wurden zehn angesehene Burcher bem Borwande, daß fie bes Einverständniffes mit bem Raifer von Defterreich verta feben, ohne Gehör, ohne Beobachtung irgend einer gerichtlichen Form, verhaftet deportirt. "Jest," rief Lavater aus, "ift's um unsere Freiheit geschehen. Wir find loren; benn wir miffen nun, daß wir unter Tyrannen fteben. Die Conftitution ift D Schweiz, o Zürich: du bit geworfen; die allgemeine Sicherheit ift untergraben. Spott und Raub gesethofer Willfür geworden." Auf Lavaters unermüdliche Amy hin, welcher Bebenflichfeiten aller Urt entgegenstanden, murbe eine Dentidrift worfen, jur Unterfchrift in feiner Wohnung aufgelegt, von ben angesehensten Die Zürichs (auch von dem ehrwürdigen Antistes Beg) unterzeichnet und dem Dirette in der Form eines Protestes gegen das gewaltthätige Verfahren eingehändigt. Uebe wandte fich Lavater an mehrere Direktoren fchriftlich; ben Familien ber Departie brachte er liebenden Troft. Den nächsten Sonntag, den 7. April, predigte er über 13, 1 f. Jevermann sey unterthan der Obrigkeit, die Gewalt über ihn hat. Et wies bie Gemeinde auf Die rechten Baffen in Diefem Rampfe : "Gebet und Rei demüthige Geduld, Muth mit Bürde, fraftvolle Beredtfamteit, lichtvolle Vorstellin Bitten, Flehen, Ermahnen — bies Chrift find beine Waffen, auch dann, wann mi einer obrigkeitlichen Gewalt Unrecht zu leiden glauben folltest." Der Regierung halter Pfenninger ließ Lavatern die Predigt nach dem Schlusse des Gottestienste fordern. Er felbft erwartete feine Deportation. Die Rlugen, welche bie Babrheit zu sagen pflegen, wenn es ihnen Ehre bringt, und bie hühjch schweigen, wenn ba ben der Wahrheit mit einiger Gefahr verbunden ist, warfen ihm vor: er hafter einer Märtprerkrone. Er aber fprach das beherzigungswerthe Wort: "Reine Bu wird fruchtlos ausgesprochen. Wirkt sie nicht fogleich -- sie wirkt früher ober immer etwas Gutes; - wirft fie nicht bas, was wir beabsichtigten, fie wirft d etwas unferen Bünfchen, unferm hauptzwede Gemäßes."

Die ungesuchte Märtprerkrone blieb in der That nicht lange mehr aus. Am 14 1799 hatte Lavater zur Stärkung feiner burch viele Gemüthsbewegungen erschütten Gesundheit in Begleitung von seiner Gattin eine Batekur in dem im Aargau geson Städtchen Baden begonnen. Die Gewalthaber, welche in Zürich sich nicht au Suis gewagt hatten, wagten es in dem kleinen, von Zürich entfernten Badeorte. In der R die auf Lavaters Abreise von Zürich folgte, wurde seine bortige Wohnung von Bur rungsstatthalter Pfenninger sorgfältig durchsucht, seine Papiere versiegelt oder wessen men. In der darauf folgenden Racht sollte er selbst in Baden aufgehoben werden.

gens um 6 Uhr, als er nach einer in Schmergen burchmachten Racht noch ju Bette lag, traten Commandant Tobler, ber Unterstatthalter Ufffprung von Baden und noch ein Dritta in fein Zimmer, um ihm im namen bes helvetifchen Direftoriums anzufündigen, tag fie beauftragt fepen, feine Bapiere in Befchlag ju nehmen und feine Berfon fchlennigft nach Bafel zu beportiren. Lavater protestirte gegen Die Gewaltthat, tröftete feine tief eichütterte Gattin, welcher nicht gestattet wurde, ihn zu begleiten, ja, welche nicht einmal ermirten tonnte, daß bie Bertgeuge ber Gewalt fich auf fo lange gurudzogen, bie fie angefleidet war, ergab fich übrigens mit ber größten Rube und mit vollem Gottesrertrauen in bas ihm zugebachte Schidfal. "Gott ift an Bafel, jagte er beim Scheiben m fener treuen Lebensgefährtin, wie ju Baben und in Burich. Ermanne bich jest und ergib bich brein; es ift Gottes Wille." Die Bollzugsbeamten trieben bie Lächerlichkeit fe meit, baß fie ben Wagen bes Ubreifenden mit aufgepflanzten Bayounetten und einer Beridung von Dragonern umgaben, fo bag Lavater fchergend ju bem im Bagen neben im Play nehmenden "Bürger Bruggiffer" fagte: "So vornehm bin ich noch nie gemint." Auf ber Reife befamen feine "freifinnigen" Begleiter manche berbe Wahrheit nen ihm ju boren. Go fagte er unter Anderm ju Afffprung: "Mir liegt nichts an Ramen und Borten. Die Bernunft ficht auf Die Gache, ber Bobel auf namen. Ronig eta Direttor, Ariftofrat ober Demofrat, bas gilt mir Alles gleich. 2Ber willfürlich ban= tett und zum nachtheil Anderer fich über Gejets und Recht wegfett, ift ein Despot, mug' er einen Stern ober eine Schärpe." Einen furgen Aufenthalt in Olten benützte er au, um ein Schreiben an bas Bollgiehungsbireftorinm zu erlaffen, worin er gegen bas unge Berfahren, insbesondere auch gegen alle Roftenfolgen protestirte, einen Arzt veringte und ertlärte, bag er etwaigen unüberlegten Schritten feiner Freunde fremd fen. Die letteren und feine Gemeindegenoffen mahnte er in einer Bufchrift jur Rube. In afel war bie Theilnahme für ihn fo groß, bag ber Wagen in ben von Menfchen anfüllten Straffen mehrere Male Salt machen mußte. Der bortige Regierungsstatthalter dmidt, von bem er in's Berbor genommen wurde, behandelte ihn übrigens auf's Buanfte, und beim Berbore ftellte es fich bald beraus, bag bie Anflagepuntte, welche feine eportation herbeigeführt hatten, teinen fichern Unhalt boten. Migbeutete Stellen aus brochenen Briefen Lavaters waren nämlich auf ein geheimes Einverständniß mit Rufland jegen worben, und ba er in anderen Stellen ben Bunfch, bag bas Direftorium fallen ochte, auszusprechen fchien, fo mitterte bas boje Gemiffen ber Dlachthaber - Berfchmong. Um 10. Juni 1799 erfolgte feine Befreiung. Seine augenblidliche Seimtebr urbe jedoch durch bie bamalige Stellung ber Armeen verhindert; burch eine fleine Lift lang es ihm endlich, von Rnonau aus am 16. Auguft in Die Urme ber Seinigen gurudtebren. Aber auf ben Jubel ber ihn begliidmünschenden Freunde follte bald bie ichwerfte rufung feines Lebens folgen. Um 25. September hatte Maffena in ber Schlacht bei Irich über bas vereinigte öfterreichifch = ruffifche Seer einen entfcheidenben Gieg bavon= tragen. Siegestrunten bielten bie Franzofen am 26. ihren Ginzug in Bürich, wofelbft is Furcht vor Plünderung bie meiften Säufer verschloffen waren. In ber nabe von maters Pfarrwohnung hatten mehrere Goldaten vor einem von älteren Frauen bewohn= n Saufe Bein geforbert, und mit ben Gewehrfolben bie Thure einzuschlagen gebroht. water rief ben Wüthenden von feiner Wohnung ans begütigend ju: er wolle ihnen ein bringen. Er eilt herunter mit Erfrifchungen und Geld, bas abgelehnt wird. 3m egriffe in fein haus gurüchgntehren, wird er von einem andern Soldaten um ein hemb gegangen. Lavater fucht ihn umfonft mit Gelb abzufertigen; er bringt wäthend mit m Sabel auf ihn ein. Schutz bei bem vorhin von ihm beschenkten Grenadier suchend, r im Gefpräche mit Bürgern noch auf ber Strafe verweilte, fieht er biefen, eben noch undlich, jett im Grimme fich wider ihn tebren. Der trene Urm bes gerade gegenirtigen Almojenpflegers Beinrich Segetichweiler umfdlingt ihn; aber ju gleicher Beit rchbobrt auch ein mörberischer Schuft feine trante Bruft. Die Rugel war unmittelbar ter bem 3werchfelle burch ben Leib gebrungen, bie Bunde beinahe tobtlich. Geine

erste handlung mar, vom Bette aus einen Brief an mehrere Freunde ju biltiren, won er bringend bat, tem Namen tes Berwunders nicht nachzuforschen, und wenn er in Gr fahrung gebracht werte, boch ja ihn zu verschweigen. Ueber die Motive zu bem schäublichen Morranfalle weiß man nichts Gewiffes; ber Name tes Mörters ift nach Lavaters fehnlichem Bunfche unbefannt geblieben. Bon jest an lebte ber Dulter, einigermaßen wieber geheilt, mit wenig Unterbrechung jeroch von ten peinlichsten Schmerzen gefoltet, noch über fünf Bierteljahre, tie er meift in seinem Krantenseffel zubrachte, unermüblich mit tem Wohle feines Baterlantes und tem Heile feiner eigenen Seele beschäftigt. Ju einfamen Leidens=Stunden schrieb er seine freimüthigen Briefe über bas Deportations wefen nieder, tie er tühn genug ten helvetischen Bollziehungsräthen widmete. Gege Neujahr wagte er es sogar, die Kanzel wieder zu betreten, ja jo wenig kannte er and noch jett Selbstichonung, bag er einen zum Tore Berurtheilten nach teffen Bunich m Richtstätte zu begleiten fich nicht abhalten ließ. Auch tie 3rec, gemeinfam mit ben Brediger Düslin in Bern eine Gulfeanstalt jur Unterftugung für tie Kriegsbefchädigten zu errichten, beschäftigte ihn noch auf feinem Krankenlager. Die Franzofen, fo wenig Urfache fie hatten, ihm geneigt ju jenn, tonnten ihm wenigstens ihre Achtung nicht wefagen und General Moreau bejuchte ihn öfters. Auch fein Gebetbuch und feine Briefe von Saulus und Paulus find auf feinem Schmerzenslager entftanden. Nachbem es im nicht gelungen war, burch eine Batetur seine fintenten Kräfte aufzufrischen, zog er 🖬 im Juni tes Jahres 1800 in tie läntliche Stille von Erlenbach am Zürichfee in 🖬 gastliche Lanthaus eines Freundes (von Salis) zurück, wo er jeinen Schwanengejan über tas Thema, welches tas L und das D jeines Lebens gewesen war, schrieb: **"Lein** Gebanken eines Scheidenden über Jejus von Nagareth." Er tonnte Dieje Schrift uift mehr vollenden. Nach Zürich zurückgekehrt, hielt er an dem in der Schweiz besonden festlich gefeierten allgemeinen Bet= und Bustage (14. Sept. 1800) noch einmal eine Am sprache an feine Gemeinde, und genofi noch einmal mit ihr das hl. Abendmahl. Mit tiefem Ernfte rief er jeiner Gemeinte in jener geweihten Stunte bie Worte ju: "Ruhig ift keine Seele, als die, jo jich vor rom Herrn remüthigt, als die, welche auf Ihn sieht, als die, welche sich an Ihn hält." Seine Schmerzen ftiegen mit feiner Entfräftung. Uber immer gleich blieb er fich in feiner Ergebung. 2118 einft feine Tochter Louife an feinem Lager faß, fragte er fie: "Errathe, wem ich biefe Denteite fchreibe." Gemiß bem Soldaten, ber Ihnen den Schuß gab, war die Antwort. Gemie bem, erwiederte Lavater. Er hatte geschrieben:

> "Gott vergebe bir, so wie ich bir von Herzen vergebe, Leibe nie, was ich um beinerwillen gelitten. Ich umarme dich, Freund, bu thatest unwissend mir Gutes. Kommt dies Blättchen zu dir: es seh bir Pfand von des Herrn Hulb, Welche reuige Sünder begnadigt, entsündigt, beseltigt. Lege Gott mir für dich in die Seele große Gebete, Daß kein Zweisel mir bleibt: wir umarmen uns einst vor des Herrn Aug'."

Nur einmal hatte er sich während ber heftigsten Schmerzen zu dem Ausrufe hinreißen lassen: "er sen doch ein guter Narr mit dem lieben Gott;" aber ein solcher Schuten verschwand bald wieder vor dem Lichte des Glaubens und der Hoffnung. Der 2. 30unar des Jahres 1801 war sein Todestag. Er starb, während die Seinigen ihm Lieberverse von Klopstock vorsprachen, unter dem Gesange der Neugahrslieder, die vor seiner Bohnung erschallten, mit der Ermahnung "Betet, betet" auf ten Lippen. Ein einfaches Dentmal auf dem Chore der St. Beterstirche zu Zürich erinnert an das unvergängliche Wirten dieses seltenen Mannes.

Lavater hat eine ungewöhnlich ungleiche Beurtheilung bei Zeitgenoffen und vor den Richterstuhle der Rachwelt gefunden. Die Urfache hievon liegt theils in den unverkensbaren Schwächen des ausgezeichneten Mannes, die er, wie 3. B. in feinem gedruckten Tagebuche, Freunden und Feinden bisweilen nur allzu offen bloslegte, theils in der Worigung, auf welche zu allen Zeiten ein offenes und frendiges Bekenntniß zu Christo on Seite eines geistvollen Mannes bei den Kindern diefer Welt stößt. Diefes Bekenntiß hat ihm Göthe nicht verzeihen können; diefes kann ihm die Literaturgeschichte unserer zeit noch nicht verzeihen. Und doch war es aus feinem Munde eine ausgeschüttete wohliechende Salbe zur Ehre des Herrn, und Tausende, die auf den dürren Walden eines ebten Buchstabenglaubens keine Nahrung mehr fanden, haben sich daran 'gestärkt und rquickt. Für unsere Zeit hat Lavater eine fortwährend steigende Bedeutung. tanm war je der christliche Unionsgedanke in einem Manne lebendiger ausgewirkt und les confessionalistische Schriftus war ihm der Erste und der Lebendiger ausgewirkt und Les confessionalistische Schriftus war ihm der Erste und der Lebendiger ausgewirkt und mehr zeiten Leben berufen gewesen wäre, Zeugniß abzulegen, daß sein Christenthumen werand er nichts; aber Zesus Christus war ihm der Erste und der Lebendigen Stauben bewährt und wären, sondern in Krast stand, so hat er in Noth und Tod seinem Glauben bewährt mb bestiegelt. Denn wenn von Einem in der neueren Zeit, so gilt von ihm: "Gedenket mehre Lebrer, die euch das Wort Gottes gesagt haben, welcher Ende sche schuet an und folget ihrem Glauben nach."

Lavaters Leben ift uns von seinem Schwiegersohn Gegner am ausführlichsten in rei Bänden, dann von Herbst, und in neuester Zeit von Bodemann beschrieben. Intereffante "Beiträge zur näheren Kenntniß Lavaters" hat hegner geliesert. In den Brieffanmlungen der Zeitgenossen, insbesondere Göthe's, Jacobi's u. A. m., finden sich vejentliche Beiträge zu seiner Karalteristik. Namentlich die eben herausgesonmenen «unetructen Briefe ans herders Nachlaß" Bo. II. (von Lavater an Herber und herber an avater) sind reich an biographischem Stoff. Am lebendigsten gestaltet sich jedoch sein Bild ans seinen zahlreichen Schriften, Correspondenzen, Flugblättchen, Dentzetteln. Eine Bingraphie, welche den seltenen Mann im Zusammenhange mit seiner Zeit und beren Bergügen und Irrthämern wärdigte, mehr tritisch als rektorisch, mehr zeitgeschicklich is erbanlich, thäte Noth. Noch verweisen wir auf die Abhandlung: "Ueber Lavaters, herders und Schleiermachers firchengeschichtliche Bedentung," Allgem. Kirchenzeitung Rr. 91 si. Jahrg. 1856, und ben gehaltvollen Aussich wen Ritzich "über Lavater," Dentiche Zeiticher, für christ. Wissenschuten und für christl. Leben (Mai 1857). Schentel. Lagaaristen, f. Miff in nöpriefter.

Lazarus (Aagagos, Abfürgung von 'Eleagagos, bebr. 34 im Talmud abgelirgt J. b. Gotthilf), Bruder ber Martha und Maria im Fleden Bethanien, 2nl. 10, 38-42. Joh. 11, 1 ff., welchen Jefus am vierten Tag nach feiner Beerdigung, ale er fcon in Berwefung überzugeben angefangen hatte, 3oh. 11, 39., in's Leben vor vielen Beugen zurüchrief. Weil er ein unverwerflicher Beuge von ber Bunberfraft Beju mar, fo tam er, wie ber Blindgeborne (30h. 9.), felbft in Gefahr, indem die Hohenpriefter fogar feinen Tob beschloffen, 30b. 12, 10. Er foll jedoch nach einer Ueberlieferung bei Epiphanius haer. 66, 34. noch breißig Jahre gelebt haben, nachbem er 30 Jahre alt vom Tobe erwedt war. Lagarus war, wie auch Ewald, 3fr. Gefch. 5, 357 annimmt, jünger als feine beiden Schweftern, von benen wieber nach 30h. 11, 1. 45. Maria Die ältere gewesen ju febn icheint, mabrend bie Dachricht Lut. 10, 38. auf bas Gegentheil fchliegen läßt. Daß Lazarus ein Berehrer Beju wie feine Schweftern war, acht aus 30h. 11, 3. hervor. Wenn Matth. 26, 6. Mart. 14, 3. bas Saus, in weltem Jejus 6 Tage vor Oftern ein Gaftmabl genog 3ch. 12, 1. 2., und von Maria efalbt murbe 3oh. 12, 3. Mart. 14, 3. Matth. 26, 6., bas Saus Gimons bes Muslägigen genannt wird, fo liegt die Bermuthung nabe, daß diefer Simon, damals furg genorben, berjelbe gewejen jey, von bem Lutas 7, 36. ebenjo abgeriffen ergablt, wie von Martha und Maria Lut. 10, 38. Wahricheinlich hatte Jejus benfelben vom Ausjage geheilt. Da er ein Pharifäer war, Lut. 7, 36., fo erklärt fich auch die Theilnahme fo vieler aus Jerufalem an Lazarus Tobe. Es scheint aber, baß fie zur milberen Partei terfelben wie nitobenus gehörten, ber eine ftrengere 3oh. 11, 46. entgegenftund. Bon agarus felbst wird uns nichts Späteres ermähnt. Die Sage läßt ihn nach Gallien in rie Provence ziehen und in Marseille ras Evangelium verfündigen. Lazarus war, wie aus allem hervorgeht, vermöglich ober reich.

Lazarus, Rame eines franken, mit böjen Schwären behafteten Armen und Bettlers in Palästina oder Jerufalem. Da Jejus ihn mit Namen nennt, so ist an feiner geschichtlichen Eristen; nicht zu zweiseln, Luf. 16, 19 fr., und somit auch an ter bes reichen Mannes nicht, bessen van der herr uur aus Schonung verschweigt. Das Jobaunes ten Namen aus ter Parabel nehme, weil mit temfelben schon ber Begriff von Tot und Unterwelt gesetzt war, wie Baur, Untersuchung über die Evo. S. 248 behauptet, ist eine um so willfürlichere Annahme, als vielmehr gesagt werten tann, bas mit bem Lazarus tes Evangeliums ber Begriff bes Armseyns gesetzt war, was bei ben Lazarus tes Johannes ganz und gar nicht zutrifft. Ben tem armen Lazarus find bie Arantenhäuser, namentlich bie für Aussätzige und verwundete Krieger Lazarethe genannt werben.

Bazier, Betehrung zum Chriftenthum. Die Yagier, Lazae (Aalau) ober Luzi maren eine jablreiche Belferichaft in Coldis tieffeits tes Phafis, gmifchen ihn und rem Bathps, nach Ptelemäus in tem gangen Rüftenstrich am Bontus Curinns, tic fich nach Procop. B. Goth. IV., 2. noch eine Tagreije weit futlich vom Bhaft ausbreiteten, obgleich ihre eigentlichen Wohnfipe auf ber Norbfeite bes Fluffes maren. Unter ten Römern mar ter Rame tiefes einzelnen colchifchen Stammes auf bas gange Land Coldis übertragen worren, welches nun Lazica bieß. Nachdem fich ichon feit geraumer Zeit von 3berien aus bas Christenthum ju ten benachbarten Bölterschaftm ausgebreitet hatte, reiste im 3. 520 ter Fürft ter Lagier, mit Ramen Thathus (Bathus, Tjathus) nach Constantinopel jum Raifer Juftinus, junächft um teffen Schutz gegen tie Berrudung ver Perferberrichaft in Anfpruch ju nehmen. Er lieft fich bafelbit taufen, wobei ter Raifer felbft Bathe ftant, beirathete eine vornehme chriftliche Griechin, und bet : ren Kaifer, ibn ju frönen, tamit er nicht, wenn er früherer Sitte gemäß bie Rrom ; aus ten händen tes perfijchen Rönigs empjange, an ten tamit verbundenen Opfen und heitnischen Ceremonien Theil zu nehmen genöthigt mare. Juftinus ertannte im als unabhängigen Rönig an und jeste ihm felbst tie Rrone auf. Gleich barauf finten wir tie gange Bölterschaft ber Lagier als eifrige Chriften. Brocopius nennt fie -bie allereifrigften Chriften," wofür auch bas ju fprechen icheint, bag Chosroes, ber Berjatonig, fie von Coldis meg in bas Innere Perfiens ju verpflangen beabfichtigte, um fte von ten chriftlichen 3berern, mit tenen fie eine Mauer gegen bas Berferreich bilbeten, loszureißen. Nach ber Ermorbung ihres gurften Gubazes burch einen römischen Feltherrn ftanten fie im Begriff, fich an tie Perfer anzuschließen, murten aber bavon de gehalten burch tie Furcht, burch eine Berbindung mit ten Berfern ihren chriftlichen Glauben blog ju ftellen: qui enim varia senserint, versari simul nil possunt, et same nec timore intercedente nec beneficio duce fides in his stabilis manet, ni forte eader et rectius senserint" (Agath. III, 12.). Aus ter Erzählung Proceps (b. Goth. IV, 2), raf tie Bijcopfe ber Lagier bei einem freien driftlichen Rachbarvolte Die Priefter eine fegen, icheint hervorzugehen, baf bie Lagier für bie Ausbreitung bes Chriftenthums thatig waren, wie tenn von ihnen tas Chriftenthum ju ten benachbarten Abasgern überging, renen Juftinian I. Geiftliche fantte. Bgl. Theophan. Chronogr. a 512. 20. Preffel.

**Lea** (4,47). Sept. -leia, Vulg. Lia), ältere ter zwei Töchter Labans und Schwefter ber Rabel. Ta sie an Schönheit ihrer Schwesster nachstund und namentlich ein mattes bleiches Ange hatte, was tem vortheilhaften Austruck ihres Gesichtes schadete, 1 Mes. 29, 16 f.; so zog Jakob die Rabel, welche ihm auch zuerst am Brunnen begegnet war, ähnlich wie Rebetta, seine Mutter, dem Elicser, zur Gattin vor. Aber nach siebenjähriger Dienstzeit um sie, welche ichon von Gestalt und Gesichtsausbruck war, führte ihm sein Schwiegervater statt ihrer die Leis beim Hochzeitssefte zu, und brachte nachter die Entschuldigung vor, daß es nicht Sitte seh, die jüngere vor ber älteren anzugeben. Lea gebar nun früher als die zu gleicher Beit vom Jakob angetraute Rabel ihrem Manne Söhne, Ruben, Simeon, Levi, Juba, 1 Moj. 29, 32 ff., sobann Isassa und Sebulon, 1 Moj. 30, 17 ff. vgl. 35, 23. und eine Tochter Dina. Mit der von ihr ans dem säterlichen Hanse erhaltenen Magd oder Stlavin, Silpa, erzengte Jakob zwei Söhne, 3ab und Affer, 1 Moj. 30, 9., welche Lea als die ihrigen annahm. So wurde sie bie Etammmutter von 8 Stämmen und durch Inda anch von David und Christus. Bon ihrer Edwester Nabel scheint sie wie Jakob selbst beherricht worden zu sehn, was aus 1 Mos. 9., 14 ff. hervorgeht. Sie starb übrigens nach ber Nahel im Lande Aanaan, und wurde a hebron im Erbbegräbnis beigesetzt, 1 Mos. 49, 31. Das ihr Tod vor die Zeit der Einmanderung nach Egypten stel, geht aus 1 Mos. 46, 5. hervor, wo ihrer nicht mehr Emähnung geschicht. Rähere Karatterzüge sind von ihr nicht bekannt, übrigens scheint is weichen, dulbenden Sinnes, nachzeitegen zu sewissenhafter, aber anch weniger entchieden und fräftig als ihre Schwester gewesen zu sehn.

**Leabe**, Jane, und die Philadelphier. Jane Leade, geboren 1623 im Hersethum Norfolf, gestorben 1704 als Wittwe eines reichen Kaufmannes in London, war ur befruchtende Mittel- und Ausgangspunkt der eifrigen Anhänger Jatob Böhme's in ängland, welche dort jeit 1695 den wichtigen und erfolgreichen, wenn anch bald gescheierten Bersuch der Bildung einer besonderen Bereinigung aller wahrhast Wiedergeboreum ans allen Kirchen und Cesten zu einer philad elphischen Societät oder Geneinde machten, die sich dahr von England aus anch sehr nach holland und Deutschand ausgebreitet hat. Sie ist baher als das haupt der chiliastischen Philadelphier un betrachten, welche um 1700 und in der ersten Hälfte des 18. Jahrh. viel Aussehn weichen welche um 1700 und in der ersten Hälfte des 18. Jahrh. viel Aussehn und Bewegung in der Christenheit gemacht haben.

Jane Leabe wurde in ber anglifanischen Rirche geboren und erzogen. In ihrem echesehnten Jahre wurde fie in ihrem väterlichen Saufe aus einem äußerlich bescheibenen und ehrbaren Leben um Die in England burch weltliche Luftbarkeiten und Tangbergnulgungen entheiligte Weihnachtszeit (Chriftmeffe) plöglich von einer inneren Stimme ngriffen, welche ihr bas Ungiemliche Diefer Feier ber Geburt Chrifti vorhielt und eine omergliche Traurigkeit als ein inneres Feuer in ihr entbrannte. Gie ftand alsbald tem Tangen ab, jog fich in bie Einfamteit gurud und enthielt fich auch von ba an bes gewohnten Familienlebens, um fich gang ber Betrachtung ihres innern Zuftandes und tes Einen Rothwendigen ju widmen. Gie entbedte Die Urfache Diejes auffallenden Benehmens niemand außer ihrem Raplan, welcher fie barin bestärfte. Gie machte nun usbefondere wegen einer begangenen Luge - brei Jahre hindurch einen ichweren Bugampf burch, in welchem bie Graufamfeit und bie Schreden ber Gunte fie bis ju ben Thoren ber Bölle hinunter führten, bis fie im neunzehnten Jahre mit ber fußen Boticaft ber freien und überschwänglichen Liebe und Gnade bes gütigen und barmherzigen Baters getröftet und bas Giegel ihrer Bergehung und Berficherung auf eine eben fo unlich mahrnehmbare Beije (burch Borzeigung eines befiegelten Gnabenbriefes) empfing, nie fie jene innere Stimme hörbar wifpernd vernommen hatte. Bon ba an blieb fie n ihrem wahrscheinlich finderlofen Ebestande (feit 1644) wie in ihrem Wittwenstande feit 1671) ihrer ersten Berufung getreu in vielem Wachen und in Tag und nacht analtendem Gebete und wurde eine geubte Streiterin unter ber Disciplin bes gejegneten Jejn und unter ben Leitungen feines Beiftes. Die Form ihrer Frömmigkeit war entdieben und gang bie Böhmifche Dinftit und Theofophie, welche fie mit ihren widen Böhmiftifchen Freunden Bromley und Borbage (f. die Art.), ben fie als bren zweiten Bater ehrte, pflegte und weiter ausbildete. Gie felbit hatte in ihrem ein= amen rein religöfen Leben feit 1670 häufige Bifionen und Offenbarungen, welche als ottlich galten und bie fie feit 1680 in ihren vielen Schriften veröffentlicht hat. 3hre Edriften find - ähnlich wie die von 3. Böhme, wenn auch nicht fo ursprünglich - "paabolifc und emblematisch, voll verblümter Reben und abgefürzter Transitionen", und arum, "weil fie auf magifche Centralertenntniß bringen", nur für einverstandene Dipftiter eniegbar. Eigenthümlich find bei ihr die Personifikation ber himmlischen Jungfrau Sophia als ver Braut Gottes und ber Mutter ber Gläubigen im eigentlichen Sinne res Wortes, tie Erwartung des fehr nahen Anbruches des Neuen Jerusalems ober tes tausendjährigen Reiches (um 1700), weshalb die Sammlung der wiedergeborenen kinder ber Sophia aus dem settirischen Babel erforderlich seh; und die Lehre von dem ewigen Evangelium oder der Wiederbringung aller Dinge, aller Menschen und selbst ber Zeusel. Lehtere Lehre, welche sie als über die Offenbarung in der h. Schrift und über die Lehre Jatob Böhme's hinausgehend anerkannte, wurde ihr im Jahre 1693 geoffenbart, von ihren Anhängern, anfangs auch von Gichtel, mit lebhastem Eiser geglaubt und verbreitet, und dann 1697 in Amsterdam von ihr in der Schrift veröffentlicht: "Eine Offenbarung der Bottschaft des Ewigen Evangelii, welches gepredigt zu werden nimmer ausschören soll, dis die Etunde des Ewigen Krangeli, welches gepredigt zu werden nimmer ausschören seit einen bestigen Krantheitsansall gehabt hatte und gänzlich erblindet war, dauerten ihre Geschück und Offenbarungen fort, die sie endlich über achtig Bahre alt, den 19. August 1704, freudig starb.

Die theologische und kirchengeschichtliche Bedeutung ver Leade liegt nicht in ihren Echristen, benen die von Bromley, Pordage, Gichtel an die Seite gesetzt werden können, jondern in ihrem Versuche der Bildung einer philadelphischen Societät, worüber insbe sondere die – von ihr oder andern Philadelphern verfaßten – Schristen: Ursachen und Gründe, welche hauptsächlich Anlaß gegeben, die philadelphische Societät aufzurichten und zu besördern (Amsterd. 1698); Propositiones, ausgezogen aus den Ursachen z. 1698; der himmliche Votschafter eines allgemeinen Friedens oder eine dritte Botschaft an die philadelphische Gemeine burch 3. Leade (A. 1698), und: Der philevelphischen Societät Zustaur und Veschaffenheit, von Philalethe 1698, Zeugnis ablegen.

Die erste Auregung zur Bildung einer philadelphischen Gemeinschaft aller notren Chriften aus allen Rirchen und Seften ftammt nach bem eigenen Zeugniffe bu englijchen Philadelpher nicht von ihnen jelber fondern von ben bentichen Pietisten um Chiliasten, von Dr. Betersen, seiner Gattin und bem Bietisten Relner aus Mostan, welcher ichon um 1690 eine patriarchalische und apostolische Gesellschaft aus imter wahren und verfolgten Christen bilten wollte. 1696 rief Frau Beterfen in ihm Anleitung zum Berftändniß der Offenbarung — wiederholt 1698 in: Der geiftliche Ramp halle 8. - jur Aufrichtung bes neuen philatelphischen Jerufalems aus bem farbijden Babel auf, ohne jedoch damit eine neue Sette aufrichten zu wollen. 1695 gründeten Die Leade, Bromley und Pordage wirklich eine folche Gefellschaft in London, welche ihra Namen theils von ber Bedeutung: Bruderliebe, theils von ihrem Borbilde ber Gemeinte ju Philadelphia in ber Offenbarung erhielt. Dhne bag ihre Mitglieber fich anfang von ihrer besonderen Rirche trennten, follte fie jelber eine reine jungfräuliche Kirche aus lauter innerlichen Chriften jenn, bie nur noch burch Gottes Willen (theotratifc) mb nur durch Gottes Beift (infpirirt) regiert werden und bie nahe Biebertunft Chiffi und feines taufendjährigen Reiches beschlennigen follte. Die Gefellschaft hielt fich an fangs gar ftille, flein und verborgen, aus etwa zwanzig, fpäter jeboch aus etwa huntet Gliedern bestehend, fandte aber 1702 Boten zur Sammlung von Mitgliedern und Ge ben nach Holland und Deutschland, und zerschlug sich — nach Gicktels Zeugniß — ichn 1703 wieber, während ihre 3bee als ein mürgendes Galz weithin wirtfam blieb. Lampe fagt von ihr in feiner Kirchengeschichte (1726) im Ganzen richtig: Die philadelphije Societät in Englant, welche mit ber Labadistischen Gemeine verglichen werden tann, ift, fo lange ihre Stifter Leate, Pordage und Bromley gelebt haben, fehr zahlreich gewejen, hat bann aber abgenommen. Indem fie alle christlichen Setten für verborben ertlärte, erwartete fie ein herrliches Reich Chrifti und hielt deshalb die Separation von aller fichlichen Gemeinschaft für nothwendig, damit eine zum Empfange Christi bereite philabelphische Gemeinde vorhanden fep." In bem von Religionsbaß und Religionsverfolgung zerfleifchten Deutschland mit feinen brei anertannten Religionen und vielen wirigten Selten fant bie ihm urfprünglich angehörente philabelphifche 3bee vielichen Antlang. Der Hofprediger Conrad Brüßte in Offenbach, ein Unbänger bes eng= ichen Chiliaften Beverley, Dr. Sorch in Marburg (f. b. Urt.) und Dr. Raifer in ituttgart, ein Böhmifcher Separatift, wirtten für ihre Ausbreitung, letterer unter bem lamen Timothens Philadelphus in zahlreichen Schriften fo wie durch Stiftung einer bilabelphifchen Gemeinde in Stuttgart. Die Bahl ber philadelphifch Gefinnten war nendlich viel größer als bie ber wirflichen Glieber ber Gefellichaften; anch G. Arnold nd ber fromme Rirchenhiftoriter Weifmann muffen in Diefem Ginne ju ihnen geionet werben. Wie bie in Deutschland von ichwärmerischen Frauen (Gebhard, Wetsel, ba von Buttlar) gegründeten philadelphifchen Societäten ju furchtbaren Gräueln 21n= ft gegeben haben, ift in meiner Beich. bes chriftl. Lebens II, S. 31. ergablt. Opater mmelten fich alle zerftreuten philadelphifchen Elemente in ber mahricheinlich burch n. Med. Carl (1675-1757) um 1721 in Berleburg gegründeten und bann burch naf Bingenborf 1730 neu eingerichteten philabelphijchen Gemeinde und, als auch iefe balb barauf wieber auseinanderfiel, in ber von Zingendorf 1722 gegründeten, nfangs auch feparatiftischen herrnhuter Gemeinde, welche ausbrücklich Philadelphia und bilabelphifde Gemeinde bieg. Dr. Carl hatte 1730 um bie Beit ber bodiften Blüthe er philadelphijchen Gemeinde in Berleburg eine philadelphijche Einladung ju einer emiffen Gebete=Berfammlung im Geift (Büllichau) erlaffen, welche 1737 in ber unter berenhutischem Einfluffe von Berichow berausgegebenen Zeitfchrift: Supplementa ber userlefenen Materialien zum Bau bes Reiches Gottes (g. Bb. I.) neu abgebrudt purte. Gie fand alsbald Anflang in Bürttemberg und in ber Ochweiz. Noch fpater 1726) gründete Elias Eller mit bem Baftor Schlevermacher in Elberfeld eine apofaaptijd-diliaftifche philadelphifche Gefellichaft, aus welcher 1741 Die Gemeinde Ronsborf bervorging (f. d. Art.). Jung-Stilling hat felber innerlich jur Berleburger phila= telphifchen Gemeinde gehört und fpricht mit Einficht von ihr in feinen Schriften (Theoalt und Seimweh).

(Duellen und Schriften: Die vielen fehr felten gewordenen Schriften ber tade find theils in vorstehendem Artikel erwähnt und benutzt, theils in G. Arnolds tindenhistorie II. B. XVII. angeführt. Außerdem ist benutzt: Gichtels theosophia waetica und Poirets und Arnolds Gesch. der Mchstit, so wie [Corrodi's] kritische Beschichte des Chiliasnus Bo. III. Absch. 7. S. 403-421: Leben und Meinungen der Jane Leade.) M. Goebel.

Leander, ber beilige, Ergbifchof von Gevilla, Bruber bes bl. Bibor von Zwilla, war aus ber Proving Carthagena gebürtig, wo fein Bater Severianus Bräfelt par; feine Mutter hieß Turtura. nach bem Bericht feines Bruders Ifidor (de script. ecl. c. 28.) war Leander vor feiner Erhebung zum Bijchof von Sevilla Mönch; in reldem Jahr er ben Bifchofsftuhl bestieg, ift unbefannt, nur ficher, bag er im 3. 578 wreits Bifchof war. In Diefem Jahre gelang es ihm nämlich, ben Prinzen Germenento, Sohn bes arianisch gefinnten Königs Leovigild aus bem Arianismus zur tatholiden Rirche ju betehren und ben Cohn wider ben eigenen Bater ju maffnen. In Folge ieven rüchte ber Bater mit Beeresmacht gegen Gevilla, wo Bermenegilt feine Streitrufte aufammengezogen hatte. Da bie Griechen bie zugefagte Sulfe nicht leiften tonnten ber wollten, mar Bifchof Leander taum zuvor auf bes Bringen und Sochverräthers Betht nach Constantinopel abgereist, um von bem Raifer Mauritius ein Beer zum Rampf jegen bie Weftgothen ju erbitten. Sier lernte Leanber Gregor ben Großen tennen, und wide ichloften eine bleibenbe Freundichaft. Dufte er 585 ben Schmerz erleben, baß kovigild feinen ungehorfamen Sohn zum Tob verurtheilte, und hermenegilds haupt u Tarragona am Ofterfeste burch bas Senferbeil fiel, jo hatte er bagegen bie Freude, nach bes Baters Tob ben Prinzen und nachfolger Refared fich entschieden bem tathofichen Lebrbegriff zuwenden ju feben. Der Thronfolger, ber mit großer Borficht ju Berte ging, verbreitete querft bas Gerücht, fein Bater habe auf bem Tobenbette nicht nach paulinischem Sprachgebrauch tie Jun ulunos immerhin erft mit tem Freiwerden vom Leibe bes Tobes und mit ber Bertaufdung bes Berweslichen an bie Unverweslich-Die Confequen; ter gefundenen Prämiffen hingegen, vermöge beren bem Befeit an. griff fein spezifijch transcendentales Gepräge genommen und er gur Bezeichnung ber jubstanziellen Besonderheit bes chriftlichen Lebens in feiner allumfaffenten Continuität verwentet wirt, tommt erst in ben johanneischen Echriften zu ihrem bewußten Austrud. Denn hier lautet ber Cardinalfat für die fubjettive Ephäre bes Chriften thuus: ό πιστεύων είς τον υίον έχει ζωήν αιώνιον, 3ch. 3, 36; 3, 15. 16; 5, 94; 6, 47. 53-58; 10, 28; 17, 2. 3; 20, 31. 1 Joh. 5, 12. 13. Durchgebrungen w Tore zum Leben bewegt er fich in rer Freiheit vom Tod (30h. 11, 25. 26.) vom Ge richt und vom Zorne Gottes; es eignet ihm prinzipmäßig ber Bestig bes ungetheiltm und untheilbaren gangen Beile. Umgekehrt, wer bem Sohn ungehorfam ift, hat bes Leben nicht und wird es auch nicht jehen, jondern ber Born Gottes bleibt auf ihn. Bas somit Baulus als gegenwärtigen Stant ter Gnate, verbunden mit der in im wurzelnten hoffnung einerfeits, und als zufünftige Verwirklichung bes Objetts unjem Hoffnung andererfeits zeitlich noch auseinander hält, das geht bei Johannes in ben einheitlichen Begriff tes emigen Lebens zujammen, mobei er bie Ausbrude Gm adwrios und Lwy, vie fich wie Form und Inhalt verhalten, mit und ohne Artikel, promiscue gebraucht. Joh. 3, 36; 5, 24. 1 Joh. 3, 14. 15; 5, 11. 12. 13. u. a. Del Dieffeitige Leben tes Gläubigen ichließt als tiametralen Gegenfat und vollträftige Auf hebung des in der Abtehr von Gott begründeten Todes ras ewige Leben bereits in fich, Joh. 6, 53. Er eavrois. Es hebt an mit der Geburt aus dem Geist, Joh. 3. 191 mit 5, 21. 1 Joh. 1, 5. rgl. 3. B. mit Joh. 3, 36., macht auf ter Grundlage biefer Geburt die bleibente, sich urträftig auswirtente Bestimmtheit tes Subjetts aus, und läuft gemäß seinem innersten, überzeitlichen Wesen, in ber continuirlichen Identität mit fich felber, in die Ewigteit aus, mit der es infofern nun freilich erft bei der Bollendung anlangt, als fie die Bedingungen mit fich führt, unter denen die ihm entsprechente 1 Ericheinungsform wirklich zu werden vermag, 3oh. 4, 14; 5, 29; 6, 40; 17, 24. (m. beschartet tem dedwxu, B. 22.) 1 3ch. 3, 2.

Diejes schlechthin mahrhaftige, in fich felbst ewige Leben mit jeinem göttlichen Lebensgehalt und seiner sieghaften Lebensmacht hat seinen objektiven Grund in ber rurch ten Glauben vermittelten Lebensgemeinschaft mit Christus. Denn wiewohl Gott als ras abjolute Sehn vem Begriffe nach ver in fich Lebendige, 30h. 6, 57. und jelber das ewige Leben, 1 Joh. 5, 20., ver Urquell alles Lebens ift, jo findet fic boch bie Mittheilung teffelben an tie Belt, rejp. tie Meufchheit, von Anfang an, auch ichen während feiner vorzeitlichen Existenzform, Joh. 8, 56 ff., unabanderlich an ten Com gebunten. Er ift ter lópos sewohl im Berhältnig zu Gott, als im Berhältnig m Die Fülle bes göttlichen Lebens hat er ebenfofehr vom Bater, als er fie nicht Welt. zwar in felbständiger, aber boch in burchans eigenthumlicher Beife auch in fich felber hat, Joh. 5, 26. 1 Joh. 5, 11. Indem nun der Logos Fleisch ward, ift das ewige Leben, welches bei Gott war, erschienen in ihm; es ift zunächft zum offenbaren Lebens -Licht, und im Allgemeinen eben baburch, im Befondersten aber burch ben, but Leben in ihm gleichfam entbindenden und ber individuellen Umschräntung enthebenden Tod des Menschgewordenen mit theilf am geworden. Christus ift baber in feiner Beziehung zur Welt sowohl ó dóyos rhs ζωής als ή ζωή, 1 Joh. 1, 1. 2. Joh. 1, 3.4. 6, 53 ff.; 14, 6., mit einem Borte, ber ichlechthin einzige Lebensquell, bas univerfalt Pringip bes Lebens innerhalb ter tosmifchen Sphäre, Leben erwedend und Leben fpenbent, geistig und leiblich, 3ch. 5, 21-29; 10, 10. 28; 11, 25; 14, 19; 6, 27. 35. 39. 61. 63; 7, 38. 39. \*). Boraus entlich fich unfcmer ergibt, wie bas ewige Leben als

<sup>\*)</sup> In ber letten Stelle mag zugleich ber Nexus beachtet werden, in dem die perfoniske Lebensgemeinschaft mit bem Bestige bes Geistes ftebt.

Bebot bes Baters, als Ertenntnif Gottes und Chrifti, auch als bie Berbeifung Chrifti praticirt, ober bag als beffen Element 3. B. bie Liebe ju ben Brüdern genannt werben lunn, Jeb. 12, 50., vgl. 8, 51; 17, 3. 1 Jeb. 2, 25; 3, 14. 15., vgl. Jeb. 12, 25.

Unflänge an Dieje Darstellungsweise, wonach bie Guy an bie Spipe ber Beilsverleibung in Chrifto ju fteben tommt, finden fich übrigens noch bin und ber im D. T. Ebriftus beißt ber ewig Lebendige, Offenb. 1, 18., ber agynyos ris Guns, Apg. 3, 15., ter Argos Cur, in Rraft beffen auch bie Singutretenben 2/901 Curres werben, 1 Betr. 2, 4. 5.; wir lefen 1 Petr. 3, 7., vgl. 4, 6. von einer xingovoula zagiros ζωής, und noch in ber apotalyptischen Schilberung bes himmlischen Jerufalems ift bie Rebe von einem norupog udarog Gung, ber vom Throne Gottes und bes Lammes fließt, fowie von einem gulov Gung, an den Seiten bes Stromes, 22, 1. 2. 14. 19; 2, 7. - Die berichiedenen Auffaffungen ber johanneischen Gun aluriog bei Kaeuffer, de bibl. C. a. mione p. 22, ber jedoch barin fehlgeht, bag er fie mit Bretichneider u. 2. erft nach bem Tobe beginnen läßt.

Die Talmubiften fprechen überall nur vom Non, ber allen 3fraeliten zugebert, nirgends vom ewigen Leben, während fich bie Targumim bes Ausbruds 3. B. 3 Dof. 18, 5. bedienen. Uber auch ber Rirche blieb es lange Beiten hindurch verfagt, ich bie Tiefen bes Begriffs anzueignen. Bon frühe an stellte man bie Gun alwriog nur als Dbjett ber jenfeitigen Seligfeit, als die zuftändliche Totalität ber Bollenbung nach ber Auferstehung und bem Beltgericht bin. Ochon 3renäus adv. haer. 1. c. 2. fest an ben Ochluß feiner gebrängten Bergablung beffen, mas bie per universum orbem usque ad fines terrae seminata ecclesia glaube, das rediturum — ut justis et sanctis - incorruptibilem statum largiatur et vitam aeternam tribuat. Ebenjo Tertullian, de praescr. haeret. c. 13. Augustin, de Sp. et Lit. c. 24: cum venerit, quod perfectum est, tunc erit vita acterna; fic ift totum praemium, cujus promissione gaudemus. De morib. eccl. cath. 25., De Trin. 1, 13., Enchir. §. 29. u. oft. Bafilius, in enarr. Psalm, 45. bentt babei an bie emige Reichsgenoffenschaft im Simmel. Gregor v. Ruffa, orat. de paup. amand. Synonym steht alwriog µazagiorng, al. rovon, al. βασιλεία, uidios eugoosivy, aredevryros Zon u. a. Als baun vollends bas Apostolicum und das Athanasianum, ausgehend von Gott, ber abfoluten Caufalität, ben Kreis ihrer Artitel mit bem emigen Leben als bem Endziel ber gottgeordneten Entwidlung abichlogen, nur baburch für bie Folgezeit über Inhalt und beffen firchliches Berftandniß entichieden. Constt. apost. 7, 41. Johann von Damafcus am Ente ber orthod. fid., mo er von ter Auferstehung handelt, geht flüchtig brüber bin \*), nachdem er 2, 1. gejagt hat: πίωνιος ζωή το ατελεύτατον του μέλλσντος αίωνος δηλοί. ούδε γαο μετά την ανάστασιν ήμέραις και νυξίν ο κρόνος άριθμηθήσεται έστι δε μάλλον μία ήμέρα ώνέσπερος, του ήλίου της δικαιοσύνης τοις δικαίοις φαιδρώς επιλάμποντος. Selbst be bie Bater von Chrifto als ber Guy fprechen, nehmen fie nahezu ansichlieflich auf Die Bermittlung ber einftigen Geligfeit Rücfficht. Cyrill. v. Aller. und Ammonius, Catena ju Joh. 14, 6.; Greg. v. Raz., Orat. 10. c. Eunom. In jebem Fall nennen fie jene in ber Gemeinschaft mit Chriftus beruhende Lebensbestimmtheit nur furzweg Gouj, i zvolwr Zwn, nicht aber Zwn alwriog. 3m Beitern berühren fie bei Gelegenheit fo jemlich alle einfchlägigen Fragen, wiewohl biefe noch nicht zu einem besondern Lehrftud verarbeitet find. Ochilberungen bes Buftandes ber Geligen tehren häufig wieber, in benen als Grundgebanten bervortreten: Die endloje Dauer, Die Befreiung von ben Uebeln ber Zeit und die allfeitige vollftändige Befriedigung. Die lettere faßte man bald als willendete Ertenntniß, bald als ungetrübte fittliche Freiheit, als innern und äußern frieten, balt als unmittelbaren Umgang mit Gott und ben Seligen, verbunden mit

•) Οι τά άγαθά πράξαντες, εκλάμπουσιν ώς ό ήλιος σύν άγγελοις είς ζωήν αιώπου σύν τω κυρίω ήμων Ίησου Χριστω, ορώντει αυτόν αξι και όρωμενοι και άληπου την άπ' αύτου ευφροσύνην καρπούμενοι. Real-Gucoflopabie für Theologie und Rirche. VIII.

perfönlichem Wieterfehen, ober fie ward auch in tas Schauen Gottes als ber wefentlichen Erfüllung aller menschlichen Sehnsucht, ober in mehrere ber genannten Momente jugleich gesetzt. Finis desideriorum nostrorum ist Gott jelbst, qui sine fine videbitur. sine fastidio amabitur, sine fatigatione laudabitur. Justin. Apol. 1, 8; Orig. de princ, 3, 318, 321; Cyprian. de mortal. 1726. p. 166; Greg. Naz. orat. 16, 9. 8, 23; Greg. Nyss. orat. fun. de Placilla 11. orat. de mortuis; Basil. Hom. 6. in Hexaëm. 11. Hom. in Ps. 114; August. de civ. Dei 22, 29. 30; Chrysost. Hom. 14. in ep. ad Rom.; Ambros. in Gal. 6; Cassiodor, de anima c. 12. Sehr gewöhnlich war tie Annahue von Stufen ber Seligkeit im ewigen Leben, ohne bag burch tiefe merces quasi fide ihr Karafter als gratia pro gratia Eintrag leiten follte. Aug., tract. 13. in Joh.; Theororet ju Rom. 6, 23. und in Canticum 1. 3e nach ter agia eines Jeten gibt et πολλαί αξιομάτων διαφοραί, βαθμοί πολλοί unt μέτρα: quod tamen futuri sunt, non est ambiguendum. Orig. 1. 1. 2, 11; Greg. Naz. orat. 27, 8. 14, 5. 19, 7. 32, 38. Basil. in Eunom. l. 3; Marcar. Hom. 40; Aug. de civ. D. 22, 30. 2; Hieron. ad Jov.2 Auch fprechen es tie Bater fehr bestimmt aus, tag bie Freuten tes himmels fich nicht in Borte fassen laffen und unfere meufchlichen Borftellungen nur annähernd gutreffen. Greg. Nyss. orat. catech. c. 40. Bona vitae aeternae tam multa sunt ut numerum, tam magna ut mensuram, tam pretiosa ut aestimationem omnem excedant. Aug. de tripl. habit. c. 1. Conf. Orth. bei Rimmel, 200 f.

Neue Momente ber Babrheit bat bie mittlere Beit in tie firchliche Lebre nicht eingeführt, sonrern in ihrer befannten Weise mehr nur tie bereits zum Gemeingut ge wordenen formell gegliedert, auch nach ber einen und andern Seite weiter entwideft Juteffen erhielt jest bas Lehrftud, bei welchem allmählich ber Rame vita seterns gegen über ber Auffchrift: beatitudo, jurücktritt, feine bestimmte Stelle in ten Darlegungen tes Glaubens, intem es tie Doktoren nach tem Schematismus tes Lombarten im vierten Buche ter Sentenzen und Summen Diftinft. 49. abbandeln. Schon Anfelm, de simil. c. 47. jählt viergebn partes beatitudinis, von tenen fieben auf tie Berflärung tel Leibes, tie übrigen auf die Zeele geben. Ebenjo wirt tie ten Zeligen beigemeffen Betbätigung gern auf tie Siebenzabl zurückgebracht. Doch ift es noch üblicher, tie verschiedenen Seiten des Zustandes, natürlich mit allerlei Modifikationen im Einzelnen, unter gwölf Rubriten ber Betrachtung ju unterstellen. Bonaventura, Diaeta salut. 10. c. 4. Peter d'Ailly, Spec. consid. 3. c. 11. Joh. de Turre crem. Tract. 36. in reg. Duodecim considerationes vitae aeternae: 1) illa sola est vita vera; 2) possidetur =nitas sine quacunque infirmitate, molestia aut passione; 3) pulchritudo sine quacunque deformitate ; 4) copia omnium bonorum ; 5) satietas et adimpletio omnium desideriorum sine quocunque defectu; 6) securitas et pacis tranquillitas sine timore quocunque; 7) visio beata clarissima et jucundissima divinitatis; 8) dilectatio summa; 9) sapientia et plenissima cognitio absque ignorantia (für tie miffensturftigen Echelaftiter von te fenterm Belang, jo taf fic : B. Duns Scotus jogar in tie Frage verirrt, ob bie Seligen tie Quittitaten ter Tinge erfennen : 10) in ills viventes summo ibi honore et gloria sublimantur: 11) est in ea jucunditas ineffabilis: 12) laus interminabilia. Auch bielt man bona essentialia und accessoria audeinander. Thomas statuirte ueben ter Allen gemeinfamen beatitudo noch besontere dotes ter Einzelnen, fowie er anjæ ter corons aures ale superadditum praemium ten Märtvrern unt Geiligen, Menden une Ronnen aparte aureolae refervirte. Als vermittelnres Organ galt ihm bie Ev tenntnik, tem Scotus ter Bille. Daneben jeblt es von Anselm an abwärts werer be ten Echelaftitern und ibren Borlaufern, noch bei ten Dofitern an mabrhaft ichenen Ausführungen, tie eine eben fo erbabene, als teufche Unichauung vom feligen emigen Yeben an ben Jag legen. Praemium est, ichreibt Bernhard. de medit. c. 4., videre Down, vivere cam Deo, esse cam Deo, esse in Deo, qui erst omnia in omnibus, habere Deum, qui est summum bonum; et ubi est summum bonum, ibi summa felicitat. Enje, ;. B. in Badernagele Lejebuch 1, 881. Antere Ansiprude bei Gerhard, Loei

2, 5. Aber in ben pantheistischen Geften trat auch icon bie gaugnung bes jenseitigen ebens überhaupt auf. Flügge, Geich. b. Glbs. an Unfterbit. 1800, 3. 2, 33-190. Bon ber römijch=tatholifchen Rirche ift einfach bie Erbichaft ber icholaftifchen beologie angetreten und mit Ausscheidung ihrer zufälligen Auswüchfe ber von ihr barebotene bogmatifche Stoff genauer firirt worden, wie aus ber lefenswerthen Erposition es Artifels im römijchen Ratechismus 1, 3, 6. erhellt. Danach ift bie vita aeterna, mit er bie Gläubigen nach ihrer Auferstehung bas Biel ber Bollenbung erreichen, non agis perpetuitas vitae, quam in perpetuitate beatitudo, quae beatorum desiderium apleat. Es liegt bereits in ber Bezeichnung für fich, bag bie Ueberschmänglichkeit ber bjoluten Gludfeligteit ber Geligen nur empirifch von tiefen felbft, nicht aber mit un= um zeitlichen Berftante gefaßt werben tann. nach ber icholaftifchen Eintheilung gerallen ihre Güter 1) in wesentliche: bas Schauen Gottes nach Ratur und Substanz no bie baburch bedingte Theilnahme an ber Wefenheit Gottes \*), bie mit bem Befite Bettes zufammenfällt ; 2) in acceffor ifde: Berrlichfeit, Ebre, vollftandige Befriedigung 1 f. w. Deun: infinita esset omnium oblectationum enumeratio, - ac ne cogitatione uidem fingere eas possumus. Dag fie als Unreis zum fittlichen handeln bienen follen, nird nachdrücklich hervorgehoben. Ueber ihren Zufammenhang mit ben guten Werten . Tr. Sess. 6. c. 26.

Dit Ausnahme ber Lehre bom Fegfener unterscheiden fich bie eichatologischen 21nhanungen des ältern Protestantismus nicht wesentlich von denen des Katholicismus. Die symbolischen Bücher ber evangelischen Rirche bieten baber nur geringe Ausbeute. In Allgemeinen galt die vita aeterna fortwährend als salutis nostrae complementum, pei meta, finis fidei. Dan verstand barunter ben Stand ber Gerechten, theils nach iejem Leben überhaupt, theils post resurrectionem in mundo futuro. Conf. Aug. art. 17; Apol. W. 212; Cat. Min. 2, 3; F. C. 633. 723; Basil. pr. art. 10.; Conf. Belg. art. 37.; (uther, 25. 1, 360. 887. 997. 11, 1487; Melancht. loci, beutid 1553, 75; Calo. 3, 9, 1-Rubolf, 324; Pearson, Exp. Symb. 1691, 684. Dagegen erweist fich ber Begriff in felge ber erneuten Bertiefung in Die Schrift namentlich im Reformationszeitalter infomu burdbrochen, als von einem Unfang bes emigen Lebens in ben Bergen er Glaubigen bie Rebe wird, ben man auf Seiten beiber Confessionen in Die Wieergeburt jest. Apol. IV. 140. 148. 99. 187. 209. 210. 285, meift im beutichen Tert; addeus, 445, 503; Zwingli, exp. fid. 12; P. Martyr, loci 442; Cat. Pal. 58; Alting, apl. Catech. 280; Alsted, 759; Perkins, Cat. 778; Sadele, 6; Conf. Bohem. Niem. 846. auch Jansenius, Comm. conc. ev. c. 136, 976. 2001 biefer acht biblifche Gefichtsuntt wurde nicht gehörig festgehalten, fondern im Gegentheil bald wieder behauptet, af fich bie Schrift bes Ausbruds ausschlieftlich jur Bezeichnung bes praemium timenibas et servientibus Domino promissum datumque bediene. Richtsdeftoweniger wurde em Inhalte beffen, was bas emige Leben ju einem unmittelbar präfenten qualificirt, ind zwar zum Theil im Locus von der Unio mystica ober cum Deo, zum Theil in er Ubendmahlslehre gleichwohl ju feinem Rechte verholfen. G. Gründl. Bericht ber pribelberger Theologen v. h. 21D2. 1574. 2. Conf. de euchar. v. Calvin, Farel und Biret anf ber Septemberjonobe ju Bern 1537. Dande unterfchieden zwifchen ber vita piritualis, beren alimentum Chriftus jeh mit feinen Gaben und Wohlthaten, und ber ita aeterna; ober man nannte jene bie vita gratiae, bieje bie vita gloriae; ober man ebrte mitunter wohl auch brei Grade bes ewigen Lebens: 1) initialis in biejem Leben, 2) partialis nach bem Tobe bes Einzelnen, 3) perfectionalis nach bem allgemeinen 2Beltmicht. Indeg macht fich bann boch wieder die neigung geltend, jene primitiae, welche Die tessera secuturae vitae bilden, als blogen Gefühlszuftand zu nehmen, fo bag fie mit

<sup>\*)</sup> Quamvis propriam substantiam retineant, admirabilem tamen quandam et prope divinam formam indnunt, ut Dii potius quam homines videantur. Bur Berauschaulichung bes Berhältniffes bedient fich ber Katechismus bes vom Fener burchglühten Eijens.

bem Zeugnif tes heil. Geiftes ziemlich auf bas Rämliche hinauslitefen. - Anlangent bie vita aeterna im engern Sinn, sive piorum glorificatio in coelo exspectanda, je wird fie von ter Lotaltheologie meift noch nicht abgesondert behandelt (Delanchthon, Are tius, Musculus), fondern kommt nach Umständen unter De praedestinatione, De me und vorzugsweise im Locus De resurrectione zur Sprache. Beiterhin erscheint fie de letter Effett bes appropriirten Berbienftes Chrifti am Schluft ber bidattifchen Theologie, nach der Juftifikation und Sanktifikation, manchmal noch vor den mediis gratise. Ende lich wird ihr ihre Stelle gang am Ente ber Novissima, ober wie bie Reformirten gem überichreiben, De glorificatione, zugemiefen. Die fpätere lutherifche Theologie ichlick nach De providentia mit ihr etwa auch tic theologia formalis ab. Abgesehen von be bunten Mannigfaltigkeit, die sich bei den Dogmatikern in Betreff der Zählung und Ar ordnung der unterscheidbaren Momente zu erkennen gibt, in welche die Bestandtheile be beatitudo gerlegt werden, geben übrigens rüdfichtlich bes Stoffes bie beiden Confeffions im Allgemeinen vollkommen einig\*). Statt aller übrigen möge taher hier Gerhands Definition, Cotta 20, 533 ftehen, bei dem man die weitschichtige Behandlungsart unfent Lebrstüds in der protestantischen Scholastif nachseben mag: Vita asterna est felicississ ac beatissimus ille status, quo Deus ex immensa misericordia (causa officiens principal lis) propter Christum mediatorem (causa efficiens meritoria) perseverante fide (cau instrumentalis) adprehensum pios post hanc vitam beabit, ut primum quidem anime eorum a corporibus separatae, postmodum vero eaedem in die resurrectionis glorificati corporibus redunitae, ab omnibus miseriis, doloribus et malis liberatae, cum Christa, angelis sanctis et omnibus electis in sempiterna laetitia, gloria et felicitate vivant, parfecta Dei cognitione, perfecta sanctitate et justitia ornatae Deum a facie ad facien sine fine videant, sine fastidio ament ac sine defatigatione glorificent. Dic felicitas 🖡 incomprehensibilis und ineffabilis (Conf. Belg. 37.; Bohem. bei Niem. 846; Calvin \$ 15, 10; Gerhard 20, 340), ihr Objett Gett felbft, Die forma ipsa Dei visio; Die bom find theils privativa, theils positiva. Allgemein nahm man Bieberfehen und Bieber ertennen an, was ichon Zwingli, exp. fid. 12. hervorgehoben hatte, erblictte im Biffe um den Zuftand der Verdammten feine Trübung ber eigenen Seligkeit, und lehnte 🗰 Gegensatz zu ben Römischen die Zuläfigkeit eines Einflusses ber Ungleichheit in den per fönlichen Verdiensten auf bie Befeligung entschieden ab. Gleichwohl statuirte bie Deter zahl neben ber bem Befen nach für Alle identischen volltommenen Seligkeit noch unter schiedliche accessorische Grade der Glorie, während Einzelne sie verwarfen und mich Undere das Brohlem unentschieden ließen. (A. C. erunt discriming gloriae sanctorum. Alting, 2, 240; Chamier 333; Bendelin 664; Quenst. 1, 559: Hutterus od. Iwefin, 203; dagegen Hornejus.) Eine Reihe fernerer Fragen, wie über tas Ibiom ber Schgen, über die Motalität ber Anfchauung Gottes, ob er tantum mentali ober auch vocali sermone gepriefen werde, weifen bie Acltern nach Calvin's Borgang 3, 25, 6. in ber Regel als ungehörige Curiofität von feinem religiöfen Belang ab, die Spätern ventiline fie hin und her. Schlieflich läßt fich beobachten, bag bie Reformirten bie Seligteit vorstellung energischer als sittliches Motiv geltend machen, während bie Lutherischen die beren praktische Bedeutung mehr nur die Kräftigung zum geduldigen Tragen der Leiben ber Zeit hervorheben. Belege bei Hafe, Schmir, Schweizer.

Aus ten Controversen, welche anläßlich bes Urtikels in der lutherischen Kirche anftauchten, erwuchs ihm keine Förderung. So wurde wie früher dem Fauftus Socin (2, 455) in den spnergistischen Händeln Calixt zum Borwurf gemacht, daß er die eigentliche Seligkeit erst nach dem Weltende eintreten lasse und die geistigen Güter des

<sup>\*)</sup> In wie weit Chriftus nach feiner Menschheit die bleibende Bermittlung für allen Seige teitsgenuß bilde, f. Schnedenburger, jur tirchlichen Christologie 175 ff., Pearson, Exp. synd. Porkins, Catsch. 770: Die mittlerische Wirtsamteit Christi fällt weg. Martensen §. 289. hät für die Bollenbung ber Dinge nur das tönigliche Amt fest.

migen Lebens mit biefem felber identificire, ben Jenenfern aber bie Unnahme einer mfinnlichen, incorporellen visio übel verbeutet. Consens. repet. 1655; 28 alch, R. Streitigt. 1, 336. 3m Bolfteinifchen wurde fobann ju Anfang bes vorigen 3abrhunberts bas fruchtbarere Thema über bie bloft graduelle ober aber fpecifijche Berfchiedenbeit ber Seligteit im gegenwärtigen und zufünftigen Leben beregt, jedoch nicht weiter verfolgt. Ferner mußte fich Spener wider bie Bulage rechtfertigen, bag ber Genuf bes ewigen Lebens für ben Gläubigen in bie Diesseitigteit hinunterreiche u. f. m. 2Balch 1, 816. 5, 783. 2, 48, 61. Eine richtige Borftellung von ben berichenden Unfichten gewähren Ochubert, Goin. v. em. Leben u. v. Buft. n. b. Tote, 1747, fowie auch Cotta, Hist. Dogm. de vita actern, und beffen Theses theol. de vit. act. Biewohl nun tie theologischen Differtationen fich gerade bamals mit besonderer Borliebe auf die visio Dei und bie gradus gloriae aeternae warfen, fo entjog ihnen boch bie burch bie leibnisucfifde Bhilojophie jo febr begünftigte Debatte iber ben abftratt-negativen Unfterblichtitsglauben allgemach alles Intereffe. Und ehe man fich's verfah, mar man unter ben Einfluffen ber beiftijchen, naturaliftijchen und rationaliftijchen Dentweije auf bem Buntte angelangt, von welchem naiv genug Flügge 3, 2, 365 berichtet: "Unfer Beitalter fand teinen Geschmad mehr an folden bogmatischen Geschichten ber Butunft und tannte nichts Bichtigeres als jenes Dogma fo viel als möglich ju fimplificiren." In ber That, nachbem einmal bas Berftandniß ber Mittlerschaft Chrifti verloren gegangen war, tonnte bie Simplifitation in großartigem Dafftabe betrieben werben, fo bag, als Lavater bie Inffichten in Die Emigfeit ichrieb, Die chriftliche Efchatologie bereits auf ben reinen Begriff ber Fortbauer bes Menschen nach bem Tobe und einer fünftigen Bergeltung mit obligatem Bieberjehen gurudgebracht war. Bon Leffing, Erzichung bes DR.gefchl., bis mf Rnapp, G9. 1827, 2, 515, festen viele Theologen ziemlich bie ganze Bebeutung bes Chriftenthums barein, Die Gicherheit unfterblichen Lebens zur allgemeinen Anertennung gebracht zu haben. Unter bem Umfcmunge ber Lehrmeinungen erlitt felbfiverfindlich anch ber Sprachgebrauch eine merfliche Bandlung. Das emige mußte bem utunftigen Leben bas Feld ränmen, ober man taufchte boch ben zweidentig geworbenen Terminus an ben weniger migverständlichen bes feligen Lebens, ber feligen Unfterblichteit, und in die Lehrbücher trat für ben einfchlägigen Abfchnitt berjenige über tas Echidial bes Menfchen nach bem Tobe ein.

Das emige Leben ift indeffen vor ber Ungunft ber wechfelnben Beitftrömungen und menichlichen Dentweifen volltommen ficher gestellt. Rachbem baber bie Saltlofigfeit ber vom Boben bes Evangeliums losgetrennten, abstraften und noch zudem der Selbstfucht serfallenen Unfterblichkeitslehre gerade in Folge ber Bemühungen um Diefelbe mehr und mehr ju Tage trat, tonnten Philosophie und Theologie, und tonnte besonders bie aus ten Tiefen ber Schrift fich verjängende Dogmatit nicht umbin, ihren Unter neuerdings in ben alten Gat von ber inchoatio vitae aeternae in ber Gegenwart ju werfen : Fichte, Anweifung 3. fel. Leben, 17. 3mar bat noch Ochleiermacher Die efchatologifchen Borftellungen überhaupt für unvollziebbar erflärt; auch vermag fein ganges "prophetifches Lebrstrück" von ber Bollenbung ber Rirche mit feinen gabllofen Bebentlichkeiten nicht gu befriedigen. Uber ber jo bestimmten Servorhebung bes Bufammenhangs gwijchen bem Glauben an perfonliche Fortbauer mit bem Glauben an ben Erlöfer ift beshalb ihr Berdienft nicht abzufprechen. Wenn bierauf die moderne Opefulation mit ihrer Tendeng, tie Transcenden; bes Jenfeits in's Diesfeits berübergunehmen und begrifflich fie gar in teffen Immanens aufgeben ju laffen (Straug, GL. 2, 739) jenen wurgelhaften Bufammenhang in ber abstratten Beije bes logischen Ertrems wieber burchichnitten hat: fe will vom Standpuntt ber Wiffenschaft aus nicht außer Ucht gelaffen werden, daß fie tafür gegenüber einer ebenjo unlebendigen, in bie Luft gehängten Transcendenz eine mehr als blog relative Berechtigung beaufpruchen barf. Richt zum menigften burch ihre energifche Geltendunachung ber wefentlichen Unabhängigteit bes Geiftes von ber Beit bat fie ber Theologie ju einer Befinnung auf Die in ben Ochriften bes Johannes niebergelegte Fassung bes ewigen Lebens verholfen, wie sie feit den Tagen des Apostels lein Zeitalter aufzuweisen hat.

Sollen wir noch mit einigen Winken ben jetzigen Stand ber Lehre andeuten, jo muß von ber Thefis ausgegangen werden, bag bie Ewigkeit, weit entfernt nur die endlofe Projektion ber Zeit zu bilden, als die durch alle Zeit hindurchgehende Gegenwart bes Abfoluten, und bas ewige Leben als bas in ber freatürlichen Individualität perfönlich gewordene, schlechthin gegenwärtige Leben Gottes begriffen werden muß. Dit bem Glauben nimmt ber Mensch tas Leben Christi in ber Form tes heiligen Geiftes als triebfräftigen Reim feines neuen Lebens und übermächtiges Prinzip ber Berherrlidung in fich auf, vermöge beffen feine geiftige Raturgestalt in ben Brozef ber bimm. lifchen Umbildung eingeht. Sierauf beruht fein emiges Leben in ber Beit, welches in ber überzeitlichen Einheit ber an bem Einzelnen verwirklichten Momente ber Seilsordnung und Guadenaneignung besteht, und als zusammengefaßtes inhaltliches Refultat ber Ermählung, Berufung, Betehrung, Biedergeburt und Rechtfertigung feine vorläufig realifirte Bestimmung ausmacht. Es ist Leben in der Ewigkeit, weil es die concrete Einheit des geistigen Seyns und Werdens in der persönlichen, realen Gemeinschaft mit Gott durch Chriftum, bem ewig Lebendigen ift, und es ift ebenjo Ewigteit im Leben, weil es feinen Grund in ber vorzeitlichen Erwählung burch Gott, fein aktuales Beje in dem Besite Gottes, in der ihm zugetheilten Gnade, ter Liebe und tem Geiste Gottes hat, und eben deshalb, jeiner Natur nach, die Bürgschaft in sich trägt, in der Zuturft teine Giftirung ju erleiden, fondern von feinem Befensgrunde aus in der Beife orge nischer Entwicklung bas Ziel ber Bollendung zu erreichen. Nach biefer Seite bin, ge mäß welcher bas ewige Leben wie einen weschbaften Borschmadt, fo namentlich bie fub jettive Gewißheit ber jenfeitigen Seligteit gewährt, gehört bie Betrachtung deffelben a ten Schluß besjenigen Capitels ber Glaubenslehre, welches nach voransgegangener Dar legung der Soteriologie von der Aneignung des Heils in der Sphäre des individuellen Lebens haudelt, obwohl nicht zu überfehen ift, daß es als ruhender Inhalt durch alle Momente bes wirklichen Beilsbefiges von feinem ersten Anfang an neben ber Biebergeburt einhergeht, und somit auch Berüchsichtigung erheischt. - Sofern aber ras emige Leben vom Sterben nicht berührt wird, und tie Efchatologie es mit ber Realifation deffen zu thun hat, was in ber Rechtfertigung theilweise blog noch ideal geset ift, but es auch in diefer eine Stelle einzunehmen. Wenn jedoch die Neuern bie Faffung ber alten Kirche aufgeben, indem sie fich für die Bezeichnung der Totalität des feligen Bollendungszustandes und ber baran getnüpften Fragen anderer Ausbrücke bedienen, jo geschieht dies mit gutem Recht. Denn tie Löfung tiefer Fragen über das Schauen Gottes. bas Reich ber Simmel, bie Bethätigung ber feligen Individualitäten, den genoffenschaft lichen Bertehr ber Seligen unter sich, die Fortbauer bes Unterschiebs zwischen ben Ge fchlechtern, tann nicht innerhalb bes Begriffs des ewigen Lebens, fondern nur in Ber bindung mit den Untersuchungen über bie Probleme ber matrofosmischen Bollendung vollzogen werden. Durch alle Daseynssphären in Besensidentität mit sich felber, tam ce auch in ber Bollenbung ber Dinge nur bie zu ihrer abäquaten Entfaltung gelangte Einheit von absoluter Ruhe und absoluter Bewegung des eigenen Sclbst's in ber volles Einigung mit dem breieinigen Gott seyn. Hier eignet ihm daher das Prädikat ber ewigen Freude in ungetrübter Seligkeit. Die allfeitig erreichte 3dee bes Individuund, zu welcher negativ die Befreiung von Sünde und Sündenübel, positiv die reale Theilnahme am feligen Leben Gottes und die daraus rejultirende Freiheit ter Kinder Gottes fammt ber ihr entfprechenden, in der Analogie mit dem vertlärten Gottmenfchen ju bentenden herrlichkeit gehört, gewährt ihm eine Fülle ber Befriedigung, die ber Ratur ber Sache zufolge mehr nur Gegenstand ber Ahnung und bildlichen Darstellung als ber wiffenschaftlichen Ertenntnig fenn tann. 3m Beitern werden wir uns bescheiden müffen, für bie zufünftige Erscheinung bes emigen Lebens hinfichtlich bes Selbstbewußtfepns und ber Selbstbestimmung Bolltommenheit ber mit ihrem Raturorganismus völlig zufammen-

## Lebensbaum Lebensftrafen

timmenden Perfönlichkeit in ber abfoluten Gegenwärtigkeit Gottes anzunehmen. - Die fruchtbarften Reime zu einer erneuten Bearbeitung bes Lehrftuds bieten zur Zeit wohl Martenjen, §. 273 ff. und vorzüglich Lange, dr. Dogm. 1079 u. 1285. Guber.

Lebensbaum, ber Baum bes Lebens wird uns 1 Dof. 2, 9; 3, 22. querft ge= nannt als ein folcher Baum, ber Unfterblichfeit verleiht, und entgegengesetst bem Baume ber Erfenntnig bes Guten und Bojen 1 Doj. 2, 17., ber ben Lob bringt. Wie von ter Sündfluth, jo baben fich auch von biefem Baume Gagen unter ben übrigen Böltern weit verbreitet. Denn bie indifden Gagen reben von einem Baume Ralpauticham, welcher burch bie von ihm genoffenen Früchte bie Unfterblichteit verleihe. Rofenmüller alt, und neues Morgenland 1, 9. und Darftellung ber brahmanisch-indisichen Götterlehre 5. 244. In ten alten perfifden Religionsbudern beißt biefer Baum Som, beffen Gaft Unfterblichfeit gibt. Benbavefta 3, 105. Araber und Neuperfer nennen ihn Inba, und tie Dichter rühmen benfelben megen feines hohen, fconen Buchfes. Bgl. Safis im Divan nach v. hammers Ueberjegung 1, 406. Bei ben Griechen fpielt ber Botosbaum Diefelbe Rolle. Sierans geht jedenfalls fo viel hervor, bag biefer Borftellung ine große Bahrheit ju Grunde liegt, Die gewiß in unferen beiligen Ochriften am reinften enthalten ift. Uebrigens ift mit bem Gündenfall bieje Bahrheit auch im hebräifchen Bewußtjehn nicht untergegangen, fonbern hat fich auf bas Geiftige jurlidgezogen. Es ift in bem ipateren Bewußtfeyn bie Beisheit ber Lebensbaum geworben, aus welchem bie etle Frucht bes wahren Gludes hervorgeht. Der ber Weisheit, bie fich bem Denfchen tund thut, von gangem Bergen nachtrachtet, ber barf von jenem geiftigen Bunberbaume noch jest Leben und Unsterblichkeit genießen, Oprw. 3, 18; 11, 30; 13, 12; 15, 4. 3m driftlichen Bewußtjehn ift jedoch bieje Borftellung wieder gang real gefaßt und von febensbäumen in ber unfichtbaren Welt bie Rebe, welche ben Ueberwindern gum Genufs targeboten find nach Holz und Früchten, Off. 2, 7; 22, 2., Die monatlich wechfeln, und beren Blätter jur Genefung ber Seiben bienen. Das Parabies ift alfo in bas Benfeits verlegt als ein feliger Ort, wohin die Glaubigen nach ihrem Tobe tommen. Wenn biefe Babrheit aus bem Dunde Chrifti verfündigt wird, Lut. 23, 43., fo ift fie gewiß nicht als ein bloffes Bild ju betrachten, fondern als geift-leibliche Bieberaufnahme einer Borfiellung, bie in Chrifto 3a und Umen geworben ift, wie alle übrigen Gottesworte und Bottesverheißungen, Upg. 3, 21. 2 Ror. 1, 20. Denn burch ihn mirb ja bie Gunte migehoben, bas Ebenbild Gottes wiederhergestellt, alfo muffen auch bie Folgen biefer Erneurung, ber Eingang in bas Barabies wieber eröffnet und möglich werben, und ber Chrift, welcher bier geiftig vom Baume bes Lebens, von Chrifto, iffet, wird auch in ber Ewigkeit bas Baradies in geiftfinnlicher Weife wieber verwirklicht finden. Denn Leiblichteit ift bas Ende ber Wege Gottes. Es bleibt ja auch bie herrschaft Chrifti nicht eine blog geiftige, fontern wird ebenfo eine geiftleibliche werben, wenn bie große hoffnung in Erfüllung übergegangen febn wird, welche Offenb. 11, 15. vom Simmel aus ertönet. Baihinger.

**Lebensftrafen** wurden bei den Ifraeliten in allen ben Fällen verhängt, wo im sebräischen steht: er soll getödtet (MM MM) ober ansgerottet (ECCAR ELS)) werben. Das erste wird verhängt, also Todesstrafe baraufgesett: 1) Wer als Prophet oder Seher zum Abfall von Jehovah verleitet, 5 Moss. 13, 6. 2) Wer fremden Gögendienst besonders den Gestirndienst in Ifrael einführt, 5 Moss. 17, 6. 3) Wer den Namen Jeborahs lästerlich ausspricht, 3 Moss. 24, 16. 4 Moss. 15, 35. 4) Todesstrafe trifft bie Zanderer und Zanderinnen, 3 Moss. 20, 27. (1 San. 28, 9.) 5) Wer den Sabath unch Arbeit entweicht, 2 Moss. 31, 14, 15; 35, 2. 6) Wer den Berg Sinai bei der Sefetzgebung berührte, 2 Moss. 19, 12. 7) Wer außer Priester und Leviten etwas von ter Stiftshütte beim Abbrechen derselben berührte oder Priester- und Levitengeschäfte son ter Stiftshütte beim Mobrechen derselben berührte oder Priester- und Levitengeschäfte son ter Stiftshütte beim Mobrechen derselben berührte oder Priester- und Levitengeschäfte son ter Stiftshütte beim Mobrechen derselben berührte oder Priester- und Levitengeschäfte son ter Stiftshütte beim Mobrechen derselben berührte oder Seiten Samen, seiner Nachtommenschaft, eines dem Moloch opfert, 3 Moss. 20, 2. 9) Wer gegen die höchste Obrigteit widersetzich ift und ihre Beschele verhöhnt, 30, 1, 18, vgl. 1 Sam. 11, 13. Richt. 21, 5 vgl. 1 Sam. 19, 6. 10) Wer obrigkeitliche Personen verhöhnt, 2 Sam. 19, 22. 23. ober sie aus ihrer Stelle zu verdrängen sucht, 1 Kön. 2, 21-24. 11) Wer einen Menschen schlägt absichtlich bis zum Tobe, 2 Mos. 21, 12. 3 Mos. 24, 17. 21. besonbert mit einem eisernen Wertzeug, 4 Mos. 35, 16. ober aus Feindschaft, 4 Mos. 35, 21. 12) Wer Bater oder Mutter schlägt, 2 Mos. 21, 15. ober flucht, 2 Mos. 21, 17. 3 Mos. 20, 9. 13) Wer die Ehe bricht, der Ehebrecher und die Ehebrecherin, 3 Mos. 20, 10. vgl. 30h. 8, 5. 14) Wer Blutschande mit Stiefmutter oder Schnur treibt, 3 Mos. 20, 11. 12. vgl. 1 Mos. 35, 22; 38, 16. 15) Wer Knabenschänderei treibt, 3 Mos. 31. 16) Wer beim Bieh es beschlafend liegt, 2 Mos. 22, 18. 3 Mos. 20, 15. 16. 17) Wer Menschen stieht und vertauft, 2 Mos. 21, 6. 18) Wer burch Fahrläßigkti einen stößigen Ochsen ausläßt und am Tode jemands schuldig wird, 2 Mos. 21, 23, 23 19) Alles was verbannt ist, muß des Todes sterben, 3 Mos. 27, 29. vgl. Richt. 11, 31.

Der andere Ausbrud שבקרתה הנפיש, welcher taum etwas anderes als Lebensfinate. ausbrücken tann, wie aus Bebr. 10, 28. hervorgeht, findet fich 1) Wenn Jemand muthwillig die Gebote Gottes übertritt, 4 Moj. 15, 30. 31. vgl. Hebr. 10, 28. 2) 23cm Jemand nach einer levitischen Unreinigkeit sich nicht entsündigt, 4 Dof. 19, 13. 20. 3) Wenn Jemant, ohne auf der Reife zu fehn, das Baffah zu halten unterläßt, 4 Dof. 9, 13. 4) Wenn Jemand während ber Baffahzeit Gefäuertes ift, 2 Dof. 12, 15. 19. 5) Wenn Jemand am Berföhnungstage nicht fastet, 3 Moj. 23, 29. 6) Wenn Jemand vom Gastopfer=Fleisch am britten Tage noch ißt, 3 Moj. 19, 8. 7) Wenn Jemand bas dem Herrn bargebrachte Fett ifit, 3 Mof. 7, 25. 8) Benn ein Unreiner vom Gatopfer ift, 3 Moj. 7, 20. 21. ober zu ben Heiligthümern naht, 3 Moj. 22, 3. 9) 28em Jemand Blut ißt, 3 Moj. 7, 21. 10) Wenn Jemand bas heil. Salböl zu gemeinen Zweden nachmacht ober verwendet, 2 Moj. 30, 33. 38. 11) Wenn Jemand ben Sabbath durch Arbeit entheiliget, 2 Deof. 31, 14. Dies ift noch mit non verbun. ben und tann wie 4 Moj. 15, 31. vgl. Hebr. 10, 28. zum Bengnig bienen, bag beibe Ausbrücke eines und daffelbe befagen und auf tiefen vielen Fällen ber Uebertretung bie Todesstrafe wirklich ruhte.

Bas nun die Arten der Lebensstrafen betrifft, jo find bei den Ifraeliten nur zwei in Uebung gewefen. Die eine war bie Töbtung burch bas Schwert (Die eine war bie Töbtung burch bas Schwert (Die ober auch blos הְכָה 2 Sam. 1, 15. 2 Kön. 10, 25. 3er. 26, 23. 1 Ron. 1, 25 25. 29. 31. 34. 46.). Siebei ift aber nicht an bas Ubhauen bes Ropfes zu benten, eine Löbtungsart, welche zwar schon in Egypten vorhanden war, 1 Mos. 40, 19., und in der späteren Zeit auch bei den Juden von einheimischen Fürsten verhängt wurde, Marc. 14, 10 f. und Apg. 12, 1., fontern ber zum Tod Bestimmte wurde tobt gestochen ober gehauen, wie es eben geben wollte. Dabei fann auch bie Enthauptung vorgetommen fenn, aber sie war dann ebenso zufällig, wie das Erstechen ober Aufschlipen des Bauches mit bem Schwerte. In Enthauptung bentt man wohl zuerft bei ben 70 Söhnen Ababe 2 Kön. 10, 7., allein es tann fehn, daß jene Männer erst sonst getödtet und bann erft ihr Ropf vom Rumpfe getrennt wurde, wie es bem Rönige Gaul, 1 Gam. 31, 9, ergangen ift. Die andere Lodesstrafe war bas Steinigen. Diefes war mehr eine Strafe für levitische, jenes Töbten burch's Schwert für politische Vergehen, die als todeswürdig betrachtet wurden. Die Mörter wurden mit bem Schwerte bestraft, wie auch bie Juten Die Steinigung ward verhängt über folche, welche ben Namen Gottes geannehmen. läftert hatten, 3 Doj. 24, 16. 4 Moj. 15, 35., welche ihre Rinder bem Moloch barbrachten, 3 Moj. 20, 2. 5 Moj. 17, 2 ff., über Berführer zum Gögendienft, 5 Dej. 13, 6 ff., über Sabbathichander, 4 Dlof. 15, 32 ff., über Zeichendeuter und Babriager, 3 Dloj. 20, 27., über falfche Propheten, 5 Moj. 13, 6. 11., über folche, welche etwas vom Berbannten entwendeten, Joj. 7, 25., über beharrlich ungehorfame Söhne, 5 Moj. 21, 18 ff., über Bräute, benen bas Beichen ber Jungfrauschaft mangelte, 5 Drof. 22, 20 f., und über Berlobte, Die fich von einem andern Manne fcmächen lieften, nebft bem Schmängerer, 5 Moj. 22, 23 f. Diefe beiden Strafen tonnten noch geschärft werben

## Lebrija

burd Berbrennen bes Leichnams, 3 DRof. 20, 14; 21, 9. vgl. 3of. 7, 15. 25. 1 Moj. 38, 24. 1 Maft. 3, 5., wo überall nicht an ein lebendig Berbrennen ju benten ift, wie bies bei ben Babploniern vortam Ber. 29, 22. Dan. 3.; ferner burch Hufhängen beffel= ben an einem Pfabl ober Banm, 5 Mof. 21, 22. 4 Moj. 25, 4., womit zugleich zuweilen bas Berftummeln ber Leichname verbunden war, 2 Gam. 4, 12. Der jo Aufge= bangte galt für einen Berfin dten, 5 Mof. 21, 23. und follte nicht über nacht hängen bleiben, baber bas Gegentheil als Sarte galt, 2 Cam. 21, 6. 9 f. Endlich beschimpfte man Betöbtete auch baburch, bag man einen Steinhaufen auf fie warf. 3oj. 7, 25 f.; 8, 29. 2 Cam. 18, 17., mas nach 3 a bu, Ard. 2, 2, 353 noch jest im Morgenland gewöhnlich ift. - Aufer biefen gefetlichen Lebensftrafen finden wir befonders im Rriege umeilen andere aus ber Frembe entlehnte Tobesarten, nämlich bas Berfägen, 2 Cam. 12, 31., bas Auseinanderhauen und Berftüdeln ber Glieber, 1 Cam. 15, 33., bas Berab= fürgen vom Feljen, 2 Chr. 25, 12. Bf. 141, 6. Luf. 4, 29. vgl. 2 Maft. 6, 10. Entlich tommen noch in ber Bibel Lebensftrafen benachbarter Bölter vor, bie nie bei ben Iraeliten einheimifch wurden, nämlich bas Tobtprügeln (rounaurouog), von ben Gyrern genbt, 2 Matt. 6, 13. 28. Hebr. 11, 35.; bas Lebenbigverbrennen ber Babylonier in einem Glübofen, Dan. 3, 6. 11. 15., bas Braten ber Berurtheilten an gelindem Feuer, Jer. 29, 22. 2 Daff. 7, 5.; bas Sinabwerfen in eine Löwengenbe, Dan. 6.; bas Tobten in beißer Afche, 2 Maft. 13, 5 ff., bas Zerfchmettern ber Kinder an Mauereden, 3ef. 13, 16. 18. Soj. 14, 1. Nah. 3, 10. Bi. 137, 9., bas Auffchneiben ber Echwangeren 2 Ron. 8, 12; 15, 16. Soj. 14, 1. Um. 1, 13., bas greuzigen, bas Erfäufen im Deer, Ratth. 18, 6. und ber Rampf mit Thieren 1 Ror. 15, 32. ift im R. T. nnr gele= gentlich erwähnt. Baibinger.

Lebrija, Acline Untonine von, bulge Nebrissensis, b. b. aus Lebriza ober Bebrija, bem alten Rebrijja, am Guadalquivir, geboren 1442 nach Munnoz (noch Nicol. Anton. und Cave jeten feine Geburt auf 1444), un humanista de primera nota, wie ihn fein Biograph nennt, war ber Cohn bes Juan Martinez Cala und ber Catalina te harana, beibe von ebler herfunft und in Berhältniffen lebend, die, gleich weit enttent von Arnuth und Ueberfluß, immer am geeignetften find für bie Bildung eines ten Mufen geweihten Menschenlebens. Ochon in feiner Baterftabt widmete er fich bem Embium ber lat. Grammatit und ber Dialeftif, und trieb bann auf ber bamals weltbrühmten Universität Salamanca Mathematit, Phyfit und bie ethijden Wiffenichaften. Er war Einer ber erften Spanier, Die bas Wieberaufblühen ber flaffifden Studien begruften und fich zu eigen machten, wie es bamals aus Italien berüberbrang. 3m neunzehnten Lebensjahre ging er felbft babin, um an ber Quelle ju trinten, bejuchte bie krühmteften Ochulen, borte Die renommirteften Lebrer, bildete fich aus im gatein, im Griechifden und Sebräifchen, in Rhetorit und Boetif; felbft in Theologie und Rechtsgelehrfamfeit, wie auch in ber Debicin bat er fich umgesehen, wie er benn fpäter auch in tiefen Biffenichaften geschriftstellert hat. 2018 er nach 10 Jahren in fein Baterland jurudtebrte, hatte er im Blan, bort auf ber neugewonnenen Grundlage Die Studien gu uformiren. Buerft wirtte er in Privatstellungen und als Lehrer am Collegium Gan-Riguel zu Sevilla. Uber feine Gebanten gingen auf Salamanca. Die humanitätsindien follten reformirt, ber verlorene Befchmad für bie lateinische Sprache wieder bergestellt, bas Griechifche eingeführt, bie Alten gelehrt werben als Dufter guter Gebanten und guten Ausbrudes. Er hatte einen merkvürdig rafchen Erfolg. Man wandte bie Borte veni vidi vici auf ihn an. nicht minder auf bem fcbriftftellerifchen Gebiete : skich feine erste Schrift Introductiones in latinam grammaticam 1481 ging reifend ab not bem hoben Preife, fie ift nachher ju öfteren malen aufgelegt worben. Befondere beichäftigte er fich mit Kritit und Interpretation ber Klaffiter, auch lateinischer chriftlicher Dichter, auf bem Lehrftuhl und burch literarifche Wirtfamteit. Ueber gang Gpanien maren feine Schüller und feine Dethote verbreitet, er hielt feine Wirtfamfeit an ber Universität nicht mehr für nothwendig, die Munificenz des nachmaligen Cardinals

Zunniga sette ihn durch die gewährte Muße in Stand, im Laufe von 8—10 Jahren fein lateinisches Lexiton zu vollenden, zu einer Zeit, wo biefe Biffenschaft fast fo gut wie unangebaut war : bie ganze gelehrte Welt nahm es mit Beifall auf, es wurde in den Schulen eingeführt. Auch archäologische Arbeiten, eine Grammatik ver griechischen, und eine ber taftilischen Sprache gingen aus feinen gänden hervor und verschiedene in Bottestienst verwendete Bucher verließen jein Studirgimmer in verbefferter Geftatt. Nuch in die theologische Wissenschaft hat er vom philologischen Standpunkte aus in be beutender Beije eingegriffen. Bu befferer herstellung des Tertes ber Vulgata verglich er bie alten Texte, tie hebräischen und griechischen Originale, und ward einer be Sauptarbeiter an der Bolyglotte von Alcala, die Cardinal Limenez veranstaltete. Begreilich, bağ er ben Hag ber alten icholastischen Lehrer auf sich lut, beren Methode bistin unbestritten geherrscht hatte. Dan warf ihm vor, daß er, während er boch von be Theologie nichts verstehe, sich unterstanden habe, allein im Bertrauen auf feine gram matische Kunst ein unerhörtes Wert zu unternehmen, die Inquisition bemächtigte 📢 ber Sache, ein Theil feiner biblischen Arbeiten wurde verboten, er felbft hat fich in einer besondern Apologia dagegen vertheidigt, sie ist an Ximenes gerichtet, der war sein Խ schützer. Als er bei einem zweiten Aufenthalt in Salamanca bei Bejetzung einer Leinstelle durchstiel, ärgerte das den alten Mann so sehr (1513), daß er für immer zur Abtemie von Alcala (Complutum) überfiedelte. Bier lehrte er mit Gifer bis an fein Ente, in inniger Freundschaft mit Ximenes, feinem Gönner und Bater Diefer Anstalt. Sin ftarb er auch 2. Juli 1522, nach Munnoz' Chronologie 80 Jahre alt nicht 70 ober 90. Ein Mann, so wird er geschildert, von zierlichem edlem Körperbau, in dem der feine ge bildete Geift fich widerspiegelte, er foll bem Aristoteles geglichen haben. Seine Gatin war Donna Ijabel Solis, Tochter bes Gancho, eines Caballero von Salamanca, mit ber er würdige Söhne zeugte. Die meiften feiner Berte find uns erhalten, barunter and das noch nicht abolirte Geschichtswert über die Regierung Ferdinands des Ratholischen, ber ihm felbst ben Auftrag bazu ertheilte (Decades duae etc., opus posthum. ed. 1545).

(Nicolai Antonii Bibliotheca Hispana, Rom. 1672. p. 104 A. bis 109 B. Guil. Cave, Scriptor. eccll. Historia litteraria, Genevae 1694. Appendix p. 116 B — 118 A. Du Pin, nouvelle Biblioth. des auteurs eccles. Tom. XIV. p. 120—123. Stefelt, Rardinal Limenes E. 116 f. 124. 379. 458. und bie Sauptarbeit: Elogio de Antonio de Lebrija por D. Juan Bautista Muñoz in ben Memorias de la real Academia de la Historia, Tomo III, 1—30.) Dr. Julius Beiglädter.

Lebuin ober Liafwin, Gehülfe Gregors in der friefischen Miffion. Eine glaub würdige Biographie von ihm hat ber Mönch Huchald aus bem Kloster Elnon im 10. Jahrh. hinterlaffen (bei Surius VI, 277 und bei Pertz II, 360). Lebuin, ein geborner Brite, erbat fich nach feiner Antunft auf dem Festlande von Gregor in Utrecht die Riffion an ter Mffel, wozu er turch eine Vifion berufen fen; es war bas Grenzland ber fatischen Franken und ber benachbarten Westphalen, alfo nicht eigentlich friefischer Boben, aber boch fchon ju dem Sprengel von Utrecht gerechnet. Bon Gregor wurde ihm ber Angelfachfe Marchelm ober Marcellin als Gehülfe beigefellt, und beibe fanden bei einer Matrone Averhild ober Abachild eine gute Aufnahme. 3hre Predigt hatte folchen Erfolg, daß bald eine Kirche zn Wulpen am westlichen Ufer der Mifel und eine zweite am öftlichen Ufer zu Deventer erbaut wurden. 216 aber ein räuberischer Einfall der Sach fen diefe Miffion zerftörte, beschloß Lebuin bochberzig, ber Gefahr nun erft entacgenme gehen und fich in bas gerg bes Sachfenlandes nach Martlo an die Unterwefer ju begeben. Die Sachsen (erzählt der genannte Biograph) haben keinen Rönig über fich, sondern sind in die drei Stände der Edlinge, Frilinge und Lassi getheilt; nach Gefallen wählt fich jeder Bau feinen Gaugrafen; alljährlich zur bestimmten Zeit halten fte zu Marklo eine allgemeine Berfammlung, wozu aus jedem Gau und aus jedem der drei Stände zwölf Männer erscheinen und worin über Krieg und Frieden und alle wichtigen Anlegenheiten Beschläffe gefaßt werden. Lebuin wußte, daß in Bälde eine folde Berfammlung ftatthaben werbe, wandte fich mehr nörblich in's Cachjenland an bie Wefer und fand gaftliche Aufnahme bei einem angefehenen Manne Foltbert, ber alfo ichon Ehrift gewesen zu jebn icheint. Diefer mahnte ihn von bem Bejuch jener Berfammlung bringend ab und rieth ihm, fich bei einem mehr ber Grenge ju wohnenden Freunde, Ramens Davo, bis zum Ausgange berfelben ju verbergen. Dennoch bestand Lebnin auf feinem Borfat und erschien in ber Berfammlung. Als er hier gewahr wurde, wie "omnis concionis illius multitudo ex diversis partibus coacta primo suorum proavorum servare contendit instituta, numinibus videlicet suis vota solvens ac sacrificia," trat cr, mit bem Prieftergewand angethan, in einer Sand bas Beichen bes Kreuzes und unter dem Urme bas Evangelienbuch tragend, in Die Mitte ber Berfammlung vor und vertunbete tubn mit lauter Stimme, fich für ben Gefandten bes wahren Gottes erflärend, ten Einen wahren Gott und Echöpfer aller Dinge, ju bem fie fich mit Berlaffung ber allen Götter befehren müßten: "wenn 3br aber - fo ichloft er - bartnädig in Eurem Inthume beharret, fo werbet 3hr es bald fchmer ju bugen haben, benn in fürzefter frift wird ein tapferer, flnger und ftrenger Rönig aus ber Nabe wie ein reifender Etrem über Euch bereinfturgen, Alles mit Fener und Edwert zerftoren, Roth und Berbunnung über Euch bringen, Eure Weiber und Rinder gur Anechtichaft vertheilen und ten Ueberreft von Euch feiner Berrichaft unterjochen." Geiner Rebe folgte eine laute Entrüftung ber versammelten Cachjen : "Gehet ben Berführer, ben Teind unferer Religion und unferes Baterlandes, er foll feinen Frevel mit feinem Blute bezahlen!" Cohon waren fie Willens, mit fpipen Pfählen ben Miffionar ju burchbohren, als fie ben bringenben Wegenvorftellungen eines Buto Gehör fchentten, ber fich von einer Unhöhe berab alfo vernehmen lief: "Dit ichon tamen Gejandte ber Normannen, Glaven und Friefen ju une, und wir haben fie friedlich und chreuvoll entlaffen, bagegen haben wir biefen Bejandten bes bochften Gottes verachtet und mit bem Tote bebroht. Daß fein Gott machtig feb, hat er gezeigt, indem er ihn der Todesgefahr jo wunderbar entriffen bat, und baber wird auch wohl bald die Beiffagung Diejes Gefandten jeines Gottes in Erfüllung gehen." Lebuin gog nun unverletzt wieder nach Friesland gurück und erbaute bie Rirche ju Deventer neu, in welcher er auch feine Rubeftätte fand. 2016 Liubger bie tei einem wiederholten Einfall ber Sachjen um 776 abermals niedergebrannte Rirche nieder aufrichtete, fand er auch Lebuin's Gebeine auf. - Richt zu verwechseln mit Lebuin ift Livin, ber unmittelbare Schüler Augustins, ber um bie Mitte bes fiebenten Jahrbunderts in Brabant bas Evangelium predigte. Die Biographie Livin's, bie ben namen von Bonifag trägt, tann unmöglich von bem Apostel ber Deutschen berrühren. Gie ift mit jo vielen legendenhaften Bügen angefüllt, bag fich tanm eine hiftorifche Auficht barauf gründen läßt. Bgl. F. B. Rettberg, R.Gid. Deutschlands, II. G. 405. 536. 509.

Th. Prefiel.

Lectionarium, Lectionen. Bon ben vielen möglichen und wirklichen Bedeutungen des Ausdrucks lectio (avayvwous, avayvwoua) kommt hier nur die liturgische in Betracht. In diesem Sinne bezeichnet er den neben Gesang, Gebet, Predigt, Sacramentfeier von jeher im christlichen Sottesdienste üblichen Lesealt und die Gegenstände desselben.

Anch diefen Bestandtheil des Cultus nahm die Kirche aus der Spnagoge herüber, auf deren heilige Bücher, die des A. T., fie anfangs beschränkt war. Das ältefte Zeugniß für sonntägliche Borlesung der allmählich sich verbreitenden Schriften Neuen Testaments sindet sich bei Justin. apol. I. cap. 67. Die Thatsache gottesdienstlicher Schriftlection überhaupt aber steht abgeschen von dem wohlbegründeten Rückschuß aus unbesweiseltem anderweitigen Gebranche der Bibel durch bestimmte Zeugnisse des Tertull. (apolog. cap. 39. de anima cap. 9.) Cyprian. ep. 24. 33. edit. Oberth. 34.) Origenes (e. Cels. III. 45. ed. Oherth. 50.) und Andere für die ältesten geiten seiten seit, liegt in der Naumeise die Lanonischen Bücher und die Homologumena gelesen wurden, liegt in der Natur der Sache. Daß jedoch vielsach auch Lectionen ans Apokryphen und Antllegomenen

vortamen, beweist bas Borhandenjehn der Kategorie von libri sclesiastici und araysνωσχόμενα, b. h. eben folcher Bücher, Die, obgleich fie als Quellen ber Glaubenslehne nicht gelten, doch in ber Rirche gelefen werben durfen. Ferner wurden vielfach and außerbiblische Stüde, 3. B. acta martyrum, Predigten berühmter Rirchenväter, vorgelefen. Die Anzahl ber jedesmaligen Lefestude (lectiones) war verschieden, ber Berfaffer ber apostolischen Constitut. (II, c. 57) erwähnt vier Borlefungen, bas Minimum waren zwei, und von biejen ward bie eine immer aus den Evangelien, bie andere aus ben Episteln und übrigen (auch altteft.) Schriften genommen (vgl. b. Art. Beritopen). 21. jangs las man wenigstens an gewöhnlichen Sonntagen die biblischen Schriften nach ber Reihe (lectio continus), aber bald bestimmte man für besondere Zeiten auch besondere Abschnitte terselben, ein Recht, welches ter Bischof ansübte, bis sich allmählich ein be stimmter Lectionsplan sestjete, von welchem felbst unfer heutiges Beritopenspstem berrührt. Um früheften wurden für die Feste stehende Lectionen eingeführt (3. B. bie Anferstehungsgesch, am Ofterfest vgl. Aug. serm. 139. 140). Bie früh man aber angefangen habe bei ben Lectionen nach jenem vollständig burchgeführten Blane zu verfahren, welcher die Grundlage des heutigen Systems ist, ist nicht ausgemacht. Doch hat **G.** Rante (das firchl. Berikopensystem. Berlin 1847) höchst wahrscheinlich gemacht, das hieronymus, wie es die (neuerdings freilich betämpfte) Tradition behanptet, wirtlich Berfaffer bes alten unter bem Namen "comes" befannten Lectionverzeichniffes und folglich Urheber tes abentländischen Berifopenspftems ift.

Solche Berzeichniffe ter in ben öffentlichen Bersaumlungen an ben verschiedenen Tagen bes Kirchenjahrs vorzulesenten Abschnitte heißen lectionaria (sc. volumina) ober lectionarii (libri), griech. *avayvwortuxá*, evayyektoraágia, exloyaádia (andere Namen: evangeliarium et epistolare; evangelia cum epistolis; comes). Unter ben lateinischen Vectionarien sind die wichtigsten das leet. Gallicanum in Mabill. liturg. Gallic., ber come ves hieronhmus, das calendarium Romanum (edit. Fronto Par. 1652), die tabula antiquarum lectionum sei Pauli ad missas in Gerbert monum. liturg. Alem. tom. I, p. 409. Siehe das Rähere bei Augusti, Denswürdigt. Br. 6. Hande. der dr. Arch. 2. Be. 6. Buch und bei Ranke in dem anges. Wert.

Die Verlefung der Lectionen war in den ersten Jahrhunderten Sache des lector (j. jedoch diefen Art.). Heutigen Tages wird in der römischen Messe bei vollständigen Personal die Epistel vom Subdiakon, das Evangelium vom Diakonus gelesen. F. Rippi.

Lector (avayvuorns), ein Beamter ber alten Rirche, welcher bei'm Gottesbienft bie h. Schrift und andere Lectionen (3. B. acta martyrum) vorzulefen hatte. Auch lag ihm die Ausbewahrung der b. Bücher ob. Daß auch das Vorlesen der h. Schrift, ein Sauptbestandtheil des Sunagogencultus (vgl. Luf. 4, 16. Mpg. 13, 15. 27. 2 Ror. 3, 14), aus riefem in den christl. Gottestienst überging, ist befannt. Aber es steht nicht jest, wie früh tie Verrichtung tiefes Dienstes an ein bestimmtes Umt getnupft wart. Sider jedoch fpricht Tertull. de praescr. haer. c. 41. vom Lector als einem ordentlichen Richenbeamten, Chprian (ep. 33. und ed. Oberth. 34.) von ber Ortination zweier ?et. teren. Das Concil. Chalcedon. a. 451 c. 13. 14. Tolet. I, c. 2. Vasense II, c. 2. Valontin. c. 1. Arausial. I, c. 18. geben Berordnungen über Die Funktionen ber 200-Obgleich nun tie bedeutendsten Kirchenlehrer großes Gewicht auf bas tirchliche toren. Borlejen der h. Schrift legen, Chprian sogar ausdrücklich das Lectorenamt für ein ehrmvolles erflärt (ep. 34.), fo gehörte baffelbe boch zu ben ordines inferiores. Dies erflärt fich daraus, daß das bloke Lefen ohne eregetische oder homiletische Auslegung, welche bem Lector nicht gutam, taum mehr als eine mechanische Fertigkeit erforderte, baber bem fpäter oft auch Kinder zu Lectoren orbinirt wurden. Nach der Feststellung der Mehliturgie durfte ohnehin ein Lector die in der missa fidelium vorkommenden Perike pen nicht lefen, auch las ein folcher nicht von tem Altar, fontern von tem pulpitum ans, endlich beutet vielleicht ber Umftand, bag er bas Sprechen ber formulae volennes m Diatonus ober Presbyter überlaffen mußte, auf feine untergeordnete Stellung. Doch

war ber Aft einer Lectorenordination in einigen Kirchen ein fehr feierlicher, besonders in der griechischen, wo er mit Handausstegung verbunden war. Allmählich verschwanden die Lectoren aus der römischen Kirche und ihre Funktionen gingen auf die Diakonen und Subdiakonen über. Bgl. C. Schöne, Geschichtsforschungen über die firchl. Gebr. 3. Bd. S. 108. Berlin 1822. Jo. Andr. Schmidt, de primitivae eccles. lectoribus illustribus. Helmst. 1696. Bingham. orig. vol. 2. p. 29, die lexiea von Suicer und du Freene. Augusti, Denkwürd. Bd. 6. Handb. der dr. Arch. Bd. I. S. 262. F. Nitssch.

Lee, Anna, f. Leaba.

Le Fevre, f. Faber Stapulensis.

Legaten und Nuncien der romifchen Rirche \*). Das Band, welches bie Bifdofe von Rom ichon zeitig mit ber gangen Rirche zu fnupfen bemucht waren und bie Rechte, welche fie bald aufferhalb ihrer Proving befagen ober ju erwerben fuchten, veranlagte fie, Bifchofe und Ergbifchofe an Ort und Stelle jur Babrnehmung ber romifchen Intereffen ju gewinnen ober besondere Bertreter abzusenden. Bon bober Bedeutung nußte vornehmlich ber Beschluß bes Concils von Carbita vom Jahr 343 werben: Quod si is, qui rogat causam suam iterum audiri, deprecatione sua moverit episcopum Romanum, ut de latere suo presbyteros mittat, erit in potestate eius etc." (Conc. Sardie. c. 7., in c. 36. Cau, II. qu. VI.). 36m gemäß wurden rönniche Rleriter überall bin belegirt und nur ausnahmsweise, wie im Orient überhaupt, eine berartige Mitwirtang unterfagt. Die afritanische Rirche versagte bem bie Gemeinschaft, qui ad transmarina (concilia) putaverit appellandum (Codex eccl. Afric. c. 125) und idrich an Esleftin von Rom .....ut aliqui tanquam a tuae sanctitatis latere mittantur, nulla invenimus patrum synodo constitutuma (eod. c. 138). Beispiele von Delegationen in verichiedenen Ungelegenheiten während bes vierten und fünften Jahrhunderts find gefammelt von Thomassin, vetus ac nova ecclesiae disciplina P. I. lib. H. cap. 117. 218 Bitar bes römifchen Bifchofs finden wir aber in Oft = 3llprien ben Bifchof von Theffalonica feit Damajus (a. 367), in Gallien ben Bifchof von Arles feit Bofinnus (a. 417), in Spanien ben Bifchof von Sevilla feit Simplicius (a. 467) (f. Die nachweifungen von Constant, de antiquis canonum collectionibus nro. 23-25. (vor ber Ausgabe ber epistolse Pontificum Rom., auch bei Gallande, de vetustis canonum collectionibus dissert. Tom. I. pag. 23 seq.) und die ausführliche hiftorifche Darftellung von Baluze bei Petrus de Marca, de concordia sacerdotii ac imperii lib. V. cap. 19 seq. 30 seq. 3u ben Abgeordneten bes Bifchofs von Rom geborte auch ber Apotrifiarius am faijerlichen Boje zu Conftantinopel (i. ben Urt. Bb. I. G. 418). Leo I. und vorzüglich Gregor I. waren forgfältig benubt, die burch ihre Gefandten und Bitare angefnupften Berbindungen ju erhalten und neue ju ftiften, um mittelft berfelben bie Berbefferung firchlicher Inftante herbeiguführen und Roms Einfluß zu erhöhen. Für Sicilien übertrug Gregor um Bifchof Marimus von Spratus bie Aufficht über alle Rirchen (super cunctas ecclesias Siciliae te ... vices sedis apostolicae ministrare decernimus), bie Entideidung über alle nicht ju ben causae majores gehörigen Ungelegenheiten. Dieje Bertretung follte aber nur an bie Berjon , nicht an ben Bijchofsfitz getnüpft fenn (Quas vices non loco tribuimus, sed personae) f. c. 6. X. de praesumtionibus II. 23. a. 592. vgl. c. 3. Cau. VII. qu. I. (a, 594). c. 39, Cau. XI. qu. I. unb Gonzalez Tellez sum c. 1. X. de officio legati I, 30. nro. 9. Rach England fanbte Gregor Auguftin (a. 601) mit tem Auftrage, bie bortigen firchlichen Einrichtungen ju verbeffern, insbesondere bem Epiftopate aufzuhelfen (ep. 64. a. 601, in c. 3. Cau. XXV. qu. II.) und Agathon (678) fdidte eben borthin ben römijden 216t Johannes, um ben Cultus einzurichten und auf aner Synobe ben Glaubenszuftand ju ermitteln, um barüber nach feiner Rudtehr Benicht abzuftatten (Beda, hist. occl. lib. IV. cap. 18). Auguftin follte bei ber Reife burch

") Bon Legaten und Delegaten als Statthaltern in den Brovingen des Rirchenftaats (. d. Art.) ift bier felbftverftändlich nicht bie Rede.

Water by Bolaton in marriedice - 1- particular

Gallien in tirchlichen Dingen nicht selbständig handeln, sondern fich allenfalls mit ber Bifchofe von Arles, als bem Bertreter Roms, in Einvernehmen feten. Doch with Gregor I. auf Gallien außerdem durch besondere Abgeordnete, welche unter Bufinnen ber Könige und ber Bischöfe des Landes den traurigen Zustand ber bortigen Rick verbeffern follten (f. Thomaffin a. a. D. cap. 118). Erft Bonifacius vermocht in fanntlich bies mit Erfolg zu thun und verfuhr nach Infiruktionen, welche ihm in Rm gegeben wurden und bie den ältern für die fuburbicanischen Bischöfe erlaffenen Befin mungen nachgebildet waren (vgl. liber diurnus cap. III. u. a.). Die älteren Bilning welche an bestimmte Bischofsfitze getnupft waren, gingen meistens bis zum 8. 344 wieder ein und der Bersuch, neue zu bestellen, war kein erfolgreicher, da die den Bu ren verliehenen Prärogative (Primatialrechte) bei den übrigen Bischöfen Anftog engen In Gallien erhielt nach Bonifacins erft Dorpo, Bifchof von Det 844 ben Anfun einer pabstlichen Vertretung (f. d. Art. Bb. III. G. 505), ohne denfelben bem pabful Billen gemäß vollziehen zu können (f. de Marca, a. a. D. lib. IV. cap. V. §. 4. V. cap. XLIV. §. 7. lib. VI. cap. XXIX. §. 3. 4.). Eben fo menig gelang et h Erzbischofe Anfegis von Sens, ben Johannes VIII. zum Legaten mit bem Recht ein Primas ernannte, biefe Bürde geltend zu machen (f. Concil. Portigonense a. 876 b Mansi, Coll. Concil. XVII, 307 sq. de Marca, a. a. D. lib. IV. cap. V. §. 5. lib. W cap. XXIX. §. 5. verb. de Marca, de primatibus §. 55.), desgleichen auch nicht b Erzbischof von Arles Rostagno (de Marca, a. a. D. lib. V. cap. XL. §. 8.). N Bähfte fendeten daher von Zeit zu Zeit besondere Delegaten und dies geschah namen häufig seit der Mitte des 11. Jahrh., als die tirchliche Disciplin fast überall in a wirrung gerathen war. Die gewaltsamen Eingriffe biefer Gesandten in die Rechte b Landesbischöfe, die Anmagung, mit welcher fie auftraten, der Druck, den fie durch hebung großer Procurationen ausübten, die Erpreffungen und die Berfcwendung felben (m. f. Beispiele bei de Marca, a. a. D. lib. V. cap. XLVI. XLVIII. seq. 7 massin, a. a. D. cap. 119. §. 2. 3.) erregte aber den größten Unwillen und gaben legenheit, mannigfache Einschränkungen einzuführen. Insbesondere bildete fich bie b gesetlich anerkannte Sitte, daß pähftliche Delegaten nicht ohne den besondern 2000 ober wenigstens nicht ohne vorher ertheilte Zustimmung bes Landesherrn gesendet bie Inftruktionen der Brüfung desselben unterworfen werden follten. So geschah d Frankreich, England, Schottland, in Spanien und anderwärts (de Marca, a. a. 🖗 lib. V. cap. LVI.-LVIII. lib. VI. cap. XXXI. Thomassin, a. a. D. §. 4. 5.), object benen, welche einen Legaten verhindern würden, Ercommunication und Interbilt a broht murbe (c. un. Extrav. comm. de consuetudine I. 1. Bonifac. VIII. [? Joann. XXII Nun begannen auch einzelne Fürften für fich felbst eine bauernde pabftliche Bevolim tigung in Anspruch zu nehmen, welche ihnen jedoch meift nur vorübergehend zugefta wurde. So ben Königen von Sicilien, Ungarn, Bolen, Litthauen, England (Thoma a. a. D. §. 5. 6.). Darauf wurden auf's neue Bollmachten pabstilicher Delegaten beschränkterem Umfange auf einzelne erzbischöfliche Sitze übertragen, was zum Theil durch veranlaßt wurde, daß weltlicher Seits die Forderung gestellt wurde, es 🗖 nur Inländer von Rom aus beauftragt werden, wie in England im Jahr 1117 in Bo auf ben Erzbischof von Canterbury gefordert und zugestanden wurde. Indem wegen einzelnen feitdem ernannten perpetuirlichen Legaten auf den Art. Brimas bingerit werden muß, stellen wir hier zuvörderft die Grundfätze zusammen, welche nach ben 🗯 ber Decretalen über bie Legaten bie geltende Norm bildeten. Außer ben bei ben in zelnen Instituten, auf welche Legate einwirken, in ben Quellen enthaltenen pabsition Erlassen gehören speciell hierber ber Titel de officio legati in den Decretalen Greger's lib. I. tit. 30, und im liber sextus lib. I. tit. 15.

Darnach find zwei Arten von Legaten zu unterscheiden, logati nati und dati an missi.

1) logati nati, fobald die Legatur für immer an einen beftimmten Erzbijchefofik ?

tnäpft ift. Die Nechte berfelben waren Anfangs im Gauzen diefelben, welche pähftliche Legaten überhaupt bestigen. Dazu gehörte vorzüglich concurrirende Gerichtsbarkeit mit allen Bischöfen innerhalb der Kirchenproving: denn die Inrisdiction der geborenen Legaten hat den Karakter der jurisdictio ordinaria (s. d. Art. kirchliche Gerichtsbarkeit Bb. V. S. 66), sie erscheinen als ordinarii ordinariorum und können schon in erster Instanz eine Entscheidung treffen, sobald sich die Parteien mit Beschwerden an sie wendeten (s. e. 1. X. h. t. verd. e. 2. eod. in VI.) Seit dem 16. Jahrh. ersolgten indessen Beschwänkungen (s. weiterhin) und da überdies der legatus natus, eben so wie jeder andere Abgeerdnete, besondere Fahltläten bedarf, auch bei der Anwesenheit eines legatus a latere eine Zuspenstion derselben eintritt (e. 8. X. h. t. Gregor. IX.), so daß der Metropolit sich nicht einmal das Kreuz vortragen lassen (c. 23. X. de privilegils V. 33. Innocent. III. in e. 5. Cone. Lateran, a. 1215), so schwand die Macht des legatus natus salts. Bamberg 1788. 4. v. Sartori, geistliches und weltliches tatholisches Staatswehl Bd. I. Th. I. (Nürnlerg 1788) S. 266 solg.

2) legati missi ober dati. Bu biejen gehören:

a) delegati, welche für einzelne Sachen beauftragt wurden. Schon während des Rittelalters wurde es üblich, Klerifern an Ort und Stelle (judices in partibus) dergleiden zu überweifen (f. d. Art. firchliche Gerichtsbarkeit a. a. D.).

b) nuncii apostolici, Bollzieher ber pähftlichen Aufträge nach bem ihnen gegebenen Mandate. Im Allgemeinen besitzen sie für den ihnen zugewiesenen Sprengel eine ordentliche Gerichtsbarteit, mit dem Nechte der Delegation, dis zum 16. Jahrh. auch Concurnenz neben den Ordinarien. Um über gewisse Reservatsälle entscheiden zu dürfen ist für sie ein mandatum speciale erforderlich, während die gewöhnlichen Reservationen ihnen generaliter zustehen (s. die Citate sub c.). Sie dürfen Indulgenzen von mehr als huntent Tagen, aber nicht über ein ganzes Jahr ertheilen (Ferraris, bibliotheca canonica s. r. legatus nro. 46.). Sie haben Anspruch auf Procurationen, von beren Entrichtung nur diesenigen Ordinarien frei sind, welchen darüber ein besonderes pähftliches Privilegium ertheilt ist, während sonst burch keine Verjährung eine solche Bestreiung erlangt werden tam (c. 11. X. de praescriptionibus [II. 26.] Innocent. III. a. 1199). Zu den Infignien ter Runcien gehören rothe Rleidung, ein weißes Roß, vergoldete Sporen (Gonzalez Tellez zum c. 1. X. h. t. nro. 6.).

c) legati a latere, von ber Geite bes Babites abgesenbete Legaten, collaterales, latenles, b. h. Carbinale. Ivo Carust, ep. 109 u. a.). Dieje erscheinen als wirkliche Repräuntanten bes Babftes und auf fie beziehen fich bie mannigfachen bochften Prärogative, teren Die Decretalen gebenten. 3hre allgemeine Bollmacht lautet: Nostra vice, quae corrigenda sunt corrigat, quae statuenda constituat. (Gregor. VII. Epist. lib. IV. ep. 26). "On nos vices nostras commisimus, ut juxta verbum propheticum evellat et destruat, sadificet et plantet, quae secundum Deum evellenda et destruenda necnon aedificanda rugnoverit et plantanda. (Innoc. III, Epist, lib. XVI. ep. 104). Das Borbild ron Senatoren, welche bie Raifer als Legaten abfendeten (f. c. 8. C. ad L. Julian, majestatis IX. 5.) Arcad. et Honor. a. 397, in c. 22. Cau. VI. qu. I.) fchwebte babei ben Babten vor und in biejem Sinne erflärte Clemens IV. "Legatos, quibus in certis provinan committitur legationis officium, ut ibidem evellant et dissipent, aedificent atque plantent, provinciarum sibi commissarum ad instar proconsulum ceterorumque praesidum, quibus certae sunt decretae provinciae moderandae, ordinarios reputantes, praeanti declaramus edicto, commissum tibi a praedecessore nostro legationis officium nequaquam per ipsius obitum expirasse" (c. 2, h. t. in VIº). Nach bem Recht ber Decretalen gebucht ihnen in ber Proving eine jurisdictio ordinaria, fraft beren fie alle Antomit ber Bifdofe fuspendiren tonnten. Dieje Jurisdittion umfaßt auch bie böchften Refernationen, fo bafs Die Legaten unter andern bas Abfolutionsrecht ber wegen Töbtung tines Klerifers Ercommunicirten befigen und zwar felbst außerhalb ihrer Proving für

jeden, der fich an fie wendet (c. 4. 9. X. h. t. c. 20. X. de sententis excommuniest, V, 39.). Den Carbinal=Legaten ift gestattet, Beneficien firchlichen Batronats zu vergeben und fich diefelben ichon vor eingetretener Batanz zu referviren (c. 6. X. h. t. c. 28. X. de jure patronatus III, 38, vgl. c. 1. h. t. in VIo. Beispiele und barüber entstans bene Streitigkeiten weist Thomassin P. II. lib. I. cap. LII. nach). Es fteht ihnen and zu, die Wahlen der Erzbischöfe, Bischöfe und ber Exemten zu bestätigen (c. 86. §. 1. de electione in VIº [l. 6.]), überhaupt auch über Exemte zu erkennen (c. 1. de V. 8. in VIº [V, 12] Innocont. IV.) und zu genehmigen, rafe ein eremter Abt zum Bifchofe gewählt werde und fich zu feiner Rirche begebe (c. 36. pr. de electione in VIo). 216 Ber treter des Pabstes interpretiren sie auch die Mandate desselben (m. s. c. 1. X. de pos tulatione praelatorum I. 5. "et Cardinalis nostrum mandatum interpretatus"). 🐲 Anspruch auf Procurationen geht auch über ihre Provinz hinaus (c. 17. 23. X. de cen sibus. III. 39.). Sie haben den Vorrang vor allen Bischöfen. In den bekannten dictatu Gregorii VII. heißt es deshalb nro. 4. Quod legatus (Romani Pontificis) omnibus epie copis praesit in concilio, etiam inferioris gradus, et adversus eos sententiam depositionis possit dare; daher hat auch die vom Pabste oder einem Legaten ausgehende Collation eines Beneficiums "propter conferentis ampliorem praerogativam" ben Borzug vor ben bischöflichen (f. c. 81. de praebendis in VIº III. 4.). Sie find berechtigt, fich in ber Provinz ein Kreuz vortragen zu laffen und wenn fie in eine Stadt tommen, unter einem Thronhimmel zu figen; überhaupt bildete fich mit der Zeit ein specielles und folennes Ceremoniel in dem Berhältniffe der Legaten zu dem gefammten Klerus (1 weiterbin). Eine Beschräntung für tie legati a latere bestund nach ansbrudlichen fich sezungen darin, daß ihnen ohne specielles Mandat die Versezung von Bischöfen, in Union und Theilung der Bisthümer, die Berfügung über die durch Wahl zu besetzen den Dignitäten in den Stiftstirchen nicht zustehen sollte (c. 3. 4. X. h. t. c. 4 eod. in VI<sup>o</sup>).

Bon ben mit der ganzen Fülle von Autorität abgesendeten legati a latere ordinaril unterscheidet man die extraordinarii, welche aus Anlaß besonderer schwieriger Fälle algeordnet werden wie zur Berufung eines Concils, Gesandtschaft an einen König u. s. M. (Ferrarie, biblioth. cit. nro. 6). Auch Nicht-Cardinäle werden mitunter cum potestate legati a latere gesendet.

D. j. überhaupt Tractatus de officio atque auctoritate legati de latere per Per-Andr. Gambarum in X. libros digestus, denuo ab Augustino Ferentillo recognita. Venetiis 1571 Fol. S. F. de la Torre, de auctoritate, gradu et terminis legati a latere. Rom. 1656. 4. Gabr. Wagenseil, diss. de legato a latere. Altdorf 1696. 4.

Die vielen durch Legaten veranlagten Klagen nöthigten ben römijchen Stuhl, bas bisherige Shitem in einzelnen Puntten zu ändern. Leo X. ließ auf dem Lateranconcil 1515 ben Beschluß faffen, es follten bie Cardinal=Legaten Refibenz halten "ut oppartuna legatorum praesentia populis esset salutaris, non ut ipsi laborum et curarum penitus expertes, lucro tantum suseque legationis titulo inhiarent (f. Tit. de officie legati in VII. I, 8.). Das Tritentinische Concil befreite auch tie bischöfliche Gericht barteit von ber hergebrachten Becinträchtigung : "Legati quoque, etiam de latere, nuncii, gubernatores ecclesiastici aut alii, quarumcumque facultatum vigore non solum episcopos in praedictis causis impedire, aut aliquo modo eorum iurisdictionem iis precipere aut turbare non praesumant, sed nec etiam contra clericos aliasve personas esclesiasticas, nisi episcopo prius requisito eoque negligente, procedant" (sess. XXIV. cap. 20 de reform.). Darauf gründete tie Congregatio pro interpretatione Conc. Trid. verschiedene Entscheidungen ju Gunften ber Bischöfe gegen die Legaten (f. Forrarie, t. a. D. nr. 35. 36. Richter zur Ausgabe des Tridentinums a. a. D. nro. 4. p. 390). Das Tridentinum überträgt übrigens den Legaten und Nuncien, neben ben Ordinarien, Die Befugniß zur Brüfung ber tanonischen Erfordernisse berjenigen, welche zu Rathebralfirchen beförbert werben follen (sess. XXII. cap. 2. de reform.), fo wie, unter Ern euerang tes c. 3. de appellat. in VIº (II. 15.), bas Recht eine Appellationsinstanz zu bilden (Trid. cit. cap. 7.)

Die Reformation gab Beranlaffung zur häufigen Abfendung von Legaten und zur Errichtung fichender Nunciaturen in Lugern 1579, Wien 1581, Roln 1582, Briffel 1588, welche mit ben Bollmachten ber Miffionsoberen verfehen bald mannigfache Conflicte ber= verriefen (vgl. Die Notizen über Die ftehenden Runciaturen bei Binterim, Denfwürdigleiten ber drifttatholifchen Rirche. Bb. III. G. 179 f.). Bald waren es bloge Ceremonialien, über welche von Seiten ber Legaten mit großem Gifer gewacht wurde (m. f. g. B. Legatio postolica Petri Aloysii Carafae (a. 1624-1634) .. denuo edidit Ginzel. Wirceburgi 1840. pag. 88. 89. 100. 101. vergl. auch bie Anordnungen bes Rölner Nuncius a. 1780 bei Eilers, meine Wanderung burch's Leben (Ppg. 1857) Bb. II. G. 294 folg.), bald undelte es fich um Anmagungen anderer Urt, auch gegenüber ben Evangelischen (Beipide von 1677, 1698, 1709 n. a. bei J. H. Böhmer, jus eccl. Prot. lib. I. tit. XXX. 13. sq. pag. 695 sq.). Beschwerben über bie Nuncien bildeten auf's neue einen ftenten Artikel unter ben gravamina nationis Germanicae, beren Abstellung ber Raifer arbieg (m. f. ben jüngsten Reichsabichied von 1654 §. 163. und bie fpäteren Bablcapitulatonen, vgl. Saberlin, pragmatifche Geschichte ber neuesten taiferlichen Bablcapitulation. 1792. S. 198 folg, zum Urt. XIV. bejonders §. 3. beffelben. Die burch Nitolaus von Sontheim (f. ben Urt. Bb. VI. C. 255) angeregten Bewegungen erhielten neue nahrung durch Errichtung ber Nunciatur ju München 1785 und bie weitgreifenden Fafultäten bes Nuncins Grafen Zoglio (m. f. die literarijden Nachweijungen in Klüber's Fortjetzung ber Literatur bes teutichen Staatsrechts von Bütter (Erlang. 1791) G. 556 folg. Dirug, tas europäijche Gefandtichaftsrecht. 2p3. 1847. Bb. II. G. 37 folg. Die bamals üblichen Fatultäten, wie fie Benedift XIV. bem nuncius in Roln verlich, f. m. bafelbft Bb. I. 3. 104 u. 5. in beuticher Ueberjepung, im Driginale in: C. Geschichte ber nunciatu= ten Deutschlands 1790 (o. D.) C. 293.). Die barüber gepflogenen Berhandlungen unterbrach Die französische Revolution. Mit ber Herstellung ber hierarchischen Ordnung murte bas Suftem ber Legationen jelbft wieder jur Geltung gebracht, bas Recht bes Mittelalters aber in mehrfacher Hinficht modificirt. Darnach enticheidet über bie Stellung ber pabftlichen Abgeordneten jest überhaupt ein zweifacher Gefichtepunft, nämlich ter völferrechtliche bes Gefandtichaftsrechts, und ber firchliche bes Bertehrs bes aposto= lichen Stuhls mit ben gejammten Gläubigen. Das Bedurfnif, biefen Bertehr burch Befandte berguftellen, ift orbentlicher Weife nicht mehr in bem frühern Mage vorhanben, ba bie bisherigen hemmungen fortgefallen find, auch burch bie regelmäßigen perfonlichen Befuche Roms von Seiten ber Ordinarien (visitatio liminum) ein großer Theil ter Beranlaffungen jur Sendung von Legaten beseitigt ift. Sobald fich aber boch noch in Unlag findet, hat ber römifche Stuhl fich erft mit bem betreffenden Gouvernement in Einvernehmen ju feben. Die bem frangösischen Concordate von 1801 zugefügten organifden Urtitel bestimmen Urt. 2 .: "Aucun individu se disant nonce, légat, vicaire ou commissaire apostolique, ou se prévalant de toute autre dénomination, ne pourra, uns l'autorisation du gouvernement, exercer sur le sol français ni ailleurs, aucune fonction relative aux affaires de l'église gallicane." Dan ber hier ausgesprochene, fritber allgemein beobachtete Grundjat für Diejenigen Staaten, welche ben Bertehr gwijchen Rem und ben tatholijchen Unterthanen freigegeben haben, nicht mehr gelte, icheint Edulte im tatholijchen Rirchenrecht Thl. II. (Giegen 1856) G. 362 anzubeuten, indem bei ber Ausübung ber bem Babfte guftebenben Refervatrechte es ihm unbenommen jeon muffe, bie Form ju beftimmen, in welcher er feine rein geiftlichen Regierungsrechte ausüben will. Da bie Nuncien aber ben Karafter eigentlicher Gefandten haben, wie berfelbe antor zugesteht, wird man boch bie ausbrüdliche Genehmigung ber betreffenden Regierung für erforderlich halten muffen, wie bies auch Balter, Rirchenrecht (11. Ausg. Benn 1854) S. 137. annimmt, welcher bie entgegenstehende Stelle bes gemeinen Rechts (c. un. extrav. de consuetudine I. 1.) für nicht mehr geltend erflärt. Uebrigens legt bas Real-Gnepflopabie für Theologie und Rirche. VIII. 18

herbeitunnen verfaustenen triverlichen hiften, 3. B. Leiterreich, Frankrich, Spanien, bes Recht von bie Berfen an benennen, welche ber Bark als Rinnins bei ihnen accertition woll i. Ein bie Richter, emergafiches Bieffern §. 186. Rum a., In ber noch üblichen Entesform, in weicher fein (Freger VII. Die Bischofe bei bei Bergerreiten fich bem Bathe an verpflichten beiten, beife es "Legatum spostoliese seits...henorisies tractabo et in suis verofischen beiten, beife es "Legatum spostoliese seits...henorisies tractabo et in suis verofischen achtrache" (e. 4. X. de jurejurando II. 24... Jarin liegt and bie Bilich zur Ermichung ven Brochratismen. Der Staat wirt aber queifelschne auf bierbei fraft feines hobenstenes eine Minnistung an vernipruchen beben.

Die jest üblichen pabilichen Gefantten fint : 1 logati sant, benen an fich auf bie finderiche Berwahung ein besenberes Recht nicht mehr untehn.

2) legati dati, missi. a, legati a latere ever de latere. Eu Bebauriung, et 🏟 fanensicher Sprachgebranch, Carrinale a latere, andere Legaten de latere 3n nennen, 🛊 nicht richtag. Carrinale werten in ber Regel nicht mehr gesender, bagegen andere Beite laten, no es erfertterlich ift cam potestate legati a latere. Etan ihrer treten erben licher Beife by muschi epostolici ani, avefteiliche Berichafter. Babrent jenen unbeftit ten ber Rang ven Gefantten tes erften Grates ambastadours jugefanden wird, te firmig, eb ben Rancien nur ber Rang ber imeiten Elaffe gebubre inamlich ber euroyes, berelmächigter Gefantten ober Minifier. Diefe fint ordentliche, fichen Runcien, nie in Denvichlant ber in Bien und Minchen, eber außererbentliche, 🇰 einen bekimmten fall gefenter. es internanent (residentes). Geschäftsträger, nach bez Anficht mancher gleich ten Gefantten tes tritten, nach anderer Reinung bes judy ten Ranges. Rach bem anf tem Biener Erngreft 1815 beichleffenen Beglement sur b rang entre les Agens diplomatiques werten Uri. 1. un ernen Clane gerechnet: Amburg sadoure, Légats ou Nonces: nur in Urt. 4. mirt britinnut, bag in Bezug auf bie 2009 prafentanten bes Babnes feine Henderung eingeführt werte. Bal. Rlüber, Bolleren §. 160 felg. Seifter, Billerrecht E. 357. Mirns, tes eureraufche Gelanticheft recht Br. I. S. 101. 112. 115. Br. U. S. 201. Anger ber bereins angeführten 2 ratur f. m. noch eine Uebernicht ver Berte über ras vähnliche Gefantrichaftsrecht in fc f. F. Jacobian. nem gangen Umfange bei Mirnig a. a. D. Br. II. E. 35 folg. Legenda, aurea, i. Jakobus de Voragine unt Statute.

Legende. Liefer jest rein anbenich literariiche Bearin bat uripranalich in tirchlich-archäologische Berennung, welcht ter Rame antentet: legende biegen nämlich in ter alten römiichen Rirche tie Ansjuge fi Angniti, Santh ter dr. Archaelogie Bt. M. 3. 702, and ten actis martyrum unt sanctorum, welche bebnië firchlicher Berlein rerfelben veranstaltet waren. Jeroch in and bier ter Rame in tiefer Fixirung nicht fo alt, wie tie Sache. Tenn mährent ; B. ans August, serm. 2 de St. Stephano ("en aliorum martyrum vix gesta inveniamus, quae in solemnitatibus corum recitare pe mus, hujus passio in eanonico libro est") berrergebt, bag iden in früheren Jahrland berten Leitensgeichichten von Martyrern an beren Feintagen beim Gettestienfte vonge leien wurden fegl. jerech nuten sub num. 3., ift jener Rame fe früh nicht nachweistlich hatte aber einmal ber Uins ben uriprünglich weiter greifenten Ramen (bas ju Lefente auf jene Ausmablen von Leieftuden tiefer bestimmten Urt beichräntt, fo tonnte alstein anch eine einzelne in ter Kirche vorzulejente Martwers- oter Heiligengeschichte legende (femin. singul.) heifen, unt intem man allmäblig von ter gentestienftlichen Beftimmente jelcher Erzählungen abiab und anfing, bei tem Ramen "Legende" nur an den Inhalt 🛲 tenten, verftant man entlich tarunter überhaupt eine Ergablung aus tem Leben einft beiligen, und tiefe Bebeutung tes Bortes in im Grunte tie bentige, nur bag mit jest mit Berallgemeinerung bes Begriffs auch von Legenten tes Apollo, Mercur u. irri**b**L

Es gab eine Zeit, wo man fich über ten Berth ber Legende firitt (vergl. R. G. Bogel: Berjuch einer Geich. und Burtig. ter Legende in Chr. Fr. Illgen's hiftor. theel. Abhantlung. Tritte Deutschrift. S. 141 ff. 2p3. 1824). Bir erleichtern uns bie Schlichtung biefes Streites ober überheben uns vielmehr verselben, indem wir die Momente des Begriffs, deren Confusion allein jenen Streit veranlassen tonnte, auseinanterhalten und die Legende betrachten: 1) als einen Exponenten und als eine Aeußerung eines wesentlich religiösen Triebes; 2) als eine wie auch immer beschaffene Gattung der Historie; 3) als einen Bestandtheil des alt-firchlichen Cultus; 4) als eine Battung der Bolts- und Kunstpoesie des Mittelalters und der neueren Zeit.

1) Indem jede Boltsreligion anftatt auf bloge Philojopheme fich auf eine wirkliche eter erbichtete Stiftungegeschichte gründet, ift fie im Befit eines Muthus - ein Begriff, ber von bem Gegenjatz bes Birflichen und Erdichteten in biefem Ginne nicht berührt wird (vergl. über ben Begriff bes Muthus Ritid, Suftem §. 17. 2mm. 2). Der religiöfe Menfch will nämlich bie relig. Babrheit nicht blog begrifflich benten, fundern er will fie auch anfchauen: nicht im abstraften Gage, fonbern im Bilbe, t. h. in unmittelbarer Ausprägung \*), nicht im Chftem, fondern in ber Gefchichte indt und findet er Befriedigung biefes Beburfniffes. Um nun in biefer confreten Beije tes Urbestandes und bes wesentlichen Bestandes feiner Religionswahrheit fich zu verfichern ober bewußt ju werben, ergreift er entweder bie vorhandene Cage ober Gefchichte jeiner Religion ober er erbichtet fie ober er thut Beides. Die Legende aber ift nach ber Geite bin, von ber wir fie bier zunächft betrachten, entweder eine Species ober ein Rochtrieb bes Mythus, von welchem fie fich hauptfächlich baburch unterfcheidet, bag fie immer nur Einzelgestalten ober boch Gruppen mit haupt perfonen vorführt. In feinem Erlöfer und in feinen heiligen ichaut ber relig. Bolfsgeift (und zwar nicht nur ber beschränfte) bie Wahrheit und Tugend leibhaftig abgemalt und ausgeprägt und erft mit biefer Befriedigung ber Einbildungstraft geschieht auch bem religiöfen Triebe rellige Genüge. In ber geiftigften Religion ift nun jenes Bebürfniß ber Unichanung nicht nur am lebhafteften erregt, fondern auch am volltommenften befriedigt, und bas Brototup ber Legende, in beren Begriff es feineswegs liegt, Erbichtetes ju überliefern, inten wir in ben tanonifden Evangelien und ber Apostelgeschichte. Rein pfpchologifch betrachtet rühren Die apofryphijchen Evangelien aus berjelben Quelle ber, wie jene, aber beider Unterichied ift unendlich, indem uns in ben tanonifchen Evo. ethijch empfundene Realpoefie, beren Rern Geschichte ift, in ben apofruphischen bagegen von ber Bunberjucht ingegebene Bhantafiegebilde begegnen, bei benen bie Gefchichte nicht zu ihrem Rechte tommt. Mit bem religiojen Triebe verbindet fich aber

2) ein hiftorifcher, ohne mit ihm identifch ju febn: ber Erlöfer, feine Apostel, Mintwrer und Befenner, welche uns bei tiefer zweiten Urt ber Betrachtung nicht mehr als bas Gesuchte, fondern als bas Gegebene gelten, find Gegenstände bes höchften In= meffes ber driftlichen Gemeinde. Daber will fie von ihrem Leben und Sterben bie smaueste Runde haben, foricht in ber Ueberlieferung ber Borgeit und fammelt begierig tie Ergählungen, beren fie habhaft wird. Auch in biefer Beziehung find bie hiftor. BB. bes R. I. Prototypen ber Legende. Aber im nachapoftolijchen Beitalter nimmt bie Babl ter Martyrer und Befenner nicht ab, fondern ju, bie Schidfale berjelben feffeln bas Intereffe zunächft ber einzelnen Gemeinbe, in ber fie gelebt (3. B. Polntarpus in Emprna), weiterhin aber auch bas ber übrigen Rirche, ihre Thaten werben von Geschlecht Beschlecht überliefert, gesammelt und vielfach niedergeschrieben. Go febr fich nun berbei allmählig bie absichtelos und bald auch bie tenbengios-bichtenbe Gage an Die Tratition aufest, fo bleibt boch bie Legende in ben ersten Jahrhunderten eine Gattung ber Sifterie, eine wenn auch mit Kritif ju benutsende Quelle wirklicher Geschichte. Dber will man bie acta martyrum und sanctorum, bie fich an bie calendaria, bie diptycha, tie martyrologia anichloßen, will man bie vitae patrum und passionalia ber lateinischen, tie unpologue ber griech. Rirche für bloge Mabrchenfanunlungen erflären? Will man tes Eufebins Buch über bie Märtyrer Balaftina's und bie uns leider nicht erhaltene

\*) Bilb bier nicht nur = Symbol.

άρχαίων μαρτύρων συναγωγή beffelben Hiftoriters, will man bas einft bem Sierom mus zugeschriebene Buch de viris illustribus für bloge Repertorien chriftlicher Bollsfage halten? Bahrend dies unmöglich ift, leidet es teinen Zweifel, daß ichon febr fruh, it auffälliger Beife aber im 9. Jahrhundert, bie Seiligengeschichten nach allmälichem Uebergang aus ber Geschichte in die Fabel als historische Quellen nicht mehr gelten können fo gern fie fich dafür ausgeben. Wie die folgenden Jahrhunderte in verselben Richtung fortschreiten, wie auch die viel genannte legenda aurea des Jakob a Boragine im 13. Jaho hundert (zuletzt herausgegeben von Th. Graeffe Drest. u. Leipz. 1846), ein Dotument berselben sey, wie man aber seit bem 15. Jahrhundert wiederum anfing, die Seiligense aller Zeiten und Orte mit historischer Kritik zu sichten, darüber siehe bie verwandte Artikel über acta martyrum\*) (Bb. I. S. 100 ff.) und über "Heilige" (Bd. V. S. 670 ff.) Daß bie Reformatoren bas Mährchengewebe ber traditionellen Legenden mit leicht Mube zerftörten, versteht sich von selbst. Jedoch zeigt sich Luther auch bier verhältni mäßig confervativ, wenn er in ber praefatio zu: vitae patrum in usum ministron verbi quoad ejus fieri potuit, repurgatae per Georgium Majorem (Vitebergae. 1760 & Diefes Unternehmen billigt, im Uebrigen aber fich folgendermaßen ausspricht: inter terna satanici furoris opera hoc non minimum est, quod historias seu quas voe legendas Sanctorum quam plurimas aboleverit et quas extare passus est (haud dub non volens) its corruperit fabulis stultis et impiis mendaciis, ut veri multo sint simf liores et utiliores gentium quaedam fabulae . . . Hinc illud mali venit, ut nec aposte lorum historias, quas maxime oportuit, fideles et puras habeamus, nisi quantum 🕷 Luca, Eusebio et aliis quibusdam relictum est." (Bergl. die oben angef. Abhandlund von Bogel.)

3) Jenes hiftorische Interesse, welches zur Sammlung von acta martyrum et and ctorum getrieben hatte, stand schon früh im Dienste des liturgischen. Aus Bietät gege die Märthrer und später die heiligen, zur Erbauung und Stärlung der Gemeinde he man besonders an den Festen der Heiligen Erzählungen aus ihrem Leben vor, und zwar hatten die einzelnen Gemeinden ihre besonderen heiligen und Legenden. Uebrigen war die Brazis in dieser Beziehung nicht überall und nicht immer gleich: Gelasius ; (492-496) schloß die Heiligenatten von den tirchlichen Lefestüten aus, während ein tarthag. Synode (conc. III. a. 397. can. 47.) bergleichen Borlesungen gestattete (versi-Gavanti, thesaur. sacror. rit. tom. II. sect. V, cap. 12, p. 143). Daß baher der Raber Legende stammt, ist schon bemerkt worden. Für legenda im collectiven Sinn seen man auch (legendarius (sc. liber), wofür die griechische Kirche den Ramen ovwäsan braucht (ovvasic = tirchl. Bersammlung). Ueber ven Unterschied zwischen legendarius und passionarius s. v. legenda.

4) Sehr verschieben von ben bisher beleuchteten Seiten, jedoch verwandt mit ihner wie Poessen und Religion, wie Epos und Geschicke, endlich wie Privaterbauung un gottesdienstliche Erbauung, ist die eigentlich äst het ische Seite der Legende, nach unseren Sprachgebrauche die hauptfächlichste. Alls Form der Geschichte und des Eultus rette jene (im Abendlande) in lateinischer Prosa, als Form der Boesse kleichten und Boltssprache. In jenen beiden Beziehungen ist sie ein Eigenthum der Gelehrten und Rleriter, als ästhetisches Produkt wird sie auch Laien- und Boltspoesse. Dort war ber Inhalt immer die Hauptfäche, hier ist er oft mehr Behitel poetischer Einbildungstrak, als eigentlicher Zweck. Sab es nämlich eine Zeit, wo sich nach dem Ableben der Kasse in poetischer Produktionstrieb regte und wo zugleich die geistige Bildung und das Gemüthsleben, genug jede geistige Richtung von kirchlich-religiösen Ibeun beberricht war, so konnte es nicht fehlen, das bas Epos und die epische Lyrit auch in bem Gewande ber

<sup>•)</sup> Dieje gründliche Arbeit überhebt uns ber Anführung ber einschlagenden Sammelweik ber Bollandiften und Anberer.

Legende auftrat. Eine solche Zeit war die der Kreuzzüge. Es ist aber hier nicht der Ort, eine Literärgeschichte der Legende zu geben, selbst für die deutsche beschräufen wir ans auf einige Andeutungen.

Ebe bie deutsche Nation fich fo in das Christenthum bineingelebt und bineinempfunben hatte, bag fie auch ihrer eignen Seiligen froh murbe, waren bie Selben ihrer Legende faft ausschliefilich Gestalten ber Bibel, besonbers bes R. I., ber apofruph. jo wie ber tanonifchen Evangelien, an ber Spite Chriftus und Maria, neben ihnen bie und ba bie Beiligen ber ersten driftlichen Jahrhunderte (3. B. St. Selena), fo weit beren namen m Dunde bes bem Bolfe zum Theil nahe ftehenden Rlerus fortlebend bem gangen Ubend= ande angehörten. Die meiften Broben erzählender geiftlicher Dichtung, welche uns aus ar erften Beriobe unferer Literatur (bis in's 12. 3abr.) erhalten find, find biblifchen Inhalts, zum Theil fogen. Evangelienharmonien, jedoch fehlt es nicht gang an Legenden indeimifcher Seiligen, von benen uns 3. B. Gntblac (Leben eines angeljächfifchen Seiligen von einem unbefannten Berfaffer) erhalten ift. Ein Beifpiel alttestamentlicher Dichtung ift bas geiftliche Selbengebicht Jubith und Dlofernes (nieberbeutich, vor Rarl bem Brogen). 2118 Evangelienharmonie nennen wir: Die oberbeutiche bes Otfried (um 870), tie jogen. Görlitzer von einer Dichterin Ava († 1127); Die altjächfijche (Beliand), in relder noch Spuren bes germanischen Götterglaubens. Beibedfrafen Been

Aber zur Zeit der Kreuzzüge und durch diefelben erhielt die Legendenpoefie unendlich viel neuen Stoff und mächtige Anwegung. Nicht nur entstanden neue Märtprer, deren Thaten die zurückfehrenden Bilger mit Begeisterung erzählten, sondern ganze Bölker des Abendlands tauschten einander ihre Ueberlieferungen aus und brachten überdies die Legenden des Orients in ihre Geimath zurück. Und dieser unendliche Stoff erfüllte die germanischen Bölker gerade zu einer Zeit, in welcher sich die völlige Vereinigung des Rationalen mit dem Geistlichen in der Tiefe des Gemüthes vollzog und auch unter den kaien in höherem Maße ein selbständiger poetischer Produktionstrieb erwachte.

So ift es benn nicht ju verwundern, bag in biefer Beit bie Legende neben bem belbenepos und bem Minnegejang, beffen Motive ber Berehrung ber Maria ohnehin mit ju Grunde lagen, eine bedeutende Stellung einninnnt. Die Belden berjelben bleiben Ebriftus und bie beil. Jungfran, welcher letsteren Cultus übrigens erft feit ber Mitte tes 13. Jahrhunders auch auf diefem Gebiete übertrieben wird; aber zu jenen gefellen ich nicht nur alle, auch die widerchriftlichen (Pilatus) namen bes N. und A. I., fon= tern neben Märtprern ber römifden Raiferzeit zahlreiche beutsche und gleichzeitige Beilige. Theils auf einzelne berfelben fich beschräntend (Gregor vom Steine, ber b. Georg, Merins, Splvefter), theils weite Rreife umfaffend, theils mit weltgeschichtlicher Runde bie friligengefcichten vermifchend (Unnolieb; Raiferchronit, "eine Chronit von ber Raifer and Babfte Beiten und viel mehr anderer Materie") fcreitet dieje legendarifche Dichtung Anjangs einfach, naiv, funfilos, zuweilen troden und boch wieder innig, fast immer bie Bahrheit ihrer Thatjachen versichernd einher, allmählig aber ichlägt fie in's Abenteuerliche, Supranaturaliftifche und zugleich in's Weltliche um. 211s bas bedeutenbfte aus ter Blüthenperiote (c. 1150-1300) Erhaltene nennen wir außer ben oben angeführten Beippielen : bas Leben ber bl. Jungfran Maria von Wernher v. Tegerufee († 1197). Leben Maria's und Chrifti vom Bruder Philipp Kartheuserordens (sec. 13.). Barlaam und Jejaphat v. Rudolf von Hohenems (1220-1254). Rindheit Jeju von Rourad . Fußesbrunnen (s. 12). In ber Periode von c. 1300-1500 nimmt bie poetifche Rraft ber bentichen Ration im Allgemeinen allmählig ab, aber im Gebiete ber Legenbe rinnern wenigstens ju Unfang berfelben noch einige Gebichte an die Blüthenperiode.

Dies gilt besonders von bem fogenannten Passionale, welches in drei Büchern das leben Jesu und der Maria (1), der Apostel und Evangelisten (2), und von 75 Heiligen 3) besingt, welche letzteren nach den Tagen des Kirchenjahres geordnet sind (Nitol. bis Latharina). Als viertes Buch dieses Wertes oder als besonderes Wert wird demselben reilich unbefannten Verfasser eine poet. Bearbeitung der vitas patrum nach hieronhums zugeschrieben. Als Beispiel ber nunmehr gesunkenen Legende kann bas Leben ber hel. Elisabeth von Ichann Rothe (Mönch zu Eisenach um 1430) gelten. Schon in diese Periode wird die Legende auch der Form nach prosaisch und verliert dann im Laufe bet Jahrhunderte allmählig allen ästhetischen Werth, bis sie in modernem Gewande als Kunstpoesse im Zeitalter Herder's wiederauslebt. Dieser wies, wie er überall gern bes Boltsthümliche hervorhob und vielsach für seine Ration das zu verwerthen wußte, was andere Bölter und Zeiten gedacht und gedichtet hatten, auf die ästhetisch-moralische Bebeutung der Legende hin. Er selbst dichtete bekanntlich viele Legenden und muß, obgleich er hin und wieder tie Moral in zu nachter Gestalt hervorkehrt, für diese Gattung ber modernen Poesse als Vorbild gelten (vergl. Herder, zerstreute Blätter. 6. Sammlung: Gotha 1797 S. 247). Ihm zur Seite stehen Goethe, A. 28. Schlegel u. A. Fr. Niesse

Leger, f. Walbenfer.

Legio fulminatrix, f. Marc=Aurel.

Legion, thebäische, f. Mauritius und die thebäische Legion.

Legist und Decretist, f. Gloffen und Gloffatoren des röm. Rechts. Bebengeld, f. Laudemium.

Sehnin, f. Sermann v. Lehnin.

Leibesstrafen bei ben Gebräern. Leibesstrafen waren bei geringeren Ber gehungen die Sühne für verlette Gefete. Die gewöhnlichste, durch alle Zeitalter burde gehende Leibesstrafe war bas Schlagen. Dies geschah in der Regel mit dem Stall Spr. 10, 13., mit welchem bis auf 40 Hiebe gegeben wurden, aber nie tarüber, 5 Ma 25, 3. Um gegen diefes Gesetz sich nicht zu versehlen, indem man leicht sich verzähler tonnte, wurde es gerichtliche Sitte, nicht mehr als 39 Streiche aufzumessen, Maccoth S 10. Joseph. Antiq. 4, 8, 21. 2 Ror. 11, 24. Der Berbrecher empfieng fie entweber fiegend, 5 Mof. 25, 2. oder in einer nach vorn gebeugten Stellung, Maccoth 3, 12. mi zwar in Gegenwart bes Richters, wie das auch nach Abbildungen bei Wilkinfon 2, 41 🖡 bei ben Acgyptern ber Fall war. Es wurde auch ftatt bes Stabes, ohne Zweifel and fchlieftend an die Erklärung von IGFI als einem von Rindsleder geflochtenen Dafer ziemer, 3 Mos. 19, 20., welches Wort man von 19. Rind ableiten konnte, in der fi teren Gerichtspraxis Sitte, fich geflochtener leverner Riemen, b. h. Geißeln zu bedienen welche Strafe in ben Fällen eintrat, worauf nach bem mojaijchen Recht die Todesfim ertannt werden tonnte, Maccoth 3, 15. Dag bieje Strafe ber Geißelung, zu welche bie mit ber Knute, b. h. mit einer mit Stacheln und knotigen Riemen versehenen Beitfch, 1 Rön. 12, 11. 14. 2 Chron. 10, 11. 14., ben Uebergang bildete, wenn fie nicht bie felbe war, in ben jubifchen Synagogen angewendet murbe, feben mir Matth. 10, 17; 23, 34. Apg. 5, 40. Dieje Strafe war ichon bei ben Syrern, 2 Matt. 7, 1. m Römern, Apg. 22, 24., als eine Art Tortur gebräuchlich, von ten Römern gegen Riffe bürger, Apg. 22, 25. augewendet und an Jeju, Mart. 10, 34. Lut. 18, 33. Ratik 27, 15. Mart. 15, 15. Joh. 19, 1. ausgeübt. Die Geißelung wurde, wenn nach Metcoth 3, 12. ber Berbrecher in einer nach vorn gebeugten Stellung sich befand, auf ben Rücken ausgeführt, während das Schlagen mit einem Stab oder Stock wahrscheinstich ber Sintern traf, weil der Berurtheilte dabei liegen mußte, 5 Mof. 25, 2. Doch fcelit Spr. 13. dagegen zu feyn. Den Unterschied beider Strafen hebt Baulus 2 Kor. 11, 🗰 hervor. — Leibesbeschädigungen, die einem freien Ifraeliten zugefügt wurden, wurden an dem Urheber mit Biedervergeltung bestraft, indem ihm von der Obrigkeit derfelbe Goo ben zugefügt wurde, ben er einem Andern muthwillig zugefügt hatte, 2 Dof. 21, 23 f. 3 Mof. 24, 19 f. Es ist übrigens teine Stelle aufzuweisen, wodurch bie Ansühnn diefer Strafart, welche übrigens dem Beschädigten keinen Ersatz reichte, als im Gan befindlich und von ber Obrigkeit angewendet dargethan würde. Sie scheint mehr nur im gemeinen Leben gegen ben Ginn bes Gefepes ausgeübt worben ju fenn, weghalb Jefn fich Matth. 5, 38 ff. dagegen ausspricht. — Eine andere Leibesstrafe war das Gefänge niß, bie haft. Allein dies scheint urfprünglich nur bis zur Untersuchung und Enticie

tung angewendet worden zu jehn, 3 Moj. 24, 12. 4 Moj. 15, 34. Apg. 5, 21. Doch zuweilen wurde bas Gefängniß auch als Strafe für sich betrachtet, Jer. 37, 15. 1 Kön. 22, 26. 27.

Auslandifche Leibesftrafen werben in ber Bibel je und je erwähnt. Go findet fich bei ben Megyptern bie Berftummelung, bas Abichneiben ber Rafen, Ohren, Sante und Danmen, eine Strafe, bie auch von ben Juden, boch nur bei aufferorbentlichen Bolfsanfregungen angementet murbe, 3of. vit. 30. 34. 35. In Megupten maren foldje Berfummelungen gefehliche Strafe und wurde gewöhnlich bas Glied abgeschnitten, mit welbem bas Berbrechen begangen murbe, Diod. Sid. 1, 78. Gine Bublerin mußte mit ber Rafe bugen, worauf Egech. 23, 25. ju beziehen fehn wird. 3m Kriege finden wir bas Abhauen ber Daumen und großen Jugzehen auch von Ifraeliten, Richt. 1, 6. 7. geubt. Das Ansftechen ber Augen war bei Meghptern nach 4 Doj. 16, 14., benn woher follte bas Bild fonft genommen fenn? und bei Philiftern nach Richt. 16, 21. Gitte; nach 3er. 12, 11. 2 Ron. 25, 7. ift es auch eine Strafe bei ben Chalbaern und nach Serobot 7, 18. bei ben alten Berfern. Rach Charbin 5, 243. Rofenmüller 3, 250. wird ce mch jetst in Persien, namentlich an ben föniglichen Bringen geübt, welchen man bie Anpartichaft auf ben Thron benehmen will. Man fährt mit einem glühenden Gilberftifte eter Rupferblech über bie offenen Augen, woburch bie Gehtraft bis auf einen fleinen Echimmer, ber bem Geblendeten fibrig bleibt, vernichtet wird. Diefelbe beschimpfende Etrafe icheint auch bei ben Ummonitern vorgefommen ju febn, beren Fürft 1 Cam. 11, 2. mit bem Ausstechen bes rechten Auges broht. - Roch wird bas Zwängen ber Füße in anen Blod, woburd ber Gefangene ber Bewegung beraubt und ihm bas Entipringen unmöglich gemacht wird, Siob 13, 27., als eine bei ben nichtifraelitischen Gemiten vortommenbe und Upg. 16, 24. als eine von ben Römern mit bem Gefängniß verbundene Strafe ermähnt. Bergleichen wir bie Leibesftrafen bei ben Sebräern mit benen bei ben anderen umwohnenden Bölfern, fo muß uns in bie Augen fpringen, wie fo viel menfchlicher tiefelben bei ben Ifraeliten waren als bei ben übrigen Bölfern, ogl. 1 Ron. 20, 31., tie Griechen und Römer nicht ausgenommen. Einzig bie Gefete ber alten Deutschen machen einen Unterschied, bei welchen ber freie Mann nie geschlagen, fondern nur um Beb gestraft murbe. Ullein auch bei ben hebräern waren Gelbftrafen eingeführt, und gemiß wurde bas Wiedervergeltungsrecht, bas nur vereinzelt bafteht als etwas aus ber früheren Beit Serübergebrachtes, bas noch nicht abgeschafft werben tonnte, mit bem Belbstrafrecht vertaufcht, welche überhaupt bei ben Sebräern nicht bem Fistus, b. h. Staat , fonbern bem Befchabigten ju gute tamen. Dieje Gelobufje (USY) war theils ein für allemal zum Beften bes Beleidigten festgefest, 5 Doj. 22, 19. 29., theils ber 216idagung ber Richter überlaffen, 2 Doj. 21, 22. Bie in Diejen Fällen und bei Befchatigungen, welche ein Thier angerichtet hatte, 2 Dej. 21, 32., fo burfte auch in ben meiten Fallen ein Löfegeld Cer der Cer angenommen worben feun, wo bas Gefes bas Wiedervergeltungsrecht zuließ. Dies barf aus 4 Dof. 35, 31. Spr. 6, 35. geichloffen werben. Baihinger.

**Leibnig**, Gottfried Wilhelm, Freiherr v., einer von den großen Männern, bie in mehreren Gebieten gleich groß, wie sein Biograph Guhraner (feine Biographie Breslan 1846, 2 Thle. 8.) sagt, zu ben Geistern gehört, welche nicht allein die verschiebenen, zuleht an einem einzigen Ringe zusammenhängenden Richtungen der Wissenschaft uncentriren, sondern auch mit Genialität und hohem Sinn die Zügel in die Hand nehmen, um sene getrennten Richtungen einträchtig Einem Ziele, dem der Menschheit, zuuführen. Für die Philosophie und Theologie ist er epochemachend, wie für die Mathematil und die Naturwissensteilt, als Geschichtsforfcher groß, wie als Vertreter der Wisschäft vor den Thronen, ein König in dem Reiche der Geister. Für die Theologen ist er nicht nur wegen des weiten Blicks, mit welchem er Staat und Rirche in ihrem Verhältnisse zu einander überschante, nicht nur wegen sein vere Bersuchung der Reigensphilosophie und ber gehren, nicht nur wegen der Bersuchung der Reeinigung ber verschiedenen christlichen Kirchen von großer Bedeutung, fondern vornehmlich noch wegen jener Umwandlung des wiffenschaftlichen Geistes, die vorzugsweise von im ausgehend nach und nach alle Gebiete des Wiffens umfaßte und zu einem Ganzen pr verbinden anfing.

L. ward an einem Sonntage den 21. Juni (a. St. d. i. am 1. Juli) 1746 zu Leipig geboren, wo fein frommer Bater Friedrich Leibnit bamals ein angesehener Brofefier der Rechte war, zugleich Notar und Beamter; feine Mutter, eine früh verwaiste Tochter bes berühnten Rechtsgelehrten Wilhelm Schmud, Katharina mit Ramen, war eine fromme, fluge und fanftmüthige Frau. Ungeachtet er feinen Bater ichon feche Jahre au verlor, erhielt ber hochbegabte Sohn boch eine forgfältige und in jeder Binficht treffliche Erziehung, unter welcher er fich mit wunderbarer Schnelligteit entwickelte zu hoher Sitte lichkeit, wahrer Frömmigkeit und feltener geiftiger Reife. Besondere Begabung und Schidung führte ihm früh die Schriften des Alterthums zu, die er mit voller Kraft auf sich wirten ließ, und von denen er mächtig bildende Einflüsse erfuhr. Früh stellte a zwei Uriome fest: immer bei ben Worten und ben übrigen Zeichen ber Seele die Rlam heit, bei den Dingen aber den Nuten zu suchen: jenes die Grundlage des Urtheils, biefes bie ber Erfindung, wie er selbst nachher ertannte. Schon als ein breizehnjähriger Knabe erscheint er als ein gewandter und erfinderischer Logifer; auch verfiel er ichen ramals barauf, ein Alphabet menschlicher Gedanken ju fuchen, worin die Grundlage # feiner späteren "allgemeinen Charakteristik" als einer allgemeinen Signatur ver Gedan ken vorgebildet war. Auch scholastische und theologische Controversschriften studirte a bereits fehr frühe und er war schon ein vielseitiger und gründlicher Gelehrter, als er 16 Jahre alt die Universität feiner Baterstadt Leipzig bezog. Auch hier ift er Autodibatt; er ftudirt jest Cartesius, wentet fich aber nach langer Ueberlegung ben Grundian "Baco's und ter neueren Physit zu, ohne reschalb tie alten Philosophen, namentin Aristoteles, aus den Augen zu verlieren; auch mathematische Studien begann er mit Glad. Schon im 17. Jahre ward er Baccalaureus der Philosophie mit Vertheidigung der Me handlung de principio individui, welche die Grundlagen jeines gaugen nachberigen Ge ftems enthielt (1663), wobei fein trefflicher Lehrer, ter Peripathetiker Jacob Thomafine (Bater des berühmten Christian Ih.) präsidirte.

So ausgerüftet mählte er ben Lebenslauf eines prattischen Rechtsgelehrten, mas in ihm jene höchft bedeutente Berbindung von Braris und Wilfenschaft begründete, melde viel beitrug, fein Wirken zu einem fo folgenreichen und auerfannten zu machen. Gin halbjähriger Aufenthalt auf der sehr blühenden Universität Jena erweiterte seine Renntniffe, namentlich in der Mathematik (worin Weigel fein Lehrer ward), und feinen Blit. Nachdem er Magister der Philosophie geworden, verlor er im 18. Jahre (1664) and feine treffliche Mutter, worüber er tiefen Schmerz empfand. Nicht lange barauf habilitirte er sich; zwanzig Jahre alt ward er Doktor beider Rechte; aber nicht in feiner Baterstadt, wo ihm jene Würte verweigert ward, sondern auf der Universität zu Ab borf, wohin er defihalb auswanderte. Er risputirte hier mit foldem Glanze, daß im bie Stadt Nürnberg für ihre Universität als Lehrer zu gewinnen suchte; aber fein Gen war icon auf's Birten in's Große und Gange gerichtet, fo lehnte er diefe Anerbietun gen ab und begab fich nach Nürnberg, wo er in einer Gesellschaft von Rosentreuzern bie Goldmachertunst eifrig betrieb und ihre Richtigkeit einsehen lernte. Hier machte ber große Staatsmann und Gelehrte Baron J. C. v. Boineburg seine Bekanntschaft und veranlaßte ihn, schon 1667 nach Frankfurt a. M. überzusiedeln, wo er unter Andern mit Ph. 3. Spener in Berbindung tam. Die reformatorische Schrift: Methodus nova die cendae docendaeque Jurisprudentiae (1668) führte ihn am Hofe bes Kurfürsten 1888 Mainz Johann Philipp's v. Schönborn ein. Er entwickelte nun eine so geistvolle 📣 ächt vaterländisch politisch=publicistische Thätigkeit. Auch ward er bei einer versuchten, aber nie zu Stande gekommenen Umarbeitung des Corpus Juris gebraucht, wobei er 🖗 bedeutende als folgenreiche Gedanken entwickelte; später erhob Leibnis selbst feine Stimme

für neue und eigene Gefetbucher ber einzelnen europäifchen Staaten (vgl. R. Bimmermann: bas Rechtspringip bei g. Wien, 1852). 1670 ward g. Rath am Dberrevifionshofe in Mainz, bem höchften Tribunal des Erzbisthums, obgleich er Protestant war und blieb. Doch betheiligte er fich bei einem Befuche Boineburg's, welchem ber Lurfürft von Dainz beiftimmte, an bem Bestreben, eine Bereinigung ber lutherischen mit ber tatholiichen Rirche vorzubereiten, wobei besonders bie Selmftabter Theologen, beren Richtung ter fromme, freifinnige und bochgebildete Georg Calixt bestimmt hatte, in Die Unterhundlung hineingezogen wurden; natürlich ohne Erfolg, obwohl auch ohne offenen Bruch. 2 zeigte babei ebenjo viel feinen Tatt als Festigfeit in feinem protestantischen Glauben. Er vertheidigte in biefer Zeit in fleinen Schriften bas Dajehn Gottes und bie Dreiinigfeitslehre gegen bie Socinianer, insbesondere Biffowatius, welcher bei bem freifinnigen Rurfürften von ber Pfalz Rarl Ludwig zu Mannheim Aufnahme gefunden, wo berfebe "ben brei driftlichen Confessionen einen Tempel ber Eintracht errichtet hatte". Er ung in biefen und andern Schriften jener Beit nach Ausbildung einer felbständigen Spetulation, wobei er bas Philosophiren in ber Muttersprache empfahl, welche jur Ausprägung vieler Begriffe bie Unlage, wenn gleich nicht bie Uusbildung habe. Durch feine Schrift über ben Weltäther als Prinzip ber Bewegung war er mit ber Parifer und Londoner Gefellichaft ber Wiffenschaft in Berbindung getreten (Hypothesis physica novn 1) Theoria motus concreti, 2) abstracti. 1670). Sier erscheint bas Unenblichfleine ichen in großer Bebeutung, die fpäter in g. Monadenlehre fo folgenreich ward. Durch Betrachtung ber Gegenwart Chrifti im Abendmahl ward er über bie berrichenbe, abfratte und mechanische naturbetrachtung hinausgetrieben. Bas mich betrifft, äußerte er uch fpater, fo halte ich mich an bie Augsburgifche Confeffion, welche eine wirtliche Gegenwart bes Leibes Chrifti guläßt. Sier aber ftellt er gegen bie Entefianer ben Gab auf, bas Wejen bes Rörpers bestehe nicht blog in ber Ausbehnung, imbern in ber Gubftang, welche bavon unabhängig fen. Daburch lagt fich ein Beiftiges in und mit bem Körperlichen benten. Dies fey bie Grundlage, wie ber lutherischen is auch ber tatholifchen Lehre von ber Gegenwart Chrifti im Ubendmahl, welche baber nicht in unlösbarem Widerspruche ftehen. Er hat fpäter zwar biejen Gebanten, aber nie ten Begriff ber Substanz als bes letten unförperlichen Pringips ber Daffe aufgegeben, vielmehr von biefem aus fein eigenthümliches Suftem entwidelt, welches von bem Prinje bes Individuums aus ben Geift als Urfraft und in höchfter Boteng als Urgrund alles Seyns, als Urmonas begreift und in Uebereinftimmung beffelben mit fich felbft fein bedftes Ertenntnifpringip befitt. Der Rern feines Suftems: Nihil est in intellectu, good non fuerit in sensu, nisi ipse intellectus.

Schon begann fein Ruf, besonders vermittelft eines immer mehr fich ausbehnenten Briefwechfels mit ben größten Männern feiner Beit, ju machjen, und er ward bereits ven Manchem als ein Bunder bes Geistes angestannt. Da führte ihn ein politischer Auftrag nach Paris, und hielt ihn mehrere Jahre bort feft; bier begründete er vollends feinen europäifchen Ruf und feste bie Gelehrten burch fuhne Gebanten, finnreiche Ginfalle und Erfindungen (bejonders phyfitalifche und mathematifch=technifche) in Bermun= terung. Auch in London lernte er bei zweimaligem Besuche einen Rreis höchft bervorragender Männer, auf ber Reife ben merfwürdigen Benedict v. Spinoga im haag tennen, ebne jeboch in Ueberwindung feines bamals noch wenig beachteten Suftems fein eigenes m erproben und zu bewähren (jo gegen Eromann-Guhrauer und Trendelenburg), wenn er ihn auch später tritifirte, (A. Foucher de Careil Réfutation inédite. Paris 1854.) 2m neiften aber wirfte für feinen Ruhm bie Erfindung ber Differenzialrechnung, auf bie er and Newton zugleich unabhängig von einander famen, welche für bie höhere Mathematif bedft folgenreich geworben ift; gang mit ihr beschäftigt folgte er 1676 einem Rufe bes Berjogs Johann Friedrich, feines Gönners, als Bibliothetar nach hannover, wo er einen vortrefflichen Rube- und Mittelpunft für fein Wirten nach allen Seiten hin fand. Er batte verschiedene günftigere Stellungen mit bem Uebertritt zur tatholischen Rirche nicht

ertaufen wollen und war tem protestantischen Glauben treu geblieben. Für ihn tie Sache um fo mehr versuchlich fenn, wenn Leibnit fich, wie fein Biograph On (I, G. 223) fagt, won ber 3ree ber Theotratie in feinem Leben und feinen St hat leiten laffen, ja wenn sie es in, tie ibn von Anfang 3n ter prästabilirten Ha ter Welt und ter Ratur geführt". "Der Philojoph, ber Beije, erblidte Recht m rechtigkeit, tie Gleichbeit vor tem Gesete nur in ter Republit, in welcher Ge Renig ift." "Die Iheelegie an fich jelbst, fagt Leibnit in ter Methodus nova prudentiae, ift nichts als eine Epezies ter Jurispruten; im Allgemeinen; tenn e relt fich in ihr um bas Recht unr tie Gejete, welche in tem Reich Gottes ul Denichen fattfinden; fo auch handelt tie Moraltheologie von tem in ber gottliche publit bestehenten Brivatrechte, tas Uebrige aber vom öffentlichen Rechte." Defibal Stufen im Naturrechte: Jus strictum, aequitas, pietas, von benen jebes folgent verhergehente in fich hat und gegen taffelbe tas Schere ift. Die Biffenichaften ! Recht, Politif, Theologie. Die Liebe, teren eigentliches Objekt bas Schöne ift, Erfreutwerten über tie Glüchfeligfeit eines Antern nichts als tiefe ju ter fe machen. Dies auf Bott übertragen ift Frömmigkeit. Die bochfte Gemeinschaft, riefe waltet, ift tie Statt Gottes, tie Kirche, tie Gemeinichaft ter Frommen un ligen. Gemiß große prattijche Getanten, tie ihn treiben mußten, tie gange 2 Geranten ju jaffen! Entiprechent ten trei Stufen tes Naturrechtes erflärt er vo bochften zum nietersten absteigent, tas Gewiffen, tie Ehrfurcht unt tie matei Dacht für tie Bante ter driftlichen Staatsgesellschaft, worurch fie ihre Einbeit, unt gettliche Beibe erhalte. Dies weist ihm in ter Geschichte ter Cultur feine thumliche Stellung an. "Die 3dee ter Bejellichaft ober Gemeinschaft ichwebt üb fucceffiven Biltung und Erhaltung tes gangen Spftems." Daber tie Monabe als Berwirflichung ber 3ree ber Gemeinschaft in ihrer Universalität und Unbebin Nicht Austehnung, sonrern Zubstanz ist ihm tas Wesen tes Körpers. Die Mon aber ber Grund aller Einheit. "Ein unentliches Auge wird in jeder Monas bat verfum, in jerem Momente tie gange Butuuft ertennon." "Die innerliche ontol Beziehung einer jeten Donas ju ter Gefammtheit aller Monaten macht, bag eir tie Gefammtheit von ihrem Standpuntte austrücht, ein lebendiger Spiegel bes U fums ift." "Ueberall heißt tiejenige Monas, welche tie Grünte a priori ber ber andern erhält, aktiv, tie andere bagegen paffiv. Die baraus hervorgehende & ift tie Harmonia praestabilita: Alle besonderen Unortnungen gleichen sich im C aus - Optimismus - Theoricee. Die freie Selbstbestimmung ber Einzelnen U babei fast in absoluten Determinismus auf.

Am meisten wirkte Leibnit auf die Gebildeten burch ein Werk, bessen Ibre ihn rend einer langen Zeit seines Lebas beschäftigt hatte, die Theodicee, welche, 1 allgemein verständlich abgesaßt, boch der tiefsten Ueberzeugung des Philosophen ent und burch die voraugestellte Behauptung, daß die Bernunst stellt auf der Seite ber ren Religion sev und daß lein Widerspruch der wahren Bernunst gegen die wah ligion vor tem Philosophen bestehen könne, mit seinem Lieblingsgedanten einer B gung der Religionen in nahem Jusammenhange stand. Sie war entstanden du Borträge, welche Leibnit vor seiner königlichen Freundin Sophie Charlotte von P zu halten pflegte, und kam zuerst 1710 in französsischer Sorace unter dem Titel h Essais de Théodicés sur la bonté de Dieu, la liderté de l'homme et l'origine d Daß der Berfasser in diesem Buche unter der Miene tes heiligen Ernstes Sch trieben und seine Meinung verborgen habe, ist eine Anslicht, welche sein Bi mit Recht als einen Misverstand (insbesondere des Kanzler Pfaff in Tübinge rüchweist.

Ein ähnliches Migverständniß ift es, wenn Leibnis von Manchen ju einem . liten gemacht worden ift, während er vielmehr entschieden, wenn auch nicht eben m feffioneller Ansprägung, auf protestantischem Standpunkte steht. Freilich urtheilt (

## Leichen Leichenpredigten

bie tatholifche Rirche viel milber als ju feiner Beit üblich war, und bie Urt, wie er verfuchte, ein Suftem ber Theologie aufzustellen, welches Grundlage ber Bereinigung zwiiden beiden Rirchen follte werben tonnen, und worin er bis zur äufterften Grenze besjenigen fortging, was ber römifch-tatholifchen Rirche bei einer Union könnte eingeräumt werben, tonnte bem Borwurf wohl einigen Ochein verleihen. Jest, nachbem uns jenes önftem vorliegt (Syst. th. Leibnitzii. Par. 819. von P. P. Lacroix. 1845, m. lleberj. v. Ras und Beis, DRng. 820, vgl. Gubrauer's Exturs zum I. Banbe von Leibnit bentichen Schriften), ift es unzweifelhaft, bag er bie eigentlichen Grundlagen bes Proteftantismus nie hat preisgeben wollen; wohl aber flieft ihm bas Wejen ber Ratholicität mit ber äußerlich tatholijchen Rirche zufammen, baber er fich ber innern Communion mit biefer versichert hielt. "Bermöge ber Bernunft und ber ewigen Bahrheiten ertennen wir nämlich, bag alle Geifter, jowohl Menichen als Genien, in eine Art von Gefellichaft mit Bott eingebend, Glieder ber Stadt Gottes (eite de Dieu) find, b. h. bes volltommenften Staats, gebildet und regiert von bem gröften und beften ber Monarchen." - Daß er ich lebhaft filt die Bereinigung ber beiden protestantischen Rirchen, welche besonders in Preugen ichon bamals betrieben murbe, intereffirte, versteht fich barnach von felbit, ift aber auch burch viele ausbrückliche Meußerungen ju erweifen. Inbeffen ruhete bie Cache bald wieber.

Ueber Leibnit äußeres Leben ift noch ju bemerken, daß er im Laufe besselben ju vohen äußeren Bürden erhoben ward, zum Geheimen-Justiz-, zum Neichs-Hof-Rath, um Präsidenten der Berliner Alademie der Wissenschaften (Trendelenburg, Leibnitz u. d. villosoph. Thätigt. d. Alad. Berl. 1852), zum Neichsfreiherrn u. f. w. Aber sein Name batte ein Anschen in Europa, welches weit über diese Zeichen der Anerkennung hinausrichte, als er am 14. November 1716 im 71sten Jahre seines Lebens starb. Durch besen feinen Iod wurde der Druck seines großen historischen Werkes über die braunschweigische Geschichte verhindert (gedrucht erst 1843 ff.).

Die Quellen für Leibnit's Leben fliefen zientlich unvollftandig. Aufter Edbart's, ter ihm im Leben nabe gestanden, und einiger Underer ziemlich bürftigen Nachrichten ift ten älteren Auffägen Fontenelle's geiftvolle Lobidrift auf Leibnit (in ber bentichen Ueberjetsung ber Theobicee von 1720 vorne mitgetheilt und mit Unmerfungen verfeben) a bemerten. Ferner Rarl Günther Lubovici, ausführlicher Entwurf einer vollftanbi= gen Siftorie ber Leibnitgifchen Bhilosophie (1737). Weit übertroffen werben bieje und mbere fürzere biographijche Arbeiten von G. E. Gubrauer: Gottfried 28. Freih. v. Leibnip, eine Biographie. Bu L. Gätularfeier mit Bildnif und Facfimile. 2 Th. Brestan 1842. - Seine Werte find herausgegeben von Dutens (Gen. 1768, 6 T. 4.), Eromann Berol, 1839 sqq. II. Tom. 8m.), Georg Seinr. Berts (erfte Folge. Bift. Edr. 4 B. 1843-47. 2te Folge. Philojophie bis jest: Briefwechfel. B. 1. 1846. 3te Folge. Mathematif. Briefwechfel, B. 1. 2. 3.), beutiche Edyr, von Gubrauer, Berlin 1838-40, 2 Bbe. gr. 8. Ueber bas Berhältnift Leibnitens jur fpefulativen Theologie vgl. Gubtauer: Leffing's Erziehung bes Denichengeschlechte. Berlin 1841, G. 58 ff. Auguft Bodh: Leibnit in feinem Berhältniß jur positiven Theologie in v. Raumer's hiftor. Lajdenbudy 1844. 2. Pelt.

Leichen, ihre Behandlung und Bestattung bei ben Sebräern, f. Begrabnif bei ben Sebräern.

Leichenpredigten. Nach bermaligem Sprachgebrauch unterscheiden sie sich von ben Grabreben (j. d. Art.) erstens durch den Ort, wo sie gehalten werden, nämlich in ber Kirche (und zwar nicht, wie eine bloße Trauerrede, am Altare, sondern auf der Ranzel); und zweitens, dieser Ortsverschiedenheit genan entsprechend, durch ihre Form. Bährend die Rede nach älterer, ursprünglich-protestantischer Weise eine turze Bermahnung ist (somit nicht dasselbe, was die vom Klister, Zunstmeister oder sonst Zemand geschehende Abdanfung), oder nach späterer Sitte (resp. Unstitte) eine viel subjettivere Haltung durch spezielles Eingehen auf das Persönliche beobachtet: so ist dagegen die Leichenpretigt wirklich eine Pretigt, also nie ohne einen Text, ber, ob auch mit beziehungereicher Einflechtung perfönlicher Momente, boch mit feiner Objettivität bie ganze Rebe beherricht, fo wie andrerfeits Rirche und Rangel ben Brediger erinnern, baf er bier eine Gemeinbe, nicht bloß einen Familien- ober Freundestreis vor fich hat. Die fogenannten Perfonalien fcheiden fich viel bestimmter aus und werden nach bem völligen Abschluß ber Predigt gelefen, was fich — analog ben sonstigen Ubtündigungen — von ber Ranzel ganz angemeffen zeigt, während es an einem Grabe einen witerwärtigen Eindrud macht. Die spezielleren Forderungen, tie diefen Theil ter Arbeit tes Predigers betreffen, hat bie Homiletit zu entwideln. Geschichtlich ift - unter Bezugnahme auf bas in bem Urt. Grabreten Beigebrachte - noch Folgendes hier ju ermähnen. Wenn bie alte Kirche auch Trauerreten (Lobreren) gefannt und im Brauche gehabt hat, fo find Dagegen bie Leichenprerigten erft aus ber evangelischen Nirche hervorgegangen; Die firchlichen Anordnungen und Gitten haben fich jeboch fehr verschieden gestaltet. In bie Stelle tes latho lifchen Ceremoniells, bas mit ter Beseitigung ber Lehre vom Fegfeuer von felbft fallen mußte (f. hierüber Rliefoth, liturgifche Abhandlungen, I. Bo. S. 275 ff.), tritt all hauptbestandtheil tes Ritus neben tem Gebet die Verfündigung des Bortes Gottes, und zwar theils als einfache lection (f. a. a. D. C. 299), theils als Bermahnung ober ausgeführte Prerigt. (Bergl. 3. B. Hallische Nirchenordnung vom 3. 1526, Richter L S. 47: "Es joll in tem nachgehenten Tagamt, nachtem ter Abgestorbene begraben, fein gebacht, und fein Tod verfündigt werben; babei foll tie Freundschaft burch bas 200rt Gottes getröftet werden und die Andern ermahnt, ihres Glaubens und Hoffens auch beherzigt, bereit zu fehn dem Beruf Gottes wann und wie er woll zu folgen." Die reformatio ecclesiarum Hassiae 1526. ib. S. 61 fagt: Laudandum autem, si in funere habeatur aut sincera praedicatio verbi Dei, ant saltem juxta ipsum brevis admonitio. Die Württemberger Kirchenordnung vom 3. 1536 fagt : "der Pfarrer foll fich auf der Rirchhof verjügen und allva over in der Rirche dem gegenwärtigen Bolt, 1 Theff. 4, von ten Berschiedenen in Christo verlegen mit tiefem ober bergleichen Anfang- (folgt eine Einleitungsformel); "barauf foll er einen fleinen und furgen Unterricht thun von bem Tob und ber Auferstehung ober bergleichen Argumenten, fo fich jur Leich fciden, und fo tas Leit ber Freuntichaft bes Berfterbenen fo groß märe, foll er fie mit te gnadenreichen Bufagungen tes h. Evangeliums tröften, damit fie nicht mit ber Rlag iber bie Schnur chriftlicher Regel fahren." Es ift jedoch in ben Berordnungen jener Bet wahrzunehmen, bag bas Liturgifche und Homiletische noch nicht scharf auseinander titt. Nicht nur werden von mehreren Kirchenordnungen bie Texte festgesetst (vgl. 3. B. bie Ponmer'sche Agende herausg. von Otto, Greifswald 1854. S. 258), fondern es wer ben auch Leichfermonen beigefügt, allerdings nicht um an bas Wort berfelben liturgis ju binden, fontern um ein Mufter ju geben, aber boch fo, bag fich erwarten läßt, fte werten oft genug einfach abgelesen worden jehn. (Luther selbst hat feiner Hauspestull zwei Leichpredigten beigegeben, Die aber, allem nach, bei teinem Begrabniffe wirflich von ihm gehalten worden waren.) Mit jenem "turgen Unterricht" aber und feinen ob jettiven Themen begnügte man sich bald nicht mehr. War es boch, zumal bei ausge zeichneteren Berfonlichteiten, eine gemiffe innere Dlothwentigkeit, auch ihrer felbft zu gebenten; fo fagt icon Aegidins hunnius in ter Borrete zu feinen 27 Leichpredigten: ... Gie werben nicht blog mit gewöhnlichen driftlichen Ceremonien begraben, fonben es werben auch auf Begehr ber Sinterlaffenen aus Gottes Wort Prebigten angeordnt und ben Berftorbenen ihres geführten Banbels, fonberlich aber ihres Enbes, in mit auten und Belenntnif fie ihr mubfeliges Leben endlich beschloffen, Beugnift gegeben." icen Bullug von Material ber Beg geöffnet; fowohl bie Biographie Berftorbenen, als bas Burüdgehen auf bie gange Ahnenreihe teffd-Die Bersonen, bie burch amtliche ober Familien=Berhälmiffe wurden, war ein ben Predigern wie ohne Zweifel ben 3u-Wher hiemit auf ber einen Seite, wie auf ber andern mit

## Leichenpredigten

and für Dieje Funftion beibehaltenen Prebigtmethobe ber Beit von ber Mitte bes bis Anfang bes 18. Jahrh. und barüber hinaus, waren auch bie Prämiffen gegeben ber Ericheinung, bag unter bem vielen Ungeniegbaren, mas bie homiletifche Literatur r Beriode enthält, Die Leichpredigten im Durchiconitt bas Ungeniegbarfte find. Einerberricht in jenen perfönlichen Schilderungen eine Umftandlichkeit und Rleinlichkeit, namentlich vornehmeren Individuen gegenüber zur wahren Rriecherei und bombafti-1 Lobhubelei wird; andrerfeits werden die Tertgebanten und die vertünftelten Thein einer Breite und mit einer eregetischen Objeftivität, mit Einmischung einer ffe von Gelehrsamteit ansgeführt, in ber jene Stimmung persönlicher Theilnahme g verschwindet, bie geradegu berglos erscheint und baburch ju ben übertriebenen mergens-Menferungen und Rührungsmitteln in einem widerlichen Contrafte fteht. iges, was hiefur als Beleg bient, hat Tholud in feinem "Geift ber lutherifchen ologen Wittenbergs im 17. Jahrh." mitgetheilt; Diefer Zweig homiletischer Gefchmad= teit blubte aber gleich uppig auch jonft überall. Es versteht fich, bag bie verhältniß= ig wenigen Männer von tieferem Geift und wirflicher, lebendiger Rednergabe, wie lerius Serberger, Seinrich Müller u. a. auch in Diejem Stude anders mufbeurtheilt werben; allein auch bei ihnen muß man boch erft Bieles überhören lernen, ju einem ungetrübten Genuffe bes wirflich Bortrefflichen ju gelangen; Berberger tt 1, B. Die Spielerei mit erbaulicher Deutung ber namen, ber Wappen zc. immerhin weit. Gelbft noch 2. 5. Frande, ber von ben Thorheiten ber ihm vorangegan= en Beriode auch in diefer Beziehung fich mit flarem Bewußtfeyn ferne halt ("bas rachtniß biefer gerechten Seele ift billig bei uns im Segen, und wird auch zum gen für uns angewendet; biegu allein ist bieje Gebächtnifpredigt angesehen, fintemal teineswegs weber von ben hinterlaffenen Leibtragenten noch von fonft Jemand babin ejeben ift, bag man irgend einigen Staat bamit treibe" - fagt er in einer Leichbigt v. 3. 1700), weiß body infofern auch noch tein Dag ju finden, als er Leichpreen von 40 Seiten Folio hinterlaffen hat, benen noch bie abgelefenen, weitichweifigen enstäufe folgen. Und Gottfried Urnold (i. "Sonderbare Bredigten" als Unbang einer Epiftelpoftill erfchienen 1722, worin 13 Leichpredigten mit enthalten find), bat fo fehr ber Inhalt bas Gepräge bes gangen Mannes trägt, ziemlich in bemfelben eife bewegt. Dieje Länge, zufammt bem lehrhaften Raratter ber Prebigten, will mit Begriffe, ben wir von einer Leichenfeier und ber burch biefelbe bedingten Stimig haben, fich nicht wohl reimen. Ein näheres Eingeben auf bie ziemlich gleichfor-Struttur ber Leichpredigten que jener Beit, in ber fie - cum grano salis zu ver= en - ihre Glanzperiode gehabt haben, muffen wir uns bier verfagen. In einfacherer talt, aber um fo fräftiger und wohlthuender tritt die Leichpredigt auf bei Männern, Georg Conrad Rieger (34 feiner Leichpredigten find nen berausgegeben, Stuttg. Belfer 1856), bei Detinger (f. beffen Cajualreben G. 102), und Andern aus bie-Edule eines tief aufgefaßten und frei fortgebildeten Bietismus. - Dag und warum ar, wenigstens in ben Städten, die Leichpredigten burch die Grabreden verbrängt ben, alfo ber Geiftliche mit einer ausgearbeiteten Rebe an bie Stelle bes parentiren-Rüfters trat, ift in bem Urt. Grabreben bemertt. - Die reformirte Rirche bat biefen eig homiletischer Funktionen ichon von Anfang an verschieden angesehen; f. barüber intereffanten Mittheilungen von Ochweizer, Somiletit G. 256, wornach in Burich Anfang ber Reformation bie Beerdigung mit gar teiner Feierlichkeit geschab, und fpater Die fogenannte Abbantung bem Bunftmeifter abgenommen und einem Beiften fibertragen, biefem aber fofort ein liturgijches Formular bagu vorgeschrieben wurde. f eine Predigt nicht zum reformirten Leichenritus gehört, sehen wir auch aus A. nets Baftoraltheologie (überf. von S. G. Saffe, 1852) wo G. 152 gejagt ift: "Bor Bange zum Gottesader verrichtet ber Geiftliche im Sterbehaus, wie es oft verlangt b, ein Gebet, aber bies reicht nicht hin. Er follte bem Buge beiwohnen, und es Ite noch ein weiterer Gottesbienft, feb es am offenen Grabe, feb es in ber Rirche ben Schluß machen. Uebrigens genügen in allen gewöhnlichen Fällen einige Bibelworte und ein Gebet"\*). Die Homiletit desselben Berfasser, beutsch von J. Schmid, Bafel 1857, berührt die Leichenreten S. 97 bloß als eine der katholischen Kirche angehörige, ben Lobreden auf die Heiligen analoge Gattung. In außergewöhnlichen Fällen, wohl überhaupt bei Personen von Distinction, hat sich auch dort das Bedürfniß eines homiletischen Altes geltend gemacht; dasselbe wird sicherlich — und zwar nicht für besonden Fälle nur — auch in der lutherischen Kirche das jetzt bemerkbare Gelüste nach anste schließlich liturgischer Feier überdanern. Belmer.

Leipziger Colloquium im Jahre 1631. Als die beiden evangelischen Rim chen ihren Lehrbegriff unter fortmährender Bolemit im 16. Jahrh. ausgebildet hatten, war ber haß fo gewachsen, daß die Mitglieder beider Kirchen felbst die ihnen entfernter ftebenden Ratholiten mit größerer Milbe ju betrachten vermochten. Dieje Bitterteit mer bei den Lutheranern größer als bei den Reformirten, da jene ihre Kirche vorzugsweise in bem gereinigten Lehrbegriff ertannten und fich einer genaueren fpstematischen Durchfulge rung bewußt waren. Bei biefem haß mußte bie lutherifche Rirche obendrein erleben, bag bie reformirte fich in ihrem eigenen Gebiete fostjeste, in Beffen und Brandenburg Dieje Augsburger Religionsverwandten konnten denn freilich auch als vermittelnde Glie ber zwischen Calvinisten und Lutheranern bienen. Berjöhnungsversuche von einzelnen frommen Männern waren ichon im 16. Jahrh. gemacht, auch im 17. fehlten fie nicht, wir erinnern an die unermüdlichen Bestrebungen des Schotten Duräus (f. d. Art.), an bie Schrift bes Rupertus Melbenius \*\*). Das Strafgericht bes 30jährigen Krieges machte boch in foweit Eindruck auf die deutsche Rirche, daß die Bolemik ber beiden Schwestertirchen immer mehr in ben Hintergrund trat; fie ertannten, daß fie babur an den Abgrund des Berderbens gelangt waren, die versöhnlichen Elemente stärkten sich, Fürften und Bölter suchten, wenn auch teine Vereinigung, boch Frieden und Berträg-In Diefer Stimmung eilten im Anfang des Jahres 1631, als ber Retter ber lichkeit. evangelischen Freiheit, Gustav Adolph, schon auf beutschem Boden war, der Landgruf Bilhelm von Seffen und ber Rurfürst Christian Wilhelm von Brandenburg jum Rup fürsten Gcorg von Sachjen nach Leipzig zum Fürsten-Convent, in welchem fie beschloffen, fich ber Bollftredung bes Restitutionsedittes, wenu es nöthig fep mit ben Baffen in ber hand zu widerseten. Landgraf Wilhelm hatte den theologischen Brofessor Crocins und den hofprediger Theophilus Neuberger mitgebracht; der Kurfürst Christian 2816 helm den Hofprediger Johann Bergius. Die heffischen Theologen und der von Branden burg fragten bei den Leipziger Theologen, Bolycarp Lepfer und Heinrich Höpfner, an, ob wohl ber Hofprediger Matthias Hoe von Hoenegg zu einer Conferenz mit ihnen zusammentreten würde, um wo möglich einen Frieden ber beiden evangelischen Kirchen

\*) Es verdient Beachtung, daß berselbe Binet in einem keineswegs außergewöhnlichen Falle sich erditten ließ, eine förmliche Leichenpredigt zu halten; es war eine vorzügliche Nebe, beren Andenken noch in den Herzen der Zuhörer fortlebt. Anm. d. Red.

\*\*) Bergl. Lüde über bas Alter, ben Berfasser, bie ursprüngliche Form und ben wahren Sinn bes tirchlichen Friedensspruches: In necessarils unitas, in non necessarils libertas, in utrisque carltas. Götting. 1850. Ich beunthe biese Gelegenheit, um barauf aufmerksum pr machen, baß die Originalausgabe ber Paraenesis votiva bes Rupertus Meldenius, von ber Pitte glaubte, baß sie verloren gegangen sey, sich auf ber Hamburger Stabtbibliothet befindet, freikt leider ohne Jahreszahl und Druckort. In einer andern ebenfalls auf ber Hamburger Stabtbibliothet besindlichen Schrift: Stabilimentum irenicum vom Jahre 1635 wird bes Rupertus Meldenius gebacht, ja es werden einige Sätze aus ber Paraenesis angestührt, sie baß sich bes Alter jener Schrift genauer bestimmen läßt. Ueber ben Berfasser erhalten wir aber auch in vieser Schrift keinen weiteren Aufschluß, nur daß an G. Calirtus, wie Gieseler zu meinen schrift, wohl nicht weiter zu benten ist. Im Stabilimentum pag. 9 und 10 heißt es: D. Rupertus Meldenius in Paraenesi votiva ist übel mit denjenigen zufrieden, welche heutiges Tages unnitige und unzeitige Streitpunkten nach treiben 2c.

## Reipziger Colloquium

berbeiguführen, ober boch wenigstens eine verföhnliche Gefinnung vorzubereiten. Es follte ties Gespräch indeft nur als eine Brivat-Conferenz angeschen werden, jedoch in ber Soffnung, bag bas übrige Deutschland ihrem Beispiele folgen werbe. Die Reformirten munichten nur, bag hoe fich ber heftigkeit, bie er in feinen Schriften zeige, in ber Unterredung enthalten möge; fie wurden feiner fonderbaren humanität in conversatione ton ben Leipzigern versichert. 2018 ber Rurfürft Georg baber bas Gefpräch als eine Privathandlung genehmigte, begann baffelbe ben 3. Marg am Bormittage in ber 2Bohnung bes fachfifchen Dberhofpredigers unter bem Borfitz beffelben und bauerte bis zum 23. Marg, und zwar jebe Gigung brei Stunden. Auf ben Borichlag ber Reformirten murbe Die Augsburgifche Confession zum Grunde gelegt, indem fie fich bereit erflärten, tiefelbe ju unterichreiben, ja auch bie Ausgabe berfelben, bie fich im Rurfachfifchen Augapfel (auf Befehl bes Kurfürften Georg herausgegeben 1628) befände. Gie glaubten iogar, von ihren Fürften baffelbe versichern zu tonnen, ohne beshalb Offerten zu thun, w bieje nicht mit folchen Gebanten bierhergekommen jepen. Gie fagten ferner, anch bie manberte Ebition, fo in ben Colloquien ju Borms 1540 und ju Regensburg 1541 übergeben feben, verwürfen fie nicht; fie beriefen fich beshalb auf die Erklärung ber Stande auf bem naumburger Convent 1561, bie Gachjen aber auf die Erflärung in ber Borrebe zum Concordienbuch. Darauf nahm man bie Confession in ihren einzelnen Unifeln burch. Man fant fich gang einig in ben Artifeln 5-8; 12-28, auch in ben Artiteln 1 und 2 fanden fich teine mefentlichen Unterschiede. 3m britten Urtitel ftimmim bie beiberfeitigen Theologen zwar bem Wortlaut nach auch überein, erflärten auch in zwölf Buntten, wie weit fie bem Inhalt nach untereinander einig fegen, babei behauptten aber bie Sachfen, bag Chriftus auch nach feiner menschlichen natur allwiffenb, almächtig, allgegenwärtig zc. feb vermöge ber perfönlichen Bereinigung, und bag Alles, mas Chriftus in ber herrlichteit empfangen habe, fich nur auf die menschliche natur beziehe. Die Reformirten bagegen verneinten, bag Chriftus ber Denfchheit nach, ober bag ber Leib Ehrifti an allen Orten fey, bag bie menfchliche natur allmiffend und allmächtig geworden fep. 3m vierten Artikel wurde man auch einig und verwahrten bie Reformirten ich, als glaubten fie nicht, daß Chriftus für alle Menschen gestorben fey. 3m neunten Antitel ward man ebenfalls einig, man fügte Einiges über bie Nothwendigfeit ber Taufe und ber Kindertaufe hingu. Um 7. Marg tam man gum gehnten Artitel vom Abendnahl. In biefem Artikel konnte man fich nicht einigen, die mündliche Genießung bes Libes und Blutes Chrifti nahmen bie Reformirten nicht an, fondern allein einen Gemis burch ben Glauben; von ben unwürdigen Communicanten behaupteten fie, baf fie mr Brod und Wein genoffen. Dbgleich man fich über biefes Dogma nicht einigen lannte, meinten bie Reformirten boch, man tonne fich toleriren und wie ein Mann niver bas Pabstthum ftehen. Die Sachfen, Die fich in einer Privat-Conferenz nicht binten wollten, erflärten, bem Borichlage muffe man in ber Furcht bes Gerrn weiter nachtenten. Rachdem bie Colloquenten fich in allen übrigen Urtikeln einig gefunden hatten, gingen fie auch auf die Gnadenwahl über, obschon diese Lehre nicht ausdrücklich in der Augeburgischen Confession angeführt wird. In bem Lehrfatz, bag nur ein Theil ber Denfchen felig würde, waren Lutheraner und Reformirte einig, Die lettern fuchten ben Grund ber Erwählung in bem abjoluten Willen Gottes, ben ber Berwerfung in bem Unglauben ber Menichen. Die Lutheraner leiteten bie Erwählung von ber Ullmiffenheit Bottes in Bezug auf ben Glauben ber Ermählten ab \*). Einen erfreulichen Einbrud nachte es im Allgemeinen, bag Theologen beider Confessionen in Rube und Frieden fich gegenseitig ihr Befenntniß hatten vorlegen tonnen, bie weiteren aus biefer Confermz geschöpften Hoffnungen gingen freilich nicht in Erfüllung. Es war zwar verab-

\*) In Wahrheit läuft die Differenz auf eine bloße Verschiedenheit der Ausbrucke hinaus, wie dies aus den beiderseitigen Erflärungen unwiderleglich hervorgeht. Besonders erhellt es ans dem 4. Artilel der turfächsischen Erflärung über diese beite, der also lautet: "daß Gott in rebet, ben Inhalt des Gesprächs nicht zur Ungebühr zu spargiren, vier Exemplare nur des Protokolls waren abgesaßt für die Kurfürsten von Sachsen, von Brandenburg, den Landgrassen von Hessen und die theologische Fakultät zu Leipzig. Bald aber war das Gespräch seinem Inhalt nach in England, Frankreich, der Schweiz, Holland und Schweden bekannt, ja in den beiden zuletzt genannten Ländern konnte man die Relation von dem Leipziger Colloquium gedruckt bekommen. Die eifrigen Lutheraner fürchteten, daß ihrer Kirche etwas vergeben sei, da man an manchen Orten schon von einem Spukretismus der Lutheraner und Reformirten sprach, dem Dr. Hoe wurden sogar Borwürfe gemacht. Dieser trat daher in seiner Rettung wieder um so schorfter gegen die Reformirten auf, was neue Streitschriften zur Folge hatte.

Bgl. Carl Wilh. Hering, Geschichte ver kirchlichen Unionsversuche seit ver Reformation bis auf unsere Zeit. Bt. I. Lyz. 1836. S. 327 ff. Aler. Schweizer, die protestantischen Centralbogmen 2. Hälfte. S. 525. Rurher Discurs von ber zu Leipzig 1631 mense Martio angestellten Religionsvergleychung zwischen den Ehur Sächstischen und Chur Brandenburgischen, auch fürstlichen hessischen Theologen. Iohann Bergins Relotion der Brivat-Conferenz, welche bei währendem Convent der Protestirenden evanger lischen Ehur-Fürsten und Stände zu Leipzig 1631 gehalten worden, nebenst einer Borrede, darinn auf dasjenige, was Herr Matthias Hoe von Hoenegg in seiner Rettung fürgebracht, gebürlich geantwortet wird. Berl. 1635. Die sonbolischen Bücher ber evangelisch-reformirten Kirche. Aus dem Lateinischen übersett mit Einleitungen und Anmertungen. Thl. I. Neustat a. D. 1830 S. 472 ff. Niemeyer, collectio confessionum in ecclesiis reformatis publicatarum. Lyz. 1840. S. 653 ff.

Leipziger Disputation, f. Ed, Rarlftabt, Luther.

Leipziger Interim. Als Kaifer Karl V. im März 1548 ben Entwurf zum Augsburger Interim (f. b. A.) den evangelischen Ständen zur Annahme vorlegte, erflärte sich Rurfürst Morit von Sachsen weder unbedingt für noch gegen dieselbe, son-

ber erwehlung teine urfach ober anlaß folcher Bahl in ben erwehlten felbft gefunden, auch teine erste heilfame neigung, bewegung ober einwilligung zum glauben, Sondern baß alles bei gute, fo in ben Auserwehlten ift, aus ber pur lautern freiwilligen Gnaben Gottes, bie ihnen in Jeju Chrifto von Ewigkeit her gegeben ift, ursprünglich herfließe." Unter bem genannten Guten muß ja nothwendig auch ber Glaube verstanden werden. Der Ginn ber Erflärung, turg zusammengefaßt, ift biefer: Gott hat biejenigen ermählt, von welchen er vor ausgesehen, baß fie glauben werden. Art. 3. Daß biefe aber glauben, tommt einzig und allein von Gottes Gnade her. Das trifft ja ber Sache nach mit ber Erflärung ber Rurbranbenburgischen und Deffischen Theologen aufammen, "baß Gott ver Ewigkeit her etliche Menschen erwehlt habe, bie er ju feiner Beit burch Rraft und Birtung fo nes Worts und Geiftes zum Glauben an Chriftum erleuchtet und erneuert." Die reforminte Erklärung unterscheidet fich also von der lutherischen, wie fie damals in Leipzig formulirt wurde nur baburch, daß fie unumwunden ift. Denn bas göttliche Borberfeben bes Glaubens ber Ermit ten in ber lutherischen Erflärung fest ja, wie aus bem angeführten 4. Art. hervorgebt, teines wegs voraus, daß ber Glaube auch nur theilmeife Bert bes Denfchen fey, fonbern er ift gang und gar Bert ber gottlichen Gnabe. Diefelbe Anficht theilt A. Schweizer a. a. D. G. 528: "fast alle Sätze lauten wie bie ber Reformirten, nur ift das Borhersehen bes Glaubens eingefcoben, - ohne bag naber gezeigt wird, wie fo benn Gott etwas Anderes vorherfeben tonne, als wenn er felbft ben Glauben wie alles Gute ichenten werbe." Offenbar tonnten und unf ten bie Reformirten eine folche praevisa fides zugeben, bie gang und gar Bert Gottes ift, und wozu Gott im Denichen nicht bie minbefte Neigung vorfinbet. Birb ber Glaube fo gefest, bann fällt, wenn man nicht über bloge Worte ftreiten will, bas Borherfeben bes Glaubens mit ber Borberbestimmung zum Glauben jufammen. Um folcher Differenzen willen wurde bes Feuer bes breißigjährigen Rrieges angeschürt und verbanden fich an einigen Orten in thörichter Berblenbung bie Lutheraner mit ben Katholiken zur Ausrottung ber Reformirten.

Anm. b. Reb.

288

n behielt fich vor, mit feinen Lantstänten, benen er bie bündigften Busagen wegen frechthaltung ter Reformation gegeben hatte, zu berathen, versprach jeboch, alles Mög= je zu thun, um fie zur Annahme zu bewegen. Allein Die protestantische Gesinnung æ unter ihnen durch die Bereinigung des größten Theils der ernestinischen Lande mit 1 abertinischen nur befestigt worben; und als Morit am 1. Juli auf bem Ausschußje ju Deifen ben erften Versuch machte, jenem Bersprechen nachzutonimen, erhielt er : Antwort, Die gegenwärtigen Stände könnten fich ohne Beiseyn ber übrigen in Diefer tigen Begebenbeit zu Nichts verstehen. Als ihn ber Kaifer aufforderte, ähnlich wie felbst in Oberdeutschland verfahren mar, vorzuschreiten, alfo nöthigenfalls mit Gewalt, b vor Allem Melanchthon zu entfernen, von bem ein ziemlich fcharfes Bedenken len tas Augsburger Interim erschienen war (Corp. Ref. VII, 13), erinnerten ihn Stände an feine ihnen gegebene Zusage. So tam er auf ben Gebanken, wenn es 🗰 möglich sey, bas ganze Interim einzuführen, ben Kaiser wenigstens burch eine An= anng an taffelbe zufrieden zu stellen, und schrieb auf den 23. August eine Zusam= thinft nach Began aus (Corp. Ref. a. a. D. 108). Auf ihr erschienen außer ten fürftlichen Räthen Julius Pflug, Bijchof von Naumburg, Joh. v. Maltiy, of von Meißen, Georg v. Anhalt, geistlicher Administrator bes Bisth. Merfe= g, von Wittenberg Melanchthon, Georg Forster und statt des franken Cru= er, Baul Eber. Hier wurde (a. a. D. E. 113 f.) tie in Meißen abgegebene Erung besonders rudfichtlich der Rechtfertigung modificirt, aber die von den tatholischen höfen geforderte Fassung immer noch zurückgewiesen und, ba tiese ihrerseits in andern **Rten, wie Meß=Ranon, Priefter=Ehe, Nichts nachgeben wollten, tie Zusammenkunft** wenig Tagen abgebrochen. Aehnlich war bas Refultat, als ben Theologen auf n neuen Convent zu Torgan, 18. Ott. n. f., von den kurfürstlichen Räthen der wurf zu einer andern Bereinbarung vorgelegt ward. Aus ben Berhandlungen über von ben Erstern gegebene Antwort ging die erste Form bes Meifinischen ober, wie päter hieß, Leipziger Interims hervor (a. a. D. 178). Da fie noch nicht genügte, am man vom 16.—20. Nov. abermals ju Klofter Celle zufammen; außer ben frü= E Theologen noch Bugenhagen und Georg Major von Wittenberg, Cameins von Leipzig, hieron. Weller und Anton Lauterbach, tie Superintenden= von Freiberg und Birna. Die Räthe legten ben Torgauer Entwurf mit neuen bifitationen vor und wiefen tabei auf bie Gefahren hin, tie eine Berwerfung beffelmit fich bringen tonnte. Die Theologen, baburch eingeschüchtert und um ben Borf farrer Hartnäckigkeit abzulehnen, blieben in der Rechtfertigungslehre bei ber Tor= uden Formel, gaben aber rücksichtlich bes Cultus in den f.g. Abiaphoris (f. d. A.) 📾 nach, woraus denn der Cellische Abschied, auch Cellisches Interim genannt, her= ging (a. a. D. 215), bei welchem jeroch auch ihr bloßes Stillschweigen zu Manchem e Beiteres für Uebereinstimmung genommen wart. Anders faßten die auf ben December nach Leipzig berufenen Stände tie Sache auf, als ihnen ber Cellische Ab-🟚 mitgetheilt ward, nachdem Moritz auf dem Convent zu Jüterbock fich am 17. Dec. its mit dem Kurfürsten Joachim von Brandenburg unter Beirath ber Theologen a. D. 234) über bie Annahme besselben vereinigt hatte. Bahrend bieje bie von ben inden erhobenen Bedenken nach Möglichkeit zu beseitigen suchten, waren die letztern sieriger. Indef wurde boch, mit nur geringen Abweichungen von ben ju Begau und k getroffenen Bereinbarungen, am 24. Dec. eine Echrift zu Stande gebracht (a. g. D. 1.) welche als Norm für die Religionsübung in ben albertinischen Landen bienen L. Demgemäß war die unter Herzog Beinrich für diesclben verfaßte Agende von **abgeändert und mit Zustimmung ber meisten Prediger und Superintendenten im** umer bes nächsten Jahres eingeführt. Jene Schrift nun ward officiell unter bem el: "Beidluff bes Leipzigichen Landtags" getrudt. Die Gegner tes ganzen bier zu unde gebrachten Abkommens aber, besonders Flacius und Gallus in ihrer 1553 Raabeburg veranstalteten Ausgabe berfelben, bezeichneten fie als bas "Leipzigiche In= Real-Encyclopdbie für Theologie und Rirche. VIII. 19

terim burch die Theologen der versammelten Landschaft zu Leipzig öffentlich aufgebrungen. Bar nun auch die letztere Bezeichnung falsch, so gewann doch die erstere bald defto allgemeineren Eingang. Neben ihr die "das neue" oder "junge Interim," spottweise "der Chorrock," weil nachgelassen war, ihn "aus Liebe und zu Abwendung aller Weiterungen burchaus" bei den geistlichen Handlungen zu gebrauchen. — Auch unterschied man wess noch zwischen dem großen und fleinen Leipziger Interim und verstand unter jemm ben Cellischen Abschied, welcher von den s. Abiaphoris vollständiger, unter diesem den zuletzt gefaßten Leipziger Beschluß, welcher von ihnen nur auszugsweise handelt, weften auch die Ausgaben bisweilen nur die Bor- und Schlußrede nach dem Leipziger Landtage, bas Uebrige nach dem Cellischen Abschliede haben.

Das furzweg fo genannte Leipziger Interim besteht aus folgenden Artikeln: 1) 800 ber Rechtfertigung, wo ber Satz ber Theologen, bag Gott fich ben ichmachen Anfang bet Gehorfams um Christi willen gefallen lasse, mit der Formel der Bischöfe, daß der Menfi burch ben heil. Geift erneuert werbe und bas Rechte mit ber That vollbringen tonne zusammengeleimt und felbst ber Ausbrudt "eingegebene Gerechtigkeit" hineingeschoben 🇰 - Gerecht wird der Mensch aus Glauben allein durch Christi Verdienst, doch handet Gott mit ihm nicht wie mit einem Blod, fonbern zieht ihn fo, bag fein Bille, wenn e zu verständigen Jahren gekommen ift, mitwirft. Dieje Mitwirtung wird weiter herven gehoben und barauf gedrungen, bag ber Glaube nicht ohne Liebe feb. Gute Berte fin gut und nöthig, Glaube, Hoffnung und Liebe nöthig zur Seligkeit und verdienen Belate nung in diefem Leben, wenn auch nicht bie Seligkeit. 2) Bon ber Gewalt und Anterität ber Kirche. — Bas die wahre chriftliche Rirche, im h. Geift verfammelt, in Gim benssachen erkennet, ordnet und lehrt, foll man lehren und predigen, wie fie benn mite bie h. Schrift Nichts ordnen foll noch tann. 3) Bu den Rirchendienern follen tuchtige, gelehrte Leute genommen werden. Dem obersten und andern Bischöfen, die ihr Ant nach göttlichem Befehl ausrichten, follen alle andern Kirchendiener unterworfen und go horfam schn. 4—10) folgen die sieben Satramente, unter mancherlei Modifikationen bes Augsb. Interim. Namentlich wird die Firmung, die lette Delung, die Ordination dar bie Bifchöfe, und fast ber ganze alte Megtanon mit ber Priesterkleidung zugegeben. Dete gleichen 11-13) Bilder, horae canonicae und Gefänge zum Getächtniß ber Berftorbenen, Feiertage nach früherem Brauch, felbst festum corporis Chrsiti; 14)Fleischessen foll, 🛲 Ausnahme von Nothfällen, am Freitag und Sonnabend und in der Fasten verboten sem und barauf als auf eine äußerliche Ordnung nach taiferl. Befehl gehalten werden. 15) Da Wandel ber auch äußerlich von den Laien zu unterscheidenden Kirchendiener ist von ber Bischöfen ober Consistorien zu beaufsichtigen. — In andern Artikeln sind sie erbötig, 🖬 mit ben Bischöfen aus ber Schrift und alten Lehrern zu unterreden und chriftlich # vergleichen.

Die Theologen hatten wohl Ursach, über bas, was fie nachgegeben, selbst zu erschne den. Mochten sie sich mit ber Einschüchterung burch bie weltliche Macht, mit ber Songe für bas Bestehen der Kirche sowie damit entschuldigen, daß boch ber evangelische Leheie griff in seinem Grund und Wesen unversehrt geblieben und daß eine Menge der wieder hergestellten Gebräuche Anfangs von Luther selbst noch beibehalten sehr wieder schied zwischen diesem einstweiligen Beibehalten und jenem Wiederherstellen war zu angensällig, als daß die Cache nicht den heftigsten Widerspruch hätte hervorrusen sollen. Se tam zu dem interimistischen ver adiaphoristische Streit, welcher (s. d. A.) unter ben These logen auch da noch fortgeführt ward, als durch den Religionsfrieden von 1555 mit ben Augsburger Interim auch das s.g. Leipziger beseitigt war. Die durch daffelbe seltes seitenste Form des Gottesvienstes hat aber in den albertinischen Landen in einzelnen Spuren länger nachgewirft und läßt sich in ihnen hier und da selbst noch heute erkennen.

Bgl. Salig, Gesch. ber Augsb. Conf. I, 616; Bied, bas breifache Interim, 29. 1725; Pland, Gesch. b. prot. Lehrbegr. IV. Bb.; Rante, beutsch. Gesch. V. Bb. Edung.

Lelong, Jacques, einer ber berühmteften Bibliographen, wurde ben 19. Ipil

1665 ju Paris geboren, und als 12jähriger Rnabe von feinem Bater nach Malta geschidt, um bort für ben Ritterorben ber Johanniter erzogen zu werben. Balb nach feiner Un= lunft brach bort bie Beft aus und ba er bie Unvorsichtigkeit hatte, bem Leichenbegängniß ines an biefer Krautheit Gestorbenen nachzulaufen, wurde er als ein ber Anftedung Berbächtiger lange Zeit von allem Bertehr abgeschnitten, wie ein Gefangener gehalten. Dies und bie Sarte ber Erziehung, bie er bei ben geiftlichen Serren fand, entleideten ihm ben Aufenthalt auf ber Infel, er bat nach Baris gurudtebren gu burfen, erhielt von ienen Oberen Urlaub auf 6 Jahre, um in Paris ben Studien obzuliegen. Er that dies mit großem Fleiß, aber feine neigung für Malta wurde immer geringer und ba er bas Belubbe bes Johanniterordens noch nicht genommen hatte, löste er die Berbindung mit temfelben gerne und trat bafür im Jahr 1686 in Die Congregation ber Briefter bes Dratoriums. Seine Oberen ichidten ihn nach vollendetem Probejahr als Lehrer ber Rathematif in bas Collegium ju Juilli und einige Jahre nachher an bas Seminar de Notre Dame des vertus bei Paris, um fich bort ungestört feinen Studien widmen zu lönnen. Dort murbe er Bibliothetar bes Saufes und fein Geschmad für Bibliographie prach fich fo entidieden aus, daß feine Oberen fich bewogen fanden, ihn 1699 nach Baris zu rufen und ihn bort zum Borfteher ber Bibliothet bes Dratoriums St. Honore u machen, bie namentlich an orientalischen Büchern und handschriften fehr reich, und iberhanpt eine ber bedeutenbsten Bibliothefen in Paris war. 3weiundzwanzig Jahre befleidete er bieje Stelle und benützte bie ihm gebotene Gelegenheit ju ben umfaffenbften, gründlichsten bibliographischen Arbeiten. Dabei bewährte er fich gegen bie vielen Ge= lehrten, mit benen er in Berührung tam, als ber gefälligste freundlichste Dann und aleichterte bie Benützung ber ihm anvertrauten Schätze burch Ausarbeitung eines breifachen Ratalogs. Sein von natur ichwächlicher Rörper erlag allmählig ber übermäßigen 2Infreugung; ein heftiges Magenleiden vergehrte feine Kräfte; er ftarb den 17. Aug. 1721 56 Jahre alt.

Die Wiffenschaft hat ihm zwei große bibliographische Werte zu banten, bie noch beute am Gelehrten bie wichtigsten Dienste leiften. Das eine ift bie Bibliotheca sacra, bie perft 1709 in Paris erschien, ein Bergeichniß ber Ausgaben und Ueberjehungen ber Bibel mhält. Eine erweiterte Bearbeitung erschien nach feinem Tobe, von bem Dratorianer Lesmolet besorgt 1723 in zwei Foliobänden zu Paris. Später fcbrieb ber beutsche Gelehrte Chr. Fr. Börner ein Supplement bagu und A. G. Dafch veranstaltete eine verbeferte und fortgejete Auflage, welche ju Salle 1778-1790 in 5 Quartbanden erichie= um ift. Um bie frangöfische Geschichte erwarb fich Lelong große Berdienste burch feine Bibliothèque historique de la France, contenant le catalogue des ouvrages imprimés a manuscrits, qui traitent l'histoire de ce royaume" (Paris 1719), welcher eine Aussbe ber gleichzeitigen Geschichtichreiber folgen follte, bie aber nicht zur Ausführung gelommen ift. Eine zweite Ausgabe ber Bibliotheque historique etc., Die bedeutend verantert ift, erschien von Fevret be Fontette berausgegeben Paris 1768 in 5 Foliobänden. Außer biefen Hauptwerken sind noch zu erwähnen: Discours historiques sur les princi-pales éditions des bibles polyglottes Paris 1713; Supplément à l'histoire des dictionmires hébreux de Wolfius Paris 1707, und Nouvelle methode des langues hébraique t chaldaique, Paris 1708. Eine Biographie Lelongs, von B. Desmolet verfaßt, findet ich in ber obenermähnten zweiten und britten Ausgabe feiner Bibliotheca sacra, **R1**.

**Leufant**, Jakob, wurde am 13. April 1661 zu Beausse in Frankreich geboren; jin Bater war ein reformirter Prediger, welcher nach der Widerrufung des Ediktes von Rantes nach Marburg in Hessen auswanderte und dasselbst schon 1686 starb. Der Sohn katte seine theologischen Studien zu Sannur unter Jakob Capellus begonnen und in Gens und Heidelberg vollendet. In letztgenannter Stadt wurde er Kaplan der verwittweten Kurfürstin von der Pfalz und Pastor an der französischen Kirche. Bei dem Einfall der Französischen Kirche übertragen wurde, die er bis an feinen Tod 19\* 39 Jahre lang verwaltete. Daneben ward er später auch zum Hofprediger ber Königin Charlotte Sophie und zum Oberconsistorialrath ernannt, wie auch mehrere gelehrte Gefellschaften ihn als Mitglied aufnahmen. Auf einer Reise, welche er im Jahre 1707 burch Holland und England machte, wurde ihm ber ehrenvolle Antrag, Hoftaplan ba Königin Anna zu werben; er lehnte aber ben Antrag ab, ba ihm ber Aufenthalt in Berlin mehr Ausbeute für feine literarischen Arbeiten hot. Er starb am 7. Aug. 1798 an einem Schlagfluß. Er war ein fehr fruchtbarer kirchenhistorischer Schriftsteller; wir nennen seine brei größeren Werke, beren lettes freilich bas Zeichen ber Gile trägt: 18stoire du Concile de Pise in 2 Quartbanden, 1724: Histoire du Concile de Constance, 1727, gleichfalls in 2 Quartbänden; Histoire de la guerre des Hussites et du Couch de Bâle, die erst nach feinem Tobe in 2 Bänden erschien. Außerdem veranstaltete er it Gemeinschaft mit Beausobre eine französische Uebersetzung bes neuen Testamentes, welche eine auch in's Deutsche von J. Fr. Chr. Ernesti übersete Einleitung in's neue Tefte ment vorangeschickt war. Mosheim äußert sich über Lensant: "Seine Wissenschaft un feine Beredtfamkeit waren gleich groß; er wußte den bekanntesten Dingen durch seine Bortrag und Schreibart ein neues Anschen zu geben und überall eine erle Einfalt m Deutlichkeit mit einem gründlichen Unterricht zu verbinden. Bgl. 3. Lenfant's gründlich Borbereitung die Bücher neuen Testaments nützlich zu lefen. Aus dem Französische überset, nebst einer Vorrede J. L. Mosheim's. Lp3. 1730. Andere Schriften von Rei fant find: Histoire de la papesse Jeanne 1694; L'éloquence chrétienne dans l'idée d dans la pratique par le P. B. Gisbert, nouvelle édition, où l'on a joint les remarqui de Mr. Lenfant 1728; Préservatif contre la réunion avec le siège de Rome 1728 Lettres entre M. d'Artis et M. Lenfant sur les matières du Socinianisme. Th. Brefit

Sentulus. Unter diefem Ramen ift ein apotryphischer Brief über die Gestalt 34 vorhanden und in der katholischen Kirche verbreitet, welchen Lentulus, ein Römer a Palästina, näher Ierusalem, nach Rom geschrieben haben soll. Handschriften desselbe finden fich nach Joh. Alb. Fabricius, Cod. apocr. Novi Testamenti Vol. I, pag. 303 a mehreren Bibliotheten von England, Frankreich, Italien (namentlich in der bes Batilim und in Padua), Deutschland, namentlich Augsburg und in Jena, wo zwei Exemplan früher vorhanden waren, beren eines mit einem sehr schönen, ber Beschreibung angep ten Bildnig von Jeju Christo geschmudt war, welches Pabst Leo X. fammt bem Brief einst Kurfürst Friedrich dem Weifen zum Geschent gegeben haben soll. Nach der Bar sicherung bes Jenaischen Bibliothetars, Christoph Mylius (Memorab. biblioth. acades. Jenensis, Jen. 1746, 8. p. 301 sqq.) war bie Abidvift tiefes Briefes auf rothem Banit mit goldenen Buchftaben mit einer fehr toftbaren Bergamenthandfchrift verbunden, welft Festevangelien mit prächtigen Bildern von Luk. Cranach enthielt. Diese Handschrift 何 übrigens abhanden gekommen und in Jena nur noch bie zweite vorhanden, welche wie 80. Handschrift beigefügt fen. Gedruckt findet fich diefer Brief zuerst in den Dagbebur gifchen Centurien Basil. 1559, 1, pag. 344. Davon abgebrudt in Mich. Neandri Ape cryphis, Basil. 1567, p. 410 sq. Hierauf findet er fich bei Joh. Jac. Grynaeus, Mour menta s. Patrum orthodoxographa, Basil. 1569, fol. Eine zwiefache Recension bat Jak Reiskius in exercitatt. histor. de imaginibus Jes. Chr. rel. Jen. 1685, 4. gegeben, me von bie eine aus Grynäus entlehnt, die andere ein Abdrud ber von Mylius beichie benen Jenaischen handschrift ift. Man fieht, welche Aufmerksamkeit in früherer Ju jenem Briefe zu Theil wurde, ber von dem pabstlichen Legaten Bieronymus Lavier in feiner mit Fabeln vermischten Geschichte Christi in's Portugiesische und aus bemfelbe in's Perfifche überfest worben ift, wie benn auch nach Reiste und Fabricius berfelbe # Nürnberg und Erfurt in deutscher Sprache aus den Preffen hervorging. Auch findet fich berfelbe bereits, wiewohl etwas abweichend in ber Einleitung in ben gebrudten Der ten des Erzbischofs Anfelm von Canterbury ohne Ort und Jahrzahl, aber nach be Form der Buchstaden zu urtheilen zu Baris am Ende des 15. oder Anfang des 16. Jahr

nderts gedruckt, und zwar auf der letzten Seite in Verbindung mit der Gestaltsbe= hnung der Jungfrau Maria.

Coon in ben erften Jahrhunderten finden wir bie Frage nach ber Gestalt angeregt, ber Sohn Gottes auf Erben an fich trug. Sätte man barüber etwas Gicheres ge= st, jo wäre es gewiß bamals icon mit Begierbe ergriffen worben. Allein währenb 8 Briefes bes Bilatus an Tiberius, bes Abgarus an Chriftus und Jejus an Abgarus Juffin, Tertullian, Segefipp und Eufebius Erwähnung geschieht, wiffen fie von einem efe bes Lentulus über Chriftum nichts zu fagen. Bielmehr fette fich in ben erften rhunderten mährend des Drudes und ber Anechtsgestalt ber chriftlichen Kirche bie aus Jef. 53, 2. 3. geschöpfte Unficht feft, bag Jejus feiner äußeren Gestalt nach lich gewefen fen\*). Alls aber bie Rirche zu Macht und herrschaft gelangt war, fo auch in bieje Auffaffung allmählig ein Umfdwung. Die Behauptung ber häßlichteit irbijchen Gestalt bes herrn verstummt. Eufebius und Augustin beflagen, bag man nichts von ber äußeren Gestalt bes herrn wiffe. 3m Mittelalter machte fich nun früheren gegenüber bie entgegengesetste Unficht geltend, bag ber herr eine fcone esgestalt gehabt habe, womit man fich offenbar aber nur auf bie Stelle Bfalm 45, 3. te. Bei bem griechischen Geschichtschreiber Nicephorus, Callifti Gohn, zubenannt phorus, ber im 14. Jahrhundert lebte, einem nach Beismann unfritijchen und leichtbigen Schriftfteller, findet fich eine Beschreibung ber Gestalt Beju, welche er ohne abe ber Quellen blog von ben Alten erhalten ju haben jagt. Da fie mit ber im efe bes Lentulus enthaltenen Beschreibung vielfach übereinstimmt, ihr vielleicht gur indlage gedient hat, und nicht leicht zugänglich ift, fo möge fie für Liebhaber folcher itaten hier stehen. Η μέντοι διάπλασις της μορφής του χυρίου ήμων Ιησου ιστοῦ, ὡς ἔξ ἀρχαίων παρειλήφαμεν, τοία δέ τις ὡς ἐν τύπω παραλαβεῖν ήν, ασς μεν ην την δψιν σφοδοα. Την γέ μεν ήλιχίαν εἰτ' οὖν ἀναδοομήν τοῦ ματος, ἑπτὰ σπιθαμῶν ην τελείων. Ἐπίξανθον ἐχων την τρίχα καὶ οὐ πάνυ τίαν, μάλλον μέν ούν και πρός το ούλον μετρίως πως αποκλίνουσαν, μελαίνας γε τας όφους είχε και το πάνυ επικαμπείς, τους δε όφθαλμους χαρόπους τικαι ήρμα (sic!) ἐπιξανθίζοντας, εὐοφθαλμός δ' ἦν και ἐπίζοῦν· τὴν μέντοι κα τοῦ πωγῶνος ξανθὴν τινὰ εἰχε, και οὐκ εἰς πολύ καθειμένην. Μακροτέραν τήν τρίχα κεφαλής περιέφερεν. ουδέποτε γάρ ξυρός άνέβη επί την κεφαλήν ου ουδέ χείο ανθρώπου, πλήν της μητρός αυτού νηπιαζοντος. Ήρεμα έπικλιτην αυχένα, ώς μηδε πάνυ δοθιον, και ευτεταμένην έχειν την ήλικίαν του ματος · σιτόχοους δε καί ου στρογγύλην έχων την όψιν ετύγχανεν, άλλ ώσπερ μητρός αύτου μικρόν ύποκαταβαίνουσαν, όλίγον δε επιφοινισσομένην, όσον quiver το σεμνόν τε και το σύνετον του ήθους και ήμερον και το κατάπαξ γητον. Κατά πάντα δέ ήν έμφερής τη θεία και πανασπίλω έχείνου μητρί. ure peer er rourois. Diejelbe neigung theilte auch bie abendländische Kirche bis Reformation, wo Luther ju einer mittleren Unficht einlentte, wenn er fagt: "Das ift I möglich, daß einer am Leibe wol fo fcon gewesen ift als Christus. Auch find vielt wol Andere ichoner gewest als Christus. Denn wir lefen nicht, daß fich die Jufaft über bes herrn Schönheit verwundert haben." Denfelben 2Beg ichlug auch ber elifche Schriftfteller (in libro de forma Christi Paris 1649) ein, wenn er fagt, bag Erlofer weber häßlich, noch auch vor anderen Denfchen ausgezeichnet ichon gemejen Sonft hat Die tathol. Rirche fich glaubig an ben Brief bes Lentulus gehalten. Sehen wir nun biefen angeblichen Brief bes Lentulus näher an, fo lautet berfelbe

Το fagt Clemens Babagog. 3, 1.: τον κύριου αυτόν την όψιν αίσχρου γεγονέναι, 'Ησαίου το πνεύμα μαρτυρεί. Und Origenes contra Celsum VI.: Όμολογουμενως νυν γέγραπται περί τού δυσειδές γεγονέναι του 'Ιησού σωμα. Wenn and zu biefer iht nur die Jesaianische Stelle Anlaß gegeben hat, so hätte sie doch nicht entschen können, n in Wahrheit Jesus eine ausgezeichnete Schönheit gehabt hätte, was doch irgend noch hätte

Andenten febn müffen.

bei Grynäus (Monum. orthodoxographa) aljo: Lentulus, Hierosolymitanorum Prasses, S. P. Q. Romano S. Apparuit temporibus nostris et adhuc est homo magnae virtutis, nominatus Christus Jesus, qui dicitur a gentibus propheta veritatis, quem ejus discipuli vocant filium Dei, suscitans mortuos et sanans languores (Ms. Vatic. languentas): Homo quidem staturae procerae (Goldast. addit. scilicet XV palmorum et medii), spectabilis, vultum habens venerabilem, quem intuentes possunt et diligere et formidarer Capillos vero circinos et crispos aliquantum caeruliores et fulgentiores (Ms. 1 Jen. Capillos habens coloris nucis avellanae praematurae et planos usque ad aures, ab auribus vero circinos, crispos aliquantulum caeruliores et fulgentiores), ab humeris volitantes (omnes alii: ventilantes), discrimen habens in medio capitis juxta morem Nazarenorum (centur. Magd. et Anselmi opp. Nazaraeorum): frontem planam et serenissimam, cum facie sine ruga (ac) macula aliqua, quam rubor moderatus venustat. Nasi et oris nulla p**rorum** est reprehensio, barbam habens copiosam et rubram (fere omnes alii: impuberem), capilorum colore, non longam sed bifurcatam (omnes addunt: adspectum habet simplicem 🖨 maturum), oculis variis et claris existentibus. In increpatione terribilis, in admonitione placidus (plurimi alii: blandus) et amabilis, hilaris servata gravitate, qui nunquam vien est ridere, flere autem saepe. Sic in statura corporis propagatus (plurimi alii addunt: d rectus), manus habeus et membra (ceteri omnes: brachia) visu delectabilia, in eloquio (rectius ceteri: colloquio) gravis, rarus et modestus, speciosus inter filios hominum. Valeta, (Hoc Valete deest in reliquis Mss. et edd.).

Diefer Brief trägt ichon feinem gangen Dejen nach ben Stempel ber Unächtheit a fið. Ware er wirklich von einem römischen Broturator geschrieben worten, jo hatte a nicht an den Senat, sondern an ben Kaifer felbst gerichtet fehn muffen, welchem bie Provinz Sprien unmittelbar unterworfen war. Gleichjam als ob von Jemand diefe Mangel gefühlt worden wäre, wird in ben Magteburgischen Centurien im Eingang pe fagt, er fey an den Kaifer Tiberins gerichtet gewesen. Wichtiger als dies ift die 900 zeichnung bes Lentulus als Hierosolymitanorum praeses. Ein folches Amt bestand je nicht. Es gab einen Praeses Syriae und einen Procurator Judaeae, aber teinen Braid ber Einwohner von Jerufalem aus Rom. Dies fühlend wird er im Manuscr. Jen. L Proconsul in partibus Judaeae genannt, im Manuscr. Vatic. und Jen. 2. ganz in prise fterlich-tatholifcher Weife: Officialis in provincia Judaea, mas tein römisches Amt war. Nirgenbs aber wird er als Freund bes Bilatus bezeichnet, wie ihn Bimmermann, Lebensgeschichte der Rirche Chrifti 1, 70. einzuführen beginnt. Bir kennen famme liche Broconfuln oder Preesides von Syrien und alle Brokuratoren von Judie Unter diesen findet sich aber nirgends ein Lentulus. Unter Diefem namen fut aus den Klassikern treiundvierzig Personen bekannt geworten, aber nur vier reichen an die Zeit des Tiberius herab. Nur einer von diesen Cnäus Lentulus Gätulikus war und Tac. Annal. 4, 46. im Jahr 26 n. Chr. zugleich mit Tiberius Conful, und hatte in Jahr 34 n. Chr. ben Dberbefehl über die Legionen im oberen Deutschland, Tac. Annal 6, 30. Diefer, nach Suet. Calig. c. 8. Geschichtschreiber, und nach Plinius Epist. V, 3 tomifcher Dichter tonnte fich zwifchen 26 und 33 n. Chr. in Judaa aufgehalten haben aber Niemand weiß etwas davon. Zudem wird ber Lentulus unseres Briefes im 🌇 Jon. 1. ausbrudlich Publius genannt. Ferner ift von tiefem Briefe im ganzen Alter thum nichts bekannt, während andere Briefe, felbst apokryphischer Natur, aufbewahr wurden, und diefer ben Apologeten gegenüber von ben Raifern fo michtig und zur Be richtigung der Anficht von ber häftlichen Gestalt Chrifti fo erwünscht hätte febn muffen Auch Nicephorus Lanthopulus, beffen Gestaltsbezeichnung Jeju oben abgebruckt ift, be ruft fich bloß auf alte Ueberlieferung und hätte gewiß bie Erwähnung tiefes Briefel nicht verabfäumt, wenn man im 14. Jahrhundert in der griechischen Rirche etwas von bemfelben gewußt hätte. Bas bie Latinität betrifft, fo ahmt zwar ber Brief etwas an tites nach, hat aber fonft eine Menge Ausbrücke und Wendungen, die bem Munde eine Römers ganz fremd find, abgesehen von bem Untlaffischen ber ganzen haltung. Ein

Romer würde nie ben Ausbrud propheta veritatis, filii hominum am Aufang und Ende tiefes Briefes gebraucht haben. Go ift ber name Chriftus Jejus nur bem n. I. entlebnt: jur Beit feines irbifchen Lebens wurde ber Erlöfer nie öffentlich ober gewöhnlich fo benannt. Jejus felbit vermiet ben namen Chriftus von fich, verbot bie Mittheilung feinen Jüngern, und von feinen Feinden wurde er ohnehin nicht fo benannt. Wie follte afo ein Heite bagu tommen, ihn Chriftus ju nennen und fogar biefen Ramen bem Ranen Jefus voranzustellen, was erft fpater von ber driftlichen Gemeinte geschah, als bas Bemuftfenn über feine Deffianitat über allen Zweifel festgestellt war. Wenn gefagt nird, er werbe von ben Seiden Prophet ber Wahrheit genannt, fo tonnen barunter, u Jefus bie Ausbehnung feiner Birffamteit auf Die Beiden während feines irdifchen febens vermiet, nur bie in Balaftina lebenten Romer gemeint febn. 200ein biefe unnten fich nicht Heiden, fondern Römer. Dieje aber hatten nicht fo viel Theilubme für ben berumziehenden Rabbi, daß fich unter ihnen ein folches Urtheil allgemein ingestellt hatte. Ebenjo wenig war bies bei ben an ben Grengen Balaftina's lebenben feiden ber Fall. "Geine Jünger nennen ibn Gottesfohn." Wenn bies auch in acreihten Augenbliden während feines Lebens geschah, fo war es fo wenig allgemein und regelmäßig, baß ber Landpfleger gemiß teine Runde bavon befam. Es ift baber auch bies wie ber nachfolgende Gat von Tobtenerwedung und Rrantenheilungen erft ben Evangelien entnommen. Wenn von dem haar gejagt wird, es jev gescheitelt wie bas ber nagauner, fo ift tiefer name eine mittelalterliche Bermechelung für Rafträer. Ein römifcher Landpfleger wird aber von ben Dafiräern ber Juben wenig ober nichts gewußt haben, mb an fich ift es unrichtig, Jefum ju einem Nafiräer ju machen, ba er Wein trant, Totte berührte u. f. w. Die Bemerfung, man habe ihn nie lachen, öfters aber weinen gejeben, fest ein abgeschloffenes Leben voraus, wie es zur Zeit ber angeblichen Abfaffung tiefes Briefes nicht vorlag, und ift nur Abstraftion aus ben Evangelien und Borftellung tes Mittelalters. Auch bas lette Wort: "ichon unter ben Menfchenfindern" ichidt fich un gar nicht im Dunbe eines Romers, Die fich folche Sebraismen nicht aneigneten, mb ift unftreitig bloß aus bem 45. Bfalm genommen, ber ju biefer gangen Befchreibung Inlag gab. Dies tonnte alfo nicht von bem angeblichen Lentulus, wohl aber von einem Monche bes Mittelalters geschehen.

3ft jo burch innere und äußere Mertmale bie Unachtheit außer Zweifel gefett, fo tagt fich nun, wann biefer Brief verfaßt worben feyn mag. Bare er von Unfelm in tine Berte getommen, fo mußte man feine Abfaffung in's 11. Jahrh. fegen. Allein er it ben Werten biejes Scholaftifers nur angeflebt, tann beghalb nur gejagt werben, bag biefes Monchsfabritat, um burch frommen Betrug eine Unficht jur Geltung ju bringen, am Ente bes 15. Jahrh. vorhanden mar, als Unfelms Berte zuerft gebrudt wurden, bei tenen in ben nachherigen Ausgaben biefer Brief fehlt. Laurentius Balla, ber im 15. Jahrh. lebte, war ber erfte, welcher in ber Deflamation gegen bie falfche Schentung Conftantins biejen Brief nannte, aber auch jogleich als erbichtet bezeichnete. Eigenthumlich und zur Entbedung des wahren Berhältniffes geeignet, ift die Unterschrift biefes Briefes im 2. Jenaer Manufcript, und lautet: Explicit epistola Jacobi de Columpna anno Domini 1421 reperit eam in annalibus Romae, in libro antiquissimo in Capitolio er dono Patriarchae Constantinopolitani. hieraus tann man ben Schluß gieben, bag wenn an Diefer Unterschrift etwas Babres ift, ein Batriarch von Constantinopel im 14. Jahrhundert Diefen Brief zur Gunftbezeugung nach Rom geschicht habe, wie Babft Leo fpater an Rurfürft Friedrich ben Beifen von Gachfen, wo ihn fpater ein Jatob von Columna, einer fehr alten Familie von Rom angehörig, ber auch Pabit Martin V., erwählt 1417, entstammte, im Rapitol auffand und im Jahr 1421 in die römifchen 21nnalen eintrug.

Allein ba von Constantinopel nur griechische Handschriften gesandt wurden, auch ber Rame bes Patriarchen fehlt, der bas Geschent gemacht habe, und ber Fund in einem sehr alten Buch gemacht seyn will, so ist vielmehr wahrscheinlich, daß diese Beschreibung eine lateinische Ueberarbeitung ber bes Nicephorus ift, bie wir oben mittheilten, bag Ueberarbeiter burch dieje Unterschrift feinen Betrug glaubhafter machen wollte, und bemnach Brief und Unterschrift gefälscht find. Der Ueberseter ober Bearbeiter, mein Spuren ber Benützung von Nicephorus in dem Größemaß Christi hinterlaffen bat, dem nach statura procerus in einer Abschrift bei Goldast der Beisatz scilicet XV morum et medii sich findet, hat dem Machwert die Form eines Briefes gegeben unt Namen Lentulus, ber ihm durch Sage zutam oder sonft passend schien, vorgesett. Brief kann demnach nur nach Nicephorus und vor 1500, also erst im 15. Jahrhu entstanden seyn. Wer die ausführliche Darlegung der Unächtheit näher einfehen findet sie in Joh. Bened. Carpzov theologi Helmstadiensis programmate: de oris e poris Jesu Christi forma Pseudolentuli, Johannis Damasceni ac Nicephori proso phiae; obiter Neo-Zopyrorum Christi icones inducuntur. Helmst. 1774, 4., und internet Pfingstprogrammen von Joh. Phil. Gabler, theologi Altorfensis an. 1819 u. 18-20 Authentiam epistolae Publii Lentuli ad Senatum romanum de Jesu Christo scrig welche bei biefer vorliegenden Darftellung benützt wurden. Beihinger.

Leo I. oder der Große, Bischof zu Rom 440-461. Sein Leben ift a Engfte mit ber Rirchengeschichte feiner Zeit verwoben; feine Berfonlichteit ift fo fet Träger feiner Beit, daß fein Brivatleben ganz in den Hintergrund zurücktritt, und Benige, mas uns über diefes aufbewahrt ift, erft einer fritischen Sichtung untermet werden muß. Sein Geburtsjahr ift unbefannt; mahrscheinlich fällt cs in bas lett 3 bes 4. Jahrh. Auch über fein Geburtsland find die Nachrichten getheilt : mahrend u liber pontificalis ihn in Tuscien geboren werden läßt und Quintianus als feinen St neunt, schließt Quesnel aus einer eigenen Aeußerung Leo's (Brief 31, 4.) und auf Bericht des Chronikenschreibers Prosper über Leo's Wahl zum Pabste, Rom je b Baterstadt. 3hm find, fo unhaltbar diefer Schluß ift, die meisten tatholijchen Ech steller gefolgt. Wir finden ihn zuerst 418 genannt, wo ein Afolyth Leo von Bofm mit Briefen nach Rarthago abgesandt wird; aber schon unter Cölestin (423-439) scheint bas Ausehen bes Diakon Leo ju Rom und fein Einfluß auf die Leitung firchlichen Angelegenheiten so bedeutent, daß Cyrillus von Alexandrien sich mit de T an ihn wandte, bag er bahin wirke, bag ben "unbescheidenen" Unfprüchen bes Bi Juvenal von Jerufalem auf das Primat in der palästinensischen Kirchenprovin i willfahrt würde. Um Diefelbe Zeit forderte Leo ben Caffianus, ber ihm feine 7 Bitter incarnatione Christi bedicirt hatte, auf, die Meinungen des Neftorius zu befämpfen. unter Sixtus III. (432—440) war Leo die hervorragendste Bersönlichkeit in Rom, 🗯 fehr ausgezeichnet durch wiffenschaftliche Tüchtigkeit, wie durch Rarakterfestigkeit, 2016 stärke, Einsicht, Klugheit und unermüdliche Thätigkeit. Auf sein Anrathen wird fich ber Pabst dem Julianus von Eclanum, ber mit dem Belagianismus in die tie zurücktreten wollte. Bur selben Zeit wurde Leo auch nach Gallien abgeordna, zumal bei der gedrückten inneren Lage des Reichs so verderblichen und gefährlichen En der beiden Feldherrn, des Aetius und Albinus, gütlich beizulegen. Leo befand 🗰 🖷 in Gallien, als am 11. August 440 Sixtus III. starb. 3n Gallien traf ihn 📫 feierliche Gefandtschaft, die von Rom aus abgeordnet ward, um ihm bie Nachrich feiner Wahl zum römischen Bischof, wozu ihn die allgemeine Stimme schon läm zeichnet hatte, zu überbringen. Bierzig Tage nach dem Tod seines Borgängers 🕊 Leo ben Stuhl Petri. Die Lage des Reichs war damals ebenso fritisch als die ber 阿 jenes bedrängt von außen durch stete Einfälle wilder Barbarenhorden, deren verben Züge überall hin Noth und Elend jeder Art verbreiteten, ohne daß die schwächlich. fich getheilte Berwaltung bes Reichs fie abzuwehren im Stante gewesen mare; tie aber zerriffen burch innre Spaltungen und in einen ähnlichen Zustand innerer Gim fung und Dhnmacht herabgesunken. Leo sette tiefem Zustand allgemeiner Auflösim Festigteit und Babigteit, aber auch eine Ginficht und Klugheit entgegen, welche in zerrütteten und verworrenen Berhältniffe, fo wie in die loderen Bande ber Rutar aft Ordnung, Einheit und Festigkeit zu bringen wußte, und ihm mit vollem Recht 1 Borläufer und Begbahner Gregors des Großen den Namen des Großen ver= pat. Nur fpärlich fließen bie Nachrichten für bie ersten Jahre feiner Berwaltung, : noch erhaltenen Briefe erft mit tem Jahr 442 beginnen. Sicher waren fie mit itwerfen der großartigen Plane ausgefüllt, welche Leo hernach mit unbeugjamer tenz auszuführen anftrebte, und wir werden barum nicht einmal ber chronologischen ig Eintrag thun, wenn wir hier bie bogmatische Begründung einschieben, welche ter in feinen Briefen und Sermonen tem ersten und letten Streben feines :ats - bem Primat bes römischen bischöflichen Stuhls angebeihen ließ. enn ber römische Supremat, wie man gesagt hat, zu ben "unmerklich wachsenben " gehört, und bas "Geheimniß tes allmähligen Fortschreitens" einer von ben ründen ift, dem das Pabstthum feine Ausbildung verdantt, fo ift nach tem Aus= Fr. Böhringer's (Die Rirche Chrifti I. 4. G. 292) Dies "Bebeimniß" zur offen= Beltthatfache burch Leo geworden und hat in ihm die "unmerklich wachfende ' einen Riefenschritt gemacht, fo bag mit ihm bas eigentliche "Babstthum" anhebt, o ber erste "Pabst" ift. Diesen Primat tes Bischofs zu Rom begründete Leo ifch burch bas Berhältniß Betri zu Chrifto und ben übrigen Aposteln, beffen lger die Bischöfe Roms fegen. Den Betrus fette er in das innigste Verhältniß ifto: Petrum in consortium individuae unitatis assumtum, id quod ipse erat, nominari dicendo: Tu es Petrus et super hanc petram aedificabo ecclesiam ut aeterni templi aedificatio, mirabili munere gratia dei, in Petri soliditate aret; hac ecclesiam suam firmitate corroborans, ut illam nec humana temeritas appetere, nec portae contra illam inferi pravalerent (Br. X, 1.). Dieje Be= aft untheilbarer Einheit, in die ber herr ben Betrus aufgenommen bat, gründet r auf bas gute Bekenntniß, bas Betrus zuerft ablegte, und biefes Bekenntnig er ablegen "ftart burch bie Kraft bes herrn." Dieje Gemeinschaft ber Berfon ber fich zu einer Gemeinschaft ber Dachtfülle austehnen: quis tu es Petrus, i. e. o sim lapis angularis, qui facio utraque unum, ego fundamentam, praeter quod otest aliud ponere; tamen tu quoque petra es, quia mea virtute solidaris, ut ihi potestate sunt propria, sint tibi mecum participatione communia (Br. IV, 2.). hat auch Betrus im Glauben gewankt, als er ben herrn verläugnete, aber bierbe nur zugelaffen, ut in ecclesise principe remedium poenitentise conderetur et uderet de sua virtute confidere, quando mutabilitatis periculum nec beatus Petrus st evadere. Aber eito in soliditatem suam rediit petra tantam recipiens fortitudinem, d tunc in Christi expaverat passione, in suo post supplicio non timeret (Br. 60, u ben Aposteln aber verhält sich Betrus fo, daß er nicht nur Alles ift, mas tiefe ndern auch Bieles allein hat und ift: Petrus ab ipso omnium charismatum fonte piosis est irrigationibus inundatus, ut cum multa solus acceperit, nihil in quemine ipsius participatione transierit. - De toto mundo unus Petrus eligitur, qui rersarum gentium vocationi et omnibus apostolis cunctisque ecclesiae patribus natur: ut quamvis in populo Dei multi sacerdotes sint multique pastores, omnes proprie regat Petrus, quos principaliter regit et Christus. Magnum et mirabile iro consortium potentiae suae tribuit divina dignatio : et si quid cum eo comceteris voluit esse principibus, numquam nisi per ipsum dedit, quicquid aliis non t (Br. IV, 2.). Betrus ift bas Urhaupt aller Apostel: transivit quidem etiam in postolos jus potestatis istius (ligandi et solvendi) et ad omnes ecclesiae princicreti hujus constitutio commeavit, sed non frustra uni commendatur, quod omnitimetur. Petro enim ideo hoc singulariter creditur, qui cunctis ecclesiae recto-Petri torma praeponitur. Und wie Betrus tas haupt aller Apostel ift, fo find de nur in ihm mit ihrem Amte betraut, alle in ihm gerettet, barum wird er on bem herrn in besondere Sorge genommen, barum für ben Glauben des Betrus m eigene Beije gebetet, tanquam aliorum status certior sit futurus, si mens prin-

cipis victa non fuerit. Wie nun aber Leo bie Rirche mit ber Incarnation Chriffi, je identificirt er Petrus mit Christus. Diefes Primat des Petrus dauert darum auch fert: benn wie bas bleibt, mas in Chrifto Petrus geglaubt hat, fo bleibt auch, mas in Petre Chriftus angeordnet hat. Diefes Primat fest fich fort in den nachfolgern Betri, bem biefe verhalten fich zu Betrus, wie Betrus zu Chriftus: wie Chriftus in Betrus, fo ift Betrus in feinen Nachfolgern: in ihnen redet und ermahnt Betrus und vollzieht in ihner noch immer ben Auftrag bes herrn : Beide meine Schafe! Christus tantam potentian dedit ei, quem totius ecclesiae principem fecit, ut si quid etiam nostris temporiba recte per nos agitur recteque disponitur, illius operibus, illius sit gubernaculis de putandum, cui dictum est: Et tu conversus confirma fratres tuos (S. IV, 4.). 3 bemuthig baher auch Leo von feiner bes Amts unwürdigen Berfon redet, fo boch nut er von feiner Stellung, fo S. III, 1: Respiciens ad exiguitatis meae tenuitatem et al suscepti muneris magnitudinem etiam ego illud propheticum debeo proclamare : domia, audivi auditum tuum et timui, consideravi opera tua et expavi. Quid enim tam isslitum, tam pavendum, quam labor fragili, sublimitas humili, dignitas non merenti? tamen non desperamus, neque deficimus, quia non de nobis, sed de illo praesuminu qui operatur in nobis; und S. II, 1.: Etsi necessarium 'est trepidare de merito, mil giosum est tamen gaudere de dono: quoniam qui mihi oneris est auctor, ipse al administrationis adjutor. Schmieriger wird nun aber die Beweisführung, warum gem bie römischen Bischöfe Petri Nachfolger feyn follen. Rom, fagt Leo, ift burd i È. Tod ber beiden vorzüglichsten Apostel, Baulus und Betrus, Die bas Evangelium in in ewige Stadt brachten, verherrlicht: Isti sunt, qui te (Romam) ad hanc gloriam proves 10 runt, ut gens sancta, populus electus, civitas sacerdotalis et regia per sacram bat nef Petri sedem caput orbis effecta, latius praesideres religione divina quam domination acd terrona (S. 82, 1.). Leo erkennt eine besondere Leitung ber göttlichen Borjehung win 10.0 baß eben Betrus nach Rom und mit und in ihm Rom zum Centrum ber driffice lai i Welt beftimmt war: Ut huius enarrabilis gratiae (incarnationis) per totum mude 30 diffunderetur effectus, romanum regnum divina providentia praeparavit: cuius al 🖷 Ð limites incrementa perducta sunt, quibus cunctarum undique gentium vicina et compa ng: esset universitas. Disposito namque divinitus operi maxime congruebat, u 📫 t El regna uno confoederarentur imperio et cito pervios haberet populos praedicatio per ΠŰ ralis, quos unius teneret regimen civitatis (S. 82, 2.). Nur ber Mittelpuntt bes Mat fder hat ber Mittelvunkt und bie Mutterstadt ber neuen Welt und ber "apostolijde ன eb6. im eminenten Sinn tes Worts werben tonnen. Man fieht, wie Leo bier bie bem 8cfe fchen Beweise ausgehen, und er zu ben hiftorischen seine Buflucht nimmt, die Gedit abi: aber gleich willfürlich wie bie Schrift in feinem Ginn ausbeutet und ausbeutet. ÷. wir nun ichlieflich, wie fich Leo bas Berhältnig bes römischen Bijchofs zu ben Giden 1 25 8 ber Kirche construire, fo antwortet er nach feinen Prämiffen folgerichtig, biefes Bul be niß fen bas gleiche wie basjenige bes Betrus zu feinen Mitaposteln: "bie Bijdoft 14 3 zwar tiefelbe Bürte, aber nicht tie gleiche Macht. Denn auch unter ben bl. me 27 7 fand, ob fie gleich Alle ben namen Apostel trugen, boch eine mertliche Unteretant Statt, also bag nur ber Eine Betrus ben Vorrang bejag. Daber ftammt bie Unter 2.11 bung unter ben Bischöfen. Es ift ein Grundgesetz ber Kirche, daß nicht Alle Mille gleiche Beife ansprechen burfen, sondern in jeder Broving ift Einer (ber Bilde iet. Provinzialhauptstadt), ber die erste Stimme unter seinen Brüdern hat. Bieberum TP() benen, welche bie Stühle großer Städte einnehmen (ben Metropoliten ber 2000 eine gößere Gewalt zu. Die Oberleitung der ganzen Kirche aber ift ber Som !! Per Stuhles Betri übergeben und Niemand barf von ihm, als dem gemeinfamen Bangtoff 2 21 lostrennen." So legt Lco vie angeblich übernatürliche Gewalt Betri, feine micor 10.00 liche Einheit mit dem Herrn, seine irdische Statthalterschaft, ganz unbefangen # 🖤 25 ften des jeweiligen Bischofs von Rom aus. Diefer ift bas hanpt ber Rirde mit nach göttlicher Einfetzung für bie ganze Kirche bes Abend= und Morgenlandet #

benn er ift bas Medium, nvon bem aus als bem Saupt Gott feine Gaben gleich= auf ben gangen Körper ausströmt." Der Babst steht im Namen Betri, ber noch er auf feinem Stuhle fist, der Kirche vor; nach seiner und nach ber Inspiration tes entscheidet er; tie Berwaltung ber Kirche ift ihm nach göttlicher Einrichtung tragen. Bu biefem Zwed follen bie anderen Bifchöfe mit ihm zusammenwirken, uch fie von Chriftus und ben Aposteln belehrt wurden. Der römische Bischof ift r maßgebend für Lehre und Zucht ber Kirche und hat besonders zu wachen, bag t Bäresteen und Schismen die Orthodorie und Einheit ter Kirche zerstören; ebenso r bie Oberappellationsinstanz in allen Streitjachen. So offen und unumwunden aber seinem Stuhl den absoluten Primat in der Kirche vindicirt, so vorsichtig hütet ich, tie letten Confequenzen feines Suftems in Bezug auf die Unterordnung ber lichen Gewalt auszusprechen. Er sagt zwar (Brief 118, 1.): ad imperialem pertinet statem, ut perturbatores ecclesiasticae pacis et reipublicae, quae christianis prinbus merito gloristar, inimici sollicitus comprimentur; und Br. 156, 3.: (Tu impex) debes incunctanter advertere, regiam potestatem tibi non ad solum mundi regi-1, sed maxime ad occlesiae praesidium esse collatam; aber tiefe Unterordnung ber ifer wagt er nicht geradezu auszusprechen, und selbst bas den römischen Brimat so rücf≠ telos anerkennende Ebikt Balentinians III. ift boch von dem Bewußtsehn getragen, f über den Primat, und diesen selbst haltend, ber Kaiser gesett sey. Leo brauchte ju t die kaiserliche Gewalt als Wertzeug, um es mit ihr durch ein unverhohlenes Bepruchen seines Borgangs verderben zu rürfen. Um so entschiedener predigt er allent= ben seine unbeschränkte Machtvollkommenheit innerhalb ver kirchlichen Angelegenheiten : Brief 10, 2. befagt: Petro quisquis principatum sestimat denegandum, illius quidem o modo potest minuere dignitatem, sed inflatus spiritu superbiae suae semetipsum inferna demergit !

Das ift bie Theorie Leo's, und welches Urtheil man auch über biefelbe fälle, ber m tann ihm nicht streitig gemacht werten, baß er in ter Prazis mit seltener Contenz, Beharrlichkeit und Geschicklichkeit zu seiner Theorie stand. Seine erste geistliche berung machte er in Afrika. Das Terrain, auf welchem Leo ben ersten Bersuch Ausführung seiner Suprematiegeluste machte, war mit aller Rlugheit gewählt, wie benn überhaupt in Leo's Unternehmungen ein stetiges Aufsteigen von ben leichteren Den schwereren Aufgaben gewahr werten. Die afritanische Rirche, welche bisher auf Unabhängigkeit von Rom so eifersuchtig gewesen war, sah in Folge tes Einfalls Bandalen im J. 429 schwere Berfolgungen über sich ergehen, unter beren Druck erprobte Standhaftigkeit gebrochen ward. Zwar hatte Kaiser Balentinian III. mit ferich einen Frieden geschlossen, traft bessen bie brei mauritanischen Provinzen ben mern zurückgegeben wurden: allein die dortige Kirche war fo geschwächt, daß sich vorfeben ließ, fie werbe um ben Preis fremden Schutzes ihre Selbständigkeit zum Opfer 19en. Auf diefe Berhältnisse baute Leo. Er hatte von mehreren Flüchtlingen und ter von bem Bischof Botentius, den er mit der Anstellung genauerer Nachforschunbeauftragt hatte, gehört, daß in Mauritanien in Besetzung ber geistlichen Stellen be Mißbräuche eingeriffen feyen: Laien hätten durch Bestechung ober in Folge von **Asbewegungen Bisthümer an fich geriffen; barunter befänden fich folche, bie zweimal** Rirathet ober Wittwen geehelicht hätten, ja Einer, der zwei lebende Frauen hättefe Unordnungen boten Leo einen willfommenen Anlaß, fich in die afrikanische Kirche mischen. Er erließ ein Rundschreiben an die mauritanischen Bischöfe: "bie Sorge, Hm für bie gesammte Kirche nach göttlicher Institution obliege," — bas ist, wie 📭, so and hier seine Bollmacht dazu. Wie ein anerkannter Oberherr befahl er, Einige Gouldigen ihres Amtes ju entjegen, Andere vorerft noch ju bulden, über Andere ich bem römischen Stuhl genauer zu berichten. Um Schluß bes Briefes bieg es: " Butunft werde er nicht mehr zugeben, bag Laien zu Diakonen und Presbytern, weige ju Bifchöfen gewählt würden, benn bies widerstreite ben Anordnungen feiner eine lateinische Ueberarbeitung ber bes Nicephorus ift, die mir oben mittheilten, daß ber Ueberarbeiter burch bieje Unterfchrift feinen Betrug glaubhafter machen wollte, und bag bemnach Brief und Unterschrift gefälscht find. Der Ueberseger ober Bearbeiter, welcher Spuren der Benützung von Nicephorus in dem Größemaß Christi hinterlassen hat, im bem nach staturs procerus in einer Abschrift bei Goltaft ter Beifatz seilicet XV palmorum et medii fich findet, hat bem Machwert bie Form eines Briefes gegeben und ben Namen Lentulus, ber ihm burch Sage zufam ober sonst passend schien, vorgejetz. Du Brief tann demnach nur nach Nicephorus und vor 1500, also erst im 15. Jahrhundet entstanden seyn. Wer die ausführliche Darlegung der Unächtheit näher einsehen will, fintet fie in Joh. Bened. Carpzov theologi Helmstadiensis programmate: de oris et corporis Jesu Christi forma Pseudolentuli, Johannis Damasceni ac Nicephori prosopographiae; obiter Neo-Zopyrorum Christi icones inducuntur. Helmst. 1774, 4., und in and Pfingftprogrammen von Joh. Phil. Gabler, theologi Altorfensis an. 1819 u. 1822 in Authentiam epistolae Publii Lentuli ad Senatum romanum de Jesu Christo scriptae, welche bei tiefer vorliegenden Darftellung benützt wurden. Baibinger.

Leo I. oter ber Große, Bifchof ju Rom 440-461. Gein Leben ift aufs Engste mit ber Rirchengeschichte feiner Beit verwoben; feine Berjönlichteit ift fo febr ba Träger seiner Beit, daß sein Privatleben gang in den Hintergrund zurücktritt, und be Benige, was uns über tiefes aufbewahrt ift, erft einer fritischen Sichtung unterworken werben muß. Gein Beburtsjahr ift unbefannt; mahrscheinlich fällt es in bas letzte Beint res 4. Jahrh. Auch über fein Geburtsland find bie Nachrichten getheilt: mährend ber liber pontificalis ihn in Tuscien geberen werden läßt und Quintianus als feinen Bater nennt, ichließt Queenel aus einer eigenen Neußerung Leo's (Brief 31, 4.) und aus ben Bericht tes Chronikeuschreibers Prosper über Leo's Wahl zum Pabste, Rom fep 200' Baterstart. 3hm fint, jo unhaltbar tiefer Schluß ist, tie meisten tathelischen Schrift steller gefolgt. Wir finden ihn zuerst 418 genannt, wo ein Afolyth Leo von Zofinne mit Briefen nach Karthago abgefantt wirt; aber schen unter Cölestin (423 — 432) er scheint tas Auschen tes Diakon Sco zu Rom und sein Einfluß auf tie Leitung ber firchlichen Angelegenheiten jo bereutent, raß Evrillus von Alexantrien sich mit ber Bitt an ihn wandte, tag er tahin mirte, tag ben "unbescheidenen" Unfpruchen bes Bijcheft Juvenal von Jerusalem auf bas Primat in ber palästinensischen Kirchenproving nicht millfahrt murte. Um tiefelbe Zeit forterte Leo ten Cajfianus, ter ihm feine 7 Bucher & incarnatione Christi bericirt hatte, auf, Die Meinungen Des Mefterius ju befämpfen. Ind unter Sixtus III. (432-440) mar Leo tie hervorragentste Perfonlichteit in Rom, gleich febr ausgezeichnet burch miffenschaftliche Tüchtigfeit, wie burch Rarafterjestigfeit, Billent ftärke, Einsicht, Kluabeit und unermütliche Ihätigkeit. Auf sein Anrathen wirersette fich ber Pabst bem Julianus von Eclanum, ber mit bem Pelagianismus in bie Kirke jurudtreten wollte. Bur jelben Beit wurde Leo auch nach Gallien abgeordnet, bet jumal bei ber gebrückten inneren Lage bes Reichs fo verberblichen und gefährlichen Streit ber beiten Feltherrn, tes Aetius unt Albinus, gutlich beizulegen. Leo bejant fich not in Gallien, als am 11. August 440 Sixtus III. starb. In Gallien traf ihn noch die feierliche Gesandtichaft, die von Rom ans abgeorenet ward, um ihm die Nachricht von jeiner Babl zum römischen Bischof, wozu ihn tie allgemeine Stimme ichon längst be zeichnet hatte, ju überbringen. Bierzig Tage nach bem Tob feines Borgängers beftig Leo ben Etuhl Petri. Die Lage bes Reichs war bamals ebenje fritijch als bie ber Kirche: jenes beträngt von außen burch ftete Einfälle wilter Barbarenborten, beren verheerente Züge überall hin Noth und Elent jeder Art verbreiteten, ohne daß tie ichmächliche, in fich getheilte Bermaltung res Reichs fie abzuwehren im Stante gewesen mare; tie Rinde aber gerriffen burch innre Spaltungen und in einen abnlichen Buftant innerer Erichlaf fung und Dhumacht herabgesunten. Les setzte tiefem Bustand allgemeiner Auflöfung eine Feftigteit und Babigteit, aber auch eine Ginficht und Alugheit entgegen, welche in bie gerrütteten und verworrenen Berhältniffe, fo wie in tie lederen Bante ber Rirdenge

einschaft Ordnung, Einheit und Festigkeit zu bringen wußte, und ihm mit vollem Necht 8 bem Vorläufer und Wegbahner Gregors des Großen den Namen des Großen verafft hat. Nur spärlich fließen die Nachrichten für die ersten Jahre seiner Verwaltung, feine noch erhaltenen Briese erst mit dem Jahr 442 beginnen. Sicher waren sie mit n Entwersen der großartigen Plane ansgesüllt, welche Leo hernach mit unbeugsamer useguenz auszuführen anstredte, und wir werden darum nicht einmal der chronologischen ernung Eintrag thun, wenn wir hier die dogmatische Begründung einschieden, welche 5 später in seinen Briesen und Sermonen dem ersten und letzten Streben seines ntificats — dem Primat des römischen bigkösslichen Stuhls angedeihen ließ.

Wenn ber römijche Supremat, wie man gejagt bat, zu ben "unmertlich wachfenben ößen" gehört, und bas "Geheimniß bes allmähligen Fortidreitens" einer von ben nptgründen ift, bem bas Pabfithum feine Ausbildung verdantt, fo ift nach bem Ausuch Fr. Böhringer's (bie Rirche Chrifti I. 4. G. 292) bies "Geheinnig" jur offen= en Weltthatsache burch Leo geworben und hat in ihm bie "unmertlich wachfende Be" einen niefenschritt gemacht, fo bag mit ihm bas eigentliche "Babftthum" anhebt, b Leo ber erste "Pabit" ift. Diefen Primat bes Bifchofs zu nom begründete Leo unatifch burch bas Berhältniß Petri ju Chrifto und ben übrigen Aposteln, beffen ichfolger bie Bischöfe Roms feben. Den Betrus feste er in bas innigfte Berhältniß Ebrifte: Petrum in consortium individuae unitatis assumtum, id quod ipse erat, hit nominari dicendo: Tu es Petrus et super hanc petram aedificabo ecclesiam am, ut aeterni templi aedificatio, mirabili munere gratia dei, in Petri soliditate usisteret; hac ecclesiam suam firmitate corroborans, ut illam nec humana temeritas aset appetere, nec portae contra illam inferi pravalerent (Br. X, 1.). Dieje Geeinschaft untheilbarer Einheit, in die ber herr ben Betrus aufgenommen hat, gründet h aber auf bas gute Bekenntniß, bas Petrus zuerft ablegte, und biejes Bekenntniß nnte er ablegen "ftart burch bie Kraft bes herrn." Dieje Gemeinichaft ber Perjon Ute aber fich ju einer Gemeinschaft ber Machtfülle ausbehnen: quia tu es Petrus, i. e. m ego sim lapis angularis, qui facio utraque unum, ego fundamentnm, praeter quod mo potest aliud ponere; tamen tu quoque petra es, quia mea virtute solidaris, ut me mihi potestate sunt propria, sint tibi mecum participatione communia (Br. IV, 2.). reilich hat auch Petrus im Glauben gewankt, als er ben herrn verläugnete, aber bies murte nur jugelaffen, ut in ecclesiae principe remedium poenitentiae conderetur et mo auderet de sua virtute confidere, quando mutabilitatis periculum nec beatus Petrus tuisset evadere. Aber cito in soliditatem suam rediit petra tantam recipiens fortitudinem, quod tunc in Christi expaverat passione, in suo post supplicio non timeret (Br. 60, . Bu ben Aposteln aber verhält fich Petrus fo, bag er nicht nur Alles ift, was tiefe it, jondern auch Bieles allein hat und ift: Petrus ab ipso omnium charismatum fonte m copiosis est irrigationibus inundatus, ut cum multa solus acceperit, nihil in quemcam sine ipsius participatione transierit. - De toto mundo unus Petrus eligitur, qui universarum gentium vocationi et omnibus apostolis cunctisque ecclesiae patribus aeponatur: ut quamvis in populo Dei multi sacerdotes sint multique pastores, omnes men proprie regat Petrus, quos principaliter regit et Christus. Magnum et mirabile nic viro consortium potentiae suae tribuit divina dignatio: et si quid cum eo comune ceteris voluit esse principibus, numquam nisi per ipsum dedit, quicquid aliis non gavit (Br. IV, 2.). Betrus ift bas Urhaupt aller Apoftel: transivit quidem etiam in ios apostolos jus potestatis istius (ligandi et solvendi) et ad omnes ecclesiae princis decreti hujus constitutio commeavit, sed non frustra uni commendatur, quod omniis intimetur. Petro enim ideo hoc singulariter creditur, qui cunctis ecclesiae rectobus Petri torma praeponitur. Und wie Petrus bas Saupt aller Apostel ift, fo find ich alle nur in ihm mit ihrem Amte betraut, alle in ihm gerettet, barum wird er ich von bem herrn in besondere Corge genommen, barum für ben Glauben bes Betrus if gang eigene Weife gebetet, tanquam aliorum status certior sit futurus, si mens prinve. Auch habe er ein Schreiben bes Euthches erhalten, welcher Mage, daß er unbig ercommunicirt und feine Appellation an Rom nicht berückfichtigt worden feb; vian folle genauen Bericht einfenden, denn bevor er nicht über Alles genau unteret feb, könne er zu Riemands Gunften ein schiedsrichterliches Urtheil fällen. Auch

Flavian ihm einen tuchtigen Gefandten schiden, um ausführlicheren Bericht über bie andene Reuerung zu erstatten. Bei einer folchen Sache, fagt Leo ichließlich, muffe Allem bahin gestrebt werben, ut sine strepitu concertationum et custodiatur caritas erites defendatur." Rürzer ift ber von bemfelben Tag batirte Brief Leo's an ben er. Er freut fich, daß Theodofius nicht nur ein taiserliches, fontern auch ein prieches Berg habe und mit Recht besorgt fen, daß teine Zwietracht entstehe, benn "bann unch bas Reich am Besten bestellt, wenn ber b. Trinität in Einigkeit gebient werbe." Diefes hin erwiederte Flavian mit einer weitläufigen Schilderung ber Irrthumer bes iches, beffen Lehre von Einer Natur einem flaren Ausspruch ber ephefinischen Synobe igen fey. Bugleich legte er bie Aften ber ephefinischen Synobe über bie Absetnung Entpajes bei. Er forberte ben Babft auf, in einem besonderen Schreiben ber tanoen Abjepung bes Eutyches beizupflichten und ben Glauben bes Raifers zu ftarten: erbe Alles beruhigt und bie fünftige Synode, von ber man bereits spreche, überg gemacht werben. Leo benützte auch wirklich bie nachfte Gelegenheit, um am Rai 449 in einem Brief an Flavian anzuerkennen, daß Eutyches vom rechten Glauubgeirrt fey und ein ausführlicheres Schreiben in Aussicht zu stellen, in welchem er a werbe, wie tie ganze Sache beurtheilt werben müffe. Euthches aber hatte bie Alngbiefe Belehrung nicht abwarten zu wollen; ber Gunft bes hofes gewiß ging er Theos um eine Aftenrevision ber Synobe an, welche über ihn bas Berbammungsurtheil lt hatte. Sein Gesuch wurde ihm bewilligt, ta er aber auch jest nicht freigesprowurde, bat er um ein allgemeines Concil. Flavian feiner Seits fandte einen zweiten f an Leo, worin er sich beklagte, daß Eutyches, anstatt Buße zu thun, durch öffent= Anfchläge bas Bolt aufrege und ben Raifer für fich zu gewinnen fuche. Mittlerwar am 13. Mai 449 die Aufforderung, an der Synode von Ephejus Theil zu un, an Pabft Leo gelangt. Diefer versah fich nichts Gutes vom Concil, weigerte nd, perfönlich zu erscheinen, bestellte aber brei Legaten, ben Bischof Julius von nolo, ben Priester Renatus und ben Diaton Bilarus, um feine Stelle bei ber De zu vertreten und feine Briefe an Flavian, an ben Kaifer, an die Synode und kulcheria zu überbringen. Der erste biefer Briefe, an Flavian, ist die berühmte ols dogmatics (abgebrudt in ber Ballerinischen Sammlung T. I. p. 801-838; bei ni, T. V. p. 1366; Hardwin, T. II. p. 290 sqq.), welche feit bem Jahr 450 als bore Lehre von Chriftus burch bie tatholifche Kirche anertannt ift. Ueber biefen f urtheilt Dorner (Entwidl.Gefch. ber Lebre v. b. Berfon Chrifti. 2. Aufl. II. Thl. 09) also: "Das Eigenthümliche biefer Abhandlung besteht darin, daß sie zwar be= at und icharf bas, mas nach Leo's Anficht Bestandtheil bes allgemeinen chriftlichen untuiffes fehn muffe, in einzelnen Gapen ausspricht, aber auch ber eigentlich theoben Aufgabe, bieje Sate nicht blog neben einander ju ftellen, fondern auch ihre æ Bereinbarteit und Zusammengehörigkeit barzulegen, kurg ein zusammenhängenbes anliches Bild von Chrifti Berfon zu verzeichnen fich völlig entzieht, obwohl fie nach ung und Form nicht ein Symbol, sondern eine theologische Abhandlung seyn will. t erörternd, begründend, sondern im Tone ber Entscheidung, in feierlich tonendem Ruftpl, oft in rhetorifirender Zusammenstellung von volltlingenden Gegenfäten bet er mit Eutyches Irrthum als ber Beranlaffung bes Streits, bem er die Läug-1 ber wahren Menschheit Chrifti zuschreibt; widerlegt ihn zunächst aus bem apostoa Symbolum, bann aus der h. Schrift, gibt zu, daß Chrifti Erzeugung auf einzige e wunderbar geschah, aber nicht so, daß die zeitliche Geburt seiner göttlichen und su etwas genommen ober gegeben hätte, noch fo, daß burch bie Neuheit diefer Kreatur Buttungseigenthümlichteit aufgehoben wäre. Chriftus gab fich ganz ber herftellung

Borgänger, wie ben Borfdriften, bie er felbft gegeben." Ueberrafcht burch bieje Berrfcherfprache fügten fich tie Afritaner unter bas römijche Joch (herbft 443). - Da bie Einheit der Kirche keine Dulbung von Sekten gestattete, so mußte Leo's Augenmert sich als bald auf tie Sette wenten, welche fich an ten Stufen bes apostolijchen Stuhles felbft ju halten erfühnte. Es waren tie Manichaer, von benen Biele nach ber Eroberung Afrika's durch die Bandalen nach Rom ausgewandert waren und hier einige Zeit in Berborgenheit und Ruhe lebten. Durch Berräther ober Spione erhielt Leo im Novenber 443 tie erste Runte vom Bestehen ber Sette. Sogleich ortnete er eine strenge Untersuchung an und versammelte nach Beendigung berjelben tie Geiftlichfeit Roms und ter Umgegent mit Beiziehung von Senatoren und angesehenen Römern um fich. Die vorgeladenen Baupter ber Gefte gestanden alle Irrthumer ihrer Lehre und ihre Schand. thaten ein, und Leo ließ ein Prototoll über tiefe Berhandlung aufnehmen, bas er überall hin verschidte. Diejenigen unter ihnen, welche widerriefen, wurden nach überstandenen Bußübungen in tie Bemeinschaft ber Rirche aufgenommen, tie Widerspenstigen traf bie Strafe einer unwiderruflichen Verbannung. Leo nahm jede Gelegenheit wahr, bie Inlehren ber Manichäer ju befämpfen und bas Bolf bavor ju marnen. Er ermahnte feine Buhörer, ben Manichäern nachzufpuren und fie ben Presbytern anzuzeigen, ba et eine große Frömmigkeit fey, bie Echlupfminkel ber Gottlofen ju verrathen und ben Teufel felbst zu befriegen in benen, welche ihm bienten. Ebenfo ermahnte er in einem Schreiben vom 30. Januar 440 tie Bijdoje Italiens, mit aller Sorgfalt und Bach famkeit dahin zu arbeiten, daß die aus Rom geflüchteten Manichäer in ihren Diöcefen teinen Zufluchtsort fänden. Ja selbst Raiser und Reich hetzte er gegen fie und erwintte von Ersterem ein Eritt, wornach jeder Manichäer einem Majestätsverbrecher gleich ju achten, keinem ber Aufenthalt in einer Stadt zu gestatten, und jedes Mitglied ber Eck rechtlos jep. - Nach ben Manichäern tam Die Reihe an Die Pelagianer, welche fich in Oberitalien verbreitet hatten, jo daß Pelagianer zu Presbytern, Diakonen und Alenfern verschiedener Grade gewählt murten, ohne vorher ihrer Lehre entfagt zu haben. Sie eben boten Leo einen Anlag, feine Macht in Gegenden von Italien geltend m machen, wo ber Stuhl Betri bisher tein Necht übte. Auf einen hierauf bezüglichen Be richt bes Septimus, Bijchofs von Altirum, bin erlieft Leo an ben Bijchof von Aquilep ein Schreiben, in welchem er fich über tie Sorglofigfeit tes Oberhirten bitter befchmente und barauf brang, bag man eine Provinzialfpnote halte und bort bie erwähnten Bres byter, Diakonen und Kleriker zur Besserung zwinge. Um Schluß des Briefs bedroht Leo alle Bifchöje, welche fich nicht beeifern würden, Die firchliche Bucht in Diefem Buntte fräftig zu handhaben, mit seinem unerbittlichen Borne. Der Metropolit von Aquiles gehorchte. — Der nächste Eroberungøzug Leo's war gegen bie Proving Oftillprien gerichtet, über welches, jeit es von Gratian (379) zum oftrömischen Kaijerthume gezogen war, tie Batriarchalrechte tes römischen Bijchofs mehr als zweiselhaft waren. Anafta fus, ber gegen 435 jum Bischof von Theffalonich erhoben worden mar, erachtete es für zwectdienlich, ben neu ernannten Pabst Leo um Bestätigung feines Amtes anzugehen. Billtommener hätte Leo nicht leicht eine Bitte kommen mögen : er feste bem Anaftafiul in einem vom 12. Januar 444 batirten Brief Die Bflichten und Prärogativen auseinander, bie ihm als Bifar besonders zutämen. Er ermahnte ihn, wichtigere Sachen nach Rom zu berichten, ramit fie ber Babft nach göttlicher Offenbarung entscheide. Bur Belohnung ber Ergebenheit, welche Anaftafius gezeigt, behnte Leo die Bitariatsrechte von Theffalonich aus, indem er alle illyrifchen Bifchöfe, welche ohne die Buftimmung te Stuhles von Thessalonich gewählt würden, mit Absehung bedrohte und vemselben Stuhl tie Einweihung aller firchlichen Provinzialhäupter übertrug. Nur bas Recht, Appella tionen aus bem illyrischen Rirchengebiet anzunehmen, behielt fich ber Pabit felbft ver. Seine Huge Absicht war, tie Bijchoje burch ben Metropoliten, feinen Bitar, und tiefen wirch bie Bifchöfe zu zügeln und zu beherrichen. Darum erließ er zugleich mit ber Bot-Anastafius ein Rundschreiben an die fleinen Metropoliten ber illprischen Präfeltur, in welchen er fie aufforderte, bem erzbifchöflichen Stuble von Theffalonich Geborjam zu leiften, aber auch zugleich Die Erflärung beifügte, ber Babit feb burchaus nicht gemeint, Die bertömmlichen Rechte ber fleineren Metropolitanftühle im Geringsten beschränten ju wollen. Bald machten bieje auch von ihrem Rechte Gebrauch, als Anaftafins im Befühl feiner Machtvollfommenheit gegen ben Bifchof Atticus von Nicopolis übermuthig verfuhr und benfelben durch bie weltliche Gewalt mitten im Binter in feine Refibenz bringen lieft. Atticus beschwerte fich bei Leo über bas Unrecht, und Leo fcbrieb inen ernften Brief an feinen Bifar, in welchem er biefem ju Gemuth führte, bag er war zur Theilnahme ber Sorge, aber nicht zur Mitfülle ber Macht berufen feb. 3uleich verordnete Leo, daß bie fleinen Metropoliten zweimal bes Jahrs eine Provinzialunde verfammeln dürfen, und nur folde Angelegenheiten, bie fie felbft nicht entideiten könnten, an den Stuhl von Theffalonich zu bringen verpflichtet fehn follten. Endich verordnete ber Pabit, um die gange Bermaltung ber illprischen Diöceje vor feinen Richterftuhl ju ziehen, bag über alle Fragen, wegen beren ber Erzbifchof und bie Detrowliten verschiedener Anficht wären, nach Rom berichtet und bie Enicheidung bes beil. Baters eingeholt werden muffe. Leo hatte aus feinem Grundfats: Divide et impera! ibermals Nutsen gezogen: Illprien war für ben römifchen Stuhl erobert! - Nun ftand Leo's Ubjeben auf Gallien, wo ihm gleichfalls ältere Borgange ben Weg bahnten und innere Berwilrfniffe Eingang verschafften. Der Bifchof Silarius von Urles, ausgezeich= net burch ben Gifer in ber Berwaltung feines geiftlichen Umtes wie burch fein ftrenges Leben und feine Wohlthätigkeit, hatte aus Beranlaffung einer im 3. 444 vorgenommenen Rirchenvisitation als Metropolit Diejes Theils von Gallien (ber Gallia Narbonensis), welche Gewalt Die Bifchöfe von Arles, feit längerer Beit, obgleich nicht ohne Biberfpruch aussibten, mit Buziehung einer Synobe einen Bifchof, namens Calibonius, feines Amtes entjett. Diefer wandte fich aber nach Rom und wußte ben Babft zu überreben, bağ ihm Unrecht geschehen fen. Auch Silarins reiste fofort nach Rom, um fich m beschweren, bag ber in Gallien mit Recht abgesette Calibonins in Rom geiftliche Amtsgeschäfte verrichten burfe. Silarins rebete ber gallifchen Rirchenfreiheit freimuthig bas Bort: gallifche Angelegenheiten müßten in Gallien und zwar vor bem Stuhl zu Arles untersucht und entschieden werden; ber Babft habe fich bann weiter nicht mehr in tie Sache zu mijchen! Dieje Urt ber Bertheidigung verftieg freilich gegen ben eigentlichen Lebensgedanken Leo's, und ba Silarius fab, bag er in Nom nichts ausrichte, fo bielt er es für gerathen, Rom wieder zu verlaffen. Leo wurde barüber noch mehr erbittert; es erschien ihm als ein höchft ftrafbarer llebermuth, bag Hilarins fich feinem Richterspruch zu entziehen gewagt. Aber was von Opposition gegen ben ftrengen Silatins in Gallien war, benütte jest ben Anlag und wandte fich nach Rom, und Leo accep= tirte es, wie billig! Es lag in feinem Intereffe, ben entichiedenen und mächtigen Metro= reliten von Arelate zu bemüthigen und Gallien feinem Primat um fo mehr zu unterwerfen! Leo erflärte barum ben Spruch ber gallifchen Synobe für ungültig und reftimirte ben Calidonius in fein Bisthum. Er erflärte fogar, bag, ba bem Bifchof von Arles Die Metropolitangewalt nur burch eine besondere Berwilligung feiner Borganger verlieben worben, Silarius bieje burch ben bavon gemachten Migbrauch verwirft habe, und biefelbe wieder auf den Bifchof von Bienne übertragen feyn folle. Anfterbem fcrieb n eine Streitidrift voll giftiger Unflagen gegen ben Silarius, ben er einen Empörer gegen bie geheiligten Rechte bes Stuhles Betri nannte und beschuldigte, nach ber firchlichen herrschaft von gang Gallien ju ftreben. 3a, bamit nicht befriedigt, rief er auch bie weltliche Gewalt gegen feinen Gegner ju Sulfe, ba er wohl fah, bag bie getroffenen Berfügungen fonft ohne Bollzug blieben. Muf fein Betreiben erlieft ber ichmache Balentinian III. (445) eine lex edictalis, in welcher alle Anfprüche bes apostolischen Stuhls im weitesten Umfang bestätigt und unter ben Schutz bes faiferlichen Schwertes gestellt wurden. Gleichwohl erreichten weber bie Dagnahmen bes Babftes noch bas taiferliche Befets ibren 3med. Silarius blieb nichtsbestoweniger im Befitz feiner Metropoliten=

bes Menschen hin, um durch feine Rraft ben Tod und Teufel zu überwinden. Bir wo möchten ben Urheber ber Sünde und bes Todes nicht zu überwinden, wenn nicht unfen Natur zu ber feinigen gemacht wäre von ihm, ben weder Gunde befleden noch ber In festhalten tonnte, indem er empfangen ift von bem h. Geift in dem Leibe ber Junginn, bie ihn in unverletter Jungfrauschaft gebar wie empfing. Er geht fobann über auf bie i-Frage nach ben naturen, und nachdem er ihre Zweiheit aufgestellt, berührt er ihr Sa hältniß nicht fowohl zu einander, als zu den einzelnen Aften und Funktionen. Bas be Erstere betrifft, fo ift ber hauptfat: Bott ift Denfch geworben fo, bag bie Gigenthin lichkeit beider Naturen und Substanzen bewahrt blieb, aber in Eine Berson zusamm ging. Beite Naturen behalten ihre Eigenthümlichteit, und wie die Gottesgestalt i Rnechtsgestalt nicht aufhebt, so mindert tie Rnechtsgestalt nichts an der Gottesgesich Der wahre Gott ift geboren in eines mahren Menfchen ganger und vollftändiger Rate, gang in bem Seinen, gang in bem Unfrigen.... Bahrend aber Leo einerfeits, wo auf Hervorhebung ber Einheit ber Person antommt, ohne weiters fagt, ber Sohn St tes hat nicht bloß menschliche Natur angenommen, sondern ift Mensch geworden, Ewige ift in der Zeit geboren, der Leidensunfähige hat gelitten, fo fest er, wo el auf die Bewahrung bes Unterschieds ber Naturen autommt, bas Berhältnig beiber m als ein Berhältniß der Gemeinschaft zweier, die beide handeln, nur in Gemeinsch 1 Bährend Cyrills ganze Anstrengung darauf gerichtet war, nach ber Unio nur not a = 12 einheitliches Brincip, wenn gleich mit verschiedenen Brabitaten fteben ju laffen, # শ র্ডা Alles, Thun und Leiden, als gottmenschlich zu bezeichnen, fo vertheilte Leo auch nation inni i Unio das Eine an die göttliche, das Andere an die menschliche Natur für sich, 3. 2. 🛎 211 Bunder an die göttliche, die Leiden an die menschliche Natur... Davon hat 200 🗰 flare Einsicht, und barin liegt fein Berdienst, daß die christliche Grundwahrheit coch aufgehoben wäre, wenn die Menschheit, als wenn die Gottheit verkürzt würde. 200 minder zeigt er auch barin firchlichen Tatt, bag er in vielen Stellen ben Reftorianis und ben Eutychianismus als die zwei entgegengesetten Rlippen bezeichnet, welche richtigen Lehre von ber Inkarnation gleich schädlich feyen."

An demfelben Tage unterzeichnete Leo noch eine Reihe anderer Briefe, we 31 noch näherer Beziehung zu dem ausgeschriebenen Concil stehen: ein Schreiben 🛲 Raifer, in welchem deffen Glaubenseifer gerühmt, Eutyches entschieden als ber 9 überwiefen bezeichnet, aber für den Fall des Widerrufs, verzeihender Gnade emp wird; ein Schreiben an die Raiserin Bulcheria, worin behauptet wird, Eutyches fe aus Unwissenbeit als aus Bosheit in den dem Nestorianismus gerade entgegenge Irrthum verfallen; ein Schreiben an fämmtliche Archimandriten von Constantinopo welchem auf den Brief an Flavian verwiefen und gesagt wird: wenn Eutyches widerrufe, fo werbe er mit Recht aus ber Rirche ausgeschloffen fenn; wenn er ba feinen Irrthum erkenne und verdamme, fo folle ihm Barmherzigkeit nicht verwäßer werden; endlich ein Schreiben an das Concil felber, merkwürdig durch den darin and ftimmten Ton der Oberherrlichkeit: "der Kaifer habe aus Eifer für den ortheder Glauben gewünscht, daß den Wirtungen feines Edikts auch das Ansehen des apostolis Stuhles fich beigefelle, und bag Betrus gleichfam felbst erkläre, mas er mit ben Borts ""Du bift Christus, ber Sohn bes lebendigen Gottes"" gefagt habe. Hätte Entre biefen Ausspruch recht gefaßt, fo mare er von bem Bjad ber Bahrheit nicht abgewicht Beil aber ber Raifer eine Synobe angeordnet, fo habe Leo brei Legaten bestellt, weite an feiner Statt ben Versammlungen anwohnen und gemeinfam mit den Bischöfen eine gottgefälligen Befchluß faffen follten. Buerft folle ber verpeftende 3rrthum verband und dann über die Biederaufnahme des Entyches, falls er widerrufe, gehandelt werten Ueber bas Dogma aber habe fich ber Pabst in dem Briefe an Flavian ausflibrlich and gesprochen." Doch Diefes Mal waren alle Anftrengungen Leo's vergeblich: cs in befannt, welchen Verlauf die Räuberspnobe ju Ephefus trop ber behergten Sprache ber römijden Legaten nahm: die Lehre des Eutyches wurde für orthodox erklärt, die Wiedereinjetun

perbe. Much habe er ein Schreiben bes Eutyches erhalten, welcher flage, bag er undulbig ercommunicirt und feine Appellation an Rom nicht berückfichtigt worden feb; flavian folle genauen Bericht einfenden, benn bevor er nicht über Alles genau unterrichtet feb, tonne er ju niemands Gunften ein fchiederichterliches Urtheil fällen. Auch olle Flavian ihm einen tüchtigen Gefandten schiden, um ausführlicheren Bericht über bieatstandene neuerung zu erstatten. Bei einer folchen Sache, fagt Leo fchlieflich, muffe or Allem bahin gestrebt merben, ut sine strepitu concertationum et custodiatur caritas t veritas defendatur." Rürger ift ber von bemfelben Tag batirte Brief Leo's an ben laffer. Er freut fich, baf Theobofins nicht nur ein faiferliches, fondern auch ein prieerliches Berg habe und mit Recht beforgt fen, bag feine Zwietracht entstehe, benn "bann b auch bas Reich am Besten bestellt, wenn ber h. Trinität in Einigkeit gebient werbe." mf Diejes hin erwiederte Flavian mit einer weitläufigen Schilderung ber Irthumer bes intuches, beffen Lehre von Einer Natur einem flaren Ausspruch ber ephefinischen Synobe utgegen fey. Zugleich legte er bie Aften ber ephefinischen Synobe über bie Abjetzung S Eutyches bei. Er forderte ben Pabit auf, in einem besonderen Schreiben ber tanoichen Ubjepung bes Eutyches beigupflichten und ben Glauben bes Raifers ju ftarten : werbe Alles beruhigt und bie fünftige Synobe, von ber man bereits fpreche, überunig gemacht werben. Leo benützte auch wirklich bie nachfte Gelegenheit, um am 1. Dai 449 in einem Brief an Flavian anzuerkennen, bag Eutyches vom rechten Glauen abgeirrt feb und ein ansführlicheres Schreiben in Aussicht zu ftellen, in welchem er eigen werbe, wie bie gauge Sache beurtheilt werden müffe. Entuches aber hatte bie Ringeit, Diefe Belehrung nicht abwarten ju wollen; ber Gunft bes Sofes gemiß ging er Theoofins um eine Aftenrevision ber Synobe an, welche über ihn bas Berbammungsurtheil efallt hatte. Sein Gesuch wurde ihm bewilligt, ba er aber auch jetzt nicht freigespro= ben wurde, bat er um ein allgemeines Concil. Flavian feiner Seits fandte einen zweiten Brief an Leo, worin er fich betlagte, bag Eutyches, auftatt Buge ju thun, burch öffentiche Anfchläge bas Bolt aufrege und ben Raifer für fich zu gewinnen fuche. Mittlerseile war am 13. Mai 449 die Aufforderung, an der Synode von Ephejus Theil zu wehmen, an Babft Leo gelangt. Diefer versah fich nichts Gutes vom Concil, weigerte ich auch, perfonlich ju erscheinen, bestellte aber brei Legaten, ben Bifchof Julius von Buzzuolo, ben Priefter Renatus und ben Diaton Hilarus, um feine Stelle bei ber Ennobe zu vertreten und feine Briefe an Flavian, an ben Raifer, an die Synobe und m Bulcheria zu überbringen. Der erste biefer Briefe, an Flavian, ift bie berühmte pistola dogmatica (abgedrudt in ber Ballerinischen Sammlung T. I. p. 801-838; bei Mansi, T. V. p. 1366; Harduin, T. H. p. 290 sqq.), welche feit bem Jahr 450 als thoboxe Lehre von Christus durch die tatholische Rirche anertannt ift. Ueber diefen Brief urtheilt Dorner (Entwidl. Gefch. ber Lehre b. b. Berfon Chrifti. 2. Aufl. II, Thi. 2. 109) also: "Das Eigenthümliche Diefer Abhandlung besteht barin, daß sie zwar betimmt und icharf bas, was nach Leo's Anficht Bestandtheil bes allgemeinen driftlichen Betenntniffes feun muffe, in einzelnen Gaten ausspricht, aber auch ber eigentlich theoegifchen Aufgabe, bieje Gate nicht blog neben einander ju ftellen, fondern auch ihre unere Bereinbarfeit und Zusammengehörigkeit bargulegen, furg ein gusammenhängendes nichauliches Bild von Chrifti Berfon zu verzeichnen fich völlig entzieht, obwohl fie nach Imfang und Form nicht ein Symbol, fondern eine theologifche Ubhandlung febn will. Richt erörternd, begründend, fondern im Tone ber Entscheidung, in feierlich tonendem tirchenftyl, oft in rhetorifirender Bufammenftellung von vollflingenden Gegenfägen beinnt er mit Eutyches Irrthum als ber Beranlaffung bes Streits, bem er bie Längung ber mahren Menschheit Christi zuschreibt; widerlegt ihn zunächst aus bem apostoichen Symbolum, bann aus ber h. Schrift, gibt zu, bag Chrifti Erzeugung auf einzige Beije wunderbar geschah, aber nicht fo, daß die zeitliche Geburt feiner göttlichen und wigen etwas genommen ober gegeben hätte, noch fo, baß burch bie Neuheit biefer Kreatur bre Gattungseigenthämlichkeit aufgehoben mare. Chriftus gab fich gang ber herstellung

res Menschen hin, um burch feine Rraft ten Tob und Teufel ju überwinden. Bir var möchten ben Urheber ber Günde und bes Tobes nicht ju überwinden, wenn nicht unfere Natur zu der feinigen gemacht wäre von ihm, ben weder Sünde befleden noch der In festhalten konnte, indem er empfangen ift von bem h. Geift in dem Leibe ber Jungfmu, bie ihn in unverletzter Jungfrauschaft gebar wie empfing. Er geht fodann über auf die Frage nach ben Naturen, und nachdem er ihre Zweiheit aufgestellt, berührt er ihr Bar hältniß nicht sowohl zu einander, als zu ben einzelnen Aften und Funktionen. Bas bas Erstere betrifft, fo ift ber hauptfatz: Bott ift Mensch geworden fo, bag bie Gigenthum. lichkeit beider Naturen und Substanzen bewahrt blieb, aber in Eine Berfon zusammenging. Beite Naturen behalten ihre Eigenthümlichkeit, und wie die Gottesgestalt bie Rnechtsgestalt nicht aufhebt, so mindert tie Rnechtsgestalt nichts an der Gottesgestalt. Der wahre Gott ift geboren in eines wahren Menschen ganger und vollftänbiger Ratur, gang in bem Seinen, gang in bem Unfrigen .... Dahrend aber Leo einerfeits, wo d auf hervorhebung ber Einheit ber Berfon ankommt, ohne weiters fagt, ber Sohn Geb tes hat nicht bloß menschliche Natur angenommen, sondern ift Mensch geworden, ber Ewige ist in der Zeit geboren, der Leidensunfähige hat gelitten, so fest er, wo es if auf tie Bewahrung bes Unterschiebs ber Naturen antommt, bas Berhältniß beider nm als ein Berhältniß der Gemeinschaft zweier, die beide handeln, nur in Gemeinschaft. Während Chrills ganze Anstrengung barauf gerichtet war, nach ber Unio nur noch eit einheitliches Brincip, wenn gleich mit verschiedenen Braditaten fteben ju laffen, und Alles, Thun und Leiden, als gottmenschlich zu bezeichnen, so vertheilte Leo auch nach der Unio das Eine an die göttliche, das Andere an die menschliche Natur für sich, 3. B. 🚾 Wunder an die göttliche, die Leiden an die menschliche Natur... Davon hat Leo eine flare Einsicht, und barin liegt fein Berdienst, daß bie chriftliche Grundwahrheit ebenfe aufgehoben wäre, wenn die Menschheit, als wenn die Gottheit verfürzt würde. Rich minder zeigt er auch darin firchlichen Tatt, bag er in vielen Stellen den Reftorianismus und ben Eutychianismus als die zwei entgegengeseten Klippen bezeichnet, welche einer richtigen Lehre von ber Inkarnation gleich schädlich feyen."

An demfelben Tage unterzeichnete Leo noch eine Reihe anderer Briefe, welche u noch näherer Beziehung zu dem ausgeschrichenen Concil ftehen: ein Schreiben an bes Kaifer, in welchem deffen Glaubenseifer gerühmt, Eutyches entschieden als der Reperti überwiefen bezeichnet, aber für ben Fall des Widerrufs, verzeihender Gnade empfohlen wird; ein Schreiben an die Raiserin Bulcheria, worin behauptet wird, Eutyches jen met aus Unwiffenheit als aus Bosheit in den dem Neftorianismus gerade entgegengesetet Irrthum verfallen; ein Schreiben an fämmtliche Archimandriten von Conftantinopel, in welchem auf ben Brief an Flavian verwiefen und gesagt wird: wenn Eutyches nicht widerrufe, fo werbe er mit Recht aus ber Rirche ausgeschloffen fenn; wenn er bageget feinen Irrthum ertenne und verdamme, fo folle ihm Barmherzigkeit nicht verweiget werden; endlich ein Schreiben an das Concil selber, merkwürdig durch den darin ange stimmten Ton der Oberherrlichkeit: "der Raifer habe aus Eifer für den orthoderen Glauben gewünscht, daß den Wirtungen feines Editts auch das Ansehen bes apoftolijden Stuhles fich beigefelle, und daß Betrus gleichsam felbst erkläre, mas er mit ben 2Borten: ""Du bist Christus, ter Sohn tes lebendigen Gottes"" gesagt habe. Bätte Entice diefen Ausspruch recht gefaßt, fo wäre er von dem Bfad der Wahrheit nicht abgewichen. Beil aber ber Raifer eine Synote angeordnet, fo habe Leo brei Legaten beftellt, welfe an seiner Statt ben Versammlungen anwohnen und gemeinsam mit ben Bischöfen einen gottgefälligen Beschluß fassen sollten. Zuerst solle der verpestende Frrthum verdammt und dann über die Biederaufnahme des Eutyches, falls er widerrufe, gehandelt werden. Ueber bas Dogma aber habe fich ber Pabst in dem Briefe an Flavian ausflihrlich ans gesprochen." Doch tiefes Mal waren alle Anftrengungen Leo's vergeblich: cs ift betannt, welchen Berlauf die Räuberspnode zu Ephejus trop ber beherzten Sprache ber römischen Legaten nahm: Die Lehre bes Eutyches wurde für orthodox erklärt, Die Wiedereinfehung ves Letteren als Abt und Priefter verlangt, dagegen Flavian und Eusebius entsett: Diostur hatte einen glänzenden Gieg gefeiert, aber im Westen, wohin sein Arm nicht eichte, erhob fich ein furchtbarer Sturm wider ihn. Bieles vereinigte fich, um Leo zu utschiedenem Einschreiten zu bewegen: Theodoret hatte in drei Briefen an den Babst, n Renatus und Hilarus an bas Urtheil Roms, von beffen Primat er in ben ftärkften lusbrücken rebet, appellirt und um Abhaltung einer neuen Synote gebeten; bazu tam to's getränkter Stol3, ber es nicht ertragen konnte, fich vom Alexandriner überliftet, ja ehöhnt zu feben; endlich haben wir keinen Grund, baran zu zweifeln, bag ber Pabst on Gifer für die reine Lehre, von Born über die offenbaren Ungerechtigkeiten, die zu phefus verüht worden waren, wie von Theilnahme an der unterdrückten Unschuld in inem Handeln geleitet wurde. In der That ließ er kein Mittel unversucht, keine Per= m, bie für ihn von Bedeutung schien, ungemahnt. Das Erste war, daß ber mittlereile von Diostur mit dem Bann belegte Babst Leo alsbald eine beträchtliche abendlän= ice Synobe veranstaltete und auf diefer Alles verwarf, mas auf der Räuberspnobe ge= jehen war. In Uebereinstimmung mit dieser Synode schrieb er am 13. Okt. 449 an aifer Theodofius II., um auf Grund der von Flavian angemeldeten Appellation ein mes ötumenisches Concil auf italienischem Boben ju fordern. Das Gleiche fcbrieb er a Bulcheria, um fie um Unterstützung bei ihrem Bruder anzugehen; ebenso wandte er 6 an ben Bifchof Anaftafius von Theffalonich und an Klerus, Bolt und Archimandrin von Conftantinopel, um fie vor Anerkennung ber ephefinischen Synode ju warnen. un Christfest des gleichen Jahres (449) wandte er sich abermals an Theodosius, verderte ihn seines Festhaltens am nicänischen Glauben und wiederholte die Bitte um Bhaltung eines großen Concils in Italien. Ungefähr zur felben Zeit tam Balentinian III. nt ben beiden Raiferinnen Galla Placidia und Licinia Eudoria nach Rom, und als fie ines Tages in der Beterstirche erschienen, um ihre Andacht zu verrichten, da hielt Leo n Beten inne und trat in Begleitung vieler Bischöfe aus verschiedenen Provinzen zu inen heran und bat sie fußfällig und unter Thränen um ihre gütige Berwendung bei Jeobofius. Sie entsprachen seinem Bunsche und baten ben Raiser Des Orients, die Rücgende Streitsache dem Ausspruche des Babstes und eines in Italien abzuhaltenden ioncils zu überlassen. Theodosius antwortete jedoch gegen Ostern 450 abschläglich, in er Beife: zu Ephefus fen Alles in voller Freiheit und gänzlich der Wahrheit gemäß efchloffen, und Flavian wegen Neuerungen im Glauben mit Recht entfest worden. Che to noch diefen Brief erhalten konnte, hatte er gehört, daß der Klerus, die Optimaten **m das Boll** von Constantinopel großentheils dem orthodoxen Glauben treu geblieben wren und feine Sulfe und Unterstützung erbaten. Er belobte fie beghalb brieflich im Rarz 450 und seste ihnen die orthodoxe Lehre über die Verson Christi in ziemlicher tinge auseinander. Sofort fuchte Leo im Mai 450 auch die gallischen Bischöfe für die bigwebende bogmatische Sache in's Interesse zu ziehen, indem er ihnen eine Abschrift rines Schreibens an Flavian überfandte. Drei berfelben ließen es abschreiben und fandten ie Abschrift nach Rom mit der Bitte, der Pabst möge sie durchlesen, und wenn er nen Fehler finde, diefen corrigiren, auch die Bufätze, welche er vielleicht zum Driginal emacht hätte, beischreiben und bann bas Gange zurudschiden: viele Laien munschten, men Brief zu lefen. Etwas fpäter tam auch bas Schreiben Leo's mit ben Unterschriften ieler Bischöfe wieder nach Rom. Endlich war auch die Nachricht von der Wahl des Instolius zum Batriarchen an Flavians Stelle zu Leo gelangt, und der Raifer felbst nterftützte bas Gesuch bes Anatolius um Bestätigung von Rom. Leo schrieb bem Rais r zurück: ehe er bas Gewünschte thun könne, müffe ber Gewählte vor Allem feine Ithoborie beweifen; berfelbe folle beghalb bie Schriften ber Kirchenväter über bie Lehre on ber Menfchwerbung, namentlich die bes heil. Cyrill und ber Synobe von Ephefus, ne fein Schreiben an Flavian lefen, sodann ein orthodores Glaubensbetenntniß öffentd unterfcreiben und dem apostolischen Stuhle und allen Kirchen zusenden. Zugleich bidte ber Babft vier Legaten nach Conftantinopel, um mit bem Raifer munblich bas Real- Guepflopabie für Theologie und Rirche. VIII. 20

Nähere ju verhandeln und ihm ben Glauben bes Pabftes auseinander ju fegen. Bugleich wandte er fich wieder an Pulcheria, Die er unter widerlichen Schmeicheleien bat, feine Forderungen in Bezug auf Anatolius mit ihrem Einfluß zu unterstützen. Als Leo's Gefantte ju Constantinopel antamen, trafen fie ten Theorofius nicht mehr am Leben und Alles verändert. Pulderia, tie Gönnerin Leo's, hatte ten Ihron bestiegen, und welche Theologie nun hoftbeologie werten würte, wurte balt außer allen Zweifel gejest; benu ber Leichnam bes Flavianus wurde feierlich nach Constantinopel gebracht und hier mit allen Ehren beigesetst; Die mit dem Batriarchen verbannten Kleriter wurden wieder in ihre Nirchensprengel zurüchberufen, und zwei ober brei Tage nach feiner Bahl machte ber erwählte Batte ber Buldieria, Marcian, bas Evitt befannt, bag bie Rlerifer und Mönche, welche ten Lehren bes Apollinaris ober Eutuches folgten, allen Etrafen, bie burch fulbere Gesetse über die Reper verhängt worden wären, verfallen jeven und wie Manichin aus ten Grengen tes römijchen Reichs vertrieben werben jollten. Balt barauf jeste a ten Pabft von feiner Ihronbesteigung in Renntnift, bat für ihn ju beten und verfprach, eine Evnote anzuordnen, ju welcher er Leo in ben ehrenvollften Austruden einlut, mit vollfommener Anertennung feines Primats. Anatolius, ber wohl einjah, bag er fich binfort nur burd Anfoluf an ben Babit balten könne, beeilte fich, Allem, was ber Bobit verlangt hatte, pünftlich nachzutemmen. Er unterzeichnete nicht nur felbit Leo's begmatijchen Brief, fontern vermochte auch tie gablreichen Bijchöfe, tie fich tamals in Comftantinopel befanten, um ten neuen Raijer ju begludwünschen, bag fie bas Gleiche thaten. Sorann schiefte er bie mit allen Unterschriften versebene Urfunde in ben Drient, um fte auch bort unterfchreiben ju laffen. Die Surer unterzeichneten mit Freuden. Entlich ordnete Anatolius eine Gefandtichaft nach Rom ab mit verschiedenen, theils öffentlichen, theils geheimen Aufträgen. Bu ben ersteren gebort eine Anfrage beim Babste, wie mit ten neubefehrten Ephefinern ju verfahren jen, ob er tie Reuigen auf feine Berantmertung bin wieter aufnehmen turfe? Bu ten geheimen Aufträgen gebört tie Berhandlung iber bas Berhältniß, in welchem für bie Bufunft ber Stubl von Conftantinopel ju ben römischen fteben follte. Es ift jebr mahricheinlich, bag Leo bamals bem Anatolins bet zweiten Rang nach ihm zugestanden bat. Man fann fagen: Leo war bamals allmächtig; felbft ber Orient bublte um feine Bunft; Anatolius bewies ibm eine Ergebenheit ehn Bleichen, aus tem Morgenlant liefen täglich Bittichriften und Gefanttichaften ichultiger Bijcofe ein, und wer fich tireft an ben Babit mantte, fant Gnate. Les fant fich leicht in tieje neue Stellung. Den gurudtehrenten Gejantten tes Anatolius gab er Briefe an Anatolius, an ten Raifer, an Pulderia und an Bijchof Julian von Ces mit, welche alle vom 13. April 451 ratirt fint. Der Pulderia fpentet er tas Lob, tag purch ihn Ibätigkeit zumeift fomobl bie neftorianische, als jest bie eutychianische Barefie bestet werten feb : tem Anatelius erflart er, bag er ihn mit Liebe in tie Eine teufche Gemeinichaft aufnehme und beißt ihn in Verbindung mit ben pabftlichen Legaten ermägen, welche ter abgefallenen Bijchoje nach Abichwörung ihrer Irrlehren wieber in bie velle Rirdengemeinichaft mit tem Babft aufgenommen werten follten. Bei tiefer gang veränderten Lage ber Dinge änderte jest aber auch Leo feine Aufichten: eine allgemeint Evnote ichien ibm jest mehr als überfluffig. 2m 23. April 451 ichrieb er bem Raifer: ra nich tie Meisten ter Verirrten ichen gurechtgefunten unt Verzeihung nachgefuckt batten, jo brauche man nicht mehr barüber ju verbanteln, mas ber rechte Glaube ien, fontern nur, welche von ten Berirrten und auf welche Beije fie begnatigt werten jellten: er werte qu tiefem 3med tem um eine Evnete je beforgten Raifer feine Anfickt turch tie in Balte ankommenten neuen Legaten müntlich mittheilen laffen. Dieje fante Les wirflich ab und gab ihnen vier vom 9. Juni tatirte Brieje an Marcian, Bulderis, Anatolius und Julian von Cos mit. Dem Raifer idrieb er: fo febr er fruber bie 20baltung einer Evnete gemunicht babe, fo erlaube toch tie gegenwärtige Roth nicht ben Bufammentritt ber Biidoie, ba gerate tiejenigen Previngen, beren Biicoie fur bie Etnote am nothwentignen maren (tie abentlantifchen) jur Beit burch Rrieg beimgejucht

ĩ

pen und ihre hirten nicht entbehren könnten; ber Raifer möge beghalb die Abhaltung n Synode auf eine ruhigere Zeit verschieben. Leo hatte von feinem Standpunkte aus tht gerechnet: eine allgemeine Kirchenversammlung konnte ihm Nichts gewähren, was nicht ichon bejaß, wohl aber manche Rechte, in deren Besitz er fich durch die Gunft r Verhältniffe bereits gesetzt hatte, wieder verfummern. Allein bevor Marcian diejes ichreiben erhielt, hatte er die Synode ichon auf den 1. Sept. 451 nach Nicäa angesett. uf Die Nachricht von biejem Ausschreiben richtete Leo am 24. Juni 451 wieder einen rief an Raifer Marcian, in welchem er feine Verwunderung und Ueberraschung burch s Geschehene ausbrückt, fich aber gleichwohl herbeiläßt, Baschassinus von Lilybäum zu mem Stellvertreter zu wählen und ihm den Briefter Bonifacius beizugefellen, welche eibe in Berbindung mit den früheren Legaten die pähftliche Stellvertretung bei ber mote bilden follen, während Baschassinus in derselben an Leo's Stelle den Borsitz hren foll. In einem zwei Tage fpäter abgefaßten Schreiben beschwor Leo ben Raifer Is Beiligste, daß er jede Discuffion über das Dogma bei ber Synode niederschlage. em Baschasinus überfandte Leo feine opistola dogmatica und einige andere patriftische tenstücke, damit er sich über die vorliegende Sache des Genaueren orientire; daran log er eine turze Belehrung über das Häretische an Eutyches, und erzählte, daß die fammte Rirche von Constantinopel fanimt den Rlöftern und vielen Bischöfen feinem hrbrief beigestimmt und ein Anathem über Nestorius und Eutyches unterzeichnet habe. eblich fchrieb Leo noch an die berufene Synode felbst; er entschuldigt sich mit der Noth r Zeit und ber bisherigen kirchlichen Sitte, daß er nicht persönlich ber Versammlung wohne, tröftet fie aber damit, daß seine Legaten an seiner Statt den Borsitz führen ib er auf folche Beife bennoch, wenn auch nicht bem Leibe nach, anwesend sey; ba bie unobe aus feiner opistola dogmatica miffe, mas er gemäß ber alten Tradition glaube, tonne fie auch über feine Bunfche nicht im Zweifel fenn; man folle auf ber Synobe r teine Befämpfung des wahren Glaubens gestatten; die Beschlüsse der früheren ephe= üschen Synode unter Cyrill müßten in Kraft bleiben, und die nestorianische Irrlehre rfe aus ber Berdammung ber eutychianischen teinen Bortheil ziehen. Die besondere nftruktion, welche Leo feinen Legaten mitgab, ift verloren gegangen, und wir finden von nur noch zwei Fragmente in den Verhandlungen der Synode von Chalcedon aufmebrt. In der ersten Sigung erklärte nämlich der pähltliche Legat: "wir haben einen efehl bes apostolischen Bischofs von Rom, der das haupt aller Kirchen ift. Darin wird wordnet, daß Diostur in der Versammlung keinen Sitz haben durfe." Das zweite ngment ift in ben Aften ber 16. Sigung enthalten: "bie Bestimmungen ber bl. Bäter 1 Ricaa in Betreff des Ranges der großen Metropoliten) dürft ihr durchaus nicht veren laffen und mußt auf jede Beife mein Unfehen in Eurer Berfon wahren und ver= eidigen. Und wenn etwa Einige, auf den Glanz ihrer Städte fußend, sich etwas anafen wollten, fo mußt ihr biefe mit aller Festigteit zurudweifen." - Die Thätigteit r von Nicaa nach Chalcebon übergesiedelten Synode (vgl. Urt. Chalcedon) mar eine rifache: fie hatte zuerft die Gewaltthätigkeiten der Räubersynode aufzuheben und zu den, und bas envigte mit ber Absehung Diosturs; fodann hatte fie die chriftologischen laubensbestimmungen festzusepen, denn während mit Leo ein großer Theil der Berumlung Anfangs für gerathen hielt, bag eigentlich = bogmatische Berhandlungen gar ft zuzulaffen fepen und ein neues weiteres Symbol nicht aufgestellt werben jolle, hielt r Raifer den Bunsch fest, daß die zwei mächtigen Kirchenparteien wo möglich durch te Friedensformel vereinigt werden möchten, und biefes wurde in dem calcedonensischen umbol angestrebt, in welchem der Brief Leo's an Flavian ausdrücklich als orthodox genommen wurde; und endlich beabsichtigte tie Synode die Organisation der Rirche, ie biejes in dem berühmten 28. Kanon zu Tag liegt. Derfelbe lautet wörtlich fo: Stets ben Satzungen der hl. Bäter getreu und ben vor Rurgem verlefenen Ranon ber io Bifcofe genehm haltend, haben wir die Berhältniffe der Kirche von Constantinopel 1 ordnen beichloffen. nachdem die Bäter mit gutem Fuge bem Stuhl bes alten Rom,

20 \*

als einer Raiferstadt, seine Vorrechte eingeräumt, haben aus derselben Rücksicht tie 150 Bifchöje tie gleichen Vorrechte auch tem heiligsten Stuhl von Neu-Rom zuertannt, indem sie es für billig erachteten, daß diese durch die Residenz des Kaisers und ten Senat geehrte Stadt gleiches Unschen theile mit der alten Kaiserstadt und auch in tich lichen Angelegenheiten ausgezeichnet werte mie jene, ta fie bie zweite im Rang ift; bem gemäß follen tie Metropoliten ber Diöcefen Bontus, Afia und Thracien und außerdem bie Bischöfe ter von Barbaren besetzten gänter, welche von den ebengenannten Metropoliten abhängen, nur allein von bem heiligften Stuhl zu Conftantinopel eingeweiht werden, während natürlich jeder Metropolit in ben genannten Diocefen in Gemeinfcaft mit den Bischöfen ber Eparchie die neuen Bischöfe berfelben weiht, wie es in bem beil. Ranon verordnet ift. Die Metropoliten der genannten Diöcefen aber follen, wie gesagt, von bem Erzbijchof von Conftantinopel geweiht werden, nachdem zuvor in bertommlichen Weife ihre Wahl einträchtig vollzogen und bem Bischof von Constantinopel darüber berichtet worden ift." Leo fah durch diefen Kanon, der dem Batriarchen von Constantinopel Diefelben Borrechte wie bem von Altrom, mit Borbehalt bes Borfipes, einräumt, feine Befürchtungen von ber Synobe gerechtfertigt, und er ift jest von ber Sorge ft Die Zufunft bes Primats gang in Anspruch genommen. Leo ließ sich nicht fangen burd bie Schmeicheleien, welche ihm bie Synote in einem eigenen Schreiben zur Berfügung ber bitteren Bille jenes Ranons fagte, wie z. B. Leo's Brief fen für bie Synobe en geistiges taiferliches Festmahl gewesen, und fie hätte ben himmlischen Bräutigam babe in ihrer Mitte zu haben geglaubt! Der Raifer erlieft gleichfalls ein Schreiben an Re mit ber Bitte, bem Befchluf in Betreff bes Stuhles von Conftantinopel feine Bufim mung zu geben. In Leo's Antwortschreiben an den Kaiser vom 22. Mai 452 britt ber Babst feine Berwunderung darüber aus, bag nach Erledigung res eigentlichen 3weds ber Synobe tie neugegründete Ruhe ber Rirche wieder burch Ehrgeig beeinträchtigt wer ten fey und fahrt dann fort: "Conftantinopel mag tie ihm gebuhrende Ehre haben und unter Gottes Schutz lange Deiner Regierung fich freuen. Aber anders verhält es fic mit ben weltlichen, anders mit ben göttlichen Angelegenheiten und ce gibt feinen feften Bau als auf ben Felfen, ten ber herr zum Grundftein gelegt hat. Dem Anatolins follte es genügen, bag er mit Sulfe Deiner Frömmigkeit und burch meine Buftimmung bas Bisthum einer jo großen Start erlangt hat; er foll die Raiferstadt nicht gerin fchätzen, ju einem apostolischen Stuhl tann er fie nicht machen; auch foll er nicht hoffen, daß er durch Beeinträchtigung Anderer wachsen könne." Auch bei Bulcheria be schwerte sich Leo barüber, daß tie Satzungen ber nicänischen Synode verletzt worden fepen, und flagt über ben anmagenden Stolz und die Ungenügfamteit bes Anatolink Un Lettern richtete er gleichfalls einen Brief, in welchem er ihn zwar belobt, daß er ben Irrthum berer, bie ihn ordinirt, verlaffen und bem tatholifchen Glauben fich zugewant babe, aber ihm auch bitter vorwirft, daß er bie zur Bertilgung ber Sarefie einberufen Synobe für feinen Ehrgeig mißbraucht habe, und ihn schließlich verwarnt, bag er nicht im Trachten nach Ungerechtem auch deffen beraubt werde, was er befipe. Als nun in ber Zwischenzeit die Mönche in Paläftina das Concil von Chalcebon verwarfen und fic babei auf ben Borgang bes römischen Stuhles beriefen, ber ben Beschluffen jener Sp nobe ebenfalls bie Buftimmung versage, fanbte ber Kaifer am 15. Februar 453 eine nenen Brief an Leo und fprach tarin feine Berwunderung tarüber aus, daß von Seiter bes apostolischen Stuhls noch immer teine Bestätigung ber chalcedonischen Berordnungen refolgt fey. Jest endlich fand es Leo für gut, in einem Brief an die Bischöfe, welche "halcebon verfammelt gewesen waren, tie Glaubensbestimmungen biefer Spnote # aber hartnädig verwarf er bie Beschlüffe in Bezug auf den Stuhl von Certein unerlaubter Ehrgeiz foll Fremdes begehren und niemand burch Ber wicht wachsen wollen; was ber Stolz burch erpreßte Zuftimmung er-Ramen eines Concils befestigt glaubt, ift ungültig, wenn es ter rda wiberspricht." Im Monat April 454 wandte fich and

4 -

<u>.</u>--

.

-

-

2

-

1

. -

-

= 7 ----

----

: =

:: · ·

=:-

-----

<u>نې -</u>

22

-

٦.

ber Bieberaufnahme zulaffen."- Geine hinterlaffenen Werte bestehen in feinen Briefen und Sermonen. Die ersteren geben uns tas getreufte Bild feines pabftlichen Birtens und ein Bild zugleich ber firchlichen Buftande feiner Beit. Die Bahl tiefer Briefe, fo mie fie jest nach und nach gesammelt und vervollständigt, fo wie auch in eine beffere Stonung gebracht in ben Ausgaben von Quesnel und von ten Ballerinis vorliegen, beläuft fich auf 173, worunter jedoch auch mehrere an Leo gerichtete Briefe von Anderen fich befinden, fo wie Briefe Leo's, bie, wie es scheint, nicht von ihm eigenhändig, fon-Dern alf feinen Befehl geschrieben, ihres officiellen Inhalts wegen unter feinem Ramen ausgegangen find. Die Babl ber für acht anertannten Sermones beträgt 96; es find meift Reden aus besonderen Beraulaffungen und bei besonderen Festen gehalten, fo 3. B. Die fürtf erften auf ten Tag feiner Ordination, Die feche nachften (de collectis) bei Be-Tegenheit der öffentlichen Einfanmlungen von Ulmofen, neun andere über bas Faften ses 3ehnten Monats, zehn über die Geburt Chrifti, acht am Feste ber Epiphanien, zwölf in ber großen Fastenzeit, neunzehn über bas Leiten Chrifti, zwei über bie Auferstehung mnd zwei über die himmelfahrt Chrifti, brei am Pfingftjeste und vier über bas jährliche Bfingftfaften, mehrere Reten an ben Jeften ter Apostel und Märtvrer u. f. w. Gie And meist turz, im Gegensatz zu den langen Homilien der Morgeuländer. Leo's Predigt= fammlung ift bie erfte, welche wir von einem römischen Bischofe besitzen. Er icheint Augustin zum Vorbild genommen zu haben und übertrifft ihn vielleicht an Schmuck der : ==== Sprache, steht ihm aber in Einjachheit und Tieje bereutend nach. Die Sprache, in ter :ದಾ ಇಲ್ Les schreibt, ift ganz im Schmuck seiner Zeit, besonders voll Antithesen. Sie bewegt fich mit einer gemissen Grandezza, ermangelt aber ber natürlichen Einfachheit ber Alten und wird darum oft schwülstig und dunkel. In der Ethik ist er ziemlich unfruchtbar; ::# =:: fein ftarr objettiver Geist eignete sich hiefür weniger: es sehlt ihm die Zartheit ber := := Seele und ber Reichthum eines inneren Gemuthelebens. Bei ben Edriften Capitula z= =202 -Practoritorum sedis apostolicae episcoporum auctoritatis; De vocatione omnium ferre Sentiam; Epistola ad Demetriadem s. de humilitate tractatus; Sacramentarium obcr Codex Sacramentorum vetus romanae ecclesiae; entlich Breviarium adversus haereticos 2=: ster Breviarium fidei adversus Arianos walten gerechte Bedenken ob, tag fie ten Ramen Leo's mit Recht an der Stirne tragen. — Hauptausgabe der Gesammtwerte Leo's ift: lize : car. Petro et Hieronymo fratribus Balleriniis. Venet. 1755 sqq. III Tom. jol. - Quellen, Jum Ebeile wörtlich ju biefer Arbeit benützt, find: Urendt, Leo ber Große u. f. Beit, Dains 1835. Ofrörer, R.-Gefch. II, 1. E. Berthel, Babit Leo's I. Leben und Lehren. C. F. Defele, Conciliengeschichte. 2. 20.

1 Eco II., ein geborner Sicilianer, war zuerst regulirter Chorherr, bann Kardinal-Priefter an ber römischen Kirche, und bestieg nach bem Tod Agathos ten pabstlichen Stuhl Ean Auguft 682. Rury nach feiner Bahl ftellte Conftantin an ihn bas Berlangen, er mö Ste einen Botschafter mit unumschränkter Bollmacht nach bent hof beordern, damit man seit bemfelben in bringenden Fällen ohne Berzug über bogmatische, kanonische und andere Tirchliche Angelegenheiten verhandeln tonne. Leo, Die Schlinge ertennend, welche man Seinem Anfehen damit zu legen beabsichtige, fandte einen Subdiatonus nach Con-Rantize Del, ber ohne Anfrage in Rom nichts Bichtiges unternehmen konnte. Ordinirt murbe **≥eo erft im August 682,** während sein Vorgänger schon im Januar bes genannten 3 5 es ern un augun 004, wuyerne jein Degande find uns nicht bekannt. Leo Bestare Dres gestorben war. Die Gründe tieses Aufschubes sind uns nicht bekannt. Leo Bestätz Bte bas sechste Concil (in trullo), beffen Alten burch die Legaten Agatho's nach Be bracht worden waren, und er felbst, ber ber lateinischen und griechischen Sprache fehr Atig war, übersetzte fie aus bem Griechischen in's Lateinische, um eine Copie bavon En riefer Sprache an tie fpanischen Bischöfe zu senten. Zugleich foll er feinem Gesandt en vier ziemlich gleichlautende Briefe (abgedruckt Mansi XI. E. 1050 - 1058) Bifchofe bes westgothischen Reichs, an ben Grafen Gimplicius, an Ronig Erwig und Den Metropoliten Quiritus von Tolebo mitgegeben haben, in welchen ber Bun 1 5 ausgesprochen ift, es möchten fämmtliche Bischöfe Spaniens bas beigeschloffene

fchlimme Lage ber Hunnen in Oberitalien. Weniger glücklich war Leo, als er an Genferich gesandt wurde, um für Rom, bas ohne Raifer und Truppen mar, Unabe ju a. bitten. Rady Prosper (Chron. ad ann. 455) mare Leo ihm blog vor tie Thore Rems entgegengegangen : jedenfalls ließ fich ber Banbale nicht gleich bem hunnen fcreden und versprach nur, bei ber Plünderung von Rom Mord und Brand abzuwehren. Binzehn Tage lang plünderten bie Bandalen Die Stadt und verühten alle nur erbenflichen Gräuel. Leo stellte in einer feiner Reben (8. 84.), bie höchft mahrscheinlich bald nach ber Entfernung ber Bandalen gehalten ift, tiefe Trübfal ber Statt als eine Strafe fit rie Günten ihrer Einwohner bar; ebenjo war er überaus thätig, ber leiblichen Noth ju fteuern: bas Glend unterftütte er, bie beraubten Rirchen fcmudte er wieber.- Ueba feinen Job felbst, wie über feine Verfönlichkeit und fein ber Deffentlichkeit nicht ange hörendes Leben fehlen alle Nachrichten. Er ftarb, nachdem er 21 Jahre tie römifche Riche verwaltet hatte, 461. Zein Todestag wird verschieden angegeben; Die Nachrichten ichwanten zwijchen bem 11. April, 28. Juni, 30. Oftober, 4. November und 10. November. Seine Bebeine murten in ber Peterstirche beigescht, und ihm ju Ehren ein feierlicher Gottes bienft auf ben 11. April angeordnet. Babft Benedikt XIV. promovirte ihn zum Doctor ecclesiae.

Berfen wir einen Gefammtblid auf die vielfeitige, raftlofe Thätigteit Leo's, fo werten wir ihm mit Rücfficht auf Die Großartigfeit feiner Plane und Die große Energie, mit welcher er tiefelben zu verwirklichen anftrebte, ben ihm zuerkannten Namen bes Großen nicht ftreitig machen können, hat boch ber Gründer des chriftlichen Neu-Rom eine 8m gleichung mit ten Trägern ter Größe tes alten Roms nicht zu fürchten. Mit Recht hat ma ihn den Cyprian des Pabstthums genannt; was Cyprian für das Epistopat, das war Leo fü bas Pabstthum. Rein Wunder barum, bag bie römische Kirche ihn noch in gang andem Sinne groß nennt, als wir ju thun vermögen. Bir nennen fein Wert ein großartiget, aber nur wenn wir rabei Umgang nehmen von Sitte ober Recht; wägen wir fein Thaten auf unparteiischer Wage, jo werren wir nicht in Abrete stellen können, bag & fich ein falfches Ziel gesetzt und es mit falfchen, meist höchst zweidentigen Mitteln zu w reichen gestrebt hat. Leo war ber erste Diplomat auf bem römischen Stuhl, ber mit Conceffionen und Abichlagszahlungen zum Ziele zu gelangen hoffte und per fas et nets in majorem Dei gloriam agitirte. In ber Rirchengeschichte ift fein Epistopat groß mt epochemachent, fo wenig wir Leo eine sittliche Größe beizumeffen vermögen. Nebea feinem Eroberungstalent steht freilich fein Talont als Dogmatiter gar gering ra. Hir hat Leo immer und immer nur feine epistola dogmatica aufzuführen, obgleich fie u ber Christologie nicht epochemachent genannt werben fann. Die übrigen Dogmen werben von Leo nur nebenbei berührt, und wie wenig er über fie felber im Klaren mar, beweit feine Unficht vom heil. Ubentmahl. Dag auch feine tirchenrechtlichen Deductionen alls Gründlichteit ermangeln, haben wir bereite oben geschen; feine Eregese ift überant willfürlich, trägt überall in ras Wort Gottes hinein, ftatt aus ihm heraus ju helen In bisciplinarischer Sinsicht ift von ihm zu ermähnen, bag er auch noch bas Subbiatent in bie Berpflichtung zum Colibate hineinzog, eine Anordnung, Die übrigens erft unter Gregor b. Gr. ju allgemeinerer Geltung gelangt. Die nut Rom conforme Firirung ba Dfterfeier, welche er von Marcian begehrte, gelang ihm nicht. Befonders zu ermähnt ift noch, bag Leo ber Erfte war, ber für geheime Sünden Privatbeichte und Privatalie • ausrbuete. Er fagt epist. 108: "Sic divinae bonitatis praesidiis ordinatis, # Dei nisi supplicationibus sacerdotum nequeat obtineri. Hiemit ift tet recelmäßigen Beichte vor bem Priefter für einen jeben Laien ba Satisfactionen durch Bugwerke ber völligen Wietermibendmable vorausgehen und fagt (ep. 108): "Da un, ber Mensch Chriftus Jejus, bat ben Borgejehten et confitentibus actionem poenitentiae darent et eos-

nr Gemeinschaft ber Saframente burch bie Thin

ber Wieberaufnahme zulaffen."- Seine binterlaffenen Werte bestehen in feinen Briefen und Sermonen. Die ersteren geben uns bas getreufte Bild feines pabftlichen Birtens und ein Bild zugleich ber firchlichen Buftanbe feiner Beit. Die Bahl biefer Briefe, fo wie fie jest nach und nach gesammelt und vervollständigt, fo wie auch in eine beffere Ordnung gebracht in ben Ausgaben von Quesnel und von ben Ballerinis vorliegen, beläuft fich auf 173, worunter jedoch auch mehrere an Leo gerichtete Briefe von Anderen fich befinden, jo wie Briefe Leo's, bie, wie es scheint, nicht von ihm eigenhändig, sonbern auf feinen Befehl geschrieben, ihres officiellen Inhalts wegen unter feinem Ramen ausgegangen find. Die Bahl ber für acht anertannten Sermones beträgt 96; es find meift Reben aus besonderen Beranlaffungen und bei besonderen Festen gehalten, jo 3. B. tie fünf ersten auf ben Tag feiner Ordination, die fechs nachften (de collectis) bei Belegenheit ber öffentlichen Einfanmlungen von Almofen, neun andere über bas Faften bes zehnten Monats, zehn über bie Geburt Chrifti, acht am Feste ber Epiphanien, zwölf in ber großen Fastenzeit, nennzehn über bas Leiden Chrifti, zwei über Die Auferstehung und zwei über bie Himmelfahrt Chrifti, brei am Pfingftfeste und vier über bas jährliche Pfingftfaften, mehrere Reben an ben Feften ber Apostel und Martyrer u. f. m. Gie find meift furz, im Gegenjatz ju ben langen Somilien ber Morgenländer. Leo's Predigtfammlung ift bie erfte, welche wir von einem römifchen Bifchofe befigen. Er fcheint Augustin zum Borbild genommen zu haben und übertrifft ihn vielleicht an Schmud ber Sprache, fteht ihm aber in Einfachheit und Tiefe bebentend nach. Die Sprache, in ber Leo fcbreibt, ift gang im Schmud feiner Beit, befonders voll Antithefen. Gie bewegt fich mit einer gemiffen Grandezza, ermangelt aber ber natürlichen Einfachheit ber Alten und wird barum oft fcmuilftig und buntel. In ber Ethit ift er ziemlich unfruchtbar; fein ftarr objettiver Beifi eignete fich hiefür weniger: es fehlt ihm bie Bartheit ber Seele und ber Reichthum eines inneren Gemuthslebens. Bei ben Schriften Capitula s. praeteritorum sedis apostolicae episcoporum auctoritatis; De vocatione omnium gentium; Epistola ad Demetriadem s. de humilitate tractatus; Sacramentarium ober Codex Sacramentorum vetus romanae ecclesiae; enblid Breviarium adversus haereticos eter Breviarium fidei adversus Arianos walten gerechte Bebenten ob, bag fie ben namen Leo's mit Recht an ber Stirne tragen. - Sanptausgabe ber Gesammtwerte Leo's ift: cur. Petro et Hieronymo fratribus Balleriniis, Venet, 1755 sqq. III Tom, fol. - Quellen, um Theile wortlich ju biejer Urbeit benütt, find: Urendt, Leo ber Große u. f. Beit, Mainz 1835. Gfrörer, R.-Geich. II, 1. E. Berthel, Babit Leo's I. Leben und Lehren. C. F. Befele, Conciliengeschichte. 2. 20.

Leo II., ein geborner Sicilianer, war zuerft regulirter Chorherr, bann Rarbinalpriefter an ber römischen Kirche, und bestieg nach bem Tod Agathos ben pabstlichen Etubl im August 682. Rurg nach feiner Wahl ftellte Conftantin an ihn bas Berlangen, er möchte einen Botichafter mit unumfdränfter Bollmacht nach bem Sof beorbern, bamit man mit bemfelben in bringenden Fällen ohne Bergug über bogmatische, tanonische und andere firchliche Angelegenheiten verhandeln tonne. Leo, Die Schlinge ertennend, welche man feinem Anfehen damit ju legen beabsichtige, fandte einen Subdiakonus nach Conftantinopel, ber ohne Anfrage in Rom nichts Wichtiges unternehmen tonnte. Ordinirt murbe Leo erft im Auguft 682, mabrend fein Borganger ichon im Januar bes genannten Jahres gestorben war. Die Gründe Diejes Auffchubes find uns nicht befannt. Leo bestätigte bas fechste Concil (in trullo), beffen Ulten burch bie Legaten Ugatho's nach Rom gebracht worben waren, und er felbft, ber ber lateinischen und griechischen Sprache febr machtig mar, übersetzte fie aus bem Griechifchen in's Lateinische, um eine Copie bavon in tiefer Sprache an tie fpanischen Bifchofe ju fenten. Bugleich foll er feinem Gefandten vier ziemlich gleichlautenbe Briefe (abgebrudt Mansi XI. G. 1050-1058) an Die Bifchofe bes weftgothifchen Reichs, an ben Grafen Gimplicius, an Ronig Ermig und an ben Metropoliten Quivifus von Tolebo mitgegeben haben, in welchen ber Bunfc ausgesprochen ift, es möchten fammtliche Bifchöfe Spaniens bas beigeschloffene

Glaubensbekenntnift des joben erwähnten Concils unterschreiben. Baronius hält biefe Briefe für apotryph; dagegen fuchte Bagi ihre Nechtheit zu beweifen, und mit ihm ftimmt Gfrörer (R.= Gefc. III, 1. S. 397 ff.) überein, ter für ben beften Beweis ihrer Aechtheit ihre genaue Uebereinstimmung mit ben Alten bes vierzehnten toletanijden Concils geltend macht. - Außerdem wird uns berichtet, daß Leo bei Conftantin auswirtte, bag nach dem Tode tes Titular-Erzbischofs von Ravenna der neuerwählte nach Rom tommen follte, um fich bort nach alter, aber in Abgang getommener Sitte weihen ju laffen; babei bispenfirte ber Pabft ben erzbifchöflichen Stuhl Ravenna's von ber Entrichtung ber Abgabe, welche früher bei jener Beihe erlegt werden mußte. - Leo war ein eifriger Freund und Beförderer ber Kirchenmusit; er vervolltommnete ben gregerianischen Gesang, brachte einige abweichende Arten bei Anftimmung ber gymnen in Ordnung und feste felbst mehrere auf. Nach alten Nachrichten foll er auch ben Friedenstuf bei ber Dleffe und die Besprengung des Bolkes mit geweihtem Baffer eingeführt haben. Aufferdem wird er als beforgter Bater ber Armen gerühmt. Er ftarb im Juli 688. Sein Todestag wird verschieden angegeben; sein Gedächtnistag ist der 28. Juni. Gr murte bei St. Beter begraben.

Leo III., ein geborener Römer, Sohn des Afupius, war anfänglich Chorherr von St. Johannes im Lateran, dann Benediktinermönch, zuletzt Kardinalpriester an der Kirche Schon am Tage nach bem Sterben Habrian's I. (25. Dec. 795). ber beil. Susanna. wurde er zu beffen Nachfolger erwählt, wie es scheint, burch Bestechungen, welche a sich erlaubte. Gleich nach feiner Erhebung suchte er, im Gefühle feiner Schuld, **Rad** bes Großen Gunft zu gewinnen, indem er ihm ein bemuthiges huldigungefchreiben neht ben Schlüffeln bes Grabes Betri und bem Banner ber Stabt Rom überfandte. Rad war über die bei der Wahl vorgefallenen Ungesetzlichkeiten in Kenntniß gesetzt; darauf bezieht sich der Schluß seiner sonst freundlichen Antwort: "Eure Fürsichtigkeit möge stets die heiligen Kanones beobachten, damit, wie die Schrift fagt, Euer Licht leucht vor ben Menschen." Der Ueberbringer biejes Schreibens war ber Erztapellan Angilbert, und biefem wurde noch weiter ber folgende Auftrag gegeben : "Du follft den Apoftolicus fleißig ermahnen, daß er ein reines Leben führe und den heil. Kanones Genüge thue. Führe ihm zu Gemüthe, wie turz die Ehre dauert, die er jest befist, im Bergleich mit ber emigen Bergeltung, bie uns bort erwartet. Auch treibe ihn an, bie Simonie abgeschaffen, welche jetzt ben heil. Leib ber Rirche an vielen Orten beflectt !" Leo ertannte gleichfalls mit ficherem Tatt, wie febr er bes Schutzes Rarls benöthigt feb, und fucte burch Alcuin fich in deffen Gunft zu befestigen. Das wurde ihm nicht schwer: Alcuin nennt Leo in feinem Begludwünfcungeschreiben ten achten Stellvertreter tes Betrus, ben Erben bes Geiftes ber Bäter, haupt ber Rirche und Ernährer ber "Ginen unbefledten Taube." In ber That tam die Zeit bald, wo er diefer Buflucht an ben frankichen Hof benöthigt war. Zwei im Palaste angestellte hohe Beamte, der Primicerins Paschalis und ber Schapmeister Campulus, Die fich vielleicht fclbst hoffnung auf ben pabftlichen Stuhl gemacht hatten, faßten ben Entschluß Leo zu töbten. 2118 ber Babft am 25. April 799 nach ber Kirche bes heil. Laurentius ritt, ward er unterwegs 1008 einer Schaar Bewaffneter überfallen, aber es gelang ihm, mit einer leichten Berwundum zu entkommen, und ein treuer Kämmerer, Albinus, half ihm bei der Nacht aus ber Stadt und in Sicherheit. Natürlich geschahen nach ben römischen Geschichtichreiben Bunder auf Bunder, um den Pabst zu befreien: plöglich stand nämlich der fräutische herzog von Spoleto Winiges vor Roms Mauern, nahm ben Babft zu fich und geleinte ihn nach Deutschland zu Karl. Sobald die Verschwornen hörten, daß Leo sich zum Boslager Karls geflüchtet habe, fandten fie gleichfalls Gefandte tahin ab, um den Babft bes Meineids und des Chebruchs anzuklagen und zu fordern, daß Leo aus freien Städen vom Stuhle Betri, ben er burch Berbrechen befledt habe, herabsteige und fich in ein Rloster zurückziehe. Leo aber war feinerfeits auch nicht unthätig und wagte fogar bie Behauptung, Bunge und Mugen feben ihm wirtlich von ben Berfcwornen bei jenen

lleberjall ausgeriffen, aber in ber folgenden nacht burch eine 2Bundermirtung bes beil. Apostelfürften Petrus wieber eingefest worben! Der Rönig, ber boch einiges Diftrauen über bieje Ergählung nicht ju unterbrücken vermochte, erbat fich barüber ein Gutachten Alcuins, und biefer antwortete answeichend: "jeder Chrift folle fich über bie Gnade bes göttlichen Ochutes freuen und ben beiligen namen bes herrn loben, ber nie biejenigen verlaffe, Die auf ihn harren, und ber bie Unichläge ber Bojewichter wider ben Babit gu nichte machte." 216 ihn aber Rarl, ber bie Anfchuldigungen gegen Leo wohl für begründet hielt, weiter fragte, welches Berfahren er gegen Leo einleiten folle, antwortete Alcuin eben jo fchlau : "Bas bie Frage betrifft, wie mit ben Berfchworenen zu verfahren, jo meiß Eure erhabene Beisheit am Beften, welche Behandlung jebe Berjon und jebe Bandlung verdient, ober welche Mittel angewandt werben muffen, bamit jener fromme Sirte, ter burch bes Allmächtigen Sulfe ben Sänden feiner Feinde entriffen warb, ruhig auf finem Stuhl bem herrn bienen möge." Dehr noch als Alcuins Fürfprache vermochte auf Rarl bie politifche Rudficht. Trügen nicht alle Beichen, fo wurde ichon in Babertern, wohin ber flüchtige Babit eilte, ber Anoten geschürzt, ber im folgenden Jahre bie Raffertrönung Rarls zur Folge hatte. In bem Chronicon Johannis Diaconi wird ausbrüdlich berichtet, Leo habe fich verbindlich gemacht, Rarl bie Raifertrone aufzuseben, wofern Sarl ihn gegen feine Feinde ichuten würde. nach Ubichluß biejes Bertrags entließ Rarl ben Babft unter ftartem Geleite nach Hom, wo bie Franten ihn mit Gewalt wieber einfesten. Jest wurden Leo's Feinde und Unfläger verhaftet und nach Franfreich abgeführt. Der König felbst traf am 24. November in Rom ein, wo er mit außerordentlichen Feftlichteiten von Leo empfangen warb. Rarl verjammelte nun eine Synobe in Rom, ber er felbft anwohnte, um bie Beschuldigungen gegen ben Babft zu untersuchen, aber bie bagu gewählten Bijchöfe erflärten, baß fie nicht wagten, ben Stuhl Betri, welcher bas haupt Aller feb, ju richten: "wir Alle werben vom Statthalter Betri gerichtet, er felbft aber barf von niemandem gerichtet werben." Sierauf bestieg ber Pabft mit bem Erangelium in ber hand bie Rangel und fchmur einen Reinigungseib, vergaß aber babei nicht, ju bemerken, bag bas, mas er jest thue, für feine Nachfolger kein bindenber Borgang jebn folle, benn er thue Goldes nur, um ben Unwejenben jeben Berbacht au benehmen. Rach einem fränfischen Chronisten (vgl. Lambecius comment. de bibliotheca Vindobonensi 1663. Fol. Vol. II, G. 381.) mare jogar bereits in Gegenwart ber Synobe barüber verhandelt worben, Rarl zum Raifer zu frönen, "ba von Geiten ber Griechen ter Raifername aufgehört habe und ein Beib bafelbft bie herrichaft befige." Gen bem, nie ihm wolle, ficher ift, bag am Weihnachtsfeste bes Jahres 800 Leo bem Rönige in ter Beterstirche, unter bem freudigen Buruf bes Bolts, Die Raiferfrone auffeste. - 3m ingenden Jahre zerftörte ein ichredliches Erdbeben mehrere Städte Italiens und namentnd auch bie Bafilita bes heil. Baulus außer ben Mauern. nachbem Leo ben Befehl atheilt hatte, fie wieder aufzubauen, verordnete er, bag man mahrend ber brei Tage por bem Fefte ber Simmelfahrt in einer feierlichen Prozeffion bie Litaneien fingen folle, melde Mamertus, Bifchof von Bienne, aus berjelben Beranlaffung in Frankreich eingeführt hatte. Die Einführung biefer "Bittgänge" ift bas einzige Neue, was Leo in liturgifder hinficht anordnete. Dagegen wurde er auch in eine bogmatifche Streitrage verwidelt, bie er freilich nur vom Standpuntte feines Intereffes aus, nicht mit Belehrfamteit, besto mehr mit ber ihm eigenen Schlauheit beantwortete. Die lateinischen Rönche auf bem Delberg ju Berufalem waren gewohnt, bas Symbol mit bem Bufat et filio bei ihren Gottesbienften abzufingen, murben aber von ben griechifchen Rlofter= brüdern barüber ju Rebe gestellt und ber Regerei beschuldigt. Gie manbten fich an Leo und beriefen fich ju ihrer Rechtfertigung auf Die Braris ber frantischen Rirche. Der Babft machte barüber Mittheilung an Rarl b. Gr., ber bie Gache bem Concil ju Hachen (809) zur Begutachtung vorlegte. Das Concil fandte mehrere Bifchöfe nach Rom, um mit tem Pabft barüber perfonlich ju conferiren. Diefer billigte zwar mit aller Entschiedenheit bie frantifche Lehre, fprach auch bie Berbammung aus über Alle, welche nicht ebenfo

bächten, mißbilligte aber auch ebenjo entschieden bie Aenterung tes conftantinopolitanifchen Symbols. Auf tie Einwendung ber Gefandten, ob benn Jemand felig werben tonne, ber diefe Lehre vom Ausgehen des heil. Geistes vom Sohne nicht auertenne, antwortete Leo: "Wer im Stande fey, diefe Lehre mit Hülfe feines Verstandes zu begreifen, und fie dennoch nicht anerkenne, ber erlange bie Seligkeit nicht. Aber fie gebore an ben vielen Geheimniffen tes Glaubens, welche bie Maffe ter Ginfältigen ohne Schaden ihner Seelen nicht zu begreifen vermöchten." Auf Die weitere Frage ber Abgeordneten, bie Berfaffer tes Symbols nicht wohl gethan haben würden, wenn fie turch Ginfdel tung zweier Worte einen fo höchft wichtigen Glaubensartitel für alle Zeiten festgefett hätten, antwortete ber Pabst: er tonne tiefe Frage weber bejahen noch verneinen, jeben falls aber fep gewiß, bag bie Bäter von Conftantinopel, als eine von Gott erleuchtet Versammlung, ihre guten Gründe gehabt haben müffen, so zu handeln, wie sie handel ten. Zum Schluß jügte Leo noch den guten Rath bei, man möchte in der fränkliften Hoffapelle ten Gebrauch, tie Worte et filio mit tem Symbol abzusingen, nach und und abschaffen. 3a, er ließ in ter Peterstirche zu Rom zwei schwere, filberne Lafeln a stellen, auf denen das Symbol in griechijcher und lateinischer Sprache ohne den Zust eingegraben war, mit ber Unterschrift: Haec Leo posui amore et cautela orthodoma fidei. Offenbar wollte ber Pabft bie Gelegenheit benuten, um bie firchlich = politifde Bestrebungen des großen Frankenherrschers einigermaßen zu dämpfen, ba diefelben im bedenklich zu werden anfingen. Deunoch behauptete sich der Zusatz in der ganzen abend ländischen Kirche und auch von Rom aus verlautete seitdem kein Widerspruch. — 🕽 Jahr 804 wollte der Pabst zum zweitenmal uach Frankreich reisen und das Ofteriet mit Karl d. Gr. feiern, welcher ihm bis Rheims entgegenging. Bon da gingen beite Fürsten nach Deutschland. Ihr freundschaftliches Berhältniß bauerte bis zum Tobe be Raisers. Diefer hatte das Testament, worin er über die Bertheilung seines Reichs mi feinem Tobe Bestimmungen getroffen hatte, nach Rom zur Unterschrift gesandt, wo 📫 Leo mit den Berordnungen besselben einverstanden erklärte. Nach dem Tobe Karls was ju Ente bes Jahres 814 eine abermalige Berfcmörung vornehmer Römer gegen im Pabst entbedt. Diefer schaffte sich selber Recht und ließ die Schuldigen hinrichten. burch ward bas gute Einvernehmen mit ben frantischen Berrichern augenblidlich getrik, indem Ludwig beschloß, bem Apostolicus zu zeigen, bag ber Blutbann in Rom ibm p ftehe. Er fandte feinen Neffen, den König Bernhard von Italien, nach Rom, bamit im genaue Untersuchung an Ort und Stelle eingeleitet werde. Leo wartete jedoch biefete nicht ab, fondern fandte eine Gefandtichaft nach Machen und ertannte fomit thatfacil die Oberherrschaft des Raisers an, womit Ludwig sich zufrieden gab. Gleichwohl m Leo auch jest nicht ficher in Rom. Als er zu Ende tes Jahres von einer Rraufick befallen murbe, entzündete fich auf's neue bie Unzufriedenheit mit ihm: bie angebit mit geraubtem Gut vom Babst erbauten Landhäufer wurden überfallen und verbraunt, und es bedurfte abermals des gewaffneten Einschreitens Bernhards, um die Empörun zu ersticken. Leo, von Kümmernissen gebeugt, soll die Gewohnheit gehabt haben, 🖬 Tage oft acht= oder neunmal die Messe zu lesen, ein Gebrauch, der von Alexander 🏽 abgeschafft wurde. Leo ftarb am 11. Juli 816 und wurde im Batilan begraben. Sin Andenken, beffer mit Stillschweigen bededt, wird am 12. Juni gefeiert. Bgl. Gfrörer, R.Ofd. III, 1. 2.

**Les IV.**, Sohn Rodoald's, stammte aus einer ansehnlichen römischen Familie al. Frühzeitig war er in den Benedistinerorden getreten. Er wurde Rardinalpriester von Titel der vier gekrönten Heiligen und verdankte diese Ernennung dem Pabste Gregor IV., der scine Talente zu würdigen verstand. Unmittelbar nach dem Tode des Pabstes Sergins († 27. Januar 847) wurde Leo einstimmig zum Pabste erwählt, da man aber nicht wast, ihm sofort ohne taiserliche Erlaubniß die Weihe zu ertheilen, so dauerte dritthald Monnte lang eine Art Zwischenreich, bis endlich wegen der Furcht eines neuen Saraceneneipfalls, jedoch unter ausbrücklichem Borbehalt des Bestätigungsrechts des Raisers, Leo ge-

wurde am 11. April. Ceine erfte Gorge war auf Bieberherftellung ber burch aracenen angerichteten Bermüftungen gerichtet. Er gab bem Culte in ber Bafilita . Betrus feine Bürbe wieber und machte auch an andere Rirchen ber Stadt bebeu-Geschente an Ornamenten, Defgewändern u. bgl. Geine zweite Thätigkeit galt ten jur Bertheidigung ber Stadt und bes Gebiets. Er lief bie alten baufälligen mauern ausbeffern, bie Thore befestigen, fünfzehn Thurme wieder berftellen; zwei führte er an ber Mündung ber Tiber auf und verband fie burch fo ftarte Retten, ach nicht bas fleinfte Schiff burchjegeln tonnte. Um bie Beterstirche gegen ahneberfälle, wie bas 3abr 846 einen gebracht hatte, ju fichern, verwirflichte er einen von Leo III. gefaßten Plan. Muf bem jenfeitigen Tiberufer, bicht neben ber Enrg, wurde innerhalb vier Jahren eine neue Borftadt erbaut, welche fich an bie firche anfchloß und mit Mauern umgeben wart. Bon allen Geiten fteuerte man su Diejem Berte bei. Der Raifer Lothar ichidte Gelb; Die Großen und Rlöfter 21rund ber Pabft übermachte, ftets ju Jug ober ju Pferd gegenwärtig, bie Arbeiter. Erbauer ju Ehren erhielt bie neue Schöpfung ben namen Civitas Leonina. Die hner ber Stadt Centumcellae irrten aus Furcht vor ben Garacenen in ben Wälind auf ben Gebirgen umber ; Leo erbaute ihnen eine ftart befestigte Stadt, bie lis genannt wurde. Auch andere verfallene Orte baute er wieder auf und umgab manern. Er brachte eine Berbindung mehrerer Seeftabte bes mittleren und n Italiens ju Stande; Die Städte Amalfi, Neapel und Gaeta liegen ihre Schiffe pähftlichen ftogen und im Sommer 849 erftritten bie vereinigten Flotten auf ber von Oftia einen herrlichen Seefieg über die Saracenen. 3m Jahr 850 frönte Leo g II., ber im vorhergehenden Jahre von feinem Bater Lothar jum Mittaifer er= porben war. Eifrig benützte ber Pabft nun jede Gelegenheit, um feine Dacht s ber Alpen auszudehnen. Anlag hiezu bot bie Synode ju Soiffons (853), auf r Die von Hinfmar abgesetten Klerifer um Wiederherstellung in ihre Memter baten, nit ihrem Gejuche abgewiesen wurden. Hintmar ersuchte Leo, Diejes Urtheil ber De traft apostolijcher Bollmacht zu bestätigen; allein ber Pabft weigerte fich, tiejes m, ba fein römifcher Abgefandter ber Synobe angewohnt habe, bas Gejuch auch burch ein taiferliches Schreiben unterftügt worben jep, und endlich ba bie abge-Rleriter fich eigens auf ben Stuhl Betri berufen hatten. Dagegen ftellte Leo nfinnen, Sintmar und bie Rlerifer follen fich vor einer Synobe fiellen, auf welcher ifchof Beter von Spoleto als pabstlicher Bevollmächtigter bie Sache von neuem uchen würde. Allein biejer Bescheid tonnte weder Sintmar noch ben Klerifern n und jo suchte Leo auf Betreiben Lothars ben Streit badurch ju Ende ju t, bağ er bem Metropoliten von Rheims bas Pallium überfandte. Ebenjo trat bie Fußstapfen feiner Borgänger in bem Beftreben, ben pabftlichen Stuhl von iftigen taiferlichen Bevormundung zu emancipiren. Hierauf beutet bie von ihm ührte Umänderung bes römischen Ranzleiftpls: mabrend bie früheren Babfte in Schreiben an Raifer ober mächtige Fürften gewöhnlich bie Damen ber Empfänger gestellt und ben ihrigen nachgesetzt hatten, ficht in allen von Leo erlaffenen Briefen ame bes Pabftes voran, auch vermeidet er gegenüber ben Fürften ben bisher üb-Namen Dominus. Ebenfo war Leo ber erfte Babft, welcher nach ben Jahren Bontificats gabite. Er ftarb ben 17. Juli 855, an welchem Monatstage auch indenten gefeiert wird. Schon während feines Bontificates ftand er im Geruch Bunberthäters, und bie Cage fteigerte noch biefen Ruhm. Unter feinem Namen eine Somilie aufgeführt, welche von ben Bifchöfen auf ben Diöcejanfpnoben gur erung an ihre firchlichen Bflichten verlejen werben follte. Er wurde im Batifan tst.

**Leo V.**, geboren zu Priapi bei Arbea (nach Andern zu Arezzo), war zuerst ein-Benediktiner in dem Convent zu Brandallo, hierauf Kardinal, bis er am 28. Okto-03 zum Pabste erwählt wurde. Doch schon einige Tage nach seiner Wahl ließ ihn ber Kardinalpriefter Christophorus von St. Lorenzo in Damaso unter dem Borwand, daß ber neue Pabst kein Geschick zur Regierung besitze und seine Auctorität nicht aufrecht ju halten vermöge, in's Gesängniß werfen, nöthigte ihn, der pähstlichen Bürde zu entsagen und nahm ihm das Bersprechen ab, wieder in sein Rloster zurückzukehren. Nach Sigonins wäre er schon nach einem Monat und neun Tagen noch im Gesängniß gestorben, um zwar aus Gram über die von seinem Nachsolger Christophorus erlittene Mißhandlung. Er wurde bei St. Johann zum Lateran beigeset.

**Leo VI.**, ein Römer, ber Sohn Christophs, aus ber Familie Gemina, mit ben Beinamen Sanguigna, wurde im Juni 928 zum Pabste gewählt, nahm aber ben römisschen Stuhl gleichfalls nur turze Zeit (sieben Monate und fünf Tage) ein, und starb an 3. Februar 929. Bloße Bermuthung ist es, ohne irgend welches positive historische Zeugnis, wenn ihn die Einen an Gift, welches ihm die berüchtigte Marozia beigebracht habe, sterben, die Anderen, wie Baronius, eine gefängliche Haft sienen Tod vorangehen lassen Platina spentet ihm das Lob, daß er mit so viel Sittenstrenge regiert habe, als jeme Zeiten allgemeiner Berberbnis es nur immer möglich gemacht hätten.

Leo VII., gleichfalls ein Römer von Geburt und bem Benebiltinerorben angehörend, wurde nach dem Tode Johannes XI. gegen seinen Willen zum Pabst erwäht und jedenfalls vor dem 9. Januar 936 confecrirt. Auch sein Bontificat dauerte und 3 Jahre 6 Monate und 10 Tage, ohne durch irgend welche bedeutende That ausgezeichnet zu sehn. Er berief den Abt Odo von Elugny nach Italien, um dort eine Ausschnung zwischen Alberich und Rönig hugo, deffen Bertrauen Dbo befaß, in's Bert zu feten, was auch gelang. Zugleich beauftragte ber Pabst ben Dbo, die Ordensregeln für bie römischen Klöfter zu verbessern und das Klofter, das zuvor an der Kirche des h. **Paulus** stand, wieder aufzubauen. Auch in die Angelegenheiten der deutschen Kirche versuchte er einzugreifen. Bijchof Gerhard von Baffau-Lorch hatte fich nach Rom gewandt, theil . um die in der baherischen Kirche eingerissenen Mißbräuche zur Cognition des pähftlichen Stuhles zu bringen und Maßregeln dagegen einzuholen, theils um dort zu beten. **Bab** barauf erließ Leo zwei noch auf uns getommene Schreiben, beren erstes an ben Bijde Gerhard felber gerichtet ift und ihm das Pallium nebst Anweisung, wie er baffelbe auf tanonische Weise gebrauchen foll, überträgt. Das zweite Schreiben ift an die Bischer Egilolf von Salzburg, Ifingrim von Regensburg, Lantbert von Freifing, Wifund von Seben und die übrigen Kirchenhäupter von Gallien addreffirt, und nachdem darin ba abscheuliche Greuel der Briefterehe gerügt, dagegen die Aufnahme von Prieftertindernin ben Rlerus gutgeheißen worden ift, geht ber Brief zur hauptsache über, nämlich jm Antündigung, daß der Pabft hiemit Gerhard von Baffau zum apostolischen Stellvertrein für Germanien ernenne, bem fic von nun an ten pünktlichsten Geborfam zu leisten bat-Schließlich bemerkt Leo, herzog Eberhard von Baiern fen mit bem Bollzug biefa ten. Berfügung beauftragt. Durch diefe Reuerung verlor Salzburg feine alten Borrechte und begann alsbald einen erbitterten Rampf gegen die Anmaßungen von Passau, der er burch die Entscheidung Benedikts VI. geschlichtet wurde, indem diefer Salzburg die De tropolitanhoheit wieder zuerkannte. Leo ftarb den 18. Juli 939 und wurde im Batika beigeset. Bgl. Gfrörer, R. Gesch. III, 3. S. 1200 folg.

Leo VIIII., zuvor römischer Erztanzler, wurde im Jahr 963 von einer Syndet in ber Beterstirche bem Pabst Johannes XII. als Gegenpahst entgegengestellt. Da er noch Laie war, mußten ihm erst die Weihen eines Borlesers, Thürhüters, Diatons Preschers, Bischofs hintereinander ertheilt werden. Durch den Willen von König fuge auf den pähstlichen Stuhl erhoben, suchte Leo seinem Gönner unbedingt zu Willen zu leben und soll in einer noch erhaltenen Urfunde dem deutschen Rönige und seinen Nachfolgern im Reiche Italiens das Recht auf ewige Zeiten zugestanden haben, "sowohl sich selbst einen Nachfolger zu wählen, als auch Pählte und somit auch Metropoliten und Bischöfe einzusehen, also das die Neueingesetten von ihm die Belehnung empfangen, die bischöfliche Weihe aber von benen, deren Amt es ist. — Riemand soll hinfort sich ertübm, einen König (Italiens) ober Batricier ober Pabft zu wählen, ober auch einen ifchof zu erheben; fondern biefes Recht gehört allein bem genannten Rönige bes römien Reichs, ber allein Rönig und Patricier ift. Wenn ber Klerus und bas Bolf einen ifcof erwählt, ohne bag berjelbe von bejagtem Rönige gut geheißen und belehnt wurde, barf niemand bem Gewählten bie Weihe ertheilen." Die merfwürdige Urfunde findet b abgebrudt bei Pertz, leges II., Anhang G. 167. Freilich haben tatholijche wie protantijche Kritifer Die Mechtheit Diefes Aftenftuds bestritten : Berty bagegen wagt baffelbe ht ju bermerfen, und Gfrörer (R.G. III, 3. C. 1255 fg.) halt es für unbedingt t. Ebenjo jagt Richter (Rirchenrecht G. 269), es erfläre fich aus ben bamaligen rhältniffen bes römischen Stuhls. - Nachdem Otto eine von Johannes XII. angetete Empörung blutig unterbrückt hatte, verließ er nom und ließ Leo gurud, aber fer wurde nun von Johannes fo hart bedrängt, bag er mit genauer Roth, von Allem blogt, in bas taiferliche Lager ju Camerino entfam. Unterbeffen fprach ein Concil in Beterstirche (25. Febr. 964) ben Bannfluch gegen Leo und Diejenigen, welche ihn beiht hätten, aus, und bie Synobe bes vorigen Jahrs murbe für eine verruchte und henräuberische ertlärt. Auch nach Johannes Tode (14. Mai 964) hörte ber Widernd ber Römer gegen Leo nicht auf: fie wählten Beneditt V., und ber Klerus bat ar burch eine Gefandtichaft um die taiferliche Bestätigung biefer Babl, erhielt aber Untwort : "Eher werfe ich mein Schwert weg, als bag ich auf Wiebereinfetzung Babft o's VIII. verzichte!" Wirklich rudte Otto, begleitet von Leo, mit Heeresmacht vor om, belagerte bie Stadt und zwang fie, fich felbit und ihren Babft bem Raifer gu ergeben. Benebift fniete ju ben Fugen bes Raifers und Leo's nieber, befannte bas ebepriesterthum widerrechtlich an fich gebracht ju haben und zog fein Ballium ans, e er fammt bem Hirtenstab Leo aushändigte. Diefer gerbrach ben Stab und zeigte e entzweigebrochenen Stücke bem Bolle, bann bieg er feinen gebemüthigten Rebenbuhauf bie Erbe hinliegen, lief ihm bie übrigen Theile ber priefterlichen Rleidung ausben und jagte zu ben anwesenden Bifchöfen: "Bir entjegen hiemit ben Räuber bes apostolifchen Stuhls Beneditt ber bijchöflichen und priefterlichen Ebren, laffen aber f bie Fürbitte bes Raifers bem Ubgejetten bie Würbe eines Diaton, aber ju Rom barf nicht bleiben, fondern wird in die Berbannung abgeführt werden." Leo blieb nun im ngestörten Befitz pabstlicher Macht bis ju feinem im Marg 965 erfolgten Lob.

Leo IX. Rach bem Lobe von Damajus II. fandte ber römijche Rlerus Abgeordnete t ben Raifer, welche benfelben auf bem Reichstage ju Worms antrafen, und er überng bie pabstliche Würde einem feiner Verwandten, bem Bifchof Bruno von Toul. tefer, ben 21. Juni 1002 geboren, ftammte aus bem Geschlecht ber im Eljag fehr beaterten Grafen von Dachsburg ab, war brittes Rind mit Raifer Konrad II. und auch mit m hasburgifchen Saufe verwandt. Bruno hatte fich burch Dondeftrenge, burch Gifer in n äußerlichen und innern Rirchenverwaltung, wie burch feine Gewandtheit in Behanding weltlicher Angelegenheiten ichon längft ausgezeichnet, wohl auch fich ichon unter ben imern einen guten Ruf erworben, ba er jährlich eine Ballfahrt nach Rom zu unterehmen pflegte. Seit 22 Jahren war er Bijchof, ftand im 46. Lebensjahr, als ihn im ecember 1048 bie ju Worms versammelten weltlichen und geiftlichen Fürften auf ben Bunfch Seinrichs III. zum Pabfte auserfahen. Allein ber neugewählte verweigerte mehne Tage lang Die Annahme ber Wahl und gab erft bann ben Bitten bes Raifers nach, s biefer bas bebeutente Bugeftanbniß machte, eine Babl in Rom vornehmen ju laffen. siemit verzichtete ber Kaifer thatsächlich auf bas Recht bes Batriciats, bas er fich zwei abre zuvor vom römifchen Bolte hatte einräumen laffen, und in Diejer Sinficht tritt neits bei ber Erwählung von Leo IX. hervor, wie mit feinem Pontificate eine neue poche in ber Gefchichte bes Babftthums anhebt. Bie es icheint, war ichen hierin Gilbeand ber geheime Rathgeber Leo's gewesen, wie er auch ferner bie Geele bes römischen ofes blieb. Bruno tehrte erft von Borms nach Toul zurüch, feierte bort Weihnachten ab trat am britten Feiertage bie Reife nach Rom an. 3m Bilgergemande tam er

<u>م.</u> هم

die Einwohner von Benevent, rie sich ihm nicht unterwarfen, mit dem Kirchenbann, Auch den kirchlichen Angelegenheiten im engeren Sinn wandte Leo auf diefer Reife feine Aufmertfamteit zu, indem er Synoden zu Siponto und Salerno abhielt. Im Spi fommer 1050 ging er burch Tuscien nach Bercelli, um bas ichon auf ber Ofterfunde angefündigte Concil zu halten. Berengar, welcher Billens gemefen mar, auf ber Synde zu erscheinen, tonnte seinen Entschluß nicht ausführen, ba ihn Rönig Seinrich II. hatte in's Gefängnift werfen laffen, dagegen hatte er zwei Geistliche als feine Bertheidige babin abgefandt. Gegen Lettere entbrannte aber die Buth bes Bolls fo beftig, bag ft ber Babft zu ihrem eigenen Schutz verhaften laffen mußte. Berengar wurde abermalt verbammt. Bon Bercelli jog Leo über bie Alpen nach Toul, um die irbifchen Ueberreft bes vor Kurzem heilig gesprochenen Bifchofs Gerhard zur allgemeinen Berehrung ange stellen. Seit der Antunft in Toul bis Lichtmeß 1051 stattete der Pabst, auf verscher benen Rundreifen, eine Reibe Rlöfter mit Gnadenbriefen aus und begab fich bann mi Trier, um sofort Maria Lichtmeß (1051) mit dem Kaiser zu Augsburg zu feiern, 🗰 fich Leo mit bem gebannten und abgesetten Humfried von Ravenna auf taiferlichen 39 spruch versöhnte. Von tiesem Zusammensehn an trübte sich aber bas Verhältnig pi schen Kaiser und Pabst; Letzterer zeigte seine Umstimmung alsbald baburch, bağ er bu Rleriter Friedrich, Bruder bes Lothringer Bergogs Gottfrieds, ber ber gefährlichfte Gep ner Heinrichs III. war, mit sich nach Italien nahm und ihn schnell zu ben höchsten Rirchenwürden beförderte, wodurch ber Grund ju bem Bund zwischen Betri Stuhl m der Guelfenpartei gelegt wurde. Seiner Gewohnheit gemäß hielt der Pabst in 🕊 Woche nach Oftern 1051 ein Concil, das sich zunächst abermals mit der Simonie thun machte, bann Competenzstreitigkeiten fcblichtete und endlich eine Angelegenheit in englischen Rirche vor sein Forum zog: Rönig Edward von England ward von bem 🏶 lubbe einer Ballfahrt nach Rom unter ber Bedingung bispenfirt, bag er bie für i Reise bestimmten Rosten theils an die Armen vertheile, theils auf Erbauung eines neut Rlofters verwente. Leo crnannte jest ten Primicerius Uto von Toul flatt feiner 🛲 Bischofe von Toul und übertrug Hiltebrand die Abtei tes h. Paulus. Da er nun me bie Einfünfte bes Touler Stifts nicht mehr zu verfügen hatte, mußte Leo um fo mir darauf beracht sehn, die Besitzungen Petri, die seit Heinrichs III. letztem Römerzug 📫 noch früher in andere Hände gekommen waren, sich wieder zu erwerben, aber bie an gabe war nicht leicht. Oft mußte er sich begnügen, entferntere Orte an treuere Lebent männer zu vergeben, mährend er in ber Nähe Roms perfönlich gegen die Rirchenräum einschritt. Die größten Verlufte an ihrem Besitze hatte tie römische Rirche im Sibn erlitten und borthin wandte fich Leo im Sommer 1051; es gelang ihm auch, Benevet jum Gehorfam jurudjubringen: er jog ben 5. Juli in biefe Stadt ein und bemuik fich, in ihr eine festere Ordnung zu begründen. Im folgenden Frühjahr finden 🗰 Leo abermals in genannter Stadt, um Magregeln gegen Die Normannen ju ergreifen, bie von nun an feine ganze Thätigkeit in Anfpruch nahmen. Um Sulfe gegen f zu erhalten, reiste er nicht weniger als treimal nach Deutschland und suchte and die Griechen zu einer Berbindung gegen die wilden Ränber zu bewegen; er a hielt aber von den Deutschen nur eine schwache Unterstützung und vereitelte feine 🗫 mühungen unter ben Griechen felbst badurch, daß er bie unfeligen geiftlichen Smi tigkeiten zwischen ben beiden Kirchen erneuerte. Der Raifer Conftantinus Mene machus war mit Leo durch Bermittlung des Argyrus, Ratapan von Calabrien, in Umterhandlung getreten, aber ber Batriarch Michael Cerularius erließ, um bas Bündniß hindern, in Gemeinschaft mit bem Metropoliten ber Bulgarei, Leo von Achriba, in Jahr 1053 ein Sendschreiben an ben Bischof Johannes von Trani in Apulien, welche bie Lateiner ber ichmersten Repereien beschuldigte und bie abendländischen Bifchöfe baun abzulassen aufforderte. Der Schlag war wohl berechnet und verschlte seines Zieles nick. Zu Trani befand sich damals als pähstlicher Legat der Cardinal Humbert, ein äuser leidenschaftlicher, ftreitfüchtiger Mann und ebenso begeifterter Berfechter ber Borreit

us pässtlichen Stuhles. Diefer beeilte sich, eine Abschrift des Briefes nach Rom zu tringen. Leo wollte wo möglich ben brohenden Bruch vermeiten und erließ ein ernftes ster verföhnlich gehaltenes Mahnschreiben an ben Patriarchen. Auf eine in's Einzelne gehende Biberlegung ber ihm gemachten Vorwürfe ließ er sich nicht ein, hob aber mit Rachtrud die bevorzugte Stellung ber römischen Kirche, ihre Ubstammung vom b. Betrus und ihre badurch beringte linfehlbarkeit hervor und mahnte eruftlichst zur Buse und Umlehr von bem gefährlichen Wege ber Empörung gegen ten Stuhl Betri. Der Ba= triarch antwortete mit taum erwarteter Bercitwilligkeit zur Berständigung. Der Kaifer war über ben voreiligen Schritt seines Batriarchen sehr aufgebracht. Er bat den Babst, ur Schlichtung bes Streites eine Gefandtichaft nach Conftantinopel zu ichiden. Dies geichab. In ihrer Spipe ftand ber Karbinal Sumbert. Gie brachte Briefe an ben Raifer und an ben Patriarchen. Der Babft belobt bie zur Bekföhnung willige Gefinnung tes Batriarchen, tadelt aber nachdrücklichst die schändliche, sacrilegische Anmaßung besselsben, fich ötumenischer Patriarch zu nennen. Bare tiefer Titel überhaupt zuläßig, dann tame er boch ohne Zweifel allein bem Stuhle Petri zu. Aber teiner ber Babfte habe ihn fich angemaßt, tenn es fey ein Raub an ter Chrifto allein gebührenten Ehre. Auch bebt er hervor, bag ber Patriarch auf ungesetsmäßige Beije, t. b. unmittelbar aus tem Laienftante in's Amt getommen fey. humbert überreichte bem Raifer außer bem pabftlichen Briefe auch noch eine von ihm felbst verfaßte Bertheidigungs= und Streitschrift gegen bie ben Lateinern ichulbgegebenen Retereicn. Der Raifer aber wagte nicht, gegen ten Batriarchen Gewalt anzuwenten, weil er einen Aufftand tes Bolts ju beffen Gunften befürchtete. Der Patriarch stand fost wie eine Mauer, mied allen Umgang und jere Berhandlung mit ben Legaten, und behandelte fie ichon wie Gebannte. Endlich ging biefen tie Gebuld aus: am 16. Juli 1054 ichritten fie beim Beginn ter Deffe tihn burch tie Sophienfirche zum Altare bin, legten bafelbft eine Bannbulle gegen ben Patriarchen und Alle, die es mit ihm halten würden, nieder, verlieften bann, indem fie ten Staub von ben Fugen ichuttelten, Die Rirche und zwei Tage fpater Die Start. Der Raifer fandte ihnen Gilboten nach, Die fie zur Rücktehr nach Constantinopel bewogen. Allein in ter Stadt war die Stimmung gegen tie Römer jo erbittert, tag Michael jogar Mühe hatte, fie wohlbehalten aus feinem Reiche zu bringen. Während biefe Unterhandlungen noch im Gange waren, hielten Urghrus und Leo treue Freundschaft, tie für ihren Vortheil spürfamen Normannen entdockten aber, was beabsichtigt werde, und verhinderten beghalb bie Busammentunft und bie Bereinigung Beiter. Auch bie Unterhandlungen mit Deutschland zur Sulje gegen bie Normannen wollten bei dem geipannten Berhältniß zwischen Raifer und Pabft nicht bas ermänschte Resultat abgeben. Im Sommer 1052 war nämlich Leo nach Deutschland gereist und suchte zwischen dem Kaifer und bem König Andreas von Ungarn zu vermitteln. Nachdem ihm tiefes nicht gelungen, ging er mit Heinrich, den Mangel an Lebensmitteln genöthigt hatte, die Be= igerung von Pregburg aufzugeben, nach Regensburg und von hier aus nach Worms, wo fie Beihnachten feierten. Hier war es, wo ber Pabft bas Bisthum Bamberg nebft ter Abtei Fulba bem Raifer abtrat und bafür von ihm eine Bergichtleistung auf alle lafferlichen Rechte auf Benevent und andere italienische Orte erhielt; zugleich gab ber Raifer bier bas Berfprechen, ein Deer nach Italien ju fenden, um bie Normannen mit Baffengewalt aus dem Gebiet Benevents zu vertreiben. Ullein dem Raifer war es mit feinen Berfprechungen nicht Ernft: er entlieg die aufgebotene Mannschaft wieder und nur ein haufe von etwa 700 Mann Freiwilliger, theils Berwandte, theils Befreundete ter's, folgten bem Babft nach turger Beit nach, um ihn gegen bie Normannen ju ichaten. Rachtem Leo Lichtmeß zu Angeburg gefeiert, ging er über die Alpen und verfammelte (1052) ein Concil ju Mantua, um auf demfelben feine höchfte geiftliche Be= richtsbarteit jur Aufrechthaltung jener Gefete ausznüben, bie er ichon früher gegen Simonie und Briefterehe erlaffen hatte; es murte aber turch tie Bifchoje, welche feine Etrenge zu fürchten hatten, und beren Sache mit bem Intereffe mächtiger Familien ver-

Real-Encyflopabie fur Theologie und Rirche. VIII.

21

fcmolzen war, ein heftiger Aufruhr gegen ihn erregt, fo daß er die Berfammlung aufzuheben genöthigt wurde. Doch war dies nur eine augenblidliche Aufregung ber Ritenschaft, benn ichon am anderen Tage suchten bie ichuldigen Bischöfe bei ihm bie 2060lution nach, welche er ihnen ertheilte. Bährend aber Leo alfo mit aller Strenge gegen bie eingeriffenen Migbräuche in ber Rirchenverwaltung eiferte, gab er felbst zulest bas Beifpiel in ber Berletzung ber Rirchengesete, indem er fich im Jahr 1053 entschloß, in eine ner Berson ein Beer gegen die Normannen zu führen. Obgleich tie Theilnahme an rem Schichale jo Bieler, welche graufame Mighantlungen erduldet hatten, ihm m Entschuldigung tienen konnte, jo wurde es roch von ben Männern ber ernfteren un strengeren Bartei, welche für die Wieterherstellung ber Kirchenzucht eiferte, gemigbilligt, bağ bas haupt ber Kirche mit weltlichem Schwerte getämpft hatte, wie auch ber me gludliche Ausgang tes Krieges Bielen als ein göttliches Strafgericht erfchien. Bei Civitella in Capitanata war Leo mit feinem Säuflein auf tie vereinte Dacht ber bei normännischen hauptanführer, humfried, Robert Guiscard und Richard von Averfe gestoßen und erlitt eine völlige niederlage am 18. Juni 1053. Leo felbst wurde wi den Normannen gefangen genommen und blieb fast neun Monate ju Beneveut in ihm Haft. Leo war durch dieses Müggeschick und den Tod jo vieler Anverwandten tief erfcuttert: nie ruhte er ju Benevent in einem Bett, hüllte jeinen Leib in ein barenet Gewand, folief, tas haupt auf einen Stein gestützt, über einer Matte, fastete über bie Magen, betete oft ganze Rächte burch, und verschenkte, was er erübrigen konnte, a Urme. Daneben suchte er in feiner haft tie Angelegenheiten ber Kirche zu fördern: er schlichtete Streitigkeiten, die unter den afrikanischen Bischöfen ausgebrochen waren, mit tnüpfte mit rem Hamburger Erzbischof Abalbert wieder Unterhandlungen an. In 12. März 1054 burfte ber Pabft Benevent verlaffen, er eilte nach Rom im Gefalk feines nahen Tores. In Rom stieg er in seinem bischöflichen Palaste am Lateran d, ließ sich aber später nach St. Beters Dome und rem Batikan bringen, wo er ba 19. April 1054 einem Zehrficber erlag. Als fich tas Gerücht feines naben Tores w breitete, brach bas Bolt in den Lateran ein, um ben Nachlag bes Pabstes ju plünden. Anlağ zu tem Gerücht gab Leo's Befehl, tağ man zugleich mit ihm feinen Sarg, in bem er einft ruhen wollte, nach Gt. Beter bringen folle. Neben Diejem Garge bingeftredt und umgeben vom Rlerus ber Stadt, brachte er tie letten Tage unter Gebeten Die letten Worte fprach er in teutscher Sprache. Nach feinem Bunfche ward bie <u>3u.</u> Leiche neben bem Altare bes Gregorius I. bestattet. Kurz vor feinem Tobe foll er mit ermahnente und strafente Borte gegen bie Simonie und tie Berehlichung ober un feuschheit ter Geistlichen gesprochen haben. Die römische Kirche verehrt in ihm, ben Lebenden und Torten, einen Wunterthäter, und will wiffen, raf bie in ber Schlack gegen die Normannen Gefallenen dem Babste als Märtyrer bargestellt worden seven, und raß fogar Wunder auf ihren Gräbern verrichtet wurden. Leo wird von feiner Kinfe mit hohen Lobiprüchen erhoben, bagegen bemerkt Neanter mit Recht, bag es eben nicht einen Mann von innerer Bereutfamteit verrathe, wenn Leo unter ben fcweren Arbiten und Sorgen feines Umtes jeine besondere Erholung barin fant, bag ein von einen Könige ihm geschentter Bapagai ihm Bapa Leo zurief, worans benn diejenigen, welche ihn als heiligen verehrten, nachher ein Bundermährchen machten. Bgl. Gfrörer, g. Geis. IV. 1. Böfler, die teutschen Babfte. II. S. 3-214.

**Leo X.** Johann von Medici, später Leo X., war ber zweite Sohn von Lorens ve' Medici, geboren in Florenz ben 11. Dec. 1475. Seiner Mutter, die eine Tochter von Giacopo Orsino war, soll es vor ber Geburt tieses Sohnes geträumt haben, sie bringe einen großen, aber gelehrigen Löwen zur Welt. Johann hatte zwei Brüder, Inlian und Beter, und ber Bater sagte von ihnen, ber erstere seh gut, der zweite ein Narz, Johann aber seh flug. In Letterem hatte er sich nicht getäuscht, und auf diese Klagheit baute er auch ben Plan, Johann zur höchsten firchlichen Würde heranbilden zu lassen Ichon in seinem siebenten Jahre empfing berselbe die Tonsur, im folgenden Jahre über-

jub ihm ber Rönig von Frankreich, Ludwig XI., die Abtei Font douce, bald nachher belehnte ihn Babft Sixtus IV. mit bem reichen Rlofter Baffignano, ja im 3. 1488 verlieh im Innocenz VIII. die Bürde eines Cardinals. Bevor er jedoch den Burpur erhielt, nufte er noch brei Jahre lang Theologie und tanonisches Recht studiren, und Johann, ber bisher ben Unterricht von Chalcondyl und Eginent, zweier griechischen Flüchtlinge, **u Griechischen, von Bolitianus** in "der Sprache der Götter," von Bernardo Dovizi in fleganz und Grazie des Umgangs genoffen hatte, bezog nun die Universität Pifa, wo **jilippo Decis** und Bartolomeo Sozzini feine Lehrmeister wurden. Nach Beendigung feiner Undien erhielt Johann am 9. März 1492 die Insignien der Cardinalswürde, und verief drei Tage nachber, Florenz, um in Rom feine Residenz aufzuschlagen; aber ber ton im folgenden Monat (8. April) erfolgte Tod seines Baters Lorenzo rief ihn in nne Baterstadt alsbald zurück, wo ber Cardinal durch feine Anwesenheit das Ansehen mb ben Einfluß feiner in Pietro schwach vertretenen Familie aufrecht erhalten follte. Mein diefer Berjuch gludte nicht: als Pietro, von einer Revolution bedroht, beim Roige von Frantreich erschien, ihm die festen Plätze überlieg und ihn fogar in Florenz nimbm, ja ihm auch Livorno und Bija einräumte, wurde diefes von ben Florentinern ir ein großes Staatsverbrechen erklärt, und er mußte, begleitet von feinen Brüdern, em Carbinal Johann und bem jüngeren Julian, aus der Stadt fliehen. Sie begaben ich zuerft zu Johann Bentivoglio nach Bologna, und als sie hier nicht aufgenommen surden, jo vertaufchte ber Cardinal Johann feinen Burpur mit ber Rutte eines Fran-Maners und fand einige Tage nachher zu Castello bei den Bitelli eine Zufluchtsstätte. Er lebte nun in stiller Zurückgezogenheit bald da bald dort bei den Freunden seines Daues; benn den Aufenthalt in Rom mied er, weil er mit tem neuen Pabst Alerander VI. m gespanntem Fuße stand. Die Hoffnung, welche sich die Familie der Medicis noch mmer auf bie Rücktehr nach Florenz machte, ward burch tas Bündniß ber Florentiner nit Ludwig XII. ganglich vereitelt, und fo entschloß fich der Cardinal, Italien ju veraffen und trat eine Reife nach Deutschland, ben Niederlanden und Frankreich mit noch if Genoffen an. Bie es scheint, hatte bie Reife feinerlei politische Motive, und verolgte einzig und allein literarische Zwecke. Während feiner Abwesenheit hatte sich die slitifche Lage Italiens wejentlich verändert, und Johann begab fich nach furgem Aufnthalt in Genua nach Rom, wo ber Pabst Alexander, wenigstens äußerlich, fich fortan reundlich gegen ihn betrug. Die Mediceer nahmen nun ihre Hoffnungen und Blam n Betreff von Florenz wieder auf: während Bietro, ermuthigt von den Benetianern und unterstützt von den Orsini und von Bitellozzo Bitelli ten Cafar Borgia zu bewem fuchte, mit bewaffneter hand die bestehende Regierung in Florenz umzustoßen, wirkte 🖬 Julius von Ludwig XII. bas Versprechen einer fräftigen Unterstützung aus, allein nch biesmal scheiterte die hoffnung ber Mediceer. Günstigere Aussichten schienen sich hnen zu eröffnen, als nach dem im August 1503 erfolgten Tod Alexanders VI. und um wenige Wochen ipäter erfolgten Tode von Bius III. Julius II. als Babft folgte. Rit Letsterem stand der Cardinal Johann in gutem Einverständniß. Julius II. dachte nehr an Krieg und Eroberung, als an fein geistliches Hirtenamt, und so entließ er den läfar Borgia aus der Engelsburg und gab ihm alle seine früheren Titel und Ehren**iellen zurüd.** Bietro war in der Schlacht am Garigliano gefallen, und wenn ihm auch **Ishann als dem Familienhaupt stets anhing, so hatte er gleichwohl von dessen Unde**muenheit und übermüthigem Ehrgeiz viel zu leiden. Johann gab fich nun zunächft ung feinem hang zur Kunft bin: von Architetten, Malern und Bildhauern ward er als uträglicher Richter anertannt, und in seinem hause führten Tonkünstler ihre Produtimen mit allem Lurus auf. Ebenso ergab er sich jest den Bergnügungen und Ermü= ungen ber Jagb. Gein gutes Einvernehmen mit dem Pabfte ward burch feine Freund= haft mit Galeotto della Rovere, dem Reffen von Julius II., wefentlich befördert. Da= eben ließ aber Johann feine Anfprüche auf Florenz, wo Pietro Soderini ein thrannischer liftator war, nicht fallen. Nachdem Julius am 12. Sept. 1506 in Berugia eingezogen 21 ¥

war, übertrug er tie Oberherrschaft barüber bald nachher bem Cardinal von Medici, und biefer übte von nun an einen größeren Einfluß, als bisher, auf bie Ungelegenbeiten Italiens. Unter bem Titel eines Legaten von Bologna wurde er zum pabftlichen Feldmarschall ernannt und ihm bie Leitung jenes gangen Feldzugs überlaffen, burg welchen ber Pabft die Franzofen aus Italien vertreiben wollte. Doch ber Feldzug enbet nach wechselndem Rriegsglud ichlieflich ungludlich für bas pabftliche Deer und Johann wurde in ber Schlacht bei Ravenna (11. April 1512) gefangen genommen. Diefer wurde zuerft nach Bologna, bann nach Mailand abgeführt, und follte eben nach Frantreich gebracht werden, als es ihm gelang, der Gefangenschaft zu entfommen und nach Rom p eilen. Sobald Raimund von Cordova mit einem nen organisirten spanischen Deere in Tostana einrückte, vereinigte ber rüftige Cardinal feine Bande wieder mit demfelben und verhalf daburch feiner Familie jur herrichaft über Florenz, wo bis dahin noch bie Republik bestanden hatte und ein Soberini (Sonfaloniere mar. Biderftand tonnten bie Florentiner nicht leisten, weil die Spanier bei Prato lagen; fie unterhandelten alfo über bie Bedingungen, unter welchen Lorenzo von Medicis, ein Reffe bes Carbinals Johann, Berr ber Stadt werden follte. Man mählte nicht ben Cardinal felbft, fondern feinen Neffen, weil ter Erstere Aussichten auf bas Babstthum hatte. Babrend ber Unterhand lungen litten die Spanier in Prato Mangel; fie brachen daher plöglich auf und erfturm ten am 30. August die Stadt Florenz. 2m 31. August wurden die Medicis und ift Anhang unter bem Jauchzen und Jubeln tes Bolts wieder eingeset. Auf bie Rach richt von bem Tote bes Pabstes Julius II. eilte Johann von Floreng nach Rom ju Pabstwahl. Er felbst wurde gewählt und nahm ben Namen Leo X. an. Nachdem er, ber bisher nur Cardinaldiakon gewesen war, am 15. Marg 1513 bie Briefterweibe, an 17. die bischöfliche Weihe erhalten hatte, wurde er am 19. getrönt. Diefer Babft ift di Staats= und Weltmann, als feingebildeter Renner und Beförderer der Wiffenschaft me Kunft, als Schöpfer ber gläuzenbsten Bauwerte alter und neuer Zeit mit Recht berühmt, hat feine Familie groß gemacht und dem natürlichen Sohne feines Oheims Julian be Weg zum Pabstthume gebahnt, baneben war er gutmüthig und wohlwollend von Ratm, aber auch uppig und prachtliebend, wic irgend einer, fo baf alle Erpreffung nicht m reichte, und tabei ein Mensch ohne allen Sinn für das Göttliche, beffen Unglaube wu Religion und ihren Angelegenheiten nichts verftand \*). Bald nach feiner Thronbeftie Ang erschienen die Franzofen mächtiger, als sie bisher noch jemals die Alpen überstiegen hatten, um Mailand wieder zu erobern. Durch den Sieg von Marignano hatten 🕯 bas entschiedene Uebergewicht in Italien befommen, und ber Babit, ber bei ber Rachtit hievon ausgerufen hatte: "Wir müssen uns in die Arme des Rönigs werfen und Miscicordia rufen!" begab fich wider ten Rath feiner Cardinäle nach Bologna, um fich mit bem Könige zu besprechen. Der Pabst sah burch biefen Sieg seine Lieblingsgedanten vernichtet, feinen Bruder Julian, wenn nicht zum Herrn von ganz Italien, doch 🛲 bedeutendsten Fürsten in Oberitalien zu machen. Er hatte schon 1514 bedeutende Schritt gethan, um bas Gebiet und ben Reichthum der Kirche zu vergrößern und dann mit den Kirchengute die verschiedenen Glieder seiner Familie zu bereichern. Er hatte den Herry von Ferrara durch das täuschende Bersprechen der Rückgabe um Reggio gebracht, mit ihn genöthigt, die sehr einträglichen Salinen von Comacchio abzutreten; er hatte wu Kaifer Maximilian, welcher immer Geld brauchte, das vorgebliche Recht des Reiches a Modena für elende vierzigtausend Dutaten an fich getauft, und bachte immer noch, and Ferrara zu erwerben; er hatte endlich ben armen Herzog von Mailand genöthigt, Barns, Piacenza und viele andere Lehen und Orte wieder herauszugeben. Mit den Franzoist hatte er längst angefnürft und gleich nach Abschluß des Bündniffes zwischen Ludwig XIL

<sup>•)</sup> Raumer fagt: "Die Erzählung: Leo habe zu Bembo gefagt: bie ganze Welt weiß es ja, wie einträglich uns diese Fabel von Christo gewesen ist, braucht wenigstens nicht ans Erluben ber innern Kritit geläugnet zu werden."

und heinrich VIII. bem Erftern febr freundlich geschrieben und zu verstehen gegeben, wie er mit ihm in Freundschaft zu sehn wünsche, bamit fie Beibe vereint die Spanier and Italien treiben könnten. Da aber Ludwig XII. zu gleicher Beit erfuhr, bag ber Babft Allem aufbiete, um die Franzofen von Mailand ferne zu halten, hatte er in feinem Untwortschreiben barauf hingedeutet, baß er, wenn ihm Mailand überlassen werde, dem Bruder Leo's Reapel verschaffen könne. Die Untwort bes Babstes auf tiesen sonderbren Antrag war ganz eines Fürsten würdig gewesch, welcher alle Bildung ber Alten nt Reueren in fich vereinigte und bem die größten Rünftler und Gelehrten aller Zeiten, jowie alle Sophistit und das ciceronianische Latein eines Bembo und Sadoletus zu Gebot fanten. Leo erwiederte nämlich dem Könige: "Diefer möge es ihm nicht verübeln, wenn n bei ber gegenwärtigen Lage ber Dinge vorerst nicht in einen offenen Bund mit ihm ich einlassen könne, da seine Bundesgenossen bei einem Bund mit Frankreich alsbald wer ihn herfallen würden. Er bitte taher ben Rönig, feinen Bug gegen Mailand nicht unternehmen, ba ber Babst sich jest auch schon allein aus dem Grunde nicht mit ihm malaffen dürfe, weil der Krieg viel Christenblut toften werde, welches man bei der großen Bermehrung ber Türtenmacht ichonen muffe. Wenn ber Rönig ben Bug auffchieben wolle, fo werbe er nachher ben Babft geneigt finden, ihm in Allem zu feiner Größe und u feinem Ruhme fo behülflich zu feyn, wie er es früher gewesen wäre." Franz I. hatte fich bund biefe ächt biplomatische Antwort nicht täuschen lassen, und nach dem Sieg der Franzo= in mußte es Leo für gerathen halten, um jeden Preis fic fich zu verbinden. Eine Ber= fändigung zwischen beiden Theilen war auch bald zu Stande gebracht, ba der Rönig von Frankreich für feine weitausjehenten Plane ben Pabft ebenfo nöthig hatte als ber Pabft ihn. Leo mußte zwar Barma, Biacenza und Modena fahren lassen; der König ver= fprach aber bagegen, die Familie Medicis auf andere Weise schadlos zu balten. Die pericaft in Florenz ward bem Hauje Medicis gesichert. Leo's Bruder, Julian, erhielt ein Jahrgelb und das Bersprechen eines Fürstenthums in Frankreich, und Franz sah maber ruhig zu, wie Leo ben herzog von Urbino, ber mit allen diefen händeln nichts m thun gehabt hatte, feines Herzogthums beraubte und es feinem Neffen gab. Auch forengo, ber Reffe bes Babftes, erhielt ein Jahrgeld von Frang. Noch vortheilhafter für ben Pabst war das zu Bologna abgeschlossene Concordat, durch welches die französische **Riche ganz unter** die Gewalt des Rönigs und des Babstes gebracht wurde, indem das= jelie die freie Wahl der Bischöfe und Aebte aufhob, so bag Rönig und Pabst sich forten n bie Besetzung ber geistlichen Stellen theilten. — Durch feinen Familien - Eigennutz batte fich Leo beftige Feinde zugezogen, an beren Spipe fich bas haus bes Cardinals Petrucci stellte. Diefer, um feinen aus Siena vertriebenen Bruder zu rächen, hatte den Plan entworfen, ben Pabst öffentlich in einem Consistorium zu erbolchen. Als er zur **Ausführung** hievon nicht kam, bestach er einen Chirurgen und ließ sich von ihm ver= wechen, den Pabst zu tödten, seh es bei Behandlung einer Fistel, an welcher Leo litt, der burch Gift an ber Tafel. Doch bie Berschwörung wurde entdedt, Betrucci nebst ben Chirurgen Bercelli mit bem Tobe bestraft und mehrere Cardinäle ihrer Bürden kranbt, weil sie vom Plane gewußt, ohne ihn anzuzeigen und zu verhindern. Einige Tage daranf, den 26 Juni 1517, ernannte Leo 31 Kardinäle, um sich mit ihm ergebenen Areaturen zu umgeben. Um diefe Zeit faßte er auch den Beschluß zur Ausführung peier Blane, welche ihm ichon längft vorgeschwebt hatten. Es war dief bie Bewaffnung ber criftlichen Fürften zur Betämpfung ber Türten, welche fich um jene Beit unter Eelim II. brohender als je zuvor erwiefen, und bann bie Berschönerung Roms, vor Ulen ber Ausbau ber Beterstirche. Julius II. hatte tiefen Bau angefangen, und Leo, ber Befchützer aller Künfte, welche vamals ebenso in Italien, wie zu Pericles Zeit in Uthen, blühten, wollte benfelben beendigen, und da er außerdem überhaupt in Rom einen fast fabelhaften Glanz zeigte, fo nußte er jede Gelegenheit benutzen, um fich Geld n verschaffen. Unter ben vielen Mitteln bazu erwähnen wir nur bas anstößigste, ben Bertauf ber Gündenvergebung für Geld und das Ausbieten des Ablaffes durch trödelnde

Mönche, welche wie Marttichreier ihre Baare feilboten und fogar auch bie Bergebung tünftiger Günden vertauften. Leo gab ben Bertauf ber Ablagzettel in Bacht, wofür er eine runde Baarfumme erhielt; ber Erzbifchof von Mainz, Albrecht, theilte ben Gewinn und forgte für unverschämte Mönche, Die umber reisten und ben Ablag feilboten. Durch bieje Magnahme provocirte ber Pabft bas Wert ber Reformation. Raum waren Luthers Thefen in Rom befannt, als Leo durch ein Schreiben vom 13. Febr. 1518 an Gabriel von Benedig, Bromagister ber Augustinermönche, ben Auftrag gab, das von Luther angeschürte Feuer ju bampfen, benn "nichts scheine fo gefährlich ju fehn, als ber Bergug. Gabriel folle durch Briefe und Unterhändler Luthern zum Schweigen bringen. Doch ertheilte ihm Leo teine beftimmte Inftruttion. Sierauf bestellte Leo ein geiftliches Gericht in Rom; tiefes war mit ber Einleitung tes Proceffes fchnell zu Enbe, und icon am 7. August erhielt Luther eine bereits im Juli ausgefertigte Borladung, innerhalb fechzig Tagen persönlich vor dem Gericht zu erscheinen. Durch Briefe bes Raifers und bes Rurfürsten von Sachfen murte aber ber Babst bewogen, tem Cardinal Cajetanns, ber furz zuvor als pähftlicher Nuntius auf ben in Augsburg gehaltenen Reichstag gefendet worten war, in Betreff Luthers Aufträge zu geben, die tahin gingen, ben Reformator, wenn er nicht unberingt widerrufe, als Reper zu behandeln. Cajetan trug tein Berenten, bies ohne Beiteres zu thun. Luther erschien in Augeburg und tonnte fich nach ber britten Unterredung mit bem Legaten nur mit Mube burch Flucht retten. Der Babft fand e in ber nächften Beit nicht für rathfam, gegen Luther ftrenger zu verfahren, benn gleich im Januar bes folgenten Jahres ftarb Maximilian und Rurfürft Friedrich von Sachen war nun bie hauptperson in Deutschland. In Rom billigte man zwar Cajetans Grob heit und heftigkeit nicht, man gab aber bem Babfte ten üblen Rath, in einer eigenen Bulle die Lehren vom Aufehen tes römifchen Etuhls und vom Ablag in Schus p nehmen und bie neueften Gegner berfelben, wiewohl ohne Nennung ihrer Namen, # verfluchen. Einen Versuch gütlicher Ausgleichung machte nun Karl von Miltip, en Rämmerer Des Babstes, in Altenburg, wo fich Luther wirklich babin bringen ließ, 3mm nicht zu widerrufen, aber boch einen demuthigen Brief an den Pabft zu fchreiben und barin zu versprechen, er wolle fchweigen, wenn man auch feinen Gegnern Schweigen Ehe noch die Antwort des Pabstes eingetroffen mar, fand die Leipziger auferlege. Disputation ftatt, und ber auf ihr geschlagene Ed reiste 1520 mit Rachegebanten mi **20**m, um einen Berdammungsjpruch gegen Luthern auszuwirken. In der That werd ihm eine Bulle, in welcher ber Babft famnt feinem römischen Klerus ben Reformater ungehört verdammte, gan; in der Stille übergeben, um fie nach Deutschland mitzune men, und dort für ihre Befanntmachung Sorge zu tragen. Die Bannbulle, am 15. Juni 1520 ausgefertigt, forberte Luthern auf, innerhalb fechzig Tagen einen Biberruf md Rom zu schicken ober persönlich bahin zu überbringen, widrigenfalls er nach Ablan diefes Termins nicht bloß felbst dem Bann verfallen feb, sondern auch Jeder, ber im fcuten wurde, die gleiche Strafe und ben Berluft aller Leben und Burben erleibn follte. Nochmals erwirtte Miltit von Luther einen höflichen Brief an ben Babft, i welchem bessen Persönlichkeit überall geschout war: "Es follte mohl Dein und ber Cardinäle Bert feyn, daß 3hr tiefem Jammer wehret; aber die Krantheit fpettet ber Arznei, die Pferd und Wagen horchen nicht auf den Fuhrmann. Das ift bie Urfach, warum es mir immer leid gewesen ift, daß Du Babft worten bift. Der römijde Stuhl ift Deiner und Deinesgleichen nicht werth, sondern der bose Geist sollte Bas fehn, ber auch gewiß mehr als Du in diesem Babylon regieret." Doch bald wurde bie Sprache Luthers eine andere, wie seine Schrift "Gegen die Bulle des Antichrift" beweist; noch schärfer fiel Ulrich von hutten in feinem Dialog "ber Bullentöbter- über bie Berfon des Babstes her. Durch diefes, wie durch die öffentliche Berbrennung feiner Bulle gereizt, erlieft der Babst am 3. Januar 1521 eine neue Bannbulle, welche nickt blog gegen Luther, fondern auch gegen Jeden, ber ihn ichuten würde, gerichtet war, fo bag alfo alle bie vielen Fürften und herren, welche bem Reformator zugethan warn,

l

päbstlichen Fluch miteinbegriffen waren. Der Raifer tam baburch in große Berit, und griff feinen frühern Gebanten wieder auf, Luther auf bem Reichstage zu 3 über feine Lehre zu vernehmen. Luther wagte Die Reife bahin, obgleich ber zerade während berfelben ihn und alle feine Beschützer in jenes lange Register ber rächtiger Roms und tes Kirchenstaates, welche in ter Bulle In coena domini ent= ift, eingeschloffen hatte. Dieje pabstliche Bulle, welche jeres Jahr am Gründon= vorgelesen wird und bie Berfluchung der Seelen einer Anzahl namentlich auf= er Männer ausspricht, deren Leiber tie Unduldsamkeit ber Kirche längst von ber ertilgt hatte, ward von Luther im folgenden Jahre (1522) mit dem beißenbsten. und mit ber größten Beftigkeit angegriffen. Währent aber Luther auf ber Bartt Gewahrfam war, begann ber Raifer einen Rrieg in Italien, zu teffen Führung Unterftützung tes Pabstes bedurfte. Man hat taber auch gewöhnlich von bemfelben an welchem Leo einen Bund zur Wiedereroberung Mailands mit Karl V. schloß, itserklärung über Luther batirt; wie andererfeits Rarls Verfahren gegen Luther fich m Bunfche erklärt, bem Pabste gefällig ju feyn. Leo lag nicht nur tie Erweiters Rirchenstaates am Herzen, fondern er fuchte zugleich auch für feine eigene Familic nd Toscana zu erwerben. Er hatte 1519, als fein Neffe Lorenzo in Florenz gewar, reffen Herzogthum Urbino nebft Sinigaglia und Befaro mit bem Kirchenvereinigt, und feinen Better, ben Carbinal Julius von Meticis, nach Florenz ; weil er bamals noch nicht baran bachte, ben Alexander von Medicis, welcher en natürlichen Sohn jenes Lorenzo galt, wahrscheinlich aber ein Sohn bes Julius im herrn von Florenz ju machen. 3m Jahr 1520 und im Anfang bes folgenden er eine Berbindung mit König Frang I. von Frantreich, um ben Spaniern bas ich Meapel zu entreißen und bei ber Theilung beffelben ben Kirchenstaat zu vergrößern. nle V. Zusage in ter Sache Luthers und tie Hoffnung, tie herzogthümer Ferrara, und Biacenza, fowie die Befitungen ber Reichsvafallen im Rirchenstaate, welche hm nicht verschaffen konnte, ju gewinnen, bewogen ihn, tie angeknüpfte Bermit Frankreich abzubrechen und einen gegen Frankreich gerichteten Bund mit fer abzuschließen. Die Berbindung bes Raifers mit tem Pabste wurde durch n Legaten betrieben, welche jur Beit bes Bormfer Reichstags in Dentschland Den Abschluß des Bündniffes aber oder bas Berdienft, den Babft vom Bunde ng I. abgezogen und zu einem Bunde mit Karl V. gebracht zu haben, glaubt n bem Don Juan Manuel zuschreiben zu müffen. Der Bundesvertrag zwischen fer und dem Babfte wurde am 8. Mai 1521 abgeschloffen, und fein hauptzweck Bertreibung ber Franzosen aus Italien und bie Biebereinsepung bes Franz in bas Herzogthum Mailand. Die taiserlich-pähftlichen Baffen waren in Italien Einer ber nachften Bermandten tes Babstes, Sohn tes Bruders feines Ba=

rdinal Julius Medici, war felbst im Felte und 30g mit in dem eroberten Mairdinal Julius Medici, war felbst im Felte und 30g mit in dem eroberten Mai-Leo schiert dem Ziel seiner Bünsche nahe: Parma und Biacenza waren wieder die Franzosen entsernt; auf den neuen Fürsten in Mailand mußte der Pabst iblich einen großen Einstuß erlangen. Leo war auf seiner Billa Malliana, als Nachricht von dem Einzug der Seinen in Mailand gebracht ward. Er gab sich ühle hin, in das ein glücklich zu Ende geführtes Unternehmen zu versepen pflegt. rgnügen sah er den Festlichkeiten zu, welche seine Leute deshalb anstellten: bis e Racht ging er zwischen dem Fenster und dem brennenden Kamin (es war im r) hin und her. Etwas erschöppft, aber überaus vergnügt kam er nach Rom. : man noch nicht das Siegessseft vollendet, als den Pabst der Anstall einer tödtlichen t ereilte. "Betet für mich," sagte er zu seinen Dienern, "ich mache Euch noch Alich." Er liebte das Leben, sehen wir, boch war seine Stunde gekommen. Er ht Zeit, das Sakrament und die lehte Delung zu empfangen. So plöglich, in n Jahren (er hatte sein 46. Jahr vollendet und acht Jahr, acht Monate und 1 Tage regiert) starb er (1. Dezember 1521), "wie der Mohn hinwellt." Das

römische Bolt, bas anjänglich an Bergiftung bachte, tonnte es bem Pabft nicht verzeihen, baft er fo viel Gelt ausgegeben hatte und boch Schulten in Menge zurücklieft. Es begleitete feine Leiche mit Schmähungen. "Bie ein Fuche," fagten fie, "haft Du Dich eingeschlichen, wie ein Lowe haft Du regiert, wie ein hund bift Du tahingefahren !" Die unparteiische Nachwelt erkennt ihn als einen flugen, vor Allem als einen glücklichen weltlichen Fürften an, mabrent bas Urtheil über ihn als geiftlichen Fürften in feiner Beife zu feinen Gunften ausfallen tann. In tiefer Binficht mar es abermals für ibn ein Blud, bag er eben ftarb, als tirchliche Berwidlungen eintraten, benen die Spitze au bie-, ten er durchaus nicht der Mann gewesen wäre. Fra Paolo urtheilt über ihn: "Leo X. war ein Dann von vielen Renntniffen in der iconen Literatur und befag eine ungemeine Leutfeligteit und Milbe ; er war äufterft freigebig und geneigt, gelehrte und ansgezeichnete Männer zu begünstigen. Er würde in der That ein volltommener Babft gemefen feyn, wenn er von Religionsmaterien gründliche Kenntniffe und mehr Reigung zur Frömmigkeit gehabt hätte, aber von beiten hielt er nicht viel!" Bgl. 2Billiam Roscoe, the life and pontificate of Leo X., 4 Bre. L. Rante, rie römijchen Babfte. 28b. I. E. 81 - 91. C. Raumer, Gefch. ber Badagogif. Bb. I. S. 54 - 60.

**Leo XI.**, gleichfalls ein geborner florentiner und tem hause ber Medicis ange hörig, ward als ber Nachfolger von Clemens VIII. auf ten pähftlichen Stuhl erhoben. Borher war er Erzbischof von florenz; schon Gregor XIII. hatte ihn zum Cardinal ernannt und sein Borgänger Clemens VIII. ihm die Vermittlerrolle zwischen ben Königen von Frankreich und Spanien übertragen. Dem Einfluß ber Franzosen verdankte er, obgleich ihn ber König von Spanien ausbrücklich ausgeschlossen, seine am 1. April 1606 erfolgte Erhebung zur pähftlichen Würde. Boll Jubel sind die Briefe, in denen der Cardinal du Perron diesen nuerwarteten Ausgang ber Wahl an Heinrich VI. meltet: in Frankreich beging man ihn mit öffentlichen Festlichteiten. Uber das Glück war von kurzer Dauer: Leo überlebte seine Wahl nur 26 Tage. Nach Platina wäre er in Folge einer Ertältung gestorben; Andere behaupten, der Gebankte seiner Bürde und das Gestühl der Schwierigkeit seines Unter baben seine alterschwachen Lebenskräfte vollends erbrückt. Bgl. Ranke, die röm. Pähfte, Bd. II. S. 312. Platina de vitis pontificum.

Leo XII., Bannibal Franz Clemens Delchior Hieronymus Nitolaus bella Genge, geboren auf bem Schloffe bella Genga im Gebiete von Spoleto am 22. August 1760, stammte aus einer eblen Familie, welche ihre Erhebung zum Theil bem Babft Les XI. verbantte. Dit breizehn Jahren wurde hannibal in bas Collegium Campana d'Dime gebracht, wo er eine seinem Rang angemeffene Erziehung fünf Jahre hindurch erhiett. Mit achtzehn Jahren trat er in bas römische Collegium Piceno ein, bald nachber in bie Academia pontificia de nobili ecclesiastici. Im 21. Dezember 1782 murbe er zum Onbbiaton, am 19. April zum Diaton, am 14. Juni 1783 mit Alteredifpens zum Briefter ordinirt. Bei einem Besuch ber geiftlichen Atademie fiel Bius VI. tie würdige Baltung bes jungen bella Genga auf, und er ernannte ihn fofort ju feinem geheimen Rämmerling. 3m Jahr 1790 ward ihm der Auftrag, in der firtinischen Rapelle vor bem Babfte und bem bl. Collegium tie Leichenrede auf Raifer Jofeph II. ju halten - ein fcwieriger Auftrag, beffen er fich mit großer Gewandtheit entledigte. 3m Jahr 1793 wurde a vom Pabste zuerst zum Prälaten, bann zum Erzbifchof von Thrus ernannt, nub im barauffolgenden Jahre als Runtius nach Köln gefandt, um Monf. Bacca zu erfeben. In diefer Eigenschaft traf er am 28. September 1794 in Augsburg ein, und erwarb fich bort während feines längern Aufenthaltes burch feine Leutfeligkeit ohne Stolz, burch feine Anfpruchelofigkeit, ohne feiner Burbe babei etwas ju vergeben, und burch feine fluge Gewandtheit große Achtung. Als Die Franzofen im August 1796 gegen Augsburg enrudten, hatte er noch ju rechter Beit bie Stadt verlaffen und fich nach Dresben gefluchtet, tonnte aber im gleichen Jahre noch nach Augsburg zurücktehren. Mittlerweile ward Pius VI. gefangen genommen, ber ganze Kirchenstaat zu einer Republit erklärt, und auch bella Genga's Befigungen und felbft feine Mutter und Geschwifter gerietben in

tie Gewalt ber Feinde, fo bag diefer eines beträchtlichen Theils feiner Einfünfte beraubt wurde. Als Moreau gegen Schwaben vorrüchte, begab fich bella Genga erft nach Bien, tann wieter nach Sachfen und Augsburg. Als Bins VII. ben pabstlichen Stuhl bestieg, eilte er nach Rom zur hulbigung, zugleich um fich einige Beit bie für feine Gefundheit nöthige Rube ju gönnen. 3m Jahr 1805 wurde er als außerordentlicher Nuntius bei tem beutschen Reichstag zu Regensburg accretitirt, ohne jeroch günftige Resultate erjelen ju tonnen. Da fich Ronig Friedrich I. von Mürttemberg zum Abichluß einer Conrention mit bem pabstlichen Stuhle geneigt zeigte, traf tella Genga am 25. September 1807 in Stuttgart ein, noch ehe aber bie Unterhandlungen beendigt maren, murbe er risklich nach Paris beordert, um in Gemeinschaft mit ten Cardinälen Caprara und Babane mit dem Raifer zu unterhandeln; boch bie Conferenzen murben bald abgebrochen und tella Genga fah fich genöthigt, eiligst Paris zu verlaffen. Bei feiner Rücktehr nach Italien wurde er wie ein Staategefangener behandelt und hielt fich mabrend ber Gejangenschaft von Bius VII. in der äbtlichen Pfarrei Monticelli in der Diöcese Fabriano uf. Bur Restaurationszeit erhielt er ben Auftrag, tem Rönig Ludwig XVIII. namens tes Babftes ein Begludmunfchungsichreiben zu überbringen. Durch tieje außerordent= uche Miffion fühlte fich Cardinal Confalvi gefränkt und della Genga wurde fehr kalt mpfangen. Er tehrte fehr niedergeschlagen nach Italien gurnd. 3m Jahr 1816 wurde er ter erste Cardinalpriefter und barauf zum Bijchof von Sinigaglia ernannt. Er leitete tiefe Diöcefe fünf Jahre lang, konnte aber nie in ihr residiren. 3m Jahr 1820 über= tam er bas Amt eines Bitars Gr. Heiligkeit, womit bie geistliche Administration Roms urbunden ift. 216 Bius VII. am 20. August 1823 ftarb, folgte ihm bella Genga ben 28. September 1823 auf tem pabstilichen Stuhle als Leo XII., nachtem er fich querft gesträubt hatte, indem er auf feine aufgeschwollenen Beine verwics und fprach: "Beburren Sie nicht, Sie haben einen Leichnam gemählt!" Eine ber erften gandlungen jeines Pontificats war die Erneuerung der Sitte, die einst Gregor der Broße eingeführt batte, bag jeben Tag in einem Saal bes apostolischen Balastes für zwölf Urme ber Lijch gebedt werden folle. Bald nach feiner Stuhlbesteigung verfiel aber Leo in eine gefährliche Krankheit, jo bag man ihm bereits die letzte Delung ertheilte, weil man an feinem Anftommen verzweifclte. Doch genas er wieder und entwickelte nun eine viel= feitige Thätigkeit während der fünf Jahre und vier Monate, welche fein Bontifikat dmerte. hatte Leo bisher im Rufe nicht bloß fünnlicher Bergnugungsjucht, ber man iellft grobe Unfittlichfeit vorwarf, fontern auch einer Aufflärung gestanden, welche nichts beilig achtete, fo mußte es auffallen, baß er als Babft fich ganz auf Seiten ber Belanti icing. Gleich nach feinem Regierungsantritt erschien eine Schrift bes Dominitaners **Hil. Anfossi, Magister** St. Palatii, welche, so lange Consalvi lebte, rie Erlaubniß zum Ernde nicht hatte erhalten fönnen, jest aber diefelbe unmittelbar vom Babste erhielt: Ueber bie Burlidgabe ber geiftlichen Güter, als nothwendig zum heil berer, die folche ohne Bewilligung des pabstlichen Stuhles erworben haben. Und nicht lange barauf tat anch Sea mit feinem Ultimatum für bie indirette Oberherrlichkeit bes apostolischen Euhls über bie weltliche Macht 1825 hervor. Nichts tonnte unzeitiger fenn, als tiefe Edriften, welche ben Regierungen zeigten, daß Rom feine früheren Grundfäte nicht afgegeben habe, und fie zu argwöhnischer Borficht gegen bie Curie aufforderten. Auch fonft bandelte Leo beftmöglich im Beifte ber Belanti. Er begünftigte Jefuiten und Rlöfter und ftellte Brozeffionen und alle Urten abergläubischer Antachten wieder her. Gein am 3. Dai 1824 erlaffenes Rundichreiben fprach fich energisch gegen tie Bibelgesellichaften us: "Ihr wiffet, ehrwürdige Brüder, daß eine fogenannte Bibelgesellichaft fich ohne Schen iber bie ganze Erbe verbreitet, und gegen die Traditionen der Bäter und gegen bas Dehet bes Rirchenraths von Trient ans allen Kräften und mit allen Mitteln bemüht ift, die heilige Schrift in die Landessprachen aller Bölter zu überseten oder vielmehr zu entfellen. Es ift mit Grund ju beforgen, es werde bei allen nachfolgenden Ueberjepungen ergeben, wie bei ben bis jest befannten: bag man barin, ftatt bas Evangelium Jeju

and a state of the state of the

۱ ۲۰

Z

-

2

N. R. S. L. N. N.

1

5

:

:

÷

ŗ

1

;

Chrifti, ein bloges Menschenevangelium, oder, was noch ichlimmer ift, ein Teufelsevangelium findet." In Betreff der Jesuiten erließ Leo am 17. Mai 1824 ein Brede mit bem Anfang: Cum multa in urbe. In bemfelben wies er für alle und jebe Beiten ber Befellschaft Jeju und ihrem General, Bater Alois Fortis, bas römische Collegium mit ber Kirche bes hl. Ignatius, das anstoßende Oratorium, das Museum, die Bibliothel und die Sternwarte fammt allem dazu Gehörigen an. Die Jefuiten follten im Colle gium Schulen halten, und bazu auf befonderen Willen des Babstes noch eine Lehrtangel für geiftliche Beredtfamkeit und für Physik und Chemie errichten. Der Pabft gewährte ten Bätern 12,000 Scubi, die ihnen alljährlich vom Staatsschatze ausbezahlt werden follten, und übertrug bem Collegium die Rechte und Privilegien, tie Dottorwürde ber Philosophie und Theologie ertheilen zu dürfen. Die Jesuiten wurden von ihm genaum: "Viri clarissimi, qui morum sanctitate, dignitatum splendore ac doctrinae laude prestantes, ex eo artium optimarum domicilio in rei et sacrae et publicae utilitatem presfulsere." Das Jubeljahr 1825 "zum Preise Gottes für den Sieg über die Berschwörung bes Jahrhunderts wider menschliches und göttliches Recht und zum Gebet um Ausreb tung ber Repereien" ließ er burch Ablaß feiern, und zwar in Rom mit aller erfinnlichet Pracht und großem Aufwande, und behnte alstann die Abläffe deffelben auch auf De übrigen Länder für sechs Monate des Jahres 1826 als Nachjubeljahres aus. Auch feierliche Kanonisationen wurden wieder vorgenommen, und unter benselben biente besonden bie Seligsprechung bes fpanischen Franzistaners Julianus (1825) ber gebildeten Belt ebenfe zum Aergerniß als zum Spott, weil unter ben als erwiefen betrachteten Bundern, in bei ber Ceremonie in Bildern dargestellt erschienen, auch bas war, daß Julianus wu einem Bratfpieße halbgebratene fleine Bögel abgestreift und wieder lebendig gemacht habel Um 13. März 1825 erschien der Erlaß gegen die Freimaurer und Carbonari: bezüglich ber Erstern wird an tie Constitution "In eminenti" von Clemens XII. erinnert und riefelbe bestätigt und beträftigt; bezüglich der Carbonarisetten wird gefagt, fie geben 📫 zwar ben Anfchein, als hätten fie eine große hochschätzung vor ber tatholifchen Ro ligion und vor ber Berson und Lehre Jesu Christi, ten fie in ihrer Bosheit fogar ben Leiter und Großmeister ihrer Gesellschaft zu nennen wagten, aber im Innern fepen fte reißende Bölfe; die eigentliche Tendenz der Carbonari seh vielmehr, Jedem die Freihet beizulegen, fich feine Religion nach Gutbünten zu bilden und fo in religiöfen Dinger einen Indifferentismus einzuführen, mährend fie in der Moral allen Leidenschaften ber Bollust fröhnten. Leo schildert insbesondere die Verfidie derjenigen, welche im Gebeimen nichts fo fehr wünschen, als die Macht ber Könige ju fturgen, babei aber fich ben Goen geben, als suchen fie bie königliche Macht zu erweitern, und fagt, burch Berftörung ber Kirche wollen die Settirer zur Zerstörung der weltlichen Regierungen gelangen. — Auf jenfeits ber Alpen und des Weltmeeres bemühte fich Leo bie tirchlichen Berhältniffe # ordnen; in ersterer Hinsicht ift insbesondere bie unter bem 11. April 1827 von Les alaffene Bulle "Ad dominici gregis custodiam" zu ermähnen, welche für bie oberrheiniffe Kirchenprovinz Bestimmungen über die fünftige Wahlart, den Informationsprozes, Ma Conftituirung der Kapitel und die fünftige Erwählungsart der Mitglieder, über bie Seminarien, ben freien Bertehr mit Rom und bie Ausübung ber bifcoflichen Rett enthielt, und auch die Genehmigung der vereinten Regierungen erhielt, foweit fie bie Umschreibung, Dotation und Einrichtung ber Diöcefen und Domkapitel betrifft. Inf für die spanischen Brovinzen Amerika's trug Leo Sorge: nach einer Unterhandlung mit bem spanischen Sofe erklärte er 1827, bag er, ohne fich in bie politischen Streitigkeiten ju mischen, für bie Bedürfniffe ber Religion Sorge tragen muffe. Und fo beseten bie erledigten Bischofsstühle und schickte einen Legaten nach Amerika, um bie bortigt Rirche zu ordnen. Ebenfo wird die unter feinem Rachfolger erfolgte, von Leo aber eingeleitete Emanzipation der tatholischen Kirche in England von den tatholischen Schrift stellern als ber ichonfte Rranz bezeichnet, ber auf Leo's Grab niedergelegt werben miffe. Anerkannt barf werben, bag Leo, einft als Nuntius in Deutschland anders betaunt, el

ibft ein höchft enthaltsames Leben führte; in feinem weltlichen Regiment hat er Rermen versucht, die feinen Tagen noch vorauseilten. Hatte er als Cardinal am Lautesten e vorige Berwaltung und die Ausschliefung ber Cardinäle von berselben getadelt, fo 19 er als Pabst damit an, das Cardinalscollegium zur Berathung der Geschöfte heringiehen: indeg bie Folge ravon waren wirersprechente und unzweckmäßige Magregeln. ann begann er allein zu regieren und suchte mit rastlosem Fleiß die inneren Berhält= ffe bes Rirchenstaates zu beilen und zu beben, indem er eine zwedmäßige Reform ber tatsverwaltung, des Civilrechtsganges und der Gerichtstaren einführte, vom 1. 3a= ur 1826 an ein Biertel ber Grundsteuer nachließ, mehrere brückende Lasten aufhob, ofpitäler errichtete, ben in Frankreich bestehenden Orben ber hofpitaliterinnen einführte, ich eine mildere Behandlung ber Juten geltend machte und zumeist durch seine am L August 1824 erlaffene Bulle bas Erziehungswesen bes Rirchenstaates neu begründete. keichwohl lud der Babst durch diese Neuerungen den allgemeinsten und bittersten haß iner Unterthanen auf sich und starb am 10. Februar 1829, burch seine unerwartete trenge und Selbständigkeit vom Bolke und noch mehr von den Cardinälen bitter an= feindet. Er felbst hatte folgende Grabinschrift für sich aufgesetst: Leoni Magno pasao coelesti me supplex commendans hic apud sacros cineres locum sepulturae elegi 10 XII. humilis cliens haeredum tanti nominis minimus, Bgl. B. Leo XII. nach Ar= und von Montor beutich bearb. v. Th. Scherer. Schaff. 1844 u. 3. G. Röberle, B XII. und ber Geift ber römischen hierarchie. Lp3. 1846. Th. Breffel.

**Leodegar**, ber Heilige, in Frankreich — wie schon mehrere Ortonamen anzei= **n — hochgehalten unter dem Namen St. Léger, aus hoher Familie geboren um 616,** urbe zuerft bei hofe und bann bei bem Bijchofe von Poitiers erzogen, welcher hald in Oheim, balt fein Großvater heißt. "Er wurde von Gott felbst gelehrt, baß man ift vollkommen jeyn könne, wofern man nicht in der Gegenwart des Herrn wandle." bo jung wurde er zum Erzdiakon feines Dheims und zum Abt erhoben. Die heil. uthilde, Reichsverweferin ihres unmündigen Sohnes Klotar, berief ben vierzigjähri= n als Beirath. Er trat 659 bas verwilderte Bisthum zu Autun in Burgund an. In ner Beit ber abscheulichsten Ausartung ber Hohen und bes Klerus hebt er fich als ner ber aufopfernbften Bifchöfe und Batrioten heraus. "Er unterftutte bie Armen, sterrichtete Geiftlichkeit und Bolt, fchmudte und bereicherte bie Rirchen; ftellte burch bie igel Benedikts die Sittenzucht in den Klöftern her, ju welchem Ente er 670 eine inobe hielt. Er forgte auch für Wiederaufbau der Stadtmauern. Childerich II., ber nfrasier, erhielt nicht ohne Leodegar's Mitwirkung 670 auch bas westliche Franken= 🟟; aber nur turz ließ sich ber Wollüstling von diefem leiten. Leodegar strafte feinen Bantel zuerft unter vier Augen, bann öffentlich; fo wurde er ber Untreue beschuldigt nd in das Klofter Luxeuil an den Bogefen und der Oberfaone, verbannt. Daber keibt fich wohl die Berbreitung feines Rufs im Eljak. Hier traf er den graufamen U-hausmeier Ebrün, welchem er bei Childerich bas Leben gerettet hatte, und ber ihm m ewige Freundschaft ichwor. — Die Ermordung Childerichs und feiner Familie 673 freite beide. Aber der ehrgeizige Ebrün stellte dem rechtmäßigen Könige Dagobert mangeblichen Merovinger Klotwig entgegen, mährend Leodegar jenem getreu blieb. beschalb rückte Ebrüns Partei gegen Autun an. Leodegar aber blieb bei feiner Berde, atheilte fein Eigenthum unter die Urmen; nachdem ein erster Sturm abgeschlagen war, whten bie Belagerer mit Schleifung ber Stabt, wenn man ihn nicht ausliefere. Die Inger versprachen sich Klodwig zu unterwerfen, als man ihnen durch die Lüge von m Tobe bes Rönigs einen Ausweg öffnete. Leobegar aber erklärte fich bereit, eher les m leiden als feinem rechtmäßigen Rönige ungetren zu werben. Um die Stadt zu tten, überlieferte er fich ben Belagerern; fie ftachen ihm bie Augen aus, mahrend er falmen betete. Bald als Heiliger verehrt, bald an Lippen und Zunge verstümmelt, mbe er einige Jahre herumgestoßen. Nun beschuldigte ihn Ebrün ber Miturheberfaft an Childerichs Ermordung; fein Bruder Guerin wurde sofort unter diefem Borwande gesteinigt. Zu Leodegars Entstehung mußte das Scheinbild einer Synobe w feilen und feigen Bischöfen dienen. Er wurde barauf in einem Walde zwischen Und und Cambrai im Jahre 678 enthauptet. Daher ist er auch in den Riederlanden hol geehrt. Die Kirche gedenst seiner jeht an seinem Namenstage 2. Ottober. Bgl. M billon, Acta SS. ord. Bened. II. p. 679. Es mag etwas Wahres zu Grunde liege wenn Gregor von Tours beinahe alle Bischöfe seiner so schreden zu Grunde liege tige oder schlechte Menschen nennt. Die tatholische Kirche nennt ihn im alten, große tigen Sinne Märtyrer und er ist ein Märtyrer des Patriotismus und ber Untertham treue. In Rom scheint man ihn nicht sonderlich zu ehren, wenigstens zeigt das die Rom. teine Feier an.

Leonhard, der Heilige, ein fräntischer Erelmann unter Klodwig I., von U migins bekehrt, zog sich zuerst in ein Kloster bei Orleans zurück und dann im imme Frankreich in eine Einsiedelei bei Limoges. Bon hier aus bekehrte er das benachber Bolf. Die sich um ihn Sammelnden waren der Ansang zu dem Kloster von Robie Besonderes Mitleiden bezeugte er den Gefangenen und wie zu seinen Ledzeiten wurde noch Jahrhunderte nach seinem Tod durch seine Fürsprache Gesangene befreit und sich fend aus fernen Landen heimgebracht. Seine Fürsprache soll die Frankentönigin i einer schweren. Geburt gerettet haben, daher er ebensowehl von den Kreissenten als w den Gesangnen angerusen wurde. Um meisten Glauben an ihn hatte Hoch und Rich in Frankreich und England. Sein Gesächtnistag ist am 6. November. Er starb bie Priester war er nicht. Er zog als der bedentendste unter seinen heiligen Ramenty nossen wohl mehrere Thaten gleichnamiger Lotalheiligen an sich; benn wer da hat, be wird gegeben.

Leopold IV., ber Seilige, Marfgraf von Desterreich, Sohn Leopolds III. u Schönen, ward den 29. Sept. 1073 geboren und empfing unter der Leitung des S schofs Altmann von Passan jeine Erziehung durch ben Briefter Ubalrich. Rach te Tod feines Baters (1096) trat er tie Regierung an. In ben Aufang beffelben fiels Durchzug Gottfrieds von Bouillon mit feinem Kreuzheer, und Leopold bot Allem a ben Rämpfern ben Aufenthalt in Defterreich angenehm zu machen. Um ber gefahrte henden Grenze Ungarns näher zu feyn, erbaute er um 1101 eine hochragende Domn burg an der äußersten Endspipe tes Rahlengebirges und verlegte hierher feine Refiden die er vorher zu Melk hatte. Schon hatte sich Leopold gerüftet, Raiser Heinrich I nach Jerufalem zu begleiten, als tes Raifers Sohn gegen ben Bater fich empörte m Leopold zog tem Raifer zu Bülfe. Mährend aber bereits beide Beere einander tamp gerüftet gegenüber ftanten, gelang es bem jungen Seinrich burch Borftellungen m Berfprechungen, mehrere Fürften, Die auf feines Baters Seite ftanden, von diefem als ziehen. Unter ihnen war auch Leopold, der burch das Bersprechen gewonnen wurde, 🕨 er vom jüngeren heinrich erhielt, ihm feine Schwester Agnes, beren Gemahl, Friedri von hohenstaufen, Bergog von Schmaben, unlängst gestorben mar, jur Ebe ju gete Die Trauung mit ihr erfolgte in Melt den 1. Mai 1106, und Agnes, die zum Bum ichat ein großes Vermögen nach Desterreich gebracht hatte, theilte mit ihrem Gemi bie freigebigste Fürforge für Arme und Nothleidenbe. Die Ghe war mit 18 Rinden 6 Söhnen und 12 Töchtern gesegnet. Die nun folgende friedliche Regierungezeit & polos war reich an geistlichen Stiftungen. Unter biefen war bie erste bie von Rlofe neuburg, wo Leopold eine neue Rirche mit einem Rollegium gemeinschaftlich unter eine Probite lebender Weltpriefter errichtete (1108). Da ihm fpater die Rollegialgeiftlichen ; lau wurden, berief er an ihre Stelle andere nach der Regel Augustins Lebende. 3 Jahr 1110 wirkte er von Babft Bafchalis II. für bas Benediktinerflofter in Melt 1 Eremtionsbulle aus, welche Diefes Stift unmittelbar bem hl. Stuhl unterordnete Leopold fammt feinen Erben und Nachtommen als ewige Abvotaten bes Rlofters bes tigte. Er erbaute nun in Melt eine prachtvolle Klosterfirche und botirte bas Stift # fechs Bfarreien. nach tem Tob des Raifers Seinrich V. brachten bie ju Daing be Lerinum

mmelten Reichsfürften burch eine Bormahl brei Fürften, barunter ben Marigrafen erhold in Borichlag, aus benen der Raifer gewählt werden follte, aber Leopold bat nter Thränen und auf ben Anicen, ihn mit diefer Burbe zu verschonen. Sobald Leoob von ben Reichsgeschäften zurückgetehrt war, suchte er wieder an der Bildung des undes thatig au febn, aumeift burch Erbauung von Rirchen und Errichtung von Risken. 3mei Brüder, Seinrich und Rapot von Schwarzenburg, hatten von ihren großen Mtern ein Kloster gestiftet, waren aber wegen des Orts, wohin die Kirche gebaut weren follte, lange nicht einig. Leopold, diejes erfahrend, tam ihnen zuvor, führte auf rine Roften auf eigenem Grund und Boben eine ichone Rirche auf und verficherte fich ngegen bes Schuprechts über bas ganze Kloster, welches ben Benediktinern übergeben narb. Dies ift ber Anfang bes Klofters Mariazell im Bienerwalte. Noch mehr that r für bas Rlofter Beiligtreuz. Er berief um bas Jahr 1134 aus Morimund in Frantcic breizehn Geiftliche aus bem Orben ber Ciftercienfer, worunter ben Prior Wilhelm nd ben Abt Gottichalt. Auf eigene Roften unterhielt er fic fo lange, bis unter ihrer kitung ein neues Kloster erbaut war. Und dieses erbaute er im Dorfe Sattelbach. Rach zwei Jahren, 1136, mar ber Klosterbau zu Ende gebracht. Leopold änderte nun xen Ramen bes Dorfes in Heiligtreuz um. 3m Jahr 1132 zog Leopold, der sich schon wi ber Mainzer Königswahl nicht nur bem neuen Reichshaupte willig unterworfen, fonnem anch versprochen hatte, benfelben auf einem Deereszuge nach Italien mit feinen Dienstmannen ju begleiten, mit Lothar gen Rom und wohnte ber Raiferfrönung bes Restern am 4. Juni 1133 als Zeuge an. Durch feine Bermittlung hauptfächlich gelang 18, bag herzog Friedrich im März 1135 und fein Bruder Konrad um Michaelis beffelien Jahres fich bem Raifer unterwarfen, und jo ber Friede bes Reichs mieder hergefelit wurte. 3m November 1136 starb Leopolt und wurte in der Gruft des von ihm gestifteten Rlofters zu Neuburg beigejest. Gottesfurcht und Frömmigkeit mar die Grundlage feines Raratters; fie äußerte fich vorzüglich durch Gerechtigteit, Friedfertigteit, Dilbe und freigebigkeit gegen die Armen, und nach bem Geist jener Zeit auch gegen Kirchen und Sein Sohn Otto, ber Bischof von Freising, nennt ihn in feinen Schriften Röfter. ben driftlichften Fürften, ben Bater ber Geiftlichen und Armen; bie öffentliche Stimme teiner und der folgenden Zeit gab ihm den Beinamen des Frommen, des Gütigen, bes Freigebigen; burch Bulle bes Pabstes Innocenz VIII. dd. 6. Jan. 1485 wurde er in die Bahl der Heiligen aufgenommen und jeitdem als Landespatron von Desterreich mehrt, Am 15. Febr. 1506 erfolgte die feierliche Erhebung feiner Reliquien in Gegemwart bes Raifers Maximilian I. Seit biefer Zeit mehrten fich bie Rirchen und Ra= pellen zu Ehren Leopolos, wie z. B. in Prag im 3. 1691 ber Grundstein zu einer prachtvollen Leopoldstirche gelegt wurde, und wie Leopold I., römischer Rönig und Kaiser **BEhren des h. Leopolds in Wien um das Jahr 1670 an dem Orte, wo einst die** Eungoge ber Juben stand, einen prachtvollen Tempel errichtete, welcher biefer Borstadt **ben Ramen "Leopoldsstadt" er**warb, so wurde nun auch auf einem nahe am Kahlenberge liegenden Berge von Leopold I. und Rarl VI. eine Rirche erbaut, woher bann ber Rame Leopoldsberg tam. Bgl. A. Rlein, Geschichte Des Christenthums in Defterreich und Steiermark, Bien 1840. Bb. I. u. II.; Leopold der Heilige, Schuppatron von Defterrich, Bien 1835 bei d. Mechit. Buchhandlung; L. Lang, ber hl. Leopold, Reutlingen 1836. Th. Breffel.

**Bertinum,** Rlofter. An ber Küfte ber Provence, feitwärts von Antibes, liegen poei teine Infeln: bie der Lüfte zunächstbefindliche, St. Marguerite, war bei den Alten two ober Lirone benannt; entfernter liegt St. Honorat (auch Honors), einst unter dem Rumen Lerinum (auch Lerinus oder Lerina) weit berühmt. Die letztere Infel ist die keinere und so flach, daß sie zuweilen fast ganz vom Muttelmeer überspült wird. An ihrer füdlichen Spitze ragt ein thurmähnliches Gebäude hervor — die Benediktinerabtei.

Das Klofter biefer Infel ift eines ber ältesten und ehemals bedeutendsten in Frantreich. Im Bereich bes Erzbisthums Arles gehörte es eine Zeitlang zur Diöcefe von

Fryus, nachher zu der von Antibes, teren Sitz nach Graffe verlegt ift. Die Geschichte feiner Gründung wird fo berichtet: Honoratus, ein Mann aus edler Familie, ber foner bas Confulat verwaltet haben foll, trat mit feinem Brnter zum Chriftenthum über trop aller Abmahnung feines Baters. Entichloffen, fich gang Gott zu weihen, beginnen bie Brüter unter ber Leitung bes b. Caprafins auf einer Infel bei Darfeille bas monchifde Leben; von ba tehrt honoratus nach ber Provence zurück und gründet unter bem Schute des Leontius, des damaligen Bijchofs von Fryus, auf Lexinum ein Kloster (c. 410). Er reinigt bie Infel von ben Schlangen, bie fie bisher unzugänglich gemacht und ber Ruf feines heiligen Lebens füllt fie bald mit Leuten aller Nationen, Die theils ein gemeinfames Leben führten (Coenobites), theils als Anachoreten in getrennten Bellen wohnten; auch auf ber Nachbarinfel Lero lebten viele als Einfiedler. Es war bas die Zeit, in ter bas Mönchthum auf feinem Eroberungszuge vom Morgenlande aus zunächft an ben Rüfteninfeln und Rüften bes Mittelmeers Eingang gefunden hatte, an ber Beftlufte von Italien (Gallinara, Gorgona, Capraja), an der dalmatischen und gallischen Rufe. Bei Turonum hatte Martinus ein Rlofter gegründet; bie Einrichtungen beffelben bim ten jest dem Caffianus zu Massilia als Grundlage. Die Ueberlieferung, daß die Caffianifden Monderegeln nun bei ber Gründung von Lerinum burchgeführt feben, fanben schon die Aelteren mit Recht unvereinbar mit ber Chronologie. Unter Honoratus be fich nun bas Rlofter rafch. Er felbft ward Bifchof von Arles; feine beiten Rachfolger ju Lerinum, Maximus und Fauftus, erhielten ben Bifchoffity von Rhegium (Rhogi, Riez). Lerinum ward eine bedeutende Bflanzschule des Klerus für das füdliche Gallien; eine große Ungabl von Bijchojen ging aus ihm hervor, unter ihnen auch Silarins von Arles und Encherius von Lyon. Denn feit (Ende sec. 4) ber Bibermille ber ftrengeren Mönche gegen ben llebergang ju geiftlichen Burden besiegt mar, nahm man Die Bifchöfe gern aus ben Rlöftern. Die bortige Rlofterfcule blieb mitten in ben Stiftmen ber Bölterwanderung ein Gip geiftlicher Bildung und religiöfen Lebens. Auch in ben haupttampf bes jünften Jahrhunderts griff bas Kloster ein, indem es ben Semipelagianismus im fühlichen Gallien ausbreitete. Bie ichon ermähnt, ging Fauftns wi Ries aus Lerinum hervor, ber in feinem Werte: de gratia dei et humanas mentis libere arbitrio, bas auf Berlaugen zweier Concilien abgefaßt mar, bem Semipelagianisms eine eigenthumliche, gemäßigte Bestalt gab. Ebenfo Bincentius, ber ben Bunamen Lirinenfis erhielt, ber Verfaffer bes gegen Augustinus gerichteten Commonitoriums (434). Dagegen mandte fich ber heilige Cafarius, nachheriger Bifchof von Arles, ber burch feine Bredigten und feine hülfreiche Thätigkeit in Diefer Zeit allgemeiner Berwüftung berähmt marb, einem gemilderten Augustinismus ju.

In der hierauf folgenden Zeit ift im Verlaufe des 6. Jahrh. eine Erichlaffung im Klofter fichtbar. Die Kloftergeschichte fagt zwar von ben Mebten: fie batten auf bie Regel gehalten; es findet fich aber ein Schreiben Gregor's, bas ben Abt Conon anfordert, bie Sitten ber Mönche ju verbeffern. Auch bier ward bie Reform burch einen Benedittiner vollzogen, boch nur nach dem heftigften Biberftande, ber fast zur Auflöfung bes Klofters geführt hätte. Da man fich über einen Ubt aus bem Rlofter felbft nicht hatte vereinigen können, war der Benediktiner Aigulf vom König bestimmt worden (661). Sobald diefer nun die alte Bucht wicher einzuführen begann, tam es zu einem Aufriff im Klofter gegen den ftrengen Ubt, an feiner Spipe Arcadins und Columbus. Bick Mönche fliehen in die Johannestirche, die nuthigeren aber von der Bartei des Abu fammeln sich um ihn, der gelassenen Muths vor rie Aufrührer tritt und ihnen ihre Bergehungen vorhält. Sie bitten um Berzeihung und unterwerfen fich; boch nur jum Schein. Arcadius verläßt bas Rlofter und findet Unterstützung bei einem benachbarten Ritter, ben bie Schätze bes Llofters reizen. Gie bringen in bas Rlofter und bie Pertei bes Abtes wird gefangen, er felbft mighandelt, bas Klofter geplündert. 3bre unglüdlichen Gefangenen, darunter ten Ubt felbft, schleppen fie auf ein Schiff und fichen bas Beheimnig burch furchtbare Rache, intem fie ben Gefangenen bie Bunge ansreifen, e Angen ausstechen. Nun bringen fie dieselben nach ber Infel Capraria und bort iert ber freche Arcadius mit ihnen das heil. Mahl. Aber auch fo fühlt er fich nicht her; er läßt fie nach Korsita bringen und dort ermorden. — In Lerinum aber siegte e Reform bes ungludlichen Benedittiners und bas Rlofter nahm einen neuen Aufwung. 3m Anfang des 8. Jahrh. follen demfelben unter dem Abt Amandus 3700 Bache unterworfen gewesen seyn. Doch ichon unter dessen 3weitem Nachfolger drohte **n Klofter abermals** völlige Bernichtung. Die Saracenen waren aus Spanien nach allien vorgedrungen. Der Abt Borcarius soll ihre Antunst prophetisch vorausgeschaut ben : es mochte dazu wohl teine Gesichte bedürfen. Er befiehlt nun 36 jüngeren Mönen mit 60 Kindern, die sich in der Klosterschule befanden, nach Italien zu fliehen. Er 16ft aber und die übrigen harren aus in ihrem Kloster und werden von den Ungläugen ermordet. Bier junge Mönche aber, die die Saracenen mit fich führen, entfom= en und bas Kloster ersteht von Neuem unter der Leitung tiefer. Aber erst als (997) if bes berühmten Mönchsfürsten Dbilo Antrieb bie alte Strenge ber Klofterzucht auch ier erneuert ward, erlangte das Klofter noch einmal, zum dritten Male, großes Anfehn nd eine ausgedehnte Herrichaft. So war es nie blühender gewegen, als unter Adalbert, r es 36 Jahre hindurch regierte (f. 1066). Der Verfasser bes Ratalogs ber Aebte zählt, daß täglich Dotationen gekommen seyen; Raymund Graf von Barcelona schenkte m ein ganzes Kloster in Katalonien. In Frantreich, Italien, auf den italischen In= in, wie zu Korfita hatte Lerinum Besitzungen. Auch ein Frauentloster zu Tarascon, st ber Großfeneschal ber Provence gegründet hatte, wurde ihm unterworfen. Eine roffe Anzahl von canonici regulares lebte unter feiner Leitung; jo übergab der Abt inand 1226 folchen Kanonikern zwei Rirchen, unter der Bedingung, daß fie bas Klofter erins als Haupt anerkannten und die schwarze Rapuze trügen. Als sich nun aberuls die Zucht des Klosters auflöste, unterwarf der Ubt Augustin Grimald (1505), ber acherige Bischof von Graffe, das Rlofter bem Benediktinerorden. Leo X. approbirte ifen Schritt 1515; ebenso Franz I. Indeß ist die Wahl der Aebte auch in der Folge wh von Lerins ausgegangen, fo daß doch noch ein Reft der alten Selbständigkeit blieb. - 1635 eroberten die Spanier Kloster und Infel und wurden erst 1657 verjagt. Sie ernichteten bie herrlichen Fichtenwälber, bie ber Infel ben Namen Aigrotte de la mer egeben hatten; das Rlofter bestand fort, doch hatte es bereits jeine Bedeutung und eine einftige Macht völlig verloren.

Duellen: Bincentius Barralis, aus Nizza gebürtig, ein Mönch bes Klosters Leri= um, fcrieb beffen Geschichte 1613: chronologium Sanctorum et aliorum clarorum rirorum insulae Lerinensis. Bgl. abregé de l'histoire de l'ordre de S. Benoist par la sagregation de Saint-Maur I. pag. 215 sq. 468 sq. II, 245. Ferner die histoire des wires monastiques tom. V. (Benediftiner) pag. 116 und außer biefen Quellen: Fleury, isteire ecclesiastique. Dilthen.

Befer, f. Sauge und Saugianer.

Lefs, Gottfried, geb. am 31. Januar 1736 zu Conit in Westpreußen, nimmt in ur Geschichte ber Aufflärung eine bedeutende und ehrenwerthe Stellung ein, da er fich is ein entschiedener und wahrhaft frommer, dabei milder Bertreter der immer mehr utleichenden Orthodoxie dem Hereinbrechen des Alles nivellirenden Rationalismus entmenfeste. Seine Bildung hatte er auf den Universitäten zu Jena und halle empfanpn, wo damals noch eine milbe und werkthätige Gläubigkeit herrichte. Dann hielt er ich zu Danzig auf, wo er an dem universitätsartigen Gymnasium 1761 außerordent= ider Brofeffor ber Theologie ward. Schon im folgenden Jahre ward er aber auf den neisährigen Schauplatz feiner bedeutenden Wirksamteit, die noch junge, höhere Bildung und Rechtgläubigkeit gleich fehr erftrebende Universität Göttingen berufen: zuerft als Universitätsprediger und außerordentlicher Professor; bann mard er 1765 Ordinarius, Doltor ber Theologie, Confistorialrath (1783), zulest Generalsuperintendent tes Für= denthums Calenberg und hofprediger zu hannover. Er ftarb im Glauben an feinen

335

Erlöser am 28. August 1797. Seinen gelehrten Studien waren während seines gangen Lebens Morgenandachten aus dem neuen Testamente zur Seite gegangen, aus denen er nach eignem Bekenntnisse in seinen scligsten Stunden und zwar unter schweren Leiden das Beste schöpfte, was er besaß.

Bon 1767 an erschien von ihm eine lange Reibe von Schriften, welche auf bie Beitgenoffen einen beträchtlichen Einfluß geübt haben, moralischen, apologetisch-eregen schen und praktijchen Iubalts; tie tem Titel nach togmatischen gehören meist zu ben letsteren. 1) Moralische: einem Abriß der theologischen Moral (Göttingen 1767) folgte bald ein ausgeführtes Wert: Christliche Moral und allgemeine Lebenstheologie (1777 4. A. 1787). Er liebte tiefe Studien vorzugsweise und trug die chriftliche Sittenlehr mit folcher Bewegung bes herzens vor, bag er oftmals Thränen babei vergoß. Da Selbstmord (1777. 3. A. 1786) in einer eignen Abhandlung zu betrachten, trieben im bedentliche Erscheinungen im näheren Lebenstreife an; zu einem anonym zu Hamburg erschienenen Fakultätsgutachten über die Sittlichkeit der heutigen dentschen Schauspiek (1769. 8.) veranlaßte ihn ber Angriff bes hauptpredigers Melchior Goze (f. b. Art.) barauf. Mehr ber prattischen Theologie gehört eine Reihe von Predigtfammlungen über fittliche Materien: Mäßigkeit und Keuschheit (1772. 2. A. 1781), Arbeitfamkeit mb Geruld (2. A. 1792), von ben gesellschaftlichen Tugenden (2. A. 1785), vom Gebet mb ber Bekehrung (1783), vom innern Gottesvienste (3. A. 1786) — überall vortreffliche, oft überraschente Geranten in einer nicht felten tühnen bildlichen Sprache; babei fut überall wiffenschaftlich betrachtente Unhänge. 2) Daran schließen sich jeine prattischen Schriften: Paffions- Predigten (1778-84); die Sonntagsevangelien, überfest, ertfart mb zur Erbanung angewandt (2. A. 1781); über bas chriftliche Lehramt, deffen würdige Führung und Vorbereitung tazu (1790) an.

3) Am bedeutendsten aber und noch immer lesenswerth sind seine apologetischen Schriften, von benen die erste ihn burch bas ganze Leben beschäftigt hat: Beweis ber Bahrheit ber driftlichen Religion (Bremen 1768. 5. A. 1785), ber in 6. Auflage auch als zweiter Theil eines größeren unvollendet gebliebenen Werts: lleber bie Religion, ihre Geschichte (1), Bahl (11) und Bestätigung erschien (1783, 2. A. 1786. 2 8.). Der jehlende britte follte die Einwürfe gegen die Religion prüfen, das Ganze ein Repertsrium ber Apologetik werden. Das alte und neue Testament beweise sich hier als wahre unmittelbare, aber stufenweife forticreitente Offenbarung Gottes - Batriarchen, Defes, Propheten, Jejus Christus. Seine Milte zeigt fich barin, daß er behauptet, baß felbst nach Versicherung ber Bibel, und — wie er später, nach einiger Gewiffensbedrängniß meinte hinzufügen zu dürfen, nicht im Widerstreite mit ben fymbolischen Buchen ber lutherischen Rirche - tiejenigen Richtchriften, welche ohne ihr Berfculden bas Chie stenthum nicht tennen lernen und baber nicht annehmen tonnten, bei bem treuen Gebrauch des ihnen von Gott verliehenen Maußes von Kenntnig und Kraft burch bes Berdienft Chrifti ebenfowohl felig werben, als bie Chriften. Die Auferftehungs geschichte Jefu nach ben 4 Evangeliften gehört wegen ihres Gegenfates zum Bolfenbüttel'schen Fragmentisten ebensowohl hierher, wie fo Manches in ben Opusculis (1780. 81. 2 Pp. 8) und in den vermischten Schriften (1782). Auch bas Sandbuch ber chriftlichen Religionstheorie für Aufgeklärtere ober Bersuch einer praktischen Dogmatik (1779. Der Berfaffer ftellt in jeben 3. A. 1789) hat einen praktisch-apologetischen Charakter. Abschnitt "bie bogmatischen Beweisstellen erklärt, Die biblische Religionstheorie, bie prattifchen Anwendungen" nach einander auf. Nur tie Lehren von Einem Gott, von 21schaffung bes mojaischen Gesetzes, von Jejus bem Weltheiland und bem Leben nach ben Tote find ihm Grundlehren. Die Gnadenmittel nennt er Tugendmittel. Der vbilefe phifche Curfus ber Religion für Die Richttheologen unter ten Studirenten (1790) fut wenig philosophisch und enthalten viel gewagte Behauptungen. - Ueber fein Leben ml. (G. Leg, ein biographischer Bersuch. hannover 1797. 2. Belt.

- Leffing, Gotthold Ephraim, einer ber reformatorischen Geister auf allen Ge

n in Kunft und Biffenschaft, benen er sich zuwendete, ift auch für die Theologie sehr größer und nachhaltiger Bedeutung. Er ward geboren am 22. Januar 1729 amenz in der Riederlausit, wo sein Bater ein hochgeachteter streng kirchlich-gläubiintherischer Prediger war, bei welchem er in diesem Geiste den ersten Unterricht in Religion empfing. Später besuchte er die Stadtschule in Königsbrück und kam auf die Fürstenschule nach Meissen, welche er, um auf der Universität zu Leipzig logie zu studien, 1746 verließ. Bon diesem Studium aber wandte er sich bald, w die Borlesungen barüber wenig anzogen, zu dem der Philologie und der schönen enschaften hin; er hielt sich beinahe an keinen andern Lehrer als Ernesti, indem Gellert ihn nicht dauernd zu seffeln vermochte, wahrscheinlich eine Folge des tränkt Ausbrucks in seinem Bortrage und seiner äuftern Erscheinung. Kästner's Disübungen entwicklen mit sein tritisches Talent, welches er jedoch am meisten an Alten ausbildete. Seine Lieblingsschriftseller waren Theophrast, Blautus und Te-

Bor allem aber faßte er eine besondere Borliebe für bas Schauspiel, und einige r fleineren Lustspiele verfertigte er bereits mährend feiner Studienzeit. Uebrigens an er auch ichon bas Studium ber Philosophie, insbesondere nach Bolf's Schrifan benen er inzwischen kein großes Gefallen hatte. Sein Umgang mit Schauspie-Romödienschreibern und bem als Freigeift verrufenen Mylius erregte die Unzufrieeit feiner streng-gesinnten Eltern, die ihn in das väterliche Haus zurückriefen. Bald burfte er nach Leipzig zurücktehren, wo er an bem trefflichen Chr. F. Beiße, n ehemals angesehenen Schriftsteller, nicht bloß für die Jugend einen treuen Freund Studiengenoffen fand. 1750 begab er fich nach Berlin, bann nach Wittenberg, wo ie Magisterwürde erhielt. Seine ersten tritischen und literarhistorischen Arbeiten ren nicht hieher, wohl aber tie enge Freundschaft mit Mojes Mendelsjohn und nähere Berbindung mit bem Buchhändler Ricolai, welche er bort anknüpfte und bagn beitrugen, ihn zu philosophischen und theologischen Bersuchen anzuregen. 1760 er Mitglied ber t. Atademie ber Wiffenschaften in Berlin. 1770 tam er als Biblio= r und Hofrath nach Wolfenbüttel, eine Stelle, welche ihm völlige Freiheit für feine desarbeiten gewährte und bis zu feinem am 15. Februar 1781 erfolgten Tode ber wunft feiner äußern Griftenz blieb.

Econ früher hatte er, während eines Aufenthaltes in Breslau 1760 bis 1765, ohl weder religibsen noch tirchlichen Intereffen besonders zugewandt, boch manche ne zu theologischen Arbeiten gemacht, insbesondere den einer großen Abhandlung von Berfolgungen und Märthrern ber Chriften; hatte fie aber liegen laffen. nun fand n Bolfenbüttel auf ber Bibliothet eine handschrift ber lange vergeffenen Schrift bes rugar von Tours gegen Lanfranc, welche zeigte, daß eine ber lutherischen Abende lslehre verwandte Ansicht bereits von einem der bedeutendsten Lehrer des 11. Jahr= verts vorgetragen worden. Damit gewann er den Beifall mancher orthodoger Theo-Dagegen erregte er ben größten Anftog bei denfelben burch bie Berausgabe ber **I**. nannten Bolfenbüttel'ichen Fragmente, welche in feinen Beiträgen zur Geschichte ber ratur von 1774 an erfolgte. Gie handelten 1) von ber Dulbung ber Deiften; wn ber Berschreiung ber Bernunft auf der Kanzel; 3) von der Unmöglichkeit einer mbarung, bie alle Menschen auf eine gegründete Art glauben können; 4) von bem nigang ber Ifraeliten burch bas rothe Meer; 5) bavon, bag bas alte Testament t geschrieben worden, um eine Religion zu offenbaren; 6) über tie Auferstehungs= pichte. Besonders das letztere Fragment rief einen wahren Sturm hervor. Leffing fic aber baburch nicht hindern, 1778 bas lette Stüd vom Zwede Jesu und feiner wer folgen zu laffen. Es waren diefe Fragmente, tenen Leffing nicht durchaus beimte, ans einem neugebrudten Werte tes 1768 in hamburg verftorbenen Samuel narus genommen (f. b. Art. Bolfenbüttler Fragmente) und hatten bie Abficht, Forfcungegeift unter ben Theologen zu weden und zu einer icharfern Rritit hingu-Batte Leffing früher in einem Streite bes hamburger Predigers 3. DR. Goepe 211. Real-Suchtiopable für Theologie und Rirche. VIII.

(f. d. Art.) wider die Reologie für ben ftrengen Rirchenglauben Bartei genommen, je trat er nun ber Untritit befjelben entgegen und fein Untigöte war ein großes Deifter ftud wirtfamer, aber boch nicht in allen Stücken berechtigter Bolemit (wie Leffing felkt fagt: ein Anderes ift ein Baftor, ein Anderes ein Bibliothefar). Go hatte er immer mehr Anlaß, sich in ten Streit der theologischen Parteien zu mischen; er that es mit großer Meisterichaft und mit entichiedener Sympathie für bie Sache ber Aufflärung, nicht aber für tie feichte Urt, wie tiefelbe tamals durchgeführt vurde. Bielmehr wiel Leffing öfters nachtrücklichst barauf hin, bağ bas Christenthum burch teine Dacht tes Berstandes angetastet werden könne, ba es sich burch feine innere Dlacht und burch feine Birfungen als in ber Bahrheit gegründet ermeife. Es tonne baher weber bung Bernunft ermiefen, noch durch bloße Grünte widerlegt werten. Das tie Burgel feiner confervativen Kritik. Gegen Franz Walch in Göttingen bewies er insbesonden, bağ es nicht mit ber Bibel ftehe ober falle, fontern wie es bereits vor berfelben erifint habe, fo jey es durch Ueberlieferung auf tie Gegenwart herabgekommen, in welcher bie schriftliche Aufzeichnung nur ein Moment wäre. Er brang vor Allem barauf, bag et als etwas Lebendiges gefaßt würde, nicht als Buchftabe, fontern als Geift. Das bang fehr nahe zusammen mit ber Art, wie er über tie Bahrheit überhaupt bachte, bie ben Menschen nur im Streben ju Theil werden follte. Nicht bie Wahrheit, fagt er, in beren Befit ein Dlenich ift ober ju jenn vermeint, fondern bie aufrichtige Dabe, bie a angewendet hat, hinter die Wahrheit ju fommen, macht ben Werth bes Denfchen. Dem nicht durch ben Besith, sondern burch die Nachforschung ber Wahrheit erweitern sich bie Kräfte - ter Befitz macht ruhig, träge, ftolz. - Beun Gott in feiner Rechten alle Bahrheit und in feiner Linken ben einzigen immer regen Trieb nach Bahrheit, obicon mit bem Bufage, mich nimmer und ewig ju irren verschloffen hielte und fpräche # mir: wähle! 3ch ficle ihm mit Demuth in feine Linke und fagte: Bater gib! Die reine Wahrheit ift ja boch nur für bich allein! Mit tiefer Wahrheitsliebe ergriff Refing benn auch, nicht als ein zweifelnder Steptiter, aber boch als ein mehr objetiver Beobachter, wenn gleich nicht ohne träftige innere Untheilnahme, Die theologischen fre gen, indem er als eine bialeftijch=polenijche Natur alles Angenommene, alle bergebrachten Voraussetzungen fritisch untersuchte. Um meisten galt ihm rabei die Freiheit des for ichenden Beiftes felbft, wobei überall tie Borausfegung in ihm mächtig mar, daß es an einem endlichen Biele nicht fehle. Diejes bezeichnet er freilich in ber Ochrift über tie Erzichung bes Dlenfchengeschlechts nur in jehr allgemeiner Beije als Bollenrung ober in ähnlicher Art.

Dieje Schrift ift tie für tie Theologie michtigste tes großen Rritikers, wenn mit gleich, um beffen eigene Anficht über bie göttliche Offenbarung tennen ju lernen, tomit tie Ubhandlung in feinen nachgelaffenen Werten über bie Entstehung ber geoffenkarten Religion und bas Drama "Nathan ber Weijes vergleichen muß. Die Schrift über bie Erziehung tes Meuschengeschlechts erschien in Folge ter herausgabe ter Bolfenbuttals schen Fragmente und zwar ber erste Theil als Zugabe zum vierten Fragment. Treffen fagt Dr. Strauß, daß Leffing barin die montanistische Bergleichung ber verschier tenen Berioten ter Offenbarung mit ten meufchlichen Lebensaltern erneuerte und in der mittelalterlichen Idee eines emigen Evangeliums mehr als bloße Schwärmerei ettannte. Bmar gebrauchte er ten Geranken einer göttlichen Erziehung bes Denfchengefchlechtes zunächft bagu, um rudwärts blidend bie Unvolltommenheiten ber altteftamentlichen Offenbarung gegen teistische Angriffe zu vertheidigen: boch erflärte er nicht bief ras A. T. für ein Elementarbuch, über welches tie Menschheit längst hinausgewachten fey, foudern auch das N. T. nur für ein befferes besgleichen, welchem fie feinerzeit gleich falls entwachsen werbe und muffe. Und zwar nicht bloß formell durch Umbilrung ber geoffenbarten Gate in Vernunftwahrheiten, jondern auch materiell, 3. B. Durch Auffur bung edlerer Triebfedern zur Tugend, als die im n. T. in den fünftigen Belohnungen gegebenen gemejen maren. (Chriftliche Glaubenslehre I. G. 260.) Mit Recht matt

Dr. Rarl Schwarz barauf aufmertfam (G. E. Leifing als Theologe. Ein Beitrag ur Geschichte ber Theologie im 18. Jahrhundert. Salle 1854), raft man, um bas Ber-Mitnig Diefer Schrift ju Leffing's eigentlicher Dentweise richtig ju faffen, nicht überfehen burfe, bag er in terfelben eine Stellung für ben Streit einnehme, bie feine eigente Dentweife nicht entsprechend bezeichne; daß man tie Einkleidung nicht für das Befen Ift ber Inhalt der Offenbarung burchaus menschlich, hiftorisch, entwidhalten bürfe. mgsfähig, nicht abjolnt, sondern endlich, bie Form bagegen als eine übernatürliche beendere und partikularistische Beranstaltung Gottes bargestellt: fo febe man leicht, daß iefe äußere übernatürliche Form etwas ganz Leeres und Ueberflüssiges sey, wenn der Inhalt fo ganz menschlich durch menschliche Bedürfnisse und Bildungszustände bedingt ey. Dan ertenne bald, daß ber Offenbarungsbegriff, wenn er gleich äußerlich steben eblieben, innerlich ausgehöhlt sch, indem aus der perfekten Offenbarung die perfektidle eworden. So fteht also Leffing allerdings entschieden auf ber Seite ber sogenannten fufflärung; boch unterschied er sich babei von den Männern der Vernunst-Religion da= urch, bağ er bie Bernunft nicht für etwas Abstrakt=Fertiges, immer Selbiges anfah, uf er die Ertenntniß des einigen Gottes und seines Sitten-Gesetes nicht für so leicht mb von vornherein ausgebildet hielt, sondern für bas Produkt einer langen und allnöhlig fortichreitenten Entwidlung, innerhalb beren bie Beroen ber Dlenschheit als bie führer ber Daffen erscheinen, über welche fie fich nicht erheben, fontern welche fie gu ich empor= und mit sich fortziehen. Auch bier wieter sehen wir Lessing über die ge= nöhnlichen Bernunft=Prediger und ihre Abstrattionen weit hinausgeben, Die göttlich gentnete Nothwendigkeit in dem Fortichreiten ber Menschheit immer im Auge behaltend. 🐱 zeigt sich deutlich eine tiefere philosophische Grundlage nicht bloß durch den Unterbau eon Leibnip's Syftem, obwohl man mit Edwar; ties Buch wohl mit Recht eine ange= mantte historisch-bestätigte Theodice (G. 197) nennen tönntc. Allein ce ift bier mehr ne Bahrheit bes Bringips ber Individualität mit ber des Bringips ber Substang in Eins **rebildet und barin die Entwicklung der neueren Bhilosophie anticipirt. Die Seelenwan**verungslehre und felbst die Annahme einer übernatürlichen Offenbarung zur göttlichen Ergiehung bes Menschengeschlechts gehört von Seiten Leising's mehr ber Accomodation an. Aber frägt man, was ihn denn bewog, eben diese Stellung einzunehmen, so wird man auf eine tiefere Auffaffung hingewiefen, welche über feine perfonliche lleberzeugung hin= andreicht und gleichsam prophetisch auf einen tiefern Grund ber Bahrheit hindentet. Bei großen Männern erschöpft bie subjettive Stellung, welche sie zu ihren Schriften einnehmen, oftmals ihre Bedeutung nicht; jo ift hier Lessing's Schrift eine That, bie über feine persönliche Ueberzeugung hinausreicht, eine Kräftigung der gläubigen Anicanung, welcher Leffing - nicht aus Furcht, welche er nicht tannte - fontern burch feine Stellung im großen Fluffe ber Entwidlung Ronzelfionen machte; dieje find gerade bei feinem icharfen Berftande um fo wichtiger, ba ihn fein Berg zum Theil nach einer andern Seite hinzog, barin aber mit feiner innern Anschauung ber Sache im Widerstreit war. Rie konnte er fich ber Anerkennung bes unmittelbaren religiöfen Lebens entziehen, wie fich das ichon in feinen Geranten über bie herrnhuter (1750) und nachher burch fein ganzes Leben hin offenbarte. — Daß übrigens bie Schrift über die Erziehung bes Denfchengeschlechts von ihm und nicht von Albrecht Thaer verfaßt fey, beweist ber nune Inhalt, wie auch eine Darstellung, wie fie unter ben Beitgenoffen nur ihm zu Gebote fand (vgl. Illgen, Zeitschrift für hiftorische Theologie 1839 viertes Heft mit 6. G. Gubrauer: Leffing's Erziehung bes Menschengeschlechtes 1841).

Unlängbar hat Lessing eine so reiche Saat kritischer und historischer Andentungen gegeben, daß die Nachwelt noch oft auf ihn wird zurücktommen müssen. Namentlich ist is wichtig, daß er das Christenthum von dem Buchstaben befreien und daburch unabhängig machen will von der Kritik; daß er die Tradition im Geiste des Urchristenthums in großartigster Weise wieder in ihre Rechte einsetz; daß er mit der geschichtlichen Entwickung des Christenthums in der Welt vollen Ernst macht, und sich sogar nicht scheut, 22\* mit ben Apotalyptikern, Musstikern und Propheten bes Mittelalters eine Jukunft bes Reiches bes Geistes zu hoffen. Selbst die Parabel von ben brei Ringen im Rathan, wie sehr sie auch religiöser Dulbung bas Wort rebet, stellt, wenn man Ernst mit berselben macht, ben Glauben auf einen sesteren Boden, als ben ber in differenten Toleranz. Es ließe sich ja ausmitteln, welcher Ning vor Gott angenehm mache und baher ber echte seh. Aber auch positive theologische Andeutungen, wie insbesondere eine philosophische Konstruktion ber freilich ganz subjektiv psychologisch gesasten Dreieinigkeitslehre fehlt nicht. Die Theologie soll nur ben Muth haben, von ihm zu lernen.

Die Zahl der Schriften über Leffing ist fehr groß: außer der von feinem Bruder Rarl Gotthelf verfaßten Biographie (Berlin 1793. 2 B.) ist besonders die von Danzel zu berückfüchtigen: Leffing, fein Leben und feine Werte I. Th. 1850, fortgesetz von Gub r auer II. Th. 1853-34. Außerdem sind die neueren Werte über deutsche Literaturge schichte von Gervinus, Gelzer, Julian Schmidt u. A. zu vergleichen; auch Friedr. Schlegel (Charatteristit I.) und heinr. Ritter über Lefsing's philosophische und religiöse Grundsäte in den Göttinger Etudien 1847 und Röhr's fleine theologische Schriften. Schlege fingen 1841. I., vgl. überdieß die angeführte Schrift von C. Schwarz, Lefsing als Thesloge. Seine fämmtlichen Werte erschienen zuerst Berlin 1771 ff. in 32 Bdn. 12., wiederholt und endlich fritisch berichtigt von Lachmann herausgeg. in 12 Bdn., zuerst 1839 ff. und dann 1855 ff. auf's Neue durchgeschen von von Maltzahn. E. Belt.

Leffins, Leonhard, eigentlich Lef, ein jefuitischer Moralist, welchen die Rathe liten und namentlich fein Orden zu feiner Beit fehr hoch ftellten, der aber boch ziemlich vergessen feyn würte, hätte ihm nicht der Gegensatz zu dem Augustinismus des berühmten Bajus (vgl. b. Urt.) eine Stelle in ber Geschichte ber michtigen Streitigkeiten barüber gesichert. Er war geboren zu Brecht in Brabant am 1. Ottober 1554, zu Lömen Lehrer der Bhilosophie und Theologie. Früher waren 76 Sätze des Bajus, welche seine fcotiftifch=gefinnten Rollegen angegriffen hatten, vom Babfte vertammt worden; als un Die Jesuiten Leß und hamel gar zu pelagianisch lehrten, trat die Fakultät wieder gegen 54 aus ihren Vorlesungen gezogene Sätze auf und verdammte sie öffentlich. Doch blieb L. Leffius in großem Anfehen. Er starb am 5. Januar 1623. Ueber sein Leben wil Alegambe, Bibliotheca scriptorum societatis Jesu p. 301. (Schriften für und wider ihn in Buddei Isagoge Lips. 1727. 4. p. 708. a.) Seine mehrfachen, allerdings wohl gut geschriebenen moralischen Schriften und Ubhandlungen tragen den sophistischen Charakter ber Moral seines Ortens an sich; am berühmtesten waren barunter bie libri IV de justitia et jure, ceterisque virtutibus cardinalibus, welche feit 1605 oft gebruckt murten, zuletzt Lugd. 1653. fol. mit einem Anhange von Theophile Raynaud pro Leon. Les. de licito usu aequivocationum et mentalium reservationum — alfo per Jefuitenmoral; nach Alegambe opus omnibus numeris absolutum, quod implevit orbem fama et frueta. Auch ter erfte Band feiner Opp. theol. Paris 1651. fol., mieder Antw. 1720. Augerten find beachtenswerth die Abhandlungen de libero arbitrio, de providentia, de perfectioni bus divinis u. f. w. — Er folgt in feinen moralischen Schriften ber bamals unter ber fcolaftifchen Moraliften üblichen Dethode, welche von Schroeth (R.Sefch. feit ber Re form. IV. S. 104) so charafterifirt wird: "Sie haben im Grunde die ältere Methode ihre Borgänger feit bem 13. Jahrhunderte fortgepflanzt, foweit damals diefer Theil ber theolegischen Wiffenschaften bearbeitet wurde, d. h. wie ein eingeschalteter Anhang bes bogmetijchen Shitems; aber badurch unterscheiden fie fich von benfelben, bag fie folches in eignen großen Berten thaten, mehr Gelehrfamteit, bisweilen eine beffere Schreibart und eine gewiffe Rudficht auf ihr Zeitalter vereinigten" in Fragen und Problemen noch unte schöpflicher als ihre Führer, unter benen Thomas Aquinas mit feiner Secunda Secundes und ihrer Eintheilung in theologische und moralische ober philosophische Tugenden tie hauptgrundlage abgab.

Er hat auch in einer eignen Schrift: Consultatio, quas fides et religio sit capesenda (Amstelod. 1609, zulest 1701) bie protestantische Rirche angegriffen, weil Riemand Leftines

sugen tonne, wo bieselbe vor ber Reformation gewesen, in welcher Hinsicht Balthasar Reisner in Wittenberg (st. 1626) bieselbe in Schutz nahm in Consultatio catholica de side Lutherana capessenda et Romano-papistica deserenda (1623), einer ber besten Schriftm über diesen Gegenstand. Doch ist er nicht badurch, sondern burch seine Jesuitenmoral in das hohe Ansehen gekommen, daß ihm sogar Bunder zugeschrieben wurden und a fast für einen Heiligen erklärt ward, wie aus Gerp's Schutzschrift für Bajus zu ersehen. 2. Belt.

Leftines, Synobe von. Leftines ober Liptina ift eine fürftliche Billa unweit Binche und tes Rlofters Laubes in Bennegau, Die bajelbft gehaltene Synobe ift bie 2. auftrafifche unter Rarlmann, gehalten ohne Zweifel 743, obichon tie vorhandene Urtunde nur bas Datum 1. Marg zeigt. Eine in ber Rirchengeschichte bes frantischen Reichs äußerst wichtige und folgenreiche Berfammlung, beren Bedeutung aber lange vertannt war. 3war find ben Aften terfelben verschiedene Dinge beigefügt, Die eigentlich nicht jn benfelben gehören, wie bie befannte Abschwörungsformel, welche Grimm ber Eprache nach etwa als ripuarisch-frantisch bezeichnen zu burfeu glaubte (Bert III, 19 Bortem. Grimm J. Mythol. I, 147. Rettberg II, 328 u. 360. Magmann G. 67. Bürbtwein 126), bann bas Berzeichniß von heidnischen Gebräuchen (Indiculus superstitionum et paganiarum, Burbtwein 126-136, Perts III, 19, Grimm II, 615) in fachfifder Sprache und verfchietene Predigten, und Anreden an Neubetehrte. Ebenfo ift auch bas Ginfchreiten tes Bonifacius gegen Albebert und Clemens, fowie bie Einfepung von 3 nauftris ichen Metropoliten (Grimo für Rouen, Abel für Reims, Hartbert für Sens) ohne zweifel fälfclich mit diefer Synode verbunden worden. Und aufterdem werten ihr ipater noch einige spezielle Bestimmungen in ber Ehegesetzgebung zugeschrieben, teren Zugehörigkeit gegründetem Zweifel unterliegt. — Einige wirkliche Beschluffe ber Synobe haben nur teine felbständige Bedeutung, fofern in benfelben bie Festfepungen ber ersten mftrafischen Synobe vom Jahr 742 eben einfach bestätigt werden: die Regel bes beil. Benebitt ift abermals eingeschärft und tie Strafen für Erceffe bes Rlerus find erneuert. Aber es ift nun 743 boch, gegenüber von 742, ein nicht unmichtiger Fortschritt dadurch geschehen, bag, mit Bieberaufnahme ber ichon angelegten Tentenz, Die bort begonnene firirung ber echten Grundzüge kirchlicher Ordnung im auftrasischen Reiche Karlmann's nun naber bestimmt wird als Antnüpfen an die altfirchlichen Buftante: benn es ift bier ausbrücklich tie Berpflichtung auf bie Ranones ber alten Bäter, d. h. ber öfum. Synoten, ausgesprochen und bie Behandlung unzüchtiger und inceftuofer Eben in einem Sinne gefaßt, daß dadurch den römischen Ehegesehen, tie gerade jest bereutend verschärft wurben, ber Eingang in's fränkliche Reich eröffnet war. — Was aber an diefer Synode bas Bebeutungsvollfte ift, bas ift ihre rechtsgeschichtliche Scite, und zwar bedeutungsvoll nicht blog für bie Rirche, fondern auch für ben Staat. Wegen Mangelhaftigteit ber Quellen war man jeboch bisher über biefen Gegenstand, bie große Gatularifation bes 8. Jahrhunderts, in ftarkem Irrthum. Man meinte, unter Rarl Martell fey bas Rirchengut icon bauptfächlich angegriffen worden, Bippin und Karlmann tagegen hätten bas Bergeben bes Baters burch möglichste Restitution wieder gut zu machen gesucht; aber bas erstere Berfahren felbst habe boch auf einem allgemeinen Grundfatz beruht, vermöge deffen ber Ronig in Folge bes Schutzrechts über Rirchengut verfügen tonnte, und es fep biefer Grundfat damals nur in auffallender Beije zur Ausübung gebracht worden. So meinten Eichhorn, beutiche Staats- u. Rechtsgeich. §. 110. Bait, beutiche Berf.-Geich. II, 216. 570. Bhilippe, beutiche Geich. 1832. II, 312. Bland, Geich. b. chriftl. Gef.-Berf. II, 206. Rettberg, R.Gesch. Deutschl. I, 306. Pert, Hausmaier 82. Birnbaum, rechtl. Ratur bes Behnten 127. Naudet, de l'État des personnes etc. 450. Pardessus, Loi Salique 543. Fauriel, Hist. de la Gaule mérid. etc. III, 107. Mile. Lesardidre, Théorie des loix polit. II, 58. Diefes Bergehen wollte man nicht auf bem Retter ber abenbländischen Rirche und Sieger von Boitiers, bem Beschützer bes Bonifacins, ruben laffen; icon Le Cointe, bann bie Gallia Christiana und die fpatern Bollandiften fuchten ihn ju entschuldigen, er fen burch bie Noth bagu gebrängt worten, ja bie ältern Bollandiften, namentlich Benfchen, ebenfo Bagi, läugneten geradezu, bag eine folche Einziehung von Rirchengut unter ihm ftattgefunden habe. Neuerdings bat B. Roth ohne folche apologetische Zwede tie Unterfuchung wieder aufgenommen, Beschichte bes Beneficialwejens 313 ff. Er hat gezeigt, bag die Säfularisation thatsachlich erft unter Karl Martell's Söhnen, namentlich Pippin, erfolgt ift, und daß fie ohne Rechtsboben war, ein reiner Aft ber Willfür, bem fich bie Rirche fügte, weil fie mußte. Baren bie Eingriffe ter Merovinger in bas Kirchengut nur partiell und nicht von Bebeutung gewejen, wurde die Rirche im Ganzen rudfichtsvoll, theilweife jelbst freigebig behandelt, waren bie Eingriffe in ihr Vermögen nirgents burch einen allgemeinen Grundfat berbeigeführt, — fo behnte fich bagegen bie Säkularifation bes 8. Jahrhunderts gleichmäßig auf alle Kirchen tes Reichs aus, sie traf ten größten Theil ihrer Besitzungen, sie war eine förmliche Theilung zwischen Kirche und Staat, daher der gangbare Name Divisio, und ber Staat war es, ber entschied, was ber Rirche noch bleiben follte; es ift bas Ganze eine gesetlich anerkannte Maßregel gewejen. Dies ist eben die Bedeutung ber Synote von Lostines. Die frühere Ansicht, welche wiefe Behandlung ber Kirche ichon Karl Martell zuschreibt, läßt sich in letter Instanz zurückführen auf eine Angabe Himmar's von Reims, ber mit der von ihm selbst erdichteten Visio Eucherii bestimmte pe litijche Zwede verfolgte. Karls Berfahren bestand mefentlich nur barin, bag er bie Stellung ber Bifchöfe ganz abhängig machte von ihrem Verhalten zur weltlichen Gewalt, willfürlich wurden Geistliche abgeset, Die einseitige Besetzung ber Pfründen burch bie weltliche Gewalt wurde zur Regel gemacht, ohne auf die kanonische Beschaffenheit bes Empfängers zu achten. Daburch wurde bie Kirchenzucht völlig aufgelöst und bie Kirche selbst höchst abhängig vom Staat, aber eine Einziehung ves tirchlichen Gutes war w burch unnöthig gemacht, ba bie verweltlichten Bifchöfe unter Rarl Martell bie Beburfniffe tes Staats gern burch große Bergabungen freiwillig befriedigten. Aber auch ber andere gangbare Irrthum, daß Karl's Sohn, Pippin, die Einziehung nicht weiter fortgeset, ober Eingezogenes fogar zurückgegeben habe, beruht auf einer Fälfchung hincmar's, welcher erzählt, Pippin fen nur durch ben aquitanischen Krieg an ber Reftitution gehindert worden, habe aber eben begwegen bie Einrichtung mit ben procariae und ben nonne et decimae getroffen. Biclmehr aber ift erft unter Rarl's Söhnen, Rarlmann und Bippin, und zwar auf ter Synote von Leftines, 743, bas Berfahren eingeleitet worben, die Kirche ju berauben. Und zwar ging ber Staat babei ziemlich ichonend und mäßig zu Werke: bie Geistlichkeit felbst wird auf ter Synote gefragt, man hantelt erf mit ihrer Bewilligung, und bie Magregel joll feine bleibente febn (aliquam partem ecclesialis pecunine — aliquanto tempore retineamus). Diejenigen nämlich, welche mit bem tirchlichen Bute rurch ben Rönig belieben werben, follen baffelbe nur auf Lebenszeit behalten, nach ihrem Tore fällt es der Kirche wieder heim; ja felbst die Berleihung gest wenigstens formell von ber Kirche aus, indem biefelbe Form wie bei freiwilligen Berleihungen in Gestalt ber precaria beobachtet wird; bie Beliehenen jahlen consus und haben für Erhaltung der firchlichen Baulichkeiten zu forgen, und viefer Zins ift boch, 1 sol. für jede casata oder haushaltung (nach Guérard, Polyptyque de l'abbé Irminea, Par. 1844. 4. p. 155 seq. betrug bamals ber sol. argent. ober 12 denar. ben 20erth wa 2 Fr. 78 Cte., b. h. 1 fl. 17,04 fr. rhein. oter 22 Sgr. 2,00 Pf.). Allein jugleich fol ber König bie Befugniß haben, das burch ben Iot ber Beliebenen erledigte Rirchenaut im Falle ber Noth wieder auf bem Wege ber precaria zu vergeben, fo bag bie vorsich tige Faffung, nach welcher die Magregel nur als vorübergehende bezeichnet wird, bot im Ganzen illusorisch werden konnte. Auch war die Zustimmung der Geistlichkeit fehr weitschichtig gehalten, ber Klerus behielt sich bie Genehmigung nicht für die einzelnen Fälle vor, ber König ward in der Ansdehnung ber Einziehung nicht beschränkt, nur daß er darin nicht so weit geben sollte, daß das kirchliche Institut, das im Einzelnen baren betroffen wurde, Mangel litte. Und bennoch hat bie Synobe ju Leftines für die benticke

Rirche damals noch bessere Bedingungen erlangt, als sie in Gallien von der weltlichen Gewalt zugestanden worden zu sehn scheinen. Aber man beschwerte sich auch nicht, man wehrte fich nicht, felbft von tem muthigen Bonifacius fintet fich teine Spur eines Broteftes, und Pabft Zacharias erklärte tie Bewilligung von Abgaben aus den vergabten Gütern für genügend, er hoffte, bag fich bei ruhigern Beiten mehr werbe burchfegen laffen: für ben Augenblick fab wohl Jedermann die politische Nothwendigkeit des Berfahrens Dennoch gab Pippin im letten Jahre feines Lebens tie Zusicherung, tag in Buein. tunft bie Belt= und Kloster=Geistlichen, welche beibe gleichmäßig betroffen waren, ihre Güter in Ruhe befigen follten, natürlich, foweit fic überhaupt noch folche hatten, und in der That hat tiefe gesetzliche Divisio mit tem Tode Pippin's auch ihr Ente erreicht, aber bas bereits Eingezogene blieb eingezogen, die Kirche hatte kein Recht mehr baran, fie tonnte blog barum bitten. Außerdem wurde freilich tie Klaufel über ben heimfall nicht beobachtet, bas ber Kirche entzogene Gut galt nicht eigentlich mehr als ihr Eigen= thum, noch in der Mitte und zu Ende des 9. Jahrhunderts befand sich ein großer Theil bes fäkularisirten Kirchenguts in den Händen des Königs, und feit Anfang diefes Jahrfunderts wurde es im Befentlichen als fein Eigenthum betrachtet; auch war später der an Leftines aufgestellte hohe Cenfus nicht mehr gewöhnlich und felbst über tie Schwierigkeit ber Erhebung ber Nonas et Decimas, welche fpäter größtentheils an bie Stelle bes Cenfus getreten ju fenn icheinen, und über förmliche Bahlungeverweigerung ber Beneficiare hatten die Geistlichen öfters zu flagen. — Was war aber überhaupt die Beranlaffung gewejen zu biefer Behandlung ber Kirche? Rarl mußte bie bem Staate ge= fahrliche Macht ber Kirche, namentlich ber Bischöfe, brechen, in welchen ber damalige Rampf bes Partifularismus mit ber Centralgewalt eine große Stütze fand: es handelte fich um bie Existenz bes Gesammtstaates ober um feine Auflösung in fleine Territorien, und bamit auch um feine Selbständigkeit nach Außen. Und infofern läßt fich das Berfahren Rarl's gegen die geistliche Tyrannei rechtfertigen: es war eine Nothwendigkeit. Allein nun gestalteten sich durch Bonifacius die Dinge ganz anders: die geistlichen Stellen wurden beffer bejest, bie organischen Rirchen-Einrichtungen wurden zurüchgeführt, und es war in Folge deffen nicht mehr möglich, das kirchliche Gut einfach dadurch für ben Staat nutbar zu machen, baß die vom König willfürlich eingesetten Inhaber besselben es freiwillig wieder vergabten, die neuen Bischöfe wurden unter des Bonifacius Einfing bestellt, von ihnen war nicht zu erwarten, bag fie ben Staat ebenso freigebig auf Roften ber Kirche unterftuten würden, wie die bisherigen. Aber bas Bedürfniß bauerte fort, ja es wurde größer als vorber, denn das Reich wuchs, man mußte große Beere aufftellen (in adjutorium exercitus nostri, hieß es ju Leftines), und tie Berufung Rarlmann's auf gefährliche Kriege und feindliche Nachbarn war nicht ohne Grund (propter R. imminentia bella et persecutiones caeterarum gentium quae in circuitu nostro sunt). Der Staat gab bie bisherige Art ber Ausbeutung bes Rirchenguts auf, und bie Rirche ewährte ihm eine Absindung, es war die zu Lestines vereinbarte allgemeine Sätularisa= tion. And biefe Makregel war materiell gerechtfertigt, weil auf andere Beije ber Staat nicht Mittel geung auftreiben tonnte ju feiner Erhaltung, welche zugleich bie ber Rirche war, und sie war formell gerechtfertigt, sofern die Kirche sich dabei zu einer gemissen Bereinbarung mit bem Staate herbeiließ. Nicht wenig hat die zu Leftines festgesete "Art ber Berwendung bes eingezogenen Rirchenguts zur Ausbreitung ber Beneficienver-<sup>1</sup> leihung überhanpt beigetragen, und bieje Synode war insofern von ben größten Folgen für die Berfaffungs-Entwickung bes mittelalterlichen Staates, was wir hier nur ju erwähnen, nicht naber ju erörtern haben. (Siehe Burbtwein, Bonifacii epistolae, Dainz, 1789. fol. S. 124 ff. Maufi XII, 370 ff. Bartheim I, 50 ff. Binterim II, 22 f. Eckhart, De rebus Franciae orientalis I, 447 seqq. Rettberg I, 357 ff. Mayer. concilium Liptinense. Ingolst. s. a. Möhler, theol. Quartal = Schrift 1834. S. 582. Birnbanm, bie rechtliche Natur ber Behnten, Bonn 1831. S. 142 ff. Sterzinger,

in t. neuen hift. Abb. t. bair. Atat. t. Biffenich. II, S. 330 f. Mağmann, t. tenich. Abschwörungsformeln S. 67.) Dr. Julius Beizstäder.

Leuchter, beiliger, bei ben Sebräern. Rach mojaijcher Anordnung bejaut fich im heiligen Raume ter Stiftshutte, theils ter Dunkelheit tes Ranmes wegen, in welchem boch tie Priefter täglich ihren Dienft ju verrichten hatten, theils und bejen ters als beiliges Beichen und Symbol tes geheimnigvollen Dafeons unt gnatigen Bintens tes in unjugänglichem Lichte thronenten il Tim. 6, 16. rgl. Bjalm 104, 2; Ejed. g. 1) Gentes, ter felbit licht ift il Joh. 1, 5. vgl. Beish. Gal. 7, 26.), an tiefer State ein großer Leuchter; er ift tas Sinnbilt tes himmlischen Lichtes, turch meldes tas beiligthum gan; allein fein Licht befommen follte. Terfelbe war von Bezaleel gan; auf feinem Golte verfertigt, von getriebener und getrehter Arbeit (, unt aus Ginen Onffe, werin Philo quaest, in Exod, lib. II. §. 73. tom. VII. p. 324 sq. ed. Lips, ein Sombol ter allerreinsten Substan; tes himmels. ter auch ein Lichtträger fer, fintet (vgl. quis rer. div. haer. sit. §. 46 sq. I. p. 505. Aus einer, nach ter an fich wahrscheinlichen und durch tie Analogie ber meisten antiken Cantelaber (f. Better in Pauly's Realencucl. II. 3. 116 gestütten Angabe tes Maimonites, in 3 Füße ansianfenten Bafie (T) flieg ein Echaft in tie Bobe, aus welchem ju beiben Seiten auf gleicher Sobe je 3 Arme fich abzweigten, wie Ranten aus einer aufgeschloffenen, becherförmigen Blume: folder Blumen batte ter Schaft 4, intem unter je zweien ter 6 Arme eine angebracht war, tie vierte aber etwa in gleicher Hohe mit ter tritten ober oberften an jämmtlichen Nebenarmen; ob ter hauptichaft höher war, als tie Arme, wie Enab behauptet, ober mit tiefen gleicher Sobe, wie 3. B. Ibenius und Biner annehmen, und wie es wenignens beim Leuchter tes zweiten Tempels, bei tenjen Anfertigung toch weht möglichft bas alte Borbilt wird maßgebent gewesen jevn, wirklich ter Fall war, läft fich ans ten Borten tes Exotus nicht enticheiten. Auf tem Echafte und ten Unmen befanden fich, ohne Zweifel in Echalenform, tie 7 Lampen: tieje Babl teuten Jojephus, ter übrigens, offenbar im Biteripruche mit tem bebraifchen Texte, bebauptet, es feben im Gauzen 70 jener Blumengebilte angebracht geweien und jeter Urm habe 7 Lampen gehabt (Antt. 3, 6, 7: bell. jud. 5, 5, 5,, unt Bhile (vita Mos. lib. III. §. 9. tom. II.p. 150. Mangey und quis rer. div. haer, sit §. 44. sqq. t. I. p. 503 sqq.), welcher and the Lage tes Lenchters gen Guten ebentahin teutet, auf tie Sonne nebft ten Blancten; ta inteffen im mojaischen Cultus solde Gestirnsymbolit fich nirgents fintet, fo tomte man eher mit Ewalt an tie 7 Tage ter Beche und ten beil. Sabhath tenten, wenn es nicht genügen follte, bei ber allgemeinen Bedeutung ber Gieben, als ber theotratiichen, geweihten Bahl (ogl. Bahr's Eymbel tes mof. Cuit. I. G. 187 ff.) fteben u Beiben. Das heil. Licht brannte auf tem Leuchter bochft mabricheinlich Tag und Rade (7797 2 Mej. 30, 8.), wenn auch vielleicht nach ter Angabe tes Joseph. Antt. 3, 8, 3 ber Tag über nur 3 Lampen und bloß tes Nachts alle fieben angezündet wurden: alle Mergen und alle Abente murte tas Licht jurechtgemacht, wobei ter Priefter angleich en Beihrauchepfer barbrachte, j. 2 Mcf. 30, 7 f., wenach tie weniger teutlichen Stellen 27, 20 f. 3 Dej. 24, 1—4. 1 Sam. 3, 3. 2 Obren. 13, 11. ju erläutern find. Ro türlich turfte nur vom feinften Baumole taju verwentet werten. Auf tie Berfertianne res Leuchters mit ten raju gehörenten Geräthen, nämlich ten Lichtichnangen (Dyrcho) und Brantnäpfe (P.V.D = vasa emunctoria, ubi quae emuncta sunt exstinguantur, Vulg.) war ein Talent feinen Goldes verwendet worden. Bei ber Fortbewegung bes heil. Beltes follten tie Gohne Rebath's ein Inch von blauem Burpur über ben Lenchter und beffen Bubebor reden, bann Alles in eine Dede von Thachasch-Tell thun und fo auf tie Trage legen; Eleafar aber hatte tie Aufficht, wie über alles Geräthe tes Bei ligthums, so auch über ras Del für ten Lenchter, j. 2 Moj. 25, 31 ff.; 37, 17 ff.; 39, 37; 4 DRofe 4, 9 f. 16. Debr. 9, 2.

Im falomonischen Tempel ftanten, ba für tie größere Räumlichteit Ein Lendter nicht andreichte, und in Uebereinstimmung mit ber rermehrten Bracht bes ganges kultus, 10 goldne Leuchter, wie es scheint, auf goldnen Tischen, 5 an der nördlichen, i an der füdlichen Wand des Großraums, sicher gleich gearbeitet, wie der mofaische, . 1 Kön. 7, 49. 2 Chron. 4, 7 f. 20 f. Die Chaldäer schleppten sie nach Babylonien. derem. 52, 19. Nach 1 Chron. 28, 15 f. sollten auch silberne Leuchter und Tische in's deligthum kommen, von denen wir aber sonst nichts wissen. 3m nacherilischen Temel war aber, entsprechend der Armuth der Zeiten und ber strikten Befolgung des wsaischen Gesetes, wiederum bloß ein einziger Leuchter, den Antiochus Epiphanes wegahm, Indas Mattabi aber ersette, und es ist nur ungenaue Redeweise, wenn Joseph. att. 12, 5, 4 auch hier von "Leuchtern" in der Mehrzahl spricht, ganz, wie er ib. 8, 3, 7 srch Salomo 10,000 Leuchter versertigen, aber nur Einen aufstellen läßt; s. 1 Matt. , 21; 4, 49 f. Der Leuchter im Tempel des Herodes war nach der Beschung des seeph bell. jud. 7, 5, 5 und der damit genau übereinstimmenden Abbildung auf dem riumphbogen des Titus in Rom (s. 3. B. bei Flect, wissenstell. Reise, I, 1, tas. 1), ie der mosaische eingerichtet und mit 7 Lampen versehen.

Daß Apotal. I, 12, 20; II, 1 vie 7 goldenen Leuchter Sinnbilder ber 7 christlichen kemeinden sind, in deren Mitte Christus als Herr, Regent, Beschützer der Kirche, wanett, d. h. gegenwärtig ist und waltet, seh bier noch zum Schlusse angemerkt. Die Gekeinden sind, wie die einzelnen Christen (Bhilipp. 2, 15.), Lichtträgerinnen in der Welt ub bezeichnen eben darum Gottes Nähe gleich tem Leuchter im alttestamentlichen Heigthume, und alle 7 zusammen machen bas heiligthum bes menschgewordenen Gottes us, j. de Wette zu Apot. 1, 20.

Bgl. Ugolini, Thesaur. t. XI. — Reland, de spol. templi Hieros. p. 82 seqq. et stiqq. sacr. I, 5, 8; Bähr a. a. D. I. S. 412 ff.; Bleet zum hebräerbrief II, 6 S. 75 f.; Ewald, Alterthümer Jör. S. 120 ff. 342 f.; Winer's R.B.B.; Thenius 1 Kön. 7, 49. u. dazu Taf. III. fig. 11. Rüctschei

Leusden, Johannes, ju feiner Beit berühmter hebräifcher Philolog in Hollant, ed. zu Utrecht d. 26. April 1624. Nach beendigter Schulzeit studirte er in seiner Ba= erftadt Bhilosophie und erhielt 1647 die Bürde eines Mag. artium; bann wandte er ich ber Theologie und dem Studium der orientalischen Sprachen zu, welche namentlich Spriftian Ran tamals in Utrecht lehrte, und wurde 1649 Candidatus S.S. Ministerii. in fich im Hebräifchen zu vervolltommnen, begab er fich nach Amfterdam, wo er zu iefem Zwede hauptfächlich den Umgang gelehrter Juden suchte. Nach Utrecht zurückstehrt, erwarb er fich am 24. Jan. 1650 bie Facultas docendi, ben 11. Juli erhielt er hou die außerordentliche, und bald darauf, als er einen Ruf als Prediger erhalten ette, bie orbentliche Professur, bie er bis zu seinem am 30. Sept. 1699 erfolgten Tobe erwaltete. Bährend diefer Zeit machte er auch, um fich in feinen Studien zu vervolls mmnen, eine Reife nach Frankreich und Holland. Wenn Leusden auch tein eben felb-**Undiges** und schöpferisches Genic ist, so kann man ihm das Lob eines fleißigen Samm= ns boch nicht verfagen, und Klarheit und Leichtigkeit der Methode, welche ihm nachge= fimt werben (s. Jo. Fabricii, Hist. biblioth. Fabric. T. I p. 244), rechtfertigen ben Beifall und ben großen Zulauf feiner Zuhörer. Bon feinen vielen Schriften, beren ollftandiges Berzeichniß fich bei Burmann, Traject. erudit. p. 187-191 findet, heben nr hier nur die für die Theologie wichtigern und befanntesten heraus. Für hebräische Stammatif und Lexitographie: Pauca et brevia praecepta ad notitiam Hebraicae et Laldaicae linguae V. T. acquirendam etc. Traject. 1655. 8. — Een korte Hebreusche krammatica of Taal konst. Utrecht. 1668. 12, welche auch in's Englische, Französische ud Deutsche übersetzt wurde, s. Le Long, Biblioth. Sacr. Cap. III. p. 676. — Lexicon ovum Hebraco-Latinum ad modum Lexici Schreveliani compositum. Traject. 1688. . - Onomasticon Sacrum, in quo omnia nomina propria Hebraca, Chaldaica et oriine Latina, tam in V. quam in N. T. occurrentia, explicantur. Additamentum de nsis, pecunia et ponderibus sacris. Traject. 1665 et 1684. 4. -- Compendium Biblime continens ex 23802 versiculis V. T. tantum 2289 non tamen integros, in quibus

omnes universi V. T. voces tam primitivae quam derivatae, tam Hebraice quam Chaldaice, una cum versione Latina inveniuntur. Traj. 1673. 8. 1680. 1685. 12. Leid. 1694. Francof, et Hal. 1704. 8. - Compendium Graecum N. T. continens ex 7959 versiculis N. T. tantum versiculos 898 non tamen integros etc. Traject. 1673. 1677. 1682. Amstel, 1698. Leid. 1702. Francof. et Hal. 1704. 8. - Clavis Graeca N. T. cum annotatonibus Philologicis. Traj. 1672. 8. - Für Einleitung und Antiquitäten find an berühmteften: Philologus Hebraeus, continens quaestiones Hebraicas, quae cira V. T. Hebraeum moveri solent. Traj. 1652. 1672. 1695. Amstel. 1686. 4. Philologus Hebraco-mixtus, una cum spicilegio Philologico. Traj. 1663. Leid. 1682 u. 1699. 4. -Philologus Hebraeo Graccus. Traj. 1670. Leid. 1685. 1695. 4. Tiefe brei Berte, in einzelnen Differtationen Abhandtungen über Gegenstände ber biblifchen Ginleitung und Alterthumer enthaltent, fint zufammengetruckt. Bafel 1739. 3 Vol. Das Berzeichnis ter einzelnen Abhantlungen gibt Le Long, Biblioth. Sacr. Tom. II. p. 828. Um ren Text machte sich Leusten verdient burch die Herausgabe ber Biblia Hebraea accuratiosima notis hebraicis et lemmatibus illustrata, çum nova Praefatione Latina. Amstel typis Josephi Athias. 1617. 2 Vol. 8. 2. Ausg. ibid. 1667. und ber mit Andr. Gifenmenger gemeinschaftlich besorgten Biblis Hebraica sine punctis. Francos 1694. 8. -Versio Septuaginta Interpretum. Amstel. 1683. 8. - Novum Testam. Graecum. Traject. 1675. Amstel, 1688. 1693. 1698. 12. u. 1701. 24. Auch tie Gerausgabe bes Novum Testam. Syriacum cum versione latina Tremellii. Lugdun. 1708. 9. hat Leusten angefangen und Echaaf vollentet. Für Eregese ift nur ein Rommentar zum Jonas: Jonas illustratus. Traj. 1656 n. 1692. 8. und zum Joel und Charja (Joel explicatus. Adiunctus Obadjas illustratus. Ibid. 1657, 8. ju ermähnen. Bon Merten Anderer, tie Leusten theils verbessert, theils mit Vorreten verschen, herausgab, sind zu bemerken: 1) Sam. Bocharti opera omnia. Leid. et Traj. 1675. 2 Vol. fol. u. 1692. 3 Vol., kei reren Herausgabe neben ihm fich auch Villemandy und Morinus betheiligten. 2) Martini Pooli, Synopsis Criticorum, aliorumque S.S. interpretum. Traj. 1684. 5 Vol. seqq. 3) Joan. Lightfoot, opera omnia. Traject. 1699. 3 Vol. ful. Neben Leusten's Leben und Schriften vgl. außer ber oben angeführten Schrift Burmann's noch: Biographie miverselle ancienne et moderne. Paris. 1819, Tom. XXIV. p. 357 seqq. Arnald.

Levellers (b. i. Navitale), eine fanatische politisch = religiose Sette, rie fich in Cromwells Armee jur Beit tes Zwiefpalts zwijchen ten Independenten und bem langen Barlament (1647) bildete und volltommenste bürgerliche und religiöfe Freiheit verlangte. Sie wurden nicht blog von tem Rönig als Hochverräther bezeichnet, fonbern bald auch von Crommell als Staatsgefährliche verfolgt. Einer ber ihrigen fcbilbert in bem Edvistden "The Leveller or the Principles and Maximes concerning Government and Religion of those commonly called Levellers. Lond. 1658, ihre Grundite folgendermaßen: 3m Politischen wollen fie 1) die unparteiische souveräne herrichaft tes Bejepes, 2) tie gejetzgebende Gewalt tes Parlaments, 3) tie volltommene Gleichheit Aller vor dem Gesetz und 4) tie Bolfsbewaffnung, tamit das Bolt die Achtung we bem Gefet erzwingen und feine Freiheiten vertheidigen tonne. 3m Religiofen verlangen fie 1) volle Gemiffensfreiheit, ba bie mahre Religion auf innerer Buftimmung ju ber geoffenbarten Religion beruhe, 2) tag jeber nach feiner besten Ertenntniß - felbft wenn biefe vertehrt fen, handeln folle. Auf die Erkenntnig und das Gemiffen habe bie Regierung burch angestellte Bretiger einzuwirken. 3) Die Religion habe zwei Seiten, die eine feb bas rechte Berftändnift ber Offenbarung und bies feb gang Brivatfache, tem jeder stehe und falle feinem herrn; die andere beziehe fich auf die Werte ber Gerechtigfeit und Barmherzigfeit, und tiefe Geite falle ter Beurtheilung ter Menfchen und ter fonders der Obrigkeit anheim. 4) Wird aller Streit über Glauben und Cultusform bannnt, ba nach ben verschiedenen Graten ter Erleuchtung burch ben Geift Gottel

- Meußere verfchieten feyn muffe.

te verschmindet mit vielen andern zur Zeit ber Restauration. C. Scheff.

wi, Leviten, Levitenftähte. Levi (()) war ber britte Gohn Jatobs von ber Dof. 29, 34; 35, 25. Diefen namen gab ihm bie Mutter in ber Zuverficht: bicomal wird mein Mann fich an mich fchließen (, ;;);" taher Jos. Arch. 1, 19. amen richtig erklärt : Aevi xorvwelug olov Besauvrig. Aus feinem Leben wird gemeldet als bie tückische Blutthat, bie er, um bie Entehrung feiner Schwester ju rächen, in Berbindung mit feinem Bruder Simeon an ben zuvor wehrlos gen Sichemiten verübte, 1 Dof. 34, 25-31. (Bur Erläuterung tiefer Erzählung ury, Geich. tes A. B. I. 2. Ausg. G. 265 f.). 3m Sinblid barauf hat Jatob ier prophetischen Abschiedsrede für diefe beiden Göhne kein Segenswort; vielnichr .) "verflucht feb ihr Born, weil er gewaltfam, und ihr Grimm, weil er hart mar; Len werb' ich fie in Jakob und zerftreuen fie in Ifrael" - ein Wort, bas an Stamm später zum Segen gewendet feine Erfüllung fand. Levi, ber in Aegypten whre alt ftarb, hinterließ nach 1 Mas. 46, 11. 2 Mos. 6, 13. drei Söhne, Ger-Rahath und Merari, nach benen ber Stamm ber Leviten (לְוָיִים) ober בְּגַר לֵיָן i hauptgeschlechter sich theilte. Bon tiefen werten 2 Moj. 6, 17-19. 4 Moj. 3, 9. (vgl. 1 Chron. 6, 1 ff. und R. 23.) acht Zweige abgeleitet, zwei von Gerfon: (wofür 1 Chron. 23, 7, Latan fest) und Simei, vier von Rahath; Amram, n Moje und Naron gehörten, Jizhar, Hobron und Ufiel, endlich zwei von i: Maheli und Musii. (In 4 Mos. 26, 58. ift bie Aufzählung ber Zweige ftändig; es fehlen Simei und Ufiel, für den Zweig Jizhar aber steht die Familie 's, ber nach 2 Moj. 6, 21. Jizhar's Erstgeborener war.) — Als Mojes nach ber wigung bes Bolkes mit bem goldenen Ralbe bie Jehova treu Gebliebenen an feine rief, sammelten fich um ihn bie Leviten und vollzogen schonungslos mit bem rte die Strafe an den Abgöttischen, 2 Mos. 32, 26 ff. Auch in ihnen flammte ifer bes Stammvaters, jest aber nicht für bie eigene, sondern für Gottes Ehre. : ber Ahnherr durch bie Rache an ben Sichemiten Wahrheit, Treue und Recht gen, fo haben feine Nachtommen jest burch Rächung Jehova's an ihren eigenen verwandten Bahrheit, Recht und Bund gerettet" (Rury, Gesch. bes A. B. II. 3); barum wird nun der auf ihnen lastende Fluch in Segen gewandelt. Daß **awählung des Stammes Levi 311m Briefterthum ter Lohn für jene That gewe**≠ ø (vgl. schon Phil. vit. Mos. 3, 19.), kann allerdings insofern nicht mit Recht geverden, als nach 2 Moj. 28, 41; 29, 9. Narons Geschlecht damals bereits zum erthum, erwählt und tiefe Erwählung nach 28, 1. "aus ber Mitte ber Söhne s" ohne Rücksicht auf ben Stamm erfolgt war, auch ber Levitenberuf von dem rthum bas ausschließliche Brärogative ber Naroniten war, bestimmt unterschieden Aber neben biefer Anfchauung fteht, wie fich unten näher zeigen wird, bie andere, d bie Leviten, wie fie burch ihren Dienft in ein nahes Berhältniß zum Prieftertreten, auch als Stamm an ber priesterlichen Ehre bes aaronitischen Geschlechtes il haben. Und daß diefer Ehre der Stamm sich durch jenes Eifern für Jehova's würrig erwiefen hatte, ift, wie man immer bie schwierige Stelle 2 Dof. 32, 29. moge\*), in 5 Mof. 33, 9., welche Stelle augenscheinlich auf 2 Moj. R. 32. fich

) Die Erklärung, welche in biefer Stelle bie Nachholung ber Rebe finbet, mit ber Mofes siten jur Bollziehung bes Strafgerichts an ihren Bollsgenoffen als zu einem Gott wohlen Opfer anfgefordert habe, verstößt, um von anderem abzuschen, gegen den strengeren ich bes Vav. consoc. c. impf.; man sollte dann statt 7007 etwa wie 4, 26. 700 in en. Rach dem gewöhnlichen Gebrauch des Ausdrucks "die hand füllen" 28, 41; 29, 9. nr. 13, 9. wäre an ein Beihopfer zu benten, welches die Leviten nach vollbrachter Ehat volltärung eingewendet werden lann, hat am besten J. G. Carpsov, app. hist. crit. ant. p. 103 sog. zusammengestellt. Dagegen findet ichon Targ. Jon, in der Stelle die Aufforzur Darbringung eines Sühnopfers für das vergoffene Blut, und in demselben Sinne art a. D. S. 313 die Stelle ertlärt. zurückbezieht, bestimmt angedeutet. Auch 5 Mos. 10, 8. ist hiemit nicht im Biberhaf, sofern diese Stelle im Zusammenhang mit B. 1—5. u. 10 f., die ebenfalls auf 2214. R. 32 ff. Bezug nehmen, aufgefaßt werden muß\*). Eine erläuternde Paralke p 2 Mos. R. 32. dietet die Erzählung von Pinehas 4 Mos. 25, 6—13.

Mit ber Beihung bes Stammes Levi felbst verhält es fich nach bem Bentatati folgender Beife. Nach 2 Mos. R. 13. ift feit der Nacht, in der Ifrael aus der 🗰 tijchen Knechtschaft erlöst wurde, alle männliche Erstgeburt unter bem Bolte an 🖬 fchen und Bich Jehova geheiligt. An der Stelle ter fämmtlichen tamals vorhaten erftgeborenen Söhne, soweit fie einen Monat alt und barüber find, nimmt nun 34m als bleibende Gabe des Bolles (vergl. 4 Moj. 8, 16.) Die Leviten, ftatt des dams Biehs bes Boltes das Bieh ber Leviten 4 Moj. 3, 11 f. 45. Da nach B. 43. in 34 der erstgeborenen Söhne des Bolts 22,273, die Jahl der Leviten dagegen blej 20 beträgt \*\*), so wird ber Ueberschuß durch ein an Naron und seine Söhne zu ennichtet Löfegeld von fünf Sedeln auf ben Ropf ausgeglichen (B. 46-51.). Ueber bie mit Auffaffung diefer Sache find die Ansichten getheilt. Es fragt fich nämlich erstent, # cherlei Erftgeborene burch bie Leviten vertreten werben follen, zweitens, welche 800 tung tiefer Bertretung beizulegen ift. Bas ten ersten Bunkt betrifft, fo ift jur 6 terung vorauszuschicken, bag nach ber jubischen Theologie (vgl. Mischna, Bechoroth CL u. Maimon. 3. d. St., Selden, de success. in bons def. p. 27., Saalschütz, mel 🖬 S. 349 u. 815) zweierlei Erftgeborene unterfchieden werben. Der Erftgeborm i familienrechtlichen Ginne (בכור לנחלה, primogenitus haereditatis), von bem 5 אל 17. handelt, ift der älteste Sohn des Baters von irgend einer feiner Frauen, mig u früher geboren haben ober nicht; ber Erstgeborene ber Löfung bagegen (1000) mogenitus sacerdotis) ift ber Rnabe, ber "querft bie Mutter bricht," alfo bas erfte einer Frau, wenn es ein Anabe ift. Nach ber Ansicht ber meisten Rabbinen hatte | Mann bei mehreren Frauen den Erstgeborenen jeder derselben zu löfen, wogegen Erftgeborener, wenn er nicht zugleich Erftgeborener feiner Mutter mar, gar nicht Löfung verfiel. Siernach wären bie Leviten für bie fämmtlichen mütterlichen mann Erstgeburten im Bolke von Jehova angenommen worden. (So Rury a. a. D. S. u. 337.) Diefe Auffassung hat allerdings ben Wortlaut von 4 Mos. 3, 12 f. 18, A für fich, - bei ben Thieren war ohnehin eine andere Bestimmung ber Erstgebut bie nach ber Mutter gar nicht zuläßig; - aber fie ftreitet nicht nur gegen 2 Det 28. (wo es nicht beißt "bie Erftgeborenen beiner Beiber," vielmehr "ben Erftling ner Göhne follft bu mir geben"), fontern auch gegen die 4 Mof. 8, 17. bervorgche Beziehung auf die Erstgeburt Aegyptens, bei der nach 2 Mos. 12, 29. Bl. 78, 105, 36. nur an die väterlichen Erstgeburten gedacht werden tann. Daher hat 1 Wahrscheinlichkeit die Ansicht von Lund (alte jüd. Heiligthümer S. 622) und k (Bavernide Ginl. in's A. T. I. 2. G. 425), wornach Diejenigen Erftgeborenen ge find, die es ebenso von väterlicher als von mütterlicher Seite waren. Bei die sicht läßt sich auch die verhältnismäßig geringe Gesammtzahl der Erstgeborenen 4 3, 43. am leichteften erklären, wenn zugleich berückfichtigt wird, bag alle Erfigeborent

\*) Die Berfe 6. und 7. geben fich burch ihre ganze Form als eine ben engen Inimit hang, ber zwischen 8. 5. und 8. besteht, unterbrechende Ginschaltung zu ertennen, beren But laffung mit Rückficht auf 9, 20. barin zu suchen fevn bürfte, baß ber Gloffator and in börung bes Gebets Mofis für Naron, ber viel später ftarb, anbeuten zu müffen meint. Wüber bie Stelle besonders Rante, Unterf. über ben Bentateuch II. S. 283. Dagen is Rie hm, bie Gefetzgebung Mofis im Lanbe Moab S. 37 f., auf's Reue bem Dentermet ben groben Biberspruch mit bem 4. Buche Most Suffeburt, baß jenes bie Levine al Marons Tobe im 40. Jahre ber Banberung ausgesonbert werben laffe!

••) In ben Bahlen B. 22. 28. 34., die eine Summe von 22,300 ergeben wärden, ein Fehler steden; f. Kurtz a. a. D. S. 335 f. Andere nehmen an, daß jene 300 2000 gen Leviten selbst Erftgeborene waren.

Belte, bie icon felbft Bäter waren, ohne Zweifel nicht mehr als zu löfende Erftgeburten etrachtet wurden. — Bas zweitens die Bedeutung der Vertretung der Erstgeborenen durch ie Leviten betrifft, fo sollten nach der einen Ansicht die Leviten vor Jehova angenommen an jur Beforgung bes priesterlichen Dienstes, ber vorher ben Erstgeborenen als ben tepräfentanten ber Familien obgelegen habe; nach ber andern Ansicht wäre dagegen die ubstitution der Leviten unter den Gesichtspunkt des Opfers zu stellen. Um das lichtige zu ertennen, muß von der lettern Ansicht ausgegangen werden. Man mag merhin mit der judischen Tradition annehmen, daß mit dem Erstgeburtsrecht ursprüngo bas Priefterthum vertnüpft (vgl. Targ. Onk. und Hieros. zu 1 Dof. 49, 3.) und falb vor der Einführung des aaronitifchen Briesterthums den Erstgeborenen die Bflege s Cultus anvertraut war (Mischna Sebachim 14, 4.), wie ichon von Onfelos 2 Moj. 4, 5. bie von Mojes zur Dienftleiftung bei'm Bundesopfer verwendeten Jünglinge, m Rajchi und Aben Esra auch die 19, 22. 24. erwähnten Briefter auf die Erstgeborem bezogen worben (gegen bieje Erflärung ber letteren Stelle vgl. übrigens Vuringa, be. sacr. I. 284). Aber die Beihe des levitischen Stammes ist nach dem Bentateuch mächt nicht hierauf zurückzuführen. Der derselben zu Grunde liegende Geranke ift ielmehr diefer. Wie das ägyptische Bolt um feiner Verschuldung willen in feinen Ersteborenen gerichtet worden ift, bieje somit bem Bertilgungofluche, dem das Ganze untern, ftellvertretend als Opfer gefallen find, jo foll umgefehrt Ifrael, das von Jehova mahlte und aus menschlicher Anechtschaft erlöste Bolt, zum Zeugnig dafür, daß I feine Existenz und feinen Besit nur ber göttlichen Gnade verdantt, alfo alles, nd es ift und hat, feinem Gotte ichuldig ift, Die Erstlinge feines haussegens ftell. ertretend für bas Gauze Gott als Bahlung barbringen. Die Darbringung von Reuschen aber wird vollzogen nicht durch Schlachtung, sondern durch Hingabe deraben zum bleibenden Dienst am Heiligthum (vgl. 1 Sam. 1, 22. 28.). Warum nun nerben bie Erstigeborenen bes Boltes nicht ju biejem Dienste zugelaffen? Beil bas Bolt umöge feiner Unreinigkeit nicht unmittelbar Gott am Heiligthum nahen barf, barum um es nicht aus feiner Mitte fortwährend die Diener zum heiligthum stellen. Biels nehr wird nun ftatt ber Erftgeborenen des ganzen Bolts durch göttliche Bahl ein Stamm 🛲 gewöhnlichen irdischen Lebensberuf bleibend entnommen und zu Jehova in ein nähem Berhältniß geset, um ben Dienst am Heiligthum zu beforgen und jo bem Bolt bie Semeinschaft des Heiligthums ju vermitteln. Die Leviten find also für's Erste bas kendige Opfer, in welchem bas Volf Jehova bafür, bag es ihm feine Existenz schuldet, Jehlung leistet, und zweitens, indem die Leviten in Folge deffen am heiligthum den Dienft leiften, den das Bolt in feinen Erstgeborenen hätte leiften follen, aber um feiner Unreinigkeit willen nicht leiften barf (vgl. 4 Dtof. 18, 22 f.), dient die Substitution ber twiten auch als Declung (der das bem Heiligthum nahende Bolt (4 Mof. 8, 12). In erfterer Beziehung werben bie Leviten ben Brieftern, tenen überhaupt ber Eenig der Erstlingsopfer zugewiefen wird, von Jehova als Geschent überlassen (4 Mof. 18, 6. vgl. 3, 9; 8, 19.); fie follen, wie mit Anspielung auf ihren Namen 18, 2. vgl. 4. giagt wird, an ben Priefter fich anschließen (112?) und ihm bienen. In zweiter Beziehung gewinnen die Leviten felbst einen gemiffen Antheil an der mittlerischen Etellung, welche bem Briefterthum jutommt. Der levitische Stamm bildet nämlich bie Bass für die flufenweise aufsteigende Bertretung des Bolkes vor Gott. Wie Ifrael im Imzen einen priesterlichen Karafter hat den Nationen der Erde gegenüber, weil Gott iefes Bolt allein zu fich gebracht hat (2 Moj. 19, 4-6.), fo prägt fich biefer Karafter u höherer Potenz in Levi aus, ben unter ben Stämmen Gott ausgesondert und sich whe gebracht hat zum Dienst an feinem Heiligthum (4 Mof. 16, 9.). So nachdrüdlich ten Pewiten (val. ebendaf. B. 10.) eingeschärft wird, daß die Weihe ihres Stamms noch tigt bas eigentliche Priesterthum in sich schließe, fo wird boch jene relative Theilnahme a ber priefterlichen Mittlerschaft ben übrigen Stämmen gegenüber fehr beutlich ausgerägt in ber Lagerordnung, indem, "auf daß nicht ein Born über die Gemeinde ber

Söhne Ijracls tomme" (4 Doj. 1, 53.), die Leviten mit ten Brieftern zunächft um but Beiligthum fich ju lagern haben, nämlich tas Geschlecht Gerfon gegen Beften, Rabei gegen Suden, Merari gegen Norten, mabrend tie Borterfeite tes Beiligthums gegen Dften bie Briefter einnehmen (3, 21 ff.). - Nach tem Bisherigen tann es un nift befremben, wenn, mahrend allerdings bas Brieftergefet ter mittleren Bücher bes Bente teuchs vorzugsweise ben Unterschied ber Priefter und Leviten hervorhebt, bagegen bit Bolfsgejetbuch im 5 B. Moj. Briefter und Leviten tem Bolfe gegenüber als einen it ligen Stand zufammenfaßt. Beide Anschauungen stehen nicht mit einander in Ban fpruch, fondern fie ergänzen fich gegenseitig. Was nämlich bas 5. B. Moj. betrifft, p ift zwar entschieden unrichtig die Behauptung, daß in demselben gar fein Unterf zwischen priefterlichen und nichtpriefterlichen Leviten vorausgesetzt werbe; im Gegentieft find im 5. B. Dloj., wo cinjach vo over Cyp fteht, eben bie gewöhnlichen Leviten # verstehen. (G. besonders 18, 6-8. vgl. mit B. 3-5. und bie Erklärung biefer State bei Riehm S. 35 f.) Richtig aber ift, baß beide als ein wesentlich zusammengehöriget Gange betrachtet werten, indem einerfeits burch bie Benennung ber Priefter als "Sifter Levi's" (21, 5; 31, 9.) ober levitische Priester" (17, 9. 18. ebenso dann Jos. 3, 3. n. j. m) vie Angehörigkeit an den Stamm Levi als Rennzeichen des wahren Briefterthums imvorgehoben wirt, andrerfeits für ben Beruf ber Leviten Ansbrude vortommen, tie eben bil Eigenthumliche res priefterlichen Dienftes bezeichnen, nämlich " שר לשני יו. שר לשני יו. 18, 7. vgl. 5. und 21, 5; 17, 12. (wogegen 4 DRof. 16, 9. fagt, tie Leviten feyen beftimmt לפני העדה ולשרתם). Und ebenfo wird baun im Gegen tes Defes 3, 8 ff. Die 3bee Des Briefterthums auf Den Stamm übergetragen, Die Priefterorbung ericheint als ein Bund Levi's (vgl. Mal. 2, 5.) u. j. m. - Bas weiter bie bienft lichen Berrichtungen ber Leviten betrifft, fo werden biefelben zwar mit tem Dient ber Priefter unter ten gemeinfamen Befichtepuntt ter Wijer ogefteut (vergl. 4 Moj. 3, 28. 32. mit 18, 5.), zugleich aber von dem letteren bestimmt unterfcieten. Den Prieftern tommt ausschlieflich ju ber Dienft "in allen Sachen bes Alters (nam lich - rgl. 1 Chron. 6, 34. - jowohl tes Brantopfer= als tes Räucheraltars) mb innerhalb tes Borhaugs" 4 Doj. 18, 7., womit die Bollziehung auch der an die übrigen beiligen Geräthe gefnupften Eultusafte zufammenhängt. Der Berfuch bes geviten Korah, das Räucheropfer darzubringen, wird daher als frevlerisches Attentat bestraft R. 16. Der Dienst ber Leviten tagegen heift Dienst an ter Bohnung Jehova's ober em Belte ver Busanmentunft (j. die verschiedenen Ausbrücke 1, 53; 16, 9; 18, 4.); er with auch 4, 3. 30; 8, 24. als צֶרֶא, Heerdienft (am Lager Jehova's 1 Chron. 9, 19.) bezeichnet. Bahrent ber Banderung burch bie Bufte hatten nämlich bie Leviten bas IIbrechen, Tragen und Aufstellen bes beiligen Beltes ju beforgen 4 Dof. 1, 50 ff., bei gleichen die heiligen Geräthe, namentlich auch tie Bundeslade (vgl. 5 Dof. 15, 8; 31, 25.) ju tragen; bie lettere mußte jeboch vorher von ben Prieftern zugebectt werben, 4 Mof. 4, 4 ff., ber Anblick berfelben ift ben Leviten unbedingt verboten 4, 17 f. Die Bertheilung Diefer Geschäfte unter ben drei Geschlechtern wird 3, 25- 37. und Rep. 4. bestimmt. Das Geschlecht Gerfon's hatte bie Deden und Umbänge, bas Rabath's, welches, weil Aaron aus bemfelben ftammte, ben erften Rang einnahm, bie beiligen Gerätie, bas Merari's bie Bretter, Riegel und Gäulen zu beforgen. Diebei ftanden bie Rahaffim unter ber Aufficht bes Priefters Eleafar, bes älteren Sohnes Maron's, bie Gefchleiter Gerson's und Merari's unter ter Ithamar's. (lleber tie Notiz 1 Chron. 9, 19 f. mit später die Rete seyn.) Zu diesem Dienst waren die Leviten nach 4 Mos. 4, 3. 23. N vom 30. bis 50. Jahre berufen; tagegen läßt 8, 24 ff. ihre Dienstzeit vom 25. bis 50. Jahre fich erstreden. Diefer scheinbare Widerspruch lost fich am einfachften burg i Annahme, daß die ersteren Stellen auf ben Dienst bei dem Transport der Stiftsfätte, Die zweite bagegen auf ten levitischen Dienst überhaupt zu beziehen find (bal. Baver nid's Ginl. herausg. von Reil I, 2. S. 432); nach anderer Auffaffung (vgl. Rauft, Unterfuchungen über ben Bentateuch II. G. 159) mare bie Beit vom 25. - 30. 3afr

machft als Borbereitung für ben Eintritt in den vollen Dienst behandelt worden. Bom Q. Jahre an follen die Leviten nach 8, 25 f. nicht mehr zur Dienstarbeit verpflichtet m, fondern nur (vielleicht als Auffeher oder durch Unterweisung der Jüngeren) ihre haber unterstützen. Nach der talmudischen Ueberlieferung (Cholin f. 24. a.) soll sich is lettere Gebot bloß auf ben Dienst in ber Büfte bezogen haben; später, ichon in ilo, habe bas höhere Alter nicht vom Dienste ausgeschlossen, außer wegen Mangels an imme. — Belches die Dienstleistungen der Leviten in der Zukunft mährend ber Anfigteit bes Bolies im beiligen Lande feyn follten, barüber wird in ber Gefetzgebung r mittleren Bucher bes Bentateuchs feine Austunft gegeben. Auch in 5 Dof. wird ber ben Beruf der Leviten nichts Räheres gefagt; berfelbe wird, wie bereits angedeutet urbe, im Allgemeinen unter den priesterlichen subsumirt (10, 8; 18, 7.), ohue daß boch irgendwie ben Leviten die besondern priesterlichen Verrichtungen zugewiesen mur-**11. Denn daraus, tak 31, 9. die Briefter und ebentaselbst B. 25. die Leviten als** rüger der Bundeslade bezeichnet werden, folgt eine Vermengung der Dienstgeschäfte bei= **x gar** nicht. Die spätere Brazis (Jos. K. 3. 6, 6. 1 Kön. 8, 63 ff.) zeigt, daß von **Brieftern** die Bundeslade bei allen feierlichen Beranlassungen getragen wurde, wo= gen für die Wanderung (so noch 2 Sam. 15, 24.) diejes Geschäft den Leviten oblag. 18100hl nun das 5. B. Mos. vermöge seiner ganzen Bestimmung auf die nähere Dar= gung bes priefterlichen und levitischen Berufs nicht einzugeben hatte, jo ift boch bie abestimmtheit, mit der es von den Dienstleistungen der Leviten redet, faum zu begrein, wenn es die durch David und Salomo jestgestellten levitischen Ordnungen bereits n fich hatte. Daran vollends fehlt viel, daß, wie Riehm (Z. 93 ff.) hat beweisen wllen, ber Deuteronomiker in dem über bie Leviten Gelagten Berhältniffe voraussetze, ne fie erst seit Histia's Zeit sich gebildet haben; im Gegentheil — und es wird sich ies im Folgenden noch weiter herausstellen — dürfte Stähelin (Verfuch einer Ge= ficte ber Berhältniffe bes Stammes Levi in ber Zeitichr. ber beutichen morgenl. Ge-Afcaft 1855 S. 708 ff.) im Rechte jeyn, wenn er findet, taß, was tas 5. B. Moj. 1 Betreff der Leviten enthält, ganz auf die Zeit nach Josua passe.

Der Aft ber Einweihung ber Leviten wird 4 Moj. 8, 5-22. berichtet. Die rfte Reihe der dazu gehörigen Ceremonien bezwedt die Reinigung (TP, ein Ausrud, ber übrigens auch B. 6. u. 21. als Bezeichnung bes gauzen Beiheaftes fteht, mo= egen von der Priesterweihe 2 Moj. 28, 41; 29, 1. جرال gebraucht wird). Die Reis ngung zerfällt nach B. 7. in drei Bestandtheile. 1) Besprengung mit dem Entfün= igungswasser (המות שמאום). Db gewöhnliches Basser, natürlich Quellwasser, gemeint \$, wie es bei ber mit ber Priesterweihe verbundenen Baschung verwendet wurde, ober in besonders bereitetes Reinigungswaffer, analog dem 4 Moj. R. 19. verordneten, läßt ich nicht ausmachen; ber gewählte Ausbruck macht bas letztere wahrscheinlicher. 2) Ab= heerung; "fie follen bas Scheermeffer über ihren gauzen Leib gehen laffen." nach Bahr (Symb. des mos. Cultus II. S. 178) wäre dies mit Ausnahme des Hauptes zu ærstehen, da ja Scheerung einer Glaze und Bartabnahme nach 3 Moj. 20, 5. eher als mweihend zu betrachten gewefen märe. Allein die Analogie der Neinigung des Ausäpigen 8 Mof. 17, 9. scheint für völlige Abscheerung zu sprechen. Bu vergleichen ist, na herob. 2, 37. über die ägyptische Briestersitte berichtet; dort aber war die Abscheeung nicht eine einmalige, fondern alle brei Tage zu wiederholen. 3) Baschung ber tleider. Bon einer Einkleidung, wie bei ber Briefterweihe, ift nicht bie Rebe, benn er Bentateuch tennt teine besondere Diensttracht ber Leviten. So gereinigt eignen sich ie Leviten zur Uebergabe an Jehova. Auf biefe bezichen fich folgende Ceremonien. ) Die Handauflegung. Nachdem die nachher zu bringenden Opfer in Bereitschaft efest find (B. 8.), foll die ganze Gemeinde vor dem heil. Zelte versammelt werden. Dann bringe die Leviten vor Jehova, und die Rinder Ifrael (nämlich die Repräfenanten ber Gemeinde) sollen ihre Hände auf Die Leviten legen." Rachdem burch diefe janblung das Bolt die Intention ausgesprochen hat, die Leviten in feinem Ramen als

Opfer hinzugeben, wird bie Uebergabe felbft 2) vollzogen durch bas 28eben sber Comingen (AUGA), die Ceremonie, welche bei allen Darbringungen, die Gott als Go icent bem Briefter überläßt, ftattfindet (f. hofmann, Schriftbeweis II. a. G. 187). Bei ben Leviten wird fie gewöhnlich von einem blogen Sin- und herfuhren verftanden. Hierauf wird 3) bas Sünd- und Brandopfer bargebracht, im Namen der Leviten, die beghalb nach B. 12. den Opferthieren die Hände auflegen. Aus B. 12. vergl. mit B. 21. erhellt nämlich, raß diefes voppelte Opfer nicht der Beihe vorausging, wie noch hofmann (a. a. D. S. 159) angibt. Die Bestimmung deffelben wird bezeichnt , auch die vor Gott als Gabe Angenommenen haben, che fie ihren ; לכפר על הלוים; Dienft am heiligthum beginnen, felbft erft fich verföhnen zu laffen. Dann werben fte zum Schluß ben Brieftern vorgestellt und hiebei, wie man nach B. 13. schon angenommen hat, vielleicht noch einmal geschwungen. - Besondere Bestimmungen über bie perfonliche Beschaffenheit und tie Lebensordnung, wie fie nach 3 Doj. R. 21. ben Brieftern gelten, find in ben Levitengesehen bes Bentateuchs nicht euthalten. Es wird mir dafür gesorgt, daß die Leviten', um ausschließlich ihrem Dienfte sich widmen zu tonnen, dem gewöhnlichen Lebensberuf, der nach der theokratischen Ordnung ein agrarischer ift, entnommen find; fie erhalten tegwegen feinen Grundbefit als Erbtheil 4 Doj. 18, 23. Bas Jehova 4 Moj. 18, 20. zu Aaron spricht, wird 5 Moj. 10, 9. auf den gangen Stamm Levi übergetragen, daß Jehova felbst fein Erbtheil feyn wolle. Darum weist er ben Leviten zu ihrem Unterhalte ben ihm als Bebe von bem Bolte bargebrachten Behnten an, von bem bann wieder die Priester ben zehnten Theil erhalten follten (4 Dof. 18, 24 ff.). Das ihnen Zugewiefene dürfen bie Leviten nach B. 31. an jeden Orte, nicht bloß am Heiligthum verzehren. Glänzend waren hiemit bie Leviten feineswegs ausgestattet. Selbst wenn ber Behnte gemiffenhaft gereicht wurde, war berfelbe wegen bes zeitweife eintretenden Diffwachfes eine unfichere Einnahme, bie fich überbies mit der Bermehrung tes Stammes nicht fteigerte. Wenn aber vollends, wie bies in Zeiten des Berfalles der theotratischen Ordnungen nicht anders zu erwarten war, des Bolt sich nicht willig zu diefer Abgabe zeigte, fo war der Stamm Levi unvermeiblicher Armuth verfallen. Und fo betrachtet ihn bas 5 B. Dofis, bas tie Leviten burchans als ber Unterftützung bedürftig in gleiche Linie mit Fremdlingen, Wittwen und Baifen gestellt erscheinen läßt (12, 19; 14, 27. 29 u. a.). Dağ nun aber (wie noch Richn S. 45 f. annimmt) das 5 B. Mof. Die jedes britte Jahr zu haltenden Zebentmahlzeiten, ju benen nach 14, 29. bie Leviten mit andern Bedürftigen geladen werden follten, an bie Stelle jenes jährlichen Zehntens gesetzt habe, ist eine bodenlose Hypotheje. Es wäre boch taum zu begreifen, daß ber Gesetgeber, indem er ben Leviten bie Gelegenheit ficherte, fich alle brei Jahre einmal fatt zu effen, hiemit ihrem Nothstand "fo weit es möglich war" abgeholfen zu haben meinen durfte. (Das Beitere hierüber f. unter b. Art. Behnte).

Als Bohnstige follen nach 4 Mos. 35, 6. ben Leviten 48 Stäbte, von benen seche zugleich zu Freistädten (f. ben Art. Blutrache) bestimmt find, sammt ben bazu gehörigen Bezirten (CV,,), t. h. Triften) für ihr Bieh und ihre habe angewiesen werben. In diesem Gesetse sind aber noch die Priester mit ben Leviten zusammengesaßt; erst Ios. 21, 4 ff. scheidet 13 Priesterstädte aus, im Süden des westjordanischen Landes im Gebiet ber Stämme Juda, Simeon und Benjamin. Bon den 35 eigentlichen Levitenstädten werben 10, in Ephraim, Dan und dem eisjordanischen halbmanasse dem übrigen Rahathiten, 13 in dem östlichen Halbmanasse, im Isaska, Alfer und Naphthali dem Geschechte Gerson, endlich 12 in Sebulon, Gab und Ruben dem Geschechte Merari angewiesen. Ben bem Berzeichniß ves B. Josua weicht das 1 Ehr. 6, 46 ff. gegebene vielsach ab. — Die Jutheilung dieser Erselben gewesen wären, fondern so, daß sie nur die nöthige Jahl von häusern sammt dem Bezirt rings um die Stadt her\*) zum Weiden ihres Biebe

\*) Der Flächenraum eines solchen Bezirkes war ziemlich beschränkt. Rach 4 Mel. 35, 4

chielten, die übrigen Säufer aber fammt den zu jeder Stadt gehörigen Feldern und Böfen gL Joj. 21, 12. und Reil 3. d. St.) von Angehörigen der betreffenden Stämme be= fen wurden. Mit Recht hat man sich hiefür auch auf das den Berkauf der Leviten= lufer betreffende Gejet 3 Doj. 25, 32 f. berufen, ba biejes nur unter ber Borauspung einen Sinn hat, daß andere Ifraeliten mit den Leviten zusammenwohnten. So nben wir wirklich fpater 1 Sam. 6, 13. in Bethichemeich, bas nach Joj. 21, 16. Brieaftabt war, Einwohner, bie von ben bafelbst befindlichen Dyn unterfchieden werben; r lestere Ausdruck wurde nämlich wahrscheinlich auch von Angehörigen des Briefterfolechtes gebraucht, wenn fie nicht wirklich in's Briefteramt eingesetst waren (f. Staelin a. a. D. S. 713 f.). Den angeführten Bestimmungen bes 4. B. Mof. nun foll ich Richm (G. 33 f.) das 5 B. Mof. entschieden widersprechen, indem Diefes Buch nen obbachlofen Levitenstamm voraussehe und nach ihm die Leviten als Fremdlinge 1 ben einzelnen Städten ber einzelnen Stämme zerftreut wohnen follen. Dieje Bemptung macht fich vornherein einer ftarken llebertreibung schuldig, fofern mit Ausime von 18, 6. in teiner ber von Riehm citirten Stellen (12, 12. 18; 14, 27. 29; 8, 11. 14.) die Leviten felbst als Fremdlinge bezeichnet werden; sie werden nur, wie reits bemerkt worben ift, in Bezug auf Bedürftigkeit mit den Fremdlingen zufammen= eftellt. Um bie Angaben bes 5 B. Mofis richtig zu würdigen, muß bie Lage der Levin, wie fie vom Anfang ber Richterzeit an ftattfand, in's Auge gefaßt werden. Da bei a Eroberung bes Landes nicht alle Kanaaniter vertrieben wurden, so tamen auch nicht le Städte, die den Leviten zugewiesen waren, in den ungestörten Besitz der Ifraeliten, . B. Gefer Joj. 21, 21. vgl. 16, 10. Ajalon Joj. 21, 24. vgl. Richt. 1, 35. Daher miten natürlich viele Leviten Buflucht in folchen Orten suchen, bie nicht zu ben 30f. 1. 21. verzeichneten Levitenstädten gehörten. Go erscheint Richt. 17, 7 f. ein Levit, ber 4 Fremdling in Bethlehem weilt und von hier auf bas Gebirg Ephraim wandert, um in Unterkommen zu finden, ferner 19, 1. ein Levit, der als Fremdling feinen Aufent= ut auf ber nördlichen Seite des Gebirges Ephraim hat. Undere mochten, wie 5 Dof. 8, 6—8. angenommen wird, nachdem sie ihre Habe verkauft hatten, am Orte des Hei= igthums fich niederlaffen und sollten dann dort gleich den dienstthuenden Leviten unter= ulten werben, woher — ift nicht gefagt, wahrscheinlich von bem, was durch freiwillige Jaben dem Heiligthum zufiel. Daß in der Richterzeit eine ftrengere Organisation des witenthums nicht bestand, muß allerdings vorausgesetzt werden, da das Gesetz, wie oben emerkt wurde, über die Berufsthätigkeit der Leviten für die spätere Zeit nichts Rähe= s bestimmt hatte und jene Beit ber Berriffenheit ber Theofratie ganz ungeeignet war, ene Cultusordnungen zu erzeugen. Daß man aber die gottesdienstliche Bestimmung es Stammes wohl tannte, zeigt die Erzählung Richt. R. 17. u. 18.; nur hieraus läßt a erflären, daß Micha 17, 13. sich glücklich preist, den Leviten, der nach 18, 30. (wo ju lefen ift) ein Entel des Mofes war, als Priefter für feinen Bilercultus gewonnen ju haben. Auch 19, 18. gebort als Beleg bieher, wenn bort die irtlärung "bei'm Haufe Iehova's wandle ich," d. h. ich habe Dienste bei'm Heiligfum ju leiften, bie richtige ift. Will man aus dem spärlichen Bortommen der Leviten n ber Richterzeit folgern, daß bie levitischen Ordnungen, welche ber Bentateuch aufstellt, nicht vorausgegangen feyn können, fo vermag man bas Auftreten bes Stammes feit David nicht zu erklären. Derfelbe erscheint bann auf einmal wie ein Deus ex machina. - Auch bei Samuel hängt wohl die Berwendung zum heiligthumsdienste (1 Sam. 2, .8.) beziehungsmeife mit feiner levitischen Abstammung zusammen \*), wogegen für bie

i. foll er fich 1000 Ellen weit von ber Stadtmauer ringsum erstreden, und feine Ausdehnung off von einer Ede zur andern 2000 Ellen betragen. Bon diefen Angaben aus find sehr verflebene Grundriffe entworfen worden; von neueren Schriften vgl. Reil's Comm. zum B. Josua 5. 272 f. Saalschütz, moj. Recht S. 100 ff. und bessellten Archäol. d. Hebr. II. S. 86 ff.

<sup>•)</sup> Samuel war nach 1 Chron. 6, 13. 18. aus bem Geschlechte Rahath. Sein Bater heißt Real-Anchtlopable für Theologie und Lirche. VIII. 23

von ihm später verrichteten priesterlichen Opferhandlungen ber Grund in dem außererdentlichen Karakter jener Zeit, ba mit der Befeitigung ber Bundeslade die gesetstiche Opferordnung durchbrochen war, und in dem prophetischen Berufe Samuels zu suchen ift.

Die Thätigkeit, welche David für den Cultus entfaltete, erstreckte sich auch anf bi Organisation des Levitenthums. Die Chronik, auf deren Berichte wir von nun a fast ausschließlich angewiefen find, gibt zuvörderft in ber Erzählung von ber Berfehnng ber Bundeslade auf den Bion (I. B. 13, 2. C. 15. u. 16. vgl. mit 6, 16 ff.) Mitte lungen über die Betheiligung der Briefter und Leviten bei diefem Buge und tnupft bierm weitere Rachrichten über tie levitischen Ordnungen, welche bei dem für die Bundeslate auf bem Bion aufgeschlagenen Belte eingerichtet wurden, mabrend auch noch auf be Sobe zu Gibeon bei ber alten Stiftshutte ber Opferdienft fortdauerte. Die Levita, welche David aufdietet, um die Bundeslade zu tragen und zu geleiten, find nach feit Baterhäufern unter ebenso vielen Fürften abgetheilt; vier berfelben fallen auf Rahaf, je eines auf Gerfon und Merari 15, 5 ff. Bon besonderer Bebeutung ift bie bier (15, 16 ff. 16, 4 ff. 37 ff.) zuerft ermähnte Bermenbung ber Leviten für bie gottesbienfliche Dufit, Gefang in Begleitung von Cymbeln, Bithern und Barfen (f. ben Art. Mufit bei den Ifraeliten). Neben den Musikern erscheinen noch levitische Thorwärter (Dyud 15, 23. 24.), von denen aber einzelne (B. 18.) zugleich Musiker waren. Rach 16, 38 f. bienten vor ber Bundeslade in Jerufalem Affaph und feine Angehörigen als Sängn, bie Jeduthuniten Dbed=Edom und Chofa mit ben Ihrigen als Thorwärter, bei bu Stiftshütte in Gibeon heman und Jeduthun als Sänger und Söhne Jeduthuns d Thorwärter. (Eine andere Notiz f. unt.) - Ausführlicher find die Mittheilungen ber Chronit 1. B. C. 23 ff. über bie Anordnungen, welche David am Ende feines Lebens mit Rudficht auf ben bevorstehenden Tempelbau getroffen haben foll. Buerft wird 28, 3 ff. berichtet, die von David angeordnete Zählung der Leviten habe 38,000 Mann von breißig Jahren und barüber ergeben\*). Bon biefen feben 24.000 zur Leitung bes Ge schäfts am Hause Jehova's, 6000 ju Schoterim und Richtern, 4000 ju Bachtern be Beiligthums, 4000 zu Mufitern beim Gottesbienft verwendet worden. Alfo brei Rlaffa ber Leviten — nach ber gewöhnlichen Ordnung ju gablen 1) Briefterbiener, 2) Sangt und Dufifer, 3) Thorhüter - follten am Beiligthum funftioniren; bie vierte hatte be auswärtigen Dienft (הפלאכה החיצונה 26, 29.). Die Funktionen icheinen wenigiend bei ben am heiligthum dienenden Rlaffen in der Regel in benfelben Familien M vererbt zu haben. — In Betreff ber einzelnen Klassen ist folgendes bervorzuheben. Die erfte Klaffe, die auch den Ramen Dub fchlechthin geführt zu haben fcheint (vgl. Reb. 18, 5; 12, 47., boch f. bagegen 1 Chron. 9, 14., wo bie Dufifer fchlechthin Leviten beißen),

<sup>\*)</sup> Bahrend die obige Stelle das breißigste Lebensjahr als Anfang ber Dienstzeit vorumfetzt, wird 23, 25 ff. auf David die Anordnung zurückgeführt, nach welcher mit Rückficht barmi, daß seit der Bersetzung des Heiligthums nach Jerusalem das Tragen der Bohnung und ihrer Geräthe aufgehört habe, also der Dienst leichter geworden seh, die Funktionen der Leviten bereits mit dem zwanzigsten Jahre beginnen sollen. Ueber das Berhältniß dieser Stelle zu ber obigen s. Bertheau 3. derselb. — Das zwanzigste Lebensjahr blieb für die Folgezeit terminm a quo; vgl. 2 Chron. 31, 17. Esr. 3, 8.

lieferte ben Prieftern bie Gehülfen bei ben 23, 28 f. u. 31 f. (vgl. 9, 29 ff.\*) aufgeabiten Berrichtungen. Gie beforgten biernach bie Reinigung bes Tempels, bie Berbeiicaffung ber Opfervorräthe, Die Bereitung bes Badwerts, namentlich ber Schaubrobe. (Die Bereitung ber letteren ift nach 3 Doj. 24, 5. ben Brieftern übertragen, benen nur bie Burichtung im Seiligthum verblieb.) Die Rlaffe gerfiel entfprechend ben 24 Briefterflaffen (vgl. 24, 31.) in 24 Ordnungen, von benen fechs auf Gerfon, neun auf Rabath, neun auf Merari tamen. (S. 23, 6-23. in Berbindung mit 24, 20-31. Es ift nämlich taum ju bezweifeln, bag wie die Baterhäufer ber Briefter 24, 1-19. mit ben 24 Priefterflaffen zufammentreffen, fo bas gleiche Berhältniß in Bezug auf die 24 Ba= terhäufer ber Leviten, aus benen bie 24,000 Briefterbiener bervorgingen, angenommen werben muß. 3m Uebrigen f. Bertheau ju ben angef. Stellen.) Auch bie 26, 20-28. aufgegählten Berwalter ber Ochage bes Seiligthums wurden vermuthlich aus biefer Rlaffe ernannt. Ueber bie nethinim, welche ben am Seiligthum bienenden Leviten für Die niedrigeren Berrichtungen beigegeben waren, f. ben betr. Artifel. - Die zweite Rlaffe, bie Sänger und Mufiter, zerfiel nach 25, 9 ff. in 24 Chore, beren jeber einen Borfteber mit 11 Deiftern aus ber gleichen Familie an ber Spite hatte. Bon ben Chorführern waren vier Göhne 21ffaph's aus bem Gefchlechte Gerfon's (vgl. 6, 24 - 28.), fechs Göhne Jebnthuns, ber, wie mit Recht angenommen wird, als identifch mit Ethan ju betrachten ift, alfo aus Merari (6, 29.), vierzehn Göhne heman's bes Korachiten, alfo aus Rahath (6, 18 ff.) Der Dienft wechfelte unter biefen Chören wabricheinlich wie unter ben Briefterflaffen. - Der Dienft ber britten Levitentlaffe, ber Thormarter, murbe als ein mi= litärifder betrachtet, indem man bie Anfchanung von bem Lager Jebova's in ber Bufte auf ben Tempel übertrug (1 Chron. 9, 19. 2 Chron. 31, 2.). Die in Betreff Diefer Rlaffe 1 Chron. 26, 1 - 19. gegebenen Beftimmungen feten burchaus bas Befteben bes Tempels voraus (f. Stähel in a. a. D. G. 720); aber bie betreffenden Familien naren bereits früher ju Diefer Dienstleiftung verwendet worben. Es werden nämlich brei Thorwärterfamilien genannt, eine torachitische, also aus Rabath, an beren Spipe Meichelemja ober Schelemja und beffen Erstgeborener Sacharja ftanden, für bie Oftund Nordfeite, Dbeb - Ebom für bie fubliche, Chofa für bie weftliche Seite, bie beiben letteren aus Merari. Dbed-Ebom und Choja find bereits oben ermähnt worden. Bon Echelemja aber, ber 9, 19. Schallum beißt, und feinem Sohne Sacharja, wird 9, 22. gejagt, bag Samuel und David bieje Familie zu Thorwärtern an ber Stiftshütte beftellt haben; ja es wird die mertwürdige Notiz beigefügt, daß die Borfahren berfelben bereits unter Doje und Jojua Bachter bes Gingangs und in Diejer Gigenschaft unter das Kommando bes Binehas gestellt gewefen feben, eine Angabe, von ber im Pentateuch fic nichts findet, bie aber ju ber mojaifden Ordnung, nach welcher bem Geschlechte Ra= hath überhaupt bie Sorge für bas heilige Zelt oblag, ganz gut ftimmt. Die bezeichneten Familien nun hatten beim Tempel täglich 24 Bachter ju ftellen, b. h. mahricheinlich Dbermachter, unter benen man bie 4000 Leviten biefer Klaffe fo wird vertheilt benten muffen, baß auf jeben 167 Dann tamen, aljo wenn bieje nach ben fieben Wochentagen wechfelten, für jeden Tag burchfchnittlich 24 Mann jedem Oberwächter ju Gebot fanben. (G. bas Mabere bei Bergfelb, Gefch. bes Bolts Bir. von ber Berftörung bes aften Tempels G. 390 ff. und bei Bertheau 3. b. St. Ueber bie Ortebestimmungen in B. 16 - 18. j. ben Artitel über ben Tempel in Jerufalem.) Wenn in fpäterer Bit, 2 Ron. 25, 18. 3er. 52, 24. brei Süter ber Schwelle erwähnt werben, fo haben mir in Diefen ohne 3meifel Die Säupter ber brei levitifchen 2Bachterfamilien ju feben, jumal ba in Bezug auf einen berjelben Ber. 35, 4. ber name Schallum erscheint, ben fubft noch Die nacherilische Notiz über bie Thorwärter 1 Chron. 9, 17. als namen bes Dberften aufführt. (Ueber bieje Stelle und ihr Berhältnift ju Reb. 12, 25. f. Bertheau

\*) Denn ber Abichnitt 9, 26-32. tann nicht, wie 3. B. von Lund geschehen ift, blog auf bie Geschäfte ber Thormarter bezogen werben.

23\*

S. 108.) Daß dagegen 2 Rön. 12, 10. Priefter als Suter ter Schwelle bezeichnet werden, ist wahrscheinlich mit Herzfeld (S. 395) so zu erklären, daß diese am Tage die Wache im innern Borhof hatten, während vie levitischen Wächter die Nachtwachen zu besorgen hatten, indem der Dienst der Priester mit dem Abendopfer zu Ende ging. In Pfalm 134. sehen viele das Lied der zur Nachtwache bestimmten Leviten; f. dagegen Bengstenberg im Comm. - Ueber bie vierte Rlaffe ber Leviten, bie Schoterim und Richter wird 1 Chron. 26, 29 ff. nur turz gehandelt. Sie waren aus bem Geschlechte Rahath, aus den Linien Jizhar und Hebron genommen und wurden, wie B. 30. u. 32. gefagt wird, sowohl für Angelegenheiten Jehova's als des Königs verwendet. -– 8ei Salomo wird 2 Chron. 8, 14 f. berichtet, daß er die von David in Betreff ber Levitn ausgegangenen Anordnungen nach Bollendung des Tempelbau's vollzogen habe. Dis biefe Institutionen, wie sie oben beschrieben worden find, im vorexilischen Tempel witlich bestanden haben und im Wesentlichen bereits unter Salomo eingeführt worden find, tann nicht mit zureichenden Gründen bestritten werden (vgl. Ewald, Gejch. 3fr. III. S. 57). 280 wäre benn in ben folgenden Jahrhunderten ber Zeitpunkt zu finden, in ben man vernünftiger Weife die Reugründung ber levitischen Ordnungen verlegen tonnte?

Ueber tie weitere Geschichte bes Levitenthums tonnen mir uns turger faffen. Rach ber Spaltung bes Reiches wurden bie auf dem Gebiet ber zehn Stämme anfäßigen Priefter und Leviten, Die bei bem illegitimen Cultus fich nicht betheiligen wollten, ju Auswanderung in's Reich Juda genöthigt (2 Chron. 11, 13 ff. vgl. 13, 9.). In der Berichten über die Geschichte des Reiches Juda werden die Leviten verhältnigmäßig felten erwähnt, aber immer so, daß das Bestehen levitischer Ordnungen vorausgeset wird. So erscheinen unter Josophat 2 Chron. 20, 19 ff. levitische Sänger, besonder Rorachiten, die ben Rönig bei feiner Seerfahrt begleiten. Ueber die von bemfelben Rönig für bie religioje Unterweifung tes Boltes niebergejeste Commiffion, bie größtentheils aus Leviten bestand (2 Chron. 17, 8.) f. den Art. Jojaphat. Auch bei bem unter berfelben Regierung in Jerufalem eingesetten Gerichtshofe wurden noch 2 Chron. 19,8. Leviten angestellt. Der Sturz der Athalja und die Erhebung des Joas auf den Thron winde nach 2 Chron. 23, 1-11. von Jojata besonders mit Gulfe ber zur Bewachung bet Tempels verwendeten Levitenabtheilungen vollbracht, wogegen der Bericht 2 Ron. 11, 4 — 12 die königliche Leibwache thätig fehn läßt. Ueber bie Bereinigung beider Relationen f. Reil, Comm. über b. BB. der Könige S. 416 ff. Bie ftart abfürzend bie Relation der BB. der Rönige verfährt, zeigt auch die Notiz über die Anordnung der lenitischen Bachen, welche eine neue Entheiligung bes Tempels verhüten follten (2 Spron. 23, 18 f. vgl. mit 2 Rön. 11, 18.). — Ausführlicheres wird über die Leviten aus his tia's Zeit in bem Bericht über die von diesem Könige veranstaltete Reformation gemeldet. Durch Priester und Leviten wird nach 2 Chron. 29, 3 ff. der Tempel gereinigt. Die vierzehn Säupter, unter benen bie letteren ftehen, erscheinen B. 12 f. in mertwärbiger Coordination, indem zuerft je zwei aus Gerson, Rahath und Merari, dann zwei auf bem tahathitifchen Geschlechte Elzephan, weiter zwei aus Affaph, zwei aus Beman, mei aus Jeduthun aufgezählt werden. (Auch oben find bereits Beispiele folcher Coordination einzelner Zweige mit den Stammfamilien vorgetommen.) Sodann wird **B. 25 f. vgl. 30. b**e Tempelmusit nach Davids Einsetzung erwähnt. Bei der Opferseier in dem neugeweihten Tempel wird B. 34 f. bemerkt, daß die Briefter, die mit dem Abziehen der Haut der Brundopfer nicht hätten fertig werden können, hierin außerordentlicher Beife von ben Leviten unterftutt worden seyen. Eine andere Ausnahme von der gewöhnlichen Ordnung berichtet 30, 16 f.; bei ber großen Baffahfeier fprengten die Briefter bas Blut ber Baffahlämmer aus ber hand ber Leviten, indem die letteren, ba viele in ber Berfammlung fich nicht geheiligt hatten, an der Stelle der hausväter die Lämmer hatten ichlachten müffen. Dagegen bei bem fpäteren Baffah unter Jofia 2 Chron. 35, 11. ift bas, me früher Nothwert gewesen war, bereits Regel geworden. Die Sorgfalt, mit welcher folde verhältnißmäßig geringfügige Dinge bemertt worden, zeugt für bie Treue ber Ueberlieferung.

Anferdem berichtet noch die Chronit in Cap. 31. über das, was von Histia zur Sicherung bes Unterhalts ber Priefter und Leviten geschehen feu; Die feit längerer Zeit nicht mehr abgelieferten Erstlinge und Zehnten wurden auf den ftrengen Befehl des Königs nach Serufalem gebracht und in ten Borrathstammern tes Tempels aufbewahrt, aus diefen wurde nun ben Priestern und Leviten ihr Lebensunterhalt gereicht. Riehm (a. a. D. S. 95) betrachtet bas in 2 Chron. C. 29. u. 30. Erwähnte als Zeugnift für bie Erhöhung bes Anfebens ber Leviten und bie Abschwächung bes zwischen ihnen und ben Brieftern bestehenden Unterschieds. Allein wenigstens in dem Abziehen ber Saut ber Brandopfer lag ein besonderer Eingriff in die priesterliche Prärogative um so weniger, als ja nach ber gesetzlichen Bestimmung 3 Mos. 1, 6. diefes Geschäft ursprünglich bem Darkinger des Brandopfers felbft obgelegen hatte. Eher könnte man aus ber Schlußbemertung von 29, 34.: "bie Leviten waren redlicher gemefen, fich beiligen zu laffen, als bie Briefter," auf ein besonderes moralisches Ansehen ber Leviten in jener Beit ichliefen. Die Briefter scheinen, wie Bertheau 3. b. St. bemerkt, sich bei ber Einführung atgöttischer Culte mehr als tie Leviten betheiligt zu haben und tesmegen auf tie Abficten histia's nur zögernd eingegangen ju feyn. Ganz entgegengefester Art muß bas Benehmen ber Leviten in ber letten Zeit bes Reiches Jura gewesen und zugleich muß tamals eine Berwirrung ber priefterlichen und levitifchen Dienstverhältniffe eingetreten fen; wenigstens läßt fich ohne tiefe Borausfepung Ezech. 44, 9 ff. und 48, 11. faum genügend erklären. Nachdem nämlich ber Prophet bereits 40, 46.; 43, 19. hervorgehoben hatte, bag unter ben Leviten nur tie Nachkommen Zatot's Jehova in priefterlichem Dienfte naben follen, wird in ten angef. Stellen ten Leviten als Strafe für ihren 206int zur Whgötterei angekündigt, tak sie in dem neuen Tempel durchaus von allen Funttionen tes Priefterthums ausgeschloffen und nur zu ben niedrigeren Dienstleistungen keim Cultus verwendet werden follen. Ein ungünstiges Licht wirft auf die Leviten nch bas, mas über bie Rücktehr aus Babel berichtet wird. Es tamen nämlich mit Serubabel neben 4289 Priestern auffallend wenige Leviten zurück; nach Efra 2, 40., us ber ersten Klasse, welche als Leviten im engeren Sinn bezeichnet ift, 74, aus ber Raffe ber Sänger 128, aus ber ber Thorwärter 139, zusammen 341; nach Neh. 7, 43. waren es 74 Leviten, 148 Sänger, 138 Thorhüter, zusammen 360. Die erste Klasse nhielt nach Efra 3, 8. die Leitung bes Tempelbau's. Wenn die zweite Rlaffe ben Ramen ber Söhne Affaphs führt, so ift ties nur a parte potiori zu verstehen, denn wir finden Reh. 11, 17. auch die beiden andern Sängergeschlechter vertreten; Bakbutja ift bort als eine hemanitische Familie zu betrachten (f. Herzfeld a. a. D. S. 412). Bei ber britten Klasse werden sechs Familien aufgezählt, von denen aber drei wahrscheinlich eigentlich Zweige der Stammfamilien waren. — Mit Efra kehrten nach Efra 7, 7. neben ben Prieftern auch Leviten aus ben brei Klaffen zurud; mertwürdig aber ift, daß nach 8, 15. bie Leviten auch riesmal wenig bereitwillig zur heimtehr gewesen waren. Man kan, um tiefe auffallende Erscheinung zu erklären, mit Herzfeld (S. 204) annehmen, buf bie Leviten, tie nach bem Obigen bereits vor bem Exil ter Abgötterei mehr als be Priefter zugethan gewesen seyn muffen, sich in bemfelben noch viel ftärker mit ben heiden vermischt haben. Aber es tann auch jene, nach bem Pentateuch bis auf die ältefte **Jeit zurückgehende Eifer**sucht gegen die Bevorzugung des aaronitischen Geschlechts ein= swirkt haben. Nach einer jüdischen Tradition (f. Surenhus zu Mischna Sota 9, 10.) iell Efra die Leviten für ihre Saumseligkeit damit bestraft haben, daß er ihnen ben Beinten entzog und benfelben ben Prieftern zutheilte; aber Reh. 10, 38; 13, 10. fpricht aticieben bagegen. - In Nehemia's Zeit finden wir bie Bahl ber Leviten bereits ans finich vermehrt. In Ferufalem wohnten aus ten zwei ersten Klassen tamals 284, Horhäter 172. Die andern waren in Landstädten angesiedelt, besonders im benjaminis ichen Gebiete, f. Reh. 11, 15 - 24; 12, 27 - 29. Die alten Levitenstädte werben tict mehr erwähnt.

In Betreff ber levitischen Ordnungen in der Zeit des zweiten Tempels finden sich

zerstreute Rotizen in ber Mischna, bie aber wenig Ausbeute gewähren. Ueber bie Sche falim 5, 1. aufgezählten fünfzehn Tempelämter, bei benen übrigens nicht bemert if, welche priesterliche und welche levitische waren, f. herzfelb G. 403 ff. - Bon ber Tempelwache handelt Middoth 1, 1 ff. Nach diefer Stelle wurde in dem zweiten Tempel an 24 Orten Bache gehalten (vgl. Thamid 1, 1.), von benen 21 von Leviten, bei von Brieftern besetzt waren. Die Wachposten standen unter dem Präfekten des Tempel bergs (איש הר הבית), ber Nachts bei benselben bie Runde machte, jeden Bächter, in schlafend angetroffen wurde, ichlug, ja ihm die Kleider anzünden durfte. Ueber die las tische Tempelmusik finden sich Nachrichten in Erachin 2, 3 - 6. Thamid 7, 3. 4. Smu 5, 4. Biccurin 3, 4. u. f. w. f. ben Art. Mufit bei ben Ifracliten. Rach Jos. Ant. 20, 8. 6. ermirtten bie levitischen Musiter unter Rönig Agrippa II. einen Synebrialle schluß, durch den ihnen das Recht, die priesterliche Kleidung zu tragen, zugesprofen wurde. — Mit der Zerstörung des Tempels verlor das Levitenthum, wie bel Priefterthum, feine Bedeutung; Die Synagoge bedarf beffelben nicht. Doch finden 🛍 unter ben Juden bis auf den heutigen Tag folche, die als Abtommlinge Levi's betreftt werben und beghalb im Synagogencultus gewiffe Borrechte genießen. Debler.

Leviratsehe, Schwagerehe, auch Pflichtehe. 5 Moj. 25, 5—10. 🦊 1 Moj. 38. Ruth 3, 1 ff. 4, 1 ff. Matth. 22, 24 ff. D. 1 Moj. 38, 8. 5 9Roj. 25, 57. griech. eniyaußgevow Matth. 22, 24, bie Schwagerehe vollziehen von D?, ber Schwar, levir, woher der Name Leviratsehe. — An ein altes, im Stamme Abraham's güligt auch bei andern Bölfern (Moabitern, Ruth. 1, 11—13. Indern, Boblen Ind. II, 14 Asiatic researches III, 35. Perfern, Kleuter, Zendav. III, 226; jest noch bei ber 🛍 las Bruce R. II, 223, einigen Raufafusvöltern, Bodenstedt, die Bölter bes Ant. Frankf. 1848. S. 82. Niebuhr, Beschr. 70. Dlearius, perf. Reiseb., den Duja, 2.5 Bolney II, 74. Tartaren, Bergeron, voy. I, 28. Afghanen, in Siam, Begu, Schillis E ger, Miff. Ber. II, 96. u. f. w.) gebräuchliches Bertommensrecht, beffen frühefte Omi 33 ber h. Geschichte fich 1 Moj. 38, 8 ff. findet, sich anschließend, verordnet bas Gefe 34 18 E I Folgendes: Wenn leibliche Brüder (von Baters Seite, wie tr. Jebamoth interpe tie : tirt 17, 6) zusammenwohnen, entweder in einem haus oder wenigstens im 🕭 in a stpungen aneinander grenzen (das Gewöhnliche, da Brüder sich in das väterliche tie Ь. theilen) und einer ftirbt ohne männliche Leibeserben (vgl. Raschim 5 🗰 bc. t 25, 5. tr. Jebam. 22 b. Maimon. tr. Jibb. I, 3; hatte er eine Tochter, fo but s 🔍 🗶 i Namen und Erbgut durch Berheirathung derselben an einen Mann feines Sum fortpflanzen 4 Dos. 27, 1 ff. 36, 1 ff. f. Bb. IV, 125), so barf bie Wittwe feint N IIIY fremden Mann, außerhalb ber Familie, heirathen, sondern der überlebent e cai Bruder, Schwager (יָבֶם) der Wittwe, foll seine Schwägerin (יְבֶם) heirathen(₩ nach dem Talmud, fich ihr regelmäßig antrauen laffen (tr. Jeb. 52a. Min t k iza Jibb. II. 1.). Der erftgeborne Gohn diefer Ghe foll ben namen bes 500 Kan H storbenen im Geschlechtsregister fortführen (nicht gerade denselben Ramen film, ž. 1 vgl. Ruth 1, 2. mit 4, 17., bagegen Jos. Antt. IV. 8. 23.), bamit berfelbe nit t in 1 erlösche in Israel und sein haus gebauet werde. 5 Mos. 25, 6. 9. w. Mit ≍<del>0</del>. : 10 ff. u. 4 M. 26, 20. 1 Chr. 2, 4., wonach die Hauptlinie des Stamms 3ubt, eigentliche Berheißungslinie (Matth. 1, 3 ff.) aus ter von Thamar erzwungenen 🛤 12.2 erschlichenen Bflichtehe mit Juda bervorgeht. Diefes, ber große 2Berth, ber bejeht il.m. auch beim Bolt Ifrael barauf gelegt wurde, Namen und Geschlecht fortzupflanger 222 3 bas Familienerbgut in feiner Integrität zu bewahren, und nicht die 3. B. bei ta 🗯 1<del>9 .</del>...i golen vorkommende Unfitte ber Polyandrie (Di ichaelis mof. Recht II, 98, bgl. da Im descr. de la Chine IV, 48.) ift ber natürliche Grund biefer gesetlich gewordenen 500 ' Se Für Ifrael aber wurde diefe Sitte um fo mehr eine durch's Gefetz geheiligte, di " bem Abraham ertheilte göttliche Segen fich insbesondere an die Fortpflanzung te D 125 mens und Namens tnüpft. "Die Kindererzeugung ift durch die Berheißung, welch 1 Samen gegeben ift, zu einem nothwendigen und heiligen Wert geworben, bas burg M 2

## Leviratsche

Ich eines tinderlos gestorbenen Chemanns in feinem Lauf plöglich unterbrochen wird" und Onan, sofern er fich nicht nur einer menschlichen Sitte entzieht, sondern gegen die Abficht Gottes fträubt, ja diefelbe muthwillig zu Schanden macht, ftirbt durch ein göttliches Strafgericht (f. Baumgarten ju Gen. 38.). Noch verstärtt murte bie Berpflichtung ur Leviratsehe durch bie Nothwendigkeit, ben Erbgutscompler zusammenzuhalten. Das fertommensrecht wurde baber auch erst göttlich fanktionirt, unmittelbar vor Eroberung kanaan's, wo diejes neue, wichtige und einleuchtende Motiv noch hinzukam. Der Schwager nußte bas Erbgut feines verftorbenen Bruders, wie fein eigenes, im Bau und unversehrten Bestand halten. Es icheint daber, entferntes Wohnen habe von ber Blichtebe bispenfirt, weil einem boch nicht zugemuthet werden tonnte, weit von einander autlegene Guter zugleich zu bewirthschaften. hatte ber Berftorbene aber teinen Bruder, jo scheint in manchen Fällen ber nächste nahe wohnende Berwandte eingetreten zu feyn, en Fall, ber zwar im Gefet nicht erwähnt wird, auf beffen Bortommen aber bie Geschichte Suth's (2, 20; 3, 9; 4, 4. 6.) beutet. Bar bie Wittwe ju alt zum Seirathen, fo hatte ber Echwager ober nächste Bluteverwandte mit dem Erbgut deren Bersorgung zu übernebmen (Ruth 4, 15.). Mancher suchte fich Diefer brüderlichen Liebespflicht zu entziehen, be manche Rachtheile fich bamit verbanden, 3. B. Bernachläffigung des eignen Erbguts (Ruth 4, 6.) möglicherweife auch bie Bergichtleistung auf Fortpflanzung des eignen Ramens (1 Dof. 38, 9.). In Diefem Fall fonnte Die Wittwe ben Säumigen vor ben Stadtältesten belangen und bestand er auf feiner Weigerung, und wurde biefe vor Gericht für unbegründet erkannt (z. B. wenn er noch nicht verheirathet war; denn war er ver= beirathet, fo erlaubte zwar bas Gefetz diefe Art von Bielweiberei, vgl. tr. Jobam. II, 1., wang aber fchwerlich bazu), fo follte die Schwägerin ihm vor ben Aeltesten ben Schuh ansziehen (אלעה) = Ausziehen bes Echuh's, Sinnbild ter Berzichtleiftung, wie Suben mit bem Schuh auf Etwas nach Bf. 60, 10. Ruth 4, 7. Sinnbild ber Befits= mhme, auch bei andern Völfern , 3. B. der Germanen, Grimm, deutsche Rechtsalterth. 5.156) vor ihm ausspeien (ber Ueberfegung von 'PD, in's Angesicht fpeien, B. 9., wenn fie auch ebenfo fprachgemäß ift, als: in tem Angesicht = vor feinen Augen und wn Jojephus bestätigt wird Ant. V, 9. 10., widerspricht wenigstens der rabbinische Brauch, nach welchem fie nur vor feinen Augen zur Erte fpeit (tr. Jebam. XII, 6. Maimon. tr. Jibb. IV, 7.) was ein schwerer Schimpf war und sprechen: fo muft bem Rann geschehen, ber bas haus feines Bruders nicht bauen will und fein Name werbe genannt in Ifrael: Saus bes Barfüßers (בית הַלוץ הַנָעל).\*) Dagegen burfte fich vie Bittwe mit teinem andern Manne verbinden, fo lang fie es für möglich halten bunte, daß ber Schwager seine Pflicht erfülle (Ruth 3, 9-12.), ja es scheint eine folche Barbindung in älterer Zeit als Chebruch angesehen und mit dem Feuertod bestraft woren zu feyn (1 Mof. 38, 24.). Nach rabbin. Recht wurde eine folche Wittwe mit 40 Geifchieben bestraft, wie der, den fie geheirathet (tr. Jeb. 92, 6. Sot. 18, 6. Maim. tr. Jibb. hatte jedoch der Schwager bestimmt 4, 18.). Ueberdies mußte fie fich scheiden laffen. aufagt, fo tonnte fie fich, wie jede andere Wittwe, anderweitig verheirathen (Kiddusch. I, 1.). Dedurch, daß die Berweigerung der Leviratsehe nur durch eine Beschimpfung gestraft und tein eigentlicher Zwang angewendet wurde, mildert bas göttliche Gefetz die Bärte bes hertommensrechts, Gen. 38., wo wir jedoch in B. 12. wenigstens angedeutet finden, bis Thamar nur, weil Juda's Frau gestorben war, ihn für verbunden hielt, ihr die Michtebe zu leiften. Hohepriefter (nach 3 Mof. 21, 14.) und nicht mehr zeugungsfäie Greife (nach rabbin. Recht, Job. 11, 2., auch Brofelyten), waren nicht an Diefes

,

<sup>•)</sup> Berfchieben bavon ift bie Ceremonie, Ruth 4, 7., wo ber auf fein Recht verzichtenbe nächfte **Inwandte (nicht Schwager Ruth's und leiblicher Bruber Mahlon's)** fich felbst ben Schuh ausicht, was bei jeber Guterceffion, um die es sich hier zunächst handelt, von Alters her gebräuchiet was bei jeber Guterceffion, um die es sich hier zunächst handelt, von Alters her gebräuchtes Symbol war. Es scheint hieraus hervorzugehen, daß nur die leiblichen Brüber des Berrbenen, die sich ber Pflichtehe entzogen, dieser gerichtlichen Beschimpfung ausgesetzt waren.

Befetz gebunden. Doch war nach bem Talmut (Sanh. II, 1.) bie Ceremonie tes Cont. ausziehens ihnen nicht erlaffen. Daß zur Zeit Jeju bas Gefetz noch in voller Rraft war, jehen wir ans Matth. 22, 24 ff. - Die fpäter veränderten Berbältniffe bes Grundbefites hatten auch Menterungen in Unmendung beffelben gur Folge; häufig wurde, wie heutzutage gewöhnlich bei ben Juden, unter Beobachtung ber vorgeschriebenen Ceremonie rer Bflichtehe entjagt (Bechor I, 7. Schulchan ar. Eben Haëser 1. 165.). Unfere 31ren fügen sogleich bem Chefontratt bie Claufel bei, raft bie Bermantten auf bas Redt rie etwa ohne Rinder zurückgelaffene Wittme zu beirathen, verzichten, weil nämlich p. weilen eine Wittwe Gelt bazu geben mußte, bag fie mittelft ber Chaliza von bem nes lebenten Bruter ihres verstorbenen Mannes lostomme - fo fehr find Gitte und Gein im Lauf ber Zeit in ihr Gegentheil verbreht worden. Bei ben orientalischen Juden sol das Gefetz noch aufrecht erhalten werden. — Die Rabbiner haben namentlich auch diese Gefetz zu einer endlofen Cafuiftit ausgesponnen, 3. B. wenn ber ältefte Bruder, ben bie Pflichtehe zunächst trifft, sich weigert, fo fragt man beim jungern Bruder an (tr. Jeb. II, 8. IV, 5.). Weigert fich tiefer ebenfalls, fo hält man wieder bem Aelteften feine Pflicht vor, tie Wittwe ju beirathen, widrigenfalls er fich ber Chaliza unterwerfen muß Die Bittwe tes Hohepriesters tarf tie Pflichtehe nicht eingeben, boch muß ihr Schw. ger fich wenigstens ter Chaliza unterwerfen (Jeb. VI, 4.). 3ft tie Frau bes Berfterbenen mit bem Bruder noch näher bluteverwandt, 3. B. beffen Tochter (t. Talmut führt 15 Fälle an), fo hebt sich die Berpflichtung von selbst auf. Hinterläßt Jemand mehren Bittwen, fo tarf ter Bruder nur eine heirathen, und es barf nur von einem Bruter rie Leviratopflicht erfüllt werden. Nur nach bereits erreichter Mannbarteit ift ras Coub ausziehen rechtsfräftig (Jeb. XII, 4. Niddah VI, 1. Maim. tr. Jibb. 1, 16 sqq.). Dr erst nach bem Tod bes Berbeiratheten geborne Bruder ist bispeusirt (tr. Job. II, 1. 191. 17, 6.) u. f. w. Dazu tommen noch eine Menge Bestimmungen binfichtlich ber Beit, bet Drts, ber Busammensetzung bes Gerichts, vor bem bie Chaliza stattfinden foll, ber Baföulichkeit, bes Alters bes bie Chaliza gebenden Maunes, bes tie Chaliza nehmenten Beibes, tie Beschaffenheit tes Eduhs, tes Losbintens u. f. m. Bon ter Frau miffen bie Richter miffen, bag fie nicht lints fen, weil fie ben Schuh mit ber rechten hand lofen muß; ift fie linte, fo erlanben ihr bie Rabbinen, ihn mit ben Babnen ju lofen. Das Beib, bas von ihrem Schwager die Chaliza genommen, bekommt eine von 2 3engen unterschriebene Chalizaurfunde. — S. Buxtorf, syn. jud. C. XLI. 648. Surenbus. corp. mischn. III, p. 1-55. Tur Ebenhaëser u. Schulchan aruch nro. 156-169. 28: benschag, firchliche Berfaffung ber heut. Juden IV, 148-158. ogl. Perizonius de constit, div. super defuncti Fratris ux. ducenda (diss, trias Hal, 1742.). Benary de Hebr. leviratu Berol. 1835. Nebslob, über bie Leviratsche bei ben Bebr. Leira. 1836. Gutmann, Leviratsehe in Geiger's Zeitschr. für jud. Theol. IV, 1, G. 61 ff. - Micat lie, moj. Recht II. §. 98. u. comm. soc. sc. Gött. p. a. 1758-68. obl. X. Gasifous, mof. Recht G. 754-763. Jahn, häusl. Alterth. II, 259 ff. Ewald, Alterth S. 238 ff. De Wette, Arch. §. 157. a. Süllmann, Staatsverf. ber Ifrael. 190 ff. Biner, Art. Leviratsehe u. Ruth. Leurer.

Seviticus, f. Bentateuch.

**Lenybecter**, Melchior, 1642 zu Mitdelburg geboren, wurde nach 15jährigen Pfarrdiensten in seeländischen Ortschaften Professor theol. in Utrecht 1679 und wirfte bort bis zu feinem Tobe, 1721. Rach allen Seiten hin ist er eifrig für das hergebrachte reformirte Lehrspstem aufgetreten. In diesen avologetischen Sinne sind als hauptichtiften abgefaßt: De veritate fiche Reformatae ejusdemque sanctitate, s. Commentarius al

Catech. Palatin. Ultrajecti 1694. 4. — De oeconomia trium personarum in negotio sa kum. libri IV. quibus universa Reformata fides certis principiis congruo pers — Traj. ad Rhen. 1682. 12. — Veritas evangelica triumphans de erromlorum, — opus, quo principia fidei Reformatae demonstrantur — - Traj. 1688. 4. Ebenfo: Historia ecclesiae Africanae illustrata pro ecclesiae Refornatae veritate et libertate. Ultraj. 1690. 4.

Bon diefem Standpunkte aus polemissirte Leydeder nicht nur wider die Neuerungen Balthafar Beder's, beffen bezauberte Welt 1690 erschienen war, sondern auch wider die föderaltheologie der Coccejaner, wider die cartessanische Bhilosophie und selbst wider hermann Witslus, der die resormirte Lehre von der Tause der lutherischen anzunähern schien. Die anticoccejanischen Schriften Leydeder's fanden vielen Beisall, weil sie die fürtigen Fragen sehr klar vorsühren. So die Synopsis controversiarum de soedere et intennento dei, quae hodie in Belgio moventur. Traj. 1690. 8. — Vis veritatis s. disschiederum dei, libri V. Traj. 1679. 4. — Fax veritatis. — Leidae 1677. 4. — Seine Echristen sind aufgezählt in der unpartheilschen Kirchenhistorie A. u. N. Test. von Ansung der Welt bis 1730. II, S. 625. — Die zusammenfassen Burücksührung des reformirten Systems auf bestimmte Prinzipien, sowie die Beleuchtung der coccejanischen Theolegie verdienen immer noch Beachtung. H. Schweizer.

Leyden, Joh. v., f. Bodholt.

Benfer, f. Lyfer.

Libanius, ber bedeutenbste und fruchtharste Sophist tes vierten Jahrhunderts nach Christo, wird von Kury (R.Gesch. I, 2. S. 15) an der Spise der irenischen Apolegeten bes heidenthums angeführt, von Gfrörer (R.Gefch. II, 1. S. 153) zu ben verlupten Beiden gezählt, welche um jene Beit die meiften Lehrftühle ber höhern Schulen tes Orients inne gehabt hätten, mabrend ihn Neander (R.Gefch. II, 1. S. 53), wohl mit Unrecht, einen fich offen zum heidenthum betennenden Rhetor nennt. Sein Leben hat er felber beschrieben in ber Schrift: Blog n' doyog negi rig euvrov rugyg. Er war zu Antiochia am Orontes aus einer angesehenen Familie zwischen 314 u. 316 ge= beren. Nachdem er in feiner Geburtsftatt feine erste Erziehung und Bildung empfangen hatte, begab er sich von ta nach Athen, beschäftigte sich hier zumeist mit den Schrift= fellern des klassischen Alterthums und zog bereits die öffentliche Aufmerksamkeit auf sich. **Son Athen** aus wanderte er nach Conflantinopel, ward aber durch den Reid seiner Gegner, welche ten großen Beifall nicht ertragen konnten, mit tem Libanius lehrte, braus vertrieben, indem man ihn unter der Beschuldigung ber Magie um 346 aus Conftantinopel verbannte. Libanius wandte sich nun nach Nitomedien, wo er mit gleichem Beifall als Lehrer auftrat, bis er nach Berlauf von fünf Jahren wieder nach Constantinopel zurückberufen wurde. Müche der dortigen Kämpfe und Streitigkeiten, auch eine Berufung zu einer Lehrstelle in Athen ablehnend, wirtte er fich bie Erlaubnig ber Rudlehr in feine Baterstadt von Cäfar Gallus aus, und blieb auch nach des Gallus Tod (354) baselbft bis an bas Ente feines Lebens, bas wohl noch bis in tie Zeit bes Arca= bins und gegen bas Ende des vierten Jahrhunderts reichte. In Raifer Julianus, auf beffen Tod er einen begeisterten Banegpritus hielt, verehrte er einen besonderen Gönner mb gleichgefinnten Bewunderer; er wurde auch von diefem Kaifer zum Quäftor ernannt nd ftand im Briefwechsel mit ihm; als Julian ftarb, rechtete ber Sophift mit ben Bittern, daß fie ben Constantius vierzig Jahre und ben Julian nur fo turze Zeit hätten ngieren und mit ihm fein ganzes Wert hätten wieder zu Grunde geben laffen. Unter Belens anfangs verfolgt, wußte er sich allmählig auch dieses Raisers Gunst zu gewinnen: a fcrieb auch auf ihn eine Lobrede und vermochte ihn zu einem Gesetze, welches ben utärlichen Rindern ein gemiffes Erbrecht ficherte, wobei Libanlus, ter in teiner ordent= ichen Ebe lebte, persönlich betheiligt war. Libanius, obwohl Hellenist und in dieser Sinficht Julians Anfichten und Plane volltommend theilend, zeigte boch, wenn man eineine fatprische und boshafte Ausfälle gegen das Chriftenthum abrechnet, ftets eine Wiche Toleranz gegen die Christen, wie er überhaupt Berfolgungen um der Religion billen ungern fab. Er war ber Lehrer des bl. Bafilius und des Joh. Chrhfostomus und blieb mit ihnen ftets in freunbschaftlichen Beziehungen. Gemäß feinen Tolerangs

grundfäten verwandte er sich für die Manichäer in Palästina bei dem Statthalter biefer Provinz, daß ihnen Sicherheit zu Theil werde, und cs nicht Jedem erlaubt feyn follte, fie zu beschimpfen. Er war bei allem falfchen Rebeflitter, ben er als Sohn feines Jahrhunderts theilte, ein Mann von Herz und Ropf und ein politischer Karafter. Er hinterlieg Reben, Detlamationen, Briefe (ed. Reiste, Altenb. 1791. 4 Bbe). Seine an Theodofius I. gerichtete Schutzrede für die Tempel (únep raiv iegav) ift zuerft vell: ständig mitgetheilt in L. de Sinner novus ss. Patrum Graecorum saec. IV. delectm. Par. 1842. In diefer Dentidrift fast Libanius alle Gründe zufammen, welche Leden fchaft, Sophiftit und achte Beredtfamteit, welche felbft bie Grundlehren bes Chriftenthum ju Gunften ber alten Dentmäler an die hand geben mochten: "ber 3wang foll and nach dem eigenen Religionsgesetze ber Christen nicht erlanbt fenn, es foll barin bie Uebezeugung gepriefen, ber 3wang aber verbammt werben. Warum wüthet 3hr alfo gegen bie Tempel, wenn biefes boch nicht überzeugen, fondern Gewalt gebrauchen beißt? Es würdet 3hr alfo offenbar auch Gure eigenen Religionsgesete übertreten !" Mber feine Anstrengungen fruchteten nichts: er mußte am Ende feiner Laufbahn felbft eingestehen, daß all fein Birken vergeblich sen, daß die Welt unaufhaltsam dem Christenthum zufalle. Er fagt von ben Tagen feines Ruhmes : "Früher find meine Borträge zahlreich bejacht, meine Bücher fo reißend abgesetzt worben, bag bie Buchhändler nicht Abfchreiber gemg finden konnten." Dagegen klagt er als Greis, daß die Hunderte von Schülern, welke fonft zu feinen Füßen fagen, auf zwölf, zuletst auf fieben Schüler zufammengefcmeben fepen, obgleich fich fein Gifer nicht vermindert, noch die verringerte Theilnahme ihn de geschredt habe, vgl. Orat. XXX. ποος τώς του παιδαγωγού βλασφημίας am Ene. Libanius schrieb auch mehrere Reten moralischen Inhalts, wie sie bei ben späteren Ro nern Griechenlands wie Roms fo beliebt waren, 3. B. neod glkwr, neol ndoúrov, ne πενίας, περί απληστίας n. f. w. Seine zahlreichen Schriften, welche viele für die Ge schichte und bie Eultur jener Zeit wichtige Aufschluffe bieten, wurden erft nach und mi gefunden und herausgegeben; andere find noch in handschriften vergraben. 8gl 200 Ð ftermann, Gefch. ber Beredtfamteit in Griechenland §. 103. nebft Beilage XV. Sala 4 fer, Univers. hiftor. Uebersicht III, 3, S. 77 ff. Th. Backl 2

Eibanon, ber, הַלְבָנוֹן in Brofa immer mit, in ber Boefie auch ohne ben Mitt ό Λίβανος, Libanus, bas bedeutenbfte Gebirge Spriens, welches in ber Bibel als ant grenze bes jubifchen Landes 5 Mof. 1, 7; 11, 24. Joj. 1, 4; 9, 1; 11, 17; 19, 7; 4 5. 6. 4 Efr. 15, 20. angegeben ift, wie denn auch Zachar. 10, 10. "Land Gilead mb & 1 mm banon" bas nörbliche Zehnstämmereich bezeichnet. Der name "Weißberg" wird entucher a nia von dem ewigen Schnee, mit welchem einzelne Gipfel des Gebirges, namentlich ber fo mon, bededt find, ober von ber weißlich grauen Farbe des Rallgefteines, welchet m Libanon bildet, abgeleitet. Lettere Unnahme hat fich jest besonders auf Robinsons 11 torität hin (f. beffen Paläft. III. G. 723.) ber meisten Gunft zu erfreuen, bod mit ich deßhalb die ältere nicht aufgeben, da die Erscheinung des Schnee's in jenen 🕪 - 12 ben gewiß auffallender war (vgl. Tacit. Histor. V, 6.), als bie boch mehr grant de leise. grau-gelbliche Farbe bes Kalksteins, tie fich noch bazu in fast fämmtlichen Berger 🇭 te i lästinas wiederholt. Wenn Robinson a. a. D. dagegen geltend macht, bag ber Ster : £4 in nicht hinreichender Maffe vorhanden feb, um dem Berge irgend ein ftets martine t ni Anfehen zu geben, so scheint mir boch in dem Umstande, daß auch außer dem hermet it Sar höhern Gipfeln des Libanon während des größten Theils des Jahres mit Schnee bedet 🋤 **T**, : hinreichender Grund für jene Benennung zu liegen, und ich verweife nur auf Schikemp wie die van de Belde 's I, 97. 127. II, 393., um den Eindrud zu ermeffen, ben bie Sim berge des Libanon auf den Beschauer machen. Wird ja doch in der Bibel selft 🐖 ÷. . "Schnee tes Libanon" erwähnt, Jerem. 18, 14. Diefes "fchöne Gebirge," welches Inf t :::: vergebens zu fehen verlangte, 5 Mof. 3, 25 f., und das mit vollem Recht be 🗫 tr f "bas Gebirge" recht eigentlich führt hagg. 1, 8. Hefet. 17, 23., besteht ans zwei Schiff fetten, bem eigentlichen Libanon und bem Antilibanus Jubith 1, 7. (lepter #

μų.

50

- 3

Ş

1 !

in LXX. 5 Dof. 1, 7; 3, 25; 11, 24.), zwijchen welchen bie Ebene Colefprien liegt, wiln Svoia, apotryph. Esr. 2, 24; 4, 48. 1 Mattab. 10, 69. 2 Matt. 8, 8; 10, 11. Rach Ifens Borgange haben Biele, zulet noch Ritter, Erbfunde XVII. C. 229, bie in Jojua 11, 17. 12, 7. erwähnte "Breite bes Berges Libanon" ficher, hierher, in bie heutige el Bika, just fegen wollen, viel wahricheinlicher ift aber bag bie Ebene am Fuße bes hermon, zwifchen Baneas und bem Gee Merom zu verstehen, vgl. Gefen. Thes. p. 232. v. Ranmer, Balaft. G. 236. Robinfon. Neuere bibl. Forfchungen. 3. 536. Mit mehr Recht wird Colepprien in ber "Ebene Uven, Mr. Bei Umos 1, 5. gefunden, f. Robinfon a. a. D. G. 677. Einzelne Gipfel bes Gebirges werben and in ber Bibel erwähnt, namentlich vom Antilib. ber Bermon (f. b. Art. Bb. VI. 5. 7.), Amana אמנה 58. 4, 8. 2 Ron. 5, 12. Senir שניר 1 Chron. 5, 23. 58. 4, 8., welcher name bei ben Amoritern für ben hermon gebrancht wurde, 5 Dof. 3, 9; 4, 48., auch überhaupt wohl ben Untilib. bezeichnete, Befet. 27, 5. Noch bei Ubul= icha (Tab. Syr. p. 164) ericheint berfelbe als name bes Untilib. nördlich von Dichebel ee Edeith); Berg Dijar pr guther: ber fleine Berg, Bf. 42, 7. 3n alter Bat war ber Libanon fehr walbreich, Bef. 10, 34; 40, 16. Berem. 22, 6. Sejef. 31, 15. 16., und namentlich find bie Cedern und Chpreffen bes Libanon berühmt (f. b. Art. Ceber. 20. II. G. 613, wozu noch Ritter, Erbfunde XVII, G. 632 - 649. Robinjon, Reuere bibl. Forich. G. 667-775.). Darum reben bie Propheten von ber "Pracht bes fibanon" 3ef. 35, 3; 60, 13., wie von ber Berrlichteit Rarmels und Carons; als Bild ber Bermüftung bes gantes gebrauchen fie bas Berwelten bes Libanon, Jef. 33, 19. Rab. 1, 4., und im Gegentheil fagt Jefaia 29, 17. von ber Wiederherstellung im Meffanischen Beitalter: "ber Libanon wird wieder zum Baumgarten und ber Baumgarten ift bem 2Balbe gleich ju achten." Auf bas frifche, buftige Grün bezieht fich ber "Duft tes Libanon" Bl. 4, 11. Sof. 14, 8. Auch Wein wurde in alter Zeit ichon auf bem Banon gebaut Sof. 14, 8. Die Balber bes Libanon maren reich an Bilb 2 Ron. 14, 9. 3ri. 40, 16. Sieb. 3 (2 Sebr.), 17., ja beherbergten wohl auch wilde Thiere St. 7, 8., und aus feinen Steinbrüchen holt Galomo Steine zum Tempelbau 1 Ron. 5, 17. 18, 31, 32. Bebr.). Wegen feiner Bobe, feines Waldreichthumes und feiner Fruchtbarfeit eicheint ber Libanon als Bild für Sohes und Erhabenes 3ef. 37, 24., und wird überbaupt gerne ju poetischen Bergleichungen gebraucht, Bi. 29, 6; 72, 16. St. 7, 5. Sof. 14, 6. "Ein Bach, ber vom Libanon riefelt" ift 52. 4, 15. ein Bild natürlicher Frifche und Anmuth. Jener natürliche Reichthum bes Gebirges nährte eine verhältnigmäßig gewiß nicht geringe Bevölkerung. 216 Bewohner bes Libanon werben in ber Bibel geuannt: Seviter, 3of. 11, 3. Richt. 3, 3. (f. b. Urt. 2b. VI. G. 71), Gibliter, 3of. 13, 5. 1 Ron. 5, 18. (vgl. b. Urt. Gebal. 20. IV. S. 675); überhaupt Bergbewohner, Joj. 13, 6.; bei ben Rlaffifern noch bie Ituräer (f. b. Urt. Ituräa. Bb, VII, 3. 117. vgl. bagu Ritter, Erbfunde XVII, G. 10-15). 2Benn 3of. 13, 5. "ber gange Ibanon" ju bem von ben Ifraeliten ju erobernden Gebiete gerechnet wird, fo ift boch bie Befigergreifung nie ausgeführt; bochftens ju Galomo's Beit mag fich bie herrichaft teffelben über einzelne Theile bes fühlichen Libanon erftredt haben, 1 Ron. 9, 19. 2 Chron. 8, 6. Wem ber "Thurm auf bem Libanon, ber gen Damastus ichaut" BP. 7, 4. gebort habe, ift unbefannt; jeden Falls ift ein alter Bartthurm bamit gemeint.

Benden wir uns nun von biefer Darstellung beffen, was die Bibel vom Libanon brichtet, jur Betrachtung feiner natürlichen Beichaffenheit, wie biefelbe uns heute noch ungegentritt, wobei ich die hauptfächlich auf Russeggers Angaben beruhende Darstellung in meinem Balästina, S. 7 ff., zu Grunde lege. Bon dem gewaltigen Gebirgsstode des Ichebel es-Scheith, des biblischen Hermon (f. Bd. VI. S. 7), laufen nach N. zu wie Arste von einem Stamme zwei große Gebirgszüge, von benen der eine westliche, der Libanon, fast aus S. in N., der andere öftliche, der Antilibanon (so bie gewöhnliche Benennung, obgleich bei den Alten nur Antilibanus vorsonnt) aus S.B. in N.D. ich erftredt. Der Libanon, der Hauptzug Spriens, vom Dichebel es-Scheith burch

rie tiefe Schlucht bes Nahr el-Litani (bes Leontes ber Alten) getreunt, zieht fich ant ter Begend von Seits (Sitou) bis zum Flufgebict des Rahr el-Rebir nördlich von Tarabolus (Tripolis) bei nur ichmaler Austehnung in die Breite, fast parallel ber Rufte hin. Bon ta an gewinnt er an Breite, fentet Ausläufer nach allen Gegenden bin und reicht über Antiochien bis zu den Vorbergen des Taurus. In diefer ganzen Ausdelnung führt er verschiedene namen; Die füdlichfte Spipe, Dem Dichebel es-Scheith gegen über, heißt Dichebel et=Drus; bann folgen nach Norben zu: Dich. el Barut, Dich. 2014 dian, Did. el=Remusch, Dich. es-Sannin, Did. Libuan, Dich. Urneto, Dich Affar, mit welchem er steil gegen bas Flußgebiet bes Nahr el-Rebir abfällt. In Diefer langen Rette fint die Hauptgipfel el-Rennisch, an welchem ein wenig füdlich vorbei ber Beg wu Beirût nach Damastus geht, 7245 engl. Juß hoch; ter Sannîn, uach Marfchal Mar mont 7742 Par. Ff., nach Rufegger 6800 Fuß; die beiden böchften Gipfel bei ben Gebern Fum el-Mijab 9135 engl. Ff. und Dahar el-Rabhib 9310 Ff. Rußegger gibt tie Spipe des Mathmel, aljo wohl tes Dahar el-Radhib, auf 8400 Par. Jug. Dien Theil des Gebirges wird auf ben Rarten von Bergbans und Riepert Dichebel Mathmel genannt, ein höchstens nur in Tripolis gebräuchlicher Lotalname für tiefe bochsten Gipfel; mit größerm Rechte wird bafür Dichebel el-Arg ober Dich. Bicherreh gefagt. G. Ro binfon N. Bibl. F. S. 774 f. Rußegger Reifen I. S. 711. Anm. Nördlich ber Rhebe von Beirut tritt ber Libanon bis an die Rufte vor, und bis zum Nahr el-Rich steigen seine Gehäuge fast unmittelbar vom Meere an, baber feine bereutente Höhe beburch einen imponirenten Eintruck und bas Aufchen einer Gigantenmauer gewinnt. Die Umriffe bes Libanon geichnen fich teineswegs burch icharfe, ausdruckvolle Formen aus, vielmehr hat der höhere Libanon einen eigenthümlich einförmigen Karafter, indem tie Berge eines Theils tahl, wie abgebrannt, und mehr steinig als felfig, anderen Theils abgerundet und in ihren Formen alle einander ähnlich find, so daß man im Ganzen teine hörner und Spipen, fondern nur lang gezogene Ruden in einförmiger Bellenline mit einzelnen runden Ruppen, breite, platt gebrückte Dome bildend, erblickt. Rur bei Beirnt fängt er an, fich ftart zu heben, die Gestalten werden tühner, und bei Tripolis zeigt er bie einzigen scharfen, pyramidalen Formen, die er in der ganzen Rette besipt. Seine Gehänge find tahl, von Wald entblößt; hie und da ein fleiner Binienwald, oberhalb Eren bei Tripolis tas fleine Ceternwältchen, und nietriges, torniges Befträuch ift bie gange Baumwelt, bie ohne Cultur gedeiht. Dennoch reicht bie Begetation bie auf bie böchften Gipfel und Joche, ein icones, weitereiches Alpenlant bilbent. Tiefe wilte Echluchten, mit ichroffen Felswänten und reifenten Gebirgesftrömen burchzogen, gehen von feinen Höhen zum Meere nieder; boch finden sich diese wildpittoresten Felspartien auch nur in ben Thälern, welche unmittelbar gur Rüfte abfallen; bie bober liegenten find hinfichtlich ihrer Austehnung unbeteutent und eintönig, wie bie Berge, welche fie einschließen. Der Balbbestand in einigen jener Thäler ift zwar nirgenbe fehr bedeutend, aber boch weit beffer als an den Bergabhängen. Defto forgfältiger find biefe von den Bewohnern zu Anpflanzungen von Maulbeerbäumen, Feigenbäumen und Beinreben benutt. Bo es immer Erdreich genug gibt, es zuzulaffen, find bie Bergfeiten terraffenförmig ausgelegt; und felbst wo nur ein Paar Fuß erdiger Boben bat jufammengescharrt werben können, ift letterer angebaut. Streden Lanbes, bie auf ber erften Blid gang mit Felefteinen überbedt fccinen, find auf Diefe Beife gewonnen ben, und bie rohen, ichmalen Terraffen, bie fo in Stufen anfteigen, oben mit tach rgerbreich bebedt, ergrünen vom Getraibe und bem Laubwert bes Manktenumes. Dieje Terraffen machen einen taratteristischen Bug in ber Agricultur Doch gilt bies zunächft nur von bem meftlichen Abhange bes Likann, veniger bewohnt ift, wozu wohl die Entfernung von ber Rafte mb mag, bağ er won biefer burch Joche von mehr als 6000 füß Der westliche Abfall ift vergleichungsweise allmählig, burd n Sluffe, bie zum Deer fliegen, zerfchnitten. Der öftliche

Abfall ist steller, besonders füdlich von Bable; nördlich von diesem Ort ist eine niedrigere Terraffe mit unregelmäßigen fleineren Rücken, die nach N.D. zu hinab= und aus= laufen." So Robinson N. B. F. S. 713. vgl. 814. Das Gegentheil davon behauptet Rußegger I, S. 422 f.: "Das öftliche Gehänge fällt weniger steil nach der hochebene von Baalbet ab, als dies der Fall mit bem westlichen Gehänge gegen bas Meer bin ift. Sehr steil aber ist der Abfall des Dschebel el-Drus in die tiefe Schlucht des Leontes. bem Dichebel el Schech gerade gegenüber. Aus bem Grunde bes weniger fteilen Abfalls in die Hochebene von Baalbet find auch die Thäler, welche bas Gehänge durchfeten, faufter und tragen weniger ben Raratter tiefer und enger Schluchten an fich, als es auf ber Beftfeite ber Fall ift." Den chartographischen Darstellungen nach scheint unbedingt bie erstere Ansicht ben Borzug zu verdienen; auf ber andern Seite ist es aber auch möglich, daß ba bie Bita 3-4000 Fuß über dem Meere liegt (Robinfon a. a. D. S. 651. 713), ber öftliche Abfall also gerade um die Sälfte fürzer ift als ber westliche, Rußeggers Behauptung wohl begründet fenn tann.

Der Antilibanon, von den Arabern Dich. es=Scharfi, der öftliche Berg genannt, im Gegenfatz zu Dich. el-Garbi, der westliche Berg, d. i. der Libanon, besteht nörblich vom Dich. es-Scheith, welcher Berg, obichon gewißermaßen vom Antilibanon losgebrochen, boch ju bemfelben Gebirgsstode gehört, aus parallelen Rücken, erst niedrig, dann Zebebani gegen= über und weiter nach Norben zu höheren Gipfeln aufsteigent. Diefe Ruden laufen mehr und mehr gegen n.= D. auseinander und verlieren fich endlich gang in der Ebene von Balmpra, indem fie ben hauptrücken nörblich von Lebweh (am el-Afi nörblich von Baalbet) allein weiter laufen laffen, bis er in der großen Ebene füdlich von Hims endigt. Diefer Rücken des in feiner ganzen Erstrectung fast eine Tagreise breiten Gebirges besteht aus einer Menge fleiner Plateaus, die zum Theil fehr bedeutende Bergspipen tragen (die höchste Spipe des Antilibanon, der Berg oberhalb Blüdan, N.=D. von Zeberani, steigt zu 6800 Fuß an), zum Theil von tiefen Thälern durchschnitten werben. Der westliche Abfall bes Antilibanon in bie Ebene von Baalbet ift steil und unfruchtbar, die Plateaus und Thäler auf den breiten Gebirgsrücken hingegen prangen in einer herrlichen Begetation, theils schönes Weideland. theils cultivirt, doch find die Berggehänge auf der Höhe des Gebirges meift baumlos und außer nieberem Grafe böchstens mit Strauchwert und Zwergeichen bebedt. Der Sftliche Abfall gegen bie große fprifche Bufte ift gang aus ben erwähnten parallelen Rüchen gehildet, mit Gbenen und Terraffen bagmifchen. Die wenigen Ströme, bie boch oben im Gebirge entspringen, schneiden ihren Weg in tiefen Schlünden burch die Rücken. Das Baffersystem des Weftgehänges ift noch unbedeutender und besteht höchstens in einigen unanschnlichen Bächen. An feinem füdlichen Ente hat der hauptzug bes Antilibanon eine große Menge von Borbergen, tie fich bis an die Mauern von Damastus erstrecken und fich weiter in Guben mit bem hügeligen Terrain vereinen, bas im D. bes Dichebel es-Scheith liegt. Beiter in D., über Damastus hinaus, schließt sich bie fprische Bifte an. Karakteristisch für die Begetation des Antilibanon sind die Pappeln (Silber-Pappel und italienische Pappel), welche man zu ganz bichten Balbchen gehäuft in allen bewäfferten Thälern und auf allen hochebenen biefes Gebirgsrüdens findet, eben fo wie es Die Binien für den Libanon find, wodurch diese Landschaften einen verschiedenen Karatter erhalten, infoferne derfelbe durch ben Baumschlag bestimmt wird.

-

-

>

=

5

:

=

≶

:

2

1

\$

1

.

¢

5

:

į

:

i

2

£

ŗ

2

Den hanptbeftandtheil der Bewohner des Libanon bilden Maroniten und Drufen (I. Diefe Art., über lettere Bb. III, G. 518-529), neben und unter benen andere chrift= liche und muhamedanische Setten leben; von ersteren: Griechen und Griechische Ratholiten, Armenier und Armenische Katholiten, Lateiner; von Letzteren Metawileh, Nafairijeh Ind Jomaeliten, über welche vgl. Robinfon Baläft. III. G. 736 ff. "Eine ber mert-Dirbigften Eigenthumlichteiten bes Berges Libanon besteht in feiner Menge von Rlöftern. Ran fieht fie boch auf feinen Felfen und in jeder Richtung über feine Seiten zerstreut; telbft ein Blid auf die Karte ist hinreichend, Erstaunen zu erregen. Während das Ronchthum in jo vielen andern Ländern abgenommen hat und fast veraltet ist, fährt es hier

fort in feiner ursprünglichen Stärke, wo nicht in feinem früheren Geifte zu bluben. Bick von den zahlreichen Rlöftern bestehen nur in kleinen Stiftungen; aber fie find mit Minchen gut gefüllt und reichlich dotirt. Auch gibt es bort Ronnentlöfter. Die größte Ball gehört den Maroniten, deren Hauptklofter Ranobin von Theodofius dem Großen erbut worben sehn soll und schon vor 1445 der Sitz des Batriarchen war; aber alle andenn oben erwähnten Sekten haben jede wenigstens eins und die meisten mehrere." Robis fon a. a. D. S. 749 ff. - Die älteren und neueren Notizen für bie Geographie te Libanon finden sich am vollständigsten in Ritter's Erdfunde, Bd. XVII., besonders in ber ersten Abtheilung, mogu Robinfon Reuere bibl. Forfchungen. S. 615-815. merthe Arnelb. volle Nachträge und Berichtigungen gibt.

Libellatici, f. Lapsi.

Libelli pacis, f. Marthrer.

Liber diurnus Romanorum Pontificum ift eine Sammlung von Formlaren für verschiedene häufig in der römischen Curie vortommende Correspondenzen m Beschäfte, in ähnlicher Beise angelegt, wie für weltliche Berhältniffe bas Formelbus tes Mönchs Marculph (um 660) u. a. Da es negotis diurns waren, konnte ber 💵 betannte Verfasser ber Sammlung dieselbe ganz passend liber diurnus nennen. Sele Formelbücher (formularia ober libri diurni f. Marino Marini diplomatica pontificia (el. nov. Rom. 1852 sq. pag. 64) haben außer ben ursprünglich prattischen zugleich eine wiffenschaftlichen, befonders hiftorifchen Werth (m. f. barüber Balady über Formelbucher, zunächft in Bezug auf böhmifche Geschichte. Brag 1842, befonders abgebrucht at ber taif. böhmischen Gefellschaft ber Wiffenschaften, Bb. II. S. 219 folg.) und bies # in nicht geringem Maße auch vom liber diurnus pontificalis. Derfelbe enthält die lieter und Unterschriften der Briefe der römischen Bischöfe an den Kaifer, die Raiferin, im Comes und Patricius, Conful, Rönig, Patriarchen und verschiedene andere Geiftlich, bie verschiedenen bei der Bahl und Beihe des römischen Bischofs üblichen Ansichnen ٢J und Berichte, die professio pontificia, desgleichen die bei der Bahl der fuburbicariffe ιj. und anderer Bischöfe vortommenden Erlaffe, über bie Berleihung des Ballinms, Fom Ċ. lare für mannigfache Aufträge an Bischöfe, für Ertheilung von Beneficien, Brivitgin und bergleichen mehr.

Ueber alle Diefe Berhälniffe, wie tiefelben vom 6. bis 8. Jahrh. gestaltet wm gibt ber liber diurnus mehr ober minter ausführlichen Auffchluß, vorzäglich über w Berhältniß ber Curie zum Raifer, Eparchen, die Pabstwahl, die Ritualien u. a. Just erhellt aus dem Inhalte auch die Zeit, in welcher die Sammlung zu Stande gebonn fenn muffe. Es muß bies vor bem Jahr 752 geschehen fenn, ba in biefem 3am Eparchen vertrieben wurden und derjelben gewiß nicht mehr gedacht worden wäre, 🛲 fie zur Beit ber Abfaffung noch bie Herrichaft beseffen hätten. Der liber diuram i nach 685 zufammengestellt, benn in Caput II. tit. IX. wird bes Raifers Confimme (Pogonatus) als bereits verstorben gebacht. Die Entstehung fällt unter einen ber ften Nachfolger bes römischen Bischofs Agatho († 682), ba a. a. D. auch bien Reisa verewigt erwähnt wird. Garnerius (f. weiterhin) entscheidet sich für die Zeit Greger 4 feit 714, ba in der im liber diurnus a. a. D. mitgetheilten zweiten professio idei im tificis Ausbrüde und Gebanten vortommen, welche fich in ben Briefen bes gemme Pabstes an Raifer Leo wieder finden - und diefe Meinung fcheint auch wohl anneide Auf die Untersuchung, ob der liber diurnus etwa Anfangs in furzerer Gestalt une ben war und burch fpätere Bufäte erweitert worden, haben fich bie Berantgebr # eingelaffen, und boch burfte dies nicht unmahrscheinlich feyn, ba bie vorhandenen 🐲 schriften von einander abweichen. Aus den uns vorliegenden Mittheilungen ihr 🕷 Codices läßt fich aber barüber nichts Näheres feststellen.

Die Wichtigkeit der Sammlung für das kanonische Recht war den Bearbeiten felben nicht entgangen und wir finden diefelbe daher auch von mehreren bennet. 🗯 1-2 namentlich von Ivo von Chartres, Anfelm von Lucca, Deusdedit, Gratian (f. c. 8 🗮

366

KVI.). Da sich die Ritus und Rechtsverhältnisse mit der Zeit verändert hatten, wurde er liber diurnus späterhin feltener gebraucht und von Seiten der römischen Curie auch whl gebeim gehalten, ba bie baraus ersichtliche Abhängigteit der Pähfte von den Eparhen und bem Raifer möglichst bem Gedächtniffe entrudt werben follte. Indeffen curfirm boch Abfchriften und die vatikanische Bibliothet hatte einen Coder, dessen Abbrud ber Enftos berfelben Lutas Holftenius 1660 beforgte. Dieje Ausgabe wurde aber fogleich in Rom unterbrückt. Hoffmann (Nova collectio scriptorum ac monumentorum Lipme 1733. 4. Tom. I. pag. 389) legt Baluze (in den Anmerfungen zu Patrus de Marca de concordia sacerdotii ac imperii lib. I. cap. IX. nro. VIII.) die Notiz bei, die Bati= tma habe, als Holftenius ihr vorftand, keinen Cober bes liber diurnus beseffen und bie Ausgabe beruhe auf einer hanbichrift, welche ber Ciftercienser Hilarius Rancatus bem holftenius mitgetheilt. hier ift offenbar ein Frrthum hoffmann's vorhanden. In ten beiden Parifer Ausgaben der Schrift bes P. de Marca von Baluze (zu lib. II. cap. XVI. no. VIII.) findet fich nur die Bemertung, bes Holftenius Ausgabe bes liber diurnus ia unterbrückt worden, und in ben Noten zu Anton. Augustinus de emendatione Gratimi lib. I. dialogus XX. §. 13. (ed. Paris 1760. pag. 433.) fagt verfelbe Baluze, es gebe verschiedene Exemplare des liber diurnus, eins zu Rom in der vatikanischen Bibliothet, welches Holftenius edirte. Die Mittheilung ber Handschrift burch Rancatus ift nach Mabillon übrigens an Leo Allatius erfolgt (vgl. noch Cave, scriptorum eccl. historia literaria Tom, I. [Basil, 1741 Fol.] pag. 621). Die vatifanische handschrift be= foreibt Berts (italienische Reife, im Archiv für ältere beutsche Geschichtstunde Bb. V. 5. 27) als einen Ottavband auf Bergament aus bem 8. Jahrh., in feinen ersten Blät= ten beschädigt. Mit Hülfe dieses ober eines ähnlichen Cober und einer Barifer Hand= frift ebirte nach Holften's verungludtem Berfuche ber Jefuit Joannes Garnerius 38 Paris cum privilegio regis christianissimi den liber diurnus 1680. 4. (vgl. §. XXIII. ber Borrebe, worin die Titel beider Cobices übersichtlich neben einander gestellt fint). Rabillon theilte darauf im Museum Italicum Tom. II. P. II. Fol. 32 seq. aus ber haubschrift, deren sich Leo Allatius bedient hatte, Nachträge mit, worauf unter Benutzung berjelben Hoffmann in ber Nova collectio cit. Tom. II. einen neuen Abdruck besorgte, wicherholt von Riegger. Wien 1762. 8. Man f. über ben liber diurnus überhaupt die Borrede und die Anmertungen von Garnerius zu feiner Ausgabe und Hoff= mann a. a. D. Tom. I. pag. 388 seq. (diss. ad Paridis Grassi diarium curiae Romame) Tom. II. diss. de libris caeremoniarum §. V. pag. 20 seq.

Das Bedürfniß führte natürlich auch in späterer Zeit zur Abfassung von Formelbächern, welche Ersatz für ben nicht mehr anwendbaren liber diurnus bildeten. Es gibt viele noch im Manuscripte vorhandene Sammlungen wie: literas quas in curia Domini Pepse dari consueverunt, namentlich ein: Formularium et stylus scriptorum curias romanse, von Johann XXII. an bis auf Gregor XII. und Johann XXIII.; in: Summa smeellaris Joannis XXII. u. a. m. (Man s. die Nachweisungen von Rockinger über formelbücher vom 13-16. Jahrh. München 1855. S. 64. 126. 173. 183 u. a.). In stwiffer Weise gehören auch hierher: Rituum ecclesiasticorum sive ceremoniarum libri tres von Bischofe Augustinus Patricius Piccolomini, abgedruckt bei Hoffmann a. a. D. Bt. II. S. 269 folg., worin sich der Nachweis der Ritualien bei der Pabstwahl u. s. w. fri dem 14. Jahrh. findet.

Rach dem Mufter bes pähftlichen liber diurnus find tergleichen Sammlungen auch für Bifchofe, Aebte u. f. w. angelegt (man f. Rockinger, a. a. D. S. 47. 168 u. a.). S. F. Jacobien.

Laber pontificalis, de vitis Romanorum Pontificum, Gesta Romanorum Pontiienm, liber gestorum pontificalium ist eine Geschichte ber römischen Bischöfe vom Apoal Petrus bis auf Nikolaus I. († 867), benen noch nachträglich harrian II. und Eteien VI. († 891) histzugefügt sind. Die ersten herausgeber (f. unten) hielten, nach bem organge von Onzephrio Banvini, Anastasius, Abt eines römischen Klosters und Bibliothefar ber römijchen Kirche unter Nikolaus I., Ueberfeper mehrerer, die griechijche Rirchengeschichte betreffender Schriften, für ben Berfasser bes ganzen Berts. Sorgfältige Untersuchungen früherer und späterer Zeit haben inteffen über allen Zweifel erhoben, raß tiefe Annahme unhaltbar sen. Die Berschierenheit ter einzelnen Biographien in formeller und materieller hinficht führen ichon nothwendig ju ter Ueberzeugung, tif mehrere Verfasser allmählig tas Wert ausgearbeitet haben. Dies wird taburch me weiter begründet, bag bereits vor Anastasius Stellen aus bem liber pontificalis anderweitig benutt fint, und daß hantfcbriften, welche mit Gicherheit tem Ente bes fieten ten ober Anfang bes achten Jahrhunderts zugewiefen werden bürfen, Bestandtheile tes liber pontificalis enthalten. 3m letten Drittheil des 17. Jahrhunderts ift im Befentlichen ichon bie richtige Anficht über ben Urfprung des Berts bargelegt, vorzüglich ver Emanuel von Schelftrate, Bibliothefar ber Baticana, in ber: Dissertatio de antiquis Romanorum Pontificum catalogis, ex quibus liber pontificalis concinnatus sit et de libri pontificalis auctore ac praestantia. Romae 1692. fol. und mieter abgebrudt ki Muratori, rerum Italicarum scriptores. Tom. III. fol. 1 sqq.; von Joannes Ciampini, magister brevium gratiae: examen libri pontificalis sive vitarum Romanorum Pontificum, quae sub nomine Anastasii bibliothecarii circumferuntur. Romae 1688. 4. unt wiederholt bei Muratori a. a. D. fol. 33 ff., fowie von Francisc. Biandini, Kanonicus und römischer Subdiakonus, in der Borrede der von ihm besorgten Ausgabe tes liber pontificalis (f. unten), welche Muratori a. a. D. fol. 55—91. mit aufgenem: men hat. Mit Gilfe neuerer Untersuchungen ber Manustripte (m. f. barüber Bert, Italienische Reife, im Archiv ber Gesellichaft für ältere beutiche Geschichtstunde. Br. V. (Hannover 1824.) S. 68 ff. bestätigen und ergänzen fich bie frühern Forfchungen, über welche fonft auch die fpätern Schriftfteller größtentheils nicht hinauszutommen vermede ten, wie Röftell über die Glaubmürrigteit ber älteften Lebensbeschreibungen ber Bifft, in ber von ihm mit Blatner, Bunfen und Gerhard berausgegebenen: Befcreibung ter Stadt Rom. Br. I. (Etuttgart u. Tübingen 1830) S. 207 ff. , Bähr, Geschichte der römischen Literatur im farolingischen Zeitalter (Karlernhe 1840) §. 104. G. 266 fi., Sefele in ter Kritit ter: Origines de l'église Romaine, par les membres de la communaute de Solermes. T. I. Paris 1826, in ber Tübinger theologischen Quartaliorift 1845. H.II. E. 311 ff.

Der liber pontificalis ift eine aus verschiedenen, nach und nach entstandenen Bestandtheilen zusammengefügte Pabstgeschichte. Alls die älteste uns erhaltene Onelle gikt man gewöhnlich ein Verzeichniß der Pähfte an, welches bis auf Liberius geht und unter bessen Regierung abgesaßt schn soll (352-366.), da es nicht mehr über seinen Teo berichtet (vgl. Schelstrate a. a. D. c. II. III. Hefele a. a. D. S. 312 ff.). Die Originalhandschrift diese sogenannten Codex Liberii ist nicht mehr vorhanden, nach seiteren Abschriften ist aber derselbe edirt nach einem Antwerpener Manusstript von Bucher 1634, von Henschen nach einer Abschrift der Bollandisten in den Acta Sanctorum, Upril, 38b. I. 1675, von Schelstrate nach einem Codex aus Wien, und dies 3 Texte sind ben eitirten Origines de l'église Romaine neben einander abgebruckt. Schon dieser Katalog kann nicht wohl von Einem Versässer herrühren, wie aus der Verscheite ber Darstellung hervorgeht, und die Meinung, daß Pahst Damasus, ber Nachfolger des Ki--s. das Berzeichnis ausgearbeitet habe, was noch die Heransgeber der Origines ver-

baltbar. Der znm Erweise biefer Anficht in Bezug genommene

Feroupaus ift ficher unächt (Schelftrate a. a. D.).

- ie barin enthaltenen Nachrichten find aber im
  - 1 4. Jahrhundert nicht unwahrscheinlich, stdurzuthun versucht haben.
  - spt bis auf Felix IV. († 530) und ift purf werleidten Codex der Rönigin Christine wer d Papebroch ebenfalls in den Brolegommen

n Bande der Acta Sanctorum des Monats April zum Abdrucke gebracht, bann ichzeitiger Zuziehung einer Pariser Handschrift vollständig von Schelstrate heren und in den citirten Origines S. 212 ff. wiederholt. Beide Codices find spähriften französischen Ursprungs und das Original dieses sogenannten Catalogus 7. ist verloren; beide Manusstripte sind aber aus demselben Original hervorgewie deren sorgfältige Bergleichung durch Schelstrate (a. a. D. c. IV.) ergeben

scheint wohl ficher, daß ber Catalogus Liberii dem fpätern Sammler vorgelegen : baraus erhellt, daß die Angabe der Confuln und der Raifer in fehlerhafter timmung mit jenem gerade fo weit reicht. Bon Liberius an bis auf Johan-23) fehlt bas Bergeichniß biefer beiden Bürden und findet fich bann wieder bei 8 I. und beffen Nachfolger, Felix IV. (al. III.). Mit Recht hat ichon Schelftrate efchloffen, bag ber Berfaffer unter tiefen beiten Babsten gelebt habe, wofür auch baß bas Leben bes Pabstes Johannes und Felix viel ausführlicher und forgfäl-8 bas ber übrigen römischen Bischöfe behandelt ift. Ber ber Autor gewesen, nicht näher bestimmen. Die hin und wieder vortommende Berufung auf bas er römischen Kirche, in welchem sich bas Original ber mitgetheilten Materialien Sunte auf einen Vorsteher tes Archivs felbst hinmeisen, wenn nicht theils die rit und Fehlerhaftigkeit vieler Notizen ragegen zu sprechen schienen. Außer ber ezeichneten Uebereinstimmung mit bem Catalogus Liberii und ber Reception einotizen baraus, bald wörtlich, bald nit Ubweichungen, unterscheidet sich die fpaamlung bedeutend von ber frühern, indem sie genaue Angaben der Ordinatioes Baterlandes ber Babste, ber Bacanzen und bes Begräbniffes enthält, welche affer zum Theil ans vorhandenen Traditionen oder andern nicht immer sicheren entnommen haben mag, falfchen Canones und Decretalen, fpäteren Märtprer= id ähnlichen Schriften. Für ächt wird man nur die Nachrichten halten dürfen, it bem Catalogus Liberii und anderweitig verbürgten Berichten übereinstimmen, m Ganzen tie aus ber Zeit Johann's und Felix's gemachten Mittheilungen [ a. a. D. S. 213. 214).

je beiden Pabstverzeichnisse erhielten auch spätere Fortsetzungen, vorzüglich ging logus Liberii fast ganz in vergleichen Sammlungen über. So entstand ver jetzt 1 so genannte *lider pontificalis*. Die allmählige Entstehung läßt sich natürlich Hülfe der Handschriften nachweisen.

älteste Recension gehört bem Ende des siebenten ober dem Anfange des achten berts an. Diefelbe schließt mit tem Leben Konon's (686-687). Ein von Perts a. a. D. S. 50 ff.) in Neapel aufgefundener, leider unvollständiger Codex s, in welchem das voranstehende Berzeichniß der Pählte bis auf Konon geht ther spätestens in den Anfang des 8. Jahrhunderts gesetzt werden tann, beweist chgültigkeit des Biographen. Dieselbe Recension bietet auch ein Coder des Domzu Berona, ebenfalls mit Konon endend, worauf nur die Namen der Pählte bis († 767) nachgetragen find. Ein Abbruc dieser handschrift ist in dem vierten ver Bianchinischen Ausgabe erfolgt, doch sehlt leider die Beschreibung des Coder, a bem nicht erschienenen fünsten Bande gegeben werden sollte (Röstell a. a. D.

210), so baß sich bas Berhältniß zum Neapolitanischen Manusstript noch nicht 1 läßt. Eine Fortsetzung dieser ersten Bearbeitung geht bis auf Gregor II. 1) und findet sich in dem Coder des Baticans Nr. 5269, welcher die Abschrift teren Manusstripts darbietet (Schelstrate a. a. D. c. V. §. 3.). Darauf folgt rmalige Continuation aus der zweiten Hälfte des 8. Jahrhunderts, enthalten in isder der Ambrosianischen Bibliothet zu Mailand (M. nro. 77. 4.), welcher gleich-L. Die Biographien schlieften mit Stephan III. († 757) und es folgt dann der Busat: XCV Paulus sedit annis X, mensibus II, diebus V (Muratori rerum iptores. Tom. III. Fol. VII.). Die Barianten dieser Handschrift sinden sich bei ein unter A. Dieselbe gehörte früher dem Kloster zu Bobbio. Rach einer sehr schweiten für Theologie und Riche. VIII.

١

wahrscheinlichen Vermuthung Niebuhr's ist auch ber oben erwähnte Coder in Repel aus demselben Kloster (Perts a. a. D. S. 76. Unm.). Ob und wie beide zusammen hängen, wird sich erst tünstig feststellen lassen und vielleicht neue Aufschlütsse über die Emschehung der spätern Recension des liber pontificalis bringen. Seit der Mitte des achten Jahrhunderts folgten mehrere andere Fortsetzungen, wie dies eine größere Anzahl ven Handschriften der spätern Zeit ergeben (Muratori a. a. D., welcher Barianten aus drei anderen Codices ber Ausgabe unter B. C. D. hinzusstägt; Perts q. a. D., welcher Machrichten über mehrere verwandte Manusstripte mittheilt u. a.). Einige Codices gehn bis auf Nitolaus I. († 867), andere bis auf Stephan VI. († 891), mit welchem der fogenannte liber pontificalis schließt.

Wenn aus Diefen Angaben Die allmählige, bis ins 7. Jahrhundert zurüchgehente Composition bes Beris erhellt, fo ift die Autorschaft bes Anastasius Bibliothecaria unmöglich. Derfelbe tann höchstens als einer ber Continuatoren betrachtet werben. Sach strate meint, man dürfe ihm nur die Biographie Nikolaus I. beilegen (a. a. D. c. VIII. §. 10.), wogegen Ciampini nicht abgeneigt ift, wegen einer gewiffen Uebereinftimmig des Styls auch das Leben der vier Vorgänger von Rikolaus, aljo Gregor's IV. (für 827) u. f. w., als eine Arbeit des Anastasins anzusehen (examen cit. sect. V. VI.). Die Sicherheit läßt sich varüber nichts bestimmen. Wenn aber tas Leben Habrian's II. 🚥 Stephan's IV. gemeinhin einem Bibliothecarius Guilielmus zugeschrieben wird (Sim pini will den Bibliothekar Zacharias als Autor angesehen wissen a. a. D. sect. 17. VII. VIII.), fo beruht bies auf einem Irrthum. Dieje Annahme beruht auf einer 3 fcrift bes Codex Vaticanus 3762. Fol. 90b-96, aus ber aber nichts weiter hene geht, als daß Betrus Guillermus, aus Genua, Bibliothetar bes Alofters B. Egibii, mit ۲. Jahr 1142 jenen Coder der Baticaua geschrieben hatte (m. f. Giefebrecht in ber Rie 1 allgem. Monatsschrift jür Wissenschaft und Literatur. April 1852. S. 266. 267. 🛊 a 1: Monumenta Germaniae. Tom. XI. Fol. 318.). ₹.**6**7 .

Die Duellen des liber pontificalis find, außer ben ichon oben erwähnten, fil Traditionen, theils archivalische Nachrichten, vorhandene Monumente, wie tirchlick 🖡 والمشتعا bäube, Inschriften u. f. w. Die aus einem Cober 311 Modena von Zaccaria heur and gebene kirchenrechtliche Sammlung bes siebenten ober achten Jahrhunterts, welfe 2113 t≍cf dem liber pontificalis in engem Zusammenhange fteht (S. Zaccaria, dissertazion mi italiane a storia ecclesiastica appartenenti (Rom. 1780.) Tom. II. diss. IV. un hum as selet wiederholt bei Gallande, de vetustis canonum collectionibus dissertationum syllog (\* Ein 0 EN 4 gunt. 1770. 4.) Tom. II. G. 679 ff.) barf wohl nicht für eine Quelle gehalten mit sondern scheint vielmehr aus dem liber pontificalis entlehnt zu sehn. Die Glaubeite Sait b keit der einzelnen Mittheilungen des liber pontificalis richtet sich nach beren Duck 🏁 A Same Da feit dem Ende des 6. Jahrhunderts das römische Archiv ordnungsmößig 🚧 tae e I Regesten angelegt find und die Fortseiger der ältern Kataloge der Bähfte entwere 🗯 🛍 Tắc હેટ. ગુ thekare an dem Archiv jepn müssen oder wenigstens folche Rleriker, welchen die Benje des Archivs verstattet wurde, fo verdienen die Nachrichten im liber pontificalis fet 🏴 Kiat n Beit, also besonders feit Gregor I. im Allgemeinen mehr Glaubwürdigkeit, al ant Ketien k<sub>ati</sub> u Mittheilungen der ältern Zeit, für welche nicht stets reine Quellen gestossen im i es auch nicht befremben tann, daß von Pfeudo-Ifidor und anderen barans and a famen Ris El Stoff felbst vitiös ist. Vorzüglich wichtig ist aber ber liber pontificalis für bie Giffe einzelner Kirchen, tirchlicher Stiftungen, Schentungen, ber Disciplin, bes Entre 1 A Mércies und für die Hiftorie der spätern Zeit selbst (m. s. noch Perts a. a. D. S. 74. 🗭 🌉 Carilda

Als erste Ausgabe bes liber pontificalis bezeichnet Schelftrate (a. a. D. e. V. m. 4 bie Rölner Erition ber Concilien von Betrus Crabbe 1538; allein biefelbe if an vollständig, noch zusammenhängend. Es find nur ähnlich, wie in des Barsmin and und ben fpäteren Conciliensammlungen, die betreffenden Abschnitte bei jedem Bie i fonders abgebruckt. Daher wird auch gewöhnlich als die eigentliche editio prime i bes J. Busäus Mainz 1602. 4. mit Recht angegeben. Sie berucht auf eine i Lie Die

fcrift tes Marcus Belfer in Augsburg. Darauf folgte bie Ausgabe von hannibal Fabrotti. Baris 1649, ju welcher mehrere Codices benutzt wurden. Eine neue Ansgabe wollte Lucas Solftenius beforgen, zu welchem Behufe er ber Mainger Husgabe Die Barianten vieler handichriften beischrieb. 3mar erschien tiefe Arbeit nicht im Drucke, boch ift tiefelbe von Schelftrate und Underen fpäter benupt worten (Schelftrate a. a. D. cap. V. nro. 3 ff.). Das Exemplar Des Bolftenius ging aus Schelftrate's Band 1734 in die vaticanische Bibliothet über (j. Dudik, Iter Romanum Theil I. (28ien 1855) S. 169. verb. S. 23). Die nächste Ausgabe lieferte Franz Blanchini. Rom 1718. Fol. und dieje bildet rie Grundlage tes neuen Druck, welchen Muratori 1723 im britten Banbe ber scriptores rerum Italicarum bewirten ließ (f. oben). Bianchini's Ausgabe murbe fortgejest burch feinen Reffen, Jojeph Bianchini, Bb. 2-4. Rom 1785 (ber beabsichtigte 5. Band ift nicht erschienen, f. oben). Gleichfalls in Rom erschien eine Ausgabe von Johann und Beter Jofeph Bignoli. 1724. 1752. 1755. in 3 Quartbanben. In Aussicht steht eine neue Ausgabe für bie Monumenta Germaniae, welche Röstell übernommen hat. Die Benutzung der feit einem Jahrhundert entdeckten neuen Bülfsmittel, vor allen tes älteften Cober aus Neapel, wird berjelben natürlich ben Borgug vor allen früheren geben. Zugleich werten aber für tie Monumenta auch bie Fortfetungen bes liber pontificalis von Giejebrecht bearbeitet werten, über welche ber Bollftändig-1 kit wegen hier zugleich eine Ucberficht gegeben werven foll (m. f. barüber Giefebrecht ---über bie Quellen ber früheren Babftgeschichte Art. II, in ber Rieler allgemeinen Monatsfcrift für Wiffenschaft und Literatur. April 1852. E. 257-274.). ÷.

2

5

3

÷

Ē

=

ニ

:

i

1

-

5

c -

5

-

:7

#

3

2

3

::

2

÷

÷

3

7

2

ï

Dit hilfe ber bisherigen Forschungen laffen fich zunächst brei Fortjesungen bes liber pontificalis von einander sontern.

1) Mus einer noch nicht ermittelten gemeinfamen Quelle ift eine breifache Bearbeitung ber Geschichte der Babste hervorgegangen: a) die eine ist enthalten im Codex Vaticanus 3764, geht von Lauto (912) bis auf Gregor VII. und gehört dem Ende bes eiliten Jahrhunderts an. Sie ift im ersten Bante der Bigwulischen Ausgabe des liber pontificalis bereits gedruckt; b) tie zweite, im Coder ber Eftenfischen Bibliothet VI. Fol. 5, welche ebenso weit reicht, ift wohl schon bei Lebzeiten Gregor's niedergeschrieben; c) bie britte, aus tem Anfange des zwölften Jahrhunderts aus der Zeit Baschalis II. (in der Bibliothet von Maria sopra Minerva ju Rom), auch in einem Mölter Babftverzeichniffe (Diefes geht bis auf Calixt II, feit 1119).

. 5 2) Eine andere Fortfegung tes liber pontificalis, im zwölften Jahrhundert verfaßt, ١Ē seht von Gregor VII. bis auf Honorius II. (1124-1129). Onuphrius Banvini und ۲ Baronius hielten ben Subdiatonus Bandulphus von Pija ober einen römischen Biblio-. . tetar Betrus jur ben Berjaffer. Constant. Gaetani gab 1638 gesondert das Leben 2 Selafius's II. heraus und behauptete, sowohl dieses, wie die Fortsetzung bis auf Innoseng III. rühre von bem Cardinalpriefter Pandulphus Dasca von Bifa, unter Innoceng ML, ber. Mit guten Gründen betämpfte Papebroch diese Meinung und suchte darzudan, Daß nur bas Leben Baschalis II. von Diakonus Betrus von Bija, die folgenden Biographien aber von Subdiatonus Petrus von Alatri bearbeitet jeyen; dennoch nahm Ruratori im britten Bande ber scriptores tie fämmtlichen Lebensbeschreibungen unter dem Deamen bes Bandulphus von Pija auf, an beffen Autorschaft auch feitdem nicht Specifelt wurde. Giefebrecht (a. a. D. S. 262 ff.) thut nun dar, daß der Codex Va-Beanus 3762 aus bem zwölften Jahrhunderte bas Original aller anderen Dtanuftripte in Sbefondere auch des Coder Nr. 2017. aus bem vierzehnten Jahrhundert in ber Barber iuifchen Bibliothet ju Rom, vgl. Bignoli, liber pontif. T. III., Bert im Archiv 4 a. D. S. 54.), ber Berfaffer bes Lebens Paschalis II. aber ber gefeierte Cardinalbiatonus Betrus, welchen jener noch in feinen letten Jahren zum Cardinalpriefter erhob. Des Leben Gelasius's II. und Calixt's II. ist nach 1130 von Bandulphus bearbeitet, Die aus ber eigenen Erklärung besfelben hervorgeht (Muratori a. a. D. III., 389. 419.). Die übereinstimmende Schreibart fpricht dafür, daß von ihm auch das Leben 24 \*

Honorins's II. herrühre. Pandulphus ist aber höchst wahrscheinlich eine Person mit bem spätern Cardinal-Diakonus von ber Kirche ber heiligen Rosmas und Damianus, ein Neffe Hugo's von Alatri, Cardinalpriesters und längere Zeit Statthalters von Benevent. Betrus und Bandulphus waren Anhänger Anaclets II. und wurden später von bem siegreichen Anhange Innocenz II. als Schismatiker verworfen, weßhalb wohl ihr Wert nicht weiter fortgesetzt wurde (Giesbrecht a. a. D. S. 267).

3) Eine neue Fortsetzung folgte erst gegen Ente bes zwölften Jahrhunderts. 800 ronius nennt fie Acta Vaticana, Muratori aber ließ fie unter bem Namen bes Carbinals von Arragonien a. a. D. abbructen. Ritolaus Rofelli (Dominitaner, 1351 jun Cardinal erhoben, † 1362) ließ eine Sammlung älterer hiftorischer Documente aufertigen, welche fich auf bie römische Kirche beziehen, barin auch bas Leben ber Babfte wu Leo IX. bis Alexander III. (mit Ausschluß Bittor's III. und Urban's II.), fowie die Biographie Gregor's IX. Pert hat ichon tarauf hingewiejen (Urchiv a. a. D. S. 97), baft biefe Lebensbeschreibungen aus bem liber censuum camerae apostolicae bes Cancin Camerarius, welcher 1216 als Honorius III. Babit wurde, entlehnt find. Diefelben find aber nicht etwa eine Arbeit tes Cencius, foutern älter. Habrian IV. ift von beffen Berwandten, bem Cardinalpriefter Bojo, nach feiner eigenen Angabe unter Alexander IIL geschrieben. Gleichzeitig ift bas Leben Alexander's III. felbft und ohne Zweifel ebenfalls von Bojo, von welchem wohl überhaupt tie ganze Sammlung herrühren burfte. Die Einleitung ift aus Bonizo's Kanonenfammlung genommen, bas Leben Johann's XII., Leo's IX. bis Gregor VII. ift eine Umarbeitung von Bonizo's Schrift: ad amicum, bie Nachrichten bis auf Eugen III. beruhen auf ben Regesten, von ba ab zeigt fich eine felbständige, aus eigener Unschauung bervorgegangene Darftellung, im Geifte Bofo's, ber feitbem in Rom lebte.

Für die spätere Beit fließen die Quellen reichlicher. Als allgemeine Uebersicht mag noch schließlich auf die Actus Pontificum Romanorum des Augustiners Amalricus Angerii, von Petrus dis Iohannes XII. (1321) geschrieben um 1365, aufmerkfam gemacht werden (in Eccard, Corpus histor. medii aevi. Tom. II. Fol. 1641 sqq., bei Muratori a. a. D. Tom. III. Pars II.).

Liber sextus, septimus, f. Defretalensammlungen.

Liber status animarum, f. Rirchenbücher.

Liberius, ein geborener Römer, folgte am 22. Mai 352 Julius I. auf bem pabit. lichen Stuhl, und nahm gleich von Unfang an entschieden Partei für Uthanafius gegen bie arianische Hofpartei. Ein von Gilarius (fragm. IV. p. 1327. Mansi t. III. p. 208) aufbewahrter Brief bes Liberius, wornach berfelbe ben Athanafius gleich nach jeinen Umteantritt von ber Rirchengemeinschaft ausgeschloffen hätte, ift ficher unterschoben mb widerfpricht einem Manne, ber die Gelder, welche ihm die Kaiferin Eufebia zum Bretheilen unter die Armen zuschidte, mit den Worten zurüchwies: fie möge bie arianischen Bifchöfe zu Berwaltern ihrer Almofen machen (Theodor. II. 16.). Eine der ersten Antehandlungen des Liberius war die Borbereitung eines großen Concils, das den Steit mit ben Arianern schlichten follte, und er erhielt aufangs auch vom Raifer Constantins bie erbetene Zusage. Als Letterer nach dem Tod des Magnentius auf einige Zeit seine Bohnung in Arles in Gallien genommen hatte, schidte ber Pabst Gesandte bahin a ihn ab, mit der Bitte, jest nach herstellung tes bürgerlichen Friedens jenes versprochene Concil jur Bieberherstellung auch bes firchlichen Friedens nach Aquileja einzuberufen. Allein die pabstliche Gefandtschaft, an deren Spise Bischof Bincentius von Capua mb of Marcell ans Campanien ftanden, erlangten bie Buftimmung bes Raifers nicht, veranstaltete biefer eine Synobe in Arles und ließ ben bier versammelten Bi "in zum Boraus fertiges Berdammungsbetret über Athanafius vorlegen,

uterschrift desselben sogar von pähftlichen Legaten. Liberius war über "egaten tief betrübt, und schrieb an Osius und andere Bische oll Migbilligung bieses Schrittes. Zugleich fandte er den Bi Liberins

1

ŝ

fchof Lucifer von Calaris mit einem fehr freimuthigen Schreiben an den Raifer ab, in welchem er bie Beschluffe zu Arles fein und ernft tritifirte und bringend um Abhaltung einer neuen Synode bat. Der Kaifer ließ sich auch wirklich herbei, für das 3. 355 eine Synode nach Mailand zu berufen, wo er sich gerade aufhielt, aber freilich nur in ber Abficht und ficheren Aussicht, bie Verbammung bes Athanafius burchzuseten. Birtlich gelangte anch Constantius zu feinem Ziel, und die pabstlichen Gefandten, welche fich bem Beschluß beigutreten weigerten, follten ihre Standhaftigteit mit Berbannung bugen. Rach biefem Ausgang ber Synote ichidte ber Raifer ten Gunuchen Eusebius, einen 2 feiner vertrantesten Rathe, nach Rom zum Babste, um die Unterschrift gegen Athanasius 2 und bie Gemeinschaft mit ben Arianern von ihm zu fordern. Geschente und Drohunį, gen, zugleich angewendet, follten ben Pabft nachgiebig machen. Liberins entgegnete, baß ì er ben Athanasius unmöglich verwerfen könne, man folle aber eine freie Synote, nicht in einem taiferlichen Balaste, noch burch bes Raifers perfönliche Unmefenheit beherricht, 9 abhalten, ben nicänischen Glauben barauf erneuern, tie Arianer bavon ausschließen und = bie Rlagen gegen Uthanafius untersuchen. Der Raifer ertheilte nun tem Präfekten von ĩ Rom ben Auftrag, ben Pabft an's Hoflager zu schaffen ober Gewalt gegen ihn anzu-9 wenden. Liberius ward vor ben Raifer gestellt, erflärte fich aber auch mündlich auf bas = Hochberzigste darüber, daß ihn nichts bewegen werde, den Unschuldigen zu verdammen Ind bie Rirchenangelegenheiten bem Richterspruch tes Raifers zu unterwerfen. Er murbe Safür nach Beröa in Thracien exilirt und feine Stelle dem Archidiakon Felix übertra-🛩 gen, ber fich in ben Willen bes Raifers fügte. Absichtlich mählte ber Raifer zur Ber-Finnung einen Ort, wo fich teiner ber Freunde und Ungludsgenoffen des Liberius be-≠ fand, um durch folche Trennung die Strafe zu vergrößern, vielleicht auch um den Bereinzelten leichter zur Rachgiebigkeit vermögen zu können. 3m 3. 357 kam Constantius nach Rom und bie bortige Gemeinde bat ihn bringend um Wiedereinsebung bes Libe-🖝 rins, und Frauen aus den edelsten Bäufern erboten fich, diefe Bitte vorzutragen. Der saifer wies fie anfangs geradezu ab, weil Felix jest Bifchof von Rom fey; als er aber F erfuhr, daß beffen Gottesdienst fast von Niemanden besucht werde, wollte er die Bitte 📁 wenigstens zur Hälfte gewähren und verordnete, Liberius dürfe zurücktehren, aber er folle neben Felix Bifchof fenn und Jeber nur feine Anhänger leiten. Bei Berlefung viejes Ebittes rief bas Bolt höhnend: "bas ift ja ganz paffend, auch im Circus gibt es ;= 300ei Parteien, und ba tann dann jede einen Bischof zu ihrem Borsteher haben." Dem s Spotte folgte Entrüftung, und bie Gährung wurde fo brohend, daß der Raifer ends 5 Lich Die Rüchberufung bes Liberius genehmigte. Es verging jeboch nahezu ein Jahr, = Dis Derfelbe wirklich in Rom antam. Athanafius (apol. c. Arian. c. 89.) fagt, Liberius 🛥 🍽 zwei Jahre in der Berbannung geblieben. Aber freilich war diefe Rüchberufung des s Raifers an eine Bedingung gelnupft, in Betreff beren Hilarius von Poitiers in c. 11 z: finer Schrift contra Constantium imperatorem fagen tonnte: "O te miserum, qui nescio 25 **utrum m**ajore impietate relegaveris, quam remiseris." Liberius ward zunächst zur britz: ten firmischen Synode berufen, auf welcher die semiarianische Richtung wieder über die 23 Momolifche fiegte und die zweite firmische Formel wieder verdrängt wurde. Die Schnstude nach völliger Freiheit und ber Bunfch, in fein Bisthum zurüchzutehren, bewogen s vier ben Liberius, ber fich anfangs fo ftanbhaft gezeigt hatte, endlich mit feiner Ueberstungung zu martten, bie Formel ouoovoios aufzugeben und bie älteren eusebianischen :s Caubensbetrete, namentlich ein antiochenisches vom 3. 341, zu unterschreiben. Bieronyfagt in feiner Chronit: Liberius taedio victus exilii in haereticam pravitatem subseridens Romam quasi victor intravit. Daß hieronymus von einer häretischen Fors mel foricht, welche Liberius unterzeichnet habe, barf uns nicht befremden; benn wenn Die auf ber britten firmischen Synobe zusammengestellten Formeln nichts positiv Stretifches enthielten, fo follten fie boch bem Semiarianismus bienen und waren in s antinicanischer Abficht aufgestellt worben. Go erzählt hefele biefen Abfall des Liberins mildernd, indem er voraussetst, daß auf Roften deffelben Lügen in Umlauf geset moræ

ben feben, wie bag ber Briefwechfel zwischen Liberius und Athanafius als unächt anne ertennen fey. Bären bieje Urfunden acht, fo mußte angenommen werben, bag Liberins bie demüthigenbsten Bedingungen eingegangen hätte, indem er bann nicht nur ras Betenntniß von Sirmium unterschrieben, sondern auch die Verdammung bes Athanafius gut geheiften, überdies feine Sinnesanterung ben Rirchen im Dften und Beften burd Briefe tundgethan, ja eine kriechende Ergebenheitserklärung an Arsacius und Balens ausgesiellt bätte. Unter biefer Borausjegung fällt Baronius (ad annum 357. g. 41.) über ihn bat Urtheil: "bie Eiferfucht auf bas Glud feines Gegners Felix und bie Schnfucht nat ben Schmeichelcien, mit tenen er früher in Rom überhäuft ju werten pflegte, warm bie Delila, welche biefen Simfon um Muth und Rraft brachte." Sicher ift, bag er, ben gegen Athauafins erhobenen Rlagen einigermagen Glauben ichentent, bie Rirchen gemeinschaft mit biefem aufhob, wie auch hefele ten Liberius von tem Borwurf nicht freizusprechen wagt, bak berfelbe jenes sirmische Symbolum nicht völlig bons fide, als enthalte es burchaus nur die fatholische Lehre, unterschrieben habe, vielmehr mit ben Bewußtseyn, baß es eine semiarianische Tentenz habe. Auf riese Schwäche bin lick Conftantius (358) ben Liberius wieter nach Rom zurücktehren und fein Bisthum wieber antreten. Unterdeffen hatte fich in Rom unter einem Presbyter Eufebius eine abgesonderte Bartei der Gemeinde gebildet, welche in einem Brivathaufe ihre Conventite bielt und bie Gemeinschaft mit Allen, welche von ber Hofpartei begünftigt wurden, mich. Diefe Bartei erkannte nun auch jetzt den Liberius wegen seiner Berläugnung nicht als Bischof an und setzte ihre abgesonderten Bersammlungen sort, bis sie mit Gewalt gesprengt wurden. Merkwürdig ist, raß Liberius bei ver im 3. 359 zu Rimini abgehaltenen Synode nicht als Theilnehmer erwähnt wird: R. Ceillier bezweifelt, ob er überhaupt nur eingeladen worden fen; ba er aber bereits restituirt war, mare feine absicht. liche Umgehung nicht nur unerklärlich, fondern ben Unionsplanen bes Raifers geraden entgegen gewesen. Liberius ermannte fich wieder, und als tie Macetonianer Deputite an ihn abfandten, um ihm Glaubensunion anzubieten, wollte er fie anfangs als Arianer nicht vorlaffen. Gie erklärten jedoch, feit länger wieber ben rechten Beg gefunten und bie Wahrheit ertannt zu haben. Auf Berlangen bes Babftes überreichten fie eine fcriftliche Glaubenserflärung, worin fie ber nicanischen Lehre feierlich beipflichteten. Auf biel hin nahm fie Liberius in die Kirchengemeinschaft auf. Zugleich aber hatte Liberius an bie Ubgeordneten noch eine andere Forderung gestellt, Die weit über bas Dogma binant griff. Er eröffnete nämlich benselben, sie müßten, wenn er ihnen Kirchengemeinschaft und feinen vollen Schutz gewähren solle, eine Erklärnng tes Inhalts ausstellen, tag fte und ihre Bevollmächtiger sich in Zutunft für alle strittige Fragen ber Gerichtsbarkt bes römischen Stuhls unterwerfen würden. Die Abgesandten unterzeichneten Die aufgebrungene Bedingung für fich, wollten aber erft tie Einwilligung ihrer Auftraggeber ein holen. Mit diefem Anfinnen hatte Liberius in den Lugen der römischen Kirche feinen zeitweisen Abfall vom katholischen Glauben wieder reichlich gut gemacht. Er starb an 23. ober 24. Sept. 366, und fein Name ward in die ältesten lateinischen Martyrelogien eingetragen. Bgl. Gfrörer, R.Gefd. II. 1. S. 254-285. Sefele, B. Liberint, f. Berh. zum Arianism. in ber Tüb. theol. Quartalfchr. 1853. S. 2. S. 261 ff. n. Conciliengesch. I. S. 626-714. Th. Breffel.

**Libertiner**, in der Apostelgeschichte 6, 9. werden nebst Anderen genannt als Gegner des Stephanus. Sie bildeten, nach der genannten Stelle mit den chrenäuschen und alerandrinischen Juden Eine Synagoge, — von ihnen werden die cilicischen Juden unterschieden, die also nicht zu derselben Synagoge gehörten, wie Kuinöhl ad d. 1. sätt lich gemeint hat, aus Mangel an gehöriger Berücksichtigung der Worte: reveç rais au u. r. d. xai ruis ex x. r. d. In Jerusalem gab es nach Lightstoot 480 Synagogen, is dig bie Bermuthung Winer's im Realwörterbuch s. v. nicht ungegründet ist, des die chrendischen und alerandrinischen Juden noch getrennte Synagogen in Jerusalem hatten. Die Libertiner sind römische Freigelassen oder auch Nachtommen derselben, d. h. Libertiner

**mfpränglich friegsgefangene** Juden (unter Bompejus), welche die Freiheit wieder erlangt hatten und in ihr Baterland zurückgetehrt waren. Ein Theil derfelben blieb in Kom zurück und fiedelte fich jenfeits der Tiber an; Suet. in Tiberio c. 36. Tac. Annalse II. 85. Philo legatio ad Cajum. Andere Erklärungen find abzuweifen, 1) wornach die Sidertiner aus der Stadt oder Gegend Libertum in Afrika proconsularis herftammten, von welcher Stadt ein Bischof auf einer Synode zu Carthago 411 vorkommt (episcopus Libertinensis) (Gerdes), 2) oder nach welchen Λιβυστινών (Decumenius, Beza u. A.) oder vor Λιβυων παφα Κυρηνην (Schultheß) gelefen werden müßte.

Libertiner, ober wie sie sich selbst nannten: Spiritualen - hieß eine panteiftisch-antinomistische Sette ber Reformationszeit, welche als ein wiederbelebter Zweig md Ausläufer ber Brüder des freien Geistes zuerst in den Niederlanden auftrat, sich wn bort aus über Frankreich verbreitete und in Genf eine gemiffe in's Politische hinempielende Bedeutung gewann. Mit und neben ben unterdrückten Reimen evangelischer Bahrheit rief die Frühlingsonne und ber Lebenshauch ber Reformation zugleich ben mannigfaltigen Samen des Irrthums und des Unfrauts hervor, den die mittelalterliche Rirche mit ihrem Zwange gleichfalls barniedergehalten hatte. Auch die Sekte des freien Geistes, welche zwar hart verfolgt, aber nie gang vertilgt worden war und noch am Ende bes 15. Jahrhunderts in Deutschland, besonders am Niederrhein und in den Nieberlanden heimlich fortlebte, erhob und regte sich von Neuem, fowie die Macht und bas eferne Joch ber Kirche erschüttert zu werben anfieng. Dazu trug indeffen nicht bloß im Illgemeinen der freiere Raum und die Hoffnung ungehinderter Entfaltung und Bewegung bei, fontern die reformatorischen und achtevangelischen Lehren von chriftlicher Freikeit, Gefetz und Evangelium, Rechtfertigung aus tem Glauben n. f. w. felbst waren es, a welche ber Irrthum nach feiner parafitischen Natur anfnupfte, aus welchen er neuer= vings feine Rahrung und vermeintliche Berechtigung schöpfte. 3war icheint die Lebre, velde icon 1525 in den Niederlanden und insbesondere zu Antwerpen ihre Apostel hatte, und vor welchen Luther die dortigen Christen warnen zu müffen glaubte (bei de Bette III. S. 60 f. Luthers W. W. von Irmischer Br. LIII. S. 341 ff. vgl. Diefeler, Lehrb. b. R.G. III. 1. S. 557) mit terjenigen bes freien Geistes feines= wegs itentisch, ja taum verwandt gewesen zu fenn; benn fie lautet mehr vulgär-rationaliftifc als pantheistisch. Dagegen nennt Calvin einen gemiffen Coppin von Lille in Handern als ben Ersten, welcher bereits um bas Jahr 1529 bie freigeiftigen 3been ber Wertiner in feiner Baterstadt zu verbreiten angefangen habe. Er wurde jedoch bald von feinem Nachfolger Quintin aus hennegau verdunkelt, welcher mit feinem Begleiter Bertrand um 1534 als Haupt und Lehrer der Sekte in Frankreich auftrat, und m ben fich auch ein Briefter Ramens Auton Bocquet (Bocques) anschloß. Beide benn Bertrand starb bald nachber — werden uns als ungebildete, wenigstens ungelehrte, iber ichlaue Manner von fehr zweiteutiger Sittlichkeit geschildert, bie, um fich Anhang und rin bequemes Leben zu verschaffen, durch bunkle und hochtrabende Reben, in welchen der "Beift" eine große Rolle fpielte, Die Menge an fich lockten, während fie ihre eigentliche terre vor ben Ungeweihten geheim hielten. Bu bem Ende, wird verfichert, hatten fie nit Berufung auf Chriftum und Die Apostel bas Princip ter Accommodation, ber pis raus, ber "fittlichen Lift und Lüge" geradezu fpftematisch ausgebildet, es als wahrhaft vangelifche Klugheit und Tugend gerühmt und anempfohlen, wie fie benn auch feinerlei Bebenten trugen, sich unter Ratholiten tatholisch, unter Evangelischen evangelisch zu klen. Erft wann fie ber Treue und Berschwiegenheit ihrer Schüler burch ein biefen ibgenommenes eidliches Berfprechen gemiß ju fenn glaubten, theilten fie ihnen auch ihre Beheimlehre mit, ju welcher fie auf folche Urt in Frantreich allein bei 4000 Perfonen efehrt baben follen. 3br Anbang beschränkte fich übrigens teineswegs auf die niedrigern Stände; vielmehr fuchten Quintin und Bocquet fo wohl bei Gelehrten als auch burch eren Empfehlung bei Bornehmen und an Fürftenhöfen Eingang zu gewinnen, Bocquet miste fogar einen Bucer zu täuschen und ihm ein günstiges Zeugniß zu entloden, mas

ihm bagegen bei Calvin, ber noch in Frankreich mit Quintin jufammengetroffen mm und bie Sache flar burchichaute, teineswegs gelang (1542). 20ohl aber ließ fich bie geiftreiche Schwester Franz I., tie Königin Margaretha von Navarra, fo von Beiben einnehmen, baf fie ihnen gleich einem Lefebre b'Etaples und andern evangelisch gefinnfen Gelehrten an ihrem Hofe ju Nérac Schutz und Unterhalt gewährte und täglich mit ihnen umging. Das ihr efoterisches System betrifft, fo barf man von tiefen genten kein ernstliches Bestreben erwarten, es aus ter Schrift zu entwideln und zu begründen; ihre Reten flangen allertings fehr biblijch und fie beriefen fich häufig auf einzelne Ans fprüche, um ihren Lehren Gewicht und evangelischen Anstrich 3n geben; aber bessen me geachtet behandelten sie das Schriftwort vor Bertrautern jehr leichtfertig und gerineschätzig; Quintin 3. B. gab jedem Apostel einen eigenen Spottnamen; was sich nicht buchstäblich fügen wollte over pressen ließ, wurde geistig, allegorisch gedeutet, oder mu feste fich nach tem Gruntfase, ter Buchstabe tote, ber Beift mache lebendig, Die Bift lichen (t. h. tie Spiritualen) jeven nicht mehr an und turch ben Buchstaben gebunden, einfach barüber hinweg. Diejes scheinbar blog formale Brincip hängt jedoch aufs Genaueste mit tem materialen Gruntgebauten tes Systems zusammen, aus tem e nun als eine richtige Folgerung und Anwendung neben andern bervorgeht. Bir haben bas libertinische System bereits als ein pantheistisches bezeichnet und zwar ift es ber entschiedenste, theoretisch wie praktisch gleich consequent durchgeführte Bantheismus (Alesmismus), ben man ber Form und Anlage nach einen fpiritualistischen nennen möchte, wenn er nicht am Ente auf etwas gan; Entgegengesetes binausliefe. Auf ten natürlichen Einwurf nämlich, den man ihnen machen tonnte, ber Beift, auf welchen fie fich beriefen, fen nicht bes herrn - fontern "im Grunte nur der Berren eigener Beift. lag die Autwort gerade ichon im ersten Fundamentalartikel ihrer Lebre: Es gibt überall nur Einen Beift, ter in allen Creaturen lebt und ift, ter Beift Gottes. Diefer eine Beift und Gott unterscheitet fich freilich von fich felbit, vermittelft feines Antersjeuns in ber Welt als im Himmel. Deum a se ipso diversum esse, quod alius omnino in bee mundo sit quam in coelo. - Calvini Instr. adv. Libert. C. 11.). Alle Geicopfe, Engel u. f. w. find an und für fich nichts, haben keine reine reale Existen; auser Gett; ber Densch namentlich wird burch ben Geist Gottes, ber in ihm ift, erhalten, bis biefer fich wieder von ihm zurückzieht; statt der Seele lebt Gott felbst in ihm; derfelbe trägt und belebt unfere Leiber und alle vitalen Thätigfeiten, alle Handlungen, überhaupt Alles, was irgent in der Welt geschicht, geht birett von ihm aus, ist unmittelbar Gous Werf. (Quidquid in mundo fit, opus ipsius [Dei] directo censendum esse. C. 13.) Außerdem aber fällt alles Andere, Welt, Teujel, Fleisch, Seele u. f. w. in die Kategorie des Wahns, ter bloßen Borstellung (opinatio), d. h. es ist Nichts. Auch die Sünde besteht nicht etwa nur im Mangel bes Guten, sondern sie ist, ta Gott selbst Alles u Allem wirkt, geradezu ein leerer Wahn, ber vergeht und verschwindet, sobald er als job cher ertannt wird und man nicht mehr barauf achtet. (Peccatum - non solum ajust boni privationem esse, sed est illis opinatio, quae evanescit et aboletur, cum nulla hebetur ejus ratio. C. 12. — Pocquet fagt deshalb: Et quia omnia quae fiunt extra Deum, nihil sunt, dicit Scriptura, quod omnia quae facimus aut scimus, nihil sust quam vanitas. C. 23.) Es gibt eben barum nur ein Bofes, nämlich bas Babnen felbft, bie Borftellung bes Böfen, die Unterscheidung deffelben vom Guten; ber Gundenjal und die eigentliche Sünde war und ift in der That nichts Auteres, als die Scheidung ober ber Abfall tes Menfchen von Gott in ber Borftellung, tas Etwas für fich fein wollen, bas heraustreten aus ber Einheit und Unmittelbarkeit in Gott; und fo lange ber Mensch noch in diefer Borstellung, diefem Gegensatze befangen bleibt, fo lange ge hört er ber Welt und dem Satan an, ift felbst nur Wahn und ein Rauch, der vorüberfährt. So lehrt Pocquet unter Anderem: Ideo scriptum est (?): Qui videt peccatum, peccatum ei manet et veritas in ipso non est. (Bei Calvin R. 23.) Ratürlich tans biefem nach die Erlösung nur in der Befreiung vom Wahn der Sünde, in der Go

ntniß, baß sie nichts seh, in ber Erhebung aus der Borstellung zum Begriffe, wir chten fagen, zum absoluten Biffen von Gott bestehen; und biefes Biffen, bas fich n nur bei den Spiritualen findet, murde und wird nicht somohl durch die Lehre als imehr durch den Tod Chrifti vermittelt. Es erhellt nicht flar, wie sie über die hiftobe Berfon Christi und sein Verhältnift zum itcalen Christus dachten; dergleichen Jechte Realitäten" lagen vermuthlich zu tief unter ihrer Geistessphäre, um sich ernstbamit zu befaffen. nach einigen Acufferungen jedoch und ber gangen Anlage ihres ftems war ihnen Chriftus nicht wesentlich von uns verschieden; er bestand wie wir 1 bem göttlichen Geiste, ber in uns Allen ift, und bem, was sie Bahn oder Belt fen, und nur der lettere starb am Kreuze. Seh dies nun voketisch oder anders zu Reben, fo viel ift gemiß, bag tie Geschichte und besouders tie Rreuzigung, ber Tob > bie Auferstehung Christi für biefe Bartei zunächft nur eine jymbolisch=typische Be= tung hatte, fein Leiden u. f. w. war, nach Calvins allerdings startem Ausdrucke, nur se farce ou moralité jouée pour nous figurer le mystère de notre salut;" — nur Typus ber Iree, bag bie Sünte getilgt und aufgehoben, in Bahrheit und vor tt nichts fen; an ihm kommt es uns zum Bewußtschu, daß wir der Sünde gestorben n follen und fie für uns (Chr. solum velut typus fuit, in quo contemplamur ea, no ad salutem nostram requirit scriptura. — E. g. cum sjunt, Christum abolevisse ccatum, sensus corum est, Christum abolitionem illam in persona sua repraesentasse 17.). Infofern wir aber zugleich mit Chrifto eins find im Geiste, fo ift bereits auch rch ibn und in ihm für uns Alles geschehen und braucht daher nicht mehr wiederholt werben; fein Ausruf: "Es ift vollbracht!" - gilt von uns fo gut wie von ihm felbft; : Sünde hat für uns alle Bedeutung verloren, Kampf wirer dieselbe, Buße, Ertödtung 8 Fleisches, Uebernahme tes Kreuzes u. w. fintet für uns nicht mehr statt; auch leis n tann und foll ber Beiftliche nicht mehr, fintemal Christus Alles gelitten und zur eligkeit eingegangeu; wobei denn freilich gar oft die Idee mit der Wirklichkeit in un= warteten Conflift gerieth (Nam scriptum est: Factus sum totus homo. Cum factus ; totus homo (tout homme boppelsinnig), accipiens naturam humanam, ac mortuus sit, stestne adhuc in his inferioribus locis mori? Magni esset erroris hoc credere etc. sequet C. 23.) Allerdings muß der Menfch wiedergeboren werden; allein er wird , wenn er gur Unfchuld Abams, gur tindlichen Einfalt und Einheit mit Gott gurudfrt, die Sünde nicht mehr sieht noch kennt, d. h. sie für nichts mehr hält, nicht mehr ähnt und unterscheidet (modo ne amplius opinemur), tem Geiste Gottes in den natürten Trieben folgt, ohne fich über etwas ein Gewiffen zu machen, und in der Freiheit s Geiftes tem Gefetze abstirbt. (Sed si adhuc committamus delictum et ingrediamur ortam voluptatis, qui adhuc nobis prohibitus est, ne quid velimus facere, sed sinamus ne daci a voluntate Dei. Alioqui non essemus exuti veteri serpente, qui est primus arens noster Adam, et videremus peccatum, sicut ipse et uxor ejus cett. - Nunc ivificati sumus cum secundo Adamo, qui est Christus, non cernendo amplius peccatum, nis est mortuum cott. - Pocquet a. a. D. vergl. R. 18.) Ein folcher Biederge= orner ift Christus, ist Gott felbst, zu welchem er im Tode zurücktehrt, um in ihm zu afchweben und aufzugehen. (Hoc enim imaginantur, animam hominis, quae est Deus, i seipsam redire, cum ad mortem ventum est, non ut tanquam anima humana, sed unquam Deus ipse vivat, sicuti ab initio. C. 3. u. 22.) — Die praktischen Coniquengen biefer, in biblifchen ober Biblifchtlingenden Rebensarten vorgetragenen Lebre nd leicht zu errathen; wie alle vornehmthuende, die Gegenfäte auflösende, schriftverachnbe Geifitreiberei, fo endigt auch diese folgerecht mit Emancipation bes Fleisches, echer hinwegfepung über jede Schranke, gemeiner Luderlichteit u. f. w.; benn ber aturtrieb ift ja Gottes Ruf und tes Geistes Stimme (R. 20.); bas Eigenthum wird Bunrecht, als Diebstahl, als der Liebe zuwiderlaufend proferibirt, freilich nicht mit Beitiger Anwendung in praxi, — baher Calvin die Barteihäupter doctores passivas nitatis nennt. (R. 21.) Die gesetliche Ebe gilt als fleischlich und unverbindlich; bie

ł

wahre, geiftliche Ebe ift die, wo bie Beifter übereinftimmen und in welcher Beiden m. fammen wohl ift (R. 20.); tie Gemeinschaft ber Seiligen erftredt fich nicht blog auf be Güter, sondern auch auf bie Leiber und es ist Unrecht, es ftreitet wider Gott und be Liebe, Jemanden irgend ein Berlangen ju verweigern (R. 13. u. 15.). - Rurg, ba scheinbare Spiritualismus wird zum offenbaren Senjualismus und Materialismus und bie Lehre gestaltet fich, nach einem unlängst gebrauchten Ausbrude, ju einem Siften genialer Lebensweisheit, wie es fich bie ausschweifenbste Sinnlichteit zu ihrer Rechtien tigung taum beffer zu münschen vermag. Dies war es aber auch gerade, was ihr haup fächlich zu Genf in gewiffen Rreifen Eingang verschaffte. Durch langen Rampf um ihr politische Freiheit gegen jede Beschränfung empfindlich und unduldsam geworden, malei auch, und namentlich durch das Beispiel ihrer Bischöfe und tes Domcapitels an frie Sitten und ungebundene Lebensluft gewöhnt, haben fich viele Genfer, wie ihnen Bonnivard vorhergesagt, in ihren Wünschen und Hoffnungen von der Reformation getäusigt. Calvins Sittenstrenge, Die durchgreifende Reform auch des Boltslebens, die er euergich anstrebte, die Macht und scharfe Kirchenzucht, die er durch das Consistorium ausübie, auf ber einen — und, damit in Berbindung stehend, bie maffenhaften Aufnahmen im ergebener Flüchtlinge in's Bürgerrecht sowie die unverkennbare Tendenz, bas arifioite tische Berfassungselement auf Untosten Des Demokratischen zu verstärten, alles dies rief eine stets wachsende und erbitterte Reaktion unter der altgenferischen Bevölkerung berber, an beren Spipe tie angesehensten Männer, wie 3. B. ber Generaltapitan und Syndic Ami Berrin und Andere standen. Diese Opposition beschränkte sich aber nicht bloß auf bie politischen Berhandlungen; fie erstredte fich auch auf bas gemeine, burgerliche Leben; je rüchfichtslofer bas Confiftorium gegen Laften und Unfitte, ja felbft gegen Leichtfertigleit, Tanz, Spiel, Luxus, auftößige Reden 11. f. w. einfchritt, desto mehr sah die Gegen partei darin einen unbefugten und unerträglichen Eingriff in ihre angestammten Freiheiten und Menschenrechte, besto mehr steigerte sich zum Theil ihr Trop, ber fich in allerlei frivolen Demonstrationen und faktischen Protestationen gegen ben tirchlichen Rige rismus fund gab. Lag nun diesem ein religiöses Princip, die göttliche Autorität ba Schrift zum Grunde, welches ihm Halt und Recht gab; fo tonnte auch auf ber ander Seite Manchen eine ähnliche religiöfe ober pfeutoreligiöfe Grundlage nur willtommen und erwänscht feyn, und dazu eignete fich eben gang vorzüglich bas fpiritualiftische Emm gelium, beffen Lehren ohne Zweifel Pocquet felbst bei feinem Aufenthalt in Genf heim lich ausgestreut hatte. Man thäte nun freilich Unrecht der Gegenpartei Calvins, ber politischen Libertinern, wie sie mit absichtlicher Zweideutigkeit genannt wurden, in ihrer Gesammtheit bas System der Spiritualen ober eine principiell unsittliche Tenden unterzuschieben, allein eben so unhistorisch wäre es, ben theilweisen Zusammenhang priichen beiden ignoriren ober in Abrede ftellen zu wollen, wie es in neuerer Beit bin m wieder (von Galiffe, Thourel und A.) geschehen ift. In zu vielen Erscheinungen to ten die eigentlich libertinischen Grundsätze ganz offen und unverhüllt zu Tage. 61 fuchte unter Anderen Benoite Ameaur, Die Gattin eines Rathsherrn, ihren maßlofer Ausschweifungen durch die Lehre von der Gemeinschaft der Heiligen das Siegel w Tugend und der christlichen Bolltommenheit aufzudrücken; fie berief fich namentic barauf, Gott habe den Menschen zu allererst geboten: Wachsjet und mehret euch af Erden; — gerade wie es auch Pocquet besonders hervorhebt. (Crescite et muliplice mini super terram. En prima lex, quam ordinavit Deus, quae vocabatur lex 🖛 turae. C. 23. - Bergl. ben Artitel Communismus. Bb. III. G. 41) 3fr Che mann, B. Ameaux eiferte ungescheut nicht nur gegen die Berson Calvins, sonter auch gegen die von biefem gepredigte Lehre (Que Mr. Calvin prechoit une fanne des trine, étoit un très méchant homme etc.); ähnlich ließ fich auch Berrin's Schwir gervater Franz Favre vernehmen (Qu'il ne croit pas ce que Calvin prêche), beffes F milie und Anhang bie Auflehnung gegen die geltenden Sittengesetse recht eigentlich m mit einer Art von Fanatismus zur Schau trug. Ja, Diefer politisch-religisse Gegenfit

eg bis zu bem Grabe, daß er bei Einzelnen auch tie Larve einer augeblich vergeistig-1 Religion ganglich abwarf und sich als baaren Atheismus und entschiedenes Antichristhum barftellte. Das grellfte Beispiel bavon mar Jatob Gruet, ein nicht ungebildes Genfer, ber wegen eines brobenden Anfchlags an ber Rangel von St. Beter in Unterjung gezogen und wegen erklärter Irreligiofität, unfittlicher Grundfäte, aufrührischer ) ftaatsgefährlicher Umtriebe ben 27. Juli 1547 hingerichtet wurde. Unter feinen pieren fand fich Calvins Streitschrift wider die Libertiner und an einer Stelle berfelvon Gruets Sand bie Bemertung: "Tontes folies;" auch bie offene Bermerfung ticher und menschlicher Gefete und bie Theorie ter geistlichen Che wird ihm in ben gpunkten zur Last gelegt. Drei Jahre später tam noch eine Schrift von ihm zum ricein, welche auf Calvins Rath (Benry II. Beil. 16. S. 120) nach ergangenem theil am 23. Mai 1550 durch Henkershand öffentlich verbrannt wurde. Sie war voll unerhörteften Lafterungen gegen Chriftum, tie Propheten und Apostel, tie Schrift, Religion überhaupt, disant que Dieu n'est rien, fo fchr hatte ber spiritualistische ntheismus in fein Gegentheil umgeschlagen - faisant les hommes semblables aux es brutes, niant la vie éternelle etc. Auch im Brogeffe Servets ergriffen die Liberer mehr ober weniger offene Partei für ihn gegen Calvin, wohl schwerlich aus reli= fer Uebereinstimmung und Sympathie, benn ber Pantheismus Servets trägt jeden-18 einen ganz andern Rarafter, - fondern vielmehr in ber hoffnung überhaupt, dem haften Reformator einen nach ihrer Deinung ebenbürtigen Gegner auf religiöfem ben zu stellen und ihn, wie es wirklich nahe baran war, auf bieje Art vollends gu engen und ju verbrängen.

Kaum batte baber Jemand nähere und bringendere Beranlasjung, dem Libertinismus jeter Gestalt entgegenzutreten, als eben Calvin. Zuerst zog er 1544 auf mehrfache itten in einer besondern Echrift Die Grundfäte ter Spiritualen an's Tageslicht, indem fie ihrer täuschenden Sulle entfleitete und ihre schriftwidrige, bobenlos unsittliche Tenn mit gewohnter Kraft und Schärfe nachwies. (S. u. - vergl. Instit. III. 3. §. 14.) påter (1547) erließ er auch an tie Gläubigen ju Rouen eine Barnung von einem fetbft, angeblich um bes Evangeliums willen, gefangenen Franzistaner, welcher liber= **ilsde Lehren** mit Wort und Schrift pretigte, das Prädestinationsdogma dazu miß= auchte und besonders unter den Frauen höherer Stände Unklang fant. Durch Calvin fpefordert ließ überdies Farel gleichfalls eine Streitschrift gegen Die Sette erscheinen. e glaive de la parole véritable, tiré contre le bouclier de défense, duquel un corder s'est voulu servir pour approuver ses fausses et damnables opinions. Par M. G. rel. Gen. 1550. Kirchhofer in den theol. Stud. u. Krit. 1831 G. 296.) - Die wigin von Navarra hatte es Calvin fehr übel genommen und eine Berlepung ihrer ne barin gefunden, daß er die an ihrem Hofe lebenden Settenhäupter Quintin und Rquet fo fchonungslos und namentlich an ben Pranger gestellt; er entschuldigte fich halb bei ihr in einem Briefe, der durch freimuthigen Ernft und Würde wie burch e Bescheidenheit und Höflichkeit gleich ausgezeichnet ift. (28. Aug. 1545 franz. b. enry II. Beil. 14. S. 112 ff. J. Bonnet, Lettres de J. Calvin I. p. 111 sq. Lat. ben Epist. et Resp. ed. Amst. p. 33.) Seinen Bemühungen hauptfächlich war es jumeffen, daß bie von ihm entlarvte und öffentlich gebrantmarkte Sette fich bald aus mireich in ihr belgisches Stammlaub zurnichzog, wo fie bem Auge ber Geschichte versindet. (Schwerlich find tie Seftirer in Brügge um 1564, bie in ber Correspondenz ilipps II. geschildert werben, auch wenn etwas Babres an der Sache febn follte, biergu beziehen. G. Gelger, proteft. Monatsblätter 1856. Sept. S. 140 ff.) Länger nerte ber Kampf Calvins mit bem Libertinismus in Genf bem politischen wie bem igidfen; erft burch bie mißlungene Emeute vom 15. Mai 1555, in Folge welcher mtliche Bäupter ber firchlich-politischen Oppositionspartei theils zerftreut und vertrie-L theils bingerichtet wurden, tann verselbe als beendigt angesehen werden; da jedoch fer Rampf fich bereits anderswo (Art. Calvin) in genügender Ausführlichteit bargestellt findet, so können wir uns einer Wiederholung des dort Erzählten füglich überheben.

hauptquelle für die Geschichte und Lehre der sogenannten gestigen Libertinn (Spiritualen) ist Calvins öfter erwähnte Schrift: Aux ministres de l'église de Nesschastel contre la secte fanatique et surieuse des Libertins qui se nomment Spirituels. Gen. 1544. 8. (auch 1545 und mehrmals) — verbunden mit dem ebenfalls schon ange führten Sendschreiben: Contre un franciscain, sectateur des erreurs des Libertins, adressé à l'église de Rouan. 20. Août 1547. (Beides zusammen 1547 — in den Opescules p. 817 sq. und bei *P. Jacob* p. 293 sq. Lat. von Des Gallars in den Opuse. om Gen. 1552. fol. 506. s. Opp. ed. Amst. T. VIII. f. 374 sq.) Calvin schöpfte aus eigener genauen Renntnis und Erschrung, sowie aus libertinischen Schriften, von demen er zum Theil Auszüge gibt. Man vgl. ferner: *Picot*, Hist. de Genève. I. p. 399 sq. Henry, Leben Calvins II. S. 402 ff. Trechsel, Antitrin. I. S. 177 ff. Giesleler, R.B. d. R.G. III. 1. S. 385 f. Hundeshagen in den Theol. Stud. u. Krit. 1845. S. 866 ff. und Art. Communismus Bb. III. S. 40 f. Herzog, Art. Calvin Bb. II. S. 520 ff.

**Liborins**, der Heilige, vierter Bischof von Mans, Nachfolger des hl. Pavacius, wirkte von der Mitte bis gegen das Ende des vierten Jahrhunderts. Die vorhandenen Berichte über sein Leben sind ganz unsicher und erzählen von ihm nicht viel mehr, als daß er ein frommer wunderthätiger Mann und vertrauter Freund des hl. Martin von Tours gewesen sey. Bgl. Bollandisten zum 23. Juli, Tillem onts Memoiren X. 307. Mabillon's Analecten de Pontis. Cenomannensibus. Ueber die im neunten Jahrhunbert erfolgte Uebersiedlung seines Leichnams von Mans nach Paderborn bestigen wir einen auf Beschl des Bischofs Bisc von Paderborn von einem Kleriker daselbst versassen Bericht. Bgl. Pery, Script. IV. (VI.) S. 149 f.

Libri carolini, f. Rarolinifche Bucher.

Libyen, Aibúa, Libys, war bei ben Alten bas ganze nördliche Afrika weftlich ven Aegypten, welches Herod. IV, 168 sqq., Strabo II, p. 131. XVII., p. 824 aq. Diodor. Sicul. III., 48-52. Ptolem. IV, 5. 6. Plin. V, 1-6 befchreiben. 3m Alten Testament find Put, DB, die Libher in diefer weitesten Ausdehnung, 1 Dof. 10, 6. 1 Chron. 1, 8., welche in Verbindung mit Perfern und Lydiern Sejet. 27, 10. als Bülfevölter von Tyrus, mit Uethiopiern und Lydiern 30, 5. als Bundesvölter Negup tens, und mit Berfern und Nethiopiern 38, 5. im Beere Gogs aufgeführt werben. Nahum 3, 9. werten tiefe Libyer neben Lubim cher als Gulfevölter No-Ammon' in Acgypten genannt, welch letztere auch 2 Chron. 12, 3. im Heere Sifals und 16, 8. in bem Serachs bes Aethiopiers erscheinen; Dan. 11, 43. (לכים) find fie im Gefolge bes Untiochus Epiphanes. Diefe לובים find gleichbebeutend mit להבים welche 1 של welche 1 של 10, 13. 1. Chron. 1, 11. als Abkömmlinge Migraims genannt werden. Unter ihm find bie ägyptischen Libyer, welche bie zunächft an Unterägppten angrenzenden Gegenden Norbafrita's bewohnen, ju verstehen, die Libyes Aegyptii des Mela I. 9., die Libysegyptii bes Plin. V, 8., vgl. Ptol. IV, 5, 26. 3m Buche Jubith 2, 28. (griech) wird berichtet, Nebatadnezar habe Bhud und Lud vertilgt; 3, 1. (Luth.) fchiden unter andern bie Fürften Libyens Friedensgefandtichaften an Holofernes. 3m Reuen Teftament wird nur einmal Apgesch. 2, 10. tie Gegend von Libnen und Eprene erwähnt. Bgl. Bochart, Phaleg. IV, 28. 33. Michael. Spicileg. I, p. 160 sqp. 262 sqq. Snobl, bie Böllertafel ber Genesis. S. 282-285. 295-305. Arnolb.

Lichtfreunde. Bon der Aufklärung der letzten vier Decennien des vorigen Jahrhunderts war der Bibel ihre normative Autorität belaffen und nur ihre Auslegung nach den Principien des gefunden Menschenverstandes gefordert worden. Bielen ihre Anhänger war zwar seit dem Ansange des neuen Jahrhunderts zum Bewußtjehn gekommen, daß vielmehr dieser gefunde Menschenverstand selbst — nunmehr als Bernunst bezeichnet — als Norm und Kriterium jeder von aussen gegebenen religiösen Autorikk

4

## Lichtfreunde

m fep, boch wirkte immer noch in Bielen diefer rationalistischen Theologen tandpunkt infofern fort, als biefe neu erkannte Bahrheit nur Eigenthum ber iben und "bem Bolke" vorenthalten werden follte. Nicht nur den einzelnen ondern auch ben Bundererflärungen pflegte Begicheider noch bie Anmeifungen Borlefungen beizufügen, wie "vor bem Bolte" mit Schonung ber Borurtheile von zu fprechen seh. Der hegelianismus trat auf und mit ihm eine neue ationalen Brincips. Un bie Stelle tes trüben Gemisches von Gefühl und Rais welches ber Rationalismus unter bem Namen "Bernunft" begriffen batte, trat autonomische Denten in freier bialettischer Selbstentwidelung" - querft allerin ber gludlichen Selbsttäuschung befangen ber 3bentität biejes Dentens, foluten christlichen Religion. Durch Strauß und Ruge wird indeß ber Schleier täuschung gehoben und ber unversöhnliche Zwiespalt zwischen dem Refultate tiven Vernunft und bem Chriftenthume bargethan. Einerfeits tas neu er= giöfe Leben, andererseits - zum Theil unter der Einwirtung deffelben - die erungen treten biefem philosophischen Rationalisnus bemmend entgegen. Defto twidelt sich aus demfelben auch eine politische Opposition. Die deutschen werden focialiftifcher, ftaatsgefährlicher Tendengen ichuldig befunden und 1843 difchen Regierung unterbrudt.

bers aber war in Preußen burch die zögernte und mehr als nachsichtige hals Regierung feit bem Regierungsantritt Friedrich Wilhelm IV. Die politische zu immer ftärkerem Widerstande gereizt worden, welche vermöge ber Tendenzen biefer Regierung fich nicht weniger gegen die alte Rirche febren gegen ben alten Staat, ben Schupherrn berfelben. Bon Diejem Oppositionsbe auch der alte, fonft fo fügfame Rationalismus berührt, nachdem feinem oordenen Stamme das junge philosophische Bfropfreis eingepflanzt worden. ältere Geschlecht feiner miffenschaftlichen Bertreter war im Aussterben ber ein junges Titanengeschlecht war an ihre Stelle getreten - allerdings von Bürden meist noch zurückgehalten, boch barum besto rüftiger in ber Agitation. heren Schichten hatte sich der alte Rationalismus in die mittleren und niederen t, insbesondere in die ber Boltsichullehrer: je mehr die Bahl ber miffenschaft= treter mit ber Zeit reducirt worden, desto mehr erkannte die Agitation als be, an die im Umte stehenden Geistlichen und an die Daffen fich zu wenden. in biefen Kreifen feit 1840 allmählig ber religiöfe Oppositionsgeift zuge-Nur ein haupt fehlte, sich an die Spipe der Bewegung zu stellen. Diefes Baftor Ublich aus Bömmelte bei Calbe unweit Magdeburg, ein Dann e zum religiojen Bollsagitator ausgerüftet: mit bem Ausbrud ber Bieberteit nswärme, mit entschiedener Gabe volksmäßiger Beredtsamkeit, behutsam und ind doch nicht ohne Nachdruck, namentlich von feltener Rührigkeit. Der Paftor s in Magdeburg war 1840 wegen feiner Bolemit gegen die Anbetung Christi Ragdeburger Confistorium — obwohl mit furchtjamer Schonung — zur Rechenjen worben. Diefer erste prattijche, wiewohl noch äußerst schuchterne Eingriff

bereinigung zunächst rationalistischer Geistlichen. Bei der unter der neuen Regierung gestatteten freieren tirchlichen Bewegung hatten sich bereits mehrsach iferenzen gläubiger Prediger gebildet. So wurde denn nun von Uhlich 1841 besgenossen eine ähnliche Conferenz, zunächst in Gnadau, in Borschlag gebracht. witen in Halle am 20. Sept. gehaltenen Zusammentunst hatten sich bereits 56 er ans Preußen, Sachsen und Anhalt versammelt, von denen unter Uhlichs Leitung Ue Sätze aufgestellt wurden. An die Stelle der die tahin beliebten, aber auch von site her bespöttelten Bezeichnung der "Lichtfreunde" trat seitdem der Name estantischen Freunde". In einer dritten Bersammlung 1842 in Leipzig, sich bereits mehr als 200 Theilnehmer eingesunden, wurde die Herausgabe

ebehörden zur Steuer rationalistischer Lehre gab ben Anstog zu einer opposi-

einer Beitfcrift "Blätter für chriftliche Erbauung" unter Redaction bes W Fischer in Leipzig und mit vornehmfter Mitwirtung von Uhlich beschloffen. 1 vorsichtige Geift bes alten Rationalismus, welcher bis babin tiefe Berfammim hatte. Bei ber vierten eben biejes Jahres in Röthen, bei welcher bereits lehrerstand eine namentliche Bertretung gefunden hatte, schien zuerst die Gi bas Auftreten von Repräsentanten des weitergehenden philosophischen Ration brobt. Auch Männer aus dem Ruge'ichen Freundesfreife, theils von Begel'ich theils von modern tritischer, wie Niemeyer, Schwarz, Hildenhagen, 28i hatten fich von halle eingefunden und verlangten, unter bem Biderfpruche b nalistischen Partei, auch die Besprechung von Glaubensfragen. Der Widersp indeft beschwichtigt und auch folde Besprechungen genehmigt. Das Jahr burch die erneute Einschärfung der vorgeschriebenen Liturgie und des abostolij lensbetenntniffes unter ben Geiftlichen bie Aufregung vergrößert, ichon bestant fammlung aus 300, obwohl immer noch zum größten Theil bem geiftlichen S gehörigen. In der siebenten Versammlung zu Röthen 1844 hatten sich aber ber 130 Theologen gegen 500 Mitglieder Des Laienstandes eingefunden, in ber nen versammlung 1845 an 2- 3000 Theilnehmer. Auf jener siebenten war es, wot fatz ber am meiften fortgeschrittenen Richtung gegen bie zurudgebliebene zum i enschiedener zum Ausbruch tam burch ben halle'schen Pretiger Bislicenn Strauß Leben Jeju und tie Einwirfung von Ruge über ben alten Rationalie ausgeführt, trat er mit der entscheitenten Frage an diese Bersammlung: D ober ber eigene Menschengeist die lette entscheidende Rorm? Dies sey letter Inftang und nicht die über die Geltung fymbolischer Bucher ober alter icher Verpflichtungen. Während in der Berjammlung theilweife ein Migbeha weife aber auch ein freies Aufathmen bei tem Ausiprechen biefes letten bis b immer zurückgehaltenen Wortes fich geltend machte, hatte ein Berichterstatter fic felben eingefunden, beffen offenes Wort ber Unklage bie lange mit halben 9 zuwartenden Behörden endlich zu einem entscheidenden Schritte brängte. E Professor Guerike, welcher in Nro. 46 ber evangelischen Kirchenzeitung 1844 gänge Diefer Berfammlung zur öffentlichen Renntnig brachte. Proteste tirchi einigungen erhoben fich nun um bie Wette, bas Ginichreiten ber Bebörde ju beid Der Berliner Miffionsverein am 6. Juni 1844 vereinigte fich zu einer Fürbitte für t bes Evangeliums. Es folgten Baftoralconferenzen, Provinzialfpnoden und bi einzelner verbündeter Baftoren - nach ber Bablung von Bislicen, bis zum fe 150 Gruppen, von denen ihm "die Anerkennung als Pfarrer und Glied ber ets Kirche" aufgekündigt murde. Auch Die Partei des "Fortschritts" schwieg ihrenft Bunächft ftanden die Beitungen ihr offen, die, bis ju den fleinften Lotalblättern k aufhörten, die Lärintrommel zu rühren. Das gröbste Geschütz unter allen wit führt von dem durch seine Dragonermanieren und feinen Bachtstubenwis ichon Streit gegen Dräfeke von 1840 bekannten Rlopfjechter, bem Bfarrer Rönig von bect. Bon ihm erschienen bie beiden Bamphlete: "ter rechte Standpuntt 1844 Bengstenberg anno 1845". Mit auftändigeren Borten und immer noch bemeffen legtheit führte Uhlich bie Sache feines alten Rationalismus, namentlich in ten i jahr 1845 in erster Auflage (4. Aufl. 1846) erschienenen "Betenntniffen" und ähnlichen Voltsschriften "eine vollständige Zusammenstellung der einfachen 4 Lehren", "das Büchlein vom Reich Gottes", "die Throne im Himmel und auf G Die protestantischen Freunde", "Chriftenthum und Rirche" u. a. Aus ber Babl M schriften seyen erwähnt: die sehr wohl geschriebene Brochüre von Findeis. Gefellschaft ber protestantijchen Freundes 1844, burch welche Schrift tie "Bdt Uhlichs veranlaßt worden, und "Kämpfe, Antwort auf die Bekenntnisse von Uhr

Unterbeß hatte bas Confistorium ber Provin; Sachjen auf Beranlaffung | tels von Guerite im Juli 1844 bie Aufforderung an Bislicenus ergeben laff Lictfreunde

enhafte Darlegung ber von ihm in der Berfammlung zu Röthen vertretenen Grundand einige namhafte von ihm an ben brei hauptfesten gehaltene Predigten einzu-3m Februar 1845 erschien von ihm bie längst erwartete Ausarbeitung feines 1." ner Bortrags: "Db Schrift, ob Geift." hiemit mar bie Sache, wie auch von ber Be= ihm erflärt wurde, in ein neues Stadium getreten. Auf ein Rejeript des Cultusministers e er nun am 5. Mai zu einem in Wittenberg am 14. Mai von ben Confistorial= n heubner, Tweften, Snethlage und bent Generaljuperintendenten Möller abzuiben Colloquium citirt, welches ju einer "Berftändigung" über fein Berhalten theils lehre ber Kirche, theils zur amtlichen Praxis führen follte. Die Berftändigung ihren Ausgang in der Zumuthung an Wislicenus, da jedes neue Brincip aus : Gemeinschaft freiwillig ausgeschieden, er aber sich als Bertreter eines folchen bee, baffelbe zu thun. Mit Berweijung auf Jejus und bie Reformatoren ermiderte ingeflagte, daß ber Austritt diefer Bertreter eines neueren Princips nicht ein freiwilliger ien fen, "fo lange mich, folieft feine Schrift, bie entgegengefeste hoffnung nicht gaug verbag bie evangelijche Rirche wirflich und wefentlich zur Freiheit bes Beiftes übergeben und in diesem llebergange ichon begriffen sen, die hoffnung, daß dieje Freiheit in nerber Kirche fich werbe verwirklichen tonnen, ohne fich außer ihr eine neue Stätte fuchen iffen - fo lange werbe ich auch aus ihr und meinem Amte ohne weiteren besonderen j nicht scheiden." Es sollte — dies war damals sein Entschluß — die Behörre m, mas fie in ber aufgeregten Zeit auf's Meußerste ju vermeiden suchte, gebrängt n-jubem Scandal einer Amtscntjegung in Preußen wegen heteroborie. Das unter bem Confiftorialpräficium von Böjchel mit ftraffer angezogenem Bügel mal-Rirchenregiment der Prov. Sachjen betrachtete Die enticheitende Stunde als getommen eichloft in der Sittung v. 23. April 1846 die Amtsentjetung von Bislicenus, wogu ltere in ber Berfon bes befannten Probites Berrenner vertretene Rationalismus "megen chen Mangels an Pastoralweisheit bei bem Inculpaten" feine Buftimmung nicht ste. Der Anfangs von dem Defenfor des Angeflagten, Eberty, beim Ministerium einge-: Recurs wurde von bem bes Ausgangs boch gemiffen Bislicenus felbft zurückgenommen - am 26. September bie erste "freie Gemeinde" in halle begründet. -1 die Ublich'schen Bekenntnisse als die populäre Confession des im Wefentlichen auf Standpunfte von 1800 zurückgebliebenen Rationalismus betrachtet werden konnten, tte in der erwähnten Schrift von Bislicenus der popularifirte Pantheismus ter egelichen Schule einen confessionellen Ausbrudt gefunden, auf welchem mit mehr weniger Klarheit bie nunmehr fich bildenden protestantischen freien Gemeinden, balb eine Anzahl ber beutsch=tatholischen, weiter fortbauten : "unfere bochfte Autorität ift a uns felbst lebendige Geist" - bies bie Ueberjepung tes von der Philosophie gerten Monismus bes Gebantens. Unter den Gegenschriften verdient die unter bem-1 Titel "Ob Schrift? ob Geift ?" von Inspector Niefe in Bforte 1845 erschienene Auszeichnung. Als Commentar trat der Bislicenus'schen Schrift die von seinem ichen und geiftlichen" Bruder Ubolph Wislicenus, Pfarrer zu Bebra bei Merfezur Seite: Beitrag zur Beantwortung ber Frage: "Db Schrift, ob Geift?" Bur mmung ber Frage "was ift Geift? mas heiliger Geift?" wird in berfelben eine arifirte Stizze ber Begel'ichen Religionsphilosophie gegeben.

Der ötumenischen Bereinigung bes Lichtfreundthums in Köthen waren an anderen n, besonders Preußens, tleinere Versammlungen gesolgt, in Königsberg, Breslau, ben, Halle, Dessau, Naumburg, Fraukfurt a. d. D., im Braunschweigischen, in Dort-1, in Freiburg im Breisgau unter bem Vorsitze bes bekannten Lichtfreundes Pfarrer l u. f. w. — die meisten mit Uhlich an der Spitze als Präses und Vorreduer. Da pte, als ein Blitz aus heiterm Himmel, am 17. Juli 1845 die Erklärung des sächn Staatsministeriums, traft seines der evangelischen Kirche auf die spubolischen er geleisteten Eides ben die Grundlage dieser Kirche erschütternden lichtfreundlichen umulungen Einhalt thun zu müssen. Nun erst ermannte sich Preußen zu

einer Beitschrift "Blätter für chriftliche Erbauung" unter Rebaction bes Archibiatonns Fischer in Leipzig und mit vornehmster Mitwirfung von Ublich beschloffen. Es war ber vorsichtige Geift des alten Rationalismus, welcher bis bahin diefe Berfammlungen gekitt hatte. Bei ber vierten chen tiefes Jahres in Röthen, bei welcher bereits ber Balllehrerstand eine namentliche Bertretung gefunden hatte, schien zuerst die Einheit but das Auftreten von Repräjentanten des weitergehenden philojophischen Rationalismus is broht. Auch Männer aus dem Ruge'ichen Freundesfreije, theils von Begel'icher Bilbung, theils von modern tritijcher, wie Niemeyer, Schwarz, Hildenhagen, Bislicenns, hatten fich von halle eingefunden und verlangten, unter bem Biderfpruche ber altretisnalistischen Bartei, auch die Besprechung von Glaubensfragen. Der Widerspruch wurde indeß beschwichtigt und auch jolde Besprechungen genehmigt. Das Jahr 1843 bitte durch die erneute Einschärfung der vorgeschriebenen Liturgie und des apostolischen Gime lensbetenntniffes unter ben Geiftlichen die Aufregung vergrößert, ichon bestand bie 800 fammlung aus 300, obwohl immer noch zum größten Theil dem geistlichen Stande 🎩 gehörigen. In der fiebenten Verfammlung zu Köthen 1844 hatten fich aber bereits neben 130 Theologen gegen 500 Mitglieder res Laienstandes eingefunden, in der neunten Maiverfammlung 1845 an 2— 3000 Theilnehmer. Auf jener siebenten war es, wo der Gegen fatz ber am meisten fortgeschrittenen Richtung gegen die zurückgebliebene zum erften Die enschiedener zum Ausbruch tam durch ben halle'schen Prediger Bislicenus. Durch Strauß Leben Jesu und die Einwirkung von Ruge über den alten Rationalismus biv ausgeführt, trat er mit der entscheitenden Frage an diese Bersammlung: Db Schrift ober ber eigene Menschengeist die letzte entscheidende Norm? Dies sch bie Frage letter Inftang und nicht die über die Geltung fombolifcher Bucher ober alter agendani icher Verpflichtungen. Während in ber Berjammlung theilweife ein Mischebagen, theil weife aber auch ein freies Aufathmen bei tem Aussprechen biefes letten bis babin not inimer zurückgehaltenen Wortes fich geltend machte, hatte ein Berichterstatter fich bei ber felben eingefunden, beffen offenes Bort ber Unflage bie lange mit halben Dagregen zuwartenten Behörden endlich ju einem entscheidenden Schritte brängte. Es wer bu Professor Guerike, welcher in Nro. 46 der evangelischen Kirchenzeitung 1844 bie Ber gänge Diefer Berfammlung jur öffentlichen Renntnig brachte. Protefte tirchlicher Ber einigungen erhoben fich nun um die Wette, bas Einschreiten ber Bebörde an beschleunigen. Der Berliner Miffionsverein am 6. Juni 1844 vereinigte fich zu einer Fürbitte für bie Feinte bes Evangeliums. Es folgten Baftoralconferengen, Provinzialfynoben und bie Brotelt einzelner verbündeter Bastoren - nach ber Bählung von Bisticen, bis zum Febr. 1846, 150 Gruppen, von benen ihm "tie Anertennung als Pfarrer und Glied ber evangelifden Kirche" aufgekündigt wurde. Auch Die Bartei des "Fortschritts" schwieg ihrerfeits nick Bunächst ftanden die Zeitungen ihr offen, die, bis zu den fleinsten Lotalblättern berab, nicht aufhörten, bie Lärmtrommel zu rühren. Das gröbfte Geschütz unter allen murbe vorgeführt von dem durch feine Dragonermanieren und feinen Wachtstubenwitz schon aus ben Streit gegen Dräfete von 1840 befannten Rlopffechter, bem Pfarrer Rönig von Ander bect. Bon ihm erschienen bie beiden Pamphlete: "ber rechte Standpunkt 1844", "ber Bengstenberg anno 1845". Dit auftändigeren Worten und immer noch bemeffener Ucher legtheit führte Uhlich die Sache seines alten Rationalismus, namentlich in den im Frühjahr 1845 in erster Auflage (4. Aufl. 1846) erschienenen "Betenntniffen" und einige ähnlichen Bolksschriften "eine vollständige Zusammenstellung der einfachen criftlichen Lehren", "bas Büchlein vom Reich Gottes", "bie Throne im himmel und auf Erben und Die protestantischen Freunde", "Christenthum und Rirche" u. a. Aus ber Babl ber Gegen fcbriften fepen ermähnt: Die febr wohl geschriebene Brochure von Finbeis ,über be Gefellschaft ber protestantischen Freunde" 1844, burch welche Schrift bie "Belenntniffe" Uhlichs veranlaßt worben, und "Rämp fe, Antwort auf die Befenntniffe von Uhlich 1845.

Unterbeß hatte bas Confistorium der Provinz Sachfen auf Beranlassung bes And tels von Guerite im Juli 1844 die Aufforderung an Bislicenus ergehen laffen, eine

## Lichtfreunde

miffenhafte Darlegung der von ihm in der Berjammlung zu Köthen vertretenen Grundipe und einige namhafte von ihm an ben drei hauptfesten gehaltene Predigten einzumben." Im Februar 1845 erschien von ihm tie längst erwartete Ausarbeitung seines lithener Bortrags: "Ob Schrift, ob Geist." Hiemit war die Sache, wie auch von der Beice ihm erflärt wurde, in ein neues Stadium getreten. Auf ein Refcript des Cultusministers nurbe er nun am 5. Mai zu einem in Wittenberg am 14. Mai von den Consistorial= ithen Seubner, Twesten, Snethlage und dem Generalsuperintendenten Möller abzualtenden Colloquium citirt, welches zu einer "Berftändigung" über fein Berhalten theils n Lehre ber Kirche, theils zur amtlichen Praxis führen sollte. Die Berständigung **atte ihren Aus**gang in der Zumuthung an Wislicenus, da jedes neue Brincip ans iner Gemeinschaft freiwillig ausgeschieden, er aber sich als Vertreter eines solchen beichne, dasselbe zu thun. Mit Berweisung auf Jejus und die Reformatoren erwiderte æ Angeflagte, daß der Austritt diefer Bertreter eines neueren Princips nicht ein freiwilliger mejen fen, "fo lange mich, ichließt feine Schrift, Die entgegengesete hoffnung nichtgang verift, daß die evangelijche Kirche wirklich und wefentlich zur Freiheit des Geistes übergeben urbe und in diesem Uebergange ichon begriffen jeu, die Hoffnung, daß dieje Freiheit in neralb ber Kirche fich werbe verwirklichen können, ohne fich außer ihr eine neue Stätte juchen s müffen — fo lange werbe ich auch aus ihr und meinem Amte ohne weiteren besonderen **lulafi** nicht scheiden." Es sollte — dies war damals sein Entschlufi — die Behörde 1 bem, mas fie in ber aufgeregten Beit auf's Meuferste ju vermeiben suchte, gebrängt werben - jubem Scandal einer Amtsentjepung in Preußen wegen heteroborie. ber das unter dem Confistorialpräsidium von Göjchel mit straffer angezogenem Augel walmbe Kirchenregiment der Prov. Sachjen betrachtete die entscheidende Stunde als gekommen nd beschloß in der Sitzung v. 23. April 1846 die Amtsentsetzung von Wislicenus, wozu a ältere in ber Person bes befannten Probstes Zerrenner vertretene Rationalismus "megen änglichen Mangels an Pastoralweisheit bei dem Inculpaten" feine Zustimmung nicht erfagte. Der Anfangs von dem Defenfor des Angeflagten, Eberty, beim Minifterium eingenichte Recurs wurde von bem bes Ausgangs boch gemiffen Bislicenus felbit zurückgenommen 📫 — am 26. September bie erste "freie Gemeinde" in Halle begründet. — Benn die Uhlich'schen Bekenntnisse als die populäre Confession des im Wesentlichen auf en Standpunfte von 1800 zurückgebliebenen Rationalisnus betrachtet werben fonnten, s hatte in der erwähnten Schrift von Bislicenus der popularifirte Bantheismus ter mehegelichen Schule einen confessionellen Musbrud gefunden, auf welchem mit mehr ber weniger Klarheit die nunmehr sich bildenden protestantischen freien Gemeinden, bald nd eine Anzahl ber beutsch-tatholischen, weiter fortbauten: "unfere höchste Autorität ift æ in uns felbst lebendige Geist" - vies die lleberjezung des von der Philosophie geuberten Monismus des Gedankens. Unter den Gegenschriften verdient die unter bemaben Titel "Ob Schrift? ob Geist ?" von Inspector Niefe in Bforte 1845 erschienene ine Auszeichnung. Als Commentar trat ber Wislicenns'schen Schrift bie von feinem leiblichen und geistlichen" Bruder Abolph Wislicenus, Bfarrer zu Bedra bei Merje= nng, zur Seite: Beitrag zur Beantwortung ter Frage: "Ob Schrift, ob Geift?" Bur kfimmung der Frage "was ift Geift? was heiliger Geift?" wird in derselben eine wularifirte Stige ber Segel'ichen Religionsphilosophie gegeben.

Der ötumenischen Bereinigung des Lichtfreundthums in Köthen waren an anderen rten, besonders Preußens, kleinere Versammlungen gesolgt, in Königsberg, Breslau, isteben, Halle, Dessau, Naumburg, Franksurt a. d. D., im Braunschweigischen, in Dortund, in Freiburg im Breisgau unter dem Vorsitze des befannten Lichtsreundes Pfarrer ittel u. f. w. — die meisten mit Uhlich an der Spitze als Präses und Vorreduer. Da folgte, als ein Blitz aus heiterm Himmel, am 17. Juli 1845 die Erklärung des sächichen Staatsministeriums, frast jeines der evangelischen Kirche auf die symbolischen licher geleisteten Eides den die Grundlage dieser Kirche erschütternden lichtfreundlichen ersammlungen Einhalt thun zu müssen. Run erst ermannte sich preußen zu einem ähnlichen Berbote. - Go von ben Rednerbühnen ber Boltsverfammlungen gurut. gebrängt, blieb nun ber lichtfreundlichen Laienbewegung nichts Anderes übrig, als fi in Broteften zu ergiegen - benn es regnete nunmehr Fluthen von Broteften wa hunderten und Taufenden von Bürgern, theils auch von ben Magiftraten ber hanpb ftärte, von Berlin, Breslau, Rönigsberg, Magreburg u. a. Gegen "eine gewiffe Partin waren fie gerichtet - tiejenige nämlich, welche in ter Evangelischen Kirchenzeitung ihm hauptsitz aufgeschlagen und von biefem Organ aus bie evangelische Kirche unter bie Rnechtschaft ber Symbole zurückzuführen beabsichtige. Durch bie Namen, bie er an feine Spipe trug — auch die zweier Bischöfe ber evangelischen Kirche befanden sich darunter, Eplert und Dräfete - erlangte bie größte Bereutung ber fogenannten Berliner Augus-Protest von 1845 — ben beengenden Fesseln ber kirchlichen Bekenntnisse gegenüber mit bem unter jeinem weiten Mantel für alle Gattungen von Geiftern Raum machenben Symbolum : "alle Entwidelung von Christo her und zu Christo hin." Eine im Sommer bes folgenden Jahres nach Berlin berufene Generalfpnode von 37 geiftlichen und 38 meth lichen Notabeln ber Kirche follte, als Erfas für die begehrte Gemeindevertretung, ben von beiten Seiten geträngten Minifterium Eichborn Sulfe ichaffen - größtentheils ans boctrinär-liberalen Theologen zusammengesett, erfuhr fie indeg bas Migtrauen und bie Opposition beider Seiten. Der Fortschritt des Bruches zwischen dem Alten und dem Neuen ließ sich burch teinen Vermittlungsversuch mehr aufhalten.

3m October 1845 mar ein ber jüngern rationalistischen Richtung angehöriger Theologe, Ebuard Balper, feit 1841 Prediger in Delipich, ein Mann von Begeifterung und Rednergabe, von bem Magistrat von Nordbaufen zum Brediger berufen worden; wegen verweigerter Zustimmung zu bem apostolischen Symbolum verfagt bas Confistorium feine Bestätigung; ba entfagt ber Angesochtene feiner Stelle in Delitich und gründet an 5. Januar 1847 bie zweite freie Gemeinde ber Provinz Sachfen, welche fich am Ar fange 1848 auf 500 ftimmfähige Mitglieder herangewachsen zeigte. Abolph Bislicenns - wie oben bemerkt, nicht weniger mit ber tirchlichen Lehre zerfallen wie fein Bruderverläßt im August 1847 feine Stelle in Bebra, um an Die Spipe einer fleinen, in Bal berstadt zusammengetretenen freien Gemeinde sich zu stellen, welche am Ansange 1848 300 Seelen gablte. Bahrend fo ber junge pantheistisch gefärbte Rationalismus bie Um möglichkeit einer Vereinbarung mit tem alten firchlichen Brincip burch bie britte freit Gemeinte thatfächlich ausgesprochen, zeigte ter Bertreter ter alten Schule, Uhlich, fich and jest noch nicht gesonnen, auf feine tirchlichen Anfprliche zu verzichten. Seit bem 14. Juni 1845 zum zweiten Prediger an der St. Katharinenfirche in Magdeburg berufen, war a fogar in die unmittelbare Nähe feines Confistoriums gerückt worden. Doch nur in alle mähligen Upprochen wagte bie firchliche Behörde auf biefes ftartfte Bollwert bes Licht freuntthums feine Angriffe; Berwarnungen, Colloquien, allmählige Befchräntungen m folgten. Um auf einmal sich die gewünschte Sicherheit zu verschaffen, wendet sich Uhlich an 16. April 1845 an ben König, ben summus episcopus, mit ber Borftellung: "Bir ratisnaliftischen Geiftlichen befinden uns mitten in ber evangelischen Rirche und haben unt nicht hineingeschlichen, fondern sind von gesetlichen Behörden hineinberufen werben, fönnen uns auch bis heute nicht überzeugen, daß wir mit unferm Rationalismus nicht ihre wohlberechtigten Diener wären; ift es nun nicht hart, wenn wir von unfern 80 hörden gebrängt und bebroht und badurch in die schlimme Babl hineingetrieben werben, entweder ju heucheln, ober unfern Birfungetreis miber unfere Uebergeugung aufzugeben. Durch Bermittlung bes Dinifters Gichhorn erfolgte bie Antwort: "ba ber z. Ublich fi auf fein Gewissen beruft, fo wird daffelbe ihm gesagt haben, daß es fich mit gutem Se wiffen auch nicht verträgt, Namen und Antorität eines Dieners ber evangelischen Kinke ju migbrauchen ju bem Versuch, bieje Rirche ju verwirren und ben Glauben ibrer Gie ber zu untergraben. Es fteht ihm frei, ein Diener feiner Lebre ju bleiben, wenn et fich mit ber evangelischen Kirche nicht zu vertragen vermag, aber nicht als Lehrer biefer Kirche felbst, welche ein anderes Bekenntniß als das feinige hat, das fie nicht anfangeben Lictfreunde

fonnen, und bei welchem fie zu fougen meine Bflicht ift u. f. w." Die unglaubliche Theilbme ber Magdeburger Burgeoisie an ihrem Uhlich erschöpft sich in aller Art von emonstration, an einem Februarabend ziehen 100 Magdeburger Frauen zu dem Conwrialpräfidenten als zu einem andern Coriolan, um Schonung und Gnade für ihren liebten Uhlich zu erflehen, aber am 19. September tritt, nach mancherlei Zwischenalten : Suspenfion ein und, ba ber Ausgang vorauszuseben - nach langem Widerftreben n Seiten Ublichs, die endliche Gründung einer freien Magdeburger Gemeinde, welche 8 zum Anfange bes folgenden Jahres bis auf 7000 Mitglieder angemachsen ift. Go n bas Confistorium abermals einem Absetzungsakt entgangen und konnte nunmehr : Untersuchung gegen Uhlich niederschlagen.

Roch bevor bie Bewegung in ber Proving Sachfen ju biefen Refultaten gedieben, n bas politifc aufgeregte Rönigsberg auch ber Schauplat bochft aufgeregter lichtfreund. fer Bewegung geworden. Ein religiös begeisterter, in feiner Begeisterung aber böchtt **Marer** Theologe, der Divisionsprediger Rupp hatte, nach mehrfachen Conflikten mit iner militärischen Behörde wie mit ber firchlichen, am 29. Dezember 1844 gegen ben ingang bes athanafianischen Glaubensbekenntnisses bie Predigt gehalten "der Glaube t ber Glaube ber Mündigen." Während bierüber ber Prozeg gegen ihn inftruirt orten, war "zum Biderftande gegen bie Dunkelmänner" im April deffelben Jabres ne Gesellschaft protestantischer Freunde zusammengetreten, in deren Mitte von Detroit, em Brediger ber franz.=reform. Gemeinte, rudhaltslos bie Lofung ausgefprochen murbe: ber Protestantismus ift ein Rämpfer gegen jebe Autorität; er ertennt nr bas an, was in fich feine Wahrheit trägt und burch die Bernunft fich rechtfertigt." de im September dieses Jahres vom Consistorium über Rupp verhängte Amtsent= sung hatte auch bier bie Bilbung einer freien Gemeinde zum letten Ausgange. Babend die Entscheidung auf den an bas Ministerium gerichteten Recurs von Rupp noch t Aussicht ftand, trat derselbe im Januar 1846 an die Spipe einer nengebildeten nien Gemeinde — aus altrationalistischen wie aus freigeistischen Elementen zusammen= fest. Sie zählte Oftern 1847, 546 Seelen, im Febr. 1852, 609. Hic und ba tauchten m nicht bloß innerhalb, fondern auch außerhalb Breußens - ollerdings zum großen heil aus einer geringen Anzahl Mitglieder bestehend — evangelische freie Gemeinden nf, von benen auch einige, wie bie Uhlichsche es gethan, auf Beibehaltung des Prädis tes "chriftlich" noch ein Gewicht legten, in Hamburg, Lübed, Bremen, Marburg, Rürnrg (im Jahr 1849 mit circa 700 Seelen), Schweinfurt, Wunfiedel, Fürth, Offen-16, Stettin, Afchersleben, Dueblinburg, Neumarkt in Schlesien u. a. — im Ganzen einige reißig. Die erfte Bereinigung ber bis bahin entstandenen fieben Gemeinden trat in torthaufen zusammen am 6. Sept. 1847; zu ihr hatten auch Ronge und die deutsch= tholifden Borftande von Breslau Ginladungen erhalten. Den Blutreinigungsprozeg er Kirche zu fördern war am 30. März 1847 in Breußen bas sogenannte Toleranz= atent erfchienen, den Austritt aus ben Landestirchen unter bestimmten gesetlichen Formen eftattend und die bürgerlichen Rechte ber Ausgeschiedenen ficherstellent. Es waren verundte Beitrichtungen, die welche den Deutschlatholicismus, und die, welche die freien Beninden hervorgerufen. Eine Annäherung hätte man von vornherein erwarten können, von infing an neigte ber Rongesche Rationalismus mehr nach ber Wislicenus'schen als nach ber Hichichen Seite, boch blieb in einem Theil ber deutschlatholischen Gemeinden ein xifterer Bug zum Bostitiven, ja felbst zum evangelischen Christenthum. Bur Entscheiung tam bei Ronge, wie bei bem zweiten Geiftlichen ber Breslauer Gemeinde, Soffe= ichter, bie "Religion ber Menschheit" mit socialistischer Färbung, erst nachdem Nees on Efenbed, Professor ber Naturwissenschaften, an die Spipe der Breslauer Gemeinde etreten war, obwohl, wie es beißt (Rampe, Gefch. t. religiöfen Bewegung II. G. 103), Abft bamals von beiden Dlännern der Theismus und der perfönliche Unfterblichkeits= lanbe mit ber pantheistischen Grundrichtung vereinbar befunten wurde. Protestantische fanbibaten ber jung rationaliftifchen Richtung fuchten und fanten Anstellung in beutich-25

Steni-Eucyclopdbie für Theologie und Rirche. VIII.

tatholischen Gemeinden, es tam die gemeinsame Bedrängung von Seiten der refp. Dutterfirchen tazu: so entstand benn eine engere Beziehung. In dem zweiten Concil deutschfatholischer Gemeinden am 25. Mai 1847 in Berlin wurde die Frage behandelt: "was gehört von Seiten einer Gemeinde tazu, um bei einem Concil vertreten werden zu können," und auch mit Rücksicht auf die siehen freien protestantischen Gemeinden erfolgte die liberale Antwort: "Uebereinstimmung — nicht mit dem Leipziger Glaubensbekenntnik, sondorn mit den Grundfähen und der Verfalfung des Gesammtbundes." Um Schluffe dieses Concils sprach der anwesende freigemeindliche Prediger herrendörfer sein innige Theilnahme aus und schloft mit den Borten: "Die reinste freieste Ueberzeugung einigt uns schon jeht und wird uns auch für die Zukunft immer mehr vereinigen."

Mit bem Jahr 1848 schien plötlich die so lange unterdrückte Partei an die Stelle ihm Unterbrücker treten zu sollen. Die Häupter derselben, ein Blum, Bislicenus, Uhlich, Baltzer, C. Schwarz u. A. sehen sich im Vorparlament, im Frankfurter Parlament, in ber preußischen Nationalversammlung an die Spitze der Nation berufen. Eben mit diesen Ausmünden in die politische Bewegung verlor indeß auch die antitirchlich-religisse ben Antrieb und das Interesse, welches sie die dasin dargeboten. In Preußen bot das Ministerium Schwerin ben Ausgetretenen selbst die Aussticht, unter dem weiten Mantel des nen aufzustellenden Bekenntnisses in der Kirche wieder Aufnahme finden zu können. Die Berufung auch ihrer Abgeordneten zu der berathenden kirchlichen Generalspnode war proponirt worden und jelbst consistoriale Gutachten erwiesen sich einer Theilnahme ihrer Stimmsführer, wenn nicht als Mitglieder so doch wenigstens als Zuhörer, nicht entgegen

Die Restauration feit bem Jahre 1849 hatte indeg bei ihrem Borfchreiten Grund genug gefunden, in ben freien Gemeinden wie in ben theilweife mit ihnen fich wefcmelzenden deutsch-tatholischen nur die Herde politischer Agitation zu sehen. Seit rem Jahre 1848 mehr oder weniger zum politischen Klub geworden und burch ben erneuerten Drud gereizt, tonnten fie auch jest ber politischen Beftrebungen nur mit Mite fich entschlagen. Es hatte fie überdies tie Confequenz, theils bewußt, theils unbewußt, immer tiefer in pantheistischen Humanismus hineingetrieben, und bas eigentliche religisje Intereffe noch mehr in den hintergrund gebrängt als früher; hatte voch felbft bie Rabieteit des Uhlichschen Rationalismus sich erweichen lassen: ben offen ausgesprochenen Bantheismus feines Collegen Sachfe — vorher fein Amtsnachfolger an der St. Ratbarinentinge -ertlärte Uhlich in feiner Liberalität "als eine verschiedene Glaubensanficht ertragen an imnen, mit welcher gemeinschaftliches Birten wohl verträglich fep." Die Sprecher ber Gemeinben waren theilweife bie ehemaligen Sprecher bes Parlaments und Borparlaments, ber presgischen Nationalversammlung und der Wiener Barritaden, die Männer "bes Demotratenbartes" (vgl. Berl. Allg. Kitg. 1852 Nr. 21); felbst der vollsfreundliche Uhlich hatte je in den den Abgeordneten der Nationalverfammlung von den Bolfshaufen vorgehaltenen Striden nur "einen unschuldigen Boltswip" gefunden. Indem nun bem Gefet über politische Bereine auch auf die Bufammentunfte ber freien Gemeinden Anwendung gegeben wurde, trat die polizeiliche Ueberwachung ein, bald auch bie und ba bie Schlie fung; ichon in den preußischen Kammerverhandlungen 1852 war die 20bsicht ber Regierung ausgesprochen worden, tas Diffitentenmefen völlig zu unterbruden. Rur wenigt Bemeinden erhielten fich ein verfümmertes Dafeyn wie in Rönigsberg, Nordhaufen, Stettin. "Mit ter blogen Freiheit, ohne religofe Energie, in ber Mifchung mit ter Impietit, bis zur Leugnung eines lebentigen Gottes, felbft ihre beffern Fuhrer ju grober Bolle fcmeichelei genöthigt, icheint auch in ber Berfolgung feine Rettung für fie au liegen; roch hat Rupp eine Läuterung versucht, nach gerichtlicher Auflösung der alten durch Aufrichtung einer neuen freien Gemeinde (Ottober 1853), ber die Bibel als Urweil gilt, tie Nachfolge Jeju als bochftes Biel" (Safe, R.-Geich. 7. A. S. 619). -

Ducken: Bichiefche, bie protestantischen Freunde. Eine Selbsttritit Altenb. 1846. haum, tie Krifis unferer religiöfen Bewegung 1847. Eilers, jur Beurtheilung bes Ministeriums Eichhorn, von einem Mitgliede beffelben 1849. Eb. Balger, ber Ber n freier Gemeinden in feiner ersten zu Nordhaufen gehaltenen Versammlung, halle 147. Balter, die freie Gemeinde zu Nordhaufen 1850. Kampe, Geschichte der rejidjen Bewegung der neuern Zeit, 3 Thle. (wird fortgeset) Lpzg. 1853-56. Tholud.

Lichtmeffe. Mariä Lichtmeß, festum Candelarum, festum Symeonis, Mariä Reis jung, ber Scheuertag, Darstellung Christi im Tempel, ist ber Name einer Feier, welche **üfer Juftinian im** Jahre 542 in die orientalische Kirche, als das "Fest der Begeg-**Rug**" (υπαπαντη) einführte. Es waren nämlich furz nacheinander eine Menge von igladsfällen bereingebrochen: in Dipfien hatte ein Erdbeben bie Sälfte ber Stadt mpejopolis zerstört; es hatte Blut geregnet und eine Best war ausgebrochen. SO Ite Die Festfeier ben Bunich ausbrücken, es möchte ber Beiland, wie bort bem meon, fo nun ben Unglücklichen hülfreich begegnen\*). Es foll übrigens nach nonius icon unter bem römischen Bifchof Gelasius (492-496) vorgetommen fepn. s firchliches Fest ist es junächst eine Folge der eingeführten Beihnachtsfeier, denn der Februar, auf dem es feststeht, ift gerade der vierzigste Tag nach dem 25. Dezember b bei der steigenden Verehrung der "Gottesgebärerin" lag es nahe, die Erwerung an ihre levitische Reinigung als ben Schlußpunkt ber Weihnachts=Nachfeier zu gehen mit ben Leftionen Lut. 2, 22-32. Maleachi 3, 1-14. und bem Introitus i. 48, 10. 11. Eigentlich ift es also eine Marienfeier — festum purificationis wine. Beil bann im Evangelium ber Beld bes Tages Symeon ift, heißt es festum moonis und weil das dargestellte Rind "ein Licht zu erleuchten die Heiden 2c." ge= unt wird, fo wurden und werden an tiefem Tage zugleich bie zum firchlichen Gebrauch fimmten Bachsterzen erorcirt und geweiht unter dem Gebete: "Herr Jesus Christus, ohn bes lebendigen Gottes, Du wahres Licht, bas jeden Menschen erleuchtet, ber in te Welt tommt, wir bitten Dich, Du wollest riefe Kerzen segnen und uns die Gnade ben, baß, wo fie angezündet werden, unfre herzen von dem unfichtbaren Feuer und r Rlarheit bes b. Geiftes erleuchtet, von aller Blindheit ber Sünde und bes Lafters freit und nach zurückgelegtem dunkeln und gefahrvollen irdischen Bfade zum ewigen ichte zugelaffen werben !" Wegen biefer Beihe ber Kerzen, die bann angezündet und i Prozeffion herumgetragen werben, heißt es festum candelarum, bie Lichtmeffe, und s ber ungenauen Zusammenziehung von "Lichtmeffe und Mariä Reinigung" entstand ber Rethumliche und Ralender=Name "Maria ober unferer lieben Frauen Lichtmeg."

Die Bahl bes 2. Februar zu biefer Mariä-Reinigungsfeier und Kerzenweihe, sowie eganze Symbolit diefer tirchlichen Zeit ruht übrigens durchaus auf ber heidnischen, an is Raturjahr sich anschließenden Symbolit. Der Februar ist der Mouat, in dem das wachfene Sonnenlicht seine reinigende Macht offenbart im Austhauen des Gefrorenen. bi den Dentschen ist er deswegen der Hornung, der Monat des Schmutzes (Hor). bi den Römern war er seit Numa der Monat der Februatio, der allgemeinen Reining. Er war nach der alten Zeitrechnung der letzte Monat im Jahre und als der ste und düsterste Abschnitt des scheidenden Jahres dem Dienste bes Lichtes und Lebens ähnung verlangten durch zahlreiche Opferungen. Diese waren dann zugleich die vorreitenden, heilbringenden Weichungen und Reinigungen für das neue Jahresleben, das und jene Sühnopfer von der Obrigkeit der Finsternig erlöst des fröhligen Tages und ebeihens sicher war. Das Sühn = und Reinigungssieft dauerte zwölf Tage vom ken, dem Tage der Juno Sospeita, Februae, an. Da wurden verschieden Reini-

<sup>•) &</sup>quot;Ebenso wurde ber Feiertag Maria Seimsuchung später vom Pabste eingeset, ben Türt bamit zu vertreiben. Wie man siehet in ber Lection, die man in ber Metten singt: gleiche die Jungfrau Maria über bas Gebirg gangen und die Berge getreten hat; also soll man anrussen, bas sie mit benselben Fußen ben Türken auch unter sich treten wolle. Aber je fr man dies Fest geseiert und die Jungfrau Marien angerusen, je mehr hat uns ber Türk reben." Luther in der Hauspostille.

gungsopfer gebracht, unter ihnen auch tas unreine Schwein, bann wurden mit gadeln und Bachstergen alle bunteln Stellen bes Saufes erhellt und mit Rien, Schwejel, Bergharz gereinigt. Insbesondere hielten an diefen Tagen bie Frauen ein Lichterfest ju Ehren ter von Bluto geraubten Proferpina, die fie, wie einft ihre Eltern, burg Bald und Flur mit Fadeln und Lichtern fuchten. Jacobus de Voragine fagt nun in Beziehung auf diefes in Rom althergebrachte Fest: quoniam difficile est, consueta reliaquere, christiani de gentibus ad fidem conversi difficile poterant relinquere hujusmodi consuetudinem paganorum, ideoque Sergius Papa hanc consuetudinem in melius conmutavit, ut scilicet christiani ad honorem sanctae matris Domini omni anno in has die totum mundum cum accensis candelis et benedictis cereis illustrarent --- sed alis intentione : bie von Bolt und Klerus während ber Messe und in ber Brocession gemegenen geweihten Rerzen follten nun bas Symbol bes Entschluffes fenn, im Lichte Christi zu wandeln! — Uebrigens feierten auch die Griechen in diesem ihrem Mouat Gamelion eine ähnliche Reinigung; bei den Perfern brannten große Holzfeuer; ebens bei den Nordländern zu Ehren des Wali und zum Untergange des Hödr, des bunktn Binters. Dem Freyer zu Ehren wurde ein Schwein geschlachtet. Das find bie ab beutschen Spörkeljeste, die im Februar, ber auch Sporkel hieß (von spurcare, besubeln), mit einem Schweinsopfer begangen wurden. Die Uebertünchung bes heidnischen Fefts mit ber christlichen Deutung und Feier Purificationis Mariae et Candelarum ließ fich bas chriftianifirte Bolt, unter Borbehalt feines Aberglaubens und feiner alten Frenden, wohl gefallen. Lichtmeg ift noch immer ein Tag ber Tänze und Luftbarkeiten auch im protestantischen Bolte. Die geweihten Kergen aber beschützen nach bem Boltsaberglauben beim Raben eines ftarten Gewitters, flugs angezündet, vor bem Einfchlagen bes Bliges, und um die Felter vor Bagel, Reif u. f. w. zu bewahren, galt als bestes Mittel, mit einer geweihten brennenden Kerze rings herum zu gehen; auch sonft schützten bieje Rezen gegen nächtlichen Gespenster = und Teufels-Spuct. Das find dann jene alten Amburbalien — die feierlichen heibnischen Umgänge um Stadt und Feld, mit Fackeln mit Lichtern, bie alles Unglud von Seiten ber grollenden Machte ber Unterwelt bannen follten. (Bgl. Alt, chriftl. Cultus I. S. 559. Dr. Fr. Strauß, das evang. Rirchenjahr S. 175.) — Die reformirte Kirche schaffte natürlich diese kirchliche Feier ab, die lathe rische behielt fie als eine rein evangelische Erinnerung an bie Reinigung Maria bei. "Bir begehen diefen Tag als ein Fest unferes herrn Jeju Chrifti, welcher fich auf diefen Tag gezeiget hat, da er in den Tempel zu Verufalem getragen und bem Berrn bargestellt worden." (Luther in ber hauspostille. Erl. Ausg. Bb. 6, 152) Dieje Gebentfeier "ber Darftellung Chrifti im Tempel" wird übrigens nicht u allen lutherischen Rirchen mehr gefeiert. In Bürttemberg besteht fie noch am 2. Februar und hat im zweiten Jahrgang ber Peritopen bas Evangelium von der nicht mehr ge feierten heimsuchung Mariä erhalten. Seinrich Dern.

Licinins, f. Conftantin b. Gr.

Liebe. Liebe ist im Allgemeinen Bille ber Gemeinschaft, seh es zu einfeitiger ober gegenseitiger Mittheilung, hülfe, Förderung. Sie beruht, wo sie sittlicher Art ist, in freier Werthschäung ober Achtung, welche zu thätigem Bohlwollen sthrt: 1) zu Unterlassung alles Dessen, was bem Andern Abbruch thun und 2) zum Thun alles Dessen, was ihm frommen mag, seh es nun, daß seine Beschaffenheit oder sein Berhalten eher zum Gegentheil reizt, eher Ab- als Zuneigung, eher Gleichgültigkeit, als Theilnahme zu erwecken geeignet ist, oder daß Bohlgefallen, Zuneigung, Berlangen nach Bereinigung in gegenseitiger Mittheilung und Förderung mit der Achtung verbunben ist, sich daran anschließt, oder auch ursprünglicher Weisse bamit zusammen ist. Ben dieser stiltlich gesunden oder, nach Kant's Bezeichnung, praktischen Liebe unterschedet sich die pathische ober pathologische, welche ein in finnlich-selbstischer Luth Begierde wurzelndes Berlangen nach Gemeinschaft, also eine des sittlichen Grundes er mangelnde einseitige ober gegenseitige Zuneigung ist. — Im eigentlichen Sinne ist bie

Liebe etwas personliches, von einem personlichen Befen ausgehendes und auf ein Ē foldes gerichtetes, und ihr fittlicher ober nicht-fittlicher Rarakter ift eben badurch bedingt, ob ber wahre Berth ber Perfönlichkeit, ober ihre finnliche Erscheinung, ober ein zufälliger 2 Genug und Bortheil, den fie gewähren mag, bas jur Liebe Bestimmende ift. 200 aber 2 uneigentlicher Beije etwas Sachliches als Objekt ber Liebe bezeichnet wird, ein nicht E perfonliches Befen als Subjett derfelben; da wird jenes personificirt als Objett der **#** Reigung, bes Wohlgefallens, des Berlangens nach Gemeinschaft (3. B. ras Gute, bie 2 Serechtigteit, bas Boje, die Welt 2c.), Diefes aber ift ein Gelbst im niedern Sinne, ein -Inalogon bes Berfönlichen (3. B. ein Thier, bas feinen herrn liebt 2c.).

Rach ber chriftlichen Anschauung aber, wie sie im Worte Gottes begründet ift, ift = Die Liebe nicht blog eine treatürliche Gemuthoftimmung ober Willensrichtung, welche ja freilich immer ihre tieffte Burgel im fcopferischen Bringip, in Gott, haben muß. Gott 1 📷 felbft ift Liebe, die urfprüngliche abfolute Liebe (1 30h. 4, 9.). 2018 die ab-= folute Liebe muß er Subjett und Objett zugleich fenn, t. h. er ist ursprünglich ter sich - felbft Liebenbe, mit sich felbft Gemeinschaft wollente und habenbe, ter in ober an fich 📻 felbst fich mittheilen wollende und mittheilende, wie benn von einem göttlichen Lieben -: por Grundlegung ter Belt bie Rebe ift, von ber Liebe tes Baters zum Sohne (Joh. -17, 24.). Aus biefer Liebe abgeleitet ift bie bie Kreatur febende und erhaltende Liebe; **bie Kreatur**, d. h. eine Existenz, welche ans Gott, durch Gott, für Gott ift, das Leben nicht in fich felbst hat, fondern fchlechthin abhängig ift von Gott, burch feinen Willen = entstehend und bestehend, so daß sie nach feinem Willen auch vergehen kann, in ber Zeit werbend, ben Bedingungen ber Zeit unterworfen, in ihr fich entwidelnd zu ihrer Bollz wumenheit, jur völligen Darstellung ihres Wefens, ober ihrer 3ree, bes fie fegenden =\_\_\_ : und beftimmenden ichopferifchen Gottesgebantens, mit ber Möglichteit, auch abzufallen win ihrer Itee, mas in Gott, ber emig wirklichen und wirkfamen 3bee feiner felbft, undentbar. In Bezug auf die Kreatur nun ift die ewige Liebe Bille ber Mittheilung == iner Lebensfülle, je nach dem Mage ber Empfänglichteit berfelben, Bille ber Setzung ---- biefer Fülle in einem andern, was nicht Gott ift, was aber, als aus Gott, auch wieder 🗲 🏞 Gott hinftrebt, und in Gott seine Ruhe, in einer ben Billen Gottes vollbringenden - Cottigleit feine Befriedigung findet. Als Liebe aber tann die schaffende Gottheit mit 🛨 Ger Lebensfülle unmittelbar sich nur seten in einer ihr gleichartig geschaffenen, eben-Alblichen, also personlichen Kreatur, welche in sich und für sich ist, sich ihrer selbst in E Sott bewußt und in Gott sich Selbstzwed ist, welche alle Fülle des kreatürlichen Lebens = fich zufammenfaßt (Mitrotosmus).

So ift es nun der Mensch, auf den die göttliche Liebe gerichtet ist, als Wohl-Efallen an der gottebenbildlichen Kreatur, worin das Wohlgefallen an der ganzen 555>fung (1 Dof. 1, 31.) fich zufammenfchließt, als Wille ber Gemeinfchaft mit ihr. Diefe Liebe bethätigt fich im Ernfte ber Bucht (Berbot mit Drohung 1 Moj. 2, 17.), Bewahrung und Berwirklichung ber Gottebenbildlichkeit, Erziehung durch Geborthe dur herrichermacht bezwedt, wie in bem traulichen Bertehr mit ben Menschen (vgl. Deof. 3, 8.). Aber auch nach bem Fall burch bie Hoffnung und Bertrauen wedende erheißung, wie durch bas bemuthigende Gericht ber Schmerzen, ber muhfeligen Arbeit пb Des Tobes. In allem dem ift bie Liebe, als der beharrliche Wille ber Gemeinschaft, inach ihrer Biederherstellung und beffen, was dazu führt. Darin liegt eine Berth-248 ung, nämlich ber unverlierbaren Anlage ber Ebenbildlichteit, bes bem menfchlichen then mitgetheilten Gotteshauchs. Diefe ift auch in ber erbarmenden Liebe: nur inofer m. als er Diefen Werth hat, ift der gefallene Mensch erbarmungswürdig vor Gott. Rur infofern ift er aber auch ftrafwürdig. Denn bie Strafe, bieje Berhängung bes Bebels, welches als Lebenshemmung empfunden wird, und einerfeits Subne ift, b. h.

stilliche Ehrenrettung, infofern die freiwillige Nichtachtung des Werths ber Gemeinschaft mit Gott und des darin beruhenden wahren Lebens als etwas das menschliche Leben beichäldigendes und dem Berderben zuführendes fattisch dargestellt wird; anderntheils Stachel zur Umtehr, indem eben tiefe Folge ber Gunde ben Denfchen bie Bieberherstellung ber gestörten Gemeinschaft als bas für ihn Rothwendige und über alles Banichenswerthe ertennen läßt - bie Strafe alfo fest in ber einen, wie in ber anbern Binfict jenen Werth tes Menschen vor Gott voraus und ift eine Bezeugung beffelben. Dem nach ift auch ber göttliche Born, ber in ber Strafe fich tunbgibt, nichts anderes, als Liebe. Reaftion ber verschmähten Liebe, welche auch, indem fie den Berfchmähenden abftöft, ihm Ochmer; und Bein verursacht, fich als Liebe bethätigt, Dieweil fie bamit bezeugt, baß ihr folches Berfchmähen und bie Gemeinschaft mit tem Berjchmähenden nicht schlechthin gleichgültig sep. Der Born ist nur sich verhüllende und eben badurch für ihren höchsten Zweck wirkfame Liebe. Diese aber gibt fich in den Wegen ber göttlichen Borfehung, in tem göttlichen Berhalten gegen tie Seibenwelt, wie gegen tas anserwühlte Bott läßt bie Beiben ihre eigenen Bege geben (Apg. 14, 17.); a Bolt zu erkennen. gibt fie babin in Thorbeit, Gitelteit, Ungerechtigteit, Greuel aller Art (Rom. 1, 21 ff.), auf bağ sie zum Gefühl ihres Elends und ihrer Ohnmacht, sowie ihrer Berschnldung, in Beidem geführt werden könnten. Aber in diefem Born (Rom. 1, 18.) ift bie Licke verborgen; und ties erweist fich auch positiv, indem er fich ihnen nicht unbezengt lift, und in ihrem Gemiffen, wie in ihrer Lebensführung, im Einzelnen- und im Gregen ihnen nahe tritt, ob sie ihn fühlen und finden möchten in seiner herzerfreuenden Gitte und in seiner rettenden Macht, in seiner vergeltenden Gerechtigkeit und in feiner allweltenten, bas Boje zum Guten wententen, ober aus bem Bojen Gutes hervorbringenten Beisheit (vgl. Apg. 14, 17; 17, 25 ff.). Wenn ichon an der gottentfremdeten Beibenwelt bie göttliche Liebe fich alfo erzeiget; fo noch merklicher und augenfälliger an ben Bolt des Eigenthums, beffen Auswahl icon bas Wert lauterer Liebe ober Gite ift (5 Mof. 7, 6 ff.), und beffen ganze Führung in Segnen und Richten, in Preisgeben und Erretten ein mächtiges Beugnif ter in allem maltenten Liebe ift, welche im Barnen und Sicherbarmen, im Wohlthun und Strafen fich gleichermagen bewährt. Seiligteit und Barmherzigkeit find die Grundzüge ber in Ifrael fich offenbarenden Gotteslicke: jene ras Erhabenscyn rerselben über freatürliche Mängel und Schwachheit, wie über be Boje, bie Sünde, tas Unrecht; dieje tas Eingeben in tie Mängel, Gebrechen, Sundernoth mit bem Willen ju erstatten, ju beilen, ju erlöjen, wieberaufzurichten. In beiden aber erweist fich bie Beständigteit ber Liebe, Die Treue, und Die Angemeffenheit int Berhaltens zu tem turch ihren guten und gnädigen Billen gejetten Berhältnig ("Bund"), bie Gerechtigkeit, welche vorzugsweise als bie rettente, heilschaffente erscheint, eten baburch aber, tag fie bie Frommen ober tie fich Betehrenten rettet, als Abwendung von ben Gottlofen und von der Sünde, und als die Jerem das Seine zutheilende fich kundgikt. Beides, bie Beiligkeit und bie Onate, wird für bas religios-fittliche Bewußten ausgeglichen im Subnopfer, auf vorbildliche Beije im altteftamentlichen, in vollfommener Wahrheit und Wirtfamkeit im neutestamentlichen. Das Recht Gottes in Bem auf das gefallene Menschengeschlecht besteht, das Gericht des Todes wird vollzogen; aber fo, tag bas haupt beffelben, ter beil. Denichenjohn, ber Gottesjohn ift, in frim Liebesthat, welche die Bollführung bes göttlichen Willens felbft ift, daffelbe für alle erbulbete; wodurch ber Sünden = und Totesbann für das Geschlecht gelöst, Die Daglichteit eines neuen Wefens in Gerechtigkeit und Seligkeit bergestellt wird.

Im neuen Bunde ift nun die volltommene Offenbarung ber Gottes - Liebe in ber Fülle ihres Sinnes und ihrer Beziehungen. Die Menschwerbung bes Sohnes Gottes ist die Selbstoffenbarung Gottes, und führt zu seiner Selbstmittheilung im h. Geiste. Darin erschließt sich die ewige Liebe, nach innen: als die Liebe des Baters um Sohne und bes Sohnes zum Bater im h. Geiste, ber aus beiden hervorgehenden und sie verbindenden Liebessfülle, so daß gesagt werden tann: Gott ist Liebe; wie nach außen: als die göttliche Liebe gegen die gesallene Kreatur, welche ist der Wille der Wieberherstellung volltommener Gemeinschaft berselben mit Gott in Kraft des ewig gültigen Sühnopfers des Gottes- und Menschuer-Sohnes und durch Mittheilung des h. Geiste, vodurch Bater und Sohn in voller Liebesmacht Wohnung machen in den Herzen ber Renschen, und also eine Gottesgemeinde zu Stande kommt, ein heiliges Eigenthumsolt, wie es im alten Bunde postulirt, aber noch nicht verwirklicht ist. — Hiermit ist un die Gottes-Liebe in den Menschen, zunächst als Bollgewißheit des von Gotteliebtsens (Röm. 5, 5.), in unmittelbarer Folge davon aber als energischer Trieb des iebens, der auf den ursprünglich liebenden Gott in Ehristo gerichtet (1 Joh. 4, 19.), um innigen und thätigen Liebesdrang in Bezug auf alle von Gott in Ehristo Geliebte wird (B. 11.), indem die Gottes-Liebe auch in ihrer Einwohnung im Menschen eine Les umfassenbe bleibt. Dieses Lieben tritt ein in der Form des Sollens (1 Joh. 4, 11.), us Gefühls der Berpflichtung, welches aber mehr und mehr ein frästiges Wollen wird. und dies ist die Bollendung oder das Reiswerden der Gottes-Liebe im Menschen (*žr* śror rerelésware), indem sie barin nicht bloß als Blüthe des Gemüths (freudiges wollgefühl der Liebe Sottes), sondern als fruchtbringend sich erzeigt.

Bon diefer Liebe find die Anfänge und Borspiele schon in der alten Zeit der Berrifung: Berlangen nach Gott, Freude an ihm, Eifer ihm zu dienen, für ihn zu wirken, les zu thun ihm zu lieb und zu Ehren. Auch die Neigung zu denen, die Gottes sind, zihm zugethan find und in feiner Gemeinschaft stehen, die beilige Liebesgemeinhaft in Gott, diefer Grundkarafter der neutestamentlichen Gemeinde, ift im alten eftament vorgebildet in der Gottesgemeinde, die in ihrer Beziehung zu Gott als Ein= tit betrachtet wird, und beren Berbindung mit Gott als innige, volltommene Lebens= nheit bargeftellt wird in bem Bild ber Ebe; welches ja im neuen Teftament wieber sigenommen ift, und zwar fo, bag bie Gemeinschaft als werdende, ihrer vollen Berütlichung entgegenreifende erscheint, indem Christus als Bräutigam ber Gemeinde beichnet wird, die Hochzeit des Lammes aber mit seiner Zukunft zur Bollendung seines teiches zusammenfällt. Unter tiefen Gesichtspunkt gestellt, bekommt die Gottesliebe und z Förderung ber Liebe ju Gott noch ein eigenthümliches Gepräge. Gott will bas ganze erz feines Bolles: eine Liebe, eine Singebung, "vie auf ihn ausschlieflich gebe, fo bag ine anders baneben auftomme, fo bag alle vertrauente und hingebende Liebesneigung t irgend welcher Rreatur barin begriffen fen, baraus fließe und barauf zurückgehe. In efer hinficht wird feine Liebe Eifer, und Gott heißt ein eifriger Gott. In menschben Berhältniffen wird bies burch Eiferfucht bezeichnet; worin aber ber der 3bee Gottes icht angemeffene Rebenbegriff bes Leidenschaftlichen mitgesetzt ift. — Dicfer Gifer Gottes er, biefer entfchiedene energische Bille ber ausschließlichen Ergebenheit feines Boltes ithn, ift andererseits bie gartlichfte Gorge für ben Bestand und bie Ehre beffelben id deren Biederherstellung. Daß beides wefentlich zusammenhängt, ja im Grunde ses ift, leuchtet bem tiefer Dentenben von felbft ein. - Ein Ausflug biejes Gifers sttes aber ift der Eifer für Gott bei benen, die in seinem Dienste find, ein Amt feiner Gemeinde haben, ober überhaupt lebendige Glieder berfelben find - ein Eifer r feine Ehre, daher Unwille über alles, was diefelbe verletzt oder zu verletzen scheint, gL ben Art. Eifer). Es ist dies eine Aeusterung der Liebe zu Gott, welche Liebe r allem die Erwiederung feiner Liebe und infofern Dantbarteit ift, und höchfte erthichätzung, träftiges, immer mehr alle Momente bes Lebens erfüllendes Berlangen d Gemeinschaft mit ihm, Freude daran, Wohlgefallen an Gott, völlige Ergebenheit, fer für feine Ehre in sich faßt. Wefentlich venselben Karatter muß die Liebe in ott haben, bas heißt die Liebe ju und unter benen, die in Gott miteinander verbunn find und fich verbunden wissen. Diese aber, als gerichtet auf Areaturen, die mit erlei Mangel und mit Gunde behaftet find, muß, entsprechend ber Liebe Gottes ju den, in fich fcließen Billigfeit zum Bergeben, welche alle hinderniffe voller Gemeinaft überwindet, Ausdauer im Bohlgefallen auch bei Berfehlungen und abstoßenden tichen Gebrechen ober Eigenheiten, alfo Gebuld und Sanftmuth, Eifer für die Befung und Erweisung beffelben in Ermahnung, Rüge, Ermunterung, endlich thatträfes Mitgefühl mit Noth und Schwachheit, also Barmherzigkeit. Bie aber die Liebe

ł

bes ichöpferischen, erlöfenden und auf Beiligung zielenden Gottes auch über bie in wirt liche Gemeinschaft mit ihm Getommenen ober auf bem Weg bagu Befindlichen binant fich erstreckt, eine allumfaffende ift: fo auch bie ber göttlichgesinnten Denschen. Bie aber in ber Liebe Gottes felbst ein Unterschied ist, insofern er bie aus bem Geiste gebornen, die ihn lieben und feine Gebote halten oder in feinen Wegen wandeln, mit einer fie fort und fort belebenden, ftärtenden, erquidenden, tröftenden und beiligenbu Liebe bes Wohlgefallens liebt (vgl. Joh. 14, 21. 23.); Die übrigen aber mit ber Liefe bes Wohlwollens, bes Erbarmens, welche je nach ihrem Berhalten, nach ihrer Bergens stellung und Empfänglichkeit eine gar nicht empfundene, ober mit Schmerz, Fundt, Angft empfuntene (Gefühle tes Borns, erfchrodenes Gemiffen), ober hoffnung, Berlangen und Sehujucht, auch wohl — durch Hülfe und Wohlthat, Freude und Dud wedente, aber tein Gefühl voller bleibenter Freute, teine Befriedigung bes wirklichen Geeinigtseyns gewährende ift: fo ift es auch mit ber aus Gott in die Bergen feiner Ris ber ergoffenen, und nach ber Seite ber Miterschaffenen und Miterlösten bin fich be wegenden und wirtfamen Liebe. Bier tritt uns entgegen der Unterfchied ber brüderlichen und ber allgemeinen Liche (Rom. 12, 10. 1 Theff. 4, 5. Sebr. 13, 1. 1 Betr. 1, 22. 2 Betr. 1, 7.). Beiten gemein ift tas Bohlmeinen und Bohlwolken, bas Mitgefühl, bie Willigkeit zu helfen mit Rath und That, bas versöhnliche, bas fanftmüthige und geduldige Berhalten; aber in ber letteren mangelt das Wohlgefallen on ber Gleichartigkeit ber göttlichen Lebensrichtung, die Werthschätzung berfelben und bie Erfüllung des Bunsches und Willens ber Gemeinschaft in Gott; es mangelt die recht Gegenseitigkeit und baher die volle Befriedigung und Freude, wie die Innigkeit und Berglichkeit bes Einsfeyns und fich Einswiffens im höchften Gut.

Die Liebe gewinnt aber auch noch eine besondere Bestimmtheit durch die Indivi bualität, die geiftige und gemüthliche Eigenthümlichkeit der Liebenden, wie burch ihre besondere Lebensstellung. So erscheint sie als mächtiger Zug und herzliche Zuneigung ber Gemüther mit innigem Wohlgefallen und fräftigem Berlangen nach häufigem Um gang, nach reichem, geistigem und gemüthlichem Verkehr in der Freundschaft, sodam als zärtliche gegenseitige Zuneigung, Wohlgefallen an bem Bermandten, als bem in jeber Bezichung das eigene Leben ergänzenden, und Berlangen nach völliger und beständiger Einigung des ganzen Lebens — in der geschlechtlichen Liebe; woran die elterliche, tindliche, geschwifterliche fich anschließt. Beides, Freundschaft und Liebe (als geschlechtliche 2c.) hat bas Gepräge der vollen christlichen Sittlichkeit, wenn es in der Gotte liebe wurzelt, und als eine bestimmte Richtung berfelben auf die durch göttliche Ordnung und Bestimmung, welche in ber natürlichen Gemutheverwandtichaft oder in ben ju Gemeinschaft führenden socialen Verhältniffen fich tundgibt, zur näheren und nächften Gemeinschaft uns zugewiesenen, ober als eine lebendige Beziehung ber natürlichen 3m neigung auf ihren göttlichen Urquell und ihr göttliches Ziel: Heiligung und Bertlärung bes Natürlichen, fich erweist. Das find bie im himmel geschloffenen Freundschaften und Ehen. — Und wie die eheliche Liebe ein Abbild ift der Gemeinschaft des Bern mit feinem Bolt ober feiner Gemeinde (Eph. 5.), fo bie elterliche, tindliche und gefchuifterliche ein Abbild ber göttlichen Baterliebe, ber tindlichen vertrauenden und folgiamen Liebe zu Gott und ber brüderlichen Liebe ber Gottestinder unter einander. - Alle biefe Berhältniffe tönnen folcher höchften Beihe ermangeln, aber boch übrigens wohl georbat Dann tragen fie ben Karakter bes fittlich = Ebeln an fich. seyn. Gie Hanen aber auch ungeordnet seyn: die Freundschaft tann eine fleischliche, weichliche, eigen nützige ja in unnatürlichen Umgang, in widernatürlichen Geschlechtsverkehr ausarinde werben; bie geschlechtliche Liebe eine felbstfüchtig=finnliche, auf momentane Befriedigung ber Luft gerichtet; bie elterliche Liebe eine eigenliebige, bas Sündliche in ben Rinbern zudedende ober hegende; bie findliche und geschwisterliche eine schmeichlerische und ver hätschelnde. Auf folche Weife wird die Liebe unsittlich oder sittlich ungeordnet, unebel, gemein, vertehrt, und fchlägt bann auch leicht in ihr Gegentheil um. 201fo tann, wet

ner Ibee, feinem Prinzip und Ziel nach das Söchfte und Herrlichste, ja überschweng-) groß und herrlich ist, das allergemeinste, schlechteste, entwürdigenoste werden.

Die Liebe in beiderlei Sinn findet sich in der heiligen Schrift, oder im Bereiche : Sottesoffenbarung. Die höchste und heilige Neigung tes Herzens wird im Worte Schrift mit bemfelben namen bezeichnet, wie bie bloß natürliche, unsittliche und geordnete Neigung. Analoges findet sich auch im hellenisch-römischen und im germathen Lebensgebiete. Bei ben hellenen und Römern hat Eows, Amor und Agoodiry, nus beiberlei Rarakter: bes Ebeln und Gemeinen; und bie Minne ber Germanen Das Christenthum aber hat beides: die reine fittliche, und die schlechte, gemeine. Chrifto und feiner Gemeinde die volltommene Darstellung und Berwirklichung der bren Liebe, deren absolutes Urbild im dreieinigen Leben Gottes felbst ift. Unnachnlich tief und rein wird uns die Gottesliebe, wie fie in Gott und wie fie durch Got= Geist im Menschen lebt und waltet, und der Zusammenhang von beiden in der bl. prift geschildert. Schon in der alttestamentlichen, 3. B. 5 Mos. 33, 4. Jesaj. 49, ff.; 57, 17 ff.; 55, 7 ff. Jerem. 31, 20; 32, 37 ff. Hejet. 34, 11 ff. Hoj. 1 3. 14, 2 ff. Mich. 7, 18 ff. Dann in der ganzen Erscheinung Christi und in n, mas er von feiner Liebe und damit von der bes Baters bezeugt, 3. B. Matth. , 28. Lut. 15. Joh. 4, 10. 14; 6, 37 ff.; 7, 37 ff., 9, 4 f.; 10, 12 ff.; 12, f.; 13, 1 ff.; 34 f.; 15, 12. 13. Kap. 17., und im apostolischen Zeugniß Röm. 5, ff.; 8, 28 ff.; 11, 29 ff. 1. Kor. 13. Eph. 1; 3, 17 ff.; 5, 1 f. 1 Joh. 3, 4. f. f. - Diefer urfprünglichen Beschreibung schließen sich die Erleuchteten aller Zeiten ber Chriftenheit an, welche von folcher Liebe Zeugniß ablegen und bazu ermuntern; anner verschiedener Geistesrichtungen, aber in Diefem Einen zusammeuftimmend. lanche tiefere Blide haben besonvers die Mystiker in dieses Geheimniß des göttlichen bens gethan. Auch die neuere Biffenschaft, besonders die Ethif, hat dankenswerthe elehrungen über bas Wefen und die Erscheinungsformen ber Liebe gegeben. So Daub, pft. ber chriftl. Moral II. 1, S. 310 ff. Marheinete, Suft. ber theol. Moral S. 0 ff. Rothe, theol. Ethit II. S. 350 ("vie Tugend ist wesentlich Liebe; das volle ngemeinschaftgetretensehn tes Individuums, fo tag es vollständig erschloffen ift für bie emeinschaft, vollständig für die andern durchsichtig und burchdringlich ist, und hin= iederum sie durchstieht und durchdringt, vollständig aus sich selbst herausgegangen ist durch elbfimittheilung, und nichtsbefto weniger vollständig bei fich bleibt, vermöge ber in fer Selbstmittheilung fich vollziehenden wesentlichen Ergänzung feiner felbst burch die beren, mit Einem Wort als Liebe. Alle besondere Tugenden find Tugenden wefentlich it baburch, daß die Liebe in ihnen ift. - Als Liebe ift aber bie Tugend beides und richmäßig: gebende Liebe und empfangende, b. h. Gütigkeit und Dankbarkeit. In r Ingend find viese beiden wesentlich in einander, indem sie gegenseitig in einander ergehen. — III. 1. pag. 252 sqq. — Die Grundzüge ber evangelisch=kirchlichen Moral= eologie aber hat Sartorius als die Lehre von der heiligen Liebe bargestellt (1. urrängliche Liebe und ihr Gegensatz, 2) versöhnende, 3) einigende, reinigende, thätige b gehorchende Liebe, 4) leidende, hoffende und triumphirende Liebe). Hieher gehört is Soboberlein in feinem dogmatisch-ethischen Werfe. Und Berfaffer diefes hat (in gebrudten Borlefungen über die chriftliche Ethit) die Gottesliebe, wie fie im Inhalt r Dogmatik fich explicit, als fundamentalen Theil der Ethik hingestellt, deren Prinzip en bieje Liebe ift, wie fie in Kraft ber Gottesthaten burch ben hl. Geift immanente bensmacht geworden ift. Lline.

Liebesmahle, f. Agapen.

Sieb, geiftliches, f. Rirchenlied.

**Lievland, Aurland, Chstland**. Einführung des Christenthums. Reirmation. Rirchl. Statistik, f. Rußland, Evangelische Rirche in.

Liga, bie katholische, war das Seitenstück zu dem Bund oder der Union der vangelischen, und wurde zu München am 10. Juli 1609 unter dem Borstige dreier von

Ĺ

Maximilian ernannten Commissäre von den Bevollmächtigten der Bischöfe von Big burg, Conftanz, Augsburg, Paffau und Regensburg, fomie bes Probftes von Ellwangen und tes Abtes von Rempten geschloffen. Bald murden auch die tatholifchen Stanbe bet bayerischen und schwäbischen Kreises zur Unterschrift ber von Maximilian felbft entworfenen Bundesatte bestimmt. Diefer tatholifche Bund ward uicht gleich anfangs, fonden erst später die heilige Liga genannt. Sein ausgesprochener 3wed war: Bertheidigung und Erhaltung ber wahren tatholischen Religion, Fortpflanzung gemeinen Friedens, ber Ruhe und der Wohlfahrt, Abwendung besorgter Gefahr und handhabung ber beiligen Reichsabichiede und anderer im Reiche löblicher hergebrachter Gewohnheiten. Dazu versprachen sich tie Berbündeten einander Beistand gegen jeden Angriff, "bamit bie alle, mahre, alleinfeligmachende Religion nicht ansgerottet werbe." (Bgl. tie Urtunden unter Nr. 1 bei Stumpf, tiplomatifche Geschichte ber teutschen Liga.) Darimilian, ber mit fehr ausgedehnten Bollmachten zum Bundesobersten ernannt worden war, suchte den Bunde neue Mitglieder zuzuführen; in tiefer Absicht reiste fein Bater Bilbelm, unter dem Vorwande einer Brunnentur, nach den rheinischen Landen und vermochte am DL August die drei geistlichen Kurfürsten zum Anschluß. Der Kurfürst von Mainz winte zum zweiten Bundesdirettor ernannt, was Maximilians Ehrgeiz zwar tief verletzte, bog zuließ, indem der Bund badurch an Macht zu gewinnen versprach. Darauf trat mm im Ramen des Bundes mit Babst Paul V. in Unterhandlungen; diefer versprach fchin in allgemeinen Ausbrücken, bas Seinige jo viel möglich zum Bunde beizutragen, und fande ben Rapuziner Lorenz von Brindifi auf Maximilians Drängen berbei, verfprach auch einen bestimmten Beitrag zu leisten. Die Berbündeten versammelten sich, je nach Erfordernig ber Beit und ber Umftande, in Bürzburg, München und Angsburg ju Berathungen, und ber Bund dauerte, obgleich es zu manchem innern Zwifte tam, fort. Go flanden fich benn zwei mächtige Parteien in Deutschland bewaffnet einander gegenüber, jebe unter ber Anführung eines Wittelsbachers; boch war bamals bie Union unftreitig bem tathe fchen Bund überlegen: benn bie Länder ber Jülich'schen Erbichaft, nachft Bapern ber größte weltliche Staat Deutschlands, waren in den Händen der damals noch lutherischen Pfalzgrafen und bes reformirten Kurfürsten, Defterreich lag barnieber, und bie Ein war zu jener Zeit ohne Kraft. Letztere wurde um fo mehr gelähmt, weil Marimilim um bes Salzes und anderer Dinge willen mit Salzburg erft in 3mietracht und bann in offenem Krieg lebte. Aus diefen Gründen schloß auch Maximilian ichon 1611 in Namen ber Liga mit ber Union einen Frieden, und stand wiederholt im Begriff, die Stelle eines Direttors nieberzulegen, weil die Geiftlichen, aus benen ber größere Thei feiner Berbündeten bestand, auf feine Forderungen nicht eingeben wollten. Anch gegen bie Aufnahme bes lutherischen Rurfürsten von Sachfen, Christians II., ber nicht um treulos genug war, darum zu bitten, sondern sogar auch ben tatholischen Bundestag in Burgburg (April 1611) besuchen wollte, ftemmte fich Marimilian fo lange er tonnte. Die Union ber Protestanten in Verbindung mit England und holland blieb auch in ber beiden folgenden Jahren der Liga überlegen, weil die Mitglieder der letzteren, lauter fleine schwäbische und bayerische herrn ober Aebte und Prälaten, bie von Maximilien eigenmächtig ausgeschriebenen Beiträge zur Bundestaffe nicht leiften wollten. 3m 3af 1613 fah fich Maximilian auf's Neue veranlaßt, ben Bund wieder in Bewegung # Es erhoben sich nämlich in biefem Jahre einerseits bie Protestanten ber bfter fesen. reichischen Erblande wieder fehr furchtbar, andererfeits waren Pfalz-Renburg und Branbenburg nach bem Tobe bes erften Statthalters von Jülich in offener gebbe und entlich hatte Ablesel, welcher den neuen Kaifer Matthias beherrichte, und bagegen mit De rimilian, Ferdinand, Leopold und den Jesuiten tödtlich entzweit war, eine böcht beden liche Correspondenz mit dem Kurfürsten von Mainz angeknüpft. Der Letztere und Rie fel, welche im Gifer für ben Ratholicismus Maximilian nicht nachftanden, tonnten leich bie Direftorialabsichten bes Letteren vereiteln. Diefer fuchte baber bem von Matthief auf ben 24. April 1613 nach Regensburg ausgeschriebenen Reichstag zuvorzutommen, in

•

er nicht nur bie wirklichen und ordentlichen Landesmitglieder, fondern überhaupt tatholifchen Stände bes baberifchen, fcmäbifchen, frantifchen und rheinifchen Rreifes ub, am 1. März 1613 entweder perfönlich ober durch Bevollmächtigte auf einem idestag zu Frantfurt zu erscheinen. hier betrieb ber Erzbischof Schweithard von ing im Einverständnig mit Ablefel Die Aufnahme ber Saufer Sachfen in die tathoe Liga mit ber Absicht, aus ber Liga, bie bisher nur ein Privatverein gewesen, ein infames politisches Wert zu machen, beffen haupt ber Raifer und beffen 3med bas aeben follte, ben Religions= und Brofanfrieden, Die Reichsabschiede und Reichscontion unberletzt zu erhalten, alles ichabliche Migtrauen aufzuheben und achtes beutsches trauen im Reich wiederherzuftellen. Nicht minter murte von biefer gemäßigten, **h** den taiferlichen Hof geleiteten Partei bahin gearbeitet, die Mitglieder der Liga Einwilligung in bie von ben Protestanten geforderte Aufhebung tes Borbehaltes ewegen (vgl. B. Bb. Bolf's Geschichte Maximilians I., Br. III. S. 337 ff. aus bichriften). Das Endergebniß der Berathung war der Beschluß, tag man tatholi= Seits auf dem Inhalt des Religionsfriedens beharren wolle, auch, wenn die Pronten es verlangten, in tie Wiederholung beffelben willigen und nachgeben könne, bie Scribenten und Calumnianten, welche in öffentlichen Druckfchriften und auf ben geln biefen Frieden für tein festes und verbindliches Bert, fondern nur für ein Inn und Tolerang ausgaben, zum Schweigen gebracht werden follten; jeboch muffe ber berholungsafte bestimmt und ausbrücklich einverleibt werden, tag tiefe Bieberholung ber Scribenten und Calumnianten wegen geschehe, und bag baburch feine gegen ben igionsfrieden unternommene Sandlung gebilligt werbe, fondern ben Berletten ihr bt vorbehalten bleibe. Maximilian, ber über biefen Ausgang fehr entrüftet war, ließ nur burch bringente Bitten und Vorstellungen ber fleineren geiftlichen herren aus nten und Schwaben, welche gerade unter den bamaligen Umftänden eine Secularis on fürchteten, bewegen, fein Amt noch bis zum nachften Bundestag beizubehalten. fer lam im Oltober 1613 zu Stande, fiel aber in seinem Endergebnis abermals ungünstig Maximilian aus, indem beschloffen murbe, die Bahl von zwei Direktoren auf drei rtöhen, und zwar sollte ber eine ber brei Direktoren ber öfterreichische Bring Marian von Tirol fehn, wodurch Rhlefel ben gangen Bund an Defterreich ober an fich ft bringen wollte. Dies gelang jedoch nicht, ba Matthias burchaus tein Bertrauen of, und so beutete Alles barauf hin, bag es bald zu einem Krieg zwischen ben Geen ber Union und benen der Liga kommen müffe, ba Maximilian mit seinem rastlos eftämmen Geist die Zügel in der Hand behielt. Beranlassung bot der erneuerte rtt in ber Jülich'schen Erbfache: ber Rurfürst von Brandenburg begann ben offenen npf gegen den Bfalzgrafen, um sich der Stadt Düffelborf allein zu bemächtigen, was i jeboch nicht gelang. Dann erflärte er fich im Dezember 1613 offen zur reformirten igion, um fich die Holländer geneigt zu machen, welche er herbeirief und mit ihrer lfe Jülich besete, während ber Pfalzgraf fich mit ber Begnahme von Düffeldorf nte. Maximilian empfahl bie Sache feines Schwagers ben geiftlichen Rurfürften und n tatholifchen Ständen und berief feine Bundesgenoffen zu einer Berathung nach jelftadt, wo er es dahin brachte, daß die oberländischen Stände für die Sache ber stifchen Liga auf's Neue belebt und feinem Schwager eine bedeutende Gelbunterung jugejagt wurde. Maximilian wußte burch fchlaue Politik fich ber Liga immer utbehrlicher zu machen. Bu Anfang bes Jahres 1616 legte er bas Direttorium derfelben rmals zum Schein nieder und übergab es bem Kurfürsten von Mainz. Da bie Lage Dinge gerade um diese Beit für die geiftlichen herren fehr bedenklich war, fo waren e über Maximilians Rücktritt fehr betroffen und baten ihn alle flehentlich, feine lle beignbehalten. Diefem war es auch mit feinem Riddtritt niemals Ernft gewefen, fo lief er fich leicht erbitten, mit feinen schwächeren Nachbarn einen besondern Bund, chließen, beffen Raffe und Macht ganz in feiner Band ware. Diefer neue Bund m Artikel am 17. Mai 1617 in München aufgesetzt wurden, ward ausbrücklich nicht

Liga genannt; auch erwähnte die Stiftungsurfunde die Religion gar nicht, fondern et bieft nur, Die Bischöfe von Bamberg, Burgburg und Eichftäbt und ber gefürstete Breit von Ellwangen hätten fich mit dem herzog von Bayern zu einer vertraulichen nachber lichen Bersicherung auf vier Jahre vereinigt, und wenn diese Dauer nicht ausreiche, s wollten sie Alles baran wagen, um nicht mit Schmach unterbrückt zu werben. Der Bud jollte nur vertheidigend sehn, auch Keinem, ber einen Andern wider Recht angreie, hülfe leiften. Die unumschränfte Dacht über bas Bundesbeer wurde bem Berzog un Bayern überlaffen, fo daß tiefer jest alle beutschen Kräfte ter tatholischen Bartei in Deutschland in Einen Brennpunkt vereinigte, mährend eben bie protestantische Unim immer mehr in fich selbst zerfiel. Seine eigentliche Bedeutung erlangte nun ber tathe lische Bund in Folge ber Empörung ber böhmischen Utraquisten, welche Kaifer Ferdinand nicht anerkannten und bem jungen Kurfürsten von ber Bjalz, Friedrich V., bie Krone übertrugen. Diefer wurde von seinem Schwiegervater Jakob I. von England und von ber Union nur schwach unterstützt, während Ferdinand bei Spanien und in ber Liga fräftige Hülfe fand. Die Liga tagte vom 5. bis zum 14. Dezember 1619 zu Bigburg und faßte ben Beschluß, ein heer von 21,000 Mann ju Fuß und 4000 Reiten zu stellen und zur Bertheitigung das Bermögen Aller, sowohl ber Geistlichen als ber Beltlichen, in Anfpruch zu nehmen; alle katholischen Stände und Communen in Deutschland, besonders die reichen Abteien in Schwaben, sollten, nöthigen Falls mit Gewelt, zum Beitritt bewogen, die tatholischen Fürsten im übrigen Europa durch Gesandtschaften jur Theilnahme ober boch zum Beiftande eingelaten werden. Die Leitung bes Gaujen ward einmüthig in Maximilians Sände gelegt, ihm Bollmacht ertheilt, mit answärtigen Staaten zu unterhandeln, in allen Fällen, wo fich im Boraus nichts bestimmen ließ, Ar ordnungen zu treffen, und ihm bie Bestallung ber hohen Offiziere, bie Fürforge für but Gehützwesen, ben Proviant und das Kundschaften übertragen. Maximilian zeigte 🖬 nun im Rabinet wie im Felde ber Union weit überlegen: nachdem Philipp III. lange ver gebens von ihm beftürmt worden war, fandte er einen neuen Gefandten, Leuter, nach Spanien ab, welcher bewirkte, baß Spinola Befehl erhielt, aus ben Niederlanden in bie Unter pfalz zu ziehen. Auch ben Babft wußte er burch bie Borstellung, daß es jest ober mie Beit fen, bie Reper auszurotten, zur Bufage einer bedeutenten Gelbunterftugung ju bo Auch Frankreich, bas unter heinrich IV. in enger Verbindung mit ber prote wegen. ftantijchen Union ftand, neigte fich feit bem Regierungsantritt Ludwigs XIII. unter ben Einfluß von Lupnes ber Liga zu, und Letterer tnüpfte in Ulm Unterhandlungen gwijden ber Liga und Union an, welchen ein im Juli 1620 geschlossener Bertrag folgte, wie ihn gewiß Maximilian und Ferdinand II. felbst nicht erwartet hatten. Man tam überein, kin Theil folle ben andern weder in geiftlichen noch weltlichen Dingen beleidigen und be schäbigen; jeber wolle das um fich und in der Nachbarschaft umbergelagerte Rriegsvoll abführen, und teiner ben andern am Durchzug bes Kriegevolles, wenn es bie Rothouft und Selbstvertheidigung erheische, hindern; von diefem Bertrage bleibe aber das Ringe reich Böhmen ausgeschloffen, ba berfelbe fich nur auf die Länder beziehe, welche beiber feits den Fürsten und Ständen gebören, die Kurpfalz miteingerechnet. Die Unirter gingen in die Falle und tehrten nach Abschluß dieses Bertrags nach haufe, ohne Bingschaft über die weiteren Unternehmungen der Spanier und Maximilians zu forden. Diefer tonnte jest ungehindert mit feinen heerschaaren nach Oberöfterreich und Bihmen einfallen, mährend ber Rurfürst von Sachsen feine Unternehmungen in ber Leufit # Gunften bes Raifers ausführte. Die Folge war, baß ber herzog von Bavern nach ber Schlacht am weißen Berge (29. Ottober 1620) in Kurzem ganz Böhmen eroberte! Die Union löste sich auf, die pfälzischen Lande wurden besetzt, überall aber die katholische Rirche mit Gewalt wieder hergeftellt; Maximilian hatte ben nachften felbstfüchtigen Bued, welchen er sich mit ber Liga geset, erreicht, als er am 6. Mary 1623 mit bem Bfalgister Rur- und Erztruchseffenamt belehnt wurde. Bon nun an tritt barum auch bie Lige hinter bem Anschen bes Raifers zurud, bis es zweddienlich erschien, gegen bas Ueber

Lightfoot

vicht bes taiferlichen Günstlings dieselbe wieder unter die Baffen zu rufen. Seit dem ftreten Ballensteins war der Bund der tatholischen Fürsten immer mehr vernachläßigt 1 allmählig ganz zurückgesetst worden, und es war der Wunsch Desterreichs, daß die a fich ganz auflösen möchte. Maximilians Ansehen als Bundeshaupt ber Liga fank ner mehr; ichon begehrte ber Kaifer geradezu, fie follten bie auf ben Gütern ber deritterschaft liegende Reiterei abdanken, damit Wallenstein feine Schaaren dahin n tonnte; auch ihre eigenen Länder waren nicht mehr vor Erprefjungen und Raub taiserlichen Schaaren ficher; die Furcht vor baldiger Unterdrückung war unter den olischen Fürsten allgemein, und die Jesuiten schienen jest nur die Blane des Raisers Umgestaltung und Biedervereinigung aller beutschen ganter unter Ein haupt und r ihre Abhängigkeit zu fördern. Dieje Besorgniß bestimmte Frankreich, mit ben kathoen Fürsten, insbesondere mit Maximilian zu unterhandeln und fie zum Biderftand m des Kaifers Uebermacht aufzustacheln. In Folge hievon hatte Maximilian im **x3 1629** einen Bundestag der Liga in Heilbronn abgehalten, auf welchem die verbeten Fürsten und Städte beschlossen, ihre Truppen nicht aus Schwaben zu ziehen, vern fich mit Gute ober mit Gewalt gegen die Walleusteiner zu behaupten und zu tiesem ed ein heer von 27,000 Mann Fußvolt und 40 Regimentern Reiterei bis zum allgenen Frieden zu erhalten. Bei dem im folgenden Jahre abgehaltenen Rurfürstentag Regensburg machte die Liga mit ihrem Haupte Maximilian gemeine Sache mit ben m protestantischen Rurfürsten und bestand auf's Beharrlichste auf ber Entlasjung Wensteins und auf ftrenger Bollziehung des Restitutionseditts. Allein das Auftreten **fav Adolphs** und der Bertrag, welchen Frankreich mit Schweden schloß, lähmte volbe bie Rraft ber Liga, welche fich noch vor bem Friedensschluß auflöste, seitdem Frant**h zu ihrer Bernichtung bie Politit** befolgte, burch Borschiebung des ganz unfähigen rfürsten Johann Georg I. eine fogenannte britte Partei in Deutschland zu bilten. it mehr Recht als die katholische wurde die Liga mit dem Namen Maximilians zubenut; dieser beutete sie mit schlauer Berechnung im Dienst seiner eigensüchtigen Interej-: aus, ftörte mit ihr breißig Jahre lang ben Frieden Deutschlands und vergeudete **5.05 Leben** und Gut Unzähliger. Die Spoche res Bestehens ver Liga ist auf kathoher und protestantischer Seite einer ber unerquidlichsten Beiträume, inner welches mit ber ligion ein freches Spiel bes Egoismus getrieben und Deutschlaut bald an Spanien, b an England und Frankreich preisgegeben wurde. Nur ber Energie eines Karakters, e Gustav Adolphs, tonnte es gelingen, tiefen Schwantungen nach Rechts und Links 1 Ende zu machen, und daß er Liga und Union mit in's Grab nahm, ift eine feiner immärdigften Trophäen. Th. Breffel.

Lightfoot, Johannes, Pfarrer und Vicelanzler ber Universität Cambridge, ofer Orientalist, bessen abbinische Gelehrsamsteit und bessen Eifer, das Verständniß : heiligen Schrift durch Kenntniß der Sprache und Redensarten, der Sitten und öränche, der geographischen und naturgeschichtlichen Berhältnisse bes jüdischen Bolkes I ben Schriften feiner eigenen Gelehrten zu befördern, für die Eregese des alten b bes neuen Testamentes höchst fruchtbar war, und dessen Berke jetzt noch, nachdem eles darin antiquirt, Manches (namentlich das Geographische) unbrauchbar geworden, 1 eine Schatzlammer diese Wissens zu bezeichnen sind. Lightsoot war geboren im the 1602 zu Stock in der Graffchaft Stafford, wo sein Bater, Ihomas Lightsoot, 1 würdiger Bikar war; studirte im Christuscollegium zu Cambridge, wo er sich bereits 1 Redner anszeichnete, um die hebrältse Sprache aber noch wenig sich betünnmerte; inte dann ein oder zwei Jahre als Gehülfe im Unterricht des Griechischen an der sule zu Rapton; ward darauf ordinirt und in Norton von tem Ritter Cotton, der spredigen gehört, als Caplan in dessen gegenüber sich darin unwössen, seinennen it der hebrälfchen Sprache vertrauten Patron gegenüber sich darin unwössende

mäffen, ward die Beranlaffung, daß Lightfoot nun mit rastlosem Eifer sich auf dieses ebiet warf, auf welchem er nicht nur seinen Gönner und Freund, sondern die meisten

gelehrten Beitgenoffen überflügeln und den Benigen, wie der jüngere Burtorf, ebenburtig werden follte. 3m Begriff, eine Reife nach dem Continent anzutreten, ward er zum Prediger einer fleinen Gemeinde feiner Graffchaft berufen, mo er zwei Jahre witte und sich verheirathete; von hier zuerft in die Rähe von London nm der Benütnung ber Bibliothet willen, bann nach Stock überfiedelt, ward Lightfoot von Cotton zum Pfarm in Asle ernannt, wo er zwölf Jahre blieb, und neben eifriger Predigt und Geeljoge Tag und Nacht in feinem Gartenhaus ben rabbinischen Studien oblag. 3m Jahr 1649 ward er zum Brediger an ber Bartholomäustirche in London ernannt und in bie Berfammlung der Theologen zu Westminster berufen; seine Ansichten harmonirten nicht mit denen der Mehrzahl diefer Gelehrten, welche unter den Eindrücken der flürmijsen Zeitverhältniffe ihres Baterlandes einer fehr ercentrischen Richtung angehörten, aber bas Gewicht seiner philologischen und archäologischen Gelehrsamteit fiel immer fcwenn in die Bagschaale und lenkte die Mehrzahl der Collegen wieder auf die Bahn der Be fonnenheit, besonders hinsichtlich ber Theilnahme von Laien am Rirchenältestenamt, ber Bermendung von Wittwen als Diakoniffinnen, ber Wahl ber Geiftlichen burch bie Se meinden, der Anfechtung der Kindertaufe, der Anfechtung ber blogen Befprengung in ber Taufe und bgl. Schon Ende tes Jahres 1643 ward Lightfoot befördert zum Pfarrer in Munton in ber Graffchaft hertfort, in welcher Stellung er als ein eifriger Prediger und treuer Hirte ber Seinen bis an feinen Tod verblieb; fein Anfenthalt und feine Beit ward indeffen fpater zwischen biefer Gemeinde und ber Universität Cambridge getheilt, ba er im Jahre 1652 zum Dottor ber Theologie und 1655 zum Bicelangler ber Universität ernannt wurde; auch in Diejer Birtfamteit bewährte er Die Reinheit und Milde feiner Gefinnung neben ber Gründlichteit feines Biffens und ber Stärk feiner Beredtfamkeit, und fo gewissenhaft er feinen Memtern nachtam, fand er boch mi Bett, theils zu seinen eigenen Brivatarbeiten, theils zur Unterstützung ber Arbeiten befreundeter Gelehrten Englands und tes Continents, mit welchen er einen Briefwechiel unterhielt, vor Allem der Polyglottenbibel (bejonders hinsichtlich des famaritanijden Bentateuchs) von Walton und des Heptaglottonlexikons von Castellus. Einige Jahr vor feinem Tod ward Lightfoot noch die Präbende des Ranonikats von Ely verlieben, wo er benn auch starb ben 6. De3. 1675, zur allgemeinen Trauer seiner Gemeinbe und ber Universität.

Bon ben verschiedenen Ausgaben seiner gesammelten Schriften gilt die Utrechter von 1699 für die beste; 30h. Strppe hat zu London im Jahr 1700 einen Supplementband geliefert; von diesen Schriften verdienen besondere Erwähnung: 1) seine Harmonia, Chronica et Ordo Veteris Testamenti; 2) seine Harmonia quatuor Evangelisterum tum inter se, tum cum Veteri Testamento; 3) seine Descriptio Templi Hisrosolymitani und sein Ministerium Templi, quale erst tempore nostri Servatoris; 4) sein Vestibulum und Index Talmudis Hierosolymitani, am allermeisten aber 5) sein letzte und vornehmstes Bert, seine Horae hebraicae et talmudicae in Evangelia, Acta Apstolorum, in quaedam capita Epistolae ad Romanos und in Epistolam primam ad Coristhios, ein Bert, von welchem schon der jüngere Buxtors mit größer Hochachtung sprach und welches heute noch als eine Fundgrube der Eregese in dieser Richtung bient. Bfr. Breffel

Ligne, die heilige, oder Sainte-Union befaßt eine ber verworrensten Epochen bes französischen Geschichte in sich, welcher eine gründliche und unparteiische Behandlung bie jetz ganz sehlt. Wenn das 18. Jahrhundert über sie ein unbedingtes Berdammungsurtheil fällte, so war es den Vertretern der ertremen Richtungen unserer Zeit vortehalten, diese traurige Episode wieder zu Ehren zu bringen und zwar aus den verschie vensten, sich widersprechendsten Motiven: ein herr von Bonald überschättet sie mit Lobsprüchen im Namen des Absolutismus, La Mennais im Namen der Theotrais, Ballanche im Namen des Absolutismus. So sehr aber die Hirvieller in ihren Urtheils über die Motive und waltenden Elemente der Ligue auseinander gehen, so schwierig fe es, auch nur ihr Geburtsjahr und ihren Geburtsort mit Sicherheit zu bestimmen. Erstenst stirt man gewöhnlich mit 1577, aber mit Recht fagt Felice in feiner Geschichte ber kotestanten Frankreichs: "die Ligue eristirte schon seit dem Jahr 1576 und ging segar sch weiter zurud." In der berühmten Schrift Esprit de la Ligue heißt es: "es waren fon feis 1563 einzelne Berbindungen zum Schutz ber alten Religion gebildet und babei fonders bie Zünfte, die Brüderschaften und andere Bürgervereine gebildet worden. Es indeffen, fährt der Berfasser fort, nicht mit Bestimmtheit anzugeben;, ob die im Jahr 76 geschloffene heil. Ligue von Paris oder von der Picardie ausging; gewiß ift aber, j bie älteste und eigentliche Urfunde über biefelbe aus der Bicardie stammt." Felice jt den Plan zu ihr schon auf dem Tridentinischen Concil von dem Cardinal von thringen gefaßt werben, ihn von ben Jefuiten wieber aufnehmen und erweitern, bis burch Philipp II., Die Babfte und ben Berzog Beinrich von Guife zu ber Reife gelangt , in welcher er bas ganze tatholifche Europa zur Bertilgung bes protestantischen Europa ter Die Baffen gerufen habe. Diefes Urtheil ift in feiner Allgemeinheit mahr und **d angleich:** wahr, sofern in der Ligue allerdings die längst vorhandenen Controvers= mente zum Austrag tamen; falfch, sofern eine schon läugst zuvor durchdachte und mit oußter Energie verfolgte Politik weder historisch nachweisbar, noch überhaupt benkbar

Bir haben uns hier auf bas Thatfächliche zu beschränten, ba es Aufgabe des Artitels rangösich=reformirte Kirche" war, ben innern Zusammenhang ber Lique mit ben ihr rangegangenen Greigniffen nachzuweisen. - Die nächste Beranlassung ju ihr bot bas r 14. Dai 1576 erlaffene Religionseditt, in welchem insbesondere ber Artitel, welcher # Pringen Condé die Statthalterschaft der Bicarrie gewährte, einen solchen Widerstand worrief, daß von diesem Augenblick an die vorher unbedeutende katholische Lique eine rchtbare, von Spanien unterstützte Berbindung ward. Der Borwand, unter welchem fe fuhne, von Bhilipp II., dem Babste, von den Mönchen und von dem Barlamente san benütte Berbindung fast alle Ratholiten gegen den Rönig heinrich III. in Bememg brachte, war die Erhaltung der Religion: ad restituendam in integrum legem Dei, meervandum sanctissimum ipsius cultum juxta formam et ritum S. R. E.; das eigentfe Biel, nach welchem man strebte, war, den rechtmäßigen Erben vom Throne auszuifen, die französische Krone von den Capetingern, welche dieselbe ufurpirt hätten, auf e Carolinger, von denen die Guifen abstammen wollten, wieder zu übertragen; vorerft ver wollte man nur Conde, den Better des gefürchteten Thronerben, nicht als Statt= iter ber Bicardie dulten und die Festung Beronne ihm nicht anvertraut wissen. Ge-Bulich leitet man die Entstehung der Ligue, als deren erwähltes Oberhaupt Seinrich n Gnife nachher fo mächtig wart, von ten perfönlichen Verhältniffen tes Statthalters n Beronne, Montbibier und la Rope Sumieres zu bem Prinzen von Conbe und ben toutmorency's her. Für humieres mußte es nämlich bei feiner perfönlichen Feindschaft it Conte unerträglich sehn, daß diesem Prinzen im letten Frieden die Picardie zugeiefen worden war, und er benütte darum die vielen zum Schutz ber Religion gemachten ntwürfe und Berbindungen, um eine förmliche Bundesakte aufzustellen. Diefe Atte, elde gleich einem förmlichen Bertrag mit ber Formel "Im Namen ber heiligen Dreittigteit" begann, theilte er ben ihm und ber tatholischen Religion eifrig zugethanen beligen jur Unterschrift mit, und ichon in biefer Afte wird einem, freilich nicht genannten, berhaupt unbedingter Gehorfam für ben 3med ber Ausrottung ber protestantischen rligion versprochen: foederis praefectus creatur, cui universi promptam obedientiam et bequium sine conditione praestare teneantur: si quis officio non satisfecerit, aut teriversatus ulla in re fuerit, ad praefecti arbitrium, cui cuncti se submitterent, puniatur. bie Ausrottung ber Protestanten als ber hauptzwed ber Ligue offen ausgesprochen er, fo verbreiteten die Brüderschaften, beren tatholische Berbindungen Seinrich III. Ibft feit langer Zeit in Baris und in allen Theilen bes Reichs gefördert hatte, die undesalte in allen Städten und Provinzen und fammelten Unterschriften. In Paris ndeiten ber Kanonitus Launop, die Geistlichen Brivot und Boucher und Abenteurer ller Urt bie unterfte Boltstlaffe auf, predigten, daß die Sugenotten es auf ein fürchterliches Blutbad unter ben guten Ratholiten abgesehen hätten und bag Zehntaufend von jenen in ber Borftadt Gainte Germain fich verftedt hielten, um bas Gemetel zu beginnen. Die fechszehn Quartiere von Baris, welche unter ber Leitung ihrer Bunftmeifter ober Bürgermeister längft eine Art von bemofratischer Gewalt gebildet hatten, bor i lann von ber bindenden Atte gegen ben teperifchen Thronfolger, als fie gleich allen benen, welchen die Afte mitgetheilt wurde, diefe unterschrieben und den Eid leifteten. Den Beispiel ter Bariser und der Picarden folgten ganz Boitou und Touraine. Die Prediger ber tatholischen Rirche erklärten fich offen als Prediger des Aufruhrs und ber Empbrung. Schon 1561 hatte zu Lifieur unter ben von ihm zu vertheidigenden Thefen Jean Tanquent ben Gatz aufgestellt: "Es fteht bem Babste zu, einen Rönig zu ertommuniciren und fein Reich zur Beute zu geben und seine Unterthanen vom Eide der Treue gegen ihn pu entbinden, wenn er nämlich die Reter begünstigt." Die Guifen waren die Bersen ber tatholischen Biterseglichteit, sie nahmen eine große Stelle in ben tatholischen Predigter ein. Dieje Richtung zeigt fich ichon feit 1550 in ben Leichenreben auf Claube be Lorraine, welcher "der Herr des Volls" genannt wurde; ber Tod seines Sohnes, Franz von Guie (1562), erwedte ein allgemeines Klagegeschrei auf den Kanzeln; Bius IV. ließ ben haupt ber tatholischen Opposition eine prachtvolle Todtenfeier halten, und Julius Bogianns nannte ihn bei diefer Beraulassung in Gegenwart des heiligen Baters den Conservator Gallise, verglich ihn mit den Mattabäern und fagte: "nisi Franciscus praestitisset, sam vel salva potius nulla esset Galliae pars." In Paris erflärte ber Prediger Le Songe in ber Leichenpredigt zu Notre - Dame, daß ihn nichts hindere, dem Berzog von Guie ben Titel eines Heiligen zu geben, als feine Achtung vor Rom, bas noch nicht gek gehabt habe, ihn zu kanonifiren." Auf den meisten Kanzeln sprach man bereits offen gegen Heinrich III., nur ein kleiner Theil der Brediger war ihm treu geblieben. In Paris felbst führten die Aufrührer, theilweife vor ben Ohren des ichmachen Rönigs, eine offene Sprache: überall hin brangen die Ideen der Ligue und allenthalb predigte min, baß "eine unordentliche Monarchie teine Autorität mehr fen, fondern Ränberei." In den Kanzeln der Provinzen wurden diefelben Grundfätte ausgefprochen und Ausselle gemacht wie in Paris, und in Lyon predigte ber Jakobiner Bolo und zumeift ber Jefuk Claute Matthieu, "ber Rourier ber Ligue," ber von einem Ende Europa's jum ander in den Interessen seiner Partei reiste; in Soissons Launay, in Rouen Giles Blouir, i Orleans ber leidenschaftliche Theologe Burlat, in Toul vor Allem ber Archibiatonus bu Kathedrale Franz von Rosidres; in Chatillon endlich begnügte man sich nicht mit biefen Aufruhrpredigten, fondern ließ auch ein Theaterstüd aufführen : "ber Rampf Davids gegen ben Riefen Goliath," in welchem natürlich David bas Symbol Beinrichs von Gnife war. Seinrich III. war von allen Seiten verlassen und merkte es erft, als er allein fant. Schon waren ganze Provinzen, Städte und Corporationen nebst Hunderten von eineinen Berrn, Rittern und Bürgern ber Ligue beigetreten, als ber König burch bie Broteftanter gewarnt wurde und von feinem Gefandten am fpanischen hof bie Rachricht erhieft, bit bie Stifter ber Ligue geheime Ageuten nach Spanien geschidt hatten, um fich von Bbilbe Unterftugung zu verschaffen. Beinrich glaubte ben Geift ber Emporung befchmoren mit bie Absichten der Guifen und Bhilipps II. vereiteln ju tonnen, wenn er fich felbft und Saupt ber Ligue anbiete. Der Kunstgriff gelang ihm, aber es war eines Ronigs m würdig, fich zum haupt einer Partei feiner Unterthanen zu machen, und es tonnte nift fehlen, daß er dadurch der Rnecht jener Partei ward. Bunächst zog er aus feinem Bei tritt zur Ligue ben Bortheil, daß bie Bundesatte, che er fie unterfchrieb und befchme, in der Beife umgeändert wurde, daß man Alles, was in derfelben dem königlichen Iv sehen gefährlich erschien, austilgte. Sobald aber der König diese Alte den Ständen pt. Annahme vorgelegt und befohlen hatte, baß fie in Paris und in ganz Frankreich unter zeichnet werben folle, eilten die Guifen mit ihren Anhängern nach Blois und forderies in Berbindung mit ben Ständen vom Rönige, daß er gemäß ber Bundesalte ben Rig mit ben Protestanten wieder beginnen müffe. Beinrich suchte burch Unterhandlunget

it zu gewinnen, und es ward eine Deputation an den König von Navarra und den ingen von Conde und den Marschall Damville, welche alle drei noch mit ihren Truppen Feld lagen, abgefandt. Damville und Conde gaben ben turgen Bescheid: "Bir wollen r Frieden, wenn man uns das gegebene Wort hält; dann wird Alles ruhig bleiben." # König von Navarra ertheilte eine mildere Antwort und ließ fich auf die Forderung : Religionsveräuberung ein : "Sagen Gie ber Versammlung, daß ich ftets zum herrn **seiet habe** und daß ich ihn noch aus dem Innersten meines Herzens bitte, mich zur teuntniß ber Bahrheit zu leiten. 3ch bete, daß, wenn ich auf dem rechten Bege bin, nt mich auf demfelben erhalten möge, wenn aber nicht, daß er mir die Augen öffne; b ich bin bereit, nicht allein ohne alle Rücksicht auf Denschen ben Irrthum abzuwören, sondern auch mein Gut und mein Leben baranzuseten, bag bie Rezerei aus n Königreiche und wo möglich auch aus ber Welt vertrieben werde." Jest blieb bem nige nichts übrig, als in den Krieg zu willigen, obschon die Stände nicht bloß kein b verwilligten, sondern sich sogar auflösten, ohne einen Ausschuß eingesetzt zu haben. r König stellte zwar zwei heere auf, aber im September 1577 tam ein neuer Bertrag Stande, deffen öffentliche Artikel die Ratholiken und Liguisten, die geheimen die Brounten befriedigen sollten. Es ward nämlich zu Bergerac ein Friedensvertrag abge= offen, welcher 64 öffentliche und 48 gebeime Artikel enthielt, beren Resultat nachber tas Ebift von Boitiers befannt gemacht wurde. Die Religionsübung ward ben rien zugestanden, mo fie gerade bamals am Tage bes Abichluffes ftattfinde, bem ben Abel in feinen Bäufern follte fie unbenommen, aber übrigens auf Einen Platz jedem Amtsbezirk eingeschränkt und von der Hauptstadt auf zehn Meilen ausgeschlossen L. Der König gewann es über sich, wegen ber am Bartholomäustag 1572 vorge= lenen Erceffe fein Migfallen auszusprechen; alle Gouverneurs und Beamten follten bie Stellen zurücktehren, die fie vorher bekleidet hatten. Er erkannte ben Rönig von warra und ben Brinzen von Conde als feine getreuen Unterthanen an. Dem Letteren rbe sein Anspruch auf die Bicardie vorbehalten, statt Beronne behielt er die viel bedeu= bere Stadt Jean d'Angely zu feiner Sicherheit. Der Rönig felbst hoffte durch tiefen ieden, welchen er immer ben feinigen nannte, alle Gefahren der Ligue beseitigt und t Frieden im Reich gesichert zu haben; er fagte, es seh so gut, als habe er die Artikel t eigener hand geschrieben, und hegte den Gedanken, ber Stadt Boitiers ben Namen iedensfladt beizulegen. — Aber die scheinbar aufgelöste Lique erhielt durch die Erniffe in Frankreich felber neues Leben: Diefe schienen fich mit Bhilipp zu verschwören, 1 ben ehrgeizigen Herzog von Buife zu feinem Bundesgenoffen zu machen. Am . Juni 1584 ftarb ber Herzog von Anjou und Alençon, und damit ichien die Thronpe von der valesischen Linie an das haus Bourbon überzugehen, und zwar an deffen verhanpt, den König von Navarra, der ein Hugenotte war. Der genannte Tod war s Signal zum neuen Bufammentritt der Lique, welche fich jest aus ganz verschiedenen menten zusammensetzte. Diese bestanden aus den ehrgeizigen Anhängern der lothringi= m Prinzen, aus ben für die tatholische Lehre aufrichtig besorgten und fehr zahlreichen, 5 theologischen, halb juristischen Mitgliedern der verschiedenen Parlamente, aus den nd und wüthend fanatischen Mitgliedern ber andächtigen Klubs oder geistlichen Brü= fchaften, und endlich aus ben fteif am hertommen hängenden Brüderschaften ber Dete, besonders den sechszehn Quartieren von Paris. Die beiden letteren wurden ulich von fanatischen Mönchen und Brieftern geleitet, welche auf den Kanzeln offen rn ben tinbifchen und in ein ärgerliches Leben versuntenen König auf's neue polterten. ien galt es als eine ausgemachte Sache, daß ein protestantischer Prinz den Ihron möglich besteigen tonne und dürfe, bag alfo an heinrichs III. Nachfolger, den König Rabarra, im Namen bes jest verftärtten Bunbes, eine bestimmte Forderung gestellt rben müffe. Hätte man nun nichts weiter verlangt, als daß heinrich von Navarra n reformirten Glaubensbetenntniß entfage, fo würde Diefes auf teine fonderlichen bwierigfeiten gestogen feyn; allein man begehrte zugleich, bag er ben Protestantismus Real-Bucpflopdbie für Theologie und Rirche. VIII. 26

ausrotten helje. Das tonnte Heinrich unmöglich eingehen, auch durfte der Bund es nicht einmal wagen, ihm tiefes Anfinnen ju stellen. Dan suchte also einen anden Ausweg. Auf Betreiben ber Guifen marb beschloffen, gam haupt ber Ligue und jun Thronfolger einen schwachen Mann zu bestimmen, hinter dessen Schatten man bin hange Beinrich von Guife versteden tönne. Bu diefem willenlofen Bertzeuge ber Lique wurde ber Batersbruder heinrichs von Navarra, der altersichwache Kardinal Carl von Bomben auserfehen. Zugleich fam man überein, eine Verbindung mit Philipp II. einzugehen, ber versprach, die Ligue und die Guisen mit einer jährlichen Subsidie von 200,000 Linnt ju unterftugen. Auch ber herzog von Lothringen, ber nachfte Anverwandte ber Guijen, ward burch bas Bersprechen, ihm fünftig Dets, Toul und Berbun zu überlaffen, jm Beitritt bewogen. Bierauf verfammelte ber Bergog von Guife bie aufgeregten Fauatite unter ben Großen feiner Partei in nancy und ließ fich von ihnen eine Bollmacht antftellen, um den gegen seinen König gerichteten Bertrag abzuschließen. Im Schloffe Ininville hat man lange Zeit ein kleines Kabinet als bas Zimmer gezeigt, wo die neue Lim geschloffen worden fen. Bom 30. Dezember 1584 bis zum 3. Januar 1585 waren bajelift Die beiden Abgeordneten bes Rönigs von Spanien, welche Die Unterhandlungen bieber betrieben, Taffis und Moreo, die Herzoge von Guije und Mayenne, ber zugleich für den Kardinal Guife und die Herzoge von Aumale und Elbocuf verhaudelte, und en Abgeordneter des Kardinals Bourbon bei einander. Sie brachten den Traktat mit einigen geheimen Bestimmungen in folgender Weise zu Stande: man erklärte sich einverstanden, bag tie Krone Frankreichs nicht tem Reper, fondern dem Kardinal von Bourbon p tomme, ber bann auch burch feinen Bevollmächtigten biefen Anfpruch annahm und u ben Bund eintrat. Dan vereinigte fich ferner ju bem Blan einer völligen Ausrottung bes Brotestantisnus nicht allein in Frankreich, sondern auch in den Riederlanden. bas Berfprechen einer fpanischen Geldunterftugung verpflichteten fich die französichen Brinzen, die sich im Borans als Juhaber ber königlichen Dacht betrachteten, zum Bezicht auf bas Bündniß mit ten Türken und auf ben Seeraub in den indischen Gewäffen, jur Burückgabe von Cambray und jur völligen Eroberung ber Riederlande. Auf 🗰 Reperei bes Rönigs von Navarra gründeten fie ferner bie Bufage, alle Befitzungen bi felben außerhalb ber Grenzen von Frantreich, alfo Rieber-Ravarra und Bearn, an bu König von Spanien gelangen zu laffen. Abermals ward Rönig Seinrich III. von biefn Bewegungen im eigenen Lante unvorbereitet überrascht: jein erfter Gebaute mar, Seinis von Guife in Joinville aufbeben ju laffen, und eine Abtheilung ber Garnifon von Ma follte tiefen Blan ausführen. Uber noch ju rechter Beit marb Guife bievon unterricht und eilte nach Chalons, bas ihm feine Thore öffnete. Auch eine Angabl auderer Ble ficlen burch ben Billen ber Bürgerschaften ober ben Beitritt bes Gouverneurs in i Sände ber Guifen. Schon Ende Mary ließen tiefe durch ein im Ramen bes alle Rarbinals abgefaßtes Manifest eine förmliche Aufforderung jur Empörung ergeben. Di Danifest erklärte, bag es in bem allerchriftlichften Reiche niemals babin tommen but raf ein Reper an bie Regierung gelange; teineswegs feben bie Unterthanen veryflicht, Die herrschaft eines Fürften anzuerkennen, ber nicht tatholisch sen, benn ber erfte Com des Königs, wenn man ihm die Krone auf das Haupt seye, laute auf Erhaltung be fatholisch-apostolisch = römischen Religion. Auf's Neue ward bie Fahne ber Eurosans und des Aufruhrs in Rirchen und auf Rathhäufern, in Baris und in ben Breinen aufgepflanzt; man glaubte, der König felbit folle anigehoben werden, und bag biefer felft fich in Gefahr achtete, bewies er damit, bag er 45 handfeste, ju jeber That bereite Gud leute, größtentheils Gasconier in seinen Hausdienst aufnahm. Aber statt Gewaltthäte teit mit Gewalt niederzuschlagen, zog es ber schwache König abermals vor, mit ber Sie rührern einen Bergleich einzugehen: bie Königin-Mutter ward mit den Unterhandlunge betraut und bewilligte ten Guifen fehr umfaffende Zugeständniffe. In einem Wilt, i welchem bie bewaffnete Erhebung ber Guifen gutgeheißen und als bem Ronig wehler fällig bezeichnet ward, wurden alle bisherigen Bacifikationserlaffe widerrufen und bie ba

pugenotten zugestandenen Sicherheitsplätze zurückgefordert. Diejes Eritt von Nemours werbet nicht allein wie die im Jahr 1568 und nach der Bartholomäusnacht ergangenen Britte die Austibung jeder andern als der tatholischen Religion, sondern das Bekenntnik iberhampt. "Bir haben geboten und gebieten, heißt es barin, daß alle, die fich ju ber neuen Religion halten, fie verlaffen und binnen fechs Monaten bas Befenntnift ber tatho= ifden, apostolischen und römischen Religion ablegen, oder wenn sie bas nicht thun wollen, 188 auferem Rönigreich und ben Ländern unferes Gehorfauts weichen." Auf tie For= xrung ber Guifen hin lief ber Rouig biefes Edift am 28. Juli 1585 in jeiner Gegenpart im Parlamente verificiren. Allen protestantischen Geistlichen wurde ber Bejehl xtheilt, innerhalb ber Frift eines Monates bas Reich zu verlaffen, allen Reformirten, unerhalb eines halben Jahres abzufcmören ober auszumandern, Alles unter ber Strafe xer Güterkonfistation und des Todes. Bald wurde sogar die Frist auf vierzehn Tage wucirt. Gleichwohl lag es nicht in ber Politik von Heinrich III., bie calvinistische Partei 19113 zu vertilgen; er hätte damit der Lique und dem Herzog von Guije zu viel Macht inzuräumen gefürchtet. Sein Hanptverlangen war, jede ber beiden Barteien burch die mbere zu schwächen und oft hörte man ihn vor sich hinjagen: "3ch will mich burch neine Feinde an meinen Feinden rächen." Als ber Pabft Sirtus V. dieje Lässigkeit in Ansführung des Erifts gewahr wurde, schleurerte er gegen tie Bourbonen eine Bann= bulle, welche 25 Karbinäle mit ihm unterzeichneten. Dieje erklärte, bag heinrich von Bonton, ehemaliger Rönig von Navarra und ber Prin; von Conbe als Säretiter, bie in bas Berbrechen ver Neperei zurückgefallen seven, aller ihrer Besigthümer, namentlich ihrer Ansprüche an die Krone von Frantreich verlustig seben. Diese Excommunitation follte Alle treffen, welche wagen würden, tiefem verruchten Baftardgeschlecht ber Bourbonen zu gehorchen und den Rönig von Navarra als Herrn auzuerkennen. Letzterer antwortete auf bieje anmaßente Bulle, intem er am 6. November 1585 an allen öffent= ichen Blägen Roms eine Brotestation folgenden Inhalts aufchlagen lief: "heinrich von Gottes Gnaden Rönig von Navarra, fonveräner Fürft von Bearn, erster Bair und Bring Frantreichs, widersett fich der Excommunikation von Sixtus V., jogenanntem Babst Roms, erklärt fie für falsch und legt gegen fie Appellation ein beim Bairshof von Franknich. Bas bas Berbrechen der Ketzerei betrifft, beffen er fälschlich beschultigt ist, so aftart er, daß herr Sixtus, sogenannter Pabit, bannit mit Biffen und Willen gelogen hat, und daß er felbst ein Reper ist, was er sich vor voller rechtmäßiger Berfammlung m beweisen vorbehält." Dan fagt, Sixtus V., über diefen tühnen Schritt erstannt, habe von diefem Augenblick an feinen Gegner zu achten angefangen. Heinrich von Ra= verre tam unn den Liquisten zuvor, indem er ben Krieg mit einer reihenden Schnellig= kit begann. Den so begonnenen Krieg nannte man später den Krieg der drei Beinriche (Heinrich III., tes Berzogs von Guife und tes Königs von Navarra). Das Olad ftand zuerft auf ber Seite des tleinen, aber triegsgeübten heeres bes heinrich wu Ravarra: er fchlug bei Coutras bas prächtige heer, mit welchem Joyeuse gegen ihn wernatte, völlig in die Flucht. Bei der Nachricht von diefer Niederlage verdoppelte sich ber haft ber Ligne gegen heinrich III. und bie Dottoren ber Sorbonne beschloßen, baß mm bie Krone einem untüchtigen Fürften fo gut entziehen könne, als bie Berwaltung einem verbächtigen Pfleger. Der gergog von Guife wurde nur um fo populärer: ber Bufft fanbte ihm einen geweihten Degen; Philipp II. und ber Herzog von Savoien beglitchwünschten ihn jum Giege, ben er über bie beutsche Urmee, bie ben hugenotten Fülfe zog, bavon getragen hatte, und bie burch bie Predigten ihrer Priefter auf= geftachetten Barifer proklamirten ihn als ben Retter ber Rirche. Er zeigte fich auch Bar für bie Unterftützung bes Klerus, denn bei einem in Nancy gehaltenen Fami-Heurath wurde befchloffen, bem Rönig vorzuschlagen, die Ranones des Tridentiner Concile m veröffentlichen und in Frantreich die heilige Inquisition einzuführen, ba, wie bas Danifeft fich austrücht, "biejes bas beste Mittel fen, fich tie Reper vom hals ju forfien, vorausgesetst, daß die Diener der Inquisition Ausländer wären!" Die Folge 26\*

diejer stets machjenten Bopularität tes Berzogs von Guije war der jogenannte Barifadenaufstand in Paris am 12. Mai 1588. Füuf Monate nachber eröffnete ver flüchtige König bie Generalstaaten von Blois und versicherte mit ben feierlichften Eibschmitten, raß es niemanten mehr als ihm am herzen liege, tie Leper gänzlich zu vertilgen. Wer man schentte seinem Bort teinen Glauben; der Berzog von Guise war im alleinigen Befitz des öffentlichen Bertrauens und hatte nur noch eine Stufe zu ersteigen, um fich auf ben Thron Frankreichs ju seten. Heinrich III. tam ihm juvor und lieg ihn an 23. Dezember burch feine Garbe ermorben. Diejer Mord trennte ben Ronig völlig wu ber Lique: in Baris wurde von allen Rangeln berab auf's Buthenbfte nicht nur gegen ten Rönig, fondern auch gegen bas ganze Geschlecht ber Balois gepredigt; bie Sorbonne entband burch ein Detret alle Franzofen vom Eib ber Treue gegen heinrich III., und erklärte in einem zweiten, man tonne mit gutem Gemiffen bie Baffen ergreifen, einen Bund bilben, Geld erheben und Alles, mas fonft jur Beschützung der tatholifchen Reisgion gegen die schimmen Absichten des Königs nöthig erscheine, unternehmen, weil jebes Mittel rechtmäßig geworden fev, feitrem der König zum Nachtheil der tatholischen Religion und des Unions=Ediftes burch die begangenen Mordthaten alle Gejepe der natürlichen Freiheit gebrochen habe. Bas in Paris geschah, wiererholte fich fast in allen großen Stäbten bes Reichs; in gyon 3. B. beschloßen Bürgermeifter, Schöppen und bie tathelische Bürgerschaft, von Riemandem, wer es auch seh, Befehle zum Nachtheil ber heiligen Union anzunehmen; in ihren Manifesten erinnerten fic an die Absehung Sauls burt den Bropheten und bie Sendung Jehus gegen Ahab! In Paris fchritt man jur Errichtung einer neuen Regierung. Am 17. Januar 1589 ward im Stadthaufe ein allee meiner Rath ber Union aus ben tatholifchen Bringen, einigen ber eifrigften Bifchie, ben namhaftesten Theologen und Bfarrern, Mitgliedern ber Barlamente, bes Abels und ber Bürgerschaft zusammengesett, und ber Bergog von Mayenne trat an bie Spipe ber neuen Bereinigung. heinrich III., beffen ganze Macht fich auf Blois, Tours und einige fefte Blätte in ber Umgegend beschräntte, fah fich genöthigt, ben Calviniften bie Sand ju bieten, welche freilich burch ben Tob bes Seinrich von Conte einen unerfetigien Berluft erlitten hatten. Seinrich von Navarra und Seinrich III. vereinigten ihre Trubben und zogen gegen Baris, welches fie formlich zu belagern beschloffen. Die Stabt wurde von ben beiden Königen heftig bedrängt und ichien unrettbar verloren. In berjelben fteigerte fich ber Fanatismus des Bolts, des Klerus und ber theologischen Juriften # einer unglanblichen höhe. Die Sorbonne faßte noch einmal einen Befchluf von ben rudfichtelofesten, wildeften Inhalt. Nicht genug, daß des legitimen Rönigs in teinen Kirchengebet gedacht werden follte: man erklärte, es gebe zweierlei Tyrannen, folche, bie ihre Gewaltthätigkeiten nur gegen Privatlente ausüben und andere, die zugleich bas ge meine Befen und bie Religion verleten: von ber letten Art feb Deinrich III.: nat ben Grundfäten alter, geiftlicher Lehrer durfe er von Privathanden getöbtet werben. In biefem Ginn ward auf allen Rangeln ber Rönigsmord gepredigt; man forberte eine Rächer für ben getöbteten Guife und erflärte die Ermordung bes Tyrannen für ein verdienstliches Bert. hierburch wurde ber zweiundzwanzigjährige Dominitaner- ober Jatobiner=Mönch Clement zu bem Gebanten gebracht, er werbe ben Simmel verbienen. wenn er ben argen Feind bes Glaubens aus bem Bege räume. Am 1. August 1599 führte er seinen Mordplan aus, und 18 Stunden nachher war heinrich III. eine Lide. Bor feinem Lobe hatte er ben Dberbefehl an Seinrich von Navarra übertragen, welcher von ben Protestanten fogleich als Rönig von Frankreich anerkannt murbe, bem aber Beinrich III. auf feinem Sterbebette ertlärt hatte, er werde ben Thron von Frankrich nimmer behaupten können, wenn er Brotestant bleibe. Auf den Kanzeln bes Landes wurde Jatob Clement als Märthrer gefeiert und fein Bild auf bie Altäre mit ben Borten aufgestellt: "Beiliger Jatob Clement, bitte für uns!" Als bie Mutter bes Mörbers nach Paris tam, wandten tie Mönche bie Borte bes Evangeliums auf fie an: "Selig ber Schooß, ber bich getragen, und bie Brüfte, bie bich gefäugt baben!" Ja ber

Babft Sixtus V. erklärte vor vollem Confistorium, daß in Betreff bes Beils ber Welt ne handlung bes Märthrers Jatob Clement fich mit der Menschwerdung und Aufertehung Jefu Christi vergleichen laffe! Die Ligue rief ben Karbinal von Bourbon unter em Ramen Carl X. aus. Aber wie schwierig gestaltete fich jest Die Stellung Beinice IV.? In feinem heere befanden fich gut tatholische Royalisten, und biese forderten, uf er jur römischen Religion übertrete, ehe er ben Eid ber Treue von ihnen empfange. Diefem Anfinnen widerfetzte er fich anfänglich, bat fich aber eine Bedenkzeit von fechs Ronaten ans. Nach Berfluß von einigen Wochen war sein Heer ganz zusammenge= fmolzen, und er fah fich genöthigt, fich in die Normandie zurückzuziehen. Der Herzog en Epernon und andere tatholische Säupter hatten sich mit ihren Leuten entfernt, ba z erflärten, unter dem Commando eines Sugenotten nicht bienen zu können. Die alten jugenottenhäupter ichaarten fich um fo treuer und aufopfernder um heinrich IV., und men verdankte er den am 14. März 1590 errungenen Sieg bei Jory. Im Mai tiefes lahres, als ber von den Liquisten zum König ernannte alte Kardinal starb und tein neuer kgentonig statt feiner gewählt wurde, zog heinrich wieder gegen Paris und schloß es in, aber ber Berlust der Stadt Lagny, wodurch die Schifffahrt auf der Marne frei nute, bestimmte ihn, die Belagerung wieder aufzugeben. Jest erneuerte er fein Ber= rechen, fich in ber tatholischen Religion unterrichten zu lassen, indem er fich zugleich itter beschwerte, daß seine Feinde ihm alle Tage neue Berlegenheiten bereiteten und wurch feiner Betehrung hinderniffe in ben Beg legten. Mit Clemens VIII. war feit 1882 ein befferer Politiker auf den pähftlichen Stuhl gekommen, der in ider Burudringung heinrichs IV. bas beste Mittel fab, auch beffen Fürsten, Grafen und Baronen etholisch zu machen. Zwar erklärte er öffentlich, Heinrich IV. dürfe und könne nicht Unig von Frankreich werben, versprach auch ber Ligue eine Geldunterstützung, aber im Billen arbeitete er auf den Uebertritt Heinrichs hin, und am 25. Juli 1593 nahm ber hybischof von Bourges die feierliche Ceremonie der Zurückführung des Rönigs in ben Bier firche vor. Diefer that nun trop aller Gegenbemühungen des Kardinalegeten zu Paris und ber gesammten Ligue ben ersten Schritt zur Anknupfung von Interhandlungen mit bem Pabfte und ließ fich am 28. Februar 1594 in Chartres frönen. Die nächfte Wirtung des Religionswechsels lag darin, taß Biele, die zu Heinrich überngeben wünschten, dies nun ohne Beschämung zu thun vermochten. Andere wiederum nen in ber Unterwerfung unter ben gebornen und jetzt tatholischen König das einzige Rittel, Ruhe und Bohlftand im Reiche wieder zu begründen. Und fo tam die Lique my ihres augenblicklichen Widerstands in vollen Berfall. Um 22. Marz 1594 konnte jeinrich IV. ohne allen Biderstand in Paris einziehen. Die brei hauptstätte ber Ligue, kris, Orleans und Rouen, hulbigten dem Könige; damit hatte die Lique ausgespielt, ie allgemeine Aufregung endigte mit einer allgemeinen Erschlaffung; ber Rönig von avarra und die Liquisten hatten sich beide nichts vorzuwerfen: beide ichlosen mit Beringnung ihrer religiöfen und politischen Prinzipien Frieden, beide wurden durch Untreue gen ihre alten Freunde in der Noth einander freund, ber Eine des Anderen werth! ne Ligue aber bleibt für alle Zeiten eine Warntafel in ber Geschichte, Die Religion im ntereffe ber Politit, wie die Politit im Intereffe der Religion auszubeuten, eine bebte Biderlegung berer, welche in ber römischen Rirche bie Errettung von dem Geift r Demotratie und der Revolution sehen. Bgl. Rante, franz. Gesch. im 16. u. 17. abrh. 30b. I. G. de Félice, histoire des Protestants de France. Ch. Labitte, de la émocratie chez les prédicateurs de la Ligue (Paris 1841.). Th. Breffel.

**Liguori**, Alphons Maria von, wurde am 27. September 1696 aus einer fehr ten und berühmten patricischen Familie in Neapel geboren. Sein Bater Joseph von guori war ein frommer Officier, seine Mutter Anna Katharina Cavalieri eine durch re Ingenden und ihren Eiser in der Religion ausgezeichnete Frau. Franz von Giro= no soll an der Wiege des erstgeborenen Kindes dieser Ehe die ahnungsvollen Worte sprochen haben: "diese Kind wird ein hohes Alter erreichen, wird sein neunzigstes Lebensjahr jehen, Bijchof werten und Jeju Chrifto gur Ausführung großer Berte bie Rachtem tie Mutter tie erften Reine ber Frömmigfeit in bas empfängliche Ben nen # ihres Sohnes gepflaugt hatte, ward berjelbe ben Prieftern vom Dratorium bes beil Philipp Neri übergeben, bei benen er folch rafche Fortfchritte in ber Biffenschaft machte, bağ er ichon im Alter von 16 Jahren ben Dottorgrad ber Rechte erhielt. Reben fleifigem Studium ber Wiffenschaft war feine Beit ichon bamals bem Gebet und ber Betrattung gewidmet, und am 15. August 1715 trat er aus ber Congregation ber abeligen Jünglinge in jene ber Doktoren über, beren hauptaufgabe ber Befnch ber Krauten wir. Dem entschiedenen Willen feines Baters nachgebend, trat nun Alphons als Abvolat anf, - eine Laufbahn, in welcher fich ihm die glanzendsten Aussichten ju eröffnen fcienen. Aber ein ihm in Ausühnng dieses Bernfes zustoffendes Bersehen ward für sein weitens Leben epochemachent. Bei einem zwischen zwei Fürsten über bas Lebenwefen entstandenen Proceg wurde Alphons von einer Partei zum Anwalt bestellt: am ausgeschriebenn Gerichtstage fprach er zuerft, und zwar mit folcher Runft und Beredtjamkeit, daß ichm vor bem Schluft feiner Rebe die Stimme ber Richter ganz für ihn gewonnen war. Is er geschloffen hatte, lud ber Abvotat ber Gegenpartei Alphons hohnlächelnd ein, eine Stelle in ben Aften nochmals ju burchlefen. Er that's, und wie mußte er erfchreden, als er ein von ihm überjehenes Berneinungswörtchen gewahr wurde, mas feine gange Beweisjührung umftieg! Das Geständniß feines 3rrthums mar ras lette Bort, welches Alphons anf ber Rednerbühne fprach, benn nach Ueberwindung bes heftigften Biberftandes feines schnierzlich getäuschten Baters trat er im 3. 1725 in ben Priefterfund und ließ fich fchon einen Monat nach feiner Weihe zum Subtiaton als Roviz in bie Congregation ber Propaganda ber Erzbiöceje Neapel aufnehmen, aus welcher bie Die fionspriefter in bie verschiedenften Länder bes Mönigreichs ausgingen. Um 6. April 1798 ward er zum Diakon geweiht, am 21. Dec. 1726 zum Priefter, und als folcher ential tete er eine ausgerehnte Thätigkeit auf der Kanzel wie im Beichtfluhle. Insbesonden lag ihm ber Unterricht des gemeinen Bolfs am Herzen. Bu tiefem Behufe vertheilte a eine große Anzahl tiefer armen Leute unter mehrere feiner eifrigsten und am besten unterrichteten Büßer, beren jeden er als Ratecheten anstellte. Diefe fleinen Bereine webreiteten sich schnell, und daher kommt der in Neapel übliche Rame Kapellenunterrick Dit Dlübe ließ fich Alphons von bem Borfat abbringen, Diffionär ju werben, bot war er eine Zeit lang im chinesischen Collegium für bie Intereffen ter Diffion theis Als er zu Anfang bes Jahrs 1731 nach Foggia, ber hauptstadt von Apulien, als Bufprediger gefandt ward, foll ihm bort vor einem Marienbild bie erste Entzüchung jn Thei geworten feyn: er hatte ein Gesicht ber heil. Jungfrau, bie ihm über eine Stunde in wunderbarer Schöne erschien! Als er einige Tage fpäter über ben Schutz ver. h. Jungfrau predigte, enthüllte fich gar bas haupt ihres Bilbes und entjandte einen glangen ren Lichtstrahl, ber sich um die Stirne des Predigers niederließ. Bald nachber fiel Alphons in eine gefährliche Krantheit und mußte fich zur Stärtung feiner Gefundheit nach Amalfi begeben, benützte aber auch diefen Aufenthalt zum Bredigen und Diffioniren. Als er in Scala für die Rlosterfrauen Des allerbeiligsten Heilands die geistlichen Uebungen abhielt, eröffnete ihm die Schwefter Maria Celefte Coftaroje im Beichtftulje: "Hochwürdiger Alphons, der Herr will nicht, daß Sie in Neapel bleiben; er hat Sie 🛲 Gründung eines neuen Bereins von Diffionsprieftern, bie ben verlaffenften Geelen Bilfe bringen follen, berufen; dies hat er mir in einem Gesichte gezeigt. " Alphons gerich über biefe Eröffnung in große Berwirrung, theilte ben Borfall feinem Oberen mit und ließ sich von diefem bestimmen, ber Gründer einer neuen Congregation zu werben. Er war 37 Jahre alt, als er am 8. Nov. 1732 zu Scala im Bezirk von Benevent die Genoffenschaft unferes allerheiligsten Erlöfers gründete. Der Orben follte die Sauptaufgabe haben, sich dem Dienste der ärmsten und verlaffensten Seelen an mei-Die Belle eines jeden Bruders mar fehr eng und bes Nöthigften entbehrend: bes ben. Befte bestand aus einem schlechten, auf den nadten Boben bingebreiteten Strobsade, auf

## Lignori

welchem man taum einige Stunden jur Nachtzeit ruhte; jur Rahrung hatte man gewöhnlich nichts als eine ichlechte Cuppe, ber eine Mürze beigemischt war, um ben Dagen ju ftärken, und einige gewöhnliche Früchte. Das Brod war schwarz, öfter fo hart, daß man es in einem Dorfer gerftoffen mußte, und burch bie Ungeschicklichteit bes Laienbru= bers, ber vom Brobbaden nichts verstand, ohne Sanerteig angemacht. Dieje elende Roft wurde nur auf ben Rnieen eingenommen; baneben fand tie Geißelung wöchentlich wenig= ftens breimal statt; man las gemeinschaftlich langsam dreimal des Tags die Tagzeiten, widmete gemeinschaftlich eine halbe Stunde bem Gebet, eine andere ber Lecture ber Legende, und eine Biertelftunte bem Besuche ber hl. Jungfrau; einen Theil ter Nacht brachte man vor bem Allerheiligsten ju. Dancben wandte Alphons auf tie Belehrung ter unwiffenten Lantbewohner fein Hauptaugenmert und burchzog predigend die benachbarten Dörfer. Aber taum war bas Wert begonnen, als fich ihm auch von allen Geiten hinderniffe entgegenthurmten; die Propaganda fürchtete in bemfelben einen gefährlichen Rebenbuhler und ließ sich von ihrer Eisersucht so weit fortreißen, daß sie einstimmig ben Ausschluß Alphonfens beschloß. Auch im eigenen Schoof res neuen Orrens trachen Berwürfniffe und Streitigkeiten aus: tie Ginen begehrten, daß man neben tem Missionsgeschäft noch den Unterricht in ben Bissenschaften betreide; Andere waren der großen Armuth, die man bis jett beobachtet hatte, überdrüffig; wieter Antere verlangten bagegen, daß nach bem Beispiel ber apostolischen Beit Jeber sein Familiengut vertaufe und ben Erlös in die Bante ber Oberen lege. Selbst ber Cardinal von Pignatelli, Erzbijchof von Reapel, tadelte bas Unternehmen. In Folge hievon jab fich **Alphons** bald von allen feinen Gefährten verlaffen, den Don Cäfar Sportelli, einen Beltlichen, und ten Laienbruder Bitus Curtius ausgenommen. Schon triumphirten tie Feinde, Alphons aber that das Gelübte, tas Bert der Miffionen auf dem Lante immer fortufegen, felbft wenn er allein fteben würde und teine hoffnung hätte, je wieder einen Genoffen zu finden. Seine Beharrlichkeit wurde auch mit glücklichem Erfolg gekrönt: bald michs bie Bahl ber neuen Miffionäre fo an, rag auf ihre Bitten Alphons ein zweites **hans seiner Gesellschaft auf dem Land in der Diöcese Cajazza, "zu den Sklaven" ge=** neunt, und ein anderes 1735 in Ciorani in ter Diöcefe Salerno unter dem Ramen "ur beiligften Dreifaltigteit" gründete. Jest crachtete ber Stifter auch ben Beitpunkt gebunnen, jeiner Gefellschaft eine feste Gestaltung zu geben, und die Regeln, welche fie **berbachten, wie das Gelübde, welches Jerer ablegen sollte, zu bestimmen. Jedes Mit**glich follte außer ben einjachen Gelühren ter Armuth, ber Reuschheit und tes Gehorsams me geloben: erstens teine Barbe, Amt over Bfründe außer der Congregation, ausge= nunnen auf ausdrücklichen Befehl des Pabstes over Orvenshauptes anzunehmen, zweitens bis jum Lobe in der Gefellschaft zu verharren; auch verpflichtete man fich, nur vom Bebfte und Orbenshaupte fich bavon bispenfiren zu laffen. Einmüthig wurde bie Regel engenommen und am 21. Juli 1752 legten alle Mitglieder ber Congregation auf diefelbe **feierlichen Brofes a**b. So war die Gesellschaft gegründet, und man brauchte nur noch ur Babl eines Oberen zu schreiten. Diese fiel einstimmig auf Alphons, welcher dem= nach auf Lebenszeit zum Generalvorstande der Congregation des heiligsten Heilandes unter bem beständigen Titel Oberrector (Rector major) erwählt wurde. Noch im gleiden Jahr gründete Alphons bas Saus San Michele dei pagani, im Jahr 1755 jenes von Illiestto unter dem Namen "ber 6. Maria vom Trofte," und im 3. 1757 jenes ber Ratter Sottes Maria zu Capozela in ber Diöcefe Conza. Schon hatten alle Bischöfe, in beren Dibcefen feine verschiedenen Saufer gelegen waren, ju feinen Regeln und Ein= richtungen ihre Beistimmung in gehöriger Form abgegeben, und am 25. Februar 1759 ertheilte endlich auch ber Pabft unter ber form eines Breves nebft vielen Privilegien bie apostolijche Bestätigung, indem Beneditt XIV. zugleich bestimmte, bag bie neue Cougregation zur Unterscheidung von ben Kanonitern bes beiligsten Beilandes ihren erften Ramen in ben bes beiligften Erlöfers (Rebemptoriften) ändere. Einige Jahre nach biefer pabfilichen Bestätigung ber Regeln fand Alphons Gelegenheit, Niederlaffungen

ţ

s

ł

feiner Gesellichaft in ten pabftlichen Staaten zu gründen. Er ftiftete vier Baufer: mei in der Diöcese Benevent und zwei in der von Beroli. Auch nach Sicilien fandte er 1760 Miffionäre und gründete ein haus in Girgenti. Seine Thatigkeit im Intreffe ber neuen Stiftung war unermübet und bielt mit bem Gifer, mit welchem er felbft nich ber Heiligung jagte, gleichen Schritt. Db er gleich Dberer war, war boch fein 3m mer gewiß immer bas engste, unbequemfte und fchlechtefte von allen. Zwei ober bei elende Stühle, ein Strohjad, ber über ein paar Brettern lag, ein fleiner Lifch, eine thonerne Lampe, ein Crucifix von Holz, einige gewöhnliche Bilder ber beil. Jungim und anderer Heiligen, Papier und Bücher waren fein ganzer hausrath. Seine Kleder waren nicht nur alt und abgenützt, sondern oft hatten sie schon andere Bäter ber Ge fellschaft abgelegt; es war ein Glüd, wenn eine Menge von Fleden bie Löcher bebette; fein Mantel war grob und ganz farblos, feine Schuhe geflickt und mit einem Leben tnopf befestigt, fein hut ber übrigen Kleidung gang entsprechend. In diefer ärmlichen Rleidung burchreiste er alle Städte bes Königreichs, in tiefer fab man ihn felbft in Neapel Berfonen vom bochften Stand bejuchen. Seine Einfünfte, wie eine Rente, in ihm fein Bater gelaffen, tamen der Gefellschaft zu Gute; er behielt fich nicht einmel be Bermaltung vor; ja nicht einmal bie nothwendigsten Bedürfnisse verschaffte er fich mi eigenem Belieben, sondern erbat sich immer hiezu die Erlaubniß, felbst wenn nur en Laienbruder ba war, und er nur ein Glas Baffer wünfchte. Rahrung nahm er um fo viel zu fich, als zum Leben unbedingt nothwendig war, und felbft diefe auf ben Rniem; immer mischte er Wermuth ober Alos ober etwas anderes Bittere und für den Geschmack Unangenehme barunter. Sein Schlaf dauerte nie über fünf Stunden; mähnnd er auf feinem harten Strohfade lag, war an feinen Fugen ein großer berabhängenbe Stein befestigt. Seit ber ersten Gründung feiner Gesellschaft war er gang in Buffle ber eingehüllt und mit eifernen Rettchen, an welchen fich fpipige Stacheln befanden, in auf ber haut blutige Spuren zurüdliegen, überladen. Ueberdies geißelte er fich jon Tag bis auf's Blut, oft mehrmals des Tags. Jährlich besuchte er alle Häuser 📫 fandte nur ausnahmsweife ftatt feiner einen feiner Bifitatoren. In allen Säufern w Congregation ordnete er geiftliche Berathungen an, die jur Befprechung über die Batachtung ber Regel alle Wochen ftatthaben follten. Bei'm Beginn ber Gefellichaft trem. ten fich bie Novigen nie von ihrem Rector: fie folgten ihm in bie Miffionen, und a felbst suchte fie zu diefem Dienste anzuleiten. Damals nahm er nur folche auf, bie fim Subdiakonen waren; später beschloß er ein Gebäude für das Roviziat zu gründen, 🖬 ursprünglich in Illicetto gegründet, später nach Ciorani verpflanzt wurde. Anf gräck liches Studium feiner jungen Schüler hatte er ein wachfames Auge; in der ersten Zeit w er gewiffermaßen felbst ihr Lehrer. Anfangs lieft er für feine Schüler fleine Anweisungs in Form eines Katechismus schreiben und Predigtplane verfassen. Dann wollte er, je mit bem sie ihre Fortschritte in ben Stand setten, selbst Bredigten zu schreiben, ihre Urbeiten nie ter durchjehen und verbessern; auch auf den Vortrag wandte er sein Augenmert. Als ihmie Bäufung ber Geschäfte nicht mehr gestattete, Dieje Sorge felbft zu übernehmen, feste ern allen häufern einen Briefter an feiner Statt ein. Ebenfo machte er feinen Schillern Like gegen tie Armen, Gaftfreundichaft gegen bie Bilger ur Bflicht. Er ftiftete bie jogenannte Standespredigten, gab dem weltlichen und regulirten Rlerus, fowie auch den Rloftergeiftichen Gelegenheit zu ben geiftlichen llebungen, bestimmte besondere llebungen für ben Mel; in den Orten, beren Bevöllerung zahlreich war, gab er verschiedene Anweisungen fir bie handwertsleute und bie niebere Boltstlaffe; felbft bie Gefangenen bebachte feine Miffion. Für ben Gifer und Erfolg, mit welchem er predigte, zeuge bas Bort eins Rriegers: "die anderen Miffionen find Belagerungen, die des Alphons aber Erftärmmgen." - Trop feines Biberftrebens murbe Alphons von Babft Clemens XIII. im 3ein 1762 auf den Bijchofsfitz von St. Agatha ber Gothen in Reapel erhoben ; bert ibnwachte er noch fortwährend feine Congregation und erwählte fich nur in dem B. Andress Billani für bie Berwaltung im Einzelnen einen Generalvitar. Seine bifcoflicen Blicken

ż

rfüllte er nach den Grundfähen, die er felbst in seinem Wert niedergelegt hatte: "Rützde Betrachtungen für die Bischöfe bei Berwaltung ihrer Diöcefen." Nachdem er alle Beile seiner Diöcefe bereist und durch eigene Anschauung eine genaue Renntniß von reem Zustand erlangt hatte, beschloß er, seinen Gläubigen Vorschriften zu geben. Er atte Anfangs im Sinn, eine Diöcefanspnode abzuhalten, und war zu biefem Zwed auch rreits um die nöthige Bollmacht bei'm pabstlichen Stuhle eingekommen, aber feine reunde hielten es für gerathener, wenn er statt einer Synode einfache bischöfliche Berrbunngen in guter Form erlaffe. Er verordnete, daß in jeder Bfarrkirche feiner Dis= fe an allen Sonn- und Feiertagen, sowie an allen Tagen der Fastenzeit den Kindern Eligionsunterricht ertheilt werte. In demfelben Hirtenbrief bestimmte er anch bas Her für die erste Communion : er wollte, daß man fie mit 9 ober 10, höchstens 12 Jahn znlaffe und bedauerte fehr, auf feinen Bisitationsreifen Rinder von 14-15 Jahren 1 treffen, welche die Communion noch nicht empfangen hatten. Indeft war es nöthig, ich bie Erwachsenen ihrer groben Unmissenheit ju entreißen. Bu biesem Zweck verfte Alphons einen turgen Umrift ber chriftlichen Lehre, welcher alles tas, mas man anben und üben foll, enthielt. Er verordnete, daß man alle Sonntage bei'm pfarrten Gottesbienst bem Bolt baraus vorleje. Strenge verbot er, biejenigen zur Ehe unlaffen, welche feine binreichente Renntnig von ben Grundwahrheiten ber Religion nb ben Bflichten bes Standes, den fie antreten wollten, hatten. Ferner icharfte er ben setforgern ein, jährlich vierzehn Tage vor Oftern mit ihren Bfarrkindern ein Eramen ber bie vorzüglichften Geheimniffe des Glaubens anzuftellen. Mit dem Antritt feiner **stabflichen Würde reformirte er das Diöcefanseminar vollständig und gab ihm neue** legeln, einen neuen Borftand und neue- Direktoren. Das Verlangen, für die Erbauung n Belehrung feines Rlerus zu forgen, bestimmte ihn, ein Bert unter bem Titel: Rurze Predigten, auf alle Sonntage des Jahrs," fo wie auch ein anderes Buch, wels Unterweifungen enthält, wie man ben Prieftern bie geiftlichen llebungen und bem soll die Uebungen der Miffion abhalten joll, zu verfassen. Daneben schrieb er zahl= iche Erbauungsichriften, welche ben größten Beifall in ber tatholischen Rirche fanden, nd bie in alle Sprachen Europa's übersett find. Die hauptmittel feiner Wirksamkeit wren bie Anbetung des allerheiligsten Saframents des Altars und die Berehrung der kerfeligsten Jungfrau. Besonders eiferte er für die immaculata conceptio. (G. den kt. Maria, Mutter des Herrn.) Als fein hohes Alter und feine Schwäche es Alphons umbglich machten, fich feinem Berufe wie früher hinzugeben, schrieb er an Clemens XIV. nd bat ihn um Enthebung von seinem bischöflichen Stuhle. Dieser wies aber das bejuch ab, und erst Bius VI. genehmigte es am 15. Juli 1775. Alphons hatte dreiin Jahre ber Diöcese von S. Agatha vorgestanden und tehrte mit gebrochener Kraft 18 haus ber Congregation San Michele dei Pagani zurüch, um nun ganz ber Debition und Affeje ju leben und baneben bie Leitung feines Ordens ju beforgen. Rech ne fchwere Prüfung follte in feinem hohen Alter über ihn ergehen: er wünfchte fehnoft, noch vor feinem Lobe die Bestätigung und Anerkennung feines Inftituts durch ie königliche Regierung zu erlangen, und that tekhalb am Hof zu Neapel mehrere ichritte. Diefer wollte auf bas Gesuch nur unter ber Bedingung eingehen, bag an r Ordensregel wefentliche Beränderungen vorgenommen würden. Alphons berief auf efes hin eine Generalversammlung seiner Congregation zusammen, auf welcher es über-18 ftärmisch herging. Die Uneinigkeit, die im Schook des Ortens selber ausgebrochen ar, wurde fofort nach Rom benuncirt, und Carafa, ber Setretär ber Congregation ber **sichofe und Ordensleute**, schrieb deßhalb auf Befehl des Babstes an den Erzbischof m Benevent und den Bischof von Beroli, sie follten fich von den Baufern der Remptoriften ihrer Diöcefen die von Benedikt XIV. gebilligten Constitutionen vorlegen ffen und burch ftrenge Wachsamkeit auf ihre genaue und volle Beobachtung bringen. Auf e Rachricht von dem pähftlichen Befehle verließen zwölf junge Kleriter fammt ihren orgefesten das haus von Illicetto und begaben sich in jenes von Frosinone, im Rir-

chenstaat. In Bolge von fortgefetzten Intriguen entschied endlich der Babft: 1) wie Die Säufer bes allerheiligsten Erlöfers im Rönigreich Neapel fortan teinen Theil ber Congregation bilden und somit auch alle Privilegien, beren fie fich in biefer Eigenschaft erfreuten, aufhören follten; 2) bag Alphons ter Burre eines Oberrettors enthoben und von ber Congregation ausgeschloffen jep; 3) daß ter B. Frang te Baula gum Präfidenten ber Säufer im Kirchenstaat ernannt feb. Dieje gang ungegründete Dafregel bes Babftet erregte in den häufern res Rönigreichs Reapel eine außerordentliche Berwirrung. Man frage Alphons um Rath und erhielt immer die einfache Antwort: "Gehorchet dem Pabstel. Se ward er von ten Seinigen verlaffen, bie Saufer entvölferten fich, ber Bruch zwifchen ben neapolitanischen niederlaffungen und ben im Rirchenstaat und auf Sicilien fich befindenden war vollzogen, und Alphons erlebte bie Bietervereinigung nicht mehr; benn fie tam eft vier Jahre nach feinem Tote ju Stante, und zwar auf ten ausbrudlichen Befehl von Bius VI. im Einverständnift mit bem Könige von Neapel, ber gemäß einem Ebift vom 29. Oktober 1790 rie Bestätigungsbulle Benerikts XIV. anerkannte. Dit ächt driffe licher Gebuld ertrug Uphons bieje ichwere heimsuchung, ebenso bie in Folge feines Alters und feiner Afteje über ihn bereinbrechenden törperlichen Befchwerben, fegnete noch auf feinem Sterbebette "rie Bäter, tie im Königreich Reapel find, und jene, bie im Kirchenstaate leben," und entschlief am 1. August 1787 in einem Alter von 90 Jahren, 10 Monaten und 5 Tagen. Bius VI. erklärte ihn den 4. Mai 1796 ehrwürdig, und ten 6. September 1816 machte Bius VII. turch ein öffentliches Decret feine Seligfputchung kund, welche am 15. Sept. r. J. in der Batikankirche stattfand; Pins VIII en lich erließ 1830 ein Detret über bie Einleitung tes Ranonifationsprozeffes, in Folge bessen Gregor XVI. im 3. 1839 Alphonfen tanonisirte, vgl. Heiligsprechungsfeier bes heil. Alphons Maria Liguori, herausg. von der Berfammlung des heiligsten Erlöfert, Bien 1842. Bon seinen Schriften nennen wir vor Allem seine aus trei großen Quart bänden bestehenre und Bencrift XIV. gewirmete Moraltheologie; rann seinen kom apostolicus, wovon er felbst eine italienische Uebersetzung und eine fürzere Bearbeitung herausgab und seine *praxis confessarii*, in welcher er ten viersachen Karalter bes Beich vaters als Bater, Arzt, Lehrer und Richter zeichnete. In dogmatischer Hinficht vertie nen aufgeführt zu werden : "begmatifches Wert gegen die vorgebliche Reformation;" "Geschichte ber Repercien fammt ihrer Widerlegung ober Triumph ber Kirche;" "Beip heit bes Glaubens;" "Siege ber Märtprer;" "Betrachtungen über bie Bahrheit bu göttlichen Offenbarung" und "Bunderbare Führung der göttlichen Borjehung, um die Denfchen burch Jejus Chriftus jelig zu machen." Bon feinen zahlreichen Anbachtfit chern erwähnen wir ichließlich: "bie nachläßigkeit bei ber Deffe und im Lefen bes Di ciums" und "Borbereitung und Dantfagung für Priefter beim Meffelefen;" "Ueberfepung ber Bjalmen:" "Bredigten auf alle Sonntage des Jahrs" und "Sammlung von Bebigtftoffen;" "Weg bes Heils" in trei Theilen, beren erfter Betrachtungen auf alle 30 ten bes Jahrs, ber zweite Betrachtungen auf befondere Beiten, ber britte Uebungen ber Tugend und Beherzigungen ver Liebe Jeju Christi enthält; "Borbereitungen 200 Love" und "Gedankten an Die Emigteit"; "Uebungen ber Liebe Beju Chrifti"; "Bejuchun gen bes allerheiligften Altarfatraments, " ein Bert, von welchem Alphons felbit noch it 22. Auflage im Italienischen und eine Dienge französischer Uebersetzungen erlebte \*). 84. A. Giatini, Vita del b. Alf. Lig. Rom. 1815. 4. M. Jeancard, Vie du b. Alf. Ligent, Louv. 1829. (deutsch, Regensb. 1840). A. M. v. Liguori, Kurze Sonntagspred. n. e. Lebensgeich. teff. von G. Rloth, Aachen 1835.

**Liguorianer** ober **Nedemptoristen.** Der vorstehende Artitel erzählte die Erkebung des Ordens und seine erste Ausbreitung im Königreich Reapel und dem Kincher staat. Die Berpflanzung der Congregation auf nicht-italienischen Boben war zumit

<sup>•)</sup> Seine Schriften erschienen vollständig zu Paris 1835 in 16 Bbn.; fämmtliche Beck bentich zu Regensburg 1842 ff.

Lignorianer

s Bert von Clemens Maria Hoffbauer. Diefer erste reutsche Rebemptorift wurde 1 26. Dec. 1751 zu Takwit in Mähren geboren, von wo aus der 16jährige Baise d Znaim fich begab, um bas Bäckerhandwert zu erlernen. Hierauf arbeitete er einige it in der Bäckerei des Brämonstratenser Klosters Bruck, wo ber Brälat, auf ihn aufutfam geworten, ihn als Tafelteder in Dienst nahm und bie untern lateinischen Klaft im Kloster studiren ließ. Nach vierjährigen eifrigen Studien verließ er 1776 bas ofter, um fich eine Einfiedelei zu juchen und brachte zwei Jahre bei dem berühmten allfahrtsorte Mühlfrauen zu. Rach Aufhebung tes Instituts der Einsichler begab er nach Bien und erwarb fich durch fein erlerntes Baderhandwert feinen Lebensunter= In Begleitung feines Freundes Beter Emanuel Rungmann, ber fpater als Laien= ĺt. eber in den Orden der Liguorianer eintrat, trat er nun mehrere Wallfahrten nach m an und vollendete bann feine Studien in Wien. Während berfelben wurde er mit bann Thaddaus Hibel betannt, der sein unzertrennlicher Gefährte und innigster Freund xbe. Mit diefem trat er abermals eine Reife nach Rom an, und nach ihrer Ankunft elbft beschloßen die Freunde, jene Rirche zuerft zu besuchen, welche am Morgen sie xft durch ihr Glodengeläute rufen würde. Die Berabredung führte fie am andern orgen zum Klofter ber Priefter bes Allerheiligsten Erlöfers, teffen Rettor ihnen bie tinahme in die Congregation unaufgesordert anbot. Hoffbauer unterzeichnete sich als= **d als Candidat der Berjammlung**, Hibel folgte seinem Vorgang. Der Rettor faßte n Entschluß, mittelft biefer beiden Männer die Conaregation nach Deutschland zu verlangen, bamit tiefelbe bort in die burch Aufhebung der Jesuiten eingetretene Lude utreten möchte. Nach Vollendung tes Roviziates und ber nöthigen Studien wurde iden Deutschen vom Bischofe der Diöcese die Briefterweihe ertheilt. Sie reisten im . 1785, aljo noch bei Lebzeiten Alphonfens, nach Bien ab, und zwar hoffbauer als Gurior, um wo möglich den gefaßten Blau in Ausführung zu bringen. Da unter 30= # 11. in Defterreich für die Anpflanzung Des Ordens teine Hoffnung war, jo richte= n fie ihr Auge zunächst auf Bolen, und auf Verwendung des dortigen apostolischen untins Saluzzo ward ihnen in Warjchau die Rirche zum h. Benno fammt einem hauje r Bohnung eingeräumt, weßwegen die Priefter ber Berfammlung des Allerheiligsten risjers in der Folge zu Warschau Bennoniten genannt wurden. In den ersten ahren pflegten die Priefter der Berjammlung an Sonn= und Feiertagen auf den öffentfen Blätzen und Straßen der Stadt rem versammelten Bolt Unterricht zu ertheilen. ls biefes später von der Regierung verboten wurde, sah man in der Rirche von St. kenno bas Schauspiel einer beständigen Mission. Jeden Sonn- und Feiertag wurden mi Predigten für die Polen, zwei für die Deutschen, und später auch eine französische ir die in Barschau lebenden Franzosen gehalten. Im Jahr 1796, also in den ersten ahren ihrer Birtsamteit, soll sich bie Bahl ber Communicanten gegen 19,000 belaufen iben. Allmählig meldeten fich auch Nanditaten aus den Eingeborenen des Landes, und ber letten Beit feines Aufenthalts in Barfchau eröffnete hoffbauer auch ein Convict r Kleriker. Schon im J. 1794 wurde der Orden nach Mietau in Kurland berufen to Hoffbauer fandte drei Briefter dahin ab. Ebenso erhielten sie in Barschau selbst ne zweite Kirche zum h. Kreuze. Im I. 1799 zählte die Congregation in Warschau i Mitglieder. Da die Entfernung von Rom fehr groß war, fo hatte schon im 3. 1785 **r Rettor** Major Franz de Paula dem Hoffbauer alle Gewalt ertheilt, Collegien zu er= ften, Rovizen aufzunehmen u. j. w. 3m 3. 1792 ernannte er ihn zu seinem Gene= **wikar.** Im J. 1801 ober 1802 wurden aus der Schweiz einige Priester des Orrens quixixt. Die erfte niederlaffung erfolgte im 3. 1803 auf dem Gebiet des Fürsten ichwarzenberg an der Grenze der Schweiz, und zwar nächft dem Dorfe Jestetten auf m Berge Thabor. Bom August 1803 bis zum September 1804 machte Boffbauer brei ofe Reisen, eine nach Rom, die andere nach Polen, die dritte von da wieder zurück 1**f den Berg** Thabor. Während seines Aufenthaltes in diesem Hause lamen Abgeord= te des Ortes Tryberg im Schwarzwalde mit der Bitte, ihnen für die dortige Ball=

fahrtstirche einige Priefter zu fenden. Doch beite Anfiedlungen auf Thabor und in Imberg wollten nicht gebeihen; sie wurden darum bald wieder verlassen, und dafür in den bem Reichsfürften Fugger gehörigen Babenhaufen eine Niederlaffung gegründet. Min auch hier war der Erfolg nicht viel günftiger, und als die Bäter in Chur und machen in Ballis festen Fuß faffen wollten, zerftörte ber Kriegslärm ihre hoffnungen. In 3. 1806 begab sich Hoffbauer nach Barschau zurüch, aber schon im folgenden Jahre mat eine Untersuchung gegen bie Congregation eingeleitet, ihre Bapiere weggenommen, und hierauf ward der Beschluß der Aushebung des Ordens militäri**sch ausgeführt. Di** Bäter wurden unter Bebedung auf einem Leiterwagen auf bie Festung Ruftrin gebracht, bort einen Monat in Gewahrfam gehalten und bann je zwei und zwei entlaffen und in ihre Heimath gefandt. Hoffbauer begab fich nach Wien, um bort für feinen Orben in neues Unterfommen ju fuchen. Er wurde im 3. 1813 zum Beichtvater und Rirchen bireftor bei ben Urfulinerinnen in Wien ernannt, - ein Amt, bem er bis an fein Gene vorstand. Balb ward die Klostertirche zu einem Miffionsorte und feine Birtfamteit die Beichtvater dehnte sich immer weiter aus; raneben predigte er auch alle Sonntage i ber Kirche ju St. Urfula. hoffbauer felber, ber am 15. Marz 1820 ftarb, erlebte jun bie Einführung feiner Congregation in Defterreich nicht mehr, aber ichon im folgenbit Monat nach feinem Tod wurde die Errichtung eines Collegiums genehmigt, und d Schluß seines Totesjahres erhielt ber Orben auf Befehl bes Kaisers Die reftanite Rirche ju Mariaftiegen in Bien und im Berbft 1826 ein zweites haus zu Frohnte then in Unterfteiermart. Bon nun an wirkten bie Liguorianer in ber hauptftabt Detes reichs, bis bie Märztage bes Jahres 1848 fie baraus vertrieben. In Bayern warb a 11. Marz 1841 von dem Könige die Ermächtigung ertheilt, 15 bis 20 Conventualer un ber Congregation bes Erlöfers als Ballfahrtspriefter nach Altötting ju bernfen. De gegen gewann im 3. 1848 bie Regierung die Ueberzengung, baf bie B.B. Rebemptat ften, wie bie Erfahrung lehre, fich nicht für Babern eignen; darum wurden die 2006 fahrtspriefter aus ber Congregation bes Erlöfers ihrer bisherigen Berpflichtungen em bunden, und an ihre Stelle traten die Patres Benediktiner. Als Motive zu diefer Mit nahme wurden angegeben: "ber Beichtftuhl bes Orbens foll dufteren Fanatismus weden, feine Ranzelreden follen in den materiellsten Leidenschaften der untersten Boltstlaffen wühlen." Ein Theil bes aufgelösten Ordens begab fich nach Amerita, ein anderer mi Defterreich, und einige Mitglieder suchten Aufnahme als Weltpriefter nach. In Frudreich erfolgte bie erfte Riederlaffung ber Rebemptoriften ju Bifchenberg in ber Ditet Straßburg; fie wurde in Folge der Julirevolution aufgehoben, ift aber jest wieder im gestellt und hat noch mehrere Niederlassungen in Frankreich erhalten. In Amerika gette bete ber Orben Anfiedlungen in Baltimore, Bhiladelphia, Bittsburg, Remport, Rocheftet, Albany, Buffalo und Mouron. Banpthaus und Sitz des Generalvorstebers ift gene wärtig Nocera dei Pagani im Königreich Neapel. Am 2. Mai 1855 wurde von W 27 Wahlmännern für das Generaltapitel der BB. Redemptoristen Nitolaus Mauron 📠 General ber Congregation gewählt. — Außerdem gibt es auch noch einen Berein in Redemptoristinnen, welchen Liquori im 3. 1732 gleichfalls in Scala stiftete. Sie in ten in Defterreich an zwei Orten Nieberlaffungen: in Wien und in Stein, wurden in gleichfalls burch bas Jahr 1848 zerfprengt; ein weiteres Saus berfelben befteht in Brige in Belgien. Böfl gibt im 3. 1844 bie Statistit bes Orbens in folgender Beife m: "Gegenwärtig bestehen auferhalb ten Collegien ber Congregation im Reapolitaniiden, in Sicilien und bem Rirchenstaate, in ben öfterreichischen Staaten: Die Collegien # Wien, Eggenburg, Mautern, Frohnleiten, Marburg, Innsbrud und die Hofpitien F Leoben und Donauberg; im Modenefischen bas Collegium zu Finale, bas Bofpitim # Modena und Montecchio; in Bayern bas Collegium zu Altötting; in Belgien bas p Lättich, St. Trond, Tournay und das Hofvitium zu Brüffel; in Holland das Collegium zu Bittem; in Amerita das Collegium zu Baltimore und Bittsburg, fammt den Misionsstationen zu Albany, Buffalo, Bhiladelphia, Detroit, Rochefter und Remport; in ter

Ichmeiz bas Collegium zu Freiburg, in Frankreich die Häufer in Bischenberg, Landfer ub bei Nanch; in England die Station zu Falmouth." Bgl. Fr. Pösl, Clemens Raria Hoffbauer, Regensb. 1844. Henrion, Gesch. der Mönchsorden, bearbeitet von L. Fehr, und des Letztern Artikel in Wegers Kirchenlegikon. Ih. Pressel.

Bilienthal. Es gibt zwei Theologen unter biefem Namen: ber ältere, Michael ilienthal, ift geboren den 8. Sept. 1686 ju Liebstadt in Preußen, und ftarb, nachdem verschiedene Aemter bekleidet, auch fich in Holland aufgehalten, den 23. Januar 1750 s Diakonus zu Königsberg. Er gab eine eregetische und eine theologische Bibliothet rans (1740) und den biblischen Archivarius der h. Schrift A. u. R. Testaments (1745). bit verschiedenen Differtationen, Predigten u. f. m. - Berühmter ift fein Sohn: beobor Christoph Lilienthal, ber in ber Geschichte ber christlichen Apologetit ne unbedeutende Stelle einnimmt. Er ift geboren ben 8. Dft. 1711 zu Rönigsberg. eine Studien machte er in feiner Baterstadt, dann in Jena und Tübingen. Rach ner gelehrten Reife in Holland und England hielt er fich eine Zeit lang noch in Halle f. Dann habilitirte er fich in Königsberg und hielt als Abjunkt ber phil. Fakultät erlefungen. 1744 wurde er außerordentlicher Professor und Dottor ber Theologie, b zwei Jahre darauf Prediger der Neu-Roßgärten'ichen Gemeinde; zulett ordentlicher wfeffor, Kirchen = und Schulrath. Er ftarb ben 17. März 1782. Unter feinen driften zeichnet fich vorzüglich aus: Die gute Sache der göttlichen Offenba= ang wider die Feinde derfelben erwiefen und gerettet. Rönigsb. 1750–82. 1 16 Bon. (b. 16. Bd. in 4 Lieferungen). Bufätze und Abänderungen zu ben erften Theilen erschienen 1778, und eine neue vermehrte Auflage in eben diefem Jahre. -6 finden fich hier mit großem Fleiße alle die verschiedenen Einwürfe gesammelt und iverlegt, die gegen das Christenthum in alter und neuer Zeit erhoben worden ib; baher es noch eben immer neben bem Werte eines Larbner (credibility of the npel history) als Fundgrube benutt werten tann, wenn es auch feiner Beitschweifig= it und des veralteten apologetischen Standpunktes wegen sich weniger eignet, um ich jest als Baffe gegen ben Unglauben zu bienen. Die übrigen Berte Lilienthals men fich verzeichnet bei Deufel. Vergl. auch Schrödth, R.G. feit ber Reforma= m VI. G. 291. Ð.

Eimborch, Philipp van, einer der angefehensten Theologen unter den Armiinnern (f. b. A.), ward am 19. Juni 1633 zu Amsterdam geboren, wo fein Bater, junciscus, ein trefflicher Rechtsgelehrter war, feine Mutter, eine Nichte des angeschenften minianischen Dogmatiters, Simon Episcopius. Bon Diefem scheint die Geistestlarheit uf ben begabten Rnaben übergegangen zu jepn, welcher in Utrecht und Leiden vom 4. 5is 19. Jahre feine erste Bildung empfing, worauf er dann zu Amsterdam unter Rannern, wie: Barläus, Gerh. Boffius, Blondellus und Curcelläus eifrig ben Stuim oblag. Dann waren auf der Alademie zu Utrecht Gisbert Bostius u. a. verdiente ihrer zwei Jahre lang feine Führer in der Theologie, Philologie, Philosophie und Rathematit. Gein Intereffe wedten und seinen Gifer förderten hier häufige Disputa= men ber Studirenden über die Theologie der Remonstranten. In der Bhilosophie nrt er Eflettiker mit Hinneigung zur Erfahrungsphilosophie und den Alten; obgleich r Cartefius bochachtet, ift er boch feinen Spetulationen wenig geneigt und steht in nichiedenem Gegensate zu Spinoza's unfrommen, eines Dedipus bedürftigen Drakeln. **Rit Locke**, dem er auch persönlich näher steht, stimmt er am meisten überein, er führte it ihm einen unter bessen Schriften (Works. 3. Voll. fol. Lond. 1727. I. p. 646-66). igebruckten Briefwechsel über bie Freiheit. — Er war ein fehr genauer Renner ber eneren , namentlich ber vaterländischen Geschichte und fchrieb bas Lateinische korrekt, iefend und elegant. Seine theologischen Kenntniffe waren umfaffend, und besonders 🛲 er in ber Bibel und ihren Erklärern fehr bewandert. Die b. Schrift war und lieb ihm bie göttliche Geschichte ber Erlöfung bes Menschengeschlechts von bem Elend nd ber Rnechtichaft ber Sünde. Er hielt fich baber genau an biefelbe. In tradendia fideı articulis necessario credendis utendum esse verbis ipsis sacras Scripturas mr feine wie feiner Religionspartei beständige Behauptung.

Bie große Forberungen er an fich machte, zeigte fich, ba er als 22jähriger Ingling zum Baftor ber Remonftranten nach Alcmar berufen, jene Stelle wegen noch nicht genügenter Borbereitung meinte ablehnen zu muffen. Erft 2 Jahre fpäter, 1667, nahm er einen ähnlichen Ruf nach Goura an, wo er 10 Jahre in großem Segen wirtte. In feinen sorgfältig vorbereiteten, wenn gleich nicht immer wörtlich concipirten Preigten erklärte er bie Bibel gründlich und eingehend, wie er felbst in einer turgen Darftellung ber richtigen Art zu predigen, fagt : maxima vis dictionis quaerenda est in phraseelegia sacrae scripturae, in cujus simplicitate maxima est majestas. — Dabei ift er von 🚧 arminianischer Milbe und Toleranz gegen Anderstentente, jo bag er ben ächten Remm stranten nicht an der Uebereinstimmung mit den fünf Artikeln, sondern an der Dub famteit gegen Irrthümer, welche die Grundlage nicht betreffen, ertennen will. Som als Jüngling verjagte er eine Schrift de mutus Tolerantis contra Sceperum. In ba römischen Kirche ist ihm nur bie Intoleranz bas Berbammliche. Um dieser Dentwär willen gewann er unter ren Arminianern großes Ansehen, zumal, nachdem er 1667 📫 Amfterbam gerufen, im barauf folgenden Jahre, mit Ifaat Bontanus taufchend, Profesier ber Theologie am Remonstrantentollegium geworden war, ein Amt, das er fast 40 Jain lang, bis zu jeinem Tode, mit Ehren verwaltete, als der angesehenste Theologe seiner Partie

Darum ward ihm anch die Heransgabe verschiedener, bisher noch ungedruckt Schriften ihrer Korpphäen übertragen (von 1657—1704). Jest beginnt auch erft mit feine eigene bedeutende ichriftstellerische Thätigkeit, während feine Borträge ihrer Det lichkeit, Ordnung, Mäßigung und Bürde wegen sehr gerühmt wurden. Dabei sin feine Geltung unter ben Seinigen fo fehr, daß er balb bei allen wichtigen Angelegen heiten um sein Gutachten befragt wurde, und tiefes meistens maßgebend war. auf stand er mit angeschenen Theologen verschiedener Länder, besonders Englands, in eins fruchtbaren Briefwechsel, burch welchen fein Ruf fich fehr verbreitete, fein Ginfluß mach Dabei war er von jener ruhigen, sicher zum Ziele führenten Beharrlichteit, bie 🚥 Bolte ber Niederländer fo jehr eigen ift. Geift, Urtheil und Gerächtnig waren in 🗰 im ichonen Einflange - eine harmonie, tie fich in jeinem Meußern, insbesondere i feinem regelmäßigen Gefichte, deutlich tundgab (fein Bild vor feiner Theologie cheitim ed. 3-5.). 3m Geiste einer milden Gott vertrauenten flaren Christlichteit vollenden a, was Episcopius angefangen, Curcelläus fortgejest hatte; zuerft follte er bes lettern Im ftitutionen vollenden, gab bann aber boch lieber eigne, fehr ausführliche Institution theol. christianae, ad praxin pietatis et promotionem pacis chr. unice directae. 1686 4 Dies Buch ward in's Englische und Belgische überset und bis 1735 noch 5 Mal w ausgegeben. Seine Theologic war burch und burch praktifch: 11m uns ans bem St benelende zu erlöfen, habe uns Gott nicht einige abftrufe Glaubensfäte geoffenbart, mit genüge uns bas Erlernen einer gemiffen Lehre zum Beil, fonbern bagn feb ein Dim erforderlich, nicht ein sogenanntes opus operatum, womit wir es verdienen, sondern Glank an Christum, in welchem wir uns ihm ganz und gar hingeben. "Fides (V, 5, 8.) 🛲 tantum est cognitio et assensus, quo credimus Jesum esse Christum, unicumque a De Salvatorem constitutum omnium, qui ex Evangelii praescripto vitam institutent; sed etiam fiducia, qua in ipsum ut Prophetam, Sacerdotem et Regem nobis a Dee date recumbimus plene persuasi nos, si doctrinae ejus obtemperaveriaus, remissionen pecatorum vitamque asternam per ipsum esse consecuturos: ex se producene sezien # efficax propositum, obedientiam, qualem a nobis exegit, ipsi praestandia. Er hint fehr entschieden bie Berfönlichkeit Gottes fest, war auch Trinitarier, aber Mostalit Den Socinianern fest er fich entgegen, weil fie ein ichon fertiges Syftem aus ber Bild bestätigen, mährend er das feinige erft aus ber Bibel ichöpfen und aufbanen will Das hauptgewicht legt er aber auf bas, was von uns verlangt wird, damit wir ber göttlichen Bohlthat theilhaftig werben. In ber Pflichtenlehre wird auch eine treffliche

## Limbus

Anveisung zur Führung des Dienstes am Worte gegeben. — In der vierten Ausgabe am ein tractatus posthumus hinzu: Relatio historica de origine et progressu controveriaram in suederato Belgio de praedestinatione, wie auch eine oratio funebris auf Limwrch von Joh. Elericus, seinem geistreichen Kollegen. Besonders fand das 5. Buch, on den christlichen Tugenden, großen Beisall und an *A. van Cattendurgh* in Theol. Amborchianas specimen (Amstel. 1726) einen ausgezeichneten Kommentator und Berseidiger gegen Christopher France in Kiel (1694).

Er war aber nicht bloß als Dogmatiker ausgezeichnet, auch als Apologet, Ereget, kirchenhistoriter und praktijcher Theolog. Ueberall diefelbe Ruhe, Gelehrfamkeit, Umsicht m Milbe. - 1687 gab er noch zu Gouda ein Gespräch heraus, bas er mit einem sichrten Juden, If. Drobius, gehabt: de veritate relig. Christ. amica collatio cum radito Judaeo (4, abermals Bafel 1740), worin er, abjehend von firchlichen Gägen, m Christi und der Apostel eigne Lehren vertheidigte, dann erft die meffianischen Beisgungen berückfichtigte. Auf ähnliche Weise hatte er ein junges Mädchen, das zum mbenthum übergehen wollte, von ihrem Irrthum überzeugt, worüber er in einem Briefe n Lode Bericht erstattet. - Bon nicht geringer Bedeutung ift ein Bert tirchenhistoris ben Inhalts, indem er herausgab: lider Sententiarum Inquisitionis Tolosanae ab a. hr. 1807-23; praemissis quatuor de Historia Inquisitionis libris. Amstel. 1692 fol., **xiches** Buch 2 Jahre tarauf durch die Inquisition verdammt wurde. -- Er war ein Breis von bereits 78 Jahren, als er feinen trefflichen, mehr fachlichen als philologifden bunnentar über die Apostelgeschichte, die Briefe an die Römer und gebräer herausgab 1711. ed. 2. 1740., holläubifch 1725.). Die Borrete enthält eine jehr werthvolle 21b= undlung über die allegorische Erflärung, mit Beziehung auf die Coccejaner, die einen infen Blick in die hermeneutik der Arminianer thun läßt. — 1700 erschien ein Buch ier die Borbereitung der Kranken zum Tode, aus welchem ein fräftiger Glaube an infterblichteit und ewiges Leben hervorleuchtet. Der Gebante an Tod und Ewigteit efcäftigte ihn von ba an immer mehr, bis ein fanfter Lod ihn am 30. April 1712 im 19. Lebensjahre aus feinem Birken abrief, das ein fortgesetes αληθεύειν έν αγάπη war.

Ueber fein Leben ift Clericus schon ermähnte Oratio funebris und Riceron hist. ise hommes illustres T. XI. p. 39-53., vor Allem aber Abrah. des Armorie van der lieven de Jo. Clerico et Philippo a Limborch. Amstelod. 1845. 8. 3u vergleichen, verin viele bisher ungebrudte Briefe und Schriftstücke mitgetheilt sind — ebenso plublich, als rücksichtsvoll, mit liebevollem Eingehen in Limborch's Eigenthümlichleit, Leber fein Leber Schriftstücke Riefe und Schriftstücken in Limborch's Eigenthümlichleit, berfast. Reflt.

Simbus. Gleich ber protestantifchen vertheilt bie romifch-tatholifche Rirchenstre die jenseitigen Zuständlichteiten an die entgegengesete Dualität von Himmel 📫 Hölle (Infornus), gebt dann aber in ihren weitern Anschauungen sofort ihre eigeneu Bege. Ihr zufolge waren die Bforten des himmels vor dem Tode und der Auferstehung Urifti, als den abschließlichen Momenten des Erlöjungswertes, für Jetermann ichlecht= in verschlossen. C. R. 1, 2. 7. bei Danz, §. 104. 121. Seither stehen sie für die ollendet Seiligen bleibend offen, welcher Lehrfatz zuerft burch Beneditt XII., folgenbs und bas Concil zu Florenz feine tirchliche Santtion erhalten hat. Perrone, 5, 213. jelgerichtig fielen die Seelen der Abgeschiedenen bis auf die Erscheinung Christi ausuhmelos dem Straforte anheim, wie dies fortwährend bei Allen der Fall ift, welche utweber noch irgend einer Reinigung bedürjen, ober aber ihre Günden ju bugen haben. Indeg bietet tiefer allumfaffende Infernus nicht den Anblid einer unterschiedslofen Daeunssphäre bar. In Angemeffenheit zu der Relativität des persönlichen Werthes der tingelnen fonbert er fich im Gegentheil zu abgetrennten Gelaffen, die nur bas niteinander gemein haben, daß in ihnen die Seligkeit des himmels nicht heimisch ift. jienach wollen als solche abdita receptacula (Augustin, Enchirid. ad. Laurent, §. 109.) nnerhalb ber ftrafzuftanblichen Unterwelt angesehen werben: 1) bie Sölle im vollen Binn, jenes über die Magen grauenhafte, mächtige Gefängniß, auch Gehenna ober Abgrund geheißen, welches die Berworfenen, die in Tobjunden ober im Stande ber Ungnade Gestorbenen auf ewig verschließt. C. R. 1, 6. 3. 5.; 2) bas Fegfeuer, bain bie Seelen ber Gläubigen und Gerechtfertigten bis zur erreichten Entfündigung Sein leiden; 3) der Schoof Abrahams, wo bie vorchriftlichen Seiligen Aufnahme fanden, und ohne schmerzliche Empfindung, aber um ber Erbichuld willen von ben Damonn zurückgehalten und der befeligenden Anschauung Gottes beraubt, hoffend der Erlöring entgegenharrten, bis fie auf Grund feines Berdienstes ber bescendirende gerr frie gemacht und in den himmel eingeführt hat. C. R. §. 101-104. Ein Debreres fagt die fombolisch gewordene Rirchenlehre nicht aus. In Betreff ber britten unter biejen Localitäten, die in der Kirchensprache gewöhnlich den Namen des Limbus patrum ober der Vorhölle der Bäter trägt, gewährt fie fogar teine in fich abgeschloffene Borftellung, indem die Bestimmungen, wonach sie einerseits eine geruhige Behaufung, andererfeits ein mißbeliebiger Berhaft (misera illius custodiae molestia) fenn foll, fich nicht füglich vereinbaren laffen, und es auch sonst nicht an übergangenen Fragen fehlt, welche nicht abzuweisen find, sobald man die strafzuständliche Topographie des Jenseits so fehr in's Einzelne ju fixiren fich getraut.

Recurriren wir auf bie maßgebenden Autoritäten ber Rirche, fo mar im Abendland mit der Annahme des Fegfeuers in die Anschauung von den jenseitigen Buftanden anfänglich ein empfindliches Schwanken eingebrungen. Die Scholastik machte ihm bedurch ein Ende, daß fie die im Berlaufe der Zeit zur Geltung gelangten Anfichten in Shftem feste. Außer ben genannten, nach bem römischen Ratechismus aufgeführten bei Aufenthaltsorten der von der himmlischen Seligkeit ausgeschloffenen Seelen ward 2015 ihr noch ein vierter für die vor der Taufe verstorbenen Rinder gelehrt\*), Ob überdem vielleicht auch noch ein fünfter statuirt werden muffe, in dem die geläuterten Seelen bis ju ihrem endlichen llebergang in das Reich ber himmel behahm würden, und ber somit zwischen bas Fegfeuer und ben himmel zu liegen täme (Rois hist. 5, 13; Dionyeius Carthusianus, Dial. de jud. particul. 31; Lud. Blosius, Manil. Spirit. 13) bildet nach Bellarmin, Purg. 2, 7, ein Problem von großer Schwierigtet. Genug, die Rothwendigkeit, für jeden diefer loca poenalia feine besondere Lage zu ermitten, erflärt hinlänglich bie Unwendung des Borts Limbus auf die beiden Berfchläge ber vorchriftlichen Heiligen und der ungetauften Rinder. So viel uns betannt, findet fie 👫 zuerft bei Thomas Aquin und bürgert sich mit ihm sofort kirchlich ein. Die Hölle als lich wird in's Centrum der Erde verlegt; auf fie folgt als deren erste Umtreifung be Burgatorium; wieber über biefes bin gieben fich, und zwar eben einem Saume vergleichbar, zuerst ber Limbus infantum ober puerorum, und bann als fattijder Mittelort zwischen himmel und hölle ber Limbus patrum ober Sinus Abrahae. In eignet selbstverständlich jedem Ort seine eigenthümliche Strafart. Denn während sie 🖬 in ber Hölle zur poena aeterna damni et sensus, im Fegfeuer zur poena temporalis damni et sensus gestaltet, ift sie für den Limbus infantum poena damni acterna, für ben Limbus patrum nur poena damni temporalis. Thom. Aqu. 3, d. 22. q. 2. a. 1. q. 2, 4. d. 21. q. 1. a. 1. q. 2, d. 45. q. 1. a. 1. q. 2. 3, 3. q. 52. 2. 4., 4. d. 45. q. 1. a. q. 2. u. f. w. Eleucidar. 64. Dante, Inf. 4. cf. 31, sqq. Durand de S. Port, Sent. 3. d. 22. q. 4. Sonnius, Demonstr. rel. chr. 2, 3, 15. u. 2, 4, 1. Bellarm. Purg. 2, 6. Andradius, Defens. Trid. Synod. 2, 299.

Ueber ben Lindus patrum bleibt nur Beniges nachzutragen. Die Beschräufung feiner Infaffen auf die Frommen des alten Bundes ift constant. Einen andern Somers als denjenigen, welcher aus der selbstbewußten, in der Erbfünde begründeten Entiefrung der Anschaung Gottes und aus der wehmuthigen Schnsucht nach der Erfüllung

<sup>\*)</sup> Cf. Virgil, Aen. 6, 426 : Continuo auditas voces, vagitus et ingens, Infantumque animas fientes in limine primo, Quos dulcis vitas exsortes et ab ubere raptos Abstulit atra dies « funere mersit acerbo.

## Limbus

rer meffianischen hoffnung resultirte, haben sie nicht ju ichmeden befommen. Geit briftus die Erbschuld getilgt und die Zurückgehaltenen aus ihrem Gewahrfam befreit 1, fteht biefer Limbus völlig leer, greift defhalb auch nicht tiefer in bas religiöje Beiftfenn ein. Er heift Limbus inferni, quia erat poena carentiae, Sinus Abrahae opter requiem, quia erat exspectatio gloriae. Bellarmin, de Christo 4. 10. Becanue, pend. purg. Calv. Bur Begründung deffelben beruft man sich zum Theil auf Stellen : Echrift wie 1 Moj. 37, 35. 1 Sam. 28. Zach. 9, 11. Lut. 16, 22; 20, 37; 23, . 30h. 8, 56. 1 Doj. 5, 24. Sebr. 11, 5. 1 Betr. 3, 19., vornehmlich aber auf bie geschriebene Tradition. Dies Lettere liegt um jo näher, als mit Ausnahme ber neuen zeichnung, der Fizirung ter Localität und der Scheidung zwischen poens damni und usus Die abendländische Kirche wenigstens von Augustin an (De civ. Dei 20, 15.) in : That ichon immer bas Nämliche gelehrt hatte, wie denn der Limbus überhaupt its weiter ift als das caput mortuum, welches das Fegfeuer vom hades der alten rche noch übrig gelassen hat. Die griechische Kirche weiß daher nichts ravon. Smith, Ecol. Graec. statu 1678, S. 103. Seineccius, Abbildung ber alten nub nenen ech. S. 1711, 2, 103.

Dit größerer Angelegentlichkeit wird meist der *Limdus infantum* oder vielmehr das ihn gebundene Schickal der ungetauften Kinder und derjenigen besprochen, welche t ihnen anscheinend auf einer ähnlichen Stufe intellectueller Entwicklung stehen, der libstunigen u. s. w. Denn einmal droht auf diesem Bunkte die Conjequenz des Sume mit den Ansprüchen des Gemüths in Conslitt zu gerathen. Sodann hat die Kirche bahin die Frage nicht offiziell entschieden, so daß der freien Bewegung der Ansich= a ein gewörfter Spielraum gelassen ist.

Die Anssprüche der Bäter sind von Alters ber bald milder bald strenger ausge= len. Ambrofius, orat. 40, wagt kein Urtheil abzugeben hinfichtlich der ungetauften wer. Gregor von Nazianz, orat. in s. Bapt. 40, 21, hält bafür: rove uhre dogao**ίσεσθαι, μήτε χολασθήσεσθαι περί του διχαίου χριτου, und Gregor von Rhssa**, LParis 1615, 2, 770, behauptet zum mindesten negativ, daß sie sich nicht er adyerrois finden. Belagius weiß nicht, wohin fie tommen, fondern nur, wohin fie nicht tommen. mequenter mit feinen anderweitigen Boraussekungen lehrt Augustin, ad ignem aster-**– damnaturum iri. Gleichwohl f**ann er nicht umhin, das Zugeständniß zu machen, f biejenigen ber gelindeften Strafe unterliegen, welche zur Erbschuld teine wirfliche inde gefügt haben; ja es muß ihre Berdammniß fo gering angenommen werden, daß m zweifelhaft bleibt, an eis, ut nulli essent, quam ut ibi essent, potius expediret, is bag er crillart, definire se non posse, quae, qualis et quanta erit. Sermo 294 n. sqq. Enchirid. c. 93. De pecc. merit. 1 c. 16. n. 2. Contra Julian. 5, 44. Ep. ad eron. 181 unter benen bes Lettern od. Vallars n. 16. Dieje Aufjaffungsweife bezeichnet n and die bleibende Grundstimmung innerhalb der fatholischen Kirche. Zunächst ist f ben allgemeinen Concilien ju Lyon II und Florenz festgestellt worden, daß fowohl mit einer Tobfünde als die mit der bloften Erbfünde Behafteten zwar dem Infernus verlen, daß ihrer hingegen verschiedene Strafen warten. Somit wäre bie Berbammniß r ungetauften Kinder insoweit de fide, als fie im Berhältniß zu derjenigen ber Eriffenen irgend anders bestimmt werden müßte. In präciferer Ausführung haben rauf bie namhafteften Scholaftiter, Betrus Lombardus (Sent. 2 d. 33), Thomas, mabentura, Scotus, jenen Kindern im Gegensatz zur poena sensus einstimmig nur die ene damni refervirt. Die gegentheilige Angabe bes Betavius de Deo 9, 10, 10 be= it euf Irrthum. Einzig Gregor von Rimini macht eine Ausnahme, hat sich darum er anch ben Ramen eines tortor infantium zugezogen. Sarpi, Storia del Conc. di Trento, Fleury, hist. eccl. 1. 142, n. 128.

Obwohl nun der wesentliche Inhalt der posns damni in die Privation der die Sesteit conftituirenden Anschauung Gottes gesetzt wird, so besteht nichtsdestoweniger ich eine erhebliche Differenz in der Anwendung des Begriffs auf die erhfündigen Rin-

Real-Encyclopable für Theologie und Rirche. VIII.

ber. So vertraten ju Trident in der fünften Seffion die Dominitaner die ftrengere fufung, ber gemäß fie ben Limbns infantum als finsteres, unterirdifces Gelaft obne gener fcilderten, während ihn die Franzistaner über ber Erbe in eine Lichtregion festen. A. bere malten das Loos jener Kinder noch freundlicher: fie befaffen fich mit Erforichung ber Natur, philosophiren auf Grund berfelben, empfangen zuweilen bie tröftlichen Besuche von Engeln und Seligen. Da es damals tem Concil räthlicher erschien, bie ab weichenden Borftellungsweifen gemähren ju laffen, fo halten fich auch feither die Iherlogen bald mehr auf die eine, bald mehr auf die andere Seite. Bellarmin, De amiss. grat. 6, 6 3. B. nimmt gleich dem Lombarden für die Kinter als Folge des Richtfeligjens etwelche Traurigkeit an. Umgekehrt messen ihnen Cardinal Sfondrani, Nodus pressent dissol. 1, 1, 23 u. 1, 2, 16, und Beter Godon (vgl. Thomas, quaest. 5 de malo a. 9) alle natürliche Gludfeligfeit ju, beren fic fabig find. Dag bie fupernaturale Seigkit in der visio clara Dei besteht, miffen fie eben nicht, weghalb ter ihnen unbewußte ans fcug von berfelben teinerlei Schmerzgefühl mit fich führen tann. Endlich jagt Berrone 5, 275, ber mit Berufung auf C. Tr. Soss. 5 c. 4 nur ben Mangel ber supernaturalis beatitudo als de fide gelten läßt: Si spectetur relative ad supernaturalem beatitudiam habet talis status rationem poenae et damnationis; si vero spectetur idem status in se sive absolute, cum per peccatum de naturalibus nihil amiserint, talis erit ipeorum coeditio, qualis fuisset, si Adam neque peccasset neque elevatus ad supernaturalem status fuisset, i. e in conditione purse naturse. Diefer Vermittlungsversuch steht mit ber rimifchen Erbfündenlehre in folcher llebereinstimmung, bag er auf dem Standpunkte bafelben nothwendig gutgeheißen werden muß. C. Tr. Sess. 5, 2. 3, 5 u. Sess. 6. Belarmin, De grat. prim. hom. 5. Ucbrigens verrathen betanntlich felbft bie festeften Fe sitionen bes Ratholicismus in ber Anwendung eine wundersame Biegjamkeit, so bag a um Auskünfte niemals verlegen ift. Mag es baber immerbin nach bem Ratechismus 2, 2, 28 außer ber Taufe nulla alia salutis comparandas ratio geben, von Duns Scoul bis auf Rlee (Dogm. 3, 119. Aufl. 1) berunter tann man erfahren, bak auch das bler desiderium baptismi für bie noch im Mutterleibe befindlichen Rinder als julängliche Erfay anstatt des wirklichen Empfangs der Taufe betrachtet werden darf. Wie es 📫 mit den zwar getauften, jedoch furz nach der Taufe verstorbenen Rindern verhalte, ba ihm bas zur Rechtfertigung erforderliche meritum e congruo abgeht, tann hier nicht in Go wägung gezogen werben.

Auf Seiten bes Brotestantismus nahm man im Ganzen von ben beiden Smi nur wenig Notiz. Bum Theil mochte man bie daherigen Borstellungen für zu und beutend erachten, und fich beghalb einer eruftlichern Beftreitung berfelben überholm glauben. Obwohl fie demnach oft als bloße Boffen und nichtige Fafeleien zurückgewicks wurden, jo folgten boch nur Benige ben Spuren ber leichten Bolemit eines Lim, welcher Not. ad l. 4. Bellarmini de Cho. c. 15 meinte: Relinquimus limbos limbolaria patagiariis, purpurariisque, ipsi purpuratae meretrici Thaidi Romanae, limbos as 🐲 brias suas quam potest longissime et latissime extendenti. Bielmehr pfleate bie dim protestantische Theologie dawider geltend zu machen: die Unmöglichkeit biblisch halthum ober auch nur rationeller Begründung, die fpate Bildung und bie innern Biberfpriff der vielfach schwantenden Lehre. Auch die Unthunlichteit einer Scheidung von poens dumi und poena sensus vergaß man nicht zu betonen. Calvin, 8, 16, 9; Aretius, Losi 17; Ryssenius, Summa 18, 3, 4; B. Pictet, 2, 265; Gerhard, 27, 8, 3; S. Niemann, D. d. distinct. Pontif. in inferno classib. 1689. Allein andererfeits dürfte wohl and em gewisse, wenn gleich unbewußte Berlegenheit die protestantische Bolemit indifferenter pr stimmt haben. Nicht daß cs an positiven Sägen gefehlt hätte, welche man von com gelischem Standpunkte aus ben tatholischen Lehranschauungen gegenüberstellen tonnte. Denn hier galt es als ausgemachte Bahrheit, daß es außer himmel und fölle teine tritte Dafeynsweise in ter Belt tes Jenjeits gebe, fo wie daß tein anderer qualitativer Unter schied der Seelen statuirt werden dürfe als derjenige von gläubig und ungläubig, 188 ig und verdammt. In der Mitte liegend konnte man sich nur eine sictive Species u "weder Schaaf noch Bod" vorstellen, — ein Unding nicht weniger groß als jener stand, da Einem "weder wohl noch weh" sein solle. Auch vermochten sich die Rermirten die zu Grund liegenden Fragen noch verhältnismäßig leicht zurecht zu legen. them sie uämlich nur eine graduelle Verschiedenheit der alt- und neutestamentlichen kommie annahmen, bei der Iventität von Gnadenwirkung und Glauben unter bei= t Testamenten als möglich erschien, hatte es sür sie keine Schwierigkeit, den Frommen 1 alten Bundes die Seligkeit zuzusprechen. Es ist bekannt, wie Zwingli selbst noch iter ging. Desgleichen beruhigte sie bei Erwählungslehre wenigstens in Betreff der wählten Kinder, bei welchen fiches seminalis vorausgesetzt wurde; und wer wollte 1 Verweis sühren, daß Angesichts Mith. 19, 14. die in der Kindheit Gestorbenen nicht den Frwählten gezählt werden dürfen? In beiden Beziehungen anders lag die Frage bie Lutherischen. Um die Rechtsertigung der qualitativen Gleichheit des ifraelitischen b christlichen Slaubens, und der dadurch bedingten Beschlung ber Altväter zu ermögsen, mußten sie eine rüchwirtende Krast des Berdienstes Ehristi behaupten. Anlangend

Linder, fo beengte die strengere Auffassung ber Erbfündenschuld und die mit ber holischen nahe zusammengehende Lehre von der Taufe in noch höherem Grade. Denn un nur die Taufe, als die fakramentale Vermittlung und als der zeitliche Moment : Juftifitation, uns bem Stante bes filius iras zu entheben vermag; wenn fomit ben eisemirten gegenüber, welche Dannbauer der Annahme einer sanctitas uterina bezüch= **p, bie** Nothtaufe nachbrücklichst gefordert werden muß: so ist nicht abzusehen, wie sich r Confequenz von der Berdammniß der ungetauften Kinder entgehen lasse, es seh denn f mit Durchbrechung ber Prämiffen auf die freie Macht Gottes recurrirt werde, Seil auf andern als ben geordneten Wegen zu beschaffen. In diefem Sinne fpricht fich 8. Gerhard aus: quasi non possit Deus extraordinarie cum infantibus christianorum rentam per preces ecclesiae et parentum sibi oblatis agere! S. 9, 282. Ebenjo midene, 5, 1, 6: in infantibus parentum christianorum, qui ante baptismum moriuntur, r gratiam quamdam extraordinariam fidem produci; ad infidelium autem infantes quod inet, salutem aeternam iis tribuere non audemus. Baur gegen Möhler, 106. Db bes eine gefördertere Biffenschaft bei der reformirten oder bei der lutherischen Betrach= noweife tonne fteben bleiben, ob nicht vielmehr die Lösung ber berührten Problemc nur auf dem Boden eschatologischer Boraussekungen erzielen laffe, die von ber ältern jeologie des Protestantismus nicht zugestanden, aber im N. T. sehr bestimmt indicirt 6, dies bildet das Bedenken, welches die unstatthafte Lehrvorstellung vom Limbus tenm und infantum mit ihrer mechanischen Couftruction ber jenseitigen Buftandlichteit uns unter bie Augen balt. Güber.

Eindfey, Theophilus, geboren ben 20. Juni 1728 in Middlewich, Cheshire, b erzogen in der Freischule zu Leeds, trat 1741 in das St. John's College in Cambge ein. Hier that er fich durch feine klaffische Bildung hervor, weßhalb ihn Bischof smolds zum Erzieher feines Entelfohnes mählte. Er promovirte mit Auszeichnung b wurde 1747 Fellow in seinem College, nahm aber turz nachher eine Prebigerstelle Spitalfields, London, an, überzeugt, bag ihm bas geiftliche Amt am meiften Gelegen= it gebe, "Gott zu dienen und den Menschen zu nützen". Richt lange darauf machte 1 ber Bergog von Somerfet zu feinem Raplan und Erzieher feines Entels, des neun= wigen Herzogs von Northumberland, mit dem er 1754-56 den Continent bereiste. if feiner Rudtehr erhielt er die Bfarrei Kirtby=Wiet, wo er mit dem theologisch frei= tienden Archidiatonus Bladburne befannt wurde, deffen Tochter er nachher heirathete. r Umgang mit Bladburne scheint auf seine theologische Richtung einen bedeutenden nfing gehabt zu haben. Er begann an ber tirchlichen Trinitätslehre zu zweifeln, b ein genaueres Studium ber Bibel, bas er auf feiner zweiten Pfarrei, Piddelton, eb, bestärtte ihn nur in der Ueberzeugung, daß die tirchliche Lehre der neutestamentben geradezu widerspreche. Es mag auffallend erscheinen, daß er, obwohl im Zwie-27 \*

ł

fpalt mit feiner Kirche, cine neue Bfarrei, Catterict in Portfhire, annahm (1763), webei er bie 39 Artikel zu unterschreiben hatte. Allein ein Austritt aus ber Kirche wegen Lehrrifferenzen war feit 100 Jahren etwas fast Unerhörtes. Er suchte feine fabellianische Auffassung mit den trinitarischen Formeln der Liturgie, so gut es ging, in Eintlang ju bringen, und bob in feinen Bredigten vorwiegend die prattifche Seite bei Chriftenthums hervor. Allein eine gefährliche Krankheit wedte fein Gewiffen. Die Ueberzeugungstreue und Opferwilligkeit ber alten Nonconformisten beschämte feine So phiftit und halbheit. Er fühlte, daß er in ber Kirche nicht mehr bleiben tonne. Auch andern feiner Gefinnungsgenoffen wurde es zu enge in ber Rirche. Statt aber an Uns tritt zu benten, versuchten fie, mit Sulfe bes Barlamentes, bie Schrauten ber Rirche p erweitern. Bladburne's "Confessional" gab bas Signal. Eine Anzahl Freidenkenber, barunter Dr. Jebb, 29yvill, Law und Lindfen, beriethen mit Bladburne in ber "Ime Feathers Tavern", 1771, eine Bittschrift an bas Parlament, bes Inhalts, bag bie Geist lichen, statt auf die 39 Artikel verpflichtet zu werden, nur ihre Zustimmung zu der heil. Schrift erklären follten. Mit 250 Unterschriften bebedt wurde die Betition am 6. Fek. 1772 bem Unterhaus vorgelegt, aber nach längerer Verhandlung mit 217 Stimmen gegen 71 abgewiesen. Lindseh's Austritt aus ber Kirche war bamit entschieden. Sein Bischof suchte ihn zu halten, seine Freunde mikbilligten seinen Austritt. Allein um sonst. Im Dezember 1773 verabschiedete er sich von seiner überraschten und tiefbetäm merten Gemeinde, deren Achtung und Liebe er sich durch sein untadeliges Leben, wie durch seinen unermüdeten Gifer für ihr geistliches und leibliches Wohl in hohem Grate erworben hatte. Er rechtfertigte feinen Austritt in einem gebrudten Abichiebewort a bie Gemeinde und in feiner Apologie (1774), die für weitere Kreife bestimmt war.

Lindfey's Blau war, aus Mitgliedern ber Staatstirche eine Gemeinde unitarijder Chriften zu fammeln. Er ging reghalb nach London, wo Brieftley und Brice feine Sache eifrig förderten. Am 17. April 1774 wurde ein unitarischer Gottes Dienft in Essex street, Strand, eröffnet, und dabei die von Lindfey und feinen Freuben nach Sam. Clarke's Plau in unitarischem Sinn umgearbeitete englische Liturgie gebraucht. In feiner Antrittepredigt über Eph. 4, 3. erklärte Lindfen, daß Gott und das Gemiffen bie einzigen Autoritäten in Glaubensfachen fegen, und verfprach, de Polemit ferne zu halten. Doch bas war unmöglich. Zahlreiche Gegner traten gegen ihn auf (Burgh, Bingham, Randolph zc.), und Lindfey mußte fich mit 28ort und Schrift vertheidigen. Er schrieb zunächst als Fortsetzung seiner Apologie fein Segui, 1776, eine feiner besten Schriften; dann 2 Differtationen über den johanneischen Prolog und bas Beten zu Jeju, 1779; eine gemeinfaßliche Darlegung ber unitarijden Lehre "the Catechist", 1781, eine Geschichte berfelben "An Historicol view of the State of the Unitarian doctrine and Worship from the Reformation to our own times. 1783, worin er Whichcote, Burnet, Tollotfon, Emlyn, Bhiston, Dr. S. Clarte, Bifchof for ley und Gir 3. Newton unter bie Unitarier rechnet. Die Angriffe bes Baptiften Robinson (a Plea for the divinity of Christ, 1776) suchte er in der Schrift An examine tion of Mr. Robinsons Plea, 1785, zu widerlegen. Brieftley hatte ben Unitarianisme in Briefen an die Universitäten vertheidigt und heftige Angriffe erfahren. Lindfen mit ben Rampf auf und antwortete mit 2 Schriften: "Vindicias Priestleianae", 1788, mb "A Second Adress to the Students", 1790, woran eine Lifte falfcher Lesarten und Ueterjepungen angehängt ift, burch beren Berichtigung bie falsche Lehre von ber Gettiett Christi befeitigt werden soll. In bialogischer Form wird in den Conversations upm Christian Idolatry, 1792, ber Glauben an bie Dreieinigkeit als Gögendienft bargeftelt. Alle diese Schriften drehen sich um einen Punkt, "bie wahre Menschheit Christis. Die Gottheit Chrifti wird völlig geläugnet, damit auch bas Berföhnungewert und bie Sundhaftigkeit bes Menschen, Reue ift völlig genug, um Gottes Gnabe wieber zu erlangen -In feiner letten Schrift: "Conversations on the Divine Government, 1802", gibt Lintfen feine Anfichten über bie wichtigsten religiöfen Fragen in gebrängter Ueberfchan.

Lindsey blieb Prediger ber Gemeinde in Efferstreet bis in fein 70. Lebensjahr, und 309 fich dann zurück. Doch stand er mit verselben in stetem Bertehr bis zu seinem Tod im November 1808. Bgl. Belsham's Memoirs of Thom. Lindsey 1812. C. Schsell.

Lingard, John, Dr. Theol., einer ber bebeutenteren englifchen Geschichtichreiber ber neueren Zeit, wurde am 5. Febr. 1769 in Winchefter geboren und in Donay erzogen. Bon ba befuchte er Paris zur Zeit der Revolution und entging mit knapper Noth n Gefahr, an die Laterne gehängt zu werden. Er besuchte Napoleon, als er erster teuful war, und erhielt durch ihn Zutritt zu den Archiven. In die heimath zurück= plehrt, wurde er Priester in Newcastle-on-Tyne, und nachher Projessor an dem St. Enthbert=College in Ushaw bei Durham. 1817 besuchte er Rom, um die Baticanische Bibliothet zu benützen, und wohnte in dem englischen Collegium daselbft. Leo XII. willte ihn zum Cardinal, Protektor der englischen Mission machen. Lingard aber schlug s aus, theils weil er fich nicht tuchtig fühlte für einen folchen Bosten, theils um feine efcichtlichen Studien nicht unterbrechen zu müffen. Dem anfpruchelofen Manne fagte in Leben in stiller Burückgezogenheit in dem kleinen Dorfe Hornby bei Lancaster beffer n, als die hohen Aemter feiner Kirche. Hier verbrachte er als tatholischer Raplan die weite Salfte feines Lebens in freundschaftlichem Berkehr mit Brotestanten wie Kathoi**ten, von allen wegen feines chrenhaften Karatters**, feines bescheidenen und zuvortom= nenden Befens, feiner Gelehrfamkeit und Mäßigung geachtet und geliebt. Er ftarb in einem 82. Jahre, ben 18. Juli 1851, und wurde in dem Cuthbert-College begraben.

Lingard's Schriften find hiftorischen, polemischen und prattischen Inhalts. Er be= ründete feinen Ruf als Hiftoriter burch feine "History and Antiquities of the Anglosaon Church (1. Aufl. 1806; 3. Aufl. bedeutend vermehrt 1845), in welcher er die Forhungen seiner Borgänger mit Umsicht und Klarheit verarbeitet und theilweise berichtigt nt. Dabei hat er allerdings einen großen Theil des reichen handschriftlichen Materials uf ber Seite liegen laffen. Diefe Kirchengeschichte war ber Borläufer feines großen Bertes über bie englische Beschichte: "History of England from the first invasion of b Romans to the year 1688". 1819-25. (5. verb. u. verm. Aufl. 1849; 6. Aufl. 854). Diefes Wert zeugt von großer Gelehrfamkeit und einer befonderen Gabe zu inter, bündiger und wohlgeordneter Darstellung. Die Sprache ist fließend, einfach und niftig. Lingard hat manche neue Nuellen geöffnet und wichtige Thatsachen in das rifte Licht gestellt. Es versteht sich von selbst, daß sein tatholischer Standpunkt sich it verläugnet, und befonders von der Reformation an entschiedener hervortritt. Da= ei aber ift anzuerkennen, daß er mit weit mehr Ruhe und Dagigung verfährt, als die wiften feiner Glaubensgenoffen.

Seine polemischen Schriften find: "Catholic Loyalty vindicated. 1805; Remarks a Charge delivered to the Clergy of the Diocese of Durham by Bishop Shut, 1807, mb bie Bertheidigung biefer Schrift: A general vindication etc., 1808; "Documents to mertain the sentiments of British Catholics in former ages respecting the power of types, 1812; A review of certain Anticatholic Publications, 1813; Strictures on Dr. larsh's comparative view of the Churches of England and Rome, 1815; Controversial racts u. f. w., 1813-25. Enblich find zu nennen bie in mehreren Auflagen erschietenen Catechetical Instructions on the doctrines and worship of the Catholic Church mb bie 1836 ohne seinen Ramen erschienene Uebersetung bes Reuen Testamentes, bie rach Genanigseit und Gemanbtheit bes Ausbrucks vor ber Douopbibel sich auszeicht. Rotizen über sein Leben The Times, Juli 25. 1851. Gentleman's Magazine, pt. 1851. C.

**Linns**, einer der ersten römischen "Bischöfe" aus dem ersten Jahrhundert. Rach m römischen Brevier wird er als der Erste genannt, qui post Petrum gubernavit **elesiam.** Nach den apostolischen Constitutionen soll Paulus den Linus, Betrus den lemens geweiht haben; nach Eusebius hätte Linus dis um's J. 80 gewirkt. Während is römische Brevier Bolterra als seine Geburtsstadt nennt, läst ihn ein alter PapalRatalog aus Etrurien stammen: Nach später Sage wäre er in seinem 22. Lebensjahre nach Rom gesandt worden, wo er die Bekanntschaft des Betrus gemacht haben und von diesem nach Besanson in Frankreich als Prediger des Evangeliums gesandt haben und von foll. Bei seiner Rücktehr nach Rom seh er dann von Petrus zu seinem Coadjuter ernannt worden. Als Bischof soll Linus verordnet haben, daß nach 1 Kor. 11, 5. die Frauen nie mit unbedectem Haupte in die Kirche gehen sollten. Nach dem römischen Bredier heilte er Beselfiene und erweckte Todte und wurde auf Anstisten des Consularis Saturnin, dessen Batican neben Betrus beerdigt. Es wird dem Linus eine Geschichte Betri, namentlich seines Kampses mit Simon Magus zugeschrieben; sicher sind die in der Biblioth. PP. Paris 1644. T. VII. abgedruckten Martyralten der Apostel Betrus und Baulus ihm unterschoben. Schon Irenäns vermuthete, daß der 2 Tim. 4, 21. genannte Linus mit dem Bischof identisch sein.

Linger Friede, ber, wurde am 13. Dezember 1645 zu Ling in Dberöfterreich zwischen dem Fürsten von Siebenbürgen Georg Ratoczy einerseits und dem Raifer Ferbinand III., als Rönig von Ungarn, andererfeits abgeschloffen und bildet eine ber Grundlagen bes rechtlichen Bestehens für bie evangelische Rirche in Ungarn. Ratoczy, welchen nach bem Throne des Königreichs Ungarn trachtete und sich dabei hauptfächlich auf die Sülfe feiner protestantischen Glaubensgenoffen ftützte, folog im April 1643 mit Sowda und Frankreich, die ihm hoffnung zur ungarischen Krone gemacht hatten, ein Schup und Waffenbündniß gegen Rönig Ferdinand und erwirtte fich auch von ber Bforte, unter deren Oberhoheit er stand, Einwilligung zum Krieg gegen Desterreich. In einem Manifest an die Ungarn, worin er ihre Beschwerden zusammenfaßte, hob er besonders bie Bedrückungen der Evangelischen hervor. Es gelang ihm, ein anschnliches Beer zusammenzubringen, auch gewann er an Iohannes Kemenyi einen triegserfahrenen Feldherru, Schweden schidte ihm Hülfstruppen unter Führung des tapferen Dugloß, Frankreich gewährte namhafte Geldunterstützungen. Ratoczy erreichte besonders durch Kemenni nicht unbedeutente Bortheile über die taiserlichen Truppen, die auch von den Schweden aus mehreren Städten Ungarns vertrieben wurden. Doch blieb am Ende Ratocn's Erfolg unter feiner Erwartung; er fand es rathfam, Unterhandlungen im Oltober 1644 mit Rönig Ferdinand anzulnupfen und als es im Winter biefem gelang, auch die Binte auf feine Seite zu ziehen und diefe Ratoczy geradezu befahl, vom Kriege gegen Deterreich abzusteben und die Feindseligkeiten einzustellen, wurden die Friedensverbandinmen mit allem Ernfte aufgenommen und bie Bedingungen Ratoczy's, die hauptfächlich auf unbeschränkte Kirchenfreiheit Ungarns gingen, wurden schon am 8. August 1645 p Bien von Rönig Ferdinand angenommen und am 16. Dezember 1645 wurde von ben Unterhändlern beider Mächte ber Friedensvertrag zu Linz unterzeichnet, aber erft an 20. Oktober bes folgenden Jahres 1646 ju Beiffenburg von Ratoczy bestätigt. Ruft biefes Bertrags machte er fich verbindlich, bem französisch - schwedischen Bundnig ju entfagen, seine Truppen aus dem königlichen Gebiete wegzuführen und tie eroberten 821 bereien und Städte zurückzugeben. Dagegen wurden ihm und seinen Söhnen zwei Gespanschaften erblich und fünf andere auf Lebenszeit verliehen. Die Hauptsache aber war bie ben Evangelijchen in Ungarn gewährte Rirchenfreiheit, über welche Rönig Ferbinant eine besondere Urfunde, als Theil des Friedenstraftates ausstellen ließ, deren wefentlicher Inhalt folgender ift: Der erste Artikel des Krönungsvertrags vom Jahr 1608 und bie fechste Bedingung des königlichen Bablvertrags follen trop verschiedener, bisber beftantener hinderniffe und ausweichender Deutungen in voller Kraft bleiben und alle Stänte bes Reiches, auch die Freistädte und die privilegirten Marttfleden, fowie bie ungerifchen Solbaten an ber Grenze bes Reiches eine freie Ausübung ihrer Religion, und freien Gebrauch ihrer Kirchen, ihrer Gloden und ihres Begrähniffes haben. Ebenfo wie die Reichsftände solle auch das Landvolt auf ben Grenzplätzen in Maritfleden und Dörfern und auf ben Bütern ber Grundherren und bes Fiscus ber Rirchenfreiheit theilhaftig

jen und im Genuffe deffelben weder von dem Könige, noch reffen Staatsvienern, noch wn ben Grundherren gestört oder gehindert werben. Den bisher Gestörten, ober gur Annahme einer andern Confession Gezwungenen, foll es frei fteben, zur Ausübung ihrer früheren Confession wieder zurückzukehren. Niemand foll gestattet feyn, in ben erwähnten Rattifleden ober Dörfern die Bastoren und Brediger von ihren Bfarreien zu vertreiben; n wo es geschehen ift, foll der Gemeinde frei ftehen, die Bertriebenen wieder zurüchzu= mien, oder an ihre Stelle andere einzusepen. Die Beschwerden der Nichtlatholiken follm auf bem nächsten Landtage erledigt werden, namentlich follten ihnen die Gotteshäufer mb bie Einfünfte ber Bfarreien, welche früher in ihrem Besitz gewesen waren, juge= riefen werben, auch darf in Zukunft teine gewaltsame Besitynahme ber Kirchen mehr uttfinden, und diejenigen Kirchen, welche den früheren Befitzern gewaltsam entriffen weben find, müffen sogleich nach Auswechslung ber Urfunden benselben zurüchgestellt verten. Gegen bie Uebertreter ber Statuten ber Religionsfreiheit wird ber 8. Artikel es 6. Detrets des Königs Bladislaus VI. wieder in Kraft geset, ober fonst eine ange= uffene Strafe auf bem nächsten Landtage beschlossen. Endlich ift dieses königliche Diplom ber die Religionsfreiheit auf dem nächsten Reichstag zu bestätigen und in die Reichsiduten einzuschalten." Diefe Bestätigung ber vom Kaifer ben Brotestanten zugestandenen kechte und Freiheiten stieß übrigens in Folge ber Opposition der Jesuiten bei dem Richstag in Preßburg vom Jahr 1647 auf bedeutende Hindernisse, namentlich wollten ie Ratholiken die den Protestanten zugesprochenen Rirchen nicht zurückgeben; man unter= **jandelte** lange, bis endlich die Evangelischen, des Streites und Dranges müde, sich statt x 400 eutrissenen Kirchen mit 90 begnügten, die ihnen durch einen königlichen Erlaß 10. Februar 1647 zugewiesen wurden. Die übrigen Bestimmungen des Linzer friedens wurden angenommen und bestätigt und burch eine Reihe von Zusatzartikeln rgangt, welche die 90 Rirchen namentlich aufführten, über einzelne bejondere Beftimmugen trafen und gegen die, welche sich unterstehen würden, Kirchen oder anderc Sebäude wegzunehmen und Protestanten in Ausübung ihres Gottesdienstes zu hindern mb bann vom Bicegespan zur Ordnung vermahnt, sich ungehorsam zeigen würden, eine Etrafe von 600 fl. festgesetzt. Der für bie Protestanten Ungarns fo wichtige Laubtag whete am 17. Juli 1647. Bgl. Steph. Katona, historia critica regum Hungaricorum T. XXII. p. 332 sqq. Dumont, corps universel diplomatique du droit des gens. T. VI. PL, wo S. 331 die königl. Urtunde über die ungarische Rirchenfreiheit abgedruckt ift. Lanig, deutsches Reichsarchiv Part spec. cont. I. Abth. I. S. 492. J. A. Feßler, te Geschichte ber Ungarn und ihrer Landfagen Th. IX. S. 25 ff. Graf Johann Mailath. Die Religionswirren in Ungarn. Regensburg 1845. Thl. I. S. 30 ff. Geschichte ber rungelischen Kirche in Ungarn. Berlin 1854. G. 199 ff. Rläpfel.

Eippe, Fürftenthum. Die ersten Anfänge bes Christenthums in biefem Fürienthume gehen bis unmittelbar auf Karl den Großen zurück. Wie die Römer ihre Ersberungszüge gegen Nordbeutschland hauptfächlich ad fontes Luppiae et Amisiae, hpe und Ems, an der füdlichen Grenze des lippischen Landes machten, so auch der **1996: Frantent**önig Karl in seinem 33jährigen blutigen Unterjochungs= und Belehrungs= mpfe gegen die Sachfen. Nachdem er gleich im ersten Jahre des Kriegs, 722, das mtram Aeresburgum, wahrscheinlich Radtberg an der Diemel, in der fühlichen Nachurfchaft des Landes erobert und bas bort befindliche Gögenbild "Irminful" zerftört ntte, fab ihn das Jahr 776 an ber Quelle der Lippe, zu Lippspringe, und das folgende a Badrabrun, Baberborn, beibe auf ber Sübgrenze bes lippischen Landes, wo er große Raffen der fich unterwerfenden Sachsen taufen ließ und dadurch den Grund zur Ein= ührung des Chriftenthums auf diefem Klaffischen Boben legte, wo in den schaurigen **Schluchten** und Sümpfen des Teutoburger Waldgebirges vor fast 800 Jahren Arminius eutiche Rationalität und Freiheit gegen Roms völkerschändende Knechtichaft gerettet wite. 3m Jahre 783 schlug König Karl fast in der Mitte des heutigen Fürstenthums ei Theotmelli, Detmold, jene große Schlacht gegen die Sachfen, in der er ihr ganges

Heer vernichtete und zu beren Andenken er die noch jetzt vorhandene uralte Kirche res in bem Bergthale von Detmold nach Baderborn liegenden Dorfes Heiligentirchen erbent haben soll. Im folgendeu Jahre feierte der König das Weihnachtssfest zu Skidrodurg supra Ambram, Schieder an der Emmer, der jetzigen fürstlichen Sommerrestidenz, und erbaute auch hier, einem alten Ehronisten zufolge, eine Kirche. Am wichtigsten aber für die Christianissirung des Landes wurde König Karl's Stiftung bes Bisthums Paderborn, zu dessen Sprengel fortan die lippischen Lande gehörten und dem das Haus ber Edlen Herrn zur Lippe manchen Bischof gegeben hat.

Diefen tirchlichen Zusammenhang zerriß die Reformation. Sie nahm in Live ihren Anfang zu Lemgo. Luther's Thefen wider ben Ablak zündeten gleich nach ihren Erscheinen auch in diefer Stadt, namentlich bei einem ehrwürdigen Greife, dem Magifter und Stadtfetretär Engelbert Breine. Er und einige andere fprachen fich gegen ben Ablaftram aus, und als ein Mönch bie Sache bes Babftes auf ber Rangel mit ben Borten vertheidigte: "Chriftus ift bas haupt ber Rirche und zugleich Betrus und bam ber Pabstu", ba rief Preine mit lauter Stimme: "So ift bie Kirche ein breitopfiges Ungeheuer !" und verließ mit diefen Worten bas Gotteshaus. 3wei Lehrer an ber hohen Schule waren eifrige Lefer ver Schriften Luther's und verbreiteten fie unter ver lemzischen Bürgerschaft. Auch in dem benachbarten Herford hatte um's Jahr 1524 die Reformation Eingaug gefunden; mehrere bortige Bürger brachten von ihren Reifen in Sachfen Luther's und Delanchthon's Schriften zurud und verbreiteten fie unter ifen Mitbürgern; vor allen nahmen die bortigen Augustiner die Lehre ihres Ordensbruces Luther begierig an. Einer von diesen, Dr. Johann Drever, ein geborener Lemgon, von großer Gelehrfamkeit und Redegabe, Luther's perfönlicher Freund, predigte in Baford zuerft ras Evangelium, und im Jahre 1525 begannen die lemgoischen Bürger bertbin zu gehen und die evangelische Lehre zu hören. Da aber bie Geiftlichkeit in Lenge hartnädig papiftifch blieb, fo fingen bie Bürger an, in ben Kirchen Luther's beutife Gefänge zu fingen, besonders: "Erhalt uns, herr, bei beinem Bort Und fteur bes Babsts und Türken Mord" "Ein feste Burg ist unser Gott" u. a. Der Landesben, Graf Gimon V., fowie Rath und Burgemeister von Lemgo, wollten nun bie en gelische Lehre mit Zwang bämpfen; lettere ließen daher durch die Diener in den Rinden Rundichaft anlegen, wer die wären, die in der versammelten Gemeinde die benichen Rirchenlieder fängen; aber die Diener meldeten: "herr Burgemeister, fie fingen Alle-. Da sprach ber Burgemeister: "Ei, Alles verloren!" Endlich trat auch im Jahre 1532 ber lemgoifche hauptpaftor Deoriz Biberit, früher ber eifrigfte und hartnäctigfte Bipift, zur lutherischen Lehre über; es wurde ein ber Reformation geneigter Magifint gemählt und viefe so ber Stadt gesichert. Gleichzeitig mit Lemgo wurde auch in Lippftabt, einer ber älteften Befitungen ber Grafen zur Lippe, Luthers Lehre eingeführt, inbem tie Mönche des dortigen Augustinerklosters zwei ihrer Ordeusbrüder, Johann Beftermann und hermann Roiten nach Bittenberg fandten, bie bier von guter felbst unterrichtet wurden, promovirten, und dann zu Lippstadt unter großem Buftrömen bes Bolts aus Stadt und Umgegend das Evangelium predigten. Der 1526 von Rin bahin gefandte Repermeister Romberg wagte nicht, mit den evangelischen Bredigen in eine Disputation fich einzulaffen, und mußte unverrichteter Dinge wieder abziehn. Die Stadt wurde bann zwar 1593 von dem herzoge von Cleve, Jülich und Mart und bem Grafen zur Lippe belagert, mußte capituliren und die vier evangelischen Brediger wurden aus ber Stadt gewiefen; aber ber Magiftrat brachte es bei ben Fürften bard die Bermittelung vieler Grafen und Edlen boch dahin, daß ihm wieder Brediger Angeburgischer Confession bewilligt wurden, weil ohne bas teine hoffnung fet, Eintracht und Ruhe in der Stadt herzustellen, da die Bürger von der evangelischen Lehre nimmermehr ablassen könnten noch wollten.

Mit bem Tode des eifrig papistischen Grafen Simon V., 1536, trat ber Zeitpunkt ein, wo sich die Reformation Luthers auch über das übrige Land verbreitete. Sandgraf

Philipp von Heffen nämlich und Graf Jobst von Hopa, entschiedene Anhänger der evan= gelischen Lehre, wurden Bormünder für des verstorbenen Grafen hinterlassen unmündige Rinder, ben Erbherrn Bernhardt VIII. und Germann Simon, nachberigen Grafen u Spiegelberg und Byrmont. Landgraf Philipp ließ namentlich den jungen Grafen Bernhardt in der reinen evangelischen Lehre mit allem Fleiß erziehen und als nun Rittrichaft und Städte des Landes eine Reformation der Kirche forderten, übertrug er feinem Mitvormunde, dem Grafen von Hoya, die ganze Sache. Diefer berief nun von Bremen Johann Timann genannt Amstelroramus und M. Abrian Burfchoten und fandte fie in die Graffchaft Lippe, wo sie eine evangelische Kirchenordnung ausarbeiteten, welche 1538 vollendet und ben Ständen des Landes vorgelegt wurde. Unter biefen war herr Simon von Bendt, Landdroft und Erbherr zu Barnholz, ein ausgezeichnetes Mitglied der Ritterschaft, ber jene Kirchenordnung an Luther nach Witten= berg fchidte und biefelbe mit einem von Luther, Jonas, Bugenhagen und Melanchthon eigenhändig unterzeichneten Begleitschreiben revidirt und als christlich und recht bestätigt jurud erhielt. Run wurde fie auf einer Berfammlung von Ritterschaft und Städten in Gegenwart der Abgeordneten des Grafen Jobst von Hoya angenommen, in der ganzen Graffcaft publicirt und eingeführt, auch überall, wo es möglich war, evangelische Pre= biger angestellt. Nach Graf Bernhardt's VIII. im Jahre 1553 erfolgtem Tode war beffen Sohn und Rachfolger Simon VI. noch unmündig und erhielt deßhalb in ber Person feines Dheims, des obengenannten Hermann Simon, Grafen zu Spiegelberg und **Byrmont**, einen Bormund. Da wurde M. Johann von Eyter, "ein ehrenvester, hoch= gelehrter Berr," von Bittenberg als Generalsuperintendent nach Detmold berufeu und viefer verfaßte nun aus mehrern evangelischen Kirchenordnurgen eine neue, welche im Ramen ter Grafen Bermann Simon und Simon 1571 burch ten Drud befannt ge= nacht wurde. Gie ftellt die augeburgische Confession, die Apologie derfelben, die Schnialindbifchen Artikel und Luthers Ratechismus als die Lebr- und Bekenntnissichriften ber lippifchen Kirche auf nnd ift bis auf diefen Augenblid noch in ben lutherischen Gemeinden des Lantes zu Recht bestehend. Go war also das ganze lippische Land da= mals lutherijch.

Diefer Buftand änderte fich um's Jahr 1600. Der damals regierende Graf Gimon VI. (1583-1613) hatte am Hofe ju Caffel reformirte Grundfape angenommen und fucte nun auch bie reformirte Lehre im Lande einzuführen. Er begann damit, daß er 1602 ber Stadt horn einen calvinistischen Prediger gab, der trop allen Biderspruchs von Burgemeister und Rath ber Stadt ohne weiters ben reformirten Cultus einführte, ben **Intherischen Ratechismus** in der Schule zu gebrauchen verbot und das Abendmahl refor= mirt austheilte. Die Stadt horn führte laute Klagen und Beschwerden beim Landesherrn, aber man wußte sie zu beschwichtigen und zu beseitigen. Bald darauf, 1605, ging in Detmold ber bortige Superintendent Dredmeyer in gleicher Beife zu Berke; er trug ber ganzen Gemeinde in der Kirche die Lehre vom heil. Abendmahl reformirt vor und fpendete es bann nach reformirter Beije, wo es ber Graf und feine Gemahlin, feine Göhne und Töchter, Rathe und Bediente öffentlich mitgenoffen. Hierüber tamen bie Burgemeister, der Stadtrath und die ganze Bürgerschaft mit einer Klage ein, zumal auch ber Superintendent Dreckmeyer auf Ansuchen der Stadt (die also feinen Rryptocalvinismus bei feiner Anstellung ichon gemerkt haben mußte) namentlich beim beil. Abendmahle teine Aenderungen vorzunehmen versprochen hätte. Aber auch bier wußte man unter Berwarnungen von oben die Klagen und Beschwerden zu beseitigen; bas ganze gand wurde unter der hand reformirt gemacht und nur die Ritterschaft und die Stadt Lemgo blieben lutherifc. Diefer volltommen rechtlofe Buftand ber lippischen Lan**bestirche** wurde erst im Jahre 1684 durch den Grafen Simon henrich gesetlich santtionirt, indem derselbe in dem genannten Jahre die noch jest bestehende reformirte Kirdenordnung publiziren ließ, welche als Bekenntnißschrift den Heidelberger Katechismus aufftellt. Unter biefen Umftänden ichloß bie Stadt Lemgo, welche treu an ihrem lutherifchen Betenntnik festhielt, jur Sicherung beffelben gegen ähnliche Dafregeln, als im ganzen Lande angewandt waren und auch in ihr versucht wurden, mit der Landeshenschaft ben Bergleich von 1717, worin der regierende Graf die Stadt bei freiem Erencitium ihrer Religion zu erhalten verspricht und ihr bas Recht, ihre Prediger felbft ju vociren, fie auch eraminiren und ordiniren ju laffen, feierlich zufichert. Erft ber confervativen Berwaltung bes Dr. hannibal Fifcher war es vorbehalten, biefen Bergleich im Jahre 1854 ohne Weiteres aufzuheben, bie feierlich verbrieften und mehrfach bodftlandesberrlich bestätigten Rechte des Magistrats und der Stadt circa saors zu vernichten und die lutherischen Gemeinden unter das reformirte Landesconfistorium zn stellen, welches nun burch Zuziehung eines lutherifchen Mitgliedes aus einem rein reformirten zu einem gemischten gemacht wurde. Neben ben beiden ältern lutherischen Gemeinden ju Lemgo bildete fich bort im Jahre 1849 auf Anlag ber Bahl eines Predigers, gegen ben ein Theil ber Gemeinde als gegen einen burch brei theologische Fakultätsgutachten für tanonisch unqualifizirt erklärten Geistlichen proteftirte, im Berein mit vielen and ber Landestirche austretenden Reformirten eine neue Gemeinde lutherijchen Betenntniffes, die "Neue evangelische Gemeinde" mit der Filialgemeinde Eithof, beren Bestand und Berhältniß zu tem Rirchenregiment jedoch noch nicht befinitiv festgefest ift.

Hiernach stellt sich nun die kirchliche Statistit des Fürstenthums, wie folgt: Oberke tirchliche Behörde ist das Landesconsisstonum zu Detmold, bestehend aus einem weltlichen Präses (provisorisch der Geheime Regierungsrath Petri), einem Generalsuperintendenten (vacat) und drei Consistentien (Böhmer und v. Cölln reformirt, Pastor Dr. Heinrichs lutherisch). Die reformirten Gemeinden des Landes zerfallen in 3 Klassen oder Superintendenturen, die Detmolder Klasse (Superintendent vacat), die Bräßen Klasse (Superintendent Clüssener), die Barnholzer Klasse (Superintendent Stockneyer). Die Gesammtzahl der reformirten Gemeinden des Landes beträgt vierzig. Lutherischer Gemeinden bestehen eine zu Detmold, zu Lemgo die beiden ältern, St. Ritolai um St. Marien, und die neue evangelische. Katholische Gemeinden bestehen zu Fallenhegen, Lemgo und Detmold und gehören zu dem Sprengel des Bischoss von Baderborn.

S. Clemen.

Lismanini, Franz, war aus ber Infel Corfu gebürtig. Er ftubirte in Italien, wo er in den Franzistanerorden trat und einige Jahre fpäter Doktor ber Theologie wurde. Auf Betreiben einiger Freunde, welche bei ber Rönigin Bona, ber Gemahin Sigmund's I. von Bolen, waren, begab er fich nach Bolen. Die Königin machte ben beredten, wohlgestalteten Mann zu ihrem italienischen Sofprediger, bann zu ihrem Beichtvater, und feste es durch, daß derfelbe zum Provincial der Francistaner in Polen mit zum Oberauffeher und Commiffär aller Klöster der Nonnen von St. Clara ernannt In Kratau bejuchte er die Versammlungen, welche verschiedene Gelehrte bei wurde. Andreas Fricefio bielten, und bei welchen viel von der Religion die Rede war. 3066besondere aber entfremdeten ihn die Schriften Dogin's ber pabstlichen Religion, bes hielt er mit dem Aussprechen ber neu gewonnenen lleberzengung fo fehr zurud, bag im rie Königin 1549 nach Rom absenden tonnte, um den neugewählten Babft Julius III. zu beglückwünschen. 3m folgenden Jahr kehrte Lismanini nach Bolen zurück und machte 1551 bie Betanntschaft Socins, welchen er sogar in seine Bohnung aufnahm. Er wußte fich nun in die Gunft bes Rönigs Sigismund Auguft zu feten und ward we ihm auf Reifen gefandt, mit dem oftenfiblen Auftrag, Bucher für die tonigliche Biblisthet anzutaufen, unter ber hand aber Ertundigungen über ben bamaligen Buftand ber Reformation in Europa einzuziehen und bem Könige darüber Bericht zu erstatten. Rach einem halbjährigen Aufenthalt in Benedig begab sich Lismanini über Padua und Muiland in die Schweiz, wo er zum schweiz. Betenntnig übertrat und ben Mönchsorben mit dem Cheftand vertauschte. Hiedurch zog er fich die Ungnade des Königs an, dem es unangenehm war, auf solche Weise öffentlich compromittirt zu werden. Richt nur fande ihm der König tein Geld mehr, fondern er wurde auch in Bolen in die Acht erflärt.

mjonft fcrieb er öfters an ben König, umsonft verwandten fich bei diesem Calvin, ullinger und Gegner für ihn. Erft 1556 konnte er nach Bolen zurücktehren; aber feine emubungen, fich wieder in die Gunft feines Fürsten zu feben, waren vergeblich, obicon :, außer von Calvin, auch von den angesehensten polnischen Edlen unterstützt wurden. tehr als feine calvinistische Ansicht vom Abendmahl brachte ihn seine Hinneigung zu n Socinianern im Lehrbegriff von ber Trinität in Mißtredit. Als er auch Andere, fonders Stanislaus Iwan Rarninsti, ju letterer Lehre verführen wollte, wurde er r bas Confistorium von Kratau gefortert und mußte Bolen abermals verlaffen. Gr sab fich nach Rönigsberg, wo er auf Berwenden des Baul Scalict zum Rathe tes erzogs Albrecht ernannt wurde. hier legte er fich ben ftolgen Titel bei: Franciscus ismaninus S. S. Theologiae Doctor, quondam Serenissimae Reginae Poloniae Confessor, iam Illustris Ducis Consiliarius, ex nobiliss. et antiquiss. Patavina Familia Dalesmaniromoriundus. Gegen tas Jahr 1563 verfiel er in Folge hänslichen Ungluds (feine fehr folnt lebende Frau ftand im Berbacht tes Chebruchs) in Bahnfinn und endete fein gludliches Leben burch Selbstmorb. Bgl. Chr. G. v. Friefe, Beiträge zur Ref.=Gefch. Bolen; U, 1. S. 247 ff. D. Fod, ber Socinianismus, I. S. 145. Th. Breffel.

Litanei heißt eine eigenthümliche Gattung bes gottesbienftlichen Gebets, die fich nch fehr bestimmte Mertmale von den andern Gebetsatten, namentlich der Rollette n bem sogenannten gemeinen Gebet unterscheidet. Die Litanei wird nämlich 1) nicht om Priefter allein gebetet, sondern bas Bolt respondirt in furgen Ubfagen mit einem kichförmigen Refrain. Es ist sogar nicht einmal absolut nothwendig, daß der Briefter n Borbeter fet, Die Strophen können sich unter zwei Chöre theilen; wie denn auch in ju den Merkmalen der Litanei gehört, daß fie, ein Mittelding zwischen Gebet und kfang, sowohl gesprochen als gesungen werden kann, je nachdem sich die Sitte für das ine ober Andere bestimmt hat. Wenn freilich die Litanei öfters von Componisten, wic 8. von Mozart in feiner früheren Beriode, ganz wie ein anderer kirchlicher Tert (ein inbat mater, ein Requiem etc.) als geiftliches Concert ohne Rudficht auf jenen refponrifchen Rorafter behandelt worben ift, fo ift bies als eine bloge Licenz ju betrachten; ie Eigenthumlichteit ber Litanei ift in tiefer Form nicht mehr zu erkennen. 2) Alle imneien haben benfelben Anfang: Kyrie eleison, Christe eleison, und benfelben Schluß: grus Dei, qui tollis etc. Infofern erinnern fie an bie Defkliturgie, allein in ber Reffe felbft, b. h. im protestantischen wie im tatholischen hauptgottesdienft am Sonn= nd Festtag hat die Litanei niemals ihren legitimen Blay. Sie gehört nämlich ursprüng= 4 an einer Brozeffion (baber bei Gregor D. Gr. litania auch geradezu für Prozeffion eit) und zwar mit dem Zwede, irgend ein Uebel ober eine Schuld wegzubitten, daher i altfirchlicher Anfchauung bie Litanei auch mit Faften verbunden ift. In ber romijen Rirche tann fie Sonntags nur Nachmittags vortommen. Bon einigen evangelischen indenordnungen wird fie auch für Sonntage nach ber Predigt bestimmt, aber nur für iche, an benen teine Abendmahlsfeier ftattfindet, alfo ber hauptgottesbienft unvollftändig ; mehr aber wird sie für die Mittwochs- und Freitagsgottesdienste, und ganz vorzüg-§ - ihrem Befen genan entsprechend - für regelmäßige ober casuelle, burch irgend ne Calamität ober ein gemeines Anliegen hervorgerufene Buß= und Bettage angeordnet. Die Mannigfaltigkeit bes Stoffes, ber in bie Mitte zwischen jenen Anfang und Schluß It und ber in einem uniformen Refrain (Erhör' uns, lieber Serre Gott - miserere bis [sic], parce nobis) immer wieder abschnittweise zusammengefaßt wird, entsteht barch, daß a) das Objekt ber Anbetung, 3. B. in katholischen Litaneien das corpus risti, die beats virgo, in einer langen Reihe verschiedener Ramen, Prädikate, Bilber 2c. gerebet wird, ober auch, wie in ber Allerheiligen = Litanei bie angerufenen Personen 🛋 einander genannt werden, was in einer evangelischen Litanci nur trinitarisch geschehen m: -- bag ferner b) die Gegenstände, um welche gebeten wird, die llebel, vor denen man beihrt ober von benen man befreit fehn möchte, fpezificirt, und endlich c) die Motive, auf welche bie Hoffnung der Erhörung stützt ("durch deine heilige Geburt, durch deinen Todes-

tampf 2c.") nebeneinander gestellt werden. Dieje Mertmale finden fich zwar großentheils ach im gemeinen Rirchengebet; aber die Litanei reiht die sich coordinirenden Momente auch in einer äußerlich gleichartigen, an Metrum und Reim anklingenden Form aneinander, ohn boch auf mirflichen Bers es anzulegen. Das gibt ber Litanei bei ihrer Länge eine gemiffe Einförmigkeit; und sowohl dies, als auch der Ton innerer Beugung oder Angit, etwas Gebrücktes und Banges, was in bemfelben fühlbar ift, hat dem namen Litanei eine Unt fprichmörtlicher Bedeutung gegeben. - Betannte tatholifche Litaneien find bie zum Fronleichnam, zum Namen Jefu, bie lauretanische (in welcher die ber Maria beigelegten Ramen von ben in Loretto ihr gewidmeten Bildern und Allegorien entlehnt finb), bie Allerheiligen-Litanei u. a. m. Die ber evangelischen Rirche angehörige Bearbeitung ber Litanei, in welcher alle wefentlichen Mertmale ftreng festgehalten find, ftammt von Luther, ber fie (vgl. harnad, ber tleine Ratechismus Luthers in feiner Urgestalt, Stuttg. 1856. S. 84) ber zweiten Ausgabe seines Enchiridion 1529 anfügte. Später wurde fie be weggelaffen und fand ihren Blatz in Gefangbüchern und Liturgien; in ber Branbenburger R.D. v. 3. 1540 wird fie als liturgisches Stüd aufgeführt, aber als etwa Betanntes bloß genannt. Eine turge Abhandlung über biefe Litanei, vornehmlich ibm bie Disposition berfelben nebst einigen hiftorischen Rotizen f. in ber Erlanger Beitichift für Protestantismus und Rirche, 1856. S. 160 ff. Ueber ihren Infammenhang mit dem Katechismus und ihr erstes Erscheinen mit Melodie f. Harnad a. a. D. Einleitum. C. XLVIII.

Spätere Nachbildungen find mehrfach versucht worden; so von Zinzendorf (in ber Bundenlitanei, beffer aber in der Litanei für den Oftermorgen), von Klopstock, beffen pathetisches Produkt freilich gegen das Original start absticht, aber den Liturgien-Fabrikanten seiner und der nächstfolgenden Zeit desto besser behagte. Ganz uneigentlich aber ist es zu verstehen, wenn Johann Georg Jacobi (der Dichter des Alchermittwoch-Gesanges: Beg von Lustgesang und Reigen 2c.) sein weltlich-sentimentales Lied auf den Marfelentag (Werke, Zürich 1819, III. S. 99) einzig wegen des Refrains und etwa weil Lobu besungen werden, eine Litanei genannt hat.

In Betreff bes Ursprungs ver Litanei, wie fie im engeren, kirchlichen Sinn, and ber allgemeinen Bedeutung von dern', deravela, flehendes Gebet, fich entwickelt het, f. b. Art. Bittgänge, Bb. II. S. 249. Belmer.

Literae formatae, ober absolut formatae find Schreiben in einer bestimmten Fom, insbesondere aber gleichbedeutend mit literae canonicae firchliche Schreiben, welche in einer durch bie canones vorgeschriebenen Form abgefaßt find. Man hat barüber unglich Streitigkeiten geführt, ob bie Bezeichnung formata wegen bes babei angewendeten Dinfer öffentlicher Inftrumente und Ebitte üblich geworden feb und auf ben Ausbruck formelie für bieselben hingewiesen (Sueton im Leben Domitians Rap. 13), ober ob bas Bet von forma, τύπος, Siegel (daher formata, τετυπωμένη foviel als sigillata) berguleina, oder ob die gebrauchten solennen Ausdrücke und genau bestimmten Renuzeichen Anles zum Namen gegeben haben (m. f. die verschiedenen Meinungen bei Du Freene, gloumt. lat. unter bem Borte formatas). Es ift bie tanonische Form, welche für bie firchlichen Briefe angewendet wurde, um deren willen man diefelben zuerst xavorixal, canonica und nachher formatas genannt hat. Eine folche Form wurde aber ichon zeitig Beditiniß, ba man den vorkommenden Berfälschungen der Briefe vorzubeugen genötbigt wurde. Darüber klagt Dionyfins, Bischof von Korinth († c. a. 167) nach Eusebius, hist. ecel. lib. IV. cap. 23, besgleichen Cuprian (epist. 3.): "- - quoniam me in iisdem literis et scripturis et sensus et chartae ipsae quoque moverunt, ne quid ex vero vel subtractum sit vel immutatum: eandem ad vos epistolam authenticam remisi, ut recognoscatis, an ipsa sit, quam Crementio hypodiacono perferendam dedistis. Perquam etenim grave est, si epistolas clericas veritas mendacio aliquo et fraude corrupta est.

Die innige Liebesgemeinschaft, in welcher seit ber ersten Berbreitung bes Grangeliums über Verufalem hinaus die Gläubigen stanben, gab sogleich Beraulassung zu einem

#### Literae formatae

ebhaften Bertehr durch Briefwechsel, welcher mit ber Zeit fo zunahm, daß Optatus von Rileve in ber Mitte des vierten Jahrhunderts fagen konnte: "Totus ordis commercio sematarum in una communionis societate concordat." Die heilige Schrift felbst, die öchreiben ber Apostel bilden bas erste Beispiel. Insbesondere gehört dahin auch bas Schreiben der Gemeinde von Jerufalem nach Antiochia u. f. w. (Apostelgesch. 15, 23 ff.) ber bas Ceremonialgesets, das Empfehlungsschreiben der Brüder in Sphesus für Apollo n feiner Reife nach Achaja (Apostelgesch. 18, 27.), des Baulus für Phöbe aus Korinth ad Rom (Rom. 16, 1. 2.) u. a. Solche Empfehlungsbriefe waren wohl die zuerft am änfigsten vortommenden und ber Apostel nennt fie ovorarixai eniorolai (2 Rorinth. 1, 1.) literae commendatitiae. Auf fie weist Tertullian hin (adversus haereses cap. 20.), idem er von der contesseratio hospitalitatis redet, der Empfehlung durch tesserae hospiales, fpäter Gregor von Nazianz (oratio III.) und Sozomenus (hist. eccl. lib. V. cap. 16.) on Julian, beffen Schreiben an Arfacius: ourSyuara rur yoauuarwr. Beranlaffung n folchen Empfehlungen sowohl für Kleriker, als Laien fand fich fo oft, daß bald gefetsice Bestimmungen darüber nöthig wurden, wer zur Ertheilung diefer Briefe berechtigt 29, wem diefelben ertheilt werden follten, welche Form für fie gebraucht werden müffe. Dag nicht bie Confessoren, auch nicht Bresbyter, fondern bie Bifchofe bie Schreiben geben, xcordnete das Concil von Elvira a. 305 (? vor 310) c. 25, von Arles a. 314. c. 9. L v. a. Jeber Reifenbe, Rleriker und Laie bedurfte ber formata, wenn er Aufnahme inden wollte. Es verordnete darüber c. 32. (al. 34) Apostolorum : "Nullus episcopus pereprinorum aut presbyterorum aut disconorum sine commendatitiis recipiatur epistolis; et In scripta detulerint, discutiantur attentius, et ita suscipiantur, si praedicatores pietatis miterint; sin minus, haec quae sunt necessaria subministrantur eis, et ad communionem milatenus admittantur, quia per subreptionem multa proveniunt" (vgl. Conc. Antioch. **1. 341.** (? 332) c. 7. in c. 9. dist. LXXI, african. I. a. 348 c. 7., Laodic. c. 41. 42. (not) 17) in c. 36. dist. V. de consecr.). Es murden folche nicht empfohlene Perfonen nur un communio peregrina zugelassen. (Conc. Agath. a. 506. c. 2. [c. 21. dist. L. f. dazu 3. 5. Böhmer in ber Note im Corp. jur. can.] c. 5. vgl. ben Art. Laiencommunion). Daf bergleichen Kleriker nicht ministriren follten, wurde auch später oft wiederholt, mie Conc. Chalcedon. a. 451, c. 18. in c. 7. dist. LXXI. u. a. Die Form ber Schreiben tonnte ich an das apostolische Muster anlehnen (f. Apostelgesch. 15. cit.). Nach dem Berichte bes Atticus, Bischofs von Constantinopel, auf dem Concil von Chalcedon 451 hat das Concil von Nicaa 325 eine Festjepung barüber erlassen, welche in der hauptsache auch beter beibebalten murbe." - Nicaeae .... constitutum, ut epistolae formatae hanc calculstionis seu supputationis habeant rationem, id est, ut assumantur in supputationem rina grasca elementa Patris et Filii et Spiritus sancti, hoc est  $\pi$ . v. a. quae elementa stogenarium, et quadringentesimum, et primum significant numerum. Petri quoque **Aposto**li prima litera, id est  $\pi$ ....: eius quoque, qui scribit, episcopi prima litera; mi scribitur secunda litera; accipientis tertia litera; civitatis quoque, de qua scribitur, parta: et indictionis, quaecunque est illius temporis, numerus assumatur. Atque ita his maibus graecis literis.... in unum ductis, unam, quaecunque fuerit collecta, summam gistola teneat : hanc qui suscipit omni cum cautela requirat expresse. Addat praeterea eparatim in epistola etiam nonagenarium et nonum numerum, qui secundum graeca elemata significat aun'v." Der Bericht ift nicht unverdächtig, aber bereits alt und nicht rft, wie behauptet worden, von Bseudo - Istdor (s. die Gegeubemertung von Knust, de ontibus et consilio Pseudo-Isidorianae collectionis [Gotting. 1832. 4.] p. 8. d.). Aus ur früheren Collettionen ift bie nachricht nebst Formularen in fpatere übergegangen, umentlich auch in die germanischen Formelblicher (m. f. 3. B. Formulas Lindenbergii LXXXIV, Baluzii XXXIX-XLIII. u. a. in Walter, Corpus juris germanici vol. III. ng. 456. 481 seq., vergl. v. 28 pf, allemannische Formeln und Briefe aus bem unten Jahrhundert. Zürich 1850. 4. Nro. 7. S. 30. 31. Rodinger, über Fornelbucher. München 1855. S. 43) und findet fich auch bei Gratian in der dist.

LXXIII. Dergleichen jehlen auch nicht in anderen Formelsammlungen, wie im liber diurnus tit. X.

Bon ben eigentlichen Empfehlungsbriefen find die eignvinui entarolai, literas pecificae zu unterscheiden. Es ift eine Art Dinifforiale, baber auch analvrenni genannt, bes tirchlichen Borgefesten für biejenigen, welche zum Raifer ober andern hohen Rleriten fich begeben und bient zum Beweise, bag mit Genehmigung bes Schreibers ber Empfänger rie Reife unternommen hat (c. 7. 8. Conc. Antioch. a. 382, c. 11. Conc. Chalced. 451, Conc. Trullan. a. 672. c. 17. u. a., vergl. bie griechifchen Interpreten ju biefen Stellen. Suicer thesaur. occl. s. v. eigyvixoc). Ueber andere, zum Theil ebenfalls hierher ge börige Dimifforialien f. m. tiefen Art. B. III. G. 395. Durch formatae erfolgten auch tie mannigfachften Mittheilungen einer Gemeinde an bie andere, namentlich bie Betanntmachung ber Babl eines neuen Bifchofs (γράμματα ένθρονιστικά, bergl. Euse hist. eccl. lib. VII. cap. 30. Evagrius, hist. eccl. lib. IV. cap. 4.), tie Angeige über Begehung eines Festes, insbesondere ber Oftern u. a. durch yeuupara cogrustimi, πασχάλια, epistolae festales, paschales u. g. (vgl. Conc. Arelat. I. a. 314. c. 1., Cartheg. V. a. 401. c. 7, Bracar. II. a. 572. c. 7. bei Gratian c. 24-26. dist. III. de consecr.) Auch die Bublitation von Berordnungen erfolgte durch formatae als Rundfcreiben, ermixλιοι, ἐπιστολαί, circulares, tractoriae.

Dl. vergl. außer bent schon citirten Du Fresne und Suicer noch F. B. Forrari, de antiquo epistolarum ecclesiasticarum genere. Mediol. 1613 und edid. G. Th. Mein, Helmstad. 1678. 4. Phil. Prioris de literis canonicis disa. cum appendice de tractoris et synodicis. Paris 1675. J. R. Kiesling, de stabili primitivae ecclesiae ope literarum communicatoriarum connubio. Lipsiae 1745. 4. Gonzalez Tellez im Rommenter p ben Decretalen lib. II. tit. XXII. de clericis peregrinis cap. 3. Rheinwald, firchlift Archäologie (Berlin 1830.) §. 40. 5. F. Jacoblan.

Litthanen. Einführung bes Christenthums. Reformation. Rirchlicht Statistit, f. Rußland, Evangelische Kirche in.

Liturgie. (S. auch die Art. Gottesdienst; Kirchenagente.) Das Bot bezeichnet urfprünglich (epyov rov lew = rov laov, raher leirov epyor) jebes bffentliche Geschäft, ras im Dienst eines Gemeinwefens beforgt wird; fo in Athen namentlich bie Leitung ber öffentlichen Schaufpiele, ber feierlichen Tänge, ber Boltspeifung ki festlichen Gelegenheiten. Nahe liegend ift bem bereits ber biblische Begriff, ba Sir. 10, 2 bie Subalternen bes Richters of Lecrovgyoi adrov hiegen, wie Rom. 13, 6. bie wette liche Obrigkeit den Namen Leerovoyoù Geou führt, wogegen Sir. 7, 30., bem gangen Bufammenhange gemäß, die Leerovorod Priefter fehn muffen. In diefem Sinne beite auch Lut. 1, 23. ber priefterliche Dienft bes Zacharias Lecrovoyia; bem entsprechend ge braucht ber Bebräerbrief 8, 2. 6; 10, 11. bas Wort von bem Priefterthum Chrifti; dim lich ift der Opferbegriff bezeichnet Phil. 2, 17., das gottesdienstliche Fasten, Apg. 13, 2; allgemeiner wieder steht es vom Missionsdienste Röm. 15, 16., von gemeinfamer Bobthätigkeit 2 Kor. 9, 12. Röm. 15, 27., von Liebesdiensten, die dem Apostel perfonich geleistet werden Phil. 2, 30. - Die beiden hauptmomente, die den Begriff nripring lich constituiren, find, 1) daß die Liturgie ein Wert, ein Dienst ift (owparen) Semeria, Theophyl. ju Bhil. 2, 30.); und 2) daß diefer Dienft im öffentlichen Jutereffe gefchicht (wogegen auch die zuletzt genannte Stelle nicht spricht, da in des Apostels Berson uit bloß ein Brivatmann bedient worden). Die ausschließliche Uebertragung des Borist auf gottestienftliches, priefterfiches gandeln, fomohl auf die böheren Fuultionen ber Bischöfe und Presbyter, als auf die der Diakonen, finden wir ichon bei Eusebins willzogen; er beißt (3. B. vits Const. IV. 37) bie auf einer Synobe verfammelten Bifdift Leirovoyovc. Die Beschräntung der Bezeichnung auf den Abendmahlsbienft ging wohl parallel mit ber Ausbildung ber Opferidee; bie Darbringung bes Megopfers ift bie Leerovoyla zar' egozýr. — Bon der Handlung nun, dem egyor, das bereits mit verfchiedenen Namen bezeichnet wird (Card. Bons, rerum liturgicarum lib. L cap. 3, zählt fel-

:

# Liturgie

gente auf: mystagogia, synaxis [f. unteu], telete, anaphora, prosphora, oeconomia etc.), geht das Wort über auf dasjenige, was zur Handlung gesprochen wird, also Gebete and Segnungsformeln, und von diefen wieder auf die schriftlichen Aufzeichnungen, auf bas Buch, bas bem Liturgen bie agenda und legenda vorschreibt, bas er barum auch um Alte felbft gebraucht. Warum und auf welche Beife tiefe liturgischen Bücher (zu= nachft ans ben diptychs sanctorum) entstanden, ift im Art. "Agende" bargelegt; wir ergänzen hier nur Folgendes. Für den ifraelitischen Priester war das Gesetz selbst Die Liturgie, fo zwar, daß er das Buch nur zu ben Borlefungen nöthig hatte, bie Sprüche aber, die zu den Handlungen nöthig waren (wie den aaronitischen Segen) memoriter sprach, ba solcher Sprüche und Formeln verhältnigmäßig wenige waren. S. Ewald, Gefch. b. B. J. II, 7 f. Alterthumer G. 12 f. 46. Eine Formel, die jur Auflegung ber hand auf den Ropf des Opferthiers gesprochen worden, tennen zwar tie Rabbinen, f. Bahr, Symbolit des moj. Cultus II, S. 307. Rury, moj. Opfer S. 69, aber Die GesegeseUrtunde jo wenig als die biblische Geschichtschreibung weiß etwas davon; felbft für den großen Berföhnungstag ist Levit. 16, 21. bloß gefagt, Aaron foll auf den Bod betennen alle Missethat der Kinder Ifrael, aber in welchen Worten dies zu geichehen habe (alfo eine Beichtformel), ift nicht beigesett, wiewohl daran gar nicht zu meifeln ift, daß fich in der Prazis eine feste Formel gebildet hat. Ebenso wenig haben wir Grund, von ben zum Tempeldienste, laut lleberschrift, bem Borfänger übergebenen Balmen anzunehmen, daß diefelben fofort als feststehende Gefänge eine liturgische Stellung erhalten haben, mas wohl nur einzelnen (wie Bf. 113-118) widerfahren ift. Der **Rangel** an liturgischem Wort bei jo reich entwickelter liturgischer Handlung im ifraeli= tiden Cultus fällt um fo mehr auf, ba andere alte Böller beides verbanden; hatten die Romer und Griechen (pal. hartung, die Religion ber Römer, I. C. 163 f. Sainte-Groiz, Berfuch über Me alten Mysterien überf. von Lenz, S. 180. 204) auch tein geforiebenes Ritual, teine Agende als liturgisches Buch, da 🗰 vielmehr die Kenntniß ber Formeln burch mündliche Tradition erhielt, fo waren solche Formeln doch vorhauden, wie: mete hac ove esto etc., bas vale nach ber Leichenfeier, bas salve Deus, procul este profani), und wurden vor= und nachgesprochen (Liv. XXXIX, 15. solemne carmen preationis, quod praefari magistratus solent). Benn die Gebete, die Beihungsformeln Rtaft haben follten, fo mußten, fie fehlerlos und barum äußerft behutjam gesprochen nerben, somit war es um fo nothwendiger, daß sie liturgisch fest bestimmt und formuint waren. Statt bloß mündlicher Ueberlieferung solcher Formeln kennt die indische Riteratur auch liturgische Bücher, die für die einzelnen handlungen in genauer Aufzeich= ung vorfchreiben, welche Berje von ben agirenden Berjonen gesprochen werben muffen; (Einiges biefer Art f. in der Zeitschrift der deutschen morgenl. Gesellschaft Bb. VIII. mb IX.) und ebenso enthält der Koran vorgeschriebene Gebetssormeln. Daß grade die Juben teine Liturgie in biefem Sinne hatten, b. h. dag ber gange Cultus viel Bandlung und fehr wenig Wort enthielt, ift wohl baraus zu erklären, daß der Ifraelite ba, no ber herr gegenwärtig ift, Angesichts ber heiligkeit besselben nicht zu reben, sondern ju foweigen hat (Hab. 2, 20.). Hindert dies auch nicht absolut, daß bei besonderer Beraulaffung, wie Salomo's Tempelweihe, laut und viel gesprochen wirb, so ift dies boch nur ein casuell bedingtes Ueberwallen der religiösen Freude, somit Ausnahme. Ran wird wohl fagen tonnen: baffelbe Grundgefühl, bas tem Ifraeliten nicht erlaubte, ben Ramen feines Gottes auszusprechen, machte auch eine Liturgie unmöglich. 3m Beiligthum redet nur Gott, der Densch gehorcht schweigend, indem er handelt, b. h. spfernd bas Gefet erfüllt. (Go möchte auch ber Bfalmift, 27, 4., im haufe bes herrn nur schauen bie schönen Gottesbienste bes herrn, also nicht felber reden; Bf. 84, 5. ift ellerbings ein immermährendes Loben Gottes als Beschäftigung der im Tempel Bobnenden genannt, ogl. auch Bf. 26, 7.; aber in tiefen Stellen ift jedenfalls tie poetische, nicht eine liturgische Lobpreisung gemeint; und wenn auch jene nicht immer als neue und freie Broduktion, fondern als Bortrag eines ichon fertigen, öfter wiederholten Lietes zu benten ist, so steht derfelbe doch zu den eigentlichen, centralen Cultusatten, d. h. ten Opfern, in einem viel ferneren Berhältniß, als bei den heidnischen Opfern wie in der christlichen Kirche das liturgische Bort zur liturgischen Handlung steht. Das schlere Judenthum kennt allerdings liturgische Formeln, s. Bingham lib. XIII, 5. Aber nach der Siracide, da er Kap. 50. den fungirenden Hohenpriester mit Begeisterung els eine wunderherrliche Erscheinung schlittert, weiß keine Sylbe zu nennen, die ans besjen Mund gesonnen wäre, außer (vs. 22.) den aaronitischen Segen; das Bolt erscheint (vs. 19. und 21.) auch nicht sowohl betend, t. h. in lauten Worten, als vielmehr andetend, indem es niedersfällt, und am Ende erschallt der Hynnus, aber kein liturgisches Gebet.

Daß auch in ber Lirche anfänglich außer dem B.U. und tem ichon 1 Ror. 14, 16. genanuten, aus jüdischem — aber nicht sowohl liturgischem, als vielmehr (wie bei ben Berfluchungen 5 Mof. 27, 15-26., bei Eiden und Bündniffen Rehem. 8, 6.) theokar tisch=gerichtlichem und (wie Bf. 41, 14; 72, 19; 89, 53.) poetisch=musitalischem Gebrauche herübergenommenen Amen, als Responsorium ber Gemeinde, teine stehende Formel, als teine Liturgie bie Borte vorschrieb, in welchen gebetet, gejegnet zc. werben follte, bag aber Gebete, welche angesehene Borsteher gesprochen, von Andern aufgenommen und gerne wiederholt und taburch allmählich ftehend murten, lag gang in ber natur ber Sache; ebenjo aber brachte es theils ber gottesdienstliche Bildungstrieb in der Gemeinte an fich, theils die Ausbildung ber Idee ber Ratholicität, zumal den Säretitern gegen über, mit sich, daß an die Stelle der freien Rede und handlung die feste Form trat, raber wir tenn in ben Const. app. Die erste liturgische Arbeit vor uns haben. Bon h an ftellt fich bieje als ein besonderer Zweig tirchlicher Thätigteit bar; tie morgenklichtifte Rirche hat ihre Liturgien, ihre Euchologien, die römische ihre Satramentarien, Ritmlen, Missalen, auch libri mysteriorum ober kurzweg libelli genannt. Für die Renntuit rerfelben bieten sich als Quellenwerte vornehmlich rar: Goar, suchologium sive ritude graec. Paris 1647. Gavantus, thesaurus sacrorum rituum, Ven. 1744. Renaudot, litargiarum orientalium collectio, 1. Ausg. Paris 1715, 2 Ausg. Frantf. 1847. II. vol. Assemani, codex liturgicus ecclesiae universae, Rom. 1749-66. 13 vol.; aus nenefur Beit Real, totralogia liturgica, Mone, latein. und griechische Meffen aus bem 2-6. Jahrh. Frantf. 1850, und vornehmlich das bedeutende, auch die evangelischen Liturgin, wenn gleich aus natürlichen Gründen bieje nicht alle und vollständig, umfaffende 2004 von Daniel: Codex liturgicus ecclesiae universae in epitomen redactus, IV. vol., Lin. 1847-53. Da namentlich in letterem Berte auch Die älteften Liturgien, neben ber Dittheilung ihres Tertes, fritisch und hiftorifc untersucht find (mogu ältere Berte, wie bie von Augusti, von Gerbert, f. b. Art. Gottesbienst, von Rrager: de apostolicie nec non antiquis ecclesise occidentalis liturgiis, Augeb. 1781, und bie ichon erwähnten Origines von Bingham, ungeachtet fie immer noch zur Belehrung vieles barbieten, boch jest nicht mehr genügen), fo begnügen wir uns bier, wo ber Raum ohnehin für ein näheres Eingehen nicht ausreichen würde, bie hauptliturgien nach ihren verschiebenen Stämmen blog nanhaft zu machen. I. Morgenlandifche Rirche: 1) Unter ten bem Betrus, Matthäus, Martus und Jatobus zugefchriebenen Liturgien ift bie letztgenannte bie bedentenbste (beutsch auch von Rlöpper in feiner Liturgit im Muszug, Beil. I. von Mugufti, Dentw. VIII. G. 427 - 459 mitgetheilt); es ift in Liturgie ber jerufalemischen Gemeinde, die freilich, auch wenn sonft nichts gegen ein fo frühes Auftreten einer ausgebildeten Liturgie fpräche, beren Bort- und Formeureichthun 3. B. gegen Juftins Beschreibung bes Gottestienstes in feiner Simplicität gewaltig ob fticht, burch Benennungen wie óµ000'σ105 wenigstens soviel verräth, daß ein vielleicht bem zweiten Jahrhundert angehöriger Urtert nach dem Bedürfniß ber Beiten fein wesentlich erweitert worden ist. Aber eine Musterliturgie ist und bleibt dieselbe nach Inhalt, Form und Diction. — 2) Die bes Martus, die alexandrinische Liturgie, if noch verrätherischer in Bezug auf ihren fpäten Urfprung; Daniel, ber für ihren wahr2

433

peinlichen Berfasser ben Cyrill von Alexandrien hält, hat auch in Diefer (IV. G. 137 ff.) afucht, bie apostolischen und die späteren Bestandtheile auseinander zu lefen. Geschicht= d intereffant ift sie vornehmlich darum, weil sie einen hauptbestandtheil ber koptischen m athiopischen Liturgie bildet. - 3) Die britte bedeutendere Liturgie ift bie in ten motit. app. 1. VIII. enthaltene, als beren Urheber ber römische Elemens von ber indition (bie Stellen f. bei Daniel IV. S. 46) angegeben wird, mährend fic, jo wie e vorliegt, nicht älter ift, als die const. spp. felbst (j. diefen Artikel), auch 311 starke lunchronismen eine frühere Abfaffung unmöglich machen. Der Umstand, bag biefe iturgie mit der von Cyrill von Jerufalem (kat. myst. V.) auffallend genau zufammenifft, läßt schließen, daß sie bort im Gebrauche war; denn die Annahme, daß beite, ber kerfaffer ber Constit. und Chrill nur eine Ideal-Liturgie hätten geben wollen, ift für me Zeit, wo berlei Dinge nicht als schriftstellerische Brivatliebhaberei getrieben wurden, ine Unmöglichteit (f. Daniel G. 45); wie es fich aber bann mit tiefer und ber Lit. lalobi, die berfelben Gemeinde angehört, in Bezug auf den Gebrauch verhalten habe, in ne weit (j. die Zusammenstellung bei Rheinwald, Archaol. S. 353 f.) lettere von ber wuophysitischen Partei ver Jakobiten aufgenommen und beibehalten, die Lit. der Constit. pp. wiederum in Antiochia (f. Daniel a. a. D.) mit ter tes Chrusoftomus zusammen**etroffen seh, barüber sehlt es** noch an festen und evidenten Resultaten. — 4) Die Liturgie e Bafilius und bie bes Chrysoftomus find beides Bearbeitungen ber Lit. Jatobi, eite aber radurch von hiftorischer Bereutung, daß fie über Constantinopel in die griehich-ruffische Kirche übergegangen fint, in welcher sie — jere für besondere Zeiten wite noch gebraucht werden, natürlich mit benjenigen Erweiterungen, bie burch ben fo chr in's Einzelne und Kleinliche ausgebildeten griechischen Ritus bedingt find, ben wohl s, wie er ift, weder Chrosoftomus noch Bafilius nehr als ten ihrigen ertennen mitr= m. (3. bie "heilige Liturgic von unferm h. Bater 30h. Chryfostomus nebft ten Ge= nien aus ber Liturgie bes beiligen Bafilins b. Gr., mit furgen Anmerfungen herausge= ichen von R. Pasnowsty, 2. Aufl. Weimar 1836.) Andere, von biefen abgezweigte Sturgien, wie die armenische, die nestorianische 2c. müssen wir hier als minder bedeutend ibrigehen. (G. außer ben bereits angeführten Berten Lienhart, de antiquis lituri, Straßburg 1829, E. 72 ff.; vornehmlich aber Bona, rer. lit. lib. I. cap. 9.). — I. Abendländische Rirche. 1) Die ersten Anfänge ber römifchen Liturgie, bic natitich vom Apostel Betrus herruhren muß, reichen geschichtlich bis zu Leo t. Gr., oter migftens, wofern bie Ibentität bes biefem zugeschriebenen, von dem Beronejer Ranotins Blanchini veröffentlichten, fehr befeften codex sacramentorum vetus romanae echeine mit bem sacramontarium golasianum als ermiejen anzunehmen ift, bis zu Gelains L (492-96) zurud. Der eigentliche Bater ber römischen Liturgie aber, ber, obwohl is soor. galas. ju Grunde legend, boch ihr erft Namen und festen Bestand gegeben, # Gregor b. Gr., beffen ordo et canon missae, fo wie er nach vielen Differenzen, bic in Eaufe eines Jahrtaufends eingeschlichen, unter Bius V., 1570, als Missale romen feftgestellt und unter Elemens VIII. und Urban VIII. revirirt worten, heute ben liturgischen Text für ten römischen hauptcultus bilbet. - 2) Bon ihm verdieben, obwohl nur in unwefentlichen Buntten, ift tie Liturgie bes Ambrofius, in reicher, wie in ihrem Gefang und in Anderem, die mailandische Rirche ihre Unabhans jekit von ber römifchen, mit hinneigung zu morgenländischen Cultuselementen, bethäigte. Belchen Berth fie auf diese ihre Liturgie legte, beweist die Tradition, daß nielbe ben Barnabas zum ursprünglichen Berfaffer habe und, als Gregor I. und Banim I. fie, gemäß bem rönnischen Uniformirungsspftem, abschaffen wollten, burch verifichene Miratel bavor bewahrt geblieben fen. Alexander VI. bestätigte sie sogar austidlic als ritus ambrosianus. Refte jener ambrofianischen Liturgie follen heute noch it ben mailandischen Kirchen im Gebrauch seyn. 3) Ein anderer Nebenzweig ist bie asjarabifche Liturgie, über welche feines Orts ein eigner Artitel folgen wirb. -4) Einen andern Puntt auf ber Peripherie, Die fich mit einiger Gelbständigkeit um bas

Real-Encyllopdbie für Theologie und Rirche. VIII.

28

Centrum ber römifchen Liturgie bergezogen, bildet bie gallicanifche giturgie. (Bgl. Mabillon, de liturgia gallicana libri III. Par. 1729.) Es war die natürliche Folge ber nicht von Rom, fondern direft vom Orient ausgegangenen Chriftianifirnng Galliens, raf Ritus und Liturgie fich felbständig entwickelte, was man erst auffallend ju finden begann, als fich bie 3bee bes Pabfithums auch in liturgischer Uniformirung ju verwirflichen ftrebte. Unter ben Berfaffern ober vielmehr Retaktoren ber gallitanifchen Liturgie wird insbesontere Hilarius von Victavium hervorgehoben; ihre Verdrängung burch die römische war bas Wert ber Karolinger, bas bamit begann, bag (namentlich von Rod r. Gr. felbft) bie inländische Cangweise burch römische Gänger erfest wurde. Der Gullicanismus, ber in Berfaffungs-Angelegenheiten feine Rechte mit Duth und Ronfequen zu wahren verstand, hat fich bie liturgifche Romanifirung willig gefallen laffen (bie pragmatijche Santtion von Ludwig IX. 3. B. berührt tiefen Puntt nicht). Rach lange Bergeffenheit richtete Matthias Flacius tie öffentliche Aufmertfamteit wieber auf biefe Liturgie, ba er 1557 eine missa latina, quae olim ante romanam circa septingentesimen Domini annum in usu fuit , und bie er für bie achte gallicanische Liturgie hielt, herunt gab, beren Anachronismen aber verriethen, bag er eine Gebetfammlung zur Meffe, in nie öffentliche Autorität befeffen, für eine Liturgie gehalten und fich in ber Beitbeftim nung vergriffen hatte. Dan hat wohl auch ipater in ber frangösischen Rirche ber allen gallicanischen Liturgie wieder gedacht, aber von einer herstellung war nicht bie Ret, wenn gleich fich im Ritus, zumal in ben voltsthümlicheren Atten beffelben, noch Ret tavon forterhalten haben mögen. Die Abweichung von ber römischen Liturgie ift ohnhin, mit protestantischem Auge betrachtet, eine nicht tief eingreifente; mit ber mogene bischen jeroch hat sie so viele Nehnlichteit, daß die Annahme einer gemeinschuftlichen Duelle fehr nahe liegt. - (Undere minder belangreiche Liturgien aus ber vorreformaterifchen Beit übergehen wir; über bie altbritische, bie ohne 3meifel mit ber gallicanifor identisch war, aber von ber römischen burch bie angelfachsische Betehrung gurudgebring wurde, f. Krazer a. a. D.S.88.; über eine allemannische Gerbert vetus liturgia alemme ica, St. Blasien 1776; über ein tatharisches Rituale f. Die Schrift von Cunit mit in fem Titel, Jena 1852 u. d. Art. Katharer. — III. Evangelische Kirche. A. Luthe rifche Liturgien. Bon Luther felbst gehören hieher als liturgifche Arbeiten: bas Tanficitlein, 1523; tie Schrift: von Ordnung bes Gottesbienftes, 1523; formula missae, 1823; beutsche Dleffe, 1526; bie Litanei und bie Beichtform, beibe bem H. Rat. beigegeten, 1529; bas Traubüchlein, 1534, ebenfalls biejem angeschloffen. Die luth. Liturgien biben einen Theil ber luth. Rirchenordnungen; in Norddeutschland hat in liturg. Thätigki Bugenhagen das Meiste und Trefflichste geleistet; Süddeutschland hat den Joh. Brey und Erhard Ochnepf ihm gegenüber ju ftellen. Die einzelnen Arbeiten find bier nicht # registriren; fie finden fich in ber Richter'ichen Sammlung beuticher Rirchenagenden, 1846, refigleichen reichhaltige Auszüge bei Daniel tom. II. Bemertenswerth aber ift, bef. 0 Niemanden (Luthern felbst am wenigsten) einfiel, eine uniforme Liturgie für bie gemp lutherische Kirche aufzustellen, sondern bei aller Einheit des Geistes und ber Grundser men erhielten boch jedes Land und jede Reichsstadt ihre eigene Ordnung. Daber wurde felbst Württemberg nicht etwa für ein nicht-lutherifces Land ertlärt, ungeachtet füm 1536 in ber fleinen, und nach dem Interim, bas ben haf gegen alle tatholifchen firmen gesteigert hatte, auch in ber großen Rirchenordnung, 1553, bie Liturgie auf W Allereinfachste beschränkt wurde, so daß sie an Formen noch hinter ber calvinischen p rüdftand. (Das Rähere über biefen Buntt f. bei Grüneifen: "bie ebangelifche Gottesbient ordnung in ben oberdentichen Landen". Stuttgart 1856, insbesondere S. 24 ff.) Im Bejent lichen wurden alle biefe aus ber Reformationszeit hervorgegangenen Liturgien beibebalte bis zur Auftlärungszeit, ba man mit ben alten Worten nicht mehr zu beten ober bo Sakrament zu seiern im Stande war; wiewohl zu bemerken ist, daß mit Reformen in liturgischen Dingen viel fpäter erft vorgegangen murbe, als mit Gefangbuchs-Revolutinen. Dan tonnte aber auch mit ber Liturgie viel leichter im Stillen fertig werben, d

nit bem in des Boltes Hand befindlichen Gesangbuche; die rationalistischen Pfarrer, selchen bie alttirchlichen Liturgien zuwider waren, gaben ben Gebrauch terfelben einfach uf und machten fich eigne Formulare over nahmen fie aus Schriftstellern, vie ihnen nfagten; und erft als dies längst im Gange war, begann man auch tircheuregimentlich nit liturgifchen Reformen vorzugehen. So erschien im 3. 1797 bie holfteinische Agende on Arler; im 3. 1798 ward die tal. preußische Kabinetsordre zu einem, übrigens sachte ngubahnenden liturgischen Neuban erlaffen ; im 3. 1809 erschien bie von Süstind abefaßte, abrigens von höherer hand ftart interpolirte württembergische Liturgie. Und con bas folgende Jahrzehent war es, in welchem Friedrich Wilhelm III. von Preußen - eine gute Beile früher, als seine Theologen, f. d. Art. Kirchenagende - bereits iefer modernen Machwerke fatt, ben vollkommen richtigen Weg erkannte, auf dem der tirche wieder werden follte, was ihr das goldene Zeitalter ber Böpfe geraubt hatte. Dag ber König mit feiner Liturgie zugleich ben Unionszwed erreichen wollte, berührt ms hier nicht weiter; jedenfalls bleibt ihm ber Ruhm, ber Erste gemefen ju fenn, ber mienkte, und im Zurückgehen auf die alten Kirchenagenden das liturgische Grundgeset rtannte. Das fiel in eine Zeit, wo man in einem andern Lante (Bürttemberg) burch Maffung ber Gründung einer feparirten (gemeinde (Kornthal) verhindern mufte, daß icht ben Bielen, die bereits ausgewandert waren, weil ihnen mit der neologischen Litur= je von 1809 ber Anfang zu einem allgemeinen Abfall gemacht fcbien, noch viel Mehrere uchfolgten. Als nun aber durch die Schleiermacher'sche Theologie der Rationalismus viffenschaftlich vernichtet und ein firchlicher Geift gewedt mar; als das Strauft'iche Le= en Jeju auch ben noch Unentschiedenen gezeigt hatte, daß es nur noch ein Entwerer -Der gebe; als die Brediger, denen Harms, Tholud, Ludwig Hofader u. A. den Weg peigt, eine Sprache auf ber Kanzel einheimisch gemacht hatten, die nicht mehr, wie ie Reinhard'sche, zu dem Styl ber aufgeklärten Liturgien paßte: ba fand man es nicht änger erträglich, fich mit biefen zu plagen, ja an ihnen fich zu ffandalifiren. Und fo kehen wir in ber Beriode ber Wiederherstellung, die übrigens an verschiedenen Puntten wu verschiedenen Impulsen ausgieng. Während in bem einen Lande, wie Bayern, es inch einem fast ichuchternen Anfange (Münchner Agende von 1836) fpater bas spezithe Lutherthum war, das auf liturgische Restitutionen hindrängte, war es in den mbern, namentlich in Bürttemberg, ohne alle Mitwirtung, weder von Unionstendenzeu, nd von antiuniouistischem Confessionalismus, ein rein tirchliches Bedürfniß, bas Bedürf= if ber Erbauung in evangelisch-tirchlichem Sinne, bas fich geltend machte und auf eine nn gangen Geift und ber Geschichte ber Landestirche eutsprechende Beije fich befriedigte. **Banen wir aber auch deßhalb es** nicht für gerecht halten, wenn sich das Nen-Luther= fum bie liturgifche Reformation in unfrer Zeit allein zuschreibt, fo bleibt ihm allerdings ter Ruhm, durch feinen Fleiß auf diefem Gebiete für die allgemeinere Kenntniß ber liturjichen Schätze unfrer Rirche und für bie Schärfung liturgischen Sinnes und Geschmades in viel geleistet zu baben. Wir nenuen in diefer Beziehung Löhe's Sammlung iturgifder Formulare, 3 Sefte, 1839-42, und befjelben Agende für chriftl. Gemeinben luth. Betenntniffes, 1844; Sommel's Liturgie lutherijcher Gemeinbegottestienfte, 1851; Petri, Agende der hannover'schen Kirchenordnung, 1852; Otto, Pommer'sche R.D., 1854; Frühbug, Entwurf einer Agenda für bie ev. luth. R., 1854. Schließlich in noch erwähnt, daß selbst die ichwedische Kirche, die am treuesten ihren ursprünglichen interischen Typus zu bewahren wußte, sich zu gleicher Zeit, wie die deutschen Laudes= tingen, auf liturgifche Reformen, als etwas burch bie fortgeschrittene Zeit Gefordertes inließ. Allein schon die lange Zeit, während welcher darüber verhandelt wurde (1792 5is 1809), zeigt, bag man bie Sache nicht fo leicht nahm, wie fonftwo; und bie endlich publicirte Liturgie (vor uns liegt bie beutsche Uebersehung, Die in Lübed 1895 erfchien) zeichnet fich, obgleich fie "ber fortgeschrittenen Sprache und ten veretelten Begriffen" (wie es in bem tgl. Einführungs-Reftripte von 1811 beißt) angemeffen zu fen ftrebt, bennoch vor ben gleichzeitigen beutschen Agenden durch viel treueres Bewah-

**28**\*

ren tes altfirchlichen Tones aus. - B. Reformirte Liturgien. (E. Daniel Br. III. Ebrart, reformirtes Rirchenbuch, 1846-47. Sugues, Entwurf einer vollftanbigen Gottestienstordnung für evangelisch-reformirte Gemeinten. halle 1846.) Dieje ichenen fich (vgl. Ebrard) in trei Familien: 1) Die Zwingli'f de ober teutich=fcweizeriffe. Dahin gehört: Leo Judäs, "ein lurze und gemeine Form für die Schwachgländigen, Kinder zu taufen 2c.", Zürich 1523; Die Züricher Kirchenordnung von 1525, beren Titel icon den gangen hauptgottesdienst mit ben farakteristischen Borten bezeichnet: "Da nung .... tie Predigt anzufahen und zu enden"; tie Büricher R.D. von 1529 u. 1525; ferner tie Buricher Brabifantenortnung von 1532; Agenden von Bern, 1587, von Conf hausen 1592 u. s. f. j. (Spätere Liturgien j. b. Ebrard Einl. S. XX ff.). 2) Die Calvinifche (frangösisch-reformirte). Die Grundlage berfelben bildet ber liturgifche Anhang, welchen Calvin feinem Katechismus beigegeben (cat. genevensis, franz. 1541, lat. 1545). Nach tiefem bildete fich bie Reuenburger Liturgie, tie Rieberländer (m fprünglich für die nach London geflüchteten Reformirten von Lasco bearbeitet nach einer von Ballerandus Bolanus in Calvinifdem Geifte verfaßten Agende, f. Richter R.D.I. 149 ff.); tas Extrem res Calvinismus stellt tie schottische Liturgie von Rnor bar (j. Köftlin, die schottische Kirche 2c. S. 52 ff.). Ueber das Berhältniß der calvinische zur zwinglischen Liturgie j. Ebrard a. a. D. Einl. S. IX f. und Bähr, Begrinbung einer Gottesbienst=Dronung, Karlsruhe 1856. E. 94—100. — 3) Die dentis reformirte, mit Annäherung an ben lutherischen Typus. Dabin gebort bie Bidip K.D. ron 1567 und 1585 und rie Heffische 1574. — C. Eine ganz eigenthümliche Stellung nimmt bie englische Liturgie ein (the book of common prayer, 1559), wer über man bas Nähere in dem Art. anglitanische Kirche, Bb. I. S. 339-342 nachste Während sie den reformirten Typus darin genau festhält, daß die Schriftlefung in mitefter Austehnung ihren Inhalt biltet, und unter ten ftehenten Leftionen ber Delaig hervortritt, auch daß die Bfalmen sowohl als Lektion, wie als Gesang, einen bedenkuben Raum einnehmen: fo ift es tagegen nicht-reformirt, baß tas liturgifch-Fefte in f chem Uebermaße vorwiegt, bag bie Predigt — tie ja feiner Zeit felber burch bas Bie vorgeschriebener Homilien ersetzt wurde und heute noch ihren freien Karafter nicht & langt hat, weil sic nach ber Sitte abgelesen werben foll -- ganz ungebührlich zurnatuit, und tag eine große Zahl von Fest= unt Gedächtnißtagen mit aufgenommen ift. — 🐲 fich fonft von Liturgien vorfindet, find entweder Abzweigungen von einem biefer Bant stämme, oder neue Produkte, bie irgend eine Genossenschaft für ihren Cultus zu Ter gefördert hat. Unter biefen ift nur Eine Liturgie noch besonderer Erwähnung weth, nämlich die der Brüdergemeinde. Es ist bekannt, welch reich entwickles gottesbizik liches Leben tiefelbe führt; aber ce ift eigenthumlich, bag ihre Liturgie beinabe guis menfällt mit ihrem Choralbnch; was bei uns die Agende ift, das führt bort ben Litel: "Liturgifche Gefänge" (Gnatau 1791. 1823). Mit Ausnahme eines fehr turgen Gebets zur Trauung finden wir keinerlei in Prosa abgefaßte, zur likurgischen Lektion be stimmte Formulare; auch was nicht choralmäßig gesungen wird, hat boch bie Gesch eines Responsoriums mit Gefang, ober mit ber zusammensprechenden Gemeinde; in Taufliturgie gleicht sogar gemiffermaßen einer Ratecheje mit ben Rindern. Alles Uebrige, Gebete, Bermahnungen z. find bemnach bem Prediger freigegeben.

<u>به ملو کرار م</u>م میں'،

Rach dieser historischen Uebersicht, die nur ben Zweck der Orientirung auf biefen weiten Gebiete haben konnte, bleiben uns noch folgende Fragen übrig: 1) ob überhamt für ben christlichen Gottesdienst die Nothwendigkeit einer Liturgie, auftatt des freim Worts in Gebet und Rede begründet ist? 2) was nach Inhalt und Form als Anfysik einer Liturgie zu betrachten, und 3) in welcher Art eine Liturgie für eine Landestinkte zu Stande zu bringen ist? — Ad 1) Die Frage wird verneint von einzelnen religiken Parteien, die in ihrer geistlichen Aufgeblasenheit sich so bes heil. Geistes voll wissen, daß Jedem zur Stunde immer das gesalbte Wort zur Verstügung steht. (So die Durbisten, die aus haß gegen jede kirchlich-feste Form selbst bas B. 11. nicht beten.) And

Theologen, benen bas tirchliche Gemeingefühl entschwunden ift, halten es wenigstens für eine Feffel, an das Wort einer Liturgie, das nicht fie felbst, sondern Andere geschrieben haben, gesetzlich gebunden ju fehn. Unter ben Kirchen ift es nur bie schottische, bie, mibem fie fich Anfangs ber Gebete bediente, die Knor nach Calvinischem Muster mitgebracht, feit etwa zwei Jahrhunderten auch diefer und fomit aller Liturgie fich entleigt hat. (S. Köstlin a. a. D. S. 52.) Bas aber baraus wirt, barüber leje man ben Reisebericht aus Schottland, welchen die Ev. R.= 3. 1854. Nr. 74. S. 744 mit= setheilt hat. Es ift eine ganz nothwendige Folge, tag bie Gemeinde völlig ber Subjeftivität tes Geiftlichen preisgegeben, alfo gerade ber fo michtige Gegenfatz zwischen Sturgie und Predigt aufgegeben ift. Und zwar nicht bloß formell; benn ber Prediger wird (wie wir bas an allen in Predigten eingeflochtenen Gebeten feben) feinen Predigt= **ful unwillfürlich** auch auf die Gebete und Formulare übertragen, wodurch tiefelbe Ber= krung alles tirchlichen Geiftes und Lebens bewirft wird, wie wenn ein Prediger ftatt ber Kirchenlieder feine eigenen Gebichte im Gottesdienste singen liefte. Die Liturgie muß, als bas Wort, bas ben priesterlichen Alt theils bilbet, theils begleitet, eine burch= ans objettive haltung haben; ber eine Beiftliche aber wird, wenn er tein festes Formuin hat, auch in folchen Momenten unter bem Einfluffe des Augenblids, ber Situation, ber Stimmung fenn; ber andere aber wird, mährend er fich den Schein gibt, immer nen ju feyn, fich immer in bemfelben Rreife breben. Bare er aber wirklich immer nen, is würde eigentlich nie bie Gemeinde wirklich mitbeten; fie wurde nur guboren, mas mb wie er betet, und etwa hernach urtheilen, er habe ichon gebetet. Mitbeten tann fte nur eine feste, immer wiedertehrende Formel, die gerade durch die einfache, von keinem Jeitgeschmad abhängige Rraft auch wirklich bei immerwährender Biederholung immer wieder tie Gebetsgebauten in Geift und Wahrheit fammelt. Wenn wir baher auch nicht burum bie feste Formel verlangen, weil von ihrem richtigen Aussprechen nach magischer Beile bie Kraft ber Handlung abhienge, fo finden wir das andere Extrem boch ebenfo Marb, wenn man (wie ber obengenannte Bericht in ber Ev. R.-3. von ben Schotten fant) es für eine Schande hält, daß ein Mann, der boch als Geistlicher felber müsse feten tonnen, fich zum Borlefer frember Gebete erniedrige. — Ad 2) Die alte römische Riche hat das, was zur Liturgie gehört, nicht in Ein Buch zusammengenommen; das mersmentarium enthielt bloß, mas ber Briefter am Altar zu fprechen und zu thun hatte, wöhrend bas lectionarium bie Bibelleftionen, bas antiphonarium bie Gefänge enthielt. In ähnlicher Weife trennen wir zunächst Gesangbuch und Liturgie; und innerhalb ber Etturgie wieber bie legenda (b. h. bie Perifopen) und bie agenda (wogu auch bie Connme Festtags-Gebete, nicht bloß die Formulare zu den Satramenten und tafuellen hand= ingen gerechnet werben follten, ba auch jene nicht bloße Lefung, sondern priesterliche Sublung find). Wie aber auch getheilt werte, bie Liturgie muß für jeten Theil tes gengen Cultus basjenige wörtlich genau — und für ben prattischen Gebrauch zugleich in bequemfter Ordnung — darbieten, mas zu sprechen ift, mit den erforderlichen Anweis migen zum Bollzug ber Cultushandlungen felbft. In einzelnen Buntten wird es immer bie Lanbessitte mit fich bringen, ob etwas, mas vielleicht anderswo freigelassen ift, eben= falls liturgifch festbestimmt wird; bies ift 3. B. in ben Begräbnigliturgien häufig ber full; ebenso geben ältere Rirchenorbnungen, wie auch bie englische Liturgie, Formeln it ben Seelsorgerbienft bei Kranten und Sterkenden (f. Daniel II. S. 458), wiewohl her offenbar es nicht sowohl auf eine liturgisch feststehende Formel, als auf eine pasto= mie handreichung für den Bfarrer abgesehen ift. Karatteristisch ift es in diefer Hinsicht, mi wie Burtharbt in feiner Geschichte bes Methobismus, 1795, I. G. 116, einen jall ergählt, in England öfters Geiftliche, wenn fie im Saufe bes Kranten teine Liturje (bas common prayer book ift ja allgemeines Gebetbuch und in Jedermanns Hanven) vorfinden, wieder abziehen, weil ihnen nicht einkommt, daß sie auch frei mit dem Rranten reben und beten können. — Die liturgischen Stücke, die bas Kirchenbuch nothvendig enthalten muß, find folgende: A. Die allgemeinen und fpeziellen Bota, überhaupt

rie liturgischen Sprüche, wie ber Rauzelgruft, ber Segen u. f. m., wozu auch ber fogenannte Introitus gerechnet werben tann, b. b. ber Bibelfpruch, ter, vom Geiftlichen gesprochen, ichon im Anfangsalte ber Gemeinte bie Bebeutung bes Tages ju ertennen geben foll. (Dies find bie Oprüche, beren Anfangeworte im romifchen Miffale einer Angahl von Sonntagen ihre Namen gegeben haben : Esto mihi, Invocavit etc. In ber lutherischen Rirche ift für tie Sonntage ter Spruch Bi. 124, 8., bas fogenannte adjutorium, ftehend geworden. Ueberhaupt ift ber introitus regelmäßig aus einem Bfalmen genommen, worans ce fich erflärt, warum berfelbe in ber evang. Rirche fich auch in ein Gemeindeglied verwandeln fonnte.) In Diejelbe Rategorie gehören auch Die verschiedenen Dorologien. B. Die biblischen Lettionen (Peritopen). C. Die Bebete, Die wieder in mehrne Sauptflaffen zerfallen: a) bas Bater Unfer. b) Die Collecten, b. b. furz zufammengejaßte Gebete, bie entweder irgend einen einzelnen Gegenstand betreffen, wie 3. 8. en Gebet für die Saaten, ober, wenn sie allgemeineren Inhalts find, dann boch nicht eine Reihe verschiedener Bitten, sondern wesentlich nur Einen Gebetsgedanken, 3. B. die Bitte um Segen jur Anhörung bes göttlichen Borts, enthalten. Der Urfprung unt Die urfprüngliche Bereutung bes Namens "Collecte" ift buntel; manche Liturgiter, wie Laver Schmit, erklären ihn baraus, daß in wenige Borte viel zusammengebrängt, oter, wie Bingham, tag es eine Art recapitulatio fen; andere, wie Bellarmin, machen barauf aufmerkfam, baß biefe Gebete am Anfang, in der Mitte und am Ende der Meffe - b. h. vor ter Epistel, vor ter Präfation, und vor ber postcommunio - vortommen, und fo burch fie bie verschiedenen Theile ber Meffe zu einem Gangen verbunden werben; wieder andere wollen nach bem Borgange von Alcuin ben Namen bavon ableiten, bag bieje Formeln ans Bibelmorten und Sprüchen, ober Gebeten ber Bater gufammen. getragen fepen; Gaupp flit. G. 237] erinnert baran, bag in ber alten Rirche bas fogenannte gemeine Gebet (j. unten) ovranty µeyaly geheißen, und bann wohl bleg burch ben Gegenfatz ber Rame auch auf bas fleinere Gebet übergetragen worben fen. Manche erinnern auch baran, tag collects = ovragic fen, und bies bie Abendmahlsfeier im Allgemeinen bezeichne; allein bamit ift noch nicht erflärt, warum jener Rame einer besonderen Battung von Gebeten, die auch außer ber Abendmablsfeier ibre Stelle hat, zu eigen geblieben ift. — Zum Eigenthümlichen ver Collecte gehört, daß fie (vel. Alt, ter driftl. Cultus E. 560) nach römischer Ordnung immer mit zum Bolle gewandtem Angesicht gesprochen wird, mährend bie übrigen Gebete befanntlich mit ben Ungesicht gegen ben Altar gesprochen werden, ein Unterschied, ber sich in ber luth. Rirche, boch burchaus nicht überall, verloren hat \*). Die Collecte wird immer angefündigt mit Oremus, und ichließt per dominum J. Chr., meift mit bem Beifate, ber auch in ben ebans. Liturgien geblieben ift: "ber mit Dir und bem h. Geiste regiert immer und ewig". Det Bolt foll bas Umen fprechen. - Die andere, unter bem jespigen Gefchlechte befanntere Bebentung von Collecte, f. v. a. Cammlung von Gaben zu einem wohlthätigen Zwecke (f. b. Urt.). geht bie Liturgie höchstens insoweit etwas an, als bies eine Erweiterung ber ans ben alten Dblationen hervorgegangenen Opfergaben am Altar ift. Mit ben fraglichen Gebetsformeln hienge dies in dem Fall zusammen, wenn, wie Luther meinte, die Collecte ursprünzlich bas Segens= und Dankgebet-benedicite und gratias - über bie gefammelten no dargebrachten Gaben bebentete, was aber bem constanten spätern Gebrauche bes Wertes nicht entspricht. c) Das gemeine Kirchengebet, bas alle Anliegen namentlich auffahrt, insbesondere auch die Fürbitte für den Regenten und sein haus mit enthält. d) Die

<sup>\*)</sup> In neuester Zeit ist bieser Gebrauch, einige Gebete mit bem Angesicht gegen ben Mux ju sprechen, ein Gebrauch, welcher, genau genommen, nur zu bem latholischen Cultus past, is einigen lutherischen Kirchen, wo er bis jetzt völlig unbekannt war, neu eingestührt worben. Es alter, ehrwurdiger Geistlicher, welcher bringend bat, man möchte ihm gestatten, wie bisher, wi bem Angesichte gegen seine Gemeinde gewendet zu beten, wurde mit Amtsentsetzung bebrokt, wenn er sich ber Reuerung nicht unterwersen wolle. Anm. b. Reb.

Litanei, worfiber man den eignen Art. vergleiche. D. Die Responsorien zwischen dem Sejftlichen und dem Chor oder ber Gemeinde. Endlich E. Die vollständigen Formuhre für die Feier ber Saframente und aller übrigen gottesdienstlichen Ufte. - Für alle bieje Dinge muß bie Liturgie burchaus vollftändig ausgestattet, b. b. es muffen alle in ber tirchlichen Brazis vortommenden Fälle, auch bie felteneren (wie Jubelhochzeiten, Siegesfefte, Uebertritte von andern Religionen und Confessionen zc.), burchaus vorge= fern fehn. Aber andererseits ist barin wieder sparsam zu verfahren, bağ nicht für einen mb benfelben Zwed mehrere, refp. zu viele Formulare gegeben werden. Die Liturgie it nun einmal nicht zum Hören, sondern zum Mitbeten und Mitfprechen bestimmt, brum muß fie ber Gemeinde vollständig befannt und geläufig feyn, und ties ift nur miglich, wenn die Haupthandlungen fämmtlich nur Eine Form haben, unter den Sonningsgebeten höchstens eine kleine Auswahl ift, die 2-3 Formulare nicht überschreiten sulte. (Die alten evangelischen Liturgien enthalten meist nur 1 Sonntagsgebet vor, ines nach der Predigt, chenso für jede Festzeit nur je eines. Rarakteristisch ragegen it ben Berluft aller liturgischen Grundbegriffe ift es, daß feiner Zeit Berte erscheinen bunten und Berbreitung fanden, wie Belthusens "liturgisches Prediger=handbuch zur Beförderung der nöthigen Abwechslungen und einer zweckmäßigen Mannigfaltigkeit in den untsverrichtungen der Prediger 2c." 4. Aufl. 1809.) Das Schlimmste, ja wahrhaft janblich war es, wenn man eine Mehrheit der Formulare, 3. B. für Trauungen und Taufen, aus Rudficht auf die verschiedenen Stände, nöthig zu haben glaubte; dem Belte ließ man dann noch Einiges, was an tie alten Gebete erinnerte, aber ben Gebilbeten gab man bas Ungenießbarste, um sie nach tem Geschmade ber Zeit auch liturgisch p bedienen. (Der fürzlich in Ferufalem verftorbene tatholische Theologe Gehringer kingt in feiner Liturgit, Tübingen 1848, verschiedene Beispiele, wie tiefe Unterscheidung mch in ber tatholischen Rirche, 3. E. in tent Freiburger Ritual, Eingang gefunden; fo lefen wir dort S. 95: "Dieses Ritual hat den Exorcismus, der bei den Taufen in ber Rirche fowohl lateinisch als deutsch beibehalten ift, für die haustaufen so gefällig michrieben, bag es beraustommt, die Rinder ter Bornehmen fepen ohne bofen Beift, nenn nicht ber Beift ber Sünde von außen zu ihnen tomme, während diejenigen, welche in der Kirche getauft werden, den böfen Geift von Anfang schon in sich haben".) — In Bezug auf Die Sprache, Die ber Liturgie geziemt, läßt fich zwar fehr bestimmt bas huptgeset, aufstellen, daß sie durchaus objektiv gehalten sehn muß, ebenso wenig ben Im talter Reflexion als ben einer beabsichtigten Rührung ober ben Ton ber Sentimenulität anstimmen und ebenso wenig klopftodifc fowunghaft, als in pietiftischem Seufzen fich vernehmen laffen barf; alle Zuthat von Poefie und Rhetorit ift vom Uebel; einfach, eber gewichtig, tindlich, aber priefterlich = würdig : bas ift der rechte Liturgienstyl. Aus ber Sprache ber heil. Schrift wird er geboren, aber er verhält fich zu ihr wieder anders, de ber Styl ber Predigt, von bem wir baffelbe verlangen. In letterem ift die Schrift= prache, wie der Schriftinhalt, nicht nur schon durch das Bewußtsehn und Leben der Riche, sondern auch durch bas Bewucktfeyn und Leben des Predigers hindurchgegangen, is baß man auch ben biblisch-gläubigen und schrifttreuen Prediger bennoch alsbald an feiner Sprache ertennt; eine Liturgie aber foll schlechthin teinen Berfasser ertennen lassen, in ihr barf bie Schriftsprache nur zur Kirchensprache geworden sehn, während alle Spunn chriftlicher (alfo freilich noch viel mehr unchriftlicher) Subjettivität in ihrem Lapidarful verschwinden müffen. Aber nach solcher Regel wird noch Riemand eine Liturgie u Stande bringen; was liturgischer Styl ift, lernt man nur an ben Liturgien selbst, bie, aus tirchlicher Schöpfungszeit hervorgegangen, auch an ber Infpiration Theil haben, ne fetundär folchen Beiten zukommt. An ben Liturgien ber alten Kirche, Die bis auf Bregor I. barin Maffifch ift, und noch mehr an ben Liturgien ber Reformationszeit muß ich uns bas Gehör bilden und schärfen, wie wir auch erft, wenn wir Palestrina, Eccarb, Banbel, Bach gehört haben, miffen, mas Rirchenstyl in der Musit ift. Dies führt uns wi ad 3. In ber römifchen Rirche fteht bie Liturgie für immer feft; foweit jeboch auch

für sie neue Anordnungen zum Bedürfnisse werden, ist biefür von Sixtus V. Die congregatio sacrorum rituum eingefest worben. Beniger fest ift ber Bestand ber Code auf protestantischem Gebiete. Die Frage über bas liturg. Recht bes Fürften, bie aus Anles ber preußischen Agende fo viel von fich reben machte, berührt uns bier gar nicht, ba, mag nun ber Fürft ober ein Bifchof ober eine Synote eine Liturgie berftellen, bies immer um Namens der Nirche felbst geschehen tann; sie allein ist das Subjett, der wahre Liturg, ber ben Gottesbienst feiert. Prattifch hat fich bie Gache fo gestaltet, bag 1) in ber Reformationszeit bie Reformatoren felbst für biejes, wie für bie übrigen Beburfniffe ba Bemeinden Sorge trugen, und, vornehmlich in ber lutherifchen Rirche mit weifem Anfdluf an die alten Mufter, bie nöthigen Formulare abfaßten. 2) In ber Aufflärungeperiode, me eine Menge solcher Dinge privatim am Schreibtische fabricirt und fofort publicirt wmben, war es irgend ein Superintentent ober Confistorialrath, ber in boberem Aufung eine Liturgie machen, und bagu mehr neues als Altes nehmen mußte. 3) In unfem Beit haben wohl auch Einzelne berlei Arbeiten übernommen, aber als bas wahrhaft Rirchliche hat fich herausgestellt, daß Commissionen aus befähigten Geistlichen zusammen berufen, ihre Arbeiten alsdaun durch ben Druck der öffentlichen Brüfung unterstellt, und ichließlich nach nochmaliger Revision (etwa, wie es in Burttemberg geschah, burd eine erweiterte Synobe) von bem ordentlichen Kirchenregiment fanktiomirt werben. Ðŧ mit einer folchen Erneuerung ber Liturgie auch eine Menderung bes Cultus felbft wabunden werden könne und folle, hängt gang bavon ab, ob fich in ber Laubesgemeinte Sinn und Bedürfnig in tiefer Richtung zeigt. Es ware febr vertehrt gewefen, wem man bei unfern Gefangbuchsreformen fich durch das Gefchmät rationaliftifcher Bfarm ober Laien in ber Ueberzeugung hätte irre machen laffen, bag ber Rern tes Bollts, ber chriftlich=lebendige Theil beffelben eine folche Restitution bes Alten mit Dant und Frente begrüßen und manche Schreier sich sogar felbst in Bälbe zufrieden geben werden; aber ebenso wenig wäre es auch wohlgethan, baraus, bag unter ben Theologen und anf beren Conferenzen irgend eine Richtung zur Zeit bominirend mare, ichon ben Golug zu ziehen, bag auch bas wirkliche Bedürfnig und Beil ber Kirche in jener Richtung liege. — Wenn wir oben nur vom Zustandetommen einer Liturgie für eine Landestinche sprachen, nicht aber von einer Liturgie für die ganze lutherische, die ganze reformirte Kirche, so verweisen wir in dieser Beziehung auf das im Art. Gottesdienst (Bb. V. S. 275) Gefagte, indem wir bloß noch hinzufügen, daß auch innerhalb ber lutherischen Rirche jedes Land feine Geschichte und feinen nationalen ober provincialen Stammtander hat, dem man auch in geistlichen Dingen Rechnung tragen muß, wenn man nicht eine abstratte Theorie höher halten will, als Wahrheit und Leben. Balmer.

Liturgif, f. Gottesbienft, Theorie beffelben.

Lindgerus, (Ludgerus) der Heilige, erster Bischof von Münster. Hauptquelle für feine Lebensgeschichte ist die Biographie, welche Altfried, einer seiner Nachfolger auf dem Bischofsstige (+ 849) auf Grund von Nachrichten, die er bei Augenzeugen namentlich im nächsten Verwandtenkreise Lüdger's einzog, schrieb (vgl. Madill. Act. S. B. IV., 1 p. 18; AA. SS. Boll., Mart. III, 642; Leidnitz, Script. I, 85; Ports, Monum. II, 405). Deneben bestigen wir noch zwei andere Biographien von geringerem Werthe, die eine von einem Mönch in dem von Lüdger gestisteten Kloster Werden nach 864, die andere eine ba um 890 — 900 verfaßt, beide nicht ohne mancherlei Irrthümer. (Egl. für die erste: Brower, sidera illustr. Germ. Mogunt. 1616 und barnach AA. SS. Boll., 1. e.p. 652. — E. die zweite bei Surius II, 412.) Bon einer rhythmischen Bearbeitung (um 1140) haben die AA. SS. Boll. 1. c. 660 Bruchstücke mitgetheilt. Bei weitem größeren Werth haben die vorhandenen Diplome und Dotumente, namentlich vom Kloster Werthen bei La comblet Urtundenbuch für die Geschichte bes Niederrheins (Düsserben bei La comblet Urtundenbuch für die Geschichte bes Niederrheins (Düsserben bei kacomblet Urtundenbuch für die Geschichte bes Niederrheins (Düsserben bei kacomblet Urtundenbuch für die Geschichte bes Niederrheins (Düsselborf 1840). Bhardt, Regesta historiae Westphaliae I. Bb.

Liudger, über deffen Familienverhältnisse Ultfried ausführliche Rachrichten gibt, war von Geburt ein Friefe. Sein Großvater Burfing, in der Gegend von Utrecht be-

### Lindgerns

gitert, war durch ben Rönig Rabbod zur Auswanderung in's fräntische Reich getrieben, bort zum Christenthum übergetreten, dem die Familie auch nach ihrer Rücktehr nach **Ariesland tren blieb. Namentlich waren** die Eltern Lindaers Thiadarim und Liafburg ifrige Chriften, ben Friefenaposteln Willebrord und Bonifaz befreundet. Liudgers Geinrisjahr ift nicht ganz sicher zu bestimmen, "ba er felbst in ber Vita Gregorii erzählt, n habe ben Bonifaz noch als Greis (candidum canitie et decrepitum senectute) gesehen, mf feine Geburt etwa um 744 fallen (vgl. AA. SS. Boll., l. c. p. 631). Seine Bils ung erhielt er auf der Schule in Utrocht, wo bamals noch Gregor wirkte. Zweimal ing er von bort nach England, um in ?)ort den Unterricht Alcuin's zu genießen. Nach em zweiten längern Aufenthalte wurde er vort zum Briefter geweiht (770 — 774). Bregor ftarb 776 und fein Nachfolger Alberich verwendete ben Liubger zum Miffions, **ienste in Friesland, indem er ihn zunächst beauftragte, eine von dem hl. Lebuin erbaute,** en ben Sachfen bei einem Einfalle gerftorte Rirche wieber herzustellen. Rach Altfried's trablung gelang es ihm burch eine Bision, ben Rörper Lebuin's wieber aufzufinden nd bie Rirche herzustellen. Als Alberich (778) in Köln zum Bischof von Utrecht ge= wiht wurde, erhielt Liurger zu gleicher Zeit die Weihe als Presbyter, und nun wurde im eine Rirche an der Toresstätte des Bonifaz als Wirtungstreis angewiefen. Zugleich ehrte er jährlich brei Monate an ber Schule in Utrecht. Ein Einfall ber Sachfen unter Bibutind (um 782?) zerstörte diefen Wirtungstreis, Liudger wurde vertrieben und begab ich nach Rom und Monte Caffino, wo er in 21/2 jährigem Aufenthalte das Klosterleben, ine felbft Mönch zu werben, kennen lernte, vielleicht ichon mit Gebanken einer ähnlichen Btiftung beschäftigt. Burückgelehrt wurden ihm von Karl b. Gr., dem er burch Alcuin mpfohlen war, die fünf frieflichen Gaue Sugmerthi, Sunulga, Fivilga, Federitga, Emisga mb bie Infel Baut als neuer Wirkungstreis angewiesen, in welchem er, ber friesischen Bprache mächtig, mit besonderem Segen arbeitete, seine Missionsthätigkeit auch barüber inaus, namentlich nach Fosetesland (Helgoland), ausdehnend. Wie ähnliche Einrichungen mehrfach vorlommen, hatte ihm Rarl als gesicherten Rüchalt für feine Miffions= Sätigkeit die Abtei Lotufa (Leufe) bei Tournay im Sennegau verliehen. Nachdem ras Sachfenland fo weit beruhigt war, tag an tie Errichtung von Bisthümern gedacht werm tounte, wurde Lindger für bas füdliche Bestphalen zum Bischofe bestimmt und ihm 16 Bifchofsfitz Mimigernevord ober Mimigartevord (ras nachherige Münster), wo früher in Abt Bernrad gewirkt hatte, angewiesen. Daß ihm vorher ber Stuhl von Trier an**eboten, von** ihm aber ausgeschlagen seb, wie der zweite seiner oben angesührten Biograhen angibt, ist gewiß unrichtig, ba keine Bacanz des genannten Bischofssies in jene jeit fällt. Dem haupttheile ber Dioces Münfter im füdlichen Weftphalen wurden jene anf Gaue in Friesland, in denen Lindger früher thätig gemejen war, obwohl örtlich gang noon gefchieden, beigelegt. (Bgl. 2. v. Lebebur, tie fünf münfter'ichen Gauc. Berlin Das Jahr ber Bischofsweihe Lindger's und damit bas Stiftungsjahr bes Bis-886). hums Münfter läßt fich nicht genau bestimmen. 3m Januar 802 heißt Liubger uoch presbyter, in einer Schentung von 23. April 805 heißt er zum ersten Mal sicher Bifof (vgl Lacomblet, 1. c. I. Nr. 28, 27). Bon ber bifchöflichen Birtfamfeit Liutger's viffen wir wenig. In feinem Bifchofofige erbaute er in Münfter für fich und feine Heriter ("honestum monasterium sub regula canonica Domino famulantium" fagt Altrich), wahrscheinlich auch ichon bie Marientirche zu Ueberwaffer (trans aquas). Den taifer Rarl begleitete er auf-mehreren Feldzügen. Rachdem er noch an demfelben Tage n Coesfeld in Billerbed Meffe gelefen, ftarb er am 26. März 809 an bem letztgenann= en Orte. Sein Leichnam ward zuerft in ber Marientirche zu Mimigernevord beigeset, pater feinem Bunfche gemäß und in Folge einer Berwendung feines Bruders Bilbegrim ei Rarl b. Gr. nach Werben gebracht. Trot ber ausbrücklichen Angabe des zuverläffi= en Altfried, Liudger habe bas Mönchsgelübbe nie abgelegt, haben ihn Bertreter des Be= wittinerorbens zum Benediltiner machen wollen (AA. SS. Boll. 1. c. 640). Wir besigen su ihm bie ichon erwähnte Bita feines Lehrers Gregor (AA. 88. Boll., Aug. V, 254).

Die hauptfächlichste Stiftung Liubger's ift bas Klofter Berben im Sprengel von Kiln, am Ufer ber Ruhr. Schon balb nach feiner Rücktehr von Rom fammelte er bagn Schenfungen, die er auf von Rom mitgebrachte Reliquien ausstellen ließ, bis er später bes Rlofter felbft ftiftete. Als Abt teffelben erfcheint er zuerft 796 und biefes ift auch wahricheinlich bas Stiftungsjahr. Den Namen Wercthinum (früher bief ber Ort Diabanbeci) entlehnte er von einem friesischen Orte, wo er Bestigungen hatte und eine Kirche gründete. Noch nicht völlig aufgeflärt find Liubger's Beziehungen zum Bisthum Balberstadt und namentlich zu dem Lindgeristift in Helmstädt. Es hängt das mit der noch unentichiedenen Frage zusammen, ob ber Bruder Lindger's Sildegrim, ber Bifchof in Chalons war, dann als Abt von Berden und 819 mit dem Bifchofe Gerfried von Manfter als Rector biefer Stiftung erscheint, ber erste Bijchof von halberftabt ober wie Er hardt neuerdings und nicht ohne Gründe annimmt auch, wenn auch nur interimistis. Bischof von Münster war. So viel scheint, ba Altfried nichts bavon erwähnt, gewiß, raß Liudger nicht, wie später angegeben wird, Gründer des Liudgeristists in Helmstädt ift. Bahricheinlich ift baffelbe eine Kolonie von Werben, mit dem es eng zusammenhängt und nahm von daher den Namen des Gründers an. - Bgl. Rettberg, Rirchengeschicht Deutschlands II. Br. S. 421, 481, 538, 479. — Erbardt, Geschichte Münsters. Minfter 1837. - Johann Cincinnius de Lippia: Vita divi Ludgeri Mimigardefordensis ecclesine protepiscopi. Colon. 1515. - Luife v. Bornftebt: Der beil. Lubgerne, erfte Bifchof von Münfter. Münfter 1842. - B. B. Behrends, Leben bes heil. Lubger, Apostels ber Sachjen. Neuhaldersleben 1843. G. Ublbern.

Lindwrand, Luitprant, (fürzer Liugo, Liufo, unfer Leuge) ift ein geborner 2000barbe. Man hat ihn näher für cinen eingebornen ans Bavia gehalten, aber ohne genfigenden Seine Familie muß zu ben angeschenen gehört haben. Er wurde in Laten Grund. und Griechisch unterrichtet, in seinen Schriften zeigt er bann Betanntschaft mit Terenz, Ge cero, Birgil, Horaz, Juvenal, Begetius, Boethius, außerdem mit der heil. Schrift und ten Bätern. Noch jung tam er 931 an ben hof bes Rönigs Sugo. Später trat a in ten Klerus ein und wurde Diakon in Bavia. Nach Hugo's Flucht 945 wurde er bei Berengar untergebracht und angestellt. 948- 50 benützte ihn fein neuer herr ju einer Gesandtichaft an Constantinus Porphyrogenitus. Auf diefer Reife erwarb er fich bie be beutende Renntniß griechischer Sitten und Einrichtungen, griechischer Sprache und & teratur, die ihn später für Otto so nützlich gemacht hat. Bei seiner Zurücktunft in Um gnade gefallen, verließ er fein Baterland und ging nun zu König Otto I. In ber Beit feiner Berbannung in Deutschland, bie er mit Seufzen verbrachte, lernte er beutsch, mes ihm und feinem Rönig bei deffen Unternehmung auf Italien dann fehr ju ftatten tum, 962 ging er mit Otto babin und im Winter 962/63 ift es ohne Zweifel gewefen, buf er von biefem mit bem Bischofssitz von Cremona belohnt wurde. Bon ba an ift er be ben wichtigsten Reichsgeschäften betheiligt und hat in den italienischen und griechiffen Angelegenheiten eine hervorragende Rolle gespielt. Sommer 964 war er Gefandter an Babft Johann XII., machte auf bem gegen ben Babft gehaltenen Concil ben Dolmetice Otto's, und war ohne Zweifel anwesend bei ber Bahl Leo's VIII. und ber Abfehung Beneditts. Nach Leo's VIII. Tod 965 war er wieder Gefandter in Rom, 967 befand er fich auf bem Concil von Ravenna; ohne Zweifel auch auf einer Synobe ju Rom, und um Beibnachten bei ber Krönung Otto's II. Am 5. Juni 968 tam er in Gos ftantinopel an als Brautwerber um Theophano, aber ohne etwas ausrichten ju tonnen. Nicht unwahrscheinlich ift tie Nachricht ber Translatio S. Hymerii, bag er 971 auf fuiferlichen Befehl wieder nach Conftantinopel ging. Er tehrte nicht mehr nach Cremon zurud, er muß in Griechenland ober nach bem Eintreffen mit Theophano in Italien in ben erften Monaten 972 (zwijchen fünfzig und fechzig Jahren) gestorben feyn.

Liubprand war durch sein Talent und seine Stellung, namentlich durch Bildung und Sprachgewandtheit, wie gemacht zum Geschichtschreiber seiner Zeit. Er schreibt eitel und leidenschaftlich, aber originell und anziehend, mit offenem Sinn für das Lebendige mit ntrete, nicht ohne Borliebe für ausgelaffene Späffe und Standalgeschichten. Gein tiefes rflochtenfehn in die Barteiungen jener Tage und besonders fein haß gegen Berengar if von vornherein einiges Mistrauen erwecken. Doch hat dies feinen Werken nicht fehr chabet, in dem rein Thatfächlichen ift er meist zuverläßig. Die Grausansteit und Tymei Berengar's ift auch von Brotewitha und Widutind bestätigt, die man als gang verbächtige Beugen betrachten barf, und Lindprand's Art, von Johann XII., Leo VIII. b bem Gegenpabst Benedikt zu fprechen, konnte nur Baronius tadelu. Das Lob, bas feinem Wohlthäter Otto I., beffen Bater Beinrich, Mathilten, Berzog Seinrich, und und Liudolf ertheilt, ift zwar perfönlich motivirt, aber auch objektiv nicht uns bient. In ber Antapobofis, besonders in ten ersten Buchern, ftugt er fich auf frembe richte und bedarf ber Korrettur; fonft zeigt er fich als trefflichen Berichterstatter aus genzeugenschaft, auf feinen Reifen und burch feine Stellung an ben verschiedensten fen jener Beit war es ihm vergönnt, die Greigniffe entweder felbst mitanzusehen, ober h fie von glaubwürdigen Männern zu ertunden. Go ift er eine der erften Geschichterellen des 10. Jahrhunderts geworden. Daß man ihn frühe tafür ansah, zeigt seine nützung vom 11. Jahrhundert an. Weniger anziehend ift die Form. Zwar schreibt er Ganzen rein, wortreich, treffend, nicht ohne Fronie, lebendig und anschaulich, aber er wird ht felten auch verwickelt und etwas dunkel, fein Latein zeigt einige Nachläßigkeit, und ht angenehm ift bas auch damals nicht in ber Sitte ber Zeit liegende, nur feine Giteit verrathende Bestreben, griechische Borte und Rebensarten einzumischen und fo feine untniß in biefer Sprache an ben Tag ju legen.

Die Berke sind: 1) Antapodosis, begonnen im Frühjahr 958 zu Frankfurt a/M., biffen 962 in Italien, eine Geschichtserzählung mit tem Zweck, fich für erlittenes recht zu rächen, speciell gegen Berengar und Willa gerichtet, in sechs Büchern. ο nfaßt bie Beit 887—950, blieb aber unvollentet, nachtem Berengar's Macht gebrochen <sup>1D</sup> eine literarische Vergeltung nicht mehr nöthig war. 2) Liber de rebus gestis Ottonis Sai imperatoris, Erzählung ber Begebenheiten von 960 bis 23. Juni 964, verjaßt mitten unter ben Greigniffen, beren Augenzeuge und Mithandelnder ber Autor felbft · 964 ober 965 in., reifer und in edlerem Styl, als jenes Buch ber Bergeltung, obim Sinne bes Zuschauers, nicht bes Parteimanns geschrieben. 3) Relatio de Ome Constantinopolitana von 968, äußerst giftig und fpipig, noch heute fo lehrreich Freterhaltent, fehr wichtig burch bie Anfchaulichteit ihrer Beitschilderungen, an Rraft Derebtsamteit tas vornehmste Wert Liutprand's. — Ueber tie codd. und Ausgaben 🛰, Mon. Germ. hist. Scriptt. T. III, 264 sq. ; tie neueste und beste Ausgabe ibid. <u>ار</u> 339, und hieraus abgebruckt In usum scholarum, Hannoverae 1839. 8º. Ucber-DI Freiherrn R. von ber Dften - Gaden in ben Geschichtichreibern ber beutichen \* X. Jahrh. 2. Band, mit Einleitung von Battenbach.

Sl. Conten, bie Geschichtschreiber ber sächsischen Raiserzeit nach ihrem Leben
 hriften, Regensburg 1837. Giesebrecht, Raiserzeit I, 740. 742 f. R. A. Köpke,
 et scriptis Liudprandi episcopi Cremonensis, Berolini 1849. Dönniges, Otto I.
 ff. Niebuhr, SS. Byz. T. XI. Muratori, SS. Ital. T. II. Muratori, Annali
 T. V. Martini, über ben Geschichtschreiber Liubprand, bes. über bessen histor.
 ürdigkeit in ten Dentschriften ber tön. Atab. b. Wissensch. 30 München für bie 1809 n. 1810.

Forente (fprich Ljorente), Don Juan Antonio, geboren ben 30. März 1756. Sumte aus einer ablichen Familie in Arragonien und erhielt ichon mit 14 Jahren Firs. Rachdem er zu Saragoffa weltliches und kanonisches Recht studirt hatte,

er 1779 Priefter und Dottor bes tanonischen Rechts. Es war bie Zeit, in ber is ben Stamm altspanischen Befens die Ibeen der französischen Aufflärung zu berschichte: auch Lorente gab sich der neuen Bewegung hin. Schon 1782 wurde eralvitar bes Bisthums von Calaborra; während die Tage seinen Geschäften gewaren, arbeitete er bes Rachts an 'einer opersta: die galigischen Berber; ein

Lusifpiel hatte er 1775 zu Madrid zur Aufführung gebracht. Er scheint schon damals mit den Freimaurern in Berbindung gefommen zu fehn; gewiß ist aus feinem eigenen Bericht, bağ ber Bertehr mit einem "verftändigen und unterrichteten Mannes ihn bamals überzeugte, "es gibt feine Autorität außer uns, melche bas Recht hat, bie Bernunft, bie uns die Natur gegeben hat, zu unterjochen" (1784). Und einen Maun von diefer Denfart wählte bie Inquisition 1785 zu ihrem Rommissarius, 1789 zu ihrem Generalfetretär zu Mabrid! Es geschah damals nicht zum ersten Male, daß fich dies Tribunal einer in Opposition gegen Rom stehenden Regierung als bas beste Mittel zur Centralistrung ber Gewalt und Ueberwachung tes Klerus barbot: in diefem Sinne war Llorente, besonders feit er 1793 durch ben aufgeklärten Großinquisitor Manuel Abad p la Siem aus einer zweijährigen Entfernung von Matrid und von feinem Boften zurücherufen war, durch Borschläge und Ausarbeitungen ber verschiedensten Art thätig. So machte er Borlagen über die Einführung eines öffentlichen Berfahrens bei bem beiligen Dff zium. Rach bem Sturze bes Großinquifitors fchloß er fich an ben Minifter Jovellans an, ber ebenfalls eine politische und religiöfe Umgestaltung Spaniens beabsichtigte. Ind diefer fiel und Llorente murde in feinen Fall verwidelt. Er hatte den Duth gehalt, Jovellanos, als er auf feinem Wege in die Berbannung burch Calaborra tam, bort p begrüßen und ihm seine Theilnahme zu bezeugen. Das machte ihn verdächtig und eine geheime Untersuchung ward gegen ihn geführt, in ber alle seine Briefe erbrochen mb weiter befördert wurten; ohne bag man ihm nur ben Grund mittheilte, ward er abgefet und auf einen Monat in ein Klofter geschidt. Erft 1805 ward er wieder ju Gnaden aufgenommen. Der Minister Godoy gerachte nämlich die alten Freiheiten der bastischen Provinzen aufzuheben, um in Spanien nachträglich bas Centralisationsspftem durchuführen: es schien möglich, Diesen Schritt burch eine historische Denkschrift zu erlänten. Diefen Auftrag erhielt Llorente und fo entstanden feine : noticias historicas sobre la tres provincias baconyados. Mabrib 1806. 3 Bände. Er wurde burch mehrere bete Acuter für diefe Dienstwilligkeit belohnt; fie ift aber ein nicht wegzuläugnender Fieden auf seinem Rarakter und läßt fich nur zum Theil dadurch entschuldigen, daß der Gedante ber Centralisation mit den Ideen der französischen Auftlärung zusammenhing.

Es tam bie Beit ber französischen Berrichaft. Auf ber einen Seite ftand bas veterländische Fürstenhaus, aber nicht gewillt, etwas an den bisherigen spanischen Zuftänden zu äudern; auf der audern religiöfe und politische Freiheiten, aber als eine Gabe ber Fremden. Der Karakter ber Aufklärung war tosmopolitisch und Frankreich war ihr wahres Heimathland; Napoleons Name war noch identisch mit dem der Revolution. So ift ber Vorwurf gegen die Josefino's und Llorente, ber zu ihnen gehörte, bag fte sich an Frankreich "verkauft" hätten (Hejele, Art. über Llorente bei Betper und Belte), fehr willführlich und unhiftorisch; fie wollten lieber die Fremdenherrschaft ertragen, d politische und religiöse Freiheit entbehren. Das Jahr 1809 fah ben Fall ber fpanischen Inquisition; Llorente ward ber Auftrag, die Archive zu burchsuchen, um eine Geschichte biefes Tribunals zu schreihen. Schon 1789 batte er Urfunden gesammelt: jetst wer er mit mehreren Gehülfen fast zwei Jahre lang beschäftigt, die wichtigeren Dotumente abzuschreiben und auszuziehen. Die Rlöfter wurden aufgehoben und er erhielt ben Auf trag, diefe Angelegenheit zu leiten und die Klostergüter zu überwachen. Anch bie Berwaltung ber fogenannten nationalgüter Spaniens wurde ihm übertragen: wie feine Freunde felber gestehen, ein Magliches Geschäft; benn bieje Guter bestanden ans br confiscirten habe ber Verbannten. Indeg behauptete er fpäter manche milbere Mafregel burchgesetzt zu haben; besonders die, daß man den Verwandten der Verbannten die Berwaltung ber confiscirten Guter ließ: und bie ausgezeichneten Bersonen Spaniens, tie er hierüber zum Beugnig aufrief, haben baffelbe nie Lügen gestraft. Er wurde cher einer Unterschlagung von 11 Millionen Realen angeklagt und verlor fein Amt; wei indeß gar tein Beweis gegen ihn vorlag, ward er mit einer anderen Stelle entschärigt. Unterbeß fuhr er fort, burch Flugichriften im Intereffe ber Jofefinos ju wirten. Selbt

us die patriotische Partei die Befreiung und die Umgestaltung von Spanien zugleich in jener berühmten Constitution der Cortes von Cadix proklamirte, entblödete er sich nicht, viese Constitution in einer Flugschrift anzugreisen. "Dahin führten ihn," sagen seine ihm befreundeten Biographen, "die beklagenswerthen Folgen des ersten Abgleitens und einer verderblichen Berbindlichkeit."

Jojeph verlor die spanische Krone und Llorente wurde verbannt. Seine Güter und eine Bibliothet von 8000 Bänden, zum Theil aus werthvollen Manuftripten bestehend, wurden confiscirt. Nach einem turzen Aufenthalt in London ließ er. sich in Paris nieder mb vollendete ein Wert, beffen erfte Umriffe er bereits in Spanien herausgegeben hatte: Histoire critique de l'inquisition d'Espagne, 4 tom, 8. Er fchrieb es spanifch und ju seicher Beit übersetzte es Alexis Bellier unter seiner Aufsicht in's Französische (1817 1. 18; beutich von Bod. Gmund 1819-22). Sobald bieje Inquisitionsgeschichte erschien, nard fie in's Englische, Deutsche, Italienische übersetzt. Während aber in ganz Europa te Geschichtschreiber die von ihm mitgetheilten Schäte, wenn auch einiges barunter unicht erschien, aufnahmen, ward ihm zu Paris Beichtftuhl und Meffelesen in der Kirche St. Eustache, die einige verbannte Spanier besuchten, verboten und ihm so der targe Unterhalt feines Alters entzogen. Selbst als er diefen durch Unterricht in der spanischen Sprache an einer Parifer Anstalt zu erwerben suchte, ward ihm von Seiten der Parifer Universität öffentlichen Unterricht zu ertheilen verboten: so ward er genöthigt, von litewijchen Arbeiten und ber Unterstützung der Freimaurerlogen zu leben. Daß er in den afteren nicht wählerisch war, zeigt feine llebersetzung bes Faublas in's Spanische. 1822 geb er seine portraits politiques des Papes berans; ber Haf bes katholischen Rlerus wit burch bieje Schrift noch gesteigert: nicht ohne feine Schuld; benn er nahm nicht mr höchft zweifelhafte Erzählungen, wie bie von ber Babftin Johanna, als ausgemachte Bahrheiten auf; auch "Gegenstand, Tendenz felbst der Ton des Wertes," gestehen feine Freunde, "ziemten sich nicht für einen tatholischen Priester." So ward ihm zu Anfang Dezember befohlen, innerhalb dreier Tage Paris, Frantreich ohne Berzug zu verlassen. Er 🚧 sich zum zweiten Male verbannt. Denn Paris, das er schon 1820 in Folge einer digemeinen fpanischen Amnestie hatte verlaffen tonnen, war ihm eine zweite Seimath sworten. Selbst um Auffcub baten feine Freunde vergebens. Der siebzigjährige Mann miste bie Strapazen einer Reife burch bas schneeberedte Frankreich ertragen. Als er ben Boden feiner Heimath betrat, tamen ihm von mehreren Seiten Beweise hoher Achung entgegen. Aber wenige Tage nach seiner Antunft zu Madrid erlag er den Folgen ber Reife; er starb den 5. Februar 1823.

Es ift fcwer, von dem Karakter biefes Mannes eine Anschauung zu gewinnen; wie aber follen wir über bie Glaubwürdigteit feiner Inquisitionsgeschichte urtheilen? Sie ternht burchgebenbs auf nur bies eine Mal benutten Urtunden; nur an wenigen Stellen **Unnen andere Berichte verglichen werden. So müssen wir boch immer nach dem Ra**utter und ber Bildung des Mannes urtheilen. — Biele Rämpfe haben während feines langen Lebens Spanien bewegt; während biefer aller aber war er nur von dem einen Berlangen nach religiöfer Aufklärung und Freiheit beherricht, wantelmüthig und nicht frei von felbstfüchtigem Intereffe in allen anderen Dingen, in der Politik ohne wahren Fatristismus. Sein Berhältniß zum tatholischen Lehrbegriff ift fich nicht gleich geblieben. In der Geschichte ber Inquisition steht er auf dem Grundgedanken des Ratholicismus. -Rie werbe ich bem Chriften meinen Beifall geben, ber nicht bemuthig fein Urtheil und feine Bernunft ber Autorität der katholischen Kirche unterwirft, als der Gemeinschaft aller gläubigen Chriften, vereint unter ihrem fichtbaren Oberhaupte, tem oberften Bifchof, bem Rachfolger bes heiligen Betrus .... und es ift eine fträfliche Bermeffenheit, wenn man benkt, baß ein bloßer Privatmann... den Sinn der heiligen Schrift leichter entbeden tonne, als die große Menge von Heiligen und berühmten Lehrern, die vor ihm gemefen find." Einige Babste haben geirrt, aber die tatholische Kirche hat immer ben tigten Glauben bewahrt; er bedauert die "protestantischen Brauseköpfe," die in der römi-

fchen Kirche Babylon fehen; er wänscht fie mit Sanftmuth ohne Gewaltthätigkeit jur Einheit der wahren Kirche zurückgeführt zu sehen, aber er verwirft ihre Lehre. Und hier von bem Standpunfte bes gemäßigten Ratholicismus aus, verurtheilt er bie fpanifche Inquifition; er verlangt, bag man zu ben apostolischen Institutionen zurücktehre, wie sie in Tit. 3, 14. 15., rem Motto feines Buches, ausgesprochen find. So urtheilte benn and ein Organ des gemäßigten Ratholicismus, die Tübinger Quartalschrift (1822. S. 326), beim Abschluft bes Werkes: "biefem muthigen Vertheidiger ber Berunnit und bes Chriftenthums wird jeber Rechtichaffene für fein Wert banten." Aber es hatte in biefen Buche schon nicht an beftigen antikatholischen Neußerungen gesehlt: ber ganze Grundgebante beffelben, die Inquisition und ihre Schreden ganz ber Kirche zuzuschreiben, widerfprach ebenso sehr ben in ihm selbst mitgetheilten Thatsachen, als ben Sympathien be gemäßigten Katholicismus. Die Berfolgungen, die ihn trafen, und feine literarifde Umgebung riffen nun Llorente ju bem fanatischen haß gegen bas Babstthum bin, ber in feinen "Portraits ber Babfte" ibn zu ben heftigften Invectiven und einer völligen Berkennung der historischen Wahrheit verleitet. Gregor VII. wird ihm "das größte Mmftrum, bas ber Ehrgeiz ju erschaffen vermochte". Doch thnt fein nenefter Rritifer (Sefele, Carbinal Limenez a. a. D.) ihm hier wie anderwärts Unrecht. Es ift nicht richtig, ju fagen: "Gregor I. ift ihm ber feilfte Schmeichler"; Llorente fagt nur von einem einzelnen Brick, ber feilfte Schmeichler hatte ihn nicht anders abfaffen können. Und wenn Llorente Rm ben Mittelpunkt ber Intriguen nennt, fo beschränkt er dies Urtheil ausbrücklich auf eine bestimmte Zeit, feit wann es bas geworben. In feinem "Projekt einer religissen Bafaffung" verläßt er ebenfalls ben Boden bes Ratholicismus völlig; er führt ben Ge banten burch, bie Berfaffung ber Rirche muffe auf bie Buftanbe ber älteften Beit, etm bes Jahres 200 zurückgeführt werben. -

Unfer Refultat ift vorläufig: bag man scheiden muß zwischen ben späteren Schriften Llorente's und der Inquisitionsgeschichte. Als er diese letztere schrieb, war er durchand nicht von "höchst untirchlichem Sinne" (hefele in d. A. Llorente bei Beter und Belte) oder voll von "ungewöhnlicher Bitterkeit gegen die Kirche." Er erfreute sch wielmehr, wie wir zeigten, der Billigung der gemäßigten tatholischen Partei und schrift in dem Sinne berfelben; benn auch diese hielt die Inquisition für verwerslich. Dus nun Llorente die Inquisition für ein Wert der Kirche hielt, daß er von den Kreuzzugun meinte, sie seine den Rechtssinn empörente Ungerechtigkeit gewesen, beweist eine den Pragmatismus jener Zeit eigene Schwäche ber historischen Anschauung, aber teine "schwlose Feder" zeigt sich darin. —

Wir tommen hier auf einen zweiten Punkt. Plorente hat die Anfichten über die Inquisstion, die in seiner Zeit umliesen, nicht durch die neuen Data, die er vorfand, berichtigt; indem er die Thatsachen zusammenstellte, hatte er nicht zusammensassen Scharfsinn und historische Kenntniß genug, den Widerspruch berselben mit jenen Aussiten zu bemerken. Daß der Grund nicht haß gegen die Kirche war, ward soeben aus seinem damaligen Berhältniß gegen dieselbe klar, wird es noch mehr, überlegen wir, die er jene widersprechenden Stellen nicht ausschnen mußte, daß er anch sonst ausschnen Rangel an Kenntniß und llebersicht zeigt. Aus Lorente's eigenen Mittheilungen set es schon die Tüb. Quartalschrift geschlossen (1822. S. 326 ff.), daß die Inaquisition weniger ein Wertzeug der Kirche, als des staatlichen Despotismus gewesen; Ranke su baffelbe (Fürsten und Böller I. S. 242) aus Lorente II. 498; IV. 376 u. s. wier begründet; ebenso hat hefele diese Stellen vornehmlich benutzt. Da ist voch wohl w urtheilen, daß Plorente mit historischer Treue die Thatsachen zusammengetragen hat, wes auch seine Gefammtausschauung ans dem Kreise seiner Partei stammen. —

Der Referent in ber Tub. Quartalfchrift und Hefele haben mit eingehender Gelehrsamteit eine Reihe von Irrthümern, zum Theil groben Irrthümern Llorente's maßgewiefen. Es wäre umfonst, zu zeigen, daß ihm einige davon nicht mit Recht vorgeworfen find und daß die Bahl der in der Inquistionsgeschichte gefundenen verhältnif-

## Lohwaffer

täßig gering ist: unläugbar ist, daß Llorente's Kenntnisse von der alten Kirchengeschichte schst oberflächlich und die von der neueren nicht viel besser find. Das beweist, daß er tein vistoriker war; seine Quellenauszüge verlieren aber dadurch nicht an Glaubwürdigkeit. denn für ihre Zusammenstellung bedurfte es nur geringer Gelehrsamkeit. Daß er nicht uchr Urkunden wörtlich beigessägt hat, ist wohl durch die in der Vorrede des vierten dandes angegebenen Gründe hinlänglich motivirt. Politische Tendenzen in der Schrift stherrichend zu sinden, dagegen spricht besonders, daß sie zu der Zeit verfaßt ist, als s keine Partei der Josensio's mehr gab. —

Bir sehen also in Llorente durchaus keinen Historiker; weder Styl, noch historische kenntniß und Combinationsgabe berechtigen ihn zu diesem Anspruch. Seine Gesammtmichanungen bewegen sich offenbar in dem engen Kreise der französischen Aufklärungsurtei, die eben in Spanien vernichtet worden war. Aber die Thatsachen hat er aus iner großen Menge von Urkunden mit sammelnder Treue combinirt, hier und da viel= kicht sehlgreisend, doch im Ganzen historisch glaubwürdig.

Ueber das Leben von Llorente haben wir Nachrichten von ihm felbst (Notics biographique. 1818) und eine Darstellung von Freundeshand, die die Fleden in seiner Seschichte nicht berührt, in der revus encyclopédique (1823), an der er lange Jahre Mitarbeiter war. Sie ist im Natholikon (Bd. XIII, Jahrg. 4. Heft 7.) mit abgeschmackten Anmerkungen übersetzt. Bon seinen zahlreichen Schriften ist außer dem obengenannten und anzuführen: Memoires pour servir a l'histoire de l'Espagne avec des pièces justikeatives. 1815—19. 3 Theile. Eine Darstellung seines Lebens und eine eintringende Kritik seiner Inquisitionsgeschichte gibt Hefele, Cardinal Limenez. S. 257 ff., vergl. die Artikel Llorente und Inquisition bei Bezer und Belte, sowie den Art. Inquissitien. Anhang. Band VI. S. 690 unserer Enchklopädie.

Lobwaffer, Ambrofins, hat in der reformirten Kirche burch feine gereimte Biahnenübersetzung eine Celebrität erlangt, über die man, dem berrlichen Liederschatz ber bentichen Rirche gegenüber, fich billig wundern mag. Er felbst gehörte nicht ber refornirten, fondern als geboruer Sachje ber lutherischen Rirche an. Er ftammte aus Schneeberg im Meißnischen (1515), fturirte bie Rechte in Leipzig und lehrte fie wieder baselbft 15 Jahre lang. Db er als Jurift bedeutend gewesen, ift uns nicht betannt. Er bildete 🖬 auf verschiedenen Reisen, die er nach den Riederlanden, Italien, Frankreich unter= nhm. In Baris hörte er ten Betrus Ramus. Er ward fürstlicher Rath und Kanzler in Meißen, und nachdem er eine zweite Reife nach Italien unternommen, 1563 Prof. ber Rechte in Rönigsberg, wo er ben 25. Nov. 1585 als ein Siebziger ftarb. Lobmaffer faubte ber beutschen Rirche baburch einen Dienft zu leisten, daß er bie französischen Baimen bes Clement Marot \*), die unter den dortigen Protestanten poetische Bunder witten, in's Deutsche übersetzte. Allein wenn irgendwo, fo zeigt fich bier, wie mit dem ilofen Uebertragen poetischer Berte in eine andere Sprache nicht geholfen ift, wenn it auch etwas pon dem Geisteshauch des Originals in die Ueberseyung übergeht. Die Bimaffer'iche Ueberjegung, welche ber Berfaffer 1565 feinem Berzog überreichte, bann 1678 an Leipzig zum erstenmal im Druct ausgehen lieft \*\*), bleibt eben ein steifes unpoeiffes Machmert, beffen große Berbreitung (namentlich in ter beutschen Schweiz) man M nur aus ber Abneigung ber hamaligen Reformirten erklären kann, etwas Anderes in ber Kirche zn fingen — als Gottes Wort (??) \*\*\*). Wir dürfen nur gleich den when Bfalm auffchlagen, um teine Luft nach weitern Mittheilungen ju erhalten:

<sup>\*)</sup> Richt bes Clemens und Marot wie Augufti berichtet. (Archaol. V. S. 240.)

<sup>••)</sup> Die Pfalmen Davids nach französsischer Melobey in beutsche Reymen gebracht burch Dr. Ambr. Lobwasser. (Oefter wieder aufgelegt Heidelb. 1574. Leipz. 1579. 84. Straßb. 1597.) Im Jahr 1607 beforgte Moritz, Landgraf von Hessen, eine besondere Ausgabe. Bor uns liegt nie Ausgabe: Amsterdam 1704.

<sup>\*\*\*)</sup> In St. Gallen fanben bie Lobwaffer'ichen Pfalmen Eingang 1619, boch blog in ben

### Lobwaffer

"Ber nicht mit ben Gottlosen geht zu rath, Und nicht tritt in sündlicher Leut Fußpfadt, Der auch nicht mitsützt auf der Spötter Bänden, Sondern auf Gotts gesetz mit Fleiß thut deuden") Und sich deß Tag und Nacht nimmt herzlich an, Fürwar der ist für Gott ein selig mann. Dann er wird gleich seyn einem Baum, Der sein gepflantzet steht an einem Bölserlein, Der seine Frucht zu seinen Zeiten träget, Des Laub auch nimmer abzussallen pfleget: So auch was solcher Mann thut und beginnt, Dasselt ein glücklich eud gewinnt." u. s. w.

Und boch fand Lobwasser feine großen Berehrer. Einer berfelben verfaßte ben Rein, ber ben fpatern Ausgaben voransteht:

"Lobwaffer recht bin ich genannt, Den Christgländigen wohl befannt, Denn wie ein frisches Bäfferlein Erquickt dem Meuschen Haut und Bein, Allo din ich ein ebler Safft Dem der da hat kein Stärck, kein Krafft; Ich mach', daß wer nur aus mir fingt, Daffelb für Gottes Ohren Klingt. Drum kommt all, die ihr traurig sept Und nemt von mir all Frendigkeit, Damit ihr werdet allzugleich Bersetzet in das Himmelreich."

Es fehlte indeffen feit dem 18. Jahrb. nicht an Berluchen, die Lobwaffer'ichen Riemen burch beffere, bem bamaligen Beitgeschmad mehr zusagende zu erfeten. So mi 3. 3. Spreng (geb. 1699 in Basel, später Prof. ber Beredtfamteit baselbft und Polla laureatus) als "hochfürftl. Naffau-Saarbrückischer Pfarrer ber französischen und bent ichen evangelisch-reformirten Gemeinde zu Ludweiler eine "neue Ueberfepung ber Bielmen Davits" heraus, "mit besonderer Gutheifung eines bochlöbl. curpfälzischen refer mirten Rirchenraths, wie auch eines hochw. Ministorii von Burich und Bafel" (Bafe 1741). Ueber bas Berhältniß biefer Ueberfepung zur Lobmaffer'ichen fpricht fich bie Borrede aus. Spreng ichloß fich an die Lobmaffer'ichen (Goudimel'ichen) Delobien an, vermied aber bie halben Strophen, mit benen ichon Marot und Bega und auch 866waffer bisweilen ben Bfalm geschloffen und erganzte bas Fehlende burch Bieberholung ober weitere Ausführung bes Gedankens. Auch machte er bie Baufen bes Driginals in ber Ueberfesung bemerklich. Dies alles nicht ohne eine biefem Dichter wie bem games Zeitalter eigenthümliche Peranterie, so daß ein wahrhaft poetischer Fortschritt über 2016waffer hinaus taum bemertbar ift. Indeffen fanden bieje Spreng'ichen Bfalmen nebet bem alten Lobwaffer Eingang in den Kirchen, und bas Seltfamste war, bag in ein mit bemfelben Gottesbienfte (3. B. lange Zeit in Bafel) bie Einen aus Lobmaffer, bie Am bern (bie Gebilbetern) aus Spreng fangen. In Bern tamen feit 1775 bie Stapfer ichen Pfalmen auf, welchen Lobmaffer-Spreng ju Grunde lag. In Burich verfacte Simmler eine Ueberarbeitung Lobwaffers. Mit bem ersten Decenninm bes 19. 3400hunderts wurden bie und ba bie Pfalmen burch neue Gefangbucher verbrängt, bie feither wiederum beffern haben weichen muffen. (Go in Burich, Bafel, Bern, Margen,

Rebengottesdiensten, in Bern wurden sie 1620 betannt und wahrscheinstich da ichon von ber Regierung empfohlen; in Zürich ging 1641 ber ganze Lobwasser in das Gesaugbuch aber.

<sup>\*)</sup> Dieje Berbindung mit "thut" ift bem Berf. besonders geläufig, fie tehrt fast in jebes Bjalm wieber.

ichaffhausen). Aber noch gibt es bis auf diesen Tag Gegenden ter reformirten ichweiz, in welchen, besonders in den Landgemeinden, Lobwaffer allsonntäglich gesungen ird. Für die Graubündner sind sogar die Lobwaffer'schen Psalmen wiederum in das berländer Romanische, in das Unter-Engadinische und in das Italienische übersetzt erben. Bgl. Finsler, tirchl. Statisstit der ref. Schweiz. II. S. 321 u. S. 386 ff. sugins, Handb. der Literargesch. II. S. 160. Rambach, Anthologie chr. Gesänge . S. 9 ff. Augusti, Archäologie V. S. 240. Koch, Geschichte des Kirchenliers. I. 141 u. 197.

Loci theologici ift ber burch Delanchthon eingeführte, von Bielen bis in \$ 17. Jahrhundert beibehaltene Name für die Bearbeitungen der evangelischen Dogntik. Melanchthon schloß sich bei der Wahl desselben an den Klassischen Sprachgeunch an, welcher mit dem Worte loci die Grundwahrheiten und Grundbegriffe bezeichnet, a benen man in ben verschiedenen Disciplinen ausgeht und welche zusammen ben 3n= griff berfelben bilden. Hatte jeder einzelne zu erörternde Gegenstand feinen besonrn locus, so treten die loci communes ein, sobald eine Sache im Allgemeinen behan= 4 wird. Cic. Top. c. 2; Orat. III, 27. Melanchthon hielt für nothwendig, auch für die beologie folche loci aufzustellen, "e quibus rerum summa pendeat, ut quorsum dirigenda sint udia intelligatur;" Loci communes s. hypotyposes theologicae, 1521. "Prodest in docina christ. ordine colligere praecipuos locos ut intelligi possit, quid in summa profiatur doctrina christiana, quid ad eam portineat, quid non pertineat." Loci communes, 188, init. Da aber nach reformatorischem Brincip von vornherein die hl. Schrift als welle und Norm der Heilswahrheit galt, so verstand sich von selbst, daß die loci commes theologici feine andere feyn tonnten, als die ber Scriptura S., weghalb denn auch Me= **uchthon sich in der ersten Ausgabe der Loci hauptsächlich an den Römerbrief anschloß, bei** fen Auslegung er "communissimos rerum theologicarum locos" zufammengestellt hatte, igegen er in der zweiten Bearbeitung von 1533 ben Kreis berfelben erweiterte und r hiftorischen Ordnung folgte, eine Ordnung, die er im Wefentlichen in allen weitern mebeitungen beibehielt. Der entschiedene Fortschritt in Vergleich mit ber bisherigen elastischen Behandlung der Dogmatik war dabei, wie Melanchthon in der Einleitung r zweiten Bearbeitung anseinanderfetzt, eben dies unmittelbare Zurückgehen auf die frift, im Gegensatz zu den allgemein verbreiteten Sentenzen des Petr. Lombardus ni ita recitat dogmata ut nec muniat lectorem scripturae testimoniis nec de summâ ripturas disputet." Und ba die Schrift nach protestantischem Princip wieder Gemeint Aller sehn sollte, so war es auch bei ten locis theol. zulett nicht eigentlich um eine ung wiffenschaftliche und gelehrte Arbeit zu thun, sondern um das, was dem einfachen wiften zur Seligkeit zu wissen noth schien, weßbalb sie auch erst von Spalatin 521), dann von 3. Jonas (1536), endlich (1542) von Melanchthon felbst bentsch runsgegeben und als "hauptartitel und fürnehmfte Buntte ber gaugen heil. Schrift," s fürnemste" ober "Hauptartikel christlicher Lehre" bezeichnet wurden. Wie jedoch m Melanchthon biefen Standpunkt in der dritten Periode seiner Loci (1543 - 59) miger fireng festhielt, sondern sich immer mehr einer der scholastischen verwandten Behand= ng ber Sachen zuneigte, jo war es in noch höherem Grade bei benen der Fall, welche h mit ihren Locis theologicis theils, wie Abdias Prätorius (Schulze) (Wittenb. 19) n. Strigel (ed. Bezel, Neuft. a. b. H. 1581 f.) eng an ihn anfologen, theils, ie fpäter Mart. Chemniy (ed. Pol. Lyfer. Frantf. a. M. 1591, n. ö.) u. hafen= iffer (Tub. 1600) von ihm entfernten, bis Leonh. Sutter (Bittenb. 1619) zu ihm einen entichiedenen Gegenjat trat, ein Gegenjat, welcher in Joh. Gerhard's beijmten Locis theol. (Jena 1610 ff.) wieder gemildert, bei Abr. Calov (Systems locor. . Bittenb. 1655 ff.) nur um fo mehr geschärft erscheint. Seitdem verschwindet ber Name zei theol. als Bezeichnung ber Disciplin aus der lutherischen Dogmatik. Unter den Refori**rten hatten ihn Hyperius (Bafel 1566), Wfg. Musculus (Beru 1561), Pet. Mar**r (Bafel 1580), J. Maccov (Francter 1689) u. Dan. Chamier (Genf, 1653) adoptirt. Real-Gucpflopabie für Theologie und Rirche. VIII. 29

### Lobenftein

Bgl. Gaß, Gesch, ber prot. Dogmatik, I, 1854. Heppe, Dogmatik bes beutschen Protestantismus im 16. Jahrh. I, 1857 u. Melanchthon's Hypotyposen, sowie bessen Loci nach ihrer weiteren Entwicklung, Studien und Kritiken, 1855, I, u. 1857, II, wu E. Schwarz.

Lodenstein, Jodocus von, geb. 1620 in Delfft in Holland, geft. 1677 als Prediger in Utrecht, war der Urheber einer Reformation des Lebens und der Sitte oter der Erneuerer des christlichen Lebens in der niederländischen und beutschen ressomirten Kirche, und ist ihr dadurch das geworden, was bald nach ihm in der deutschen evangelisch-lutherischen Kirche Spener geworden ist. Und wie von Spener die Bietische, so ftammen von Lodenstein die sogenannten Lodensteinischen oder Feinen, d. h. erustigen und ftrengen Christen in der reformirten Kirche, und Männer wie Unteress, 3. Reander und ftrengen Schriften ist die uss übertriebener Frömmigkeit von der großen Kirche sich gänzlich absondernden Separatisten sich an seit- und Gestinnungsgenossen Labadie angeschlossen (s. K. Art.).

Lodenstein ward ein treuer Schüler ber beiden bedeutendsten Theologen seiner Beit und heimath: bes orthodoren Myftifers Boetius in Utrecht, und bann bes heteroboren Eregeten Coccejus fowie bes frommen Amefius in Franeter, er erbte von biefen beden Begnern eine chenso große Liebe zur inwendigen Berzenstheologie als einen boben Emf im christlichen Leben und Wandel. Bu feiner Zeit hatten die sieben vereinigten Pro-vinzen ber Niederlande (Holland) in jeder Beziehung ihre höchste Bluthe erreicht, waren daburch aber auch in Weltlichteit und Ueppigteit versunten und es hatte bennet auch die reformirte Boltstirche von ihrem alten beiligen Ernft und Eifer im Leben mb in der Bucht bedeutend nachgelaffen. Darum zeugte Lodenstein, welcher ichon 1644 Probiger in Zoctemer in Holland und dann 1650 in Sluys in Flandern und 1652 in Utreff geworden war, in Gemeinschaft mit feinem Kollegen van der Bogaart "Donnerstinder genannt," mit rücksichtslojem Ernfte gegen bas ausgeartete "weltlich gewordene, verfallen Christenthum," und verlangte, daß "das deformirte Christenthum," von welchem der Gck gewichen und nur die Form geblieben sey, durch eine Fortsetzung ber Reformation auf's Neue reformirt werde. Besonders gewaltig erhob er seine Stimme, nachbem fin Baterland durch ben Einfall Ludwig XIV. 1672 an ben Rand bes Berberbens gerathen war, und diese Heimsuchung des herrn, sowie deffen wunderbare Errettung bas beg des Bolls erweicht und für die Bretigt ber Bufe und der Bekehrung empfänglich ge macht hatte. Seiner ernstlichen Bufpredigt entsprach durchaus fein eigener erbanli Bandel in einem einfamen, ehelofen, enthaltfamen und entfaguugsvollen Leben, wonst er nicht nur freudig feine habe, fondern auch, als Geißer ber Franzofen für Bezahlun der Brandschatzung, in Rees am Niederrhein feine Person für sein Bolt und seine Ge meinde aufopferte.

Beil er mit Recht mehr Gewicht auf das reine Leben, als auf die reine Lehrt legte, so konnte ihm auch nicht das bloß äußerliche Bekenntniß des rechten Glaubens bi den Tauf- und Abendmahlsgenoffen genügen, deren Leben nur zu offenbar ihrem Be kenntnisse widersprach. Darum fühlte er sich in seinem Gewissen gebeiligt sind? und mirte Taufformular: "Bekennet ihr, daß diese Kinde" getauft werden, bei den Kindern "ber unheiligsten Meuschen" n. f. w. in: werden abzuändern, und sich — da er nicht we Labadie eine im Grunde nur seige und selbstsfücktige Separation der wahren Christen wärdiglichen Benuffen Belligen konnte, aber auch nicht die Berantwortung des we würdiglichen Genuffes des Leibes und Blutes bei Undektehrten übernehmen wollte seit 1665 feiner Seits der Austheilung des heiligen Abentmahls zu enthalten und bi diesem feierlichen Gelübbe unerschütterlich zu beharren, obschon er daburch in Gester gerieth, sein Am zu verlieren. Natürlicher Beise machte bieser Schutt das größte Amsein den blewirfte bie Enthaltung vieler des erenstellen und gewissenschung ter Griffen sein des die Enthaltung vieler der ernsteften und gewissenschung feben Griffen ("Vodensteiner") vom heiligen Abendmahle, ohne daß sie seine und sein Bernethaftenschung wie bei die Stabeligen Lieben Gestenschung vieler der ernsteften und gewissenschuler Griffen ("Vodensteiner") vom heiligen Abendmahle, ohne daß sie seine seine Meiligen Stabeligen n ber firchlichen Gemeinschaft felbst trennten. Wo bagegen - wie in Duisburg bem ebiger Copper und in Baerl dem Nethenus - Diefe Enthaltung von ber Abendmable-Stheilung nicht gestattet wurde und werden konnte, ba gingen dieje ernstigen Prediger türtlicher Weife zu den entschiedeneren Labadisten über. Lobenstein wirtte auf seine in ng Riederland und Riederrhein verbreitete Partei nicht nur durch seine gewaltigen wolichen Predigten, sondern auch durch beren Druck ("Berfallenes Christenthum," von rfteegen's Freund und Lehrer J. Hofmann herausgegeben, und "Reformationsfpicgel" and in Arnold's Rirchen- und Reperhiftorie), fowie auch burch feine herrlichen relifen und patriotischen Lieder, Uitspanningen genannt, 1676 zuerst und seitdem uns slige Male erschienen. Er ift ber Berfaffer bes herrlichen — von Craffelius in **tffeldor**f überseten und dann von G. Arnold weiter befannt gemachten — Liedes: illigfter Jefu, heiligungsquelle, sowie bes von Tersteegen übersetten Licbes: Gott ber wmmen, was ich in meinem — nach dem Borgange von Reiz in der Historie der icbergeborenen IV, 23-43 entworfenen Lebensabriffe Lobensteins (Gesch. bes chriftlichen sens II, 160—180) mitgetheilt habe — wo auch die anderweitigen Quellen und Schrifserzeichnet find. Seit lange und noch immer steht der 1677 leicht und felig binüberzongene Lodenstein in der niederländischen Kirche in gesegnetem Andenten — denn "er æ ein lebendiges Bild einer ungefärbten Gottfeligkeit, eine Zierrath ber Kirchen Gottes, **u Pflanzer fo vieler** guter llebungen, ein Rämpfer im Gebet, ein wunderbar begabter twiger, ein fluger und beständiger Beld im Glauben gewesen." D. Coebel.

Löffler, Jojias Friedr. Christian, ift geb. ten 18. Januar 1752 zu Gaal-🕏 in Thüringen. Da fein Bater, Stadtspndikus und Hofatvolat, früh starb, fo erhielt tfeine Erziehung feit 1763 auf tem Halle'schen Baisenhause, von wo aus er 1769 n Universität befördert wurde. Unter Nöffelt und Semler bildete er fich zum feologen heran und gab sich auch mit innerer Zustimmung der von Semler vertretenen wlogischen Richtung hin. 3m 3. 1774 lerute er Teller in Berlin kennen. Diefer Ichaffte ihm eine Hauslehrerstelle, die ihm hinlängliche Dluße zu gelehrten Studien ing ließ. Gegen Ende bes Jahres 1776 wurde er zum Prediger an ber Hofgerichtsnie zu Berlin ernannt, welche Stelle er mit dem 1. Jan. 1777 antrat. Durch die ebersehung ber berühmten Schrift Souverain's über den Blatonismus der Kircheniter machte er fich zuerft der theologischen Welt als Schriftsteller betannt. Durch Berenbung bes Generallientenants von Prittwip erhielt er bie Stelle eines Feldpredigers i begleitete 1778 ein preußisches Regiment nach Schlesien, tehrte aber nach Berfluß nes Jahres wieder nach Berlin zurück, wo er sich neben seinem Amte auch dem Un= **trichte junger Leute** widmete. Seinen Neigungen entsprechend, ward er sorann von 🕿 Chef des geistlichen Departements von Zedlitz dem König Friedrich II. zu der 1 Frantfurt a. b. D. erledigten Stelle eines Professors ber Theologie vorgeschlagen. ngleich erwählte ihn ber bortige Magistrat (nicht ohne Biderspruch einer Gegenpartei) m britten Prediger an der Hauptlirche daselbst (1783). Durch seinen unverhohlenen **ntisnalismus gab er ben Einen Anstok, während er die Andern eben daburch zu ge=** innen und burch ein freundliches und Achtung gebietendes Betragen auch manche feiner iegner milder gegen sich zu ftimmen wußte. Besonders erwarb ihm bie aufopfernde tenichenliebe, bie er bei ber Ueberschwenmung ber Dber (April 1785) an den Tag gte, die Achtung und Liebe ber Bewohner Frankfurts. Den an ihn ergangenen Ruf t bie Bauptpastorstelle in Hamburg lehnte er ab, folgte hingegen nicht lange darauf m Rufe zum Generalsuperintendenten nach Gotha (Dec. 1787). Um biefelbe Zeit hatte n and Heyne an die theologische Fakultät nach Göttingen zu ziehen gesucht. Da m eine Krankheit längere Zeit zurüchielt, so konnte er erst im September 1788 seine italie in Gotha antreten. Diefer Amtswechfel war ihm jest um fo willtommener, l durch das Religionsedift eine Reaktion in Preußen eintrat, während Herzog Ernft m Gotha bie von Löffler vertretene Richtung begünstigte ober boch gewähren ließ. is maken fich auch Löffler des in Folge des Religionsedittes entfetzten Zopfpredigers 29\*

Schulz von Gielsvorf an, indem er bessen Anwalt ein zu seinen Gunsten lautendes Gutachten ausstellte. In demjelben Jahre (1792) erhielt Löffler von ber Universtätt zu Ropenhagen den theologischen Doctorgrad. Nachdem er selbst mehrere seiner Predigten veröffentlicht und sich badurch einen damals bedeutenden Ruf als Aanzelredner erworben hatte, entschloß er sich 1803 zur Fortsetzung des bis dahin von Teller heransgegebenen "Dagazins sür Prediger." Auch dem Schulwesen widmete Löffler seine Ausmertsankeit Um 4. Febr. 1816 überraschte ihn der Tod. Als er eben der Gemeinde zu Gaustett einen neuen Prediger vorzustellen hatte, sant er am Altare, als er eben das Bort "Friede" aussprechen wollte, vom Schlag gerührt, bewußtlos zu Boden. Ein Berzeichniß der Schriften (großentheils Predigten, Dissertationen und Flugschriften) gibt Döring, die beutschen Kanzelredner des 18. u. 19. Jahrb. S. 223, auf den wir auch in Bezie hung auf das Biographische verweisen.

Loen, Johann Michael von. Als in der ersten Hälfte des 18. Jahrhundens ver Pietismus und die Aufflärung den orthodoren Polemikern gegenüber sich geltud machten, trat eine Reihe von Bersuchen hervor, die christlichen oder wenigstens die evangelischen Confessionen zu vereinigen. So der des Leibnis und der Berliner Conferen von 1703; dann der von Klemm und Pfass; der letzte und weitherzigste aber ging aus von Loen. Der entschiedenste Indissernensus gegen die Dogmatit aller Kirchen unt hier mit der Forderung auf, daß eine neue, alle Einzeltirchen in sich ansnehmende Rinke gebildet werbe. Wie war nun dieser Gedante irgend zu verwirklichen? Bon den Theslogen selbst konnte man dassur nichts erwarten; es war aber die Zeit der Milmacht ber Staatsgewalt, der Auftlärung unter den höchsten Ständen und den Fürsten: komm man da nicht hoffen, der Staat werde durchsehen, was die Theologen nicht wollten? Man wollte ja eben, daß die Heligion sich fünstig ganz auf den Rutzen des Etaats beziehe. So hoffte man auch von der Staatsgewalt die Durchstührung der Reform.

Dies waren die Gedanken einer wachsenden Partei und Loen ward ihr Bertucker. Er war 1695 zu Frantfurt am Main geboren und hatte zu Marburg bie Rechte ftubit. Bald begann er sich als Jurist und in den allgemeinen Biffenschaften zu versuchen: moralifche, politifche, geschichtliche, theologische Auffage erschienen. Er zeigt eine anige breitete, boch wenig vertiefte Gelehrfamkeit. Seine Form ift für feine Zeit vortreffic. boch ift er nicht frei von ber weitschweifigen, jelbstgefälligen popularphilosophijchen De nier feines Beitalters. In feinen theologischen Studien übte Fenelon einen bedeutenben Einfluft auf ihn aus; er übersette seine Schriften und nannte fich gern einen Schlier bes großen Mannes. Bie er überhaupt ein großer Bücherfreund war, fo fand er to fonders wein eignes Bergnügen barin, die Bücher zu fammeln, die von den Zeiten ber Bäter bis auf tie sogenannte Kirchenverbesserung herausgetommen find und von ben wahren Christenthum handeln, ohne fich mit ben Streitfragen und Denschenfatungen aufzuhalten." Die Richtung Diefer Männer fortzufeten war fein Ehrgeiz. Go begann er unter tem Pfeudonym Gottlob von Friedenheim für bie Sache ber Kirchenvereinigung und einer weitherzigen Faffung bes Christenthums zu fchreiben. Buerft erfchien bet "evangelische Friedenstempel nach der Art ber ersten Kirche" 1724; dann 1725: 1866 bedenkliche Urfachen, warum Lutberische und Reformirte in Fried und Einigkeit unfammenhalten und einerlei Gottesbienst pflegen follen; fpäter 1748: von Bereinigung ber Protestanten. Sein bedeutendstes Buch aber war: Die einzige, wahre Religion allgem ÷1 in ihren Grundfagen, verwirrt burch bie Bantereien ber Schriftgelehrten, gertheilet in allerhand Setten, vereinigt in Christo. 2 Thle. 1750. Es erschien anonym mit einer Widmung an Friedrich ben Großen; in Zeit von 3/4 Jahren erlebte es brei auf lagen, wurde in's Französische übersett, Gegenschriften und Bertheidigungen erschieten in Menge. Unter ben ersteren war eine von Baumgarten bevorwortete bie gründlich Diefer hatte feinen Mitarbeiter an ber hallischen Bibliothet, Bieronymus Daniel Schleiten ju einer Entgegnung angeregt, bie unter bem Titel: historische und bogmatische Anner tungen über bas Lehrgebäude des herrn von Loen erschien (1751). Hier wurden die

elen Fehler in Geschichte und Eregese, bie Loen in feiner etwas leichtfertigen und eiften Manier fich hatte zu Schulden tommen laffen, aufgededt und bie Unklarheit bes egriffs ber neuen Mischreligion nachgewiesen. Gine weitläufige und gelehrte Borrede anmgarten's ging ihr voran. Loen's Antwort erschien 1752: vic einzige wahre Reli= on nach einem prüfenden Lehrbegriff nebst einer Erklärung des Berfassers über die mangebichteten ungleichen Meinungen. Sie verschlimmerte nur seine Sache, benn er ቹ fich jest offener vernehmen, die Schriftlehre von Christo als dem Seligmacher bente nur, bag burch ihn bie Denschen wieber zu bem emigen Gesetz ber Liebe zurück= bracht würden. Er ichien bie Bibel felbst als veraltet zu betrachten. Zwar fand an 1. Daniel von Hoven seine Richtung einen neuen Bertheidiger (Bereinigung ber ernunft mit bem Glauben. 1753. Entwurf einer Friedensgeschichte ber evangelischen irche in Deutschland. 1756). Doch waren die Gegner an Zahl und Gewicht überlegen; nter ihnen waren hoffmann, Weidhmann, Benner und ber ichon genannte Baumgarten. der Streit blieb ohne Folgen und felbst für die Theologie ist er nutlos gewesen. Loen urb 1776 als preußischer Regierungspräsident der Graffchaft Lingen und Tecklenburg s feinem zweinnbachzigsten Jahre.

Sein theologisches System, wie es in feiner Hauptschrift niedergelegt ift, ging barauf nd, bie Aufflärung feiner Beit, nicht ohne eine pietiftifche Beimifchung, auszuföhnen 🗰 bem Christenthum. Er führt das Christenthum auf zwei allen Setten gemeinsame Romente zurücht: die Liebe zu uns felbst, Gott und Meuschen und zweitens ben Glauben a Gott und feine erlöfende Wirksamkeit in ber Welt. Der Mittelpunkt bes Chriftenfums ift ihm bie Liebe. "Natur, Bernunft, Gerechtigkeit und aller Menschen heil und Behlfahrt vereinigen sich hier als in dem Mittelpunkt." Gegenstand der Liebe ist nun 🖬 Gute, und zwar weil es gut ist, "weil es unseren Herzen das größte Bergnügen imflößt, beffen wir fähig find." Ein Sat, ganz im Sinne bes eubämonistischen Zeit= kers. Es liegt in demfelben ichon, daß die Liebe weiter auf die Selbstliebe gurückge= litt wird, nach dem Borgange des antichristlichen Deismus. "Die Selbstliebe ist bas und, welches uns zugleich mit Gott und dem Nächsten verknüpft (S. 16)." Ja diefe Schftliebe beschränkt bie Liebe gegen ben Rebenmenschen, damit bieje nicht migbraucht urbe (G. 18). Richts Befferes findet er, bie Nachstenliebe zu bestimmen, als bie außere innnte ber Selbstliebe! Das zweite Moment bes Christenthums ift ber Glaube. "In ichem muffen deutliche und allgemeine Wahrheiten zugänglich fehn" (S. 27). Allen Reichen muß er zugänglich sehn, nicht ben Gelehrten allein, ja ben Armen an Geist ngugsweife, benn bei biefen "findet ber göttliche Geift tein Hinderniß, mit einem vollen Rug feiner Gaben einzufließen." Auch fonst spricht er feine Berachtung gegen bie theogice Demonstration, "die falsch berühmte Runst schftematischer Lehrart" aus. Die biffenschaft muß geschieden werden von dem Christenthum. Richt in Ceremonien, nicht t Schlüffen noch in Werten besteht ber Glaube; worin aber fonft? barüber gibt er nichiedene Erklärungen, die fein untlares Schwanten zeigen: barin "bag wir glauben, if Gott ist und denen, die ihn suchen, ein Bergelter sehn werde," ein Satz der natür= fen Religion, ob er gleich aus der Bibel ift; bann wieder barin "daß wir ben mahn Gott und ben, ben er gesandt hat, ertennen." Defto gemiffer ift ihm bies, bag bit nur auf das herz fieht, daß alfo wahrer Glaube ausschließlich in ihm feinen Urrung habe. Berühren benn aber bie fcwerften Frrthumer bes Berftandes gar nicht u Glauben? "wer hat denn unfern Gott zu einem fo graufamen Tyrannen gemacht, f er seine Geschöpfe barüber strafe und verbamme, wann sie unrichtig denten und fice Schluffe machen ?" Go bewundernemerth einfach lost fich ihm biefe fcwierige Frage.

Rachbem so bas Befen des Christenthums und sein Unterschied vom gelehrten Biffen rgestellt ift, entsteht die Aufgabe, das Behauptete auch geschichtlich nachzuweisen, zu gen, wie "die Grundwahrheiten der Religion zu allen Zeiten dieselben gewesen sind b wie in ihnen natürliche und geoffenbarte Religion zusammenstimmen — ein Unterimen, ganz im Geiste der Aufklärung, die in allen Zeiten sich selber wiederfand. Ist

4

bann fo alle wirkliche Fortbewegung ans ber Geschichte entfernt, fo muß natärlich alles über jene Grundwahrheiten Sinausgehende aus perfönlichen einzelnen Motiven abgeleitet werden und, da dasselbe nichts als Abfall von der vorhandnen Bahrheit ift, werden bie Motive nicht gerade die edelften fenn. Bon ber "Thorheit eines folchen Aberglaubens, wie er ben Kreuzzügen zu Grunde lag," will er gar nicht reben. Daß gerade Luther Reformator geworden, dünft ihm fast Bufall; "bie vernünftige Belt hat jeberzeit bie Thorheiten bes Aberglaubens und bie Unordnungen bes geiftlichen Standes eingefehn; es fehlte nur an Gelegenheit, mit der Wahrheit öffentlich loszubrechen und ber henichenden Klerisci durch ben Ginn zu fahren." Man fieht, Erasmus hatte nach ihm fo gut Reformator werden tonnen, wenn das Gefchid es wollte, als Luther. Ja "es win beffer gewesen, man wäre Erasmus gefolgt, als Luther, ber in ber Rirche ben Grund ter eitlen Difputirsucht legte." - Wie aber alle geoffenbarte Religion im Grunde eine ift, fo auch bie natürliche mit ber geoffenbarten. Selbst bie Lehren ber heibnischen Beijen ftimmten mit tem Chriftenthum überein. Und wenn Platon 3. B. bem Aberglanken feiner Beit noch Bieles nachfah, fo "icheute fich ber weise Mann, wider bie Satungen feiner Landsleute anzugehen und beutlicher fich berauszulaffen." Co ift ferner auch ein Bereinigung ber driftlichen Setten zu hoffen, weil alle bie beil. Schrift annehmen. & flärt man nur, man wolle sich an Christum und sein göttliches Wort halten, so ist mu einig. Er stützt sich hier auf den berechtigten Unterschied zwischen "Grundwahrheite und göttlichen Tiefen." In der Erforschung der letteren werden nie die Begriffe übereinftimmen, bis einft Chriftus felber erscheint; "wer wollte aber auch bie Begriffe aller berer, Die zusammen in die Rirche geben, untersuchen ?" Aller Unterschied von Geben und Begriffen "hindert nicht, daß man sich in dem Glauben und in der Liebe miteinander in der äußerlichen Kirche vereinigen sollte."

Bie dieje Bereinigung burchzuführen sey, wird im zweiten Theile abgehandelt. Die heilige Schrift, die Quelle des Chriftenthums und der Predigt, muß in ihrem rechten Text wieder hergestellt werden, ber an jo vielen Stellen zweifelhaft ober corrumpirt ift; bie 10 Gebote bes Ratechismus, bas apostolische Glaubensbetenntnig muffen in ihre die Bedeutung wieder eingesetzt werden, die fatechetische Lehrart muß wieder mehr angewandt, geistliche Seminarien, die den Wandel beauffichtigen und im Hirtenamt Borübung gewähren, müffen errichtet werden, die Familienväter der Gemeinde follen die Prediga mählen, bie Aelteften fie bestätigen - lauter altchriftliche Gedanten, bie zumeift gur Bei bes neuerwachenden religiösen Lebens verwirklicht worden sind. Höchst beistisch als äußert er fich über die Sakramente. Sie find Ceremonien und nichts weiter. Die Rindertaufe ift spät entstanden und die Urfache der Auffassung der Taufe als opus operstum. Nur als Einweihung zum chriftlichen Glauben mag man fie beibehalten. Das Alende mahl feire man, ba es die Urfache fo verhängnifvoller Streitigteiten geworden, am bein im Saufe, bis Einigkeit über daffelbe erzielt fep. Bom Ratholicismus will er bie bek Standeswürde ber Geiftlichteit, tie Chelofigteit wenigstens eines Theils ber Geiftlichen, Klöster, ja sogar ein sichtbares haupt der Ebristenbeit beibehalten wiffen in einer allgemeinen chriftlichen Kirche. Die Lirche foll wieder bem Bolte imponiren. Go feltfan mischen sich in tiesem Buch die Züge bes Deismus mit tatholischen, rationalistische mit pie tiftischen zu bem iconen Traumbild einer allgemeinen, einigen criftlichen Rirche. Diltict.

Eöscher, Balentin Ernst, Einer von ben wenigen Spigonen ber orthobern Bittenberger Theologie, von welchem in einer durch Pietismus und Indifferentismus in Umschwunge begriffenen Zeit mit ernstem und treuem Sinne die alte tirchliche Tradition festzuhalten und zu retten der Bersuch gemacht wurde.

Geboren 1673 in Sondershausen, woselbst fein Bater, der nachherige Wittenbergische Professor, Superintendent war, bezieht er schon im siebzehnten Jahre die Universtüt Bittenberg, wohin inzwischen der Bater, Kaspar Löscher, als Prosessor berufen werben. Rur das gelehrte Interesse nimmt ihn zunächst in Auspruch, vorzüglich nach der geschichtlichen Seite: Cultur- und Literargeschichte, Profan- und Rirchengeschichte, gemu-

logifche und numismatische Studien, orientalische und flassifche Bhilologie. Nur auf Andringen des Baters, welcher ihn in die polemisch-orthodoxe Richtung ber Zeit hineinzugiehen wünscht, wählt er, bamals 19 Jahr alt, zu feiner Magisterpromotion bas Thema: von ber rechten Lehre von ben Bisionen und Offenbarungen, gegen bie Irrthümer von Beterfen. Ju Bittenberg waren Deutschman, Walther, Sanneten und fein eigener Bater feine Lehrer gewesen; er besuchte nun noch bas damals theologisch berühmte Jena, um bei Bechmann, Beltheim und Beber ju hören, und begibt fich hierauf auf feine perigrinatio acadomica nach ben Nieberlanden, hamburg, Dänemart und Roftod. Ju Ham≠ burg, wo er ben Winter 1696 zubringt, wird er burch Joh. Fr. Mayer - wozu fein eigener Bater es nicht zu bringen vermocht — in bas antipietistische Intereffe hinein= gegogen, burch feinen Umgang mit Fecht in Roftod wird baffelbe noch erhöht. Nachdem ar zurückgetommen, ftürzt er fich zwar auf's Neue in hiftorische Studien aller Art; unter einem allgemeinen applausus eröffnet er in seinem 24. Jahre folgende Borlefungen : genealogica, heraldica, pansophica, exegetica, moralia et homiletica, und foll, wie wenigstens einer seiner Berehrer versichert, nicht weniger als 13 Stunden täglich Borlefungen gehalten haben (?). Bei aller Polymathie verfolgt ihn indeß bas einmal ange= regte antipietistische Interesse, und es erscheint von ihm bie Abhandlung: de enthusiasmo philosophico. Obwohl feine Barteistellung bereits in jenen Jahren fo fixirt war, daß er mährend feines Berliner Aufenthalts Spenern teinen Besuch zu schenten fich erlaubt -wofür indeg wohl bas feindliche Berhältniß feines Baters zu diefem Theologen ber Baupterklärungsgrund - fo fcheinen boch ichon damals die Spener'ichen und ähnliche Edriften nicht ohne Eindruck auf ihn geblieben zu seyn. Dies offenbart sich sofort in ber praktischen Amtsführung, in welche er, mit bem Jahre 1698 von bem Berzog zu Beißenfels berufen, als Superintentent von Juterbogt eintritt. In einem wenige Jahre **danach geschriebenen Andachtswerte** warnt er bereits vor einem "allzubeschäftigten Ge= math- - "lerne es ben fleinen Rindern ab, welche mit Einer hand Erdbeeren auflefen, mit ber andern sich indessen an den Bater halten, ramit sic nicht fallen." In Spener's Jugtapfen tritt er in diefem neuen Umte burch Einführung ber fo heilfamen Ratechis-In Diefe Beit fällt aber auch die Begründung eines ber einflugreichsten **meseram**ina. finer Berte; mit einigen gleichgefinnten Freunden begründet er bie erste beutsche theosegifche Zeitschrift: "unschuldige Nachrichten von alten und neuen theologischen Bachen, " 20 B. bis zum Jahre 1720; tarauf in gleichem Geiste fortgeführt von bem Beißenfelfer Dberhofprediger Beinr. Reinhard bis 1731, worauf Löscher die Redaktion mf's neue übernahm. In fehr weiten Kreifen verbreitet bildet biefe Zeitschrift von zum an den Mittelpunkt der orthodoren Partei in Sachsen, gegenüber pietistischen, enthufaftifchen und indifferentistischen Bestrebungen ber Zeit. Ihre Auffäte zwar find von ifr ungleichem Berthe, auch von ungleichem Maße der Billigkeit gegenüber ber Gegen= partei, bie von Löfcher felbst ausgegangenen Artikel tragen indeg bas Gepräge feiner Belehrsamteit wie feiner Mäßigung. Ein noch größerer äußerer Birtungstreis wird fin burch die Berufung des Herzegs von Merjeburg zur Euperintendentur in Delipfch nöffnet, und da auch hier feine Schriften, wie feine Amtsthätigkeit, die Aufmerkjamkeit er wenigen für ben alten Confessionsstand noch eifrigen Regierungen auf ihn richten, erhält er im Jahre 1702 bie Berufung zur Bittenberger Professur, und ichon 2 Jahre pater zu bem einflugreichsten tirchlichen Amte bes Rurfürftenthums, zur Dresbener Suverintenbentur, und wird Mitglied bes Obertonfiftoriums. Ju eblem Wetteifer mit einem von ihm in mancher hinsicht befämpften Amtsvorgänger Spener entwidelt er in iefer Stellung eine nach allen Seiten bin preiswürdige Thätigkeit. Er ruft bie Beiftichteit feiner Discefe zusammen zur Berathung über die Berbefferung der niedern Schulen, ie Schullehrer, um ihnen in biefer hinficht Anweisungen ju geben; Armenschulen weren von ihm gegründet, 4 neue Predigerstellen, die eines Garnifonspredigers, eines Raerfieten au ber Frauentirche, eines Predigers an der Friedrichsstadt und eines im Baifenmufe. Bon Bohlthätern unterflütt legt er ben Grund zu einem seminarium ministerii,

worin Kantitraten im Bretigen, Krantenbefuch und Profehtenunterricht unterwiefen werben. Zäglich halt ver vielbeschäftigte Mann einer Anzahl Ranbitaten Brivatvorlefungen. Fast niemals läßt er fich im Predigen vertreten und hält in ben Bochengottesbienfin eregetische Pretigten. Die Ermahnung, bei vorgerücktem Alter fich im Predigen ju fcnen, beantwortet er mit ben Borten, bag bies eine Refreation, nicht eine Arbeit fen. In feiner hand laufen tie Faten aller Bestrebungen, tie Orthoborie aufrecht ju erhalten, jufammen; im Briefwechjel mit ben ber alten firchlichen Lehre noch jugeneigte Bergegen von Beißenfele, Merjeburg, Gotha, rejp. Beimar, und mit ihren Bofpretigen, fucht er bas Mögliche jur Aufrechthaltung reiner Lehre ju thun, fucht ben Gijer ber turjächsischen Minister für rieselbe anzuspornen, steht mit Rath und That Allen m Seite, welche in Angelegenbeit ber Religion sich an ihn wenden. Die von ber har burger Startbibliothet erworbene Löfcher'iche Brieffammlung in 4-5 Bon. Fol. legt un allem tiefem Zeugniß ab. Dabei war feine literarijche Thätigkeit eine ebenfo multime und gründliche, als weit umfaffende. Bahrend er einen Theil feiner literarifchen Rufe in Dresten ter Leitung feiner Zeitichrift widmete, erschienen von ihm tie gelehrten Benk: historia motuum, tie Reformationsafta, ter Timotheus Verinus. Er ftirfet, uachen er noch in tem Jahre vor feinem Tore jein Jubiläum gejeiert, 1741 ben 19. Februm, im 76. Jahre feines Lebens. Zwei Tage vor feinem Ende hatte er fich bieje Grabidrift riftirt: V. E. Löscheri inquieta in laboribus vita, per vulnera Christi lenita, tanka in quiete mortis finita.

Sehr verschieden von den Bortämpfern der Orthodoxie in der jüngft vorhergegangenn Generation, tritt uns in Löscher ein firchlicher Streiter entgegen, in welchem fich mit ben Eifer für tie reine Lehre in gleichem Dafe ter Gifer für innerliche Frommigten m bintet: man fühlt riefer Orthodorie tie Befruchtung ab, welche fie von bem von Spenn ausgegangenen Beifte erhalten. Ein Rämpfer tritt in tiefem Danne auf, bem mm e abfühlt, bag nichts anderes als bas Gemiffen ihn brängt, und ber - febr verfcieten von feinen Borgängern im Streit - fich auch im Rampfe noch bie Daffigung und Billigfeit gegen ten Begner ju erhalten weiß. Berten tie früheren Rampfe eines Spe ner gegen Dayer, Carpzov mit benen eines Lojder gegen Joad. Lauge verglichen, fo haben bie Rarattere auf beiden Seiten die Rollen gewechselt: Die Leidenschaft und Um gründlichteit nunmehr auf pietiftischer Seite, tie Dagigung und Gründlichteit auf be orthotoren. Bon tem freiern Stantpuntte ter gegenwärtigen Beit aus angefeben, maßt allerdings Löfcher's Corge und Zionstlage nicht felten ben Einbrud engberziger Beinlich teit und Aengstlichteit; im Allgemeinen ist es indeft doch nicht ein Bhautom, mit ben er tämpft, wie es andererseits nicht blog ein eingebildetes Gut ift, dem er die Arter feines Lebens gewidmet hat. Durch gründliches Studium wie durch Herzenspietät 🖊 er die Lehre feiner Kirche als ein unschätztares Gut ertennen lernen und damit anch be Gefahren, mit benen fie burch ben neu angebrochnen Zeitgeift bebroht wird.

Es ift ein vielfacher feind, gegen welchen er seine Baffen richtet: ber ungländigt Indifferentismus, in der Thomasius'schen Schule repräsentirt; ein mehr oder weniger indifferentisticher Unionismus, repräsentirt burch den Raugler Matth. Piaff; die Schwärmerei eines Dippel, Betersen, Arnold, und ber in der halle'schen Schule vertretene Pietismus. — Biel früher noch, als gewöhnlich augenommen wird, nämlich schon am Anfange des 18. Jahrhunderts, macht der Einfluß französischer Frivolität auch in Deutschland sich geltend: die zahlreichen, größern und kleinern Produkte biefes Geistes aus dieser Beriode finden sich in den "unschuldigen Nachrichten" angegeigt und censirt; durch Thomasius war diese Frivolität in die beutsche Journalistik unch, sondern auch in die Behandlung ernsterer Bistischaften eingeführt worden. Bislosophie, Jurisprudenz, Geschuchte werden und der Gemüthstiefe abgewandter Geist durch bie wolfsiche Bhilosophie sich zu verbreiten. In seinen prasenotiones theologicas wurden wurd von Löscher bie genaner seitgestellt, welche im Streit gegen Raturalissen num maatiker bie Grundlagen bilden, in einer Reihe von Abhandlungen unter bem Titel: quo raitis ?" betämpft er die zur Berrichaft gelangten Lehren der wolf if chen Philosophie. w feinem Stromateus stellt er die unumgänglichen Boraussjetzungen einer christlichen Filosophie auf. — Der Unionsgedanke von Leibnitz, welcher das Berg Rönig Friedrich I. m Preuffen eingenommen, gab 1703 bem Unionstollegium in Berlin zur Bereinigung n reformirten und lutherischen Rirche feine Entstehung. Dieje urfprünglich von glaumsvollen und ehrenwerthen Männern ausgegangenen Unionsbestrebungen fanden in nem Theologen von großem Anfehen, aber zweideutigem theologischem Rarafter, in tatth. Bfaff in Tubingen, feit 1719 einen beredten Bertreter, beffen Stimme felbst bei m corpus evangelicorum zu Regensburg Eingang fant. Im Jahr 1722 wurde bereits nter ihnen bas Uebereinkommen getroffen, an ber Stelle ber nur politisch verstandenen befammtbezeichnung "Evangelische" ben gemeinschaftlichen Namen "Augsburgische Confionsverwandte" ju fegen; es wurde nachgewiesen, bag der westphälische Friede einer mion ber Confession nicht entgegenstehe. Namentlich der Briefwechsel zwischen Löscher und em Gothaifchen Generalfuperintenbenten Cuprian läßt ertennen, wie tief Dieje Ereigniffe ie Bergen biefer beiden Standhalter bes reinen Lutherthums verwundeten und wie viel an en noch einigermaßen wohlgeneigten Göfen aufgeboten wurde, bas Wert ju hintertreiben. son Löfcher erschien 1703 "Allerunterthänigste Abreffe an ein großmächtiges Oberhaupt n Ramen der evangelisch-lutherischen Kirche, Die Religionsvereinigung betreffend, nebst inem Borfchlage zum gemeinfamen Kirchenfrieden." Die Angriffe, welche biefe Schrift und ben reformirten Theologen Betmann erfuhr, wurden bie Veranlaffung ju bem stehrten Quellenwerke "Ausführliche historia motuum," 1. Ih. 1707. 3. Ih. 1722. Rit bistorifcher Befangenheit, trop aller Gelehrfamkeit, will ber Berfaffer hier ben Beweis thren, die lutherische Reformation sey die ursprüngliche und eigentliche, die reformirte mr eine fpäter eingebrungene, bie auch wegen Mangel bes gemeinfamen Betenntniffes un Ramen einer Rirche nicht verbiene. - Gegen bie fcmarmerischen Richtungen ur Beit war von Löscher, wie oben bemerkt, ichon in 2 früheren Ubhandlungen gestritten weben: ba bieje Richtungen an ben Bietismus fich anschloken, so begriff feine Polemit 1988n biefe auch bie gegen jene mit in sich, boch ohne - wie es von Mayer n. A. ge**åeten** — Spener und deffen echte Anhänger mit Schwärmern wie Dippel, Beterfen a identificiren.

Der hauptlampf galt berjenigen Richtung, in welcher Bahres und Falfches am idwerften von einander zu unterscheiden schien: bem Bietismus. Das Unglud hatte # gewollt, baß bie halle'iche Fatultät - in Artikeln ber Unschuldigen Nachrichten megriffen - in bemjenigen ihrer Mitglieder ihren Bertreter und Bortampfer fand, wel-🗰 am wenigsten geeignet war, riefen Kampf ehrenvoll zu führen, in dem gehäffigen nd felbstflüchtigen Joachim Lange. Von ihm erschien 1706 "aufrichtige Nachricht wu ber Unrichtigkeit ber fogenannten Unschuldigen Nachrichten zur wahren Unterscheitung ur Orthodoxie und Bjeudorthodoxie aus unparteiischer Brüfung nach der Bahrheit und iebe mitgetheilt." Lange zögerte Löscher mit der Widerlegung dieser ebenso leiden= feftlichen, als wenig gründlichen Streitschrift. Statt beffen ließ er 1708 seine notiones bologicas erfcheinen, gründliche wiewohl von Logomachie nicht freie Untersuchungen ber bie Lehre von der Biedergeburt, Heiligung, Erneuerung und Erleuchtung. Erft n Jahre 1711 erscheint in den unschuldigen Nachrichten fein Timotheus verinus ober trengemeintes Beugniß für die Bahrheit über die bisherigen schweren Streitigkeiten m einreißenden Zerrüttungen unferer Kirche." Dabei bemubt er fich burch perfönliche wienwentünfte den Streit beizulegen und erft nachdem feine Bersuche gescheitert, gibt r 1718 ben "vollftändigen Timotheus Verinus" beraus und nachdem eine Friedensconreng ju Derfeburg mit A. S. Frande und Berrenschmibt 1719 ju feinem Refultat tführt, ben zweiten Theil beffelben 1722. Wie viel Logomachie und peinliche Aengstcheit auch in diefer Polemit an den Tag tritt, fo läßt sich doch ein richtiger Kern in zfelben nicht vertennen. Er gablt 13 Derimale bes Bietismus auf - 1) ein fromm =

fdeinender Indifferentismus, ber über bem Gifer für bas reine Leben bie 28id tigfeit ber reinen Lehre vertenut; 2) bie Geringichägung ber Gnabenmittel welche über ber Nothwentigkeit tes fubjektiven Glaubens ben Berth ber objektiven Gul vertennt; 3) bie Entfräftung bes ministorii, welche bem Amt an fich teine Gut zuertennt, fondern nur der Treue feines Trägers; 4) bie Bermengung ber Glau bensgerechtigkeit mit ben Werken; 5) bie Hinneigung zum Chiliasmus 6) ber Terminismus, welcher ber Gnabe Gottes eine bestimmte Frift fegen welt 7) ter Präcifismus, welcher eine absolute Berwerfung und Berbammung ber Mitte tinge an fich verlaugt; 8) bie hinneigung zum Depfticismns, ju Gaten wie ber baß icon von Ratur "etwas Göttliches im Menichen, ein überirdifcher Seelengruch" von dem Endziel der Bergottung frommer Menichen. Auch daß der Glande m in tas Gefühl gesetzt wird, gehört hierher; 9) die Bernichtung der eusseiclis religi nie, b. i. ber neben ben Gnabenmitteln zur Förderung ber Religion beilfamen Dinge, wie bie ängerliche Rirche, bie fymbolifchen Bucher, bie Rirchenordnungen; 10) bie Begung und Entschuldigung der Schwärmer, beren fich selbst Spener ichuldig gematt; 11) ber Berfectismus, welcher darin besteht, daß das Bachsthum in der Gottfeligki ohne Beiteres mit dem thätigen Christenthum identificirt und eine völlige "Annihikirun bes alten Abams" verlangt wirt; 12) ber Reformatismus, wonach eine Kirche mi Wort und Saframent nicht die wahre feyn foll, wenn fie nicht lauter volltommue mie glieder habe; 13) tas in Folge ter pietistischen Bestrebungen unvermeidliche Schimm ober ber Separatismus. - Es ift teine tiefer Berirrungen, vor welcher nicht be vorsichtige Spener ausdrücklich gewarnt und burch präcise Bestimmungen vorgekens hätte. Anders freilich verhielt es fich mit einem Theil der Anhänger und Rachfolger, roch hätte namentlich mit einem Breithaupt die Berständigung möglich sehn können un muffen, ware nicht feinerseits auch ber eble Löscher in Logomachie und theoretischen Bud cifismus gefallen. Meußerft lehrreich find bie in "Tholud's wittenberger Theologis aus einer Handschrift mitgetheilten, mit handschriftlichen Noten von Löscher versehenn, Utten der Merseburger Konferenz mit Frande und herrenschmidt. Sie geben ben tum rigen Beweis, wie ber burch Endlichfeit und Günde getrübte Blid auch biejenigen tremm und auseinander halten tann, welche bem Bergen nach zu einander gehören. Doch mit man gestehen, bag bei biejen Berhandlungen bie Befangenheit und ber Mangel an Do muth mehr auf Seiten bes Bertreters bes Bietismus als bes Bortämpfers ber Ortis borie liegt.

Quellen: Tholud, ber Geist ber lutherischen Theologen Bittenbergs. 1958 S. 297 und die bort angegebenen Quellen. M. v. Engelhardt, Balentin Gens löscher nach seinem Leben und Wirten. Dorpat 1853. 2r Abbr. Stuttg. 1856. Theint

Logos, f. Bort Gottes.

**Logotheta**, j. 8b. V. S. 378.

Lollarden. Mit diefem Ramen werden in der Kirchengeschichte die Anhluge Biclif's bezeichnet. Uebrigens ist ver Rame selbst nicht in England, sondern in den Riederlanden zuerst aufgekommen; ein Lütticher Chronist von 1348 berichtet vom 3ch 1309 über die Proselytenmacherei gewisser in Bradant und hennegan "hernungichende heuchler, welche man Lollardi sive Deum laudantes nannte." Man legte in den Rie berlanden diesen Ramen theils dem frommen Berein der Alexianer (s. diesen Art.) son Celliten bei, welche sich der Armen- und Krantenpflege, so wie der Beerdigung der Todten widmeten, theils den Genossensten der Begharden (s. diesen Art.), und zum stets mit dem gehässigen Beigeschmad des Untirchlichen und Reperischen. Die Ubleitung bes Ramens von einem angeblichen Settenstifter, Balther Lollhard, welcher ein Deus scharben son einem angeblichen Settenstifter, Balther Lollhard, welcher ein Deus scharben son einem angeblichen ihrer Lehre als Untrauts unter dem Beigen, f ebenfalls irrig und unbegründet; allein richtig, und neuerdings allgemein amgenommt ift die Ableitung von dem altbeutschen lollen, lullen, — leise fingen, welches lester ift bie Ableitung von dem altbeutschen lollen, lullen, — leise fingen, welches lester

## Lollarben

Bort im Englischen noch gebräuchlich ift, hauptfächlich von Schlaflierchen, mährend unfer "Lallen" bamit verwandt ift. Der Name, vermuthlich von dem leifen gedämpften Singen und ben Undachtsübungen in Conventiteln bergenommen, wurde jur Bezeichnung 2 einer geschloffenen religiöfen Gemeinschaft mit unfirchlicher und teberischer Richtung ge-2 ftempelt; in diefem Sinn wurde er sowohl im voltsthümlichen als im firchenamtlichen Sprachgebranch üblich. Roch zu Wiclif's Lebzeiten hat ein Ciftercienser Mönch, Hein-2 rich Grumpe, Magister ber Theologie, in polemischen Borlesungen, die er c. 1382 in 2 Drford hielt, ihn auf Biclijs Anhänger angewentet. Und in ten Jahren 1387, 1389 wurde z ber Rame bereits in amtlichen bischöflichen Urtunden gebraucht, jo jeroch, daß man deut= 2 lich fieht, er war zuvor als vollsthümlicher Ausbruck in limlauf, und wurde von ba aus • erft in den amtlichen Sprachgebrauch aufgenommen; und hier betam er ein so festes Gepräge, daß die ursprüngliche unbestimmt weite Bereutung nieterbeutichen herfommens -2 fich völlig verlor und bie ausichließlich und ipecifisch englische Beziehung auf bie Anhanger Biclif's und feiner Lehre an die Stelle trat. In diefem Sinne gefaßt, erörtern wir hier die Lehren und bie Schichfale ter Yollarden. <u>...</u>

=1 3bre Lehren hatten fie von Biclif übertommen (f. tiefen Art.). Gie ftugten fich = wefentlich auf die Bibel, als tie alleinige entscheitente Autorität in Sachen tes Glau-= bens und chriftlichen Lebens. Einzelne Meufferungen und ganze Edriften, welche von 😑 Bollarben auf uns getommen find, auch Erflärungen ihrer Gegner, Antläger und Richter, = Rimmen in Diefem Bunkte treulich überein. Ein Lieblingsbuch ber Lollarden, nicht lange \_ nach Biclif's Tob verfaßt : the lantern of light, eine Ermunterungsfchrift zur Beftändig= =: teit in Gebuld und Gottesfurcht, welche ftets auf Die Bibel zurücktommt, hat ben Titel 🔳 ens Pfalm 119, 105. entlehnt : "Dein Wort ift meines Fußes Leuchte ;" bas Borwort ichließt =: mit bem Gebet: "Als du, o herr, am Nreuze starbit, jo legtest bu in bein Wort ben 글 Geift des Lebens und gabeft ihm Macht lebendig zu machen burch bein eigenes theures - Blut, wie du felbst fprichst: tie Worte, tie ich zu euch rere, tie find Beift und Leben." =: Ein gleichzeitiger Chronitenfchreiber, Unighton, berichtet von Predigten ber Lollarden, - benen er perfönlich als Beobachter angewohnt hatte, raft es immer wierer geheißen habe: - Bottes Gefet, Goddie lawe." Und ein Franzistaner, William Boobford, ertennt 👝 in feiner Streitfcrift wider die Lehren Wiclif's (c. 1400) ten Grundfatt, ausschließlich anr basjenige als Glaubensmahrheit anzuertennen, mas ber Babft ober bie Carbinale - ms ber h. Schrift flar abzuleiten vermögen, hingegen alles, was barüber hinausgeht, als Irrlehre ju verwerfen, mit Recht als ben hanptftüppunkt ber Lollarden, und meint, wenn fie von tiefer Auficht geheilt maren, fo wurden fie leicht in allen Studen gur Ditte des 15. Jahrh. ein fpäterer Gegner ber Lollarden, Reginald Becod, überein, f. unten. - Entfprechend bem (Brundfag: "bie Echrift und nur bie Schrift!" welcher Bahrhaft evangelisch ift, ftant ten Lollarten tie Ehre Gottes und tie alleinige Mittler-= Maft Jeju Christi hoch über allem, und zwar in der Weise, daß ihnen der große Be= = Sujas: "Chriftus und ber Widerchrift, Chrifti Lirche und bes bojen Feindes Rirche" vers vorschwebte. Durch diesen von Wiclif her überkommenen Gegensatz gewannen ihre **Correngengen eine starte polentische Schärfe und Herbe, einen durchweg obwaltenden** Dieflixenden Karatter. Sir John Oldcastle (Lord Cobham) hat als ächter Lollarde Mprochen, als er im 3. 1417 im Berhör vor bem Erzbifchof von Canterbury befannte: Blanbe, baß Gott von feinen gläubigen Christen nicht mehr verlangt, als daß fie Borfdriften feines heiligen Gejetes gehorchen. Berlangt aber ein Prälat der Kirche Þr, To verachtet er Chriftum, fest fich felbft über Gott, und wird fo ein offener Biberift\_--- Biclif felbst, ein umfassender und vielseitiger Geist, hatte fich insbesondere \$ Dem wiffenschaftlichen Nachdenten über Die Grundlehren bes Evangeliums hinge-PERE ; bievon finden fich bei feinen Anhängern und Nachfolgern wenige Spuren mehr, befaßten fich vorzugsweise nur mit ben prattischen, in's Leben eingreifenden Seiten

• Shriftenthums, was Gottesbienst, Anbetung, Predigt und Satramente, christlichen

## Lollarben

Bandel, Rirche und Staat u. f. w. betrifft. Ein Hauptanstoß war ihnen in jedem Zeitraum bie in ber pabftlichen Rirche übliche Berehrung von Seiligen und Bildern, nebft ben Ballfahrten ju letteren. Als Erinnerungszeichen für bas chriftliche Boll ertannten fie bie Bilber als zuläßig an, erflärten aber, wer biefen tobten Bilbern eine Berehrung erzeige, die nur Gott allein gebührt, ober von ihnen eine Sulfe hoffe, bie nur Gott allein gewähren tann, ober tie Heiligen und Bilder mehr, als Gott, liebe, ber begehe bie Sünde ber Abgötterei. Der hervorstechendste Mittelpuntt ber evangelifchen Protestation, welche tie Lollarden gegen den pabfilichen Lehrbegriff erhoben, war bie von Biclif ererbte entschloffene Berwerfung ber Lehre von ber Banblung in h. Abendmahl. Es tommt nicht leicht ein Proceg gegen einen Lollarden vor, worm nicht bies ein hauptpunkt der Anklage und Berantwortung wäre. Und zwar drebt fich ber Gegenfatz genauer um die Frage: ob nach der priesterlichen Confecration Brod und Bein, laut römischer Lehre, in Christi Leib und Blut verwandelt, bemnach als nathe liches Brod und wirklicher Bein nicht mehr vorhanden fen, ober ob, nach wie vor, wir liches Brod und wirklicher Bein noch da fey. Letteres behaupteten die Lollarden; ihm war nach ber Ginfegnung Chrifti Leib und Blut mabrhaft gegenwärtig, aber mit Brob und Bein, nicht ohne tiefelben, eine Anficht, bie fich ber lutherischen Abendmablolen nähert. llebrigens ließen fich bie Lollarden auf genauere icholaftische Erörterungen über biefen Bunkt in der Regel weder in Schriften noch in den mit ihnen angestellten Ber hören ein. Jeboch scheint es, daß einzelne von ihnen geneigt waren, bas reale Gnadenmittel felbft weniger boch anzuschlagen, als ben subjektiven Glauben. Darauf fuhrt 3. B. die Ertlärung des William Thorpe: "bie Kraft und Gabe des heiligften Sahnments bes Altars fteht weit mehr in bem Glanben baran, ben ihr in euren Seelen haben follt, als in dem auswendigen Anblid beffelben." — In der Lehre von Rirche, Kirchenregiment, Kirchendienst und Priesterthum steht ben Lollarden ber perfonliche, fittlich-religiöfe Berth bes Mannes fo fehr in erster Linie, daß fie ras Recht und bie Fähigkeit, ein Kirchenamt zu verwalten, von dem sittlichen Werth des Priesters schlechtim abhängig machen. So lange ein Pfarrer in einer Tobfünde fteht, braucht ihm ber Behente nicht entrichtet zu werden; und ein Seelforger ober Priefter, welcher in ein Bergeben vermidelt ift, tann tein Satrament verwalten, Beichte boren u. bgl. Singegen ift jeder gute Mann Priester, und jeder Laie barf das Erangelium predigen (quod quilibet bonus homo, licet literaturam nesciat, est sacerdos; quod quilibet laicus potest sancta evangelia ubique praedicare et docere).

Daß hiemit auf ungefunde und fettirerische Beise bie objective Dronung Gottes vertannt, und bas vonatiftische Princip aufgestellt ift (vgl. Apol. Conf. IV. de eccl.), fet nur turz angedeutet. Defto mehr Recht hatten die Lollarden mit der Behauptung, baß jeber Briefter burch ben Befehl Chrifti und ben Billen Gottes verpflichtet fen, Gottes Bort treulich und fleißig zu predigen (that it is every priest's office and duty to preach busily, freely and truly the word of God, W. Thorpe's examination), und be Bahrheit feiner Borte burch tugenbhafte Berte ju erweifen; Bifcobfe und Bralaten follten hauptfächlich zu bem Zwed ihre Bürbe annehmen und anwenden, um gewiffenhafte Briefter zu weihen und einzusegen. Da aber bies in der Birklichkeit immer mehr zur feltenen Ausnahme wurde, fo machten bie Lollarden ben Grundfat pratifs geltend, daß alle gläubigen Laien ohne Unterschied, felbst Goldaten und Frauen, predigen dürften, wenn fie nur wollten. In Diefem Stud find bie fpateren Rachfolger Biclif's über bas von ihm felbst eingehaltene Dag offenbar hinausgegangen, inden fie bas "allgemeine Briefterthum" im Grundfat und im Leben entfchiebener und tidfichtslofer, als er felbst, geltend machten. Dem Bisherigen entsprechen die Ansichten ber Lollarden über die Ohrenbeichte und die priesterliche, beziehungsweise pabfiliche Sinbenvergebung. Balter Brute, welcher im 3. 1393 vor bem Bijchof von Bereford all Lollarde gerichtlich verhört murbe, äußerte fich bierüber ichriftlich in folgender Beije: "ich tann nirgends im Evangelium finden, daß Chriftus geboten bat, die Sänden den

riefter in der Ohrenbeichte zu bekennen. 3ch behaupte nicht, Beichte vor dem Priefter p boje, aber ich behaupte, fie feb nicht ichlechthin nothwendig zur Seligteit. 3ch glaube 1 ber That, daß Bekenntnig der Sünden vor guten Priestern und gleicherweise vor nderen glaubigen Chriften gut ift, wie ber Apostel Jatobus bezeugt: betennet einer m andern feine Sünden und betet einer für den andern. Das Gebet eines guten riefters nüst einem Sünder, welcher ihm feine Sünden befennt, viel. Der Rath eines aftanbigen Priefters ift fehr nutlich für einen Günder. In Diefer Beife fche ich kichte vor Briestern als febr wohlthätig und nütlich für einen Sünder an. Aber rie sünden dem Priefter als einem Richter bekennen und von ihm körperliche Büßungen 18 Genugthuung vor Gott für begangene Sünden annehmen, — das tann ich nicht als uf die Wahrheit der Schrift gegründet anerkennen. hat boch Christus durch seis en für unfere Sünden genug gethan, mabrend wir felbst beffen unfahig waren, fo bag ür durch ihn Gnade und Sündenvergebung erlangen: wie können wir dann behaupten, uf wir im Stande sehen, Gott genug zu thun mittels irgend einer Büßung, welche ms burch bas Anfehen eines Menschen auferlegt wird." Und über ben Ablaghandel ligt fich bie Lantorns of light c. 10. also aus: "Woher ras Geschrei, ras man hört? Boher der lebhafte handel in jeder Kirche, um Fürbitten und Abläffe mit Bergebung mf viele Jahre, und vollständigen Nachlaß von Strafen zu vertaufen? Sicherlich tomnen fie von unten her, von ben Bersuchungen tes bojen Feindes; fie werben von feinen uffuchten Gliedern umbergetragen, um bas Bolt mit Unglauben zu vergiften und in ne emige Bein zu treiben !" - Suchen wir ben Gesammttarafter ber Lehre ber Lollar= ben auf einen turgen Ausbruck zu bringen, fo können wir aussprechen, bag ihr Ausungepunkt die Bibel ift als alleinige Quelle der religiöfen Bahrheit, sie aber die Bibel je verstehen und ausbeuten, daß alles, was nicht dirett in ber Bibel begründet ist, als urig und falfc verworfeu wird, worin sie auf Seiten der reformirten, nicht der luthenichen, Rirche stehen. Indem sie nun auf Grund des jo gefaßten Schriftprincips nicht ie Lehren von Gott ober bem Menschen, ober vom Gottmenschen und bem Wert ber Erlöfung, fondern die Lehren von ber Rirche und ihren Gnatenmitteln, von Wort und Satramenten und ben Armtern ber Rirche neu gestalten, treten fie in ben ftartften 2015berfpruch gegen bie hierarchisch=scholastische Lehre Roms, verirren sich aber, bei ber Be= limpfung bes falschen römischen Realismus in eine, ben ächt biblischen und göttlichen Realismus verläugnende, ungefunde Innerlichkeit.

Beben wir von den Ansichten und Lehren der Lollarden auf das Leben und ihre Shidfale über, fo haben wir in riefem Betracht fünf Zeiträume zu unterscheiden. Der erste Zeitraum nimmt die Lebenszeit Wiclif's felbst ein und schließt mit dessen Inte im J. 1384. Der geist- und taraftervolle, gelehrte, fromme und patriotische Rann, Johann von Biclif, fand ichon frühe Anklang und Anhang bei feinen Lands= knten weit und breit; und fo vielseitig feine eigene, bedeutende Persönlichkeit gewesen 4, jo mannigfaltig war auch ber Anhang, ben er gewann. Unter den höheren Stänben werben mehrere Ritter und Abelige als feine Gönner und Freunde mit Namen penennt. Sobann treten unter ben Gelehrten und ber Geiftlichteit besonders einige Mitglieder ber Universität Orford in den Vordergrund; Diese gelehrte Rörperschaft, der Biclif felbst als Mitglied angehörte, war der Hauptsitz seiner Schule und Partei, insejondere nennen bie Urtunden als gewichtige Gefinnungsgenoffen deffelben ben nitolaus bereford, Bhilipp Reppington, damals zugleich Domherr zu Leicester, Johann Afton und brenz Bebemann, fämmtlich Mitglieder ber Universität. Uebrigens ift es irrig, wenn ann, wie gewöhnlich, fich vorstellt, Wiclif habe vorzugsweise nur unter den durch Rang und gelehrte Bildung hervorragenden Ständen Anhänger gezählt; im Gegentheil die werläßigsten Beugniffe, von Freunden und Gegnern, beweifen unwidersprechlich, daß ie hanptmaffe feiner Anhänger bem eigentlichen Bolt, ben Gemeinen angehörte. Das banptmittel zu biefer weiten Berbreitung wiclifitischer Gefinnung im Lande war bie feifepredigt : bie oben genannten Männer, Sereford, Afton und Andere, 3. B. Johann

Purney, vieljähriger Bfarrgehülfe und Bertrauter Biclif's auf der Bfarrei Lutterworch, David Gottrey, William Thorpe, mauberten unermildet umber, in langen Gewänden von grobem rothem Inch, baarjuk, mit einem Banderstab in ber Band, und hielten überall religiöfe Borträge, wo fich willige görer zusammenfanden. Gie icharften Ott tes Wort und Gebote ein, redeten erbaulich und einnehment, ftraften aber auch bie in Schwange gehenden Günten aller Stänte, namentlich auch ber verweltlichten Geiftlich feit, fo wie die herrichenden Migbräuche und unbiblischen Menschensagungen, mit nich baltlofer Coarje, und fuchten für innere fittliche Erneurung und Biedergeburt bes Beitt ju wirten. Und es ift tein Bunder, bag die Reuheit der evangelischen Bahrheiten ber gewaltige Gifer, Die männliche Freimuthigfeit und entschiedene Ueberzeugung, be uneigennützige, aufopferungsvolle hingebung, und bie einfache vollomäßige Beredtianteit Diefer wiclifitischen Reifeprediger, welche überdies ber in ber mittelalterlichen Rinke fo ungewohnten Muttersprache fich berienten, gewaltigen Eindrud auf bie Bevöllerung machten und weit und breit tas Bolt ergriffen. Begreiflich fab die papistische Geiflich feit nicht gut bagu: man gab ben Lollarbenpredigern ichuld 1) Ungehorfam gegen bie Rirchengesetze und tie tirchlichen Obern; 2) Anstiftung von Uneinigkeit und Feindicheft zwischen ben Ständen bes Reichs; 3) Irrlehren. 3m Dai 1382 trug ber Erzbijde von Canterbury felbft im Barlament barauf au, daß gegen biefe Rever von Seiten ber Staatsgewalt eingeschritten werbe: es fen ja allbetannt, bag gemiffe boje Leute im Laube von Stadt ju Stadt, von Graffchaft ju Graffchaft ziehen, in einer befannten Traft, unter bem Schein großer Beiligteit und ohne bischöfliche Erlaubnig ober fouftigen Aus weis tagtäglich predigen, nicht allein in Kirchen und auf Rirchhöfen, fondern anch auf Marktplätzen und sonstigen öffentlichen Orten, wo viele Leute sich zusammensinden; fü wiffen durch feine, finnreiche Worte das Bolt zum Anhören ihrer Predigten an loden, und große Berren geben ihnen babei an die Band; und boch entbalten ihre Bredigten offenbare Irrlehren und feelengefährliche Retereien, zum großen Ochaden ber Rirche und res gangen Rönigreichs, auch bringen fie verläumberifche Dinge vor, um Zwietracht unter ben Ständen des Reichs, Geiftlichkeit und Weltlichen, ju ftiften, und wiegeln bas Boll anf, ju großer Gefahr bes Staates; und rabei tümmern fich bieje Prediger um Borle bungen von Seiten ber Bifcoje, fo wie um Ermahnungen und Rügen ber beiligen Kirche nichts, troßen denselben vielmehr mit ansdrücklicher Geringschätzung. — De Dberhaus faßte einen biefem Antrag entfprechenden Befchluß: es follten Beifungen be Königs an die Staatsbeamten ergehen, daß sie alle solche Brediger und veren Gönne verhaften, bis sie sich ben Rirchengeseten gemäß gerechtfertigt haben würden. Allen bas haus ber Gemeinen verweigerte feine Buftimmung, und ber eingebrachte Antrag er langte vorderhand teine Gesetschtraft. Statt deffen erwirtte der Erzbischof bei Röng Richard II. eine tonigliche Berordnung vom 12. Juli, welche bie Bifchofe bevollmäh tigte, burch ihre eigenen Beamten und Diener die Lollardenprediger verhaften und i ihren tirchlichen Gefängniffen festhalten zu laffen, bis fie fich betehrt haben wirben. Kraft biefes königlichen Patents wurde nun eine inquisitorische Reperversolgung gegu die Lollarden eingeleitet. Sie traf zunächst mehrere angesehene und gelehrte Anhängs Biclif's, welche Mitglieder ber Universität Oxford waren: Die Körperschaft erhielt 80 fehl, anger Biclif felbst vier feiner Gesinnungsgenoffen: Nitolaus Bereford, Builip Reppington, Joh. Afton und Lorenz Bedemann in fo lange von allen Universitätsreiten ju suspendiren, bis fie fich von bem Berbacht ber Reperei vor bem Erzbifchof winden gereinigt haben. Auf weitere Borladung erschienen wirklich am 18. Juni 1382 Benford, Reppington und Afton vor bem Erzbifchof, als Großinquifitor, in einem Domini tanertlofter zu London. Afton ertlärte fich am muthigften und tarattervollften; er verantwortete fich, in Gegenwart von Bubörern aus bem Bolt, in englischer Sprache mit rudfichtslofem Muth, wurde aber bafür auch für einen Irrlehrer und Reper ertlätt. Allein nach einiger Zeit beugte er fich boch und bequemte fich, wie nach einigem Stelleben auch Bedemann und Reppington (über welche inzwischen ber Bann ausgefprocen

worden war), im Oktober und Rovember, zum Biberruf, worauf sie in ihre kirchlichen Ehren und Universitätsrechte wieder eingeseht wurden.

Judeffen starb Biclif selbst (31. Dec. 1384) und hiemit beginnt ein zweiter Beitraum in ber Geschichte ber Lollarden (1384-1399), welcher mit ber Thronbesteigung bes haufes Lancafter endigt. 3m Anfang tiefes Zeitraums mochte bie hierarchie glauben, daß die ganze Sache und Partei der Lollarden nunmehr ihr Ente gesunden habe, nachdem Biclif felbft gestorben und feine hauptanhänger, die Führer ber Partei, burch Einschüchterung überwunden waren. Allein die Sache felbst war von der Persönlickleit Biclif's burchaus nicht schlechthin abhängig, und bie Partei bestand nach wie vor fort. Die bebeutendsten Männer an ihrer Spipe waren in diesem Zeitraum die schon genannten: Nitolaus Bereford, Dr. theol. in Orford, welcher besonders auch durch Schriften gewirft ju haben scheint, und Joh. Afton, Mag. in Oxford, jugleich Bfarrer in ber Diöcefe Borcefter, ein Mann von ausgezeichnet frommem Bandel und von unermüblicher Thätigkeit als Reifeprediger; endlich Johann Burney (Burvey), ber gemejene Bjarrgehülfe und hausfreund Biclif's in Lutterworth, ein Mann von besonvers ernftem und gereiftem Raratter, welcher eine ungemein einflugreiche Wirtfamteit geubt hat. Reben biefen werden genannt Joh. Barter, William Stynderbye, 2Billiam Smith und Andere. Diefe Männer, begeistert für die errungene reinere Bahrheit aus ber Schrift, und für die als vringend nöthig erkannte Erneuerung und Reform der Chri**ftenheit, entwidelten, bei persönlichem Eifer in der Heiligung, eine ausdauernde That=** fraft für Berbreitung ber Bahrheit mittels öffentlicher Borträge vor großen Verfammlungen lernbegieriger Bubörer. Andere Männer von Stand und Bermögen verwende= ten ihren machtigen Einfluß, um bie Leute zusammenzubringen, und sowohl Reiseprediger als Bubörer gegen etwaige Angriffe und Störungen mit Baffengewalt und Sulfe ihrer Börigen ju fougen und zu vertheidigen. Uebrigens dienten auch fleinere Bufammentinfte in vertrauterem greife, Conventitel, zur Unterweisung in ber Babrheit und ur Erbanung, indem biblische Bücher in englischer Uebersetzung, auch Traktate von Biclif, Bereford, Burney und Anderen vorgelefen wurden. Vondon und beffen Umgebung, ber bijchöfliche Sprengel von Lincoln, zu welchem bamals noch Oxford und befonders die Graffchaft Leicester gehörte (worin Lutterworth lag), außerdem die Sprengel von Salisbury und Borcester, - erscheinen als die hauptsitze ter Lollarden. Ein gleichzeitiger Chronikenschreiber, Henry Anighton, welcher Domherr zu Leicester war, fagt einmal, man tonne nicht zwei Leuten auf ber Straffe begegnen, ohne bag einer von beiden ein Biclifite wäre. Uebrigens beschräuften fich Damals Die Beftrebungen ber Lollarden nicht auf bas rein religiöfe Gebiet, vielmehr erstreckten fich ihre Reformgebanken auch anf bas bürgerliche und nationale Leben, d. h. fie waren, damals weuigftens, eine tirchlich-politische Partei, nicht eine bloße religiöse Sette. Im Jahr 1394 reichten fie bem Barlament eine Schrift ein, worin fie ihre tirchlich-politischen Grundfase öffentlich aussprachen und bie Mitwirtung bes Barlaments für eine benfelben entfprechende Reform in Anspruch nahmen. Gie ftuten fich barin auf die Bibel als die boffte Antorität, und äußern fich mit einer unvertennbaren Gefinnung aufrichtiger Frömmigkeit, reblichen Eifers um die Ehre Gottes, und warmen Batriotismus, gegen bie Berweltlichung ber römischen Geiftlichteit, ja gegen bie römische Rirche felbft, als bie große "Stiefmutter" ver Lirche von England, gegen die Bereinigung geistlicher und bürgerlicher Gewalt, gegen den Cölibat, die Lehre von der Bandlung, Ohrenbeichte, Ballfahrten, Seelenmeffen, Rloftergelubbe, aber auch gegen Lugus und Rriege. Dieje Ginande hat lediglich keinen positiven Erfolg gehabt, indem König Richard II., von den baraber erfchredten Bifchöfen aufgehett, Diejenigen Mitglieder Des Barlaments, welche ben Goritt begunftigten, - es wird insbesondere Gir Richard Sturry genanut, - burch Einschüchterung babin brachte, bie Sache im Parlament nicht zu unterstützen. 3m Gegentheil hatte biefer tuhne Berfuch ber Lollarben, aggreffiv aufzutreten, bie Folge, bag von biefem Augenblic an die Römifch-gefinnten und Confervativen burchgreifende Dag-

# Sollarben

regeln gegen tie tirchlich-politische Reformpartei anstrekten. Bis bahin waren nämlig zwar Berbote ber Lollartenpretigten von einzelnen Bischöfen ergangen, es waren auf einzelne Wiclisten 3. B. im Bisthum Lincoln in ben Bann gethan und zur Abschmirung ber "Irlehre" genöthigt worten; aber allgemeinere und energische Massnahmen begannen erst von jest an, und zwar namentlich seitrem im 3. 1396 Thomas Arnute, Nachfolger bes William Courtney, Erzbischof von Canterbury geworten war, und undrem König Richart II., welcher die wiclistische Partei in ber Regel hatte gewähme lassen, und nur so weit, als jedesmal ein Druck von Zeiten ber hierarchie ihn nöthigt, gegen sie eingeschritten war, turch eine hierarchisch-aristotratische Berschwörung jur Ihronentiggung gezwungen, an seiner Etelle dagegen henro IV. aus dem Hause Lasscaster auf ben Thron gehoben worten war, 1399.

hiemit beginnt ber britte Zeitraum ber Geschichte ber Lollarben (1399-1417), er ift ter leitensvollste und schlieft mit ter Sinrichtung tes Lorb Cobham. Ring Seinrich IV. suchte tie auf unrechtem Beg erlangte Königsgewalt turch ben Bund mit ber hierarchie ju fichern, begunftigte tefthalb tie Beiftlichteit und ftellte ihr bas weltliche Schwertt jur Berfügung, jo tag von nun an eine blutige Berjolgung ter Lollarben begann. Die Geistlichkeit befannte in einer Bittichrift an ben König unverhohlen, bis bie Bijcoje nicht mehr im Stante jeven, turch Mittel ihrer geiftlichen Gewalt mit ren Repern fertig ju werten, und baten taber ten Rönig, nunmehr gejepgeberijche Dich regeln und Strafgejete tes Staats gegen tiefelben einzuleiten. Der Erfolg entipras ven Bünjden: tie Parlamentsatte de comburendo haeretico, von 1400, war tas erfe Blatt ter englischen Gesetzgebung, welches Totesftrafe über Lever verhängte. Und biejes politisch-firchliche Strafgefetz wurde auf der Stelle, und von da an fleißig zur Anwendung gebracht. Der Erste, welcher nach ausführlichem Berhör über ras b. Abendmahl und rie Bandlung, und nachtem er förmlich und feierlich feiner Priesterwärbe entfledet worten war, als rückjälliger und unverbesserlicher Leter am 24. Febr. 1400 auf ben Blave Emithfielt zu London verbrannt wurde, war ein Kaplan Ramens Billion Sawtre. Und von ba an verging fein Jahr, wo nicht in verschiedenen Gegenden bes Lautes Lollarten ter Inquisition zum Opfer fielen: manche ließen fich burch bie Dus len ter Tortur beugen und zum Biterruf zwingen (jo 3. B. John Burney), Anden wurden zu lebenstänglicher Haft verurtheilt und ftarben im Gefängniß, nicht Benige aber entigten ihr Leben als Märthrer auf bem Scheiterhaufen. Allein tiefe blutigen Dağregeln führten noch nicht zum Biel. Um ber Sache an bie Burzel zu geben, muße rie Universität Oxford felbst von ben "Regern" gefäubert werden. Dies gefchah burd eine vom Erzbischof Arundel im 3. 1408 angeorenete periorische Bisitation aller Colle gien ju Oxfort in hinficht auf wiclifitijde Gruntfape, wornach jeter Berbächtige and gestoßen werten follte. Unt in ter That tam es nach wenigen Jahren babin, bag bie Universität ganz in's orthodore rönniche Geleije gebracht war. Run tam bie Reife a rie Großen bes Reichs, welche als Gönner und Bejdütter ter Lollarben galten; bant fächlich Einer zog in tiefem Betracht tie Aufmertfamkeit anf fich, Gir John Dlbcafte, Baron Cobham, ein tapferer Ritter, ter Ronig heinrich IV. ergeben und von im boch geschätzt war. Durch Biclif's Lebre war er jur Gottesfurcht und jum Bag gegen rie Sünde erweckt worden, er liebte seitrem Gottes Bort, verwendete all seinen Einfut jum Besten ber wiclifitischen Reifeprediger, erflärte fich öffentlich wider bie Lehre wit ber Bandlung, tie Ohrenbeichte, Bilberverehrung und tie Ballfahrten, und befchitte tie von ter Rirchengewalt Berrohten. Längft war er ten Bifchöfen ein Dorn im Ange, aber fo lange Beinrich IV. lebte, turfte man fich nicht an ihn wagen. Erft als Beinrich V. ben Thron bestiegen batte, wurden Alagen wider ihn vor ben Rönig gebrackt. Diefer gab fich anfangs Mube, ben fort in perionlichen Unterredungen auf andere Befinnungen ju bringen: als ties fruchtlos blieb, ertheilte ibm ter Ronig einen leiten schaftlichen Berweis wegen jeines "Eigenfinns." Der Lort verlief fofort bas toniglife Boflager, wurde, als er eine Borladung bes Erzbifchofs unbeachtet ließ, in ben Bann

## Lollarben

than, verhaftet, und nachdem er in öffentlichem Berhör ein mannhaftes und freimäiges Belenntniß abgelegt hatte, 1413 als Retzer verurtheilt und dem weltlichen Gericht vergeben. Allein er entlam für jetzt aus dem Tower, wurde aber 1417 in Wales gengen genommen, und dann auf St. Giles in Ketten am Galgen aufgehängt und durch n unter ihm angezündetes Feuer langfam verbrannt. Diefe Hinrichtung eines nicht was Raug und Einfluß, sondern auch an christlichem Muth und Beständigkeit auszeichneten Mannes bildet einen Abschluß in deu Schichfalen der Lollarden.

Bon da an geht der vierte Zeitraum bis zu dem vorläufigen Ende der bluti= n Berfolgung (1417-1431). Waren bie Lollarden im II. Zeitraum noch in rascher unahme begriffen und hatten sogar aggressiv verfahren können, so hörte dies im III. eitranm völlig auf; fie wurden durch blutige Gewaltmagregeln in die Stille zurüd= prängt. Mit Cobham's Sturz hörten die Lollarden zugleich auf, eine tirchlich-poli= foe Oppositionspartei ju feyn, bas politische Element war von ba an abgelöst und e waren jest nur noch eine "leterische Selte," b. h. eine religiöse Gemeinschaft. Die zisepredigten waren jest unterdrückt, aber hiemit war nur die Form geändert: anstatt wher Bollsversammlungen um einen Reiseprediger bildeten fich fleinere Conventitel in unfern, verlaffenen Bauernhütten an den Feldmarken zwischen mehreren Ortichaften, ütunter auch in Höhlen. In solchen Zusammenkünften wurden biblische Bücher in iclif's Uebersezung und religiöse Traktate fleißig vorgelesen. Anstatt wandernder Reise= ntiger treffen wir nicht felten Pfarrgeistliche wie Rob. Hoke, Thomas Drayton n Andere als Mittelpunkte der Lollarden. Zugleich beobachten wir in diesem Zeit= um, daß häufiger als bisher und in entschloffenerem Geiste die prattischen Folgerungen 18 ben angenommenen Grundfäßen gezogen und in fühnem Sandeln bethätigt wurden. ie und da wußte die Inquisition einen Lollarden, 3. B. William Browne, zum Wider= if ju bewegen; Andere, wie Rob. Bote, William White, William James, murben frelang, felbst lebenslänglich gefangen gehalten; aber nicht Wenige haben ihre Ueber= ugung mit unüberwindlicher Standhaftigkeit bis zum Feuertod festgehalten. Uebrigens nd, laut der Urkunden, in den Jahren 1430 und 1431 die letzten Wiclifiten auf dem iceiterhaufen gestorben.

Füufter Zeitraum vom Ende ber blutigen Verfolgung bis zum Anfang ber glifchen Reformation (1431-1535). Dem Anfchein nach waren jest die Lollarbon Wig verschwunden, und demgemäß nahm man in der Kirchengeschichte bis jest gewöhnt an, fie jepen vollständig unterdrückt und ausgerottet worden. Allein dem ift nicht . Sie waren burch die Jahrzehnte lang beharrlich aufgebotene Gewalt und blutige erfolgung zwar zurnidgedrängt, aber nicht vertilgt worden. 2Bas fich nicht mehr in e Deffentlichteit hervorwagen durfte, das zog fich jest in die heimlichteit zurück, und n Lollarden lebten als die "Stillen im Lande" fort, mit ihrer Liebe zur Bibel und nem Broteft gegen unevangelische Lehren, Bräuche und Ordnungen der herrschenden frie. Daß bie Bartei allerdings am Leben geblieben ift und ihre Grundfätze treulich nigepflanzt hat, erhellt besonders ichlagend aus ben Schriften des Bischofs von Chiwher, Reginald Becod, um die Mitte bes 15. Jahrhunderts. Gein hauptwert : "ber befämpfer übertriebenen Tabels wider die Geistlichkeit" (the Repressour stc.) erörtert elemifc und apologetisch bie zwischen ber römischen Rirche und ben Gegnern ftreitigen unte. Und die Gegenpartei, mit der er es zu thun hat, nennt er ausdrücklich Lol= uben (erring persoones of the laypeple whiche ben clepid [called] lollardis I, 19), und ist hier und sonftwo zu verstehen, daß sie ausschließlich unter ben Ungelehrten und vien, alfo nicht mehr, wie noch im IV. Zeitraum, unter Geiftlichen und Gelehrten, bre Mitglieder gable. 216 bie Grundfate, auf welchen alle ihre Anfichten beruhen, ührt er an: 1) daß nichts anderes für ein Gebot Gottes zu halten sey, als was auf ie h. Schrift fich gründe; ihre Frage seh immer: "worauf gründest du es im N. T.?" bef jeber Chrift, welcher bemuthigen Beiffes ift, Gottes Gebote treulich halt, und en redlichen Billen hat, die Schrift recht verftehen ju lernen, - ben wahren Sinn ber Resi-Inchilopdbie für Theologie und Rirche. VIII. 30

Bibet richtig finten werte; 3) fobalb jemant ben Ginn ter h. Echrift verftanden bate, folle er allen entgegengesetten Grünten und Bemeifen tas Gebör und Die Annahme verfagen. Um tiefer biblijchen Dentart willen pflegt benn nun Becod tie Lollarten geradezu Bibeltente zu nennen (biblemen, ein ehrenvoller Rame!). Er ermähnt anstrudlich, bag fie bas N. T. in ihrer Mutterfprache (ohne Zweifel Biclif's Ueberjegung) gebrauchen, auswendig tonnen, und ras Bibellejen jo anziehend unt lehrreich finten, raf bie einfame Sclbftbelehrung aus ber Edvift ihnen lieber fen, als bie Unterweijung burch Geiftliche und Gelehrtc. Uebrigens fpricht Becod taun und wann auch aus einem andern Ion, und münfcht, raf ber Rönig fich jo viel Dube geben möchte, Eugland bie fer gottlofen Repericule, welche noch nicht überwunden jep (!) abzugewinnen und gu reformiren, als er fich um Eroberung Frantreichs Mühe gebe (Repr. I, 15). Die ein zelnen firchlichen Lebren und Bräuche, welche ben Lollarben ju Becods Beit anfticig waren, find gang diefelben wic 50-70 Jahre zuvor. - Aber auch nach biefem Beitpuntt und bis zur englischen Reformation zeigen fich in jedem Jahrzebent Spuren von Borhandenjeun ter Vollarten: im Jahr 1476 erhielt die Regierung Anzeige, bag nicht wenige Mitglieder ver Universität Orford den Meinungen Biclif's und Becod's an hangen; 1485 wurde ein gewisser Rich. Hilmin bei bem Bischof von Coventry tes Be fipes von biblijchen Büchern in englijcher Sprache angeflagt, ohne Zweifel war derjeke ein ächter Bibelmann, d. h. Lollarte; 1494 wurde eine Angahl Männer und Franz von Kyle und andern westlichen Bezirken von Schottland als Vollarden in Unterjuchung gezogen. Und vom Anfang tes 16. Jahrhunderts an tauchen immer häufiger Berfom auf, welche, lange vor bem Einwirten, ja vor bem Auftreten ber reutichen Reformation, megen bes Befines von biblijchen Budern in englischer Ueberjetung, megen Bibellejent, wegen Berwerfung ber Lehre von ber Bantlung, ber Ohrenbeichte, ber Berehrung wi heiligen und Bilbern, ber Ballfahrten, fur; wegen acht wiclifitischer Narafterzüge, m bort, bestraft, jogar verbrannt wurden; jo im 3. 1506, 30 Perjonen aus Amersham in Bisthum Lincoln, einem alten hauptfit ber Lollarden; ja es scheint lant ber Protobie von bischöflichen Berichten, gerade um's Jahr 1517 ein besonderer Eifer für Berbrie tung ber Bibeltenntnif und wiclifitijden Gefinnungen erwacht ju feun; bie Leute name ten sich nur "Brüder in Christo," die "Brüterschaft," auch wohl "die Erkannten." Ja nach in ben zwanziger Jahren, als ichon die Reformation vom Continent ber in Emland gundete, mar urfundlich noch alt englijche Bibelfenntnift und evangelijche Gefinnun wiclifitijchen Urfprunge vorhanden, welche mit bem neuen, von aufen ber entzündetm, Licht nach und nach verschmolz. Die wielisitische Ueverlieferung hatte fich, namentlich in einzelnen Graffchaften und Familien, von Biclif's Lebzeiten und von der Blutheet rer Lollarden ber, fortgeerbt; und es hat von ber Mitte des 14. Jahrh. an bis am Sieg ter Reformation in ter Rirche von Englant nie an Seclen gesehlt, welche bis gütige Wort Gottes geschmedt und auf bem Beg zur feligen Ewigkeit ihr Leben mit Gottes Bort eingerichtet, gegen unbiblische Lehren und Bränche Einsprache gethan haben, nnd die im Eifer für einen lautern und vernäuftigen Gottesrienst Betenner, ja Bitzeugen ber Babrheit geworden find.

Wilkins, Concilia Magnae Britanniae. Lond. 1737. III. Chronica Thomas Welsingham (c. 1440) in Camden, Anglica — a veteribus scripta. Francof. 1603. Hende Knighton, Chronica in Hist. Angl. scriptores. Lond. 1652. III. John Strype, Eeslesiastical Memorials (1721) Oxf. 1832. I. Joh. Fox, Commentarii etc. Argentor. 1554. Writings and examinations of Brute, Thorpe, Cobham etc. in British Reformers, Lond. Rel. Tract. Soc. — R. Vaughan, Life and Opinions of John de Wycliffe 1831. II. 150 eq. Turner, Hist. of England during the middle ages. (S. Beber, Seife, ber S. Stefermation in Grefsbritannien I. 1856. Lechter, Biclif und die Pollarben in Riebner's Beitfchrift f. bift. Theel. 1853. 1854.

Lombardus, Betrus, war geboren im Gebiete ter zur Lombardei gehörigen Statt Novara aus armer unbefannter Familie und erhielt, fo viel wir wiffen, ten erfte

#### Lombarbus

interricht in Bologna. Da jedoch hier mehr bas Studium der Rechtswiffenschaft als er Theologie blubte, wendete er fich nach Frantreich; von bem Bifchof in Lucca an den rrühmten Abt Bernhard von Clairvaux, damals in Rheims empfohlen bejuchte er, mit interstützung biefes Letteren, zuerst bie Schule in Rheims und setzte bann feine Studien n bem bamaligen hauptfice theologischer Biffenschaft in Paris, wohin er von Bernnd von Clairvaux an den Abt Gilduin im Rlofter Sct. Bictor weiter empjohlen woren war, mit folchem Eifer und Erfolge fort, baß er, bald vom Schüler zum Lehrer gewrben, in Diefer Stellung mit großer Auszeichnung wirkte. Bur Belohnung für ben uterricht, welchen er bem toniglichen Pringen Philipp, ber Archibiatonus an ber Ratherale zu Paris wurde, ertheilt hatte, empfing er ein Ranonikat in der Rirche von Char= res, wurde aber aus Beranlassung eines vor der Mitte des 12. Jahrhunderts zu Paris nter ben Studirenden entstandenen Aufruhrs bei Babft Eugenius, tem dritten, als Mitrheber biefer Unruhen verdächtigt. Obgleich wir das Nähere des Ausganges biefer bullage nicht wiffen, fteht boch fo viel fest, daß der Ruhm Beters nicht dadurch vernubert wurde; im Gegentheile feste er feine Borlefungen mit folchem Beifalle fort, bag r auf Betreiben des genannten Bringen Bhilipp, welcher die Wahl von sich ablenkte, un Bifchof von Baris gewählt wurde im Jahre 1159. Dieje Bürde bekleidete er aber icht lange, nach ber einen Ansicht nur ein Jahr, nach der andern fünf Jahre, indem ie einen feinen Tob schon in's Jahr 1160 segen (s. bic histoire littéraire de la France tom. XII. p. 586), bie andern in's Jahr 1164 (jo du Boulay in j. historia univers. wie.) Bon feiner Birkamteit als Bifchof, tie fo jetenfalls nur fur; bauerte, ift uns iches Raberes betannt, nicht viel mehr über feinen perföulichen Karatter. Als Beweis river Demuth führt man an, raß, als einige Edelleute feiner Baterstadt Novara nach kris getommen, um ihm bei feiner Erhebung zum Bifchof ihre Berehrung zu bezeugen, no feine in ihrer Begleitung mitgetommene arme Mutter trop ihres Biberftrebens in anehmere Rleidung gehüllt hatten, damit sie würdiger vor ihrem Sohne erscheinen ige, Beter feine Mutter in biefer Gestalt nicht ertennen wollte, weil er ber Sohn iner armen Fran sey, und erst als sie ihre gewöhnliche ländliche Kleidung wieder anrpogen, fie als feine Mutter anertannt, umarmt und neben fich gesetzt habe. Auch aus inen Schriften erhalten wir den Eindruck eines demuthig frommen, bescheidenen und emäßigten Mannes; und ebenso fpricht zu feinen Gunsten bas Schreiben bes Erzbischofs ingo von Sens an die Domherren der Kathebralfirche zu Paris, in welchem er den kelust ihres Bischofs betlagt und fagt: ich habe mit ihm einen Theil meiner Seele, en Stab meiner Jugend, und den Tröfter und Lehrer meines Lebens verloren; auch mar Gegner feiner Anstichten konnten nicht umbin, ihre persöuliche Liebe gegen ihn zu gengen, wie fein Schüler Johannes von Cornwallis; vgl. Schröth, Kirchengesch., Band XVIII, S. 527 ff. Aber ber Ruhm, ben fich ber Lombarde bei ber Nachwelt erwarb, emht nicht auf feiner firchlichen Thätigkeit und feinem perfönlichen Rarafter, fondern inf feinen literarischen Leistungen, vor allem seiner Hauptschrift: sontontiarum libri qua-Dr. In Diefer Schrift seht fich ber Lombarte zu zwei in feiner Zeit herrschenden ticktungen in's Berhältnift, ver kirchlich-positiven und ver dialektisch-speculativen. Die rfere ging barauf aus, die Lehre der Kirche aus Schrift und Tradition zusammenzuwien, insbesondere bie wichtigsten Aussprüche ber Bäter über bie bogmatischen und ethis in Grundlehren des Christenthums für den Zweck der Erkenntnig und res Unterrichts B'fammeln, worin ja fcon im 7. Jahrhundert Ifidor von Sevilla mit feiner Sentenmianmlung ben Borgang gemacht hatte. Die speculativ-dialettische Richtung dagegen, ie fie in bem ersten Zeitraum der scholastischen Theologie von Anselm eingeführt, von Maclard und Anderen auf ein gemisses Extrem getrieben wurde, verfolgte ein raisonniren-Des Berfahren, indem fie nicht nur den gegebenen Rirchenglauben durch Bernunftgründe Ferweifen und bie Einwendungen und icheinbaren Biderfprüche burch logifche Grörterung Flien fuchte, fondern auch neue Probleme und Fragen aufstellte mehr zur llebung be Scharffinns als jur wissenschaftlichen Begründung des Glaubens, ja sogar wie bei

30 '

Abaelard in ber Absicht, bamit über die Grenzen ber festgestellten tirchlichen Lebre binantzudringen. Der Lombarde nun wollte gemiffermaßen beide Richtungen vermitteln mb fuchte ber positiv-firchlichen entsprechend die Lebre der Schrift und ber Bater über ben christlichen Glauben, die "testimonia veritatis in aeternum fundata" jufammenzustellen, und burch Darlegung ber "exempla et doctrina majorum" wie er fagt bie credenda « docenda festzustellen im Gegenfat von ber Willführ und bem Irrthum menfchlichen Meinungen (placita). Sein 3med ift eben barum, wie er felbft fagt, nicht nur bie Kenntnig bes chriftlichen Glaubens, fondern auch bie Nachweisung und wiffenschaftliche Begründung feiner Bahrheit gegenüber von Irrthum, "fidem nostram adversus errors carnalium hominum munire, vel potius munitam ostendere ac theologicarum inquisitio num abdita aperire nec non et sacramentorum ecclesiasticorum notitiam tradere, tit veri apertio et demonstratio (cf. Prolog in libr. sentent.) im Gegenfat zu der falfo bialektischen Richtung, welche nur ihre Meinungen und Träume vortragen (quorum professio est, magis placita quam docenda conquirere), tie Lehre nach ihren willführlichen Meinungen unter bem Scheine ber Biffenschaft mobeln (desideratis doctrinam coaptare, quae habent rationem sapientise), streiten und mit ihrem novellum dogma einen Ometizel bereiten will (aurium pruriginem sub novello sui desiderii dogmate aliis ingerents). Es ift teutlich, bag er dabei nicht blos tie Härefic überhaupt im Ange hat, fonden insbesondere die Säresie, wie sie sich in ber Form einer falschen Dialettit barftellte; babe er fich auch fonft im Verlaufe feines Wertes gegen tiefe Bertehrtheit ber garrali ratio cinatores lib. 1. dist. 2, C. dist. 4, ber scrutatores lib. 1, dist. 43 E. und fonft and läßt. Auf der andern Seite aber eignet er fich infofern und soweit bas bialettifch-fpens lative Berfahren wieder an, als er nicht nur überhaupt die kirchlichen Lehrfätze in ihm Bahrheit zu begründen ftrebt, sondern auch bie Gegenfätze und Bidersprüche unter ba Autoritäten, t. b. jowohl in ten verschiedenen Schriftstellen untereinander und ben Antfprüchen ber Bäter über dogmatische Bunkte, als auch in den Aussagen ber Schrift und ber Biter im Berhältniß zu einander durch genauere Auslegung und bialettische Erörterung anjo löfen und auszugleichen fich bemüht, um ben Zweifeln ein Ende zu machen, wie Erasmi fagt: apparet Petrum Lombardum id egisse, ut semel collectis, quae ad rem pertineres, quaestiones omnes excluderet. Wenn Baumgarten Crufius in feinem Compendium bu Dogmengesch. 1. Band G. 254 ff. und Cousin in ber introduction zu ben Ouvrige inédits d'Abélard Paris 1836 jagen, bag Abaelard mit feiner Edyrift Sic et non ba Anlaß zu riefer Art von Sentenzenbüchern gegeben, so ist bies, was namentlich ba Lombarden betrifft, insofern nicht unwahrscheinlich, als feine Sammlung gewiffermafen einen Gegenfatz zu der Abaelard'schen bildet. Abaelard stellt in seiner Schrift die Go genfätze in ben Aussprüchen ber Bäter über verschiedene theologische Materien mich u ber Absicht zusammen, sie zu löfen und nicht in ber Borausseyung, baß sie eigentich nur scheinbar sehen, wie Cousin fälschlich meint, sondern, um damit die Forfchung m zuregen, nach feinem Grundfate: inquirendo veritatem percipimus, und um ber fim heit der Forschung im Gegensatz von der Autorität der Bäter, die eben hier als eine nicht infallible fich barftelle, einen größeren Spielraum ju verschaffen. Der Lombate dagegen will die Gegenfätze ausgleichen, um damit das Anfehen der Tradition zu befehr gen und bie etwaigen Zweifel über bie Autorität ber Bater, bie eben aus ber Berfitbenbeit ber Aussprüche entsteben könnten, ju befeitigen; befonders liegt ihm am Begen, feine hauptautorität, ben Auguftin zu beschützen und zu rechtfertigen. 3m Unterfcied von Abaelard und andern, welche ihr fpeculatives und bialettifches Intereffe mehr af einzelne ihnen wichtige Daterien beschränkten, geht weiter bas wiffenschaftliche Streben be Lombarden auch auf ihftematische Zufammenfaffung und Anordnung des gefammten bog matischen und ethischen Lehrstoffes. Allerdings war nun in biefer Art von Schriften ber Lombarbe nicht ber erste; gingen boch bie Sentenzensammlung bes Bugo von St. Bictor (früher fälfchlich tem Hilbebert v. Tours zugefchrieben), tie bes Robert Bulleps und andere voraus, ja man tann nicht einmal geradezu fagen, daß er ber wiffenschaft-

į

1

# Lombardus

lich bebeutenbfte unter biefen war, indem bie Bebeutung feines Bertes vielmehr nur barin lag, daß es dem Bedürfnisse, das Interesse ber positiv-tirchlichen und der dialettifchen Richtung zu vereinigen, wie es in feiner Zeit gerade hervortrat, am meisten und mehr als die vorangegangenen ähnlichen Sammlungen entsprach. Freilich ift nun aber auch felbft Diefes Berbienft bes Lombarden in neuerer Zeit infoferne angefochten worden, als bie Originalität feines Wertes in Zweifel gezogen, und ber Lombarde zum unmittelbaren Rachtreter eines andern bisher unbefannten Dannes, beffen fürzeres Wert er nnr weiter ausgeführt haben follte, gemacht werben wollte. Dr. Ed, ber befannte Gegner Enthers, fand nämlich in der Bibliothet der Abtei Mölt ein summa theologica magistri Bandini betiteltes Manufcript, welches mit den Sentenzenbuchern bes Lombarden fo auffallend übereinstimmte, daß ihm bedeutende Zweifel barüber entstunden, quis ex eis cucuhe fuerit, alienum sibi supponens partum; er für feine Person ift wegen ber Form ber Schrift bes Banbinus und bes Alters bes Manuftriptes geneigter, bie summa bes Bandinus für bas ursprüngliche Wert zu halten; berfelben Ansicht ift auch der erste Herausgeber biefer Banbin'ichen summa, Chelidonius, Abt ber Schotten zu Bien (1519) insbesonbere, weil Bandinus noch nicht von der Confirmation rede, welche zu des Lombarden Beiten ichon zu ben Sakramenten gerechnet worden; auch Chemnit in f. loci theologici. Core in b. scriptor. ecclesiast, historia ftimmen bei, zulest Cramer in ber Fortfepung bon Boffuet, Beltgefch. Band VI, G. 846, welcher lettere Gelehrte in bem Dehr ber **Emba**rd'**schen Sch**rift bloke Erweiterung und rhetorische Umschreibung finden will. Ulein das Blatt hat fich boch entschieden zu Gunften ber Originalität bes Lombarden gewendet. Der Benedittiner Bernhard Bez, Bibliothefar bes Rlofters Mölt, fand nämich ein Manuscript mit dem Titel auf: Abbreviatio Magistri Bandini de libro sacramentorum Magistri Petri Parisiensis episcopi fideliter acta, enthalten im ersten Banbe ber Ansecdota von Bez und ichloft nun aus biesem Titel auf die Originalität des Lomberden, wogegen Cramer ganz grundlos diefen Titel aus einer absichtlichen Täufchung rines Abschreibers zu Gunften tes Lombarden zu erklären sucht. Weiter sobann hat Sorodh in feiner Kirchengeschichte Theil 28. S. 48 f. aus innern Gründen die Urwünglichteit bes Lombard'schen Wertes zu beweisen gesucht. Aber zur Entscheidung ift **ie Sache gebracht worden erst durch Rettberg in seinem Weihnachtsprogramm v. Jahr** 1884: Comparationem inter Magistri Bandini libellum et Petri Lombardi sententiarum ibros quatuor instituit J. G. Rettberg, Göttingen, und zwar mit fo flegreichen Grünun, daß bie neuesten Hiftoriter alle ihm beigetreten find, wie Baumgarten Crufius, Rember, Gieseler. Es ist bier nicht der Ort, diese Gründe alle aufzuführen. Daß bas Bert 🕶 Bandinus nur ein Auszug für Privatzwecke war, und nicht in öffentlichen Umlauf am, fclieft Rettberg mit Recht ichon baraus, bag Banbinus biefelbe Anficht von ber ferfon Christi, welche dem Lombarden den Borwurf des Rihilianismus zugezogen hat, erträgt, ohne bag er barum angesochten murbe, mas ihm als vorausjätzlich erstem Ur= eber diefer Rezerei doch nothwendig widerfahren sehn müßte. Noch mehr aber zeigt ie unbefangene Bergleichung der Schrift felbst, wie das, was die Sammlung des Bauinns enthält, durch Undeutlichkeit und Lückenhaftigkeit im Ausbruck und Inhalt fich le Auszug zu erkennen gibt und dagegen bie Ausführung des Lombarden nicht nur als pertreiche Erweiterung und Umschreibung, sondern als originale Conception, sobald man ämlich nicht einen fubjettiven ober anders angesehen ben absoluten, sondern einen objettiven ber ben relativen Maagstab anlegt, welcher von einer Schrift diefer Art und in biefer kit nicht etwas Anderes fordert als fie fehn tann und fehn will. Steht nun die Oriimalität bes Bertes fest, fo können wir auch feinen Inhalt nach Stoff und Form näher egeichnen. Da ber Lombarbe, wie er im Brologus felbst fagt, die Ansichten der Bäter s ber Rurge zusammenstellen will, damit man nicht nöthig habe, fie aus einer numeroites librorum zusammenzusuchen, forgt er für die Bequemlichteit feiner Lefer auch burch kertheilung des ganzen Stoffes in vier Bücher von Gott, ber Erschaffung und Befen er Rörper und Geisterwelt, von ber Menschwerdung Gottes und was bamit zusammens

hängt, von ben Satramenten und letten Dingen, fowie burd Unterfcheidung ber einjelnen Bucher in Rapitel, distinctiones genannt, mit ten Juhalt bezeichnenten Titeln. Dertwärtig ift nun aber, wie ber Lombarte im Eingange feines Wertes auch bie Eintheilung Auguftins (im liber de doctrina christiana) atoptirt, tag omnis doctrina vel rerum est vel signe rum; Sache ift ihm, was nicht als Beichen benützt wirr, um etwas vorstellig ju machen, ebwohl bann auch wieber ein Beichen eine Cache fen, weil es fouft nichts ware. Dieje Ginthei lung ergänzt und vervollständigt bann ber Lombarte weiter mit ber andern gleichfalls von Inguftin entlehnten in foldie Dinge, Die man gebraucht und folche, Die man genießt und felde, Die felbft gebrauchen und geniefen; Die erften machen uns felig, find ter Endzwech, berm jeiner felbst willen angestrebt wird, bas höchste Gut; bie zweiten rienen als Mittel, m jenen Endzwed zu erreichen; bas britte find bie geschaffenen Geifter, bas erfte ebenbarm ber breieinige Gott, und bas zweite die Welt mit ben geschaffenen Dingen. Diefe Gu theilung, teren Erörterung in manchen Buntten auffallent an bie Brobleme ter las ischen praktischen Bhilosophie erinnert, tritt nun im Folgenden taum mehr berver, d ben Stoff im Einzelnen organifirent, fie ift weit nichr bezeichnend für ben Standput auf welchen ter Lombarbe fich ftellt. Dies ift (vgl. Ritter, Geschichte ber Bhiloigie B. VII. G. 480 ff.) ber ethijch=religioje, welcher bie Erforschung ber Bahrheit infin anftreben will, als biefelbe bem prattijchen Endzwed bes fittlichreligiöfen Lebens um æ Sand arbeitet, im Gegenfatz von dem spekulativen Standpunkt, welcher die Ratm # bas Wefen ter Dinge und jo auch bes Menichen an fich und fo erforichen will, mit BC 7. in nothwendiger Beije in ber ewigen göttlichen 3bee begründet fint, und ekenme 7 3 auch bie Ertenntniß ber Wahrheit als Entzwed und Gelbstzwed fest. Dan tam in bier nicht geradezu fagen, daß biefer Unterschied mit dem des theologischen und philosophile k- 1 fich fchlechthin bede, indem fich Beides bei ben früheren Scholaftitern mijcht, unt merten bei ben Späteren feit Alexander von Bales ber prinzipielle Gegenfatz berer bereett \$27 : welche die Theologie entweder für eine praktifche oder für eine spetulative Bijicht andere erklären. Das nun weiter bas Einzelne betrifft, jo handelt ber Lombarte im an bat Buche die Lehre von Gott, insbesondere der Trinität ab; er war dabei durch die und der und gegangene breite und spezielle Entwicklung dieser Lehre in der Kirche genöthigt, im die zu cine Menge schon gegebener einzelner Probleme und Fragen einzulassen, welche a der rate ei bings auch noch mit eigenen vermehrt. Go fehr er nun hier häufig in ber ächtige kannte ichen Weise eines unfruchtbaren abstractformellen Dentens verfährt, fo weiß er bei dir : ::: ber andern Seite nicht nur ben Ginn ter Streitfragen und Probleme meift flar pb 222 ftimmen, sondern er ftrent auch hin und wieder gute Bemertungen, tie von eine te-nitätslehre, insbesondere ben Unterschied in Gott, mehr negativer als positiver In im be k-±≥. und feyn follen, magis dicuntur ad excludendum ea, quae non sunt in Deo quand ponendum aliqua lib. I. dist. 24.; vgl. auch die Bemerkung I, 19. barüber, 😽 🕷 = 2 Unterscheidung tes Allgemeinen und Besondern zc. auf Gott fich nicht anwenten laffe. 1140 haupt aber fehrt ver Lombarde trop alles seines Bemühens, alle diefe Fragen über 🖬 🏴 b **₫** :: liche Wefen genau zu erörtern, immer wieder barauf zurück, wie eigentlich alle menisie **1**28 Sprach= und Denkformen unzureichend sehen, um ben treieinigen Gott nach seinen 200 tanur. 311 bestimmen, vie humana inopia loquendo proferre ad hominum sensus, quod 🐲 i = 2 cretario mentis de Deo tenet, 1, 23 G, ebcujo: supereminentia divinitatis usitati 🚧 2 2 2 Das uneite 🍽 facultatem excedit etc. 1, 23 D, man vgl. auch I, 2 A, I, 8 G u. H. k:= zeichnet sich im Ganzen durch gute Ordnung und Maßhalten in ber Erörtermit •\_\_ =+ betreffenden Materien aus, selbst in der Lehre von ven Engeln, bei welcher die 🗯 2 555 Scholastik fich in fo viele spissindige und leere Fragen verloren hat. Bereutenter # b. . . . . noch fint die anthropologischen und ethischen Untersuchungen über bie Freiheit 18 🇯 1 ==== ichen, ben Urftand, Befen ber Sünde und Tugend, Erbfünde, wie benn inebeiter t =:: feine Aufstellungen über ben Urftant, und bas Berhältniß ber dona naturalia ant P 12:2: tias bes Urmenfchen ben maßgebenden Antnupfungepuntt für ric folgente Enter 2 ::-

Lombardus

7, N. Die Norm, nach welcher ber Lombarbe bie Streitfragen enticheidet und bie Lin feststellt, find natürlich bie Auftorität der Schrift und Tradition, aber auch auf bie mie beruft er fich öfters, sofern sie einem Satz beistimmt consonat ober widerspricht obrint, II, 3, J. In Beziehung auf die Fähigkeit ber Bernunft ift zu bemerten, wie er freilie mit Rücksicht auf ben Vorgang des Augustin auerkennt, raß in Natur und Geiß Mi bie vestigia Trinitatis erkennen laffen und baher bie antiqui philosophi quasi per unbra et de longinquo viderunt veritatem, deficientes in contuitu Trinitatis, ut magi Phane in tertio signo, weil eine sufficiens notitia ber Trinität nicht erlangt werben tonne s bie Offenbarung ber Lehre ober innere Inspiration, I, 3, A-J u. ff. Aber auffalen bleibt nun, daß außer folchen gelegentlichen Bemerkungen über die Infufficienz ber men lichen Bernunft und der Philosophie der Lombarde sich nicht auf eine prinzipielle 🗫 terung bes Berhältniffes von Vernunft und Offenbarung, von Bhilojophie und Theits einläßt, wozu er bei ben Borgängen, bie ihn umgaben (Anfelm, Abaelarb, Suges eine unmittelbare Veranlaffung und Aufforderung gehabt hätte. Daß er nicht unber mit diefer Frage war, versteht fich von felbst, und verräth fich auch in ber Schrifts an manchen Orten; er kennt weiter nicht nur die alte Philosophie und führt namentlich Aristoteles und Plato II. B. dist. 1., freilich nur um bie Bermifchum Inhaltes mit ber firchlichen Lehre abzuweisen, fondern er ift auch berührt wenn von den philosophischen Untersuchungen der nächstvergangenen Zeit, wie bem Stang Nominalismus und Realismus, ber in feiner Unterfcheidung von Beichen und em anklingt, vgl. Ritter, 1. c. p. 485 sqq., welcher auch mit Recht erinnert, wie Staat il. nicht weniger die Dialektiker angreift, welche auch nur die Form ihrer theologische die í.... von der Philosophie borgen wollten, 1. c. p. 490 sqq., daher Ritter das Urthai 🗰 🖕 🚌 den Lombarden fällt: daß seine Stärke nicht auf philosophischem Felde ju such L II und sein Lehrbuch von der philosophischen Bildung jener Zeit nur sehr wenig u 🖬 🗽 亚 aufgenommen, ja in einem Streit gegen biefe Bildung gestanden, ber nur auf Die bage ftändniß beruhte. Bir können diefem Urtheil im Ganzen beiftimmen; es wird fi an <u>ب</u> noch etwas begrenzen laffen. Ein hervorragender Scharffinn und Tieffinn, welche Parzu gründlicherem Eindringen auch in die philosophischen Fragen befähigt hätte, ik 📥 bings auch in feinen theologischen Expositionen nicht ju spüren; aber diefes im Gup Pranur abwehrende Berhalten zu der Philosophie, sowie die Gleichgültigkeit gegen tie 🗯 EDT zipielle Erörterung tes Verhältniffes von Vernunft und Offenbarung, Theologie Philosophie ist boch auch wieder insofern etwas Absichtliches, als ihm durch Einnicht ta ber Bhilosophie und die dialektische Behandlung der Theologie ber von ber Biligi l a de wefentlich verschiedene Standpunkt ber Theologie, welcher ihm feine Festigteit und Cante fer in sich felbst zu haben schien, nur erschüttert zu werden und einem unfruchtbaren, if fährlichen Grübeln die Thüre geöffnet zu werden schien. Ein "Migverständnig- me 5-E Kurzsichtigkeit war tics nun freilich, weil jene einmal schon angeregten, und an fic 📫 tigen und unabweisbaren Fragen sich nicht nur jo auf die Seite bräugen und mit 30 lae <u>.</u> schweigen übergehen laffen, wie fie tenn ja auch nach bem Lombarten wieber in 🚧 ganzen Schärfe hervorgetreten find; aber eine gemiffe Entschuldigung findet die Etale 22 welche ber Lombarbe in tiefer Beziehung einnimmt, barin, daß allerdings tas Die 2 2 ber Theologie und tes firchlichen Standpunttes im Unterfchied von bem ter Billing beund einer philosophischen Erörterung von feinen Borgängern und Beitgenoffen mit? nügend ertannt und anerkannt wurde, und die Einmischung ber Philosophie bereit 🛎 i – fach zu leerer Grübelei und anmaßlicher Bernunftüberschätzung geführt hatte. 🎾 ۱<u>۳-</u>: daß der Lombarde sich nicht auf das Berhältniß der Philosophie und Theologie and hängt aber auch bas zusammen, baß er auch nicht einmal bie Grundlagen bes takin ber Systems für fich untersucht und feststellt, nämlich tie Lehre von ber Schrift, Tradition, Die 122 Auftorität des Pabstes und der Concilien, welchen Mangel man ihm gleichfalls blim 🟴 🎼 geworfen hat. Diese Lehren waren ihm überdies axiomatische Boraussesungen, in 🖬 🗠 feiner Anschauungsweise schlechthin anertannt werden muffen und nicht erft ju begitte it zei

#### Lombarbus

ıb. Eben bieje tirchliche haltung war es nun aber auch, was feine Schrift, wenn fie rich zu ben philosophischen Bestrebungen und ber bialettischen Behandlung der Theojie fich in einen gemiffen Gegensatz ftellte, feinen Beitgenoffen und ben fpäteren Theojen bes Mittelalters empfahl, weil diefelbe anch wieder dem Geiste des Mittelalter überupt und bann noch tem nächften Bedürfniß feiner Zeit infofern entsprach, als in ihr nach m Dbeubemerkten eine Ausgleichung ber firchlichen und bialektischen Richtung nabe legt war und dem Intereffe der letteren wenigstens durch Auflösung der Widersprüche id Gegenfätze unter den Auftoritäten Rechnung getragen wurde. Uebrigens war es meswegs nur bas Materielle ber gezogenen Refultate, was bem Werte tes Lombarben nen Berth in ben Angen der Zeitgenoffen und Rachkommen gab, ift ja boch auch die ntwrität bes Lombarben, wenn auch in ben meisten, boch nicht in allen Lehren und frmeinungen in Geltung geblieben, fondern eben fo fehr die Reichhaltigkeit des Lehriffes, welchen die Sentenzenbucher in flarer Darftellung und übersichtlicher, im Ganzen kedmäßiger, Form bei mäßigem Umfang barboten, wie die Rube, Bescheidenheit, Burückutung, welche er in ber Entwidlung ber Lehrgegenjäte und in feinen Entscheidungen weist — auch dies ist es — und nicht feine Stellung als Bischof der Pariser Kirche, ie man fonderbarerweise gemeint bat, was bas Ansehen bes Werkes begründete und so nge Beit erhielt, indem es durch alle tiefe Eigenschaften eine bequeme Grundlage n weitere Untersuchungen, und für eine ausführlichere Erörterung in Schriften und orlefungen bildete. Die Sentenzenbücher des Lombarden gehören in diefer Hinficht in e Claffe jener brauchbaren Bücher, teren lange bauerndes Unfehen weit weniger burch folnten Werth und wirklich hervorragende Eigenschaften begründet ift, als vielmehr gerade nch bas Mittelmaß ihrer Bolltommenheit, bas fie einer großen Debrheit zugänglich nit, und weiter baburch erhalten wird, bag fie einem vorhandenen allgemeineren Bedürf= ffe in bequemer Beise entsprechen. Wenn man übrigens neben den genannten relativen orgügen nicht nur Scharffinn, tiefe und originelle Gedanten im Werte bes Lombarden mißt, fondern ihn auch noch getadelt hat barüber, daß er zwar wohl viele fpitfindige b unfruchtbare Fragen beseitigt, aber darin eher zu wenig gethan habe und den Lefer n gar ju oft in bas Gestrüppe vermidelter und unnützer Diftinctionen hineinführe, fo : maar bas Lettere immerbin zuzugeben, aber bem Lombarden nicht fo boch anzurechnen, einehr ift er damit zu entschuldigen, baß er dem Standpunkte seiner Beit und seiner jenen Aufgabe gemäß bas einmal Gegebene, auch wenn es nach unferem Geschmade miger ertledlich und bedeutend war, aufnehmen und fich bamit auseinanderfegen mußte; mleicht man überdies den Lombarten in diefer Beziehung nicht nur mit seinen scholaichen Rachfolgern, fondern auch mit Zeitgenoffen und Borgängern, wie Robert Bulleyn, Wert be la Porrse, ja felbst theilweife Sugo von Sanct Bictor, fo tann man feine Migigung in bem eigentlich scholaftischen Befen nur loben. Dan könnte aber ben Lom= rben anch verantwortlich machen wollen für bie Folgen, welche feine Sentenzensammng gehabt hat, und hat bies auch wirklich gethan. Baur fagt in feiner Geschichte ber rföhnungslehre G. 214 gewiß nicht mit Unrecht: "mit Betrus Lombartus beginnt die riobe ber fpftematischen Scholastif und bes unendlichen Commentirens über bie Sennen bes Magister. Es ift zugleich die Beriode, in welcher nun erst bas Fragen und utworten, das Gegenüberstellen von Thesen und Antithesen, Gründen und Gegen= fuben, bie Zerspaltung und Zersplitterung bes Inhaltes bes Dogma's ohne Ziel und in's Unendliche fortging. Die freie Bewegung, welche Scholaftiter wie Anfelm b Abailard auf diejenigen Punkte führte, die für sie das größte spekulative Interesse ben, ging nun in ben Formalismus einer fpftematischen Tenbenz über, bie auf bas ngelne immer nur im Busammenhang des Gangen tommen zu können glaubte, aber d nicht träftig und fcopferisch genug mar, um ein ganzes Spftem mit ber Einheit r 3bee ju burchbringen." Allerdings hat ber Lombarde burch Darbietung bes Stoffes t bas unendliche Fragen und Antworten, fowie das dialektische Spintisiren, und durch in beicheidenes Anfichhalten in feinen eigenen Enticheidungen ben alles miffen- und

entichciteuwollenten Scharffinn und tie Sucht, alles bis in's Rleinfte und Meuferfte ju verfolgen, gemiffermaßen beransgefordert, er hat weiter bagu beigetragen, ben freieren fpetulativen Trieb, wie er fich in Anjelm, Abaelart und anderen zeigte, einzuengen burd bie Schranten bes gegebenen, balb felbft auch jur Auftorität gewordenen Schema's, mb infofern tem icholaftischen Formalismus Borfchub geleistet, welcher, weil er nicht in Großen und Manzen schaffen barf, am Rleinen und Einzelnen sich zerarbeitet, er but endlich ben Traditionalismus und ben Anftoritätsgeift ber mittelalterlichen Theologie ge steigert, sofern er sie noch fester an bie gegebene Auftorität bant, zu welcher sich bann bald auch als weitere Feffel feine eigene Auftorität anlegte; nicht unerheblich war babe auch ber weitere Nachtheil, raft tie Bequemlichteit und Reichhaltigkeit feiner Sammlung manche vom Studium ber Urquellen abzog. Allein alle bieje nachtheiligen Folgen, welche mit ber Verbreitung bes Lombarbijchen Lehrbuches mehr ober weniger verbunden waren, tonnen billiger= und vernünftigerweife auf tiefes felbft als Urfache nicht gurudgefuht werten, indem es höchstens bie Veranlasjung tagu und ben Anfnupfungspunkt für be Bertehrtheiten und Einseitigteiten barbot, welche tiefer im Geift und Gefchmade ber Zeit wurzelten, und in ber Consequenz einer ichen vorhandenen Richtung lagen, die fie nothwendig weiter entfalten und ansleben mußte. Bar es roch nach bem oben Ausgeführten gerade die Absicht bes Lombarden, Die mußige Dialettit zu beschränten, nicht fe ju fördern; auch wollte er rem Etudium der Quellen mit seiner Sammlung nicht abbrechen, fondern ramit nur renen rienen, welche nicht in der Lage waren, in ber = merositas librorum fich umzufchen, um bas Wahre zufammenzusuchen. 2Beun entig tie ihm nachfolgente Beit auch feine Auftorität mit tem befannten Stichmort: ber Deifer hat es gesagt, auf ben Schilt gehoben hat, fo hat wenigstens seine Bescheitenheit a einen folchen Erfolg nicht geracht, nur noch viel weniger ihn beabsichtigen können. Uch gens war nun bod auch bas Aufehen ber Lombarbijchen Edrift nicht gleich von Anjung an ein unbeftrittenes, und ist auch nie ein ganz unbeschränftes geworden. Die Orthe torie tes Lombarten wurde vielmehr bald nach feinem Tote wegen mehrerer Lehrpunke in seinen libri sententiarum angesochten. Der erste biejer Lehrpuntte bezog fich auf in von ihm aufgeworfene Frage 1, dist. 5, J .: ob ber Bater Die göttliche essentis erzenge, over die göttliche essentia, t. h. tie divina natura tribus communis ben Cohn erzeuge, over die essentia die essentia erzeuge, oder ob sie gar nicht zeuge und gezeugt seb. Du Lombarte verneint alle tieje Fragen, tenn nur tie Berfon tes Baters tonne bie Berin bes Sohnes zeugen, und bas Wefen tann fich nicht felbst zeugen, es ift vielmehr bas in allen Berfonen gemeinfame, und in jeder gan; feyende. Dieje rein bialettijche Diftintion migverftund ber Abt Joachim von flora tabin, als ob bas Befen von bem Lombarden noch als ein besonderes Viertes neben den Bersonen angenommen, mithin eine Quaternität gelehrt würde; er warf ihm baber auch Sabellianismus vor, mogegen nun ber In Joachim fich in einer Beife über tie Einheit in ber Dreiheit der Berfonen aufenn, welche bem Tritheismus nur ju nahe tam, vgl. Baur, Geschichte ber Trinitätslehn II. B. S. 552. Deier, Geschichte ber Trin.-Lehre I. B. S. 272. Die lateranenfifte Synode vom Jahr 1215 nahm ben Lombarten ausbrücklich gegen diefen Borwurf in Echutz (can. 2.) und verrammte ragegen tie Meinung bes Joachim. Etwas mehr Bebeutung hat die weitere Anklage gegen ben Lombarben, welche ihn in ber Lebre von ber Berfon Chrifti tes fogenannten Ribilianismus beschuldigte. Es bräugte fich im nämlich bei der Entwicklung dieser Lehre die Frage auf: ob mit Sätzen wie: Gott 🏶 Mensch geworden ober Gottes Sohn ist bes Denschen Sohn geworden und ber Denich ift Gott, bes Denichen Cohn ift Gottes Cohn geworben, gejagt werbe: Gott fen eines geworden, was er früher nicht gewesen. Darüber fagt er nun, gebe es 3 Deinungen: entweder nehme man wirklich an: baß Gott etwas wurde, was er zuvor nicht war, und ber Mensch etwas, was er zuvor nicht war; nach dieser Borstellungsweise, -- im Allgemeinen bie alexandrinisch-cyrillische, wäre eine wirflich objeftive Beränderung mit ber gettlichen und noch mehr mit ber menschlichen Natur vor fich gegangen. Dber nach ber zweiten

#### Lombardus

Reinung foll bie Menfcwerbung nur bas mit fich geführt haben, bag bie zuvor einfache **serson nun eine zusammengesetzte wurde — dies im Allgemeinen die antiochenische** Borkellungsweise, man tann freilich auch mit Dorner fagen: Die herrschende tirchliche. Der Lombarbe tabelt nun an ber ersten Meinung bie augenommene reale Beränderung, an er zweiten bie Bufammenjepung; bas göttliche Sehn jeb nicht ju einem menfchlichen geworen und ningetehrt, aber es sen auch nicht eine aus den zweien zusammengesette Ratur eworden, fo baß insbesondere in der Meuschwerdung aliquis homo geworden. Man bane nun aber trittens tie Sache auch fo anschen: tie Einigung habe nur den Sinn, uf bas Wort Gottes mit Leib und Seele als einem Gewande befleitet wurde, um ben Ingen ber Sterblichen angemeffen zu erscheinen; Gott ift also nicht wescntlich Mensch smorten und ter Mensch nicht wesentlich Gott, sontern Gott ist burch Annahme bes flifches nur socundum habitum, ter Erscheinung, Beziehung nach Diensch geworten. **Positiv spricht sich nun der Lombarde nicht gerade für die britte Ansicht aus, aber wenn** a gegen die beiden ersten Gründe auführt, die von selbst auf die britte führen und pen bie britte nichts bemerkt, zeigte er barin boch feine Borneigung für bie britte, objeich er nicht entscheiden will und bie Lefer zu weiterer Erforschung ber Sache aufjordert, Buch III, dist. VII. Die Folgerung lag nun nahe, tag wenn Gott turch tie Reuschwerdung nicht etwas geworden, er eigentlich nichts geworden, mithin die Menschnerbung eine fcheinbare fen; bies ber Nihilianismus, ber nun folchen Anftog crregte, bif auf ber Synobe zu Tours im Jahr 1163 in Anwesenheit tes Babstes Alexander III. mußber heftig gestritten, aber wie es scheint, nicht öffentlich entschieden wurde, wogegen mi ber lateranenstischen Synode 1179 Alerander III. Die nihilianische These ansbrücklich werdammte. Aber auch in Schriften wurde diese Härefe bekämpft, wie von Johannes we Cornwallis, vgl. Martene, thesaur. nov. anecdotorum V. B. C. 1657, chenfe von bem burch feine heftige Polemit gegen tie tialettische Theologie betannten Balter von Rauretanien, vgl. du Boulay, hist. univers. Paris. Tom II. p. 404 sqq. Benn aber mu gleich biefer Nihilianismus des Lombarden tirchlich verdammt wurde, fo ift boch auch nieder flar, wie die kirchliche Theorie von ber Person Christi immer wieder durch tie Emfequenz barauf hingetrichen wurde, die menschliche Natur Christi ju verfürzen und ie Menfcwerdung in eine bloke Theophanic zu verwandeln, vgl. Baur, Gefch. b. Erin.-Lehre II. B. S. 557. Torner, Christologie II. B. S. 379 ff. Alle tieje An**piffe hemmten** nun zwar keineswegs den Fortschritt des Ansehens der Lombardischen Borift, förderten ihn vielmehr fogar, aber auf ber andern Seite wurden boch mehr und mbr einzelne Lehrmeinungen bes Lombarten von manchen Theologen nicht gebilligt und wu ber üblichen Lehrweise ausgeschloffen, was durch die Formel ausgedrückt wurde: hic ngister communiter non tenetur; insbesondere vereinigten fich im Jahr 1300 bie Preefforen ber Theologie in Baris rabin, 15 ausgebobene Gäpe res Lombarten nicht vorzutraen, welchem Beschluffe aber andere theologische Schulen nicht beitraten. Gleichwohl wurden ie Sentenzbucher bes Lombarden nun Jahrhunderte lang bei atademischen Borlefungen **u Grunde gelegt** und durch zahlreiche Schriften commentirt. Diefe Commentare alle n verzeichnen, ift hier nicht ber Ort, um fo mehr, ba bie bedeutenderen den beühmteften Scholastikern angehören und bei diejen erwähnt werten. Nur bas mag noch emerkt werden, daß auch fogar noch nach der Reformation Commentare über des Lomerben Sentenzen geschrieben wurden, wie in Spanien, bas ja vom Einfluß ber Reformtion fo wenig berührt wurde; ber berühmteste ist von Dominitus Soto, geboren 1494, eftorben 1560; ber bedeutenbste ift von bem niederländischen Theologen Eftius, tensler und Lebrer ber Theologie zu Douay, + 1613, ber noch betaunter ift durch feinen immentar über bie paulin. Briefe, vgl. Ständlin, Gefch. b. theol. Biffenschaften **J. I. S. 214.** Bon den Sentenzen des Lombarden gibt es natürlich zahllofe Ausgaben, ie beste, welche manche Fehler der älteren beseitigt, ist von Johann Aleaume, Dr. der theologie ju Löwen 1546 beforgt worden. Der Lombarde ift nun aber auch noch ber Berfaffer von mehreren Commentaren über die Bfalmen, bas Bobelieb, paulin. Briefe,

gedruckt 1537 und 1541; sie geben aber kaum mehr als Auszüge aus den Schriften der Rirchenväter und der Theologen des Mittelalters; über die ungedruckten Werke des Lombarden vgl. die histoire littersire de la France. tom. XII. Außer diesem obengenanten Werke kann in Beziehung auf den Lombarden überhaupt verglichen werden du Bouley, hist. univers. Paris. tom. II. Bossute Cramer, Weltgeschichte B. VI. S. 586-754. Ritter, Geschichte der Philosophie B. VII. S. 474-501. Schröch, Rirchengeschicht B. XXVIII.

Longobarden richtiger Langobarden (nicht zu verwechseln mit den Lovifoe Aurre-Bugdot bes Ptolemäus, von benen fie berjelbe auch burch bie Schreibart Auxopagia unterscheidet) find eine deutsche Böllerschaft im Westen der Elbe, ungefähr fühlich wu hamburg bis gegen Salzwetel; im Norten von ten Chauten, im Weften etwa um be untere Aller von ben Angrivariern, im Guben von ben Dulgumniern begrenzt. And not Helmold nennt hier die Bardi, ihre Landschaft Bardengowe, ihre Stadt Bardonwic (Bar bewic bei Lüneburg). 3mar maren fie erft in fleiner Bahl, aber burch Tapferteit ausgezeichnt (Tac. Germ. 40.). Durch Mähren rüchten fie an bie Donau vor. Ausgangs bes 5. Jahrhun. berts werben fie auf dem linken Ufer genannt, nach 526 gingen fie auf bas rechte nach Bannnien über. 216 leste dürftige Refte ber beutschen Berrichaft am untern Lauf bes Fluffes fur ten wir fie in ben Gegenden, wo einft tie Gothen fo mächtig geherricht batten. Stete Rampe waren hier zu bestehen mit ben oftrömifchen Raifern, ben Bulgaren, Avaren, afiatifon Nomadenstämmen, bie auf den von ben hunnen eröffneten Wegen nach Europa we gedrungen waren. Sich hier zu behaupten, war nur möglich im Bereine mit ben mit barlichen Gepiden. Nachdem aber bie Letteren von den Longobarden felbft, 547, u schrecklichem Rampfe besiegt und vernichtet worden waren, mußten auch diese ihre Site ben Avaren einräumen. Gie ftiegen hinab nach Italien, 568, 14 Jahre nach Berftirung bes oftgothijchen Reichs, bas lette unter allen beutschen Bölkern, welches af römischem Boten Bosto faßte. In fiebenjährigem Rampf erobern fie nun unter bu Rönigen Albein und Cleph tie Po-Gegenten. Die Eroberung war nicht schwer, in Bewohner sehnten fich aus bem griechischen Joche nach ber germanischen Serrichaft zurid. und Italien war durch ten langen gothischen Krieg, turch Hungersnoth und Beft fo wehrlos geworden. Doch hielt fich Bavia (Ticinum) 3 Jahre lang, bis 572; es wate bie Residenz tes neuen Königthums. Im Dften wird gegen bie Griechen und Avan ein Berzogthum in Friaul errichtet. Gegen Guten wird vorgedrungen bis in die Rate Roms. Aber gang Italien ju unterwerfen, gelingt ihnen nie, obichon fie fpater mit (um 580) tas Herzogthum Svoleto, und fühlicher bas Berzogthum Benevent errichten. Die Landschaften von Rom und Reapel, die italienische Südspipe mit Sicilien, die venetianischen Infeln, die Rüfte von ber nördlichen Bo-Mündung bis nach Ancona bin, mit Ravenna, als dem Hauptsitz der griechischen Macht in Italien, blieben in den Händen von Byzanz. Dies ift ber Anfang der innern Getheiltheit Italiens, welche feiner gangen neuern Beschichte ihren eigenthümlichen Karafter anfbrudt.

Wo bie Langobarten italisches Gebiet eroberten, ba geschah es ohne Schonny, ganz anders als bei den Oftgothen. Sie waren bis dahin ganz unberührt von der römischen Bildung geblieben, ihre Berührung mit dem römischen Namen war fast um eine feindliche gewesen. Man hat schon im Laufe des vorigen Jahrhunderts unter den italienischen Gelehrten die verschiedenften Ansichten aufgestellt über das Berhältnis der Eroberer zu den Eroberten und die Geltung ihrer beiderseitigen Rechte, nicht ohne des bie historische Undefangenheit hie und da durch das nationale Borurtheil gelitten hätte; alle waren jedoch einig darüber, daß die freie Berfassung der Städte im Mittelalter als ein neues Erzeugniß historischer Entwicklung anzusehen sein bergeleitet, die unter worfnen Römer blieden ihm bei den Longobarden persönlich frei, behielten freies Eigenthum, bewahrten sich ihr römisches Recht und ihre eigenthümliche Gerichts- und Städte-Berfassung. Rach Les dagegen haden sie das volle Recht ber Freiheit und des Gigenthums

#### Longobarben

xerloren, die Langobarden wohnten gleich Anfangs in den Städten felbft, an eine römische Städteverfaffung tann also nicht weiter gedacht werden, höchstens bie römische Marktwlizei und Zunftverfassung möchte sich ba noch erhalten haben. Die italienischen Edriftsteller felbst find geneigt, zwischen den beiden letzteren Gegenfäten die Mitte zu satten. Auch C. Baudi di Besme und Spirito Fossati gebören bieber; bei ihnen erhalten ne Bifcofe infofern eine fehr hohe Stellung, als fie es gewefen wären, die bei dem Aufhören ber römischen Gerichts= und Städteverfassung über bie römische Bevölkerung uch romifdem Rechte richteten. Dagegen hat fich der neapolitanifche Geschichtsforscher E. Tropa für die Territorialität des langobardischen Rechts ausgesprochen, die schon Tart ertannt hatte; er geht in feiner Grundanschauung noch viel weiter als Leo; römiice Bürger-Rechte, Magistrate und Privatrecht haben ihm burch bie langobardische Ewberung gänzlich aufgehört, mit Ausnahme ber Geistlichkeit und derer, welche durch besondre Berträge begünstigt waren; das Shftem ber persönlichen Rechte aber fey erft wirch die Franken unter Karl M. in Italien eingeführt worden. Neuerdings hat Beth= mm=hollweg (nach Savigny) im Allgemeinen bie Fortbauer einer freien, mit Land= Eigenthum versehenen römischen Ration angenommen, läßt aber (gegen Savigny) bie rimifche Stäbteverfaffung bei ben Langobarden untergehn; bas Berhältnig beider Ratonen laffe fich nicht näher bestimmen, weil die langobarbischen Gesetze barüber fcweis gen, - ein Umftand, ber jeboch auch anders verwendet werden tann. Endlich hat L Begel ben Ansichten eine entscheidende Richtung zu geben versucht. Durch feine Untersuchungen und bie Publitationen von C. Baudi bi Besme und C. Tropa ift bie Sache nun fo weit gediehen, daß (vollends, wenn endlich bie neue Ausgabe des Paulus Diatonus in ben Mon. Gorm. erschiene) an eine umfaffende neubearbeitung ber langoburdifchen Geschichte gegangen werden dürfte. Daß bas Berbältniß zwischen den beiden Rationen ichon bei der Eroberung und noch später ein fehr feindseliges gewesen, darüber fift uns schon Paulus Diakonus keinen Zweifel übrig. Das eroberte Land wurde zum theil jur Einode; ichrecklich find bie Schilderungen Gregors M. in feinen Dialogen und Briefen. Die römische Bevölkerung verlor allen nationalen und politischen Zusammenhett. Dahin weist bas Stillschweigen, bas in Betreff ihrer in bem Ebift bes R. Rothari von 643 beobachtet wird. Das System der persönlichen Rechte fand bier teinen Play. Bie die früher überwundenen Heruler und Gepiden unter die langobardische Ration felbst aufgenommen wurden und beren Kriegsheer verstärtten, jo traten auch bie **Rimer** förmlich in die langobardische Ration ein, das Gesetzbuch des K. Rothari ist mebrüdlich für alle Unterthanen teffelben bestimmt, es ift ein eigentliches langobarniches Reichsrecht. Erst unter Liutvrand wurde der Gebrauch des römischen Rechts, 10ch mit Fortbauer des langobardischen, als des allgemeinen, unzweiselhaft ausgesprochen mb anertannt. Bahricheinlich tamen bei der Groberung alle freien Römer unter die Klaffe ver Midien (Halbfreie), mögen sie nun biese ganz allein ausgemacht haben oder nur zu en vorher ichon vorhandenen Albien binzugekommen feyn. Die frühern Rolonen dajegen wurden wahrscheinlich in ber Regel in den Stand ber Unfreiheit verset.

Drei Stände nämlich tennt das Evitt Rothari's, diefelben, wie bei allen andern germanischen Rationen, Freie, Halbfreie, Unfreie. Daneben gab es noch Borzüglichfreie wer Edle (nobiles), welche aber bei den Langobarden teinen besondern Geburtsstand neben den aubern für sich ausmachten, wogegen sogar der einsache Bollfreie mit nobilis begeichnet wird. Die ganze Nation machte (mit den andern vereinigten Böllern) ein einziges heer aus, und auf dieser Kriegsgemeinschaft beruhte die nationale Einheit. Die megebildete heeresversaffung wurde auch nach der Eroberung festgehalten. Die Beamten sind zunächft militärische Beschlöhaber, aber sie hatten zugleich die ganze bürgerliche Berwaltung und Rechtspflege. Un der Spise steht der König. Vorzugsweise gerade bei die sem germanischen Bolte ist das Königthum auf rein eignem Boden erwachsen, nicht zu erklären aus christlichen und römischen Einstüffen, sondern aus dem innern Beskrinis ber Einheit schon zu einer Zeit, wo das Volt noch unter Herzögen auf der

# Longobarben

Banterung begriffen mar, tann bejestigt burch ein ftartes nationales Bewußtjepu, befin Repräsentanten tie Könige waren und turch bie großen geschichtlichen Erjolge, die man ihnen verdantte. Der König wurde gewählt, ober bas Bolt gab ihm wenigstens feine Bustimmung in ber Form einer Babl; einen ausgezeichneten Anfpruch hatten aber die Mitglierer Des Königshaufes ober teffen Bermantte. Bon tem König wurden tie Bejepe mit ten Großen und Borftehern tes Bolts berathen, von tem gejammten Ber in ter Boltsverjammlung angenommen und im Namen tes Könige erlagen. Er war oberfter Michter und von ihm gieng bas Mufgebot tes Deeres aus. Durch bes Königs Beamte, tie Gastalten (tenen aber in ben tem Ronig vorbebaltenen civitates, wo fie tie Stelle ber duces ober herzöge vertraten, auch ähnliche Befugniffe zutamen, wie tiefen, raher auch fie judices genannt werten) wurde tas öffentliche Bermögen verwaltet. Du Rönig übte tie bochfte Straf- und Polizeigewalt, er hatte tas allgemeine Batronat son Bormuntschaftsrecht, um ihn ichaarte fich tas fönigliche Gefinde tie fideles, gasindii, teren Dienft auf dem fittlichen Verhältniffe ter Singabe an Die Berjon bes Berrichet beruhte , währent ihnen zugleich die Dienste tes Hofs vom Rönig übertragen wurden und Ehren und Bürten in verschiedener Ubstujung brachten. 3mifchen König und Bet in ber Mitte ftanten tie duces, mie tie Baftalten auch judices genannt, ober and judices civitatis, entiprechent ben fräufischen Grafen, aber von größerer Bebeutung als Dieje, fcon weil fie bem Rönigthum vorausgehn, meift wohl nicht bloge Beamte, wegt fie die Könige gerne gemacht hätten, fondern geborne Fürsten und Borfteber des Bollt, als was fie felbst fich zu erhalten ftrebten. Unter einem judex (fen er nun Derzog ober Baftalbe) ftanden mehrere Echultheißen, r. h. Drtebehörden mit richterlichen, polizeilichen und militärischen Befugniffen, unter bem souldahis zunächst decani und saltarii. In rie Stäbte erhielten ihre Herjöge und Gastalben als Richter und Obrigkeiten, eine römische Städteverjaffung tonnte nicht fortbestehn neben ber langobarbischen Reichsverfassung. Die Langobarden hielten sich nicht außerhalb ber Stärte, vielmehr bezeichneten Dieje durch ihre Territorien Die (grengen, durch ihre jesten Mauern Die hanptburgs und Mittelpuntte ber Gaue ober Gerichtebegirte, Die langobarbijche Gemeinverfaffun wurde jo zur ftärtijchen, die Städte jelbit aljo zur Grundlage ihrer Gau- und Gemeinte Die Bergöge vertheilten unter fich tie eroberten ftättijchen Territorien m verfassung. nahmen ihren Git in ben hauptorten, mahrent ihre Rriegsleute fich über ben ganne Bezirt verbreiteten.

Nach Alboin's und Cleph's, ber föniglichen Eroberer, Tote, maren bie Langobarber über 10 Jahre ohne Rönig. 3hre 35 gerzöge herrichten im Lande, jeder genog wie Erst ber burch Byjang veranlaßte Angriff ber Franken icheint fie ju bu er geraubt. Bahl von Authari vermocht ju haben, 584. Er war ein Sohn Cleph's. Die Sergige gaben babei bie Salfte ihres Bermögens, natürlich zumeift in Grundbefit bestehend, a ren König heraus zur Bestreitung bes Unterhalts feines hojes unt Gefolges; vielt mochten fie mabrend bes Interregnums von öffentlichem Gute fich angeeignet haben Erst unter Authari, 584—90, trat nun ein geordneter Zustand ein; die Befisverhältnise waren festgestellt, und obwohl sich in ber Lage ber gebrückten Bevölkerung wefentlich nichts änderte, jo war boch burch bas wiederhergestellte Königthum, bas fcon p Anfang allein ben Unterworfenen Echutz gegen tie Gewalt ber Einzelnen gewährt bette, wenigstens ber rechtlojen Billfür ein Ente gemacht, und Baulus Diatonus rühmt tes neue Glud tes Reiches. Dhne Bedeutung auch für die romifche Bevöllerung und in Berhältniß zu ben Giegern war es nicht, als Muthari ben römischen Ramen Flavint annahm, was feine Nachfolger beibehielten.

Um meisten schied die religiöse Differenz die beiden Nationen von einander. Die Langobarden waren schon bei ber Eroberung zum großen Theil Arianer. Ihre allgemeine christliche Färbung war verhältnismäßig gering, im Vergleich mit andern arianischen Germanen. Wenn boch fanatische Anwandlungen gegen die tatholischen Eroberten erwähnt werden, so blieben diese immerhin vereinzelt, gehörten auch mehrfach bloß ben

#### Longobarben

sch heitnisch gebliebenen Theile des Voltes an, der Obin und Freia verehrte. Erflärt ich felbft Gregor M., daß ihre gottlofen arianischen Priefter ben mahren Glauben gu rfolgen nicht unternähmen. Bie freilich bie theilmeife Betehrung ber Eroberer ju rem Chriftenthum vor fich gegangen ift, bies blieb bisher ebenjo unerflärt, wic bei ben ibern beutschen Boltstrümmern an ber Donau, ben herulern, Rugiern, Stiren u. A. edenfalls war bas Heidenthum bei den Langobarden noch ziemlich mächtig geblieben nd bie römijche und tatholijche Bevölterung fah fich burch fie nicht blog in ihrem Raolicismus, fontern in ihrem Chriftenthum überhaupt bebroht. Das Seitenthum fnüpfte ch bier sogar an Lotalitäten ber nenen Seiniath an, bas alt-chriftliche Italien fab wier Berge und Saine ten beibnischen Göttern als Wohnstätten geweiht. Aber auch ber ranifche Einfluß durch die herrichende Nation ichien bedenklich. 3war hatte ter Rathociemus felber bem hereinbrechenden sittlichen Berterben nicht wehren können, aber es igte fich auf feinem Gebiete boch heldenmuth in befjen Betämpfung und ein Gericht is öffentlichen Gewigens, wie ber Arianismus fich nicht zu besithen ruhmen burfte ; un machte ihm bas zum ichneidenden Borwurfe, es galt als die Folge feiner Reperci. Bie fo ber religiofe Gegenfat in doppelter Beije Die Bölter treunte, jo zeigte er neben er fittlichen auch eine nationale und politische Geite.

Doch schon Authari's Gattin, die fromme und fatholische Theodelinde von Baiern nach Authari's Lod, 590, mählte fie Agilulf zum Gemahl und Rönig) war Bermittnin: sie tam der gedrückten Rirche zu Hülfe. Und gerade bamals faß ein Mann auf en pabftlichen Stuhle, ber als ter eigentliche Grünter tes Pabftthums angesehen meren muß, Gregor M. (590-604). Wenn gleich burch die Gebietsverlufte an die Langoarben bie Rirche auch verlor, jo tam auf ber andern Seite bie Besehung burch tiefes rimifche Bolt und Die Bedrückung ber tatholifchen Römer tem Pabftthum auch wieder Durch bie Noth ber Zeit lernte in Italien bie tatholische Rirche ihren ina Statten. ern Bufammenhang tennen, wurde fie genöthigt ihn auch äußerlich ju fnupfen, ward tom immer mehr zu ihrem eigentlichen Mittelpunkte. Dies zeigte sich namentlich bei en Bifchof von Mailand, teffen Rirche fich eigentlich auf ber Flucht in Genua befand nd burch Unterstützung von Rom ans sich erhielt; es zeigte sich sogar bei dem Bischof on Ravenna. Das römische Kirchenhaupt ward Einheitspunkt der nationalen Interefn und ber nationalen Bedeutung ber Romanen, dies war ber Ginn feiner politifchen Birtfamteit, in ben Stätten bie Bifchofe feine Bertzeuge, ter 3med bie Bertheidigung egen Arianismus und Germanismus. Aber Vertheidigung auf friedlichem Wege. Nur s war noch ein Erfolg zu hoffen. Was bas römische Reich verlor, tonnte bie römische tirche wiedergewinnen. Gregor und Theodelinden gelang ber Friede zwischen Agilulf nd Byzauz. Auch in der Bekämpfung ber Reperei fam ihm das Berhältniß zu Theo= elinden zu Statten. Ihm selbst waren alle Mittel recht, wenn die Leute nur bekehrt unden, und ber Erfolg war fo gut, raf man Stoff genug fand zu Bundergeschichten on ber Sinnesanderung vieler Longobarden ; ja ichon Authari mußte noch im letten lahre feiner Regierung ein Berbot gegen tie tatholische Laufe langobardischer Kinder clagen, worauf Gregor mit einem feurigen Schreiben an alle Bifchöfe Italiens antwrtete. Es müßen ichon bamals auch tatholische Bischöfe unter ben Longobarden gewien feyn, auf fie mag fich Gregor's Einfluß gestützt haben, während es gerade ber rienischen Geiftlichkeit an Macht und Zusammenhang gesehlt zu haben scheint. Schon on Anfang an waren viele Katholiten unter den Streitern, welche bie Langobarden auf rem Bug begleiteten, wie 3. B. die Noriter und Bannonier. Noch mehr wohl bewirtten ie Beirathen ber Langobarben mit römischen Ratholitinnen. Die bairische Theotelinte oran. Sie war es, bie ihren Gemahl bestimmte, bic tatholifche Rirche mit Gutern gu eichenten und ihren Bischöfen das verlorne Aufehn zurückzugeben, ja fogar jeinen Cohn, en Throufolger, tatholifch taufen ju laffen. 3hr Bruder, Gunduale, wurde Dux von Ifi (fein Sobn Aribert fogar Rönig). Gie felbft baute Johannes bem Täufer, ber pater ber Schutpatron ber Langobarben wurde, die prachtvolle Basilifa von Monga. Um 612, noch unter Agilulf, wurte tas Klefter Bebbie in ben tettischen Alpen ven tem beil. Celumban gegrüntet, und vom König unt seinem Schu Areleale reichis beschenft. De ber Rönig selbst sich noch besehrte, ift nicht sicher. Rennte man bies aber für bas Bell veraussichen, so knüpste sich taan tie siegreichte Seifung für bas eben sich ausschweingente Babstihum. Wenn man nun gleich bas Berhältniß Greger's pu Ibeerelinten nicht mit Unrecht verglichen hat mit tem Greger's VII. jur Gräfin Rathilte, so regte sich toch ichen unter tiefer Königin in tem eberitalischen Größent eine Spessifien gegen Rem, die ven ihr selbs begünstigt wurte, und es ift nicht zu viel geschen, wenn man hinter tem Serwante, ten ter Streit wegen Bertammung ber trei Garitel bet, tas Streben nach Unabhängigfeit von Rem ertennt, ein Streben, bas sich beiendtre in tem Batriarchen ven Mauileja gezeigt 3n haben schent, welcher besten mechte, an ter Stelle tes ven Rem arbängigen mailäntischen Bisches bas Derhaupt ber langebartischen Kirche in werten.

Ibeorelintens Jochter, Gunteberge, ebenfalls an zwei longobarbijche Könige und einander vermählt, an Arienalt of 636 und Nethari († 652), wirfte in ihrem Geifte als Beichügerin ber tatbelijden Lirde jert. Raich ichritt bie Befehrung ber Langebuten veran . mit ibr muche ter Ginflug Rom'e. Unter Rothari murten tie arianifen Bischöft ichen burch bie tatbelifchen verbrängt, und in feinem Nachfelger Aribert, Thesrelindens Bruderichn, erhichten tie Langebarten ten erften fatbelijden Ronig. 34 verichwant ber Arianismus vollftantig und Die Langebarben zeigten fich fortan tam weniger eifrig in ben Berten bee Glaubene, als früher in tenen ber Baffen, Dingswefen und Reliquienrienft breiteten fich aus, und im 8. Jahrhundert werben anch bie Edentungen und Stiftungen von Rirchen und Rieftern febr gabtreich. Dennech gift fich immer eine gewine Selbftantigteit in ber lengebartifchen Kirche. 3chen auf ben lateraniichen Cencil von 649. tas Babn Martin I. gegen tie menetheletifche Leine berief, ericheinen gwar auch tie langebartifden Bifchofe, aber es fehlt boch bie fich wieber nnabbangig baltente mailantiiche Disceie unt ber immer noch ichiematifche Batrian ren Aanileja. Benn nun and bem Babit im Gangen bie Batriardal - ober bohnen Metrevelitanrechte in bemielben Umfaug mieter eingeräumt wurden, wie er fie fruhn un romifden Beit befeffen batte, wenn and tie Ortination eines Theils ber langebur riden Bildofe turd ten Babft erfelgte: fe bebielt fich tie weltliche Dacht bech einet febr bebententen Einfluf ver, unt auch tie nun gan; tatbelijd gewertene Rirde ter L'angebarben blieb bei einem gemiffen nationalen Rarafter, bem Babfie gegenüber bi ibrer Unabhängigteit.

In ber aneiten Salfte bes 7. Jahrbunterte ift bas Reich innerlich beschäftigt tung tie in Beige von Grimealt's (perjogs von Benevent) Uinrpation entftandenen Threeüreitigteiten. Mit Greger II. 715-31 werten tie Beziehungen ju Rem immer wichtiger. Babrent tes innern Unfriedens batte ber Streit gwijchen Romern and gangebarben gernbt. Bei ben Michelligteiten Greger's II. mit Conftantinepel felen nich Langebarten und Romer gleich eifrig auf tie Geite bee Rabfis, es gilt feine Unabbangigten ver Briang. Freifich murbe nun Oreger II. von Ronig Lintprant jefft in feinen weltigen Imerefien berrebt. Er galt ichen bamale als ber größte und ruferwürtigne unter ber langebartrichen Renigen. Geit Iberbelinden batte eine Bermate lang ber Kenner begonnen, in ihrem Berfalle war fie noch einmal gebiendet burch biejen foniglichen Reinften well Ibattraft unt helbenthum. Er wellte tie Greberung Italient vollenden. fim gegenfiber friett nun bie befannte rabfiliche Belitif: Italien mußte in fich gethein um viminimug erhalten werben, bamit es ohnmächtig bliebe. Dietmal nes vericaffte ben Babin bu Sinte feiner Stellung ten Frieten. 216 aber Lintprent, 740, burd Die Ompfrung ber heriege ven Benerent unt Grelete beren fich Greger IL iber bebum ban um burn tie trenleie Belitit (freger's III. (731-41) auf's Ren pereis wer und winder mit einem Deere berangeg, fab fich ber Balin genethigt, ber Majer Domns Sort Marrell um Beiftant anjugeben. Aber ber war befrenntet mit

l

m langobardischen Hause. Man bot ihm darum nichts Geringeres an, als die Schutznrichaft von Rom selbst; als beren Zeichen wurden ihm die Schlüßel zum Grab des il. Betrus übersandt. Uber Gregor und Karl starben während der Unterhandlung, U. Zacharias schloß darauf einen Bund mit Liutprand; seine Berbündeten, die lango= urdischen Herzöge, gab er preis.

Die äußerft wichtige gesethgeberische Thätigkeit Liutprand's (713-35) läßt einen Blid un in bie innere Beränderung, welche feit dem Edifte Rothari's (643) im Reiche n fich gegangen war. Die verschiedenen nationalen Elemente waren sich allmählich in wrache und Sitte näher getreten. Besonders die feit Grimoald eingetretene Zeit ber erwirrung mag dazu beigetragen haben. Die Langobarden hatten römische Sprache i Sitte, römische Lebensweise und Bildung aufgenommen. Sie felbft bagegen, nachm fie den Romanen von Anfang an das Joch ihres Rechts und ihrer Institutionen ifnezwungen hatten, erzogen bie gefuntene und berabgewürdigte Bevölterung wieder zur reiheit, Italien bekommt durch die Langobarden auch unter der ächt romanischen Be-Merung einen ehrenvollen friegerischen Karafter. Die nationale und politische Einheit S Reichs ift jett in ber ersten Sälfte bes 8. Jahrhunderts icon burchaus befestigt. nterichiedslos wird in Liutprand's Gesetgebung jeder Unterthan mit Langobardus be**ignet.** Selbst die Geistlichen lebten im langobardischen Reiche insgemein nach lango= nbijchem Rechte, fie waren, wie die unterworfnen Romanen überhaupt , ber langobar= ichen Ration einverleibt. Und das bleibt auch hier der Grundtaratter im Berhältniß Birche und Staat: jene ift biefem untergeordnet. Wenn das geiftliche Ansehen, ann ber Reichthum ber Bischöfe fich vermehrte, fo war bies boch teineswegs in bemben Grade mit ihrem politischen Einfluße der Fall. Schon wegen der politischen Berlitniffe zu bem fo nahen römischen Stuhle war dies nicht möglich. Es ift dann bier inchanpt die Stellung ber Geistlichkeit eine ganz andere, als im fränklischen Reiche: e nimmt hier nicht mit den weltlichen Großen Theil an der Berathung über die Aningenheiten bes Reichs, fie ubt teinen übergreifenden Einfluß in den Städten. Bielntr ftehn bie Bifcofe unter ber Gerichtsbarteit bes Rönigs, ber niebre Rlerus unter z ber Judices ihrer Civitates und nur in rein firchlichen Beziehungen unter ben Bifchon ihres Sprengels. Und ähnlich ist ber weltliche Einfluß gewahrt durch das Wahlrecht n Gemeinde und bas Bestätigungsrecht bes Juder, worauf erst die Confekration des ifcofs erfolgt, wie auch die Berwaltung der tirchlichen und flöfterlichen Befipungen mi Bögte, welche bie Sinterfagen vor bem öffentlichen Richter vertreten und über bie Brigen nach Dofrecht richten.

Unter ben Rachfolgern Liutprand's setzten sich die Angriffe auf bas römische Gebiet nt. Zwar gelang es bem Pabste Zacharias, ben König Rachis (744—49), burch bie lewalt feiner Rebe und ben Einbruck seiner Bersönlichsleit zum Eintritte in's Aloster inte Casino zu bewegen. Und ebenso glücklich war Stephan III. in Beschwichtigung inte Bruders und Nachfolgers Aistulf burch Geschenke und Ueberredung. Als aber ister, die Baffen in der Hand, seine Forderungen erneuerte, ergriff der Pabst den alten ister Gregor's III.: er zog die entfernten Franken vor, gieng nach Gallien, salbte lung Pippin und bessen. In der Römer. In der That zwang ein Feldzug Pippin's ben immute sie zu Patriciern der Römer. In der That zwang ein Feldzug Pippin's ben immuste, son allen weiteren Eroberungen abzustehen, und ein zweiter Zug brang ihm die transgabe des schon Eroberten ab (754 u. 55). Daher die Schenkung Pippin's an is römische Rirche nub die römische Respublika.

**Us nach Aiffulf's** Tobe sich Herzog Desiderius und der in's Kloster getretene Ra **is um die Krone** stritten, gewann es der erstere, nicht ohne die Mitwirtung des Pab- **188. Aber Desiderins** wollte sein Bersprechen nicht halten, Spoleto und Benevent em **irten sich; was** schon zu Lintprand's Zeiten hervorgetreten war, wiederholte sich: der **des mit den empörten Herzögen, der König bediente sich der griechischen Hilfe.** Im burch fräntliche Bermittlung vermochte der Erstere Frieden zu erhalten, und bald Residensplichette für Theologie und Riche. VIII. 81 wurden bann Langobarben und Franken zusammen aufgerufen wider die gottlojen u teperischen Griechen; felbst gegen die inneren römischen Parteitämpfe vermochte Stephan l (768-72) fich nur ju erhalten burch bie Sulfe bes Defiderius. Und noch gunfie wurde bie Stellung ber Langobarden in Italien burch bas Borhaben einer zweisel Beirath zwischen ben beiden Rönigshäusern. Stephan IV. erblidte darin für fich größte Gefahr. Aber die Sachen schlugen ganz anders aus. Karl M. verstieß vie Le ter bes Defiberius und biefer nahm dagegen die Wittwe Rarlmann's und ihre Rin auf, mit fammt ihren Aufpritchen. Ein zweiter Bug bes Defiberins gegen Rom, bas (habrian I. feit 772) er vergeblich gehofft hatte für feine Schutlinge, brachte Entscheidung, eine Entscheidung für immer. Der Babft bat ben frantischen Ronip Bülfe, 773 zog Rarl nach Italien, 774 wurde Bapia eingenommen, bas langobard Reich hatte aufgehört zu existiren, Karl nannte sich fortan auch Rönig ber Langobert Rirchliche Unterstützung scheint die Eroberung erleichtert zu haben, einen durchaus b lichen Rarafter wollte auch Rarl bem Kriege bewahrt wißen , bie römische Kirche 1 es welche neben bem fräntischen Berricher burch Zuwachs von neuen Schentungen ! Ruten ber Unternehmung zog und noch weiter reichende Ansprüche baran Inäpfte.

Noch einmal schien 776 bie Unabhängigkeit des langobardischen Reichs wieder e leben zu wollen. Einige herzöge in Oberitalien hatten sich zu diesem Zweeke versch ren. Rasch machte ein zweiter Zug Karl's der Empörung ein Ende. Er setzt i fränkliche Grasen und Bassallen ein. Sein Sohn Pippin erhielt 781 die Stattige schaft von Italien mit dem Titel eines Königs der Langobarden. 787 unterwarf I auch den herzog Arichis von Benevent. Dennoch hielt dieser an dem Plan set, sch Schwager Abelchis, einen Sohn des Desiderins, wieder auf den Thron zu bringen't verband sich deshalb mit den Griechen. Nach seinem Tod setzte ihm Karl bessen grümvald als Rachfolger, unter Borbehalt der fränklichen Oberhocheit. Dennoch sie schwager ale folger kalser getrönt, ein Erfolg, der mit der Eroberung ver lam barbischen Reichs gegeben war. 803 folgte der Bertrag, der den neuen Bessen Diten hin legalissiter Raiser Micerhorus bestätigte ihm darin alle früher langobar schen Gebiete.

In biefer Zeit waren die Langobarden Italiener geworden. Die römische Spin war burchgedrungen. Und wenn die Berschmelzung ver Nationen auch bedingt 1 burch die äußterliche Einheit des langobardischen Rechts, die einheitliche Orgenisch bes Reiches und herres, so war die Romanissirung der germanischen Bollstheite U erst möglich geworten durch die innere Einheit der tirchlichen Institution, die sei ganz auf römischer Tradition beruhte. Die Kirche hat den Langobarden nicht bles b orthodoren Glauben, sie hat ihnen auch römische Sprache, Literatur und Bildung 1 mittelt. Selbständig traten sie nun in die wirkenden Kreise bieser Cultur ein, ber ge liche Stand blieb ihnen nicht fremd, sie wetteiserten nicht allein in Runst und Bildung schaft, sondern auch auf verbiete bes Handels und Gewerds mit den Römischen

Bunachst wollten Karl und feine Nachfolger ihre Herrschaft nur als Fortseiung 4 langobardischen Königthums angeschen wissen, sie erließen ihre Gesetze in Form 3 Busätzen zu den frühern langobardischen Editten. Aber bald genug wurden die ful tischen Einrichtungen auch auf diese Gebiete übertragen. Schon der erwähnte Unfü Hruodgaud's von Friaul hatte zu den ersten Schritten gesührt. Die Bollendung 1 Systems fällt aber wahrscheinlich erst 781, und später, besonders 301. Im Gun war es um so leichter, je größer schon an sich die Uebereinstimmung der Bersachun beider germanischen Neiche war. Die fränkliche Beamtenversachung und das Lehensten war im langobardischen Reiche schon vorbereitet, ebenso in gewissen Erschungen 4 Gebrauch der persönlichen Reiche schon vorbereitet, ebenso in gewissen Fricklung 1 Bischöfe und Nebte als Große und Lehensträger des Reichs, verbunden mit den 3 munitätsrechten der Kirche, das Institut der missi, der fränkliche Seerbann und 1 rüntische Gerichtsverfaßung mit bestellten Schöppen, — dies mögen etwa die wichtigsten Reuerungen seyn, welche die fränkische Herrschaft mit sich brachte. Rarl's Nachfolger im L Jahrhundert haben im Ganzen nur auf denselben Grundlagen fortgebaut oder dieelben zu stützen gesucht, wo sie wankend wurden.

Quellen: Bethmann, Leben u. Schriften d. Baulus u. d. Geschichtschreibg. d. Langob. n Berg's Archiv X, 255 ff. (1851). Dtto Abel's Ueberfetz. in ben Geschichtschr. b. entif. Borzeit. Edicta regum Longobb., op. et stud. Caroli Baudi a Verme, Aug. farmin. 1846, fritifa musterhast. C. Troya, Codice diplomatico Longobardo dal DLXVIII d DCCCXXIV con note storiche osservazioni e diss. (anch als Bb. IV. P. 1-4. ber koria d'Italia) Napoli, 1852—54, in 8°; läßt Manches zu wünschen übrig; von einer insgabe in Fol. ift 1845 nur bas erste und einzige Bejt erschienen. Ueber beide letteren **Sammlungen**, sowie über Neigebaur's Münchener Abdruct aus dem Werte Carlo Baul's di Veame, und Anschütz's Edition der Lombardakommentare des Ariprand und Wertus f. Bait, Gött. gel. Anz. 1856, 1553 ff. (auch die tritische Ueberschau IV, 2. 1, 286. u. Lit. Centr.=Bl. 1853. 45.). Auferdem neben Bluhme's Forfchungen: Merel, Geschichte des Langob.=Rechts, 1850, Berlin; und von demselben im Archivio stoiso Ital. Append. XV. p. 692-729, Firenze 1847. Grimm, Prologus legum Roberis, Zeitichr. f. deutsches Alterth. V, 1. (Plagiat aus Tropa hat geübt Petit de herencourt, De Regg. Langobb. Rach. Aistulfique rec. rep. legibus, Paris 1847.) **haupp**, die german. Ansiedlungen und Landtheilungen in den Provinzen d. röm. Bestnife, Breslau 1844. Zeuğ, die Deutschen u. s. w. S. 94. 95. S. Rückert, Culmgesch. bes bentschen Bolts in der Zeit des Uebergangs u. s. w. Leipzig 1853 f. I, 16, 241 j. 228. Savigny, Gejch. d. röm. Rechts im Mittelalter, Bb. I—III. 1. Ausg. 1816. 1816. 1822. Bb. I—III. 2. Ausg. 1834. Leo, Entwidlung der Berfaffung der mberbischen Städte 1824. Leo, Gesch. b. italienischen Staaten Bb. I. 1829. Türk, 🖆 Langobarben u. ihr Bollsrecht bis zum J. 774. 1835. Carlo Baudi di Vesme e Spi-Poseati, Vicende della proprietà in Italia, Torino 1836. Carlo Troya, Della coniene de 'Romani vinti da 'Longobardi etc., discorso, ed. II. con osservasioni di mane. Rezzonico ed appendice dell' autore, Milano 1844. Carlo Troya, Storia d'Itain del medio-evo, Napoli 1839 sqq. (mo ber Discorso in Vol. I. Parte V, 1841 unb pr appendice in Vol. I. Parte IV, 1843). Bethmann=Hollweg, über ben Ursprung r lembard. Städtefreiheit, Bonn 1846. Alex. Flegler, das Rönigreich der Langob. Stalien, Leipzig 1851. Haulleville, Hist. des communes Lombardes depuis leur orijusqu'à la fin du XIII. siècle, Paris 1857. I. Bahnbrechend: Geschichte der **Hildseve**rfaßung von Italien, von Karl Segel, Leipzig 1847. I. u. II.

Dr. Julins Beigfäder.

, s jertio, pars, sors) wie das griech. κληθος (Matth. 27, 85. Ap. G. 1, 26.).

bie Stämme, Geschlechter und Familien Ifraels (4 DRof. 26, 55 ff.; 33, 54; 34, 13; 36, 2. Joj. 14, 2; 16, 1; 17, 1; 18, 6; 19, 1. 51. Ap. (9. 13, 19.), nach jävijder Ueberlieferung fo, daß 2 Gefäffe aufgestellt waren, in beren einem bie ber vorher ermittelten Babl ber Familien gleichgemachten Landestheile, im andern die Ramen ber Familien enthalten waren, und daß rabei der Hobepriefter gegenwärtig war, angethan mit den Urim und Thummim. Auch bie Levitenstätte wurden burch's Loos vertheilt, boch mit bem Borbehalt, daß unter Aaron's Nachtommen nur die Jerufalem näher liegenden Stäbte verloost wurden Joj. 21, 4 ff. Unter ben aus bem Eril Burudgetehrten wurte das Land fo verloost, daß unter 10 immer eine Familie in Jerufalem wohnen follte, bie andern in anderen Städten Reh. 11, 1. Das burch's Loos einem angefallene Still bief felbst Loos, high (Richt. 1, 3. Pf. 16, 5; 125, 3. Jef. 57, 6.), daher auch bidlich: was Gott über Jemand zum Lohn oder zur Strafe verhängt, Schieffal Jef. 17, 14. Jer. 13, 25. Dan. 12, 13. Auch bei Bertheilung ber Rriegsbeute unter Die Sieger, besonders ber Gefangenen (Joel 4, 3. Rah. 3, 10. Db. 11. vgl. Virg. Asn. III, 823.) bediente man fich bes Loofes; fo auch bie mit Bollftredung bes Urtheils beauftragten Kriegstnechte bei Bertheilung der ihnen nach dem Recht (der röm. 10x de bonis dasnatorum) zustehenden Rleider der Berurtheilten (Joh. 19, 23. Matth. 27, 35., vgl. and Xen. Cyrop. IV. 5, 55.). Aus Bj. 22, 19. tann man nicht schließen, daß daffelbe bei ben hebraern ber Fall gewesen fey. Es beißt bier f. v. a., fie behandeln mich wie einen zum Tob verurtheilten Kriegsgefangenen. Hieher gehört auch Richt. 20, 9: 172 b. h. über Gibea mit dem Loofe, laßt uns Grund und Boden der Stadt burft Loos vertheilen, fie behandeln, wie erobertes Feindesland. 2) Uebertragung we Aemtern wurde besonders dann dem Loos, d. h. der unmittelbaren göttlichen Enticke bung anheimgestellt, wenn mehrere Berfonen nach menschlicher Anficht gleich befährt waren, baffelbe zu betleiden. Go wurde Caul zum Königthum (1 Sam. 10, 19.), Rat thias zum Apostelamt (Ap.G. 1, 26.) durch's Loos erwählt. In biefen beiden, übrigen burchaus vereinzelten, daher nicht als normativer Borgang anzusebenden Fällen beftet bie Bedeutung des Loofes besonders barin, daß die göttliche Legitimation recht offenber werben follte (vgl. auch bas analoge Beispiel 4 Moj. 17.). Saul war ja ichon verier wiederholt als Rönig bezeichnet worden (1 Sam. 9, 15; 10, 1.). Die Babl bes Mat thias durch's Loos ift, wenn fie auch eine berechtigte, nicht wie Danche annahmen, burt Pauli Erwählung annullirte war, immerhin eine in jeder Hinsicht exceptionelle. (Uche bie Anwendung des Loofes nach diefem Borgang in der chriftlichen Rirche, Spanien, f Bingham orig. eccl. III, 80. böhm. Brüder. Bb. II, 390. Berlaff des Synobus ber Bribergem. von 1848, S. 55 ff. S. b. Art. Bingenborf u. Brubergem.) Die amtlicien Berrichtungen ber Priefter wurden in ber Beije burch's Loos vertheilt, bag unter be einzelnen, jede ber 24 Priefterorbnungen conftituirenben, Prieftern bie Amtstage verloot wurden, Luf. 1, 9. vgl. 1 Chron. 24, 5 ff. u. Lightfoot, hor. hebr. p. 1032; ebenjo Die Funktionen ber Leviten (1 Chr. 24, 31.) u. ber 24 levit. Singchöre R. 25. 84 Rehem. 10, 34. Auch heidnische Böller (Berfer. Her. 3, 128. Griechen Aristot. Pel 4, 16. Justin 13, 4. 10. Römer Cic. Vorr. 2, 51.) überließen in ähnlichen Rällen is Entscheidung bem Loofe. 3) Bei Entscheidung von peinlichen Brozeffen (301. 14 ff. vgl. 1 Sam. 14, 42.), wozu aber bas eigene Geftanbnig bes Schuldigen mit tommen mußte (Joj. 7, 19.) und bei bürgerlichen Streitsachen (Spr. 18, 18, 16, 33.), vielleicht auch im Privatvertehr, um ohne vor Gericht zu gehen, über Rat und Dein zu entscheiden (Matth. 27, 35.). Bgl. Bb. V, 60. Jebenfalls fcheint W Loos bei Rechtsfällen nur ausnahmsweises Verfahren gewejen ju jepn; wenigstens fut es fich nirgends im mofaischen Recht (f. Saalschug, mof. Recht I, 12. II, 620.) vorgefcher ben. Bei dem Fall mit Achan namentlich scheint das Loos motivirt nicht nur als moralise Mittel, bas Geständniß zu erlangen, fondern vielmehr hatte biefes Berfahren, ba ber Gebut ber Mittheilung ber Schulb an ein größeres ober fleineres Ganze ber Gefchichte jn Erm liegt, gewiß auch ben Grund, eben dies Ganze mit bem Schuldbewußtfehn zu erfatte

Berlach). Bef. 24, 6. heißt es mit Beziehung bierauf: alle Stüde follen aus bem errofteten Topf genommen werben, ohne barum zu loofen, b. b. alle Einwohner Jerualems find iculig bes Gerichts. Jene beibnischen Seeleute Jon. 1, 7. greifen ebenalls zum Loos, um durch einen Götterspruch ben Schuldigen in ihrer Mitte zu erfahren. Bie Jojephus und feine Ungludsgenoffen um's Leben loosten f. Jos. boll. jud. 3, 8. 7. 1) Mit heidnischer Tagewählerei hängt es zusammen, wenn haman (Efth. 3, 7.) ben m Ausführung feines blutigen Unternehmens günftigsten Tag (ben dies fatalis ber juden nach aftrologischem Bahn f. Rofenmüller, Morgenl. III, 301 ff.) burch's Loos rmittelt. 5) 3m Gefet tonunt nur einmal ber Gebrauch bes Loofes vor und zwar is von Jehova felbst angeordnet, beim heiligsten Opfer, bei Bezeichnung ber beiben Bide bes Berföhnungsfestes 3 Moj. 16, 8 ff. Nach rabbin. Ueberlieferung waren es I gooje in einer hölzernen Buchje, im ersten Tempel von Holz, im andern von Gold, bie von dem Hohepriefter, לעזאול bas andere mit לעזאול, die von dem Hohepriefter, mibem er beide Hande in die Buchje gestedt und die Loofe gehörig geruttelt, herausmogen wurden (baber ver 3 Dof. 16, 9.). Das Beitere f. b. Art. Berföhnungsfest L. Mischna Joma 4, 1. Boch. hieroz. I, 2. 54. R. I. Leo de templo III, 6. Boben= haz, firchl. Berf. der Juden II, 204. Eine andere Art des Loofens f. M. Jow. 2, 1. ul. Lightfoot h. h. p. 714. Rach bem Ausbrud: bas Loos werfen השליך: 30f. 18, 8. הרה הורה 18, 6. הפרל אונה 10, 35. המיל Spr. 16, 33. Das Loos faut נפל Jon. 1, 7. ei. 24, 6. scheint das Loos, das in (runden ober würfelförmigen) Steinchen, auch Tä= ifen, bestand, aus einem Gefäß, Urne, wohl auch aus dem Busen des Oberkleids, tennesgeworfen worden zu fehn, während ber Austruck אלה 3 Doj. 16, 9. bas her= migiehen, und bie unbeftimmtern Ausbrüde Ny 4 Dof. 33, 54. 3of. 19, 1 ff. n. 102 1 Doj. 16, 8. Beides bezeichnen können. Ueber Urim und Thummim, was manche Revere für eine Art Loos halten j. d. Art. Ueber das heidnische Loosen mit Pfeilen mb Stäben (Belonantie Hef. 21, 21. Rhabbomantie Hof. 4, 12. Tacit. Germ. 10.) 1 D. Art. Bahrfagerei. Ucber die Anwendung des Loofes im Alterthum überhanpt Chrycander, de sortibus. Hal. 1740. Dale, orac. ethn. C. 14. Potter, Archaol. I, 730. Ibam, röm. Alterth. I, 540. Xon. Cyrop, 1, 6. 46. Ueber bas Loos bei den Sebräern mici. f. M. Mauritii tr. de Sortitione ap. vet. Hebr. Basil. 1692. genrer.

Lope be Bega (Don Lope Felix be Bega Carpio), nicht zu verwechseln mit Barcilaso und Alonso be la Beja, das genialste, lebendigste Talent ber spanischen Literain, ber sprechendste Typus ber in Spanien zu ihrer Bollendung gekommenen, mittelalterihen Bermengung des Schauspiels und bes Cultus, ber fruchtbarste, bramatische Schriftister aller Zeiten, so zu sagen die verförperte Improvisation des Sübens in literarischer Jum, die Borstufe zu der Bollendung ber spanischen Bühnendichtung in der Person bes Calderon (s. ben Artikel Kalderon); ein Geist, der mit voller Hingebung für seinen Ing gelebt, seinen Tag geseirt hat, und von seinem Tage geseiert worden ist, und def= in Ruhm eben darum auch mit dem Glanze dieses auf die Reige ging.

<sup>1</sup> Lope's Leben spiegelt selber in frappanten Zügen die Romantil ab, welche das Milleben Calderons nur in seinem Aunstwerten dichterisch dargestellt hat. Als die die Einst einer ehelichen Ausschnung, welche zwischen seinem Bater Felix de Bega, aus ben Thal von Carriebo in Alttastilien, und der Mutter Franzista, nach der Untreue W Baters stattgefunden, wurde er geboren in Madrid am 25. Nov. 1562. "Montalvan mildt Bunderdinge von Lope's früher Geistesentwicklung; schon im zweiten Jahre sein be Leeinistät im Glanze seiner Augen sichtbar geworden, im fünften habe er Spanisch bereinisch gelesen, und selbstersunden Gedichte gegen Bilder und Spielzeug an seine himeraden vertaussch. Er selbst versichert, er habe kaum sprechen können, als er auch ber und versteicht seine frühesten Bersuche mit dem ersten Zwischern der Unter in ihren Restern. Mit eilf und zwölf Jahren schrieb er Komödien von vier Alund vier Bogen." Die älteste seiner gebruckten Comödien schein nur einige Jahre und vier als jene Borübungen entstanden zu sein, und mit dieser lieferte der Keine Mann icon ein Schäferdrama, worin die füdliche Leidenschaft ber Liebe die Bauptrolle fpict. Sein erftes Lebensabenteuer bestand barin, daß er mit feinem Mitichaller hernan Munny aus ber Schule zu Mabrid entlief, nm die weite Belt zu feben; in Segovia ang . fangen, wurde er nach Mabrid zurlickgebracht. Dann trat er balb in Kriegsbienfte, mit bei Lebzeiten feiner Eltern, die er früh verlor; wahrscheinlich machte er eine Kriegene bition nach ber afritanischen Rufte im Jahr 1573 mit. Begen burftiger Berhältnich trat er früh in Dienste bei geiftlichen Serren, und fein Geschid fuhrte ihn guerft in be Haus des Inquisitors Don Miguel de Caspio, später in das haus des Geronim Maurique, Bischof von Uvila und nachheriger Generals Inquisitor. Darauf ftubirte a auf ber Universität zu Alcala vier Jahre lang Bbilosophie und Mathematik: ergab 🖬 aber außerdem ben geheimen Biffenschaften, und murbe von Raymundus Lullus in du tiefes Labyrinth geführt." Auch in Salamanca fcheint er ftubirt zu haben. Er wuch Baccalaurens und gebachte in ben geiftlichen Stand zu treten, allein Liebesabenten traten ihm jetzt in ben Beg. Mit fiebzehn Jahren tnupfte er in bem hanje einer reifen Berwandten in Madrid (feine Eltern waren gestorben) ein Liebesverhältniß mit eine jungen hausgenoffin Marfifa an, barauf mit einer Ehefrau Dorotea, beren Gemi abwefend war, und telfen Rücktehr nicht erwartet wurde.Erft wurde Dorotea ihm 🛲 Sälfte untreu, barauf Lope feinerseits vollständig. Borübergebend ftand er nun wicht mit Marfifa in Berbindung, bie einen alten Rechtsgelehrten hatte beirathen mitige hierauf machte er als Krieger den zweiten Feldzug gegen die Bortugiejen mit um 158 ober 1583. Sobann ward er Sefretair des Herzogs von Alba, wahrscheinlich eines 🏶 tels bes wohl betannten Feldherrn, für den er feinen Schäferroman "Artabien" fais (1602). Nach der biographischen Darstellung folgt hier ein neues Liebesverhältnig i Mabrid, Berfolgung, Gefängniß, Flucht nach Balencia und seine Reise nach Lissan wo Lope wieder in Kriegsbienste ging und auf der berühmten Armada mit gegen Emland zog. Bahrscheinlich erfolgte erst dann seine Vermählung mit Donna Isabel 🕷 Urbina. Bald nachher wurde er in einen Zweitampf mit einem Edelmann verwickt, ben er tödtlich verwundete, und in Folge bavon ward er aus Castilien verbannt. 3 feinem Exil scheint er auch nach Italien gekommen zu fenn. Um Ende feines Gut von sieben Jahren starb ihm die Gattin; gegen 1595 tam er nach Madrid zurück, 📫 betleidete Setretairstellen bei mehreren Grafen. Gegen Ende Des Jahrhunderts m mählte er sich mit Donna Inana de Quardia. Zuerst aber wurde er durch den 🎜 feines ältesten Sohnes erschüttert, bann burch ben Tod feiner Gattin. Jest mandte s fich ber Rirche zu; er wurde Briefter (1609) und fpäter auch Tertiarier bes Franie tanerorbens. Diefe firchliche Betehrung aber entfremdete ihn feiner poetifchen Thatight und feiner Birtfamteit für die Buhne nicht. In Balencia hatte er in vertrauter Berbin bung mit ben bortigen Dichtern ber Bubne gestanden, und ichon feit 1588 icheint e als bramatischer Dichter hohes Ansehen erlangt zu haben. Der berühmte Cervante trat von ber Concurrenz mit bem Eroberer ber spanischen Bubne "bem Bunber be Natur" zurück, um ihn auf dem Gebiete bes Romans vor dem Forum ber Rachnet ju überwinden. Lope machte die Schauspieldichtung feinem Erwerbsbedürfniß und be Launen bes Publikums zugleich bienftbar. "Die Dürftigkeit und ich - fagt er in be Epifiel an Antonio de Mendoza — wir vereinigten uns zu einem handelsgeschäft mi Berfen, und verfaßten Comobien in einem besseren Styl; ich erhob sie zuerft aus ihn niedrigen Aufängen und erzeugte in Spanien mehr Boeten als es Atome in ber En gibt. Bon der Schnelligkeit, mit der er produzirte, gibt einen Begriff, was er selbst i der Elloge an Claudio versichert: er habe mehr als hundert Mal Schauspiele in 24 Stm ben geschrieben, und auf die Bubne gebracht. In diefer Sinficht mag anch eine Stell aus Montalvan angeführt werben : Seine Feber war immer einig mit feinem Geifte er erfand mehr als feine hand ju fcreiben vermochte. Er fcrieb ein Schanspiel in im Tagen, bas der fertigste Copist nicht in derfelben Zeit abschreiben konnte. In Loko fcrieb er 15 Alte in 15 Tagen, alfo fünf Schauspiele." - Außerdem war er im em

nenteften Sinne Gelegenheitsbichter. "Er batte ein Spithalamium für tie Dochzeit jedes Großen, ein Festlied für jede Geburt, eine Elegie fur jeden Tob, ein Epigramm für jeden Sieg, eine hymne für jeden Festtag eines Beiligen. Bei allen öffentlichen Festlichteiten erfchienen Berfe von ihm; bei allen literarischen Wettstreiten war er einer ber Concurrenten ober ber Preisrichter" berichtet fein Biograph Montalvan. Für ten Drud arbeitete Lope jeroch erst feit bem Ente bes Jahrhunderts. Sein erstes öffentliches Bert war bie Berherrlichung bes H. Isibor; 1602 folgten bie Arcadia und "die Schönheit **ber Angelila, eine Nachbildung und Weiterführung von Ariost's rafenrem Rolant.** — An biefer Stelle müffen wir auf Die Geistesverwandtichaft Begas mit Arioft aufmertfam machen. In ber Runft, Anelboten, Motive, Berwidlungen ju erfinden, tann er mit ihm wetteifern. Ohne Zweifel geht ihm tabei tie zaubervolle Anmuth und iteale Beiterfeit Arioftos ab, in ber necheit aber, bas Unwahrscheinlichste als Ereigniß bargufellen, tann er es ihm zuvorthun. Das Migverständniß, immer neu erzeugt aus bem Digverhältnig zwijchen ber Macht ber Leidenschaft und ber Echmäche ter Befonnenheit feiner helden, ift ein haupthebel feiner Dichtung. Und es ift wohl nicht 38 verwundern, wenn es barin ber Spanier bem Italiener zuvorthut. In seiner Geifesart hat fich die fabulirende, arabische manrische Gemüthsart mit tem ahnungsvoll funbolistrenden Geiste bes germanischen Mittelalters verbunden. Wenn nun bei biesem Raturell und in tiefer Geistessphäre - tie Leitenschaft öfters zum Riefen erwächst, forumpft neben ihm ber Berstand momentan zusammen zum Zwerg, und beide ichließen vereint bas wildromantische Fabelland auf, wo fich Abentener aus Abenteuern unaufhörlich erzeugen. Freilich spiegelt sich in tiefem Gebiete bann immer noch in grotester Beife tie leidenschaftlich bewegte Birklichkeit felbit, aber nicht ihre Baufen, ihre Ernüchterun. gen. Es mag als taratteristisch erscheinen, bag Bega in bem gleichen Jahre mit ber Echilderung seiner schönen mittelalterlichen Angelica ein Epos Tragontea herausgab, worin ber berühmte Engländer Francis Trate als höllijcher Drache geschildert mar. **hat Shalejpeare** bie Jungjrau von Orleans aus Nationalhaß als Here rargestellt, jo hat es ihm jedenfalls Lope mit feinem Nationalhaß mächtig zuvorgethan, ber hier relisiefer Haf zugleich war. Der Fanatismus entwickelte fich fortwährend mit feiner Frömmigkeit. Daß Diefe in ihrer Art ungehenchelt war, leidet keinen Zweifel. Allmählig wurde er von feiner Nation vergöttert; gleichwohl lebte er eingezogen, las täglich Deffe in feiner haustapelle, fehlte bei teinem Leichenbegängnift, bei teiner Prozeffion, und fpenbete aus ber unerschöpflichen Fülle feines Erwerbs bie reichsten Gaben an die Urmen. Seine Frömmigkeit ergoß fich zugleich in geiftlichen Gedichten, und für feinen kleinen Sohn Carlos bichtete er "bie Hirten von Bethlehem." In feinem eroberten Jerufalem wetteiferte er mit Taffo, wie in feiner Angelica mit Arioft; viesmal noch unzulänglicher, trop vereinzelter Schönheiten scines Bertes. Nach Montalvan bichtete er allein 400 Frohuleichnamsstude (Autos sacramentales). Als die Verehrung seines Namens zu einer anbegrenzten Schwärmerei wurde, Ausländer zu ihm wallfahrteten, bas Bolt anf ber Straße zusammenlief, wenn ber große, hagere, schöne Mann vorüberging, der König felbst ihn mit Ehrfurcht behandelte, fing er an, tem mährchenhaften Enthusiasnus zu migtrauen. Er erprobte ihn alfo, indem er Soliloquios a Dios (mit einem Seitenblid anf's Bublitum) herausgab unter fremtem Namen; aber auch biefes Wert erhielt großen Beifall. Ein Seitenstück ju feiner Dragontea bildete feine Corona tragica, womit er bie ichsttijche Maria Stuart verherrlichte. Er dedicirte diejes Gedicht Urban VIII., welcher felbst ben Tod ver Maria Stuart befungen hatte. Ein eigenhändiges Schreiben des Babftes, ber theologische Doktorbut, ein Maltesertreuz und ber Titel, apostolischer Rammerfiscal, bezeugten ihm ben reichen Dant bes Babftes. In Diefer Richtung ging er weiter. Er wurde nicht nur Borfteher des geiftlichen Collegiums ju Mabrid, soubern end Kamiliar ber Inquisition; auch foll er selber ein Auto da fe geleitet haben (Tidnor 1, 560). Rach einer unermeßlichen Thätigkeit in ben verschiedensten Formen ber Poefie, halb ber Belt und halb ber Rirche gewidmet, in Bers und Broja, (auch als NovellenDichter ift Lope berühmt geworben) wurde ber gefeierte Mann, mit beffen Dichterglitt ber vielbesprochene Gludsftern Goethe's in ertenfivem Glang nicht von weitem an me gleichen ift, bem auch Rönig Bhilipp IV. feit feiner Thronbesteigung bie bochfte Gunft schenkte "ber Phönix von Spanien, das Wunder der Natur," nach welchem max anjug bas Bortrefflichfte aller Art lopifch zu nennen, auf bem Gipfel ber irbifchen herdich feit im Jahre 1635 nach Montalvan von tief betrübenten Greigniffen betroffen, bie feinen Lob herbeiführten. Das eine ist unbefannt; Schad vermuthet, das andere seh ber Lo feines Sohnes Felix gewesen. Aber noch in feiner letten Krantheit bichtete er fort, with rend er fich zugleich mit Fasten und Selbstgeikelung trüb und lebensfatt auf feinen La vorbereitete. Er fegnete feine Tochter Feliciana und eines feiner letten Borte wu: "ber wahre Ruhm besteht in der Tugend, und ich würde gern allen Beifall, ber mit an Theil geworden, hingeben, um - Ein gutes Bert mehr gethan ju haben." Er fint, 73 Jahre alt, ben 21. August 1635. Eine allgemeine Trauer lagerte fich über Spanin, mit mehr als fürftlichen Ehren wurde er begraben (G. Schad II, 202). "Die Frach barkeit des Lope ist zum Sprüchwort geworden. Auch wer nie eine Zeile von ihm sp lefen hat, weiß boch, daß er ber ungeheuerfte Bolygraph unter allen Originalichift stellern alter und neuer Zeit gewesen ist." Montalvan hat die Zahl seiner Theater ftude auf 1800 geschätzt, die Bahl sciner Autos auf 400; nach Schad ermäßigt fich in Zahl ber ersteren auf etwa 1500. Auf jeden Fall ift die Mehrzahl seiner Berte waloren gegangen. Die übriggebliebenen Theaterstücke sind in 25 Bänden in Quart 📂 fammelt worben; fpäter bie Sammlung bes Uebrigen in 20 Bänden in Quart, Mand 1776. Einzeln behandelt wurde Lope von Lord Holland, Some Account of the Life de London 1817.

Lope's Ruhm ging fort und nahm ab, der Ruhm des Cervantes, welcher neben um in Armuth und Berkennung gestorben war, ging fort und stieg empor. Jener hate bas romantische Mittelalter feinem Gipfelpuntte entgegengeführt, biefer batte fich einer höheren Birklichteit zugewandt. Lope ift ein halbes Jahrhundert das Ergöten feine Boltes gewesen, ganz im Ginne bes damaligen spanischen Zeitgeistes. Auch in ber Runt hat er mit Bewußtjepn bie Idealität bem Geschmad bes Boltes und bem Erfolg mb Gewinn bes Tages geopfert. Selbst von dem Phrajen-Cultus der Schule des Gongen, ben er zunächft betämpft hatte, ließ er fich später aus falscher hingebung an bas Belieben bes Bublitums beschleichen. Freilich war ichon ber Ausgangspuntt eine grum tranke Rultur gewesen, in welcher bas Schauspiel und die Birklichkeit, bie Rirche mb bie Belt auf's Aergste vermischt waren. Daß er ber Rirchlichkeit feiner Zeit eifrigen Dienste geleistet als bem Christenthum und ber Sittlichteit, bafür wollen wir nur einen Beleg anführen, aus ber Novelle ber Bilger (Romantifche Dichtung von Lope be Bege, aus bem Spanifchen von Richard, 9 Bbe., Nachen 1824 u. f. - I. Bb. G. 57). Ein Dafer bemüht sich, bie Madonna immer schöner zu malen, ben Teufel immer häßlicher. Da Teufel benkt auf Rache, und verleitet ihn zum Chebruch. Der Maler flüchtet alfo mit ber Frau eines Kriegers. Der Teufel aber läutet die Glode ber Hauptfirche und benuncirt ihn; tie Sünder werben eingeholt, sie follen auf dem Blutgerüft fterben. Der Maler fleht zur Madonna. Und Madonna? — Erweicht fleigt die Königin des **him** mels hinab, löst bie Feffeln ber Gefangenen, befiehlt beiden ihres Beges ju gehen, ber Frau fich an ber Seite ihres Mannes in's Bett zu legen. Der Mann ftannt an Morgen, die Frau an feiner Seite zu finden, und die Schühlingin der Madonna weif ihm einzureden, Alles, was er Uebles von ihr bente, fey ein Traum gewefen. Ja bie ganze Stabt überredet sich, sie habe geträumt, ba sie den Maler bei dem Entwurf eine neuen Gnadenbildes beschäftigt findet. Diefe Bunderthat der Madonna belegt ber Dich ter mit biblischen Rettungswundern und die ganze Erzählung legt er einem alten Eremiten auf bem bl. Berge Montferrat in ben Mund, ber auf bieje Beije junge Bilger, Flamänder oder Deutsche im Madonnencultus unterrichtet. In Betreff der Literatur vergl. m. ben Schluß bes Artikels Ralberon. In bem bekannten geiftlichen Blumen-

#### Loreito

frauß von Melchior Diepenbrod (II. Aufl. Sulzbach 1854) findet man zahlreiche geistliche Mittheilungen aus Lope's geistlichen Dichtungen, und zwar Romanzen, Lieder, Conette. Einzelne Stücke von Bega gaben heraus Soden (Leipzig 1820), Malsburg (Dresden 1824), Dohrn (Hamburg 1844), Schad (Frankfurt 1845). Ent analysirte in seinen Studien über Lope de Bega (Wien 1839) 24 Stücke des Dichters. J. B. Lange.

Soretto, berühmter Ballfahrtsort, einige Meilen fühlich von Ancona, mit ber enn santa, diefer Raaba des nachmittelalterlichen Mariencultus, welche jedoch ungleich weniger alterthumliche Mertwürdigkeit bietet als bie zu Metta. Die erste Erwähnung berfelben geschicht von Flavius Blondus († 1463) in seiner Italia illustrata, wo fie celeberrimum totius Italiae sacellum beatae Virginis in Laureto genannt wird; er melbet von vielen reichen Weihgeschenken, als Beweis, "baß an diesem Orte die Bitten auf Interceffion feiner Mutter von Gott erhört werben;" fagt aber nichts weiter über das Sertommen bes Heiligthums. Pabft Baul II. († 1471) verlieh ben Befuchern Abläffe, welche von feinen Rachfolgern erhöht wurden. Baptista Mantuanus in feiner Redemptoris mundi matris eclesiae Lauretanae historia, Antverp. 1576, erzählt mit Berufung auf eine in jenem Beiligthume felbft angeheftete Erzählung (wohl 1450-80 geschrieben), **bie Wohnung** der Maria in Nazareth, worin Christus aufgewachsen, deren Auffindung enf bie hl. Helena zurückgeführt wird, seh nach gänzlicher Unterwerfung bes gelobten Rubes und nach Zerstörung ber sie einfassenben Kirche burch bie Türken im Mai 1291 1011 den Engeln nach Dalmatien und nach vierthalb Jahren an die italienische Küste herüber in die Nähe von Recanati getragen worden; was um fo paffender war, ds fie anderen älteren Wohnhäusern diefer Gegend fo gleich fieht wie ein Ei dem anberen. Damit stimmen seltsam die tirchlichen Schriftsteller noch des 14. Jahrhunderts überein, welche erwähnen und es rechtfertigen, bag von ihren Beitgeuoffen bas haus **Maria's** in Nazareth felbst verehrt werde. — Auch bei Recanati änderte das Haus noch einigemal ben Standort, namentlich als Brüder über ben Befit beffelben oder vielmehr ther ben Ruten von ben Ballfahrern in blutigen Streit geriethen. Diefer Ruten, moben hauptfächlich bie 6000 Einwohner bes Marttfledens Loretto, als Gaftwirthe und Paternoftermacher leben, ift der Bater vieler Sagen, namentlich auch der Geschichten von foredlichen Folgen, welche ber Berjuch hatte, Stude von bem heiligthum abzulofen und mitzunehmen, um babeim wunderbare Filial- — beinahe hätten wir gefagt — Fetische # errichten, mas Loretto Eintrag hätte thun muffen. Die Anwohner vergagen jedoch ihres Bortheils fehr, indem fie bie Bäume, welche fich bei ber Antunft des Seiligthums verneigten und in diefer ehrerbietigen Stellung verharrten, umbieben, turz ehe die Ge**shichte erstmals** gebruckt wurde. Daß das etwa 40 Fuß lange Haus wirklich in der Enft geschwebt hat, ift hiftorisch, es schwebte nämlich an ftarten Tauen unter Clemens VII. († 1584), welcher ihm ftärkere Fundamente unterbauen ließ. Eine vom Leufel beseffene Perfon in Grenoble eröffnete 1489 genau, an welchen (möglichst von einander entfernten) Stellen Maria getniet, der Erzengel bei der Verkündigung gestanden hatte; auch bas Fenfter, burch welches er gekommen, ift zu feben, barüber ift ein Krucifir von St. Encas angefertigt, wodurch nach der Meinung römischer Gelehrten die Art der Kreuzigung auf eine freilich traditionswidrige Beije entschieden wird, wie auch das Muttergettesbild mit dem Christustinde, die Weltkugel in der Hand, von ihm geschnicht ist. Die Uebertleidung der Maria je nach den verschiedenen firchlichen Zeiten mit Reifröden ver-Miedener Farbe findet mit ernsthaften Ceremonien statt. Sie wurde 1797 von ben Franzosen in das Medaillen-Rabinet der Parifer Bibliothet gebracht; Rapoleon gab fie ther wieder bei Gelegenheit des Concordats zurück.

Da in jener Beit ber Revolutionstriege die hiftorisch mertwärdigen Kostbarteiten in Berlust und Unordnung geriethen, entnehmen wir ihre Beschreibung ber 1776 gebendten Reisebeschreibung Repsler's. Maria trug eine goldene, mit Evelsteinen und Perlen besetzte Krone, das Christustind besgleichen, Geschnet Ludwig's XIII. von Frantreich, mit Inschriften, worin er der Mutter wie dem Sohne seine Krone verdankt; die lettere lautet: Christus dedit mihi, Christo reddo coronam. Unter vielen forweren goldenen und filbernen Rindern ift ein 24 Bfund ichweres goldenes, welches von einem 351 Bfund fcmeren filbernen Engel bem Marienbild bargeboten wird; es ift bies ein Botivgeichent beffelben Königs für bas ihm noch fpät geborne Kind, dem nachmaligen Ludwig XIV. Auf ber andern Seite ber Maria fniet ein golbener Engel mit Diamanten gefomitit, welcher ihr ein Berg barreicht; es ift von ber Gemahlin Jatobs II. von England, m ein Rind zu erhalten, welches benn auch ber nachmalige Prätenbent wurde. Roftbatt Weihgeschente hängen unmittelbar an der Statue unter den Gewändern. Zu jeder der zahlreichen goldenen und filbernen Laupen ift ein Kapital von mehreren 1000 Thalere gestiftet, um fie stets brennend zu balten; ber Abgaug bes Bachjes und bes Dels (jam lich angeblich ein Berbrauch von 14,000 Pfund) wird als heilbringend vertauft, wie and Berührung ober ein Trunt aus ben Geschirren ber bl. haushaltung gegen taltes Fieber, jedes gegen ein anderes Leiden Kraft bat. Auch bas Lefen der Meffen, beren man auf bas Jahr bis auf 40,000 rechnete, verschafft große Einnahmen. Die Bahl ber Bilger foll fich, wohl um 3. 1600, auf 200,000 jährlich belaufen haben, fant aber im vorigen Jahrhundert auf 40,000. In neuerer Zeit hat fich ber Besuch wieder gehoben. Reben biefer Bracht ist trot bes Bilgerspitals viel Bettelei um das Heiligthum. Um das eigentlich hL. Haus ist ein freistehendes Gehäuse aus Marmor mit trefflichen Reliefs ans ber flassischen Beit des 16. Jahrhunderts gebaut und das Ganze steht in einer großen Kirche. Den Namen hat das hl. Haus von einer Matrone Laureta, auf deren Grund und Beben es einige Zeit seine Station hatte.

Die Geschichte des Bunderhauses wurde tritisch beleuchtet von P. B. Bergerins und 1619 von dem Straßburger Professon Bernegger; die Hauptvertheidiger warm Jesuiten, selbst ein Turrianus, Canisius, Baronius; Turselinus wollte es durch die seltsamsten Bunder, welche allerdings an Ort und Stelle erzählt werden, stützen, z. L durch die Geschichte von einem valmatinischen Priester, welcher in der Gesangenschieft ver Türken sagte, Marias Namen sch ihm in's herz geschrieden. Alls ihm mit graufamem Spott die Ungläubigen dasselbe und die Eingeweide herausschnitten, trug er sein horz und seine Eingeweide auf ihren höhnischen Beschl in den Händen nach Loretta, woo er sofort starb. Die in der Kirche aufgehängten Eingeweide wurden später entsent, woe er sollt ansting, sie mehr zu verehren als das Marienbild. — Unter anderen Ber rechten ertheilten die Pählte dem hl. Haus und Bilde das noch rechtsträftige Borrett, das wenn über Bermächtnisse von den Erben, z. B. wegen Erschleichung Anständer er hoben werden, der Process vor dem eigenen Gerichtshosse des hl. Hauses, also bei der Partei selbst, gesührt werden muß. Auch die Fabrit von St. Beter genießt dies Ersentim.

An mehreren Orten der katholischen Christenheit, 3. B. zu Prag, auf dem Robel bei Augsdurg finden sich dis auf die Spalten accurate Nachahmungen des hl. Hauses zu Loretto und dienen auch sie Allfahrtsorte.

Die mehreren, zumal modernen Wallfahrtsorte sind Nachahmungen von Loretto und feinem Wunder- und Sagentreis. **Renchlin.** 

Lourissa, 4 Meilen von Heibelberg an ber Beschnitz, ift gestiftet von einer Gräft Billiswinda (Wittwe bes Grafen Rupert, ber im Auftrage Pippin's ben Pabst Stephen nach Rom zurückgeleitet hatte) und ihrem Sohne Cancor 764. Ihr Verwandter Chrobe gang von Metz sollte bie erste Einrichtung treffen. Er wird gewöhnlich als der erste Abt aufgeführt, überließ aber das Geschäft seinem Bruder Gundeland. Einer der wei Heiligen, welche an Chrobegang für die Dienste überlassen, welche er Rom geleistet, tam hieher, ber heilige Nazarius, sehr wichtig für die fränklichen Annalisten und vom größten Einfluß auf die Berühmtheit des Klosters. Dem ersten Bau auf einer Infel des Flußes, dem Betrus geweiht, von da an Altenmünster genannt, folgte bab ein zweiter auf höher gelegener Stelle. Das noch jetzt erhaltene Eingangsthor zu der Gäulenhalle der Kirche wird theilweise für ein tarolingisches Ueberbleibsel gehalten.

Die erfte Bebrohung erfuhr bie junge Stiftung burch Beinrich, ben Sohn bes Stifters Cancor; er suchte ihr die Schenkungen seines Baters wieder zu entziehen. Da ibergibt Abt Gundeland das Ganze an Rarl d. Gr. und von jest an ift das Rlofter ein Lieblingstind ber tarolingischen Familie. Schon Rarl r. Gr. ertheilte ihm zwei Freibrieje, icentie ihm Jan. 1773 Seppenbeim, 2. Sept. 1774 auch Oppenbeim, und war 14. Aug. 1774 nach Beendigung des Langobardenfriegs zu ber Einweihung des Klosters von Speier ms erfchienen. Lullus vollzog bie Feierlichteit in Anwesenheit mehrerer Bischöfe. Ludnig ber Fromme bestätigte alle Privilegien und Freiheiten des Klosters und bereicherte 18 burch ansehnliche Schentungen. Ebenso seine Söhne Lothar und Lurwig der Deutsche, und bann Raifer Ludwig III., ber, nachdem er 882 zu Frankfurt gestorben war, mit großem Gepränge ju Lorich in ber von ihm felbft erbauten Rapelle Baria beigefest wurde. Erft Arnulf entgog bem Rlofter wieder die freic Abtswahl; Bifchof Aralbero von Augsburg nnd nach ihm Erzbischof hatto von Mainz hatten bie Berwaltung beffelben. Rominell iceint es zwar dieje Freiheit ichon 896 von Arnulf felbst, reell aber erst 914 von Rönig Konrad zurückerhalten zu haben. Neben der Gunft der tarolingischen Familie eber verbantte Lorich in Diefer Beit feinen hauptglang bem beil. Ragarius und ben reichen Geschenten der Gläubigen, die sich bei ihm in Gunst zu setzen suchten: es war in turzem eines ber wohlhabenbsten Klöfter. Neben andern Gütern wurden zwei fleinere folche Inftalten an Lorich geschentt, Niwenhof (Neuenhof) super fluvium Rodaha, in pago Keynecgowe und Arilinbach (Alirinbach, Erlinbach im Brethachgau); und 819 gab Einhard an Lorfc bie cellam Michlinstat fanimt allem Bubehör. Die ersten Aebte felbft ichen mit Eifer auf das äußere Blühen ihres Rlofters. Aber bald entwidelte fich hier and eine nicht unwichtige literarische Thätigkeit, wovon die noch vorhandenen Lorscher Annalen Zeugniß ablegen. Die annales Laureshamenses verrathen in ihrem früheren Theile 703—68 noch deutlich ihre Abstammung von den Annalen bes Klosters Murbach, bie eine fehr weite Berbreitung fanden. Lorfch felbft wird bann Mittelpuntt einer Anmalenverzweigung und die annales Laureshamenses erfahren hier eine felbständige Fortiesung bis 803. Reben den weniger bedeutenden annales Laurissenses minores ift aber bier die Spipe der damaligen Annalistik erreicht worden in den annales Laurissenses, früher plobeji ober Loiseliani genannt. Ranke hat in ihnen neuerdings das offizielle Bert eines tarolingischen hofhistoriographen aus älterer Schule ertannt, bas bann ber Schriftstellerei bes glätteren Einhard zu Grunde gelegt wurde in den nach ihm benannten Analen (f. d. Ginll. in den Mon. Germ. T. I.; Archiv d. Gef. f. ält. beutich. Geich.-Runde V, 102 ff. VI, 251 ff. 772. Gött. gel. Anz. 1826. 143. u. 144. Stud. 1830. 3. u. 4. Stild. Bait in d. Berl. Jahrob. f. wiffenfch. Kritit 1837. II. S. 702-3. 726. und berf. in d. Racher. d. Gött. gel. Anz. 1857. Nro. 3. Babr, lit. Gefch. d. farol. Zeit= alters Rap. III. S. 64. 65. J. Frese, de Einhardi Vita et Scriptis, Diss, inaugur. hist., Berol. Humblot. 1846. Eginh. opp. ed. Teullet. Paris, Didot. 1856. Mante jur Raratteristit frantisch-deutscher Reichs-Annalisten, in den Berl. alab. Abbb. vom Jahr 1854). - Unrichtig ift, daß Thaffilo in's Rlofter zu Lorich gestedt worden fen, es war au S. Goar.

Reichthum und Bedeutung bes Klofters ftiegen noch bis in's 11. Jahrhundert, durch gute Berwaltung und ben Schutz ber Ottonen, sowie der Pählte Benedift VII. (Immun. Privil. 969), Joann. XVI. 990, Greg. V. 998. Die fortwährende Steigerung des Besitzes fand erst eine Unterbrechung durch Abt Hubert oder humbert, der zu feiner Wärte nicht burch freie Wahl, sondern durch Gewalt gekommen war und mit beweglichem und unbeweglichem Gute der Stiftung auf unverantwortliche Weise versucht († 1037). Unter Beinrich IV. tam dann Lorsch in große Geschr durch Abalbert von Bremen, der sich bie reiche Abtei vom Könige scheuten ließ. Zwar wurde der Wierstand, dem die Burg Startenburg auf dem Berg Burthelden ihre Entstehung verbantte, glücklich bis zum Eturge Abalbert's 1066 fortgeset, und heinrich IV. bestätigte von Neuem alle Freiheitsund Immunitäts-Privilegien. Allein es folgte unter Abt Winther seit 1078 wieder eine verschwenderische Berwaltung und unter Abt Anslehn bennte 21. März 1090 die Kirche mit allen ihren Kostbarkeiten und dem größten Theil der Alostergebäude ab. Wenn um gleich der Leichnam des heil. Nazarius wunderbarerweise in seinem bleiernen Sarg mitten unter den rauchenden Trümmern erhalten blieb und die Gläubigen zu neuen Geschenten lodte, wenn gleich unter Heinrich V. und Lothar Versuche zur Reformation der Riosterzucht gemacht wurden (von benen der zweite auf viele Jahre hin Früchte trug), so konne boch das Sinten des Klosters nicht mehr verhindert werden. Deun die demfelben von Albt Benno († 1119) aufgenöthigte Bergadung bedeutender Lehen an Pfalzgraf Gottfrüch brach die militärische Bedeutung des Gebiets. Bon da an blieb dem Kloster von seiner alten Macht und Lebenscherrlichteit fast nur der leere Name übrig. Roch zu der Hochzeit heinrich's IV. war Abt Ulrich mit 1200 Rittern erschienen; aber durch fortgesche üble Birthschaft war die Abtei um die Mitte des 12. Jahrhunderts so heradgetommen, daß sie fast nicht mehr im Stande war, die an die fönigliche Ranner jährlich zu zahlen ben 100 Mart Silber noch ferner zu entrichten: 1147 überließ sie lieber dem Rasi Ronrad III. die drei Rlostergüter Oppenheim, Weiblingen und Giengen an Zach lungsstatt.

Auch die tüchtige Berwaltung Folcnand's und später des Abtes heinrich (seit 1155) vermochte boch das alte Glück nicht mehr zurückzurufen. Und mit dem Lobe des legtern, ber das Rloster durch sein großes persönliches Ausehen, seinen Reichthum und Berstand noch etwas in der höhe erhalten hatte, siel das morsche Gebäude nun vollends zusammen; a planta pedis usque ad verticem non fuit in eo sauitas, sagt die Lorscher Chronik. Diese verlorne Gesundheit konnte auch die Berleihung der Inful und des Rings durch ben pähltlichen Stuhl nicht wieder bringen. Als 13. Jahrh. in. der vorher so tugendhaste Mönch Konrad nachher ein ebenso lüdberlicher Abt geworden war und das Beispiel des Borstands auch die Roster beingen. Kus 13. Jahrh. in. der vorher so tugendhaste Mönch konrad nachher ein ebenso lüdberlicher Abt geworden war und das Beispiel des Borstands auch die Rosche zur Zuchtlosigseit sortrik, wurde die Berwaltung, Beschützung und Reformation des Klosters dem Erzbischos Schried II. von Maing übertragen 1229, und Sifried III. erhielt 1232 die fürstliche Abtei Lorsch von Friederich II burch förmliche Schentung. Hiemit begann eine neue Ordnung der Dinge.

Sifried III. nämlich übergab bas Kloster zuerst ben Cisterzienstern (bisher waren es Benediktiner gewesen) ut ordo, fagt Gregor IX. in seinem Breve, de nigro conversu in album purgetar vitis et virtutibus augeatur. Später besetzte er es mit Prämonsustenser Ehorherrn aus dem Aloster Allerheiligen (Straßb. Diöc.), und der Pabst bestätigte bie neue Einrichtung durch Breve v. 8. Jan. 1248. Das Kloster hatte jest einen Pross oder Prior zum Vorstand nach Vorschrift der Ordenssstatten des heil. Norbertus. Der Bestig ver nunmehrigen Prohstei Lorsch war aber für Rur-Mainz kein ruhiger, instefondere burch die Rechtsausprüche von Kurpfalz im 13. und 14. Jahrhundert, die theils gerichtlich, theils in offener Fehde ausgeschrten wurden; und als in der zweiten Hälft bes 15. Jahrhunderts Diether von Isenburg und Adolf II. von Raffan sich um des kurthum Mainz zankten und betriegten, da war die Bedrängniß der Alemter an der Bergstraße groß, und der Sieg Adolf's von Naffan war zugleich verfnührft mit neuen Bortheilen für das pfälzische Haus.

In ber zweiten Hälfte bes 16. Jahrhunderts hört bann auch die probsteiliche Bane auf und das Kloster erhält eine besondere turfürstliche Administration. Es war vergeilich, daß sich die Brämonstratenser um ihre Probstei wehrten und die Sache 1680 bis vor Pabst Alexander VII. trieben: das Erzstift Mainz blieb im Besitz des Riosters und aller bavon abhängigen Rechte und Einführte. Allein das turpfälzische hans agint in der Bergstraße fortwährend mit Glück. Durch Bertrag von 1544 wurde die Bergstraße an Bfalz verpfändet; doch war Kur-Mainz 1623 nach Austündigung der Pfeudschaft sub authoritate cassares wieder in Besitz gesetzt, und auf dem westfällichen Frieden Art. IV. §. 7. die Wiedereinlösung der Bergstraße gestattet; ber zwischen beiden Theilen 1650 abgeschlossen und ber meisten Loricher Beitzung ab dem Erzbisthum den ruhigen Besitz ber Bergstraße und ber meisten Loricher Bestungen wieder. Die Gegenden hatten aber im Bojährigen Arieg viel gelitten, und 1621 war das Rloster selbst durch Unvorstäckigken Indef schon ein Jahr nach dem Bergsträßter Rezeß, 1651, begannen die turpfälzischen Re- und Demonstrationen von Reuem. Mit Erfolg wurden dem Erzbisthum seine auf des Fürsteuthum Lorsch begründeten Ansprüche auf Sits- und Stimmrecht im Reichsfürsteurath streitig gemacht. Auch ein neuer Rezeß von 1714 war für Pfalz günftig. Der Streit aber wegen der Bogtei und mehrerer Güter des Klosters Lorsch und des Riesters Schönan danerte fast das ganze 18. Jahrhundert hindurch, bis er durch den üebergang von Kloster Lorsch (sammt den übrigen turmainzischen Bestigungen an der Bergstraße) an das landgräflich heffen-darmstädtische Haus 1803 seine anderweitige Entiseiten genicht zu Werten 1806 hörte auch dieses auf und es galt nur noch die Souverinetät Er. ton. Hoheit des Großherzogs von Heffen.

Duellen: Rettberg, Rirchen-Gefch. Deutschlands I, 584 ff. Rremer, rheinisches Franzien unter ben merov. und faroling. Rönigen bis in b. 3. 843, als eine Grundl. 3. pfälz. Staats-Gefch., herausg. v. A. Lamey, Mannheim 1778. R. Dahl, Beschreibung bes Fürstenthums Lorsch, Darmst. 1812. 4. Vogelis Relatio de coenobio Lauriss. bei Frekor-Struve, Script. T. I, 163. Georg Helwich, Antiquitates Laurishamenses, Francol. 1631, abgebrucht bei Joannis hist. Mogunt. scriptor. III, p. 1. Codex principis elin Laureshamensis abbatiae diplomaticus, ed. Academ. elector. scient. Theodoro-Palatina. Tomi III. Mannh. 1768. 4. Würdtwein, Dioecesis Mogunt. in Archidiacon. distincta. Mannh. 1767. 4. Augsb. Allgem. Beitung(Nichl) 1857. Beil 2.

## Dr. Julius Beigfäder.

Bot, 217 (= Berhällung, 3ef. 25, 7.), Sohn harans, Abrahams Reffe, fteht neben biefem auf ähnliche Beife, wie Ismael neben Ifaat, Efau neben Jatob. 1) Er jeht mit seinem Großvater Tharah und seinem Dheim Abraham aus Ur in Chaldäa nach Haran und von da mit dem letzteren nach Kanaan (1 Mos. 11, 27. 31; 12, 4. 5.). 2) In Ranaan gab es aber bald Streit zwijchen ben Hirten Abraham's und Lot's, weil ine fich vermehrenden Seerden nicht mehr Raum bei einander hatten. Abraham folug der Trennung vor und überließ großmüthig seinem Neffen die Bahl des Landstrichs. **In wählte** die wasserreiche, paradiesische Fordangegend und nomadisirte in derselben dis nach Sobom im Süben (1 Moj. 13, 5-13.). 3) So wurde er auch in bas Geschidt Uneingezogen, welches bie Rönige ber bier liegenden Städte traf, als fie fich von Reborbomer, bem Rönige von Elam, welchem sie 12 Jahre vienstbar gewesen, unabhängig mchten: Reborlaomer zog mit feinen Bundesgenoffen heran, besiegte bie Abtrünnigen mb führte mit ihnen auch Lot fammt aller feiner Habe weg. Als Abraham von diefem Schidfal feines Reffen erfuhr, feste er mit feiner zahlreichen Stavenschaar ben Siegern nach, überfiel fie nächtlicher Beile, nahm ihnen bie Gefangenen und bie Beute ab und gewann auch bem Lot die Freiheit und alle seine Habe wieder (1 Mos. 14.). 4) Daburch fcheint Lot mit ben Sobomitern näher verbunden worden zu feyn und bei ihnen großes Ansehen erlangt zu haben. Er ließ fich jest in Sobom selbst nieder und hatte bert ein haus (19, 2.), "ftellt alfo ichon ben Uebergang vom nomabischen Leben ju fester Anfiedelung bar" (Biner). Benn er fobann zu Sodom im Thore fist (19, 1.), und wenn die Sobomiter ihm in einer Stunde ber Erbitterung vorwerfen, der Fremdling richte immerfort (UDV DOV) 19, 9.): fo erkennen wir hierin seine angesehene, vielleicht amtliche Stellung. Zugleich läßt bas lettere Bort, wie Tuch und Rury mit Recht bemerken, anf wiederholte vorhergegangene Ermahnungen Lot's schließen, in denen er als rügender Sittenrichter gegen bas ungöttliche Befen zu Sobom auftrat, wie 2 Betr. 2, 7. 8. weiter ausgeführt wird. Wenn bier Lot, ohne Zweifel auf Grund von 1 Mof. 18, 28 ff., ber fodomitischen Gottlosigkeit gegenüber als dizarog bezeichnet ift und sich baber auch ber rettenben Gnade Gottes zu erfreuen hat: fo hindert dies auf der andern Sette nicht anzuertennen, daß er fich äußerlich und innerlich zu tief in die Gemeinschaft

ber Sødomiter eingelaffen habe. Abraham war gerechter als Lot: Gerechtigkeit wie Gottlosigkeit hat nach biblischer Anschauung ihre Stufen, ohne daß darum der große Gegenfatz zwischen Licht und Finsternif aufgehoben ober abgeschmächt würde. Lot gehört allerbings zu benjenigen alttestamentlichen Gerechten, an denen es besonders ftart bervortritt, daß die Macht des Fleisches vor Christi Tod noch nicht völlig gebrochen war, in welcher Beziehung man feinen Namen bedeutungsvoll finden mag; boch bleibt er im Bereiche Jehova's (19, 16.), während es von Ismael nur noch heißt, bag Elohim mit ihm gewefen fey (21, 20.), und bei Efau gar tein Gottesname mehr genannt wird, felbft nicht in bem Segen, ben er von seinem Bater empfängt (27, 39. 40.). Beide Seiten von Lot's Befen treten in ber folgenden Geschichte hervor. — Als das Sündenmaag Sobons voll war, beschloß Gott, an diefer Stadt und ihren Nachbarstädten, die turg guber not feine rettende Sulfe durch Abraham erfahren und fo eine lette Gnadenfrift erhalten hatten, ein Strafezempel zu statuiren. Das Gericht wurde in dieser (wie die Erdpechgruben 14, 10. anzudeuten icheinen) ohnehin vulkanischen Gegend durch einen Schweftund Feuerregen vollzogen. Um Abend vor der Rataftrophe erschienen unter bem Thee von Gobom, wo Lot faß, zwei Männer, in benen er nicht fogleich Engel ertannte (vgl. Sebr. 13, 2.), aber boch etwas Hohes und Außerordentliches abnte, wegwegen er fe auf's Ehrerbietigste begrüßte und zum Uebernachten in feinem Baufe nothigte. Die Sodomiter aber, von dem Anblid ber himmlifc schönen Männergestalten in schäublicher Begierbe entbrannt, wollten fie ju unnatürlicher Bolluft migbrauchen und fagen bit ichaamlos heraus. Lot ichust energisch feine Gäfte, ift aber ichmach genug, ftatt ihrer seine (verlobten) Töchter den Sodomitern zur Befriedigung ihrer Luft anzubieten. De mit find die Sodomiter und Lot tarakterisirt. Durch die Dazwischentunft ber Engel, welche Lot zur hausthur bereinziehen und bie Rafenden braugen mit Blindheit fclagen, wird das Unheil von seinem Hause abgewendet. Diese Blendung der Sodomiter ift pe gleich symbolisch für bie burch das Bollmag ber Günde gewirkte und dem Gerichte wo angehende Berblendung, wie benn überhaupt folche biblische Erzählungen von ber Seite angesehen seyn wollen, daß sic bie Gülle vor bem überirdischen Hintergrund ber ichiichen Ereigniffe wegziehen, ber auch fonft, nur unfichtbar, vorhanden ift. In jent Berblendung, bie noch Icjus als Beispiel und Typus neunt (Luk. 17, 28. 29.), fin fogar bie Schwiegerföhne Lot's gefangen, indem fie ihn verlachen, ba er vom hereinbrechenden Gerichte fpricht. Er felbft verläßt mit feinem Beib und feinen beiden Zöchten am andern Morgen nur zögernd haus und Stadt, und ift bann wieber an äugstlich, un noch auf bas ferner gelegene Gebirge ju flichen, bas er nicht mehr erreichen jn tonnen fürchtet; er bittet in bas nahe Zoar gehen zu dürfen, von dem er hofft, es werbe wegen feiner Kleinheit verschont werden. Die über ihm waltenbe Gnade gewährt ihm and noch diefe Bitte, da er doch wenigstens fo viel Glauben bat, an Gottes Balten und nabenbem Gerichte nicht ju zweifeln. Bie tief aber auch in feiner allernächften Rabe ber Unverstand und Ungehorfam in göttlichen Dingen eingebrungen war, zeigt fein Beih, welches beim Ausbruch ber Rataftrophe troty bes ausbrüdlichen Berbots (19, 17.) ride marts ichaute (mggg B. 26. nicht: hinter fich, fondern: von ihrem Danne, bem fte folgte, rudwärts - eine fleine, aber feine Mobififation bes Sinnes) und zur Salafänke wurde. 5) Aber auch in Zoar hielt fich Lot nicht für ficher, fondern zog fich mit feinen beiden Töchtern boch noch in's moabitische Gebirge zurud, und ba "wurde ber fraben Nomade aus einem Städter zum Troglodyten" (Delitssch). Seinen Löchtern war die Einfamkeit unerträglich: von Fleischesluft und Schnsucht nach Kindern angleich getrieben, machten fie ihren Bater trunken und wohnten ihm in zwei aufeinander folgenden Rächten bei, ohne daß er es merkte. Die aus diefen blutschänderischen Umarmungen berborge gangenen Kinder hießen fie angen und קרעמי wobei die LXX zum erften Ramen binzufügen: λέγυσα Έκ τυ πατρός (ακα = ακα 8. 32. 34. 36., etymologifch genant vielleicht = Inm, aqua h. e. semen patris - Delitich) und zum zweiten: Leyeen Fios yéros µo. Dieje beiden Söhne wurden bie Stammpäter ber Ammoniter mb

toabiter. Damit endet die Geschichte Lot's: er verschwindet vom Schauplat, ohne daß ines Eudes gedacht wird.

Die mythische Rritit hat besonders brei Buntte im Leben Lots in Anfpruch genomen: 1) bie rettende Erscheinung zweier Unbekannten hat Achnlichkeit mit dem Mythus von bilemon und Baucis (Ovid. Metam. VIII, 611 sqq.). Statt aber barum bie Geschichte n's ebenfalls für einen Mythus zu erklären, wäre vielleicht auch hier zu fragen, ob fie icht, wenn überhaupt ein Zusammenhang stattfindet, den historischen Kern jener Sage **rbietet**; eine Frage, die um fo näher liegt, da die gewaltige Naturkatastrophe selbstsftändlich weit und breit befannt werden mußte, wie fie denn auch 3. B. Tac. hist. , 7. Strad. XVI, 874. erwähnt wird. 2) Die Salzfäule erinnert an das Salzmeer 1 Def. 14, 3.), welches berfelben Urfache fein Dafeyn verbankt. Daß Lot's Weib in m Augenbliden ber hereinbrechenden und rafch fich verbreitenden Ratastrophe, wo bie mge Atmosphäre mit Schwefel und Salpeter erfüllt war, getöbtet und mit einer Salznfte aberzogen wurde, ift nicht einmal ein Bunder zu nennen. "Man zeigte noch zur eit bes Berfaffers des Buchs ber Beisheit diefe oryan alos (Beish. 10, 7. vgl. Clem. 1 Cor. XI.); Josephus (Ant. I, 11, 4.) will sie gesehen haben: ioroonna avryr, eri ie nai vor Suyebrei; ein Gedicht unter ben Werten Tertullians fingt von ihr, daß e, wenn fie verstümmelt werbe, sich felbst erganze und ber Sage nach noch menstruire, trenäus (IV, 31, 3. 39, 9.) fagt daffelbe und beutet es typisch. Das find Sagen, welche n bem noch jest vorhandenen fäulenartigen Salakegel unweit des füdwestlichen Ufers des **dten Meeres** einen ganz nahe liegenden Anlaß hatten, das 1 Moj. 19, 26. Erzählte ber gilt auch im R. T. als Geschichte, Lut. 17, 32. vgl. 9, 62." (Delition). Gerade liche an die kanonische Erzählung sich knüpfende apokryphische Ausschmuckungen stellen en hiftorifchen Raralter ber ersteren erft recht in's Licht, und es ift baber als eine willkriche Umtehrung bes Sachverhalts zu bezeichnen, wenn v. Bohlen (Genefis G. 213) emertt: "Es finden sich in jener Gegend Säulen von Salzstein, in welchen die Phanafte ber Einheimischen versteinerte Denschen erblicht, und fo gab einzig und allein ein siches Raturspiel bie Beranlassung zu biefem ausschmudenden Buge ber Erzählung, wie nch eine ähnliche Mythe die Berwandlung ber Niobe an ein bestimmtes Local knüpft." ) Bie man hier einen Raturmythus findet, fo in der Erzählung vom Urfprung der Moabiter nd Ammoniter einen etymologischen Geschichtsmythus. Seit be Bette (Kritit ber mof. Beich. U, S. 94) in 1 Mos. 19, 30-38. "eine Dichtung von sehr geschmackloser und phäffiger Art," ein Produkt judischen Nationalhaffes gesehen hat, ift diese Anficht bei m rationalistischen Auslegern bis auf Knobel herab die herrschende geblieben. Freilich in sonderbarer Rationalhaß, der den gehaßten Stämmen die Hertunft aus dem erlauch= wien Blute andichtet und auf diese Ehre einen ausbrücklichen Werth legt, f. 5 Dtoj. 2, 1. 19., während der schändlichen Art der Entstehung Moabs und Ammons sonft nicht pacht und ihre Ausschließung von der Gemeinde Jehova's nur durch ihre eigene Berindung motivirt wird (5 Moj. 23, 3 ff.), obwohl gerade im Zusammenhang dieser Btelle (f. B. 2.) die Erinnerung an jene Gräuel besonders nahe lag. Begründet wäre ne Hypotheje be Wette's und seiner Rachfolger nur, wenn man zugleich Lot mit Nort bibl. DRythol. I, 306 ff.) zum Fürften der Finfterniß stempeln wollte. Anberlen.

Bothringen, Carbinal von, Rarl von Guise, s. Franz. reform. Rirche, 30. IV, 531 f.; Poiss, Religionsgespräch; Tribent. Synobe von.

Endieniecti, Stanislaus, von Lubieniec, ber Jüngere, ber Entel Christoph indienieci's des Aelteren, polnischer Ritter, war den 23. August 1623 zu Ratow geven, wo er auch feine erste Bildung dis zur Auschebung der Schule von Ratow empfing. Rachdem er später zu Ristelin und Thorn seine Studien fortgeset und an lexterem Ort ei dem Colloquium charitativum als Schriftsührer der Socinianer mitgewirtt hatte, ging r 1646 als Erzieher und Begleiter mit einem jungen Grasen Riemiericz auf Reisen n's Ansland und besuchte die Riederlande und Frankreich. Im Jahr 1648 durch die Rachzicht von dem Tode seines Baters in die Heimath zurückgerusen, verheirathete er

sich mit der Tochter des Baul Brzesti Zegota, welcher aus einem Lutheraner ein eifriger Unitarier geworden war. Im gleichen Jahre ward er dem Prediger in Siedliala, Joannes Ciachowsti, zum Coabjutor beigegeben. Richt lange nachher übertrug ihm bie antitrinitarische Synobe zu Charkow bas Predigeramt in dieser Stadt. Auch er flüchtete beim Ausbruch bes Schwedenkriegs nach Kratau unter fchwedischen Schutz und wußte fich burch feine Liebenswürdigteit und feine Renntniffe bie Gunft ber ichmebischen Gefandten, ber Grafen Schlippenbach und be la Garbie in hohem Grabe zu erwerben. In Arakau schrieb er den Brief, welcher dem Commentare des Jonas Schlichting zum Exam gelium Johannis vorgebruckt ift. Mit ben Schweben verlief auch er 1657 bie Studt und begab fich über Stettin nach Wolgaft, um vom Könige von Schweden anszuwirten, baf bie Socinianer in die bei bem bevorstehenden Friedensschluß an bewilligende Anneftie mit inbegriffen murben. Er ward zwar vom Könige und beffen Miniftern fehr gnabig aufgenommen, als er aber bie nachricht von ber aller Berwendung zum Trop befchloffenen Bertreibung feiner Glaubensgenoffen erhalten batte, ging er von Stettin nach Robenbagen, um bei Rönig Friedrich III. feinen verfolgten Glaubensgenoffen eine Bufluchtsftätte ans zuwirten. Seine angenehme Perfönlichkeit, verbunden mit feiner vielseitigen Bildung, er warben ihm alsbald bie Gunft bes Königs und ber töniglichen Familie, es warb im ein jährlicher Gehalt verwilligt, wofür er die Verpflichtung übernahm, den Hof von ber in Europa vorfallenden wichtigen Greigniffen brieflich in Renntnig ju fepen, was in bei seinem ausgedebnten Briefwechsel nicht schwer möglich war. Aber die Bostbeologen, welche fürchteten, ber Rönig werbe Arianer werben, verfolgten ihn mit ihrem Bag. Me er nach einer Unterredung mit dem Erzdischof Swaning mit den Worten endete: -W man uns tein Stud Erbe geben, wo wir leben können, fo möge man uns wenigftens eines geben, mo mir fterben tonnen," fo antwortete ber Erzbifchof mit graufamem Bobme: "Es gibt auch Leute, die in der Luft verfaulen !" Rach mehreren Reifen nach Stettin, Samburg, und zurüch nach Ropenhagen, glaubte Lubieniedi endlich 1662 in Friedrichefint, in Schleswig, eine Freistatt für fich und feine Glaubensgenoffen gefunden zu haben. Som hatte er mit vielen Untoften einen Theil berfelben übergefiedelt, als Chriftian Albert, Bergog von Holftein - Gottorp, ohne beffen Vormiffen ber Magiftrat von Friedrichsfunt feine Einwilligung gegeben hatte, ihnen befahl, nicht nur jene Stadt, fondern auch be Land zu räumen. Seit 1662 lebte Lubieniedi in hamburg, wo er fich wiederhalter Auszeichnungen vom König von Dänemart zu erfreuen hatte, dem er mehrere feiner Schriften, 3. B. fein Theatrum cometicum, überreichte. Aber auch in hamburg rufte bie lutherifche Geiftlichkeit nicht eher, als bis fie im Jahr 1675 vom Senat ein Bertmi bungsebitt gegen ben Reper erwirtt hatte. Aber noch ehe diefer Befehl zur Ansführung gebracht werben tonnte, ftarb Lubieniedi nebst zwei Töchtern an ben Folgen einer Bergiftung, welche wahrscheinlich nicht in Bosheit, fondern in Unvorsichtigkeit ihren Grund hatte, am 8. Mai 1675. Die Leiche ward zu Altona, nicht ohne heftigen Widerstand ber lutherischen Geiftlichteit, beigefest. - Bon feinen Berten ift außer bem bereits ermähr ten Theatrum cometicum, einer Schrift über bie Geschichte und Bedeutung ber Rometen, bas wichtigste bie Historia Reformationis Polonicae, in qua tum Reformatorum, tum Antitrinitariorum origo et progressus in Polonia et finitimis provinciis narrantur; Fristadii 1685; voran fteht ber von feinem Sohn abgefaßte Lebenslauf bes Berfaffers. Das Bert ift unvollendet und geht nur bis auf die Zeiten des F. Socinus; es ift mit wil Parteilichteit geschrieben und, wie Friefe (Beiträge zu b. Ref. - Geich. in Bolen) fagt, nur mit ber größten Behutsamkeit zu gebrauchen. Geine vielen anderen polemisch-apelogetischen und historischen Schriften find zum Theil noch gar nicht gebrudt. Bengl. D. Fod, der Socinianismus, Riel 1847. 24. Preffel.

Lucaris, f. Lutaris.

**Eucia**, die Heilige, deren Lebens- und Leidensgeschichte Laurentins Surins in feiner Sammlung de prodatis Sanctorum historiis, auf den 13. Dezember erzählt, wur eine Jungfrau aus einem vornehmen sicilianischen Hause. Sie wallfahrtete einft mit Lucian

ner Mutter, welche 4 Jahre lang an einem Blutfluffe gelitten und durch die Nerzte ine Seilung ihres Uebels hatte finden können, zu bem Grab ber heiligen Agathe gu iatanea. Als bei bem Prozeffionsbienst bas Evangelium gelesen wurde und ber Prie**rr an die Stelle** von dem blutflüffigen Weib kam, die dadurch geheilt wurde, daß fie en Rleidesfaum des herrn berührte, fagte Lucia ihrer Mutter, wenn du glaubst, mas eklen wird und im Andenten an das Berdienst der beiligen Agathe ihr Grab berührst, swirft bu befreit. Ein Traumgesicht ber heiligen Agathe begrüßte sie alsbald als Gotteweihte Jungfrau, fagte ihr Erhörung ju, und verhieß, daß fie eine Bierde ber Stadt örracus werben follte. Die Heilung erfolgte wirklich, Lucia bekannte fich nun durch ein Bilibbe Chrifto geweiht, fie bat ihre Mutter, fie möchte von bem Blan, fie ju verheirathen, ifteben, und ihr erlauben, das ihr zugedachte Heirathsgut Chrifto opfern und den Armen ustheilen zu bürfen. Die Mutter war einverstanden, aber der junge Mann, welchem ie Hand ber Lucia zugefagt war, rächte sich an der ungetreuen Braut, indem er sie en heidnischen Richter Pajchasius als Christin angab. Sie betannte fich vor Gericht is folche, follte zur Strafe in ein Bordell abgeführt werden, bamit ber beilige Geift en ihr weiche. Als Paschafius aber Befehl gab, sie borthin zu bringen, war keine Gewit im Stande, fie von ber Stelle zu bringen, felbst mit Striden und angespannten Is Daten vermochten die Diener nicht, sie fortzubringen. Als Baschasius Feuer an sie an= egen, Bech und fiedendes Del über fie ausgießen ließ, that ihr bies teinen Schaden tudlich ließ ihr Baschassius ein Schwert durch ben Leib stoßen, worauf sie bas umherichende Bolt anredete und ihm verfündete, Gott habe der Kirche den Frieden wieder igeben, Diocletian, ihr Verfolger, feb vom Thron gestoßen und Maximian gestorben. Bifchafins aber wurde vor ihren Augen gejeffelt weggeführt, nach Rom gebracht und wenen Beraubung ber Proving zum Tode verurtheilt. Lucia ftarb, nachdem ein Priefter in ben Leib des Herrn gereicht hatte und an der Stätte ihres Todes wurde eine Kirche nbaut. Die Geschichte ber heiligen Lucia ift in viele Martyrologien übergegangen, aber nch angefochten und beghalb nicht in die Acta sanctorum aufgenommen. Rí.

**Encian** von Samojata. Auch Lucian von Samofata, ber bertimte Spötter ber "wunderfamen Weisheit ber Christianer", der "Blasphemist", ben hienieden nach Suitas bie Hunde zerriffen haben, ben brüben bas höllische stuer in Gemeinschaft mit bem Satanas quält, ber "Berfluchte", über ben chriftliche Echeliaften und Rirchenschriftsteller und felbst Pabfte (mittelft Bucherverbots) ihre Zornschalen reichlich ausgeleert haben, auch Lucian begehrt ein Blätzchen in der Richengeschichte. Bat Reftner's Ugape mit ber geistreichen Bermuthung über Lucians stjeime Chriftenfreundlichteit aljo boch Recht gehabt, ober ift Lucian mindeftens nach Pauly ber unschuldige Biedermann, ber ben "Answurf des Christenthums" nicht beffer wen konnte, als er ihn vorfand? So meinen wir es boch nicht. Wir lassen ihm fein Bedeuthum ungeschmälert und führen ihn in chriftliche Gesellschaft nur, weil er vom Griftenthum retet, weil in feiner Renntnig und Beurtheilung bes Chriftenthums ber Eindruck und die Wirksamkeit sich reflectirt, welche die junge Religion in einer Zeit, 100 fie mehr noch fäete auf Hoffnung, als erndtete, gegenüber dem Heidenthum auszu= iben vermochte. Das war ja ein jahrhundertelanger, stiller, geheimnißvoller Weg, den bes Ebriftenthum im heidenthum durchlaufen mußte, um aus der unrühmlichen Dunkiheit und Berachtung, die seine ersten Jahrzehnte umgab, vorerft auch nur ein gehaßter Betannter bes heidnischen Pöbels, julet aber das große Biel ber Sympathien auch ber beiften beidnischen Lebenstreife, und damit ber religiöfe und politische Ueberwinder bes jeidenthums zu werben.

In der Mitte dieses Wegs steht das Christenthum in Lucian's Zeit. Schon chroslogisch steht es hier in der Mitte des Wegs. Lucian's Blüthezeit fällt in die Zeiten er Antonine und läuft ab mit Commodus. Seit vem 3. 60 ist das Christenthum pürbar im Heidenthum, zwischen 160-200 fällt die schriftftellerische Höhe Lucian's, um as 3. 312 hat das Christenthum das größte Stück seiner römischen Reichsarbeit vol-

Steal-Enchflopdbie für Theologie und Rirche. VIII.

82

lendet. Aber auch mit feiner äußeren Berbreitung und bem Fundament berfelben, feiner geiftigen Einwirtung, fteht bas Chriftenthum zur Beit Lucian's in ber Mitte feines Wegs. Es ift nicht mehr bloß, wie um bas 3. 60, ber Befannte bes heidnischen B. bels, es ift nicht mehr blog, wie um bas 3. 100, in ben Beiten eines Tacitus, Suetun, Plinius tes 3. feitens ber Gebildeten und Schriftfteller fluchtiger, intereffelofer un verächtlicher Blide gewürdigt; nach allen Seiten hat es nun endlich Aufmertfamleit po wedt und fein Lauf geht burch alle Stänte und geht burch alle Länter. Ja gerade jet ift bie große Rrife bes Chriftenthums; Philojophen, Rhetoren, Merzte, Staatsmänner, icon längere Beit weniger vornehm in der Höhe über den religiöfen Beitbewegunen, nehmen Notiz vom Christenthum, ein Lucian, ein Celfus, ein Fronto, ein Crescent, ein Galen und Mart Aurel beschauen fich die neue Religion. 3hr Urtheil ift übernisgend noch ein ungünstiges und erhält feine ftarte und wehthuende Beträftigung in ben blutigen Berfolgungen, die neben dem fanatischen Böbel die Staatsbehörde über bie Rirche heraufführt; tennoch ringt felbst bei ihnen mit ber Berwerfung bie Anertennum. bie Beurtheilung wird milder, mit Ausrottungsgedanten wechfeln irenische Tendenen, die felbst ein Celfus nicht verläugnet; und wenn hier der Gegensatz boch noch überwiest, fo ift dagegen für eine Minderzahl religiöfer Bhilojophen: Justin, Tatian, Athenagora, Peregrinus u. A. bas Chriftenthum die Religion ihrer Befriedigung geworden. Beichen bes Siegs mitten in einer widerspruchschwangeren Zeit.

In diefe Beit fällt Lucian. Gein Leben, wie feine geiftige Eigenthumlichteit bain wir nicht näher zu schildern. Geboren um bas J. 120 n. Chr. in Samofata, gebiltet in Jonien, lebte er bis zum 40. Jahr in Gallien als Rhetor und Sophift , bann lang Jahre in Athen, zulet in Aegypten als Beamter ber bortigen Präfettur; auf alle biefen Buntten, im Heimathland Syrien, in Gallien, in Griechenland, in Alegypten hate er viel Gelegenheit, Chriftengemeinden tennen ju lernen. Beim Biderfpruch ber Spften und geringer Neigung zu tieferer fpetulativer Arbeit machte er fich zum Grundfas, m Allen zu lernen und von Jedem tas Beste zu nehmen (hermot. c. 45. 46. 48. 🕰 Fischer c. 6.); boch neigte fich feine Beltanschauung mehr und mehr zum Epituris mus. In Epikur (mit feinen xvoicie d'ofai) fand er den herrlichen unvergleichlichen Dann, ben Einzigen, ber bas Wahre und Gute ertannt und mitgetheilt und bankt feine Jünger wahrhaft frei gemacht habe (Alcr. c. 61. 47.). Er konnte ihn fo preifen, weil bas höchfte Ziel feiner eigenen Philojophie nicht fowohl Ertenntniß, als Befreinns von falfchen Borstellungen, Leben in Gerechtigkeit und furcht = und leidenschaftslaft Tugend war (Hermot. c. 22. Fischer c. 29 ff.). Er konnte ihn so preisen, weil 🔳 feiner Beit ichon viel und bas Größte gewonnen ichien, wenn auch nur Befreiung m ben Weltverkehrtheiten und vom Weltaberglauben gewonnen murbe. Das war für 🐲 cian bie Sauptaufgabe; mit tem Grundfat tes Epicharmus: "fen nuchtern und hat gläubig" und als "abgefagter Feind" alles abergläubischen, lügnerischen, martichriste ichen, buntelbaften Befens tritt er ber Welt entgegen, in ber er nur eine große Ramp schule für bie Tugend findet, in ber er aber boch vergnüglich bem Genuffe lebt , ihr i allen Gestalten und felbft in einem Sofrates ihre Mermlichteit nachzuweifen (germst 46. Fischer 20. Nigrin. 16.), ja an ihren Mermlichteiten felber wieder fich ju ergömt Eine große Offenheit für das tonfrete Leben, beffen Bilber er genuffuchtig auffucht, und eine feine Beobachtung führten ihm bie bunten Beltgestalten zu; fein Epitur et dedte ihm daran die vielgestaltige Weltthorheit, und jener ächtsprische und voch felbst in wisigen und gefürchteten Sprien originale Bit gab die ertannten Blögen in ben pilm teften Spipen ihrer unverständigen Naturmirklichkeit bem Gelächter eines fich felbft in flatschenden Bublikums preis. Lucian ift der Satyriker bes 2. Jahrhunderts. Bis find es tie Philosophen, die Cynifer zumal, deren borftige Gestalt und Bartfälle im ganze Tugend repräsentirt, hier ift es der alte und wieder neue Boltsglaube, befin homerischer Götterkreis in der armseligen Menschlichkeit des Götterlebens und Götter amtes bis auf's Blut von ihm mighandelt wird, bier werden tie neuen Größen be

.

Lucian

, bie persischen, fyrischen, ägyptischen Götter mit ber Bocks- und Bibber- und sgeftalt in stiller Schadenfreude als ebenbürtige helden zur Götterversammlung ührt, hier sind die neuen Weltwunder, die Propheten, die Zauberer mit ihren perischen Orateln und Bundern entlardt, zu benen unter dem wachsenben Glauben vergeilten Geschlechts jeder Tempel, Altar und Stein sich versteigt. Und überall heißt Schluß: vergebliche Mithe, wider den Unstimm zu eifern. "Man tann hier nur Nit oder Demotrit spielen, lach en über die Thorheit der Leute oder beweinen Unverstanden (Obier a. 15.): und er selbst einsche bich sich sich sich so

Unverstand- (Opfer c. 15.); und er selbst entscheidet sich für das Lachen: von usgrund will er lachen mit Diogenes über das Diesseits und über das Jenseits tengespr. c. 1.).

Der Weltbeobachter sieht nun auch das Christenthum in der großen Ausstellung Beltthorheit. Doch hat er es nur gelegentlich beobachtet. Es hat für ihn noch nicht die Wichtigkeit, wie das Treiben der heidnischen Welt, in das er sich mit Liebe hineinlebt. Nur in Einer Schrift, im "Tod des Peregrinus" (c. 11—16.), bendadurch von Pabst Alexander VII. die Ehre des index sich erwarb, hat er sich hender damit beschäftigt, nicht ohne daß bas Interesse für jenen Philosophen ihn antrieb. In andern Schriften gibt er kaum eine Andeutung. Denn die Schrift patris, die unter seinem Namen läuft und ausstührlich von den Christen handelt, ung sicher (wie besonders Gesner erwies) nicht von Lucian, sondern ohne Zweisel ber Zeit Kaiser Julians. Auch soweit sich Lucian mit dem Ehristenthum beschäft hat er sich in seiner Weise begnügt, es im Leden sich etwas näher anzusehen. Er t eigentlich nur die in die Augen fallenden Gebräuche und Gewohnheiten der Chri-

Er findet bas Christenthum weit verbreitet in der Welt (c. 16.), vorzugsweise, boch nicht allein, unter ben Frauen und teineswegs blog unter ben Armen; bie ften haben unter sich angesehene Männer und Geld und Gut genug, so baß ein iger in Rurge bei ihnen ein reicher Mann wird (c. 12. 13. 16.). Der Stifter nenen Geheimlehre" (c. 11.) gilt ihm als betannte, übrigens längft vom Schauplat wetene Persönlichkeit. Doch nannt er ihn nicht bei Namen, sondern nur den renzigten Sophisten", ober höhnisch den "großen Mann", nach anderer Lesart den mnten Magier" (c. 11. 13.). Bon feinem Leben weiß er nichts Räheres. Denn bem Deifter im Beilen Beseffener, bem berühnten, Jedermann befannten Sprer Palästina, von welchem im "Lügenfreund" (c. 16.) die Rede ist, hat Lucian schwerlich, neuestens noch Bland annimmt, Chriftus gemeint. Zwar könnte bie bort geschilderte ber Austreibung bofer Geifter an neutestamentliche Beifpiele erinnern , andrerfeits t Lucian doch viel zu bestimmt von ihm als einem Lebenden und von den schönen nnen, die er fich für feine Kuren zahlen laffe, als daß man an Christus, der nach m längst gestorben ift und bie Seinigen zur Verachtung äußerer Güter angeleitet benten bürfte. Auch ift es ja boch höchft unbedenklich, in jener mertwürdigen Zeit Bauberer und Bundertünftler irgend welche lebende paläftinensische Berühmtheit animen. nur fo viel weiß Lucian von Christus : er ist für Einführung feiner neuen terien in Balästina gekreuzigt worden (c. 11.). Denn als vornehmster Gesetzgeber Ehriften hat er ihnen befohlen, unter Berläugnung der griechischen Götter ihn anten, und ihnen die Deeinung beigebracht, daß fie durch diefe That des Abfalls alle r einander Brüder werben. Bunachft icheint ihm fo biefe driftliche Brüderlichteit bem Celfus nur in ber faltisch fortgeerbten Regativität gegen bie griechischen Götter

ihre Priefter, Propheten und Pfendopropheten ihren Grund und ihr Wefen zu n (ähnlich Tacitus über die Juden), boch deutet er an, wenigstens einigermaßen, daß thatsächliche Brüderlichkeit der Christen, ihr Gütercommunismus und ihre gegensei-Liebe mit ausdrücklichen "Borschriften" Ehristi felbst zusammenhänge (c. 13.). Sie en nämlich ihre Güter gemeinschaftlich, sie sprechen von einander unter dem zärtn Titel: der liebe Peregrinus, sie sind überall merkwürdig rasch bei der Hand, : Drühe und Kosten zu sparen, wo es Angelegenheiten ihrer Gemeinschaft gilt, sie nehmen einander auch in weiter Ferne gastfreundlich auf (c. 16.), find nicht jo fein ftrupulös mit den Aufzunehmenten, fo daß auch Betrüger bei ihnen fatt und reich werben tonnen, und geleiten ihre Gafte noch in bie nachften Orte; mitleidig nehmen fie fie ber Gefangenen ihrer Partei an, suchen sie zu befreien ober pflegen sie boch mit antgefuchter Sorgfalt, und während alte Frauen, Bittwen und Rinder vom frühften De gen an ber Gefängnißthure harren, bringen bie Männer unter Bestechung ber Bachen ganze Rächte bei ihnen zu unter beiligen Mablzeiten und Lesung beiliger Blicher; i ift's ein berühmter Gefangener, wie Beregrinus, fo mögen wohl auch von entferntem Gemeinden (von Rleinafien nach Sprien) Abgeordnete erscheinen, um ben Dulbern 🖬 Troft, Geld und gerichtlichem Beiftand nahe zu feyn. Uebrigens find fie dann and wieder ftreng gegen Golche, bie Verbotenes thun, 3. B. verbotene Speifen, etwa Gipa opfer effen; sie werden unerbittlich ausgeschlossen. Der christliche Communismus in äußeren Gütern steht nun aber auch noch in Berbindung mit der Berachtung ber änje ren Güter und felbst des Lebens, auf Grund einer fehr bestimmten Unfterblichteitshaff nung, wiewohl weder diefer Zusammenhang von Lucian ganz klar erkannt, noch auch m ber Jusammenhang dieser Hoffnung mit Christi Lehre flar ausgesprochen ift. Thatiaf lich haben fich die armen Leute überredet, mit Leib und Scele unsterblich zu fen mt für alle Zeit zu leben; daher kommt es, daß fie auch den Tod verachten, Biele ihn fo gar freiwillig auffuchen und Gefangennehnung burch bie Dbrigteit für eine große Cha halten, wie Peregrinus. Alle biefe Lehren nun haben fie auf Treu und Glauben 🇰 genommen, ohne Brüfung und Beweis, zuerft von ihrem ersten Gefetgeber, bann die auch von feinen Nachfolgern. Sie haben nämlich Propheten, Opfervorfteber, Schrifte lehrte, Synagogenmeister, Proftaten (Bijchöfe). Dieje Beamten haben insbesondere bu Andern, gleichfam ihren Rindern, ihre beil. Schriften auszulegen , bie bei ben Buje mentünften, auch bei den heil. Mahlzeiten gelefen werden. Diefe icheint fich Lucian d Opfermahlzeiten zu benten. Auch haben fie Reueintretente in ber Lehre zu unterrich ten. Aber dieje chriftlichen Borftände fchreiben felbst wieder neue Schriften und geba neue Gefete. Beichnet fich einer aus, wie Beregrinus, fo fallen ihm alle Hemter #, er wird felbst für einen Sofrates gehalten und fie verehren in ihm ein höheres Bejen. Demnach scheint cs Lucian auch nicht so unmöglich zu fenn, baf biefe Späteren ben mfprünglichen Gott noch verbrängen (er fagt ausbrücklich, bie Chriften verehren ihn not immer), namentlich aber, daß die fritiklofen, "einfältigen" Leute von einem bergelantenen Narren und Betrüger um ben andern (bergleichen ja Beregrinus war) geprellt werben.

Soweit kennt Lucian das Christenthum. So manches Einzelne er ans bem Leim ber neuen Gesellschaft tenut, muß man boch gestehen, es ift noch eine oberflat liche und vage Renntniß. Er hat nicht einmal ben Ramen Chrifti. Mag man bartber wegfehen, fo fällt auf, wie fehr er ihn gräcifirt, benn er macht ihn ja zu einem Sophiften und läßt ihn als hauptsache Berläugnung ber griechischen Götter forbern. Er febr unklar darüber, was eigentlich im Christenthum von Christus kommt. Rur darüber ift er ficher: Chriftus hat verlangt, die Leute follen bie griechischen Götter verlaffen, ihn anbeten, bann fepen fie Brüder. Der Communismus bes Chriftenthums, bie 800 achtung des Todes, der Unsterblichkeitsglaube wird nicht direkt mit Chriftus in Berbier bung gebracht. Die Chriften könnten überhaupt, fo lofe hängen fie mit ihm zufammen, feine Berehrung aufgeben, und wenn sie nur in der Thorbeit andre Gesetzgeber mi biefem ihrem Bornehmften verehren, tonnen fie boch noch Chriften feyn. Bon ber fte zisischen Bedeutung Christi und von der Bedeutung seines Kreuzes, das Lucian mit einmal unter feinem chriftlichen namen nennt, und vom Epochemachenden feiner Aufer ftehung weiß er gar nichts. In feiner Darstellung ber chriftlichen Berfaffung, in 🛤 Aufführung driftlicher Briefter, Opfer- und Synagogenvorsteher zeigt fich eine beutliff Bermengung bes Chriftlichen und Jubijchen. Endlich bie einzelnen Buge aus bem Bite des criftlichen Lebens sind nicht nur ziemlich unklar und ungeschicht ineinandergeworfen, in unfichere Berbindung und unter ichiefe Motive gebracht (Brüderschaft, Communis uns, Unsterblichteit), sie widersprechen sich auch mitunter handgreislich. Die Christen eden so gern und doch halten sie die Gesangenschaft Peregrin's für das größte Unglück. sie verachten den Tod um des zukünftigen Lebens willen, aber wenigstens Peregrin is Christ sucht ihn auf, um Nachruhm zu erwerben. Sie sind einfältige Leute, die kute jedes Betrügers, und doch sind sie neben den gebildeten Städtern und den aufellärten Epikureern die einzigen "Bernünstigen" in der weiten Welt, die die Saukelinste des neuen Propheten Alexander von Abonoteichos durchschauen, ja der erste Auseisungsruf Alexander's geht wider die Christianer (Alex. 25. 38.).

Je oberflächlicher benn boch insbefondere auch im Berhältniß zum Zeitgenoffen Celfus ie Reuntniß Lucian's vom Christenthum ist, je verhüllter für ihn ras spezifische Wesen res ihristenthums ist, deffen σταυχός und ανάστασις er nicht einmal dem Namen nach kennt, e mehr er bas Christenthum deutlich nur von der Begegnung auf der Straße tennt, um s wölliger weisen wir im Boraus die Meinung ab, baß Lucian christliche Schriften, zu= tig bie beil. Schriften, getannt habe. Diefe Meinung ift früher namentlich von Rrebs und lichstädt durch Haufen von Citaten begründet worden. Reuerdings hat besonders Rühn nd dem Vorgang Burmeister's in einem Programm 1844 die Thatsache geläugnet; neberum Bland in den Studien und Kritiken (1851), Augusti folgend, der Ansicht sich ngeneigt, Lucian habe bie neutestamentlichen Schriften nicht felbst gelesen, aber boch pr manches Alt = und Neutestamentliche durch mündliche Berichte gefannt (S. 888 f.). Imer ben vielen Citaten, die man gefammelt, die auch Pland noch gibt, ift übrigens **kin einziges**, das zur Sicherheit über eine folche Renntnift führen würde. In fehr vielen fillen, wo man an das A. oder N. Testament denken wollte, hat Rühn deutliche home= **åfde Ant**länge nachgewiefen. Man könnte überhaupt betonen, daß Lucian ausgespro= hener Beije nirgente jubijche ober chriftliche Anssprüche verhöhnen wollte, um fo mehr iber alte und neue Phantastereien ber griechischen Literatur. In einzelnen Fällen mö= en die Wundererzählungen der lucian'ichen verse historise an Alt= oder Neutestament= ices erinnern und felbst an Jonä Walfisch, aber auch das Heidenthum hatte ähnliche Sagen und die phantastischen Gebilde der damaligen fo üppig wuchernden Reiseliteratur, mf bie es Lucian abgesehen hat, tennen wir gar nicht genug. Höchstens bei ein paar Stellen könnte eine tritische Betrachtung zweifelhaft fenn, wie bei ber Beschreibung ber Stadt und Infel ber Seligen, burch bie man an Propheten und Apokalppfe erinnert weben tann; aber immer find bie Nehnlichkeiten oberflächliche, immer muß man fagen, and bie beibnifche Bhantafie tonnte Achnliches, tonnte insbesontere zu einer Infel ber Geligen eine Stadt ber Seligen erfinden (wie man ja auch von einer Bhilosophenstadt sprach, Bermot, 22.), und soweit spezifisch alttestamentliche Farben in der Erwähnung milch= und benigströmender Quellen vortommen, fo sind sie aus dem Eindringen judaistischer An= icanungen in die heidnische Literatur mittelst der in's Heidenthum eingeschmuggelten ibijden Sibyllinen fattfam zu erklären. Schon Birgil hat in seinen Eclogen eine Bedreibung ber kommenden goldnen Zeit, bei der judische Sibyllinen ihm vorschwebten. Bolche Ginflüffe höchstens wären bann auch bei Lucian anzunehmen, ja man tann baran enten, daß fie nur mittelbar aus der heidnischen Literatur selbst auf ihn zurückftrömten. Serade fowenig als von der Bibel wußte Lucian von den firchlichen Schriftstel= ern. Bon Juftin, Tatian, Theophilus, an die man ichon gedacht, ichweigen wir gang; ber anch die Beschreibung des Polytarp'schen Feuertods tannte Lucian deswegen noch icht, weil bei ber Berbrennung Peregrin's bes Cynikers ein Geier aus bem Feuer auf= ieg, wie bei Polykarp eine Taube. Das war ein schlechter Bitz Lucian's, den schon ie Scheiterhaufen ber bergötterten Raifer mit ben auffliegenden Ablern nahe legten. wgar bie ziemlich fest gewordene Annahme einer Benützung ber ignatianischen Briefe t abzulehnen. Bärtliche Bflege ber Chriften in ben Gefängniffen, theilnehmende Befuche, ich Frember bei ihnen, Märtyrerseifer, Bestechungsversuche find uns auch fonft reichlich 1 ber Berfolgungsgeschichte bes Christenthums erzählt, und auf ber andern Seite wie= rum find Correspondenzen angesehenerer Philosophen mit Städten und Gemeinden in

jener Beit (man vergl. Apollonius) etwas Gewöhnliches, fo bag man fagen muß, biefen Bügen, die Lucian in's Leben des Beregrinus verflicht und bie im Bilde fangenen Ignatius theilweis wiederkehren, konnte Luciau ohne Berührung mit be tiussage rein aus bem Leben schöpfen, mag bie Figur bes Peregrinus nun hifter fingirt seyn. Bevenkt man auch nur, wie viel christliche Marthrien Lucian selbft wie mag man baran benten, bag er ju einer verbleichten chriftlichen Geftalt, feine Erinnerungen und vor feine Geburt fiel, gurudgegriffen habe! Run m freilich febr die lucian'iche Nachricht von Peregrinus: noeoßevräg exeroor γεχραγγέλους και νερτεροδρόμους προςαγορεύσας (c. 41.), um fie mit bem \$ bes ignatianischen Briefs an die Smyrnäer zusammenzustellen: noenee xerpore τινα, ός δυνήσεται θεοδρόμος χαλείσθαι (c. 11.). 3n ber Ihat aber ( nicht nur kleinliche Wortähnlichkeiten, die beim ersten Wort burch die Bedeutm feit des Zusammentreffens, beim zweiten durch ben total verschiedenen Wortfin Berth verlieren: auch ber Sinn jener Gefandtichaften ift ja in beiden Fallen ! men ein anderer; Beregrin sendet vor seinem Tod Todesboten an die Städte, § fordert bie Smprnäer und Andere auf, Freudeboten wegen Beendigung ber Be nach feinem Bischofsfitz Antiochien ju fenten. Und ohnehin bier ift ein Chrift, ein Cynifer, mas foll alfo boch bie Achnlichkeit und bie fleinliche Achnlichkeit? bie Behauptung, daß der Cyniker eigentlich doch nur ein Chrift feb, daß in feu girten Tob nur bas Chriftenthum verhöhnt werben folle, ift eine burch und burch thätige, wie ber Schluß zeigen foll. Budem fagen wir: je mehr bas ermog wie dürftig Lucian bie Chriften tennt, um fo mehr muß wohl von ber Deinu hätte Lucian N. T. und apostolifche Bäter bis auf ten Buchstaben hinaus, a wohl schriftlich studirt, gänzlich abstrahirt werden.

Das Urtheil Lucians über die Christen ist, wie schon Obiges zeigt, überwie ungünstiges. Es ist ihm, wie er gleich zum Anfang fagt, eine "wunderliche Beis Beisheit der Christianer. In keinem Stück hat er ihnen Lob gespendet. Die 8 der hellenischen Götter, in der er ihnen ebenbürtig ift, verletzt doch sein he Bewußtjepn, bas sich selbst im muthwilligen Spiele noch feiner Götter freute Widerwillen gegen die neuen ägpptischen und anderen Eindringlinge nicht ga windet. Und fie verlett ihn doppelt, weil an die Stelle ber Götter ber betr Sophist, und mehr als das, ber getreuzigte Sophist, Die Spipe Des Unfinne Seinen Hohn gegen bas Rreuz hat er kräftig genug ausgebrückt, indem er w vom "getreuzigten" haupte ber Christen redet. Die christliche Menschenanbetun ihm noch lächerlicher, weil sie an jedem neuen Morgen neue Eremplare ber 9 produciren konnte. Auch der Märtyrerstrang der Christen ist ihm eine Thorh feine "Meinung ift", wie er aus Anlag bes Totes Beregrin's bes Cynikers fic "baß es beffer wäre, ben Tob ruhig ju erwarten und bem Leben nicht muthwilli zu laufen. Und will man sterben, warum nicht in der Stille, warum in der sucht tragischen Schaugepränges?" (c. 21.) Die Thorheit wird ihm noch ti weil die armen Leute den Tod fo verachten in der Hoffnung eines für Leib u ewigen Lebens, alfo insbesondre in ber hoffnung ber für Beiden unbegreiflich Auferftehung. Gegen ben gutmuthigen driftlichen Communismus erhebt er teu brudlichen Borwurf. Aber für biefe Beit bes Egoismus bat er boch wieber ei ber Lächerlichkeit; und lächerlich ift fein Motiv, Die Bufunftshoffnung, lächerlich | männliche Erscheinung in ber Geschäftigkeit verzärtelnder Weiber, am lächerlich unphilosophische blinde Glaube, mit dem die einfältigen Leute diese, wie alle ihr angenommen haben. Der blinde Glaube ift ber lette, große hauptvorwurf, Thriften in jeder Sinficht trifft, ba er fie ber Taufdung jedes Gauklers preis ber Prellung jedes Geldmachers. So ift ber Generaleindruck tes Christenthu auch ein Lachreiz; für gefährlich hält Lucian es nicht, er ftimmt bem Präfetten ju, ber als Liebhaber ber Philosophie Peregrin als Narren ertennt und laufen 1

ŧ

a die Unfittlichteiten der Christen, welche felbst noch nach den Zeiten Nero's nicht nur en Tacitus und Sueton, sondern selbst noch ein Celsus und Fronto den Christen nachsegten, glaubt er nicht; höchstens soviel, daß Gesindel jeder Art, selbst ein Batermörder, en Seberecher, ein Päderast, wie Peregrin (c. 9. 10.) bei ihrer Gutmüthigkeit ein Unkrommen findet.

Roch in wichtigeren Stüden ift aber bas Urtheil über bie Chriften bei Lucian gegen rüher und felbft gegen ben Zeitgenoffen Celfus ein milberes und günftigeres. Das Briftenthum ift für Lucian boch nicht mehr ein absonderliches Ding außerhalb ber culwirten Belt, wie felbft noch für Celfus: es fteht in ter Belt, im "Leben", wie jere andre tricheinung; es ist ein einheimisches Gewächs in ter Belt. Christus ist ihm nicht mehr ur ein jurischer barbarischer Abenteurer, er ist ihm zum Sophisten geworden, wie er ellft einer ift , alfo zu einer gutgriechischen Erscheinung und zu einem Weisheitslehrer, venn auch ausgestattet mit aller Feinheit und Schlauheit griechischer Sophisten, vieleicht auch noch mit ber Zugabe magischer Runftstücke. Das Christenthum selbst ift Die Negation ber griechischen Götter ift ine wenn auch wunderliche Beisheit. in Hanptflud am Christenthum, wie in den negativen Richtungen der Bhilosophie. Der criftliche Unsterblichkeitsglaube konnte an Platon, der Communismus ohnehin an pichifche Bhilosophenideale erinnern. Unläugbar tritt auch Lucian bem chriftlichen Commuismus fo mild entgegen, daß man wohl fieht, in einer forrupten Beit, von der er ingen mußte: bei uns find Räubereien, Gewaltthaten, Uebervortheilungen aller Art an ber Tagesordnung, und aus der er sich beraussehnte in die glückfelige, tugendhafte Endt ber Philosophie (germot. c. 22.), fühlte er sich hier boch einigermaßen wie wn einem Abbilde der Bhilosophenstatt angesprochen, nur baß er immer wieder ben binden Auftoritätsglauben in diejen jonft untadeligen Lehren rügen wollte. Indem 🗰 so ras Christenthum zu einem Abklatsch einer philosophischen Richtung geworden, indet er es natürlich genug, daß Bhilosophen auch Christen und Christen Bhilosophen werben. Beregrin trägt fich ichon als Chrift im Aufzug eines Philosophen, mit langem faar und Bart, in grobem Mantel, den Ranzen auf dem Rücken und einen Knotenstock in ber hand; und nachdem die Chriften ihn ausgeschloffen, ift er um fo eifriger Cynikr. Mit dem Cynismus hat das Christenthum nach Lucian überhaupt ziemlich Aehn**isktit; bie christliche Berachtung der änsteren Güter hat auch der Epnismus und der** Emiter Beregrin fturzt fich zulet entschloffen, wie die Christen, in den Feuertod: nur im die Motive nicht diefelben. Unläugbar hat das Christenthum schon tiefe Burgeln sichlagen in's Heidenthum, wenn es nun ichon, worauf bis jest von Andern nicht hin= miejen worden ift, felbst vom Spötter Lucian als eine Form philosophischer Dentweise untannt wurde. Das war ein ftarter Schritt zum Sieg. Und in folchem Sinn wolin wir mit Reftner an ftille Lucian'iche Sympathien für die Kirche glauben.

Schließlich noch dieses. In mehrfacher Hinsicht zeigte sich die Frage wichtig, ob ie Banderung Beregrin's durch bas Christenthum zum Chnismus und zum chnis ien Feuertod eine faktische oder aber die Erfindung Lucian's gewesen. Sowenig wife Frage fo in der Rurze zu löfen ift, muß man doch schon im Allgemeinen zugesteien, baß jene gabrende fuchende Beit auch folche Uebergänge und folche Ercentricitäten egtinftigte, und daß die Uebertreibungen, die Lucian sichtlich aufmalt, namentlich in der Sefchreibung ber großen Rolle Beregrin's unter ben Chriften, eine fattifche Grundlage ineswegs ausschlieften. Und fofern speziell der Feuertod Beregrin's Manchen unzwei= Baft eine Fiction und als folche auf Berhöhnung tes chriftlichen Märtyrerthums erechnet ichien, fo verräth fich gerade bier bie ganze Gewaltthätigkeit, mit ber die neufte ritit bie hiftorifche Berfönlichteit Beregrin's behandelt hat. Beregrin war ein vielfach sannter Philosoph in den Zeiten des Antoninus Bius (vgl. Aulus Gellius); dennoch unte Lucian bie michtigsten Puntte feines Lebens erft erfinden? Beregrin starb nach ncian burchaus als Cyniker, nachdem er längst aufgehört, Christ zu feyn; bennoch foll in fingirter Lob ber Berhöhnung ber chriftlichen Marthrer gelten? Auch ift ber gange

## Lucian

Einbruck ber Schrift Lucian's tein andrer, als bag es ihm ernftlich um Falta und ber um zu thun ift, ben besonders noch durch den faktischen Feuertod berühmt gewordenn Bhilosophen gründlich zu entlarven und ten seiner sichern Erwartung nach fich mi fteigernden Cult bes Feuermanns durch taltes Baffer zu endigen (c. 2. 41: 45.). 9 will man es ferner erklären, bag Lucian noch in zwei andern Schriften fo gang teutenlos von dem faktischen Feuertode tes Chnikers redet, in der Schrift "an einen 3gm ranten" insbesondere bas lächerliche Antiquitätensammeln mit ber großen Summe im 2600 fl. lächerlich macht, bie einer für ben Stod bes burch's Feuer gegangenen Beregin bezahlt habe (c. 14. Entlauf. c. 1 ff.), wenn Beregrin nicht wirklich, fondern um u ber chriftenfeindlichen Fittion Lucian's burch's Feuer ging? Und endlich, wer unter nimmt es, tie Zeugniffe bes Philostratus, Tatian, Athenagoras, Tertullian für ben 🖬 tischen Feuertob bes Cyniters zu entträften? Pland, bem Baur zuftimmte, bat ange nommen, fie können alle ihre Nachrichten aus Lucian gezogen hoben. Aber nicht bloff fraglich, ob ein Uthenagoras und Tatian als Zeitgenoffen Lucian's biefen ichon benit haben, nicht bloß ift unwahrscheinlich, daß sic als Zeitgenoffen Peregrin's durch Lucin fich einfach haben prellen laffen, thatfächlich gibt Bhiloftratus (im Beginn bes 3. Jahr) aber auch fchon Athenagoras, ja felbst Tatian, fehr spezielle besondre Rachrichten tie Peregrin und feinen Tob, bie fie nicht aus Lucian fcopfen tonnten. Dem gegentie ift die Läugnung bes Feuertobs, diejes mertwürdigen Karafteriftitums einer mertude bigen Beit, volltommene Billfür.

Quellen: neben Lucian: Tzschirner, Fall des heidenthums I, 315 ff. Pauly Enchclopädie; und Einl. in die Uebersetz. Lucian's. Pland: Lucian und das Chriften thum in den Stud. und Krit. 1851. 4. 826 ff. Baur, die drei ersten Jahrh. S. 3954 Thesd. Reim.

Lucian ber Märtyrer hatte nach Suidas, wie ber "Blasphemist", ich Seimath im fyrischen Samosata, wo er etwa 100 Jahre nach bem heidnischen Borgans geboren ift. Er ftammte von angeschenen Eltern und erhielt feine Bildung in ber Ruf barftadt Ebeffa, wo ber gründliche Schriftkenner Matarius Schule hielt. In Luciu ftritt das Intereffe für miffenschaftliche und ascetische Thätigkeit. Eine Zeitlang ichen er in allen Tugenden eines ascetischen Sonderlings geglänzt zu haben (Suid. s. v. d Bornh. 1853. Tom. II, 607 sq.) Aber auch nachdem er in Antiochien Presbyter geworben blieb er fein Lebenlang burch feine Enthaltfamteit berühmt (Euf. 9, 6.). Eine arbiter Berühmtheit erlangte er noch durch seine wissenschaftliche Thätigkeit. Gründlich unter richtet in weltlichen Wiffenschaften, wie in den Sprachen, besonders im Hebräischen, be ihm schon seine Heimath nahe brachte, verwandte er lange Jahre auf die Arbeit, bi llebersetnung ter 70, wenn ichon nicht gleichmäßig, ju verbeffern und noch bis in bi Beit bes Sieronymus war fein Wert fo anertannt, bag bie lucian'iche Recension t einem Drittel ber römischen Belt, in Griechenland, Kleinafien, Syrien, bie herrichent Auftorität war, während in Aegypten hefychius, in Jubaa die origenistifchen Bearbei tungen gebraucht wurden (Hieron. adv. Ruf. II, 425. ed. Par. 1705. Catal. script. est Weniger Werth und Berbreitung hatte bie Lucian'sche Recension tes R. T., b 77.). insbesondere viele ihrer Berbefferungen und Bufate burch ältere Ueberfegungen w Schrift miderlegt murben (Hieron. praef. in IV. Ev. ad Damas.) Gleichzeitig verfin melte er in Antiochien eine große Anzahl Schüler um fich, bie vom Ruf feiner Gelde famteit, feiner Berechtamteit (disortissimus. Suid.) und feines ebeln, mufterhaften, w Eufebius hochbelobten Lebens angezogen wurden (Euf. 8, 13; 9, 6.). Bu biefen Sch lern gehörten die nachher bedeutenden Kirchenmänner Arius, Eusebius von Ricomedie Maris von Chalcedon, Theognis von Nicaa, Leontius von Antiochien, Antonius von To fus (Philost. 2, 14.); Arius nannte fich neben Eufebins "Mitlucianer". Bon Lucian beit fich recht eigentlich tie antiochenische Schule (f. d. Art.), obschon Lucian's Ricktm in ber fprifchen Kirche keine neue und originale war. Denn unabhängig von ihm we trat schon der Bischof Baul von Antiochien die Grundlinien der antiochenischen Gr

islogie, in bemfelben Antiochien hatte Lucian ben Presbyter Dorotheus (+ um 290) uben fich als vielfeitig gelehrten Dlann, insbesondere Bebraisten und Kenner ber Schrift, ie Dorotheus in der Kirche mit viel Beifall erklärte (Euf. 7, 32.), und Lucian felbst ette feine Schrifttunde bei Matarins in Ebeffa begründet. Aber Lucian war nun boch nerft ein Mittelpunkt für Biele, und für uns ift er zugleich ber erste, ber gleichzeitig ie gelehrte tritische und die freie dogmatische Richtung der antiochenischen Schule ver= itt. Als Grundton der Schule erscheint von Anfang das Streben, bei aller Anerken= ung übernatürlicher Thatsachen die autonome menschliche Freiheit mit ihren intellet= **tellen und moralischen Bostulaten zu ihrem Recht zu bringen. Die verständige und** ntifche Behandlung des Schrifttertes erscheint als ihr Ausgangspunkt; aber an die köung und Bahrung ber intellektuellen Forderungen ber menschlichen Erkenntnisthäigteit fchloßen sich untrennbar auch die sittlichen Postulate der menschlichen Natur, bas mtereffe für eine wahrhaft menschlich entwickelte Persönlichkeit Christi und bas Interesse tr bie menschliche Freiheit felbst, wie es von der Schule in Berbindung mit der Belajanischen Richtung bethätigt wurde. Gerade im Mittelpunkt antiochenischer Dogmatik mt schon Lucian wirtsam. Wovon feine Schriften über Glaubensgegenstände und scine briefe gehandelt haben, von denen Hieronymus und noch Suitas reden, der sie unge= **Winlich** glaubig findet, wissen wir nicht, da nur von den Briefen ein ganz schwaches jeagment übrig ift (Chron. Pasch. a. 303.); aber bas wiffen wir aus einem Brief Bischofs Alexander von Alexandrien, daß Lucian im Wesentlichen Baul von Samosata iste und nach deffen Abfehung durch Concil und Kaifer (272) lange Jahre mit den wi ihm fuccedirenden antiochenischen Bischöfen Domnus, Timäus, Cyrill teine tirchliche Gemeinschaft hielt, bis er endlich, wohl beim Eintritt des Bischofs Tyrannus, in deffen Beiten tie große Berfolgung fiel, bas firchliche Band wieder anknüpfte (um 290-300). (Theodoret h. e. 1, 4.) Im J. 303, im Beginn der Berfolgung, ftcht er wieder mitten in der Riche (tragm.). Mit Rückficht auf die späteren arianischen Streitigkeiten, in benen Lucian's Odenntniß zum άτρεπτος είχων 9εου, zum πρωτότοχος πάσης κτίσεως behauptet und afefrischt werden wollte, wird man es übrigens unentschieden lassen müssen, ob Lucian ie burch fittliche Arbeit erstrittene höhere Bürbe Chrifti - ber ganze Unterschied zwischen **faul und Arius** — mit Baul von Samofata als Refultat an's Ende oder mit und vor Arius d anticipirtes Refultat an ben Lebensanfang Christi gestellt hat. Sicher ist soviel, bif ber große Unruhstifter ber Kirche, Arius, sich offen als Schüler Lucian's befannte (9. ad. Bus. Nic.), daß Bischof Alexander den Arius den geheimen Nachsproß Lucian's want (Theod. 1, 4.) und vollends Epiphanius den Lucian als Arianer bezeichnet (haer. 48.). Andrerseits wurde ber angesehene Kirchenmann, ben auch Athanasius den heiligen m großen Asceten und Märthrer nannte (synops. s. script. fin.) noch nach seinem The von ben milberen Arianern, die sich unter den Auspicien des Eusebius von Nito= ncbien, Bifchofs von Conftantinopel auf bem Concil zu Antiochien (341) wider bas Richnum versammelten, als Mittelsmann gegenüber ben Homousiasten gebraucht; benn 🚧 zweite von ben fünf Glaubensbekenntnissen, bie man hier allmählig entwarf, in benen man sich dem Nicänum nähern und doch das fatale Wörtchen oµ00vola vermei= ben wollte, hatte man ausbrücklich, wie man fagte, aus ben Papieren Lucian's geschöpft; m burfte fich ichon Sozomenus bie Frage erlauben, ob tiefes thatjächlich mit trinita= ife driftologischen Bhrafen gespidte Betenntniß bem Lucian felbst ober ben Eusebianern ngehört habe, die mit der Auftorität des allgemein verehrten Mannes sich selber undifeten wollten (3, 5. vgl. Socr. 2, 10. und Athanas. 1. de syn. Arim. et Seleuc.).

Lucian ftarb als Märthrer unter bem Büthrich Maximin, ber als Cäfar neben em Augustus Galerius feit Abbantung Diocletian's (305) in Sprien und Aegypten errichte und die überall einschlummernde Verfolgung künstlich aufrecht hielt. Auch als r im Frühjahr 311 mit Galerius zu einem Toleranzeditt für das Christenthum sich beneuen mußte, so fing er doch gleich nach dem Tod des Galerius als unabhängig geordener Regent im Herbst 311 die alte Thätigteit wieder an, indem er insbesondre

bie Stäbte Scheingefanbtichaften wider bie Chriften an fein Boflager ichiden lief. Eine folche tam vorzugsweise von Antiochien auf Betrieb bes Curators Theotetnus (Euf. 9, 2.); man verlangte hier geradezu die Austreibung der Christen aus der Stadt, und ein von Theotetnus aufgerichtetes Jupiterbild unterftutte bie Bitte (9, 3.). Bon Reuem began Berfolgung und Flucht. Die Berfolger suchten diesmal besonders bedeutende Bertin biger des Evangeliums auf, fo neben Bischof Betrus von Alexandrien und bem bortigen Schriftkritiker hefpchius ben Presbyter Lucian (9, 6.). Er wurde von Antiochien, in welchem fremde Bischöfe und Presbyter aus Thrus und Sidon bluteten, nach Ritom. dien geschleppt, wo der Kaifer selbst residirte (ib.), ohne Zweifel noch im 3. 311, ste testens im Frühjahr 312 (Theol. Jahrbb. 1852, S. 220). Ein offenes muthiges Zengniß, bas Rufin theilweis aufbewahrt (zu Euf. 9, 6.), legte Lucian vor feinem Richer ab; felbst auf die Zuhörer machte es Eindruck, und nicht Ofengluth, nicht Rad, nicht bie Sclavenfolter, nicht Sturz in die Tiefe, nicht Vorwerfung vor die wilden Thim vermochte ihn zum Widerruf zu bringen (Chrysost, Homil. in Luc. Mart. in Chrys. opp. tom. 2, p. 524 sqq. ed. Montfaucon Par. 1718, auch in Ruin. act. Mart. p. 503 sqq. vgl. Ruf.). Und als teuflischer Erfindungseifer und bie Mengftlichteit gegenüber ber 2ncian nur günstigen Deffentlichteit sich darauf besann, ihn in der Stille des Gefängnisse hungern und verhungern zu laffen, aber auch den Verhungernden durch eine reiche wigesetzte Tafel von Opferfleisch zu reizen, kam man boch nicht zum Ziel; Lucian fürste sich am Borbild ter jüdischen Jünglinge am babylonischen Königshof. Bon Renn wurde er jest vor bas Tribunal geschleppt und von Neuem gefoltert; aber auf alle Angen, bie man ihm stellte, antwortete er nur noch mit bem Wort: "ich bin ein Chrifte, als bem Bort, bas alle Teufel in die Flucht fchlage, und unter diefen Borten bief sein gequälter Leib. Seinen Leichnam führten die Christen über die Bucht der Propontie nach ber schräg gegenüberliegenden bithynischen Stadt Drepanum. Den großen Lobten einte Kaiser Constantin selber, indem er (im J. 327) ihm zu Ehren die hinfort nach feiner Mutter Helenopolis benannte Stadt neu aufbaute und ihr Steuerfreiheit gab; turz w feinem Tod war er felbst dort und betete oftmals in der Märtprerstirche (Chron. Pasch. ad 327. Socr. 1, 26. vgl. Ruin. act. Mart. p. 505). In Antiochien feierte man bas fit Lucian's am Nachtag ber Taufe Christi als bie Bluttaufe bes großen Anechtes Christi; am 7. Januar 387 hielt ihm daselbst der beredte Mund des Chrysoftomus die noch vorhandene Lobrede. Thesdor Rein.

Lucidus, ber Presbyter, war ein hervorragendes Glied der kirchlichen Partie, welche in Gallien im 5. Jahrh. bei bem fortgesetten Rampf bes Augustinismus mit Semipelagianismus die Lehrmeinung Augustin's vertrat oder doch zu vertreten meink. In ber zweiten Hälfte tes Jahrhnnberts erhielt ber Semipelagianismus entichiedene Uebergewicht, nicht nur in Anzahl feiner Vertheidiger, fondern als gesetzlich anertannte Glaubensnorm ber Rirche felbft. Einer feiner Vortämpfer, Fauftus von Riez, ift ber jenige, welcher ben Lucidus zum Widerruf nöthigte (vgl. Art. Fauftus). Aus ber Gonft bes erstern (Fausti Rejensis epistola ad Lucidum) und bem Biterruf bes lettern (Lucia errorem emendantis libellus ad episcopos) fennen wir bes Lucicus Lehr-Meinung, fonen angenommen werben barf, bag Fauftus ben Gegner richtig verstand ober verfteben und wiedergeben wollte, und daß die von Lucidus widerrufenen Gate wirklich identijch mit ben von ihm gelehrten find. In biefem Fall ging feine Anficht freilich, indem fie and eine unbedingte Brädestination zum Berberben annahm, zu einer Confequenzmacherei and augustinischen Begriffen fort, die jenseits ber wirklichen Absicht bes großen Deifters in Der Widerruf erfolgte, wahrscheinlich nach der Synode zu Arles um 475, was ichon i ben Borten ju liegen icheint iuxta praedicandi recentia statuta concilii damno vobiscan sensum illum otc. Seine Meinung mußte namentlich wegen ihrer moralifchen folge rungen bedentlich erscheinen, und ber erfte feiner von ihm felbft verbammten Gase war humanae obedientiae laborem divinae gratiae non esse jungendum. Jedenfalls aber treten diese Ansichten in dem guten Glauben auf, nichts aubres zu sebn als augustinich uftinisch wurden sie theilweise auch von den Semipalagianern gehalten und ihre gegen bie übertreibenden Nachfolger mußte sich bann gegen Augustin felbst rich= lweise aber ergriff man, um dies zu vermeiten, den Ausweg, rie Gegner als ndere Sette ber Prädestinatianer zu bezeichnen, welche nun nichts mehr mit bem : Lehrer gemein haben follte. Dazu biente besonders das bamals in Umlauf gesette :asdestinatus, beffen 2. Theil die Lehre Diefer Sette geben wollte, bas zwar en Inhalte nach von einem Manne wie Lucidus berrühren könnte, ohne Zweifel trüger ische Filtion bes gegnerischen Semipelagianers ift, von bem auch bie bein Theile her tommen und ber eben in bem letten berfelben bie Biberlegung ber ette ausgehen ließ. Man hat im 17. Jahrh. barüber gestritten, ob eine folche Sette ber Prädestinatianer wirklich bestanden habe. Die Jesuiten und ältere er haben es angenommen, bie Jansenisten Dominitaner und Reformirten haben rfen. Die neuere Biffenschaft hat den lettern Recht gegeben: die Eriftenz einer en Sette ber Pradestinatianer im 5. Jahrh. war eine Finte ber Zeitpolemit. genannte Schrift bes Fauftus und ben Biderruf bes Lucidus bei Manei VII. |. vgl. die ältere (Barijer) Biblioth. PP. edit. II. T. IV. 875. Canisii Lectt. , 352 sqq. Rösler, Biblioth. der Kirchenvät. X. 326 u. 330. Giefeler, I. 648 ff. Wiggers Aug. u. Pelag. II. 225. 329. 346. Dr. Julins Beiginder. cifer, Bischof von Cagliari in Sardinien, gebort ber Zeit ber arianischen eiten an. 3m 17. Jahrh. find zwei Grabschriften mit feinem Ramen aufge= fie verrathen aber burch ihre Schriftweise ihr späteres Zeitalter. Bon bem fruben des Bischofs wissen wir nichts, da die Tradition von seiner vornehmen Ab= s einem alten römischen Geschlecht, feiner Erziehung in Rom u. f. w. wenig st ift. Lucifer tritt nicht eher in ber Geschichte auf, als im Jahr 353, wo er berins, den Bijchof von Rom, an ben Kaifer Constantius nach Gallien gesandt un diefen zu bewegen, in Bezug auf die Synode zu Arles, auf der Athanafius It worben war, eine neue Synobe in Italien zu veranstalten. Lucifer erreichte Junich, es wurde 355 eine Synode zu Mailand gehalten, aber auch bier wur-Bischöfe gezwungen, die Berurtheilung des Athanafius zu unterschreiben. Lucifer, er Anhänger bes Nicänischen Concils weigerte fich und ward beshalb nach Germa-1 Sprien verbannt, wo der Arianer Eudorius Bischof war, von hier tam Lucifer utheropolis in Balästina. Durch ben Tod bes Raifers erhielt er unter Julian feine wieder, begab sich in die Provinz Thebais in Aegypten, von hier nach Antiochia. m Orte war unter ben Orthodoren eine Spaltung, indem ber bortige Bijchof t durch die Arianer ernannt worben war und beshalb von ber ftrengeren, euftha= 1 Partei, obgleich er rechtgläubig war, nicht anerkannt murbe. Ueber bieje Spal= rbe auf ber im Jahr 362 zu Alexandria gehaltenen Synode eine Commission est, bestehend aus Eusebins von Vercelli, Afterius und Lucifer. Die alexan= Synote hatte für bas ganze Römijche Reich ben milden Beschluß gejaßt, alle n, welche bisher mit ben Arianern in Kirchengemeinschaft gestanden hätten, ja arianischen Bischöfe felbst, wenn fie bas Ricanische Glaubensbetenntnift annehrben, in ihre Kirchengemeinschaft aufzunehmen und in ihren Memtern anzuer= in Bezug auf die Spaltung zu Antiochia verlangten fie ebenfalls nur, daß die ier bas Nicanische Glaubensbefenntnig befennen follten. Diese Beschluffe hatte Lucifer nach Alexandria gesandte Diakonus, ber von Lucifer uneingeschränkte it batte, alle vortigen Beschlüsse zu genehmigen, unterschrieben. Dennoch warifer in Antiochia auf diese Entscheidung nicht, fondern weihte vorher ben zu ber Bartei gehörigen Bresbyter Baullinus zum Bischof, wodurch bie bortige Spale Dauer bis in's folgende Jahrhundert erhielt. Als Eufebius von Bercelli nach 1 tam und dies vernahm, war er fehr unzufrieden damit und verließ die Stadt » wieder. Lucifer aber verwarf jest auch den allgemeinen Beschluß der alerann Spnode und hob bie Rirchengemeinschaft mit denen auf, die diefen Beschluft

angenommen hatten, baburch trennte er fich von ber Rirche und bilbete eine eigene Spaltung. Von Antiochia reiste Lucifer über Neapel und Rom nach Cagliari und flack hier, nachdem er noch neun Jahre fein Amt verwaltet hatte, im Jahr 371. Bon ben Schriften bes Lucifer nennt Hieronhmus de viris illustr. nur bas eine Bert: Libri dwo pro Athanasio ad Constantium imperatorem. In Lucifers 1568 ju Paris erfchienena Berten befinden sich außerbem noch: De regibus apostaticis. De non convaniendo cun haereticis. De non parcendo delinquentibus in Deum. Quod moriendum sit pro filio Dei. Die Brüder Joh. Dominicus und Ijaat Coletus haben Lucifers Berte von Renen herausgegeben zu Benedig 1778 fol.; sie haben diefer Ausgabe eine mit großer Gorgfalt geschriebene Lebensbeschreibung Lucifers beigefügt. Lucifers Schriften zeigen, bag er en ftolzer, eigenfinniger, in Bezug auf die Gegner, besonders ben Raifer Conftantius jebet Dlaß überschreitender Mann gewesen ist, beschränkten Geistes; er hatte aber gute Bibeltenntniß. Unter feinen Unhängern foll auch ber Lehrfatz Bebeutung erlangt haben, bif bie Seelen burch bie Beugung (ex transfusione) hervorgebracht würden. Anhänger hatt Lucifer, in Sarbinien, Afrika, Spanien, zu Trier, Rom, Antiochia und in Aegypten Da fie überall heftigen Berfolgungen ausgesetzt waren, fo verfaßten zwei Bresbyter bie fer Bartei, Marcellinus und Fauftinus, zu Constantinopel ein libellus precum, an ben Raifer Theobosius gerichtet, in dem fie um taiferlichen Schutz baten, worauf auch ba Raifer befahl, fie in Ruhe zu laffen. Ungeachtet biefes burch ihn veranlaßten Schisma's wurde Lucifer von ben Einwohnern in Garbinien hoch verehrt, ja fpater als ein Biliger angesehen. Die Gunft bes Boltes nahm besonders zu, als man 1623 mit feine Grabschrift auch feinen Leichnam wieber aufgefunden haben wollte. Es ericien 169 von Ambrofius Machin eine defensio sanctitatis Luciferi, allein Urban VIII. verist 1641 jebe Unterhandlung über bie Seiligkeit Lucifers und jebe Berehrung beffelben in auf die Entscheidung des römischen Stuhls, diese ist dann endlich 1803 unter Bius VIL erfolgt, und durch tiefe Lucifer als Seiliger anerkannt worden. 2gl. C. 29. F. 28al4, Entwurf einer Geschichte ber Repereien Thl. 3. (Lpg. 1766) G. 338 ff. Acta Sanctorm T. V. Maji p. 210. Risit.

**Euciferianer.** 1) Name ber Anhänger bes Lucifer von Cagliari. S. ben werftehenden Artikel. 2) Uebername einiger Häretiker des Mittelalters, benen man eine Anbetung des Teufels (Lucifer) Schuld gab, fo besonders jene 14 Häretiker, welche ein Guardian der Franziskaner 1336 zu Tangermünde in der Mark Brandenburg durch ben Bogt des Markgrafen verbrennen ließ. Bielleicht waren es Fratricellen. S. d. An

**Lucilla,** f. Donatisten.

Lucius I.- III., Pabfte. Lucius I. folgte bem im Sept. 252 geftorbenen Cor nelius im römischen Bisthum. Er lentte nur turge Beit bie römische Rirche; ben wenige Bochen nach feiner Erhebung verbannt, bann wieder burch einen nicht nahr befannten Zufall nach Rom zurückgekommen, wurde er schon im März 253 als Math rer hingerichtet. Uebrigens wird die Dauer feines Bonfificats verschieden angegeben: Nicephorus (H. E. VI. 7.) beftimmt fie auf 6; Eufebius (H. E. VII, 2.) auf 8 900 nate, mährend ber liber pontific. fie ficher falfch auf 3 Jahre und 8 Monate ausbeint Letteres Buch schreibt ihm die Berordnung zu, daß die Diener des Altars nur ans ten fittenreinsten und tugendhaftesten Menschen gewählt werden sollten und nie allein bie Wohnung einer Frau betreten dürften; ebenso daß der Pabst und die Bischöfe beständig von zwei Brieftern und brei Diatonen begleitet würden, welche fortwährend Beugen ihme Lebens feyn follten. Ein falfcher Decretalbrief wird ihm zugeschrieben. Epprian foriet ihm nach feiner Rücktehr aus ber Berbannung ein Glückwünschungsichreiben (Ep. 61. ad Luc.). Nach Cyprian (cp. 67.) scheint Lucius mehrere nicht auf uns gekommene Briefe über die Behandlung der Gefallenen geschrieben zu haben. — Lucius I., aus Bologna, mit feinem Familiennamen Gerhard Caccianamici, war regulirter Augustiner Chorherr bei St. Johann vom Lateran und wurde von Honorius II. 300 Carbinalpriefter von Santa Croce in Jerusalem und von Innocenz II. zum Bicelander

ab Bibliothelar ber römischen Kirche ernannt. Rach dem Tode Cölestins II. wurde er n 12. März 1144 zum Babste erwählt. Bald lehnten sich die Römer als Anhänger rnolbs von Brescia gegen tie pabftliche Gewalt auf, führten tie alte Senatorenwürde to ben Ritterstand wieder ein; auch wollten fie auf bem Rapitol wieder einen Batrins einfegen und fich biefem als ihrem Fürften unterwerfen. Mit tiefer Bürbe wurde ordan, ber Sohn Beter Leo's, befleidet und ihm alle Einfünfte in und außerhalb der tabt angewiefen, unter bem Bormande, ber Babft folle nach ber Stite ber alten Brien an den Zehnten und Oblationen genug haben." Der Pabst wollte die Bewegung nerdrücken und brang mit einem haufen Bewaffneter gegen das Rapitol vor, wurde er bei dem Angriff durch einen Steinwurf verwundet und starb den 25. Febr. 1145 1 feiner Wunde. — Lucius III., der früher Ubalvo Allucingoli hieß, gehörte einer anfehenen Familie aus Lucca an. 3m 3. 1140 hatte ihn Innocenz II. zum Carbinal= iefter von St. Brazebas und 1158 Habrian IV. zum Cardinalbischof von Oftia und elletri ernannt. nachdem er als Detan des bl. Collegiums fich durch gewandte Unrhandlungen mit Frantreich, Sicilien und Raifer Friedrich ausgezeichnet hatte, wurde am 2. Sept. 1181 zum Pabste erwählt. In Rom angekommen, konnte er nicht lange felbst verweilen, ba bald zwischen ihm und ben Römern Streit ausbrach, ber Lucius ithigte, aus Rom zu fliehen. Um ihn zu schütten, rudte Christian, Erzbischof von Mainz nd Ranzler bes Raifers, gegen Rom mit großem Heere, starb aber bald barauf. Bu nfang des 3. 1183 befand fich ber Babft zu Belletri, wo er das Bisthum Montreal 1 Sicilien zum Erzbisthum erhob. In Diefem Jahr tehrte Lucius nochmals nach Rom mid, ba er aber mit feinen Anhängern neuen Mißhandlungen ausgesetzt war, verließ t für immer die Stadt und begab sich nach Berona, wo er bem taiserlichen Schupe ther war. Raifer Friedrich fand sich bald nach der Ankunft des Pabstes gleichfalls in a Stadt ein, und beide hielten nun gemeinschaftlich eine Berfammlung, welche bie Berechnug ber bamaligen firchlichen Verhältniffe zum Gegenstand hatte. Die Römer unden als Feinde ber Kirche erklärt und ben im Morgenlande bedrängten Christen ollte Hülfe gebracht werden. In Betreff der mathildischen Güter konnten fich Kaifer m Pabst nicht einigen. Zugleich zählte Diefes Concil auch die Baldenser unter Die sm Babste nicht privilegirten Vereine und sprach den Bann über sie aus. Während keins bie Rönige von England und Frankreich beschwor, ben Rreuzfahrern Bulfe zu euben, fiel er in eine Krankheit und ftarb ben 24. Rov. 1185 zu Berona. Er wurde a ber bortigen Rathebrale beigefest. Th. Breffel.

**Bucins,** ber Heilige, 1) ein Römer, war nach Eusebius 8 Monate Pabst 169—53, als Nachfolger von Cornelius. Cyprian beruft sich auf ihn, daß auch er jegen bie Novatianer entschieden habe, tag benen, welche während ber Berfolgung "ge= allen" wären, aber dafür Buße gethan hätten, die Rommunion nicht zu versagen seh. t erfuhr eine turze Berbannung, wofür Cyprian ihm die Höflichkeit bezeugt, ihn als Rärtprer dem Willen nach zu begrüßen, und verwerthet es fofort polemisch: "Daran at Gott gezeigt, wo die wahre Kirche ift. Nie hat man Novatianer leiden gesehen; ber jeind Chrifti fällt nur beffen Diener an. Er fcont ber Reper, weil fie ihm ohnehin ngehören; nur jene, bie gegen ihn find, bekämpft er." — Enprian schreibt ihm weiter it taratteriftisch für die Zeit unmittelbar nach ber Decius'schen Berfolgung : "Wir itten Gott, daß Du die ruhmvolle Krone beines Betenntniffes vollends erringest. Du 🛊 vielleicht nur darum nach Rom zurückberufen, damit dein Ruhm nicht verborgen leibe; benn bas Opfer(=lamm), welches ben Brüdern bas Beispiel bes Muths und Nanbens schnlbig ist, muß auch in ihrer Mitte geschlachtet werden." — Indeß scheint 1, bağ Lucius eines natürlichen Todes ftarb. Ueber feinen Todes- und Gerächtnißtag, ie Aber ben Ort feiner Beerbigung ist Differenz. Das diario Romano erwähnt keiner zier für ihn.

Lucius, ber Heilige 2) in England. Beda Benerabilis in feinen hist. eccles. Ingl. berichtet: Lucius, König in Britannien, habe unter der Regierung des Marc Anton Berus und feines Bruders Aurius Commobus (ift ein Durcheinander, bentet aber auf die Jahre 161 bis 193) an ten Babft Gleutherius gefchidt, um von ihm Diffionare ju betommen. Diefer habe auch feiner Bitte entsprochen. Anch über bie Beit bes Eleutherius ift teine Uebereinstimmung, boch fällt fie zwijchen 171 und 192. Uffer belegt die Existenz eines unter römischer hoheit regierenden Lucius. Er foll in ber Lantessprache Lever Maur, d. h. bas große Licht, geheißen haben. In ber Chronit bes Gaufried von Monmuth heißt Lucius Sohn des Fürften Coilus, bes Baters ber h. Helena. Das führt also um ein ftartes Jahrhundert weiter herab. Gelehrte Brotestanten (3. B. Basnage) haben sich biefer Ansicht bemächtigt. Nun tam 1852 nach Chur (warum dahin? siehe Lucius Nr. 3.) ein Dofument auf Pergament, das jur Zeit Elfabeths in einer von St. Lucius erbauten Rirche aufgefunden murte; barin wird Encins auch Sohn tes ben Römern ginsbaren Coilus genannt, fein Regierungs-Antritt aber auf 156 gesetzt. Er habe ben Bögendienft abgestellt, driftliche Rirchen, namentlich 161 im Castellum Darense, gebaut und fortificirt. Des Babfts wird barin teine Erwähnung gethan. Aber nach diefer Urfunde hätte er ohne Nachtommen fterbend fein Land ben Römern, zunächst Geverus, 197 vermacht. - Die Jahrszahlen post Chr. nat., befor bers bie Bappen bes Lucius und Severns weifen auf Abfaffung Diefer Urtunde im Mittelalter. Gie ift jest in ber Safriftei ber Rathebrale in Thur unter Glas und Rahmen.

Die Martyrologien neunen St. Lucius deu ersten christlichen Botentaten in Europe. Die republikanischen Schweizer legen nun einen besonderen Werth darauf, daß ein St. Lucius, welcher in Bayern und Graubündten das Christenthum pflanzte, jener englische Lucius sey.

Die früheste Erwähnung eines rhätisch en Lucius (Nr. 3.) geschieht in einer Beschwerdeschrift des Bischofs von Ehur an Kaiser Ludwig den Frommen im Jahr 821. Benigstens im 16. Jahrh. versichert der Pfarrer der Churer Domkirche den Badian, die sich in Chur keine Dolumente über Lucius finden. Die Namen Luciensteig, Lucissielein in Rhätien zielen auf ihn; hier foll er sich verborgen haben, als er versolgt wurde, wie er denn schließlich soll enthauptet worden seyn.

Notter balbulus von St. Gallen (um 900) fagt in feinem Marthrologium von ben rhätischen Lucius "cujus sopulchrum (id est, qui in Rhaetia requiescit, sive rex quondam ille, sive quicunque servus Dei fuerit) celeberrimis virtutibus illustratur." Offenbar wurde diese bloß auf dem Namen bernhende Hypothese soften von den Churtre adoptirt und man hat hier sogar das: sine prole discesserat der obigen Pergament-Urfunde auf eine Auswanderung des britischen mediatisirten Fürsten, um in Rhätien zu missioniren, bezogen.

Da ber Name Lucius fehr verbreitet war, fo kann eine Namensgleichheit gar nichts beweifen. — Im Uebrigen kam das Christenthum nach England von Bienne und Lysn, nach Graubünden aus Oberitalien. **Renchtin.** 

Eud in die Böllertafel 1 Mos. 10, 22. (1 Chron. 1, 17.) Sohn Sems; 21. bim D'D B. 13. (dirfer als Bogenschützen Bellert. Dagu tonnut bie Erwähnung von Th als Bogenschützen Bel. 66, 19. Jerem. 46, 9. im Herre der Neguter, und als Hülfsvoll ber Tyrier Hefef. 27, 10, der Negupter 30, 5. In allen diefen Stellen der Propheten wird es mit D'B (s. urt. Libnen) verbunden, denn das 70 in der Stelle des Jesas ist aus die boch weiter nichts als D'B. Ebenso werden 31dit 2, 28. (gr.) Bhud u. Lud miteinander verbunden. Daneben steht noch Jerem. a. a. D. u. Hefel. 30, 5. 243 Methiopien, während Hefel. 27, 10. D'P Persien an die Stelle jenes 243 tritt. Diese Umgebung führt auf eine afrikanische, specieller äthiopische, mit Megypten in Berbindung stehende Böllerschaft, von beren Birtuossität im Bogenschiefen die Alten (die Stellen dersselben hat Bochart, Phaleg IV, c. 26. gesammelt) berichten; mithin würden in den Aussprüchen der Bropheten die 1 Mos. 10, 13. ausgesährten Du verstehen in ben Aussprüchen der Bropheten bie 1 Mos. 10, 13. ausgesährten Ant. I, 6, 4 (ούς δε Αυδούς νύν χαλούσι, Λούδους δε τότε, Λύδας έχτισε) auf bie Lydier, und ihm folgen Euseb., Hieron., von den Neueren Bochart, Phaleg. II, c. 12. und nach ihm viele Andere. Dieje Lydier wollen Manche auch in den oben angeführten Stellen ber Propheten verstehen, unter ben Neueren namentlich Michael., Supplem. p. 1418. Gesen., Thesaur. p. 746, weil nach Herod. II, 152. 154. 163. III, 11. tie Regypter Rleinafiatifche Miethstruppen gehabt hätten. Dies will aber wenig fagen, ba in ben erwähnten Stellen nur von Joniern (Griechen) und Karern bie Rete ift. Einen eigenthumlichen Beg ber Ertlärung folagt Rnobel, Böllertafel §. 22. 30. E. 198-215. 279-282 ein, dem man icharffinnige Combination nicht absprechen fann und wodurch noch ber Bortheil erreicht wird, bag Gleichheit bes Namens und verschiedene genealogische Ableitung hinlänglich erklärt wird. Nach ihm ift Lub berjenige Semitenstamm, welcher in ben geschichtlich einigermaßen betannten Zeiten fühlich von ben fprischen Aramäern (wobei wir natürlich von ben hebräern absehen) in Baläftina und bem peträischen Arabien sich findet, von welchem Amalekiter und Amoriter einzelne Zweige sind, und ber fich als Huffos Megypten auf eine Zeitlang unterwarf. Die ägyptischen Ludim find bagegen ein arabijch=ägyptischer Mischstamm ober ber ägyptifirte Theil bes semitischen Lud, welcher vielleicht burch Bereinigung von Hylfos mit Legyptern entstanden war, ber auf ber Oftfeite des Nil im untern Aegypten und zum Theil auch im Delta (baber bie Ueberfesung bes Targ. Jonath. ju 1 Dlof. 10, 13. und bes Targ. ju 1 Chron. 1, 11. WOID' Routaer, b. i. bes Btolemaus (IV, 5, 52.) Romos Neovr im nordöftlichen Theile

bes Delta, fowie bie bes Gaadia نيسيون Tinnifiten, von ينيّيس Infel und Stadt im

Renzaleh-See) zu fuchen ist und ber sich vielleicht noch jest im Stamme ber Falascha in habeffinien wieder findet. Bicl weniger begründet ist Hitzig's Ansicht (zu Jesaj. und Jerem. a. a. D.; Begriff ber Krit. S. 129), daß die Lichen und Die Rubien see, wogegen vgl. Gesen. Thes. p. 746. Tuch, Genesis. p. 242. Arnslb.

Endgardis (Lubgaris, Lutgardis), geboren 1182 zu Tongern von angesehenem Beichlechte, trat ichon im zwölften Lebensjahre in bas Ratharinentlofter ber Benebittiminnen bei der Stadt des hl. Trudo ein, wo sich icon frühe in ihr der Bug gur Ruftit ausbildete. Sie wollte in fortwährendem Rapport mit ihrem Seilande fteben, ter ihr oft erschienen sehn foll. Ebenso rühmte fie sich eines vertraulichen Berkehrs nit Maria, ben Engeln, dem Johannes dem Täufer und Apostel, mit ber bl. Katharina mb vielen andern heiligen. Einft foll ihr der Erangelift Johannes erschienen fenn, in Gestalt eines leuchtenden Ablers, der mit bem Schnabel ihren Mund öffnend ihre Seele mit überirdifcher Beisheit erfüllte. Um öfteften ftellte fich in ihren Etftafen Chriftus bar mit der offenen blutenden Seitenwunde, aus welcher sie himmlische Süße und Araft **cinfangte. Auf das Naivste verkehrte sie mit Christus; als sie einst durch ein Geschäft** wu dem Gebet abgerufen wurde, fprach fic: "Barte, mein herr, bis ich wiederkomme!" Einft foll fich bei ihrem Gebet die Gnade Gottes fo über fie ausgegoffen haben, rak d fogar von ihren Fingern wie Del flog. Einft erschnen ihr der herr, zeigte ihr feine Bunden und sprach: "Betrachte, wie meine Bunden zu Dir rufen, daß ich nicht umjonft Blut vergoffen und ben Lob gelitten habe." Ludgardis fragte erstaunt und erforoden, was das Rufen der Wunden Christi bedeute? Da betam sie zur Antwort: "Durch Deine Uebungen und Gebete wirft Du ben Born bes Baters befänftigen, baß a bie Sunder nicht in den Lob verwerfe, fondern daß fie burch bie Barmherzigkeit Gottes bekehrt und gerettet werden." Nachdem fie gegen 1200 die Klosterprofes abgelegt, ward fie 1205 zur Priorin des Rlofters gewählt. Im folgenden Jahre trat fie auf ben Rath bes Predigers Johann be Lirot und unter Buthun ber heiligen Christina ber Bunderbaren in bas Ciftercienfertlofter zu Aquiric unweit Brüffel. Babrend diefes Anfenthalts wurden die ihr zu Theil werdenden Gnabenheimsuchungen immer bänfiger und wunderbarer: bei Betrachtung des Leidens Christi erschien sie am ganzen Leib mit Blut übergoffen; im brennendsten Verlangen nach dem Martyrium sprang ihr eine Bergader, wobei fie viel Blut verlor und von Chriftus die Berficherung erhielt, er nehme tiefes Blut als Märtyrerblut auf. Auf göttliches Geheiß übernahm fie breimal ein fiebenjähriges ftrenges Fasten, bas erste Mal wegen ber Mbigenfer, hierauf für die Bekehrung ber Sünder, und zuletzt zur Abwehr einer ber Rirche bevorftehenden Berfolgung. Eine Denge Bunder, bie fie verrichtet haben foll, merben erzählt; 3. B. foll fie einer areligen Dame, bie in Folge von Altersichmache bas Gehör verloren hatte, ihre mit Speichel benetzten Finger in Die tauben Dhren gelegt haben, worauf die Frau plözlich fühlte, daß mit einem Knall das Hinderniß in den Dhren zerrig, und diefelbe ben vollen Gebrauch bes Gehörs wieder betam. Die fcmm ertrankte Herzogin von Brabant, eine Tochter bes Königs Bhilipp von Frankreich, lief fie um ihre Fürbitte angeben; Ludgardis lief ihr antworten, fie werbe nicht mehr bon Bett aufstehen; als die Herzogin gestorben war, ertannte Ludgardis durch eine Erscheinung, daß die Berzogin etwas viel Befferes als leibliche Genefung erlangt habe! Gilf Jahre vor ihrem Tode wurde sie blind. Ein Jahr vor ihrem Tode hatte sie eine Er fcheinung, mo ihr Chriftus offenbarte: "Nun tommt bald bas Ende Deiner Arbeit; Du follft nicht mehr lange von mir getrennt feyn. Nur brei Dinge verlange ich von Die in biefem Jahr. Erstens, bag Du Dant fageft für tie ichon empfangenen Gnaben; zweitens daß Du für die Günder Dich gang im Gebet zu meinem Bater ergießeft; brib tens daß Du ohne alle andere Sorge nur noch verlangst zu mir zu tommen." Sie ftarb am 16. Juni 1246. Ihre Biographie ift von dem Dominikaner Thomas Camipratanus verjaßt. Bgl. Legenden von Alban Stolz. Freib. 1856. 2. Bb. Th. Breffel

Ludwig, ber Fromme. Durch ben Tod Pippin's 8. Juli 810, und Kai's 4. Dec. 811, murbe ber Diebenhofener Theilungsatt von 806 in feiner Birtung vereitelt. Der einzige legitime Erbe Rarl's b. Gr. war Ludwig, ben bie Gefchichte unter bem Beinamen bes Frommen tennt (Louis le Débonnaire bei ben Franzosen). Gais Bater hatte ihn frühe für Lauitanien bestimmt: damit die Aquitanier in Geduld be fränkische Joch trügen, follten fie an ihm einen eignen Rönig haben, ber ihre Sitten tannte, in ihrer Kleidung einherging. Seine Erziehung war jorgfältig, fogar mit trie gerifcher Färbung. Uber mas Ermoldus Rigellus von feinem Namen rühmt (Nemp sonat Hluto praeclarum, Wigh quoque Mars est, Unde suum nomen composuise patet), bas erfüllte feine Berjon nicht. Er war ber Donch auf dem Throne, geiftliche Studien und llebungen waren ihm bas liebste, feine Freunde waren Welt= und Rloftegeistliche, von ihnen nahm er Rath, vor allen von dem strengen Beneditt von Aniam, ber von ihm die Oberaufficht über alle Rlöfter Aquitaniens erhielt und fie auf die alte Regel Benedifts verpflichtete. Lurwig war ein Rarafter ohne alle Thatfraft, nichts al Unschlüffigkeit, Schwäche und Ohnmacht, und nur in diesem Sinn hat er feinen Bablfpruch No quid nimis aufgefaßt. Co war er jedem fremden Einfluffe blokgestellt, befen Eingebung er bann fo hipig verfocht, als ob es bas beste Wert bes eigenen Genius wäre, ein Opfer subjettiver Stimmungen, beren Ergebniffe er aber fo hartnädig jesthielt als ob das höchste Interesse ber Christenheit baran hinge, unempfindlich für die Schmach vor ber Belt, weil er fich einbildete, rein zu fenn vor Gott, weder fo burchtrieben ichlau wie ihn Fund, noch fo boshaft wie ihn Guerard fchildert (Polypt. Irmin. I. p. IV.), aber nicht ohne ben Anftrich von Pfiffigteit, wie ihn Schwächere oft haben und jn bebürfen glauben, mit einer gemiffen Babigteit, bie nur für große 3mede erlanbt ift und felbst ben blogen Bufchauer ärgert, wenn fie fich an das Bertehrte und Befchräntte beftet und nach reinem Zufall mit geift= und farblofer Paffivität wechfelt.

In ber That zeigte ber junge Ludwig in seinen triegerischen Leistungen gegen Baffonen und Araber wenig Geschich. Gelobt wird seine aquitanische Berwaltung, wenn bem Bericht zu trauen ist. Jedenfalls scheint seine Unfähigkeit auch am Hofe bekannt gewesen zu sehn, namentlich bei Bala, dem Sprößling eines tarolingischen Rebenzweigs, hoch in der Gunst Karl's d. Gr., einem der ersten Staatsmänner in Berwaltung und Diplomatie, zugleich einem der besten Feldherru der Monarchie, den zweiten Mann im eich, ber erste im Rathe des Kaisers. Es scheint an Ränken bei Hof nicht geschlt zu ben, Wala und die Seinen waren ohne Zweisel start dabei betheiligt. Niemand konnte ben Ludwig in Betracht kommen als Bernhard, Bippin's Sohn von einer Beischläein. Aber die Idee der Legitimität siegte, der bekannte Einhard war der Anwalt der echte Ludwig's im Rathe des großen Karl, er hat es später oft genug bereut. Auf m großen Placitum zu Aachen (Sommer 813) wurde Ludwig zum Mittaiser erklärt ib gekrönt, ob durch eigne Hand oder die seines Baters, darüber sind die Luellen teins, keine nennt die Mitwirkung eines Geistlichen. Bernhard behielt nur Italien. rot dem Borangegangenen war es nach Karl's des Gr. Tode hauptsächlich Wala's eispiel, was die zuwartenden Großen zur sofortigen Unterwersung unter den neuen alfer bestimmte.

Reue Bustände begannen im Reich sich zu entwickeln. Nicht nur wurde der Balast "Aachen mit mehr Oeffentlichteit und Härte, als das Andenken an den eben entschlafe-" Kaiser zuließ, von seiner unstittlichen Wirthschaft gereinigt: nach Nithard ließ Ludig die unehlichen Kinder seines Baters (gegen dessen Testament, worin ein solcher nterschied nicht gemacht war) leer ausgehen, Wala und die Seinen wurden gestürzt, es rischten nun die Günstlinge Ludwig's, die ihn schon in Aquitanien gelenkt hatten, Graf igo und der h. Benedikt, der nur seinen weiten Nockärmel zu schütteln brauchte, um wiß zu sehn, daß die Bittschriften, die er enthielt, nicht nur angenommen, sondern uchgeschützt werden konnte, wissen wir nicht. Am meisten Erfolg hatte Ludwig wenig= ens für seine Person von der Amnessie der Sachson und Friesen, welche von da an under seine treuen Vertheidiger waren.

Es war zu erwarten, daß die neue Verwaltung eine vorzugsweis tirchliche Richtung einen würde. Der neue Kaifer wurde Ecclesias tutor, monachorum regula concors, be enjus meritis omnia mundus habet (Ermold. Rigell. Eleg. II. L. 19.). Gleich nach larls d. Gr. Tode ward der h. Venedikt nun über alle Klöster ver ganzen Monarchie ejest. Schon 817 wurde auf dem Concil zu Aachen für den Klerus des Reichs das monische Leben seltgestellt. Zugleich legte der heil. Benedikt feine Revision der Beneiktiner-Regel auf der Verfammlung vor, sie ward als förmliches Capitulare im Reich erkindigt, er selbst erhielt den Auftrag, die Bollstreckung zu überwachen. Dem Klerus mrde friedliches und einfaches Leben zur Pflicht gemacht, Auszüge aus beiden Testasenten und den Aussprüchen bedeutender Bäter in die Hand gegeben. Um den gantu Stand zu heben, wurde jedes Mitglicd für persönlich frei erklärt, das Batronatteht geordnet, jede Pfarrei sollte eine angemessen Aussprüchen hatte, freie Bahl der Blöste und Aebte genehnigt, u. A.

Die Bevorzugung der geistlichen Elemente des Reichs war aber zugeich eine Hebung r romanischen Bestandtheile der Bevölkerung, und dies war von dem unheilvollsten influsse auf die Einheit der Monarchie. Ludwig war in Aquitanien ein Romane geerden. Unverholen legte er seine Verachtung des deutschen Wesens an den Tag. Zwar U der Dichter des Heljand von ihm beaustragt gewesen sein und der Krist Otsrid's m Weissendung ist ihm gewidmet. Uber es war wohl nur der geistliche Inhalt, was ese Dichtungen empfahl, und ausdrücklicher Zweech ver letztgenannten unter beiden war , der Bollspoesse entgegen zu wirken. Speciell erwähnt Thegan c. 19.: Poetica carina gentilia quae in juventute didicerat, respuit nec legere nec audire nec doceres sluit. Zwar war der Raiser selbst, wenn man diesem Schriftsteller glauben darf, sehr teildet, aber die Sorge für Schulen und die Pflege der Wissenschaft war nicht seinen ausgen, besonders in den bestehenden Schulen hier und bert einen Ausschung ahmen, besonders in den bestehenden Schulen hier und bert einen Ausschung ahmen, fo ist dies mehr nur Nachwirkung der vorhergehenden Periode. Die Zeitenossen führt dies mehr nur Nachwirkung der vorhergehenden Periode. Die Zeitenossen über ben Berfall der Studien, man liebte die Leute nicht mehr, welche

Steal-Encyflopabie für Theologie und Rirche. VIII.

33

ber Gelehrsamkeit nachstrebten, und bas braußen stehende Publikum fing an, wie bas bei'm Auftommen frömmelnder Richtungen so gerne geschieht, alle Männer ber Wissenschaft zu befriteln und die an ihnen entbedten Fehler ber Natur ihrer Studien zuzuschreiben. Zwar gab es noch Männer wie Elaudius von Turin, der am Hofe lehrte, Abricus, Amalarius, Alkuin's Schüler Fredegisus, auch Benedikt selbst, Adalhard, Bala, Agobard, Lupus, Thegan, Nithard, Ermoldus Nigellus, Walafrid Strabo, Habanus Manrus u. A., und wir sehen, daß die Karlische Bildung in den höhern Ständen Burgel gefaßt hatte. Aber die Hoffchule selbst schemen Ansehn verloren zu haben. Man mußt ihn erst daran erinnern öffentliche Schulen zur Bildung von Geistlichen anzulegen.

Weit eifriger war feine Sorge für tie Gründung von Kirchen und Klöftern, Stiftern und Bischoffitzen. Und eigentlich nur in diesem Sinn hat er den beutschen Länden seine Aufmerksamkeit zugewendet. Das Bisthum Hildesheim wurde für das öftliche Sachsen, das Bisthum hamburg für den übereldischen Theil des Landes (auch für die Nordflaven) gegründet, letzteres zugleich zum Erzbisthum erhoben und demselben die Mission für den ganzen Norden vom Pabst übertragen. Auch die Gründung der erstin Klöster in Sachsen geschah hauptsächlich durch Ludwig's Einfluß, das westphälische Koren erhob sich 822, von hier besonders ging die dänische und schwedische Mission aus.

Ueber folchen Sorgen und Beschäftigungen hat man bann im Berhältniß zum Baff bas Beste vergeffen. 28ohl mehr aus Schwäche als aus Grundfat lieft Ludwig feit ba ersten Jahren feiner Regierung fich Eingriffe bes röm. Stuhls gefallen, welche mit ber Zeit äußerst verderblich für ihn und bas Reich werden sollten. Im Juni 816 starb Leo III. und Stephan IV. ließ sich in aller Eile confektiren, ohne die taiferliche Bestätigung abpwarten. Unter bem Borwand, fich entschuldigen zu wollen, fündigte er bem Raifer feine Antunft in Gallien an, mit dem weitern Zweck, denfelben zu trönen. Daß dies bereit geschehen war und wie es geschehen war, haben wir gesehen. Um so beutlicher sollte jest noch nachträglich ausgesprochen werben, raß die taiferliche Krönung eigentlich mu vom Pabst ausgehn könne. Und wenn Ludwig auch später seine taiferliche Regierung nie von diesem Aft aus datirte, so ließ er boch zu, daß ber Pabst ihm zu Rheims in Krone auffette, bie dieser aus Borsicht ichon mitgebracht hatte, und ber Ranzler Eije schar mußte eine Urtunde verfassen, welche der römischen Kirche feierlich ihre Rechte mb ihren Primat verbürgte. Einen neuen Ton schlug die fränkische Diplomatie in Rom erft wieder an, als Bala fpäter ju ben politischen Geschäften zurudtehrte. Sein Bet ift die Regelung der Berhältniffe zum Pabft in den Jahren 823 und 24, bei welcher we Bürde bes Raiferthums auf bas Beste gewahrt blieb. Unabhängig von Rom zeigte ma fich auch in bem Streite bes Bischofs Claudins von Turin gegen Berehrung ber Biber und heiligen, ben ber Raifer nur beshalb nicht vollftändiger ju unterftugen vermochte, weil berfelbe fogar über bie alte Tradition ber frantischen Kirche ziemlich binantging (f. b. Art.). In bem Streite zwischen Rom und Constantinopel wegen ber Biberverehrer fiel dem fränkischen Klerus die Bermittler-Rolle ju.

Besonders schwach zeigte sich der Raiser darin, daß er so bald schon nach seinem eig nen Regierungsantritte an die Regelung der Nachsolge dachte. Es standen sich aber bei dieser Frage zwei Mächte gegenüber: bei vielen vornehmen Franken die Ivee des germanischen nationalen herkommens welches die Theilung verlangte, und das Dringen der Geistlichkeit auf Einheit des Reichs. Die letztere Ansicht schlug durch, sie war von Rat her noch zu mächtig, der geistliche Einfluß überwiegend, — zugleich wollte der Rierus das fast vergessene Bahlrecht des Bolts in Erinnerung bringen. Der Raiser ging auf alle seine Borstellungen ein wie immer. Die häupter der Geistlichkeit erklärten offen, daß alle Unterthanen des Reichs, vereinigt durch Einen Glauben, Eine hoffnung, Einen Gott, es auch seyn sollten durch Ein Geset; und um desto eher wünschen sie aus Einen herricher sich zu erhalten. Davon hing ihre ganze Stellung, wie sie ihnen sei Karl b. Gr. angewiesen war, und namentlich die ber Metropoliten ab. Nach ber nut affenen Erbfolge-Ordnung von 817 wurde Lothar schon jest Mittaiser, die väterliche arschaft war ihm ungemindert gesichert, er selbst für immer start genug gemacht, beia jüngern Brüdern zu widerstehn, die man mit kleineren Herrschaften absand. Diese jeilung zeigt gegenüber von der des Jahres 806 einen entschiedenen Fortschritt des nheitsgedankens; selbst das Wahlrecht des Bolks war wieder in gewissen Grenzen zur urtennung gebracht. Aber der fräntische Abel und die unterworfnen deutschen Stämme ren mit dieser Ordnung der Dinge unzufrieden, bei ihnen galt das nationale Hernmen mehr als die Idee des geistlichen Kaiserthums, die ihnen nicht zusagte. Des äfers Neffe Bernhard schritt zur offenen Empörung. Er büßte mit Blendung und Folge davon mit Tod. Jeder andre Widerstand wurde dann mit Leichter Mühe geschen.

Is aber fpater bem Raifer aus zweiter Ebe ein Sohn geboren wurde, welchem um r reizenden Mutter Judith willen die Vorliebe des schwachen Baters sich zuwandte, ftieß Diefer die Erbfolgeordnung von 817 um, münschenswerther ichien es jest ber jeorie der Theilung zu folgen. Als die Geistlichkeit fah, daß der Kaifer ihre Ideen rließ, verließ auch fie ben Raifer; fie hielt es mit Lothar und feinen Brübern gegen n Bater. Alles galt am Hofe ber Günftling Judith's und Ludwig's, ber Bergog ernhard von Septimanien. Alle wurden verjagt, die bis babin unter ben Franken für e Ersten gegolten hatten. Bergeblich legte Einhard fein warnendes lettes Wort an n Raifer bem Erzengel Gabriel in ben Munt. Durch einfaches taif. Ebitt ohne Mitinfung des Placitums wurde dem jungen Karl Alemannien angewiesen, 829. (Die mal. Weiszemburg. ad 829. Mon. Germ. I, 111 nennen auch Alisatiam et Riciam.) ur unfeligste Streit zwischen ben Söhnen erster Ebe einerseits und bem Bater und inem Benjamin aus der zweiten Ebe andrerscits erhob sich in Folge dessen. Mehrals ergriffen die erstern die Waffen. Zwar gelang es dem Kaiser noch einmal durch # Abel ber beutichen Stämme, ber ihm persönlich zugethan mar, ber Bewegung Berr 1 werden. Aber durch ihren geistlichen Einfluß war die Einheitspartei die ftärkere, rtwürdigerweise wurde felbst ber Pabst für sie gewonnen, nicht ohne Gefahr für feine tellung schloß sich Gregor IV. den Söhnen gegen den Bater an. Man hat in den istiftstiden, die man ihm damals zu feiner Bertheidigung in die Hand gab, nicht ohne abricheinlichkeit Spuren pfeudoisidorischer Fabrikation entbeden wollen (vgl. dagegen inet, De fontibus et consilio Ps.-Js. collect. p. 10). Auf dem Lügenfelde, von daher genannt, im Elfaß, treffen die beiden Armeen zusammen am Johannistag 833. Da tläßt ben Raifer fein ganges Deer, vermöge eines göttlichen Bunders wie Paschas. adbertus im Namen feiner Partei aussprengte, in der That aber in Folge ber fehr miclichen Mittel ber Ueberredungen, Bersprechungen, Geschente und Drohungen wie Lihard, die Annal. Bertin., und Aftronomus beffer wiffen. Aber nicht mehr bas Ge-\$ von 817 war jest das Ziel Lothar's, fondern der unmittelbare Besitz der Krone. varum mußte (wozu die Geistlichkeit schon einmal, zu Attigny 822, gewirkt hatte) eine wite Demüthigung bes Kaisers erfolgen, und zwar eine solche, die ihm die Fortfühing ber Gewalt unmöglich machen follte. Die Geistlichkeit gab sich dazu ber, in ber inde bes h. Medarbus zu Soiffons wurde bie Scene von Attigny wiederholt 833. rft jest ertannten bie beiden jüngern Brüder, welche Gefahr ihnen burch ben Ehrgeiz thar's brohte, diese Erkenntniß erst brachte sie zum Bewußtsehn der Pflicht gegen ihren ster und Raifer zurud. Es erfolgte eine Reaktion Germaniens und Lubwigs bes entichen, es gelang ben Raifer bem Rerter zu entreißen, und wieder auf ben Thron zu ieben. Hier scheiden sich die germanischen und romanischen Länder; nur in den letzen ift bie Geiftlichkeit allmächtig.

Die Schmach, die dem Raifer geschehen war, hatte das Raiserthum felbst getroffen. e späteren Bemühungen Lothars und der Einheitspartei für ihre Zwecke, die sie mit bwigs Plänen für seinen Rarl zu vereinigen suchten, waren zwar nicht ohne Erfolg, zen aber Ludwig den Deutschen zum Widerstand. Der Streit war noch unentschie-

ben, ba ftarb ber alte Raifer 20. Juni 840, von Gram gebeugt, auf einer Rheininfel bei Ingelheim. Benn gleich ihn noch bie Butunft feines jüngften Sohns vor feinen Tod beschäftigte, fo zeigt boch vielleicht bie Bision bes Teufels, welche feine letten Ingenblide beunruhigte, daß sein Gewissen nicht frei war, nicht ohne die Ahnung ber fcmeren Berantwortung, welche er mährend feines Lebens fo menig ertannt hatte. Dem alles hinterließ Ludwig ungeordnet. Die Krongüter waren verschleudert, befonders an Die Geiftlichteit, und feine nachfolger mußten bies fortjeten, um fich Unbänger ju verichaffen. Unter ihm fing bie Gauverfaffung an durchbrochen ju werden durch Ertheilung der Grafenrechte an Bisthümer (Immunitäten). Schon unter ihm wird Gewohnbeit, mas bann unter Rarl bem Rahlen gesetlich wird: bag bie Lehnsgüter von ihren Trägern als erblich betrachtet wurden; man war genöthigt, Partei zu machen, auch un biefen fcweren Preis. Mit den Lehen wurden bann auch die Aemter erblich. Die Macht ber Geiftlichkeit war maßlos gestiegen. Und was für eine Geiftlichkeit! Die meiften Mebte Kriegsleute, Bischöfe, bie etwa noch lefen tonnten, aber von bem gelefenen evangelischen Texte nichts verstanden. Die Machtlosigkeit ber Rrone zeigte fich before bers in ber Bergeblichkeit ber Berfuche, Die Lasten bes Bolks zu mindern. Die Babl ber fleinen Eigenthümer verringerte fich immer mehr. Die taiferlichen Beamten waren bestechlich, die Räubereien nahmen überhand und knüpften sich an vornehme Namen. De burch und burch bie innern Kriege erklärt fich bas öffentliche Elend. Die hauptfres aber, um tie Einheit tes Reichs, blieb ungelöst und war den erbenden Söhnen 🚝 Entscheidung aufbehalten. Die Schlacht bei Fontanetum entschied für die germaniste Ibee ber Gleichberechtigung, tie Einheit tes Reichs mar bahin, die Bluthe feiner che ften Bevölterung gebrochen. Nur ber haber im Innern blieb und bie fcon unter 200 wig hervorgetretene Dhnmacht gegen außen offenbarte fich immer ichredlicher.

Man sehe: neben ben fränkischen Annalisten die Monographieen Thegan's, Aftrommus, die Gedichte des Ermoldus Nigellus, Nithard's erstes Buch, die Vitas Abalhand und Bala's von Baschas. Ratbertus, fast alle nach irgend einer Seite parteiisch, gesammelt in den Monumenten Th. II. (vgl. die Geschichtschr. deutsch. Borzeit). Reueres: A. H. Hegewisch, Gesch. d. fränk. Monarchie v. Tode Karl d. Gr. 1779. Fr. Fund, Lutw. d. Fronume, Frkst. a. M. 1832. Aug. Himly, Wala et Louis le Débonnaire Paris 1849. Bähr, Gesch. der röm. Liter. Supplem. III. Gfrörer, R.Gesch. III. I. Abth. Gieschercht, Kaiserth. I. Loo, Borlej. I. Bd. Dr. Julins Beizssächt.

Ludwig von (Luis de) Granada. Er wurde im Jahr 1504 in Grande geboren, woselbst fein Bater fich niedergelaffen hatte. Nachdem er früh verwaist unter ber Fürforge bes Grafen von Tendilla feine erste Erziehung in der Baterstadt genoffen, fühlte er einen unwiderstehlichen Bug zum ascetischen Leben, und trat mit 19 Jahr in den Orden der Dominikaner, indem er sich in das Kloster Santa Eruz zu Graute begab. Im Jahre 1529 wurde er wegen feiner hervorragenden Talente in das Geb gium des b. Gregorius zu Balladolid versett. hier bildete er fich durch eifrige Studie und geiftliche Uebungen zn einem großen Prediger aus. Mit vieler Auszeichnung wat er nach Granada zurückberufen, und beauftragt mit der Reform des Klofters Scala col in ber Sierra von Cordova. In der Einfamkeit diefes Rlofters verfaßte er geiftige Reden und Betrachtungen. Bon jenem Rlofter aus trat er ju Corbova als Preif auf und der Ruf feiner Erkenntniß und Tugend gewann ihm den Schutz der Griß von Briego. Durch sie wurde er mit dem gefeierten Inan von Avila (f. d. Art.) 🕨 freundet, ben das rankbare Bolt den Apostel von Andalusien nannte, und ber auf reifere Ausbildung feiner Predigtweife einen entschiedenen Einfluß ausübte. Go erlant er bei feinen großen Gaben allmählig ben Ruf tes größten Predigers ber bamalin tatholischen Welt und wurde als ber spanische Chrysoftomus gepriefen. Seinem Die d'Avila hat er in ber Biographie deffelben ein Dentmal ber Dantbarteit gestiftet. 2014 achtjährigem Aufenthalt in dem genannten Kloster gründete er bas Kloster zu Baban Der Cardinal Heinrich, Infant von Spanien, Erzbischof von Ebora, wollte die Ruff 2 s gefeierten Predigers benützen, und zog ihn in feine Umgebung. Die Königin von ortugal bot ihm vergebens das Epistopat von Biseu und später die Metropolitenstelle m Braga an. Nachdem er einige Jahre das Provinzialat seines Ordens in Bortugal rwaltet, zog er sich in das Kloster Santa Domingo in Lissaban zurück, in dem er sein mzes Leben dem religiösen Unterricht des Bolks, der Predigt und der Absassing geistcher Schriften widmete, unter andern el Memorial de la vida cristiana und el Simbolo s la Fé. Bon seinen Predigten waren allmählig sechs Theile erschienen, welche er im Koster zu Lissaban in's Lateinische übersetze. Sie enthielten Predigten über die Sonnagsperitopen, auf die heiligensetze, Fastenpredigten u. s. Außerdem gab er eine letorica ecclesiastica heraus.

In feiner einfamen Klosterzelle zu Liffabon wurden bem Bruter Luis die höchsten Bren zu Theil. Er wurde zu Rathe gezogen von den angesehensten kirchlichen Präla= m, verehrt vom Hofe, vergöttert vom Bolt, besucht von fürftlichen Berfonen und von ien angesehensten Feldherrn zur See und zu Lande, Andreas Doria und Großberzog wn Alva. Durch die Glaubensverdächtigung seiner Feinde und Neider ging er siegnich hindurch. Er vollendete seine segensreiche Laufbahn am 31. Dec. 1588. Sein teben war vorzugsweise mit den Tugenden der Demuth, der Liebe, der Sittenreinheit mb tes Berufseifers geschmudt. Eines feiner hauptwerke, welches er im Alter von 19 Jahren zu Babajoz geschrichen, ist betitelt la Guia (bie Lenterin) de Pecadores. Roch bedeutender aber durch ihren belebten schwungvollen Styl sind feine Recitationes ir die einzelnen Wochentage. Die Einleitung al Simbolo de la Fé zeichnet sich durch elehrte Studien aus. Unter feinen geiftlichen Reben werden die Reben vom verlore= in Sohn, von ber Auferstehung, auf Allerheiligen und auf tie Geburt Christi befonvre geschätzt. Die Grundzüge feiner Diktion find geniale Originalität und ein leichter, utürlicher und ichoner Fluß ber Rebe; biefe aber nimmt nach ber Berschiedenheit bes Segenstandes bald einen ruhigen, bald einen gewaltig bewegten, bald einen schlichten, bald inen ftarten, gehobenen Ausbrud an. Frai Luis Beredtfamteit beruhte übrigens nach xr formalen Seite hin auf dem Studium der Alten; ihre Seele aber war das fromme ingeisterte Berg und aus ben confessionellen Befangenheiten bes Redners treten bie großen friftlichen Grundgebanten, Sünde, Gnate, Beltentfagung und hoffnung ber zufünftigen Berlichteit bestimmt bervor. Geine meisten Schriften find einzeln in vielen Auflagen ufdienen, in der Originalsprache wie in französischen, italienischen und deutschen Ueberiebungen. So namentlich feine Betrachtung über das Leben Jesu Christi und die Fatapredigten beutsch von Gilbert. Bien 1825 und 30. Die Lenkerin ber Sünder, Nachen 1832. Die vollständigste Sammlung feiner Berte mit feiner Biographie gab Munnos traus zu Madrid 1786—89. Reue Aufl. 1800. 6 Bde. in Folio od. 19 Bde. in 8. Probeitte feines Styls finden sich in dem Tesoro de los Prosadores Españoles herausge-Lanae. jeben von Ochoa. Baris 1841.

Ludwig IX. ober der Heilige, König von Frantreich (1226 — 1270), Sohn kowigs VIII. und ber Königin Blanca einer Prinzessin von Castilien, wurde am 25. hril 1214 nach Anderen 1215 zu Boissin geboren. Als der Tod seines Baters am 1 Rod. 1226 ihn in den Besitz des Thrones von Frantreich brachte, führte zunächst is zu seiner Mündigkeitserklärung seine Mutter Blanca, die durch das Testament ihres kemahls zur Bormünderin eingesetzt war, die Regentschaft. Sie war als eine Fran on großer Klugheit und Willensstärke und zugleich ansnehmender Schönheit- ihrer kweichtigkeit, als durch die sorgsältige Erziehung ihres Sohnes große Berdienste um tantreich. Als sogleich im Beginn ihrer Reichsverwaltung eine Anzahl Basallen die komundschaft einer Frau zur Erweiterung ihrer Macht zu benützen sucht wie komundschaft einer Hrau zur Erweiterung ihrer Macht zu benützen sucht wies komundschaft einer Hrau zur Erweiterung ihrer Macht zu benützen sucht weiten wie komundschaft einer Hrau zur Erweiterung ihrer Bacht zu benützen sucht seiner hertranen auf die Unterstützung des Königs heinrich III. von England einen Aufstand gen die Regierung erhoben, mußten sie alsbald der eben so flugen, als muthigen Weise, her Blanca die Rechte des Königthums vertheidigte, weichen und ben Rampf aufgeben, ber 1231 burch ben Bertrag von Saint=Aubin bu Cormier mit einem vol bigen Gieg bes Königthums über die widerspenstige Aristofratie endigte. Gleid wurde auch ber von Ludwig VIII. unvollendet hinterlaffene Rampf gegen die 2064 wieder aufgenommen und beendigt. Graf Raymunt VII. von Touloufe mußte fich 1 werfen und in einem am 12. April 1229 ju Paris abgeschloffenen Friedensvertrag bem von Languedoc entfagen, feine Tochter Johanna mit einem jüngern Bruder bes 2 Alfons, verloben und ihr die Graffchaft Touloufe als Mitgift geben und zulest feiner im Kriege begangenen Graufamteiten einer bemuthigenden Buge in ber Notre Dame fich unterziehen. Um bie firchliche Unterwerfung bes Langueboc an t ben, murbe auf einem Concil zu Touloufe im November 1229 bie Einrichtung bei früher eingeführten Inquisition genauer festgestellt und in ben nachstfolgenden 3 mit folcher Strenge gehandhabt, bag man wohl nicht mit Unrecht ben Mangel freieren geiftigen Entwidlung, burch welche fich bas fubliche Frankreich vor anderen len bes Reiches unterscheidet, baber erflären zu muffen glaubt. Dies Alles fällt u bie Zeit ber vormundschaftlichen Regierung ber Königin Blanca. Diefe ging im 1236 zu Ente, ta Ludwig jest 21 Jahre alt war. Doch übte tie Königin aud forthin großen Einfluß auf die Regierung aus, um so mehr da Ludwig in ft Unterordnung unter bie mütterliche und tirchliche Autorität erzogen worden war entwidelte fich unter Leitung feiner Mutter und ber forgfältigen Erziehung gei Lehrer zu einem fehr frommen, aber babei verständigen und einfichtigen Fürften bas zeitliche und geiftliche Wohl feiner Unterthanen eine rechte Bergensangelegenbei Zugleich repräfentirt er fo recht bas Bild mittelalterlicher Frömmigkeit und fire Lebensanschauung. Er war von feinen einnehmenden Gesichtszügen, schlankem I etwas schmächlichem Körperbau und engelhaftem, auf's Himmilische gerichteten Ge ausbrud. Seine Mutter hatte ihn gelehrt, wenn er zu fprechen beginne, fich mi Rreuze zu bezeichnen und ben Namen Gottes und ben Beiftand tes heiligen Geift zurufen. Bor jugendlichen Ausschweifungen pflegte fie ihn eindringlich zu marner fagte einft, fie murbe lieber feben, bag er fturbe, als bag er eine folche Tobfunde be Um ihn der Berführung zu entreißen, verheirathete ihn feine Mutter frühe, fco Jahre vor feiner Mündigkeitserklärung mit Margaretha, ber ältesten Tochter bes fen Raymund Berengar von ber Provence, von ber gleichzeitige Schriftsteller rühm fey ausgezeichnet gemefen somohl burch Schönheit ber. Gestalt als burch Fröm und gute Sitten. Die kirchlich angeordneten Gebetszeiten beobachtete Ludwig mit licher Strenge. Er hörte nicht nur täglich mehrere Deffen, fondern pflegte au Mitternacht aufzustehen, um ber Matutina und ben Laudes beizuwohnen, die er ner Rapelle fingen lief und verweilte nachher noch lange betend am Altare. ( beobachtete er auch forgfältig die Fastenzeiten, und enthielt sich nicht nur der f fpeisen und bes Weines, sondern beschränkte fich an gewissen Tagen ganz auf Bri Baffer. Jeden Freitag beichtete er regelmäßig und ließ sich von feinem Beichtva fleinen eifernen Retten geißeln, die er in einer Buchfe von Elfenbein bei fich Wenigstens sechsmal des Jahres empfing er das heil. Abendmahl und rutschte bal ben Knieen zum Altar. In Ausübung guter Werke, Almofengeben und Kranke zeigte er immer ben größten Gifer. Bäufig besuchte er bie Spitäler und verrichtet nur die üblichen Fußwaschungen, sondern leistete den Leidenden auch gerne noch persönliche Dieuste. Er erlangte fogar ben Ruf ber Bunderthätigkeit, besonders i lung ber Drüfenkrankheiten. Häufig besuchte er auch tie Predigten, las gerne beiligen Schrift, die er in einer lateinischen Uebersetzung bei sich ju fuhren pflegte. ber Mittags= und Abendmahlzeit unterhielt er sich in der Regel mit seinen Gei ober anderen Personen feiner Umgebung über religiöse Angelegenheiten. Diefer f Rönig verwendete aber übrigens feine Zeit nicht bloß auf Andachtsübungen, f beschäftigte fich ernftlich mit Regierungsgeschäften, und war eifrig bemüht, feine liche Gewalt zu befestigen und zu erweitern. Bald nach bem Antritt feiner Selbs

nug mußte er einen Rampf mit aufrührerischen Basallen beginnen, nämlich mit bem **Grafen La Marche**, Hugo v. Lufignan, dem Gemahl der Mutter des Königs Heinrich III. wu England. Der Graf La Marche hatte bem Bruder bes Rönigs, bem Brinzen Alfons, Richer mit ber Graffchaft Boitou belehnt mar, die bereits geleistete Huldigung aufetändigt, der König von England machte Ansprüche auf Poitou und schidte Truppen 1988en Ludwig IX., auch der Graf Raymund von Toulouse, der bestiegte Albigenserthrer, welcher die Hoffung auf Biedererlangung ber verlorenen Länder nicht aufgege= m hatte, betheiligte sich am Krieg. Aber der König Ludwig, um ben sich bald ein afehnliches Beer tapferer Ritter fammelte, vertheidigte seine Rechte mit folchem Erfolge, 📲 Graf La Marche bald seine Empörung bereute und den Frieden und die Berzeihung s Rönigs fuchte. 3m August 1242 leistete er ben geforderten Lehnseid und Rönig peinrich von England beeilte sich einen Waffenstillstand mit Ludwig IX. abzuschließen. Diefen aber hatten die Strapazen des Feldzugs fo angegriffen, daß er längere Zeit herind frankelte. 3m December 1244 wurde er von einer heftigen mit Fieber begleiteten Ruhr befallen, und so schwach, daß man ihn einige Stunden lang bereits für todt hielt. Er tam jedoch wieder zum Bewußtjehn und fein Erstes war nun, daß er ber dringendim Abmahnung feiner Umgebung ohngcachtet bas Gelübre eines Kreuzugs that. Als a fich wieder erholt hatte, brang feine Mutter und ber Bifchof von Baris noch einmal **u ihn, er möge** doch von feinem Borhaben abstehen und vom Pabste sich Dispensation m einem Gelubbe geben laffen, bas er in einem Zustande gethan habe, in welchem er iner freien Ueberlegung nicht mächtig gewesen. Er bestand aber auf feinem Entschluß m fo mehr, ba er nachrichten aus dem Orient erhielt, die ihm die von den türkischen forden bedrängten Christen bes Beistandes fehr bedürftig erscheinen ließen. Er erließ Infrufe zur Rüftung, die aber nur langfam und ungenügend zur Ausführung tamen, bağ er erst im August 1248 mit einem mäßigen Hecre nach dem heiligen Lande sich infchiffen tonnte. Das ganze Unternehmen fcheiterte, Ludwig felbst gerieth in Aegyp= en, auf bas man zunächst den Angriff gerichtet hatte, im April 1250 in Gefangenschaft er Saracenen, und als er in Folge der tapferen Bertheidigung Damiettes burch den jergog von Burgund um hohes Löfegeld wieder frei geworden war, mußte er nach meheren vergeblichen Unternehmungen, auf die Nachricht von dem Tode feiner Mutter **Umca, welche** indessen die Reichsverwesung geführt hatte, eilends nach Frantreich zurück= igren, wo er im Frühjahr 1254 wieder anlangte. Nach feiner Rücktehr war er ernft= 6 bemüht in seinem Reiche burch Erlassung weiser Gesete und strenger handhabung er Gerechtigkeit einen befriedigten Buftand ju begründen und ben Frieden mit ben beabbarten Staaten zu fichern, mitunter auch badurch, bag er geschehenes Unrecht zu veriten suchte. Co lieft er bem Grafen von Toulouse in den abgetretenen Gebieten dienigen Besitzungen zurückgeben, welche mahrend feiner Abmefenheit ungerechterweife ben renländern einverleibt worden waren. Der Baffenstillstand mit England wurde in nen festen Frieden verwandelt zum Theil burch die großmüthige Burückgabe ber Beste, welche einft bem Bater bes Rönigs Seinrich III. von England entriffen worben eren. Ludwig IX. verzichtete nämlich in einem Bergleich vom 28. Mai 1259 auf alle niprüche an bas Berigord, bas Gebiet von Limoges, auf den einen Theil von Quercy, e Saintonage und Agenois, bagegen trat ber Rönig von England alle feine Befigun-🕿 und Lehen in der Normandie, Maine, Poitou, Touraine an Frankreich ab und im alle bie Länder, welche ihm in diefem Bertrage abgetreten waren, Sevres, Borunr, Bayonne und bie Gascogne, und alles Lant, welches er als Bair von Frankreich i biefem Reiche befaß, von Ludwig zu Lehen, tam auch bald barauf felbft nach Paris, **n ben H**uldigungseid zu leisten. Bei seiner strengen Gerechtigkeitsliebe war es Lub= ig IX. eine michtige Angelegenheit, für Berbefferung ber Rechtspflege ju forgen und e Bniglichen Gerichte tamen badurch in fo guten Credit, daß die Appellationen von n Gerichten ber Bafallen an die des Oberlehnsherrn, des Rönigs fich ftart vermehrten, as ber Ausdehnung und Befestigung der königlichen Gewalt wiederum fehr zu gut

Unter ben von Ludwig eingeführten Berbefferungen ber Rechtspflege 'w tam. namentlich bas Berbot bes bisher als Beweismittels üblichen gerichtlichen 3meit hervorgehoben zu werden. Auch in der Berwaltung der Krongüter, in den Sta faffungen, im Müngwefen wurden unter Ludwig manche Migbrauche abgeftellt und hafte Berbefferungen eingeführt. Die von Ludwig erlaffenen Verordnungen und find in Berbindung mit bem feit Jahrhunderten bestehenden Gewohnheitsrecht toniglichen Landschaften und Stäbte unter bem Titel: Établissemens de Sain zusammengestellt, bie übrigens, teineswegs, wie man ichon geglanbt, ein neues allge Gefetzbuch für ganz Frankreich find. Die ftrenge Frömmigkeit und Ergebenheit bie Rirche hinderte Ludwig IX. nicht, mitunter ben Uebergriffen ber Geiftlich bes Babstes fräftig entgegenzutreten. 216 einft bie französifchen Brälaten fich 1 betlagten, daß sich Niemand mehr vor ber Ercommunication fürchte und ihn bat nen Beamten zu befchlen, daß fie tiejenigen, welche Jahr und Tag im Bann ; waren, zwängen, ber Rirche Genugthuung zu leiften, fo erklärte er fich zwar berei Bitte zu willfahren, verlangte aber auch, daß man ihm gestatte, zu unterfud ber Bann mit Recht ausgesprochen fen ober nicht. Er hob fogar einigemale ben auf, welchen ber Erzbischof von Rheims und ber Bischof von Paris über ihre ausgesprochen hatten. Nachdrücklich wehrte er bie Gelderpressungen ab, welche pabstliche Curie gegen bie frangösische Geiftlichteit erlaubte, indem fie willfürlich fügungen über geiftliche Güter und Nemter traf und jede Noth zum Borwand b um Sulfsgelber von ben Rirchengütern zu forbern. Er erließ in biefer Beziehnt an Pabft Innocenz IV. eindringliche Borftellungen und als er einft bennoch Franzistaner und Dominitaner aussandte, um Gelder zu verlangen, so verbot ben Brälaten feines Reiches ausbrücklich, diefe Forderungen zu erfüllen. Ein e Ausspruch bes Babstes Clemens IV. (1265-1268), bag bem Pabst nicht nur 1 fetzung ber erledigten geiftlichen Stellen, fondern auch ber nicht erledigten zuftet anlaßte Ludwig zu einer unter bem namen ber pragmatischen Sanktion befannte ordnung vom Jahr 1269, welche ten pabstlichen Eingriffen für bie Butunft @ feste. Er verordnete barin: 1) Die Batrone und Prälaten ber Rirche und bie ( ren ber pabstlichen Stellen follen ihre Rechte vollftandig behalten. 2) Die Rath und andere Kirchen follen freie Wahlen ohne Beeinträchtigung haben. 3) Das ! chen ber Simonie foll aus dem ganzen Reiche völlig verbannt feyn. 4) Die Ber und Berleihung von Beneficien, geiftlichen Burden und Nemtern foll nach ben nungen bes gemeinen Rechtes ber Concilien und ber Satzungen ber heiligen Bi ichehen. 5) Geldauflagen burch bie römische Curie follen nur in ben bringenbfu len und nur mit ausbrücklicher freiwilliger Bewilligung tes Rönigs und ber Ri Reiches stattfinden. Diese pragmatische Sanktion wurde die Grundlage der Fr ber gallitanischen Rirche, und um fo mehr eine mächtige Gegenwehr gegen bie 21 bes römischen Hofes, als die französischen Rechtsgelehrten und Beamten ben mungen bes Gefetzes eine möglichft weite Auslegung gaben.

Am Abend feines Lebens entschloß sich Ludwig noch einmal zu einem **R** weil er durch den mißlungenen ersten, feinem Gelübbe noch nicht recht Gen than und seinem Reiche mehr Schmach, als der Kirche Christi Nutzen gebracht z glaubte. Dazu kant, daß die Nachrichten aus dem Morgenlande das Bedürfniß de bringend erscheinen ließen. Am 1. Juli 1270 schiffte sich Ludwig nach Tunis ein am 18. landete, aber bald mit einem großen Theile seines Heeres der verderblich tung der Sommerhitze erlag. Er starb am 25. August 1270, nachdem er seine steine Schne Philipp seinen letzten Willen übergeben, worin er durch eine Reil licher Ermahnungen die frommen Gesinnungen, die ihn sein ganzes Leben hind seelt hatten, auf's Entscheichenste und Rührendste aussprach. Im Jahre 1297 al 27 Jahre nach seinem Tode, wurde er vom Pabst Bonisacius VIII. wegen seiner Berdienste um die Kirche und wegen der von ihm durch Heilung von Kranken verrichten Wunder, unter die Heiligen der Kirche aufgenommen.

Duellen und Bearbeitungen von Ludwigs IX. Lebensgeschichte: Jean de Joinville, istoire et chronique de très-chrétien roy S. Louis publié par Charles du Fresne du lange Paris 1668 fol. Auch in Petitot, collection compl. des mémoires relatifs à l'hissire de France T. II. Paris 1824 und Dissertations et réflexions sur l'histoire de S. souis. Le Nain de Tillemont. Vie de Saint-Louis publ. par J. de Gaulle. 5 vol. Paris 846. H. Scholten, Gesch. Ludwigs IX. des heil. Königs von Frankreich. 2 Bre. Rünster 1850-1853. E. Aler. Schmidt, Gesch. von Frankreich Bd. I. S. 486-624. L. Rösen, die pragm. Sanktion, welche unter dem Namen Lutwigs IX. de for heil. auf uns gekommen ist. München 1853. Der Versaffer sucht nachzuweisen, daß der heil. ubwig nicht der Urheber der pragmat. Sanktion und dieselbe erst zwischen bem Jahre 406 und 1438 von einem Betrüger angesertigt sey; vielleicht von einem Bischos von Klüufel.

**Endwig XIV.**, f. Französische reformirte Rirche. Gallicanismus. Janfenismus. Regale.

Endwig VI., Rurfürft von ber Pfalz, geb. ben 4. Juli 1539, folgte feinem Bater, Friedrich III., bereits 37 Jahre alt, 1576 in der Regierung der Rheinpfalz, nachdem er ichon vorher 16 Jahre lang als Statthalter die Oberpfalz regiert hatte. 50 ähnlich er seinem Bater in wahrer Frömmigkeit, geistiger Bildung und erfreulichem Bohlwollen war, so bildete feine Regierung boch einen birekten Gegensatz gegen die feines Baters. Wie fein Bater nämlich in dem Calvinismus die ihm zusagende Form bes Protestantismus gefunden hatte, fo war Ludwig mit ganzer Seele bem Lutherthum mgethan und feine hauptforge mar, bie firchlichen Berhältniffe feines Landes in biefem Sinne umzugestalten. Er hatte feine Jugend am Boje bes eifrig lutherisch=gefinnten Martgrafen Philibert von Baten zugebracht, und fand später in ber Oberpfalz, zu beren Regierung er gelangte, als fein Bater Kurfürst wurde, eifrig lutherische Untertanen, beren Biberwillen gegen ben Calvinismus er allmählig theilte. Anch feine Gemablin Elifabeth, die Tochter Bhilipps des Grogmuthigen von Seffen (geb. b. 13. Febr. 1589), mit welcher er fich ben 8. Juli 1560 vermählte, trug wefentlich bazu bei, ihn in ber lutherischen Lehre zu bestärten. Der Einwirtung feiner Umgebung war er nm is zugänglicher, da er nicht die Festigkeit und Selbständigkeit des Karakters besaß, burch welche fich fein Bater auszeichnete. Daß er nicht geneigt war, bas Wert feines Baters fortzuseten und zu erhalten, konnte man schon daraus abwehmen, bag er beffen Bunfch, ihn vor feinem Tote noch einmal zu fehen, nicht erfüllte, und fein Bater felbft, ber feine religiöse Besinnung wohl tannte, äußerte in Beziehung auf die nöthige Befe-**Rigung** feiner tirchlichen Schöpfungen wehmüthig: "Lut will's nicht thun, Fritz (fein Entel) wird's thun." Die Beränderung, die Ludwig bald nach feinem Regierungsantritt in's Bert zu feten begann, unterschied fich von ber, welche fein Bater ausgeführt hatte, we= entlich barin, daß Friedrich den Wünschen einer vorherrschend calvinistisch=gefinnten Bewölkerung entgegenkam. Ludwig mit entschiedener Abneigung gegen die lutherische Richtung zu tämpfen hatte. Ludwig's und feiner Mutter lutherisches Bewußtseyn war hur vor bem Tobe Friedrich's III. empfindlich gereizt worden durch ein Anfinnen, welbes turfürstliche Bevollmächtigte in etwas zubringlicher Beise ber lutherischen Gemeinde n Amberg gemacht batten, bag fie in Lehre und Rirchenverfaffung bem reformirten Syteme einige Zugeständniffe machen follte. Dies hatte zunächt die Folge, raß Ludwig en furfürstlichen hofprediger Toffanius, welcher bei jener tirchlichen Commiffion eine Bauptrolle gespielt hatte, als Leichenredner bes verftorbenen Kurfürften nicht julieg. Der Theologe Dlevian (f. b. Art.), ber bei Friedrich fo viel gegolten hatte, und fich auch jett in ent= diebener Beije aussprach, murbe aus bem Rirchenrathe ausgeschloffen und ihm Ranzel, Ratheber, ja felbst schriftliche und theologische Wirtsamkeit verboten. Bald darauf wurde eine Reibe reformirter Brediger abgesetzt, in Beidelberg bie Rirchen zum heiligen Geift und

۱

St. Betri den Reformirten genommen. Der frühere Dberhofmeister, Graf Bittgenften, ein alter erprobter Diener Friedrichs III., ber es gewagt hatte, ben nenen Kurfürften an das Testament seines Baters zu erinnern, wurde entlassen, mit ihm noch mehrme andere Hofbeamte, felbst ber Leibargt und ber Rangler Ebem, ein Liebling bes verfinbenen Rurfürsten. Der Kirchenrath wurde neu besetzt und mußte sogleich eine Kirchenordnung abfassen, welche die bisherigen Einrichtungen über ben haufen warf. Dr lutherische Cultus wurde wieder eingeführt, Relche, Dblaten und Tauffteine tehrten mi 18jähriger Berbannung zurück. Die reformirten Prediger und Lehrer wurden ihrer Stellen entsetst, gegen 600 Familien verloren badurch Wohnsitz und Unterhalt. Die Schulen, bie Friedrich mit den eingezogenen Kirchenregistern und zum Theil mit feinen eigenen Einkünften ausgestattet hatte, nußten entweder lutherisch werben, ober wurden Bon ben 30 Zöglingen des Collegium sapientiae forderte man Abichmiaufgehoben. rung des Calvinismus, nur 5 fanden fich dagu bereit, die übrigen wollten lieber ihren Unterhalt, als ihre Ueberzeugung aufgeben. Das Stift Neuhaufen und bie Ritterfonk von Gelz wurden geradezu aufgehoben. Die Universität, beren Mitglieber mit Eurgie und Ausdauer ihre Anfprüche auf firchliche Dulbung vertreten hatten, wurde noch an meisten geschont, boch wurden mehrere theologische Professoren, Boquinus, Banchins, Tremellius, durch einen turfürstlichen Befehl im Dezember 1577 ohne Beiteres entlaffen. Mit Ende bes Jahres 1577 trat in den firchlichen Realtionsmaßregeln einiger Stillftand ein und ber Rurfürft ließ gegen bie noch übrig gebliebenen reformirten Geiftlichen und Beamten eine natürliche Gutmüthigkeit walten, aber die neuberufenen orthodoxen Theslogen, besonders der neue Generalsuperintendent Peter Patiens ruhten nicht, ihn µ neuen gewaltfamen Schritten gegen den Reft des Calvinismus zu brängen. Es handete fich nämlich darum, den Kurfürsten für den Beitritt zur Concordienformel zu gewinnen, welche die schwierige Aufgabe lösen sollte, die strengen Lutheraner mit den mein melanchthonisch Gesinnten zu versöhnen. Es war ben Theologen beider Barteien fete viel baran gelegen, ben Rurfürsten Ludwig, ber als einer ber mächtigften Reichsfürften und eifriger Lutheraner ein großes Gewicht in die Wagschale legen konnte, zum Beitritt zur Concordienformel zu bewegen, und man war fogar geneigt, ihm zu Gefallen einige Zugeständniffe zu machen. Es wurde der Concordienpartei schwer, die Formel zu seiner Bufriedenheit zu redigiren, ba er mit größter Scrupulosität bas neue Betenutnig praft und bei dem leiseften Zweifel wieder unschlüssig wantte. Nach manchen Schwantungen sagte endlich Ludwig seine Unterschrift zu und unterzeichnete am 31. Juli 1579. Eint Folge davon war, daß die bisher geschonte Universität Heidelberg jett auch lutherischen formirt und von den calvinischen Elementen gereinigt wurde. Man forderte von den Brefefforen die Beschwörung ber Concordienformel; die meisten gaben zwar mündliche und schriftliche Erklärungen über ihre Rechtgläubigkeit und ihre Zustimmung zur augeburgifchen Confession, weigerten fich aber, auf Borte und Dogmen, die von Luther und anderen Menschen berrührten, sich zu verpflichten. Der Rurfürst schlug nun milden Bedingungen vor; er wolle ihnen ihr Gewissen frei lassen, so daß sie für ihre Berson von bem Abendmahl benten könnten, wie fie es vor Gott zu verantworten getranten, auch follte ihnen freistehen, in ber Seidelbergischen Rirche bas Abendmahl zu empfan gen ober nicht, uur wenn fie es bort feiern wollten, follte es nicht auf calvinische Beije geschehen, im Uebrigen aber follten fie ben lutherischen Gottesdienst besuchen, ihre Rin ber darin erziehen lassen und sich bei öffentlichen Gelegenheiten wie im Senat in geb tionen und Disputationen nicht wider bas lutherische Glaubensbekenntniß äußern, vielmehr zur Förderung deffelben mitwirken. Auch darauf wollten fie fich nicht einlaffen, nur ein Mediciner blieb auf diefe Bedingungen hin, die Andern verwarfen fie und lieften sich absetzen. Die Universität verlor auf diese Weise auf einmal eine Reibe sehr tüchtiger und berühmter Männer. Auch für die übrigen gandestheile erforderte bie Confequenz ber Annahme ber Concordienformel, als Landessymbol, beren allgemeine Einführung und bie extreme Partei brängte zu gewaltfamen Magregeln, auf bie aber boch Ludwig's mohlwilendes Gemüth nicht einging. Eine allgemeine Bisstation, die vorgenommen wurde, zeigte, wij die große Mehrzahl der Bevölkerung noch calvinistisch gesinnt war, selbst hochsteiende Beamte machten kein Hehl daraus, und vom Bolt ging man, wie der Bisstationswicht sagt, karchvollweis fort, um anderswo zu communiciren. Die Bisstatoren trugen wans an, in Jukunst "jeden Widerspenstigen mit ernster Ungnade und Strafe unverefsich anzusehen und Keines zu schonen." Aber der Kurfürst war nicht geneigt, dem Drängen seiner Theologen zu sollen, die jetzt auch an der Kurfürstin, die im 3. 1582 web, eine mächtige Stütze verloren. Er lenkte sichtlich ein, wollte von Gewaltmaßregeln uchts mehr wissen, verschonte seine calvinistisch-gesinnten weltlichen Räthe mit der Unerschrift der Concordienformel und äußerte sich jetzt auch in vertraulicher Rede gegen un Martgrafen Ernst von Baden, daß, wenn er das Concordienbuch nicht schon unterstrieben hätte, er es jetzt nicht mehr thun würde.

Auch in Ludwig's Politik ist eine veränderte Richtung bemerkbar. Während er, we die meisten lutherischen Fürsten, Anfangs zu Oesterreich gehalten hatte, kam er daum zursick, vertrat auf dem Reichstag von 1582 im Namen der evangelischen Reichskinde die Beschwerden der Protestanten gegen die katholische Reaktion und war bereit, is Forderung einer ausgedehnteren Anwendung der Religionsfreiheit zu versechten, wenn nicht Sachsen aus Furcht vor dem Umsichgreisen des Calvinismus sich gegen weitere Echritte erklärt hätte.

Anch des Kurfürsten Gebhard von Köln, der von dem tirchlichen Rechte der Lannöffärsten, ihre und ihres Landes Confession zu ändern, Gebrauch machen wollte, nahm r sich träftig an und verwendete sich angelegentlich für Anerkennung jenes von der legenpartei angesochtenen Rechtes, und als es in dieser Sache sogar zum Ausbruch ines Krieges tam, bemühte er sich sehr, zu vermitteln; er entwarf den Plan zu einem Longreß in Mühlhausen, der eine friedliche Entscheidung des firchlichen Streites herbei= kiren sollte. Da aber starb Ludwig am 12. Oktober 1583 an einem schon länger an im zehrenden Brustleiden in seinem 44. Lebensjahr.

Die Geschichte ber kirchlichen Beränderungen in der Pfalz unter Ludwig VI. finden sir ausführlich in Daniel Ludwig Bundt's Magazin für die Kirchen- und Gelehrtenschichte des Kurfürstenthums Pfalz, 2. Theil, S. 71 ff., und in Häuffer's Geschichte er rheinischen Pfalz, Bd. 11, S. 85-131.

Ladwig von Leon (Luis Ponfe be), geboren im fühlichen Spanien in Belusute 1527 (gewöhnlich und nach dem Tesoro de los Prosadores Españoles por Ochod, Paris 1841 in Granada, nach St. Antonio und Ticknor geb. 1528 in Belmonte) von iner angeschenen Familie aus ber Stadt Belmoute. Der Bater hieß Lope de Leon, ne Mutter Donna Inis de Balera. Er studirte in Salamanka und wählte hier ben Röncheftand. 3m Jahre 1543 trat er in den Augustiner Drben zu Salamanka ein und heißt demnächst Fray Luis de Leon. 3m Jahr 1560 wurde er Licentiat der Theoogie, fpater Dottor berfelben. Ein 3ahr fpater erhielt er ben Lehrstuhl bes heil. Thonas nach einer Concurrenz mit verschiedenen Gelehrten, unter denen vier Professoren varen. Sein tief religiöfer Ernft, feine Bertrautheit mit ben alten Sprachen, fein Ein**lug, seine Ehren, erwedten ihm Reider und Feinde. Die Dominitaner von Salamanta** unden an bie Spitze berfelben. Der erste Borwurf war, daß er das hohe Lied in's taftilifche überfest hatte, wohl nicht, wie Tidnor meint, weil er daffelbe als Efloge iehandelt, sondern weil die Uebersepung ber Bibel in die Bolisprache von dem Sanctum Micium verboten war. Dazu follte er bie Bulgata ber Berbefferung fähig erklärt, und ich bes Lutherthums verdächtig gemacht haben. So tam er 1572 in die geheimen Geängniffe bes höheren Gerichtshofes ber Inquisition zu Ballabolid. Dehr als fünfzig Ral ftand er vor dem Gerichtshofe. Seine Bertheidigungsreden, in feiner eignen janbichrift abgefaßt, sind noch vorhanden, und füllen mehr als 200 Seiten in der einften taftilianischen Sprache. Die Mehrheit feiner Richter in Balladolid verurtheilte ihn, rogbem, daß man ihn teiner Schult überführen tonnte, zur Folter. Allein das Collegium bes Höchsten Rathes ber Inquisition zu Madrid trat bazwischen und fprach ihn volli frei, unter Verwarnung und Ermahnung zur Vorsicht bei der Behandlung beber Fragen. Seine Uebersetzung bes hohen Liebes ward unterdrückt. Die Universität ihm treu geblieben. Luis, ber nach seinem spätern Zeugnisse in der Kerternacht der Inquisition gespannt) eine Ruhe und eine Heiterkeit gesunden, wie er sie her (mit der Inquisition wieder ausgeschnt) unter ben Menschen am Tage nicht wieder gesunden, konnte im Jahr 1578 in sein Kloster und in sein wieder eintreten. Seitdem lebte er wieder ganz für seinen theologischen Beruf u Pflichten seines Ordens. Doch hatte der Ausgenschlat im Kerter seiner Gesundheit Stoß gegeben. Er starb als General- und Provinzial-Bitar des Ordens (bessen flitutionen er redigirte) in der Provinz Salamanka, im Jahre 1591 im 64. Leben

Seine Werte find theils in lateinischer, theils in spanischer Sprache verfast. Lettern find durch ihre icone Sprache besonders ausgezeichnet. Er ift als ber cot aller fpanischen Dichter anerkannt. Sämmtliche Schriften zerfallen in theologische liche Abhandlungen, Predigten und geiftliche Gedichte. Bu ber ersten Gattung g außer ber Erflärung bes hohen Liebes eine Erflärung bes 26. Pfalms, eine Ert bes Obabja, des Galater-Briefes, eine Abhandlung über die Ramen Christi, eine über die vollkommne Hausfrau (la perfecta casada) in Gestalt einer Erläutern einigen Theilen der Sprüche Salomo's für eine neuverheirathete Frau, und eine rung bes Biob in 2 Banten, bie er nebft einer Ueberfegung in Berfen im Gefa zu feiner Tröftung begonnen, und in feinem Tobesjahre beendigte, welche aber er im Druck erschienen ift. "Beibe letztgenannte Schriften zeigen ben nämlichen bemi Glauben, die nämliche fraftige Begeisterung, und die nämliche blühende Berebt bie an vielen Stellen feines Wertes über bie Namen Chrifti hervortreten, wem vielleicht das lettermähnte, tas bie forgfältigen Berbefferungen bes gereiften ! feines Berfaffers empfing, eine ernstere und ruhigere Gewalt ausübt, als er ire anders entwidelt hat" (Tidnor). Auch feine Predigten (Oraciones) nehmen in t miletischen Literatur ber Spanier eine hobe Stelle ein. Er gehört zu ben größter ftern ber Beredtfamkeit in ber kastilianischen Sprache. Ganz besonders ausge aber hat er fich burch feine Gebichte. "Luis be Leon felbft hat feine fämmtlichen fchen Werte in Die drei Bücher gebracht, in die fie abgetheilt find. Das erft enthält seine eigenen (geiftlichen) Gedichte; bas zweite metrische Uebersepungen v bener Gebichte alter Klassifter; bas britte metrische Uebersetzungen einiger Pfalm einiger Stellen aus bem Buche Hiob". In der Correktheit ber Form hatte er | fonders nach Horaz gebildet. Doch war er kein äußerlicher Nachahmer, vielmehr i feine Gebichte in ungesuchtem Ausbrud ein inniges, eigenthumliches und reiche mutheleben. Tidnor ftellt feine geiftlichen Lieber in ihrer fconen Bollendung Rlopstod und Filicaja.

Es macht einen wohlthuenden Eindruck, im Zeitalter der Reformation, b Spanien zum Zeitalter der äußersten religiösen Bersinsterung gemacht wurde, v mehr noch durch die grenzenlose Eitelkeit des Weltsinns am Hofe und in. der als durch die dunkle Gluth des Fanatismus im katholischen Klerus, solchen Geiste dem Juan de Avila, Luis de Leon und Luis de Granada u. A. zu begegnen, Pr welche unter dem wildromantischen Gebülch des religiösen Bomps und Scheinwese Duell der christlichen Innerlichkeit und Beschaulichkeit wiedersanden und in der si Luft des Religionshafses die geheimnisvoll wehenden Lebenslüfte der Liebe und bes machten. Mit d'Avila, dem geseierten Apostel der Andalussier, hat Luis de Z Büge der entscheinen Weltentsagung, der Innerlichkeit und einer Geistesfreih mein, welche ihn wie jenen durch die Kerfer der Inquisition führte, wenn freilie nicht in das volle Morgenroth der Freiheit hervortraten. Luis de Granada t theilt mit d'Avila die größere Thattraft und vollsthümliche Weitfamkeit. In den ver rettenden, tröstenden Liebe scheint der Apostel von Andalusien sie Beide zu überngen. Eine hühlche Sammlung der fämmtlichen Originalgedichte von Luis Bonse de ten, spanisch und deutsch bearbeitet und herausgegeben von C. B. Schlüter und B. Stord erschien zu Mänster 1853 (Verlag von Theißing). Seine Abhandlung, die selltommne Gattin, erschien deutsch, Wien 1847. Der letztern Schrift schlöt ist eine nge Biographie des berühmten Dichters und Ascetisters beigegeben. Beide Schriften serben am passendieten die erste Befanntschaft mit Luis vermitteln; außerdem ist namentich Ticknor (s. d. Art. Ralderon) zu vergleichen. Bierzig Jahre nach dem Tode des dichters gab Quevedo seine Gedichte heraus; Matrid 1631. Seine sämmtlichen Werte schage.

Lübed, Reformation in, firchlich-ftatiftifch, f. Sanfestäbte.

Lide, Gottfried Chriftian Friedrich, einer unferer hervorragendsten Bepfinder und Träger ber neueren deutschen Theologie, ist laut bes Kirchenbuches den L August 1791 (er felbst pflegte, ber mütterlichen Tradition folgend, den 23. August **is** feinen Geburtstag zu feiern) zu Egeln bei Magdeburg geboren, wo sein Bater Raufmann war. Seine erste Schulbildung erhielt er in Magdeburg, und wie sehr ion in jener ersten Borbereitungszeit sein Ginn auf bas Ebelfte und Böchste gerichtet nar, wie fehr ihm Bildung bes Rarafters am Berzen lag, zeigen Fragmente eines Tageinche aus dem Jahre 1808. Im Mai des Jahres 1810 wurde er nach einem fehr weblbestandenen Schul-Examen als Theologie Studirender in die Matrikel der Univerfit halle eingetragen, wo er besonders burch Anapp anregende Einfluffe erhielt, ben vornehmlich er auch noch bie weitere Ausbildung feines fo eleganten lateinischen Etals zuschrieb. Nach zweijährigem Aufenthalte, in welchem er sich vorzugsweise erege= fichen Studien gewidmet hatte, ging er, von ber liebevollften und theilnehmendften 21chting feiner Lehrer begleitet, nach Göttingen, wo er aufter ber Fortsepung feiner erejügen Studien und ber Betreibung ber übrigen theologischen Disziplinen, vorzugs= beije tirchenhiftorischen Studien unter ber Leitung von Pland oblag. Auf beiden Unimfitäten, halle und Göttingen, trug er im literarischen Wettlampf einen Gieg davon, vert burch feine Preisschrift de usu librorum veteris testamenti apocryphorum in libris wi testamenti interpretandis, hicr burch bie Abhandlung de ecclesia christianorum postolica. Aus ber Studienzeit ging Lude 1813 in bas Göttinger Repetentencollejum über; im Jahre 1814 erhielt er von Halle aus den Grad eines Doftors der Bilosophie und Magisters der freien Rünste. Es waren lebensvolle, in frijcher Begeikerung und freudigem Streben hingebrachte Jahre, die ihm damals in Göttingen zu theil wurden. Ein Rreis ber begabtesten jungen Männer ertannte ihn freudig als inen Gleichgefinnten. Die Mannigfaltigkeit ber Richtungen und Studien, die Größe er Zeit und ihrer wunderbaren Greigniffe bewahrte vor Einfeitigkeit und träger Gesohnheit. Ein Biterschein jener Tage erglänzte noch immer auf Lude's Angesicht, auch t ben trühften Stunden fpäteren Leides, wenn er biefe Genoffen feiner Jugend in fein **bedåchtni**ß zurückrief. Bunjen, Brandis, Lachmann, H. Ritter, Klenze, Reck . A., von welchen Manche ihm später auch örtlich nahe gestellt wurden, bildeten jenen Rreis, æ für sein ganzes Leben bedeutsam geworden ist. Aus dem Jahre 1815 ist noch ein ebrucktes Blatt von Lücke übrig, eine Rede am Grabe von Karl v. Billers (des etannten Berfassers bes "Geistes und Einflusses ber Reformation Luthers"), worin 🏟 ber innige und edle Sinn Lücke's bezeichnend ausspricht. Es erscheint als etwas datärliches, daß es Lücke'n, noch abgesehen von seinen patriotischen Gefühlen , nach ber Stätte hinzog, wo in jener Zeit der lebendigste Aufschwung wissenschaftlichen, namentlich uch theologischen Strebens fich tund gab, wo die Bedeutung der Biffenschaft und ihrer xealen Guter auch für das Leben der Nation und die Geschicke des Baterlandes sich s glängend bewährt hatte. So ging Lude im 3. 1816 als Brivatdocent nach Berlin, wielbst er in demfelben Jahre fich den Grad eines Licentiaten der Theologie erwarb. Durch feine Borlesungen, wie durch fein Buch: Grundriß der neutestamentlichen Ber-

meneutit und ihrer Beschichte, Göttingen 1817 (melder 1816 feine Schrift: Ueber ben neutestamentlichen Kanon des Eusebius von Cafarea vorangegangen war) machte er fich alfobald fo bemerklich, daß er bereits im 3. 1817 als Aufmunterung für feinen biste rigen Gifer und Erfolg eine öffentliche Anertennung von Seiten bes vorgefesten Minifteriums erhielt. 3m März 1818 wurde er zum außerorbentlichen Professor ernamt mit ber Bestimmung, als folder auf ber Universität Bonn zu mirten, fobald biefelbe, beren Eröffnung bamals in Aussicht ftand, eingerichtet fenn würde; im Anguft beffelben Jahres erhielt er bie Bestellung als jüngster ordentlicher Brofeffor ber Universität in Bonn, wo er mit bem Anfange des Winterfemesters feine Borlefungen beginnen follte. Zugleich wurde er zum einstweiligen Detan der Fatultät ernaunt in der ausgesprochenen Buversicht, daß er an feinem Theile eifrigst bemüht fehn werde, die neugegründete Anftalt mit bem Geiste zu beleben, ber ihrem hohen 3mede und ben Bestimmungen ihrer Stiftungsurlunde entspreche. Das Jahr 1819 war für Lücke ein bedeutungsvolles Jahr. Im April verheirathete er sich mit Johanne Senriette Müller aus Groß-Bodungen. Im August aber beffelben Jahres wurde er von ber Universität, ber er nun angehörte, zum Doktor der Theologie ernannt.

Dem reichgesegneten Birtungetreife in Bonn, in welchem Lude'n vorzugemeife Eregefe und Kirchengeschichte zu lehren verordnet war, wurde er im 3. 1827 durch bie Berufung nach Göttingen entriffen. Unter ber ehrendsten Anerkennung feiner zahlni chen Schüler, Collegen und Freunde, fowie unter bem aufrichtigen Bebauern feiner Regierung über feinen Abgang von einer Universität, um bie er fich burch feine trete und mufterhafte Amtoführung fo vielfache Berdienfte erworben hatte, verließ er wil freudiger hoffnung ben durch fo viel Liebe und Erfolge geschmudten Boben feines bie herigen Berufs. So fcwer es ihm war, das freundliche, jugendlich aufblubende Bonn, den schönen Rhein, seine Bonner Freundschaft und gesegnete Wirksamkeit, sein liebet preußisches Baterland und beffen eble Regierung, ber er fich vielfach verpflichtet fühlt, zu verlaffen, fo hatten boch tie eigenthumlichen und mefentlichen Borzüge ber Georgi Augusta zu viel Reiz für ihn, als daß er ihrem Rufe nicht hätte folgen follen. 3fn zog nach Göttingen der größere und ruhigere Wirtungstreis, das befriedigende Geful, auf einer protestantischen Universität zu lehren und zu leben; es bewegten ihn bie neue Aufgaben bes Lebens und ber Biffenschaft, die ihn hier erwarteten. 2Bas ihm aber be hauptsache war, in ber ganzen Art, wie ber Ruf an ihn gelangte, fand er ben Bit und ben Billen Gottes.

In Göttingen war ihm die britte theologische Professur angewiesen, mit dem Antrage, hauptfächlich Dogmatif und Moral zu lehren, wobei natürlich auch auf die Fort sehung feiner bewährten eregetischen Borlesungen gerechnet wurde. 2m 26. Ott. 1887 eröffnete er feine Borlefungen mit der Erflärung ber Synopfis ber Evangelien. E trat unter feine neue Buborer mit bem innigften Bunfche und ber lebhafteften Def nung, bağ es ihm mit Gottes Sulfe burch angestrengten Fleiß, ernfte Forfdung un Rlarheit ber Darstellung, fowie burch Offenheit und freundschaftlichen Rath im nähren Bertehr hier wie auf ber Universität, die er eben verlaffen hätte, gelingen werbe, Ber trauen und Liebe zu gewinnen und zu behalten. - Göttingen gehört benn auch Luck ganze fernere Birkfamkeit bis an bas Ende feiner Tage. Manche Berufungen fuchten ihn von Göttingen wegzuloden, fo 1832 nach Erlangen, wo er von ber bortigen these logischen Fakultät primo loco vorgeschlagen wurde, 1838 ein Ruf nach Riel, u bemfelben Jahr ein fehr bringender nach Salle, 1841 nach Tübingen, 1843 nach Jene, 1845 nach Leipzig; aber er fand in Göttingen, wo er feine erste volle Ingendzeit verlebte, auch die bleibende Heimath für bas Alter, und es hat ihn die Hoffnung, bie einen ruhigen, ftreitlofen Birtungetreis gefunden zu haben, im Befentlichen nicht ge täuscht, benn er fühlte tief, wie er weit mehr in heiterer Ruhe und Stille gebeibe, als im Streit und im Hader. Diefe Berufungen gaben ihm Anlaß, nicht sowohl auf bie Bahrung feiner persönlichen Stellung, als auf Borfchläge bedacht zu feyn, beren faß uch immer genehmigte Ausführung ber Universität zur Förderung gereichten. - Seine Borlefungen erftredten fich über bie meisten Bucher bes neuen Testamentes, über Dognatit und Moral, Kirchengeschichte von der Reformation an, Apologetit in verschiedenen Darftellungen und für verschiedene Bedürfnisse, namentlich auch als philosophische Theoigie, Bolemit und Statistit, tritische und hermeneutische Einleitung in's Neue Testanent, Encyklopädie und Methodologie des theologischen Studiums. Dabei bielt er ngelmäßig eregetische und bogmatische Societäten, die ihm besonders am Bergen lagen; jer fuchte er bie Theilnehmer in die schwere Runft zu studiren und zu lernen einzuihren und Luft und Freude an der zetetischen und tritischen Methode zu weden, mit en Studirenden selbst immer auf's Neue ein Studirender werdend und zuletzt den Reister zeigend. In der langen Reihe der Jahre, worin er in Göttingen wirkte, fehlte s ihm nicht an Anerkennung. 3m Jahre 1832 wurde ihm der Rang eines Confiftorielraths ertheilt; 1836 wurde er zum außerordentlichen Mitglied der wissenschaftlichen **Fräfungs-Commission der** (philologischen) Schulamts-Candidaten ernannt; 1838 ward er Ritglied der Göttinger Maturitäts= Brüfungs=Commission. 3m Jahre 1838 ist ihm ins= kiondere von seinem Könige in Erwägung, wie er zu den ächt evangelischen Grundich betenne, ber Werth bezeugt worben, ben er, ber König, auf feine Birtfamteit m ber Universität lege. 1839 trat er als wirkliches Mitglied bes R. Confistoriums in funnover in Funktion, 1843 wurde er zum Abt von Bursfelde und 1849 zum Mitfied bes Staatsraths ernannt. Zu diefen Zeichen der Anerkennung von feinen Oberen tet, was feinem Herzen besonders wohl that, die Dankbarkeit fo vieler unter seinen Inhörern, die herzliche Achtung Aller, die in der Kirche und Theologie etwas galten mb bie bei ber Runde von feinem Abscheiden auch von denen, die feinen firchlichen Standpunkt weit überschritten, öffentlich bezeugt wurde. Mitglied war er der historisch= feslogischen Gesellschaft von Leipzig, ber societas Christiana statistica von Berlin, ber weistas Hagana pro vindicanda religione christiana. Neben feiner Arbeit als Lebrer wirtte Lude unablässig in schriftstellerischer Thätigkeit. Bu ben früher angeführten Bariften trat die Erklärung ber Johanneischen Schriften, beren neue Auflagen zum **Cheil immer neue Werte** waren (Commentar zu den Schriften des Johannes Bd. I. 1920. Bb. II. 1824. Bb. III. 1825. Bb. IV. 1-409. 1832. Zweite umgearbeitete Ausg. b. I. 1833. Bb. II. 1834. Bb. III. 1836. Bb. IV. 1. Abth. 1852. Dritte verbeff. Ing. Bb. I. 1840. Bb. II. 1843. Bb. III. (beforgt burch E. Bertheau 1856). Für feine bogmatischen Borlefungen, benen er zuerft ben hafe'schen Hatter. rediviv. zu Grunde pelegt hatte, arbeitete er zum Gebrauch feiner Bubörer ein bogmatisches Compendium uns (Grundrif ber evang. Dogmatik, statt handschriftl. Mittheilung an die Zuhörer, Böttingen 1845), bas er später umgearbeitet in öffentlichen Gebrauch zu geben fich entifiofien batte; boch wurden nur ungefähr sieben Bogen bavon gebruckt, und wiewohl vielfach aur Bollendung bes Bertes aufgefordert, jog er feine Band ab, durch zunehmenbe Kränklichkeit an weiterer Entschließung gehemmt. Bu biefen größeren schriftstel= lerifchen Arbeiten kommen nicht allein viele Gelegenheitsschriften, von welchen keine ohne Bebentung ift, manche im hervorragenden Ginne jur Beachtung auffordern, wie feine russetiones ac vindiciae Didymianae, Götting. 1829. 1830. 1831. 1832. de invocatione Jesu Christi in precibus Christianorum accuratius definienda, 1843; feine narratio de Je. Leur. Moshemio, 1827, feine epist. gratulatoria ad Gustav. Hugonem doctorem penisaecularem de eo, quod juris prudentiae cum theologia commune est. 1838, fonbern vor Allem auch feine treue und forgfältige Betheiligung an theologischen Beitschriften, Die an ihm theils Urheber, theils eifrige Förderer fanden. Jebe feiner örtlichen Berufostellungen ift burch eine folche Theilnahme an ber periobifden Literatur bezeichnet, burch welche er vornehmlich auch feine Stellung zum firchlichen Leben zu vertreten suchte. So war er in Berlin mit Schleiermacher und be Bette zur herausgabe einer wiffenschaftlichen Zeitschrift vereinigt; in Bonn gab er mit Gieseler bie "Beitschrift für driftliche Biffenschaft und chriftliches Leben" beraus; in Göttingen mit Biefeler bie Bierteljahrsichrift für Theologie und Rirche, mit befonderer Berudfichtigung hierzu tritt feine eifrigste Forberung ber "theolog hannöver'schen Landestirche. Studien und Rritiken", als beren Mitbegründer und hauptträger er erscheint, for auch ein fleißiger Mitarbeiter an den "Göttinger Gelehrten Anzeigen" war. Ueber überall, wo feinen offenen Ginn ein Gegenstand intereffirte, ging er mit Liebe bem aus ihr geborenen prüfenden Berftändniß gerne ein, und auch icheinbar m bedeutsamen Gegenständen wußte er badurch ein anziehendes, auch für höhere u schaftliche Fragen ausgiebiges Gepräge zu verleihen. Hierher gehört namentlich fcone Untersuchung über bas Alter, ben Berfaffer, die urfprüngliche Form m wahren Sinn bes tirchlichen Friedensspruches: in necessariis unitas, in dubiis la in omnibus caritas. Gött. 1850, feine Miffionsstudien (1840. 1841), bie fich auf i und innere Miffion bezogen und beren Beziehung zur theologischen Biffenschaft terten. Die Dentmale, bie er verehrten Männern, Lehrern und Freunden feste, 1 ber Biographie Bland's, 1835, in der Schrift zum Andenken an deffen Sohn 5 Ludwig Pland, 1831, in den Erinnerungen an Schleiermacher, an Karl Ottfried ler, de Wette, waren ihm felbst Erquidung und oft ein Troft in eigenem fcwerem So arbeitete er lehrend auf bem Katheder, wo er eine gewinnende, leutfelige, schminkte und boch würdige, von ber Bedeutung bes Gegenstandes gan; burchber Beife bes Bortrags übte, wie burch Schriften eine lange Reihe von Jahren ruft in träftiger Frische und Fulle tes Beiftes, in ungeschwächter Stärke ber Beim burch manche ichmere heimsuchung, die ihm burch ben Tod blühender Kinder ern war, zwar erschüttert, aber nicht gebrochen. Aber freilich, als zu biefen wieber Schlägen, die sein Familienglud trafen, auch die vielfach veränderte und getrübt ftalt ber öffentlichen, namentlich ber firchlichen Berhältnisse bingutrat; als ber 1 gifche haß sich erneute, Die Confessionsstreitigkeiten in den Bordergrund traten gedeihliche Gang der theologischen Biffenschaft durch fo manche außerhalb liegend mente gefährdet erfchien, fo nagte bies Alles an feinem tief fühlenden und leicht baren Gemüthe. Das frijche, im besten Sinne des Worts prächtige Bild feiner C nung trübte fich; ein zwar Anfangs nur langfam fortichreitenbes, aber nur zäheres Leberleiden untergrub ben sonft fo festen Bau feines Lebens. Ueber bie in feiner Berufserfüllung, über ben Gifer feiner miffenschaftlichen Arbeiten vermod Krankheit nichts; ja es waren tiefe Arbeiten seines Berufs ihm wie ein Beil- un berungsmittel in den Angriffen scines llebels; taum 14 Tage vor feinem Ende ver er es über fich, ber Fürbitte feiner Hörer fich empfehlend, und, wie er meinte, n furze Zeit seine Vorlesungen auszuseten. Den 14. Februar 1855 starb er.

Lude hat auf die Entwidelung unferer deutschen Theologie einen höchft beben Einfluß ausgeübt. Wie ihm die Auslegung ber heil. Schrift stets als bie Gru unferer ganzen Theologie erschien, fo war er einer ber ersten, welche bieje Ins aus den Banden dürrer rationalistischer Abstraktionen befreite und die ftröniende g fülle des heil. Geistes in dem Worte anertannte und fie zum Gehör und Berft ber entfrembeten Beit zu bringen verstand. In ben beil. Buchern lag ihm nich vergangene Geschichte, für beren Erkenntniß es nur linguistischen und archäolo Biffens bedürfe; vielmehr ift ihm in ihnen bas Bort Gottes, bas ftets gegenn lebendige, wirkfame, enthalten. Nach feiner lleberzeugung gehört allerdings, um bi Schrift zu erklären, nicht weniger dazu, als um jede andere nicht heil. Schrift z stehen; aber er hält es für einen Irrthum, zu meinen, die Schrift fordere nicht als jede Schrift bes Alterthums. Das Geringste, was sie fordert, ift ihm Jeber wahrhaftige Rlaffter fordert diefe, und ohne Liebe zu ben Logois ift tein lologie; aber fie fordert die höchfte Liebe, fie fordert ungetheilte Liebe ju bem go Logos, ber Fleisch geworden und sich in den Worten der heil. Schrift geoffenbar Diefes Eine göttliche Bort suchen und finden in ber Schrift, ertennt Lude a Aufgabe des Cregeten. Nur wer Sehnsucht hat, sucht; nur wer Liebe hat, such mr wer in ber wachsenden Liebe Licht von oben hat, findet. Aber wie Gottes Wort n bem Borte menfchlicher Rebe und menfchlichen Dentens fich geoffenbart, fo tann une Gelehrfamteit, Fleiß, Anstrengung Reiner Das Berborgene aufschließen. Auch bier påt für Lude ber Spruch: bete und arbeite; bas Eine ohne bas Andere ift ihm nichts. Er hielt an der Regel fest: wer die Bahrheit Gottes bescheiden sucht, findet sie, ber Inbescheidente nicht. Diefer nimmt menschlichen Irrthum mit fich und vergeht im Dunle bes eigenen Biffens. Wer die Bahrheit Gottes tapfer sucht, unerschrockenen Muthes, n Rampf mit 3weifel, ber einmal ba ift in ber Belt, findet. Ber feig ift, erliegt ber Anttorität und nimmt menschliches Wort für göttliches, Auslegung für Tert. Lude ntennt es an, wie bald Stellen begegnen, wo Bescheidenheit und Demuth, bald folche, m DRuth und Tapferkeit allein ten rechten Weg ber Auslegung finten; überall aber pit ihm, was Luther fagte: "zum Dollmetichen ber heil. Schrift gehört ein recht fromm, wen, fleißig, geistlich gelehrtes, erfahren, geübt Bergu. So war Lücke, auswhend von einer burch inneres Bergensbedurfnig und beutliche Ertenntnig begründeten leberzeugung von der wahren Göttlichkeit tes Evangeliums, bestrebt, mit dem Festhalten biefes Grundes bie freieste Unbefangenheit ber miffenschaftlichen Forschung zu verbinden. tr bast nichts mehr als Vernunft- und Wissenschaftshaft auf ber einen Seite, und auf ir anderen eitle Bergötterung ber immer boch nur menschlichen, alfo beschränkten Berunft und Biffenschaft. 3hm muß jedes Licht warm und jede erwärmende Kraft licht nd heiter fepn. Bu jedem Kampf für die Wahrheit in Liebe ift er bereit, aber allem Berteitampfe im Berzen abgestorben. - Eine folche perfönliche und tarattervolle Auffafung auch ber wiffenschaftlichen Aufgaben ter Theologie war bei bem ersten Auftreten Ide's, wenn auch icon zuvor in Schleiermacher in großartigster Beife ausgebrückt, och ber Menge ber Theologen fremd und unheimlich; und man begreift, wie vielfach merstanden in jenen Tagen Lude's theologische Ueberzeugung und Richtung gewesen **k, wie vielfach** er angefeindet und angegriffen werden mußte, und zwar in ungerechter unbegründeter Beife, wiewohl er felbst zugab, daß er in bem ersten Aufbraufen ngendlicher Kraft fich zuweilen Blögen gegeben. Um fo mehr aber war es fein Beweben, zunächft in feinen eregetischen Arbeiten, in feiner Auslegung "bes einzig garten uisten Hauptevangeliums", woran ihn der ächt nihftische Zug seiner edlen Natur fes= eite, fich immer mehr von ber theilweisen Dunkelbeit und Jugendlickkeit in der Dartellung zu befreien, und die späteren Ausgaben feiner Commentare zeigen zur Genüge, n welch hohem Grade dies ihm gelungen ift. Die neutestamentliche Eregese, aber auch ie Kirchengeschichte, in welcher er den Gang der Gemeinde Jesu auf Erden erblickte, noch noch mehr jene, ift ihm, wie Lude fich einmal ausbrudte, bie Braut feiner Jugend rilieben. Seine Freude baran tonnte ihm nie ersterben; er bätte fich in Göttingen mglädlich gefühlt, wenn er um der instematischen Theologie willen jene Lieblingsfächer idtte ganz aufgeben müffen. So erfüllte es denn sein Leben mit hoher Befriedigung, 📫 es ihm vergönnt war, beide Hauptbisciplinen der Eregese und der spstematischen Schon als Ereget und hiftoriter hatte theologie in feiner Berufostelle zu vereinigen. r Dogmatit und Moral nie aus ben Augen verloren. Der Blic auf sie war ihm ion reghalb Bedurfniß, um den organischen Bang feiner Studien nicht zu vernachläffijen und das Syftem feiner Theologie für sich felbst zu vollenden. Fehlten ihm so nicht ne hiftorischen Brämiffen ber fpftematischen Studien ex professo, fo fublte er zugleich, if ihm anch bas erforderliche fpelulative Element und Talent, wenn er es fuchte und ibte, sich nicht ganz entziehen würde. War ja boch von Anfang an feine Natur vor Kllem auf ben mystischen Zug gerichtet, ber burch bas chriftliche Leben und Bewußten hindurchgeht; war es doch einer feiner frühesten Entwürfe, eine Geschichte der Reftit zu schreiben. Sein Blid war früh auf jene Region gerichtet, ba alles Glauben und Briennen mit feinem dunklen Worte und feinem Stückwert in ben Abgrund ber ewigen rinigen Liebe verfinit, die ba allein ichauet von Angesicht zu Angesicht das Eine und Ungetheilte. Bo tonnte er eine tiefere und reinere Schule criftlicher Spetulation fin-34

Real-Encyclopabie für Theologie und Rirche. VIII.

bie Bierteljahrsichrift für Theologie und Kirche, mit besonderer Berudfichtigung ber Dierzu tritt feine eifrigfte Förderung ber "theologijan hannöver'schen Landeskirche. Studien und Kritiken", als beren Mitbegründer und Hauptträger er erscheint, swie a auch ein fleißiger Mitarbeiter an den "Göttinger Gelehrten Anzeigen" war. Uebeime überall, wo seinen offenen Sinn ein Gegenstand interessirte, ging er mit Liebe m bem aus ihr geborenen prüfenden Berständniß gerne ein, und auch scheinbar weige bedeutsamen Gegenständen wußte er daturch ein anziehendes, auch für höhere wijw schaftliche Fragen ausgiebiges Gepräge zu verleihen. Hierher gehört namentlich für icone Untersuchung über bas Alter, ben Berjaffer, die urfprüngliche Form mbm mahren Sinn bes firchlichen Friedensfpruches: in necessariis unitas, in dubis iben, in omnibus caritas. Gött. 1850, feine Miffionsftudien (1840. 1841), bie fich auf auf und innere Miffion bezogen und beren Beziehung zur theologischen Biffenschaft ab Die Dentmale, tie er verehrten Männern, Lehrern und Freunden feste, mit terten. ber Biographie Bland's, 1835, in der Schrift zum Andenten an beffen Sohn hemi Ludwig Bland, 1831, in den Erinnerungen an Schleiermacher, an Karl Ottjrie 🎟 ler, be Bette, waren ihm felbst Erquidung und oft ein Troft in eigenem foweren time So arbeitete er lehrend auf dem Katheder, wo er eine gewinnende, leutjelige, m fcminkte und boch würdige, von ber Bedeutung bes Gegenstandes ganz burchten Beije bes Bortrags übte, wie burch Schriften eine lange Reihe von Jahren rüftig in träftiger Frische und Fülle bes Geiftes, in ungeschwächter Stärte ber Befund burch manche ichmere heimsuchung, bie ihm burch ben Tob blühender Kinder erm war, zwar erschüttert, aber nicht gebrochen. Aber freilich, als zu diefen wieden Schlägen, die fein Familienglück trafen, auch die vielfach veränderte und getrübte ftalt ber öffentlichen, namentlich ber firchlichen Verhältniffe hinzutrat; als ber the gifche haß fich erneute, bie Confessionsftreitigkeiten in ben Borbergrund traten, I gedeihliche Gang ber theologischen Biffenschaft burch fo manche außerhalb liegente mente gefährdet erschien, fo nagte ties Alles an feinem tief fühlenden und leicht m baren Gemüthe. Das frijche, im besten Sinne des Worts prächtige Bild feiner Et nung trübte sich; ein zwar Anfangs nur langsam fortschreitendes, aber nur 🛲 zäheres Leberleiden untergrub ben sonft fo festen Bau feines Lebens. Ueber die I in seiner Berufserfüllung, über den Eifer seiner wissenschaftlichen Arbeiten vermocht Krankheit nichts; ja es waren tiefe Arbeiten jeines Berufs ihm wie ein Heil- un S berungsmittel in ben Angriffen feines llebels; taum 14 Tage vor feinem Ente bem er es über fich, ber Fürbitte jeiner Hörer fich empfehlend, und, wie er meinte, m turge Zeit feine Borlefungen auszuseten. Den 14. Februar 1855 ftarb er.

Lücke hat auf die Entwickelung unferer deutschen Theologie einen höchst berente Einfluß ausgeübt. Bie ihm die Auslegung ber heil. Schrift ftets als bie Grund unferer ganzen Theologie erschien, fo mar er einer ber ersten, welche tiefe Anthe aus den Banden dürrer rationalistischer Abstraktionen befreite und die ftrömende 80 fülle des heil. Geistes in dem Worte anerkannte und sie zum Gebör und Berftin ber entfremdeten Zeit zu bringen verstand. In den heil. Büchern lag ihm nicht f vergangene Geschichte, für deren Erkenntniß es nur linguistischen und archielegi Biffens bedürfe; vielmehr ift ihm in ihnen bas Wort Gottes, das stets gegennin lebendige, wirkfame, enthalten. Nach seiner lleberzeugung gehört allerdings, um die 🖬 Schrift zu erklären, nicht weniger bazu, als um jede andere nicht heil. Schrift p stehen; aber er hält es für einen Frrthum, ju meinen, die Schrift fortere nicht m als jede Schrift des Alterthums. Das Geringste, was fic fordert, ift ihm W Jeder wahrhaftige Klassiter fordert dieje, und ohne Liebe zu ben Logois ift leine lologie; aber sie fordert die höchste Liebe, sie fordert ungetheilte Liebe zu tem gitte Logos, ber Fleisch geworden und fich in ben Worten ber heil. Schrift geoffenkant Diejes Eine göttliche Bort suchen und finden in ber Schrift, ertennt Lude 4 Aufgabe bes Eregeten. Nur wer Sehnsucht hat, sucht; nur wer Liebe bat, just

Frenden einer solchen werdenden Gemeinde durchgelostet; er hatte aber auch Blick und berg für bie großen Berhältniffe ber Rirche; außere und innere Miffion - ber Rame riefer letteren führt sich ja auf ihn, als Urheber, zurüch - ter Gustav=Atolphs=Beren, ber Rirchentag hatte an ihm einen eifrigen Förverer, einen aufmertjamen Theilnehner und Beobachter. Die Entwidelung und Berwidelung der tirchlichen Berhältnisse in Prenfen, seinem Baterlande, waren ihm ein steter Gegenstand ver Betrachtung, ver Sorge, bes Gefprachs. Bie gern hat er immer in tie fo ftürmisch aufgeregten Bogen **ber tirchlichen Parteilämpfe ein zurüchaltendes Friedenswort hineingerufen! Jene scheinbar** nn literar-hiftorifche Abhandlung über ten Berfaffer tes Spruches in necessariis etc. ift im lesten Grunde aus der Sehnsucht nach Frieden, aus tem Mitgefühl mit jener anony= nen und bech im Ramen fo Bieler ausgesprochenen Stimme bervorgegangen. Im 3. 1845 warnte er vor jenen vielfach auftauchenden Erklärungen und Demonstrationen, bie gegen bas schwer mißtannte Eichhorn'sche Ministerium gerichtet waren und die er ur allgu treffend mit ben Pronunciamentos bes anarchischen Spaniens verglich. Damals hatte er freilich die Genugthung, eine zuftimmente fcbriftliche Arreffe von einer Augahl hannöver'icher Geiftlicher ju empfangen.

Immer aber wird Lude in ber Geschichte ber Theologie jene beneidenswerthe Stelle tunehmen, welche bie Anfänge einer neuen, frischen, begeisterten Wentung bezeichnen, ub die, wie auch bie weitere Entwidelung bes tirchlichen Lebens und Biffens sich gefute, mit bem unvergänglichen Schimmer ber ersten Liebe geschmudt ist. — Ueber Eiche vgl. Jul. Müller in ber beutsch. Zeitschrift für christl. Wissenschaft und christl. Reben, 1855. Rr. 16. 17. Rebennning in ber Brotest. Kirchenzeitung v. J. 1855, um eine Erinnerung an Fr. Lücke in b. Stud. u. Kritit. v. J. 1855. Ehrensenster.

Lige. Die Lüge tritt uns im Worte Gottes entgegen einerfeits als eine us Menschenleben bestimmende Macht, die als folche ihre Geschichte hat, welche ber Offenberungsgeschichte parallel geht, andererseits als das darin wurzelnde und damit zusammenhängende Berhalten der menschlichen Cubjette, sowohl innerlich, als in Wort und That hervortretent. Wir betrachten sie bennach zuvörderst als principielle, in objettiver Entwicklung sich producirende, sodann als Haltung und Kundgebung menschlicher Endjettivität.

1) Die Lüge ift bas Gegentheil ber Bahrheit. Und wenn die Wahrheit aus Gott ift, ja Gott felbst lauter Bahrheit ist, volltommene harmonie in und mit sich selbst in feinem Leben und Balten, ewiges Gichfelbstgleichjenn und Bleiben, wenn ber Cohn Gottes, das Ekenbild feines Wesens, sich selbst tie Wahrheit nennt, weil seine game Perstulichteit in ihrem innerlichen wie äußerlichen Thun (Reben, handeln) lautere Uchereinstimmung mit Gettes Geranten und Willen, und barum in fich felbft rein von Biberfpruch, mit fich felbft burchaus einig ift; fo ift bie Luge ein widergottliches, fie ift ens bem Biderfacher bes mahrhaften Gottes, bem Teufel. Diefer ift ber urfprünglice Lugner, dem die Luge zur andern Ratur geworden, fo daß er, indem er lügt, ans feinem Eigenen berausredet; er ist aller Lüge und derer, die die Lüge lieb haben, alfo ens Luft lugen, Bater, t. h. Bringip ihres Lebens ober ihrer gangen Lebensrichtung (ethifches Bringip). Bgl. 30h. 8, 44. Des Teufels Urt, ras beißt burch Abwendung von Bott und Beharren barin gewordene habituelle Beschaffenheit ober Richtung, ift: bie Babrheit Gottes, fein wahrhaftes Befen (feine Liebe) und Die volltommene Barmonie feines Lebens, Die Ginheit feiner Borte und Thaten mit feinem innerften Denten und Bollen auzuzweifeln und zu verneinen und die harmouie zwischen Gott und bem Jeinem Bilde geschaffenen Menschen und tamit tie Bahrheit ter göttlichen Schöpfung m fibren und ju vernichten. Bu tem Ente geht er barauf aus, vor allem tie Birtfichteit ber Offenbarung bes göttlichen Billens bem Denschen zweiselhaft zu machen (1 9Rof. 3, 1.), worin ichon bie Hindeutung auf eine Unwahrheit ihres Inhalts, auf Imiespalt zwifchen bem als Gottes Willen Rundgegebenen und bem mahren Gotteswillen liegt; fobann ben Ernft des göttlichen (brobenden) Ausspruchs zweifelhaft zu machen, 34 \*

ben Glauben an feine Bahrhaftigkeit, fein Sichgleichbleiben in bem, mas er fprochen, zu untergraben (B. 4.); endlich ras Bertrauen zu feiner Liebe und aufzuheben, als wäre er nicht der feiner ebenbildlichen Kreatur. alles Gute gi Bott, und als wäre ein Biderfpruch zwischen feinem Schaffen zur Ebenbildlicht feiner eigentlichen Gesinnung, welche den Menschen bas zur Berwirklichung b Führende und damit das höchste Gut versage (B. 8.). Durch dieje Lüge ift, u Eingang findet, die reine Gemeinschaft gestört, die Bahrheit des ursprüngliche lichen Berhältniffes aufgehoben; tie Luge scheint zu triumphiren. Aber biefer wird durch die Macht der Wahrheit wieder zerftört. Indem Gott fich ben D naht und sie feine allen Schein und Trug burchleuchtende Gegenwart inne werd ibre aus der eingebrungenen Lüge bervorgebende Ausrede zunichte macht, fein 283i wahren Sachverhalts tund thut, fie zum Bewußtjeyn tes Betrogenjeyns bring bann vor allem burch ein Wort ber Verheißung, eine hindeutung auf Erlofn ber trügerischen Macht, ber fie Gebor und in beren Gewalt fie fich baburch i Hoffnung, Glauben, Bertrauen wieder wedt, dann aber auch ihnen ju ertenne wie bie llebertretung ber heiligen Ordnung schmerzliche Uebel, Lebenshemmunger und Lod zur Folge habe, und damit eine Sehnfucht nach der verheißenen Erlof regt, fo ift die Störung des Berhältniffes wesentlich (principiell) aufgehoben. Bert der Lüge geht aber fort in bem Unglauben ber gottlojen Belt vor ber Si und in ber zunehmenden Gottentfremdung nach berfelben, in dem entstehenden 5 thum, in welchem es einerfeits Unglaube ift, Berleugnung ober boch Burndbr ber 3bee bes einen mahren lebendigen Gottes, als bes Schöpfers und Quell Suten, im Bewußtfeyn, autererfeits Bewirfung und Unterhaltung bes Bahns licher göttlicher Mächte als ber Quellen bes Beils ober Unbeils, ber Aberglan allem, was baran hängt (Bauberei, Bahrfagerei 2c.), ber Gögendienft mit allen Greueln (Lasterübung und Graufamkeit zu Ehren ber Götter). - Aber auch Bereich ber Offenbarung ber Wahrheit und bes baburch gewirkten und gestärtten bens, Bertrauens und hoffens auf Gott brängt fich ber Lügengeist immer miet er ichmächt ben Glauben burch 3meifel an Gottes Treue und Durchhülfe, verle burch zu Abweichungen von ber Wahrheit und zu unlauterem, unredlichem Be (felbft bei den Erzvätern) und verurfacht im Laufe ber Geschichte bes ausermählter je und je Abfall, Unglauben, Aberglauben, göpendienerisches Treiben, ein imm ber auftauchendes heidenthum in Ifrael, welches nur burch Gottes beiliges un Diges Balten in prophetischen Bezeugungen und in Gerichts- und Rettungsthat Beit zu Beit überwunden wird. - Aber auch noch auf andere Beife, als im G gegen die göttliche Führung diefes Bolts und die Offenbarung ber göttlichen 2 in berfelben, tritt uns in ber h. Schrift bie Satanslüge entgegen, als eingrei bas Berhältniß Gottes zu ben Dlenschen und badurch in die Geschide ber Menf im Buch hiob. Satan erscheint als Verleumder ber Frommen bei Gott, als Wahrheit und Lauterkeit ihrer Frömmigkeit in Zweifel ziehende. Und weil be lügner baburch, bag Gott ihm Naum gewährt, um bas ju erproben, mas er bez überwunden werden foll, fo tommt Trübfal und Jammer über bie Frommen, m ibre Frömmigkeit fich bewähren und durch Reinigung von anklebenden Dange Biob Selbstgerechtigkeit) vollendet werden foll, fo bag ber Berläumder befchän und felbst bagu helfen muß, baß gerade bas Gegentheil von bem, mas er bezwei reicht wird. Dies ift überhaupt Die göttliche Strafe ber Luge, bag fie bazu biene bie Bahrheit vollents an ben Tag zu bringen.

Mit ber höchften Selbstoffenbarung ber Bahrheit in Chrifto tritt auch bie fa Luge in gesteigerter Macht hervor. Sie versucht sich an Christo selbst, sucht ihn ber Bahrheit feines Selbstbewußtfenns (baß er Gottes Sohn seh), in Biderspr bem göttlichen Gesch seines Berufs zu bringen, mittelst ber Schrift, auf bie e zu einem ihrem wahren Sinn widersprechenden Berhalten, ja durch eine Busage 3

:

:

F

5

:

•

A REAL CONTRACTOR

Ξ

11

đ

; -

•

:

ĸ

ŀ

:

2

Ľ

:

Ľ

:

ī

ider Groffprecherei zum Abfall von Gott burch Anbetung Satans als des Gottes und fürften biefer Belt. Und ba fie an ber Lauterteit feines Sinnes ju Schanten mirt, so ift fie fort und fort geschäftig, seinen Ruf anzutasten, ihn als einen Uebertreter ber göttlichen Ordnung barzuftellen, fein gottgeweihtes Wirten als ein fündiges zu verbächtigen, feine tem Reich ber Finsterniß Abbruch thuenten Thaten als mit Satanshülfe rellbracht zu bezeichnen und fo bie Gemüther gegen ihn einzunehmen. Zie ruht auch nicht, bis er als bas gerade Gegentheil von bem, was er ift, als llebelthäter, Gottesläfterer, Aufrührer gerichtlich verbannnt und hingerichtet wird. Geiner göttlichen Recht= jertigung aber burch feine Auferstehung arbeitet sie entgegen burch Burudführung ber ferheit bes Grabs auf Betrug. Gleichermaßen geht es fort gegen ben Leib bes Berrn, tie Gemeinde. Mit allen Kunftgriffen ber Lüge wird fie gehemmt, verrächtigt, verfolgt, ihr heiligstes als Greuel hingestellt (thyesteische Mable). 3a in ben Bereich ber (Beneinde felbst bringt die Lügenmacht ein, fie verfälfcht bas heiligste, entstellt und vertuntelt die Bahrheit, verbammt und verfolgt ihre Freunde und Vertheitiger als Reper sc. Aber immer wieder wird fie burch bie Babrheit gerichtet, Die ju allen Zeiten ihre Zeugen hat und namentlich in der großen Reformation fiegreich hervorgebrochen ift, nnd auch hernach innerhalb ber evangelischen Christenheit wiederholt ber Lügenmacht nicht geringe Niederlagen beigebracht hat. - Ihre äußerste Unftrengung und Concentration aber, von ber alles Borangehente unr Boripiel gemejen, fteht noch bevor am Edlug biejes Neon, ba in ber perfonlich fich zufammenfaffenten witerchriftlichen Weltmacht und falfchen Prophetie ber Lügenvater all feine Dacht und Lift aufbieten wird. Tarauf folgt aber auch ter höchste Trinmph ber Bahrheit, ba Er, ber bie Bahrheit felbft ift, in feiner alles bewältigenden und beherrschenden Energie offenbar werden und feine mahre Gemeinte tas Ertreich besiten wirt.

2) In Diejer objeftiv-geschichtlichen Entfaltung ber prinzipiellen Lüge ift Grund und Befen ber Luge in ihrer fubjettiven menfchlichen Erfcheinung und Thätigteit ichon mitgejest. Dieje ift im Allgemeinen bie Beschaffenheit und bas Berhalten berjenigen, welche im Bereiche bes fatanischen Lügenreichs irgentwie fich befinden und bewegen. Gie ift aber zunächft innerliche Lüge, Gelbftbelügung. In tiefer will man fich felbst nicht ertennen und beurtheilen nach ter im Gewissen (bei Christen in dem burch Gottes Offenbarung und Chrifti Beift erleuchteten Gemiffen) fich aussprechenten Regel tes Rechten und Guten, ober man beretet fich felbst, man jey in feinem Zuftand und Berhalten berfelben gemäß; man verfäljcht auch, bewußt ober unbewußt, bie ewige Regel, ftimmt bie göttliche Forderung berab, verringert tie göttlichen Rechte, in Anzweiflung und Berneinung wenigstens ihrer Totalität und Bolltommenheit, und fo tommt man in einen Tugendbünkel ober in eine Selbstgerechtigkeit hinein, worurch auch bas Gottesbewußtjehn verbunkelt und verfälicht mirt, fo tag ber Denich mahnt, Gott muffe mit ihm zufrieden fenn, also bag er göttliche Ungnate und Strafe nicht zu fürchten, vielmehr lauter Gutes von Gott zu erwarten habe. Solche Gelbftbelügung fintet auch Statt in Bezug auf Die göttliche Beilsötonomie, ber Denich täufcht fich felbit hinficht= lich feiner innern Stellung ju derfelben, ber Wahrheit und Birklichkeit feiner Empfäng. lichteit für bas heil, seiner Fähigteit, den Frieden und bie hoffnnng deffelben sich anzneignen, feines Eingehens in Die göttliche Heilsordunng, ba boch nur ein Schein bavon bei ihm vorhanden ift, teine wahrhafte gingebung, tein fich felbst Ansleeren ober aus fich felbft herausgehen, um in Christum einzugehen, ihn anzuziehen, und alfo in ihm und damit im rechten Berhältniß zu Gott und im Besitz der göttlichen Gnadenfülle in fenn. Diefe Selbstbelügung ist mitunter überaus fein und mit ber Einhiltung nicht unt bes Anfangs, fondern auch bes weit Fortgeschrittensehns im chriftlichen Leben verbunden. — Achnliches fommt auch vor im theoretischen Gebiete, rag man ohne wahrhaftes Biffen, aus Bu= ober Abneigung, ober aus irgend einem egoistischen Intereffe fich berebet, es fen etwas wahr ober falfch, obwohl man ein mehr! ober weniger flares Bewuftfenn ber Babrbeit bat.

Die innere Luge gibt aber auch im äußern Berhalten fich tunb. So wußter ober unbewußter Beuchelei, ba ber Menich in frommen Reben, Gebard Handlungen aller Art sich ergeht, wodurch der Schein der Gottseligkeit, der I und Rechtschaffenheit erwedt und unterhalten werben foll, ein Scheinenwollen b Menschen, wobei man entweder sich selbst für fromm hält und dann auch vor G für gelten will, ober aber fich felbft nicht verbergen tann, man feb in Babrhei fo, wie man fich gibt. - In folcher Luge erzeigt fich ber Menfch als felbftft zunächft Ehre, Ruhm, Beifall bei fich felbft (Selbstgefälligteit), bei Gott, bei menfchen, mitunter auch Bewinn und Genuß für fich fuchent; und es ift baru Berneinung ter wahren Selbstachtung, ber wahren Chrfurcht vor Gott und ber mahre tung ber Mitmenschen, somit eine Pflichtverletzung nach allen Seiten bin. Di gewinnt aber noch einen andern Charafter, ben ber Unredlichkeit, Schlechtigkeit, beit, indem fie auf irgendwelche Beschädigung und Uebervortheilung ber Mitm ausgeht. Dahin gehört alle unwahre Antastung ihres guten Namens, sowohl fichtlicher Andichtung bes Schlechten und Absprechen bes Guten, als in gefliffen Weitertragen übler Nachrebe hinter ihrem Rücken (Afterreden), aus Uebelwolle Schadenfrende. Ferner alles ben wahren Sachverhalt wiffentlich verleugnende ob fälichente, verringernte ober übertreibende Gerete, woburch man auf Roften ber menschen sich felbst einen Vortheil zu verschaffen sucht. So im handel und L in den mancherlei trügerischen Anpreisungen teffen, was man veräußern will. -Berwerflichkeit eines folchen Berfahrens ift in sich einleuchtend und es bebarf weitern Erörterung beffelben.

Aber es gibt auch Abweichungen von ber Wahrheit, welche weder als felbstift Erheucheln einer nicht vorhandenen oder der vorhandenen entgegengesetten Bef und Beschaffenheit anzusehen find ober gelten follen, noch irgendwie auf Benachthe bes Rachften an Ehre ober Eigenthum, jum Theil vielmehr auf Erhaltung unt berung feines Lebens und feiner Wohlfahrt zielen. Sind auch tiefe zur fittit Sieher gehört allerlei Anbequemung an Bertom werflichen Lüge zu rechnen? Borhandenes, Geltendes. Db wohl auch bie fogenannte Accommodation (f. Art.)? Dieje ift unläugbar fittlich verwerflich, infofern einer um feines eigenen 3 willen ober aus eitlem Wohlgefallen an ber von ihm angeeigneten ober felbftgefa Anficht, ber er auf alle Weife Eingang verschaffen möchte, ober von ihm für 1 Gehaltenes als wahr hinstellt, sich scheinbar bagu befennt, um allmählig von be hinweg zu feiner Meinung hinüberzuführen, mas offenbare Zweideutigkeit und I ift; mogegen eine liebevolle Nachficht mit Borurtheilen und Irrthümern, ein fc Burudbalten mit ber vollen Wahrheit, infoweit biejenigen, an welche bie Mitt ergeht, fie noch nicht tragen können (30h. 16, 12.), alfo der Zweck der Mitt nur verfehlt würde, ein vorläufiges Stehenlassen tes Irrthums und allmähliges führen von demfelben durch Entwicklung ber barin liegenden Wahrheit, oder bet ren, woran er sich geheftet, keineswegs sittlichem Tadel unterliegt, vielmehr ei thätigung ber Liebe und ber Beisheit ift, welche ihr gutes Recht hat, infofern Chriftenthum bie Liebe tas Prinzip alles handelns ift, alfo auch tie Bflicht bes heitredens nur als eine Pflicht ber Liebe anzusehen ift, und demnach nicht abstrac tigkeit, sondern tas wahre Bohl des Nächsten, ber Maßstab tes Sittlichen ift. gilt auch von Anderem, was in dieje Sphäre gehört. Go von manchen Meuß weisen im täglichen Umgang und Bertehr ber Denschen, fowohl unter Gleichfte als in gesellschaftlicher hinficht höher ober niedriger Gestellten. 3m mündlich fcbriftlichen Bertehr find Formeln und Rebensarten einheimisch geworben, wel leer ober gar bem Sinn bes Rebenden und Schreibenden widersprechend erf Dies ift tie fogenannte conventionelle Lüge. Man beruhigt fich über diefelbe bağ ja Jeder miffe, wie es ju nehmen feb, bağ bas Dawiderhandeln eine Be ber bem Berhältnig und ber Stellung gebührenden Rudficht, ber Böflichkeit : af unnöthigerweise badurch Kräntungen, Beleidigungen verursacht würden. Dies ift icht zu bestreiten, aber jedenfalls sollen wir dem vielen Scheinwesen in diesem Gebiete ber Weltsörmigkeit auch hierin) entsagen, barauf bedacht sehn, Geradheit und Einsacheit in allem Berkehr zu beweisen, uns auf das Nothwendige in solchen Bezeugungen a beschräuten, und zwar so, daß wir darin subjektiv wahr sind, das heißt das, was ein anstrücken in Rücksicht auf Stellung, Stand, Amt bessens für zu thun uben, auch innerlich venten und anerkennen, also 3. B. in gewissen Fällen der Uchmgebezeugung Person und Amt unterscheiden und wie auch jene beschaffen seyn möge, istem seine Ehre zu geben Willens sind.

Bie verhält es sich aber mit der sogenannten Scherzlüge, welche nur zur Ereiterung Einzelner oder einer Gesellschaft tienen soll? Dergleichen ist eigentlich leine ige, und nur dann bem Tadel verfallen, wenn die Person, die sich damit befaßt, da= it ihrer Stellung und Würde Eintrag thut, oder wenn der Inhalt des Scherzes irendwie unsittlich, zweideutig ist, oder wenn das Scherzhafte so verhüllt, der Schein is Ernstes so start ist, daß ein verlegender Eindruck des Getäuschtevns verursacht und bas Bertrauen gestört oder auch ein sonstiger Nachtheil dadurch verschuldet wird.

Schwieriger und verwickelter ift die Frage der Nothlüge. Hier stehen bedeus nbe Autoritäten alter und neuer Zeit gegen einander. Huf ber Geite ber unbeding= **u Berwerfung** alles Unwahrredens aus angeblicher Noth: Augustinus, Kant, Fichte, latt, Sirfcher, Kraufe (über tie Wahrhaftigkeit) u. a.; Diejen gegenüber: Reinhard, dwarz, te Bette, Marheinete, Rothe, Harles, gewissernahen auch Schleiermacher u. a. . Darüber find im Grunde alle einig, bag bie Lüge nimmermehr zu rechtfertigen, fie burchaus verwerflich fen, auch barüber, daß es viel eingebildete Noth gebe, und 🛊 bloße Berlegenheiten, Unannehmlichkeiten, Nachtheile und Beschädigung irgend einer rt, welche bloß eine Berletung tes eigenen Intereffe wäre, alfo irgent egoiftische utfichten von ber Bflicht bes Wahrrerens nicht entbinden können. Auch bas wird m mit Schleiermacher festhalten müssen, tag ber sittliche Mensch ober ber Chrift fich b einrichten follte, fo viel an ihm ift, bag or nicht wohl in ben Fall kommen kann, nich verfängliche Fragen zum Unmahrreben gebrängt zu werben. Und gewiß ift es e Aufgabe ber chriftlichen Gelbstzucht und Gelbstbildung, ju einer folden Gerabheit b Einfalt, Karakterfestigkeit und Entschlossenheit, aber auch Milbe und Beisheit, elbftbeherrschung, Besonnenheit und ftetigen Geistesgegenwart fich zu erheben, bag an nicht leicht in ben Fall kommen kann, mit Fragen und Ausforschungen beläftigt werden, die irgend eine Nöthigung zum Unwahrreden mit sich führen, daß man in Men angreifenter Art, wie bei gefährlich ober töbtlich Rranten, wo man als Argt, S Geelforger, als Pfleger, als Verwandter Bescheid geben foll über die Möglichkeit Suftommens ober tie Unvermeidlichfeit bes Sterbens, bas rechte, bem Buftand bes mgenden angemeffene Bort finden wird: Die Hoffnung nicht abschneidend, wo fie noch nend vorhanden ift, der Schwierigkeit zuversichtlicher Behauptung nach der einen oder wern Seite hin eingebent; auf Gott hinweisend, ber es allein wisse und ber helfen ime, jo es ihm wohlgefalle, über unfer Bitten und Berstehen; wo aber der innern bebereitung wegen Klarheit über bas, was bevorsteht, erfordert wird, alle Beichlich= it und Empfindsamteit bei Seite segend, und bei aller Schonung boch aufrichtig mit Brache berausgehend, also die Möglichteit ober Bahrscheinlichteit oder auch Ge-Mieit der nahen Entscheidung unumwunden aussprechend und zu dem, was noth thut, wend. Die Wahrhaftigkeit muß sich auch hier bewähren als bie Liebe, welche in fin Gottes Berherrlichung, bie Förderung feines heiligen Billens und Endzweds und in bamit bes Nächsten wahre Wohlfahrt im Auge hat, und burch nichts anderes im **ben, wie im Handeln sich bestimmen läßt. — So gibt es noch manche Fälle, wo das** hirreben burch bie Liebe bedingt ift, wie 3. B. bei Gemuthes ober Geiftestranten, in ang auf welche übrigens die Sachtundigen es nicht mehr gelten laffen, daß zum heilungs= rfuhren Anbequemung an bie firen 3bcen, icheinbares Eingeben in biefelben gebore;

ober bei Kindern, die 3. B. nach geschlechtlichen Geheimnissen fragen, wo aber bei wohl erzogenen und frommen Kindern die Hinweisung auf Gottes Wert mit Uebergehung ber menschlichen Vernittlung hinreicht, nöthigenfalls auch vorwiziges Fragen abzuschwiben ist, weil sie's noch nicht verstehen können. Dasselbe gilt von jenen Fällen, wo ein Mensch von Ausstührung seiner Nache = und Morrgedanken oder anderer argen Auschläge auf des Nächsten Wohlsahrt und Sittlichteit nur durch eine unwahre, das Gegentheil des Nächsten Aussprechende Rede abgehalten werden mag; welche jedensalls stitlich nicht mehr Tadel verdient, als eine unbestimmte, ausweichende, zweidentige Auwort. Es handelt sich um das Wohl des Vertrotten, dem ich Beistand schuldig bin, und des Redrohenden, den ich von der argen That, so viel an mir ist, abhalten sellen die sittliche Gemeinschaft nicht besteht, so das Wert Eph. 4, 25. nicht in Auwendung kommt, und die göttliche Trohung Apokal. 21, 27; 22, 15., wie auch Pi. 4, 7; 101, 7. hier nicht zutrifft.

Das Richtige hat in ber hauptsache Rothe getroffen, Theol. Ethit III, 545 ff. – Bgl. auch die ethischen Werke ber oben Angeführten. Marheineke E. 439, Schwarz II.; Reinhard III.; Fichte, Sittenlehre; Kant, Ueber ein vermeints Recht, aus Menschenliebe zu lägen; Hirscher III.; Ritssch, Spst. ber christl. Lehn, 329. 331; Flatt, S. 533; de Wette, III, 126 f.; Krause, über die Wahrhaftigkit, S. 9.

Büttemann (Joachim), und ber Streit über bie Denfcheit Chrift im Tobe. In ber erften Sälfte bes 17. Jahrhunderts, während ber Uebermacht bu Lehrfirche über bas tiefere christliche Leben, hat berjelbe burch feine Erbanungsichriften und feine Berfönlichkeit, in welcher theologische Gelehrfamteit mit bem innigen werttbatigen Glauben tes Pietismus und populärer Macht ber Rete verbunden mar, im Gift Urndt's und Joh. Dlüller's weithin gewirkt; fein Streit mit ben lutherischen Orthe doren über die wahre Menschheit Christi im Tote machte zwar großes Anffehen, aber ohne Bedeutung geblieben. — L. ift am 15. Dez. 1608 zu Denimin in Borpomman geboren. Er war auf ber Schule ju Stettin und besuchte bann zunächft bie Universit ten Greifswald und Strafburg, wo er fich in Dannhauer's Unterricht und Umgan bildete. Darauf burchreiste er Frankreich und Italien und ftubirte nach feiner Ruddu zu Roftod weiter. 1638 nahm ihn die philosophische Fakultät bort in die Bahl ber maginti legentes auf, 1643 wurde er Professor metaphysices et physices und farieb mehrer fcolaftifch = philosophische Schriften , 3. B. lineamenta corporis physici , Rofted 161. Schon vorher aber hatte er in Roftod zu predigen angefangen, und feine Thätight als Prediger wurde für bas chriftliche Leben in Roftod, das ja fpater neben Strafburg ein hauptsitz einer innigeren christlichen Richtung ward, von großem Einfluß: Scring und heinr. Müller erhielten hier von ihm nachtige Anregung; 30h. Jat. Fabricind, ber vergebens ben andern Predigern ber Stadt bie Noth feiner Scele flagte, fand but feine Predigten und fein Gespräch Frieden. Dieje mannigfache Thätigkeit wurde mu burch einen Streit, in den er mit ter ftreng orthororen Partei Medlenburgs geriet, bie ber Berzog begünftigte, unterbrochen. Schon im Mittelalter mar ber Sat anter sprochen worden und an frommen Dlännern, wie Meisner und Grauer, hatte man in auch damals ruhig ertragen : Christus fen mährend ter Zeit feines Todes nicht wahre Menfch gewesen. Trop feiner scholaftisch-subtilen Fassung ging der Say bei biden Männern aus einem religiöfen Intereffe hervor. Lüttemann sprach bas fo ans (VIL propositiones metaphysices et physices: disput. II. loco corrolariorum): un Benti bes Menschen gehöre außer ber Existenz von Seele und von Leib die Form ihres 3fammenseyns, ihre Einheit. Mit diefer Einheit war also im Tode auch die Menfc beit Chrifti aufgehoben. Wer nun behauptet, sie fen geblieben, "entzicht, mg er wollen ober nicht, vieles ber Bahrheit bes Tobes Christi. Ber aber befennt, bes Ehriftus nur icheinbar (putative) gestorben feb, tann fich auch nur für icheinbar erfitt halten". Wie konnte man nun aber, indem man diese Consequenz der Erlösungslehre 1963, die Gottmenschheit Christi retten? Die göttliche Seite Ebristi sollte nicht bloß mit der Seele, auch mit dem Leib verbunden gedacht werden. "Es hat ju wohl", sagte 17 in seiner Charfreitagspredigt (S. 299) "die Seele diesen Leichnam verlassen, aber 18 ve Gottheit hat ihn nicht abgelegt. Es wohnt dennoch in dem todten Leibe das wahre, 19 vessentliche, ewige Leben". Doch trop dieser Fassung blieb ein Widerspruch gegen die 19 nic als eine immerwährende, nie 19 masertatio physico-theologica de vero homine; ein alter Freund, Schragmüller, hatte 19 Marburg denselben Saz vertheidigt und fand dort bei seinen Collegen den heftigsten Biderspruch.

Die Consequenz der orthodoren Lehre schien, daß der Leib Christi, ba er mit dem Geiste noch bie Einheit bes Menschen ausgemacht habe, unverweslich gewesen seb. Hiegegen tellten nun zwei weimarische Hofprediger, Coller und Bartholomäi, in einer anonymen Schrift ihre Zweifel auf (zwo theologische Aufgaben u. f. w. in Coller's Sammlung IV, S. 553 ff.) und vertheidigten von tiefem Punkte aus Lüttemann's Ansicht. In ben **begmatischen Schriften diefer Jahre fehen wir überall diese Fragen behandelt. Zwar** Bernd in feiner Einleitung in tie chriftliche Sittenlehre (S. 299) fab, tag hier nur ther die logische Frage gestritten werte, ob Einheit von Seele und Leib als ein we= fentliches Mertmal zum Begriff bes Menschen gehöre; Bjaff erklärte bas Ganze für rine Loyouayea. And Calov und Gerhardt wollten, daß man sich an das Schrift wort halte und müßige Fragen vermeire. Anders eine große Menge ver damaligen Streittheplogen. Das Resultat faßte nun ber feiner Zeit fo berühmte Beismann in jelgenden Sätzen zusammen. Sowohl das Mysterium ber Einheit, als der wahrhaftige Lod müßten festgehaltem werden. Man müsse demnach zwischen der physitalischen Bahrheit, ber gemeinen Schätzung und andrerfeits ber göttlichen Schätzung unterfcheiben: Nach jener sey Christus nicht mehr Mensch gewesen, wohl aber nach dieser. Ter form nach (formaliter) fey er nicht mehr Menfch zu nennen gewesen; wohl aber bem Benn nach (materialiter), da sowohl Körper als (Beift noch wirkliches Senn gehabt hätten. hiermit endete ber Streit. Denn die späteren Theologen verschmähten diefe icolaftifcen Gubtilitäten.

Rebren wir zu Lüttemann zurück. Raum waren jene propositiones am fcmargen Brette angeschlagen, fo verlangte ber Roftoder Theologe Cothmann, ber Lüttemann ichon lange nicht wohlwollte, von bem Prorektor Unterjagung ber Difputation und Confiska= tion der Thefen. Da ihm bas abgeschlagen wurde, erschien Cothmann bei der Disputation und opponirte mit großer Heftigkeit. Man muffe zwischen bem natürlichen und ibernatürlichen Menschen unterscheiden; ber Lettere hätte nichts mit ben Naturgeseten p thun. Lüttemann aber fchlug ihn mit hebr. 2, 17., bag ber Chrift in allen Dingen nn Brüdern gleichgesettt feu, aus dem Felde. Cothmann benutt nun feine Berwandtichaft mit dem Minister, er bringt die Sache an den lutherisch eifrigen Herzog Adolph Friedrich, und auf diesem Kampsplatz gelingt ihm das Streiten besser: Lütkemann wird wrläufig von Kauzel und Ratheder entfernt. Aber das eingeforderte Gutachten der Beologifchen Falultät bittet, ihn wegen einer fo geringen Frage, Die ben Grund bes Blaubens nicht betreffe, feinem Amt nicht länger zu entziehen; die Geistlichen bes Lan= nes und bie Roftoder Gemeinde fteben auf feiner Seite. Go wird er denn in einem nenen Reftript ju Ratheter und Rangel zugelaffen, unter ber Bedingung, bag er einen einelegten Revers unterschreibe. Aber ebenso Dieser als ein folgender milderer find regen fein Gewiffen. Es erscheint vom Sof ber Befehl, unterschreibe er nicht, fo folle z Binnen acht Tagen Stadt und Land ohne fichres Geleit räumen. Aber ichon ebe in dies Urtheil traf, war ihm ein Afyl bereitet. Bierzehn Tage vorher hatte er nämich von Herzog August von Braunschweig burch Bermittlung ber eblen Herzogin, einer Medlenburgifchen Prinzeffin einen Ruf als Generalsuperintendent und hofprediger erhalten. Seine Gemeinde begleitete ben Wagen des Begziehenden noch eine lange Strete unter Thränen; auf einer kleinen Anhöhe des Begs hielt er jene Baletrede voll inniger christlicher Frömmigkeit und männlicher Zuversicht. In Braunschweig trat er unn in einen gesegneten Wirkungskreis. Es war wohl nicht ohne Fronie, daß Herzog August einen seinen Winister nach Medlenburg sandte und für die "Ueberlassung" des Lättemann danken ließ; "dafern des Herzogs Liebden mehr vergleichen gestreiche und gelehrte Männer übrig haben sollten, möchten sie nicht ermangeln, diefelben ihm gukommen zu lassen". Bon ihm ging die treffliche Schulordnung herzog August's aus (1651); ebenso arbeitete er die Kirchenordnung von 1657 aus. Es sind noch Handbriefe des Herzogs vorhanden, die zeigen, wie er auch in Privatverhältnissen Lättemann's Rath gern hörte. Bereits in seinem 46. Jahre erlag er einer higigen Krantbeit (1655).

Die Schriften Lütkemann's waren fehr mannichfaltigen Inhalts: viele find icholaftifch-philosophisch und rogmatisch, wie de baptismo, de deo naturaliter cognoscibili; felbst lateinische Epigramme hat der in den classischen Studien wohlbewanderte Mann gebichtet. Aber eine weitgreifende Birfung hat er burch feine erbaulichen Schriften geübt. Er war ber Erbe Arndt's; neben deffen wahrem Christenthum war bas gelejenfte Erbauungsbuch auf längerbin Lüttemann's Borfchmad ter göttlichen Gute (1. Aus. Wolfenbüttel 1643). In einer naiven Geschichte jener Beit verbietet ber Teufel einen Jüngling nur zwei Bücher außer der Bibel: Arndt's wahres Christenthum und die Buch Lüttemann's. Sein Büchlein vom irdischen Baradies pflegte man Arndt's Buch at Anhang anzufügen. Seine: Harfe auf zehn Saiten, feine Predigten und feine geiftlichen Dben bienten benfelben erbaulichen 3meden. Er hat freilich nicht ben naiven, zum Berzen gehenden Bibelton, wie Arndt und Müller, in seiner Gewalt; boch schreibt a fchlicht, in einem für jene Zeit bewundernswerthen Deutsch. Mitten in dem wohlgentneten Gang seiner Betrachtung reift ihn oft die Anschauung ber Liebe Gottes zu boben Schwunge hin.

Sein Leben ist beschrieben in Philipp Rethmeyer's Nachricht von den Schicklaen, Schriften und Gaben Lütkemann's, herausgegeben und vermehrt von Märtens, für fich und als Anhang zu Lütkemann's Vorschmad u. f. w. (Braunschweig) gedruckt. Eine Bürdigung des Mannes gibt Tholuck, alad. Leben, 2. Abth., S. 109. Dilthey.

Luitprand, B. v. Cremona, f. Liubprand.

Lufaris, Cyrillus. Unter ben wenigen hervorragenden Berfönlichteiten, welche die neuere griechische Kirche aufzuweisen hat, behauptet der genannte Mann unftreitig eine ber ersten Stellen. Bir find temfelben in jeber Hinficht unfere Aufmertfautet schuldig, nicht nur als einem aufrichtig frommen, wahrheitsuchenden und muthigen Ramb ter, und nicht nur als einem Bertreter evangelischer Gefinnungen in ber Fremde, fot rern ichon aus rein hiftorischem Intereffe, weil er in bem Conflitt breier Confeffionen, zu welchem die Nachwirkungen der Reformation innerhalb der griechischen Kirche Anlas gaben, eine fo merkwürdige Stellung einnimmt. Denn er ist der Einzige, in welchen uns wenigstens bie Möglichkeit einer Annäherung bes griechischen Geiftes an ben protestantischen des Abendlandes vor Augen tritt, mährend die früheren Berührungen weit eher geeignet find, den unendlichen Abstand beider Kirchen zu vergegenwärtigen. Leben und Schidfale diefes Dannes find uns aus Briefen, Gefandtichaftsberichten und einigen allgemeineren Werten in Hauptzügen und gewiffen Einzelnheiten befannt; es # nicht fchmer, ihn unparteisch zu beurtheilen und gegen die Berunglimpfungen romifcher Fanatiler, eines Neuhaus, Betau und Allatius, in Schutz zu nehmen, ungleich schwieriger, ein deutliches Bild feiner Wirtfamteit zu geben. Dbgleich ichon der gelehrte Engländer Th. Smith eine solide biographische Grundlage geliefert: fo würde boch eine neue Bearbeitung diejes Stoffes höchlich ber Mühe lohnen und nicht wenig aur Aufhellung ber bamaligen Zustände ber orientalischen Rirche beitragen.

Chrillus Lutaris (eigentlich Sohn des Lutaris, daher Aounageus) war vor 1568 (Genaueres scheint nicht festzustehen, Mohnike neunt jedoch das Jahr 1572) zu Kandis uf Areta geboren. Dieje Infel, unabhängig vom tärkischen Joch, fland unter Oberhoheit knedigs, und war damals der einzige noch fibrige Sitz griechischer Gelehrsamkeit; Me= tins, nachmaliger Batriarch von Alexandrien, foll dort fein Lehrer gewefen feyn. Rach 583 begab fich ber Jüngling zur Fortfehung feiner Studien nach Benedig und Badna, • er von bem Griechen Maximus Margunius unterrichtet wurde und neben ber flaffijen Gelehrsamkeit auch große Renntnig und Fertigkeit in den nenern Sprachen eringte. Aber ber Wiffensbrang und bas Berlangen, fremde Rirchen tennen ju lernen, ibrte ihn weiter; er burchreiste mehrere, wir wiffen nicht genau, welche europäische ander, verweilte in Genf und ber reformirten Schweiz, gelangte nach Litthauen, mo t als Rettor ber Lehranstalt zu Oftrog eine Zeit lang beschäftigt wurde, und wandte ch bann in feine heimath zurnd. Schon tiefer mehrjährige Aufenthalt im Abendland mf ihm protestantische Neigungen eingeflöft und in der Feindschaft gegen das Babstum ihn bestärtt haben. Es fehlte nicht an Gelegenheit, biefe Eigenschaften ju bethäti= en. In Bolen und Litthauen mar bie griechische Rirche weit verbreitet, boch murben amals ju Sunften einer römifchegriechischen Rirchenunion von ben Jefuiten gewaltige inftrengungen gemacht. König Sigismund III. von Bolen ging mit Eifer auf diefes Borhaben ein und bewog wirklich mehrere griechisch gesinnte polnische Brälaten dadurch, uf er fie vom Senat ausschloß, sich Rom zu unterwerfen. Die zu diesen Zwecken 1665 (bas Jahr fleht nicht feft, von Anderen wird 1593 ober 1596 angegeben) zu Brzesc maltene Synobe lieferte jedoch ein zwiespältiges Refultat. Die Bifchofc und Areligen feliten sich in Unirte und Nichtunirte; Andere dagegen, wie namentlich der Wohwode 1888 Riew, Constantin von Ostrog, suchten sogar auf dem Convent zu Wilna einen An-Auf der griechischen Confession an tie evangelische vorzubereiten. Bei den Berathuns n ber Synode von Brzesc war auch unfer Chrillus zugegen und gehörte zur anti-Imifchen Partei; boch fteht babin, ob er auch an bem Unternehmen bes Conftantin von Darog Theil nahm und vielleicht dagn die hand bot, ben Oberhäuptern feiner Kirche ber biefe Berhältniffe Auffchluß zu geben. Gewiß fand er in feine Seimath zurückinend bafelbft die beste Aufnahme. Meletius, der inzwischen Batriarch von Alexandrien eworden, ertheilte ihm die Briesterwürde und machte ihn zum Archimandriten. Und ba nt König Sigismund ten Meletius durch briefliche Borstellungen für bas zu Brzese ntriebene Unionsprojett hatte gewinnen wollen : fo erhielt Cyrillus als bifchöfticher Grarch m feinem Batriarchen den Auftrag, deffen Antwort nach Bolen zurückzubringen. Die Edlärung lautete entschieden ablehnend und erregte bei bem Könige großen Unwillen, bag ber Ueberbringer nur mit Noth perfönlicher Gefahr burch bie Flucht entging. Rach Regenvolsk, Hist. eccl. Slavon. p. 463 foll Chrillus fogar burch ben Drang ber imftände zu einem den Römlingen wohlgefälligen Bekenntniß fich haben hinreißen laffen; ber Smith bestreitet Diefe Nachricht als Fiction Des Jefuiten Starga und mit Berufung of eine fpäter von Cyrillus abgegebenc eidliche Bersicherung bes Gegentheils. Geradezu erkanmberisch ist, was Allatius einschaltet, daß terfelbe auf seinen Reisen von der Balichei ans nach Sachfen gekommen fey und fich bort um 500 Goldftude für die Reperei abe ertaufen laffen.

Um 1600 muß Meletius geftorben fenn. Auf allgemeines Berlangen wurde Chrillus 602 fein Rachfolger und behielt diese Blirde bis 1621. Aus dieser gangen Zeit haben dr über feine Thätigkeit nur fpärliche Nachrichten. Er erlebte in Aegypten eine furchtsee Peft (1619). Seine literarischen Bestrebungen sette er eifrig fort, Klagt aber in kiefen vielfach über Echwierigkeiten tes Amts, Ränte ter Jesuiten und sonstige Hinreniffe, die sich der Erfüllung seiner Bunsche entgegenstellten. Aber von welcher Art uren diese Bunsche, und wie haben wir uns die Entwicklung seines Stantpuntts zu enten? Darüber geben einigen Auffchluft tie turch Ahmons Verdienst bekannt geworenen, in verschiedenen Sprachen abgesaften Briefe, welche seinen ausgebreiteten Vertehr nit verm Abendland beweisen. Sie find gerichtet an David le Leu te Wilhelm, welcher sich 617-19 im Orient aufhielt, an Abbot, Erzbischof von Canterbury, an Anton Leger,

Prediger und Professor zu Genf, an den Remonstranten Uptenbogart, an die Republi Benedig, den König Gustav Adolph und den Staatstanzler Arel Drenstierna. Der Juhalt betrifft vielfach die religiösen und kirchlichen Fragen. Den Standpunkt seiner Riche verleugnet Cyrillus nicht. Er bringt auf genaue Festhaltung bes altfirchlichen Glaubens und bestreitet ben lateinischen Bufat im Symbol. Ebenso in ber Berfaffung verwitt er auf tas Borbild tes Alterthums, welches immer nur ein wohlthätig gemijchtes, nie mals monarchisches Kirchenregiment in fich geduldet. Auch habe bas Batriarchat von Constantinopel nur dem freiwilligen Nachgeben des Alexandrinischen sein Ehrenvorrecht p verbauten, welches gegenwärtig ohnehin burch bie ichmählichste Abhängigkeit von ber türtischen Bforte geschmächt werbe. Liturgische und ceremonielle Unterschiede ber Rinden achtete Chrillus gering und er mar andrerseits tein Freund von philosophischen Reuerungen und fpitfindigen Untersuchnngen. Wenn er alfo ju ben Anfichten ber Reformation und besonders ber Calvinischen allmählig übertrat: fo tann er in biejer mu gereinigte Faffung und Bicderherstellung des altoristlichen Glaubens auf biblige Grundlage und zugleich Beftätigung feines antipäbstlichen Prinzips gefucht haben. Die Diefer religiöfen Gefinnung verband fich in ihm ein unermudlicher Biffenstrieb. Ueber zeugt von ber geiftigen Bedürftigfeit und miffenschaftlichen Mangelhaftigfeit ter griechi ichen Kirche, trachtete er vor Allem barnach, fich und ben griechischen Lehrstand aus ber Quellen ber abendländischen Wiffenschaft zu nähren und mit ben Einfichten ber neuern Theologie zu bereichern. Bu biefem 3med ließ er fich zahlreiche Bucher, reformirte un anderweitige, Tractate des Bellarmin und hutters Glaubenslehre gufenden. In gleichen Intereffe wurde 1616 von ihm der junge Grieche Metrophanes Kritopulos aus Macdonien zu miffenschaftlicher Ansbildung an den Erzbischof Abbot nach Canterbury ge schickt; diefer ließ ihn zu Orford inferibiren, er blieb mehrere Jahre in England und trat bann in Deutschland mit mehreren Gelehrten wie Calirt in Berbindung, obweh er ben auf ihn gesetzten Hoffnungen nicht entsprochen zu haben icheint. Die bedeutende Folge Diejes mit tem Abendland unterhaltenen literarischen Berkehrs war aber bie, bis Cyrillus noch von Alexandrien aus ben berühmten Codex A. (Alexandrinus), durch weichen auch ber Brief bes Clemens Romanus zuerft befannt geworden ift, bem König Jalob L von England zum Geschent machte. Aus Allem durfen wir fchlieften, bag Cyrillus theil bie Nothwendigfeit intellectueller Berjungung feiner Rirche erfannte, theils ten Befur bungen eines chriftlich = reformatorischen Lehrers mit machjender Entschiedenheit fich juge wendet hat. Unwillfürlich denkt man baran, unferen Cyrillus mit dem Griechen & Allatius, bem befannten Bibliothefar ju Rom, ber über jenen einen äußerft gehäffige Bericht geliefert hat, ju vergleichen. Bom Standpunkte ber griechischen Orthodope waren Beide Apostaten, ber Eine nach ber römischen, ber Undere nach ber protestantifchen Seite bin. Bir durfen aber mit Genugthuung bingufügen, daß Chrillus, wenn gleich weit weniger vielmiffend und gelehrt, boch als ein ganz anderer Mann und eblerer Reratter erscheint.

Mit Coustantinopel stand Cyrillus von Alexandrien ans in häufigem Berkehr und wurde seit 1612 von Vielen ebenso sehr herbeigewünscht wie von Anderen bekämpst; schon zu dieser Zeit widerstand er den Machinationen der Jesuiten. In Folge der Barbannung des Patriarchen Timotheus (1613) siel ihm das Bicariat zu, und nach defen Tode würde ihm die Nachsolge nicht entgangen sehn, wenn er die von den Türken bedingte Raufsumme hätte zahlen wollen. Er überließ die höchste Stelle einem anderen Timotheus, Bischof von Batras, begab sich von Constantinopel auf einige Zeit nach der Ballachei und sodann nach Alexandrien zursich. Erst 1621 starb Timotheus, nud nach ver Ballachei und sodann nach Alexandrien zursich. Erst 1621 starb Timotheus, nud num ward Lutaris durch einstimmigen Beschluß von Sonode auf den Patriarchenstuhl von Constantinopel berufen. Wir dürfen glauben, daß er auf redlichem Wege dazu gelangt.— Zwar slicht Leo Allatius auch hier wieder eine häßliche Anetdote ein, der Borgänger Timotheus seh an doppelter Bergistung gestorben und Cyrillus habe den Thäter mit bem Erzbisthum von Chalcedon belohnt, dieser aber nachter das Berbrechen selbst ein jestanden: aber statt aller Beweise weiß er nur hinzuzufügen: ut fama fuit, weshalb ton Smith, Hottinger und Rivetus mit Recht Austand nehmen, ihm zu glauben.

So hatte Chrillns bie höchfte Burbe in feiner Rirche erreicht, aber unter welchen Imftänden! Jest folgt ber unruhvollfte Theil feines Lebens. Die Stellung ber Barten in ber hauptstabt konnte nicht gefährlicher feyn. Die türkische Berwaltung zwar nbetummert um bie Religion, aber besto gelbgieriger, lieh jedem Emportonumling ihr Ihr, ber von ber zum Suftem gewordenen Simonie Gebrauch machen wollte. 3br geenüber lauerte bie Berrichjucht ber Jefuiten, die zur Unterstützung ihrer Laterooporec umer nene Liften erfannen und von ben frangöstichen Legaten Graf von Marcheville. nd Olivier be Nointel eifrig unterftutt wurden. In protestantischer Selbständigkeit ielten fich Thomas Rowe, ber englische, und Cornelius de Haga, der holländische Gembte. Die Griechen felbft haben wir uns uneinig und wankelmuthig zu benten, und elbft bie ben Jesuiten abgünstige Bartei blidte mit Eifersucht auf einen Mann, ber an Biffenschaft alle Glaubensgenoffen überragte. Cyrillus war aljo zwijchen ftanthafte feinde und ichwankende Unhänger gestellt, Freundichaft und dauernten Schutz fand er nr bei bem ermähnten englischen und hollandischen Gejandten; man barf fich weniger iber fein trauriges Geschict als barüber wundern, daß er demfelben erft fo fpät erlegen ft. — Richt lange nach seinem Amtsantritt suchte ein Bischof Gregorius von Amasia 師 zu ftürzen; er felbst des Hochverraths angeklagt, weil angeblich eine Infel des ägeis ben Deeres auf fein Anstiften von den Türken abgefallen fen, wurde von bem Bezier ntjett und nach Rhodus geschleppt (1622), und ber Bischof Anthinus trat mit Bei= stife ber Jefuiten an feine Stelle. Schon triumphirte Rom über ben Sturz bes filius mebrarum et inferni athleta. Aber ber englische Gefandte Rome mußte bei tem Gultan ne Rückberufung bes Cyrillus auszuwirken. Anthinius unterwarf fich trop ber Gegenwrftellungen feines Anhangs und fuchte Buflucht in bem Lauraklofter bes Berges Athos. Imei Jahre fpater (1624) erschienen zwei römische Emissare aus bem Collegium Grewrianum, Berillus und Roffi, mit Friedensbedingungen. Der Batriarch folle ben sangelischen Sympathieen entfagen, teine Schüler mehr zur Ausbildung in protestanifche Anstalten fenden und das Concil von Florenz annehmen: bann biete ber Babft ie Sand zur Berföhnung. Der Gefragte wies tas Anerbieten beharrlich, obgleich ohne enten Biberfpruch zurück. Nicht befferen Erfolg hatte ein Gegenpatriarch, ben bie 3eniten unter bem Titel eines apostolischen Suffragans bestellt hatten. Diefen lieft war ber frangöftiche Legat 1626 ichon auf Raros mit bochften Ehren empfangen, aber a Constantinopel betrug er fich jo tropig und siegesgewiß, daß die griechische Bartei eine Entfernung burchsetzte. Neue Unruhen veranlaßte ein merkwürdiger Umstand. Die Briechen ber hauptstadt befagen noch teine eigene Druderei, bas wichtigste Mittel zur Berbreitung von Unterrichteschriften fehlte ihnen. 3m Ginverständnig mit bem Batriars ben beschloß Ritodemus Metaras, ein gricchijcher Priester aus Cephalonia, diefem Rangel abzuhelfen. Nach gründlichen Borbereitungen gelang es ihm 1627, eine volltanbige Officin aus England auf Schiffen herbeizuschaffen, welche nun von Cyrillus ofort jur Beröffentlichung feines Glaubensbetenntniffes und einiger Ratechismen in Chatigteit geset wurde. Allein Die Jesuiten ergriffen fofort ihre Gegenmagregeln, ba ie literarifche Baffen in ben Sauten ihrer Gegner als Ubbruch von ber eigenen Macht mjeben burften. Buerft wurde Metaras verwarnt und bebroht, bann acquirirte man ine früher von Cyrillus in England herausgegebene Glaubensschrift, in welcher er die Erinität und Gottheit Chrifti gegen Juden und Muhammetaner vertheidigt hatte. Solche wlemische Stellen wurden tem Bezier vor Augen gebracht mit ter Borftellung, raf bier ine politifchereligiofe Agitation im Berte fen und fogar beabsichtigt werbe, bie Rofaden und Berbreitung von Drudschriften jur Rebellion aufzureigen. Die Trügerei that ihre Birtung; füufzig bestellte Janiticharen konnten zwar des Metaras, ber sich in Galata refand, nicht habhaft werden, aber bie Druckerei hoben fie auf und zerftörten fie gangich. Allein bas Blatt follte fich nochmals wenden. Gleich barauf hatte ein türfischer

Priester bie Billigkeit zu erklären, bag bie Darlegung gewiffer Streitfätze gegen ben Jelam noch nicht als Schmähung deffelben zu betrachten und ben Chriften ebenfowohl zustehen müffe, burch ben Druct ihre lieberzeugung auszufprechen, wie ihnen bies munlich und in Bredigten gestattet werbe. Muf tie Fürsprache bes englischen Legaten, ber fich in ber gaugen Angelegenheit fehr hülfreich gezeigt hatte, ließ fich felbft bie turtifce Regierung zur Gerechtigkeit umstimmen; ber Batriarch blieb unangefochten, ja es im babin, bağ diesmal die Jefuiten bugen und bis auf zwei Raplane die Stadt verlaffen nußten. Wiederum befand fich Cyrillus in einer gesicherten Lage. Der Preffe beraubt gab er boch fein Unternehmen teineswegs auf, jondern ichidte fein Glaubensbetenntnig nach Genf, wo es unter feinem Namen und mit ber Devication an Cornelius be Som in lateinischer Sprache 1629 gebrudt wurde. Ulle Belt erstaunte, eine entschieden proteftantische Glaubenserflärung von ber Band bes erften gricchischen Rirchenfürften ai's Licht treten ju feben. Biele, wie Daniel Tilenus, bestritten bie Echtheit ichon ber lo teinischen Sprache wegen und weil es unmöglich fep, folche Sätze im Ramen ber orientelischen Rirche hinzustellen. Dem Hugo Grotius mißsiel bie Confession aus zwei Grinben, weil fie theils ben Remonstrauten widersprach, theils gegen bas Pabfithum funt proteftirte. Bald folgten auch Biberlegungen, 3. B. bie tes Griechen Rarpophilus Syrigus (Censurs conf. fid. etc. Rom. 1631, graece 1632), ber bas Wert gleichfalls wi ein untergeschobenes behandelt. Die öffentlichen Zweifel über bie Autorichaft bauerten einige Beit, aber Chrillus zerftreute fie burch muthige Beugniffe. Dem von Geuf nat Constantinopel geschidten Prediger Leger hänrigte er ben griechischen Tert beffelben Be tenntniffes ein, ber bann 1633 ju Genf gebrudt wurde, und burch benfelben Leger er flärte er 1636 in einem Schreiben an die Genfer Brofessoren offen seine Zustimmung zu der reformirten Lehre. Er nahm alfo alle Berantwortung auf fich, ohne fich irgend auf eine Genehmigung von Seiten seiner Kirche-benn eine Spnote hat wenigstens in größerem Umfange gewiß nicht stattgefunden — zu stützen. Durch diese Schritte hatte fic Cyrillus in die Mitte des öffentlichen Schauplatzes gestellt. Alle Kirchen blidten auf ihn, fey es mit haß ober Mißtrauen, fey es mit Bewunderung; fein Anhang wuchs, aber auch die Anftrengungen einer nie raftenden unversöhnlichen Feindichaft. In ben letten fünf Jahren feines Batriarchats brängt taber eine Gefahr bie anden. Bunächst 1633 erschienen neue römische Sendlinge und suchten die Cyrillische Bartei zu terrorisiren unter dem Borgeben, daß Rom das Batriarchat von den Tü**rten zu tan** fen beabsichtige. Der Bischof von Berrhöa Cyrillus Contari, erbittert gegen Lutaris, weil diefer ihm das Erzbisthum von Theffalonich verweigert hatte, gab fich unn Bert zeug her. Ein Auftrag bes Patriarchen ermächtigte ihn umher zu reifen und Almofen ju fammeln; nun benutzte er ben Erlös zur Bestechung ber Türken. Bie immer fo wirkte bas Mittel auch diesmal; Lufaris wurde abgeset, fein Gegner aber, unvermögend Die bedungene Summe Geldes fofort zu bezahlen, behauptete fich nur fieben Top und war bann gezwungen, bem rechtmäßigen Batriarchen mit eigener Demüthigung p weichen. Daffelbe Spiel wiederholte fich 1634, wo ein neuer Ufurpator, Athanafin von Theffalonich auftrat, fich aber gleichfalls nur furze Zeit halten tonnte. 3m nachften Jahre erfolgte die vierte Abfegung, veranlaßt durch den icon genannten heftigsten Feind, ren Bijchof Cyrillus Contari. Lufaris wurde nach Rhodus verwiefen, entging mit Mühe einer Abführung nach Rom, erlebte aber 1636 bennoch die Freude, auf's Ren beschützt und in fein Amt zurüchberufen zu werden. Allein nur furze Beit follte er bemjelben noch erhalten bleiben. Die Gegner mählten zu einem neuen Angriff ben Beitpunkt, als ter Sultan Murad 1638 zum Kriege gegen Bersien aufbrechen wollte, und ließen ihm burch ben Bairam Pascha beibringen, bag Lutaris ein gefährlicher Dam fey, der die Rosaden aufwiegele, also bei der Abwesenheit des Heeres den Staat ernftlich betrohen könne. Der Sultan hörte biesmal auf biefe Einflüfterungen und erließ ber Todesbefehl. Die Janitscharen überfielen ben Greis und brachten ihn auf ein Boot, wo fie ihn erwürgten und ben Rörper in's Deer warfen. Freunde fanden ben Leichsam und begruben ihn auf einer Insel. Zehn Jahre später, nachdem der nächste Nachfolger, Sprillus Contari, ebenfalls längst verbannt und erdrosselt worden, wurde durch den Batriarchen Parthenius nach feierlichen Exequien ein Ehrenbegrähniß in Constantinopel seranstaltet.

Rach bem Tobe bes Cyrillus Lutaris ergab fich bald, daß er völlig allein gestannn ohne Schuler ober Genoffen von Fähigteit und gleicher Gefinnung. Bon beiden Beiten suchte man Alles auf den früheren Stand zurückzubringen. Die Jesuiten ge= nannen wieder Boden, römische Miffionäre, unter Anderen Jakob Goar, der Heraus= jeber bes griechischen Euchologium, reisten umber und trieben ihr latinifirentes Geschäft. Die Griechen ihrerseits wollten sich reinigen von bem fremden Element Calvinischer Reinungen. nicht nur erließ ber Patriarch Parthenius ein Rundschreiben, in welchem r gegen die Cyrillischen Neuerungen in allen Bunkten Berwahrung einlegte : sondern nich bas betannte 1642 von Betrus Mogilas ju Riem entworfene und nachher in Condautinopel revidirte und genehmigte Glaubensbetenntnig hatte wefentlich ben 3med, seftörte und uneinig gewordene confessionelle Bewußtsehn der Griechen auf's Neue p befestigen und über sich aufzutlären. Eben damit stehen die Synoden zu Constantinopel (1638) und zu Jassy (1642) in Zusanmenhang. Auch jest waren diese Unruben noch nicht beschwichtigt. Die weit fpätere Synote von Jernfalem (1672) unter Dofithens war ebenfalls genöthigt, ihr Urtheil über ben Calvinismus und bie Cyrillische Confession abzugeben; fie that es burchaus verwerfend. Um aber ihren Batriarchen nicht felber ju vertegern, ergriff fie mit Geschidlichteit aber in äußerfter moralischer Schmäche (benn wer hätte damals noch baran glauben sollen!) die alte Austunft, die Authentie der Schrift u bezweifeln (f. d. A. Jerufalem, Synoden), indem fie zugleich beren baretischem Inbalt andere handichriftlich vorliegende Erklärungen bes Cyrillus entgegenstellte. Diefer genze Berlauf mag von ber Sprödigteit bes griechischen Confessionalismus einen Beweis geben, zugleich aber auch davon, daß Cyrillus Lutaris einen bedeutenden Einbruck in ber tirchlichen Erinnerung zurückgelaffen hatte. Die Schickfale bes Mannes und feiner Bestrebungen bezeichnen eine hiftorische Episobe, beren Ausgang gegeben mar, fie tonnte nicht anders endigen. Berjegen wir uns bagegen auf ben Standpunkt ber Gegenwart: jo bärfen wir ben Gebanken nicht zurüchalten, bag bie göttliche Borficht Macht habe, ben bamals abgebrochenen Faden in anderer Beife wieder aufzunchmen.

Berfen wir noch einen Blid in bas Betenntniß bes Cyrillus (Libri symb. eccl. er. ed. Kimmel, p. 24): so beginnt daffelbe von der Trinität, in welcher der Ausgang bes Beiftes mit ber vermittelnden Formel ex rov nurgos di viov bezeichnet ift. Dann falgt ber Artikel von ber unbediugten Gnatenwahl, Die ohne Die Feinheiten ber protetantifden Doctrin einfach auf bas freic Erbarmen, bas verwerfende Strafrecht und ben abfolnten Billen Gottes jurudgeführt wird. Die Duntelheiten ber Borficht werden einer eläubigen Anerkennung empfohlen. Der Sündenfall und die Erbfünde laffen bem Menfen vor ber Biedergeburt teine fittliche Freiheit übrig. In dem Erlöfungewerte Chrifti tritt die mittlerijche und hohenpriesterliche Bürde hervor. Die Erklärung ber Kirche fabrt zur Ablehnung bes Babstthums. Schr bemerkenswerth ist der 13. Artikel von der Rechtfertigung burch ben Glauben, nicht burch bie Berte; aber auch biefer ift furg und einfach gehalten, und das nloree Sixueovogae icheint nicht im teclaratorischen Sinne, fondern von der unmittelbaren Aneignung ber Gerechtigteit Chrifti verstanden zu fenn. Der Anfchluß ber Berte an ben Glauben gilt als nothwendig und felbftverständlich. Us Satramente werden nur Taufe und Abendmahl zugelaffen, und ihre Erklärung ift von ber Art, bag Befen und Birtung in's Geiftige ber Gemeinschaft mit Chriftus, ber Sändenvergebung und heiligung gezogen werben. Bum Schluß folgen noch einige Fragartitel, in denen der Berfaffer allen Gläubigen bas Recht und Die Pflicht eigner Lefung ber Bibel zuspricht, die Deutlichkeit ber bl. Schrift behauptet, Die kanonischen Bücher von den Apokryphen unterscheidet und endlich den Bilderdienst verwirft. Das Eigenthumliche ber gangen Schrift finden wir barin, bag fie bie michtigften evangeli= schen und reformirten Bestimmungen in sich aufnimmt, ohne die überlieferte griechische Simplicität ber Darlegung aufzugeben und daß sie in gewissen Punkten und Bendungen an dem Karakter ber eigenen Kirche festhält. Fragt man nun, ob diese Confession als Privatbekenntniß gemeint war, oder den Glauben der avaroden? Enclosed dem Eingange gemäß unmittelbar aussprechen sollte: so können wir uns für das Erstere nicht entscheichen, weil der Patriarch als bloße Privatperson in solchem Falle nicht auftreten könnte, und für das Andere nicht, weil dazu noch jede allgemeinere Bürgichaft fehlte. Bielmehr glaube ich, daß Cyrillus seiner Kirche vorangehen wollte mit der Aufstellung eines Bekenntnisses, welchem dies beige beigustimmen durch keinen Frundsatz gehindert sei, und bas er daher, um sie zu gewinnen, in dieser fühn anticipirenten Form als das seingige und als ein griechiches zugleich geltend machte. Es würde nicht som sie seingen, diese Aufstellung mit einigen Stellen zu begründen.

Sülfsmittel: J. H. Hottinger, Analecta histor. theol. Dissert. VIII, Appendix. Tigur. 1653. — llnhifterijch und feinbselig: L. Allatius, De eccl. occ. et. or. consessione, lib. III, cp. 11. Col. 1648. — Thom. Smith, Collectanea de Cyrillo Lacari, Lond. 1707, Ejusd. Narratio de vita studiis gestis et martyrio C. L. in ejus Miscellaneis. — F. Spanhemii Opp. II, p. 510 sqq. — Monuments authentiques de la religion des Grecs par J. Aymon, à la Haye 1708, von bemselben Lettres anecdotes de Cyrille Lucaris, Amst. 1718. — Colomesius, Clarorum virorum epist. singulares, in Colon. Opp. Hamb. 1709, p. 556. — Bohnstedt, De Cyrillo Lucari, Hal. 1724. — Kinned, Libr. symb. eccl. or. Prolegg. p. 22 sqq. — Mohnite in ben Stub. u. Srit. 1883, S. 560. — Tweften in ber beutschen Beitschr. für christl. 2016enfchaft, 1850, N. 39, S. 305.

Lufas, der Evangelift. 1) Der Name ∠lovzäs begegnet uns nur brei Mal im Umfange tes N. T., und zwar in Briefen, welche ter allgemeinsten, wenn anch nicht zuverläßigsten Annahme zufolge vom Apostel Paulus in Rom geschrieben worden fint. Philem. 24 nämlich wird Lutás neben dem Mitgefangenen Gpaphras, und in Gemeinschaft mit Martus, Aristarchus und Demas, unter ben Mitarbeitern bes Baulus aufgeführt. Rol. 4, 14., forann heißt er ö larpos ó ayannrds; und an der 3dentitkt mit bem eben Erwähnten tann um fo weniger gezweifelt merden, als bie beiden Briefe an Bhilemon und an die Koloffer nicht nur tie Selbigkeit der historischen Situation voraussegen, sondern noch überdem der Arzt Lufas hier 4, 9. 10. 12. 14., wieder ans brüdlich mit ben nämlichen Männern zusammengestellt erscheint wie oben. (Eufet. 3,4 Hieron., de script. eccl. 7 u. in ep. ad Philem. l. c. Dazu Winkler, Diss. de Luca medice, 1736; Clauswitz, de Luc. Ev. med., 1740.) Dagegen tarf aus ter Stelle für fich allein fcmerlich mit zureichendem Grunde geschloffen werden, er feb tein geborner Jude genefen, obwohl fie ihn von den orres ex negerours B. 11. ju unterfcheiden fcheint, und bies auch fonft nicht unwahrscheinlich ift. Endlich finden wir nach 2 Tim. 4, 11. fpater ben Lutas mit Paulus allein, wo übrigens jeiner frühern Gesellschaft theilweife abermals geracht wird.

Ift nun die firchlich recipirte Nachricht begründet, daß diefer Lukas der Berjaffer unferer Apostelgeschichte sein, und erweist es sich als zulässig, die communicative Reteweise des Referenten auf bessen persönliche Betheiligung bei dem von ihm Berichteten zu beziehen, so erhalten wir noch ein paar weitere biographische Notizen von großer Bichtigkeit. Denn in diesem Falle ist Lukas schon auf ber zweiten Missionsreise, also uns Jahr 52, in Troas mit Baulus zusammengewesen, und hat ihn von da aus dis Bhilippi begleitet, Apg. 16, 10 ff. Hier nuß er zurückgeblieben sehn, dis Baulus ihn am Schuffe jeiner britten Missionsreise auf der Rücklehr burch Macedonien im Jahr 58 über Troas, Milet, Thrus und Cäsarea mit nach Jerusalem nahm, Apg. 20, 5 – 21, 18. Ob er während bessen bessendrung zu Cäsarea sich in seiner unmittelbarsten Räche (Apg. 24, 23.), oder vielleicht in Ierusalem aufgehalten habe, läßt sich nicht mit Bestimmtheit ermitteln, es sehn, das wirklich überwiegende Gründe bie Abfalfung der Briefe an **Bhilemon und die Roloffer in Cäsarea erheischen sollten. Genug, Lukas solgte dem Baulus auch noch auf seiner Fahrt in die Gesangenschaft nach Rom, Apg. 27, 1—28; d Tim. 4, 11.** 

hiemit ift jedenfalls ber Rreis ber geschichtlich verbürgten Nachrichten erschöpft. Noch frmaeus, Haer. 3, 14, 1 hat ihnen nichts beizusethen gehabt. Unders verhält es sich mit er Sage, die fich aber durchweg als unzuverläffig herausstellt, zum Theil auch in Widerprüchen verläuft. Schon die Angabe tes Eufebius, Sieronymus, II. cc. Theophylatt, Enthymius Zigabenus, Nicephorus, H. E. 2, 43 u. A. Lutas habe aus Antiochien Eprien gestammt, mag auf einer Namensverwechslung mit tem Cyrenäer Lucius Apg. 13, 1. beruhen\*). Mit der Notiz, er habe zur Zahl der siebenzig Jünger gehört (Epidan., haer. 51, 11; Pseudo-Origenes, de la Rue 1, 807; Sippolnt, Theophylaft, Enth. Jig. u. M.; Lange, Leben Jeju 1, 252), über die er allein berichtet, und mit der anern, er feb einer ber beiden Emmau 8= Jünger Lut. 24. gewesen, ftreitet bas Borwort zum wangelinm. Ueberhaupt ift es ebenso unmöglich, etwas über die Berumständungen und ne Zeit feines Anfchluffes an das Christenthum zu bestimmen, als es dahingestellt bleimuß, ob er fich ihm aus bem hellenistischen Judenthum, ober aus bem heidenthum, wer aber als jubifcher Projelyt zugewandt habe (Eichhorn, 631). Bollents keinerlei Kuhaltspunkt bietet die Angabe, bag er in Dalmatien, Italien, Macedonien- vorzugs= veife jedoch in Gallien gewirkt (Epiphanins), ober von Rom aus fich evangelifirend nch Afrita begeben habe (Detumenius), fowie bie fehr fpäte Sage bei Nicephorus mb Simeon Metaphraftus, welche ihn zum Maler macht. Schlichter, ecloga hist. pas fabula pontif. de Luca pictore exploditur, 1734). Endlich mare er nach hieron ge ans in einem Alter von 84 Jahren (boch f. Eredner 1, 129) zu Constantinopel, nach **Indent**ius von Brescia 311 Peträ in Achaja, nach Isidor von Sevilla in Bi= Spnien u. f. w. gestorben, mährend Gregor von Nazianz, Orat. 3 adv. Jul. 1, 73 mb Spätere ben Märtprerkranz um fein haupt winden. S. J. A. Köhler, diss de Luca Evang. 1695.

2) Diefen Lukas bezeichnet nun ras christliche Alterthum einstimmig als Berfasser bes britten kanonischen Evangeliums und ber Apostelgeschichte. Anlangend bas erstere, so referirt Irenaeus, Haer. 3, 1 vgl. 10, 1 u. 14, 1-4, terselbe habe als Begleiter Pauli das von diesem verfündigte Evangelium in Schrift verfaßt. Gleicher= meiße geben Origenes' (bei Euseb. 6, 25; in Genes. hom. 13; in libr. Jesu nave, hom. 8; in Joh. Opp. 4, 4 sq.; in Luc. Opp. 3, 932 sq.; ep. ad. Rom. 31 16, 21) und Eussebius 3, 4. der Tradition Zeugniß, welche tas Evangelium allgemein dem Entas zuschreibt. Eusebung: xard ro eduyyéhiov µov, geradezu dasjenige bes Rukas verstanden wissen wolle. Nichts Neues sigt Epiphanius, Ilaer. 51, hinzu, während Hieronhmus (in Isaj. 6; ep. Damaso 145; ep. 2 ad Paulinum; Catal. 7) tie reinere Schreibart und griechische Bildung mit seinem Berufe als Arzt in Zusammenhang bringt. Tazu fommt noch das Fragment bei Muratori, welches mit Yukas be-

Real-Incyllopdbie für Theologie und Rirche. VIII.

<sup>•)</sup> Es finden sich teine Spuren vor, ift auch au sich nicht wahrscheinlich, daß für ben boch fo gebräuchlichen Namen Lucius eine Contraction üblich gewesen sey, wiewohl sie von Origenes, op. ad Rom., unter ben Neuern von Baronius und heumann befürwortet worden ist. Eich horn, Einl. 626 ff. Unfern Lutas mit dem Röm. 16, 21. genannten Lucius, dem Verwandten des Faulus, für Eine Person zu halten, ist übrigens schon deshalb unthunlich, weil er zur Zeit ber Absassing bes Römerbriefs seinen Ausenthalt nicht bei Paulus zu Korinth, sondern in Phischoft haben wird, abgeschen davon, daß nicht zu vermuthen steht, er habe ihn das eine Ral Lucius, sonst aber Lucas geheißen. Am meisten empfiehlt sich bie Annahme, Lutas seine sertärzung von Lutanus (Winer, Gramm. 113 Sturz, Dial. Mac. 135), womit zusammentrifft, daß einige Handschriften, wie Cod. Vercell. u. Corbej. das britte Evangesium socuntem Lucasnum überschere. Ma billon, museum ital. I, 111.

ginnt, und tie Mittheilung Tertullians adv. Marcion 4, 2. 3. 4 und Anten, in zufolge Marcion fich bas, fdon von feinem Lehrer Cerbo befeffene Grangelinn i Lutas auserfah, um ce mit feinen bogmatifchen Unfchauungen in Einflang miten und fich auf tem Bege ter verstümmelnten Berfürzung und Berfälfchung ein chent Evangelium zurechtzulegen. Wie es fich auch im Einzelnen um bie Richtigteit ich Beschuldigung halten mag, -- bie von Sahn (j. Tub. theol. Quartalior. 1826) Sinne ber Rirchenväter einfeitig ausgeführt, bann nach bem Borgange Frühern (8 ler, Corroti, Eichhorn, Semler, Schmidt, Bertholtt, Giejeler) von Schwegler (14 apostolijches Ztalt. 1, 260 f.) bezweifelt, - von Ritfchl (bas Ev. Marcions n. t. lan Ev. bes Lut. 1846) und Baur (tie tanon. Ev. G. 397 ff.) in einen Angriff and Urfprünglichteit unfers Evangeliums, bas feinen teutlich ertennbaren Gruntftamm feine eigentlich vorkanonische Gestalt eben in tem marcionitischen haben foll, vermut - aber unter theilweifer Zuftimmung von Ritfchl und Baur nachgerade burch Silm felr (r. Ev. Juft. u. f. w. 1850; Theol. Jahrb. XII, 192) und namentlich burch Be mar (b. Ev. Marcions, 1852; auch Röftlin) wieder ju Ehren gebracht worden it: viel bleibt gewiß, bağ es zur Zeit bes 3 renäus und Tertullian, und zwar in fü gegenwärtigen Bestalt, in unbestrittener Anerkennung gestanden hat, und nicht we daß es bei Justin und in den Clementinischen Homilien benutzt erscheint (Zell Apostelgesch. 26 ff.). Daß Papias (bei Eufeb. 3, 39) Johannes und Lutas nicht führt, tann bei ber ganzen Haltung feines Zeugniffes, zumal nur ein Fragment Schrift erhalten ift, unmöglich gegen bie Mechtheit fprechen (f. Crebner, 1, 202). teinem Fall aber barf eine unbefangene Kritik ber gesuchten Hppothefe Beifall ichn baß mit bem von Papias ermähnten Ariftion ber Evangelift Lutas gemeint jep (Lu 1, 153. 168; lucere = αριστεύειν).

Eine ähnliche Bewandtniß hat es mit ber Beglaubigung ber Apostelgejdi welche hinwieder terjenigen bes Evangeliums jur Stüte bient, fowie umgefehrt. ältefte Citat aus berjelben fteht im Briefe ber Gemeinte ju Bienne und Lyon, bei G 4, 33. Denn Bolytarp, ad Phil. 1, läßt fich nicht einmal ficher als Reminiscen, schweige als tirefte Benutzung betrachten. Noch geringere Gewähr bietet Ignatin, Smyrn. 3, vgl. Apg. 10, 41. Die Allegation von Apg. 1, 23. 24. in tem And aus ten ovryouppara tes Papias will eben jo wenig beteuten, ta fie juglis Eujebius beigefest jehn tann. Das Rämliche gilt von Dionufius von Rorinth, bei 4, 23; und auch auf Justin (ad Graec. cohort 10; Tial. 87 u. j. m.), fowie and Austaffung Lucians gegen ten ayvworos er ASyvas ift nicht Gewicht zu legen I gegen finten fich austrudliche Bezichungen auf Lutas als Berfaffer ber Apoftelge von Irenäus an (Haer. 3, 14. 1 u. 2, 15. 1) bei Elemens von Alexantri (Strom. 5, 12; Adumbr. in 1 Petr.), Tertullian (De praescript. haeret. 22; jejunio, 11; Adv. Marcion. 5, 2. 3; De baptismo 10), Srigenes (c. Cels. 6, 191 bei Eujeb. 6, 25), ferner bei Eujebiu &, ber fie unter bie Bomologumena gabit (3, auch 3, 4 u. 2, 17), bei Hieronymus (Cat. 7), und im muraterifchen Ra Der Grund tiefer unwidersprochenen und verhältnifmäßig frühzeitigen Anerlennung Ranonicität einer Echrift, welcher sich ber Natur ber Sache nach nicht bas gleiche tereffe zuwandte wie ben Evangelien und Episteln (Chrysost, hom, 1 in Acts) i nur barin liegen, bag fie gleich von Anfang an als ein Wert bes Lutas galt und weit zusammt bem Evangelium unter bas apostolische Batrocinium bes Bantus ju tam. Wenn ragegen bie häretischen Parteien ber jubaistischen Ebioniten (Bie Haer. 30, 16), ber ftreng ajcetijden Geverianer (Eujeb. 4, 29), ber buverranin tualiftifchen Darcioniten (Tertull. c. Marc. 5. 2; de praeser. 22) und ter fe terlichen, orientalijch - theojophijchen Danichaer (Augustin, de utilit, credend 4 epist. 237) tie Edrift verwarfen; jo bewogen fie hiezu nicht fritifche, fontern im gefaßten togmatischen Motive. Ganz isolirt fteht bie, zubem fehr späte Radnit Patriarchen Photius, Quaest. Amphiloch. 145, rag Einige in Elemens von Ren. 🚧

Jarnabas, noch Andere in Lukas den Verfasser der Apostelgeschichte erblicken. Da tins seinerseits die kirchliche Ansicht vertritt, auch nichts davon sagt, daß die Betref= en das Evangelium ebenfalls für ein Wert des Elemens oder des Barnabas ausben hätten, so muß die Meinung wohl nur in äußerst kleinen Kreisen heimisch ge= n seyn, sowie sie auch nur aus Unbekanntschaft mit der orthoroxen Tradition her= egangen seyn kann.

3) Bevor wir auf die tritischen Bedenken eingehen, welche gegen diese altkirchliche ngung erhoben worden sind, müssen wir den Karakter der Schriften selbst Auge fassen, die uns unter dem Namen des Lukas im N. T. aufbehalten sind. Wir men mit der Frage nach ihrer nächsten Veranlassung und der Erörterung über 13 wed.

Ta fich ber Berfaffer darüber in Eingange zu feinem Evangelienbuch 1, 1-4. r ausspricht, auch keinerlei Grund vorliegt, feiner Angabe zu mißtrauen, fo kann thtlich beffelben im Allgemeinen tein Zweifel walten. Dhne feinen Stoff anders ein formal zu umschreiben (ra nendygogogyuéva év ήμιν πράγματα und neoi warn zhong Loyoe), und somit ten christlichen Standpunkt beim Lefer voraussetzend, er die Absicht, durch feine Darlegung einem gewiffen Theophilus, tem er auch tpostelgeschichte zufchreibt, tie munfchbare Einficht in die Buverläßigteit empfangenen Unterrichts zu gewähren. Ber Diefer Theophilus gemefen läßt fich nicht ermitteln. Mit etwelcher Bahricheinlichteit barf nach Apg. 23, 26; . 26, 25. aus ber Anrebe xquirtore auf vornehmen Stand geschloffen werden. Ebenfo e paulinische Färbung des ganzen Schriftwerts der Vermuthung, er für feine Perfey ein Pauliner gewesen, wenigstens nicht ungünftig, sowie bie Gesammtanlage auf heitnische als judische Abstammung deutet. Ferner ermangelt auch tie Berung bes Batriarchen Eutychins (Unnal. Aler. ed. Selden et Pocock 1. 334), er us Italien gewesen, ober muffe boch in Italien gelebt haben (Eichborn, 1, 637. 2, 135 u. Manche), nicht jeden Anhalts, indem gerade bie auf ber Reife Bauli Rom berührten Ortschaften Siciliens und Italiens im Unterschiede von ben übri-Bartieen ber beiden Bücher (vgl. Ev. 1, 26; 4, 31; 8, 26; 24, 13; Apg. 1, 12; 16, 27, 8. 12.) aller Anteutungen über ihre geographische Lage baar gehen. Wobei in= nicht zu übersehen ift, daß das Nämliche auch für die kleinasiatischen Lokalitäten zu= t (Apg. 13, 4-14; 13, 51-14, 25; 15, 41-16, 11.). Danit steht nicht nothwendig Biberfpruch, wenn ihn tie Recognitt. Clem. 10, 71 für einen vornehmen Antiocheber fprifche Leritograph Bar Bablul bei Caftell, Lex. heptagl. col. 3859 für einen undriner ausgeben. 3hn bagegen mit tem von Jofephus 18, 5, 3 und 19, 6, 2 muten Bobenpriefter Theophilus (Th. Bafe, Biblioth. Brem. 4, 506 ff. Dlichaelis, 1. 2, 1088 f.), ober mit Theophilus von Athen (Tacit. Ann. 2, 55, 2) zusammen= erfen, hat geschichtlich gerade so viel für sich, als wenn Epiphanius Haer. 2, 1, 51 ben Gedanten verjällt, bas nomen proprium Ihcophilus burfte tropisch auf nas mos Jeor ayanwr zu beziehen seyn. S. Biner, R.B. 2, 705. Credner, 1, 144. an jeroch hat Epiphanius in ter Sache felbst nicht Unrecht. Denn die an tie Spipe Ute Biomung ift ficherlich nicht anters als im Sinne einer gewöhnlichen Zueignung Hen, fo bag alfo bas Wert zwar auch jenem Theophilus, aber in vorwiegendem \* und von vornherein ber Christengemeinte oder einem größern Kreise berfelben Mupt zugebacht mar.

Db unn ber Prolog des Evangeliums nach ber Intention des Berf. Die Apostelichte mitumfaße? Db somit der Berf. schon von Anbeginn eine Darstellung soder Begründung des Erlösungswerks durch Christum, als der frühsten Einund Ausbreitung deffelben unter Juden und Heiden in einer zweithei-Bedrift in Aussicht gehabt habe? Ober hat er sich erst im Berlaufe, vielleicht beränderten Zeitverhältnissen, und mit anderer Zweckbeziehung, zu der Abfassung Postelgeschichte entschlossen? Die erstere Ansicht unterliegt bei genauerer Betrachtung Schwierigkeiten, über bie fich Manche zu leicht hinwegsetzen. Benn baber ber 3met ber Apostelgeschichte neuerlich wieder Gegenstand vielfältiger Berhandlung geworden ift, fo hat man bamit die Löfung einer Aufgabe in Angriff genommen, beren wir burch ben Berfaffer allerdings nicht überhoben find, nur bag man fich babei gar ju febr von ben, unfern biblifchen Autoren fremden Zwedbegriff moderner Edviftftellerei und ihrem biald tischen Apparat hat leiten lassen. Bereits Luther BB. XIV., 106 meinte, die für nemfte Meinung und Urjache, tiefes Buch ju ichreiben, fen gemefen, ter gangen Chriften heit bis an's Ende der Welt das rechte Hauptstück christlicher Lebre vorzuhalten, nämlich wie wir müffen alle gerecht werten allein turch den Glauben an Jefum Christum, ohne alles Buthun tes Gejepes ober Sulje unjerer Berte. Gegen Ente bes vorigen Juhrhunderts fotann versuchte gunachft Griesbach, ihm die apologetische Tendenz einer Rechtfertigung tes Baulus gegenüber ben Angriffen ber Judaiften zu vindiciren. Dieje Auffassung ist mit gewohntem Scharffinn, wenn auch nicht mit rücksichlofer Folgerich tigkeit von Schneckenburger (Ueber ven Zweck ber Apg. 1841) ausgeführt werden. Rach Baur und feiner Schule tagegen foll tie Schrift einem conciliatorifden, ben geschichtlichen Thatbestand je nach Bedürfniß umbildenden Intereffe ihre Entstehnn verbanten. Sie foll ein auf gegenseitige Zugeständniffe fich bafirender Bergleichever schlag eines Bauliners an tie Intaisten seyn, und es mit ber Anbahnung biefer And gleichung zwischen Baulinismus und Jutaismus in erfter Linie auf tie fo wichtige Ge meinde zu Rom abgejehen haben (Beller).

Wie ungüuftig fich indeg ter unmittelbare Gindrud, ten bei unvorgefaßter Deinun rie Ermägung des Einzelnen hervorbringt, für ten angeblichen Tendenstarafter gestaltt, wie gewaltthätig es auf ben ihm aufgebrungenen 3med bezogen werben muß, ift bie mieter in eingehender Beije von Letebufch (Die Comp. und Entft. ber Apg.), mi vielem Fleiß auch von Deper im Commentar an ten betreffenden Stellen bargetim worden. Vor Allem könnte man sich in riejem Falle ten Schluß bes Buches 28, 25 f. ber mit einer ungewöhnlich icharfen Erklärung Bauli wider die Berftocktheit ber Inder ben Borhang fallen läßt, ichlechterdings nicht zurechtlegen. Und in welch zweibentigen Lichte ber Berfaffer daftunde, wenn wir ihm auch nicht "ben Prolog im Sommernad" traum" zumuthen wollen, darf nicht erst gesagt werden. So wenig Sinn für wahnt Berftäntnig und fo viel absichtliche Unbelehrbarteit es Angesichts ber bestehenden 2006 einandersetzungen über die flug berechnete Composition zu verrathen scheint, können mi beshalb toch nicht umbin, uns zu ber einfachen, obwohl ältern Ansicht zu betennen, welcher gemäß ber Schrift ein geschichtliches Motiv zu Grunde liegt. Dhne beritt in bem literarischen Borworte zum Evangelium eine Berückfichtigung ber Apostelgeichiet finten zu können, bezieht fich gleichwohl bie lettere fo bestimmt auf jenes als feine ποωτος λόγος zurück, rag ihr, zumal bei ber Gleichheit der Berfon, welcher beide Schrift ten avreffirt find, fo lange tein heterogener 3med unterlegt werden barf, als ein folor nicht flar zu Tage tritt. Der Berfaffer beabsichtigt ben Bug bes Evangelinn von ben Juben ju ben Beiben, ober wie wir auch fagen tonnen, eine Geicift ber Ausbreitung bes Chriftenthums von Jerufalem bis Rom an ichneiken. Er hat es gethan von tem ihm eigenthümlichen, gemäßigt paulinischen Gesichtspuntt an wie es nach rem Umfang feiner Kenntnift von ben thatfächlichen Berhältniffen eines mehrjährigen Gefährten bes Paulus zutam, nicht in abfoluter Bollftänbigteit, wohl aber fo raf bas von ihm Gebotene, bie Neben= und Gegeneinanderstellung ber beiden grift Upostel für tie Beschnittenen und Unbeschnittenen (Gal. 2, 7 f.) miteinbegriffen, in Banzen und Großen ein treues Bild ber Birklichteit gewährt. Daß übrigens eine felfe Diegeje fich geeignet habe, Die aus bem Evangelienbuche zu gewinnende aogailen erhöhen, wird man nicht in Abrede ftellen tonnen. Denn man gestehe fich nur, wie wil uns abginge, fowohl für Kirche als für Biffenschaft, wenn bie neutestamentliche Line tur um den Inhalt diefer ersten Erweiterung der evangelischen Geschichtschreibung arma wäre. Bir wollen gegenüber ben abschätzigen Urtheilen, bie im Bunde mit einer im

gen Reihe von tritifchen Durchforschungen über tie Apostelgeschichte ergangen fint, nicht ängnen, daß die Episteln einen tiefern Einblick in tie concrete Lebensgestaltung ter äleften Christengemeinden ermöglichen. Wir können fogar zugeben, bag nicht alle eineinen Theile bie gleiche geschichtliche Berläglichkeit aufprechen durfen, taf bie vom Beraffer fcriftlich fixirte Tradition einen aussichmudenten Einfluß auf manche ber berich= eten Thatsachen ausgeübt haben möge, sowie auch, baß sie uns nicht in berjenigen Bollftandigteit vorgeführt fegen, welche zu einem allfeitigen Berftantnift erforderlich saren. nichtsbestoweniger läßt fich erft mit Gulfe ber Apostelgeschichte ein abgerundes es Bild von der Urgestalt ter Rirche und ben Berhältniffen ter apostolischen Zeit ge= sinnen. Judem sie mit ben Mitteln und in ber Manier ihrer Zeit die geschichtliche leberleitung ber Erlöfung in Chrifto aus bem Schoofe ber Apostel in bie Weltensphäre es allgemeinen Bölterlebens zur Anschauung bringt, füllt fie eine Lude aus, bei beren Borhandenseyn die Kirche ihres eigenen Ursprungs nie wahrhaft froh werden könnte. Bir glanben uns aber nicht zu täuschen, wenn wir behaupten, ras Bedürsniß nach Be= sährung bes Evangeliums burch Hinweis auf feine Wirfungen in ber Welt, und fonit bas Bedürfniß nach einer Darstellung von tem äußern und innern Entwicklungsmig bes Chriftenthums habe fich, zumal in ben gebildeteren Rreifen ber Urgemeinden, ben so sehr fühlbar gemacht, als vies unter relativ günstigern Umständen bei uns noch ortwährend ber Fall ift.

4) Bie über feine Absicht, fo hat fich ber Verfasser in tem vielbesprochenen Borport auch über tie Entstehung tes Evangeliums, über beffen Stellung zur evangeli= den Geschichte und sein Versahren rabei ausgesprochen. Danach hatten sich, als er frieb, bereits Biele in der Anfertigung von Aufzeichnungen der evangelischen Geschichte erfucht. Dieje müffen ihm nicht allein befannt geworten feun, fondern feiner Berfiche ung gemäß, er habe Alles von Anbeginn genau erforscht, barf angenommen werben, fic then von ihm auch berücksichtigt worden. Wobei zu behaupten ist, er würde sich nicht mr Abfaffung des Berts entschloffen, oder fich boch auf beffen zweite Abtheilung beschräntt inden, wenn ihm eine nach feinem Dafürhalten dem obwaltenden Bedürfnift entsprechende Bangelienschrift zur Hand gewesen wäre. Ueberdem hat er in unmittelbarer Verbinmug gestanden mit ben Augenzengen felbst - (xa Dws nageborav yuiv of an agyns μτόπται χαι ύπηρέται γενόμενοι του λόγου, vgl. Urg. 1, 21 f. 3ch. 15, 27.). Semit mist er für feine Darstellung, bei der er fritisch-pragmatisch zu Werte gehen will παφηκολουθηκώς ανωθεν πασιν ακοιβιός, καθεξής σοι γράψαι), auf eine toppelte Int von Quellen zurück: 1) auf eine größere Anzahl von schriftlichen Bersuchen zweiten Ranges, geflossen aus ber apostolischen Traditiou; und 2) auf die mündliche Urüberlieerung, wie sie von den Aposteln geboten war.

Fragen wir nach ben Aufzeichnungen, beren er gebenkt, fo nennen für bas Evan= jelium die Einen den Martus, den ursprünglichen Matthäus und allfällig noch das i. g. hebräerevangelium (hug, de Wette; nach tem Borgange von Ewald jest zum Theil nch Meyer und Beiße, welche lettern bem Martus ben Borrang zuerkennen). Dber B machen Andere (Bleet, Baur und tie Tübinger) geltend, es muffe fich unter benfelien zum wenigsten das Evangelium Matthäi gefunden haben. Gefetzt raß eine diefer **kmahmen aus** dem weitern Berlaufe ter Untersuchung sich als richtig erweist, so ift 🛢 jedenfalls unmöglich, bei den πολλοί an die genannten allein zu denken, als welche fen keine noddol find. Bielmehr müßten dem Verfasser noch eine Anzahl sonstiger Duellen zu Gebote gestanden haben. Sofern tieselben indeft aus ber ursprünglichen Indition der Apostel, ber Augenzeugen und Diener des Worts von Anfang an (Ent**selogour-**xa9ws), geflossen maren, können auch die Evangelien Johannes und Matthäus nicht füglich mitgemeint fehn, wenn fie anders apostolischen Ursprungs find. Aus bem **prosmium erhalten** wir alfo keine bestimmtern Ausschliffe, welche nicht andersher erst ipre Bestätigung empfangen müßten. Aber auch sonft gehen uns die nöthigen Daten is, um über bie Art und ten Umfang ber benützten Quellen etwas Gicheres firiren ju

Selbst bie Frage nach tem Berhältniß ber Synoptiter untereinander it m fönnen. einer irgend befriedigenden Beantwortung noch fehr weit entfernt. Jedoch laffe 🖬 die Ergebnisse der neuern Forschung mehr und mehr an, die firchliche Tradition als ftätigen, welche bas Lutas-Evangelium als bas jüngste unter ben breien bezeichnt. nämlich auf ber einen Seite eine Abhängigteit besselben entweder vom tanonijen Matthäus ober von beffen ig. Grundidrift ftatuirt, und beruft men fich in biefe im Einzelnen fehr verschieden mobificirte Sppotheje auf ben im Befentlichen glife Erzählungstreis und Plan, ber nur von unferm Berfaffer nicht gehörig erlannt m festgehalten worden feu, auf Die Bufate, die theils gludlichen theils weniger gludige Berichtigungen, Die Entstellungen und Berftummelungen in unferm Evangelium, mit Abweichungen, welche eine fpatere Abfaffungezeit anzuzeigen icheinen u. f. m.; bil fich andererfeits wohl mit noch befferem Rechte eine Benützung des Martus wahr lich machen: Denn ter Text bes britten Evangeliums ftimmt ungleich mehr mit Mate als mit Matthäus. Nahezu der ganze Martus findet fich bier aufgenommen, mb 🏴 fo zu fagen in fast unveränderter Abfolge ber Erzählungen. Bei a usführlichern lationen des Matth. treffen Lut. und Mart. in der fürgern Recenfion, und de beide in manchen Stücken zusammen, die Matth. nicht hat; während umgekehrt, in schnitten, welche Mark. gegenüber dem Matth. und Luk. gemeinsam sind, sich die Ra fion als eine verschiedene herausstellt. C. Reng, 190, Ewald, Silgenfeld; bur Röftlin. Dem Lutas eigenthümlich find hauptfächlich tie Borgeschichte, ferner bie E 4, 14-30; 5, 1-11; 7, 11-17. u. 36-50; 19, 1-10., jowie ter weitaus gröfte Inil unter bem Rahmen bes Reiseberichts 9, 51—18, 14 zufammengestellten Stoffs. G bietet die Leidens= und Auferstehungsgeschichte sehr viel Originelles. Hiefür alse " bem Berfaffer eigene Quellen zu Gebote gestanden haben, fegen ce nun mündlich fcriftliche gewesen. Die Schleiermacher's de Ansicht, der Evangelist habe tie verhande historischen Fragmente bloß gesammelt und geordnet, und sie im Uebrigen unvern durch feine Band gehen laffen, tann fich ichon feinem Selbstzeugniß, noch weniger schriftftellerischen Eigenthümlichkeit gegenüber behaupten, welche fich leicht ertennbe wohl durch ras Evangelium als durch rie Apostelgeschichte zieht. (Planck, obes. de la evang. analysi crit. a Schleierm. prop. 1829; Rödiger, Symbolae 1829; Reuteda Credner, Ginl.; Letebusch, 37).

Indem bie Apostelgeschichte in ihrer Urt einzig dasteht, somit jede Digi einer Controllirung aus parallelen Terten bei ihr wegfällt, gestaltet fich bie Unterin über ihre Quellen in gemiffem Betracht fast noch ichmieriger. Borausgejets, fu den Lukas zum Berjasser, darf dessen ungeachtet als sicher betrachtet werden, 1) 🗰 auch bier junachft auf mündliche Ueberlieferungen angewiefen gewejen jen, welche ge waren, ihm bei feinen Berbindungen mit Paulus, mit Martus (Rol. 4, 10. 14) Andern (21, 17 ff.) einen ebenso umfassenden als im Ganzen zuverläßigen Itoff a hand zu geben. 2) Für einige ber spätern Theile ber Schrift tann ihm, auch abge von ber Auficht über ben Wir-Referenten, bie Augenzeugenschaft nicht bestritten m 3) Dazu müffen noch schriftliche Aufzeichnungen genommen, und vom Berfaffer wit bald weniger frei bearbeitet und verwendet worden jehn. Dem Fleiß und Eda ber auf die Ermittlung diefer Aufzeichnungen nach Urfprung und Umfang verme wird, foll Niemand feine Anerkennung verfagen. Allein wenn nun als Refuttat folder ftrebens Biographicen des Betrus und des Barnabas, Stizzen, über bas Ente tes Embin Miffionsberichte tes Gilas und Anterer genannt werten (namentlich Comaubedi legt sich barin ein eben so bebenklicher Mangel an tritischem Takt bloß, als es me ២ fcher Eingenommenheit zeugt, wenn im geraden Gegenfate bagu, und mit ebenief Gründlichteit die Benützung ichriftlicher Vorabeiten in Abrede gestellt wird (Letetit Im Beitern follte nicht ferner geleugnet werben, bag bie eingestreuten Reben mit ihre nunnichrige Rebattion, allfällig nach vorhandenen Daten, durch ben Beipin bem Bege ber Reproduktion erhalten haben, und fie demnach nicht als förmliche Latas

ftäce ober biplomatisch genaue Referate zu nehmen sehen. Allein es sollte biefer augenscheinliche Thatbestand gleichfalls nicht sofort in extremer Beise zur Stütze ber Behauptung gemacht werben, daß somit jenen zahlreichen Bestandtheilen, welche sprachliche Besonderheit, äußere Form und theologischen Inhalt mit dem ganzen Werte theilen, der Raratter der Geschichtlichkeit abgehe, und raß sie nur der Tendenz des Verfassförs zur Folie dienen müssen. Für die Beurtheilung dessen, was über die Wirtsamteit des Paulus mitgetheilt wird, wollen dessen von Gal. 1, 17 – 24; c. 2. u. 1 Kor. 14 u. 5. f.; dann 2 Kor. 11, 25 ff. lleber c. 15. u. Gal. 2. der Artitel Apostel-Convent I, 435, und außer den Neuern, namentlich Ritschl, Entstehung d. alttathel. Kirche, 1857, S. 127 ff., auch Riehm, de sontib. A. A. Traj. 1821.

All has been and a second s

:

i

5) Bie über ben 3med und die Quellen, fo gehen die Dteinungen auch über bie Abfaffnngszeit beider Echriften weit auseinander. Die Apostelgeschichte berichtet am Schluffe, Paulus habe in feiner Gefangenschaft zu Rom während zwei Jahren ungebintert gelehrt. Gie tann folglich nicht vor tiefem Beitpuntt, für ben wir annähernb bas Jahr 64 annehmen dürfen, geschrieben seyn. Hinwicker sett sie 1, 1. 2. tas Evangelium als den nowros loyos voraus, wobei jeroch unausgemacht bleibt, wie balt jene auf Diefes gefolgt fen. Besteht hinfichtlich ber Beitbestimmung ber himmelfahrt eine unauflösliche Differenz zwischen ben Berichten Ev. 24, bej. B. 50., und Apg. 1, bej. 8. 4., bann muß wohl ein ziemlicher Beitranm bie Beendigung tes ersten und ben Beginn bes zweiten Buchs auseinander gehalten haben. Allein ohne ju beftreiten, baß man bie Berfchietenheit finten tann, fobald man fie finten will, fo wird abgejehen ron andern Momenten (Ebrard, Krit. 594, Yange, ap. 3t. 1, 85) die Annahme berfelben gleichwohl ausgeschloffen 1) burch tie unmittelbare Untnüpfung ter Erzählung von ber himmelfahrt in ber Apg. an Die Relation im Evangelium, wie fie für Diefen Fall felbft bei einem gau; untritijchen Bearbeiter nicht tentbar erjcheint; 2) burch bie anderweitig verbürgte apostolische Angabe (Matth. u. Joh. vgl. 1 Nor. 15.), welcher gemäß Auferstehung und himmelfahrt ebenfalls turch einen, allertings nicht näher bestimmten Zeitabschnitt getrennt find. Daß bie Unreihung von 24, 50. burch de ben voraufgebenben Berfluß von 40 Tagen unmöglich mache, läßt fich Angesichte bes Gebrauchs von jener Partikel im Evangelium, 3. B. 1, 57; 9, 7; 18, 15; 20, 27. nicht beweijen. Hat ber Ebangelift bei Niederschreibung tes B. 50. judem Die Weiterführung jeines Berichts in Ausficht gehabt, wie er in ber Apostelgeschichte vorliegt, so muß zugestanden werden, bef er fich ber von ihm gewählten Bendung berienen tonnte, ohne barum befürchten ju muffen, einem unbefangenen Lefertreis gegenüber in ten Schein eines Biderspruchs mit fich felbft zu gerathen. Auch erhellt ichon aus ber Beitangabe B. 29., noos ennegar, werauf bin bie 3mei nach bem fechzig Stadien entfernten Jerufalem zurudtehrten, und noch fpäter Jejus ben Eilfen erschien, bag ber Berf. fich ben Gang nach Bethanien 8. 50., fowie bie abermalige Rücktehr nach Jerufalem B. 52. nicht als am Tage ber Auferstehung gebacht haben tann, mag es sich nun mit ten Reden B. 44 ff. so oder anders verhalten. Sogar Mart. 16, 19. Darf nicht anders aufgefaßt werten, es feb benn, man wolle bie Berfündigung bes Evangeliums burch bie Apostel 3. 20. gleichfalls noch auf ben Auferstehungstag verlegen.

Das Berhältniß von Ev. 24. und Apg. 1. bietet hiemit für die Zeithestimmung der beiden Schriften tein Moment. Ebensowenig tann der Auseinanderfolge ber Spnoptiker und ber Benützung des einen burch den andern ein Argument enthoben werben, da in biefer Richtung einstweilen tein festes Gesammtresultat vorliegt. Hingegen ging man bis auf Raiser, de Wette und Credner darin beinahe allgemein einig, raß die Absaffung noch vor die Zerstörung Jerusalems zu stehen komme. Indeft ist gegenwärtig auch diese Annahme im Weichen begriffen. Denn während man sich zu ihrer Begründung sonst auf Luf. 21. zu berusen pflegte, wird nunmehr von Bleet, Reuß, Letebusch, Röstlin, Meyer u. A. umgetehrt aus dem ganzen Gepräge der Schilberung- Luk. 21, 24 f. (vgl. Matth. 24, 29.), — zufammengehalten mit fonftigen 3nbicien im Evangelium, welche eine gebrückte Lage ber Chriften zu verrathen icheinen, auf eine, erst burch bie volkendete, und barum auch von ber Biebertunjt Chrifti (azor nanow Juor zarooi egrur) bestimmt auseinander gehaltene That fache veranlaßte Bräcifirung ber Worte Jefn geschloffen. Die Ertlärung von Abg. 8, 26. ift zu ftreitig, um als Anhaltspuntt gelten zu bürfen. Desgleichen paft bie Bemertung, es beurtunde bie Darftellungsmeife ber Upoftelgeschichte burch theilmeifen Dangel an Schärfe in ben Umriffen eine fpate Bearbeitung ber mitgetheilten Borgange, wenigftens nicht auf ten zweiten Theil terfelben, und hat zu ihrer Gemähr nur bas inbjettive Befühl bes Krititers. Bollents hängt bie Tübinger Beichichtsconftruftion, welche bie Lukanischen Schriften im fchmer vereinbaren Biterspruch mit Luk. 21, 32. in bie Jahre 110 bis 130 n. Chr. einreiht, ungeachtet ihrer breit geschlagenen Unterlagen in Da Johannes fpäter geschrieben hat, auch die Berweisung bes vierten ber Luft. Evangeliums in bas zweite Jahrh. boch über turz nur noch als Curiofum in ber ifegogischen Literatur registrirt werten wirt, fo liegt tein Grund vor, die Abfassung ven Evangelium und Apostelgeschichte über Die fiebenziger Jahre herunterzurücken. Bahrent fich bie Bahrnehmung, bag in ber Apostelgeschichte nicht bie mindeste Berudfichtigung ber paulinischen Briefe burchblidt, bei ber Tübinger Ansicht febr räthfelhaft ausnimmt, stimmt sie bagegen mit ber vorstehenden ganz wohl überein. — Ueber ben Ort be Abfassung ist nichts Sicheres zu ermitteln. Hieronhmus nennt für das Erangelium in Allgemeinen Achaja und Böotien, der Syrer Groß=Alexandrien. Mehrere unter ten Neuern rathen auf Cafarea ober Rom. In Betreff ber Apostelgeschichte weifen einige Nachjichriften von Manufcripten und Berfionen bes Evangelinms ebenfalls mit Alexandrien. Bon Hieronymus bis auf Zeller und Lekebusch verlegen sie jeroch w Deisten nach Rom. Röstlin nimmt für beide Bücher Kleinafien an.

6) 3m Bisherigen ift uns nichts entgegengetreten, mas tie firchliche Ueberlieferung zu erschüttern vermöchte, baß Lukas ber Berfasser bes britten unter ben tano nijchen Evangelien und ber Apostelgeschichte set. Daß fie unter ollen Bebingungen einem gemeinsamen Berfasser ober Bearbeiter angehören, liegt außerhalt Dies beweist bas innere Berhältnift ber beiden Schriften, vorab ihr tes Streits. Denn wenn auch die Gebundenheit burch die Tradition und bie Abhängigkeit Sprache. von den benütten Quellen bei'm Evangelinm die ftylistighe Eigenthumlichteit bes Baf. nicht fo flar hervortreten läßt; fo zeigen boch beide zuvörderft ben nämlichen, von ben übrigen Autoren tes N. T. verschiedenen Wortvorrath auf. Sie haben in Bortformen, Conftruction und Phrafeologie tie bemertenswertheften Befonderheiten gemein, und legen auch in ihrer Satbildung oft eine auffallente Berwanttichaft an ten Tag (Er. 24, 4 u. Apg. 1, 10; 10, 30. Ev. 1, 9. u. Apg. 12, 7. Ev. 1, 39; 23, 1. u. Apg. 1, 15; 5, 17. Ev. 20, 1. u. Mrg. 4, 1. Ev. 24, 27. u. Mpg. 8, 35. Ev. 23, 5. u. Mpg. 10, 37. Ev. 21, 35. u. Apg. 17, 26. Ev. 2, 36. u. Apg. 9, 36. Ev. 2, 39 u. Apg. 13, 29. Ev. 1, 1-4. u. Apg. 15, 24 f.; Ev. 23, 2. u. Apg. 24, 2. 5.). Daffelbe gilt in Infehung res Inhalts (3. B. Ev. 24, 47. 49. 52. 53. u. Apg. 1, 4. 8. 12. 14. Ev. 6, 14 f. u. Apg. 1, 13. vgl. mit Matth. 10, 2 ff. u. Mart. 3, 16 ff. Ev. 23, 24. 46. u. Apg. 7, 58. 60. Ev. 23, 14 f. u. Apg. 26, 31. Ev. 6, 19; 8, 46. u. Apg. 5, 15 f.; 19, 12. Ev. 3, 2. u. Apg. 4, 6. Ev. 24, 19. u. Apg. 2, 22. Ev. 24, 25 f. 44. u. Apg. 26, 22; 10, 43.) und ber Einheit tes bogmatischen Rarakters. Erebner, §. 96. Zeller, 414 ff. Letebusch, 37 ff. 82 ff.

Damit indeß, daß beide Bücher auf die nämliche schriftstellerische Individualität weisen, ist für die Autorichaft gerade des Lukas natürlich noch nichts gewonnen, mit sie eben ist es, die in neuerer Zeit vielsach beanstandet worden ist. Zuerst hat Schleiermacher die, nachher von Bleek (Stut. u. Krit. 1836), Ulrich (ebendas. 1837) und de Wette vertheidigte Hpothese aufgestellt, es sehen die in communicativer Redeferm gehaltenen Stück Apg. 16, 10-17; 20, 5-15; 21, 1-18; 27, 1.-28, 16. einer Denkfcrift des Timotheus enthoben, fo daß alfo Lutas das "Wir" in unbedachtfamer Eilfertigteit hatte fteben laffen. Confequenter ift bierauf von Daperhoff (3med, Quellen u. Berf. d. Apg.), der die Identität des Berfassers biefer Fragmente und der übrigen Theile bes Buchs aus ber Sprache erwies, bie Apostelgeschichte, und barum and bas Evangelium, bem Lutas ab=, und bem Timotheus zugesprochen worden, wäh= rend bagegen Schwanbed mit Gulfe einiger poffierlichen Griffe auf Gilas zu rathen empfahl, welchem Lut. von 15, 1. hinweg ziemlich Alles einfach nachgeschrieben haben foll. Die Gründe, vermittelft beren man Diefe Einfälle plaufibel zu machen versuchte, find eigentlich ter Erwähnung nicht werth, jetenfalls aber von Schnedenburger, Beller, Ebrard, Letebufc, Dever u. A. in ihrer ganzen Echwäche bloggelegt worden. Denn daß ber Bir-Referent nicht Timotheus sehn könne, ergibt sich schon ans 20, 4. f., daß wir in ihm ben Gilas ebensowenig zu finden haben, aus bem limstande, daß der hueic 16, 10. zuerst erscheint, 16, 17. in Philippi zurückleibt und 20, 5. bort wieder eintritt, mährend ja boch Timotheus und Silas die gange Zeit über, vorher und nachher, mit Paulus zusammen sind. Und was ist damit gegen Lukas be= wiesen, daß fein eigener Name sich neben benjenigen ber übrigen Begleiter nicht mit aufgezählt findet? Bietet nicht ras Johannesevangelium eine ähnliche Erscheinung bar? Mußte nicht gleichwohl dem Theophilus und der nächsten Umgebung tes Lufas, in deren Banbe er fein Buch legte, betannt fehn, auf wen bas nuerc ju beziehen fen? Bas hat es ferner zu bedenten, wenn in den Briefen an die Thessalonicher und die Bhilipper Banlus feine Gruge von Lutas bestellt? Seiner in ben erstern zu erwähnen, lag nicht einmal eine Beranlaffung vor. Im Philipperbriefe aber, ben Epaphroditus perfönlich 3n überbringen hatte, faßt Baulus 4, 21 f. bie Grüßenden überhaupt fummarisch zusam= men, und zudem bleibt es fraglich, ob Lutas jur Zeit ber Abfaffung teffelben gerade in Rom anwejend gewesen sey. Bgl. 2, 20 f. Sonach besitzen wir an jenen mit nuere eingeführten Abschnitten nicht nur ein unverwerfliches Gelbstzeugnift, es fen bie Apostelgeschichte von einem Gefährten bes Paulus geschrieben worden, fondern es ift bamit auch bie lleberlieferung fehr wohl verträglich, tie ben Lutas als tiefen Gefährten bezeichnet.

Doch, noch ein weiterer Bug von Berenken tritt uns entgegen. Die neufte tritifche Schule glaubt aus innern Merkmalen auch diejes Selbstzeugniß verwerfen zu müssen. Denn bie ungeschichtliche haltung einzelner Partieen eben bes zweiten Theils (16, 22. 26-39; 28, 7-10. 17 ff.), die mit ben Aufchauungen und tem fonstigen Berhalten bes Banlus ftreitenden, folglich aus unzureichender Bekanntschaft ihm beigelegten Anbeque= mungen in Wort und That (21, 20 ff.; 23, 6 ff.; Rap. 22. u. 26.), die Uebergehungen und Luden, bie Ungenauigkeiten und falfchen Angaben, welche zum Theil burch bie paus linischen Briefe aufgebedt werden, zum Theil aus bem fernern Verlaufe ber Geschichte fich ergeben (1 Ror. 15, 32. 2 Nor. 1, 8-10; 11, 24 ff. Nom. 15, 19; 16, 3 f. -Hpg, 16, 6; 28, 30 f. - Apg. 9, 19. 23-28., vgl. mit Gal. 1, 17-19. u. 2, 1. Apg. 17, 16 f.; 18, 5. vgl. mit 1 Theff. 3, 1. f.), die Incongruenz zwischen Rap. 15. und 21, 25., endlich die ganze Stellung, welche die Apostelgeschichte den Baulus ben Juden und Judenchriften gegenüber einhalten läßt, follen zum Beweije bienen, bag fie unmög= lich von einem Bertrauten bes Baulus herrühren tonne. Roch mehr: Die Auffassung ber Gloffolalie als eines Redens in fremden Sprachen Rap. 2., die Meinung, es habe Betrus und nicht Baulus zum frühften bas Brincip ber heidenmiffion in Anwendung gebracht Rap. 10., dann tie im Buche fich tundgebende Sagenbildung, fo wie tie bereits verhandenen Anfäte zu bierarchischer Verfaffung - wird gefagt - nöthigen zu ber Annahme eines erft fpätern, ber Beit, mit welcher das Buch fich bejagt, icon fernftebenben Berfaffers, es fey benn, daß man es vorgiehe, Diefe Ungeschichtlichkeiten auf Rechnung planmäßiger Fiction ju seben. Das vorbin besprochene nuers fen bemnech mit Abficht, jur Erhöhung feiner Glaubwürdigfeit, vom Verfaffer berübergenommen. Allein man gestehe sich aufrichtig, was mit all' diesen Wahrnehmungen und

Ausstellungen gegenüber bem ausbrücklichen Zeugniß bes Alterthums von Irenaus a nun auch wirklich bewiefen fep, fobald man nicht mit einer firen, aber fehr pretären Anschauung von den Buftanden der ersten chriftlichen Zeiten an bas Buch berantritt, und es, iudem man folchergestalt nach balb achtzehn Jahrhunderten felber Geschicht macht, in diefelben hineinconstruirt. Alfo, manche Stücke find ungeschichtlich; und warm benn? Nun, bie meisten weil fie wunderbare Greigniffe und auf bem Bege bes Bunden erfolgte heilungen enthalten! ober weil ja boch Baulus nicht felber bie wunderbare Erfceinung von Damastus ergählen tann! ober weil er fich unmöglich zur Uebernahme eines Rafiräergelubbes bequemen tonnte, - obicon er es als Princip feines Berhaltens erklärt, ben Juden als ein Jude ju feyn (1 Ror. 9, 20.) und fich infomeit bem Gefete zu fügen, sich nach 1 Kor. 8. unter Umständen auch aus bem Effen von Gögenopfer fein Gemiffen gemacht haben würde! ober weil es nicht angeht, daß er fich für einen Pharifäer ausgebe, ungeachtet er es Bhil. 3, 15. ebenfalls thut! u. f. w. Angenommen indeß, die Kritif laffe biefe Inftangen wieder fallen, fo ftimmt nun einmal bie Relation ber Apostelgeschichte nicht burchgängig mit ben authentischen Angaben ber paulinischen Briefe, bietet zudem teine ludenlofe Bollftändigkeit in ber Geschichte bes Baulus. Gerade als ob ein zeitweiliger Gefährte und befreundeter Befannter eines Mannes beshalb nothwendig um alle einzelnen Vorkommenheiten seines Lebens wissen müßte! als ob er se bann auch alles von ihm in Erfahrung Gebrachte in ber von ihm entworfenen Stige bes Lebensgangs unterbringen müßte! als ob fich ihm, wenn einige Jahre über bas Berichtete gegangen, nicht etwelche Ungenauigfeiten einfchleichen könnten! Dan bente an hunderte von analogen Wahrnehmungen in der Gegenwart. Wenn das Sprechen in jremben Bungen am Tage der Bfingften, die Taufe bes Cornelius burch Betrus u. a. m. einen Berfasser verrathen foll, der felbst nicht mehr Zeitgenoffe der von ihm geschilderten Beit gewesen seh: jo mußte zuvor überzeugend bargethan werben tonnen, bag wir es tabei mit puren Mythen und tentenziöfer Geschichtsfabrikation zu thun haben. G müßte unter Underm auch eine haltbare Ertlärung fich bieten, marum ber fpate Berf. jich auf den so auffallend abrupten Schluß ber Schrift beschränkt habe, ba ihm die Die rition fehr mahricheinlich einen für feine 3mede weit angemeffeneren an bie hand gege ben bätte.

7) Sienach halten wir uns ju tem Schluffe berechtigt, daß für die Abfaffung bu Apostelgeschichte, und somit eben auch des Evangeliums durch Lutas immer noch me gleich mehr fpricht, als für irgend eine ber heutigen Bermuthungen, ja daß gerade bie Ausführung verselben bis dahin nur geeignet erscheint, der tirchlichen Ueberlieferung pr negativen Bestätigung zu gereichen. Dit riefem Refultat verbindet fich ungezwungen ter theologijche Karakter der beiden Bücher, der nicht übersehen werden darf. Be kanntlich war man im Alterthum geneigt, einen namhaften Antheil am Evangelium dem Paulus beizumeffen. Ochon Frenäus, Huer. 3, 1. vgl. 3, 14. bei Eufeb. 5, 8. äußert fid) turiweg: .1ουκας ό ακολουθός Παύλου το ύπ έκείνου κηρυσσόμενα έναγγέλιον έν βιβλίω κατέθετο. Dazu Drigenes, bei Euseb. 6, 25., welcher w Evangelium burch Baulus empfohlen feyn läßt, und Eufebius felbft in ber oben m. tirten Stelle 3, 4. Daran ift nach Mitgabe des Augenscheins fo viel richtig, daß Banlus unstreitig einen bestimmenden Einfluß auf den theologischen Standpunkt und die Auffassungsweife tes Lukas gehabt hat, was fich dann hinwieder in ber Composition, ber Auswahl bes Stoffs und ber allgemeinen Richtung bes Evangeliums reflektim mußte. Unter unfern tanonischen Evangelien trägt es allein bas unvertennbare Gepräge tes paulinischen Geistes an sich. Nicht nur gibt sich eine beachtenswerthe Uebereinftimmung in vereinzelten Stellen, wie Lut. 22, 19. 20. und 1 Kor. 11, 23 ff. zu ertennen, und treten uns Aussprüche Jefu entgegen, welche ben Reim zur paulinischen Rechtiertigungstheorie bergen (18, 14; 17, 10; 15, 11 ff.), sondern es ift überhanpt bie volle Freiheit der göttlichen Erbarmung und in Berbindung damit ber Univerfalismus bes Beils in Chrifto, mas ben eigenthumlichen hauch bilbet, ber

the bier burch bie evangelische Geschichtserzählung zieht. (S. Lut. 3, 23-38., Zurüct= thrung bes Geschlechtsregisters Jeju über Abraham hinaus auf Abam und Gott; ferner , 31. 32; 4, 25-27; 9, 1 ff., wo Matth. 10, 5. 6. weggefallen ift; 9, 52-56; 10, -24., die Aussendung ber Siebenzig: 10, 30-37; 17, 11-19; vgl. auch 7, 36 ff.; 9, 1 ff.; bann wieder das Fehlen von Matth. 15, 24; 24, 20. u. a.) Wenn jedoch ns diefen paulinischen Rarakterzügen sofort wieder gegen die der subjektiven Tendenz an Opfer gebrachte Objektivität ber Geschichtsbarftellung argumentirt wird: fo läßt fich icht absehen, weßhalb boch der Verf. andrerseits fo viele Bestandtheile ("eine fleinere Daffe on Ebionitischem") beibehalten mag, welche bem zu überwindenten, ebionifirenden Juaismus nicht weniger Anknüpfungspunkte darboten (R. 1 u. 2; 6, 20 ff.; 16, 19 ff.; 2, 30.), als jene frühern dem bevorzugten Baulinismus. Denn entweder muß man ngeben, baß Darstellungen tes felbigen Gegenstandes von einem etwas divergirenten Besichtspunkt aus noch in etwas Anderem, als nur in Parteistellungen und Parteibestreungen ihren Grund haben können, oder aber, - wenn man sich entschließt, in diesen Dingen mehr zu miffen, als fich miffen läßt, - man wird ten Bemertungen Beller's um Trop der Ansicht Baur's den Preis zuerkennen müssen, der zufolge unfer kanoni= ices Evangelium aus einer rein paulinischen Grundschrift, welche selbst wieder ein pau= linijch bearbeiteter Matthäus war, rurch wohlberechnete, tendenziöje Aufnahme von theils jubaistischen, theils anderswie gefärbten Stüden ermachfen ift.

Bie bies bie Berschiedenheit bes Stoffs bedingt, tritt bei allem Einklang mit dem Bangelium der dogmatische Grundtypus ver Apostelgeschichte im Einzelnen meniger scharf hervor. Ohne daß er fich in die geläufigen Barteibezeichnungen von Judaismus over Paulinismus einreihen ließe, scheint er vielmehr zunächst der gemeinfiftliche zu sehn. Berhältnißmäßig nur wenige Hauptzüge werden aus ber reichen Falle bes chriftlichen Idcengehalts herausgehoben, und auch diefe nicht fowohl materiell ausgeführt, als bloß formell umschrichen. Die immer wiederkehrenden Grundgedanken ber mitgetheilten Reden reducircu fich fo ziemlich auf Buße thun, glauben an den Herrn Befum Christum, den nach Gottes Rath Getreuzigten und Auferstandenen, und sich taufen laffen auf feinen Namen, als in welchem allein Vergebung ber Sünden und ewiges heil zu finden steht. Insbesondere stoken wir nirgents auf eine direkte Bekam= Pfung ber judaistischen Richtung nach Art ber paulinischen Briefe. Nur um fo bestimmter afceint bie Schrift als eine that jachliche Commentation res paulinischen Grundfages ben der Bestimmung des Evangeliums für die Juten zuerst, aber nicht minder für die heiden. Ueberhaupt gewährt der Cyklus von Thatsachen, den sie vorführt, durch fich selbst eine vollständige Widerlegung der juraistischen Angriffe auf Paulus.

8) Bum Schluffe ein Blid auf bie Anordnung ober ben Gang, ben Lutas befolgt hat. Das xu9+5ng you'wu 1, 3. erwedt bie Bermuthung, er habe es auf eine chro-**10logifch** geordnete Erzählungsweise abgesehen. Wirklich ermangelt er nicht, gleich zu Aufang 2, 2. und 3, 1. chronologische Daten zu geben, die freilich, sowie auch Apg. 5, 36, an fehr bedeutenden Schwicrigkeiten leiden. 3m Weitern aber wird jene Bermuthung durch die Ausführung nicht bestätigt. Lukas schickt nämlich die sogenannte Bor= geschichte voraus, in ber er bas Leben bes göttlichen Denschensohns burch feine Gezefis bis auf die Zeit des öffentlichen Auftretens verfolgt. Hierauf zerlegt fich ihm der gesammte Stoff ber heilsthätigen Wirtsamteit Jesu in brei Theile. 1) R. 4, 14—9, 10. zeichnet mit Bezugnahme auf unterschiedliche Wanderungen und den damit verbununen Bechjel tes Aufenthalts (4, 14 ff.; 4, 31; 7, 1 u. 11; 8, 22; 9, 10.) feine Birtfamteit in Galiläa. 2) R. 9, 51—19, 28. reiht fich der sogenannte Reiseericht, ober wie er noch weniger zutreffend etwa auch genannt wird, bie Sprücheumnlung an, — eine fehr reichhaltige, weder nach einem chronologischen, noch nach nem geographischen Prinzip geordnete Zufammenstellung von evangelischem Material, 16 burch ben Rahmen ber Reife burch Samarien nach Jerufalem jufammenbalten wird, und Angefichts der sich nahenden Ratastrophe im Allgemeinen Die Er-

Ausstellungen gegenüber bem ausbrücklichen Zeugniß bes Alterthums von Irenaus an nnn auch wirklich bewiefen seb, sobald man nicht mit einer firen, aber sebr pretaren Anschauung von den Zuständen ber ersten chriftlichen Zeiten an bas Buch berautritt, und es, indem man folchergestalt nach bald achtzehn Jahrhunderten felber Gefcichte macht, in dieselben hineinconstruirt. Alfo, manche Stücke find ungeschichtlich; und warum benn? Nun, bie meisten weil fie wunderbare Ereigniffe und auf bem 2Bege bes 2Bunbers erfolgte heilungen enthalten! oder weil ja roch Baulus nicht felber die wunderbare &fcheinung von Damastus erzählen tann! oder weil er fich unmöglich zur Uebernahme eines Nafiräergelübdes bequemen tonnte, - obicon er es als Princip feines Berhaltens erklärt, ben Juben als ein Jube ju feyn (1 Ror. 9, 20.) und fich infomeit bem Gejete ju fügen, fich nach 1 Ror. 8. unter Umftänden auch aus bem Effen von Gögenopfer tein Gewissen gemacht haben würde! ober weil es nicht angeht, daß er fich für einen Pharifäer ausgebe, ungeachtet er es Phil. 3, 15. ebenfalls thut! u. f. w. Angenommen indeß, die Kritit laffe biefe Inftanzen wieder fallen, fo ftimmt nun einmal die Relation ter Apostelgeschichte nicht burchgängig mit ben authentischen Angaben ber paulinischen Briefe, bietet zudem keine ludenlofe Bollftändigkeit in ber Geschichte bes Baulus. Gerade als ob ein zeitweiliger Gefährte und befreundeter Befannter eines Mannes beshalb nothwendig um alle einzelnen Vortommenheiten feines Lebens miffen mußte! als ob er fobann auch alles von ihm in Erfahrung Gebrachte in ber von ihm entworfenen Stige bes Lebensgangs unterbringen müßte! als ob fich ihm, wenn einige Jahre über bas Berichtete gegangen, nicht etwelche Ungenauigkeiten einschleichen könnten! Dan bente an hunderte von analogen Wahrnehmungen in der Gegenwart. Wenn das Sprechen in fremden Bungen am Tage ber Bfingften, die Taufe bes Cornelius burch Betrus u. a. m. einen Berfaffer verrathen foll, ber felbst nicht mehr Zeitgenoffe ber von ihm geschilderten Beit gemefen fey: jo mußte zuvor überzeugend bargethan werben tonnen, bag wit es babei mit puren Mythen und tendenziöfer Geschichtsfabrikation zu thun haben. G müßte unter Anderm auch eine haltbare Erklärung fich bieten, warum der späte Berf. sich auf den so auffallend abrupten Schluß der Schrift beschränkt habe, da ihm die Tmbition fehr wahrscheinlich einen für feine 3mede weit angemeffeneren an bie hand gege ben hätte.

7) Bienach halten wir uns ju tem Schluffe berechtigt, daß für bie Abfaffung bu Apostelgeschichte, und somit eben auch des Evangeliums durch Lutas immer noch m gleich mehr fpricht, als für irgend eine der heutigen Bermuthungen, ja daß gerade bie Ausführung verselben bis dahin nur geeignet erscheint, der kirchlichen Ueberlieferung 💵 negativen Bestätigung zu gereichen. Mit biefem Refultat verbindet fich ungezwungen ter theologische Karakter ber beiden Bücher, ter nicht übersehen werden darf. Befanntlich war man im Alterthum geneigt, einen namhaften Antheil am Evangelium bem Paulus beizumeffen. Ochon Frenäus, Haer. 3, 1. vgl. 3, 14. bei Eufeb. 5, 8. äußert fich furzweg: .10υχαζό άχολουθός Παύλου το ύπ έχείνου χηρυσσόμει evayyekior er βιβλίω xare dero. Dazu Drigenes, bei Euseb. 6, 25., welcher w Evangelium burch Baulus empjohlen feyn läßt, und Eufebius felbft in ber oben no tirten Stelle 3, 4. Daran ift nach Mitgabe des Augenscheins fo viel richtig, daß Banlus unstreitig einen bestimmenden Einfluß auf den theologischen Standpunkt und bie Auffassungeweise bes Lukas gehabt hat, was sich dann hinwieder in ber Composition, ber Ausmahl tes Stoffs und ber allgemeinen Richtung bes Evangeliums reflettim mußte. Unter unfern tanonischen Evangelien trägt es allein bas unvertennbare Gepräge bes paulinischen Geistes an fich. Nicht nur gibt fich eine beachtenswerthe llebereinftim. mung in vereinzelten Stellen, wie Lut. 22, 19. 20. und 1 Kor. 11, 23 ff. jn ertennen, und treten uns Aussprüche Jeju entgegen, welche ben Reim zur paulinischen Rechtfertigungstheorie bergen (18, 14; 17, 10; 15, 11 ff.), sondern es ift überhanpt Die volle Freiheit der göttlichen Erbarmung und in Berbindung damit der Universalismus bes heils in Chrifto, was ben eigenthumlichen hauch bilbet, ber

the bier burch die evangelische Geschichtserzählung zieht. (S. Lut. 3, 23-38., Zurüct= ihrung des Geschlechtsregisters Jeju über Abraham hinaus auf Abam und Gott; ferner , 31. 32; 4, 25-27; 9, 1 ff., wo Matth. 10, 5. 6. weggefallen ift; 9, 52-56; 10, -24., bie Aussendung ter Siebenzig: 10, 30-37; 17, 11-19; vgl. auch 7, 36 ff.; 9, 1 ff.; dann wieder das Fehlen von Matth. 15, 24; 24, 20. u. a.) Wenn jedoch us diefen paulinischen Rarakterzügen sofort wieder gegen die der subjektiven Tendenz um Opfer gebrachte Objektivität der Geschichtsdarstellung argumentirt wird: fo läßt fich icht absehen, weschalb voch der Verf. andrerseits so viele Bestandtheile ("eine kleinere Masse on Ebionitischem") beibehalten mag, welche bem zu überwindenden, ebionifirenden 3uaismus nicht weniger Antnüpfungspunkte darboten (R. 1 u. 2; 6, 20 ff.; 16, 19 ff.; 2, 30.), als jene frühern dem bevorzugten Baulinismus. Denn entweder muß man ugeben, bag Darstellungen bes felbigen Gegenstandes von einem etwas divergirenten **besichtspunkt** aus noch in etwas Anderem, als nur in Parteistellungen und Parteibestre= ungen ihren Grund haben tonnen, oder aber, - wenn man fich entschließt, in diefen Dingen mehr zu wissen, als fich wissen läßt, - man wird ten Bemertungen Beller's m Trop ber Anficht Baur's ben Breis zuertennen muffen, ber zufolge unfer tanoni= **bes Evangelium** aus einer rein paulinischen Grundschrift, welche selbst wieder ein pau= inisch bearbeiteter Matthäus war, durch wohlberechnete, tendenziöse Aufnahme von theils ubaiftischen, theils anderswie gefärbten Stüden erwachfen ift.

Bie ties tie Berschiedenheit bes Stoffs bedingt, tritt bei allem Einklang mit bem Bangelium ber bogmatische Grundtypus ter Apostelgeschichte im Einzelnen veniger scharf hervor. Ohne daß er sich in die geläufigen Parteibezeichnungen von Judaismus ober Paulinismus einreihen ließe, scheint er vielmehr zunächst der gemeinfriftliche zu sehn. Berhältnißmäßig nur wenige Hauptzüge werden aus ber reichen Falle tes christlichen Iteengehalts herausgehoben, und auch tiefe nicht sowohl materiell asgeführt, als bloß formell umfcbrieben. Die immer wiedertehrenden Grundgedanten bet mitgetheilten Reden reducircu fich jo ziemlich auf Buge thun, glauben an den herrn Jefum Chriftum, den nach Gottes Rath Getreuzigten und Auferstandenen, und fich taufen laffen auf feinen Namen, als in welchem allein Vergebung ber Günden und eniges Beil zu finden fteht. Insbesondere ftogen wir nirgents auf eine birefte Betäm= pfung der judaistischen Richtung nach Art ber paulinischen Briefe. Nur um so bestimmter afceint bie Schrift als eine that jachliche Commentation res paulinischen Grundfapes ben ber Bestimmung bes Evangeliums für bie Juden zuerft, aber nicht minder für Die Heiden. Ueberhaupt gemährt ber Cyflus von Thatsachen, ben sie vorführt, durch 14 felbst eine vollständige Widerlegung der judaistischen Angriffe auf Paulus.

8) Bum Schluffe ein Blid auf die Anordnung ober ben Gang, den Lutas befolgt hat. Das xu9εξής γράψαι 1, 3. erwedt die Bernuthung, er habe es auf eine chro= Rologijch geordnete Erzählungsweife abgeschen. Wirklich ermangelt er nicht, gleich ju Aufang 2, 2. und 3, 1. chronologische Daten zu geben, die freilich, sowie auch Apg. 5, 36, an fehr bereutenden Schwicrigkeiten leiden. 3m Weitern aber wird jene Bermuthung durch die Ausführung nicht bestätigt. Lukas schidt nämlich die sogenannte Bor= geichichte voraus, in ber er bas Leben bes göttlichen Dlenschensohns durch feine Gewfis bis auf die Zeit des öffentlichen Auftretens verfolgt. Hierauf zerlegt sich ihm ber gesammte Stoff der heilsthätigen Wirksamkeit Besu in Drei Theile. 1) R. 4, 14-9, 10. zeichnet mit Bezugnahme auf unterschiedliche Wanderungen und ben damit verbun= venen Wechfel tes Aufenthalts (4, 14 ff.; 4, 31; 7, 1 u. 11; 8, 22; 9, 10.) feine Birtfamteit in Galiläa. 2) R. 9, 51—19, 28. reiht fich der sogenannte Reiseericht, ober wie er noch weniger zutreffend etwa auch genannt wird, bie Sprüche= ammlung an, — eine fehr reichhaltige, weder nach einem chronologischen, noch nach inem geographischen Prinzip geordnete Zusammenstellung von evangelischem Material, as burd ben Rahmen ber Reife burch Samarien nach Jerufalem zufammenebalten wird, und Angefichts der fich nahenden Rataftrophe im Allgemeinen tie Er=

weiterung ber Lehrthätigkeit Jesu über bie Grenzen Galiläa's hinans barstellt. Mit geringen Ausnahmen ist dieser ganze Theil dem Lukas eigenthümlich, und trifft erst von 18, 15. an wieder mit den andern Synoptikern zusammen. 3) K. 19, 29 bis Ende. Ankunst, Rampf und Zeugniß in Ferusalem, 19, 29–21, 38; Leiden und Tob, R. 22 u. 23; Auferstehung und Himmelsahrt, R. 24.

Der Gang ber Apostelgeschichte bietet in gewissem Betracht eine Achnlichteit bar. 3m ersten Haupttheil, R. 1-12, steht Betrus, auf welchen ber Herr feine Gemeinde gründet, im zweiten, R. 13-28, noch ausstührlicher Paulus in der Beite im Vordergrund, daß der Paulus des zweiten eine vollständige Parallele zum Betrus des ersten bildet. Ohne daß die Gebiete scharf abzugrenzen gewesen wären, ist es daher vor vorzugsweise die von Jerusalem ausgehende Begründung der christlichen Kirche unter den Juden, hier mehr ihre Ausbreitung unter den Heiden in Syrien. Vorderassien, Macedonien und Griechenland, die zur Darstellung gelangt. Das Chronologische hat auch hier mit zum Theil unüberwindlichen Schwierigkeiten zu tämpfen, was jedoch nicht in der eingehaltenen Abfolge der berichteten Thatsachen, fondern in der Unzulänglichkeit ber anderweitigen Nachrichten seinen Grund hat, die für die zuweilen sermissen Beitangaben der Apostelgeschichte die wünschbaren Antnüpfungspunkt vermissen lassen aussen der Apostelgeschichte die wünschbaren Antnüpfungspunkt vermissen lassen lassen der Apostelgeschichte die wünschbaren Antnüpfungspunkt

9) Die Integrität ist allgemein zugestanden. Einzig die Aechtheit der zwei erften Kapitel des Evangeliums, der Prolog ausgenommen, wurde im Widerspruche mit allen äußern Zeugnissen, aus Gründen, welche theils dem Inhalt, theils der Sprache entnommen sind, zuerst von 3. Bodin, dann namentlich von Evanson, und selbst noch von Eichhorn bestritten. Allein schon Gersdorf, Beitr. 3. Sprachlaralteristä 1, 160 ff. hat den Nachweis geleistet, daß der angegriffene Abschnitt die sprachlaralteristä senthümlichteiten der übrigen Theile der Infanischen Schriften volltommen theile, während das bebräische Colorit sich ans der Beschaffenheit des Erzählten und aus den Quellen, die bassur Berfügung standen, genügend erstärt. Will man aber die wunberbaren Züge der Kindheitsgeschichte Sesu zum Kriterium der Unächtheit machen, sie mag man zuschen, zu welcher bodenlosen Willtür dieser tritische Kanon sührt. Tr. Text der Apostelgeschichte ist verdorbener als derjenige irgend eines andern Buches bet Neuen Testaments.

Lukas von Tuy (Ludensis), geboren zu leon in Spanien, Kanonicus 🗤 Ifidorusstifts daselbst, dann Diakonus zu Tuy in Galicien, macht 1227 eine Reife nach Berufalem, befucht in Italien Pabft Gregor IX. und Bruder Belias, ben General te Franzistanerordens, wird 1239 Bischof zu Tuy und stirbt 1250. Er schrieb eine Chenit von Spanien, von 670 bis 1236 (herausgeg. von Schott, Hisp. ill., Francf. 1603. fol. Bb. IV.), und eine Vita et historia translationis S. Isidori, movon ber bem feiligen gewihmete Theil in die Acta Sanctorum aufgenommen fift, 4. April. Der zweite, von der Geschichte Isidor's ganz unabhängige Theil, ift eine ebenso leidenschaftliche all oberflächliche Widerlegung ber Ratharcr, indeffen nicht unwichtig für die Renntnif einzelner Gebräuche diefer Sette in Südfraufreich und in Spanien; auch enthält er intaeffante, noch wenig beachtete Nachrichten zur Geschichte ber christlichen Runft. Lulas verwirft nämlich als teperisch bie fpäter allgemein gewordene Darftellung ber Trinitkt unter ber (Bestalt breier Bersonen von verschiedenem Alter; auch behauptet er, ber No mals schon gewöhnlichen Ansicht zuwider, die orthodoxe Tradition verlange, daß ans 🗠 Erucifiren bie Fuße bes Gefreuzigten nicht über, fondern neben einander fteben follen, jeder mit einem besondern Nagel befestigt. Diefer Theil von des Lutas Wert wurde berausgegeben von Mariana, unter bem ziemlich unpaffenden Titel: Libri tres de alters vita fideique controversiis contra Albigensium errores, Ingolstadt 1613, 4.; er ging von ba über in die Biblioth. Patrum maxima, T. XXV, p. 188, und in die Relut Biblioth. Patrum, T. XIII, p. 228). C. Cómibt.

Lullus war ein geborner Angelfachfe wie Bonifacius. Eine Berwandtichaft mit

iefem ist aber nicht zu erweisen. Durch fleißigen Briefwechsel mit bortigen Aebten, Rebtissinnen, Bischöfen und Fürsten, ber auch politischen und literarischen Inhalt zeigt, pat er auch später die Berbindung mit England unterhalten. Erzogen war er von Abt Saba im Kloster Meldun (Malmesbury). Wahrscheinlich hat ihn Bonisacius nach Dentschland eingeladen. Daß feine Seudung durch Bonisacius an Zacharias (a. 751, vgl. Bonis ep. LXXXVI. S. 246) die Krönung Bippin's betraf, ist nur eine Bermuthung Berörer's. Erst spät tann er von seinem Gönner zum Nachfolger ernannt worden sein, vohl 754 turz vor bessen nach Friesland. Bonisacius nahm ihn von Mainz nit nach Thüringen und stellte ihn dort den geistlichen und weltlichen Großen vor. Auch ft nach des Bonisacius Tode seine Einwirfung nur für Thüringen und heisen zu veisen, während von einem Brimat über Deutschland nicht mehr, selbst von der Regierung des Mainzer Sprengels taum die Rede ist.

Lulus ist streng in seinem Amt, wie es nöthig war, um die neue Ordnung des Bonifacius gegen die alte Unbändigkeit des fränklichen Klerus zu wahren. So gegen Briefter wie gegen Klöfter. Sogar ben Babft ruft er tabei zur Sulje auf. Anfangs im Ansehn, hat er boch im Ganzen nicht Glück gehabt. Bor allem der alte Blan ber jrantijchen Bischöfe, die allgemeine Einführung tes Zehnten, gelang toch erst unter Karl b. Gr.; an einem Bersuche ober ber Borbereitung tiefer Einrichtung scheint Lullus unter Pippin 764 Antheil gehabt zu haben; fie zum Reichsgesetzt zu erheben, wagte man aber noch nicht. Dann bas Berhältniß zu Fulda. Gleich in ber ersten Zeit feiner Amtsführung hat er Streit mit dem Abt Sturm. Es handelt sich um das bischöfliche Auffichtsrecht. Zwar wird Lullus anjangs von Pippin unterstützt, aber am Ende unter= liegt er boch 767. Auch dann war er, wenigstens nach Sturm's Lobe, der ihm sterbend verziehen hatte, für das Kloster durch Schenkungen bedacht, und da er Fulda jelbst nicht haben tonnte, jo gründete er fich bafür bas Klofter hersjeld an ber Fulda (nach 768), um doch ähnlich wie Bonifacius eine Ruheftätte zu beschaulicher Zurüchgezogenheit zu Ein taum minder harter Berluft mar ihm nach einer andern Seite hin vorbehalten. baben. Er hat es wohl noch erlebt, daß es dem Stuhle von Köln gelang, das Bisthum Utrecht en fich zu zichen. 748 erft hatte Pabft Zacharias baffelbe unter Die Detropolitangewalt von Mainz gestellt, noch Bonifacius hatte ben legten Bijchof bort eingesetzt, nach beffen Lobe blieb der erledigte Sitz erledigt, nur als Abt und Presbyter leitete Gregor die friefiche Rirche, und als endlich in Alberich wierer ein wirklicher Bischof ernannt wurde, abielt diefer seine Ordination in Röln, das ichon an ber Ausbildung feiner erzbischöflichen Rechte arbeitete. Endlich die harte Behandlung, die ber Nachfolger bes Bonifacins von Rom erfuhr. Es ift nicht unglaublich, daß man überhaupt davon ausging, bas Erbe bes Bonifacius zu beschneiten. habrian 1. befam, burch Buträgerei, Zweifel an ber Ordination des Lullus, er seht darauf eine eigne Untersuchungscommission ein, um über feine ganze haltung, die Umstände der Ordination, über Glauben, Lehre, Banbel, Sitte und Leben deffelben zu berichten. Nur erst bas Beugnig Diefer Commission und bas noch erhaltene Glaubensbekenntnift des Angesochtenen konnte ihm das Ballinm vermitteln, nachdem er fast ein Biertel=Jahrhundert barauf gewartet hatte. Endlich als im Marz 779 das Capitulare Rarl's d. Gr. über die Giufegung von Metropolitanen erschienen war, scheint bie Sache gereift zu feyn; ichon 780 hatte Lullus bas Pals linm und bie erzbischöfliche Bürde.

In feiner letten Zeit häufig trant, ftirbt er 786 (nicht 787), nach 32jähriger Amtsführung, ju Hersfeld, 16. Okt. Es ift nicht leicht über die Tüchtigkeit feiner Person ein Urtheil zu fällen. Daß fein Streben besser als seine Erfolge, daß es ernft und ehrenwerth gewesen, hat die folgende Zeit richtig gefühlt, indem sie ihn nach seinem Lore bie Wunder verrichten ließ, die man bei Lebzeiten nicht an ihm kannte.

Dan sehe: die Briefe des Lullus in der Sammlung ber Briefe des Bonifacius von Steph. Aler. Bürdtwein (Epp. S. Bonifacii ordine chronol. dispositae), Magont. 1789. fol., fünftig verbessert in den Monumenten. Eine ziemlich späte Biographie bei Surius 16. Dft. V. S. 926. hanbschriftliche Rachrichten aus bem 11. Jahrh., die Mabillon benützt hat, von einem Avonymus Gemmelacensis, Act. S. B. III. 2. p. 892. Theilweife auch die Quellen für die Gesch. des Bonif. (vgl. Rettberg I, 330 ff.) und Fulda's (ibid. S. 605). Rettberg, R.G. Deutschl. I. 392. 573 ff. 609. Gfrörer, allgemeine Kirchengeschichte III. 1, 500. 535. 544. 550. III. 2, 610. 693-695.

## Dr. Juline Beigfüdet.

**Lullus**, Rahmundus, ein strebfamer Geist von vielseitiger Thätigkeit, ift insgemein mehr bekannt von Seiten seiner wissenschaftlichen Betriebsamkeit, welche an sich betrachtet, wohl am wenigsten geeignet ist, seinen wahren Werth, seine Bedentung für bas Reich Gottes erkennen zu lassen und vielmehr als seine schwache Seite erscheint; obwohl er selbst, in begreissicher Selbsttäuschung, ein großes Gewicht barauf legt.

Geboren um's 3. 1236 auf ber Infel Majorta aus eblem begütertem Geschlecht und bis in fein 30. Jahr Seneschall am toniglichen Bofe, hat er einen bebententen Theil feines Lebens im Dienste ber Welt und ber Fleischesluft hingebracht, fo bag er felbst bie eheliche Treue nicht bewahrte, und finnliche Liebe auch ber Inhalt feiner poe tischen Ergiegungen war. Aber fo follte es nicht bleiben: fein Gott hatte Gebanten bes Friedens über ihn. Der durch christliche Erziehung in seine Seele gelegte Same der Frömmigkeit lebte auf; er ermachte aus bem Gündenschlaf. In einer nacht, ba er auf feinem Lager mit Liebespoeficen umgeht, steht ihm auf einmal bas Bild bes Getrenzigten vor Augen und läßt ihn nicht mehr an bergleichen benten. Und bas wiederholt fich, und er tann das Bild und ten Eintruck beffelben nicht wieder los werden. Es ift ihn eine Mahnung, ber Welt zu entfagen und bem Dienfte Chrifti fich zu weihen; und bie Milte, Barmherzigkeit und Gebuld bes Sünderfreundes läßt ihn hoffen, bag er ihn nicht zurückweisen werde. Bei weiterer Erwägung erschien ihm die Bertundigung Chrift unter ben Saragenen, bie burch's Schwert nicht hätten können unterworfen werben, all bas Gott mohlgefälligfte Bert. Aber wie follte ein Laie folches ausführen? Als a rarüber nachfann, tam ihm ber Gebante, eine Apologie bes Chriftenthums und weiterbin eine allgemeine Biffenschaftslehre ju fcbreiben, und es war ihm bies wie eine gottliche Eingebung und er flehte ben herrn inbrünftig um feinen Beiftand gur Ausführung Damit aber seine Arbeit ben Sarazenen ju gut tomme, fo wollte er ben Babf an. und die Fürften auffordern, in Rlöftern Anstalten zur Erlernung ber Sprachen # gründen, von beneu bann Glaubensboten ausgeben tonnten. - Diefer erfte Gifer a. schlaffte zwar wieder, aber eine Bredigt, die er am Gedächtniftage des b. Franziskt hörte, belebte ihn auf's Neue, und dem Beispiel des Beiligen folgend, vertaufte er feine Sabe bis auf das für den Unterhalt feiner Familie Rothwendige, und verließ feine Bimath. Nachdem er noch verschiedene Ballfahrten zur Erflehung göttlichen Segens gemacht, ließ er fich zunächft burch einen ertauften Garagenen im Arabifchen unterrichten, bann zog er fich auf einen Berg gurud, wo er bem Gebet und ber Betrachtung lette. Bier ging ihm nun, wie er glaubte, burch göttliche Eingebung, Die Idee ber allgemeinen Wiffenschaft (ars generalis ober major) auf, welche eine Vorschule fenn follte fit die ftrenge, eine Nöthigung für jede Vernunft enthaltende Erweifung ber Babrheit bet Chriftenthums, und damit ein ficheres Mittel für bie Betehrung, insbesondere ber in rer arabischen Bhilosophie befangenen Garagenen, "zur Erleuchtung ber Finfternif biefer Welt und zur Förderung ber Rirche Chrifti." Er entwarf nun fein Buch, worüber a hernach in Montpellier und Baris Borlefungen bielt, und welches er in's Arabifche überjette. Auch bewog er ben König von Majorka, ein Kloster zu gründen zur Unterweisung von Franzistanermönchen, welche hernach als Miffionare unter Die Sarazene ausgehen sollten, im Arabischen. Da er Weiteres nicht erreichte, entschloß er fich, felbft nach bem nörblichen Afrika zu geben. Buerft bebte er vor ber Reife, als er fie antreten follte, zurück, ertrantte bann in Folge großer Gewiffensnoth und fchiffte fich endlich net frant in Genua ein, genas aber unterwegs, und tam Ende des Jahrs 1291 nach Tunis. Der Ruf feines Eifers und feiner neuen Methode war ihm vorangegangen. Er verummelte bie Gelehrten zu einem Religionsgespräch, wobei er fich bereit erklärte, zu prer Religion überzutreten, wenn fie überwiegende Gründe bafür beibringen könnten. ir widerlegte ihre Gründe und zeigte, wie allein die christliche Religion mit ihrer Lehre on ber Dreieinigkeit und Menschwerdung Gottes bie bochfte Bolltommenheit Gottes nd bie vollkommene harmonie feiner Eigenschaften in's Licht fete, und bamit als bie whre Religion fich bewähre. — Auf Betrieb eines fanatischen Gelehrten in's Gefängniß eworfen und zum Tobe verdammt, wurde er auf Berwendung eines andern, eines niden und billigen Mannes, ber bas Achtungswerthe feines Eifers geltend machte, entaffen, aber vom Bolte mißhandelt und mit der Beisung, sich nicht wieder sehen zu mien auf Befahr ber Steinigung bin, fortgeschidt. Rachtem er noch einige Zeit fich erborgen gehalten, ichiffte er fich, ba er ertannte, bag feine hoffnung, noch etwas für ns Seelenheil ber farazenischen Gelehrten zu wirten, eitel sep, nach Neapel ein, wo r Borlefungen über fein Spftem hielt. Bon da ging er nach Rom, tonnte aber ben Babft nicht bestimmen, feine weitergehenden Blane in's Wert ju jepen. Bier verfaßte n seine "nocessaria domonstratio articulorum fidei", womit, wie er wünschte und hoffte, ver Herr ber Welt ein neues Licht anzünden möchte, zur Bekehrung auch der Ungläu= bigen. - Rachdem er hierauf au verschiedenen Orten für seinen Lebenszweck zu wirten versucht hatte, theils durch Ueberzeugung ber Sarazenen und Juden auf Majorta, theils durch Gewinnung ber ichismatischen Barteien bes Morgenlandes für den rechten Blauben, theils durch Vorlefungen und durch Abfassung neuer Schriften; so juhr er 🔺 1306 zum zweitenmal nach dem nördlichen Afrika, und kam nach Bugia, wo er vor einer großen Berfammlung behauptete, bas Chriftenthum feb die allein wahre Religion. Der Mufti entrig ihn ber Menge, tic ihn steinigen wollte, und ließ ihn feine Gründe wetragen, welche darauf hinausliefen, daß ohne die Dreieinigkeit die göttliche Selbstgenigfamkeit, Gute und Liebe nicht recht verstanden und feine Bolltommenheit von der Schöpfung abhängig gemacht werde, und daß nur in ihr die Selbstvermittlung Gottes, bie ju feinem Wefen gebore, als emige Bolltommenheit dentbar fey. Halbjährige, an= fangs harte Gefangenschaft war fein Loos; man machte ihm hohe Bersprechungen für ben Fall feines Uebertritts, bie er aber muthig ablehnte; endlich fchleppte man ihn an's Echiff und verwies ihn bes Landes. Das Schiff ftrantete, wobei er feine Bücher und elle seine habe verlor. Er tam nun nach Pija, setzte mit jugendlichem Feuer seine füriftstellerifche Thätigkeit fort, entschloffen, bei feinem Borfatz ju beharren bis in ben Isb. Bunachft dachte er barauf, einen neuen geistlichen Ritterorden ober eine Bereinigung ber bisherigen zur Befämpfung ber Sarazenen und Eroberung des b. Landes mgründen. Diefen Blan, ber viel Theilnahme fand, nur nicht bei Elemens V., fo wie anderes, wie die Anlegung von Miffionsichulen und die Anwendung fräftigerer Mittel gegen bie Berbreitung der Grundjäpe des Averroes, hoffte er bei ter allgemeinen Synode zu Bienne (1311) burchzusepen. Aber er erlangte vom Babfte nur ein Detret zur Gründung orientalischer Sprachcollegien am Aufenthaltsorte bes pabstlichen bofs und an einigen Universitäten, jur Beförderung ber Betehrung ber Juten und Sarazenen. Sein höchftes Berlangen aber war, nicht aus Ubnahme der Lebenswärme u fterben, fondern aus Gluth der Liebe, wie der herr in Liebe fein Leben für uns hingegeben. So reiste er benn zum brittenmal nach Afrika, a. 1314. Buerft arbeitete r im Stillen an ber Stärfung berer, die er früher in Bugia gewonnen, trat aber unn öffentlich auf als ber früher aus dem Lante gewiefene, und ermahnte bringend um Aufgeben bes Islam. Aber er wurde ergriffen und gesteinigt (30. Jun. 1315). Seinen Leichnam brachten Raufleute aus Majorta in ihre heimath zurüct.

So hat der fromme Mann gethan, was er konnte. Seine Schnfucht nach tem errlichen Tage, da der heilige Eifer der Apostel wiederkehre, da fromme Mönche, besandert in der Sprache der fremden Bölker, aus Liebe zu Christo unter die Ungläuigen sich begeben würden, bereit, für die Verfündigung des Evangeliums ihr Leben ufanopfern, ist ihm nicht erfüllt worden. Das äußere Gewalt das dem herrn nicht Wohlgefällige seh, daß das wahrhaft Chriftliche und Heilbringende das seh, daß dunch Liebe, Gebet, Thränen und Hingebung des eigenen Lebens nach Christi und ber Märthrer Beispiel die Ungläubigen überwunden und das heilige Land und Grab erworben werde, das war ihm gegen das Ende flar geworden.

Bon feiner Lebensgeschichte, welche ben Schluffel für feine ichriftftellerifche Thatigteit barbietet, richten wir nun ben Blid auf feine miffenfchaftlichen Leiftungen, philosophische wie theologische. In ersterer Sinsicht ift er betannt geworden durch feine ars generalis. Er wollte tie Gestalt ber Wiffenschaft erneuern, bie verwidelte und burch Streitigkeiten verwirrte Beweisführung vereinjachen burch eine Methode, vermige beren man über alle Fragen Ausfunft geben tonnte. Alle besondern Biffenfchaften follten badurch auf eine Grundwiffenschaft zurückgeführt und ihre ganze reiche Dannigfaltigkeit bewältigt werden. Die ars generalis bewegt fich ohne logifche Ableitung burch eine Reihe von Abtheilungen und Unterabtheilungen, welche burch Buchftaben bezeichnet bas auswendig zu lernende Alphabet ber großen Runft bilden. Durch Berbindung eines Begriffs aus der einen Abtheilung mit einem aus der andern sollen die Sätze der Biffenschaften fich ergeben. Die Begriffe, ein Gemisch aristotelisch-arabischer Bbilofophie und chriftlicher Lehrweife, werden erklärt in gleichfalls auswendig zu lernenden Definitionen, welche fich im Birtel bewegen. Diefe fo willfürliche Dethobe fand bennoch wiederholt Gingang, wohl tarum, weil fie einem vorhandenen Bedurfniß ber Bereinfachung ber Biffenschaft in Bezug auf die Bahl ber allgemeinen Begriffe und bie De thode der Berknüpfung derfelben entgegentam. Längere Zeit hindurch gab es Lulliften, burch welche freilich theilweise das Fehlerhafte noch gesteigert wurde.

Seben wir aber von diefer methodologischen Betriebfamteit, beren Berth wenigften zweideutig ift, ab, so finden sich in seinen Schriften manche helle Blide nach verschie benen Seiten hin. Bas ihn, den von vorneherein von miffenschaftlicher Bildung en blößten, zur Biffenschaft trieb und trotz feiner vorwaltenten Bhantafie und feines feurigen Gemüths ihren Werth erkennen ließ, war ber höchste Drang feines neuen & bens, ter Sache seines herrn zu bienen. Demgemäß stellte er, ber in ter christlichen Bahrheit feststant, sich eben so ben "Unwissenden" entgegen, welche die Biffenschaft als bem Glauben gefährlich, bas Beweifen und Begreifen als bas Berbienft bes Glanbens beeinträchtigend, verwarfen, als auch denjenigen, welche durch bie arabische Bie losophie in Unglauben gerathen, durch die Unterscheidung zwischen theologischer und pie losophischer Wahrheit sich zu helfen suchten, indem sie den Glaubensfätzen sich icheinber unterwarfen , zugleich aber bamit ftreitente Lehren als philosophische Bahrheit behaup-Die ersteren weist er bamit zurud, bag wenn bie Ertennbarteit ber Glaubensteten. artifel barum unstatthaft wäre, weil baburch jenes Berbienst verloren ginge, ber lette 3wed große herrlichteit des Dlenschen sehn würde, nicht daß Gott racht ertannt und geliebt werde. - Glauben und Biffen ift ihm unzertrennlich verbunden und biefes ift burch jenen bedingt ichon infofern, als bas Berftändnift ber Glaubenswahrheiten davon abhängt, daß das Eingenonumenseyn ragegen aufhört und ihr Inhalt als etwas Mögliches gejetzt wird; aber auch insofern als ber Glaube etwas Ethisches, von der Richtung auf das Göttliche ausgegangenes ist, eine Kraft des Gemüths, we burch ber Bille gestärft wird und ber Geift tüchtig, zur Erkenntnig ber nothweubigen Gründe, der Grundlagen des Glaubens sich aufzuschwingen. Beides gehört ihm 31sammen. In ber Entgegensetzung beider fieht er eine hemmung ber Ausbreitung bes Christenthums und etwas, mas fich mit der Liebe zu Gott nicht verträgt. Denn zu bem Gegenstand berfelben, ber ihm bas Allergewiffefte ift, will er and mit allen Kräften feines Geiftes fich erheben; für tie Liebe eines heiligen Denfchen ift nichts zu hoch; bas Aufftreben zum Höchften tann ja nicht vergeblich feyn und mit rem Erkennen steigt auch tie Liebe höher. - Gott ift Gegenstand von beidem, und die Erhöhung der Ertenntnif ift teine Berringerung bes Glaubens. Beides ftimmt aufammen, weil beides Acte des Geistes find, ber, indem in dem einen, auch in dem andern ich erhält. — Seinem Wesen und Begriff nach kommt tem Geiste nur bas Erkennen u, beffen Stelle aber, wenn er fich gemiffer hinderniffe wegen nicht bagu erheben tann, er Glaube vertritt, badurch er die Bahrheit fich aneignet. Daber ift die Theologie m eigentlichen Sinn Biffenschaft. - Gott, ber im böchften Sinn groß und gut ift, beilt fich bem erschaffenen Berftande fo mit, wie diefer fabig ift, fein Bild und feine Bolltommenheit in sich aufzunehmen. Sich mit allen seinen Kräften auf Gott zu beiehen, ift bie Bestimmung des erschaffenen Geistes. Bie follte nun irgend eine Kraft reffelben viel mehr Anderes, für deffen Erkenntniß er nicht eigentlich geschaffen ist, als niefes Bochfte fich aneignen können? Diefe Erkenntnig ift aber keine abfolute (welche nicht einmal in Bezug auf das Befen der Seele stattfindet), kein Begreifen des Un= endlichen durch das Endliche, sondern die ihm genügende; und unter dem Streben dars nach foll er, je mehr er bie überschwengliche herrlichkeit bes göttlichen Befens anbeten lemt, desto mehr seiner Schranken sich bewußt werden. — Das Berhältniß des Glaubens und Ertennens ift aber näher folgendes. Durch ben Glauben gelangt ber Geift zur rechten Fassung, um zu hoben Dingen fich emporzuschwingen. Der Glaubenshabitus geht in den des Erkennens über, jo daß der Glaube im Erkennen ift und ungelehrt. Erhebt fich der Verstand (intellectus) erkennend auf die Glaubensstufe, fo feigt der Glaube über ihn hinauf zu einer noch höheren Stufe; benn er hat eine größere **Rraft sich emporzuschwingen, weil es ihm keine Mühe macht, wie dem arbeitenden Ber=** fand. Durch seinen Schwung wird die Bernunft geadelt und geträftigt, daß sie ver= juden mag, ertennend zu dem zu gelangen, mas der Glaube ichon erreicht hat; wodurch fe bie hohen Dinge herabsteigen läßt, mährend der Glaube, darin stehend, sich nicht # Bernunftgründen herabläßt. Kann aber die Bernunft jene höhe nicht erreichen, fo wird, je mehr fie sich dazu anstrengt, desto mehr der Glaube erhöht. Beide steigen burch einander empor. Daber ift Einflang unter ihnen und eines wird burch bas andere gträftigt. Der Glaube tann aber höher aufsteigen, weil feine Thätigkeit etwas einfaches, ther ber äußersten Spipe bes ertannten Intellectuellen ftebendes, nicht, wie die Bernunft. as Sinnlichem und Intellectuellem zusammengesett ift. - Gin Gegenfat zwischen beiden inn aber nicht stattfinden. Gegenstand bes Glaubens tann nichts seyn, wovon die Bernunft nachweisen tann, bag es mit dem Begriff der göttlichen Bolltommenheit streite. Ja das eine führt das andere aus der Potenz zur Actualität, der Glaube die Bernunft, indem er auf vernunftgemäße Weise bas Religionsgesch mit Liebe umfaßt; diefe den Buben, indem fie die Bernunftmäßigkeit des Glaubens an die durch fie nicht erkenn= burn Artikel beweist. — Bährend aber sie ben Berstand (intellectus) in gewissen burch bie Ratur ihm gestedten Grenzen festhält, fo macht ber wahre Glaube, indem er ihn nicht barin eingeschloffen bleiben läßt, frei und groß. — Durch bas Eingehen ber Bermuft in die Seele (burch ihr actuellwerben) wird bieje vom Glauben ausgeleert und nit Biffen und Erkenntniff erfüllt. In diefem Leben vertritt der Glaube die Stelle ber Bernunft, weil fie wegen bes vom Leibe herrührenden Mangels nicht immer thätig iem tann; im emigen Leben wird fie ftets in Thätigteit feyn, als verklärt im göttlichen Befen. — Durch Erziehung und Gewohnheit tann der falsche Glaube alle Kräfte ber Seele in feine Gewalt bekommen; weil aber die Bernunft eine höhere Gewalt über bie Seele hat, als Erziehung und Gewohnheit, so kann er burch die Macht der nothbendigen Bernunftgründe überwunden werden. - Infofern es burch göttliche Mittheiung gefcieht, bag ber Denich burch Glauben zu ber burch's Biffen nicht erreichbaren sktlichen Bahrheit gelangt, ift berfelbe fides formata, feine Informität ift eine bem Stttlichen zufällig (weil ter Chrift fündhaft) fich anheftende Brivation, wovon tas Sinutommen ber Gnade befreit.

Bon ben allgemeinen Fragen, in welchen sich Lullus mit wenigstens ziemlicher Klarheit und Sicherheit bewegt, wenden wir uns zu den specielle Dogmen betreffenden, werft die Dreieinigkeitslehre (vgl. oben). Die Unterschiede in Gott findet Lullus m Allgemeinen darin begründet, daß kein Daseyn ohne solche ist. Gott aber hat von

Real-Encyclopdbie far Theologie und Rirche. VIII.

36

feinem Befen verschiedene Berfonen, weil er Gott ift ebenfowohl durch Saubeln als burch Seyn. Die Dreieinigkeit nun ift bie erschöpfende Bezeichnung ber göttlichen Bolltommenheit. Nur in ihr tann bie zum Befen bes höchften Guts gehörige Selbsmittheilung als vollkommen gedacht werden. Die Personen aber ergeben fich folgender. maßen: ber Bater, fich als Bater ertennend, zeugt ben Sohn, beide, burch bie Liebe fich Beim Bater beginnend, findet bie göttliche Brobuftivität betrachtend, ben h. Geist. ihr Biel im h. Geift. Als das eine Biel, worauf beite durch die Liebe fich beziehen, und worin alles feine Ruhe findet, erzeugt er teine andere Berfon. Die brei verhalten fich wie Prinzip, Mittel und Biel. Das Lieben in Gott ift, inwiefern etwas hervergebrachtes, Berfon, inwiefern nicht, fein Wefen. - Die Schöpfung als Bert ba freien Liebe Gottes vorausgeset, ist die Menschwerdung nothwendig: fonst wärde Gott nicht erfüllen, was er fich und feiner Bolltommenheit fculbig ift. nach eingetretener Sünde mußte fie erfolgen, damit dem Zwede der Schöpfung, ber Störung m. geachtet, Genüge geschehe. Eine Folge derfelben aber ift die Richtung ber Gedanten ber Menschen mehr auf die übernatürlichen Berte Gottes, als auf die Berte ber Ru tur. Die Erkenntniß beider aber vermittelt fich gegenseitig. Daf ber DRenic bet Uebernatürliche nicht alles zu ertennen vermag, barüber barf man fich nicht wunden, ba er auch fo viele und große Beheimniffe ber natur nicht begreift, zumal, wenn er jenes innerhalb des Naturlaufs erforscht. Ganz widerfinnig aber ift der Unglande a bas Bunder, ba ja bie Schöpfung felbst und bie Menschwerdung bie böchften Bunder find. - Biel Mube gibt fich Lullus, bie göttliche Pradeftination mit ber menfelichen Freiheit zu vereinigen. Da er die göttliche Borherbestimmung unbedingt auf Ale fich erstreden läßt, so kann er die Freiheit nur behaupten mittelst der zweifachen 90trachtungsmeise, wie Alles einerseits auf ewige Beije in Gott ober in ber 3bee besticht, andererseits in der zeitlichen Entwicklung sich darstellt, also Unterscheidung der unmittelbem und ber vermittelten göttlichen Birtfamteit. Bie fo manche, auch icharffinnigere Geifin, vermochte er die Schwierigkeit nicht zu lösen. Er selbst bekennt, daß die Sache in Bot und Schrift nicht fo gut ausgebrückt werden könne, wie sie im Berstande fey.

Bie Lullus auch in praktisch ektirchlichen Dingen richtig geschaut und vorhandene Mängel wohl erkannt hat, erhellt aus der Art, wie er über die Ballfahrten sich äusert. Buvörderst rügt er die bequeme, vom Einzug bes Herrn in Jerusalem so verschiedene Un, wie die Wallfahrer einherziehen, und dann, wie sie, die Christum so nahe haben Umten, ihn unnützerweise in der Ferne suchen und anstatt in den Herzen heiliger Menschen, in Büsten und Gemälden der Kirchen; endlich, wie sie vielsach an der Geele Schuban leiden, mit Sünden beladen, böse Geister mit nach hause bringen, so daß sie viel schumer, denn zubor sich erzeigen.

Bgl. Ritter, Gesch. ber christl. Bhilosophie, IV. 486 ff. und besonders Reander, Kirchengesch. V. 1. 2. (an verschiedenen Stellen).

Luna, Beter be, f. Benebitt XIII.

Lupus, Servatus. Jene Zeit bes auflebenden Ritterthums unter Karl b. Sewar auch die Zeit eines mächtigen geistigen Strebens, eines Ringens nach Biffenschaft und Gelehrsamteit, und der große Kaiser gab hierzu träftige Anregung und Förderung, eifrig darauf bedacht, die Mittel einer gesunden Bildung zu beschaffen durch Gründung von Lehranstalten u. a. Dieses Streben wirkte auch noch in die nächtifolgende Jeit hinein fort, so daß im Laufe des 9. Jahrhunderts Männer von tüchtiger theologischen Gelehrsamteit und Bildung hervortreten, wie dies insbesondere in den theologischen Eontroversen über die Prädestination und das h. Abendmahl zu erkennen ist. Unter biesen nimmt eine bedeutende Stelle ein Servatus Lupus, Abt des Rlosters Ferrieres (in Satinois, Isle de France), ausgezeichnet unter seinen Zeitgenoffen durch Lunter niß der römischen Autoren und Fertigkeit in der lateinischen Sprache, wie auch durch das Bemühen, handschriften sowohl der Klassier als der lateinischen Kirchenväter ans Rom und aus der Abtei Fulda herbeizuschaffen. Bereits hatte der Eifer für die Wisfenichaft in weiteren Rreifen ziemlich nachgelaffen, fo bag er große Rlage erhebt über bie Unmiffenheit ber Lehrer wie über ben Mangel an Büchern und ben Mangel an Duße. — In diefen fturmischen Zeiten wurden in Folge ber Lebensverhältniffe auch bie Rlöfter auf allerlei Beije für bie Kriegführung in Anfpruch genommen; und er hatte nicht nur Ursache, über Berarmung seines Rlosters burch Leistungen für die Rriegsbedürfniffe fich zu beschweren, fondern tonnte auch nur mit Muhe bie Befreiung vom perfönlichen Kriegerienft erlangen, obwohl berfelbe ben Geiftlichen burch bie Kirchengefete verboten und fie früher auch weltlicherfeits bavon freigesprochen waren. Tros aller hemmungen aber burch mancherlei feinen Neigungen widerftreitende Bermaltungsgeichäfte erscheint Lupus als ein Mann, ber tie ichmierigsten theologischen Fragen mit Geschick zu behandeln weiß. So finden wir ihn in dem Gottschaltischen Streit über bie Prätestinationslehre, in welchem er auf Gottichalts Seite fich stellte und in feiner Schrift de tribus quaestionibus (von ten 3 Streitpunkten) tie Streitfrage mit vieler Klarheit und hervorhebung tes hauptfächlichen barzulegen weiß. - Die erfte Frage: vom Verhältnig des freien Billens und ber Gnate beantwortet er in der Beife, bağ er ber Selbstgenugsamkeit und bem Selbstvertrauen des heidnischen Alterthums, welches er mit Cicero's und Birgils Worten ausbrückt, entgegenstellt bas christliche sich gang abhängig miffen von dem mahren Gott, von tem alles Gute tomme und ber bie wahre hoffnung ber Frommen feb, und ihm allen Ruhm zuweist, von bem wir burch Bitten, Suchen und Antlopfen die Befriedigung unferes Bedürfniffes erlangen. Uebrigens könne auch abgesehen vom Fall ber Mensch bas Gute nur traft bes göttlichen Beistands vollbringen, weil (9ott tas Leben feiner Seele jey, wie bieje bas Leben bes Ribs. - Bei ber zweiten Frage, ber Prabeftination, fucht er unter forgfältiger Rudfictnahme auf ben neutestamentlichen Sprachgebranch bie universalistischen Stellen ju befeitigen; was ihm freilich mit aller Runft nicht gelingen mochte. Daß bie Brädeftination auch in Anfehung ber Erwählten im göttlichen Borherwiffen ihrer Frömmigteit und ihres Beharrens beruhe, gesteht er nicht zu, ba hierurch bie Gnade von der menschlicen Burdigteit abhängig gemacht, fomit aufgehoben murbe. Dem Anftoß an ber "meifachen Präbestination" sucht er burch bie Wendung zu begegnen, bag Gott bie aus ben freien Willen des Urmenschen hervorgegangene Sünde vorher gewußt, deren Folgen aber vorherbestimmt habe; jo daß feine Rebe feun könne von göttlichem Erschaffen ans Luft zu strafen und von ungerechter Berdamnung bei Unvermeidlichteit ber Sünde. Bes aber bie praktischen Folgerungen betreffe, jo könne nur ein unverbefferlich gettlofer Denfch, voll unerfättlicher Luft zur Sünde, benten, er wolle fich ben Luften bingeben, ba er ja boch einmal verloren gehen müffe. Ein Chrift miffe, bag er burch Chriftum erlöst, burch bie Taufe Gott geweiht jen und ber Weg tes Beils ihm ftets offen ftehe. Und fo lange er lebe, durfe er auf Gottes Gute vertrauen, rag er ihn am Leben bleiben laffe, um fich zu beffern. - Endlich bas Schriftzeugnig vom Gestorbensehn Christi für alle (britter Punkt) sucht er, wie bas vom allgemeinen Guadenwillen Gottes, zu limitiren. Gott habe alle, Die er wollte, burch Chrifti Bint erlöst. Doch will er es rahingestellt laffen, ob nicht bas Blut Chrifti auch ben Berbammten zur Linderung ihrer Strafen zu gute tomme, obwohl Gal. 3, 2. auf bas Gegentheil hinweise, und hienach Christus benen, die nach der Taufe in Studen gefallen und sich nicht gebessert und im Unglauben gestorben sehen, nichts niten werbe.

And the state of t

ŗ

t

È

ł

Servatus Lupus erscheint in dieser Streitverhandlung als ein Mann, der, bei aller Entschiedenheit seiner Ueberzeugung im Wesentlichen, vermöge wahrhafter Bildung aller leidenschaftlichen Polemit freut bleibt, wie er venn zuletzt Jedem anheimgibt, nach scharfer Erwägung des Gesagten zu wählen, was ihm Gott als das Beste in verborgener Infpiration eingegeben, oder was er nach Anleitung der h. Schrift mit einleuchtenden Eründen als das Beste zu Tage gebracht. Auch will er bei hoher Achtung vor Augustimms boch nur auf den "einen himmlischen Meister" zurückgehen, ber wahrhaftig und

36\*

bie Wahrheit ist, von dem man alle Wahrheit empfängt und auf den man fie zuridzuführen hat.

Bgl. Neander, R.=Gefc. IV. S. 189. 266. 300 ff. (geringe Ausg.). Lline. Lupus, ber Heilige, aus Toul in Lothringen, abstammend von vornehmer Familie, gebildeter Rechtsanwalt um's Jahr 400, heirathete die Schwefter des St. Silarius von Arles. Nach fechsjähriger Che trennten fie fich behufs eines volltommneren Lebens; später gab er fich alle Mühe, die wohl einfeitig, faktisch gelöste Ehe von Beichttindern wieder zu verdinigen. Auf einer Geschäftsreife, welche er unternommen hatte, um fich noch mehr vom zeitlichen Befige loszulöfen, wurde ihm 426 feine Erwählung jum Bisthum von Tropes in ter Champagne mitgetheilt; eine treffliche geiftliche Borbereitung hatte er in dem berühmten Kloster Lerinum (f. d. A.) erhalten, und er wurde von ben Bifchöfen Galliens ben englischen im Rampf gegen ben Belagianismus ju Sulfe ge schiat. Er führte ein sehr ascetisches Leben und soll nur jede andere Nacht geschlafen haben. Räthfelhaft ist fein Berhältniß zu Attila. Er foll diesem entgegengezogen sem und ihn gefragt haben: wer bift du ? — worauf der Hunnenkönig natürlich geantwortet habe: ich bin bie Geißel Gottes! - Der heilige ermiberte: Bir nehmen Alles an, was uns von Gottes hand geschickt wird; bift bu aber bie Geißel, womit uns ber himmel züchtigt, fo feb wohl barauf bebacht, bag bu nichts Underes thneft, als was dir durch die hand des Allmächtigen, ber bich bewegt und leitet, erlaubt ift. - Attik habe Tropes verschont und ihn nach seiner Besiegung durch Actius, gebeten (?), ihn bis an den Rhein zu begleiten und zu beschützen, was Aetius übel aufgenommen habe. Berband er wohl nicht mit seiner strengen Frömmigkeit diplomatisches Genie? — An überschwänglichen Höflichkeits-Bezeugungen ließen es auch bamals bie Biligen gegenseitig nicht fehlen. Der Seil. Sidonius, Bischof zu Clermont, nennt im "ben Bater ber Bäter, ben Bischof ber Bischöfe, bas haupt ber Dberhirten Galliens, ben Freund Gottes, den Bermittler ber Menschen bei Gott". Er ftarb 478; fein Go dächtnißtag ist der 29. Juli. Rendlin.

Buft, Büfternheit. Der Begriff ber Luft ift nach feiner allgemeinften Faffung ein physiologischer. Doch findet er erft in ber Anthropologie und Bipchologie feine will Bestimmtheit. Bon hier aus geht er einerseits über in die Bhilosophie und Aefthetit, andrerfeits in die Dogmatik und Moral. — Die Luft im allgemeinsten Sinne beginnt und vollendet fich mit bem Leben, fie ift eine besondre Difposition, ein Boblgefühl bet Lebens. Daher tritt ber fymbolische Borfchein der Lust mit bem symbolischen Borfchen bes Lebens zuerst in der Pflanzenwelt bestimmter hervor; besonders in den Anfcheinen ber Senfibilität ber Bflanze, in gemiffen geschlechtlichen Bewegungen ber Bluthen. Inf biefer Borftufe bes Empfindungslebens ift die Luft und ber Trieb noch gang in einheitlicher Reimgestalt vorhanden. 3m thierischen Organismus aber erscheint mit ber bestimmten Ausprägung des animalischen Lebens, oder der Selbstbewegung in dem Selbstgefühle, und feinem Träger, bem Nerv, zugleich ber bestimmte Gegenfat ber Empfindungs nerven und ber Bewegungenerven, und bamit ebenfalls ber Gegenfat ber Luft und bes Die Luft ift als bas gereizte Selbstgefühl ber Ausgangspunkt, als bas be Triebs. friedigte Selbstgefühl ber Zielpuntt bes Triebes, von bem Triebe felbft aber polarit verschieden, wie die Irritabilität und Sensibilität von ber Spontaueität. Das Thir ift im bestimmtesten Ginne ein zweifaltiges Befen, es hat thierisches Gefabl und thierifches Wollen oder Begehren, aber Beides eben nur als thierifches, weil es teine 3m telligenz bat, tein Bermögen, ben fremden Reiz in ein eignes Motiv, ben Gegenfind bes Triebes in einen bewußten Zwed ju verwandeln. 3m Menschen aber erscheint mit bem Selbstbewußtfeyn bas Bermögen ber Intelligenz, und damit ift zugleich bas Gefahl und der Trieb über die thierische Sphäre emporgehoben in die Dreifaltigkeit ber immer noch unerschütterlichen brei Grundformen bes Geelenlebens, Empfindung, Bille, Intelligenz. Und bier finden wir uns benn auch beftimmt veranlaßt, bie Luft auf die Seite des receptiven Bermögens des Menfchen, alfo feines Empfindungslebens, zu ftellen. Ja bie Empfindung felbst steht immer in Beziehung zu der Luft; fie ift entweder Luft als harmonisches Selbstgefühl, ober Unluft als gestörtes, mag nun bies Selbftgefühl bas eine Mal mehr zuftanblich, bas andre Mal mehr gegenftanb. lich fich verhalten, b. h. mehr in fich beruhen, ober mehr an ben Eindrücken haften. Bie wir jedoch am Menschen verschiedene Seiten bes Dasepns unterscheiden müssen, eine animalische und eine geiftige, fo erschließen fich auch bier zwei verschiedene, oft einander entgegengefeste Sphären der Luft. Die Luft der leiblichen Sinne tann daher gur Unluft bes geiftigen Sinnes werden, und umgetehrt. Nun aber fteht bie Luft in ber lebendigsten, schnellften und feinsten Wechselwirtung mit bem Lebenstriebe, und bas ift es, was ihren Begriff fehr verdunkelt und erschwert. Das gereizte Lebensgefühl beglei= tt ben erwachten Trieb, und wird in der Berbindung mit ihm zum Gelüsten, die befriedigte Luft erwacht als Reminiscenz des Bohlfeyns, und wedt den Trieb zu neuem Ruftftreben auf. Bielleicht ift bie Luftempfindung in diefem concreten Berhalten, ber Bermischung mit bem Triebe ichon mit tem Borte Luft felbft bezeichnet, wenn nämlich Luft von bem altnorbifchen liosta, ftogen, tommt, wie Gier von geifen, ftogen, und ben lufternen Anlauf auf das begehrte Objekt bezeichnet. Daher kann die Luft ebensowohl appetitus und studium heißen, wie voluptas und oblectatio; ebenfo enidupia wie hory. Man darf sich jedoch durch diese Simultaneität ver Lust und des Triebes (over auch ber Unluft und des Abscheu's) in der psychologischen Begriffsbestimmung nicht beirren Selbst bie Enigvula ober bie erregte Luft trägt boch noch ben ursprünglichen laffen. Grundfarakter ber Receptivität ober ber Weiblichkeit unverkennbar an sich, wie dies auch bes Bort bes Jatobus bezeugt: ή έπιθυμία συλλαβούσα τίχτει άμαρτίαν (R. I, 15.). Solrates führte auf den Weg der Reflexion über die Lust. Er hatte die Identität des wahren Biffens, ber wahren Tugend und ber wahren Luft ausgesprochen. In diefe Elemente theilten sich bekanntlich bie megarische, die tynische, die chrenäische Schule, und s entstand mit der letzteren zuerst eine Bhilosophie der Lust, idovi. In der Psycholos gie Blaton's finden wir ben Begriff ber Luft mit bem Begriff ber Begierbe verschmoljen, indem er im Denschen ein vernünftiges Element (ro Loyestexov), ein begierliches (instrupyrexov) und ein mittleres, was namentlich das niedere begierliche niederzuhalten bestimmt ift (Juuxov) unterscheidet (Politia IV). Heidnische Weltanschauung ung ihrer Ratur nach die Momente: Materialität, Leiblichkeit, Sinnlichkeit, niedere Lufternheit vermengen. Indeffen kennt Plato auch einen höheren Begriff ber geiftigen Buft, ber Liebe, bes Eros, wie bies fein Symposion beweist. Bei Ariftoteles treten bie Beariffe des rein leidentlichen Empfindens, ber alognoic, und ber roorn wie ber evoluporía, welche durch énidula und boulgois vermittelt werden, bestimmter hervor (de mima III.; Ethic. I.) In dem Gegenfatz ber Stoifchen und ber Spilureischen Schule willendet fich die antike Boraussepung, daß Bernunft und Luft, Geist und Sinnlichkeit in einem unversöhnlichen Gegensatz stehen: auf der einen Seite steht die Luft der Bermunft, auf ber andern die Bernunft der Luft. Der Neuplatonismus aber sucht den Duell bes vollen Bohlfehns auch noch jenseits des vernünftigen Bewußtjehns im Buande der Efstase. Cartesius hat den Thieren mit dem Seelenleben auch das Empfinmugsleben abgesprochen (de Passionibus I.); alle ihre mechanischen Bewegungen beruhen mf ber treibenden Lebenswärme (Dampfmaschinen). Für die Wechselwirtung zwischen Beele und Rörper im Menschen bezeichnet er ein zweifaches Band, die Wirbeldrüfe im Behirn und - Gott; dabei tann es nicht zu einem richtigen Begriff der Luft tommen, velche bei ihm als Leidenschaft durch die Borstellung geweckt wird. Rant hat die sinn-Iche Luft richtig als Bergnügen beschrieben (Anthropologie S. 180). Er unterscheidet bie **tunliche Luft**, und zwar a) burch den Sinn (Bergnügen); b) burch die Einbilbungstraft Beschmad) und bie intellettuelle Luft, entweder a) durch darftellbare Begriffe, ober ») burch Ibeen. Er bezeichnet bas Bergnügen als Gefühl ber Förberung bes Lebens, ine Bestimmung, welche fich auch auf die äfthetische und intellektuelle Luft anwenden läft. Rofentran; findet (Bsychologie 318), wenn das Subjett die Regation des Bedürf=

uisses negire, fo fet bas jo vermittelte affirmirte Selbstgefühl ber Zustand ber Lust. Das Gefühl ber Unluft bagegen entsteht, wo bie Realifirung des Gefühls (?) ein fubjettives Postulat bleibt. Hier gehen die Vorstellungen des Triebes und des Gefühls etwas burcheinander. Herbart hat die dritte Form des Seelenlebens zur ersten gemacht, bei ihm werden bie Borstellungen Begierden, und bie befriedigten Begierden Gefühl ter Luft, welchem die Richtbefriedigung als Unluft gegenübertritt (Binchologie II, G. 88\*). George tagegen will (Pipch. S. 111) die Affette ber Luft und Unluft, ber Freude und bes Schmerzes u.f.w. nach ihrem eigentlichen Befen von ben Borftellungen rein unterfcieden wiffen; ja er will überhaupt bas Bewußtjeyn als ein bie Affette nur Begleitendes betrachten, worin er offenbar viel ju weit geht. Auch Bait (Bjoch. 68) betont bie Urfprünglichteit ber Empfindungen, ber Luft und ber Schmerzempfindungen; bagegen lift er die Gefühle auch aus dem Zufammentreffen von Borstellungen und Borstellungereihen hervorgehen (417). Bir könnten uns nur baju verstehen, bas Gefühl als bie in br Vorstellung reflektirte, als die im Bewußtjepn verarbeitete Empfindung zu bezeichnen. Bolfmann läßt bie Stärke bes Befühls, ber Luft und Unluft nicht fowohl von ber Stärke ber Borftellungen allein, als vielmehr von teren Denge und bem Berhältnig ihrer Gegensatz= und Berschmelzungsgrade abhangen (309). Das Unmittelbarfte zum Mittelbarsten gemacht! Diese Herbartische Auschauung scheint nur die grandiosen einfachen Grundverhältniffe bes Geelenlebens auf's Meußerste zu verwirren. Mit ber Borstellung beginnt tie Thätigkeit ber Intelligenz, welche zwijchen ben unmittelbaren Empfindungen und ben reflektirten Empfindungen, ten Gefühlen, und ben mit ihm correspondirenden Trieben ju vermitteln hat. - In ber heil. Schrift tritt das Gefühl ber Luft freilich fofort unter ten religios-ethijchen Gesichtspunkt, wie es mit bem Begebrungsvermögen und ber Vorstellung zusammenwirkt. Die Luft erscheint bier vorzuge weife als unreine im Buftande ber Aftivität ober ber Leibenfchaftlichteit als Geluftm (Genej. 3; 2 Doj. 20, 17.). Auch ter Ausbrud ang, welcher uns bier begegnet, bradt einerseits ras Begehren, antrerseits ras Ergöptsenn aus, und jo ras Substantio aufl. Die geiftige Luft, als perfönliches Wohlgefallen, ift mit por und bem Substantiv por bezeichnet. Ueberhaupt ist die hebräische Sprache reich an Bezeichnungen für die Gefühle der Lust und Unlust. Und sie kennt ebenso gut die reine Lust, ja die Lust Gottes, wie die unreine Lust. Daß aber die Gefühle der Lust und Unlust auch rein für fich in der Schrift vortommen, dies beweist überall der Begriff der Anfechtung, der Ber-In feinem reinen Bonnegefühl wird ber herr versucht in ber Bufte, in juchung. feinem reinen Schmerzgefühl in Gethjemane. Doch wir wenden uns hier bem biblijchen Reime bes bogmatischen Begriffs ber Luft ju; es ist bie enesvula. Auch biefer Austrid tommt nicht nur im neutralen, sondern felbst im guten Sinne vor (vgl. Lut. 22, 15.). Borwaltend jedoch ift im N. T. die Enisvula eine vitiofe, und mit ber Lüfternheit identisch. Röm. 6, 12; 7, 7; 13, 14. Koloss. 3, 5. Tit. 3, 3. Die ensouia ift mezugeweise bem Fleische eigen, bie enisvulai find ouprixal, roopural (Tit. 2, 12.). -Indeffen bleibt zu beachten, daß ber Plural zweideutiger ift als ber Singular, welcher am ersten eines Zufates betarf (xaxý Roloff. 3, 5.) und dag nach ber angeführten Stelle aus Jakobus Die engebunden erst empfangen haben muß, bevor fie bie Sinde (als Thatfünde) gebären tann. Sie ist aber schon fünrig als Lust des Fleisches. Das indeffen ber Apostel Baulus nicht tie oaof als Quelle ber Sünde, zunächst der fundlichen Luft betrachtet, wie Biele wollen, hat Müller nachgemiefen (Lehre von ber Sinde I, 434.). Und wenn Banlus fie als ben eigentlichen Sitz ober als bas Organ ber Sünde betrachtet (Röm. 7, 18.), fo ift fehr zu betonen, daß er dann nicht lebiglich bie Sinnlichkeit, sondern überhaupt die Beltlichkeit meint, nach welcher ber menfolicke Beift felbst in die Sinnlichkeit und Endlichkeit verschlungen, und bemzufolge in ihr er-

\*) Achnliche Auffaffungsweisen finden fich in ber früheren Zeit bei Mendelsjohn, Gerhard, Platner u. A. f. Reinhard, Moral I, S. 166.

darrt ift. Daher nennt er auch die äußere falsche ascetische Geistlichkeit (Koloss. 2, 23.) und bie bämonischen, geisterhaften Leidenschaften Berte tes Fleisches (Gal. 6, 20.). 30jannes bringt diefe Lebre von der weltlichen Luft unter ein bestimmtes Schema (1 30b. i, 16.); bie Belt ift ή έπιθυμία της σαρχός χαι ή έπιθυμία των όφθαλμων, χαι ή ilaforeia rov flov (das mit der niederen Fleischesluft, und mit der geistigeren Augenuft correspondirende Objekt gaukelnder trügerischer Weltpracht). Als Lust des Fleisches siberfpricht bie Luft ber Liebe zum Bater, ober auch bem Gejetz bes Geiftes, und es ft tein Zweifel, daß sie als solche fündig ift, namentlich als Luft, die dem Gesetz gegeniber zum Bewußtfehn ihrer felbst getommen (Rom. 7, 8.). Und boch vollzieht fich bie enft nie als bloke finnliche Begierde, fondern nur als Gedanke des Herzens, der nach ußen zur That ftrebt (Matth. 15, 19.). Die Schrift unterscheidet also die fündige Luft jebft als geistverstrickende Weltlichkeit, Lust des Fleisches, als das Empfangenhaben dieser duft ober ben bojen Rathichlag, Die Scolopiopoi norgoi bes Bergens, und die Werte bes Fleisches, welche in ben Lob führen (Jakobus) ober auch ichon ber Lod find (Joh.). Daß die fündliche Luft den apostolischen Bätern für Sünde galt, zeigt ber hirt des hermas Visio I, 1. u. 2. - Alle Gnoftifer und Manichäer fanden den Quell ber Luft, und zwar als böfer Luft in der Materie. Ihnen treten die griechischen Bäter mit energicher Behauptung ber Willensfreiheit gegenüber; die natürliche Sündhaftigkeit aber fund Origines nicht in ber Fortpflanzung ber Sünte, sontern theilweije in ber natur bes menschlichen Rörpers, theilweije und vorab in tem vorzeitlichen Sündenfall gegrünbet (f. Münscher, Lehrbuch I, S. 350); das erftre Moment findet fich in ber mittelals trlichen Theologie, wie fie Bellarmin repetirt hat (vgl. Müller I, 383.), und bei ben Reformatoren, namentlich bei Zwingli wieder (de Providentia). Während Clemens von Alexandrien (Stromat. III.) die Genefis des Menschen nach seinem Ausbrucke "nicht ver-Ummbet" miffen wollte, finden die abendländischen Bäter die Fortpflanzung ber böfen Buft mit ber Fortpflanzung felbit gesett (Dunfcher I, 353.) Auguftin machte bie concupiscentia carnis namentlich als geschlechtliche zur filis peccati, und auch wieder, isiern fie in bie Sunte willige, jur mater vieler Günden: ex carnis concupiscentia quaecunque nascitur proles originali est obligata peccato (de Nupt. et Concup. 1, 27.). 8011 der Angustinischen Ansicht wich die Anselmische ab, indem sie Erbsünde nicht in der concupiscentia fand, sondern nur in der Entblößung von der schuldigen Gerechtigkit (justitiae debitae nuditas). Bonaventura und Thomas von Aquino vereinigten beide Anfichten (Münscher II, 127.). Go bilben fich brei Bestimmungen über bas Berhältniß ber concupiscentis zur Erbfünde: nach der ersten trägt fie die ganze Last, und ber andern gar keine, nach ber britten bie halbe. Doch unterscheidet auch Thomas miden ber concupiscontia als einer reinen Raturerscheinung, welche auch in den Thienu fich findet und ber fündlichen Luft, ja er stellt sogar concupiscentias bonas ben pravas gegenüber (Prima Soc. Quasst. 30-34.). Der wichtigste dogmatische Punkt ift ber Streit der protestantischen und tatholischen Symbolit über das Berhältniß ber conmpiscentia jur Erbfünde. Außer ber Bestimmung ber Erbfünde felbft, welche auf tathoihrer Seite vorwaltend negativ als Berluft ter außerordentlichen Gnadengaben, und is bamit gesette Berwundung oder Berderbnig ber natur (als Zwiejpalt bes Geistes nd bes Fleisches) erscheint, auf protestantischer Seite dagegen mehr positiv als Abkehr en Gott (neben bem Berluft anerschaffner Gaben als ignoratio dei, contemtus dei) efaft wird, nicht bloß als Berrückung, oder Zwiefpalt in der. Natur, fondern vielmehr is auf das Böfe gerichtete Begierde (prava concupiscentia), handelt es fich noch besonxs barum, ob bie concupiscentia felbit wirklich Gunte fep oter nicht. Der Katholik rneint die Frage, jedoch nicht unbedingt (Bellarmin amiss. grat. 5, 5.). Der Broteint bejaht fie; aber ebenfalls nicht unbedingt (Aug. C. II, 2. Conf. Helv. 8. Apol. onf. I, 85.). Der Ratholit behauptet nur, die concupiscentia an fich feb nicht proprie eccatum originale qualis invenitur etiam in baptizatis et renatis, ber Protestant, fen zwar Sünde und verbammlich, boch werbe fie ben Getauften und Gläubigen

nicht imputirt. Es bleibt somit die mehr dynamische Differenz, daß das evangelische Befenntnift bie Gunde ernfter, tiefer und ichmerer nimmt, mobei bieffeits nicht genug unterschieden febn möchte zwijchen ber unwilltürlichen böfen Luft, und bem böfen Rathichlage des herzens, während die tatholifche Lehre das buntle Aufteimen ber Sould im bämmerigen halbbewußten Buftanbe ber Begehrlichfeit vor ber Enticheibung bes Bewußtjepns gar nicht gehörig gewürdigt hat. Der Gegensatz zielt babin, bag bie tathe lische Lehre den Schwerpunkt der Sünde möglichst nach Außen, die evang. Lehre benfelben möglichft nach Innen verlegen will. Die Dogmatit wird jeboch wieder im Bege bet Thomas von Aquino auf den allgemeineren Begriff der Luft zurückzugehen haben. Freilich ist dies befonders eine Aufgabe der Moral, und Reinhard hat ihr (I, S. 166ff.) in anerkennenswerther Beise entsprochen. Die Bedeutung, welche Schleiermacher ben Gegensatz ber Luft und Unluft in ber Moral gegeben hat, beruht auf ber Gefühlstherrie feiner Dogmatif. Hier ift die Luft bes finnlichen Selbstbewußtjepns bie Unluft (ober Unfräftigkeit) des Gottesbewußtjeuns; dagegen hat die Luft des höheren Selbftbewußt fenns ein partielles Aufheben ber Luft, b. h. Unluft, nach ber andern Seite jur Folge (I, 361.). Nur im Zustande ber Unfündlichkeit fällt biefer Conflikt weg. Rach Schleinmacher bethätigt fich bas religiofe Gefühl fittlich im handeln: bas als Unluft beftimmte religiöfe Gefühl zeigt fich im reinigenden handeln, bas als Luft bestimmte im verbreitenden, dagegen foll bas darstellende handeln als Ausbrud ber Freude an bem hern über ben Gegensatz von Luft und Unluft hinaus feyn (die chriftl. Sitte, berausgeg. wu Jonas, Beilage A, S. 16.). Dies ist offenbar erstlich keine Theorie des reinen Gefühls, und zweitens eine andre Fassung des Gegensatzes von Luft und Unluft, wie in ber Dogmatik. Dort ift die Unluft als negative gefaßt, hier als positive. Es bedaf taum noch einer Bemertung, daß die Luft als vitiöfe EneSvuia mit der Lüfternheit Ein und daffelbe ift, ein Umfpielen des Objektes ber Luft mit begehrlichen Borftellungen. Rothe gibt der Lüfternheit eine engere Fassung, nach welcher fie zwischen der Schamlosigfeit und der Unkeuschheit eine besondere Stellung einnehmen kann; er bestimmt fte als Untugend des universell bestimmten Selbstbewußtschns, als Unreinheit des Sinnes, näher des Berftandesfinnes (II, 414.). Es fragt fich dabei 1) ob die Lüsternheit de folche treten tann auf bie Seite bes Selbstbewußtfepns, gegenüber ber Selbftthatigkit; 2) ob fie fich als universell bestimmtes Gelbstbewußtjenn behaupten will in einer .fp. zifischen Relation zum miffenschaftlichen Leben". Die Lüsternheit scheint vielmehr ihm Natur gemäß nach allen Seiten auszuschweifen. 3. \$. 2mgr.

Euther, Martin, wurde am 10. November 1483 zu Eisleben geboren. Sin Bater, Hans, war als Bergmann von Möhra, wo er vorher gelebt hatte, borthin gezo gen. Ursprünglich war verselbe, ebenso wie auch ver Bater und Großvater vesselben, nach Luthers eigener Angabe ein "rechter Bauer" gewesch; ver Name ist offenbar eins mit Lothar, Chlothachar (= Kleostratos)\*). Die Mutter, Margarethe, eine geb. Lindemann, stammte aus einem Eisenacher bürgerlichen Geschlechte. Der angegebene Geburtstag steht fest; aber auch das Jahr darf als sicher angesehen werden (nicht 1484, obgleich so auch in der neuen Mittheilung Erl. Ausg. d. deutschen Berte Luthers Bb. 65. S. 257; hiegegen Jürgens, Luthers Leben bis 1517, Bd. I. S. 11). Bon Eisleben zogen die Eltern bald wieder weg, nach Mansfeld, wo der Bater in den Nath tam.

Bater und Mutter zeigten in der Kinderzucht eine Strenge, unter welcher Martin schon Etwas von den ihn hernach so schwer bedrängenden Schrecken des Gesetzes verschmecken mochte. Dazu kam von Seiten beider der Eindruck biederen, rechtschaffenen Wesens. Des Baters gerades sittliches Urtheil richtete sich auch gegen den verberbiten Karalter des geistlichen Standes: er argwöhnte hinter demselben "Sleisverei und Biberei." An der Mutter wird von Melanchthon (Vita M. Luth. in Vitas quat. reform. Berl. 1841. S. 3) vornehmlich gerühmt pudicitis, timor Dei et invocatio. Ueber den

<sup>\*)</sup> Bgl. Abel, Die bentichen Berfonennamen 1853. G. 41.

Bater fagt Luther nach bem Tobe beffelben (Briefe u. f. w. herausg. von de Wette B. 4. S. 33): dignum est — lugere me talem parentem; — Pater misericordiae — me — per ejus sudores aluit et finxit qualis, qualis sum.

Der Ertrag von bes Baters Arbeit reichte hin, den Sohn die lateinische Schule besuchen zu lassen, zuerst in Mansselt, 1497 in Magdeburg bei den Franziskanern, seit 1498 in Eisenach, wo die Mutter noch ihre Verwandten hatte. Luther hat indessen vassen beit mit anderen ärmeren Schülern auch "vor der Thür panem propter Deum sagen und dem Brodreigen singen" müssen. Zu Eisenach war einer der tüchtigeren Grammatiklehrer, 3. Trebonius; bei Luther zeigte sich bereits "vis ingenit acerrina et inprimis ad eloguentiam idonea" (Melanchth. 4), und es zog ihn auf eine hohe Schule. So ließen ihn die Eltern 1501 auf die Ersurter Universität gehen. Sein Studium führte ihn daselbst in die herrschende spinosa dialectica hinein, zugleich jedoch in die Renntniß der römischen Elassitier; die scholassischen Schwerte Bereits und verschen war. Luther wurde sein Schriften Johannes von Wesel an, während die reformatorischen war. Luther wurde 1503 Baccalaureus, 1505 Magister. Im Vertrauen auf seine schonen Gaben hofften Bater und Verwandte, er werde in weltlichen Nemtern sein Gliud machen tönnen; sie bestum ihn deshalb zum Juristen.

Bon Luthers religiöfer Entwidlung wird uns bis dahin nichts weiter berichtet, als daß er bei ber ernsten sittlich=religösen Richtung, die er ohne Zweifel aus bem elter= ichen Hause mitbrachte, durchaus in den unevangelischen, die damalige Kirche beherrichenden Anfichten vom Heilswege befangen war, ohne von irgend wem in Betanntschaft mit ber b. Schrift eingeführt zu werden. Jest hören wir von furchtbaren, übermältigenden Schreden, welche anhaltendes Nachtenten über Gottes Born über feinen ernften Sinn brachte; dazu erschütterte ihn das rasche, wahrscheinlich durch Tooschlag ersolgte Ende eines Freundes (über die hieran sich hängente Sage vgl. Jürgens u. Menrer's Biograph.); innere Angst, tie ben wahren Troft nicht ju finden wußte, trieb ihn in rascher Entscheidung zum heiligen Mönchsleben: er wurde, wohl noch zu Ende bes Jahrs 1505, Augustiner ju Erfurt, - unerwartet für bie Seinigen, zum tiefen Schmerz ftr feinen Bater, - felber ohne flares Bewußtfehn, magis raptus quam tractus (Br. 2, 47); 1507 empfing er bie Priesterweihe. - Mit aufrichtigem Eifer gab fich Luther in die tiefste Mönchsvemuth rahin. Nicht minder eifrig studirte er seine Theologie; die Scriften Gabriels v. Biel und d'Ailly's lernte er beinabe auswendig, las fleißig die Dram's, auch Gerson's, endlich die fämmtlichen Augustin's. Aber tie innern Kämpfe und Qualen, die Anfechtungen durch Zweifel an ber eigenen Seligkeit, erreichten, an= fatt burch fromme Uebungen gelindert zu werden, jest erst den höchsten Grad. Begierig und tief erfaßte er ben Bufpruch eines einfachen alten Klofterbruders, ber ihn auf ben **artilel von der** Sündenvergebung verwies und viel vom Glauben mit ihm redete, fer= ner Troft und Belehrung von Staupit, tem Provinzialen des Ordens. Da wurden im als Zeugen der Gnade unter den Kirchenlehrern Bernhard und Augustin theuer; das Entscheidende aber war, daß er vor Allem in die heil. Schrift felbst sich versenkte.

Auf ben Geist und die Kenntnisse des bescheidenen Mönchs burch Staupit aufwerkfam gemacht, berief ihn Aurfürst Friedrich 1508 auf einen philosophischen Lehrstuhl an feiner neuen Universität Wittenderg. Er las da Dialektik und Physik nach Aristokeles. 1509 aber wurde er baccalaursus ad biblia, 1512 Doktor der Theologie. Auf imer Reise, welche er 1510 in Klosterangelegenheiten nach Nom zu machen hatte, empfing er Eindrücke vom Berderben des römischen Kirchenwesens, welche später seinen Eifer wier Rom steigerten; doch damals thaten sie seinen völlig hingebenden Glauben an vie Kirche noch keinen Abbruch. 1516 wurde ihm auch das Ordensvikariat für Meisen end Distringen anvertraut.

Jubeffen erfolgte, im engsten Zufammenhang mit dem Gange feines inneren Lebens, rejenige Umgestaltung feiner Anschauungen, Ueberzeugungen und Bestrebungen, traft

beren er ichon 1517 in ben ihm von oben zugewiesenen Beruf eintreten tonnte. Ueber ben gewöhnlichen Ariftotelismus hatte er in ben ersten Jahren feiner Brofeffur fich noch nicht erhoben; es war auch anertannt, bag er gründlich in bemfelben bewandert fen; berselbe tritt auch in einer ber ältesten von den uns erhaltenen Predigten Luthers noch ftart hervor (an Beihn. 1515, Lofcher, Ref.-Aften B. I. S. 231 ff. S. 241: vide, quam apte serviat Arist. etc.). Aber zunächft hatte er fich, wie es fein inneres Bedürfniß mit fich brachte, überhaupt von der Philosophie weggesehnt ju derjenigen Theslogie, welche - nucleum nucis, medullam ossium scrutatur (Br. 1, 6). Den Rern ber heilbringenden Wahrheit suchte er für sich und feine Bubörer wie in ber Schrift überhaupt, fo vor Allem im Römerbriefe und, was das A. T. anbelangt, in ben Pfalmen: in feinen Vorträgen über Diefe beiden Bücher leuchtete zum ersten Mal (Mel. 6.) bas evangelische Licht wieder auf; und wie er den Schriftinhalt vom Ratheder ans als folchen vortrug, ber ihm felbst eine Speise für's Leben war, fo war er nicht minder barauf bedacht, ihn als folche Speife in prattijch populärer, möglichft fclichter Beife auch ber Gemeine im Ganzen barzureichen: vgl. bie Bredigten von 1515-1517 bei Löfcher, Ref.=Aften, barunter eine Reihenfolge von Predigten über bie 10 Gebote, und ferner bie Auslegung ber Bugpfalmen (gebrudt 1517) und bie Auslegung bes Baterunfert (Fastenzeit 1517, gebr. 1518). Unter ben menschlichen Schriftftellern blieb ihm Auguftin besonders werth. Bom größten Einfluffe aber war jest (vgl. Predigten, Briefe u. f. m. feit Ende d. J. 1515) nächst dem Bibelstudium das für ihn, daß er mit Lauler und der deutschen Theologie bekannt wurde; wir sehen, daß diese Muftik damals noch weit gewaltiger als Augustins Theologie feinen, gangen Sinn ergriff; ihm ichien barin bal tieffte menschliche Beugniß für biejenige Wahrheit fich ju erschließen, welche er bereits aus Gottes Bort für fich errungen hatte (vergl. über Taulers Predigten Br. 1, 46, Löscher 1, 794; über die deutsche Theol., in deren Inhalt er die Art Taulers fand, die Borreben zu ihr E. A. 63, 235 ff. "tein Buch näher ber Bibel und Auguftin"). - Inf bie Bibel fich ftugend und feiner Uebereinstimmung mit diefer Dhyftit fich freuend, brad er fofort vollftändig mit ber ariftotelifchen Theologie und mit ber Scholaftit überhanpt, obwohl barum teineswegs ichon mit ber Rirche. Entichloffen ichleudert er "Blasphemiem" gegen Aristoteles, Porphyr, die Sententiarier (Br. 1, 15 v. 8. Febr. 1516; ebend. 1, 59; Thefen 1517 bei Löscher 1, 543); und er durfte fich freuen, diefelbe Richtung auf ber Universität obsiegen zu feben (Br. 1, 57). Hiebei war an die Stelle bes Bertranens, das die scholastische Theologie auf den Gebrauch ihrer Logik setze, für ihn das Gegentheil getreten (nulla forma syllogistica tenet in terminis divinis Löscher a. g. D.). And ben philosophischen Thefen, welche bei Luthers Beidelberger Disputation 1518 anf feim theologischen folgen, läßt sich, obgleich sie ohne Zweifel nicht auch von ihm felbst ber ftammen, boch fchliegen, bag auch er für ben Platonismus wenigstens weit mehr Achtung als für den Aristotelismus hegte (Löscher 2, 45). — Neben seiner vorherrschend misti ichen Richtung auf bem religiöfen Gebiete begte er übrigens auch Theilnahme für ben emporstrebenden Humanismus; so für Reuchlin den von ihm selbst verachteten und verhöhnten Kölnern gegenüber (Br. 1, 9 im J. 1512; ebend. 13 f. im J. 1514).

Seine religiöfe Anschauung wußte sich noch so wenig im Gegensatz gegen die Kiche als während seines Klosterlebens, wo er zwar schon Predigten von Hus zu Geschicht be kommen und an ber nachher erfolgten Verbammniß eines so gewaltigen Lehrers ber Schrift sich entsetz, aber, ohne an ber Gerechtigkeit bes verbammenden Urtheils zu zweiseln, bas Buch des Ketzers wieder zugeschlagen hatte. Allein in merkwärdiger Tiese und Festigkeit hatte unter der Schale römischer Anschauungen bereits ber vollständige Kern des evangelischen, und b. h. nicht bloß des bisherigen mystischen, sonbern tes eigentlich reformatorischen Glaubens sich ausgebildet (vgl. Die Choff, Luthers Lehrgebanken in ihrer ersten Gestalt, beutsche Zeitschr. u. s. 1852 Nr. 17 ff.). Die Frundlage des heiles, zum Glauben an welches er aus seinen innern Rämpfen sich erhoben hatte, war die unbedingte göttliche Gnade. Und in ber Lehre von diefer an und für h folog er fich eng an bie augustinische Lehrform an : von natur trachtet ber Densch lechthin nur nach Fleischlichem (bessen Begriff Luther schon jest nicht bloß auf die nsualis concupiscentia, fondern auf das Wefen bes gangen noch nicht wiedergeborenen tenichen ausdehnt), und alle feine guten Berte funt, ehe er ben Glauben hat, Sünde; ott muß den Baum erft durch einen Gnadenakt gut machen, ehe er gute Früchte bringt; ib jum Empfang ber Gnade tann ber Menich auf teine Beije fich felbft vorbereiten: uca dispositio ad gratiam est acterna Dei electio et praedestinatio, - von Seiten ves tenfchen bloge rebellio (Löfcher 1, 329 ff. 541 ff. Thejen von 1516 u. 1517). Und Luer fclieft allen Eigenruhm auch aus dem Wirten ter Wiedergeborenen als folcher aus: anis justus vel in bene agendo peccat; zur wirklichen Erfüllung ber Gebote kommt auch ba nur injofern als - quidquid non fit, ignoscitur (ebent. 345). - Luthers uffaffung vom heilswege felbst führt uns zunächst gang in ben Kreis jener Dopftit Den Grundzug bildet bie nur burch's Wort vermittelte perfönliche Beziehung bes П. ngelnen Subjetts zu Chriftus im Glauben. Und zwar ift ber Glaube, gang im Sinne ner Dipftit, mit reiner, uneigennütziger, bemuthiger, auf alles Eigene verzichtender ingebung eins: die achte Gottesfurcht tes Glaubigen ift diejenige, welche - pure propr Deum timet Deum (Löfcher 1, 259); Gott gegenüber muß er bann - sese in purum kilnm resignare (782), - aufgeben ben Eigenmillen, ber als bie Grundfünde vom enfel tommt (Ausl. d. Bat. Unf. E. A. 21, 188), - aufgeben, teineswegs nothundig auch äußerlich, wohl aber innerlich, alles Rreatürliche (Löfcher 1, 785), - omnis abere indifferentia (ebend.); tas, was Gott vor Allem und einzig fordert und wodurch nr allein von feiner reinen Gute einen Breis erlangen, ift humilitas (790 f.). Aber fon wird bas ganze Befen bes Glaubens auch positiver gefaßt; allgemein ift er: subtantia rerum non apparentium, qua mens abstrahatur ab omnibus his quae videntur et wibus cupiditates irritantur; in en quae non videntur projicitur (Löfcher 1, 230.758); n feiner Richtung auf Chriftus führt er, in jener volltommenen Bingabe alles Eigenen, m volltommenen Che mit Chriftus jelbit (761). Bom Bege der Dhyftit nun icheiret ich ber Luthers, ganz entsprechend den vorherrschenden Erfahrungen seines innern kbens, im hervortreten tes Schuldbewußtjepns statt allgemeinen Bewußtjepns von Richtigkeit des Endlichen; die Auffassung von der Gnade wird zur evangelischen, ja iberhaupt erft zur acht religiösen. Jene Resignation ist ihm vor Ullem Bergicht auf die igene Gerechtigteit, Verzweiflung an der eigenen Seligkeit abgesehen von der in Christus ufdienenen Gerechtigkeit; ber Glaube als Glaube an's Unsichtbare ift wefentlich auch Begenfatz gegen bas Bertrauen auf eine eigene, in Worken sichtbare Gerechtigkeit (289); ne justitiarii, bie ftolzen Beiligen, find ce, gegen welche Luther in feinen Bredigten am mißten eifert. Und er findet, wie wir faben, ben Mangel an eigener Gerechtigkeit und ne Berschuldung fortwährend auch im Leben der Wiedergeborenen (249). Da richtet 🙀 benn Glauben und Hoffnung allein auf Christus: er allein hat das Gesetz erfüllt ind impletionem suam nobis impertit (ebent.); auf ihn ferner richtet fich ber Glaube is auf ben Gelreuzigten und fpricht: es justitis mes, ego autem sum peccatum tuum; assumsisti meum et dedisti mihi tuum (Br. 1, 17. Apr. 1516); - fo: sufficit Christus wer fidem ut sis justus (Löscher 1, 761); und zwar muß fo Chriftus allein unfere Beechtigteit bleiben unfer ganzes Leben hindurch, fofern unfere eigene auch im Gnaden= ande nie genugen könnte. Hiemit ergibt sich, daß wir wahrhaft gerecht find ex sola sputatione Dei, fofern er bie Gunde nicht zurechnet (335. 288 i. 3. 1516), ja daß un fagen tann: omnis sanctus peccator revera, justus vero per reputationem Dei iserentis (335). Innerlich bezeugt sich diese Erbarmung Gottes in "heimlichem Eininen: ",beine Günden find dir vergeben"" (Ausl. d. 7 Bufpf. E. A. 37, 393); aber jon warut Luther auch vor der Meinung, daß Schuldvergebung nur stattfinde, wo mpfindung jenes Beugniffes (Ausl. d. Bat. Unf. G. A. 21, 211). - Roch fließt bei rther ber Glanbe als rechtfertigender und bie Selbstentfagung und Selbsttreuzigung, wie auch bie hoffnung, manchfach in einander (vgl. 3. B. Löfcher 1, 759. 288); an-

fänglich (258, 3. Ende d. J. 1515) hatte er auch den Namen eines Gerechten moch einfach auf die eigene, durch die Gnade hergestellte Qualität bezogen und beshalb ein fortwährendes justificari gelehrt; und fernerhin wird (vgl. 3. B. 778) die Herftellung diefer Qualität, — sanctificatio, purgatio, — wenigstens ohne begriffliche Unterscheidung von ber justificatio als ber Sündenvergebung einfach unter bie justificatio mitbefaßt. Aber fcon feben wir boch, wie vollftändig hiemit feine Grundlehre noch vor bem Ablafftreit in ihrer Eigenthümlichkeit, auch gegenüber von Augustinismus und Mystit festfteht. Jene ihm eigene Glaubenszuversicht auf die Gnade in Chrifto als eine bie Schuld vergebende und hiedurch gerecht machende ift es benn auch, woraus ihm Trieb und Frenbigkeit zum Wirken in derfelben Welt entspringt, von welcher ber Glaube erft gang ab. allein auf Gott hin, fich wenden follte. Dan wird nicht gerecht burch Berte, aber bie Gerechtigteit felbft (in jenem umfaffenden Sinne) fchafft bie Berte (761. 778); ber Glaute in feiner Abkehr vom Sichtbaren, und d. h. von Allem was nicht Gott ift (245. 250), ju Gott hin läßt alle neigung zum Anderen erlöschen (230; X praec., in Opp. exeg. E. A. 12, 5); aus dem vertrauenden Glauben geht fuße Liebe hervor (X praes. ib.); ber durch ben Glauben innewohnende Chriftus felbft fchafft Alles und überwindet Alles (Löscher 1, 230), und so alsbann wird er dem Glaubigen auch als Beispiel vorlenchten (755 f.). Bas der Glaubige jest wirkt, das thut er nicht zu eigener Gerechtigkeit: nulls operatio confert justo aliquid justitiae, sed Deo per eam et hominibus servitur (778). Und in folcher Weise vollbracht find auch weltliche Arbeiten, die Werke eines Fürften ober auch eines gemeinen handwerters, Gott fo wohlgefällig als Gebet, Faften, Bigilien (252, i. 3. 1515). - Zugetheilt wird all jene Gnade burch das Bort, in welchen nichts Anderes ist denn Chriftus felbst, das Brod des Lebens; es wird diefes Brod gegeben äußerlich mittelst des Dienstes von Briestern und Lehrern durchs Bort sowie bnrch's Saframent bes Altars, innerlich durch "Gottes jelbst Lehren," indem Gott immer bei seinem Worte ift (Ausl. d. Bat. Unf. E. A. 21, 203). Bestimmter wird fie jugo theilt burch's Evangelium, nachdem juvor bas Gefetz fein Bert gethan, b. h. ftrafend und demüthigend zur Gnade uns hingetrieben hat (X praec. E. A. 12, 123 f. Löscher 1, 762. 770); ba fündigt bann das Evangelium Frieden und Bergebung an. Auch jenes Amt des Gesetzes aber stellte Luther damals unter den Begriff des Evangeliums, indem diefer ihm so den ganzen Inhalt der neutestamentlichen Schriften umfaßt; aber nur die Gnadenverfündigung ift opus evangelii proprium, jenes (daß es latificat mandatum, magnificat peccatum) vielmehr ein op. evang. alienum (Löfcher ebend. vgl. auch 785).

Allein beffen, daß bie berrichenden firchlichen Anschauungen benen, welche Mittelpunkt feines Glaubens und Lebens geworben maren, widerftreiten, mar Luther fich nicht bewußt, noch auch hatte er aufgehört, folche Elemente der kirchlichen Lehre, welche mit jenem Mittelpuntte nicht auf bie Dauer fich vertragen tonnten, ausbrücklich fellft noch anzuerkennen. Er fordert im Gegensatz zur herrschenden Sitte, daß bie Bifchie als ihr erftes Umt bas Bredigen anfehen follen (Löfcher 1, 757. 225); von lugenhaften Beschichten, von falichen Legenden, von Menschenmeinungen und Menschensatzungen foll bie Predigt frei bleiben (Lösch. 1, 225. Opp. ex. E. A. 12, 29 f. 197. 198); und es foll auch nicht (wie leider fast überall geschehe) bloß über mores et opera, fondern inte besondere de fide et justitis (Löscher 1, 778) gepredigt werden. Solches, meint Enther, follte ber erste Gegenstand reformatorischer Bemühungen feyn, ber zweite bann Raf regeln gegen bie innere Demoralifation bes Klerus, in beffen eigenem Innern bie Bett follte überwunden werben (Löfcher 1, 229, Bred. für ben Abt von Leigtan, auf's pijenifche Concil bestimmt, 1517). Bei all dem aber steht er in ber besten Meinung von ber Uebereinstimmung der kirchlichen Grundlehren mit feinen eigenen, welche unr in ber Praxis hintangesett fepen. Seine eigene tatholische Anschauung zeigt sich noch bentlich 3. B. in feinem Berhältniß zum heiligencult: er predigt eifrig gegen benjenigen Glam ben, ber einzelne äußerliche Sulfsleiftungen bei bestimmten einzelnen Patronen fucht, all ob nicht alle Alles vermöchten und als ob nicht Höheres zu erbitten wäre, und fest ihn

wahre Berehrung barein, daß man Gott in ihnen preise, - vertheidigt indeffen bie Anbetung ber heiligen, unserer Fürbitter bei Gott, an fich gegen die Bikarden (X praec. E. A. 12, 28 - 30. 40 - 43. Löscher 1, 337). Namentlich aber regt sich in Luther, jo febr er am Leben von Prieftern und Babften Mergerniß nimmt (Löfcher 1, 792), noch teine Spur von Zweifel an der Autorität und Bollgewalt der äußern Kirche als folder; Gehorfam gegen fie, bie untrügliche, ift ihm eins mit Gehorfam gegen Chriftus (X prace. E. A. 12, 83); von Betri Schlüffelgewalt gilt: nisi Christus omnem potestatem suam dedisset homini, nulla fuisset ecclesia perfecta (Löfcher 1, 280 i. 3. 1516). man fieht jedoch nicht, daß Luther über die Art diefer Gewalt irgend schon weiter restet= tirt hätte; gerade verntöge feiner eigenthümlichen innerlichen Richtung war er, ähnlich wie bie deutschen Mystiker, gar nicht auf folche Reflexionen gekommen, bis ber Rampf für bas ihm innerlich Theuerste und Heiligste ihn bann bazu zwang. - Nichts ift mehr als ber gänzliche Mangel an Bewußtfeyn über feinen bereits eingetretenen Gegenfas gegen bie Kirche, ja auch gegen jeinen Meister Augustin und gegen die Dopftit, ein tlarer und merkwürdiger Beweis pafür, wie ber Geift, aus welchem feine Unschauungen fich erzeugten, so ganz ein positiver, innerlich unvermerkt zeugender und treibender, so gar nicht ein Beift ber Negation, bes Umfturges, ober auch nur ber fritischen Reflexion gewefen ift.

In feinem perfönlichen Berhalten und Wirken zeigt sich besonders die bezeichnenbste Eigenschaft dessen, der selbst im eigenen Elend die Erbarmung wahrhaft erfahren hat, nämlich milde Hingebung an andere Schwache (Br. 1, 17. 18. 37. 51). Nichts weist er so ftreng, ja hart ab, als die ihm aus Freundesmund ertheilten Lobsprüche (Br. 1, 50); was er von den Freunden haben möchte, ist vielmehr Fürbitte wegen eigener Schwäche (Br. 1, 58 f.). Als er sodann als Rämpfer für seinen Glauben auftreten mußte, gab ihm gerade auch das ein Ansehen, daß mores congruerent cum oratione docentis videretarque oratio non in labris nasci sed in pectore (Mel. 6). Auch die Spürkraft der beschaftesten Feinde wußte nichts Anstößiges in seinem ganzen bisherigen Wandel auf= pspüren.

Der Ablaghandel, welchen der mit Auftrag vom Mainzer Erzbischof versehene Dominitaner Tetzel in der Nähe von Wittenberg trieb, veranlaßte Luther zum erften timpfenden Auftreten, - aber, wie er felbst meinte, nicht gegen die Kirche, fondern für ihre eigene Gbre und nach ihrem eigenen wahren Ginn und Billen. Er begann, wr bem Migbrauche des Ablaffes im Beichstuhl und auf ber Ranzel zu warnen, mabnut feine dogmatische Anficht von bemfelben auf Grund feines Glaubensmittelpunttes confequent, wenn auch nur allmählig, erst mit theilweifer, von ihm felbst offen ausgeprochener Unficherheit fich gestaltete. Bom Worte "ueravoia" aus war er zur Einficht gelangt, wie verkehrt es fey, bie Buge fast nur in frigidas quasdam satisfactiones et laboriosissimam confessionem zu verlegen; er felbst erzählt: haec mea cum sic forveret meditatio, ecce subito coeperant circum nos strepere — nova indulgentiarum classica (Br. 1, 117). Jest galt es zu bestimmen, was wirklich zur Buße gehörige satisfactio **fey und wie zu ihr der Ablak sich verhalte. Sogleich lehrt er: es handle sich um Er**laffung berjenigen zeitlichen Strafe, welche ber Priefter auflege und beren Reft im Fegfener au löfen feb; ber Babft nun tonne nur lofen quoad poenitentiam a se injunctam vel injungibilem; in's Reich Gottes aber könne man aus dem Fegfeuer überhaupt noch nicht burch jene Straferlaffung tommen, fondern nur burch innere contritio und Reinis gung und Bunahme innerer, durch die Gnade mitgetheilter Tugend, und in dieser Hin= ficht tonne ber Pabft nicht lofen vermöge feiner Schluffelgewalt, fondern nur burch Bus theilung der Fürbitte der ganzen Kirche; wie weit man aber der Erhörung diefer Für= fprache burch Gott gewiß fehn dürfe, darüber wagt Luther teine Entscheidung, obgleich er allerdings für folche Erhörung die dem christlichen Gebet ertheilte Berbeigung anfüh= ren an burfen glaubt und mit Rudficht hierauf den Ablag, foferne die Empfänger desjelben vor falfcher Sicherheit fich hüten, als nutlich gelten laffen will (Pred. X Trin. 1516. Löscher 1, 729 ff.). Sobann (Bred. prid. dedicat. 1517. 1, 734) unterschertet er nit Bestimmtheit in der Busse 1) die innere, im Herzen und von Herzen, 2) die äußere, häusig bloß erdichtete, bestehend aus consessio et satisfactio, in Betreff welcher man zwischen öffentlicher und privater zu unterscheiden habe. Auf die priv. satisfact. lezieht Luther den Ablaß, spricht jeht aber geradezu die Bestürchtung aus, derselbe möge der wahren, einen Nachlaß gar nicht begehrenden innern Busse entgegenwirken, und ferner das Geständnich, daß er nur die öffentliche, durch's ganze Leben sich erstredende satisfact, nirgends aber auch die priv. consess. und satisf. gelehrt und vorgeschrieben finde.

Weiter suchte Luther bem Unfug entgegenzuwirten (vergl. Luthers eigene Bericht Br. 1, 119 ff. 186. E. A. 26, 50) burch Briefe, welche er an Magnates ecclesiae, jebenfalls an ben Brandenburger Bifchof und Mainger Erzbischof richtete. Dem letterwähnten Briefe legte er bereits die 95 Thefen bei, mit welchen auch öffentlich ber Rampf gegen Tetzel unternommen werden jollte. Er schlug bieje sofort am 31. Oftober 1517 an ber Echloftirche ju Bittenberg an. Einen entscheidenten hauptangriff aber meinte er noch nicht einmal mit ihnen zu unternehmen: als er rem Erzbischof bie Thefen fcidte, brobte er mit Streitichriften, welche erft tünftig noch ericheinen möchten (Br. 1, 69). Er hatte die Thesen selbst nicht ichon zu allgemeiner Berbreitung bestimmt (Br. 1, 95), wollte in denjelben auch, wie ce bem Karakter folder Thefen entsprach, nicht lauter ichen feststehende Behauptungen, sondern theilweise nur erst einen Gegenstand des Disputes aufstellen (Löfcher 2, 195, 202). 3hr Inhalt ift bem gemäß, mas er ichon in Bredigten vorgetragen hatte: Jeju Bußgebot wolle, bas das ganze Leben eine Buße jen, und jen nicht von der priesterlichen confess. und satisf. zu verstehen; und zwar fordere es mit ber innern Bufe auch äußere Ertöbtung bes Fleisches; und es bestehe baber mit jener, d. h. bis zum Eintritt in's Himmelreich, immer auch die poena fort (Thef. 1—4). Richt in Betreff biefer felbst, sondern nur in Betreff ber von ihm auferlegten Bonen wolk ber Babft Erlaß eintreten laffen, ber pabftliche Ablag fen baber nicht Berföhnung mit Bott felbft, tonne vielmehr nicht einmal bie eigentliche Schuld ber geringften täglichen Sünde hinwegnehmen (6. 33. 76). Die wirkliche Schult werte vielmehr vom Bak nur infofern erlaffen, als er bie von Seiten Bottes erfolgende Erlaffung berfelben anfündige und bestätige; und folche pähltliche Bergebung, d. h. Anfündigung feb zwar mit nichten zu verachten, es trete aber auch ohne bes Babstes Ablak auf bloke mabre dompunctio hin völlige Bergebung für den Chriften ein, und das Berdienst Christi und der Heiligen wirke auch ohne des Babstes Zuthun Gnade des innern und Kreuz, Tod und Hölle bei äufjern Menfchen (6. 36 - 38. 58); ber mabre Schatz ber Rirche feb bas Evangelinn von der Gnade Gottes, und tiefes, nicht etwa ber Ablaß, fen auch bie bochfte, ben Pabft anvertraute Gnade (62, 78). Indeffen unterwerfe Gott Jeben, welchem er bit Schuld vergebe, in allen Stücken gedemüthigt auch bem Priefter als feinem Stellvertreter (7; wie weit dem schon Begnadigten gegenüber die wirklichen Befugniffe des Bitefters sich ausdehnen, bestimmen die Thefen noch nicht). Man sieht, wie Luther, so wenig er ben Chriften von den Thätigkeiten und Befugniffen ber Rirche ihm gegenüber entbinden will, denselben doch in Hinsicht auf die Hauptsache, die Erlangung ber Gnade felbst, in unmittelbare Beziehung zu Gott setzt. — Dabei will Luther überall Richts all den wahren Sinn des Pabstes selbst aussprechen, ter von dem getriebenen Migbrand wohl felber gar nichts miffe (20. 42. 50. 74). - Jugleich ließ Luther einen "Sermon von Ablag und Gnade" erscheinen; er mahnt barin wie in jener früheren Bredigt von Gebrauche bes Ablaffes ab, weil vielmehr bas Leiden und Gutesthun felbft für ben Chriften erspriefich fey. — Auffallend tonnte icheinen, bag Luther bie Bebeutung bei fonst schon überall von ihm vorangestellten Glaubens hier nicht hervorhob; er befast ihn ohne Zweifel unter ber "innern Buge", "compunctio" und "Betehrung;" in Betreff des Ablasses selbst kommt ihm weniger der Glaube an sich und seine Stelle in ter innern Buße in Betracht, als vielmehr das Berhältniß des Ablasses zur innern Bufe überhaupt, mit welcher der Ablaß gar Nichts zu thun habe, und fodann das Berbältnik

felben zur satisfactio, an deren Statt derselbe treten wollte und deren Wahrheit Luther bft nicht im Glauben, sondern in dem aus diesem hervorgehenden Leben fand.

Bas Luther aus reinem, felbständigem innern Antrieb gesprochen, fand alsbald durch mtichland bin einen Biederhall, ben fein äußerlich teineswegs weitstrebender noch auch x weitschauender Sinn nicht geabnt batte. Die Thesen "liefen schier in 14 Tagen rch gang Deutschland; benn alle Welt flagte über ben Ablaß; und weil alle Bischöfe b Doltores ftillschwiegen und Niemand der Rape bie Schellen anbinden wollte, ward r Luther ein Doktor gerühmt, daß doch einmal Einer kommen wäre, der brein griffe" uther E. A. 26, 53). Wie wenig er mährend feines innerlichen heranreifens bas efen und Treiben bes ihn umgebenden Weltkirchenthums fritisch beobachtet batte, bas gte er in ber redlichen, naiven Zuversicht, auf ben Pabft felbft als auf einen Batron ner Bestrebungen rechnen ju burfen (Opp. Jen. I. praef.); aber ein höheres Bermen war es, bas in ber burch ihn angeregten gewaltigen Bewegung und gegen bie mfo unerwartet heftigen Befeindungen von Anbeginn ihn beruhigte und fräftigte : "si urit opus ex Deo, quis prohibebit" u. s. w. (Br. 1, 73 v. 11. Nov. 1517). — Die ofte Beranlassung zu fernerem Auftreten in ber angeregten großen Sache gab ein moent feines Ordens in Heidelberg; bort risputirte er am 26. April 1518 unter grom Bulauf auch von fremden Theologen (darunter Bucer, Brenz, Schnepf). Sodann rfaßte er resolutiones ober probationes feiner 95 Thefen, tie er auch dem Pabste 2u= ndte. Weiter trieben ihn die Angriffe der Gegner: Tetzels, - bes Dominitaners Prieis, bes pabftlichen Magister palatii, - bes Ingolftatter Protanzlers Joh. Ed, bes bentendften unter ihnen (f. Enc. 3, 626 ff.); er antwortet bem ersten in der "Freiheit Sermons vom Ablaß" (E. U. 27, 8 f.), bem Ed in ten Asterisci adv. obelisc. Eccii ðf cher 2, 333 f.), bem Prierias in ber Respons. ad Sylv. Prier. dial. (Löfcher 2, 389 f.); oogftraten (Enc. 6, 257), ber auch gegen ihn ben fürzesten Weg ber Repergerichte wishlen hatte, wurde mit einer turgen Schoda (Löscher 2, 323) abgefertigt. Bon jenen ien fah fich Luther unbedingt als Reper gebrandmarkt; nur auf Unterdrückung feiner ipre als einer tegerischen richtete sich auch von Anfang an das Bestreben des Pabstes, ie denn auch die von ihm eingesetten Richter sogleich die Berurtheilung derfelben aus= fprochen hatten; Luther felbst wurde vor diese nach Rom citirt. Aber Kurfürst Friedd war nicht Willens, feinen berühmten Wittenberger Theologen ohne Weiteres preisgeben; und ber Pabft, ein gutes Einvernehmen mit tem hochgestellten Reichsfürsten her anschlagend als ben Untergang bes von ihm gering geschätzten Mönches, eilte icht zu ben äußersten Schritten. Der Carbinallegat Cajetan follte erst versuchen, benthen in persönlicher, zu Augsburg gepflogener Verhandlung (Oft. 1518) zur Untererfung zu bringen. Luther erschien baselbst unter taiferlichem Geleite, ohne burch Barungen vor ber Untreue ber Belichen fich abichreden zu laffen; er stellte fich bar als nterthänigsten Sohn der heiligen römischen Kirche, bestand aber gegen den Bevollmächsten bes Pabstes ted und fest, durch Bureden und Drohungen unbewegt, auf dem Worte r Schrift, und appellirte bann a papa non bene informato ad melius informandum. ine hierauf erfolgte Bulle sprach noch nicht gegen ihn persönlich, sondern nur gegen e "von Einigen" über ben Ablaß verbreiteten Gäpe bas Urtheil. Da brach Luther ticheidend mit dem Pabstthum, indem er am 28. Nov. 1518 vom Pabst an ein allge= tines Concil appellirte.

Indeffen hatte ber Gang des Streites Luther bereits zu einer reichen Entfaltung ner gesammten positiven Anschauung geführt; zuvor schon von ihm gepredigt, schreitet jetz zu größerer Bestimmtheit sort und mit dem Widerspruch gegen die erfolgten tofprüche ber römischen Kirche gelangt sie zum Bewußtseyn ihres principiellen Gegenses gegen dieses gesammte Kirchenthum. Von der einzelnen Streitfrage über den Ablaß f die Grundlehre vom Heilsweg überhaupt zurückgehend, wiederholen die Schriften thers jene grundlegenden Sätze von der Sündhastigkeit aller, auch der besten menschien Werte (Löscher 2, 43, 47 f., Heidelberg. Disput.), — vom Gerechtwerden allein in

Chrifto durch den Glauben, - von Chriftus, fofern er durch den Glauben ber Unfrige wird und in uns bann lehrt und treibt, auch in uns die Gebote Gottes erfüllt und die Werte, die, soweit es auf uns antommt, fündhaft find, Gott wohlgefällig macht (Seidelk. Difp., u. Resolut.). L'ichtvoll faßt er jest (sermones de tripl. just. u. de dupl. just. Jen. I, 168 sq.) feine Lehre unter bem Begriffe ber justitis zusammen: 1) eine faliche justitia ist die bloß legale; 2) die eigentliche justitia ist eine doppelte: a) die Christi, mitgetheilt in der justificatio, durch den Glauben; der Glaubige wird in Chrifto als gerecht angesehen — und es erfolgt in ihm eine infusio, eine Mittheilung von Chriftus felbst und feinen Gaben (baffelbe Bufammenfehn beiter Momente wie oben); b) bie just eines gerechten Wandels, eine Folge jener just. Christi, ben Batfünden entgegengejett wie jene ber Erbfünde - bem Wechfel unterworfen, mahrend nur jenc eine "wefentliche und ewige" ift. Und dieje Lehre von der Gnade ift jest (eine Frucht des Ablafftreites) zur Lehre von ben Schlüsseln und der Absolution in bestimmte Beziehung gefetst -- und zwar fo, tag ichon in ten ersten Versuchen einer folchen Bestimmung fehr klar bie we Luther bann beständig festgehaltene Unfcauung fich vor uns gestaltet. Bal. befonders bie Resol. über bie 7. Thefe Löfcher 1, 196-f. (Luther felbft G. 196: in ejus intelligentis adhuc laboro). Borangehen nuß, wenn ber Menich Abfolution genjegen foll, bie gut liche Bergebung an fich; benn ohne fie tommt es zu gar teinem Bunfc nach Erlangung berfelben; allein indem Gott zu rechtfertigen anfängt, ift bas Erfte, daß er bie Ben bammniß erfahren läßt; ta weist er bann, bamit wir ben Frieden erlangen, uns an, ihn bei ber Rirche zu fuchen (vgl. auch 261 - 263) und, ob auch bas eigene Gemiffen noch unruhig ift, zu fteben auf bem Urtheil des Anderen, bes Briefters. - nicht jedes von megen bes Brälaten ober ber Gewalt beffelben, jondern von megen bes Bortes Chrifti Joh. 20, 23, bas nicht trügen tann. Siemit ift bereits ber Uebergang zur eigenthümlich lutherischen Lehre von ber Abfolution im Unterschiede von ber römischen vollzogen: biefelbe foll volle Objektivität behalten, und zwar bamit in ihr bes geängstigte Gewiffen des Subjettes ruhen könne; icon jest tann baber Luther, währen er in ben Thejen nur von Unfündigung ber Sündenvergebung burch ben Babft geredet hatte, es auch wieder annehmbar finden, daß er in eigentlichem Sinne Sünde vergete (Resol. gofcher 2, 202, 199). Uber ihre Dbjeftivität ift nicht mehr gestellt auf menie liches Urtheil, fondern nur auf's Bort Chrifti, und vermöge biefes Bortes befieht fte auch trop ber Leichtfertigkeit und des Irrthums absolvirender Priefter (201, 264); mb ferner ift es nicht menschliches Urtheil, welches bie zugetheilte Bergebung wirflich ben Absolvirten zu eigen macht, sondern diefe wirkliche Aneignung erfolgt nur mittelft bes Glaubens bes Letteren (198, 263); endlich foll ber bie Schläffel verwaltende Babf bie bei nicht wie ein Tyrann verehrt, sondern vielmehr als Anecht und Diener der Ebriften, welchen biefelben zu ihrem Trofte geschentt find, angesehen werben, und wo er ungereit bindet, alfo bie Abfolution verweigert, foll ber Gläubige bierin boch teinen Schaben für fich fehen (265, 291). Einfach und flar fagt vollends der Sermon vom Sakrament der Bufe (E. A. 20, 179 ff., Nov. 1518): "Die Bergebung ber Schuld ftebet nicht - in iraend eines Menschen Gewalt - fondern allein auf bem Worte Christi und beinem eigenen Glauben ;" und mit demfelben zweifellofen Glauben wie aus dem Munde des Prieftet foll biefes Wort nun auch aus bem eines frommen Laien aufgenommen werben: and biefer übt fo bie Gewalt, Günden zu vergeben; und vom Priefter foll es mgetheit werben, wo gebeichtet und Absolution begehrt wird, auch ohne bag er Gewißheit hat von mahrer Reue und Glauben tes Beichtenden. Auf Diefe Beije find wir bei guther bereits vom peinigenden Berhör und Gericht ber Ohrenbeichte zu berjenigen, ftets von ihm empfohlenen Beichte, beren hauptfache bie tröftende Abfolntion ift, binübergefährt. — Auch in Betreff ber Saframente überhaupt führt Luther jest die Bedeutung bei Glaubens burch, welcher allein mirtlich bie Gnade aufnehmen tonne; ohne ibn fcaben jene mehr als fie frommen (Böfcher 2, 202 E. A. 20, 182). Es war bies ein Sanptpunt, von welchem ihn Cajetan in Augsburg vergeblich abzubringen suchte.

In ber Stellung Luthers zur Kirchengewalt und zum faktischen äußeren Kirchenthum überhaupt ficht man, daß feine Ueberzeugungen ichon bisher, fo groß und werth hm auch ihre vorausgesetzte Uebereinstimmung mit benen ber Kirche war, boch in Wahrbeit für ihn nicht auf irgend welcher firchlicher Autorität, sondern rein auf bem Schriftworte und jenem durch dasselbe vermittelten inneren Lebren Gottes ruben. ર્શીક es rann galt, sie gegen die kirchliche Autorität und Gewalt zu behaupten, regt sich in ihm nicht bas mindefte Bedenken hiegegen, sondern von vornherein ift es ihm gewiß, daß er auf ihr Gebiet trot ber Pflicht bemüthigster Unterwerfung unter ben Babft boch kinen pähftlichen Machtspruch bürfe eingreifen lassen. Hiemit beschränkt sich ihm dann das Bebiet folcher unbedingter Unterwerfung auf blog äußere Gebote; er stellt diefelbe zu= femmen mit ber Pflicht bes Gehorfams gegen bie weltliche Obrigkeit als eine göttliche Ordnung (Löscher 2, 290 ff.). Zugleich will er einerseits die Befugnisse des Babstes überhaupt an die bestchenden Kanones und an die von ihm in Gemeinschaft mit Concilien getroffenen Bestimmungen binten (248); andererfeits erklärt er ichon gegen Prierias (Röfcher 2, 401), auch ein Concil, in welchem tie Rirche felbft representative fen, könne irren; nur von den Berfaffern der heiligen Schriften glaubt er fest, fie haben nicht geirrt (390). Klar mußte vollents die Frage über die Kraft tes Bannes (sermo de virtute ereomm. Jul. 1518 Löfcher 2, 376 ff.) feine Unficht vom Berhältnig zwischen ber Theil**nahme an**t römischen und überhaupt an menschlich äußerlichem Kirchenthume und zwi= iden der Theilnahme am Heile und an ber eigentlichen Heilsgenoffenschaft an's Licht stellen; ba fcheidet er zwischen der communio fidelium interna et spiritalis und ber externa et sorporalis; von jener könne ten Christen feine Rreatur außer er felbst burch feine eigene Sande ausschlieften; und es fey nun zwar die Ruthe des Bannes, auch wenn fie von ber Rirche, unferer Mutter, einem Unwürdigen übertragen seh und ungerecht gebraucht werde, bennoch mit Achtung als heilfame Bucht binzunehmen, es werden aber die unrecht Gebenuten, wenn sie in der Wahrheit beharren, gerade unter dem Banne selig. — Das Ales hatte Luther ausgesprochen ichon vor jeiner Appellation an ein Concil: nicht in bem Sinne also konnte er diefe einlegen, als ob er bann einem Concil eine auf der Schrift ruhende Ueberzeugung unterwerfen wollte. - Im Pabste felbst beginnt er jest (Br. 1, 193. 239) ben Antichrift zu erkennen. — Und er ahnt in Betreff bes ganzen Streites, ber ganzen Bewegung: res ista necdum habet initium suum meo judicio; tantam abest ut finem sperare possint Romani proceres (1, 193).

Roch führte ber Bunich bes Pabstes, mit dem Kurfürsten, zumal beim Bevorstehen ber Raiferwahl, in gutem Einvernehmen zu bleiben, zu einem letzten Berfuch feinerfeits, ben handel mit Luther friedlich beizulegen. Freundliches Bureden seines an den Kurfürsten sefandten Rammerherrn, R. v. Miltit, vermochte bei Luther jo viel, daß er zur Unterwerfung unter ein bis auf Weiteres beiden Barteien aufzulegendes Schweigen, zu einem bemuthigen Brief an den Pabst und zur Abfassung einer Schrift, welche feine Berehrung segen bie römische Kirche bezeugen follte, sich verstand (Jan. 1519). Aber in dieser Schrift falft (Unterricht auf etl. Art. u. f. w. Febr. 1519 E. A. 24, 1 ff.) sprach er, während er jur Seiligenanbetung und zum Glauben an's Fegfeuer fich fortwährend betannte, uch ben Ablag als erlaubt zugab, boch mit aller Offenheit aus, bag er die Einwirfung 101 Ablak auf's Fregfeuer nicht glauben tonne, baf Gottes Gebote über ber Rirche Geloten stehen, und ferner, daß die Frage über die Gewalt des römischen Stuhles der Seelen Seligkeit gar Nichts angehe: Christus habe feine Rirche nicht auf äußerliche Be= walt und Obrigkeit, überhaupt nicht auf zeitliche Dinge gegründet. Und einer neuen Anfachung des Rampfes felbst glaubte er fich nicht entziehen zu dürfen, als Ed, feinen Collegen Karlftabt zu einer Difputation nach Leipzig herausfordernd, gegen ihn felbft bie hauptfätze richtete. Beide bifputirten mit Ed v. 27. Jun. — 16. Juli 1519 (val. Seibemann, b. leipz. Difput. u. f. w. 1843). Die Behauptungen, auf welche Luther burch die Disputation geführt wurde, waren bei ihm in der hauptsache nicht nen, aber bis babin noch nicht in fo bestimmter, Auffehen erregender Beife ber Belt Real-Suchflopabie für Theologie und Rirche. VIII. 37

vor Augen gestellt worden. Es dahin zu bringen, ihn förmlich als einen von ber romiichen Rirche Ubgefallenen hinzuftellen, mar gerate Eds Abficht gemefen, indem er ben gangen Streit auf ben entscheidenden Buntt, die Lehre vom pabfilichen Primate, bintrick. Eds Sauptfat fagte zunächft nur etwas Gefchichtliches ans: bie romifche Rirche feb icon we Silvesters Zeit das Oberhaupt aller andern gewesen, indem aber Luther (Löfcher 3, 120) vies unter Berufung auf die Schrift, das Nicäner Concil und die Geschichte von 1100 Jahren bestritt, hatte er bas jus divinum des pähftlichen Primates überhaupt aufgegein, fo wenig er auch den gegenwärtigen Primat hatte beftreiten wollen (vgl. Br. 1, 208). Auch jetzt leitete Luther tiefen nur jo, wie jede andere bestehende Gewalt von Gott in; ja er stellte in feiner Ausführung tie Bflicht ter Unterwerfung unter ihn auf Eine Link mit ber Bflicht ber Unterwerfung auch unter göttliche Buchtigungen, 3. B. auch mit bie Gewalt ber Türken, falls Gott unter fie beugte (Löfcher 3, 125). Dagegen ben er die Hauptbeweisstelle der Papisten Matth. 16. (ebend. 129 f.) jest austrücklich mf Alle, in beren Namen Betrus geredet habe: die Schlüffel fenen teinem Einzelnen, fondern ber Rirche und bas beiße ber Gemeinschaft ter Seiligen gegeben, und ber Briefter feb nur minister ecclesiae (vgl. auch bie Leipziger Bredigt G. A. A 396 f. 65, 269 f.). Im Berlaufe ber Difputation fpricht er aus: bie Kirche ift cin Monarchie, hat aber zu ihrem haupte nicht einen Menschen, sondern Christum felle (Löfcher 3, 333); ber Glaube, taf bie römifche Rirche über ben andern ftebe, ift mit Seligkeit nicht nothwendig und bie Menge von Seiligen in der griechischen Kirche, wei nie unter ber Gewalt bes Babftes lebten, tann ficher tein Schmeichler bes Babftes wit himmel ausschließen (360. 357); es gilt aber ber hus'iche ober vielmehr ichon Angeftin'ide Say: una est sancta et universalis ecclesia, quae est praedestinatorum univ sitas (371); unter ben ju Conftang verdammten Gaten bes hus find echt erangelije wie ber so eben genannte (360).

An ein Stillstellen ber Bewegung, wie Miltitz gehofft hatte, mare indeffen bei bit Ausbehnung, welche fie alsbald gewonnen hatte, auch bei allem Schweigen Luti schlechterdings nicht mehr zu benten gewesen. Die Schriften Luthers waren in b weiteften Rreifen mit einer Begier aufgegriffen worben, von welcher felbft ein fonft m lefelustigeres Zeitalter fich taum mehr eine Borftellung zu machen vermag. In Bitte berg ftand feit 1518 Melanchthon neben Luther. Bon allen Seiten ftrömten june und alte Studirende herbei, um dann ben empfangenen Samen weiter jn tragen. war bas einfache Wort, welches wirtte; ber weise Rurfürft that bas Beste, was er it baffelbe als Landesfürft thun tounte, indem er, ohne Bartei zu nehmen, es einfach # währen ließ. In Deutschland achteten anfangs nächst ten Theologen besonders 20ed mit Spannung und Freude auf die neue, fühne Predigt; die Krisis, in welche ber Ind gerade tamals in der Entwicklung der Reichsverfassung und der landesberrlichen Behältniffe gekommen war, mußte besonders mit beitragen, ihn auch für tirchliche Bewegungs leichter erregbar zu machen: ein Zusammenhang, ber andererfeits auch wieder bie Rife mation felbst durch Mengung fremtartiger Elemente gefährden konnte. Ueber Deutschleft hinaus fah Luther ichon 1519 nach Frankreich, England, Italien feine Schriften brings

Luther wird in jener Zeit geschildert als fräftiger Mann, aber burch Sorgen m Studiren sehr abgemagert, — in wissenschaftlicher Rebe über einen großen Reichtim von Sachen und Worten gebietend, — im persönlichen Berkehr freundlich und heiter. Di Kämpfen, in das er wider Willen aus Meditation und ftüllem Wirken herans war hinde gerissen worten, hatte neben frischer Kraft und furchtloser Rühnheit eine mitunter rilf sichtslose und maßlos derbe Heftigkeit in ihm erwedt, welche zu bezähmen er selber fi verpflichtet, aber minder, als er es wünschte, fähig fühlte (vgl. Br. 1, 418; in publie versari semper indignatus sum; ""canem irritare non debuerunt"). Die lebendige Untik, welcher sein Wort entströmte, gab den Vorträgen und Schriften auch die besonders wir jame Form: Sprache und Gedanten haben von ber (in ben 95 Thefen noch herricher ben) Schulform sich frei gemacht und vereinigen in unvergleichlicher Weise das, mit bas theologische, und bas, was das einfache praktisch= religiöse Bedürfniß fordert. Dem Jahre 1519 gehörten namentlich der kleinere Commentar zum Galaterbrief und die operationes in psalmos an; dem Anfange des Jahres 1520 der umfangreiche Sermon von den guten Werken, — alle mit reichen positiven Aussjührungen der Grundlehren von der Gnade. — Schon knüpsten sich für Luther auch persönliche Verbindungen außerhalb Deutschlands an; er bekam selbst Zusendungen aus Italien (Br. 1, 491), ferner Briefe und einen Abgesandten von böhmischen Utraquisten, unter welchen sein Einsluß schon seit 1518 wirkte (vgl. Gindely, Böhmen und Mähren im Zeitalter der Reformation I, Gesch. b. böhm. Brüder, Bb. 1. 1857, S. 162 ff.).

In hinsicht auf die weitere Entwidlung feiner Lehre ging es Luther wie er felbst fagt (Jen. T. II, 259): velim, nolim, cogor in dies eruditior fieri, tot tantisque magistris cortatim me urgentibus et exercentibus. In engster Beziehung zu feiner myfti= ichen Anschauung von der wahren allumfassenden Heilsgemeinschaft, wie sie der Gläubige, mit Christus und seinen Gütern und zugleich mit Christi Gemeine genießt, entfaltet er im Germ. v. b. hochwürd. Satram. u. j. w. (1519 E. A. 27, 25 ff.) die Bedeutung bes Abendmahls, deffen Werk eben dieje Gemeinschaft feb; auch alle feine Anfechtungen ine ber Gläubige auf die Gemeinde und Christum, und nehme andererseits die Leiden her Gemeine mit auf fich. Zeichen folcher Gemeinschaft, nämlich unserer Verwandlung in ben geiftlichen Leib, b. b. in die Gemeinschaft Christi und der Seiligen, nennt Luther bie (von ihm fo ohne alles nähere Gingeben hier noch in ber tatholischen Beife hinge= felte) Berwandlung des Brodes in den mahrhaftigen natürlichen Leib Christi; von diefin Leibe an fich spricht er nicht weiter; Christus felbst, jagt er, habe biefen feinen utürlichen Leib geringer geachtet, als jenen geiftlichen Leib, Die Gemeinschaft feiner Grifigen. Man hat inteffen bei diefer Deutung tes Sakramentes, — bei der tem Sermn ganz eigenthümlichen bloßen Hervorhebung ber geistlichen communio überhaupt m beachten die hier vorliegende besondere Beranlassung: die wahre, durch's Sakrament ichentete Gemeinschaft soll ben tatholijchen Bruderschaften entgegengesetzt werden (E. A. 📲, 46; gegen eben diefelben 21, 338). Sonst pflegt Luther schon damals, wie später, am Abendmahl, gemäß den Einsezungsworten, turzweg zu fagen: Christus habe darin Bergebung ber Sünden beschieden (20, 230). — Besonders wichtig für den weiteren and gegen Rom ift ber in ben Eingang Des Sermons gestellte Satz, cs follte burch i Concil ber Genuß des Abendmabls unter beiden Gestalten wieder hergestellt werben, nienohl Luther dies nicht als förmlich von Christus geboten und baber auch das Schisma **hr Böhmen noch als** unberechtigt anfah (20, 73). — Echou wird ihm ferner die römische abre von sieben Sakramenten, da zu einem solchen voch ausdrücklich göttliche Berheißung tiprbert werbe, zu einer fabulatio (Br. 1, 378, 18. Dez. 1519). Der priesterliche ordo hat für ihn neben dem durch die Schrift gelehrten allgemeinen Priesterthum keinen Sinn **tehr: was ihm Eigenthümliches** bleibe, sey bloß Ceremoniales (ebend.). Der ganze Glau= in an's Fregfeuer ift ihm bodift unficher (Br. 1, 367), nachdem er ichon in bem "Unterr. 🖬 etl. Art." (f. o.) Richts mehr über die Bereutung desselben zu bestimmen gewagt intte. -- Bon guten Werken im tatholischen Sinne fann, ta alle Werke im Glauben Meich ant find, teine Rebe mehr schn; die äußerlichen Sakungen ber Rirche verbinden ticht: herablaffen aber foll man fich zu ben Unmündigen, Die ihrer noch bedürfen (Germ. L gut. Berten). - Die lutherifche Grundlehre von der Rirche felbst durchaus rubend ruf ber nur durch den Glauben bedingten unmittelbaren Bezichung zu dem in Wort und Batramenten fich darbietenden Christus, stellt sich schon reif bar in der Entgegnung men einen Angriff bes Franzistaners Ulveld zu Leipzig ("von bem Babftthum zu Rom" L f. w. 1520 E. A. 27, 85 ff.): ter äußerlichen Christenheit mit dem geiftlichen Rechte ben Brälaten wird als die einzig wahre, allein von ter Schrift anerkannte Rirche bie Gemeine ber Gläubigen entgegengejett, welche nicht gejehen, jondern geglaubt werbe, and ber äußerlichen römischen Einigkeit nicht bedurfe, welche aber boch jelbft auch ihre äußeren Zeichen habe, nämlich Taufe, Satrament und Evangelium.

Eine ganz besondere Bereutung, tas gesammte Gebiet ber Reformation umfaffent, haben endlich bie brei Hauptschriften bes Jahres 1520. Die Grundlage für eine allgemeine Reformation will bie Schrift "In ben driftlichen Abel beutfcher Rationlegen. Bum ersten Mal, auf feinc Grundlehren fich ftutend, befiehlt bier Luther biefet von Gott geforderte, vom Pabft und Klerus aber zurückgemiejene Bert ben Laien an: benn Briefter, geiftlichen Standes, find fie alle, ichon vermöge ihrer Taufe, wenn gleich die Uebung eines öffentlichen Amtes innerhalb diefer Gemeine von lauter Brieftern nicht allen, fondern nur ben von der Gemeine Beauftragten ziemt. Go foll benn (vgl. aus fchon Serm. v. d. gut. Bert. E. A. 20, 267) bazu thun, wer am erften tann, als en treu Glied tes gangen Rörpers, tamit ein recht, frei Concil zu Berstellung mahrer Reform zu Stande tomme; es vermag bies aber Niemand jo wohl als bie weltliche Obrigteit. Als bestimmte Gegenstände, auf welche die reformatorische Thätigteit fich richten foll, nennt Luther hier, wo er zumeift zur weltlichen Obrigkeit fpricht, nicht bie wn ihm angefochtenen Lehrpuntte felbft, fondern tirchliche Migbräuche, bergleichen bis babin häufig auch schon auf den Reichstagen zur Sprache gekommen waren, und behnt feine Forderungen zugleich auf das gesammte Gebiet öffentlicher Sittlichkeit aus — zu ge fammter "Befferung des chriftlichen Standes": Minderung ber Babl ber Carbinale und ber Anforderungen bes pabstlichen hofes, Abschaffung ber Annaten u. f. m.; - Ante tennung ber Selbständigteit ber weltlichen Gewalt, und Ausschluß weltlicher Machtan fprüche, fo 3. B. auch bes Anfpruchs auf ben fizilifchen Rönigstitel, aus ber Babfige walt (vgl. auch ichon gofcher 2, 297); Abthun tes Interbitts, tes mit bem Bann getriebenen Migbrauchs, ber verterblichen Ballfahrten, bes Unfugs ber Bettelorben, ber um au Unfug führenden vielen Feiertage (vgl. ichon E. A. 20, 230. 247) u. f. m.; - Ein schreiten gegen Frauenhäufer, Bettel, Luzus; — Reform ber Universitäten; — bejonters michtig: Freiheit des von Gott felbit freigegebenen Cheftandes für ben Rlerne; und: Biebervereinigung mit ben Böhmen, unter bem Zugeständniß, bag Ons, wenn auch ein Reter, boch mit Unrecht verbrannt worden fch - wobei Luther, mit Begu auf die "Bifarten", auch noch bie Behauptung beifügt: nicht die thomiftifche und pabftliche Lehre von der Tranjubstantiation, sondern nur die wahre Gegenwart bes natürlichen Leibes Christi im natürlichen Brode jelbst jen Gegenstand des Glaubens (dazu val. Br. 5, 362: von ber Transubstantiation habe ich, weil es ber Bitlef erstlich angegriffen, Richt geglaubet; und De captiv. Babyl.: dedit - occasionem - Cardinalis Cameracensis). -Es ist falich, wenn man behauptet, Luther habe in diefer Schrift unordentlich die Gemeine als eine bloße Menge unter fich gleicher Chriften zum Einfchreiten berausgeforbert; er fordert fie vielmehr als eine unter Obrigteiten geordnete Menge und zundch in ihrem Namen eben die Obrigkeit felbit auf, und legt hiemit ber Obrigkeit gerade biejenige Befugniß und Pflicht bei, von welcher dann wirklich die evangelischen Färften ausgingen; nur fieht er bei ber allgemeinen Ableitung bes geiftlichen Standes ber Chriften ans der Tanfe ravon ab, raß (wie er sonst selber lehrt) Biele nachber thatsäcklich biefen geiftlichen Karakter wieder verscherzen. Heußere Gewalt Einzelner, gerate auch einzelner Adeliger, ja auch äußere Gewaltthat überhaupt zum Besten ber Reformation verwarf er ichon damals entichieden (Br. 1, 543). — Hauptpunkte ber Boleni hinsichtlich der Glaubenslehre stellt dann die Schrift De captiv. Babylon. (b. h. wi der captiv. unter dem Papate) auf, — besonders hinsichtlich der Lehre von ben Sahr menten. In Betreff bes Abendmahls: gegen bie Tranfubstantiation (f. o.; bal. ben ferner E. A. 28, 366 2c.); gegen bas Megopfer (Befen bes Satraments vielmebr i bem Berheißungeworte: "effet - - jur Bergebung ber Sünde"); zugleich und infer fontere gegen tie Relchentziehung. Bon ber Taufe: Rechtfertigung burch fie, Hog, w geglaubt wird; fortwährentes Begrüntetseyn tes Seiles in ihr auch für fpater Gefel lene, - im Gegensatz zur Meinung, tiefe muffen, bes Schiffes verluftig, nach M Bufe, als einem Brette greifen; gegen falfche Werthichäpung ber Gelubbe mit Berte nung bes einzigen Berthes ber Taufe: jene würden am besten ganz unterbleiben. 80

er Buge: ihr Befen (vgl. ichon bisher) in bem, bem Glauben bargebotenen Berbeiinngsmorte. Als Saframente tonnen nur biefe brei, fraft bes für fie gegebenen Berbeißungswortes, anertannt werden, und in firengem Ginne bloß Taufe und Abentmahl, jofern nur bei ihnen auch ein institutum divinitus signum ftattfinde. Bei ber Bermerjung bes Sakraments ber Delung zugleich freie Neußerung gegen eine Schrift beffelben Ranons, auf welchen Luther sonst als auf die einzig sichere Quelle der Wahrheit sich beruft, - gegen ben Jatobusbrief (non esse apostoli Jac. nec apostolico spiritu dignam, multi valde probabiliter asserunt). - Den positiven Mittelpunkt ber Beiles kbre und bes Heilslebens fast endlich die Schrift von ber Freiheit eines Chris ftenmeniden zusammen: volltommenes Einswerden mit Chrifto, in welchem wir fromm, Rerecht, felig find, mittelft des Wortes durch den Glauben; hiernach dann Stellung des Obristen in der irdischen Welt: einerseits Freiheit desselben als eines über alles Leuchere gestellten Königs und Briefters, --- andererfeits volltommene Hingebung in Liebe gegen ben Rächsten, und zwar, vermöge eben jener Freiheit, auch unter die äußeren Sayungen, wo bie Rudficht anf Schwächere es erfordert. Es ftellt diefe Schrift die Bereini= anng ber tiefsten Mystit mit der reformatorischen Grundlehre, und die Bereinigung der wilften und ficherften Behauptung biefer Lehre mit ber in ihr felbst begründeten rudfictsvollen Milde in Hinsicht auf praktische Durchführung ihrer reformatorischen Confequenzen bar.

Luther schidte bas zulest genannte Büchlein im Oktober 1520 (Br. 1, 497 ff.) selbst noch, auf Miltity Andringen, dem Pabste zu; statt freilich Nachgiebigkeit hoffen zu lassen, statt freilich Nachgiebigkeit hoffen zu lassen zu lassen. figte er seiner disherigen Berufung auf die h. Schrift jest ausdrücklich auch die wichtige Erklärung bei (504. 510): leges interpretandi verdum Dei non patior; nur das ver= scherte Luther auch in seinem letzten Briese an den Pabst, daß er ihm und seinem Etuhle immer das Beste gewünscht habe. — Indessen angesomment set; endlich war sie wirklich am 21. Sept. dort von demselben angeschlagen worden. Das Schreiben Luthers en ben Pabst, das er auf den 6. Sept. zurückdatirt hatte, konnte nicht mehr zur her= setlung bes Friedens dienen, der durch die Bulle an sich, weil sie erst nach 120 Tagen Araft erlangen sollte, noch nicht unmöglich gemacht gewesen wäre. Diesem letzten Schritte Euthers zum Frieden sollte, noch nicht unmöglich gemacht gewesen wäre. Diesem letzten Schritte Suthers zum Frieden blete baun sich am 12. Dec. die offenste, kedste Erklärung des Kamyfes, die seit ber brennung der Bulle und ber pähstl. Detretalen zu Bittenberg (baranf eine Schrift zur Rechtsertigung dieses Schrittes Jen. II, 316, E. A. 24, 150 ff.).

Luthers Art war es, einfach so, wie die Bahrheit fordere, im Rampfe voranzugehen mit der bloßen Kraft des Wortes. Höhrere Fügung lenkte auch die äußern Berhältniffe so, daß auch Einschreiten äußerer Gewalt gegen ihn fortwährend gehemmt wurde: so anfänglich durch Rücksichten, die der Pabst auf Rurfürst Friedrich zu nehmen hatte; so dann weiterhin dadurch, daß der neue Kaiser in Anbetracht der politischen Etellung, die der Pabst ihm gegenüber einnahm, und der Stimmung unter den Reichskänden, die längst eine Menge tirchlicher Beschwerden zusammengehäuft hatten, es nicht räthlich finden konnte, dem Pabste ohne Weiteres seinen Arm gegen den großen Gegner meinen, und auch späterhin, wenn er durchgreisend gegen diesen einzuschreiten geneigt war, doch durch politische Rücksichten und Schwierigkeiten sich immer wieder gebunden fühlte.

Rach ben Grundfäten ber pähftlichen Kirche war bas lette Urtheil über Luther nit bem Banne ausgesprochen. Der pähftliche Legat Aleander aber mußte sich's gesalen laffen, daß berselbe, wie es die Reichsstände begehrten, erst unter freiem Geleit vor siefe nach Worms geladen wurde. Luther hatte, so lang hierüber verhandelt wurde, vas Ergebniß mit Ruhe erwartet; einer Borladung des Kaisers wollte er getrost folgen us einem göttlichen Ruse; indessen war er beschäftigt mit heftigen Streitschriften gegen Emfer, der ihn schon 1519 und bann besonders wieder wegen seiner Schrift an den Ndel angegriffen hatte (Enc. 3, 783), mit einer Streitschrift gegen den Doministaner Ambrosius Catharinus, welche namentlich durch nene Darlegung des gegen Alveld vorgetragenen Begriffs ter Rirche für uns von Berth ift, mit ber Arbeit an einer Bofulle u. And.; fein fehnlicher persönlicher Bunfch ware gewesen, ben Kampfeswirren entummen bei feinen Studien bleiben zu dürfen (Br. 1, 564). Rach Borm & ziehend führt er fich ben Bjorten ber golle gegenüber auf bas Bertrauen, bag Chriftus lebe (Br. 1, 586). Die Stimmung, in welcher er die Reichsftände traf, tonnte einem Rämpfer für Reform ter Rirche höchft günstig erscheinen, sofern ein Solcher bas, wogegen jene Stimmung zunächst sich richtete, auch zur hauptsache ober wenigstens, jener sich ande quemend, einftweilen zu feinem Ausgangspuntte machen wollte; gegen bie weltlichen Eingriffe bes römischen Stuhles nämlich waren bort Beschwerden aufgestellt worben, welche mit Sätzen ber Schrift an ben beutschen Abel zusammentrafen, und wirflich meinten Die Stände, in Betreff ber Angriffe Luthers auf bas äußere Rirchenthum folle ma jedenfalls glimpflich mit ihm verfahren, nur im Falle beharrlichen Widerspruchs gegen bie bergebrachte Glaubenslehre wollen fie einer Achteertlärung gegen ihn beiftimmen (Rante, beutsche Gesch. im Zeitalt. b. Ref. B. II. Rap. 4.) Bei Luther aber rührte sich nicht ein Gebanke baran, ob er zum Zweck einer Coalition auch nur einen Schritt weit von bem, was ihm von vorn herein die eigentliche Lebensfrage gewesen war, zurintweichen dürfe; er lehnte auch eine Einladung des Franz von Sidingen, vorber zu einer Unterredung mit ihm und etlichen Gelehrten auf feine Ebernburg zu kommen, ohne weiteres ab (E. A. 64, 367). Als ihm freilich vor tem Reichstag am 17. April 1591 fogleich als erste und lette Frage die vorgelegt wurde, ob er zu feinen Schriften fic betenne und ihren Juhalt widerrufe ober darauf beharre, mußte er, um nicht unbedacht zu antworten, fich erst Bedentzeit erbitten. Tags darauf aber ertlärte er ruhg und fest, er tonne weber biejenigen Schriften widerrufen, in welchen er fo einfach und evangelifch, daß felbst Gegner fie für nutbar betennen müffen, vom christlichen Blauben und Leben handle, noch die, in welchen er bas Pabstthum und die pabstlichen Leben betämpfe, noch die in ihrem Ion freilich allzuherben Streitfchriften gegen einzelne Privatpersonen; er bat, man möge ihm erft Beugniß geben gegen feine Lehre: eines Beffern belehrt, widerrufe er bereitwilligft. Dan erflärte ihm: ce bandle fich, ba ja ohnedies ichon das Constanzer Concil Säte von ihm abgeurtheilt habe, nicht um einen Difput, sondern um einfachen Widerruf von seiner Seite. Da gab er die "unstüßige um unbeißige Antwort" (Jen. 2, 414; etwas abweichend, übrigens offenbar untlar, in einem fcon 1521 sehr verbreiteten Berichte E. U. 64, 374 ff.): "nisi convictus fuero testi moniis scripturarum aut ratione evidente" (E. A. 64, 382: "durch scheinbarliche und merkliche Urfachen") "(nam neque Papae neque conciliis solis credo, cum conatet ees errasse saepius et sibi ipsis contradixisse), victus sum Scripturis a me adductis captaque est conscientia in verbis Dei, revocare neque possum neque volo quidquam, cum contra conscientiam agere neque tutum sit neque integrum; hie stehe ich, ich tann nicht anders; Gott helf mir, Amen!" (E. A. 64, 383: - nach einer 3wijchenrede -: "Gott fomm mir zu hilf! Amen! Da bin ich"). Nachher wurden noch burch eine Berfammlung bei'm Erzbischof von Trier vergebliche Versuche mit Luther gemacht (vgl. Br. 1, 602 f.): entscheidend war namentlich sein Berharren auf einem vom Concil verrammten Sate — bem auch in fich fo bedeutungsvollen von der Ecclesia universalis, quae est numers praedestinatorum; als der Kurfürst von Brandenburg fragte, ob er erklärt habe, nicht weichen zu wollen, er fep denn durch die Schrift überführt, antwortete er: Ja, - rel rationibus clarissimis et evidentibus. In aller Strenge erfolgte entlich am 25. Mai bie Achtserklärung gegen ihn; die nöthigen Unterschriften der Stände, die freilich even tuell ihre Zustimmung ichon vorher zugesagt hatten, waren jest boch nicht ohne ungiemliche Lift und Ueberraschung (vgl. Ranke) gewonnen worden. Luther aber, am 26. von Worms abgereist, wurde nach einer von feinem Kurfürsten getroffenen, beimlichen, ihn felbst jedoch nicht unbefannt gebliebenen (Br. 1, 589) Beranstaltung unterwegs enfgehoben und auf die Bartburg gebracht; völlige Berborgenheit follte ihn gegen eine Bellziehung ber Acht schützen; er lebte bort als Junker Georg.

Luthers Aufenthalt auf ber Wartburg führt zum zweiten Abschnitt seines eformatorischen Wirtens hinüber; man tann diesen bezeichnen als die Zeit des positien Aufbauens, — des Aufbauens nämlich nicht bloß im Unterschied vom Einreißen, welches Enther ohnedies auch disher immer nur als eine Folge positiven Findens und berftellens ausübte, sondern auch im Unterschiede von dem schon erfolgten Legen der sentlichen Grundlage, auf welcher der Aufbau ruhen follte; zugleich trat mit dem Aufanen ein Rämpfen neuer Art ein, nämlich gegen Solche, welche augeblich von berfelben riprünglichen evangelischen Grundlage ausgehend, nach Luthers Ueberzeugung nunmehr n eine andere Seite des Irrthums hineingeriethen und einen positiven Neubau entweer unmöglich zu machen, oder wenigstens zu entstellen und zu vertehren drohten.

Eine febr große Bedeutung hatte ber Aufenthalt Luthers fern von allem äußeren Birten in feinem ftillen "egypog" ober Batmos, wie er es in feinen Briefen nennt, ine Zweifel namentlich auch für seine eigene persönliche innere Gründung — für Rläung, Läuterung, innere Bollendung und ruhige harmonische Gestaltung feines Anfauens und Strebens. Für die Begründung des Baues, dem er in feiner Nation 18 bas hauptwertzeug bienen follte, war bas Sauptwert bes Bartburgaufenthaltes bic ort begonnene Bibelüberjetjung. Much bas erfte Stud feiner beutschen Boftille ging, uben andern kleinern Schriften, von ber Bartburg aus. Der Lehrbegründung Rom egenüber tiente die in diefer Bezichung michtige Edrift gegen ben Löwener Theologen katomus (Jen. 2, 397 ff.); fie stellt namentlich bas Verhältnift von Gesetz und Gnade m's Licht; ferner das Wejen der in Christo mitgetheilten Gnade, wobei in der mitgefeilten justitia Chrifti die Gnade, welche, ohne felbst ichon qualitas animi zu fenn, die ferson des Glaubenden zu einer Gott angenehmen macht; von der innerlich heilenden Babe unterschieden, und forann dieje Heilung felbst als eine raditale aufgefaßt, zugleich ser boch und zwar mit befonderem Nachdruck, das an fich Ungenügende der cospta jusitia, bas Fortbestehen von Sünde nach ber Tanfe, ja ber jedem guten Wert an fich noch mhaftende Rarafter ver Sündhaftigkeit behauptet wird (402-405. 384 ff.).

Indeffen waren bie ersten Schritte zu wirklicher Durchführung tirchlicher Reform ine Luthers perfönliches Dazuthun erfolgt. Das Recht zur Che, welches er für ben terns gefordert hatte (f. o. vgl. ferner Br. 2, 114), machten mehrere fachfifche Priefter für ich felber praktisch. — Die Genoffen Luthers, nämlich nicht bloß ein Rarlftadt, fondern ach ein Melanchthon (Br. 1, 34), gingen bann bereits bahin, auch bie Gültigfeit ber Rondsgelubbe anzufechten. Er felbst ist ber bedenklichere: er erinnert, daß diefe nit eigenem freiem Willen übernommen find (ebend.), - weist ungenügende Gründe mud (45), - findet aber felbst ben entscheidenden Grund in demjenigen Sinne, aus elchem diefelben hervorzugehen pflegen, nämlich animo salutis aut justitiae quaerendae er votum; barum find fie ihm jest impis, sacrilegs (46); bes Beiteren erklärt er fich ann öffentlich gegen fie in einer eigenen Schrift: ber hauptgrund ift auch bier ber-Abe — nämlich baß sie Sünden schen gegen bas erste Gebot (E. A. 28, 4.) — Mit lenderungen im Cultus, und zwar mit Abschaffung der von ihm bekämpften Meffe, egannen die Augustiner in Wittenberg, unter Bustimmung ber Universität (vgl. Corp. sorm. 1, 459 sqq.). Luther fragte marnend (Br. 1, 106 ff.): ob fie auch ihrer Sache merlich recht gemiß, ob fie auf den Fels gebaut fepen; er felbft wollte bie Gemiffen ft noch fester mit bem ftarten Worte Gottes verwahren; ju biefem 3med fcrieb er Bom Digbrauch ber Mcffe" (E. A. 28, 27 ff.); tie lebendigen geiftlichen Opfer ber briften sehen bie wahren, bas Megopfer Abgötterei.

Aber schon zu Anfang Decembers 1521 trat ber Eifer für Reform in Wittenberg multuarisch auf. Und zu Ende bes Monats tamen von Zwidau her brei Männer, elche, als angebliche Träger und Rämpfer bes ächt evangelischen, bem bisherigen änfterchen Kirchenthum entgegengesetzten Geistes biesen selbst vom Worte ablösten, indem sie herer unmittelbarer Offenbarungen sich rühmten, die Rindertaufe, weil nur eigener kanbe felig machen könne, verwarfen, die Bertilgung der gesammten Gemeine ber Gottlofen und tie Stiftung eines neuen heiligen Geschlechts anfündigten, auch bereits Reigung zu Empörung zeigten; Karlftadt ward von ihrem Geift mitergriffen; Delanchthen wurde durch ben ersten Eindruct, welchen fie bervorbrachten, gewaltig bewegt, zeigte auch nachher noch Unficherheit in feinen Rathichlägen ihretwegen. - Da trat benn Luther zum ersten Mal in so wichtiger Sache, und zwar sogleich mit großer Bestimmtheit und Klarheit, auch gegen Berirrungen, welche an feine eigene Lehre fich aufchloßen, auf ben Rampfplat. Mit dem Sate, daß alle wahre Gemeindeglieder geiftlichen Stan bes feben, hatte fich ihm ber andere, daß eben beswegen eigenmächtiges öffentlichet Lehren eines Einzelnen ber Gemeine gegenüber eine verwerfliche Anmagung fen, von Anfang an unmittelbar verbunden. Hierauf, auf die Nothwendigkeit ordentlichen Auftrags und Berufs, fällt ihm jest, und fo auch fernerhin, ben Schwärmen gegenüber bas hauptgewicht: Gott habe nie Jemanden gefandt, ohne ihn durch einen Menschen zu berufen ober durch Zeichen für ihn zu zeugen (Br. 1, 124 ff.); folche Bemährung müßten auch Jene vorweifen. Gegenüber von ihrer Berwerfung ber Rinbertaufe (barüber 128: semper expectavi Satanam, ut hoc ulcus tangeret) fommt er fden jest darauf, daß fremder Glaube nicht unmittelbar für den der Kinder eintrete, wil aber burch Fürbitte Eingiegung bes Glaubens für fie erlangen tonne; daß man auch wirklich auf Grund hievon bie Kinder taufen folle, will er zunächft wegen des allgemeinen firchlichen Confenfus festhalten (127), - nachher mit Entschiedenheit wegen ber Aufforderung in Matth. 19. (Br. 1, 202, vergl. ferner E. A. 28, 416 an die boim. Brüb.: nicht Taufe auf den zufünftigen, sondern auf den schon gegenwärtigen Glauben ber Kinder felbst). Die Unordnung und Gewaltthat, welche felbst auch mit bem Sme ben nach wohlberechtigten Reformen fich zu verbinden brohte, veranlafte ihn ferner m Belehrungen über bie Bflicht bes burch bie äußere Ordnung bedingten Geborfams und über das ber Obrigkeit allein vorbehaltene Gebiet. Weltliche Obrigkeit war ihm ichon, indem er fie tem Kreife tirchlicher Oberherrichaft und Bevormundung entzogen fehen wollte, nicht zu etwas willfürlich Menschlichem, sondern vielmehr zu etwes, was in fich felbst höhere Berechtigung trage, geworten. Von der Bartburg aus hatte er darüber, indem er bas Recht des Schwertes mit tem Rechte ter Che zusammenstellte und auf Röm. 13. und 1 Betr. 3. fich ftutte, zuerft ben noch ungewiffen Delauchthon belehrt (Br. 2, 23 f.) Dann erließ er eine "treue Bermahnung an alle Chriften, fich zu verhüten vor Aufruhr" (E. A. 22, 43 ff.): Aufruhr fen nie recht, "wie recht Sache er immer haben mag," auch gegen tas Pabsithum nicht; die Obrigkeit allerdings (vgl. "an ben Abel," besgleichen bie Erflärung ber Univerf. für Abthun ber Deffe burch be Landesherrn Corp. Ref. 1, 465 sqq.) follte mit Worten verbieten und brob mit Genalt halten, bag nichts mehr gegen bas Evangelium getrieben werbe; wolle aber bie nicht anfahen, fo bleibe für ben Einzelnen nur, tag er burch bas Elend fich jur Ertenning ber eignen Gunbe erweden laffe, bete und mit bem Bort ftreite. Endlich: auch wo bie Neuerung nach Recht und Ordnung vor fich geht, foll fie (vgl. ichon im Bisberigen) Nichts gegen die Liebe thun, lieber innehalten als Schwache ärgern, und ja ben Glanben felbst nicht erzwingen wollen (Br. 2, 119, vgl. 6, 635; 2, 145 f. 151).

Solches Licht ging für die neu angeregten Grundfragen der Reformation von der Bartburg aus. Luther selbst aber fand keine Ruhe mehr in dem Drang, auch perstalich ben neuen Geschren sich entgenzustellen; er sah in den bisherigen Wirren nur ein Borspiel für Schwereres, für große Empörung in deutschen Landen" (Br. 2, 144). Er verließ seinen Zusluchtsort; der Kurfürft solle sich darüber nicht kümmern: ihn anspiliefern, seh er nicht verpslichtet; hole man ihn aber, so solle er die Thore offen lasser, er selbst weiß sich in böherem Schutze: "ja, ich halt, ich wolle E. R. F. G. mehr schützen, denn sie mich schutze: "ja, ich halt, ich wolle E. R. F. G. mehr schützen, benn sie mich schutze: "ja, ich halt, in acht Sermonen jem schutzen bern giebe, der Zucht und Ordnung (E. A. 28, 202 ff.). Die Zwickauer. Propheten räumten, nachdem sich Luther zu einer Unterredung mit ihnen herbeigelassen hatte, tie Stadt; er hatte fie auch fich gegenüber tropig gefunden, vergebens bie Forderung, burch Bunder fich auszuweisen, ihnen vorgehalten, dann übrigens ihren Gott bedroht, folche ja nicht zu thun ohne ben Willen seines Gottes (Br. 1, 179). Auch in Erfurt und Zwidan war Luther persönlich thätig mit Bredigten gegen bie Berführung. Die Erfurter veranlaßten ihn auch zu einer Erklärung über ben heiligendienft; cs ift für ben Gang seiner eigenen Entwicklung ganz bezeichnend, daß er selbst gar nicht zu fagen wußte, wie ober wann er aufgehört habe, die Heiligen anzurufen (Br. 2, 204); indem ber Glaube an Chriftus ben Seiligendienst unnöthig mache, falle diefer gang von felbft; eben beswegen aber wollte er, daß man vor bem Bolte gar nicht eigens gegen benfelben auftrete, fondern es einfach ju Chriftus hinrufe (203 f. 220 f.; bann gegen benfelben E. A. 28, 415). — Bas nöthig ichien, wurde im Gottesdienst ordentlich und allmählig verändert, mit Berufung auf bas Recht ber Obrigkeit (Br. 300. 309. 354 f.), welche bem Borte ber Bahrheit Recht gebend, biejem als ein chriftliches Mitglied helfe und ben Bölfen wehre (193). - Die Durchführung ber Reform follte fo von ber Dbrigkeit ausgeben, welche allein bie öffentlichen Orbnungen ju änders-befugt jeb. Eine weitere Frage war dann aber, welche Stellung die Obrigkeit innerhalb einer neuen tirchlichen Ordnung felbit einnehmen, mas eigentlich tirchlichen Organen vorbehalten werben — wie weit auch die Gesammtheit ber Gemeindeglieder felbst in ben öffenttichen Angelegenheiten der Kirche vermöge ihres allgemeinen Priesterthums thätig werben follte. Bunächst wurden bloß die Meßgräuel abbestellt und die bisherigen Briefter mr Bredigt bes Evangeliums angehalten ober auch neue hiezu berufen. Eine umfaffende neue Ordnung für eine Einzelgemeinde wurde 1523 im Städtchen Leisnig versucht (Seckend., Hist. Luth. I, 237; E. A. 22, 105 ff.; Richter, evang. R. Ordn. 1, 10); Rath und Einwohner beschloßen, daß sie ihre christliche Freiheit, so viel die Bestellung des Pfarramtes anbelange, nicht anders denn der h. Schrift gemäß gebrau= den wollen, — daß Jeder in seinem Hause Zucht üben und, wo darin Unfleiß vermerkt würde, bie ganze eingepfarrte Versammlung sich bessen annehmen und Solches mit Gülfe ber Obrigkeit zur Strafe und Befferung bringen follc, - baß für die Bedürfniffe tes Predigtamts, ber Schule und bes Urmenwefens cin gemeiner Raften folle eingerichtet, berfelbe unter zehn aus Rath, Bürgern und Bauern ermählte Bormunde gestellt, auch jährlich breimal zur Berathung ber barauf bezüglichen Dinge bie ganze Gemeine verfammelt werben. Luther empfahl tiefe Ginrichtung, während er einen ähnlichen Entwurf Rarlftadts für Wittenberg, worin zugleich die Bilder verdammt, auch die Gelder für Unterftützung von Handwerten in Anspruch genommen waren, sogleich abgethan hatte. Es versteht sich, baß sie nicht minder mit ber Durchführung der Reformation durch die Obrigkeit fich vertrug als fie zu feiner Lehre vom allgemeinen Briefterthum paßte; nicht blog ber Rath, fondern besonders auch die Areligen waren bei Stiftung berfelben thätig; ben Rurfürften bat Luther felbft um Gulje zur Durchführung (Br. 2, 379 f.). In Betreff ihres Inhaltes selbst ift zu beachten, wie Rathsmitgliedern auch im Kreis der Raftenvorftände felbst eine ständige Stelle zugetheilt war. - Babrend fo ber weltliche Urm in firchlichen Dingen mithelfen follte, machte derfelbe nun freilich auf Seiten ber romifchen Rirche nur von ber nämlichen Bflicht gemäß feines eigenen Gewiffens Anwenbung, wenn er aus feinem Gebiete bie Bertundigung evangelischer Predigt fern halten wollte. Das Berbot feiner Schriften durch herzog Georg von Sachsen bestimmte Luther gur Abfaffung ber "Schrift über bie weltliche Obrigteit, wie weit man ihr Gehorsam schuldig se y." Auch hier stellt er nun wieder das göttliche Recht der Obrigkeit voran (E. A. 22, 63 f.), wehrt auch jeder Auflehnung gegen fie (fordere fie evangelische Bücher ab, so solle man zwar nicht gehorchen, aber bie Strafe sich ge= fallen laffen). Andererseits wehrt er ihr felbft, ber Geele Gefete zu geben, ba ihr Recht unt auf Leib und Gut fich erftrede; und foweit er hiermit fagen will, fie burfe Glaubenszwang nicht versuchen, fagt er auch gegen bie Papisten nur wieder baffelbe, was er in Betreff des Reformirens gefagt hatte; allein indem er dann gegenüber von der Ein= wendung, daß die weltliche Gewalt nur äußerlich ber Berführung burch falfche Lehre wehren wolle, eine solche Thätigkeit nur durch die Bischöfe und nur mittelst bes gottlichen Wortes ausgeübt sehen wollte (S. 90), sprach er hiemit einen Grundsay ans, von welchem er in Betreff der Lande, wo die evangelische Lehre einmal förmlich angenommen war, zu Gunsten äußerer Beschirmung dieser Lehre doch sehr bald selbst wieder abwich (vgl. unten).

Aufmerksam und theilnehmend folgte Luther dem Eingang, welchen die Predigt des Evangeliums auch auswärts fand. Er feiert den Tod der beiden Blutzengen in Britfiel 1523 ("bona nuntia" Br. 2, 358), fomie ben bes heinrich von Butphen 1524. Er er. mahnt (Br. 2, 516 ff.) ferne Glaubensgenoffen in Riga, Reval und Dorpat. Den Bergog von Savoyen, von beffen Liebe zur mahren Religion er vernommen, empfichtt er bas ächte Evangelium (400 ff.): er möchte bort ein Feuer erwedt jehen, bem gang Frankreich wie Stoppeln fen. — Besonders wichtig werden jetzt die Beziehungen zu ben Böhmen (vgl. Gindely a. a. D.), unter welchen besonders Luthers Freund Baul Speratus von Iglau (in Mähren) aus Einfluß übte. Ein Berkehr mit ben böhmifchen Brübern (Bitarden) wurde angetugpft in Folge von Fragen, welche Speratus in Betreff ihrer Abendmahlslehre an Luther geschidt hatte; die Fragen waren auch insofern wichtig, als es fich jest fehr bestimmt tarum handelte, ob er die Transubstantiation verwerfend, doch bie wahre Gegenwart bes Leibes mit Strenge festhalten wolle. Luther (Br. 6, 33. 2, 208 ff.) behauptete diefe und hoffte ben Glauben bann auch bei ben Brüdern vorausjegen ju bürfen; bie Anbetung bes Gatraments, welche besonders in Frage stand, erklärte er für frei. Als hierauf das haupt ber Brüber felbst, ihr Senior Lutas, Gefandte und Schriften an ihn geschidt hatte (Br. 2, 217), fcbrich er für fie bas Buchlein nvom Anbeten bes Saframents, u. f. m. 1523, - feine erfte Streitichrift gegen eine Leugnung ber natürlichen Gegenwart und eigentlichen leiblichen Geniefung, obgleich jene ein "wahres," nämlich "geiftliches" ober "fatramentales" Genießen bes Leibes Chrifti als eines zur Rechten Gottes verweilenden annahmen (E. 21. 28, 389 ff. vgl. Br. 2, 430). Er fügte noch mehrere weitere Bebenten bei, bejonders auch barüber, ob fie nicht ben Werten neben dem Glauben zu viel einräumen, äußerte fich jetzt aber im Ganzen fehr freundlich gegen und über fie (vgl. auch Br. 2, 428. 430). Neufterlich noch viel weitgreifender wären bie Aussichten gewefen, wenn bie Utraquiften, wie fie eine Weile geneigt fchienen, an Luther fich angeschloffen hatten. Luther ichrieb 1522 (Br. 2, 225 ff.) an bie böhmischen Landstände, fie zu Beharrlichteit gegen tas Babstthum ermahn end; auch er wolle ihren hus vertheidigen. 1523 schidte er burch Gallus Cahera, ber einige Monate in Wittenberg zugebracht hatte und fofort von ben utraquistischen Ständen zu ihrem Administrator erwählt wurde, eine Schrift de instituendis ministris an den Rath und die Gemeinde von Prag (Jen. 2, 545 ff.); fie enthält seine wichigste Ausjührung über das Recht der Gemeine und zwar auch einer Einzelgemeine, fich, wenn die bisherigen firchlichen Obern ihr das Evangelinn vorenthalten, auf Grund des allgemeinen Priefterthums felber mit neuen Dienen bes Bortes zu verschen (et necessitas ita cogit, et communis sensus fidei suadet). Und zwar foll es fo dabei zugehen: primum orationibus Deum quaeretis, - tum convocatio --- quorum corda Deus tetigerit ut vobiscum idem sentiant --- eligite --- qui --- idensi visi fuerint; tum impositis super eos manibus illorum, qui potiores inter vos fuerist, confirmetis et commendetis eos populo. Seven cinmal mehrere Bürgerschaften mit felcher Bahl ihrer eigenen Bischöfe ober Melteften vorangegangen, fo mögen bann biefe Bischöfe felbst fich Borgefete und Bisitatoren erwählen, bis ganz Böhmen ju einen legitimen und evangelischen Epistopat zurücktehre. Bald baranf trat jeboch in ber haltung ber böhmischen Stände ein großer Umschlag ein: fie fuchten, Cabera felbft an ber Spipe, Aussöhnung mit dem Pabst (vgl. Br. 2, 261). Bon Berhandlungen Luthers mit ihnen hören wir später Richts mehr.

Neuer Streit erhob fich für Luther burch eine Gegenschrift bes englischen Ringe

Beinrich VIII. gegen bie Gate tes Buchs De captiv. Babyl. über bie Satramente, mb ein wichtigerer nachher durch einen Angriff des längst wegen feiner Laubeit von im bedauerten, auch mit sehr offenen Borwürfen von ihm bedachten Erasmus (vgl. Br. 2, 200. 352. 411; besonders 498; ferner 561. 562), welcher, Die eigentlich enticheidenden reformatorischen Fragen umgehend, ten hohen Gegnern Luthers burch eine Schrift gegen bie ihm felbst auch widerwärtige augustinische Lehre besjelben vom freien, sber vielmehr unfreien Billen gerient hatte (vgl. Real=Enc. 4, 119). Den Schmähreten tes **Ronigs stellte** Luther in sciner Schrift contra Henricum regem bas volle Maß seiner igenen Derbheit entgegen; ber mit feiner Derbheit sich paarende redliche, gutmuthige Sinn ließ ihn später noch auf Gewinnung des Rönigs hoffen und veranlaßte ihn 1525 u einer ebenso bemüthigen als vergeblichen Bitte um Berzeihung (Br. 3, 23 ff.). Gegen Erasmus gab er im Dec. 1525 die Schrift De servo arbitrio heraus. Sie bestcht auf ben längft von ihm gegen ben freien Willen vorgetragenen Gaten (val. auch Borr. 3. Rom. Br. im J. 1522. E. A. 63, 135: Burudjubrung bavon, daß bie Menfchen glauben ober uicht glauben, auf die "Borsehung," d. h. Prädestination). Sie geht aber iber ben Augustinismns hinaus, indem fie, über bas Berhältniß ber erlöfenden Gnate p ber thatsächlich gefallenen Menscheit hinausschreitend, in derselben Weise bas ganze metaphyfifche Grundverhältnif zwischen Gott und zwischen der Denschheit und aller Greatur bestimmt; fie weicht von all feinen andern Ausführungen infofern ab, als er, gemäß feinem nicht philosophischen, sondern prattisch religiosen Standpuntte, sonft nir= gends eigens wieder jene Grundanschauung entfaltet; ausbrücklich aber versichert er, er habe fie nicht bloß desensionis culore aufgestellt (Jon. 3, 217; vgl. auch rie entsprechens ben Satze a. d. 3. 1524 in ten Pred. üb. Erod. E. U. 35, 165. 174; u. a. d. 3. 1525: Br. 3, 63 f.). Er lehrt (vgl. Bul. Müller, Luth. de praedest, et lib. arbitr. doctrina 1832): Allmacht und Allwiffenheit ift bei Gott, tem Alles unbedingt bestimmenten, ichlechthin eins, und jo bann auch Prafcienz und Prädestination (Jen. 3, 166 b. 201 b. 203 b); wer also verloren geht, geht rurch renjelben unbedingten Willen Gottes verloren; Richts beweist hingegen bas Wort, Gott wolle ten Job bes Sünders nicht: beun mu muß unterscheiden zwischen bem gepredigten Gott ober Gottes Worte und zwischen ben verborgenen Gotte, Gott selbst, jeinem uns undurchsorschlichen Willen (189b; chenjo Br. 3, 63—4); man darf auch nicht vorwerfen, warum Gott den Willen der Bien, welchen er bewege, nicht auch ändere: denn (ebenfo E. A. 35, 168) recht ift, was a thut, beswegen weil er es will, und warum er Solches wirklich in Betreff ber Böjen mil, gehört zu ben Geheimniffen feiner Dajeftät (200); hie est fidei summus gradus eredere illum esse clementem, qui tam paucos salvat, --- justum, qui sua voluntate nos damnabiles facit (171). So 'erjolgt ichon Abams Fall (185 b. vergl. Müller S. 19) bewegen, weil Gottes Geift ihm nicht zum Gehorfam gegen ras Gebot beifteht; jo fandelt Gott fortwährend zwar felbst nicht boje, aber er thut Bojes durch Boje (199; Br. 3, 63). Freier Wille tann nie von Menschen, sondern nur von Gott prädicirt werben (172); wollte man ven Lamen je noch bei Menschen gebrauchen, so (172 b. 227 b) bunte man es nur mit Bezug auf das, was unter ihm sicht und worüber er zu ver= fügen hat, nicht aber mit Beziehung auf Gott: und auch der in jenen Verfügungen ich bethätigende Bille felbst wird einzig eben durch Gottes Billen regiert (dies über= icht Müller S. 7). Seine crlöfende Birkfamkeit will bann zwar Gott an bas Bort ripben, aber nur insofern als der Geist nur durch das Wort wirkt, nicht insofern als s er burch biefes überall wirken und dann bie Annahme dem menschlichen Willen anjeimftellen würde (193 b). Luther will diefe hartflingenden Lehren offen vorgetragen eten (170 f.); nur folle man mimmermehr ein Eindringen in den verborgenen Willen serfuchen, vielmehr einfach an den geoffenbarten, das Wort, sich halten (189 b 191.); so verbe dann gerade erst in diefer Lehre von der Nothwendigkeit und Unwandelbarkeit des idttlichen Bollens der Glaube Sicherheit finden (166 f.); das Unbegreifliche aber werde r als Solches hinnehmen, bis bes Menschen Sohn fich offenbaren werbe (207).

Um meisten mußte aber Luther auch jest noch ber Rampf gegen benjenigen Feind angelegen seyn, ber innerhalb ber eigenen Kirche sich noch immer zu behaupten suchte, gegen jenen Geist falfcher Freiheit. Mit Rarlstadt, ber als Bertreter befjelben fich umtrieb, hatte er zuerst noch auf turfächsischem Gebiet zu thun; dann fcidte er nach Straßburg, wohin derselbe sich gewandt hatte, ein warnendes Schreiben (Br. 2, 574 ff., 1. Dez. 1524); zu Anfang des Jahres 1525 ließ er eine größere Schrift "Biber bie himmlischen Bropheten" (E. A. 39, 134 ff.) ausgehen. Jene Freiheit wollte fich nicht mehr binden an bie von Luther anerkannten objektiven Mittel ber Gnabe; bamit hing auch Rarlftadts Leugnung ber wirklichen Gegenwart des Leibes Chrifti im Abendmahl zusammen, wogegen nameutlich bieje Schrift fich richtete (über Luthers weitere pofitive Ausführung vergl. ten Fortgang bes Streits, 3mingli gegenüber). Jene Freiheit meinte einerfeits in gebotenem Abthun ber menschlichen Gottesbienftformen fich bethätigen (bagegen bie Bittenberger Sermone), andererfeits positiv gottliche Gebote bes A. Teft. als fortwährend gültige wieder zur Geltung bringen zu müffen. Ramentlich auch vermöge diefer letteren Seite bedrohte fie die Grundlagen bes gefammten bestebenben firchlichen, bürgerlichen und fozialen Lebens mit Umfturz. Schon mußte Luther (Br. 1, 459) sich tarüber befragen lassen, ob nicht Bolygamie, auf Grund des mojaischen Ge fetes, erlaubt feu; an andern Orten machte man ben Bauern nach bem mojaifchen Jubeljahr ben Dund mäfferig. - Luther nun entscheidet auch biefe Frage über bas mofaifde Befet vom Mittelpuntt feiner Beilslehre aus: bas Gefet ift überhanpt aufgehoben in Chriftus, welcher bes Gefetes Ende ift; fofern bann auch bie Chriften nach gottlichen Beboten leben follen, find dieje boch fo wenig mehr bie mojaifchen felbft, daß letter vielmehr alle insgefammt (jo auch der Detalog: E. A. 33, 9 i. 3. 1527, vgl. 29, 151) aufgehoben bleiben, fondern fie find die jedem Menschen in's Berg geschriebenen, bie mofaischen aber nur, fo weit biefelben mit bem n. T. und bem natürlichen Gejete gleichftimmen, ja mit letzterem Ein Ding find (E. A. 29, 156. 33, 9). Eben hieran, nämlich an die innige Beziehung, welche Luther wirklich zwischen dem mahren Gehalte ber mefaischen Gebote und zwischen ben Gemiffensgeboten ertannte, fchloß fich ber prattijche Ge brauch, ten er boch fogleich wieder vom Detalog (vgl. Ratechism.) machte. Und ferner gab er ju (33, 11), man möge auch für bas Gebiet bes weltlichen Regiments manch fein Exempel aus Mofe entnehmen: aber die Gebote felbft geben unter Chriften nicht von Moje, fondern von ber Obrigkeit aus; nicht Moje's Rechte, fondern taijerliche Rechte follen gehalten werten (Br. 2, 519. 657). - Auch über bas Recht ber Gemeinden, Pfarrer fich zu bestellen, murbe burch bie von Rarlftadt angeregte Bewegung eine Entscheitung gefordert; die Gemeinde Orlamünde hatte es eigenmächtig geubt; ba foul ft nun Luther, baß fie einen Pfarrer gewählt auf eines Andern Sold, überhaupt nicht erft w ben chriftlichen Batronen, nämlich bem Landesherrn und ber Universität, fich einen drif lichen erbeten haben; aber er fügt bei: mo ter Fürft nicht gewollt hatte, mochten fe felbst barnach ihr Bestes beracht haben (29, 173 ff.; vgl. an die Prager: bort galt eben ber lettere Fall; ferner: gleich nachher an bie Bauern).

Das Feuer griff weiter; jene von Luther längst befürchtete allgemeine Empörung brohte im Bauernkriege loszubrechen. Den Münzer nun hatte Luther sogleich ohne Beiteres als falschen Propheten verworfen (Br. 2, 530 f. 538 f.). Die sübdentschen Bauern aber, welche nicht wie jene über bas objektive evangelische Wort sich erheben wollten, bemühte er sich erst mit herzlicher Theilnahme zu belehren (E. A. 24, 257 fi.), baß die christliche Freiheit nicht eine fleischliche sei, sondern gerade auch mit Leibeigen schaft zusammenbestehen könne; Eingriff in die Güter ber Obrigkeit und Aufstand gegen bieselbe seh verboten; wolle ihnen die Obrigkeit keinen christlichen Pfarrer geben, so sollt en sie felbst einen wählen und dann auch selbst ernähren; wollte man ihnen das Evangelium selbst wehren, so bedürfen ste hiegegen keiner Gewaltthaten: sie sollten flichen und bas Evangelium immer im Herzen bleiben lassen. Die stärften Worte richtete er zugleich an die andere Seite, die Fürften und Herrn, welche ben gemeinen Mann schnen. De aber, ohne ber Belchrung zu achten, die "mörderischen und räuberischen Rotten" losbrachen, gebot er (24, 287 f.) in Gottes Namen mit "Stechen, Schlagen und Bürgen" ihr Leufelswesen niederzuschlagen. Er rechtsertigte sich dann gegen die bittern Borwürse, die ihn selbst wegen solcher Härte trasen (24, 294 ff.), — mahnte nach dem Siege zu Barmherzigteit mit Hinweis darauf, daß nicht Menschenhand, sondern Gott den Aufruhr gestillt (Br. 3, 16 f.), — und kündigte den grausamen "Jünkerlein," ben "withigen, unsinnigen Thrannen" einen ewigen Lohn an, gegen den der Tod durch die Hand ber Bauern ein Geringes gewesen wäre (E. A. 24, 316 ff.).

Bie ber ben Bauernfrieg erzeugende Geist innerlich, so brohte ber Sieg jest äußerlich dem Evangelium schwere Gefahr, indem die Ratholischen, obgleich sie nur im Bunde mit den Evangelischen gesiegt, doch aus der Reaktion gegen die Bewegung unter den Bauern eine Reaktion gegen die neue Lehre überhaupt hofften machen zu können; vgl. Enther E. A. 24, 316 Br. 3, 13. 22. - In foldher Beit ber Drangfal, noch während bes Rrieges, von Anichlägen gegen feine eigene Berjon vernehmend (Br. 3; 13), zugleich fich felbft fchon alt fühlend (21) und bem Tobe nabe meinent (13), hatte Luther einen persönlichen Entschluß gefaßt (val. — nach der entgegengesetzten Leußerung im Nov. 1524 Br. 2, 570, - feit Apr. 1525 : Br. 2, 646. 655. 678), welcher, bazu noch jo rajch als möglich ausgeführt, bei ben Feinden Geschrei des Hohnes und übler Nachrede, bei manchen Freunden ängstliches Bedenken hervorrufen mußte : er vermählt c fich (Br. 3, 10. 13) am 13. Juni 1525 mit ber vormaligen Nonne Katharina von Bora (f. d. Art. 2, 307 f.; zur Literatur ferner : Meurer, Kathar. Luther 1854; Rotizen von Seidemann in Luth. Br. 6, 647 ff.). Er that es in edlem Manbenstrop gegen seine Feinde (Br. 2, 655. 3, 1. 21), — in der Hoffnung, ob der Berachtung, die ihn deshalb treffe, werden die Engel lachen und die Teufel weinen (3, 8), — ohne von Liebesleidenschaft sich bewegt zu fühlen (3, 13), — um vor seinem Lote noch ein Zeugniß abzulegen für die Ehre, die er felbst dem Chestand geben lehrte, auch um seinem Bater durch Sorge für Nachtommenschaft gehorsam sich zu erweisen (3, 1. 13. 21).

Das Bert ber Reformation durfte er, zunächft in Kursachsen, boch ungestört rein burchführen. Schon 1523 hatte er, zunächst für Wittenberg, eine evangelische Formula missas et communionis (Jen. 2, 556 sqq. Richter, R. Dren. 1, 2 ff.) aufgestellt, in ber Hoffnung, daß jett die Bergen für die nöthigen Aenderungen gehörig vorbereitet feben. Nur bas entschieden dem Evangelium Widerstreitende sollte abgethan werden; bie angeordneten Formen überhaupt aber sollten durchaus nicht die Freiheit bindende Besetse sehn. Das Abendmahl wurde nur noch unter beiden Gestalten gereicht; die Communitanten follten fich vorher melben, bamit ihre Betanntschaft mit ber Bedeutung bes Wendmahls geprüft werde, - Ehebrecher, Trunkenbolbe u. f. w. vom "Bischof" zurüctgewiefen werben. — Luther fpricht ichon hier ben Bunich aus, möglichst viel beutiche Bejänge für ben Gottesdienst zu bekommen. Das erste evangelische Gesangbuch, weldes 1524 in Erfurt erfchien ("Enchiridion"), enthielt unter 25 Liedern 18 von ihm felbit. ein zweites, turz barauf in Wittenberg gebrudt, 7 weitere (vgl. E. A. 56, 291 ff.; 28a= dernagel, geiftliche Lieber mit ben Gingweifen 1848); in traftig vollethumlichem, tief religiöfem Tone gestaltete er bas, was bald mehr in ichon vorhandenen lateinischen Bumnen ober beutschen geistlichen Bolksliedern ober insbesondere den Bjalmen, bald im eigenen Glaubensleben felbst fich ihm barbot, zu evangelischen Gemeindegefängen; zunächft hatte er es auf Chorgefang abgesehen, baran follte benn auch die Gemeine selbst fingen lernen (für fie das Bittenb. Gefangb. v. 1529; ein 4tes luther. Gefangb. folgte nach 1545). Auch Andere (vgl. Br. 2, 590) forderte Luther auf, in diefer Dichtfunst fich zu versuchen. Um Melodien zu ordnen, berief er die furfürstlichen Gesangmeister m fich. - So wurde ber Fortschritt möglich, welchen tie "beutiche Deffe" 1526 (E. **A. 22, 226** ff.) barstellt, — mit beutschem Pfalm, Crebo, Sanktus (vgl. die Noten in ber Dufitbeil. ber E. A.; Driginalnoten Br. 6, 713 f.); lateinische Gefänge (vgl. auch

Br. 3, 294) follten jedoch daneben bleiben — als ein "Zungenreden" (E. A. 29, 202 f. 26, 230). Auch für tie Wochengottesdienste forgt bier Luther: es follen biblifche Bücher in ihnen durchgenommen werden. Ferner dringt er auf eine Ratechismusnuterweisung. Vornweg aber verwahrt er fich wieder, daß ans ben Formen tein neues Gefetz gemacht werde; jo joll man benn auch da, wo man andere gute Ordnung habe ober es beffer machen ju können glaube, nicht meinen, bieje Bittenbergische annehmen ju muffen. Das Augenmert will er gerichtet baben "auf die Jugend und die Einfältigen," um jene m erziehen, tiefe zu reizen, - auf bie fattijchen Buftante, ba Biele noch nicht Chriften find und das mehrere Theil erst steht und gafft; eine andere Beife rechter evangelischer Ordnung müßte nicht fo öffentlich unter allerlei Bolt geschehen, fondern biejenigen, bie mit Ernft Chriften febn wollten, müßten mit namen fich einzeichnen und in einen Saufen allein fich verfammeln zu eigenen Gottesviensten, wo bann auch nach Matth. 18. Bucht geut werben tonnte und wo es nicht vieles und großen Gefänges, auch nur einer turgen, feinen Beije jur Taufe und Satrament bedürfte (26, 230 f. 232: Luther nimmt bet Zustandekommen einer solchen "sonderlichen Gemeine" als möglich an). — Die allmählige Umgestaltung des Taufritus vollzicht das "Taufbächlein" 1523 und 1527 (E. A. 29, 157 ff, 290 ff. Richter, R.D. 1, 7 ff.). - Die erste evangelische Ordination erfolgte im Mai 1525 (luther. Form der Ordination E. A. 64, 290 f.).

Auch bie tirchliche Organisation im Ganzen wurde jest durchgreifend ansgeführt. Die Buftante forderten bringend bas umfaffende Ginfchreiten einer böheren, obrigkeitlichen Gewalt. Die Masse bes Bolkes hatte sich sichtlich viel mehr nur vom bis herigen Kirchenthume ab, als mit innerem Eifer ber Predigt des Evangeliums jugewandt. Luther flagt 1525 über Zuchtlosigkeit und großen Undank gegen das göttliche Bort, über elendes Darniederliegen der Pfarreien, indem Niemand mehr zahlen wolle (Br. 3, 39. 51 f. 135 f.); er bittet ben Landesherrn, in diefer Noth auch fernerhin von Gott als treues Werkzeug sich brauchen zu lassen; verselbe niege (51., Nov. 1525) eine Biff. tation fämmtlicher Pfarren veranstalten. - Er begründet und führt weiter aus bie von ihm aufgestellten Grundfate über Recht und Bflicht ber Obrigteiten auf tirchlichem Gebiete. Es foll einestheils dabei bleiben: non cogunt ad fidem et evangelion; anderntheils aber: cohibent externas abominationes, - cheujo mic publica flagitia, perjuria u. f. w. (Br. 3, 50 vgl. 89. 4, 366); und hiezu fommt jetst (Vorr. 3. Unterr. d. Bifit. 1528 E. A. 23, 9) die Bflicht, Zwietracht und Notten unter den Unterthanen zu verhindern. 310nächft meinte Luther noch (Br. 3, 51); man folle ba, wo man finde, daß die Leute felbft evangelijche Prediger wollen, folche einjeten und fie zum Unterhalt berfelben verpflichten; bald jedoch, indem er die Pflicht des Fürsten als Bormundes der Jugend und Aller, welche evangelische Lehrer bedürfen, geltend macht: berfelbe folle auch miberspenfige Städte und Dörfer bagu zwingen (Br. 3, 136). - Ueber biefe allgemeine Bilicht ber Dbrigteit, bem Evangelium folche Bilfe ju leiften, geht er nun aber hinaus, wenn er auch bie Ordnung und Beauffichtigung ber tirchlichen Dinge im Einzelnen ibr in bie hand gibt, während fich hätte beuten laffen, daß hiezu nur ein etwa ichon beftebenbes, eigentlich kirchliches höheres Amt, wie ver Epiflopat, von ihr wäre angehalten worben. Bierauf beruht es, daß er die von ihm erbetene Bisitation doch felber keineswegs and ber ordentlichen, allgemeinen Bflicht ber Obrigkeit ableitet, fondern fagt: er habe fich, indem er fie und bie Bestellung ber Bifitatoren vom Fürften erbat, nur ju ber Liefe Umt gehalten; der Fürst möge es, obgleich er es als weltliche Obrigkeit an fich nicht schuldig fen, aus Liebe und um Gottes Willen thun (E. A. 23, 6). Und ber bringende und genügende Grund hiefür liegt ihm barin, daß eben die Bischöfe felbst die ihnen of liegende Thätigkeit verweigerten und sonst fich Niemand ber Sache annehmen wollte, noch ben bagu erforderlichen öffentlichen Beruf hatte (rgl. auch Br. 3, 136). - Auch te endlich, wo die Obrigkeit jo weit, mittelft Bisitatoren, eine eigentlich tirchliche Uniteteit zur Bestellung eines neuen Rirchenwefens übernahm, blieb noch die Frage, welches Die ständige Form für diefes werden, - wie weit etwa (vgl. bei ber Leisniger Orbnum)

nunmehr auch die Gemeinglieder in ihrer Gesammtheit traft bes allgemeinen Briefter= thums tirchlich thätig werden follten: nämlich nicht die Masse ber Eingepfarrten als folche, in denen ja Luther gar noch nicht wahre Christen sehen konnte, wohl aber etwa eine folche fonderliche Gemeinde, wie er felbft von einer gesprochen hatte. Go meinte es ber beffifche Reformationsentwurf 1526 (Richter, R.D. 1, 56 ff. vgl. Real-Enc. 6, 29, wo aber gerade die positive Beziehung zu Luther übersehen wird): nachdem auch bort bie ebangelische Bredigt burch ben Fürsten eingeführt war, follten nun, ba fie längere Beit gewirkt habe, echte Bekennergemeinen burch förmlichen Butritt ber Einzelnen fich bilden, und bieje jollten, übrigens unter einem Synodalregiment, in welchem Fürst und Abel eine hauptstelle behielten, sich felbst regieren, das Bjarramt bestellen und rechte Bucht üben. Luther sebst nun, vom Landgrafen befragt (Br. 6, 80 ff, 7. Jan. 1527), verwarf auch jetzt nicht eine folche Idee an sich; auch jetzt noch (Br. 3, 167, 29. März) bachte er selbst an eine echte "Sammlung der Christen," welcher allein das firchliche Strafen zustehen sollte, und hoffte sogar, sie sollte durch die Bistation angerichtet wer= den. Darin aber lag das Eigenthümliche seiner Anschauung, raß er in Herstellung einer Berfaffung gerade nicht von Ideen oder allgemeinen gesetzlichen Forderungen ausgehen, jondern, mit besonderer Rudficht gerare auf bas Bedürfuif und Wohl ber großen Menge, an die noch thatjächlich bestehenden Bustände fich anschlieften und in folchem Anfchluft bie nöthigen Formen von innen beraus auf bem Wege ber Bejchichte fich gestalten laffen wollte; was er gegen jenen Entwurf einwendet, ist: "ich fann noch nicht so kühn senn, jo einen Haufen Gesetze mit so mächtigen Worten bei uns vorzunehmen;" man solle bech erft wirklich Bfarren und Schulen mit guten Personen versorgen und diesen gebörige Anweisung geben; darnach möge man weiter gehen, wie sich bie Sache wohl jelbft werbe geben und zwingen. Das war benn ber Grundjatz, nach welchem bei ber facfifchen Bisitation verfahren murte. Und die Ergebniffe berfelben maren teinesmegs geeignet, sofort zu einem Trachten nach idealeren Berfassungsformen irgend Muth zu machen oder jene von Luther schöft 1527 noch ausgesprochene Hoffnung zu verwirklichen: rusticis nihil discentibus, nihil scientibus, nihil orantibus, nihil agentibus, nisi quod libertate abutuntur u. f. w. (Br. 3, 424. 404). So tritt tenn ter Gedanke, im Volk eine echte Chriftengemeine auch in äußerer Verfassungsform barzustellen, gerade jest vollends gang zurück hinter bem Bestreben, erst burch's Gefetz ben Richtchriften zu wehren und burch's Evangelium fie erst dem wahren Christenthume zu gewinnen; das objektive Rirchenthum bleibt dem Bolte in derjelben Form, welche es bei Einführung ber Reformation annahm, auch fernerhin gegenüber stehen: in einem tie Guadenmittel barbieten= den Bfarramt unter vom Landesherrn eingesetten und ihm verantwortlichen Bisitatoren ober Superintendenten; daß aber nun tiefe Form eine an fich geforderte fen, hat Luther fo wenig je ausgesprochen, als tie Ueberzeugung, bag tie Buftante, burch welche fie thatfächlich gefordert erschien, immer Diejelben bleiben müßten.

Die Bisstation fand ftatt 1527 — 1529. Jum "Unterrichte ber Bisstatoren an bie Bfarrherrn," welchen Melanchthon verfaßte, schrieb Luther die Vorrede. Er selbst war feit Nov. 1528 in einem der Bezirke als Bisstator thätig. — Auf die Bisstation hin ent= sprach er (vgl. schon in der "deutschen Melse") einem Hauptbedürfnisse, welches beson= bers auch sie wieder an's Licht gestellt hatte, indem er 1529 seine beiden Katechismen (f. ben Art.) erscheinen ließ (pro rudibus paganis Br. 3, 417).

Dit ber reformatorischen Thätigkeit, die Luther in der Kirche übte, verband sich endlich sehr enge und grundsaymäßig das wärmiste Interesse für's Schulwessen (vgl. Brüftlein, Luthers Einfl. auf d. Boltsschulwessen u. s. w. in Reuß u. Cunit, Beitr. 3. d. theol. Wissensch. IV, S. 89 ff., auch in besond. Abbruct 1852; Schaefer, de l'insuence de Luther sur l'education du peuple, Strassd. 1853). Schon die Leisniger Ortnung hatte ben Jugendunterricht und zwar auch den der Mächen, für ein hochnöthiges Anst erklärt. 1524 hatte Luther selbst eine Schrift ausgehen lassen und halten sollen. (E. A. 22, 168 ff.); in demfelben Jahr vertehrte er mit Spalatin über einen Schule . plan (Br. 2, 554). So schließt denn auch der Bisitatorenunterricht mit einem Abschuitt über die Schulen. Aus der nachfolgenden Zeit vgl. besonders die "Bredigt, daß man bie Kinder zur Schule halten foll" 1530 (E. A. 20, 1 ff.). - Es ift, jo lehrt er, Sache ber Obrigkeit, für Errichtung von Schulen zu forgen; bie Rinder bapin zu fchiden, ift eine Pflicht ber Eltern, ju der fie von ber Dbrigkeit follen angehalten werben: benn für's allgemeine Wohl ift auf's Höchste baran gelegen. Luther hat babei hauptfächlich das Bedürfniß der Kirche, einen Nachwuchs für's Predigtamt zu befommen, im Auge, wofür ihm vor Allem ter (von ben Balbenfern und Böhmen zu ihrem Schaten vernachläffigte) Unterricht in ben alten Sprachen von Werth ift, - und ferner bas Beburfniff bes weltlichen Regimentes (jo auch ber Bifit. Unterr.). Dies, und ferner ber Einfluß eines etwas einseitigen Humanismus, hatte zur Folge, daß die Frucht ber nformatorischen Bestrebungen zunächst doch noch nicht ein allgemeines Bollsschulweien war: Melandython im Bifit. Unterr. redet blog von gelehrten Schulen. Luther felht indeffen fehen wir auch für Bestellung einer schola vernacula beforgt (Br. 3, 103), und nicht minder für Mädchenunterricht (3, 170), wie er denn auch diefen in der Schrift an die Rathsherrn allgemein gefordert hatte.

Aus bem Werke ber Bistiation, nämlich aus ben ihr von Melanchthon vorangeschickten Bistiationsartikeln, hatte innerhalb ber Kirche selbst ein neuer, bogmatischer Streit sich zu erheben gedroht. Agrikola (s. b. Art. Bb. 1, 181 f.) hatte einen Abfall von ber evangelischen Lehre darin gefunden, daß Melanchthon die Busse von Furcht anstatt von Liebe Gottes ausgehen lasse und das Gesetz, nämlich den Detalog, wieder aufricht: Luthern selbst wurde vorgeworfen, er habe sich von demfelben zur Untreue gegen seine eigene Lehre bestimmen lassen. Doch noch gelang es Luther, ben Kampf vor weiterer Entfaltung zu dämpsen (vgl. seine Entgegnung Br. 3, 215, — Weiteres i. J. 1538); ebens, noch vor Ausbruch, einen Hater, welcher durch Behauptungen Agritola's gegen die Berbindung guter Werke mit dem Glauben drohte (Br. 3, 375. 421).

Dagegen war indeffen bie Abendmahlsfrage zu einem Gegenftand ausgebehn ten Kampfes und umfaffender Lehrausführungen für Luther herangewachfen. Bahrend er noch gegen Karlstadt stritt, hatte er vernommen, daß auch Zwingli und Leo Judi (Br. 2, 563, Nov. 1524; 2, 571), ferner auch Detolampad (2, 613) die wahre Gegen wart bes Leibes Chrifti verwarfen. Bon vornherein erschien ihm ihre Anfchanung i engster Berwandtschaft mit der Karlstadt'schen. Ueber der beftigen, ja leidenschaftliche Erregung, in welche ihn die Karlstadtische Schwärmerei versetzt batte, seben wir ihn p einer ruhigen Brüfung bes Unterschiedes, welchen bie Geschichte feither zwifchen Zwings und Rarlftabt genugfam erwiefen hat, nicht tommen; es ift biefelbe Seftigteit, welke sogleich auch gegen Zwingli sich tehrt. In mancherlei weiteren Gestaltungen - wie bi Schwenkfeld, Krautwald, — fah er bann bie "Best" ber "Sakramentirerei" wachsen mit über bas Gebiet bes evangelischen Betenntnisses sich verbreiten. Richt minder machst w Feuer feines Eifers gegen sie: er läßt Warnungen nach allen Seiten hin ansgehn, nach Rönigsberg (Br. 3, 21), Strafburg (41 ff.), Reutlingen (78 ff.). Er weiß nit anders, als bağ entweder er felbft ober jene bes Satans Diener feyn muffen (44); s hält Zwingli wegen Frechheit gegen Gottes Wort für sancto dignissimum odio (216) Sah er doch diejen bald auch ichon in andern hauptftuden, über "Taufe, Erbftude, ber Sakramente Brauch, äußerlich Wort, ungeschidte Dinge lehren" (Br. 4, 25; bgl. i in Marburg beigezogenen Buntte; über Zwingli's Lehre v. b. Erbfünde ichon i. 34 1525 Br. 3, 42); meinte er boch auch bei ben gegenwärtigen "Saframentsrotten. Münzer'schen Aufruhrgeist zu erkennen (30, 150 Br. 4, 220). Deffentlich zeugte s auf's Neue 1526 in einer Borrebe jum Syngramma Suevicum gegen Detolampab (E A. 65, 179 ff.) und in einem eigenen "Sermon" (29, 328 ff.); bann, als 3mingli i fen befämpfte, in ber Schrift "bag bieje Borte, bas ift mein Leib, noch feftfteben" 15 (30, 14 ff.) und im "Betenntniß vom Abendmahl" 1528 (30, 151 ff.). Bächrend fut

592

naf Bhilipp im Hinblid auf die äußere Gefahr, welche der vom Raifer mit Frankreich nd bem Pabfte geschloffene Friede über ben Protestantismus zu bringen ichien, eifrig ine Bereinigung mit allen Anhängern der Reformation betrieb, erklärte er sich gegen bes Bündniß, in welchem man bie Reperei mit ftarten helfe (Br. 3, 466). Und zu em Berfuche Ppilipps, burch ein in Marburg zu haltendes Gespräch Bereinbarung in en Streitpuntten berbeizuführen, ließ er zwar, ohne hoffnung auf Erfolg (Br. 3, 473 f. , 102 ff.), fich herbei, fand auch bei dem Gespräche (1. - 3. Oft. 1529), bei welchem r jelbft dem von ihm stets achtungs- und liebevoller behandelten Detolampad, Melanchthon em Zwingli gegenüberstand, bei feinen Gegnern die von ihm vorbem nicht erwartete lebereinstimmung mit seinen Sätzen in Betreff jener andern Lehrpuntte (vgl. die von im felbst aufgesetzten Artitel ber Bereinbarung E. A. 65, 88; ber 14., über bie Rinertaufe, ift in ben lutherischen Abbrüden weggelassen), blieb aber in Betreff bes haupt= muttes, ber Abendmahlslehre, im Biderspruch mit ihnen; teshalb weigerte er fich, fie Brüder zu nennen, obgleich er Frieden und Liebe zufagte. Die Fürsten felbft machten unmitttelbar barauf, auf dem Schwabacher Convente, die Unterschrift unter 17 Artikel, in welchen er bestimmt die ganze reine Lehre ausgerrückt hatte, (E. A. 24, 319 ff.) zur Bedingung ber Theilnahme an ihrem Bunte (bieje Schwabacher Artikel, auf Grund ber **Narburger entwor**fen, find auch in der Real=Enc. 1, 603 irrig mit ten Schwab. Bisitat. Irt. v. 1528 für identisch genommen; vgl. Giejeler, R.-Gesch. 3, 1, 239). - Luther belannte 1524 (Br. 2, 577): hätte ihn fünf Jahre zuvor Jemand berichten mögen, daß in Abendmahle bloßes Brod sey, so wäre ihm hiemit ein großer Dienst gethan worden und er habe selbst auch harte Anfechtung barüber gelitten, indem er gesehen, bag er bimit bem Babftthum ben größten Buff hätte geben tonnen : wir erinnern uns hiebei, wie die Schriften des 3. 1519 (f. o.), mährend fie die römische Lehre von der Gegenwart bes natürlichen Leibes Chrifti noch vorausseten, wenigstens jeden nähern Eingehens af bieje Frage fich enthalten. Allein nie tommt es, feitdem Luther bie Transubstantia= tionslehre hatte fahren lassen, in seinen Schriften selbst zu einem weiteren Schwanten Er hatte, ehe ber Rarlftadt'iche Streit fich erhob, nur von bem ber Ueberzeugung. Einen Stück, welches ihm auf ferner für's "beste" gilt, nämlich vom Glauben als dem inwendigen Verhalten des Herzens zum Satrament, weit mehr gepredigt als vom Objeetum fichei an sich, ohne aber die objektive Realität von diesem weniger bestimmt als fpäter vorauszusepen (vgl. E. A. 29, 329). Erst ber weitere Streit führte nun auch auf positive Entfaltung seiner Anschauung von diesem Objekte. Die zwei hauptfragen waren jest, wie eine Gegenwart tes zur Rechten Gottes erhöhten Leibes an sich dentbar ich, und was bie Mittheilung beffelben für einen Rupen haben follte (vgl. Br. 3, 130); bedde zufammen beantworteten fich ihm vermöge einer Anschauung von ber Berson Christi, selche ihrerseits ihm wieder eng mit ber Lehre vom Werte Chrifti zusammenhing. Bu Brunde liegt die Forderung, daß an eine wahre Einheit der beiden Raturen in der Berfon Chrifti geglaubt werbe, vermöge beren bieje Berfon nicht getrennt werben möge mb bermöge beren baber Chriftus auf übernatürliche Beije, alle Orte füllend und von kinem Orte begriffen, überall sey, wo Gott sey, und zwar, weil persönlich, eben auch is Menich (E. A. 30, 211). Es ift dies Diefelbe Einheit ber naturen, an welcher enthern auch bas ganze Erlöfungswert hängt; benn fonft hätte beim Leiden nicht Gott mb Denich ober Gottes Sohn wahrhaftig für uns gelitten, fondern allein bie menichiche Ratur, in welchem Falle Chriftus wohl felbst wieder eines Beilandes bedurfte (30, 108 bgl. Schwab. Art. 24., 324). Ausdrücklich unterscheidet Luther jene Ubiquität auch noch von einer folchen Beife bes Bugegenseyns, ba er burch bie Creatur fahre wie etwa in Llang burch bie Luft ober ein Licht burch Glas, ohne Raum zu nehmen noch zu men, es handelt fich vielmehr um die göttliche Beije felbft, vermöge beren er in allen Ereaturen zumal ift und fie gegenwärtig hat, mißt und begreift (30, 216 vgl. auch 218). Inf Diefer Gegenwart ruht, mit ihr ift aber doch noch nicht eins feine Gegenwart im Ubendmahl; während er nämlich überall und fo auch im Abendmahl ift, läßt er boch Real-Encytlopdbie für Theologie und Rirche. VIII. 38

nur ba sich fassen und greifen, wo er, wie im Abendmahl, sich gebunden hat mit feinem Worte: hier follft du mich finden (30, 69; das Nähere, wie der Leib gegeben werde, lasse man göttlicher Allmächtigkeit besohlen Br. 5, 85). Aus derselben Einheit der Raturen ergibt fich benn auch ber Nupen des Fleisches Christi: ift's boch nicht blog ans dem heil. Geifte geboren (30, 99), sondern (130) selbst auch voll Gottheit, ewiges Gutes und Lebens; und wer es nimmt, nimmt Alles dies zu fich, was in dem Fleische ift, so bag baburch auch fein eigen Fleisch geiftlich, ewig lebend und felig wird (94. 101. 132. 135). Nupen aber tann es freilich nur immer bringen, wo man es nicht nur zu sich nimmt, sondern auch glaubt (130); nur da findet auch wirklich geistliches Essen statt (87); bie Gottlofen scheiden wider Christi Abficht zu ihrem Berberben, tas leibliche Effen von geistlichen (87) und da hat dann auch Chriftus "nicht mehr denn einen Leibs (356). So geht benn auch jene ganze heilbringende Wirfung vom geiftlichen Effen, welche Sache bet Berzens ist, aus: ber Dund wird leben um des Berzens willen (87; vgl. Gr. Lates. E. A. 21, 152: "benn wo bie Scele genefen ift, ba ift bem Leibe auch geholfen"). -Wohl zu beachten ift nun übrig, daß Luther, wie er beim Abendmahle das geiftliche Genießen bes vermöge Christi Gottheit geistig gearteten Fleisches boch nur burch Glauben geschehen läßt, so auch ganz ausdrücklich sagt: auch wo das Fleisch Christi allein geiftlich burch's Wort (Joh. 6.) und nicht, wie im Abendmahl, zugleich leiblich gegeffen werte, feb es boch baffelbige Fleifch (101. 137 vgl. 48, 15. 26. 34). Barum nun jur geift. lichen boch auch noch bie leibliche niefung? Luther (30, 146) findet in diefer Frage hoffahrt und Undant: man follte vielmehr vor Freude fpringen, daß Gott, mas er gebe, auf so mancherlei Beife geben wolle. Und unbedingt entscheidend ift ihm dafür, bag ber Leib nicht bloß im Brote fehn und bargeboten werten tonne (mas aus feiner Chriftologie folgt), fondern daß bies auch wirklich geschehe, eben das Wort: "bies ift mein Leib;" Chriftus werde foust ein Lügner. Wollte man aber fragen, wie er, indem wir fonft keinen Rnecht bes Buchftabens feben, bier jo auf den Buchftaben bringen möge, jo ift zu bedenten, daß es fich hier um ein Wort Chrifti felbst handelt, - um ein feierliches Teftamentswort, — und um ein Wort, an welches (jo ichon an die böhm. Brüder E. A. 28, 391) die "Summa des gangen Evangelii," nämlich die verheißene Sündenvergebung fich ihm zu fnupfen, mit beffen Rlarheit und Sicherheit ihm baber auch bick felbft gefährdet zu fehn schien. — Bei diefer ganzen Aussührung darf endlich nicht (wie nur zu oft geschieht) übersehen werden, baß folche Momente, welche in diefen Streitfcriften zurücktreten, beshalb nicht etwa von Luther jest überhaupt hintangestellt ober gu aufgegeben werden. Das Gegentheil erhellt aus gleichzeitigen und fpäteren, besonder praktisch populären Schriften, vgl. 3. B. die Katechismen und die "Bermahnung 🛲 Sakrament tes herrn" 1530 (E. A. 23, 162 ff.). Er tämpfte gegen bie Auffaffung bes Mahles als einer bloßen symbolischen Gedächtnikfeier; bag aber wirklich in ihm ba Bedachtniß Chrifti gefeiert, fein Leiden und Gottes Gnade geehrt werden folle, fell boch auch er felbst wieder als bas erfte hin (23, 172 f. vgl. 29, 346. 30, 143. 21, 148 f.); und zwar soll es ein öffentliches Gedächtniß seyn, — weshalb Luther sogar sehr be ftimmte Bedenken gegen Brivatcommunionen äußerte (vgl. Br. 4, 160. 5, 39. 226. 227; boch auch: 5, 135. 233). Bas fobann tie Frucht bes Sakramentes für bie Geniefen ben anbelangt, fo legt er gang gemäß bem Intereffe, das vorzugsweise immer bie Ste benvergebung für ihn hat, auch in jenen ferneren Schriften wie in den früheren bes hauptgewicht nicht etwa anf ben Genuß der im Fleische Christi ruhenden Gaben iber haupt, sondern auf das Wort: "für euch gegeben" (eben zur Bergebung ber Sünden). Das foll ben Glauben reizen (23, 193), und biefer bann im Satramente bie Sander vergebung übertommen, bei welcher unmittelbar auch Leben und Seligteit ift (Rates). Dabei ift und bleibt Luthern das Saframent ein eben dem Glauben gegebenes Beichen: nämlich gerade ber Leib Chrifti felbft ein Beichen ber Gnade Gottes gegen mi (23, 200; vgl. über unsichtbare Zeichen 30, 337). Das Sakrament foll ferner bas bei auch erfrischen zur Liebe bes Mächften (23, 194); und es bleibt auch babei (nur burfe

icht die Einsetzungsworte dahin gedeutet werden), daß das Sakrament felbst "die Einige it der Christen in einem geistlichen Leibe Christi durch einerlei Geist, Glauben, Liebe nd Rreuz u. s. w. vorbildet und zeigt" (30, 271; vgl. Serm. v. hochw. Sakr. 1519).

Unter ben gefährlichen Ausfichten, welche eine Bereinigung ber Anhänger ber Remation fo wünschenswerth gemacht hatten, versammelten fich bie Reichsftände 1530 nit bem Kaifer zu Augsburg, wo enblich befinitiv über tas Berhältniß bes Reiches t ben Broteftanten entschieden werden jollte (j. Real-Enc. 1, 602 ff.). Luther wurde von inem Rurfürsten in Coburg zurückgelassen, wo fie zusammen Oftern feierten; es tonnte m vornherein nicht die Rede davon sehn, den vom Kaiser und Reich Geächteten nach ingsburg mitzunehmen. Das Betenntniß aber, welches in Augsburg vorgelegt wurde, muhte, burch Delanchthon gestaltet, auf Borarbeiten, an welchen Luther felbft ben wefentdften Antheil hatte: die von der Confession vorangestellten wichtigsten Glaubensfäpe eben den Inhalt ber Schwabacher Artikel beinahe vollständig und großentheils mit infelben Bendungen und Austrücken wieder (über die fog. Torgauer Art vgl. Giefer a. a. D. 243. 246). Er billigt den fertigen Entwurf am 15. Mai (Br. 4, 17): r wüßte nichts zu ändern, tonne auch nicht "fo fanft und leife treten". Er hätte lerdings zu einem so sehr maßhaltenten Zeugnisse schwerlich je felber innerlich sich beimmt gefunden; er erflärt am 29. Jun. (Br. 4, 52): pro mea persona plus satis woum est; er tann anch, als die gute Absicht des Maschaltens mißlungen war, die kemerfung nicht zurüchalten (Br. 4, 110); "Satan bene sensit apologiam vestram Leitretterin dissimulasse articulos de purgatorio, de sanctorum cultu, et maxime de untichristo Papa". Indeffen verwahrte er fich felbst überhaupt dagegen, daß man feiner utorität folge (4, 35). Großartig ift die Zuversicht, die er während der schwankenden kerhandlungen unverrückt zu Gott hegt und mit ber er Theologen und Bolitiker, feinen Rur= irften, den Kanzler Brud, den Melanchthon, in feinen Roburger Briefen zu beruhigen weiß. Bertrauensvoll folgt er auch ben Schritten scines leife tretenden, Bermittlung ersehnen= n Freundes, obgleich einmal längeres Ausbleiben von Briefen aus Augsburg feine Ingebuld erregte und Melanchthon Anderen wegen zu großer Nachgiebigkeit verdächtig mrbe: er felbst sieht ichon bei Uebergabe der Confession keine Möglichkeit, noch mehr uchzugeben (4, 52), gibt auch bald alles Soffen und Bünfchen in Betreff einer Bereitianna auf (72. 145. 147: doctrinae concordia plane impossibilis, nisi Papa velit papaun saum abolori), und zeigt hierin jetzt und auch fonst einen klaren, tiefen, geraden Mit in die trennenden Grundfragen, wie ihn Melanchthon nicht befaß; er nimmt aber ennoch biefen warm in Schutz, - ruhig in bem Gedanken, daß Chriftus lebe; er felbft, nther, werbe, wenn die Seinigen je "ben Abler in ben Sad fteden ließen", ficher tomen und ihn befreien (Br. 4, 155).

Bährend ber Reichsabschied ben Protestanten, damit sie sich unterwärfen, nur noch nze Bedentzeit gestattete, wurden doch auch die Bergleichsversuche noch fortgeset; nther selbst, indem er nur die Lehre als unverrückbar, dagegen das Aeussere ber bloßen eremonien, sowie auch der Jurisdiktion, als Gebiet freien Anordnens und hiemit auch bglichen Rachgebens ansah, rieth zum Eingehen auf die Bersuche, soweit sie nicht weir führen (4, 281 ff), und machte vollends bei denjenigen Berhandlungen, welche wegstens den änftern Frieden zwischen den Reichsgenossen erhalten sollten (durch sie: Kunderger Religionsfrieden 1532), die Bflicht der Nachgiebigkeit gegen die protestanichen Fürsten selbst mit größem Nachdvurde geltend: wer zu hart schneuze, der zwinge kat heraus (4, 335 ff. 382 ff.); sie sollen sich begnügen, für sich selbst Frieden zu besummen: treten Andere ihrem Glauben bei, so dürfe man dies diesses so die eigene lefahr thun lassen; einem tatholischen Fürsten selbst dürfe man ohnedies so wenig manthen, seinen Unterthanen das Evangelium freizugeben, als ein protestantischer Swang von andern gesallen ließe, mit seinen Unterthanen zu machen, was jene estien (372).

Bugleich aber wurde feit ber Augsburger Entscheidung die Frage befonders drin-

SELECT.

and and an bet ..... . . -- IT. 1.7 I :- Immanit .nen. Gir sorten, wie Butf ante anter the anter anter Smut legen ben Raifer m مبيته ..... in enter integ führen wellt · == - 17 wert energy thattail timer the star r harms of aur thun voca einen einen i timt in ummann mite us inmer iber ftellt er a fer erten erten it mit tuffe a an aufer un feinen herrn gegen benen un tialit atterter afer timt r inen verfolgen ober gef is ante Ram aut Emme ant Omprantmile unter erangelije ren tonitante a mitte tarm mit menfcblichen Big ----attant an tit terrat an in 55 mt verraum ber Gemalt geg er ernert r ertitigt unterimte er enter m taifer, auch menn er U und o nort, unter bis anten tie officer tes generiams für bie Untert unteres r. i ert imer um ibr entimm i. Mart 1530 Br. 3, 561) e erteamtaate Batt mit Greuning um tas 1. D für ben gall, bag bi femair anen vorme bert fu tatt, for tat ter Cherberr als Bergewalt er int fante mirtant fin mit ten furten feman rlaubt ober vielme une Gertietlaumt mir Immitanin untern sutt Gortleber, Banbl. 1 in and ten and the state of the un 1.4 us an Bamminter and andlaffen murbe, marnte Luther fo were m Germann un Bafmennen mas Imateicen ju unternehmen, wite Antergante itanin Summitte mortauter dr. 4. 337. Er mabnte je magent une Mangent u min im ten Verenin ju mabren, - fo jest, Fragiant : um tomat unatain In Co 1 f. 336. 371 . Allein feine Muffe Brage ift nan bim entig vibirfinen burte gefatter fich ibm jest babun unf m fugeragt turm bie Ertlarungen tar furnien, über ben Rarafter ber R genate felbit teinmmer reflettern. Diefe Dauterren . Die bestehenden taiferliche wief vom batter fant in ginnen Babaens unen minn Biberftant in fal win vor agenten in annam bei offentiemen abtaufchent Unrecht, wie ba Raufer, of lange nom land Constantion wie eine in ein Concily anhängig Briefe forerten wolle Br 4, 213, 221 F. E. L. 54, 270 M.C. Dann, fagt i allers ags aufs biefe Befrimmung fubit mit ju bem, mas bes Raifers fen, geb gutte ier etatut resistere. - ergt resistenitim est. Br. 4, 222. Darüber i if is mitfich mit bem coffenentim fiente fo fin verbalte, weist er bie En colleg onn ten Dienurgen is in bie Sumfin. Bur fo viel feben wir ihn gen sad in Berreff ber fiedre fauft feer befrmmt als allgemeines Bringip vor nah man richt ingent meine einteine fuffere form bes meltlichen Regimentes, tie ibiclutififde, fanzern jedesmal nur bie in ben einmal ju Recht bestehn feben begrundete als gottlich fantmanirt angufeben babe; und es hängt bies feiner Gefammtanicauung genftlicher und weitlicher Dinge jufammen; weltliche. gen geben ihm überhaupt fo, wie fie im Einzelnen bestimmt find, nicht unmittt einer allgemeinen Forterung tes gortlichen Billens bervor, fontern aus mu mantelharer, von Gott gemeihter Entwidlung; er bat tie Gelbftandigfeit tes ter Strigleit ober tes "Weltreiches" gegen Die Berrichaft bes Pabftthums m bie Hurchtung unter mojaische Formen gewahrt, indem er jenes Gebiet ta autheilte ("Wott hat tas Weltreich in tie Bernunft gefaffet" E. A. 35, 381): 1 hirmit war tenn auch jener Berichietenheit von Formen Raum gegeben. Die f tung burliber aber, mas wirtlich nechtens fen, haben alfo bie Juriften auf ibr ( ju nehmen (ogl. 4, 233). Genehmigen fie ein Bündnift jum Direrfante ge Muller, fo tonnen bie Theologen um jenes fleischlichen Bertrauens millen im

,8**K** 

ben (ebend.); allein rechtmäßig bleibt bas Bündniß vermöge jener Rechte. - Man zweifeln an Luthers Sinn und Berftändniß für's positive Recht, wenn er nun bie ittionen ber Juriften, die boch auch einem Laien Zweifel erregen konnten, auf eigenes Gewiffen bin annimmt; aber bie von ihm geltend gemachten Bringipien ch find flar und in fich harmonisch. - Er felbft predigte dann offen bie rechtmäßige wehr in einer "Barnung an die lieben Deutschen", 1531, - auch hier auf's Recht bie Juriften fich berufend (E. A. 25, 13-15); Aufruhr fen nur, wenn einer "felbst herr febn und Recht stellen". Nur noch beftimmter und allgemeiner lauten re Säte, im 3. 1539: "wie bas Evangelium ber Obrigkeit Amt bestätigt, also bet es auch natürliche und gesette Rechte; - und ift nicht Zweifel, ein jeder Bater ulbig, nach feinem Bermögen Beib und Rind wider öffentlichen Mord ju fougen; ift tein Unterschied zwischen einem Privatmörder und bem Raifer, fo er außer feinem unrecht Gewalt und besonders öffentlich ober notorie unrechte Gewalt vornimmt; öffentliche violontis hebt auf alle Pflichten zwischen bem Unterthauen und Oberjure naturae" (Br. 6, 223; mit bestimmterer Beziehung auf bie positive Berfaf-Deutschlands, in welcher er keine wirkliche Monarchie fieht, Br. 5, 161). Man te hier, wie Luther nunmehr noch weiter zurückgeht bis auf die allgemeine Fordes eines naturrechtes; er fagt auch von biefem Rechte nicht, bag es eine bestimmte, er fo beschräntte Regierungsform forbere, - wohl aber, bie positive Beschränttheit taifergewalt als Thatsache voraussetzend, bag beim Zerreißen folcher Schranken bas rrecht felbst ben Widerstand erlaube. - Ueber die Richtigkeit Diefer Sate tann ftreiten; Thatfache aber ift, baf Luther fie lehrte, und ferner, baf auf fie die geame Bertheidigung bes deutschen protestantischen Landestirchenthums gegen ben r und tie Majorität bes Reichstages fich ftutte.

Rene friedliche Berhandlungen mit der fatholischen Rirche tamen badurch wieder in jung, daß ber Babst Bereitwilligkeit aussprach, ein Concil ju berufen. Sein ins Bergerius tam felber im November 1535 mit Luther in Wittenberg zusammen; be mußte ihm gestehen, daß er es hier in vielen Studen boch anders, als berichtet en, gefunden habe (Br. 5, 52). Luther glaubte an teinen ernftlichen guten Billen Pabfte, fo febr er felbst ein wahrhaft freies, chriftliches Concil gewünscht hatte 4, 622); indeffen erbot er fich, zum Concil, wo man es immer halten möge, "mit 1 halfe" zu kommen. Als bann bas Concil wirflich, und zwar ohne Beiteres zur irpation ber giftigen lutherischen Reperei" ausgeschrieben wurde, meinte er in einem tten, man folle sich hiedurch nicht abschreden lassen, fo daß man die Theilnahme oraus verweigern würde; eben hierauf fep es von ben Gegnern abgesehen, indem einen Teufelstopf icheuslich fürstelleten (5, 51 ff.). Er feste, vom Rurfürften tragt, Artikel für bas Concil auf, welche in aller Schärfe ben Gegenfatz gegen bas ifche Dogma und Kirchenthum ausprägten (vgl. "Schmaltalb. Artifel" in ber nc.); mit Entschiedenheit fpricht er aus, daß ber Pabft ber "rechte Enbechrift ober rchrift" feb; er fest ben Fall, bag ber Babft feines Anfpruchs auf gottliche Berech= g fich begebe und nur noch als ein burch Menschen ermähltes haupt gelten wolle, aber, bies feb unmöglich und es wäre bamit ber Chriftenheit erft nicht geholfen, vann ben Babft Berachtung treffen und bie Rotten nur zunehmen würden (man uch hier, wie beim Augsb. Reichstag, bie Berfchiedenheit bei Luthers und Debons Blid, - vgl. bes Letteren Bufat ju feiner Unterschrift). Der Bundestag chmaltalden (Febr. 1547), für welchen er jenes Bebenten ausgestellt hatte und auf m er felbft anwesend war, lehnte bann die Theilnahme an dem Concil ab. -: Anficht von Concilien überhaupt entwidelt Luther 1539 in ber Schrift: "Bon Conciliis und Rirchen" |(E. A. 25, 219 ff.). Bom Babft und einem pabft-Concil fey teine Reformation ju hoffen, weil ber Babft im Boraus zum Beharren

iner eigenen Lehre verpflichte. Aber auch bie alten Concilien und die Bäter können als Quell einer Reformation angesehen werben; Bäter, wie Bernhard und Augu-

gend, ob, wenn ber Raifer ben Frieten verweigere, bie Fürften auch ju bewaffneten Biterstande berechtigt ober gar verpflichtet feyen. Bir borten, wie Enther, von ber Bartburg zurücktehrent, burchaus teinen folchen Schutz gegen ten Raifer wollte. Eine unflare Borstellung tritt in einem Betenten v. 1523 auf (Br. 6, 38): wenn ber Rutfürft je zur Rettung bes Evangeliums gegen ben Kaijer Krieg führen wollte, fo bärjte er ihn nicht führen als für feine Unterthanen, fontern - tanquam alienus alienis er aliena terra voniens succurrat; Luther fest bei, er bürfte es nur thun vocante singulari spiritu ot fido; in Betreff ber fürstlichen Lante als folcher aber stellt er auch jetzt ben Grundfatz voran: ber Fürft muffe ta ten Raifer als jeinen herrn gegen bie Unterthanen nach Belieben einschreiten laffen, wenn er einen verfolgen ober gefangen feber wolle. Er hatte alstann gegen Schutz- und Trutkündniffe unter evangelischen Fürsten immer große Abneigung; er fürchtet, cs werbe barin auf menschlichen Bits und Gilje, anstatt auf Gott vertraut (vgl. Br. 3, 455); und Gebrauch ver Sewalt gegen ven Luifer verwirft er ohnedies unbedingt: ber Raifer feb Raifer, auch wenn er Unrecht thue, und es werde turch fein Unrecht die Pflicht des Gehorfams für die Unterthanen nicht anfgehoben; fo lehrt Luther noch fehr bestimmt 6. Marg 1530 (Br. 3, 561), währent 3. B. Bugenhagen 1529 mit Berufung auf das A. T. für ten Fall, tag die taiferliche Gewalt gegen Gottes Wort sich kehre, ober daß ber Oberherr als Bergewaltiger, Mer. ber und Türke aufträte, ben chriftlichen Fürften Gewalt erlaubt ober vielmehr gewaltfame Bertheidigung ihrer Unterthanen geboten hatte (Sortleder, handl. u. Anside. v. b. Urf. t. teutschen Kriegs u. f. w. Th. 2, B. 2, C. 3). Auch nach bem Reichstag von 1530, als ter Schmaltalbijche Bund geschloffen wurde, warnte Luther fortwährend bavor, im Bertrauen auf Fleischesarm etwas bergleichen ju unternehmen, ja behicht feine Abneigung gegen Bündniffe überhaupt (Br. 4, 337). Er mahnte ferner ftet bringend, bas Möglichste zu thun, um ben Frieden zu wahren, — fo jest, die Bah Ferdinands zum Rönige zuzugeben (Br. 4, 201 ff.; 336. 371). Allein feine Auffaffung ber Frage, ob man bem Raifer widerstehen bürfte, gestaltet fich ihm jest taburch anders, bag er, angeregt burch bie Erklärungen ber Juriften, über ben Raralter ber Reichsebergewalt felbst bestimmter reflettirt. Dieje beducirten, bie bestehenden taijerlichen Gejete felbst ("ber Kaifer felbst in feinen Gejegen") geben einen Witerstand in Fällen, wie bem vorliegenten, ju, nämlich bei öffentlichem, notorischem Unrecht, wie ba, wo ba Raifer, so lange noch eine Appellation (wie hier an ein Concil) anhängig fep, pr Strafe ichreiten wolle (Br. 4, 213. 221 ff. E. H. 64, 270 ff.). Dann, fagt er, winter allerdings auch tiefe Bestimmung felbst mit zu bem, was bes Raifers fey, geboren; et gälte: lex statuit resistere, - ergo resistendum est. Br. 4, 222. Darüber um ebr. ob es wirklich mit tem bestehenden Rechte fo fich verhalte, weist er bie Entscheidung völlig von den Theologen ab an die Juristen. Nur so viel fehen wir ihn gerade hieri auch in Betreff der Rechte felbft fehr bestimmt als allgemeines Prinzip vorausjegen, bag man nicht irgend welche einzelne äußere Form bes weltlichen Regimentes, wie etm bie absolutistische, sondern jedesmal nur die in den einmal zu Recht bestehenden Go feten begründete als göttlich fanktionirt anzusehen habe; und es hängt dies eng mi feiner Gesammtanschauung geiftlicher und weltlicher Dinge aufammen; weltliche Orbann gen gehen ihm überhaupt fo, wie fie im Einzelnen bestimmt find, nicht unmittelber en einer allgemeinen Forderung des göttlichen Willens hervor, sondern ans menschlicher, wandelbarer, von Gott geweihter Entwidlung; er hat die Gelbftändigteit bes Gebictel ber Obrigkeit ober bes "Beltreiches" gegen bie Berrichaft bes Babstthums und gege bie Knechtung unter mofaische Formen gewahrt, indem er jenes Gebiet ber Bermut zutheilte ("Gott hat bas Weltreich in die Bernunft gefasset" E. A. 35, 381): und ein hiemit war benn auch jener Berschiedenheit von Formen Raum gegeben. Die Entschie bung darüber aber, was wirklich Rechtens fey, haben alfo bie Juriften auf ihr Geniffe ju nehmen (vgl. 4, 233). Genehmigen fie ein Bündnif zum Biberftanbe gegen bu Raifer, fo tonnen bie Theologen um jenes fleifchlichen Bertrauens willen immer net

۲

2

\$

abrathen (ebend.); allein rechtmäßig bleibt bas Bündniß vermöge jener Rechte. - Man tann zweifeln an Luthers Sinn und Berständnik für's positive Recht, wenn er nun bie Debuttionen ber Juriften, die boch auch einem Laien Zweifel erregen tonnten, auf beren eigenes Gemiffen hin annimmt; aber bie von ihm geltend gemachten Prinzipien m fich find flar und in fich harmonisch. — Er felbst predigte bann offen die rechtmäßige Rothwehr in einer "Barnung an die lieben Deutschen", 1531, - auch hier auf's Recht und bie Juriften fich berufend (E. A. 25, 13-15); Aufruhr fey nur, wenn einer wolle "felbft herr febn und Recht ftellen". Nur noch bestimmter und allgemeiner lauten fpätere Säte, im 3. 1539: "wie das Evangelium ber Obrigkeit Amt bestätigt, also befätigt es auch natürliche und gesetzte Rechte; - und ift nicht Zweifel, ein jeder Bater ift foulbig, nach feinem Bermögen Beib und Rind wider öffentlichen Mord zu fcuten; und ift tein Unterschied zwischen einem Brivatmörder und bem Kaifer, fo er außer feinem Umt unrecht Gewalt und befonders öffentlich ober notorie unrechte Gewalt vornimmt; benn öffentliche violentia hebt auf alle Bflichten zwischen bem Unterthanen und Oberherrn jure naturao" (Br. 6, 223; mit bestimmterer Beziehung auf die positive Berfaffung Dentschlands, in welcher er teine wirkliche Monarchie fieht, Br. 5, 161). Man beachte hier, wie Luther nunmehr noch weiter zurückgeht bis auf die allgemeine Forderung eines Raturrechtes; er fagt auch von diefem Rechte nicht, bag es eine bestimmte, fo ober fo beschräntte Regierungsform fordere, — wohl aber, die positive Beschränttheit ber Raifergewalt als Thatjache vorausjegend, bag beim Zerreißen folcher Schranten bas Raturrecht selbst ben Widerstand erlaube. — Ueber die Richtigkeit diefer Sätze kann man ftreiten; Thatfache aber ift, bag Luther fie lehrte, und ferner, bag auf fie bie gewaltfame Bertheidigung bes deutschen protestantischen Landestirchenthums gegen ben Raifer und bie Majorität des Reichstages sich stützte.

Neue friedliche Berhandlungen mit der tatholischen Rirche tamen baburch wieder in Uregung, daß der Babst Bereitwilligkeit aussprach, ein Concil zu berufen. Sein Runtins Bergerins tam selber im November 1535 mit Luther in Bittenberg zusammen; brielbe mußte ihm gestehen, daß er es hier in vielen Stüden boch anders, als berichtet gewesen, gefunden habe (Br. 5, 52). Luther glaubte an teinen ernstlichen guten Willen beim Pabfte, fo fehr er felbft ein wahrhaft freics, chriftliches Concil gewünscht hatte (Br. 4, 622); indeffen erbot er fich, zum Concil, wo man es immer halten möge, "mit feinem Halfe" zu kommen. Als dann das Concil wirklich, und zwar ohne Weiteres zur Exfirpation ber giftigen lutherischen Rezerei" ausgeschrieben wurde, meinte er in einem Bebenten, man folle sich hiedurch nicht abschrecken lassen, so daß man die Theilnahme im Boraus verweigern würde; eben hierauf fep es von den Gegnern abgesehen, indem fie fo einen Teufelstopf icheuslich fürstelleten (5, 51 ff.). Er fette, vom Rurfürsten beauftragt, Artikel für bas Concil auf, welche in aller Schärfe ben Gegensatz gegen bas babiftifche Dogma und Kirchenthum ausprägten (vgl. "Schmaltald. Artitel" in der R.-Enc.); mit Entschiedenheit spricht er aus, daß der Pabst der "rechte Endechrift oder Biberchrift" feb; er fest ben Fall, daß ber Babit feines Anspruchs auf göttliche Berechtigung fich begebe und nur noch als ein burch Menschen erwähltes haupt gelten wolle, meint aber, Dies fey unmöglich und es wäre bamit ber Chriftenheit erft nicht geholfen, weil bann ben Pabst Berachtung treffen und bie Rotten nur zunehmen würden (man ogi. auch bier, wie beim Augsb. Reichstag, die Berschiedenheit bei Luthers und Delencothons Blid, — vgl. des Letteren Zufatz zu feiner Unterschrift). Der Bundestag Ecomaltalden (Febr. 1547), für welchen er jenes Bedenten ausgestellt hatte und auf pelchem er felbst anwesend war, lehnte dann die Theilnahme an dem Concil ab. -Beine Anficht von Concilien überhaupt entwidelt Luther 1539 in der Schrift: "Bon bem Conciliis und Rirchen" | (E. A. 25, 219 ff.). Bom Babft und einem pabftfichen Concil fey teine Reformation ju boffen, weil ber Babft im Boraus zum Beharren bei feiner eigenen Lehre verpflichte. Aber auch die alten Concilien und die Bäter können nicht als Quell einer Reformation angesehen werden; Bäter, wie Bernhard und Auguftin, weifen felbft zurud zum urfprünglichen Born ber beil. Schrift ; und wollte man bie einzelnen ängeren Satungen ber Concilien geltend machen, fo murbe man ichon vom erften, jerufalemischen, an in Bebote, die man boch nicht wolle, und in Bidersprüche fich verwideln; bie ganze Lehre bes chriftlichen Glaubens aber laffe nicht aus allen Bätern und Concilien zusammen fich klauben, und das, wodurch die Rirche Beftand behalten habe, fepen nicht fie, fondern nur die heil. Schrift, welche vor ihnen bestand und aus welcher auch fie ihre Lehre hatten. Die vier hauptconcilia nach einander behandelnd, zeigt bam Luther, wie die Eine wesentliche Aufgabe eines Jeden nur gewesen jep, flare Grundlehren ber heil. Schrift zu vertheibigen; im Uebrigen bestätige bie Geschichte' ben Ausfpruch Gregor's von Nazianz, wornach man aller Bischöfe Concilia von wegen ihrer Ehrsucht, ihres Bankes u. f. w. fliehen muffe. Go verbietet tenn Luther jebem Concil, neue Glaubensartitel zu ftellen, oder neue gute Berte anzubefehlen, weil auch bieje alle icon in ber Schrift gelehrt feyen, ober Ceremonien bei Gefahr des Bewiffens aufzulegen u. f. w. Ein Concil folle nur mit Demuth, wie ein Gericht, nach bem alten Rechte, b. h. nach der heil. Schrift, Urtheil sprechen, wo Noth des Glaubens es erforbere, und barnach die neuen Glaubensartikel und neuen Werke verwerfen. Hiezu mitjte man recht gründlich in der Schrift gelehrte, ernftlich Gott zugethane Männer und bierunter auch etliche vom weltlichen Stante (benn es gehe auch fie an) zufammenladen. Schmer möge ein folches Concil zu erreichen feyn; wollten die übrigen chriftlichen Fitsten es nicht, so wäre wenigstens ein provinzielles, deutsches, zu wünschen; müsse man ganz an einem verzweifeln, fo folle man bie Sache Gott befehlen und indeffen bie fleinen und jungen Concilia, das ift Pfarren und Schulen, fördern. Bum Schluffe figt Luther feiner Schrift noch eine Ausführung über bas mahre Bejen ber Kirche überhaupt bei, — die wichtigste über diefen Gegenstand aus jener Zeit. Jest nicht minder als früher, ba ihn die äußerlich greifbare Kirchengemeinschaft ausstieß, sieht Luther tie Kirche, anstatt in irgend solcher äußerer Gemeinschaft, vielmehr nur in der Gemeinschaft ber Seiligen, in welchen Chriftus lebt; folche erkenne man am Gebrauche ber Gnadenmittel und Schlüffel fammt Bestellung ber tirchlichen Nemter, am Beten, am Tragen bes heil. Kreuzes; und hiezu tomme das allerdings minder gemiffe Beichen, bag fte, vom Geiste geheiligt, auch der zweiten Tafel Dlofe in ihrem Wandel entsprechen.

Schöne Aussichten hatten sich unterbessen für die äußere Erweiterung bes evangelischen Gebietes durch Regentenwechsel im Herzogthum Sachsen und in Kurbraudenburg eröffnet und erfüllt. Herzog heinrich und Kurfürst Joachim II. (1539) nahmen die Reformation an. Luther selbst wurde nach Leipzig berusen; er predigte an Pfingsen vor dem Hose, — eben jene Lehre von ter Kirche neu bezeugend (E. A. 17, 119 f.). Die neue Brandenburger Ordnung war in Hinsicht auf die alten Ceremonien so conferentie, wie teine andere; Luther meint, so weit nur das gegen's Evangelium Verstogende entschieden abgethan werbe, möge man sich das Andere immerhin gefallen lassen, — übrigens nicht ohne Spott über die Liebhabereien Ihrer Kursürstl. Gnaden (Br. 5, 232—236).

Etwas noch Erhebenderes, aber freilich auch von vorherein etwas sehr Unsicheres hatte die Hoffnung, welche in Betreff einer Bereinigung unter den Protestanten selbs über die Abendmahlslehre sich zu verwirklichen schien. Bucer, der überaus strebsame Bermittler (s. b. Art. Bd. 2, 417 f.), hatte schon 1530 in Koburg persönlich mit Luther barüber verhandelt. Luther hegte fast unüberwindliches Mißtrauen (vgl. Br. 4, 162); er selbs könne in Nichts weichen; wollen die Gegner die wahre Gegenwart des Leibes einmel wirklich zugeben, so begreise er nicht, warum sie noch an äußerer Darreichung für den Mund der impil sich stocken (Br. 4, 216). So weit dann auch Bucer nachgab, so glandte Luther doch nur um so weniger, daß demselben die Andern solgen werden (560). Daneben sprach er fortwährend über Zwingli und seinen Untergang ungeschent das härteste Urtheil aus (4, 322. 330. 332. 352 f. 424 f.; er stellt sein Ende mit dem Münger's psammen), und warnte vor jeder Gemeinschaft mit seiner Lehre (an Albr. v. Prensen 1532, Br. 4, 348 sff.; an die Frankfurter 1533, E. A. 26, 294 sff.). Aber als er über

Berhoffen auch bie Andern nachgiebig werden fah, ba wurde auch feine eigene Schnsucht nach Eintracht und die Freude, mit der er ihr entgegensah, in ben herzlichsten Worten lant (Br. 4, 614, 636. 641). Birklich folog er (f. d. Art. a. a. D.) 1536 eine Con= cordia mit Bucer in Wittenberg ab. Bon ber andern Seite wurde, unter thatfichlicher völliger Berläugnung des Zwinglianismus, in Anerkennung ber mabren Gegenwart bis ju ber von Luther geforderten Confequenz vorwärts gegangen, bag ber Reib auch von den Unwürdigen empfangen werde. Dagegen ging Luther nicht fo weit, and Anertennung eines Empfangens durch eigentliche impii zu fordern, und es blieb fo boch noch Raum für Bucer's Meinung, daß ein Empfangen bei diefen, nämlich bei Renschen , welche "Alles verlachen und gar Nichts glauben", nicht stattfinde, sondern nur bei, wenn auch unwürdigen, jo boch ben Ginfegungeworten glaubenden Chriften. Bir tonnen, je bestimmter Luther sonft gerade auch auf die Consequenzen bringt, nicht mbin, in biefem Bugeständniß, daß von den impii geschwiegen werbe, überhaupt eine Unficherheit in Betreff ber Frage mabrzunehmen, wie weit benn wirflich aus ber objettiven Gegenwart unmittelbar auf's Empfangenwerben durch den Mund aller Genießen= ben geschloffen werben muffe. Luther felbft icheint fich nicht bestimmter über fein Bugefandniß ausgesprochen zu haben (Br. 5, 568 ift es, als hätte er es vergessen). Allem nach gebachte er wirklich felbft, bes ersehnten Bieles wegen jest ein Auge zuzubrücken. So fcrieb er benn felbst auch freutig und freundlich an ben Basler Bürgermeister und an bie Schweizerorte (5, 54 f. 83 f.); er weiß wohl, baß bort noch Gegner find und baß fo große Zwietracht überhaupt nicht fo leicht und ohne Narben zu heilen pflegt, wift aber, bas trübe Wasser werde sich doch seten. Ueber Zwingli bekennt er (an Bullinger 1538, Br. 5, 112), ihn feit der Marburger Zusammentunft persönlich für einen virum optimum gehalten zu haben.

Das Streben nach möglichfter Bereinigung mit Glaubensgenoffen zeigte Luther bamals in noch höherem Grate in ter Anerkennung, welche er trot aller Differenzen ben 196mischen Brüdern ichentte. Nach dem Tode des Senior Lutas traten unter die= in jungere Männer an Die Spipe, welche ben Wittenberger Einflüffen längft offener gestanden hatten, vor Allen Johann Augusta, von jett an bas eigentliche Haupt ber Als nun bie Brüder 1533 eine für ben Martgrafen Georg von Branden-Gemeinde. ung bestimmte Apologie ihres Glaubens beutsch herausgaben, schrieb Luther eine Bor= rede bazu (E. A. 63, 319 ff.). 1536 tam Augusta mit zwei andern Abgesandten selber nach Bittenberg; die Brüder hatten 1535 ein Bekenntniß an Rönig Ferdinand übergeben ub verfaßten jett auch eine neue, an jene frühere sich anlehnende, aber sehr umgestals tete Apologie; Luther half beide Schriften zum Drude fördern und gab bem Betenntniß felbst wieder eine Vorrede bei (1538; die Vorrede übersetzt bei 20 alch, Luth. 20erte, 80. 14, S. 345 ff.). 1533 hatte Luther sogar noch die Wiedertaufe, welche die Brüder mit Uebertretenden vornahmen, ertragen, obwohl er fie von Anfang an migbilligt hatte; fte wurde erst 1534 abgeschafft. Auch noch in ihrer neuesten Schrift, der neuen Apologie (in: Balth. Lydii Waldensia etc. Roterod. 1616, sect. II, p. 92 sqq.), war ihre Rechtfertigungslehre nicht zur lutherischen geworden (sie unterscheiden einen doppelten Sinn bes Bortes; im zweiten Sinne aber fällt ihnen die Rechtfertigung mit ber wiezergebärenden Thätigkeit Gottes, im ersten Ginne als eine außer ben Menfchen erfoljende, mit dem vorangegangenen erwählenden Rathschlusse Gottes zusammen); und in Betreff bes Abendmahls lehrten fie zwar - quod panis - est corpus Christi prasmtissime, hielten aber hiebei bennoch fest an ber Unterscheidung ber fatramentalen Beenwart als einer fpirituellen von bem "personalis seu corporalis essendi modus", in Binficht auf welchen Christus nicht auf der Erde, sondern im Himmel sey. Luther seiß ihre Rebeweise nicht anzunehmen, will fie aber auch nicht zur feinigen zwingen,foferne wir fonft ber Sachen eins werden und bleiben, bis bag Gott weiter ichide nach einem Billen"; es gelte hier, ben Schwachen im Glauben aufzunehmen.

Junerhalb feiner eigenen Rirche bestand die Sauptthätigteit Luther's, fo febr er

auch 3. B. an ber Bisitation Antheil nahm, boch nie eigentlich im äußeren Organifiren und Ordnen, fondern in der Verfündigung des Wortes felbft burch mündliches Lebren und Rathen und burch Schriften aller Art. Unter ben nicht polemischen Schriften find vorzüglich größere Arbeiten in Schriftauslegung zu nennen: Bredigten über 1 Dof. und dann (feit 19. Trinit. 1524-26) über 2 Mof. (E. A. 33-35); Auslegung von 5 Moj. 1525 (Exeg. Op. E. A. 13); Pjalmauslegungen; zum hohen Lied (1538. Jen. 4, 268 ff.); zu Bropheten: besonders Habafut (1526 E. A. 42, 1 ff.), Sacharia (1527 E. A. 42, 108 ff.), Daniel (1530. 1546. E. A. 41, 232); zu Matthäus: Bergpredigt 1532 (E. A. 43), Annotationes in aliquot capita (für einen Freund 1538, 3en. 4, 290 ff.), Predigten über Matth. 18, 24 - R. 24. (1537-40, E. A. 44. 45); zu Joh. 1. 2 (1537-38), Joh. 3. 4 (1537-40), Joh. 6-8 (1530-32); Joh. 14. 15 (1538), Joh. 17 (1530), Joh. 18—20 (1528—29), (E. A. 45—40); über Neuteft. Briefe: vor Allem großer Comm. 3. Galat. 1535, — jerner 3n 1 Petr. 1523, neu 1539 (E. A. 51, 324 ff. 52, 1 ff.), - fobann Rleineres, über einzelne Abschnitte u. f. m. Die Rirchenpoftille erschien vollendet 1527-28 (1540 neu mit Beränderungen); vgl. E. A. 7. Borr. Ins Predigten, welche Luther, durch Leibesschmache von ber Rangel zurückgehalten, 1532 feinen Kindern und feinem Gefinde hielt, ging hernach (1544 durch Beit Dieterich, 1559 burch Andr. Boach aus G. Rörer's Miftrpien , -- f. E. A. 1. Borr.) bie hauspe ftille hervor. — Die Bibelüber jezung (f. R.-Enc. 3, 337—42) tam 1534 zum Schluffe. - Freunde Luther's betrieben auch eine Gesammtausgabe feiner Schriften. Darüber Luther 1537 (Br. 5, 70): De tomis meorum librorum disponendis ego frigidier sum et segnior, eo quod Saturnina fame percitus magis cuperem ees omnes devoratos; nullum enim agnosco meum justum librum nisi forte de servo arbitrio et catechismen; mandavi tamen negotium D. Casp. Crucigero, si quid faciendum est. 1539 erioian ber erste Band ber beutschen Schriften, - voran eine Borrebe, beginnend: "gern batte ich's gesehen, raß meine Bücher allesammt wären rabinten blieben und untergangene. — ba man ohnedies über die Bücher von Menschen zu wenig an die, unter orstin, meditatio, tentatio ju ftubirende heil. Schrift ju tommen pflege (E. A. 1, 67 ff.). 1545 folgte, mit ähnlichen Berwahrungen in der Vorrede, der erste Band ver lateinischen Berk.

Auch innerhalb der lutherischen Rirche selbst tauchten wiederholt Fragen auf, welche zu bestimmteren Ausfagen Luther's über wichtige Lehrpuntte führten. - 2Bir faben, welche evangelische Beteutung er bei ber Berwerfung der römischen Dhrenbeichte unmit telbar icon der Privatbeichte beilegte, und wie er dann auch in der Durchführung ber Reformation ihre Beibehaltung anempfahl: jene Bedeutung ruht ihm nicht auf in gend welcher prüfenden und richtenden Thätigkeit des Beichtigers, sondern auf ben objektiven Berheißungsworte an sich, mit welchem Bergebung wahrhaft zugetheilt, 🍁 : gleich immer nur vom Glauben angeeignet wird — und sodann näher barauf, tak während das vergebende Wort auch in jeder Predigt des Evangeliums überhaupt erschub len foll (und hierin bem gebundenen Günder auch ichon vor ber Bieberaufnahme in bie Rirche Bergebung verschaffen tann: Br. 4, 482), es bier erft recht fpeziell ben Gim zelnen zu dessen innerer Bergewisserung trifft, und daß, während dasselbe applicirente Bufprechen auch der Bruder gegen den befümmerten Bruder üben tann, es hier burd einen förmlich bazu verordneten, von Gott bestellten Diener geübt wird; biefer Diener bat bann jenes Wort bem barum nachsuchenden auf Grund feines Nachsuchens, and wenn fein Glaube zweifelhaft erscheint, zuzusprechen und foll es nur ba, wo Unglaute und Unbußfertigteit ganz offenbar ift, zum Besten des Rachsuchenden felbft, ber es bod nicht fich aneignen könnte, ihm vorenthalten. In nürnberg nun erhob fich um 1539 ein Streit darüber, ob, wie der Rath dem A. Dfiander und andern Predigern gegen über es wollte, neben der Privatbeichte auch die bisher übliche öffentliche allgemeine Absolution noch beibehalten werden dürfe. Luther entschied (Br. 4, 444 f.) sogleich gegen Ofiander; mit ihm die andern Wittenberger (445. 483); und fo auch wieder auf neue Anfrage 1536 (Br. 6, 176). Ja er felbst septe eine Formel für öffentliche Abso

ntien auf: wahrscheinlich gerade für die Rürnberger 1540 (Br. 6, 245. vgl. Corp. Reorm. 3, 957). Der innere Einklang biefer Entscheidung mit jener Lehre Luther's von er Absolution überhaupt ift flar (gegen Kliefoth, die Beichte und Absolution 1856, 5. 839), -- wenn anders jene wirklich nach Luther's eigenem, gerade hier neu bestäigten Sinne aufgefaßt wird; die Absolution ist, da sie nicht etwa auf priesterlichem lrtheil über den Einzelnen ruht, auch als allgemeine boch eine wahrhaft objektive und nrtliche Ertheilung der Vergebung (vgl. tie Formel a. a. D.), und antererseits ift die rilliche Aneignung auch bei der privaten so gut, wie bei der allgemeinen, erst durch en Glauben bedingt und infofern jene jo gut wie diefe conditionalis (Br. 4, 445. 82). Nur das tönnte man noch fragen, ob förmliche öffentliche Absolution neben Preigt einerseits und Privatabsolution andererseits nicht wenigstens überflüssig fen; die lutwort liegt in dem Werthe, welchen Luther auch fonft gerade auf die Mannigfaltigeit ber Arten göttlicher Gnadendarreichung legt (vgl. E. A. 28, 284). Auch fonft zeugt ather gerade in jener späteren Zeit sehr bestimmt für viejenige Seite feiner Lehre von xr Abfolution, welche wir furzweg als tie tem römischen Befen entgegengesette beeichnen können. Recht austrücklich stellt er wieder (1537, E. A. 44, 107) auch die 188 Bruder bem Bruder zugesprochene Bergebung unter ben Begriff ber Schluffelgewit (vgl. auch Schmalt. Art. "vom Evangelio" E. A. 25, 136; und gleich nachher E. A. 23, 40). Und zu der Bestimmung des Bisitatorenunterrichts, wornach Niemand hne vorhergegangenes Berhör und Beichte zum Satramente zugelaffen werben follte, macht er gerade jest in der neuen offiziellen Ausgabe von 1538 den ausdrücklichen Beiic: verständige Personen, die sich selbst wohl zu unterrichten wissen, dürfen nicht dazu **expoungen** werden, und so gehe er auch felber, damit er sich nicht "eine nöthige Ge= whaheit im Gewiffen mache", etliche Male ungebeichtet hinzu (E. A. 23, 25); und ebermals (ebent. 40. 41): es follen fowohl Diejenigen Freiheit haben, bie berfelben Wolution brauchen wollen und von ihrem Pfarrherrn, als von einer öffentlichen Rir= fenperfon, lieber haben, benu von einem Anderen (hier alfo eben wieder jene Bufammustellung der Absolution burch einen "Anderen" mit der durch den Bfarrer), als auch bejenigen, welche, im Glauben ichon wohl berichtet, allein Gott beichten wollen. (Bgl. ther Diefen Lehrpunkt ferner Steip, Die Privatbeichte u. Privatabfol. b. luth. Kirche 1854; Pfifterer, Luther's Lehre v. d. Beichte 1857; vom Unterg. "Luther's Lehre von ber Kirche 1853", G. 26-46.)

1537 brach bann ber Streit mit Agrikola über tas Gesetz wieder aus (vgl. über ben Berlauf beffelben Real=Enc. 1, 377) und führte zu ausführlicheren Erklärungen Enther's. Benn Agrifola lehrte, das Gejetz Moje gelte nicht mehr, die Buße fey nicht 28 biefem und eben hiemit überhaupt nicht aus bem Gefete, fondern allein aus bem Ebangelium zu predigen, und nicht bas Gesets, sondern der Geist strafe, so mochte er jiebei immerhin meinen, auf frühere lutherische Sätze, besonders auf die wider Rarlicht's Jubaismus aufgestellten, zu bauen; allein wir fahen auch schon, wie einfach sich nit jenen Säten bennoch ein Gebrauch bes Detaloges bei Luther vertrug (vgl. bann us hohe Lob beffelben, 3. B. Br. 4, 46). Luther (vgl. besonders die Disputationen **1. 1, 517** ff. und die Schrift an C. Güttel Br. 5, 147 ff. E. A. 32, 1 ff.) be= timmt jest näher, um welch ein Gefetz es fich überhaupt auch für Chriften noch handle; kitte man bisher hin und wieder meinen können, er fasse "Evangelium" und "Neues Leftament" identisch, so weist er jest desto beutlicher darauf hin, wie überhaupt überall nd im R. Teft., wo Gunde, Born und Gericht aufgededt werde, bas Amt des Gefetes nd nicht das des Evangeliums walte: so seh selbst das Bater Unser voll von Gesetzes= ehre und namentlich auch die Bredigt vom Kreuze Christi (nur vermöge jener falschen identifikation hatte Agrikola von Predigt der Buße durch's Evangelium reden und mit em Befet Mofes das Gefetz überhaupt verwerfen können); er weist ferner rarauf bin Br. 5, 150), wie die Gesetspredigt ja auch allen Menschen unaustilgbar im Gewissen bebe: und nur als eins mit biejem Gemiffensgesethe follte ihm ja auch bas mofaische

fortgelten; und er widerlegt jene Gegenüberstellung vom Strafen des Geistes gegen des Strafen des Gejepes: deun das Gejet felbft ftrafe nicht ohne den beil. Geift, ba et vom Finger Gottes geschrieben seb. Seine wirkliche Geltung bat ihm bann biefes Gefet einmal für die Buße berjenigen, welche noch nicht wahre Christen find : bas Gefe muß zunächft Schreden, und zwar auch Schreden über bie Strafe, wirten, wenn gleich auch fchon bei ber Reue, damit fie eine mahre, chriftliche werbe, die im Evangelinn bargebotene, im Glauben aufgenommene Liebe mit einwirten muß, und erft burch bieje Einwirtung echt christliche Furcht vor Gott, echt christlicher Schmerz, und fobann and wahrhafte, gute Borfäte möglich werben. Uber auch bie Biebergeborenen bedürfen noch bes Gejepes, fofern boch auch in ihnen bie burch's Gejet ju ftrafenbe Sunde fich mi fortwährend regt. 280 und fofern endlich bie Gunde todt ift und Chriftus lebt, foll bas Befetz gerade burch ben nun mitgetheilten Beift erfüllt werben, und es wird infeferne in Ewigkeit nicht aufgehoben, fondern es bleibt als implenda in damnatis, impleta in beatis; bie guten Werte felbft, in welchen es erfüllt wird, erfolgen bei ben Gerecht fertigten sponte, und infofern sine lege, - boch, wie Luther beisett, lege juvante, unt nicht extorquente.

Die wichtigste tirchliche Anordnung, an welcher Luther fich noch zu betheiligen hatte, war die Errichtung von Confistorien (f. Real-Enc. 3, 122 f.). Sie erschienen als brimgendes Bedürfnig wegen ber Ehefachen. Mus Luther's Scheidung bes geiftlichen mb weltlichen Gebietes und fobann aus feiner Anficht vom Berbaltnift des weltlichen Rettes zum mosaischen Gesethe folgte für ihn, raß er, die Ehe als weltlichen, wiewohl beiligen Stand betrachtend, dieselben der weltlichen Dbrigkeit zuwies; die mofaischen Bestimmungen sollten auch hier nur als beachtenswerthe geschichtliche Exempel desjenigen Befetes gelten, welches bie Bernunft im eigenen Junern bes Denfchen gefchrieben finde; und eine Betheiligung der Geistlichen schien ihm nur badurch gefordert, baß biefer Stand seiner Natur nach mehr als irgend ein anderer weltlicher zu Fragen des Gemisfens führt. Nach einem unter Luther's Zustimmung von Jonas verfaßten Gutachte wurde 1539 bas erste Consistorium ju Wittenberg errichtet. Ihre größte Bebentung aber für Berfaffung und Leben ber Kirche erhielten bann bie Confistdrien baburch, bas auch die Uebung ber Bucht ihnen zufallen follte. Schon bisher hatte, wie wir fahm, bas Berhör vor ber Bulaffung zum Abentmable Diefer Uebung bienen follen, inden biejenigen, welche in öffentlichen Laftern lebten, von bemfelben follten zurückgewiefen werden (Br. 4, 388; ein einzelner Fall: Br. 3, 538); die Schmalt. Art. (im Anhang v. d. Bischöfe Gewalt) wollten dieje Jurisdiftion anftatt ben Bischöfen ausbrudlich allen Pfarrern übertragen. Indem man fie an Consistorien übertrug, dachte man auch a Einführung des "öffentlichen", bürgerliche Folgen nach fich ziehenden Bannes (Br. 4, 388). Gerade jest nun, indem die mit ber fächsischen Bifitation 1527 auf die Dam eingetretene Berfassung zum Abschluß tam, feben wir bei Luther vollends am auffallente sten, wie es Rothstand ift, was ihn zur Annahme diefer Formen bestimmte, wie er fells über sie hinausstrebte, wie er die Mißstände, die gerade auch wieder an sie von vorw herein sich hingen, peinlich fühlte. Als 1539 barüber, daß ber Bann aufgerichtet werben follte, unnut Geschrei in ber Wittenberger Gemeinde laut geworden war, hatte er p zeigt, welche Art von Bann er felber nach Matth. 18. anzufangen willens feh: er wirde ben Sünder erft vermahnen, bann zwei Berfonen, als zwei Raplane ober auch anben, ju ihm schicken, bann ihn vor sich nehmen im Beisepn ber zwei Raplane, zweier von Rath und Raftenherrn und zweier ehrlicher Männer von der Gemeine, dann es öffentlich ber Kirche ansagen und bie Glieder derfelben bitten, daß fie "helfen ju rathen", niebertnien, und wider ihn beten und ihn dem Teufel übergeben helfen (Tifchreden, ber ausg. v. Förstemann, 2, 354); "ihr alle", fagt er, "mußt felbft mithelfen, wie G. Bar lus fagt: - mit dem gangen haufen"; ebenfo foll man den fich Betehrenden öffentlich wieder annehmen, und nicht bloß die eine Berfon des Pfarrers foll es thun (352). Auch nachher (1540, Br. 5, 307) weist er einen Pfarrer, ber einen Todtschläger wieber aufnehmen follte, an, bie verfammelte Gemeinde einzuladen - ut absolutionom ojus, mam potit humiliter, prodet; einen Andern in Betreff ber Berweigerung christlichen Begräbniffes (1544, Br. 5, 698): vide, - an magistratus tibi adesse cum ecclesia velit. So will and die von Luther gebilligte sogenannte Wittenberger Reformation 1545 Richter, R.D. 2, 81 ff.), daß zur Uebung des Bannes beigezogen werden alii honesti **s docti viri,** — tanquam honesta membra ecclesiae inter laicos, — — ex reliquis padibus populi. — Auf das, was einer ernften Uebung ber Bucht, gerade auch wenn ie von oben herunter veranstaltet werden follte, in den Landestirchen besonders hemneud in ben Weg treten mußte, hatte Ranzler Brud Luther ichon vorher aufmertiam emacht: "bie vom Abel und Bürger u. f. m. fürchten fich, ihr werbet an Bauern anjeben und darnach an sie kommen" (Tischr. 2, 350). Es klingt jo übel bedeutsam, wenn enther felbft (1541, Br. 5, 329) von der Zuchtübung des Wittenberger Consistoriums mr meint: pertinebit - ad rusticos cogendos in ordinem aliquem disciplinae. - Beritwillig, und babei mit Bedauern über die eigenen Zustände, erkennt Luther die in mbern Rirchen gemachten Bersuche an. Bgl. an tie Schweizer 1537 (Br. 5, 86): "vielleicht ift es bei euch in diesem Stud (in Hinsicht auf Bann und Schluffel) bag sefaßt, benn bei uns". Mit Bezug auf die heffische Zucht durch Aelteste (von 1539, Richter, R.D. 1, 290 ff.) 1543 (Br. 5, 551): placet exemplum Hassiacae excommunientionis: si idem potueritis statuere (im Herzegthum Sachsen), optime facietis; sed entauri et Harpyiae aulicae aegre ferent. Befonders erzählen bie böhmifchen Brüder, wie Luther bedauert habe, eine ber ihrigen ähnliche Bucht nicht einführen zu können (sei. Comenii historia fratrum etc., c. praefat. Buddei, Halae 1702, p. 23. 25). — Er boffte auch fo noch auf Buftandetommen einer befferen Bucht, obgleich er fich nicht mehr im Stande fühlte, darüber zu schreiben (Br. 5, 668. 701. i. 3. 1544). Indessen meinte a (Tifchr. 2, 357), ce tonnte ja Jeter bas beilige Wert mit chriftlicher Berwarnung berjenigen, welche ihm bie Nachsten seyen, beginnen; aber barin möge freilich Reiner twas wagen, weil die Wahrheit ein feindselig Ding fey. — Auch fonst hat er die Folpen der neuen Berbindung der Kirche mit dem Staat besonders gegen das Ende eines Lebens ichmerzlich gefühlt: Gott könne keinen Segen geben, wenn ein hof nach Billfur jene regieren wolle, und ber Satan wolle jest wieder neu, nur in umgetehrter Beije, beide vermengen (Br. 5, 596. 1543; vgl. 675. 1544); er betennt im Hinblid auf ie herrn vom Abel (1541, Br. 4, 399): verum est, eos, qui in politia sunt, semper are hostes fuisse, sicut et erunt, ecclesiae.

Luther's Lebensende nahte. Besonders lebhaft hatte ihn ichon ein schwerer Krantjeitsfall, den er in Schmaltalden 1537 durchzumachen hatte, an den Tod gemahnt. Das Besühl, gealtert zu sehn, hörten wir ihn ja unter den Rämpfen und Lasten, die ihn von ungen und innen drückten, schon lange vorher äußern, während er noch in vollster Rütigkeit vor den Augen der Freunde und Feinde dastand. Man würde sich nun sehr rren, wenn man meinte, das Karatteristische ber letzten Jahre des Reformators seh in erhebender Rücklich auf einen in der Welt hergestellten herrlichen Kirchenbau geween. Es schien im Gegentheil, als ob er gerade auch jeht noch bei allem Dante für ne Gnade des Evangeliums (vgl. Br. 5, 317) es nur desto mehr fühlen müßte, wie sehr enstellten die große Welt in Hinsicht auf Leben und Lebre seind bleide und wie vielnehr eine Zeit der Drangsale und Gerichte als eine Zeit des Glanzes auch für die tirche angebrochen sey.

Am tiefsten schmerzten ihn die Erfahrungen, die er schon von Ansang an überall, so einmal die Reformation erfolgt war, über das Berhalten der Menge gegen das fvangelium hatte machen müssen. Jene Klagen über die Zuchtlosigkeit und Gleichgüligkeit des Landvolkes, welche wir ihn bei der sächsischen Bistation äußern hörten, währen ort und steigern sich. Es kommen dazu nicht mindere Rlagen über den Abel, — und n Betreff seiner dann nicht bloß über Gleichgültigkeit, sondern, wie wir bereits sahen, mch über positive Bersuche zu hemmendem Eingreisen in's Kirchenwesen selbst. Er beflagt 1541 (Br. 5, 408) — licentiam scelerum horribilem, — nobilium — tyramiden, perfidiam, malitiam, contemtum verbi plane satanicum etc. Schon 1535 hatte er (Br. 4. 602 f.) im Hinblid auf Abel und Bauern ausgerufen: bas Pabsithum habe boch befin für die Welt gepafit; diese wolle den Teufel zum Gott haben; damals haben die Bischik auf Unterdrückung der Tyrannei denten muffen, nur bag fie es in übler Beije thata und zugleich die Rirche unterbrückten; er felbft wolle, ftatt nach neuen folchen Retten für die Tyrannen zu begehren, lieber bulben in dem Gedanten, bag unfer Reich m oben her fen. - Bieher, unter bas Berhältniß der Welt und bes Fleisches zum Em gelium, ift auch ber ärgerliche Chehandel Bhilipp's von Seffen zu ftellen. Er, ber Berheirathete, war von Liebe zu einem adeligen Fräulein ergriffen worden, behamtete aber, überhaupt die dringendsten Gewiffensursachen zu baben, welche ibn ubthien. nach einer andern Frau fich umzusehen. Er tam auf ben Gedanten einer Doppetche, Rach Br. 6, 79 hatte er ichon 1526, also ohne Zweifel lange vor jener Liebe, Luther über die Buläffigkeit von Doppelehen befragt, wie wir ja auch ichon in ber Rarlfutt. ichen Bewegung diefe Frage fich erheben faben (vgl. ferner Br. 3, 139 i. 3. 158; ebend. 166 i. 3. 1527); feine eigene Sache betrieb er feit 1539 burch Bucer bei Entje und Melanchthon auf's Angelegentlichfte. Die Ansicht Luther's (vgl. die bish. Stellen und bie auf Philipp bezüglichen Schreiben in Br. 5 und befonders Br. 6) über in Bigamie überhaupt war: Gott will nach feiner urfprünglichen Ordnung bloß Men gamie, und bie Borgänge bei den Batriarchen geben den Chriften tein Recht, baten abzugehen, waren auch felber nur Folge von Nothfällen; indeffen tonnen allerdige Nothfälle vortommen, wo auch unter Chriften eine Difpensation, bergleichen ba auch wit lich schon gewährt wurde (Br. 6, 241), nicht unzulässig ift, - und (fo Luther in te Ehefache heinrich's VIII. 1531, Br. 4, 296) eine folche Doppelebe wäre einer rechtwidrigen Chescheidung immer noch vorzuziehen; allein eine folche Dispensation tout jedenfalls nur als Beichtrath ertheilt werden, könnte das öffentliche Recht, welches m Eine Gattin anerkennt, nicht ändern, und müßte wegen der Gefahr öffentlichen Acyanisses durchaus geheim bleiben. Bas fobann ben Fall mit Philipp betrifft, fo bid ihm Luther feine Sünden und feine Bflicht fo gerade und ftrenge vor, wie es an felden Orten felten gehört werden mag; er gab aber mit Melanchthon hier boch bas Berhar benfepn eines Nothfalles auf bas hin zu, mas Philipp, wohl vorzugemeife muntis burch Bucer, getlagt hatte : wir miffen bas Nähere nicht. Die Trauung fand 3. Din 1540 im Beifenn Melanchthon's ftatt. Luther bestand ftreng auf Gebeimhaltung; be Kaifer gegenüber sehr bie neue Frau für eine Concubine zu erklären. 2118 tie Gade, wie es taum anders geschehen tonnte, ruchbar wurde und Melanchthon im Somm über bas verursachte Aergerniß bis auf den Tod erfrankte, tröftete ihn Luther in Ruk barüber (Br. 5, 294) und trat dann mit gewaltigem Gebete für die Erhaltung feine Lebens ein. Er felbft glaubte auch jest noch bie Sache zwar nicht vor ber Belt, de vor Gott vertheidigen zu können.

Die Unmöglichteit, mit ber römischen Kirche je friedlich sich zu verständigen, sühr Luther gerade auch in diesen letten Jahren wieder besonders start, während neue Ber mittlungsversuche begannen. Er nußte hierüber mit seinen Collegen im Jan. 1569 ein Bedenken ausstellen (Br. 5, 256 f.), fügte aber seinerseits (258) gleich die Ertlärns; bei, daß er von den Papisten so wenig hoffe als von ihrem Gotte, dem Teufel; m vorübergehend hosste er einmal (315), der Raiser möchte es doch noch zu einem Natiess concil kommen lassen; er fürchtet, der Richter droben selbst gestatte keinen Bergleich: die Blut Abels werde er nicht so hingehen lassen seinen "rumorenden Geiste", wenn ein Seitiker, wie Ranzler Brück, bei jenen Bersuchen seinen mit der Baumart zuzuhauen (Corp. Bel 5, 661). Luther sch kein heil, wo nicht vor Allem die schriftwirrigen Lebren effen angegeben würden; "ferendum non est, ut ornentur nunc bono sensu et interpretatione commoda" (Br. 5, 333 vgl. 338. 339). In keinem Bege seh zu leiden, dass man. ju Regensburg 1541 versucht wurde, aus ber Transubstantiation einen Glaubensartikel mache (362): bas fey lauter philosophia, ratio und Menschendüntel. In dem Regens. burger Bergleiche über bie Rechtfertigung (per fidem vivam et efficacem) fieht er (353 ff.) "ein weitlänfig, geflickt Ding" das ohnedies teinen Bestand haben könne; die Frage, was gerecht mache und die Frage, was der Gerechte als solcher thue, müsse man flar auseinander halten, während ber Papisten Schalkheit wolle, daß man nicht durch ben Glauben allein, fondern auch durch Berte oder burch Liebe und inhärirende Gnade, welches alles gleich viel sey, gerecht werde; Liebe und Werke können nicht seyn der Sohn Gottes ober solche Gerechtigkeit, die vor Gott so rein seh als der Sohn; daß sie gerecht keißen, geschehe aus bloßer Gnade; "denn Gott will fie nicht ansehen gleich feinem Sohne, fondern um feines Sohnes willen, der im Herzen durch den Glauben wohnet" (355). Wegen der bleibenden Differenz in den Hauptpunkten der Lehre verwarf Luther (366 f.) schließlich ben ganzen Bergleich, ber benn auch nicht zum Bollzuge tam. Ms ber Raifer 1545 neue Unterhandlungen eröffnen wollte, gab er zwar bem Entwurfe Relanchthons zu einer Wiedervereinigung mit dem Epiftopate (fog. Wittenb. Reform.) feine Unterschrift, bat aber noch turz vor seinem Tode (Br. 5, 774), Melanchthon mit tiver Absendung auf das "nichtige und vergebliche Colloquinm zu Regensburg" zu vericonen (vgl. 779). Gegen bie von ben Gegnern brohende Gefahr blieb feine Hoffnung bieje: res nostrae - consilio Dei geruntur; verbum currit, oratio fervet, spes tolerat, fides vincit, ut nos —, nisi caro essemus, dormire possimus feriarique (341). — Seine **cigenen Ertlärungen gegen das römische Kirchenthum waren und blieben so start und färfer** als je. Er weiß nichts davon, daß der Taufbund ja doch auch die Gegner in der Kirche Christi erhalte: "ihr werdet," sagt er 1541 (E. A. 26, 26.), gewißlich getauft in der rechten Taufe, — und was alfo getauft lebt und ftirbt bis in das siebente ober achte Jahr, — wird felig; aber wenn es groß wird und eurer Lügenpredigt — folget, - fo fället es ab von feiner Taufe und Bräutigam; - Diefe Bure - ift eine abtrünzige Chehure, dagegen die gemeinen huren — schier heilig sind;" vol. 1545 gegen die Bwener Theologen (E. A. 65, 169 ff.): "in die heilige christliche Kirche gehören nicht bie Reper — ju Löwen mit — bem Babst." Das Jahr vor seinem Lod erschien ferner noch bie Schrift "Witer das Pabstthum zu Rom" u. s. w., — mit den Schlußworten: "bie teufelische Bäbsterei ift bas letzte Unglud auf Erben und bas näheste fo alle Teufel thun können mit alle ihrer Macht" (E. A. 26, 228). — Zu einer That, welche ben Begnern besonderen und jedenfalls nicht unscheinbaren Unlag zur Beschwerde und zu gewaltsamem Einschreiten gab, hatte indessen Luther selbst mitgewirkt, indem in das Bisthum Naumburg auf Grund bavon, daß es unter Schutz und Landeshoheit der fachfifden Fürften ftehe, trop Widerfpruchs bes Rapitels, Amsborf vom Aurfürften eingejest und von Luther 1542 geweiht worden war (vgl. Real-Enc. 1, 290). Jonas hatte vorher mit Luther ein Gutachten ausgestellt (Sedend. III, 25. §. 96.), welches über bie Rechtsfrage nicht zu entscheiden wußte, indeffen das Recht des Fürsten vorausgeset, ihn für verpflichtet erklärte, einen evangelischen Bischof aufzustellen. Nachher schrieb Enther eine Rechtfertigung: "Exempel, einen rechten chriftlichen Bischof zu weihen" (E. **A. 26, 76** ff.); aus der evangelischen Anschauung überhaupt leitet er die Gültigkeit der nach altem Brauch unter Buthun ber benachbarten "Bischöfe" und im Beifeyn bes Boltes und Fürften erfolgten Beihe ab, fowie Bflicht und Recht der Gemeinde felbft, von falicen Hirten sich abzuwenden; daß der Kurfürst der wirkliche Landesfürst und Schutz= herr jey und als solcher gegenüber dem Bisthum fammt feinen Einfünften das Reformationsrecht habe, fest er hier, ohne weiter zu fragen, voraus. Er wußte, bie Beihe - burch ihn, ben Barefiarchen - fey audax facinus et plenissimum odio, invidia et indignatione (Br. 5, 451). - Die Zwietracht zwischen bei beiden fachfischen Saufern, welche bernach dem Raifer bei feinem Ginfchreiten zur ftartften Baffe wurde, hatte Ruther ichon 1542 zu befämpfen: er mahnte, bei dem Streite über bas Städtchen Burjen, beibe Fürsten fo ernftlich als möglich zum Frieden (Br. 5, 456 ff.). Aber noch bis an fein Ende (768. 773) mußte er über die Feindschaft der "Meißner» gegen seinen Rurfürsten sich bekümmern.

Zugleich war die Eintracht unter den Protestanten felbst, welche durch die Bittenberger Concordie hergestellt fenn follte, zerriffen. Man muß, wie man anch über 2nthers Auftreten fonft urtheilen mag, jedenfalls bekennen, dag nicht etwa er jene zerrig, fondern daß er auftrat als wider Gegner, welche felbft die Concordie verleugnet und ben von ihr abgelehnten Zwinglianismus offen wieder befannt haben. Bor diefem # warnen, hatte er nie aufgehört. Immer ftärter aber fab er jest feinen Argwohn beftätigt, daß die Zürcher diefen nie aufgegeben haben : er sieht in ihnen wieder Feinde bes Gaframentes, beren Geift bem feinigen fremd fen (Br. 5, 567 Jun. 1543); andererfeits mußte er bie Nachrede gegen fich boren, als ob er ihnen gegentiber von feiner Lehre gewichen wäre. Offen kündigte er in einem Briefe an einen Burcher Buchhändler, ber ihm Leo Juda's Bibelübersepung zugeschidt hatte, ben dortigen Bredigern bie Gemeinschaft auf (5, 587). Es reizte ihn ferner namentlich die mit einer Apologie Zwinglis versehene Ausgabe der Werte beffelben 1543. Endlich ichien ihm die Irrlehre in's eigene Gebiet eindringen zu wollen durch die von Bucer und Melanchthon verfaßte Rblan Reformationsordnung, welche allerdings bei ihren Lehrausfagen über bas Abendmaßt bie Erwähnung eines leiblichen Genuffes umgeht, vielmehr bie Empfahung bes Leibes einfach als ein himmlifch Wert und Sache bes Glaubens bezeichnet; Luther hatte vorher (5, 567) fich gang ficher barüber geäußert, baß Delanchthon bei jenem Berte in Buce teinen "unreinen" Collegen dulden würde, und bann (noch im Juni 1544, gegen Amsborf: 5, 670) bei der Erklärung Melanchthon's sich beruhigt, daß die Ordnung bas Wort und bie Satramente nach der allgemeinen Beise lehre und treibe; defto bestiger erklärte er sich nachher (5, 708 im August) gegen sie, wobei Amsborf bas Seinige that, bes Deifters Erbitterung zu fteigern. Coon vorber (5, 644) hatte er eine eigene Schrift gegen die Zwinglianer zu veröffentlichen beabsichtigt. Schließlich reizte ihn auch wie Schwentfeld zu neuen Ertlärungen. So erschien zu Schluß bes Jahrs 1544 (erft mi Anfang Decembers Br. 5, 701) tas "turze Bekenntniß tes Sakraments;" es enthät teine neue Lehrentwidlung, aber eine fo ftarte Berbammung ber "Satramentsichwärmer" als er je früher ausgesprochen: bie Säupter berjelben find ihm Tobfünder und Seeten mörder (E. A. 32, 404); indem er in ihrem Unglauben an die Gegenwart bes Leibel auch Unglauben an tie Gottmenschheit Christi und Leugnung ter Bahrheit von Gotte Worten sieht, ruft er aus: "rund und rein, ganz und Alles geglaubt oder Richts geglaubt!" (415). Auf eine Entgegnung ber Burcher ermiderte er Nichts mehr (bgl. Br. 5, 740). In der Schrift gegen die Löwener fpricht er über "die Zwingler und alle Satur mentsichänder" aus: fie jepen Reper und von der heil. chriftl. Rirche abgesondert (E. L. 65, 172); und wenige Bochen vor feinem Tote (Br. 5, 778): bas eben habe er begeint, daß fie, wie fie nun in ihrer Gegenschrift gethan, offen als feine Feinde fich ertlären; ihm genüge die Eine Seligpreifung bes Bfalmes: felig ber Mann, ber nicht wandelt in Rathe der Sakramentirer u. f. w.

Auch gegen die Abendmahlstehre ber böhmischen Brüder hatte er 1541 sich ernstlich verwahrt (Br. 5, 349 f.): slängst sein ihm ihre Redensart von der "satramentalen" Gegenwart verdächtig; sollte er Gewißcheit erlangen, daß sie ihn getäuscht, so werde er sie öffentlich als Lügner und Heuchler brandmarken. Doch schon das Jair darauf wurde Augusta wieder freundlich von ihm in Wittenberg aufgenommen, und warf seinerseits den Wittenbergern ihren Mangel an Zucht vor; Luther gab ihm, wie verige Jahrzehnte nachher Lasicius berichtet, die hand der Gemeinschaft für die ganze Unsätt: sie mögen für ihre flavische Ration Apostel seyn, wie er und die Geinigen für die bentiste (Lasic. Lib. IV. §. 99. Mscr.; Comen. a. a. D. 26); er lieft ihm auch einen Brief nachfolgen mit brüderlicher Ermahnung: ut nobiscum perduretis in communions spirits et doctrinse, prout coepistis; so will er ihnen geschrieben haben Angestichts nahen Tobes (s. Bübing., Sammlung ein. in d. Kirchenhift. einschlag. Schriften, 16. Stüdt S. 568 si.) Dan sieht, wie auch ihm unter dem Bewußtfehn von Differenzen doch das Gefühl Einen Geistes fortbestehen konnte.

Ein fast noch auffallenderes Zeugniß hiefür bleibt feine Stellung gegen Melanch-Durch bie spnergistischen Gate in ben späteren Ausgaben ber Loci ließ er fich thon. nie zu einer Erklärung gegen ihn veranlaffen. Schon 1537 war derfelbe Zwingli'scher Anfichten über bas Abendmahl beschuldigt worden. Luther fand Manches bei ihm verbachtig, wollte aber "fein Berg mit ihm theilen" und ihn nicht icheiden laffen (Corp. Rof. 3, 427. Giefeler 3, 2, 201-2). Bir hörten, wie er ihm bei ber Rolner Reformation vertraut (so auch 5, 645, im April deffelben Jahres, während er das "turze Bekenntniß" schrieb: de M. Phil, mihi nulla est omnino suspicio); und während danu Relanchthon nach jenen heftigen Aeuferungen über dieselbe auch auf fich einen Angriff awartete, schreibt Luther im November an venetianische Glaubensgenossen: wenn sie etwa hören follten, daß Jener ober auch er felbst ben Sakramentirern zugefallen feven, follten fie es nimmermehr glauben (5, 697). So regt sich auch, als es sich um die neuen Unterhandlungen mit den Bapisten 1545 handelte, bei ihm tein Arg gegen Dekuchthon, sondern nur der Bunsch, ihn zu schonen. Und den Locis und der ganzen theologischen Wirtsamkeit Melanchthons spendet er auch noch in der Borrede zum I. Bb. feiner lat. Werte 1545 hohes Lob. — Aber freilich, daß nach feinem Tode im Kreis ber ihn umgebenden Theologen der Friede feinen Bestand behalten werde, foll er ichon auf feinem Krankenlager in Schmalkalden 1537 vorbergesagt haben.

Ueber Luthers sehr freundliche Acußerungen in Betreff Calvins vgl. R.-Enc. 2 Bd. **5.** 532—3; dafür daß ihm die Lehranschauung Calvins in einem durchaus andern Lichte eis die Zwingli's erschien, ist schon die dort angesührte Acußerung v. 3. 1539 (Br. 5, 211) ein genügender Beweis.

Mit allen jenen Klagen über das Fleischesleben, den Undank, die Berachtung gegen bas Evangelium verband sich für Luther immer bestimmter die Aussicht auf fowere Gerichte, welche über Deutschland kommen müffen und welche er von den Türken her ober auch in einem "malum intestinum" erwarten zu müssen glaubte; ber Stand ber Welt ichien ihm gang bem vor ber Sündfluth oder bem babylonischen Eril ober bem Untergange Jerusalems zu gleichen: sic erit et est ante ruinam Germanias (vergl. feit 1541: Br. 5, 408. 462. 600); was er felbft wünschte und hoffte, war — rerum omnium mutatio (741). Sich aber glaubt er einen recht nahen Abschied ans biefer Belt wünschen und hoffen zu burfen; er fey boch wenig mehr nut auf Erben (Br. 5, 348. 1541); er ersucht auch Andere um ihre Fürbitte, damit jener ihm gewährt werde (5, 467. 1542); in bestimmter Aussicht darauf schrieb er 1542 an Augusta; feine Ablehnung 1544, über Kirchenzucht zu schreiben, begründet er damit, daß er fep senen, exhaustus, piger (5, 701). Bir sehen indessen, wie er bennoch zu schreiben und m tämpfen fortfuhr. Er vollendete namentlich auch noch Arbeiten zur Auslegung der Schrift: zu Micha 1542, zu Hojea 1545 (latein. in Jen. 4.); Borlefungen über die Genefis, beren Bearbeitung für den Druck er Freunden überließ (Br. 5, 601 Op. exeg. E. A. 1 ff.) brachte er noch im Nov. 1545 zum Schluffe, - wieder mit dem Bunfche, man möge für ihn, ber nicht weiter vermöge, ein gutes Stündlein erbitten. — Am 23. Jan. 1546 brach Luther von Wittenberg auf nach Eisleben. Es waren nicht große firchliche Angelegenheiten, die ihn borthin riefen, fondern ein Gesuch ber Mansfel= ber Grafen, bag er einen Streit, ber über ihre Bergwerte und Auderes unter ihnen fich erhoben hatte, beilegen möchte. Luther wußte fich ihnen verpflichtet, als durch feine Geburt ihrem Gebiete zugehörig; er wollte sich bran wagen, um bann mit Freuden sich in feinen Sarg zu legen, wo er zuvor feine lieben Landesherrn vertragen habe (Br. 5, 771). Die Ausgleichung gelang ihm. Die Briefe, welche er von Eisleben aus schrieb, und bie Reben, welche vor ben Freunden dort von ihm geführt und von diefen hernach aufgezeichnet wurden, zeigen noch recht ben träftigen, an finniger Rebe reichen Geift. Aber nuter ben Geschäften war die Sorge für seine Gesundheit hinangesetzt worden; eine Fontanelle, die er seit lange (vgl. Br. 5, 600) am Schentel trug, war zugeheilt; er hatte auch schon auf der Hinreise bedenklich sich erkältet. Da fühlte er am Abende bes 17. Febr. heftigen Druck auf der Brust; als er zu Bette ging, befahl er seinen Geist Gott mit den Worten Pfalm 31, 6.; er wiederholte dieselden mehrmals, indem er unter den händen der um ihn bemühren Freunde des Endes wartete; er dankte Gott, daß derselbe ihm seinen Sohn geoffendart, welchen er gelehrt und bekannt habe; als Ionas und M. Cölius ihm zulet noch die Frage in's Ohr riefen, ob er auf die von ihm gepredigte Lehre stehen wolle, sprach er noch ein vernehmliches Ia. Ruhig, mit einem sansten letzten Athemzuge, entschlief er am Morgen des 18. Febr. — Die Leiche wurde seierlich in der Schlöftirche zu Wittenberg bestattet.

Die Lehrpunkte, über welche Luther eigene, eingehende Auseinanderfegungen ju geben burch ben Gang ber Reformation veranlaßt wurde, find bereits im Bisherigen bervergetreten. 3m Ganzen ift über Luthers Lehrweise vor Allem noch das zu bemerten, bef er in keiner Schrift eigentlich als Dogmatiker auftritt: unmittelbares, lebendiges Schmen und Beugen, nicht begriffliches Formuliren und Spftematifiren ift feine Sache, fo wenig es ihm an urfprünglicher Begabung für icharffinnige, icholaftifche Entwidlung (vgl. 3. 8. bie Weihnachtspredigt 1515) gefehlt hat; überall bezieht fich, mas er bezeugt, auch anf innerlich Erlebtes; diefe Art seines Lernens und Lehrens gab seiner Predigt auch solche Rraft, Leben anzuregen; und burch bas hervorgehen aus Einem Lebensmittelpuntte wurde feine gesammte Anschauung zu einer in sich durchaus zusammenhängenden und barmenischen, so viel ungelöste Probleme und etwaige Bidersprüche dann auch der reflektirende Berftand Anderer in ihr finden mochte. Den Borwurf, daß er vielfach fich felbft wienfprochen, hat Luther felbst ichon frühe bören müffen. Man hat neuerdings besonber ben Unterschied zwischen einem früheren und einem späteren Luther zu einem Biberfpruche gesteigert; entgegengesette Barteien in feiner eigenen Rirche haben es gleich tet gethan, - Die Ginen um Anschauungen, welche ihrem fogenannten Dbjettivismus nicht genehm find, als Ertravagangen, die Luther felbft nachher verleugnet habe, zu betämpfen, bie Andere um ihre angebliche Freiheit gegen fpätere Erklärungen Luthers burch Bernfung auf den ursprünglichen, freieren höher stehenden Luther beschirmen ju tonnen. Luther verwahrte fich gegen jene Bormurfe berb (Br. 3, 103); nicht minder bagegen, baß Spätere fagen möchten, er habe biefen ober jenen Urtitel nicht genug bebacht gehatt (E. A. 30, 363). Wahr ift in Betreff aller feiner hauptlehren nur, daß er bald men bas eine, bald mehr bas andere Moment zu betonen veranlaßt ift, und fobann, bag er in Zichen praktischer Consequenzen für die äußere Gestaltung des kirchlichen Lebens burd bie Entwicklung ber äußeren Berhältniffe felbst sich ftart bestimmen läßt. Dinfictlia feiner Grundanschauung felbst aber ist vielmehr böchst beachtenswerth und bebeutsan, mit welcher Sicherheit und Stätigteit fie fo, wie fie ichon vor bem Gefühl ihres Unterschieds von der römischen Lehrweise in ihm sich gebildet hatte, alsdann nach allen Sciten hin sich entfaltet und sich selber tren bleibt; es ist die Gewißheit der unmittelbaren Beziehung zu Chriftus und seinem vor Allem in Sündenvergebung bestehenden Seile durch ben vor Allem Rechtfertigung wirkenden Glauben, welche Beziehung ber nicht an Menschensatung sich bindende, sondern allein in Bort und Saframent fich vermittelnde heilige Geift felbst nach freier göttlicher Gnade wirft und erhält. Hiemit fchied fich ihm bann auch Geiftliches und Beltliches; und wie er nun bas geiftliche Gebiet gang jener, von teiner äußeren, tirchlichen Sahn gebundenen Einwirfung ber Gnade, und zwar einer ben gang tobten Denfchen erft wie ber belebenden Gnade zutheilte, fo murbe ihm auch bas weltliche Gebiet von jem Satungen frei und er fah auf ihm urfprüngliche göttliche Ordnungen, welche als folde heilig, als weltliche aber nicht tem unmittelbaren Balten bes Geiftes, fondern bem Balten ber menschlichen Bernunft zugetheilt find. Bir haben hiemit zugleich Entbers Stellung zur Bernunft: 280 ber Menfch in ber unmittelbaren, geiftlichen Beziehung zu Gott in Betracht tommt, ift fie burchaus unfähig und muß, wenn fie bennoch auch bier, gegenber von ber, die göttliche Mittheilung allein vermittelnden heil. Schrift sich geltend uchen will, als teuslisch zurückgewiesen werden; nie hat Luther auf ihr Urtheil als solves den Angriff auf irgend einen papistischen Glaubenssatz gegründet. Auf dem weltichen Gebiete dagegen soll sie leuchten als ein schönes Licht und herrliches Wertzeug Vottes, namentlich auch als die Quelle eines Nechtes, dessen Selbständigkeit, wie wir ehen, nicht bloß den Anfprüchen einer tirchlichen Gewalt, sondern selbst ben einst von Vott gegebenen Sazungen des A. Bundes gegenüber behauptet werden muß.

Bir faben, wie Luther jene einzige Bedeutung ber heil. Schrift mit Beziehung arauf, daß fie untrügliche Quelle ber religiöfen Ertenntnig ift, feit bem Beginn feines wiespalts mit dem Pabstthum gegen die Lebrgebote der Kirche und sodann, im Streite jegen Schwärmer und Sakramentirer, auch gegen eine, über die Schrift sich erhebende wrgeblich innere Geistesoffenbarung und nicht minder gegen die Argumentationen mensch= icher Vernunft vertrat. Allein auch noch das bestimmtere Berhältniß des seine Offeninrung an die Schrift bindenden Geistes zu biefer Schrift felbst ift nun noch zu be-Er murbe burch ben Bang ber Geschichte nie zu eingehenden Auseinandersetzunicten. jen barüber geführt, hat aber genug gewichtige Neußerungen barüber gethan, welche, je nehr fie ichon Misteutung erlitten, nur besto mehr auch in ihrer wahren Bedeutung nuffen festgehalten werden. Es find jene jogenannten freieren Meußerungen, welche in ieiner früheren Zeit mitunter stärker lauten, im Wejentlichen aber bis zum Schlusse fei= us Wirkens hervortreten. Er hatte ichon in der Schrift de captiv. Babyl. Die Aposto= izität einer tanonischen Schrift neuen Testaments, bes Jatobusbriefes, bezweifelt; er be**dureitet** fie fortan (Borr. in d. Ausg. d. N. Teft. 1522, — und so bleibend; ebenso **R**. Boft. E. A. 8, 268. 10, 366) entschieden; er bestreitet ferner die des Hebr. Br. (Vorr.); r bestreitet zuerft entichieden und ftellt fpater wenigstens noch jehr in Zweifel bie ber Apotal. (Borr. 1522. 1545); vgl. die Freiheit, mit welcher er tie Reihenfolge der Briefe im Kanon geändert hat. 3m A. T. ift ihm bei mehreren Schriften mit der Anerkennung ihrer Authentie boch nicht ausgeschloffen, bag fie ihre Gestalt fremden Bänden ver= benten (Borr. zu Rohel., Jerem., Hoj.; vgl. gar Tijchr. über ben Pentateuch: was ce thate, wenn auch Moje riefen nicht felbst geschrieben hätte ?). Er macht bei ben Er= engniffen bes heil. Geistes doch einen Unterschied tes Werthes und ber Bedeutung (vgl. bie besondere Hochschlätzung von Röm. Br., Galat. Br., Johann. Ev.). Er nimmt felbst bei folchen, welche er besonders boch stellt, an, daß die Berfasser in menschlicher Beife gelernt (E. A. 63, 379 i. 3. 1543 und Tifchr.: Lernen der Bropheten aus Dlofe), und ferner, baß fie Menschliches, minder Berthvolles, ja Irriges mit aufgenommen haben (E. A. ebend.: Ben und Stroh; R. Boft. E. A. 8, 23: Die Bropheten haben, wo fie auf Bertanbigung weltlicher Läufe fich einließen, oft auch gefehlt). Un Ausgleichung von Differenzen zwischen Ausjagen der Organe tes Geistes über äußere Dinge ift ihm wenig gelegen (E. A. 14, 319 und besonders 46, 174); er nimmt ohne Bedenken an, daß der in Geifte retende Stephanus in einer geschichtlichen Angabe nach Bergleich mit ber Anmbe Moje's, des eigentlichen Geschichtschreibers, etwas Unrichtiges gejagt habe (Op. exeg. E. A. 3, 121). Seinem Glauben thut's feinen Eintrag, wenn einmal ein Bauins aus einer Allegorie einen Beweis versucht, welche, weil fie vom hiftorischen Sinne abmeicht, in acie minus valet (ebend. 4, 189). — Es fragt sich, wie und nach welchem Bringip er bei jeiner Anerkennung ber Schrift als ber Quelle ber Bahrheit folche Unterfchiede machen und bennoch jenes unbedingte Bertrauen auf fie bewahren tann. Enge verwandt biemit ift bas Broblem, wie Gegner zurückgewiesen werben follen, welche ber von ihm aus ber Schrift entnommenen Deilswahrheit andere, im entgegensetten Sinn bentbare Ansiprüche ber Schrift selbst eutgegenstellen. Er antwortet Gegnern, welche im Intereffe ihres gesetzlichen Standpunftes alfo thun : urgemus Christum contra scripturam (Jen. 1, 503b; Comm. in ep. ad Gal. E. A. 1, 388); bas heißt nicht: er gebe an, bag jene Stellen Chrifto widersprechen (im Gegentheil: j. Comm. ad Gal. ebenb.); fondern: es fen Alles zu beuten gemäß ber Beziehung auf Chriftum, ben Seiland, als Real-Queptlopdbie für Theologie und Rirche. VIII. 39

auf den alleinigen Mittelpunkt und herrn. Das ist es denn anch, wonach sich ihm der verschiedene Werth der Schriften bestimmt; und jene freien Aucherungen auch den hochgestellten Schriften gegenüber betreffen bloß solche Aussagen verschleen, welche ihm der Ratur der Sache nach eine Beziehung auf Heilswahrheit oder überhaupt auf Geschliches gar nicht zu haben scheinen. Fragt man endlich, wer ihm Christum und das in diesen allein ruhende heil mit solcher Sicherheit in den Mittelpunkt der Schrift stelle, so ik zu antworten: es lehre ihn dies in der Schrift und durch sie derjenige Lehrer, welcher selbst das Wort in die Schrift niedergelegt hat und, wie er nicht außer dem Worte gesucht werden soll, so nun auch wirklich bei und mit dem Worte ist und des schriftlichen Lefer durch dassen sollt werten die Bahrheit leitet (E. A. 50, 79), nämlich der heilige Gest. Daß aber nun dieser etwa die Vernunft selbst sch, wäre uach Luther eine Grundläge; als Schwärmer es behaupteten, erklärte er es (Br. 3, 62) für einen muthwölligen frevelartitel.

Diejenigen Momente in Luthers Gesammtanschauung, welche er am bestimmteften und eigenthümlichsten zu entfalten hatte, find jedeufalls die Lehren von der Rechtfertigung, von den Gnadenmitteln und von der Kirche (über das besonders große Gewicht, welches er auf die Rechtfertigungslehre legt, vgl. Br. 4, 150 und besonders ben größ. Comm. 3. Galat.).

Den bisher angeführten, tie Rechtfertigungslehre behandelnten Echriften ift bejonders noch tie "Difputation" Melanchthons mit ihm 1536 (Tifchr. 2, 146) beim fügen. Auf's entichiedenste ist bei ihm von Anfang an diefe Lebre dabin ausgeprät, baß nichts Eigenes, weber vorangegangene Berte noch etwa bie Ausficht auf tunftige oder ber Glaube als Burzel fünftiger (f. o., Br. 5, 353 f.; Melanchth. u. Luth. an Bren, 1531 Corp. Ref. 2, 501 sq. Br. 4, 271. Br. 6, 432), fontern nur ber Glaube als Ergreifen Christi rechtfertige; wir werden gerecht imputatione gratuita. 3n anderweitigen genaueren Diftinktionen aber ist feine lebentig zusammenfaffenbe Anfchanung nicht fortgeschritten: wir finden nicht, bag er bas innere Butheilen ber vergebenten und neubelebenden Gnade aus tem Begriff ber Rechtfertigung ausscheiden und diesen auf ber forenfischen Uft beschränken, noch auch bag er bas volle inwendige Eingeben Chrifti i den Glaubigen erft hinter tiefen Akt jegen würde (rgl. Br. 4, 271 und jene Borte 5, 366 "um bes Sohnes willen, ber im Herzen wohnt"), — fo wenig er auch biejen Aft irgent barauf, daß der Dlensch felbst nun etwas Gutes als eigenes habe, wollte gründen le fen. — Die Heilsgabe stellt er dann in ihrem vollen Umfang, ihrer ganzen Tiefe, mi ihren durchgreifenden Birtungen an's Licht. Christus wird im vollften Ginn bem Glanbigen zu eigen ("ego sum Christus" Comm. ad Galat. E. A. 1, 247; "Bergotiztum ben" E. A. 15, 238); aus bem neuen Baum erwachfen nothwendigerweife (vgl. Lift 2, 149. 151) die Früchte der Liebe; baneben muß das Absterben auch noch beständig fortwähren (E. A. 29, 139 f. 211 f.); bem "ego sum Christus" fteht gegenüber bes "Christianus est non in facto sed in fieri" (Jen. 4, 340). Das Sanptintereffe rus indessen immer auf der Sündenvergebung und der Gewißheit derselben. Grundite einer Ethif, welche das neue Leben in feiner zeitlichen Entfaltung darftellen wirde, hat Luther nie entworfen; aber er hat eine folche Ethik baburch erft möglich gemeit, bağ er bie Quelle biefes Lebens aufmies und ihm eine felbständige Entwidlung von imm beraus sicherte.

Unter ben Gnaden mitteln behält für Luther das Wort immer die erste Stelk: die Satramente können nicht ohne dasselbe sehn, während es selbst im Rothfall and ohne jene selig machen kann (vgl. oben: Empfangen des ganzen Christius, and seine Fleisches, im Worte; über die allgemeine Nothwendigkeit des Wortes vgl. besonder auch E. A. 30, 88—90).

Wer gerechtfertigt und Glieb Chrifti ift, ift eben damit auch Glieb ber Gemeise ober Kirche, des Leibes Chrifti; und er hat jenes nur werden können durch die Gmbenmittel, welche der Gemeine geschenkt find. "Gemeine" und sociasia ift und bleit

für Luther identisch (vgl. besonders auch die Uebersehung bes N. Test.). Ihre eigentliche Existenz aber hat ihm bie Gemeine ober Kirche nie im ganzen haufen berer, bie im Ramen Christi äußerlich vereinigt find (auch nicht in Allen, fofern sie getauft find: f. o.), obgleich anch alle turzweg unter bem Ramen "Rirche" fubfumirt werben, fondern in . ben burch Christum Gebeiligten, - unt, wie fich von felbst versteht, nie und nirgents ohne die Gnadenmittel. An diefen, sowie in zweiter Linie auch noch an andern Rennzei**chen (f. o.) kann** man sehen, wo die wahre Gemeine zu finden ist; diese felbst aber er-Mart Luther immer für eine nur bem Glauben ertennbare. Bur Berwaltung ber Gnabenmittel gehören, - nicht als ob ihre Kraft von menschlichen Berwaltern abhängig ware, wohl aber ber Ordnung wegen, nach tem Willen tes Ordnung forbernden und burch feine Gaben bie Berfonen bagu befähigenten Bottes, - orbentlich (aber ohne bag eine bestimmte Form der Ordnung vorgeschrieben wärc) von der Gemeine (aber wo möglich mit Anschluß an tie in ihr schon bestehenden Ordnungen) bestellte Diener, Auf= feber, Acltefte ober Bifchoje, welche ben geiftlichen Rarafter mit allen Gläubigen gemein, bas öffentliche Amt aber für fich allein haben, und unter fich als Träger res Einen Antes einander gleich fint, nach äußerer menschlicher Ordnung aber bie einen unter bie andern und ihre Deraufficht gestellt feun mögen. Luther hat unter ben Rämpfen gegen Brrlehrer tie Befugnif, öffentlich ju lehren, auf's ftrengste tem Amte vorbehalten (vgl. befonders auch feine Auffassung von 1 Kor. 14, 30. im J. 1532 E. A. 31, 220 ff. — anders im 3. 1522 E. A. 28, 47). Immer aber, - und bies ift ber entscheidende Bunkt für bie reformatorifche Lehre vom Amt, ertennt er dem evangelifchen Worte auch auferhalb ber öffentlichen llebung besselben burch's Amt, also auch im (Bebrauch glaubiger Laien, qua= litativ Diefelbe erleuchtente und befeligente Rraft ju, fest ferner Frrthum und Abfall ber Amtsträger fortwährend als möglich voraus und gebietet in tiefem Falle ten glaubigen Laien, bie bisherigen girten ju verlaffen und felber neue für fich ju berufen, welche eben hiemit, nämlich als berufene, ichon tie ordentliche Bostellung zum Amte haben (Br. 4, 632, bei einer Berufung blog durch Laieu: "wer gerufen ift, ber ift geweihet" u. f. w.). - In ber Gemeine überhaupt ift burch bie Birtung bes Geistes und feiner Gnadenmittel immer ein göttliches Leben: jo auch unter bem Pabstthum bei frommen, freilich meift verborgenen Seelen, Die innerlich boch nur tie reine, im Bort geoffenbarte Gnade Christi umfaßt hielten. Namentlich ist die Rirche fo, vom Geiste burch's Bort erleuchtet, tie nicht irrente Grundfeste ter Babrheit, und ce ift bochft bebenklich, ja schrecklich, etwas wider das einträchtige Zeugniß ber gesammten Kirche zu lehren. Aber in ihrer zeitlichen Entwidlung irrt und jündigt bie Kirche allerdings auch (G. A. 25, 59 f .: "was bedürfte fie fonft des Artifels: Bergebung ter Günden?"): nur ber an's Wort fich haltende Grundstod berfelben nie auf bie Dauer. Und die Entfeidung über einen Glaubensfan, über welchen gestritten wird, tann, jenem verborgenen Befen ber wahren Gemeine und jener Irrthumsfähigkeit des Amtes gemäß, für ben einzelnen Chriften nie mit unbedingter Sicherheit auf dem Ausspruch ober ber Schriftbeutung ber Amtsträger ruhen, fondern entscheidend muß für jeden Glanbigen bas ihm unmittelbar zugängliche und in fich teineswegs zweideutige Bort ber Schrift fetoft fenn, und jeder Laie bat vermöge des ihm bier mitgetheilten Geiftes auch felbft als geiftlicher Denfc Alles zu richten und wird von Niemanden gerichtet (gegen Erasmus, Jen. 3, 177). Goll fo in geiftlichen Dingen feine entscheidende äußere menschliche Autorität eriftiren, fo fceint bem haber und ben Rotten bas Thor geöffnet; Luther weiß bes ; biemit wolke ber Teufel uns wieber ber Schrift mube machen; wolle man nun aber auf Concilien, Bäter und menschliche Rathschläge bauen, fo verliere man bie Schrift ner, und bleibe bes Tenfels eigen mit haut und haaren; nur Gott wehre und helfe (E. A. 30, 16-20). - In Betreff ber gottestienftlichen Ceremonien, als ber äuferen, wandelbaven Einfleidung des Wortes und Satramentes, bleibt Luther durchweg auf feinen urfpränglichen Gagen: anerkennend gegen bie Schönheiten bes reichen alten Gottesbienftes (E. A. 64, 301 f.), welchem nur gerade bie hauptfache, bas reine Bort, ge-39 \*

feblt babe, jelbft aber nicht auf allgemeine Theorien und Ibcale ichauend, fondern gang an's gegenwärtige Bedürfniß, und zwar an das der Schwachen, der stupidi (Br. 4, 210), fich anschlieftend; mit Rudficht hierauf fowie auf die übeln nachreden der Feinde (Br. 4, 525) empfiehlt er bestimmte, einheitliche Ordnung, sieht jedoch die größte Gefahr immer gerade in ju großer Berthichätung bievon, in neuem Gefetesmejen: baber fortwährend fehr ftarte Neußerungen gegen alles Drängen auf Conformität, gegen Berthlegung auf Meußeres überhaupt, ja gar gegen alles Ceremonienwejen (Br. 6, 379, im 3. 1545: fateor: iniquus sum ceremoniis etiam necessariis, hostis autem non necessariis; vgl. bann bie Borfcbriften, bie er bort furz vor feinem Ende noch gibt). Auch für folche äußere handlungen, welche er bei feinem Reformiren gar nicht aufgenommen hatte, ließ er boch, falls sie nur recht verstanden und nicht zum Zwange gemacht würben, freien Raum: vgl. über die Delung von Rranken befonders E. A. 30, 371 - Boblaefallen an einer Einführung ber Fußwaschung Br. 2, 620, - apostolische, aber bei'm gegenwärtigen Karafter ber Geiftlichfeit unzuläßige Beije bes Lehrens nach 1 Ror. 14. Diefelbe Unficht über bie Bandelbarteit aller bestimmten äußern for-E. A. 31, 325. men und über die Pflicht, mit ihnen dem Bedürfniffe fich anzuschliegen, leitete Luther bei ber Gestaltung ber firchlichen Berfassung. Die schwierigste Frage, welche in jenen Rlagen über ben hof fich aufdrängt, war er zu löfen nicht mehr berufen: bie Frage, wie, während ber Fürst traft bes Amtes der Liebe auch die Leitung der innerfirchlichen Dinge übernommen hatte, bennoch gegenüber von ihm als weltlichem herrn wenigstens eine Selbständigteit bes ihm nicht übertragenen eigentlich geiftlichen Thuns und bes damit am unmittelbarsten zusammenhängenden Gebietes könne gewahrt werden. 28as fobann ben äußeren Schutz betrifft, welchen ber Fürft als folcher mit jeinem weltlichen Arme dem Wort und der wahren Kirche schenken soll, so wurde bereits darauf hingewiefen, wie Luther in dem Sape, daß der Berführung durch falsche Lehre nur das Wort und tirchliche Amt steuern folle, sich nicht gleich blieb. Er machte ihn, wie gegen bie Papisten (vgl. auch E. A. 24, 263. 1525), so ansangs wirklich auch noch auf dem eigenen Gebiete geltend: man folle die Schwärmer frei mit bem Borte fechten laffen am Bewährung der rechten Lehre, wofern sie nur nicht felber die Faust gebrauchen und Empörung anstiften (Br. 2, 547. 1524). Anders aber nachher, als bie rechte Lehn genugfam vor ber Belt bewährt ichien und nun vorzugeweife die Borforge für Berführ. bare in Betracht tam. Jest wurde namentlich jedes fatramentirerische Lehren verboten; auch das Drucken gegnerischer Bücher sollte verwehrt seyn (Br. 3, 528). Wir fahrn, wie Luther auch nicht wollte, daß man tatholische Fürsten zur Duldung von Broteftanten zwinge; er wünschte nur wenigstens, bag biejen freier Umzug gestattet werbe (Br. 4, 373). Er felbst blieb immer wenigstens babei, daß auch Lügenpropheten nicht als solche mit dem Schwerte gestraft werden follen (3, 347), und ohnedies dabei, daß man, obgleich zum Lehren nur ber mahre Glaube zugelaffen werden burfe, boch zum Glauben felbst niemand dürfe zu zwingen suchen. — Bgl. des Unterzeichneten "Luthers Lehn von ber Rirche;" harleß, Kirche und Umt nach luth. Lehre 1853.

Bon ben übrigen Lehrstüden des christlichen Glaubens schließt sich an jene Grundlehre von der Rechtfertigung die von Christus und zwar zunächst von der durch ihn vollzogenen heilswirtsamkeit unmittelbar als Boraussetzung an. Mit Luthers Anschanng vom Inhalte des Heiles, wie er es im Glauben zu empfangen sich bewußt ist, und von bem Zustand, in welchem für ihn abgesehen vom Heile der Mensch sich befindet, verbindet sich bei ihm von Anbeginn die bestimmte Auffassung des Wertes Christi nach ben zwei Seiten hin, daß derselbe das Gesetz für uns, die wir es nimmermehr vermögen, thätig erfüllt hat (s. 0.), und daß die Last der Schuld und des Fluches, welche uns Menschen alle für alle unsere Sünden treffen müßte, in seinem Leiden und Sterben ans ihn gelegt worden ist (vgl. besonders Op. exeg. E. A. 16, 243 ff. : auch Peinleiden im Gewissen; und Comm. ad Gal. E. A. 2, 12-31); mit Bezug auf beide Seiten sollt unsfere Gerechtigkeit werden. Dagegen können wir eine bestimmtere Theorie über die Art und so zu fagen die Rechtsgrundfähe, wonach sein Strasseinen wirklich benen, welche die Strasse zu leiden gehabt hätten, zu Gute kommen soll, bei ihm nicht ausgeprägt finden; vielmehr waltet bei ihm eine tief mystische, umfassendere, aber in Hinsicht auf den Rechtsbegriff unbestimmtere Vorstellung, daß alle die uns Menschen seinlichen Rächte, die Sünde überhaupt, der Fluch des Gesches, der Zorn Gottes, der Zeussel selbst, auf ihn bei seinem Leiden losgestürmt, aber von ihm vermöge seiner Gerechtig= leiden Kampf zu bestehen vermöge, bessest und abgethan worden seinen (Comm. ad Gal. ebend.; im Wessentlichen noch ganz wie das "Verschlungenwerden der auf Ehristung seine Sünde überhaupt, was wir in Ehristi Wert, mit dem, was wir in seiner Person ist, auch das überhaupt, was wir in Ehristi Wert, mit dem, was wir in seiner Person haben, zusammen zu schauen; der ständige Ausberuch ist nicht etwa, daß Christi Versienssen, jendern daß Christus selbst unsere Gerechtigsteit sein von sein in der "Rechtstertigung" felbst zusammenfaßt).

Wir find hiemit schon hingeführt auf bas, was ihm in ber Berson Christi selbst jo wichtig ift — auf das unmittelbare und volltommene Bereinigtseyn wahrer Gottheit und Denfcheit. Eigenthümlich ift ihm (vgl. Abendmahlsftreit) hier bas Dringen auf bie Confequenzen, welche fich ihm aus tiefer Einheit unbedingt auch für tie menfch= liche Seite ber Person Christi, bestimmter für seine Leiblichkeit, ergeben. Bon erster, bochter Bedeutung jedoch ift ihm basjenige Moment, welches er felbst bei Begründung riefes Dringens vorangestellt hat, nämlich die Herablassung ber Gottheit felbst zu folch willommener Gemeinschaft, aus welcher er bann eben jene Confequengen zicht, - eine hrablassung felbst bis zur Gemeinschaft im Leiden (am Stärksten Br. 6, 292: etiam divinam naturam seu verum Deum pro nobis passum esse et mortuum), eine Serablaffung aber, welche boch nimmermehr ju einem Aufgeben beffen, mas tiefer Natur eigen ift, vielmehr ja eben zu einer Uebertragung bavon auch auf die menschliche Natur des Renfchgewordenen (vgl. auch ebent.) foll geführt haben. Das, daß beide Naturen mit ben, was zu jeder von beiden gehört, wirklich, fo febr er sie auch als von sich unter= ichiedene betrachtet (E. A. 30, 294), boch in Chrifti Berfon vereinigt seyen, ift feiner glaubigen Anschanung eine Thatfache, beren Möglichkeit feinen Glauben nicht kümmert und von ihm nicht erst zum Gegenstand von Untersuchungen ober näheren Bestimmun= gen gemacht wird. Bährend er bie Berson Christi von Beginn ber Meuschwertung an als bie ichon zuvor existirente zweite Berfon ber Gottheit betrachtet, welche jest bie Renschheit "angenommen" habe (Br. 4, 483; vgl. besonders auch E. A. 37, 25 ff.), und während er ebenfalls ichon von jenem Beginn an die Eigenichaften derfelben auf biefe übertragen ju müffen glaubt, betrachtet er boch bie Berfon bes Denfchgewordenen, chne daß ber Karafter göttlicher Perfönlichkeit aufgehoben ober verwandelt senn follte, mit Borliebe gerate auch als intividuell menschliche, nach Seele und Leib allmählig fich entwidelnbe, acht menschlich bas Leiden fühlende, sterbende. Gerade an tiefe Menschheit Chrifti, mie er an ber Mutter Brüften liege, weist er ben Glauben (E. A. 35, 170); benn eben in ihr trete Gottes Sohn, ju tem wir nicht erft in ben himmel flettern muffen, thatsächlich vor uns. Es ift ihm bas Thatsache ebenso, wie es ihm Thatsache ift, bağ burch diefen Sohn, trop jener Berschietenheit tes Wescns, ter Glaubige selbst anch göttlichen Wefens werden tann und foll. Zu beachten ist indeffen, daß diejenigen Ansführungen, in welchen er mit einem besonderen, ihm eigenthümlichen nachdruck auf bas acht Menfchliche in Chriftus, ja (fo in ber R. Boft. E. A. 10, 299-301) auf eine wahrhaft menfchliche Entwidlung feiner gangen Berfon bringt, mehr ber früheren Beit angehören, mährend fpäter, in ben burch ben Abendmahloftreit veranlaßten Ausführungen, bas Intereffe für jene Seite burch bas Intereffe für bie llebertragung bes Göttlichen auf's Menschliche zurückgebrängt erscheint.

١.

2

ŝ

In Sachen ber Seligkeit, fagt Luther (a. a. D.), fen überhaupt von unten anzu-

fahen, bei'm menschgewordenen und leidenden Sohne, statt daß man in die Gottheit selbst grübele. Er selbst geht tann zwar mit Bestimmtheit und Entschiedenheit vom Menschgewordenen auch auf die tirchliche Trinitätslehre zurück, welche er besonbert im Johannesevangelium begründet findet; aber er bezieht sie, anstatt Spekulationen wie benen der Weihnachtspredigt d. 3. 1515 weiter nachzugehen, dann immer sogleich auf die praktischen Interessen des Glaubens; er erklärte sich einmal unbedenklich gegen den Terminus oussons als gegen einen menschlich ersundenen (Jen. 2, 407); der Name Treifaltigkeit lautete ihm zu talt (E. U. 12, 378). Vom Wessen Sottes überhaupt erklärt er (Op. exeg. E. U. 2, 171) geradezu, es lasse in Christo, sagt er (E. U. 35, 171), ser wohne in einem unzugänglichen Lichte; aber in Christo, sagt er (E. U. 35, 171), ser ber Bater zu finden, und da seh er eitel Güte und Liebe.

In feiner Lehre von einem unerforschlichen Billen Gottes über tie Deniden bielt er fest. Bir bemerkten, wie entschieden er noch i. 3. 1537 ju feiner Schrift De servo arbitrio fich bekennt. Er wiederholt nachher nicht mehr die hartflingenden Ansführungen über bas Berhältniß bes göttlichen Willens zur Sünde; und er warnt Andere angelegentlich, an der Frage von der Prätestination zu grübeln, ermahnt vielmehr, ten Blid einzig auf Chriftus und tie in ihm offenbar gewortene Gnade zu richten (Br. 3, 354 f. 391 f. 4, 247. 5, 756). Allein er gibt teinerlei Erklärung, burch welche bie Gipe jenes Buches aufgegeben ober auch nur modificirt werden follten. 3m Gegentheil rebet er auch jetzt noch von einem "heimlichen" Rathe (Br. 5, 44. 754), welchen Gott nicht offenbare und nach welchem wir baber hier auch nicht zu leben haben. Und namentlich hält er in feinem letten großen Werke, ten Enarrat. in Gen. (vgl. befonders E. A. 2, 172. 6, 290-300) ben geoffenbarten und für uns erfaßbaren, und ben unerforichlichen, "substantiellen" Billen nachdrücklich auseinander; er ftellt auch wieber jufammen: "praescientia sive praedestinatio;" allen ärgerlichen Folgerungen aus ber ftrengen Brabefi nationslehre beugt er nur vor mit ber ermähnten Warnung und Mahnung; indem a felbst an feinen Gatz gegen Grasmus "esse omnis absolute et necessaria" erinnert, nimmt er Richts bavon zurück, fondern erinnert nur auch an ben Beifat: sod adopi ciendus Deus revelatus. (Die Auslegung von 1 Tim. 2, 4. G. A. 51, 316 ff., - welche bie Folgerung, tag Gott Alle felig machen wolle, bestreitet, führen wir nicht an, wei ihr Alter zweifelhaft ift). Wenn bann boch einmal ein Schreiben Luthers (Br. 6, 427 f.) von ungewiffem Alter (und unsicherm Texte?) bas Richtprädestinirtseyn berer, bie waloren geben, zur Geligkeit nur einfach aus einem Borbermiffen bavon, bag fie fallen würden, ableitet, fo können wir ties nach jenen bestimmteren Ausfagen Luthers nicht fo beuten, bağ er ben ewigen, verborgenen Rathichluf burch ein vom Bollen unabhängige Biffen bedingt geracht, fondern nur fo, baß er von jenem, wie er auch fonft that, gen abgesehen habe. - Go fchließen fich tenn jerner bie Ausbrücke, mit welchen Luther and später von ber im Worte geübten Wirksamkeit des göttlichen Geistes redet, gang an den Satz an, welchen er im Buch De servo arb. hierüber aufftellte. In bemfelben Jahr 1525 hatte er (E. A. 29, 212) in offenbarem Einflang mit tiefem Cape gefagt: -im Worte tommt ber Geift und gibt ben Glauben wo und welchem er will;" gun ähnlich benn nun auch in ben Marburger und in ben Schwabacher Artikeln (und baber auch in ber Augsb. Conf.). Einen Prediger, ber miffen möchte, warum die Einen aufs Wort hören, Die Andern nicht, verweist Luther nicht etwa auf der Hörenden frein Billen, fondern er will bie ganze Frage in und mit der über den unergründlichen Billen Gottes abweifen (Br. 3, 394). Den Schweizern erklärt er 1537, er lehre wie fie (Br. 5, 85), daß bas äußere Wort es nicht ausrichte, fontern: daß der Geift giche welche er wolle. — Man barf diefe Lehrweife Luthers nicht barnm ihm wegleugnen, weil fie ber Confequenz ber lutherischen Lehre von ben Gnabenmitteln u. f. m. wiberfpreche, fondern man hat als feine Eigenthumlichkeit eben bas anzuerkennen, bag ibn bas Intereffe für bie Freiheit und Sicherheit ber Gnade, womit ihm jene beanftanbeten Sätze eben unmittelbar zusammenhängen, niemals eine berartige Consequenz anerkennen **ifit, daß er aber bann allerdings, indem er von dem vorausgesetten verborgenen Willen** efliffentlich den Blick ablenkt, das in der Offenbarung dargelegte Heil am Ende that= **ichlich so, als** ob jener überhaupt nicht existirte, zu predigen pflegt.

Auffallend wenig hat Luther mit ber Efchatologie ober ber fünftigen, ichließlichen Henbarung des Heiles in Hinficht auf die einzelnen, geschichtlichen Momente derselben ich beschäftigt. Man hört im Zusammenhange hiemit seinen Standpunkt oft als ben er Immanenz bezeichnen. Das ift richtig, wenn man barunter versteht, er fey in lehr= after Betrachtung tes Beiles vorzugsweise bei biefem als einem in ter Sündenverebung und Gottestindschaft schon gegenwärtig wahrhaft sich realisirenden stehen geblieen; es hat fich ihm fo fein Blid auch überhaupt auf bie objettive Entfaltung des sottesreiches über die Welt hin viel weniger als auf die Beseligung des Subjettes nt Hulfe ber objektiven Gnadenmittel gerichtet. Grundfalich aber wäre tie erwähnte **Jezeichnung**, wenn sie Luthern nunmehr auch ein Befriedigtsehn im Leben der gegen= kärtigen 2Belt als einer felbst auch vom Heil durchbrungenen beilegen wollte. 3m egentheil, so wenig Luther die Eschatologie im Einzelnen lehrhaft entwickelt, so brinend ftrebt boch gerade in seiner Gewißheit, für sich selbst das Seil gefunden zu haben, ine ganze Sehnsucht aus biefer argen und unverbesserlichen Welt hinaus nach bem inde der Tage; er denkt sich dasselbe am liebsten schon in der allernächsten Rähe; er haut nach den Zeichen auf Erden in ber Bewegung der Bölter und nach Zeichen am vimmel in Finsternissen und andern Vorgängen (vgl. besonders häufig in den Briefen); r glaubt und hofft gewiß, cs seven nicht mehr viele andere zu erwarten (z. B. E. A. 6, 8 i. J. 1532).

Der gange Lehrvortrag Luthers behält jenen Rarafter frifchen Lebens, auf welchen fon bei feinen ersten Schriften hingewiesen wurde. Seine Sprache hat natürliche Kraft, **tinfachhe**it, Klarheit; er hält sich bei aller Tiefe und Schärfe doch ebenso fern von leberschwänglichkeit bes Gefühls ober ber Phantasie, wie von bialektischer Subtilität. **lach einer** andern Seite hin malt er uns felbst ben Karakter seines Bortrags, gegen= ber von dem des Brenz (Br. 4, 149): derselbe habe nicht diese Runst und Bildung, nd müffe immer ftürmen und tämpfen. — Dabei pflegt sich die Grundlehre vom Heil, sie fie ihn perföulich immer bewegt, so auch in seinen Ausführungen unmittelbar in en Borbergrund und Mittelpunkt zu brängen : es ift bies eine wesentliche Eigenthumichteit auch feiner Schriftauslegung und feiner Predigten. In jener weiß er on jedem Moment aus zu ben höchften Gesichtspunkten emporzuführen und auch über **heinbar unfruchtbare Abschnitte seines Weges Geist und Leben zu verbreiten; bei Be=** andlung folcher Schriftterte, beren Beziehung zu jenen Grundlehren urfprünglich noch ine fo unmittelbare ist, und ferner bei Bestimmung von Einzelnheiten innerhalb eines jertes, welche gegenüber vom hauptgebanten beffelben nur untergeordnete Bedeutung aben, tommen bann freilich die Anfprüche geschichtlicher und sprachlicher Genauigkeit ft nicht zu ihrem Rechte (Unterschied von Calvin — vgl. Enc. 2, 528). Gegen die legorische Auslegung hat er sich mehrfach erklärt, ihr jedoch auch in seiner eigenen regese und Bredigt hin und wieder wenigstens noch eine hinterste Stelle eingeräumt; säter immer noch weniger als früher. In Betreff des Predigens ift nächft der Forrung, daß Chriftus ber Inhalt feb, bie erste bie ber Einfalt, ber Angemeffenheit für 25 "arme Bolt," worin er felbst Borbild ist; seinen Predigten fehlt die Schulform: e pflegen meift in fehr einfacher Beife, ohne ein voraugestelltes Thema, aber mit be= immtem Absehen auf die zu behandelnde Grundlehre und Mahnung bem Gange bes ærtes zu folgen und dabei Auslegung und Anwendung in einander zu verweben (ogl. lefte, die bedeut. Ranzelredner der ältern luth. Rirche 1856. S. 30-36. E. Jonas, ie Ranzelberedtfamfeit Luthers 1852).

Es ift gezeigt worden, wie für Luther mit feiner Grundanschanung von göttlicher Affenbarung und geistlichen Dingen dann die Anerkennung für die Selbständigkeit des seltlichen Gebietes und für die freie Bethätigung des menschlichen Geistes auf bemfelben fich verband. So hat er benn auch perfönlich einen frischen lebenbigen Sinn hiefür, den ihm das Bewußtfeyn ber allem Beltlichen anhaftenden Gunde nicht lahmen tann, weil ihn ras Bewußtsenn der Gnate trop der Sünde auch der ursprünglichen weltlichen Gottesgaben und Stiftungen fich freuen läßt. Boch ichatt er, nicht blog wegen bes Dienstes für bie Rirche, fondern als Mittel ber Geistesbildung überhaupt, alle eblen Rüufte und Biffenichaften (vergl. befonders Tifchr.); fo insbefondere bie Biffenschaft ber alten Sprachen und tie Beisheit ter Alten in Dingen ber Belt ; hin und wieder ftreut er feinen Bricfen Citate aus biefen ein. Rarafteristisch ift ferner für ihn ber Ginn für volksthümliche Beisheit und Dit in Sprichwörtern, Fabeln, Berfen u. f. w.; während der ersten Tage in Roburg 1530 erholte er fich gerne bei ben Fabeln Nejops, gab auch nachher einen Theil verselben verdeutscht heraus (E. A. 64, 349 fi.). - In die Ehe wollte, wie wir fahen, Luther eintreten, um diefem weltlichen Stande als einem bochzuachtenden, von Gott verordneten, auch im eigenen Leben ein Beuguif zu geben. Bedeutsam ist denn euch der Karakter, welchen fein eheliches Leben trägt: es zeigen fich barin keinerlei absonderliche, boch leuchtende Gaben, Tugenden, Leiftungen ober Ereigniffe, durch welche ber Blid bes Beschauers über bie gewöhnlichen, gering und wohl gar gemein rünkenten Bartieen bes irbifchen, natürlichen, acht menfchlichen, aber fo gerade von Gott geordneten Standes hinmeg gehoben würde, wohl aber ein treues, freudiges und gebuldiges, ebenfo acht menfchliches als chriftliches Eingeben in jene gewöhnliche Lebensordnung, welche ben ftolgen Seiligen fo verächtlich war (Räheres über Frau und Rinder f. Real-Enc. 1, 307 ff.). Die Briefe und Tifchreten ftellen uns ben Reformator bar, wie er bei Beib und Kintern fein inniges Bebagen fublt, finnig bie Baben und Berte Gottes in der Familie, im heranwachsen der Kinder u. j. w. berb achtet, aus folcher Beobachtung lernt und auch Andere belehrt, durch Krankheiten und Todesfälle in der Familie die bitterften Schmerzen des wirflichen Lebens erfährt, and Fürforge für die Dekonomic und selbst ihre einzelnsten Bedürfnisse (val. besonders die Sausrechnung Br. 6, 323 ff.; über feinen Befit tas Teftament Br. 5, 422 ff.; mit feinem bescheidenen irdischen Gut übte er hingebende Freigebigkeit gegen die Bielen, welche ihn überliefen) keineswegs als etwas für ihn Frembes anfah. — Im Kreife 1001 Freunden freut er sich bei Speise und Trank und bei frischer, natürlicher, für ein delifateres Ohr mitunter gar zu derb natürlicher Rede. 3m Genuft der Speisen aber zeigte er eine folche Mäßigkeit, raß es, zumal bei ber Stärke, welche fein Leib bekommen hatte, einem Melanchthon verwunderlich war (Mel. vita Luth. 5); er fastete oft, ja etlick Tage nach einander. Seine Rete war allezeit voll Salzes. Melanchthon rühmt in ber Leichenrebe feine Burbe in Allem, fein Berg ohne Falfch, feinen holdfeligen Dunt; immer habe man bei ihm gefunden, mas ehrbar, mas gerecht, mas teusch, mas lieblich ift.

Sein inneres Leben follte ein Leben in bemüthig ringendem Glauben Heiben unter ben gewaltigsten Unfechtungen in Betreff feines eigenen Geelenheiles. Es fim biefe um fo mertwürdiger, bei ber unmandelbaren Gemigbeit, welche für ihn allezeit bie Gnadenlehre au sich hat, und bei ter stets getrosten Zuversicht, ja Sorglosigkeit, welche er in Betreff ber öffentlichen Sachen und Gefahren gerade auch in den ichwierigften Augenbliden ausspricht (vgl. besonders Br. 4, 62). Sie treten oft, aber teineswegs im mer, in Berbindung mit ben förperlichen Leiden auf, tenen Luther vielfach unterworfen war. Um ftärksten treten sie uns in Briefen aus ter zweiten Hälfte bes Jahres 1537 entgegen: er fühlt sich im Rampfe mit dem Teufel felbst, ja gar wie in ber Solle und wie nur noch burch einen Faden mit bem Seiland verbunden; flehentlich ruft er bie Fürbitte ber Brüder an; er weiß aber, es dürfe ihn dennoch nicht der Feind verberben; er muffe darunter gedemuthigt werben; es fen ihm ein Erfatz für den ihm nicht beschiedenen Märthrertod; wen Welt und Teufel fo haffen, ber muffe wohl Chrifto gefallen ; ja er spricht, obgleich er für sich selbst das Aergste verdient zu haben betennt, boch den Gedanken aus, daß die Bedeutung des ihm auferlegten fo großen Rampies auch noch auf Andere sich ausdehnen solle (spes mea est, agonem hunc meum ad maltos pertiners Br. 3, 194). — Nie steigen aus tiesem seinem Innern eigene Pläne für weitgreifende äußere Thätigkeit auf; ihm selbst pflegte ber Gedanke an baldiges Abscheiden viel näher zu liegen. Es ist, wie zu Anfang, so auch fernerhin, ber Antrieb eines böheren, auch durch äußere Fügungen nachdrücklich angezeigten Berufes, was ihn zum Birken und Kämpfen bestimmt, ja zwingt; ta gibt er sich dann mit aller Kraft seines Junern und seines durch Anseckung gestählten persönlichen Glaubens den Ausgaben hin; ta kennt er auch keine Furcht und ängstliche Rücksicht mehr; ben Ersolg aber erwartet tr einsach und sicher von oben durch die Kraft des Wortes. Unglaubigen konnte er es so überlassen, aus dem Bestande seines Werkes zu ersehen, daßt es wirklich von Gott iet; er selbst war bessen vornweg gewiß.

Luthers Schriften find in sechs Gesammtausgaben gebruckt worden (vgl. Zeitschr. für Protest. u. Rirche D. F. Bb. XIX.): 1) ju Bittenberg 1539 - 58, 12 beutiche, 8 lat. Bde., von beiten nur ter erste vor Luthers Tod, — noch sehr unvollständig; 2) 3u Jena 1555 — 8, 8 d. u. 4 lat. Bbe.; dazu zwei Ergörzungsbände, Eisleben 1564 — 5 (Leipzig 1603); 3) zu Altenburg 1661 — 4, 10 b. Bre. (die lat. Schr. nur theilweise, übersett); dazu ein Ersathant, Halle 1702; 4) zu Leipzig 1729 — 40, 23 t. Bde.; 5) zu halle 1740 — 53 turch Balch, 24 b. Bre. (vollftändiger als jete frühere Ausg.; aber nach ihr ist besonders noch eine Reihe wichtiger Predigten und eine Menge von Briefen veröffentlich worben; ihre beutsche Uebersetzung ber lat. Schriften tann für wiffenschaftlichen Gebrauch gar nicht, ihr Text ber beutschen Schriften wegen Mangels an Rechenschaft über seine Quellen und wegen vieler kleiner Willkürlichkeiten und Nach= laffigfeiten höchsteus nothdürftig genügen); 6) zu Erlangen 1826 u. f. f., bis jest die b. Schriften vollständig in 67 Bren., von den lat. 23 Bde. (alle bis tahin befannt gewerbene Schriften find aufgenommen; Die älteften Quellen tes Tertes find nachgewiefen und zu Grunde gelegt, wenn gleich nur unvollständig mit einauder verglichen; den bis= herigen Ausgaben gegenüber gebührt dieser jedenfalls die erste Stelle). Besonders ist ferner noch zu nennen bie erste vollständige Ausg. ber Briefe und Bedenken burch be Bette, Berlin 1825 — 56, 6 Bre. (ber 6. rurch Scitemann), und tie in tritischer Binficht Haffifde Ausg. ber Tijchreren burch Förftemann und Bindfeil, Berlin 1844 - 48, 4 Ste.

Die reiche Literatur über Luther vgl. in: Vogel, Bibliotheca biographica Lutherana 1851. Unter ben vielen Biographien hat die von Meurer (2. Aufl. 1852) ben Bor-3ng, daß sie überall aus Luthers eigenen Schriften schöpft, auch in diese felbst einführt. Sehr umfassent und reichhaltig, aber ohne die erforderliche Concision und Schärfe ist Luthers Leben bis 1517 von Jürgens, 1846 – 47, 3 Bbe. Eine irgend genügende wissenschaftliche Darstellung von Luthers gesammter bogmatischer und kirchlicher Anschauangsweise und von ber geschichtlichen Entfaltung verselben eristirt nicht. Julius Röstlin.

Entherischer Katechismus. (Bgl. b. Art. Ratechismus). "Diefen Ratechismum ober christliche Lehre, in solche tleine, schlechte, einfältige Form zu stellen, hat mich gezwungen und gedrungen die tläglich elende Noth, so ich neulich erfahren habe, da ich ein Bistator war." So beginnt die Borrede zum kleinen Ratechismus; damit ist klar, was Luthern veranlaßt hat, nachdem er schon 1516 und 1517 nach den Predigten über bie Peritopen jedesmal ein Stück des Dekalog von der Ranzel erklärt, ebenso 1517 in ber Haften über das B. U. gepredigt und 1518 eine Auslegung desselleben herausgegeben, sofort 1520 eine "turze Form" vieser beiden Stücke fammt dem Symbolum bearbeitet, später einige feiner Freunde, Jonas und Agrikola, zur Absassung eines Ratechismus aufgefordert hatte, endlich selbst hand an's Wert zu legen. Arnold hat (Rirchen= u. Reperhistorie II, S. 114) über dieses späte Erscheinen seines Ratechismus eine missiebige Bemertung gemacht; wir unfererseits glauben, es sey dem Katechismus zu gute gekom= men, daß indeffen die anfangs noch unklarere Idee, die Luther in sich trug, find der weder seine eigenen frühren Arbeiten noch fremde Bersuche genügten, vollkommen ausreifte, bis ihm endlich der Blit in die bodenlose Unwissenkeit des von seinen Hirten

verwahrlosten Bolkes zugleich mit ber Nothwendigkeit der Sache auch den richtigen Beg ju ihrer Ausführung zeigte. Daß Luther erft bem namen Ratechismus ben jetst üblichen Sinn gab und damit den Begriff eines Ratechismus feststellte, ift in dem frähern Art. bereits gezeigt worden; ebenfo geht aus bemfelben hervor, bag er, indem er bie alten, Lehrstude beibehielt, und benfelben nur die Erflärung ber zwei Saframente beifügte, weit mehr tatechetischen, firchlich=bidattischen Tatt bewiefen bat, als alle Berfasser von Leitfäden nach irgend einem Syftem. Sowohl bie acht confervative Festhaltung und Fortentwidlung deffen, was als christliches Betenntnig im Bolte ichon einheimijs war, (hat er boch felbst in feine Erklärungen auf die Frage: 28as ift bas? Bie gefchieht das? Berfchiedenes aufgenommen, mas fast wörtlich fo fcon in ber Auslegung bes Baterunfers bei Rero, ja bereits im sacramentarium Gelasianum zu finden ift) als die Selbstverleugnung, mit ber er alles dogmatische Formelwefen und alle 90lemit ferne hielt, wie bagu bie Runft, in Benigem Biel zu fagen, und bennoch burg bie Prägnanz nirgends unflar, chwerfällig, unpopulär zu werden, - babei endlich biejer warme, herzliche Ton, fraft deffen man, wie Löhe in feiner Ausgabe des Enchiridien (Borrebe S. XXI) bavon rühmt, riefen Ratechismus beten tann: all' bies wirb, wenn auch bie Barbarei gemiffer Zeiten und Richtungen ihrer natur nach gerade für bes Schönste am wenigsten Sinn und Berftand hat, bennoch immer wieder bem Buchlein feinen hohen Ehrenplatz erhalten. Ueber bie Anordnung ber hauptftude und bie Rechtfertigung biefer Anordnung f. des Unterzeichneten ev. Ratechetik, 4. Aufl. C. 258-268). Bie es zugegangen, bag zu Luthers fünf hauptftuden noch ein fechstes, vom Amte ber Schlüssel, gekommen, darüber hat Mohnike (bas 6. hauptst. im Kat. Straljund 1830) und neuerlich Möndeberg (tie erfte Ausgabe von L. H. R., hamburg 1851. G. 130 -151) gründliche Unterfuchungen angestellt, wornach in Subdeutschland jebenfalls Bren, welcher in jeinem eigenen Ratechismus biejem hauptftud eine Stelle eingeräumt, aus bie Beranlaffung war, bag es Luthers Enchiridion angehängt wurde, mährend bies, wie D. richtig fieht, für Nordbeutschland das Erscheinen tiefes hauptstuds nicht ertlärt. Benn er aber Luthern felbit als den Urheber ober Beranlaffer bezeichnet, fo ift bies nur in fo weit annehmbar, als feine hohe Werthschätzung der Beichte und Abfolntion mittelbar auch barauf hinwirten tonnte, den Artitel von der Realität ber priefterlichen 206sprechung den andern Glaubensartikeln gleich und darum in den Katechismus zu seben; daß aber Luther selbst dies Hauptstück niemals in seinen Ratechismus aufnahm, wie Mönckeberg selbst wohl bemerkt hat, kann seinen Grund nur in derselben Erkenntnis gehabt haben, welche auch tie Befeitigung tes Saframentsbegriffes für die tirchliche Buf handlung, den tie Reformatoren befanntlich noch Luft hatten auch auf diefe anzuwenden, zur Folge hatte, und je höher Luther dieselbe aus persönlicher Erfahrung ihres Troftet hielt, um fo bewundernswürdiger ift auch darin fein Tatt und feine Dagigung, bag er tropbem erfannte, die potestas clavium gehöre nicht als Glaubensartitel in ben Latechismus ; hätte er bies nicht eingesehen, fo murbe er biefes von andern bewertstelligte Anbängfel nicht nur nicht getadelt haben, was er allerdings nicht that, sondern er hätte es sich selbst zugeeignet. Ganz Richtiges dagegen hat er im Auge gehabt, da er seine Unweisung zur Beichte, ben Morgen= und Abendsegen nebst Tijchgebet, die Sanstafel, als erstes evangelisches Spruchbuch, ferner fein Trau- und Taufbüchlein und bie dentick Litanei beifügte; es follte ja ber Ratechismus ein Enchiridion, ein handbuchlein feur, bas alles enthielt, mas eines Chriften Leben in's rechte Licht ftellte und ihm für bes Bergens Fragen wie für die heiligsten Momente im Leben mit ber Kirche basjenige in Einfalt barbot, was er bedurfte, um zu miffen, was er glauben und was er thun follte. (Den Namen Enchiridion erhielt, nach Harnads evidenter Darlegung auf Grund ber Bergleichung ber älteften Drude, junächft nicht ber Ratechismus felbft, fonbern bie Barebe, bie nicht, wie jener auch für Kinder und Gefinde, fondern "fur bie gemeinen Pfarrherrn und Brediger" bestimmt mar, "bie hauptftude felbst erhalten bann erft bet Titel : ein fleiner Ratechismus ober christliche Bucht ;" jener Rame Enchiridion tonnte

er sofort ganz gut auch Beides, die Borrede als Instruktion zum Katechismus und efen felbft, unter sich befassen, und ist dann auch dem ganzen Büchlein verblieben.) de Entstehung diefer verschiedenen Stücke und tie Beränderungen, die bamit vorgingen, s das Ganze eine feste Gestalt hatte, in der es seiner Zeit (1580) in das Concordien= nach als eines ber tirchlichen Bekenntniffe aufgenommen wurde, ift ausführlich barge= ellt von Möndeberg a. a. D., von Schneider, Dr. M. L. fleiner R., nach den riginalausgaben tritifch bearbeitet, Berl. 1853, und neuerlich in bem ichönen Werte m harnad, ber fl. R. Dr. DR. L. in feiner Urgestalt, fritifch unterfucht z., Stuttg. 356; aus früherer Beit find bie Rachweifungen von Langemad, hist. catech. II. cap. , 3., und Augusti's Monographie: histor. trit. Einleitung in die beiden Hauptkateiomen, 1824 von bleibendem Werthe. Eine Aufzählung der verschiedenen spätern Ausiben liegt hier um fo mehr außer unferm Beriche, als beren, wie Löhe a. a. D. S. VI. borr. angibt, Millionen (?) feyn follen; Eremplare waren ichon zu Mathefius Zeit ach beffen Angabe über 100,000 verbreitet. Die ichon bie ersten Ausgaben mit Bilun geziert waren, — eine Sitte, tie fich aus noch älterer Zeit herschrieb, f. Geffden r Bilderkatechismus des 15. Jahrh., — jo hat man es auch später und bis auf die meste Zeit (3. B. in der Ausg. vom "rauhen Haufe" 1854 in 16°) dem Enchiridion n diesem Schmude nicht fehlen laffen. Ebenso ließen die lateinischen Uebersetzungen int auf sich warten (die zwei ersten erschienen bereits 1529, beren eine, von Joh 5auermann, in's Concordienbuch übergegangen ift; f. Harnack, Einl. XII f.); es var — wie der Titel der letzteren fagt: pro pueris in schols — die Schule, versteht **s**: die zu jener Zeit allein eriftirende lateinische Schule, deren Präceptoren es nicht ätten ertragen tonnen, ihre Schüler einen beutschen Katechismus (wenigstens biefen aein) recitiren zu hören. Ebenso weist noch ras 16. Jahrh. mehrere griechische Ueber= sungen auf ; hierüber, fowie über bie Legion fpaterer Ueberfetungen in's Bebräifche, inrifche, und in eine Menge anderer Sprachen f. Langemad, a. a. D. 11. S. 266 fj. verfelbe verdiente Autor hat auch reiches Material gefunten zu einem eigenen Kapitel 5. 294 - 313) "die Berfälichung tes Rat. Luth. turch bie Babstler;" was er aber in nem weiteren (S. 313 — 437) als Berfälfchungen beffelben burch die Kryptocalvinisten ufführt, find nicht gefälschte lutherische, sondern selbständige Katechismen. — Sehr übel utre es wohl feiner Zeit aufgenommen worden feyn, wenn, wie bies neuestens in saden geschehen ist, ber lutherische und ber Heidelberger Katechismus in Eins verfmolgen worden wäre. Für bas wirkliche Bedürfnift ber betreffenden Landestirche, bas **s nicht nach** abstrakten Principien modeln läßt, sondern genommen werden muß, wie s hiftorisch vorliegt, ift dieses Unternehmen sehr überzeugend gerechtfertigt worden und den im Druck erschienenen Bortrag des evangelischen Oberkirchenrathes an die Jeneralspnode bes Jahres 1855 ("ber Ratechismus ber evangelisch=protestantischen Kirche n Gr. S. Badeu"). Diefes bereutente Altenstück hat gewiß auch Recht, wenn es S. 49 igt : "ber hauptbeweis für tie haltbarteit und Güte tiefes Borfchlags" (einer Berfmelgung beider Ratechismen) "tann nur in ber prattijchen Durchführung liegen ;" und isse fpricht, so viel uns bekannt geworren, schon jest mit Entschiedenheit für denselben. in einem lutherischen Lande würde man die Verschiedenheit des Tones in den Bestand= jeilen des Berkes immer heraushören; allein für ein solches ist jener Bersuch auch eber jemals gemacht worden noch als Bedürfniß bentbar.

Der nächste Inred, ben Luther im Ange hatte, war, worauf Möndeberg E. 92 ff. roßes Gewicht legt, allerdings nicht der, ein Buch als Leitfaden zum Unterricht für ie Rivche zu schreiben; ein tirchlicher Unterricht in unferm Sinne existirte noch gar icht und hat sich erst langsam gerade aus dem Katechismus entwickelt. Die Ueberfriften der Hauptstücke: "die zehn Gebote wie fie ein Hausvater seinem Gesinde ein-Utiglich werhalten soll" beuten nicht auf die Kirche, sondern auf das Haus; allein der ryte Bweck, zu welchem all diese Antworten auf dies Glaubens, Bater-Unfer x. hatte, nämlich bamit ein Bekenntniß abgelegt werden könne, wo immer dies geforbert werde; und wiewohl ber eigentliche Bekenntnisakt von Luther selbst noch nicht als Confirmation hergestellt ward, so denkt er sich boch schon als Zweck der Beichte unter anderem auch: "daß man sie verhöre, ob sie das B.-U., Glauben, zehn Gebote und was der Katechismus mehr enthält, können" (Jen. Ausg. VI. s. 114.); somit erscheint die Beichte als Bekenntniß nicht der Sünden nur, sondern des Christenthums überhaupt, und dagu muß der Katechismus gelernt werden. Was so im Haus eingelicht werden follte, das war doch immer ein Bekenntniß der Kirche, das diese auch von allen ihren Senossen soch immer ein Bekenntnis ber Kirche, das diese auch von allen ihren Senossen soch ist von in Frage und Antwort gauz richtig gewählt ift.

Daß icon früh Auslegungen bes Ratechismus, bie felber wieder einen Ratechismus verftellten, an's Licht traten (Dondeberg führt S. 100 ff. eine Reihe berfelben aus ber Mitte bes 16. Jahrh. auf), bas ift nicht als ein Zeichen anzusehen, raß Luthers Arbeit nicht genügte, sondern gerade die Fülle dessen, was im Katechismus beschlossen lag, reizte bazu, das Wert fortzuentwickeln, indem man es als Text für weitere Ausführungen zu Grunde legte. Beil man eine mündliche Ratecheje als freies Lehrgespräch noch nicht tannte, sondern sich bie müntliche Auslegung nur als Predigt zu benten wußte, je machte man aus ber Ratechismus - Erklärung felbft wieber einen Ratechismus, während bieje Form ber Behandlung jest, wenn wir gleich vortreffliche Beispiele haben (3. 8. von Stier), boch um fo weniger für den Unterricht nöthig scheint, je mehr dem Ratecheten felbst zugemuthet werben barf, auf Grund von Luthers Ratechismus, ber gerade bas Rechte, nicht zu viel und nicht zu wenig bazu gibt, bie christliche Lehre vollftändig ju entwideln. Etwas anderes find Entwidlungen ber Ratechismuslehren als Anhaltspunkte für den Lehrer, bem dadurch gezeigt werden foll, in welcher Richtung und Beife und nach welchem Ziele hin er prattijch ben Katechismus zu commentiren hat, alfo Dispositionen und Winke, Die ihn belehren und bereichern, ohne ihn zu binden. Gan bem urfprünglichen 3med entgegen aber mar es, bag man, ftatt bie vollsthumliche Seite bes Ratechismus auch voltsthümlich ju entwideln, ihn in ber Zeit ber ftreitbaren Dr. thodoxie lediglich als Text für bogmatische Erörterungen behandelte; bas befanntefte Bert biefer Art find bie Marburger institutiones catecheticae von Dieterich 1617.

Diefen Zwed, dem Lehrer felbst eine Anleitung in die Band ju geben, hat Luther durch feinen großen Katechismus erreichen wollen, ber in demfelben Jahre, wie ber kleine, aber (nach ben Nachweisungen von Schneider a. a. D. S. XXXI ff., we gegen Mönckeberg S. 106—118 ras Refultat etwas unsicherer macht) einige Monat früher erschien. In ber Borrebe bes fleinen Ratechismus tann Luther, wenn er fost "Bum Dritten, wenn bu fie nun folchen turgen Ratechismum gelehret haft, alstam nimm ben großen Ratechismus für bich 2c." boch teinen andern gemeint haben, als feinen eigenen ; wozu er aber biefen gebraucht miffen wollte, zeigen bie weiteren Borte : "und gu ihnen auch reichen und weitern Berftand ; bafelbft ftreich ein jeglich Gebot, Bitte, Still aus mit feinen mancherlei Werten, Nuts, Frommen, Fahr und Schaben, wie bu bas alles reichlich findeft in fo viel Buchern tavon gemacht." Alfo zunächft foll jener "reiche und weitere Berftand," follen jene prattifchen Grörterungen, bie bas Allgemeine concrt machen, bas Lchrhafte auf's Leben anwenden, aus bem großen Ratechismus gelennt werben, mas aber ben Gebrauch anderer Schriften, die ben Stoff zur Lehrentwidlung barbieten, fo wenig ausschließe, bag ber große Ratechismus vielmehr bas Mittelglich zwischen bem kleinen Ratechismus und ber gesammten, namentlich eregetischen Literatur über den Defalog und tas B.-U., auch ten Expositionen tes Symbolums bildet, die ber Ratechet ju Rathe giehen foll. Eben bierin aber liegt auch ber Grund, warum ber große Katechismus niemals in dem Grade hat ein Bollsbuch werden und den bleibenben Tert bes firchlichen Unterrichts hat bilden tonnen, wie ber fleine. Man mag ef (mit Vömel, in der 1827. 1842. in Frankfurt a. M. erschienenen neuen Ansgade "als christliches Lehr= und Erbauungsbuch," Borr. S. V) beklagen, daß derfelke unter die Bücher gehöre, welche weit mehr berühmt als befannt find, und ber Ratechet muß jeten.

barin zu Hause feyn; aber ihn als Lehrbuch dem Unterricht (etwa in einer höhern je) zu Grunde zu legen, würde ebenso wenig mit Gewinn ausführbar seyn, als es Absicht Luthers bei seiner Absassiung entspräche. Man kann wohl sagen: am großen chismus hat sich für Luther selbst erst die Idee des Katechismus volltommen abge-; erst nachdem der große sertig war, hat er geschen, was sür das Vollt zu leisten noch übrig seh; der große war für Luther selbst die nothwentige Vorarbeit für kleinen. — Ueberset ist der große Katechismus noch 1529 in's Lateinische worten von cenz Obsopäus und Johannes Lonicer; von weiteren llebersetungen ist nichts befannt.

Ein sogenannter britter lutherischer Katechismus ist in unsern Tagen an's Licht mmen, nämlich eine unter diesem Titel befaßte, in Fragen und Antworten getheilte, matisch geordnete Sammlung von Aussprüchen Luthers über fämmtliche christliche en von C. R. Kähler. Kiel 1849. Balmer.

Ent (Lucius), Samuel, — neben Sam. König ber bedeutenbste Repräfentant ältern Pietismus in der Schweiz. Geboren 1674, gehört er einem Berner (Beicht an, welches eine ungewöhnlich große Zahl von Predigern aufzuweisen hat. Unber Leitung feines Baters, des frommen und gelehrten Pfarrers zu Biglen, wurde wohlbegabte Anabe soweit gesordert, daß er in feinem siebenten Jahre nicht allein ig lateinisch fprach, sondern auch das Griechische und hebräische ohne Anstog und etwelchem Berständnig las. Dies Frühblüthen sielen indefinach vos Baters Tobe

tho schnell wieder dahin, als sie künstlich erzielt worden waren. Statt ihrer sich freuen bürfen, betam sein phantassiereiches Gemüth vielmehr bald einmal mit allerlei schwe-

Anfechtungen, mit Teufelserscheinungen und Unsprüngen der Hölle zu thun, über en zeitweilige Biederkehr er im Berlause seines jpätern Lebens noch oftmals Alage ren mußte. Bährend seiner Studienzeit wandte er sich anfänglich mit Borliebe ber uthematik, ber klassischen Bhilologie und bem Hebräischen zu, legte sich aber in ber ige immer ungetheilter auf die speciell theologischen Disciplinen, bis er sich dann in ven reifern Jahren neben bem unausgesetzten Studium der h. Schrift vorzugsweis gerne ben Berten ber Kirchenväter und ber Reformatoren, namentlich Luthers, befaßte. ter seinen Lehrern befand sich zwar der angeschene streng orthodoge Rud. Rudolf; verligisse Lebensrichtung dagegen bestimmte offenbar weit weniger die noch herrmbe Schultheologie als die gegensätliche Strömung der pietistischen Anschauungsweife.

Raum nämlich hatten mit Hülfe ihrer Regierungen die schweizerischen Theologen in Confensformel die Dortrechter Orthodoxie gegen beren formelle Milberung durch

Saumur'iche Lehrart neuerdings ficher zu ftellen versucht, als ein mit bem beutschen be verwandter, wiewohl eigenthümlicher Bietisnus an der Seite wiedertäuferischer gungen und sonstiger separatistischer Tendenzen auch in der Schweiz, ganz besonders Bern und beffen Umgebung Burzel zu ichlagen begann. Mit welch' unerbittlichem nfte das Berner Regiment, bas Ausschreitungen über die von ihm gezogenen Schranken : Ordnung und Disciplin nicht zu dulden gewohnt war und sich von jeher der Erregung : Gemuther auf firchlichem Gebiet abhold erwies, nach furgem Schwanken bawider auf= t, ift befannt. Um die mißbeliebige Gährung gleich in ihrem Reime zu erdrücken, nde nicht nur eine besondere Religionscommission creirt und 1699 auf beren Berichtertinng vom Rathe der Zweihundert der gelehrte Spitalprediger Sam. König(f. d. Art.) Banbes vermiefen, zwei andere Brediger, Güldin und Chriftoph Lut, ihrer Stelt entjest, zudem noch gegen mehrere weitere Anhänger ber pietiftischen Bartei Straftheile ausgefällt, fondern außer einer Angahl herbezüglicher Magregeln im Intereffe er Uniformität ber Glaubens, Lehr= und Gottestienstes" und jur Abwehr ber im timange gebenden Reuerungen sowohl der gesammten Landesgeistlichkeit als der Einwohzicaft ber Hauptftabt die Beschwörung des sogenannten Affociationseides auferlegt \*).

<sup>\*)</sup> Bgl. Berner Lafdenbuch 1852. Trechfel, C. Rönig u. b. Bietism. in Bern, 104-143 ; ichweizer, Centralbogmen, II. 718 u. 749 ff.

Unter ben Studirenden, bie fich ber tiefgehenden Bewegung angeschloffen hatten, wird nun ausdrücklich auch G. Lucius erwähnt. In feinen Aufzeichnungen gebentt er mit fühlbarer Barme bes beharrlichen Umgangs mit ten "erleuchteten Dannern, welche Gott bamals zu vieler Deuschen heil erwedt hatte," gesteht auch, wie ihn nach ihren Gaben, ihrem Bulauf und Gegen febr gelüftet habe, fo bag er fle in Miem nachgeafft, mit ihren Reden Krämerei getrieben und fich tie Bekehrung ber Lente vorgejest hate, Da er boch felber noch unbekehrt gewesen feb. Bu bem verbannten, nnr um vier Jahr ältern S. König ftand er in freundschaftlichen Beziehungen. Dagn tam, bag auch feine nach einer breiftündigen Beftrafung Gottes und unter furchtbarer Geelenangit erfolgte Biedergeburt nach feiner eigenen Angabe gerade in jenes verhängnigvolle Jahr fiel, te ber vernichtente Schlag wider bie religiofe Erwedung geführt worden ift. Rein Bm. ber alfo, wenn bie mißtrauische Behörde ihn einer genauen Beauffichtigung unterfielit, und er die Ordination fpäter empfing, als unter andern Berhältniffen ber Fall gewejen fepn würde. Uebrigens tümmerte ihn ber Gerante an Einkommen und Anstellung m biefe Beit in teiner Beife; fein "Ginn ftand nur nach Predigen bin und ber und Seelen gewinnen." Erst 1703 wurde ihm die ohnehin geringe Stelle eines bentichen Predigers in Pverbon übertragen. hier erwarb ihm eine treiundzwanzigjährige Birt. famkeit bie ungeheuchelte Achtung und Liebe ber beutschen sowohl als ber franzöfichen Bewohnerschaft. Bereits war fein Ruf weit üher tie Grenzen bes Lantes hinausgebrungen. Doch zerschlugen fich bie answärtigen Berufungen nach Bfalz-3weibriden, Büdingen und Berbst zusammt ben baberigen Unterhandlungen, meift weil ihm nugeachtet ber obrigkeitlichen Entladniß jedesmal ber Verbacht bes Pietismus vorauseitte. Nachdem er noch auf die Bewerbung um eine theologische Professur in Lanfanne Derzichtet hatte, übernahm er taher tie Bfarrei Amfoldingen, und endlich zwölf Jahr später biejenige zu Diegbach bei Thun, wo er ben 28. Mai 1750 nach einem innerlich viel bewegten, reich gesegneten Leben im herrn entschlief.

Richt völlig frei von eigenliebiger Selbstgefälligkeit hat Lucius mit großer Energie und unermublicher Ausdauer, mit mehr Geschid und Magigung als feine geiftlichen Bäter, dazu mit nachhaltigem Erfolge gegen bie einfeitige Betonung ber fculgerechten Glaubenslehre, gegen das todte Kirchenthum und die veräußerlichte, convenienzmäßige Frömmigkeit feiner Beit angekämpft. Er ift bie ftart buftenbe Blume, welche unter ben Braufen tes Sturmes bas neuerwedte Glaubensleben hervortrieb. Wie ber reformitte Lebenshauch die Eigenthümlichkeit des lutherischen Bietismus bildet, so kann man an ihn beutlich ten lutherischen Anflug wahrnehmen, ber bei ber Selbigteit ber Richtung auf thätiges Christenthum den reformirten Bietismus tennzeichnet. Anfangs rief fen Aufreten in Dverdon bedeutenden Widerstand im Baadtlande bervor, wogn eine gewiffe Berbigkeit und Schärfe, welche bie Borgange in Bern bei ihm zurnichgelaffen hatten, bas Ihrige beigetragen haben mögen. Die Urt, wie er im Gegenfatz zu ber üblichen, anglitanifirenden, zum Theil auch arminianifirenden Gefetespredigt bie Grundforderungen ber Buge und Betehrung geltend machte, erschien ben Leuten vielfach nicht anders bem als "eine neue Lehre." Indeß fab fich bie Regierung burch bie gegen ihn erhobenen Beschuldigungen zu teinem weitern Einschreiten bewogen, fondern erfättigte fich an ba ihm abverlangten Rechtfertigung \*) und tem Berichte ihrer Abortnung. lleberbant brach fich in den höheren Regionen allmählig eine Ermäßigung der Stimmung Bab Schon fünbigte fich in Alphons Turretin, Bictet, Ofterwald und Berenfels bie Beriode ber theologischen Eleganz und tirchlichen Toleranz an. Satte bie Ablegung bes Affociationseides beim Eintritt in's Minifterium unferm Lucins eine mehrjährigt Gewiffensbeschwerung verursacht, fo ging nun die Regierung 1722 fillschweigend ibn feine träftige Beigerung hinweg, fich gleich ben übrigen Bfarrern abermals ber Leifung

<sup>\*)</sup> Zeugniß ber Bahrheit ober Berantwortung wider bie Magen und Läftertungen n. f. w. erschien später unter bem pseubonymen Namen Christoph Gratianus.

ffelben zu unterziehen. Ja, als ihm aus Anlaß feiner Beförderung nach Amfoldingen e Erneuerung diejes Eides zum britten Male zugemuthet wurde, lieg man fich nicht of feine Reftriktionen gefallen, — eine Praxis, für tie auch die Waadt Beispiele liefert, - fondern ftellte ihm felbft fein Inftallationspatent wieder zu, welches er zusammt einem rmlichen Wiberruf bes Eides zur Beruhigung feines Gewiffens bald barauf zurüctgeben hatte. Aber auch er felbft war mittlerweilen stiller und gemeffener geworden, me deshalb feiner ursprünglichen, mit feinem Naturell innigft verwachfenen Grund= dtung untreu zu werden. Er war tein reformatorischer Geist, auch seine Theilnahme icht fowohl einer bestimmten Ausgestaltung ber Rirche als ben Angelegenheiten bes eiches Gottes überhaupt zugetehrt. Glühende, bei äußerft lebhafter Einbildungstraft meilen fast in's Phantaftische umschlagente Liebesgemeinschaft mit feinem Heilante achte ben Nerv feines Lebens aus\*). 3bm Geelen zuführen bildete baber feine bochfte uft, fein einiges Bestreben, "alldieweil ich weiß, daß er nach Seelen dürftet, daß Seen ber Lieb-Lohn feiner blutfauern Arbeit find, feine Berlen, Rleinodien und Etelftein." eine Gelegenheit, bie unerschöpfliche Fülle bes Beils in Chrifto und beffen Bonnen ben Renjchen anzupreisen, ließ er unbenut vorübergehen. Um möglichst allerwärts "mit ben unt-Gnaden-Schaalen umzugeben," fint gan; in der dem Bietismus eigenthümlichen Birmgeweise nicht weniger als 108 Rangeln in und außer ber Schweiz von ihm betreten orben, bis er zulet angemiefen werben mußte, bas Predigen im Lande auf feine Geeinde zu beschränken. Ueber seine Reden wird berichtet, sie seyen nicht oratorisch, wohl ber hinreißend, überzeugend, durchdringend gewesen, wie eingeschlagene Nägel. Er jel= er fagt barüber, er fey ein schlechtes Fenster, das Licht habe, wenn bie Sonne baran feine, während es stodfinster fey, jo wie sie untergehe. Bevor er die Ranzel besteige, n feine größte Sorge, baß fein herz von Gottes Liebe flamme, fein Geift von ber Harheit tes b. Beiftes umgeben werte; bann entzünden fich taufent Gedanken und Einille wie ein Blitz, und verschwinden wieder um andern Platz zu machen, fo bak er fic o wenig als den Glanz des Bliges oder den Schein der Sonne behalten könne. (Cawan, 62; feine homiletischen Grundfage f. in der Borrete ju: Betrachtungen über tie immlifche Berle.) Dem Katechumenenunterricht legte er gauz besondere Wichtigkeit bei; ftmals erflärte er, nicht taufend Thaler wollte er nehmen für eine Unterweifung mit er Jugend. Ueberdem pflegte er täglich eine kirchliche Betstunde zu halten. Auch der Imgang mit ihm, ber in ben Dingen des gemeinen Lebens einem Kinde ähnlich war, all ein höchft erbaulicher gewefen feyn. Die von nah und fern befuchten Berfammlun-🛲 dagegen, welche er in einem abgelegenen Theile ber Gemeinde Amfoldingen an einem Baldfaume unter freiem himmel veranlaßte, und in benen Jebermann fich bie Erklänng einer Schriftstelle ausbitten oder Anliegen aus bem Gebiete ber Seelenpflege ans ringen tonnte, mußten bes Auffebens, wohl auch ber Unordnungen wegen, bie fie verrjachten, nach einiger Beit wieder aufgegeben werden. Endlich unterhielt ber unermudi**ch geschäftige** Mann eine genaue Berbindung mit den gleichgestimmten Kreisen in Zürich, Safel, Schaffbausen, St. Gallen und Graubünden, sowie er in fleißigem Briefwechsel und mit den namhaftesten Beförderern eines lebendigen Christenthums, - mit Bingenerf, Denhöfen, heinrich Ernft von Stollberg-Bernigerobe, welcher lettere ihn mit Ibriftian VL in Berührung brachte.

<sup>•)</sup> Er ift fich beffen flar bewußt, baß Chriftus ihn ungeachtet feiner Sunbenmängel rechtich als fein Eigenthum behaupte, und baß die Sache prototollirt fen in ber Canzlei beffen, ver ba ift, war und kommt. Er mag baher nichts als Jesum; wie ein Läublein will er sich n feinen Bunden vertriechen. Aus einer Krankheit zwei Jahre vor feinem Tobe erzählt er efr naiv: Mein heiland hat mich biese Nacht so heftig gellebet, baß ich ihm hab fagen mulfien: h mag's sach nicht mehr vertragen, so liebest Du mich; Du töbtest mich wohl noch vor Liebe. Bo schreibt er anch: Eine Seel ift alsbann erft in Hochzeit gelebet, wenn sie in Jesum veriebet ift und vor Liebe saft nicht weiß, was sie Jesu zu Gesallen thun soll.

Uber auch burch feine Schriften, die von 1721 an rafch auf einander folgten, übte Lucius einen mächtigen Einfluß auf seine Zeitgenoffen ans. Sein Biograph führt beren 36 an, ohne bag jeboch bas Berzeichnif vollftändig mare. Die wichtigsten finden fich gesammelt in zwei ftarten Quartbänden, welche ben Titel führen: Ein wohlrie chender Strauß von iconen und gefunden himmelsblumen u. f. w. Baje, 1736 u. 1756, und: Ein neuer Strauß u. f. w. Bafcl, 1756. Bis an feine Apelogie fämmtlich afcetischen Inhalts, find es theils Tractate und Darlegungen aus ben Bereiche bes innern Scelenlebens, theils ausführliche Betrachtungen über einzelne Bahrheiten mit Zugrundlegung eines Bibelabschnitts, theils fast maßlos erweiterte Bredigten\*). Alle athmen die gleiche, warme Liebe ju Jefu, fo bag bas Urtheil bes G. 29 er enfels, jedes Blatt weife uns ju ihm hin, nicht blog von der Erstlingsarbeit: Bundergeheim nift bes Evangeliums, gilt. In immer neuen Wendungen wird "ber Gnadengang" beleuchtet. Reben einem ungewöhnlichen Reichthum an treffenden Gebanten und Bilden ift indes ber Inhalt nicht felten allgu gefühliger Art, vom Beigeschmad myftischer lleberfcmänglichteit burchzogen, tie Schriftauslegung allegorisch und baber mitunter febr willfürlich. Lut ging von ter Boransfetung aus, Gott habe ben fichtbaren Dingen bas Bepräge von geiftlichen und himmlischen Wejenheiten verliehen, weßhalb es in unferer Pflicht liege, gefliffentlich alles Irbifche auf himmlisches zu beuten. Die ftete Anwenbung tiefes Prinzips machte fowohl feine Stärke als feine Schwäche aus. Bie er affe 3. B. in einer aparten Schrift bie geiftliche Bermählung Jeju mit ber Kirche an ber Bermählung Ifaats mit ter Rebetta aufzeigt, ganz so weiß er in feinem "Schweigenfchen Canaan" bis in die geringfügigsten Einzelheiten hinein, auch ber Butter= mt Räfebereitung der Alpenbewohner ihre geistlichen Abschattungen und Beziehungen abzugewinnen. Der gabrende neue Geift ringt eben mit ben verlebten Formen, burch bricht fie aber nicht immer glücklich, und hat auch für fich felber noch nicht ourchgebents Die rechte Bermittlung gefunden. Uchnlich verhält es fich mit ber Sprache; fie ift fcmülftig, zuweilen gesucht und überlaten, von ferne nicht an tie teufche Einfachbeit bet gleichzeitigen Rieger hinaureichend. Deffen ungeachtet fanten bie Schriften eine weite Berbreitung, jo wie sie noch heut ju Tage in ten händen vieler Frommen auf ben Lande zu treffen find. Mündlichen Nachrichten zufolge ift Die lutheranifirente und m einem milben Untinomismus neigende Genoffenschaft ber Seimberger Bruber, tit noch bis vor wenigen Jahren jeweiten am Sonntage nach Oftern ju ihrem fogenannten Bruderborf (hauptversammlung) in Steffisburg zusammentraten, als eine, immerhin jedoch nicht völlig genuine Frucht ber Anregungen zu betrachten, welche von G. Lucin ihren Ausgang genommen haben. — Bgl. Lebenslauf, Bern, 1751. Schärer, Benn literata, Manuscr. Leu, Schweiz. Lexiton, Bb. 12 und Fortfegung, Bb. 3. Saller, Bibl. ber Schweizergefch. 2, 290, wo weitere Quellenangaben. Sagenbach, S.G. bet 18. u. 19. Jahrh., 9te Borlefung. Ocheler, Morgenftern, 1829. Nr. 21-24. Tret fel, im Berner Taschenbuch 1858. Giba.

Eutz, Joh. Ludw. Samuel, Dr. und Professon der Theologie in Bern. Kin schöpferischer Genius, ber in epochemachender Weise den Anstos zu einer zeit- und sachgemäßen Umbildung ber theologischen Wissenschaft auf dem positiven Grund erneuter Bertiefung in die Thatsachen des Heils gibt; kein fruchtbarer Schriftsteller, der burch bedeutsame Arbeiten das Gemeingut des religissen Erkennens und theologisch-gelehrten Wissens bereichert, und dadurch seinem Namen eine hervorragende Stelle in den Annalen der Literatur sichert; kein protestantischer Kirchenfürst, der an der Spise der Landestirche mit sester Sand ihr Steuer führt und ihr auf lange Zeit das Gepräge feiner Individualität aufdrückt; überhaupt, nicht ein Mann, der während ber Dauer seines Lebens nach irgend einer Seite hin in weiten Kreisen die Ausmerklamkeit der Zeit- und Standesgenossen auf sich gelenkt hat. Aber darum gleichwohl eine in ihrer Art arti-

\*) Die Bfingftpredigt über Apg. 2, 1. bis 4., füllt 263 Ottavfeiten !

rtige, wahrhaft erhebende Erscheinung, vom Scheitel bis zur Fußsohle ein Docor der heiligen Schrift aus Einem Guß, welchem rücksichtlich des harmonischen usammenklangs der zu einem solchen gehörigen Eigenschaften unter den Mitlebenten swerlich Jemand gleichkommt, — der größte Theolog, den Bern hervorgebracht hat, senso ausgezeichnet durch umfassende Fachgelehrsamkeit wie durch die ächtchristliche Rannhaftigkeit seines Karakters und die überwältigende Macht der religiösen, sittlichen ab wissenschaftlichen Impulse, die von ihm ausgingen.

Geboren 1785, vom sechsten Jahre an eine vaterlose Baise, burchlief Lut in durf. gen Umftänden bie Bildungsanstalten seiner Baterstadt, unbeirrt burch ben Druck der erhältniffe bie verborgenen Reime eines reichen, träftigen Geistes entfaltend. Nach= m er bereits mährend feiner Studienzeit eine hauslehrerstelle verschen und als Eleentarlehrer gewirkt, bann 1808 mit Auszeichnung das theologische Candidateneramen ftanden hatte, ermöglichte ihm ein Staatsstipendium ben Besuch ber Universitäten übingen und Göttingen, wo ihn neben ben beiden Plant mehr als alle Uebrigen ber whe Orientalist und Ranzler Schn urrer auzog. Bei augestrengtem Fleiße burch eine ngemeine Gedächtnißfraft unterstützt, kehrte er allfeitig angeregt, wohlbewandert in der ntischen Philosophie, mit einem anschnlichen Schatze bebräischer und sonftiger femitijer Sprachkenntniffe von da zurück. Schon 1812 wurde ihm hierauf eine Professur n Symnasium und das Nectorat der Literarschule übertragen. In tiefer Stellung er= eilte er mit vielem Erfolg ben Unterricht in den Sprachen des claffischen Alterthums nd im Hebräischen, beschäftigte sich nebenbei vorzugsweise mit biblischer Eregese, und ef fich gelegentlich nicht ungerne zu einem exegetischen oder isagogischen Privatiffimum xbei. Das Migverhältnift zwischen seinen wissenschaftlichen Anschanungen und ben maligen Bildungszuftänden Berns einerseits, feine Betheiligung an den socialpolitis ben Reformbestrebungen eines Theiles ber stättijchen Bürgerschaft und bas damit zummenhängende Miftrauen der Behörde audeverseits, bewogen ihn jedoch mit der Zeit, 16 Schulamt an das Pfarramt zu vertauschen. Bon 1824 au finden wir ihn daher acheinander als Pfarrer in ber fleinen Landgemeinte Wynau und an ber Kirche zum eil. Geift in Bern, in welcher Eigenschaft er nicht nur ber Seelforge mit treuer Geiffenhaftigteit oblag, fondern namentlich am lettern Orte durch feine lehrhaftige, durch nd burch vom Gewicht seiner geschloffenen Persönlichkeit getragene und barum fo tief mreifente Predigtweife eine gewählte Bubörerschaft an fich zu feffeln verstand.

Jest erst eröffnete fich für Lut berjenige Birtungetreis, für welchen fein bisheris er Lebensgang fo zu fagen nur die bentbar gründlichste Borbereitung gebildet hatte, ibem er 1833 zum ordentlichen Professor ver Eregesc an der Atademie und nachheri= m Hochschule ernannt wurde. Bon Anfang an mit einer sehr soliden Bildung im keiste bes ersten Decenniums unsers Jahrhunderts ausgerüftet, war er seither mit un= etheilter Anfmertfamteit ben Bewegungen ber Biffenschaft gefolgt. Die Schleiermacher's ben Schriften insbesondere verschlten nicht einen tiefgehenden Einfluß auf ihn zu In ber Zeit feines philologischen Lehrants hatte er gubem Gelegenheit gefunden. ben. eben ber umfaffenbsten Befanntichaft mit bem hebräischen Sprachiviom fich überhaupt e Befähigung für den formellen Betrieb der eregetischen Bethätigung in hohem Maße meignen. Die feelforgerliche und pfarramtliche Birtfamteit endlich hatte bem ftrebmen Denter und Forscher ebensofehr zu einem tiefern Einblid in ben vollen Inbalt r Schriftwahrheit und in bie beilefräftigen Bezüge berfelben zu ben unveräußerlichen bourfniffen ber menschlichen Natur verholfen, als fie ihn mit erhöhter Ehrfurcht für bie segensmacht ber tirchlichen Gemeinschaft erfüllte. Treffend bemertt insofern fein Leienrebner : "Gelten ift wohl ein afademischer Lehrer mit folcher Reife bes Geiftes in Bistenschaft und Leben in seinen Beruf eingetreten; auf einmal trat ber ganze Mann uf mit bem vollen Bewußtfehn feiner Lebensaufgabe und ber ihm verliehenen Rraft, ritlich beherrichend bas ganze Gebiet, bas ihm zu bearbeiten vorlag." In rüchaltlofer zingabe an den Geist der Schrift, dessen einheitlicher Karakter durch beide Dekonomieen Real-Euchtlopabie für Theologie und Rirche. VIII. 40

.

ł

seinem unbestechlichen Bahrheitsssinn sich wie nur Benigen erschlossen hatte, in ber Aritik nicht minder frei als besonnen, im Urtheil felbständig, stellte er fortwährend mit höchstem Nachbruck die Erfassung des religiösen Bahrheitsgehalts als das Endziel aller biblischen Forschung hin. Unwillkürlich theilten sich seinem Auditorium die innere Ergriffenheit, die warme Begeisterung, der sittliche Ernst, die ungesuchte Burde mit, die seinen Vortrag beseelten, so daß selbst den rein scientissichen Auseinandersehungen ein wahrhaft erbauliches Moment beiwohnte. Judem begnügte er sich nicht, seine Schüler in das Berständnis der einzelnen biblischen Bücher und des Schriftorganismus überhaupt einzusschnen; vielmehr legte es seine Lehrweise mit Bewußtseyn darauf an, sie um felbständigen Ausübung der eregetischen Thätigkeit in ihrem weitesten Umfang heranzuziehen.

Aber auch in jeder andern Stellung, als letter Rettor der frühern Atademie, als mehrjähriges Mitglied des Erziehungsbepartements und der evangelischen Kirchencom. miffion, als Detan ber theologischen Fatultät und bes Rapitels Bern, als Bräfitent ber Synode und des protestantisch=firchlichen Hülfsvereins, in Freundestreifen und Bienvereinen, zeugten feine Aeuferungen immer neu von dem Geift aus ber Bobe, beffen Salbung er befaß. Unbefannt mit den kleinlichen Motiven des Gelehrten-Ebrgeizes, ber Engherzigkeit abhold in jeder Form, Feind aller Oberflächlichkeit, noch mehr aller Urt von Frivolität, nie spielend mit der Biffenschaft, in Demuth sich neigend vor Gottes Wort, ftart im Ertragen bes Ungemachs, ohne Dlenschensurcht, mächtig burch Gelbftbeherrichung und Selbstbeichräntung, - bas war Lup, - feiner Rirche von Bergen zugethan, wohl mehr als ihm felber bewußt von ihrem Wefensgepräge berührt, burdweg an die urfprüngliche 3bee ihrer Inftitutionen fich haltend, und beghalb im Einzelnen felbst dann noch ihr geiftvoller Bertreter, wenn conjervativere Naturen sich bereit erflärten fie preis zu geben, - gang Dann und gang Chrift, gang Lehrer ber evangelijden Gottesgelehrtheit und gang Berner. Er ftarb nach längerem Leiden den 21. September 1844, nachdem er noch julett bas ichuchterne Sträuben bes ichlichten Krantenwärters gegen feine Bumuthung, baß er mit ihm beten nichte, mit ben Worten überwunden hatte: Betet nur ganz jo, wie wenn 3hr für Euch felber beten würdet.

Und nun feine Schriften? Es gebort mit zu ber eigenthumlichen Größe bes Dannes, baf er beren naheju teine veröffentlicht hat. Denn eine lateinisch geschriebene "Bergleichung bes Livius und Tacitus" im Archiv ber Berner Atademie, ein fleines griechifches Wörterbuch zum Memoriren, ein werthvolles Brogramm in quaedam Proverbiorum Salomonis loca, ein Synodal=Gutachten über Cultfreiheit der Diffenter, einige Gelegenbeitsreben, - bas ift Alles, mas wir an fcriftstellerischen Arbeiten von ihm ju neunen wiffen. Ein Meifter im mündlichen Bortrag, weniger gelent im fcbriftlichen Gebantenaustrud, genügte fich ber anfpruchslofe Gelehrte felber zu wenig, um mit einem umfaffendern Wert bervorzutreten, fo wie er es auch teinen Behl hatte, daß er es in Betreff gewiffer Bunkte noch zu: keinem Ubschluß gebracht habe. So dankenswerth daber and bie burch feine Schüler R. Ruetichi und Ab. Lut beforgte Berausgabe ter Borlefungen über Biblische Dogmatik und Biblische Hermeneutik, Pjorzheim 1847 und 1849, erscheint, fo nußten ihr boch ichon beghalb die Spuren bes Unfertigen und Das gelhaften anhaften, weil Lutz seinen Vorträgen nicht ein ausgearbeitetes Mannscript, fondern nur mehr ober weniger aphoriftische Rotigen ju Grunde ju legen pflegte, benn Gegenstand er jeweilen in freier Entwicklung reproducirte. Nichtsbestoweniger enthält die Biblische Dogmatik schon in ihrem Grundgedanken den Reim zu einer fünftigen Gestaltung tiefer hochwichtigen Disciplin, indem ihr die Aufgabe gestellt wird, bem Organismus ber Schriftlehre, entwidelt aus ihrem eigenen Brinzip (und als folches bezeichnet Lutz bas ewige Leben in ber Gemeinschaft mit Gott, vermittelt burch bie göttlich bewirkte Erkenntnift ber Gnade Gottes) zu feiner ihftematischen Darftellung zu verhelfen. (S. den Artikel: Bibl. Theologie.) Was die Hermeneutit betrifft, welche A. und N. T. als organisches Ganze behandelt, fo wollen wir dem Urtheile Landerer's nicht entgegentreten, bem zusolge sie eine jestere prinzipielle Durchführung vermiffen läßt. Daß sie sich bagegen nicht allein zur Benutzung eigne, sondern baß die tünftigen Bearbeiter ten Fortbau auf ber nämlichen Grundlage versuchen müssen, bastur scheint uns bessen Aussührung (Real-Encykl. Br. V. Eure) ein willsommener Beweis. -Bgl. Baggesen, Gedächnigrete auf 3. L. S. Lut, gehalten bei seiner Leichenfeier im Münster zu Bern, 1844. Hundeshagen, Der selige Dr. u. Prof. Lutz in Bern, ein theologisches Karakterbild, 1844. Berner Taschenbuch, Jahrg. 1855, 229-240, wo auch die weitern Schriften verzeichnet sind, welche Biographiscs an die Hand geben.

Encien, Avxia 1 Matt. 15, 23., Landschaft in Klein-Affien, in beren Stadt Myra Paulus auf feiner Deportationsreife gebracht wurde, Apstgesch. 27, 5. Sie liegt mitten an ber Sutwestipipe Rlein = Afiens und wird vom Deere, Carien, Bifitien und Bamphylien eingeschloffen. Die Bewohner find ichon in alter Beit als Seefahrer berühmt, Herod. VII, 92. Die Römer unterwarfen sich Lucien unter bem Kaifer Claudius, Sueton. Claud. 25. vgl. Bejpaj. 8. Die Hauptstadt tes Laudes war Patara. Außer Mpra, welches ziemlich in ber Mitte ber Rüfte erma 20 Statien von ihr entfernt (als Bajen gilt Andriaca) lag, Ptolem. V, 3, 6. Etrabo XIV, E. 666. wird von Pycifchen Städten in der Bibel nuch Phaselis, Ousquis 1 Matt. 15, 23. erwähnt, nahe ber Grenze von Lycien und Pamphylien gelegen, weßhalb es von ten Alten bald ju tiefer, bald zu jener Landschaft gerechnet wird. Mora führt noch jest bei ben Griechen den alten Namen, bei ben Türfen heißt es Tembre; Phajelis heißt jest Alaja, und bei beiden finden fich jehr bedentende Ruinen. Ueber das alte Lycien vgl. Cellar. notit. II. S. 93 ff. Mannert, Geogr. VI, 3. S. 150 ff. Forbiger, Haudb. ber alt. Geogr. II, G. 256 ff. Rojenmüller, Alterthumst. I, 2. 3. 190 ff. Ucber alte Müngen ber Encier hanbelt Sir Charles Fellows Coins of Ancient Lycia before the Reign of Alexander; with an Essay on the relative Dates of the Lycian Monuments in the British Museum. Lond. 1855. 8. Ueber ben jetpigen Zuftand bes Landes und namentlich über tie Ueberbleibsel tes Alterthums geben tie Englänter Felloms (Travels and researches in Lycia. Lond. 1850. 8. unb: Travels and researches in Asia Minor and more particularly in the province of Lycia. New. ed. Lond. 1853., tentfdy: Ein Ausflug nach Rlein-Afien und Entbedungen in Lycien. Ueberj. von Dr. 3. Th. Benter. Leipzig 1853. 8.); Spratt und Forbes (Travels in Milyas and the Cibyratis. 2 Vols. Lond. 1847. 8.) neben ten größern Werten über Blein - Affen Austunft. Ein Rupferwert über Lycien mit erklärendem Terte von Fellows ift: Geo. Scarf, Lycia, Caria and other Provinces of Asia Minor illustrated, with descriptive Letterpress by Sir Ch. Fellows. Lond. 1847. Arnold.

Eubba, Auda, im N. T. Schauplatz ber wunderbaren Heilung tes gichtbrüchigen Heneas burch Betrus, Apftgeich. 9, 32 - 35., nahe bei Joppe, B. 38., vgl. Dtho, lex. rabb. G. 399. Im fyrischen Zeitalter gehörte bie Stadt Anfangs zu Samarien, wurde aber vom Könige Demetrius Soter ju Jubäa gezogen und bem Jonathas als Befisthum überlaffen, 1 Matt. 11, 34. vgl. 10, 30. 38. 3m A. T. tommt die Stadt unter bem Ramen Leb 7 vor als im nacherilijchen Beitalter von Benjaminiten bewohnt, 1 Chron. 9 (hebr. 8.), 12. Esra 2, 33. Nehem. 11, 35. 3m judischen Kriege zerftörte fie ber römische Felbherr Ceftius. (Joseph. B. J. II, 19, 1.), boch wurde fie wieber aufgebaut und nicht lange nachher hauptort einer ber Toparchieen bes späteren Judaa, als welcher fie fich bem Bejpafian ergab (III, 3, 5. IV, 8, 1.). In tiefer Beit wird Lybba von Jojephus als ein Dorf beschrieben, bas an Größe einer Stadt nichts nachgab; and wird es berühmt als ein Sitz jüdischer Gelehrsamkeit, Joseph. Antiq. XX, 6. 2. Lightfoot Opp. II, p. 145. Unter ber römijchen herrschaft ging ber Name Lydba in Diospolis über und beide kommen nun vermischt vor. Echon früh in ber Geschichte wird bie Stadt mit dem heil. Georg in Berbindung gebracht, ber hier geboren und begraben feyn foll, nachdem er in ber biocletianischen Berfolgung ju Nitomedien

ben Märthrertod erlitten hatte, und zu bessen Ehre eine große Kirche erbaut wurte, beren Trümmern noch erhalten sind. Jest ist ber Ort unter bem alten Ramen Lube  $\tilde{U}$ ,  $\tilde{s}$  Meras. III, S. 11) ein anschnliches muhammedanisches Dorf zwischen Jerufalem und Jasa und Hauptort ber gleichnamigen Provinz, sowie Sitz eines griechischen Bischofs, welcher jedoch in Ierusalem residirt. In den Ruinen ber Georgskirche wird noch heutigen Tages arabisch-griechischer Gottestienst gehalten, f. Ausland 1856. S. 666. Bgl. Reland, Baläst. E. 877. Rosenmüller, Alterthumst. II, 2. S. 334 ff. Robinson, Baläst. III, S. 262 – 270. Ban de Belde, Reise. I, S. 331 f. Ritter, Erdtunde. XVI, 1. S. 551 f.

**Lyra**, Nic. v., j. Nitolaus v. Lyra.

Lysczynsti, Cafimir, ein Märtyrer bes philosophischen Atheismus, ftammte aus einem eblen arclichen Geschlechte Lithauen's, murbe in einer Jefuitenschule ju Bilna gebildet, wo er fich durch Talente und Renntniffe auszeichnete, aber burch einen hang zu religiöfer Paratorie fo fehr Anftog erregte, tag feine Oberen nöthig fanten, ihn aus ihrer Echule auszustoßen. Er ftudirte nun bie Rechtswiffenschaft, wurde im Jahr 1680 zum Unterrichter im Lantgerichte zu Brzesti, einer Stadt in Lithauen, erwählt. Hier warf er sich wieder auf theologische Untersuchungen und schrieb in Form von Anmertungen zu Alftedt's natürlicher Theologie eine ausführliche Biderlegung ber Beweife für das Daseyn Gottes. Er äußerte sich über das Ergebniß seiner Untersuchungen im Kreife feiner Betannten etwas unvorsichtig und als er im 3. 1688 ganz unbefangen nach Barfchau reiste, um feine Stelle als gewählter Landbote auf bem Reichstag eingnnehmen, wurde er, taum angekommen, am 31. Okt. 1688 auf Befehl bes Bouweden von Wilna, als des Atheismus schuldig, gefänglich eingezogen. Als die lithanische Ritterschaft bagegen protestirte, ermiderte ber Boimote: als Gottesläugner, ber fich von höchsten Wefen, als ber Quelle alles Rechts, lossage, seh Lysczynsti rechtlos. Ein geistliches Gericht unter bem Vorsitz bes Bifchojs von Liefland, bei welchem ein ehemaliger Freund Lysczynski's als Ankläger auftrat, fand ihn auf Prüfung feiner mit Beschlag belegten Schriften hin schultig und übergab ihn dem Reichstag zur Bestrafung. Die Stände ließen seine Sache auf's Neue untersuchen. Brezesta erneuerte seine An flage, und brachte besonders das vor: Lysczynsti habe sich in feinen Schriften mit be Borten "ita nos Athei credimus" felbst als Atheisten bekannt und die Existenz des bis ften Wefens hauptfächlich defwegen verneint, weil nicht Gott der Schöpfer bes Menschen, fontern ber Mensch Gottes Schöpfer sey, intem er fich ihn aus Nichts bente. Lysczyndi entgegnete, er habe bie Beweise für bas Daseyn Gottes prüfen wollen und fich um vorläufig in die Gründe ber Gottesläugner hineingetacht, er wolle im Schoofe ber la tholifchen Rirche, in welcher er geboren und erzogen fen, leben und fterben. Er tonnte fich jedoch gegen seine Ankläger nicht genügend vertheidigen, die Senatoren ertannten feine Schuld an und ftimmten für bie Todesstrafe auf bem Scheiterhaufen. Das tonigliche Urtheil bestimmte, bag bie Schriften Lysczynsti's in feiner eigenen Sand burd den Scharfrichter auf tem Schaffot, er felbst auf tem Scheiterhaufen verbrannt und bas haus, in welchem er feine Schriften geschrichen, von Grund aus bemolirt werben follte. Das Urtheil wurde fpäter bahin ermäßigt, daß ihm vor ber Berbrennung ber Lopf abgeschlagen werden sollte, was am 31. März 1689 auf dem Markte zu Warjou geschah. S. d. Schrift von Christoph Fried. Ammon: Casimir Lysczynsti, ein Beitrag zur Geschichte des idealen Atheismus, Göttingen 1802, wo auch die ziemlich zahlreiche Literatur über ben Fall aufgeführt ift. **£1**.

Enfer, Bolhcarp, ber Aeltere (auch Leifer, Lehfer — ersteres bie latinifirente, letteres die deutsche Schreibweise), — einer ber lutherischen Theologen aus ber zweiten Hälfte des 16. Jahrh., die bei aller confessionellen Bestimmtheit und treuem Festhalten an ber Concordiensormel doch noch Etwas von der evangelischen Einfalt und bem chriftlich-praktischen Geist der reformatorischen Beriode bewahrt und sich vor dem wisser icaftlichen Scholasticismus wie dem confessionellen Zelotismus des 17. Jahrh. noch fo ziemlich frei erhalten haben.

Geboren in bem württembergischen Städtchen Binnenden 1552, 18. Mar;, Stiefjohn bes älteren Lutas Ofiander, Neffe Jatob Andreas, bezieht er im 15. Lebensjahr bie Universität Tübingen (immatrif. 1566; magiftrirt 15701. Febr.). 1573 wird er in vas nieberöfterreichische Stäbtchen Gellersborf als Prediger berufen, von mo aus er, als geschätzter Ranzelredner, öfters in Bien zu predigen hatte und felbst mit Raifer Daris milian II. bekannt wurde. Auf einer Reife in fein Baterland wird er, noch nicht 25 Jahre alt, 1576, 16. Juli zu Tübingen Dr. ber Theologie. Einen von den evangeliicen Ständen Steiermarks an ihn gelangten ehrenvollen Ruf zum Predigtamt in Grät lehnte er ab (1576); folgte tagegen zu Anfang tes Jahres 1577, nach manchem Bautern und Borschützen seiner Jugend, auf Befehl seines Herzogs, ber ihn als "herzoglichen Stipendiaten" zunächft auf zwei Jahre bem Kurfürsten August von Sachfen überlieft, ber Berufung bes lettern ju bem feit mehr als einem Jahre erledigten Pfarramt und einer theologischen Professur in Wittenberg. Am 22. Febr. trat er — von Jatob Andrea und Hans Löffer bei Rath und Universität eingeführt - fein Pfarramt, etwas fpater bie atademische Lehrstelle an. Andreä hielt die Einführungspredigt über die Stillung des Sturms im Meer, und empfahl, nachdem er von den krhptocalvinistischen Birren ber letten Jahre geredet, ben P. Lyfer als einen Mann von reiner, ichriftmäßiger erbaulicher Lehre, eines ehrbaren und unärgerlichen christlichen Wantels, von ftillem und friedliebendem Rarakter. Seine Anspruchslosigkeit, natürliche Liebenswürdig= leit und amtliche Tüchtigkeit erwarben ihm bald die Uchtung und Liebe der Gemeinde und Universität wie feince Rurfürsten. Aus Unlag ber Einführung ber Concordienformel wird er zu verschiedenen Berathungen und Beschäften beigezogen, hat bie Rirchen- und Schuldiener in der Diöcefe Wittenberg auf das neue Symbol zu verpflichten, mit J. Andrea eine neue Universitätsordnung für Wittenberg zu berathen, wird mit einer Tertrevision ber lutherischen Bibelübersetzung beauftragt u. f. w. Seine Berheirathung mit Elifabeth, ber Tochter bes jüngern L. Kranach (1580 im März) bindet ihn noch fester an Wittenberg, aber als nach Kurfürst Augusts Tob 1586 ber Calvinismns fein haupt in Sachfen wieder erhob, fab er fich genöthigt, gegen die Bunfche ber Univerfität, wie ber Gemeinde, Bittenberg zu verlassen und einem Ruf nach Braunschweig als Coadjutor ober Bice - Superintendent ju folgen. Mit unvertennbaren Beichen ber Liebe und Berehrung in Wittenberg entlaffen, weiß er fich auch in feinem neuen 2Birtungstreife zumal bei ber Bürgerschaft ber Stadt Braunschweig so beliebt zu machen, bağ, als nach Rurfürft Chriftians Tob Lufer nach Wittenberg zurückgerufen wurde (1591) und der Braunschweiger Rath ihm wenigstens auf zwei Jahre die Entlassung gab, ein förmlicher Bürgeraufruhr ausbrach, um von dem theilmeife Rrhptocalvinistischer Neigungen verbächtigen Rath die Zurücknahme der Demission zn erzwingen (Rehtmaper, braunschw. Kirchenhift. IV, 123). Nur gegen das Bersprechen alljährlicher Besuche und baldiger Rücklehr ließ man ihn endlich 26. April 1592 ziehen. Als er aber nach kurzem Aufenthalt in Wittenberg an bes verstorbenen Mirus Stelle als hofprediger nach Dresben berufen wurde, und um tiefelbe Zeit in eine langwierige und gefährliche Rrankheit fiel, gab er feine Braunschweiger Superintenbentenstelle befinitiv auf, um fein neues be= fcwerliches und bornenvolles Amt anzutreten. Mit welchem Ernft und welcher Gewiffenhaftigteit er feine Stellung am Bofe auffaßte, zeigt bie Borrebe zu feinen vier im Jahre 1605 herausgegebenen Landtagspredigten u. d. T. "Regentenspiegel aus Pfalm 101," wo er bie Grundfape ausspricht, nach welchen er in feinem beschwerlichen und forglichen hofpredigerberuf fich ju halten vorgenommen. Unter vielen Geschäften, zeitraubenden Reifen, auch manchen Rämpfen und Berdächtigungen, aber auch geehrt burch bas Butrauen feines Fürsten nicht nur, fondern fogar burch bie Aufmertfamteit Raifer Rudolphs, der ohne fein Ansuchen ein altes Adelsdiplom feiner Familie erneuerte, verbrachte er ben Reft feines Lebens: er ftarb 58 Jahre alt im Jahr 1610, b. 22. Febr.

ben Märthyrertod erlitten hatte, und zu bessen Ehre eine große Rirche erbaut wurte, beren Trümmern noch erhalten sind. Jest ist der Ort unter dem alten Ramen End *J*, *J* Merks. III, S. 11) ein anschnliches muhammedanisches Dorf zwischen Iersfalem und Jafa und Hauptort der gleichnamigen Provinz, sowie Sitz eines griechischen wird noch heutigen Tages arabisch-griechischer Gottesdienst gehalten, f. Ausland 1856. S. 666. Bgl. Reland, Baläst. S. 877. Rosenmüller, Alterthumst. II, 2. S. 334 ff. Rebinson, Baläst. III, S. 262 – 270. Ban de Belde, Reise. I, S. 331 f. Ritter, Erdtunde. XVI, 1. S. 551 f.

Lyra, Nic. v., f. Nitolaus v. Lyra.

Ensezonefi, Cafimir, ein Märthrer bes philosophischen Atheismus, ftammte at einem edlen abelichen Geschlechte Lithauen's, wurde in einer Jefuitenschule ju 28im gebildet, wo er fich durch Talente und Renntniffe auszeichnete, aber burch einen Bug zu religiöser Paradoxie so sehr Anstog erregte, daß seine Oberen nöthig fanten, in aus ihrer Schule auszustoßen. Er studirte nun die Rechtswissenschaft, wurde im 34 1680 zum Unterrichter im Landgerichte zu Brzesti, einer Stadt in Lithauen, erwählt Bier warf er fich wieder auf theologische Untersuchungen und fchrieb in Form von m mertungen zu Alftebt's natürlicher Theologie eine ansführliche Biberlegung ber Bemit für das Daseyn Gottes. Er äußerte sich über das Ergebniß seiner Untersuchungen Kreise feiner Betannten etwas unvorsichtig und als er im J. 1688 ganz unbefange nach Barfchau reiste, um feine Stelle als gewählter Landbote auf dem Reichstag eine nehmen, wurde er, taum angetommen, am 31. Ott. 1688 auf Befehl bes Beimer von Wilna, als des Atheismus schuldig, gefänglich eingezogen. Als die lithanische Nie terschaft bagegen protestirte, ermiderte der Boimode: als Gottesläugner, ber fich m höchsten Wesen, als der Quelle alles Rechts, lossage, seh Lysczynsti rechtlos. 🚾 geistliches Gericht unter dem Vorsitz bes Bischofs von Liefland, bei welchem ein ehenstger Freund Lysczynsti's als Antläger auftrat, fand ihn auf Prüfung feiner mit & schlag belegten Schriften hin schuldig und übergab ihn dem Reichstag zur Bestrufung ÷. Die Stände ließen seine Sache auf's Neue untersuchen. Brezesta erneuerte seine D flage, und brachte besonders das vor: Lysczynsti habe sich in seinen Schriften mit 🗖 ۰, Borten "ita nos Athei credimus" felbft als Utheisten betannt und bie Existen; tes # . 3.5 sten Besens hauptfächlich begwegen verneint, weil nicht Gott der Schöpfer des Reufen a m fontern ber Dlenfch Gottes Echöpfer fey, intem er fich ihn aus Nichts bente. 204gmt - ei entgegnete, er habe bie Beweise für bas Daseyn Gottes prüfen wollen und für 2. IS vorläufig in die Gründe ber Gottesläugner hineingeracht, er wolle im Schoofe mb • 10 j tholifchen Kirche, in welcher er geboren und erzogen fey, leben und fterben. Er tem T.d.T fich jeboch gegen feine Antläger nicht genügend vertheidigen, die Senatoren alum ತುದಂ feine Schuld an und stimmten für bie Todesstrafe auf dem Scheiterhaufen. 2016 -or nigliche Urtheil bestimmte, daß bie Schriften Lysczynsti's in feiner eigenen fim im **e**÷ Я den Scharfrichter auf dem Schaffot, er felbst auf bem Scheiterhaufen verbram # sci:1: das haus, in welchem er seine Schriften geschrichen, von Grund aus bemolin mit anic sollte. Das Urtheil wurde später bahin ermäßigt, daß ihm vor der Berbreums • ध र Ropf abgeschlagen werben follte, was am 31. März 1689 auf bem Martte ju Bull 20.20 geschah. G. d. Schrift von Christoph Fried. Ammon: Casimir Lysczynelli, Saletti Beitrag zur Geschichte des idealen Atheismus, Göttingen 1802, wo auch in per Are 1 zahlreiche Literatur über ben Fall aufgeführt ift.  $\sim_{101}$ 

Enfer, Bolhcarp, ber Aeltere (auch Leifer, Lehfer — ersteres bie latinfert letteres die deutsche Schreibweise), — einer ber lutherischen Theologen aus bri wir Hälfte des 16. Jahrh., die bei aller confessionellen Bestimmtheit und treuen feine an ber Concordienformel doch noch Etwas von der evangelischen Einfalt und bei ein lich-praktischen Geist der reformatorischen Beriode bewahrt und sich vor ben wie

ابتتا تح

Na:

₹13

÷. ۴. .

1.15

fcaftlichen Scholasticismus wie bem confessionellen Zelotismus bes 17. Jahrh. noch fo ziemlich frei erhalten haben.

.

2

:

;

:

;

Geboren in bem württembergischen Stättchen Binnenten 1552, 18. März, Stieffohn bes älteren Lutas Offander, Reffe Jatob Andreas, bezieht er im 15. Lebensjahr bie Universität Tübingen (immatrit. 1566; magistrirt 1570 1. Febr.). 1573 wird er in bas nieberöfterreichische Städtchen Gellersborf als Prediger berufen, von wo ans er, als geschätzter Ranzelredner, öfters in Wien zu predigen hatte und felbst mit Raifer Marimilian II. betannt wurde. Auf einer Reife in fein Baterland wird er, noch nicht 25 Jahre alt, 1576, 16. Juli zu Tübingen Dr. ber Theologie. Einen von ben evangeliichen Ständen Steiermarts an ihn gelangten chrenvollen Ruf zum Predigtamt in Grät lehnte er ab (1576); folgte dagegen zu Anfang des Jahres 1577, nach manchem Baubern und Borschützen feiner Jugend, auf Befehl feines Berzogs, der ihn als "berzoglichen Stipendiaten" zunächft auf zwei Jahre bem Kurfürften Auguft von Sachfen überließ, ber Berufung des lettern zu dem feit mehr als einem Jahre erlerigten Pfarramt und einer theologischen Professur in Wittenberg. Um 22. Febr. trat er - von Jatob Andrea und Hans Löffer bei Rath und Universität eingeführt — fein Bfarramt, etwas Andreä hielt die Einführungspredigt über die später bie atabemische Lehrstelle an. Stillung bes Sturms im Meer, und empfahl, nachdem er von den tryptocalvinistischen Birren ber letten Jahre geredet, ben P. Lufer als einen Mann von reiner, fcrift= mäßiger erbaulicher Lehre, eines ehrbaren und unärgerlichen chriftlichen Bandels, von ftillem und friedliedendem Karakter. Seine Anfpruchslosigkeit, natürliche Liebenswürdig= teit und amtliche Tüchtigkeit erwarben ihm bald die Uchtung und Liebe ber Gemeinde und Universität wie feines Rurfürsten. Ans Unlag ber Einführung ber Concordienformel wird er zu verschiedenen Berathungen und Geschäften beigezogen, hat die Rirden- und Schuldiener in der Diöcefe Wittenberg auf das neue Symbol zu verpflichten, mit J. Andrea eine neue Universitätsordnung für Wittenberg zu berathen, wird mit 2 einer Textrevision ber lutherischen Bibelübersetzung beauftragt u. f. m. Seine Berheirathung 7 mit Elifabeth, ber Tochter bes jüngern L. Kranach (1580 im März) bindet ihn noch : fester an Wittenberg, aber als nach Rurfürst Augusts Tod 1586 ber Calvinismus fein Saupt in Sachsen wieder erhob, sah er sich genöthigt, gegen die Wünsche der Univer-<u>.</u> fudt, wie ber Gemeinde, Wittenberg ju verlaffen und einem Ruf nach Braunschweig als Coabjutor ober Bice - Superintendent zu folgen. Mit unvertennbaren Zeichen ber 5 Liebe und Berehrung in Wittenberg entlassen, weiß er fich auch in feinem neuen 2Bir-----<u>+</u> fungefreife zumal bei ber Bürgerschaft ber Stadt Braunschweig fo beliebt zu machen, = = baf, als nach Kurfürst Christians Tod Lyfer nach Wittenberg zurückgerufen wurde (1591) 🚝 und der Braunschweiger Rath ihm wenigstens auf zwei Jahre die Entlassung gab, ein = förmlicher Bürgeraufruhr ausbrach, um von bem theilweife Arpptocalvinistischer Neigun-= sen verbächtigen Rath die Burudnahme ber Demiffion zn erzwingen (Rehtmaper, Fraumfom. Kirchenhift. IV, 123). Nur gegen bas Bersprechen alljährlicher Besuche und = haldiger Rücktehr ließ man ihn endlich 26. April 1592 ziehen. Als er aber nach turgem = Aufenthalt in Wittenberg an des verstorbenen Mirus Stelle als hofprediger nach Dres-= ben berufen wurde, und um dieselbe Zeit in eine langwierige und gefährliche Krankheit = fiel, 8ab er feine Braunschweiger Superintenbentenstelle befinitiv auf, um fein neues beimmerliches und bornenvolles Amt anzutreten. Mit welchem Ernft und welcher Geλ. Diffenhaftigkeit er feine Stellung am Bofe auffaßte, zeigt bie Borrebe zu feinen vier - im Jahre 1605 herausgegebenen Landtagspredigten u. d. T. "Regentenfpiegel aus Pfalme 101," wo er bie Grundfäße ausspricht, nach welchen er in feinem beschwerlichen : and forglichen Hofpredigerberuf fich zu halten vorgenommen. Unter vielen Beschäften, Beitraubenden Reifen, auch manchen Rämpfen und Berdachtigungen, aber auch geehrt barch bas Butrauen feines Fürsten nicht nur, fondern fogar burch bie Aufmertfamkeit Raifer Rubolphs, ber ohne sein Ansuchen ein altes Abelsdiplom seiner Familie erneuerte, verbrachte er ben Reft feines Lebens: er starb 58 Jahre alt im Jahr 1610, b. 22. Febr.

Ausführliche Lebensbeschreibungen von ihm bestüten wir von seinem Urenkel Bolyc. Leysero debuit et persolvit pronopos, Leipzig 1706 und in Gleich, Annales occlesiastici Tom. I; fürzerc Lebensbeschr. von Adami, Vit. theol., Spizel, templ. hon., Erdmanns Lebensbeschr. der Wittenb. Theol.; einzelne Votizen bei Erusius, Arnold, Nanpach, Nethmaper, Strauß Nikob. Frischlin und anderswo; bes. aber hat neuestens Tholut ihm ein Ehrendenkmal gesetzt (Seist der luth. Theol. Wittenbergs E. 4 ff. u. 5.).

Bon Lepjers Söhnen war ber eine, Wilhelm, feit 1627 Prof. in Bittenberg, ber andere Bolycarp 2. II., aufangs gleichfalls in Bittenberg, murbe fpater Brofeffor ber Theologie in Leipzig. (Diefer war es, ter im Mai tes Jahrs 1624 mit Boe, Deisur, Balduin, Gerhard, an jenem Bejpräch mit Jatob Böhme ju Dreeten theilgenommen baben joll (R. E. II, S. 267.). Beite werben in ten theologijchen Verhandlungen bes 17. Jahrh. mehrjach genannt, stehen aber an wiffenschaftlicher Bedentung und befondert in Binficht auf geiftige Freiheit und Unbefangenheit hinter bem Bater gurud (vergl. Tholut 1. c. S. 47 f.; 85 folg., S. 107; 114; 115; 147; 153); über Bolyc. 2. III. f. oben. - Bon des älteren B. L. ichriftstellerischen Leistungen ift wohl bie bedeutenbfte, noch heute brauchbare, feine Fortjegung ber von Chemnig angefangenen, fpäter von Johann Gerhard beendigten Harmonia IV, Evangelistarum. 216 Prediger zeichnet er fich — nach Tholuts Urtheil (S. 71) — durch Schriftkenntniß und Schriftanwendung wie durch Rraft und Freimuthigkeit aus: wir besiten von ihm außer ben vier icon genannten Landtagspredigten noch eine große Anzahl von Leichen - und andern Casualpredigten. Einige Auszüge f. bei Tholut S. 71 ff. Karatteristisch für seinen theologisch-tirchlichen Standpuntt, auf welchem eine lobenswerthe Inconfegueuz ihm alaubte, in der Braris tolcranter ju feyn als in der Theoric, ift besonders feine berüchtigte, 1620 von Hoe neu herausgegebene Abhandlung: "Ob, wic und warum man lieber mit ben Papisten Gemeinschaft haben und gleichsam mehr Bertrauen zu ihnen tragen foll benn mit und zu ten Calvinisten." (j. Tholut G. 115 ff.), sowie andererseits fein Berhalten gegen ben calvinistisch gefinnten Bittenberger Juristen Matthans Befenbed (f. Tholut G. 127 ff. Gleich G. 511. Strauf, a. a. D.). - Jene Schrift wie feine ten Befenbeck gehaltene Leichenrebe zogen ihm mancherlei Angriffe und Berdächtigungen m und veranlaften ihn zu Entgegnungen und Apologieen nach verschiedenen Seiten. Befonders übelgenommen wurde ihm auch - fchon zu feinen Lebzeiten und fpäter von Arnold (Kirchen= u. Reperh. B. XVI, 30) fein Auftreten gegen ben ftarrtöpfigen Univerfalisten Samuel huber, der 1592 - 95 Lepjers Collega in Wittenberg war (f. R.E. Bb. VI, S. 294 ff.): - boch zeugt hubers sonftiges Benehmen jetenfalls bafur, tas ber Borwurf leidenschaftlichen Streitens nicht feine Gegner allein trifft. Lepfer felbft hatte fich aus diefem Anlaß gegen den Vorwurf feherischer Behauptungen zu vertheidigen (Erläuterungen über drei Fragen 2c. 1598); später hat sein Urenkel in ber schon angef. Schrift besonders auch bas Berfahren feines Uhnherrn in tiefer Sache vertheidigt; vgl. Tholut S. 148 ff. — Das Berzeichniß feiner Schriften, von denen wir nur einige ber bedeutenderen angeführt haben, f. bei Jöcher, Gel.Lex. u. Gleich, l. c. S. 593 fi. Die Schriften ber Söhne und Enkel Lepfers f. bei Jöcher. Bagenmenn.

Ensftas, Aύσιας, 1) Feldherr bes sprischen Königs Antiochus Epiphanes, ber, als ber Rönig gegen die östlichen Provinzen zog, zum Reichsverweser und Erzieher des nachmaligen Königs Antiochus Eupator eingesett wurde. Lysias sandte unter den Anführern Ptolemäus, Nikanor und Gorgias ein 47,000 Mann starkes heer gegen Inda, und als dasselbe von Judas Makkadus geschlagen war, sührte er selbst eine neue haa, und als dasselbe von Judas Makkadus geschlagen war, sührte er selbst eine neue haa. 2 Makk. 11, 1-12. Beide Berichte differiren zwar wesentlich, besonders in chronelogischer Beziehung, indem das erste Buch diesen Feldzug noch in die Zeit des Antiochus Epiphanes und vor die Tempelreinigung setz, das zweite nach diesem Ereignig unter der Regierung des Antiochus Eupator erfolgen läßt. Um dieser Differenz willen erklären Afber, Betavins, Brideaur und die tatholifchen Ausleger, unter ihnen zuletzt Scholz, bie Abfchnitte 1 Matt. 4, 26-32. und 2 Matt. 11, 1-12. für Berichte von zwei verfoiebenen Feldzügen des Lyfias. Aber C. L. 28. Grimm hebt gegen diefe Annahme hervor, bag es unbegreiflich wäre, wie der Berfasser bes ersten Mattabäerbuchs ben weiten, ber Berfaffer bes zweiten Mattabäerbuchs aber ben ersten zweier fo bedeutender Feldzüge übergehen tonnte. Bgl. Wernsdorf, de fide libr. Macc. p. 99 sqq. Ewald bagegen (Gesch. Fraels III, 2., S. 365) vermuthet, daß 2 Matt. 11. u. 13. ein und berfelbe Feldzug berichtet werde, nämlich ber 1 Matt. 6. erzählte. Als Antiochus Epiphanes in Perfien ftarb, legitimirte er ben Bhilippus burch Einhändigung der tönig= lichen Infignien als Vormund feines Sohnes und als Reichsverweser während teffen Minderjährigkeit. Wahrscheinlich hatte sich Bhilippus in bas Vertrauen des schwermü= thigen Rönigs eingeschlichen und den fernen Lysias daraus zu verdrängen gewußt, gegen velchen ber König ohnehin wegen ber in Judaa erlittenen Niederlage ichon verstimmt nnd mißtrauisch sehn mochte. Er erwog aber nicht, daß er durch tiese Anordnung einen Bürgerfrieg entzündete. Der feit feinem 9. Lebensjahr als Geifel in Rom lebende Demetrius entlam auf einem tarthagischen Schiff nach Sprien, ward wegen des zwischen Philas und bem sprischen Bolt bestehenden Mitgtrauens mit offenen Armen aufgenommen, als König anerkannt, und Lysias und der junge Antiochus im 3. 161 v. Chr. ermordet. — 2) Claudius Lystas wird Apg. 23, 26; 24, 7. 22. als römischer Chiliarch mf ber Burg Antonia genannt, ber den Apostel Paulus verhaften und Nachts nach Edfarea zum Protonful Felix abführen ließ, um ihn dem fanatischen Zorn der Juden m entziehen.

**Lyfimachus** war ber Bruber bes Hohenpriesters Menelaus. Als Letzterer, ber die Gelder, um welche er das Hohepriesterthum ertaust hatte, nicht bezahlte, nach Antiochien vorgeladen wurde, ward Lysimachus sein Stellvertreter, diadozoc. Bgl. 2 Matt. 4, 30. Falsch übersett die Vulg. (ber auch Luthers Uebersetzung folgt): "et Menelaus amotus est a sacerdotio succedente Lysimacho fratre suo"; denn Menelaus erscheint bald varauf noch im Besitz der Priesterwürde. Lysimachus benützte seine Gewalt zu Tempelräubereien. Das hierüber erbitterte Bolt rottete sich in einem Aufruhr zusammen, und Lysimachus, der den Aufruhr dämpsen wollte, ward neben der Schatzlammer bes Tempels erschlagen. — Ein Lysimachus, Sohn des Ptolemäus wird St. Esther 5, 1. erwöhnt. Th. Pressel.

**Eyftra**, ή und rà Λύστρα, Stadt in Lykaonien, in der Rähe von Derbe (f. d. **Art.** Bd. III, S. 329), wo Paulus auf feiner ersten Miffionsreise predigte und gestei= nigt wurde, Apg. 14, 6—20. 2 Tim. 3, 11., und wo er auf der zweiten den Timotheus kennen lernte, Apg. 16, 1. Wo jest die alte Stadt zu suchen, ist noch nicht ge= nau ermittelt. Bgl. Mannert, Geogr. VI, 2. S. 189 f. Forbiger, Handbuch der uk. Geogr. II, S. 322.

# N.

**Maacha**, Mascha, Myc, eine Landschaft Syriens (ACOMPACTION) 1 Ehron. 20 (19), 5. vgl. b. Art. Aram. Bb. I, S. 465), angrenzend an Basan und namentlich an den Strich Argob (s. d. Art. Bb. I, S. 703), 5 Mos. 3, 14. 305. 12, 5; 13, 11., welche unch zur Einderleibung in die von den Israeliten zu gründende herrschaft bestimmt war, beren Bewohner aber, wie so viele andere, nicht ausgerottet wurden, sondern fort und fort unter den Israeliten wohnten, 30s. 13, 13. — Daher finden wir noch unter David die Maachathiter und ihren König von den Ammonitern mit den Sprern von Rechob und Joba gegen David als Krieger gedungen, 2 Sam. 10, 6. 8. 1 Ehron. 20 (19), 6. (Ueber den sonderbaren Umstand, daß die LXX. in den meisten Handschriften, und ihnen folgend auch Jofephus Antiqq. VII, 6, 1. tiefen König von Daacha zu einem König ber Umaletiter machen, f. Ewald, Gefch. b. Boltes Bir. I, S. 336, Anm. 1, Ausg. 2.) Mit der Bezeichnung Maacha's als Theil Aram's ftimmt es überein, wenn 1 Moj. 22, 24. Maacha als Sohn Nabor's von feinem Rebsweibe Reuma dargestellt wird, vgl. Ewald a. a. D. I, S. 414, Unm. 1. Aus ber oben erwähnten Angabe bes Deuteronomium und Josua haben wir Maacha im Transjordanlande, füböftlich vom hermon an bessen Fuße etwa, an Geffur (Ituräa, Dichebur, f. mein Palaft. S. 226) angrenzend, also zwischen diesem und Damastus zu suchen. Damit ftimmt die Benen-nung von Abel und Beth-Maachq, 2 Sam. 20, 14. 15. 1 Kön. 15, 20. 2 Kön. 15, 29., die in ber Rähe von Dan lagen, zumal wenn wir in jenem Abel bas 'Aßela' της Ooivings des Eusebius im Onomastiton zwischen Baneas und Damastus verftehen, mas alfo ganz in das Gebiet unferes Maacha fallen würde. Aber anch felbft wenn wir Abel mit Robinfon in bem westlich von Baneas gelegenen Abil fuchen, widerfpricht dies nicht, indem dann immer noch der Diftrift Maacha nahe genug liegt, um jene Namen zu erklären. In den Stellen des Deuteronomium und Jofua hat die chalbäijche Ueberjezung אפיקרום, אפיקרום, b. i. Enixaugos, nach Btolem. IV, 16, 9. eine transjordanische Stadt zwischen Livias und Calirrhos, welchem Bochart. Phaleg. II, 6. beistimmt; allein es liegt dies viel zu weit füdlich, als daß es mit ben übrigen Angaben übereinstimmte. Nicht minter willfürlich und unpassend fest der Sprer 1 Chron. 19,6. bafür, b. i. Haran, ber befannte Ort in Defopotamien (f. b. Art. Bb. V, G. 539 f.), und nicht, wie Rofenmüller, Alterthumst. I, 2, G. 309 will, bas von Burtbardt (Reifen in Sprien, S. 350), und Robinson (Paläft. III, S. 909) als Ort im Lebicha erwähnte Harran, wie aus dem gleich darauf für Zoba gesetten Nesidis zwertlich hervorgeht.

Außerbem ist Maacha noch Perfonenname mehrerer Männer, 1 Kön. 2, 39. 1 Chron. 12 (11), 43; 28 (27), 16., und Frauen, 2 Sam. 2, 3. 1 Kön. 15, 2. 10. 13. 2 Chron. 11, 20. 1 Chron. 8 (7), 15. 16. 2 Chron. 2, 48.

Maale, Maalzeichen, Minin, wurden bei ben Bebräern in roppelter Beziehung angewendet, einmal, um die Erinnerung an irgend eine Begebenheit festzuhalten, bann um fich felbst durch ein folches äußeres Beichen an gemisse Berpflichtungen zu erinnern und zugleich auch für Andere dieje Berpflichtung zu ertennen zu geben. Als Erinnerungstentmale an Begebenheiten tienten zumeist einfache Steine, welche zuweilen unter irgend einer Feierlichkeit, 3. B. Begießung bes Steines mit Del, gefest und mitunter, aber wohl nur felten, auch mit einer schriftlichen Notiz über ihren Zweck verfeben wurben, und besondere Namen erhielten, fo 1 Dof. 28, 18; 31, 13. 45 ff.; 35, 14. 5 Moj. 27, 2. 3. 30j. 4, 3 ff.; 24, 26. 1 Sam. 7, 12. 2 Sam. 8, 13. Ginmal ift et auch ein ganger Steinhaufen, 1 Dof. 31, 45 ff., wobei ce auffällt, tag Jatob einen Stein, ber heidnische Laban einen Steinhaufen als Dentmal errichtet. Sollte bamit etwa die Sitte in Verbindung stehen, Steinhaufen über Gräbern von Verbrechern und Geächteten als Schandbeutmale zu errichten? f. Joj. 7, 26; 8, 29. 2 Sam. 18, 17. Bum Andenten an Berftorbene wurden gleichfalls folche Steine als Deutmal errichtet, 1 Moj. 35, 14. 20. 2 Sam. 18, 18. Dies führt uns auf die zweite Art von Maalzeichen, indem bestimmte Zeichen am Rörper, wie besonders verschnittenes haar, Einritungen in die haut (στίγματα) u. bgl. als Beichen der Trauer, namentlich um Lobte, angewendet wurden, Jerem. 16, 6; 41, 5; 47, 5; 48, 37; welche Sitte aber im Gesetz ausdrücklich verboten ist, 3 Mos. 19, 28. 5 Mos. 14, 1. vgl. Michaelis moj. Recht IV, S. 356. Ewald, Alterthümer bes Bolkes Ijrael, S. 225. Rehnliche Einrigungen in die haut, tättowirte Namenszüge ober Sinnbilder bienten bann and bazu, fich als einer Gottheit gang besonders geweiht zu bezeichnen, Bachar. 13, 6., mas auch im Gefet verboten ift, 3 Mof. 19, 28. Sierauf beziehen fich Ausbrude, wie Defet. 9, 6. Offenb. 13, 16. 17; 14, 1. 9. 11; 15, 2; 16, 2; 19, 20; 20, 4. und Galat. 6, 17. vgl. Ewald, commentar. in Apocal. 7, 2., p. 161 sq. Arnolà.

Mabillon, Johann, der berühmtefte Ordensmann der Congregation von St. Raur und zugleich einer ber gelehrteften Männer bes Zeitalters Ludwigs XIV., wurde ben 23. Nov. 1632 ju Bierremont, einem Dorf bes Rheimfer Rirchensprengels, geboren. Einer feiner Obeime, der in der Nachbarschaft Geistlicher war, beforgte feine erste Eruebung und fandte ihn hierauf auf bas Collegium nach Rheims, wo er sich bald durch Lebeudigkeit, Bescheidenheit und Fleiß auszeichnete. Rach Beendigung feiner Studien wurde ihm eine Stelle in dem Seminar der dortigen Metropolitantirche zu Theil, welche r brei Jahre hindurch betleidete, um fobann im September 1654 in der Abtei zu St. Remi feine Gelübbe abzulegen. Balb barauf wurde ber junge Mann, der felbst noch nicht Briefter und erft feit turger Beit Projeg war, zum Novigenmeister bestellt. Uber eine zehrende Krankheit brohte die Hoffnungen, welche der Orden auf den Neueingetre= tenen feste, ju zerftören: Mabillon wurde, um ihm Luftveränderung zu verschaffen, in die benachbarten Abteien geschickt, zuletzt (1658) nach Corbie, dessen Brior ihn, um ihn von den Studien abzuziehen, erst zum Pförtner, bann zum Schaffner, endlich zum Kellner bes Rlofters ernannte. An tiefer Beschäftigung fand Mabillon nur insoweit Ber= gnügen, als fie ihm erlaubte, bem Bug feines Bergens zur Unterftutung ber Urmen ju folgen. Nachdem bie Entfernung von aller geiftigen Arbeit auf feine leidende Gefunds beit beilfam gewirkt hatte, wurde er zu Amiens ben 27. Marg 1660 zum Priefter geweiht und tehrte dann nach Corbie zurück, nm in der bortigen, an Manustripten reichen Bibliothet Studien zu machen, welche er später in seinen größeren Werten veröffent= lichte. Bon hier aus wurde er in die Abtei St. Denis beordert, wo er im Juli 1663 bas Amt eines Schatzmeisters autrat, das ihm auferlegte, ben zahlreichen Besuchern die Gräber ber Könige und übrige Mertwürdigkeiten bes Klosters zu zeigen. Schon während biefes Anfenthalts hatte er, als er borte, daß fein Orben eine neue correttere Ansgabe ber Rirchenväter zu veranstalten gedente, Die Werte tes beil. Bernhard aufmert= fam gelesen und die Barianten der von ihm verglichenen handschriften beigesett, ohne m ahnen, daß er felbst bie Scele dieses großartigen Unternehmens werden follte. Seine Borgeseten ertannten diese hervorragende Reigung Mabillon's und fandten ihn im Juli 1664 nach Baris in Die Abtei Gt. Germain, Damit er ben Bibliothefar Luc. b'Achery bei ber Berausgabe feines Spicilegiums unterstütze. Neben Diefer nächsten Aufgabe ward ihm aber bald die weitere, eine Ausgabe der Werke des heil. Bernhard auf Grund ber alten Manuftripte zu beforgen. Bon tiefer Beit an bis zu feinem Tod brachte er fein Leben in unausgesetzter literarischer Thätigteit hin. Nachdem im 3. 1667 bie Opera s. Bernhardi gleichzeitig in 2 Ausgaben, Die eine in zwei Bänden in Folio, bie andere in neun Ottavbäuden (eine dritte Ausgabe veranstaltete Mabillon später im Auftrag des Babstes Alexander VIII.) erschienen waren, wurde ihm die Sammlung der Utten ber heiligen bes Benedittinerorrens, welche eine fortlaufende Geschichte Diefes Orbens enthalten follten, übertragen, und ichon im 3. 1668 erschien ber erste Bant feiner Acta Sanctorum Ordinis s. Benedicti, bem bis zum 3. 1702 noch acht aubere folgten. Die aufmertjame Vergleichung ber Papiere, Diplome und anderer geschichtlicher Manustripte, welche ihm diese Herausgabe auferlegte, brachte ihn auf den damals noch gang neuen Gebanken, bas Wefen ber Diplomatit gemiffen Regeln zu unterstellen und auf fichere Grundfage zu bauen. Die Ausführung biefes Blans bildet feine 11 rt uns benlehre, bie 1681 in Paris (in fol. c. fig.) unter bem Titel erschien: De re diplomatica libri VI, in quibus, quidquid ad veterum Instrumentorum antiquitatem, materiam, scripturam et stilum, quidquid ad sigilla, monogrammata, subscriptiones ac notas chronologicas, quidquid inde ad antiquariam, historicam forensemque disciplinam pertinet, explicator et illustratur. Accedunt: Commentarius de antiquis Regum Francorum Palatiis, veterum scripturarum varia specimina tabulis LX comprehensa, et nova ducentorum et amplius monumentorum collectio. Nach einem fünfmonatlichen Aufentbalt in Dentschland, mährend deffen er auf den bortigen Bibliotheten und Archiven Beiträge jur Gefchichte Frankreich's fammelte und u. A. bas Autograph ber berühmten Chronik

von Hirfau, die Abt Johann von Trittenheim geschrieben hatte, auffand, ward Mabillon nach Italien geschickt, um Bücher und Manuftripte für die tönigliche Bibliothet anzukaufen ober abzuschreiben. Fünfzehn Monate verweilte er in Italien und tehre bann um die Mitte bes 3. 1686 wieder nach Frankreich zurück, um bie tonigliche Bibliothet mit mehr als breitausend ber auserlesensten Bücher und handschriften zu bereichern. Im folgenden Jahre erstattete er einen gebrudten Reifebericht in feinem, bem Erzbifchef von Rheims, C. M. von Tellier, gewihmeten Museum Italicum seu Collectio veterm Scriptorum ex Bibliothecis Italicis eruta. Er lebte nun fo gurächgenegen in St. Bamain, daß wohl Niemand in tem ftillen, temuthigen und bescheidenen Rloftergeiftlichen ben Mann ertannt haben würde, beffen gelehrten Renntniffen gang Deutschland und Durch eine Streitigkeit mit bem Alt Italien unverhohlene Achtung gezollt hatte. be Rance von la Trappe wurde er auf furge Beit feiner ftillen Burnidgezogenheit entriffen. Dabillon hatte in feinem ju Baris 1691 erstmals erschienenen Traite des Etdes Monastiques zu beweifen versucht, daß literarische Beschäftigungen und miffenschaft. liche Studien mit dem flösterlichen Stande nicht nur in teinem Widerspruche fteben und auch ben Rloftergeiftlichen niemals unterfagt gewefen feben, fonbern bag fie vielmehr, gehörig betrieben, zur Aufrechthaltung flösterlicher Disciplin nothwendig mären, und ber wahre Ordensgeift und gegründete Religiofität gemiffermaßen nur durch fie bestehen Dieje Behauptung ftand ten von be Rance in jeinem Bert de vitae monastikönnte. cae Officiis ausgesprochenen Grundfägen fcbroff gegenüber; zwischen beiben Dannen entspann sich sofort eine literarische Fehre, tie aber bald friedlich beigelegt wurde. Ein schwerer zu schlichtender Streit mit Rom brohte bem ächt tatholisch gesinnten Mabillon, als er im Begriffe ftand, jeine Abhandlung de cultu Sanctorum ignotorum, welche er, ohne fich als Berfasser zu nennen, in der Form eines Briefes, den ein Römer, Eufebius, an einen Franzosen, Theophilus, schrieb, brucken zu lassen. Die Schrift wurde, weil ihr Berfasser mit gewohnter Offenheit gegen einige Migbrauche, Die er währent feines Aufenthaltes in Rom gesehen hatte, ju Felde 30g, auf ben Inder gesett. Dabillon unterwarf sich dem Urtheil von Rom und veranstaltete eine neue Ausgabe, in welcher bie anstößigen Stellen bejeitigt waren, und beren Borrebe austrücklich bejagt: haec nova editio non temere nec proprio arbitrio a me facta est, sed ad Ejus nutan et imperium, penes quem residet summa praecipiendi auctoritas! Bon nun an lett Mabillon wieder friedlich in feiner ftillen Zelle, mit der herausgabe ber allgemeinen Annalen des Benedittinerordens beschäftigt. 3m 3. 1701 wurde er zum Mitglied ber tgl. Akademie ber Infchriften zu Baris ernannt und las in ihr gleich nach feiner Aufnahme eine Abhandlung vor, bie er über die Graber ber französischen Rönige geschrieben hatte. Aber seine Kräfte singen immer bedeutender zu schwinden an: die bestäntige Beistes= und Gemüthsanstrengung und baneben bie genaueste Befolgung ber ftrengern Obfervan; (er wollte ;. B. fein geheiztes Zimmer bewohnen) mußten ten von haufe aus ichmächlichen Rörper nur noch mehr ichmächen, und feiner Tobesiehnjucht gab a in bem ber Rönigin von England gewidmeten Bertchen: la Mort Chretienne, welche er im 3. 1702 herausgab, Ausbrud. In ben beiden folgenden Jahren erfchienen tie zwei ersten Bänte ber Annalen feiner Ortensgeschichte, ter britte folgte 1706, ber viert 1707 nach. Echon war auch ter fünfte Band beinahe vollendet, roch ihn beranstugeben ward Mabillon nicht mehr gegönnt, weil ihn noch in temfelben Jahr ber von ihm afehnte Tod feinen Arbeiten und Leiden entrift. Ein Blasenleiden, bas er erft bem Art entdedte, als hilfe ju fpät war, warf ihn auf ein breiwöchiges Rrantenlager, von ben er am 27. December 1707 im 76. Jahre feines Alters durch einen fanften Lob erlott wurde. Sein Leben und Sterben hat fein Schüler Ruinart mit ben furgen Borten gezeichnet: "Sic moriebatur, ut vivere non recusaret, sic autem vivebat, ut aupreman non metueret diem, et spiritu magno vidit ultima." Das iconfte Dentmal bat fic Mabillon, welchen ber ihm von Rom zugerachte Kardinalshut nicht mehr erreichte, in feinen eigenen Schriften gesetht. 3bre Babl ift staunenswerth, noch mehr ber ordnente Samm-

#### Macedonien

lerfleiß, ber sich barin fundgibt. Die Titel berfelben sind folgende: 1) Hymni in laudem s. Adalhardi et s. Bathildis Reginae, officia ecclesiae Corbejensi propria. 2) S. Bernhardi Opera, post Horsium denuo recognita, aucta et in meliorem ordinem digesta. 3) Acta Sanctorum Ordinis S. Benedicti, in saeculorum classes distributa, 9 Bbc. (ber zehnte Band des Werkes, welcher das 7. Jahrhundert des Ordens enthält und das ganze Wert beschließen sollte, wurde nach Mabillon's Tode von Franz le Texier geforieben und zum Druck vorbereitet). 4) De pane Eucharistico azymo et fermentato dissertatio. 5) Veterum Analectorum Tom. I. complectens varia fragmenta et epistolas scriptorum ecclesiasticorum tam prosa quam metro, hactenus inedita; Tom. II. III. IV. complectens Iter Germanicum cum monumentis in eo repertis. 6) Dissertatio de monastica vita Georgii Papae Primi. 7) Animadversiones in Vindicias Kempenses. 8) De re diplomatica l. VI. 9) Librorum de re diplomatica Supplementum. 10) De liturgia gallicana l. III., in quibus veteris Missae, quae ante annos mille apud Gallos in usu erat, forma ritusque eruuntur. 11) Museum Italicum. 12) Réponse des Religieux de la Province. Replique de Religieux Benedictins de la Province de Bourgogne au second écrit des Chanoines Reguliers de la même Province. Deux memoires touchant la praeseance des Benedictins sur les Chanoines Reguliers, aux états de Bourgogne. 13) Lettre touchant le premier institut de Rémiremont. 14) Traité, où l'on refute la nouvelle explication, que quelques auteurs donnent aux mots de Messe et de Communion dans la Regle de S. Benoist. 15) Traité des Etudes Monastiques. 16) Reflexions sur la reponse de Mr. l'Abbé de la Trappe au traité des Etudes Momastiques. 17) Lettre circulaire sur la Mort de la Mère de Blemur, Religieuse Benedictine. 18) La Regle de S. Benoist et les statuts d'Etienne Poncher Evêque de Paris mis en Français pour les Religieuses des Chelles. 19) Eusebii Romani ad Theophilum Gallum Epistola de Cultu Sanctorum ignotorum. 20) Lettre d'un Benedictin a Mons. l'Evêque de Blois, touchant le discernement des anciennes reliques, au sujet d'ane Dissertation de M. Thiers contre la sainte Larme de Vendôme. 21) La Mort Chrétienne. 22) Annales Ordinis s. Benedicti, occidentalium Monachorum Patriarchae, in quibus non modo res monasticae sed etiam ecclesiasticae historiae non minima pars continetur. 23) Sur l'année de la mort de Dagobert I. et de son fils Clovis. 24) Ouvrages posthumes de Dom. Jean Mabillon et de Dom. Thierry Ruinart. Paris 1724. 3 Voll. Bgl. Taffin's Gelehrtengeschichte der Congregation von St. Maur, 1. Bb. 8. Sebad, Biographie Mabillon's in der von J. Bley herausgegebenen Neuen Theologischen Beitschrift, Jahrg. 4 n. 5. Th. Breffel.

macedonien (Maxedovia), ein sowohl in politischer Rücksicht, als auch für die Beschichte des Christenthums in der Periote feiner erften Einführung und Verbreitung jehr bebeutendes Land des Alterthums, gehörte in ben ältesten Zeiten ju Thracien und beschräntte fich unter dem Namen Emathia ursprünglich auf den schmalen Landstrich zwifchen ben tambunischen Gebirgen bis zum Berge Selitan und bem Fluffe Lutias. Die ältesten Bewohner desselben waren nicht hellenischer, sondern theils thracischer, theils illprischer Abtunft (vgl. hermann's griech. Staatsalterthümer Ih. I. G. 43 f. ber 3. Aufi.), und führten lange Zeit ein rohes, unstätes Leben, bis sich griechischen Ueberlieferungen zufolge Karanus, ein Heraklite aus Argos, um bas Jahr 724 v. Chr. mit einer argivischen Kolonie in ber Gegend von Ebeffa nieberließ, mehrere fleine Stamm= fürsten in der Nähe bezwang und ein Königreich grüntete, tas von feinen Nachfolgern im fteten Rampfe gegen die barbarischen Grenzgebirgsvölter durch Eroberungen erweitert wurde, aber nichtsdestoweniger zur Zeit der Berjertriege die Herrschaft der Verfer an= ertennen mußte. Seit diefer Zeit wurden bie Macedonier ben Griechen befannter und eigneten fich allmählig die höhere Bildung derfelben an. Nun wagten es die Athener, fich jur Beförderung ihres handels durch Anlegung von Pflanzstärten an der Küfte von Racedonien festzusegen, veranlaßten aber badurch ten König Berdiktas II. (454-413), bag er sich im peloponnesischen Kriege mit den Spartanern gegen sie verband. Des

# Macedonien

Perdittas Sohn Archelaus, welcher von 413 bis 400 regierte, benutzte umfichtig die Schwäche ber Uthener, eroberte Pydna und gab bem Reiche feste Stäbte, gute Landstraken und ein geordnetes Kriegsbeer. Zugleich bob er den Acterbau und Handel feiner Unterthanen und zeigte feine Empfänglichteit und Borliebe für griechifche Bildung baburch, baß er Rünfte und Biffenschaften beförderte und nicht nur ausgezeichnete Runftler und Dichter, wie Zeuris, Agathon und Euripides an feinem Bofe gaftfreundlich aufnahm, fondern auch den Sofrates, obwohl vergeblich, bringend zu fich einlud. Rac feinem gewaltsamen Tode zerrütteten zwar Thronstreitigkeiten und innere Unruhen bas Reich auf's Neue eine Zeitlang; als aber 360 v. Chr. ber fclaue und ftaatstluge Philipp zur Regierung tam, machte derfelde fo bedeutende Eroberungen, daß fich Racedonien seitbem seiner größten Ausdehnung nach vom Gebirge Orbelos bis an die tambunischen Gebirge, den Pintus und Olymp, und dann vom Flusse Reftus und den ägeischen Meere bis zum jonischen, wo ber Drino die Grenze machte, erftredte. Philipp fiel, nachdem er fich burch ben Sieg bei Charonea 338 jum herrn von Griechenland gemacht hatte, burch die Mörderhand des Baufanias im Jahre 336 und hinterließ das Reich feinem Sohne Alexander bem Großen, ber zwei Jahre nach feinem Regierungeantritte die großartigen Eroberungszüge unternahm, durch welche er eine bebeutende Umgestaltung der politischen Verhältnisse herbeiführte, das Gebiet der Geschichte, ber Erbbeschreibung und ber naturtunde erweiterte, ber griechischen Sprache und Cultur bie herrschaft vom hellespont bis Sprien, vom Nil bis zum taspischen Meere verschaffte, und durch fein geniales Streben, bas verwilderte und in Slaverei verfuntene Morgen land durch Bermischung mit griechischer Bildung zu veredeln, die ichnellere Berbreitung bes breihundert Jahre fpäter auftretenden Christenthums fehr beförderte.

Nach Alexanders zu früh erfolgtem Lobe (323) litt Macedonien gleich den übrigen Ländern ber ungehenern perfischemacedonischen Monarchie unter ben blutigen Rämpfen ber nachfolger, und erst nach mannigfaltigem Bechfel ber Berrichaft gelang es in 3. 278 v. Chr. tem Antigonus Gonatas, bem Sohne bes Demetrius Boliortetes, fich daselbst festzuseten und durch Menschlichkeit und Staatstlugheit eine dauernde Benschaft zu gründen. Auch seine Nachfolger behaupteten sich auf dem Throne, indem ft fich bald tämpfend, bald vermittelnd mit Erfolg für ihr Unfeben zwischen bem achaifcha und ätolischen Bunde bewegten. Philipp II., ber von 221 bis 179 regierte, hatte, gestützt auf feine bereutente Seemacht, ein entscheidendes Uebergewicht in Griechenland und trat 215 mit hannibal in Berbindung, ohne bessen Bläne gegen die Römer unterftugen ju tonnen, weil er burch ben achaischen Bund, fowie burch Bergamum und Illprien beschäftigt wurde. Die Römer gewährten ihm zwar, als er umlentte, im Jahre 204 einen ehrenvollen Frieden, begannen aber zugleich mit ten Aetoliern ichon vier Jahre fpater in Folge feiner Berbintung mit Antiochus tem Großen auf Die Befchwerben Athens einen neuen Rrieg, der bis 197 dauerte und mit ter Bernichtung der politischen Größe Macedoniens durch den Sieg des Quintus Flaminius bei Rynoslephalä endete. Shi= lipp's Sohn Perseus (179—168) sette die von seinem Bater zur Wiederherstellung der verlorenen Macht begonnenen Rüftungen fort und suchte sich mit den triegerischen Beftarnern und ben Rönigen von Illyrien, Thracien, Syrien und Bithynien ju verbinben, unterlag aber, größtentheils durch eigene Schuld, dem von Paulus Aemilins geführten Beere bei Pybna 168 und ftarb zwei Jahre barauf nach ichmachvoller Bebandlung als Gefangener ju Rom. Die Römer erflärten zwar, ihrer bamaligen Bolitt gemäß, bas besiegte Macedonien für frei, forgten aber bafur, bag es für immer in ihrer Gewalt blieb. Um es wehrlos zu machen, wurde es in vier ganglich von einander unabhängige, republitanisch eingerichtete Rreife getheilt, von benen ber erfte alles Band zwischen dem Strymon und Nestus oder Nessus mit einem Theile von Thracien öftlich von letterem bis über ben hebrus hinans, somie Bisaltica mit den Städten Aldere, Maronea und Aenos, und bas Gebiet von Beraklea Sintita westlich vom Stromen: ber zweite bas Land westlich vom Strymon bis zum Arius, mit Ausschluß ber fo eten

### Macedonien

bezeichneten Distrikte, aber mit Einschluß ves Theiles von Päonien, welcher öftlich von Arius lag, und ber Halbinsel Chalcidice; der britte alles Gebiet westlich vom Arius bis zum Beneus, mithin auch den auf dem rechten Ufer des ersteren gelegenen Theil Bäonieus mit dem Gebiete der Städte Edessa, Bella und Beröa; der vierte endlich ulles westlichere Bergland, welches durch das Boragebirge von Illprien und Epirus gerennt wurde, umfaßte (Liv. lid. 45. c. 30; Diod. Fragm. 27). Zu den Hauptstädten vieser vier Areise wurden in der angegebenen Reihefolge Amphipolis, Thessa, Beröa, Stodi, Salla und Belagonia bestimmt; aber auch Pydna, Edessa, Negä, Beröa, Stodi, Chalcis, Olynthus, Pallene, Potidäa (in der Folge Cassanter, Jungen hier erwähnt zu verden.

Ungeachtet die Römer in Macedonien den Schein ter Freiheit äußerlich zu bewah-:en ftrebten, wurden doch ihre Bedrückungen fo unerträglich, bag ber macedonische Abel inen nochmaligen Versuch machte, sich bes verhaßten Joches zu entledigen, und als sich wrauf bas ganze Bolt unter bem Andriscus, einem Stlaven aus Abramitium, ber en Sohn bes Berfeus spielte, gegen die Römer erhob, endigte ber Aufstand nach lanjem Rampfe burch ben D. Cäcilins Metellus, ber zum Lohne ben Beinamen Macevonicus erhielt, im 3. 148 mit ber Umformung Macedoniens in eine römische Proring. Seitdem ift daffelbe in die Geschichte bes großen römischen Reiches eng verflochun. Da es für sich zu klein schien, um eine eigene Provinz zu bilden, so ward es mit Myrien und Theffalien vereinigt und reichte, da die öftlich vom Neftus gelegenen Rutenstriche wieder zu Thracien geschlagen wurden, vom ägeischen bis zum atriatischen Reere und füdlich bis zur Grenze von Achaja. Anfangs mar es eine Provincia Senatoria und zwar Praetoria (vgl. Dio Cassius lib. 53. c. 12.; Strabo lib. 17), wurde iber vom Raifer Tiberius im 3. 15 n. Chr. zugleich mit Achaja zur Provincia Caesaris gemacht (Tacit. Ann. 1, 76), jedoch von Claudius, ebenso wie Achaja, im Jahre 15 bem Bolle zurüchgegeben (Dio Cass. lib. 50. c. 24.; Sueton. Claud. 25.). Bei ber nenen Bertheilung des Reichs unter Diocletiau und Constantin wurde das alte Racebonien mit ganz Griechenland verbunden und biltete unter dem Namen Macedonia Die erste, Dacien dagegen die zweite Diöcefe ber Präfektur 3llyricum. Die Diöcefe Racedonien war in zwei ungleiche Provinzen getheilt, von denen bie eine, Macedonia Prima genannt, alle Küstenstriche vom Flusse Nestus bis zum Beneus und die westlich gelegenen Berggegenden nach Illprich bin umfaßte und Theffalonice jur Hauptfabt, fowie einen Confularen zum Statthalter hatte, mahrend bie andere unter bem Ramen Macedonia Socunda ober Salutaris nur das alte Päonien und Pelagonien, oder Die nördlichen Gebirgesftriche zu beiden Seiten bes Fluffes Arius bis zur Grenze Darbaniens in fich begriff und Stobi zur hauptstadt hatte, wo zugleich ber Sitz bes ihr porftehenden römischen Bräses war (vergl. Not. Imp. Orient. c. 1 u. 3; Hierocl. p. 638 sqq.).

Das Christenthum wurde zuerst in Macedonien von dem Apostel Baulus (s. d. Urt.) vertändigt, welcher um das 3. 52 n. Ehr., nachdem er bei einem flüchtigen Bejuche der früher gestifteten Gemeinden Kleinasiens eine turze Zeit im Innern bes Lanbes das Evangelium gepredigt hatte, durch einen von Gott gesandten Traum bewogen, von Troas in Mysien nach Europa übersetze, in Begleitung des Lulas an der samothracischen und macedonischen Rüste landete, in Philippi, Thessalanich und Bersa unter den heidnischen Einwohnern des Landes ein Häuftein von Gläubigen sammelte, nub die ersten europäischen Christengemeinden stiftete. Als ihm jedoch die in diesen Städten besindichen Juden mit feindseliger heftigkeit entgegentraten, sach er sich bald genöthigt, dem haffe und den Machstellungen berselben durch eine Reise nach Sriechenland auszuweichen. Die betehrten Macedonier bewiesen ihm ihre treue Anhänglichseit baburch, daß sie ihn gläcklich nach Athen und von da nach turzem Aufenthalte nach Rerinth, bem Hanptsitze des damaligen griechischen Ganbels und ber griechischen Bildung geleiteten, wo er anderthalb Jahr verweilte und bie beiden Briefe an Die Thessa lonicher, die ältesten unter den vorhandenen paulinischen Sendschreiben, verfaßte, um die von ihm gestiftete, gleich im Beginne in ihrer Freiheit bedrohte und von dem aufgehesten Böbel bedrängte Gemeinde im Glauben zu ftärken und ihr mit feinem Rathe und Troste beizustehen (vgl. Apg. Kap. 16 u. 17.). Bon Korinth reiste darauf der Apostel durch Alsien nach Jerusalem zurück, von wo er im Jahre 55 oder 56 eine neue mehrjährige Reise unternahm (Apg. 18, 10–23.), auf welcher er nach einem längeren Verweilen in Ephesus und Korinth noch einmal die Gemeinden in Macedonien besucht und unter den herzlichsten Segenswänschen Abschied von ihnen nahm. (Egl. Pland, Gesch. des Christenthums in der Periode der ersten Einführung in die Welt, Thl. 2. Kap. 11. S. 231 ff.; Reander, Gesch. der Pflanzung der Kirche durch die Apostel, Bd. I. S. 143 ff.)

Seit der Theilung der römischen Monarchie gehörte das mittlerweile völlig criftlich gewordene Maceronien zu dem oftrömischen Reiche und wurde im Mittelalter zugleich mit demselden der brückenden Herrschaft der Türken unterworfen. Gegenwärtig ist es eine der fruchtbarsten und bevölkertsten Provinzen des türkischen Reichs, deren Einwohner meistentheils Griechen oder Nachkommen der ältesten Bölkerschaften diefer Gegenden sind und mit Ausnahme der weniger zahlreichen Muhamedaner der griechischen Kirche angehören. Neben den Städten Salonichi, Seres, Koftendil und Ustub, welche Size griechischer Erzbischöfe sind, verdienen hier Toli Monassiyr oder Bitoglia und Restje, besonders aber der delcidischen Haldinsel gehörige Athos (Hagion Tros oder Monte Santo) erwähnt zu werden, welcher von 5 bis 6000 Menschen in mehr als 500 griechischen Klöstern und Einstelleien bewohnt wird (s. b. Art. in der Real-Enchkl. Th. I. S. 583 sp.).

Duellen. Unter ben griech. und röm. Schriftstellern find zu vergleichen: Hersbot, 8, 137 ff.; Thuchdides 2; Diod. Siculus 16 u. 17; Justin 7 ff.; die Reben des Demosthenes und Alsschutzer, Arrian's Feldzüge (Anabasis) Alexanders und einzelne Biographien Plutarchs. Neuere Bearbeitungen: K. D. Müller über bie Wohnstige, die Abstammung und die ältere Geschichte des matedonischen Bolks, 1825; L. Flathe, Gesch. Macedoniens u. der Reiche, welche von macedonischen Königen beherricht wurden, 1832. Brückner, K. Philipp. 1837; Drohsen, Gesch. Alexanbers d. Gr. 1833 u. dessen Belten Gesch. des Hellenismus, 1836. — Bgl. außerdem: Poqueville, Voyage dans la Grèce, Paris 1820 sqq. Leake, Travels in Northern Greece, Lond. 4 Bde. 1835 u. Pauly's Real-Enchel. der classificen Alterthumswissenschutzer. Th. U. S. 1332 ff.

Macedonius, Macedonianer. Das Leben des Macedonius veranicaulicht uns ein Stück ber Barteibewegungen in ber griechifchen Kirche bes vierten Jahrhunberte. 218 336 ber Bijchof Alexander von Conftantinopel gestorben mar, fcmantte bie Bahl bes Nachfolgers zwischen zwei von ihm felbst noch empfohlenen Dannern, ten schon bejahrteren Macedonius und dem jungen Paulus. Die athanafianisch gefinnte Bartei feste die Wahl des lettern durch, aber Macedonius blieb mit feinem Gegner in ungestörter Kirchengemeinschaft. Baulus aber mußte bald ber Macht bes Raifers Constantius weichen, welcher 338 Eusebins von Nitomedien auf den Bifcoffinkl von Byzanz erhob. Nach deffen Tode 341 traten Paulus und Macedonius wieder di Rivalen auf und Macedonius ward von ben Bischöfen der antinicänischen Partei 300 Bischof geweiht. Der Raiser griff abermals in die Rämpfe der Barteien ein, fandte 1888 Antiochien aus, um den Nicäner Paulus zu vertreiben, seinen Feldherrn Sermogenes, der aber von dem für die Orthodorie fanatisirten Böbel ermordet wurde. Der Raifer tam nun felbst, vertrieb Baulus, strafte tie Stadt, wollte jedoch auch jest Macedonins, ben er übrigens in feiner Kirche unangesochten ließ, nicht als Bischof anertennen, wei er ohne feine Einwilligung gewählt worden fen. Erft nach einem nochmaligen Berjuck bes Paulus, fich in Constantinopel festzuseten, wurde Macebonius vom Raifer anerannt und burch Solbaten eingeführt, welche unter bem bichtgebrängten, aber, wie es heint, Biderstand nicht beabsichtigenden Bollshaufen ein furchtbares Blutbad anricheten (342). Gegen Ende ber vierziger Jahre mußte Macedonius feinem orthodoren begner noch eiumal weichen, unter benselben Einflüffen, welche damals die Rücktehr bes lthanafins aus dem Abendland bewirkten. Aber nach dem Lode des Constans (350) um er wieder auf, und soll nun im Bunde mit benachbarten Bischöfen und ten Mön= jen ber von ihm gestifteteten Rlöfter, welche feiner Partei beim Bolte Anfehen verhafften, unter bem Schute bes weltlichen Urms fich fehr gewaltthätig gegen bie Orthoopen bewiesen haben, denen nur in drei ben Novatianern gelaffenen Rirchen in Conantinopel eine verstohlene Zuflucht blieb. Die taiferliche Gunft dauerte indeg nicht Rach Sofrates und Sozomenus hätte Macedonius fie 356 durch einen eigeninge. hümlichen Borfall eingebüßt. Er brachte nämlich die Gebeine Constantins d. Gr. us der baufällig gewortenen Kirche, in der sie bisher gewesen, in eine andere. In diefer tam es wegen diefer angeblichen Entweihung zum handgemenge und Blutergießen, und ba Macedonius ohne Vormiffen bes Kaifers gehandelt, zog er fich aburch auch beffen Ungnabe zu. Der tiefere Grund ber unficher werdenten Stellung es Macedonius liegt aber wohl in ber jener Zeit sich vollziehenden Scheidung ber bisher urch ben Gegensatz gegen bas Nicänum. zufammengehaltenen orientalischen Richtungen n Semiarianer und Urianer. Wenn Macedonius fortan in Berbindung mit Bafilius 1011 Anchra u. a. als Semiarianer erscheint, so blieb er ramit feiner Ansicht wohl nur ren. Er wirkte nun eifrig im Sinne feiner Partei, Die fich gegen die Fortschritte des zinen Arianismus zu wehren hatte. Go tämpfte er zu Seleucia 359 gegen die Afacimer und wurde dafür mit Basilius Anc. und Eustathius Ceb. von Diefer Partei, velche, am Hofe mächtig, durch ihre Ränke über die Synoden von Ariminum und Seencia fiegte, auf einer Synobe ju Conftant. 360 feines Umtes entjett. Er blieb in er Nähe von Constantinopel, ist aber wahrscheinlich nicht lange nachher gestorben. Bein Name aber lebte als Parteiname fort, denn seine hervorragende Stellung und der Bifer, mit welchem er für das semiarianische Betenntnig ber Hombusie wirkte, war die Beraulaffung, daß dieje Bartei häufig nach ihm benannt wurde. Unter ben Macedoniatern find also zunächst die Semiarianer jeuer Zeit zu verstehen, besonders die in und um Sonstantinopel, in Thracien und den benachbarten kleinasiatischen Ländern (Soz. 4, 27.)

Die tirchlichen Schriftsteller heben nun aber besonders einen Puntt in ber Lebre ber Macedonianer hervor, welcher dem femiarianischen Lehrbegriff zwar angehört, iber nicht ihm ausschlieflich: die Betämpfung ber Gottheit und homoufie bes beilijen Beistes. Die Macedonianer gehören nach tiefer Seite zu den Pneumatomachen. Daß aber beibe Namen, obgleich fie fich urfprünglich nicht beden, nach und nach idenificirt worden find, findet in der Entwicklung der Lehre vom heiligen Geiste im vierten Jahrhundert seine Erklärung. Bis zum Beginne der arianischen Streitigkeiten war riefe Lehre noch fehr unentwidelt geblieben, obgleich in der Praxis die Kirche die gött= iche Bebentung bes heiligen Geistes als bes neuen Lebensprinzips immer anerkannt und mif Grund ber Taufformel in ber regula fidei burch bie Bujammenstellung mit Bater mb Sohn zugleich mit ber Unterscheidung von diefen beiden ausgesprochen hatte. Nach ben frühern schwankenden Bestimmungen hatte zwar Origenes bem heiligen Geiste seine bestimmte Stelle als britte Hypostase im Kreise ber göttlichen Wesenstentfaltung ange= viejen, und ihm bie nur der Gottheit zuzufchreibente abfolute 3mmaterialität und fub= tantielle unwandelbare Güte (Seiligkeit) beigelegt, zugleich aber nach ber Anlage feines Bottesbegriffs bie bypostatische Unterscheidung des Geistes von Bater und Sohn nur burch bie entschiedenste Unterorbnung unter ben Sohn ju mahren gewußt, fo bag ber Seift boch als bas erste Erzeugniß bes Sohnes erschien. Wie nun in ber arianischen Lehre vom Sohne die conjequente Ausbildung der einen Seite jener ältern Subordinationslehre mit Beseitigung ber andern (ber Lehre von ber ewigen Zeugung) hervortitt, fo mußte baffelbe, foweit barauf reflektirt wurde, auch in Beziehung auf den bei-

ligen Beift geschehen. Er tonnte nur als bas vom Bater burch ben Sohn bervorgebrachte nächft tiefem vornehmste Geschöpf erscheinen, wie ties Athanafins bestimmt als arianifche Lehre vorausset, Eunomins aber ausvrücklich behauptet. Bu Ricaa aber und in ber nächstjolgenden Zeit wird über biefen Puntt noch gar nicht verhandelt. Erledigt fonnte er auch nicht werben, bevor nicht bie Gottheit bes Sohnes erft fefter begründet war, raber auch noch später Athanasius es geradezu für zwecklos erklärt, fich mit Arianern auf bie Lehre vom Beift einzulaffen. Der großen Mehrzahl aber ber Orientalen war bie Formel von ber homoufie bes Sohnes ju Ricaa nnr aufgetrungen, um fo weniger tonnte man an eine conjequente Ausrehnung berfelben auf ben Geift benten. Rur wenige mögen ramals riefe Confequen; mit rerjelben Klarheit wie Athanafius gezogen beben. Eigentlich zur Sprache tam ties Dogma erft, nachdem jene Scheibung ber Parteien im Orient ftattgefunden, und in Folge tavon bie Semiarianer begannen, ber Lehr von Nicaa fich zu nähern. Da berichtete ber ägyptische Bischof Serapion von Thuis tem Athanafius von Leuten, welche um ber arianischen Blasphemie gegen ben Schn willen fich vom Arianismus entfernten, aber vom beiligen Geift fo gering bachten, baf fie ihn nicht nur ein Geschöpf nannten, sondern ihn auch (nach einer ältern Anschanung) als einen der tienstbaren Geister (Hebr. 1, 14.) bezeichneten, der demnach nur grudnet von ben Engeln unterschieden feb. Uthanafus fuchte tiefe Lehre in ben Briefen a Serapion, die er noch aus ter Berbaunung in der Büfte schrieb, ju widerlegen, und bald nach feiner Rücklehr trat auch tie alexantrinische Synore (362) ragegen auf. So milt fie im Ganzen verfährt, um ten llebertritt zum Ricanum nicht zu erschweren, verlangt fie boch Berwerfung ter Lehre, tag ter beilige Beift Geichopf und vom Bejen Christi abgesondert feb, benn nur ber trete wirklich von ber arianischen Reperei ab, ber Die heilige Trinität nicht gertrenne, noch etwas in ihr als Geschöpf bezeichne. Beie groß inteffen bas Echwanken in tiefer Lehre noch gewesen bis kurz vor tie zweite ökumenische Synobe, ergibt sich aus den Acusserungen Gregors von Razianz und rem Berhalten feines Freuntes Basilius. So entschieden Gregor feinerseits tie Gottheit und Somenfie bes Beiftes festhält, fagt er toch in ber fünften theologischen Rere: Bon ben Beifen unter uns (vorher ift die griechische Philosophie mit ihrem vous rou navros etwähnt) nennen bie einen ben beiligen (Beift eine Birtfamteit (Rraft, eregreca), bie an bern ein Geschöpf, andere Gott, noch andere wollen fich nicht entscheiden aus Schen, wie fie fagen, vor ber Echrift, bie nicht beutlich barüber entscheite, beghalb geben fte ihm weder göttliche Berehrung, noch sprechen sie ihm tieselbe ab, halten also eine Mittelftraße, welche aber in ber That ein fehr schlimmer Weg ift. Bon benen aber, tie ihn für Gott halten, behalten bie einen tiefen frommen Glauben für fich, tie anten fprechen ihn auch aus. Andere (eine femiarianische Form) messen gewissermaßen tie Gottheit, indem fie gleich uns bie Dreiheit annehmen, aber einen folchen Abftand behaupten, daß das eine nach Wefen und Macht unendlich, das zweite nach ber Macht, aber nicht nach bem Befen, bas britte in feiner ber beiden Beziehungen unenblich fep-, womit fie nach feinem Urtheil nur auf andere Beije jene Unterscheidung eines Schöpfert, Belfers (συνεργος) und Dieners (λειτουργος) ausfprechen. In einer Bfingftrete (or. 38. al. 44.) zeigt er, wie er es trop ber Berwerfung jenes Mittelmegs mit bem Antfprechen tes frommen Glaubens gehalten wijjen will: man foll ben Schwachgläubiger gegenüber mit ber rechten Lehrweisheit verfahren, ihnen nicht gleich ftarte Speife bieten, fontern fie allmählig zu tieferem Berftandnif führen. Eine folde vorfichtige Buridhaltung beobachtete nun Basilins b. G. in fo hohem Grade, daß er fich radurch Berwürfe jujog, wogegen Gregor ihn vertheidigen muß (Greg. ep. 26. al. 20. ad Banil). Allerdings mag Basilius von vornherein nicht mit gleicher Sicherheit wie Athanafius Die Confequenz ber nicänischen Lehre in Beziehung auf ben beiligen Beift gezogen haben, allein er hat sich terselben doch nicht entziehen können, und sein Schweigen war Borsicht in feiner vom Arianismus bebrohten und boch für bie Orthoberen fe wichtigen Stellung. Er wollte weber die Gegner reizen, noch die vom Arianismus fich abwendenden zurückftoken. Er übernahm nach Gregors Ausbruck bie olxovoula und überließ feinem Freunde bie nugonoia. Auch bie Opposition, welche ihn endlich zur Abfassung feiner Schrift de spiritu sancto veranlaßte, war von ihm nicht etwa durch Anwendung ber nicanischen Formel und des Gottesnamens auf den heiligen Geist herwrgerufen, sondern durch den Gebrauch ber borologischen Formel ru Jew zui naroi μετά του υίου σύν τω άγίω πνεύματι, mahrend die Gegner nur tie andere: Sui rov viou er ri ayin nvevuare gelten laffen wollten. Auch wollte Bafilins bie Rirbengemeinschaft teinem verweigern, ber nur nicht geradezu ben heiligen Beift Geschöpf nenne (ep. 113) und auch Athanafius (ep. ad Pallad.) billigte dies Berfahren. In alle dem trudt fich nicht bloß Rudficht gegen die zu gewinnenden Semiarianer, fondern uch eine gemiffe Unsicherheit aus, wenigstens das Gefühl, daß man mit der Gottheit mb Homousic bes Geistes etwas gemissermaßen Neues und in ber heil. Schrift nicht nit gleicher Deutlichkeit wie die Gottheit tes Sohnes Erkennbares ausspreche, das bei en Gegnern die Frage hervorrufe: woher führst du uns einen neuen in der Schrift nicht bezeugten Gott ein? (Greg. Naz. or. theol. V, 1.) Daher beruft sich auch Grejor, obwohl er den Schriftbeweis nicht unterläßt, auf den Geist felbst, der in der Kirche valtend erft allmählig die Einsicht vertiefe und zu seiner jelbst Ertenntniß führe nach der jöttlichen Dekonomie, wonach das neue, den Sohn offenbarende Testament das Wesen des Seiftes nur andeute, wie das alte auf den Sohn nur dunkel hingewiefen habe; Basilius aber immt feine Zuflucht zu der neben der Verfündigung (x jovyua) hergehenden geheimen Ueber= ieferung des Dogma. Die Confequenz des Nicanums führte nun aber, wie dies Athanafins 101 vornherein mit der Sicherheit feines spekulativen Geistes eingesehen, und die drei großen tappadocier ergriffen, zu entschieden zum Abschluß ber Trinitätslehre in ber Gottheit 🕫 Geistes, als daß man nicht mit tem endlichen Sieg ter nicänischen Lehre und ihrer Bestätigung zu Constantinopel 381 zugleich bem Geiste, als bem vom Bater ausgehenden ne gleiche Anbetung und Berehrung mit Bater und Sohn hätte zuerkennen sollen. Mein felbst jest wurde (im Symbol) das ouoovocov tem Geist ober ter Trinität nicht msbrüdlich beigelegt, mährend im Abendlande beides bereits geschehen war. Dagegen ourde wider macedonianische Subordination die gleiche Dignität des Geistes mit dem Sohne durch den processus a patre (per filium), die Zurüchführung auf die gemein= ame dogi, ausgesprochen, mabrend eben danit freilich ber Reft von Subordination tehen blieb, über welchen die griechische Theologie ihrer ganzen Anlage nach nicht hinus fonnte.

Durch biefe Entwicklung zum erweiterten nicanischen Symbol wurde nun aber die Bueumatomachie zum spezifischen Kennzeichen der Partei, welche, ohne streng arianisch n febn, fich dem nicanum nicht ergeben wollte, eben jener semiarianischen nach Daebonins genannten. Die Arianer tamen mit ihrer Befämpfung ber Gottheit des Gei= **bes nicht** weiter in Betracht, da bei ihnen diefe Ketzerei nur als Anhängfel ihrer Blas= hemie des Sohnes erschien; die aber die Homousie des Sohnes annahmen, konnten ie fowantende Lehre vom Geift nicht länger festhalten: jo blich, jo zu jagen, die Regerei er Pneumatomachie auf den Macedonianern fiten, ja die Lehre vom Geifte war es rabe vornehmlich, welche fic abhielt, fich, wie viele andere thaten, ber nicänischen formel zu fügen. Daher finden wir nun auf dem Concil von Constantinopel die Ra= nen ber Semiarianer, Macedonianer und Bneumatomachen als gleichbedeutend gebraucht, nd fortan ericheint als das hauptmertmal berjetben überwiegend ihre Lehre vom Geift. - Daher erklärt es sich, daß nun Macedonius als Erfinder diefer Reperei als einer enen erscheint, während er doch bloß Früheres festhiclt, und daß als Zeitpunkt der intstehung bie der Absetzung des Macedonius, Eustathius u. a. 360, das ift die Zeit er entschiedenen Trennung von Semiarianern und Arianern angegeben wird. Bähend nun viele der femiarianischen Bartei ursprünglich Angehörende allmählig zur orthooren übergingen, blieb voch ein Theil fo entschieden beim maceronianichen Lehrbegriff, af man zu Constantinopel vergeblich versuchte, sie zu gewinnen, ja baß sie erklärten,

eher bie arianische Lehre billigen zu wollen. Sie wurden verdammt, erhielten sich aber noch einige Zeit, so daß noch Nessonie versolgend gegen sie einschritt. — Epiphan. haeres. 73. 74. und die griech. Kirchenhistoriter. — Athanasius, epp. ad Serap. opp. ed. Montf. I, 645 sqq. Basilius, de spiritu s. opp. ed. Garn. III, 1 sqq. (Beide auch in Thilo, bibl. pp. gr. dogm. I, 666 s. II, 182 s.) Greg. Naz. or. theol. V. (etc. II, 496) und or. 38 (al. 44.). Greg. Nyes. sermo de sp. s. adv. Pneum. Mac. Bei A. Maji, nov. patr. bibl. t. IV. Rom. 1847. p. 16 sq. (it. Script. vet. nov. coll. VIII, II.) Didymus, de spir. scto. interpr. Hieron. (opp. Hier. ed. Mart. IV, I, p. 494 sq.). — Balch, Reperhistorie, III. Baur, Preieinigsteit, I. 28. Möller.

Machanaim, Dahanaim Luth., Cing, eigentlich Doppellager, ein febr alter Ort im Lande Gilead jenjeits des Jordan (2 Sam. 2, 8. 29; 17, 24.), der ichon mit ber Geschichte Jakobs in Verbindung gebracht wird, welchem auf feiner Rudkehr aus Mesopotamien hier Schaaren von Engeln begegneten, woher der Name des Ortes abgeleitet wird 1 Moj. 32, 2. Bei ber Bertheilung bes Landes fiel er bem Stamme Gad zu und lag auf der Grenze zwischen Gad und Halb=Manasse, Jos. 13, 26. 30.; bann erhielten ihn bie Leviten, Joj. 21, 38. 1 Chron. 7 (6), 80. Bu Davids Beit wurde er die Refidenz bes Gegenkönigs Isbojeth, 2 Sam. 2, 8. 12. 29., und fpater tam David auf feiner Flucht vor Abfalom hierher, 17, 24. 27. 1 Rg. 2, 8. Unter Salomo war Machanaim eine ber zwölf Amtsstädte, welche Salomos Hofftatt je einen Monat lang mit Lebensmitteln zu versehen hatten, 1 Rg. 4, 14. Weiter wird ber Ort nicht erwähnt, nur H. 8. 6, 12. (7, 1. hebr.) fassen mehrere Ausleger bas nicht wie Reigen Machanaims" als Namen ber Stadt, obichon der hinzugefeste Artitel mehr auf tie Appellativbedeutung hingumeifen icheint. G. bie Ausll. ju b. St. Jedenfalls hat der Ort nach Salomo feine Bedeutung verloren und ift mit der Zeit ganz verschwunden. Aus ben angeführten Stellen geht hervor, daß er in ber Rabe tet Jordan und an der Nordgrenze der durch Jarmut und Jabbot mit dem Jordan gebilbeten halbinfel gelegen habe. In Eli Smith's Berzeichniß arabischer Ortonamen in Balästina (bei Robinson, Baläst. III, S. 919) findet sich ein Mahneh, ziche worin Smith unfer Machanaim vermuthet. Bgl. Merksid. u. d. 28. III. S. 52. Ueberhaupt f. Reland, Baläft. G. 882. Ritter, Erdfunde XV, G. 1039 f. Arnold.

Machfor, annic, b. i. Cyflus, Titel eines jubifchen Gebetbuches, welches bie in ber Synagoge üblichen Gebete an den Sabbathen und Festtagen, zumeift aber an ben prei hauptfesten, enthält. Der name rührt baber, weil bieje Gebete alljährlich in ber bestimmten Ordnung wiederkehren. Diefelben find meift rhythmijch, jedoch in fehr fcwieriger und buntler Sprache abgefaßt, fo daß die jetigen Juden größten Theils fie gar nicht verstehen und felbst für die Gelehrteren Commentare barüber nöthig werben, vgl. Buxtorf, Biblioth. Rabbin. G. 119. Der Erfte, ber folche fammtliche Feft- und Safttage bes jubifchen Jahres umfaffende Festgebete (Piutim D'D) bichtete, ift R. Eleafat ben Jatob Ralir, gewöhnlich Ralir (קליר) genannt, ber in ber letten Bälfte bes 10. Jahrh. lebte. 3hm folgten bald Antere (Paitanim, Dund, nountal), bie in ähnlicher Beije bichteten. Das Zeitalter ber eigentlichen Paitanim ift mit ber erften Bälfte bes 12. Jahrh. abzuschließen, obichon einzelne Sachen noch im 13. u. 14. Jahrh. verfast 3m Einzelnen weichen die Machforim von einander nach Mafgabe ber Rawurden. tionalität ab, ba in ben Synagogen verschiedener Länder verschiedene Riten und Liturgieen gebräuchlich fint. Go gibt es einen Machfor nach bem Ritus ber beutichen, polnischen, fpanischen, italienischen Juben, und in gleicher Beije gibt es benn anch Ueberfetzungen bes hebr. Machfor in verschiedene Landessprachen, bie aber beim Gebranche in ber Synagoge verboten find. Bon ben gablreichen Sandfchriften und Ausgaben tes Machfor auch nur die vorzüglicheren aufzuführen, ift hier nicht der Ort, wir verweifen barüber außer auf die handschriften= und Bücherverzeichniffe rabbinischer Bibliothefen auf: Bartolocci, Biblioth. Magna Rabbin. I. p. 672. IV. p. 307 sq. 322 sqq. Wolf, Biblioth. Hebr. II, p. 1334-1349, III, p. 1200 sq. IV. p. 1049 sq. Einen miffenfchaftichen Bearbeiter fand ber Machfor zuerst 1800 an B. Heidenheim, der bei feiner Auszabe des Machfor sowohl nach deutschem als nach polnischem Ritus alte Handschriften, rach denen er den Text verbesserte, benutzte, einen Commentar, in welchem er die eigenhümliche Sprache dieser Dichtungen berücksichtigte, und eine historische Einleitung hinmfügte. Hierdurch wurden weitere historische Untersuchungen über die Baitanim und die Liturgie unter den neueren jüdischen Schriftstellern angeregt, namentlich von Rapoport Biographie Kalirs u. a. in: Bikkure Haüttim. Wien 1829—32.), Zunz (Gottesdienstl. Borträge der Juden. S. 380—395), S. D. Luzzatto (NDI), Zunz (Gottesdienstl. Borträge der Juden. S. 380—395), S. D. Luzzatto (Round Leven geinleit. zum Machsor uach röm Ritus. Liverno 1856) und L. Landshuth (I. Berol. 1857.

DRähren. (Christenthum, mährische Brüder, Reformation, Gegen = Reformation, kerühmte Männer, gegenwärtige Zustände.) Diese Landschaft ist, als ein Markgrafhum, ein Bestandtheil der österreichischen Monarchie, zwischen Schlessen, Ungarn, Riekeröfterreich und Böhmen gelegen, mit welchem letzteren Lande sie, nachdem 1029 das igene Königreich zerfallen, meist (besonders seit 1293,) die Schicksale getheilt hat und n enger Verbindung geblieben ist. Die Urgeschichte diese Landes der ehemaligen Marismannen liegt sehr im Dunkeln; gegenwärtig aber kennen wir es als ein Land mit reichen Naturgaben und voller Gewerbsssleiß; 417 Luadratmeilen groß und von andertbald Millionen Menschen bewohnt, die meist tatholischer Consession, der Rationalität nach theils Slaven (Hannaken), theils Deutsche, theils auch Fraceliten sind. Es hat das Land an Olmütz und Brünn, an Znahm und Iglau anschnliche Städte und zahlreiche fürstliche und gräfliche Schlössen wir herrlichen Barts. Alles dies bei Seite seite seite seiten haben wir hier Mähren bloß in religionsgeschichtlicher Beziehung zu betrachten.

In der heidenzeit werden Mährens Bewohner mit ben czechischen Slaven Böhmens gleiche Götter (Swantowit, Perun, Radchoft, Ziwa u. a.) verehrt und ähnlichen Enltus gehabt haben. Aber im neunten Jahrhunderte tam bas Chriftenthum, theils bon frantifcher Seite, theils von ber byzantinischen Rirche, zu ben alten Mähren\*). Der Landesfürst Moymir, residirend zu Welehrad (jest Hradist) ward Christ, und es mögen bie ersten christlichen Kirchen wohl zu Wecehrad, Olmus und Brünn erbaut worben fenn, untergeordnet damals ben Bijchojen von Salzburg und Regensburg. Auch foll an der Donau der Baffauer Bischof Urolf bas Christenthum verfündigt haben. Beit mehr geschah um 863 zur Zeit bes Fürsten Raftislam, welcher, felbst ichon Chrift, feinem Bolte mehr Unterweifung wünschte, wie fie Bulgaren und Chazaren ichon von Constantinopel her genoffen hatten. Er ließ ben Raifer Michael bitten, auch nach Dabren criftliche Lehrer zu fenden, mit Bibeln und Liturgie in ber Muttersprache. Da wurden ihnen zwei gebildete und thätige Männer zugefandt, die befannten Brüder Chrillus und Methodius\*\*). Gie waren Göhne tes Batriciers Leo von Theffa-Jener hieß eigentlich Constantin, mit tem Beinamen bes Philosophen und hat louic. ben namen Cyrillus erst fpäter zu Rom als Kloftergeistlicher angenommen. Gein Bruber Methodius ober Methur, ift Alostergeistlicher und Maler gewesen, später Strachota genannt. Dieje gebildeten Männer waren bereits mit flavischer lleberjepung biblischer Bicer und Miffion unter ben Chazaren und Bulgaren fehr verdienstlich thätig gewefen und nun hatte Mähren das Glud, fie von 863 4 bis 5 Jahre zu besitzen. Sie reifeten lehrend umber, ließen Rirchen errichten und hielten Gottesdienft in der Mutterfprache, welche wohlthätige Einrichtung jedoch dem Bolte nicht lange vergönnt blieb,

643

<sup>\*)</sup> S. Balady, böhm. Gefch. 1, 107 ff. Echafarits bohm. Alterth. 1, 458.

<sup>\*\*)</sup> S. biefen Artikel. Balady, 1, 119 ff. Stredowsky, Moravia sacra, 1710. Battenbachs Beitr. zur Gejch. ber chr. Kirche in Mähren, Bien, 1849. Zusammenstellung ber reichen Literatur über Cyrillus und Methodius, bei Schafarit, 1, 471 ff. und in bem ganz neuen Berte v. Ginzel: Gesch. ber Slavenapostel u. ber flav. Liturgie. Leitmerit, 1857.

ba fie bie Babfte von Zeit zu Zeit, und am ftrengsten Gregor VII. i. 3. 1080, unterfagten. Der fprachgelehrte Cyrillus hatte fich ichon 855 burch Bilbung bes flavischen Alphabets und Schriftenwesens bleibende Berdienste erworben und erst fich freum tönnen, bag ber damalige Pabft firchlichen Gebrauch der flavischen Sprache vergönnt hatte. Methodius lebte noch lange, auch unter ber folgenden Regierung bes Rönigs Suatoplut, weihte in beffen Beisenn 884 die Beterstirche zu Brünn und ftarb, zufolge ber fogenannten pannonischen Legende, am 6. April 885, nachdem er zu Rom bie Dogmen ber römischen Kirche treulich festzuhalten gelobt und mehrere junge Mabren (Gorast, Elemens, Naum, Angelarius und Sabbas), zur Weihung präfentirt, auch vom Babfte ben Titel eines pannonischen Erzbischofs empfangen hatte. Doch ift ber hochverdiente Mann in feinen letten Lebensjahren noch vielfältig (besonders vom Bischof Biching, einem Franken), getränkt, ja nach feinem Tobe fogar verlegert worden; aber es blüht fein Name und feine Liturgie besonders auch in Rufland in boben Ebren. Die Grünbung eines eignen Bisthums zu Olmutz (unter bem Erzbisthum Brag), erfolgte 1073 unter Bratislaw II. durch eine pähftliche Bulle\*). Als erster Bifchof ward rom Erzbischof Siegfried von Mainz der Kloftergeistliche Joh. v. Brzenow geweiht.

In ben folgenden Jahrhunderten traf die mährische Kirche alles das mit, was in ber böhmischen sich zutrug, wie 1080 das schon erwähnte strenge Berbot des Gottesdienstes in der Muttersprache, 1197 der scharfe Eölibatsbeschl des Pabstes Cölestin, 1350 die Cummunio sub uns und im 14. Jahrhundert werden die aufgeklärten Prager Lehrer Joh. v. Milit, Joh. Stiekna, Matth. Janowsky, Wenzel v. Urnostowit, und im 15. Hus und Hieronymus gewiß auch in Mähren nicht geringe Ausmertsamleit erregt haben.

In den Tagen des hus war die Theilnahme an feinem Wirken und an feinen Leiden in Mähren fast ebenjo groß, wie in Böhmen. Mit den böhmischen Landftanten beschwerten fich auch die mährischen in einem offenen Briefe bei der Rirchenversamm lung zu Koftnitz über den ihrem Bolte angethanen Schimpf und die Graufamkeit gegen ben unschuldigen, frommen hus; toch nur Berfolgung traf feine Berehrer. Dieje aber tonnten ja nicht verschmerzen, bag ihnen ber lateinische Gottesbienst, ber Priesterrölibat und bas Abendmahl ohne Relch von Rom aus nur aufgedrungen worden war. De endlich ber Utraquismus burch bic 1433-1567 gültigen Compactaten gedulbet war: jo hatte auch Mähren daran Theil. Noch bewahrt bas Prager Mufeum eine Steinichrift von 1437, des Inhalts: "Im Jahr 1437 wurde auf Befehl Raifer Siegmunds und ber Legaten von Bafel in ter Fronleichnamstirche öffentlich vertündigt, in böhmijcher, lateinischer, ungarischer und beutscher Sprache, daß bie Böhmen und Dabren, welche ben Leib und bas Blut des herrn unter beiden Gestalten geniegen, getreue Chriften und rechte Söhne ber Rirche find." Das bejagt auch ein 1435 ju Brünn ausgestellter Majestätsbrief Raifer Siegmunds, ber als 4. Beilage ber Apologie ber Stände beige. geben war. Auch werben bie Compactaten zuweilen bie Iglauer genannt.

Die aus den taboritischen Huffiten stammende und 1457 begründete Gemeinschaft ber böhmischen "Brüder" (s. diesen Artikel), ausgezeichnet durch reinere Lehre, reiche Schriftkenntniß, einfacheren Gottesdienst, Sinn für lebendiges und thätiges Christenthum, Duldsamkeit gegen Andere und Standhaftigkeit in den Verfolgungen, die sie von Katholiken, Utraquisten und Calixtinern immer zu erdulden hatten, umschloß auch tanssender aus der Nation der Mähren, in deren Stadt Fulnet auch mehrere ehemalige Baltenfer kamen, nachdem ihr Bischos Stephan zu Wien den Feuertod erlitten hatte. Biele in Böhmen versolgte Brüder flohen auch nach Mähren, wo 1458 Ferdinands I. Berfolgung noch nicht hingebrungen war. Auch kehrten die dahin zurück, die zur Zeit der Berfolgung unter R. Matthias in die Moldau geschen waren, 1481. heftig waren die Berfolgungen der Brüder in Mähren im Jahre 1468, unter Georg von Bodiebrad

\*) S. Palady, 1. 300 ff.

und Bifchof Rotyzan und vergeblich ihre Schubschriften bei den Mighandlungen und Barbareien, bie fie erbulben mußten\*). Aber groß mar ihre Freude, bag auch fo viele bedeutende Männer ihrer Gemeinschaft fich angeschloffen hatten und Namen, wie Berotin, Rostla, Kragirz, unter ihnen glänzten. Solche herrn erbauten ihnen auch auf ihren Gütern Kirchen, fo bag es, als unter Bladislaw noch ruhige Zeit war, an 200 Brüderkirchen in Mähren und Böhmen gab. Doch derselbe Fürst hörte dann auf die Stimme ber fie als Pikharben verläumbenden römischen Priester, Utraquisten und Ca= lixtiner und gab scharfe Beschle gegen sie, die selbst Berbrennung von Menschen und Büchern zur Folge hatten, 1503, 1508. 3n's Jahr 1547 fielen Ferdinants I. ftrenge Ebicte gegen fie \*\*), vermöge beren ihre Beiftlichen verwiefen ober mit Einkerterung bebroht wurden, fo bag fie in Balber fliehen mußten und nur heimlich ihren Gemeinben bienen konnten. Doch trafen Ferdinands ftrenge Magregeln und bie Schließung ber Brüderkirchen mehr die Brüder in Böhmen, welche damals bekanntlich nach Preußen und Polen flüchteten, sie weniger, und es war in Mähren noch ruhig; boch fahen bie nährischen Brüder, was auch fie bald treffen könnte. Bon benen in Breuken zogen mch viele nach Mähren zurück, weil 1566 Maximilian II., auf Fürfprache feines Leibmites Crato von Rraftheim, die Brüder beffer zu würdigen wußte. Die Reformation, sowohl von lutherischer als calvinischer Seite fand zeitig Eingang, gleich= wie in Böhmen (f. Band II, 273) und es ift der Hauptort der Lutheraner Iglau ge= wefen, so wie für die Brüder Prerau. Zu der Zeit (1618), als die Stände Böhmens fich gegen die Thronfolge Ferdinands II. empörten, nahmen auch die Mähren, nebst ben Schlesiern und Lausitgern, an allebem Theil \*\*\*), traten tann am 31. Juli 1619 u der Conföderation und am 16. August zu dem Recesz zu gemeinschaftlicher Berthei= bigung ber evangelischen Religionsfreiheit, und es war auch auf ber Mähren Waffen Nach Ferrinants II. Siege ward auch Mähren gar ftreng behandelt. zerechnet. Es begann 1622 zuerft bie Berfolgung ber Wiedertäufer, welche in Mähren 45 Bemeindeanstalten anch mit Gütergemeinschaft hatten, und übrigens ganz ruhige und feißige Leute waren. Man wollte damals noch ben Schein von Religionsverfolgung sermeiden und brauchte als Borwand, daß fie es mit bem Gegentönig gehalten hätten; Re hatten ihm nämlich auf seiner Flucht ein Nachtquartier gegeben. Diese mährischen Biebertäufer mußten haus, Acder und eben jest traubenreiche Weinberge mit Debunth verlaffen und zogen ichaarenweise nach Ungarn und Siebenbürgen. Die Untermadung ber Brüdergemeinden, welche fich noch 1616 auf einer Synobe zu Zeranit n treuer Aufrechthaltung ihrer apostolischen Rirchenordnung verpflichtet hatten, bot sie eigene Schwierigkeit, daß ju ihnen mehrere hochangeschene Männer gehörten, velche politisch ganz ohne Schuld waren. Doch auch ihnen nahm die Gewalt endlich ne Rirchen, Freiheiten, Geistlichen und Bücher. Nur heimlich tonnten manche bei bren Gefinnungen bleiben, Die Bibel lefen, Berfammlungen und Abendmahlfeiern palten, namentlich zu Fulnet +), wo ber ramalige lette Brüderbischof Amos Co= nenius im Amte gewesen war. Da biefer würdige Mann aus der Zerftörung wenig= tens bie Fundamente für die Rachwelt retten wollte, um vielleicht einft eine Brüderirde neu erbauen zu tonnen, fo gab er an feinem bamaligen Bufluchtsorte Amfterbam inen Abrif ber Ordnung und Rirchenzucht ber Brüder-Unität beraus, der 1630, nebft

•) Riegers Gefc. ber Brüber, II. Bb. 21, S. 23 ff. Crant, Brüberhiftorie 19. Iben jest erscheint ein weit vortrefflicheres, auf archivalische Forschungen begründetes Bert über ie, von Anton Gindely, bis jest 2 Bände, reichend bis 1609. Deffen Schrift über bie dognatischen Anflichten ber Brüder erschien icon 1854 zu Bien.

\*\*) Geschichte ber Gegenreform. in Böhmen, 1, 51 ff.

••••) S. ber eb. Stände in Mähren bei dem am 15. Dez. 1618 zu Brünn gehaltenen Landege verfaßte und abgegebene Religionsgravamina und ber Drangsaligkeiten, fo fie bisher erdulen mußten. 1618. Wolny, die Wiebertäufer in Mähren. Wien, 1856.

+) G. Crant, Brüberhiftorie. 26. 80. 101.

Mähren

Geschichte berjelben, ju Lissa gedruckt wurde und ein Jahrhundert später einer nenen Brüdergemeinde zur Richtschnur wirklich diente. Bon den mährischen Brüdern ist zweierlei noch zu erwähnen, nämlich die mährische Bibel und ihre Bildungsanstalten. Erstere ist unter dem Namen der Kralitzer Bibel bekannt, in 6 Bänden, 1579—1598, in's Czechische zuerst aus der Ursprache übersetzt, auf Beranstaltung des Barons Karl von Zerotin auf Namiest \*). 14 Jahre lang erhielt er auf seine Kosten in seinem Schloß Kralitz eine Conserenz von Gelehrten, aus Wittenberg und Basel erbeten, nebst einem ehemaligen Ifraeliten, und eine Buchtruckerei. Dies Wert ist auch sprachlich von sehr großer Kichtigkeit, doch selten, wegen der jesuitischen Bibelverbrennungen. Zur Bilbung gelehrter Geistlichen, zuerst von ben Calixtinern genommen, hatten die Brüder in Mähren zwei einst berühmte Bildungsanstalten, nämlich Pereau und Evantschip ober Eibenschipt bei Brühmt, wo Esrom Rückger lehrte, der wie sein Schwiegervater, ber berühmte Camerarius, auch Schriftsteller über die Brüder war.

Die Calviniften in Mähren, deren Bertilgung vor ter Bertreibung der wegen fürftlicher Fürbitten noch geschonten Lutheraner erfolgen follte, liegen fich nicht leicht angreifen, weil sie nicht fo tenntlich waren, wie die Biedertäufer und die Brüder. Aber endlich mußten aus Mähren auch bie Lutheraner fort. Dbenan ftand unter ben Berfolgern derfelben, außer bem Erzbifchof von Olmuy, Ladislaw von Loblowiz, Statthalter bes Landesherrn, der Cardinal von Dietrichstein auf Nicolsburg. Nach Ferdinands I. Regierungsantritt lichen fie alsbald ten Protestanten Rirchen wegnehmen und jefuitifde Brediger auftreten. Eigentliche Gegenreformationskommiffarien waren in Mähren ber Italiener Magno und ber Olmützer Ranonicus Plateps, ber ichon unter Matthias ein bedeutender Mann gewesen war. Welche Barbareien bei der Ausführung der taiferlichen Mandate von ben die Bekehrer begleitenden Soldaten ungestraft begangen worden und welche unfägliche Quälereien zu errulden gewesen fint, ift aus ber Geschichte ber Gegenreformation in Böhmen befannt\*\*). Dan weiß auch aus Mähren vieles Spezielle, 3. B. wie ter Pfarrer Bifegth in Bitefch geschlagen, enthauptet und entfleidet marb und unbegraben liegen bleiben mußte; wie man ben Bfarrer Curtius in Netina, nebft feiner Battin, um Gelb zu erpreffen, mit Brennen zu Tobe quälte; wie man ben Brediger Pichenizta zu Bohdalow aufhing und mit Feuer brannte, das man aus feinen Buchern machte, wie man bei Grabmälern mit Steinbildern vormaliger Pfarrer zu Trzelon muthwillig tie Augen ausmeißelte, um fie zu entstellen u. f. w. Co mar nun ber Brotestantismus in Mähren scheinbar ausgerottet und ber Katholicismus mit Gewalt erzwungen \*\*\*).

In jenen protestantischen Zeiten lebten einige herrliche, ausgezeichnete Manner in Mähren, die wir nicht mit Stillschweigen übergeben durfen.

Der unvergeßliche Freiherr Karl v. Zerotin lebte jur Zeit der böhmischen Unruhen und auch der Gegenreformation und hat sich in Mähren und Böhmen allgemeine Hochachtung, damals und für immer, erworben. Unter Matthias war er acht Jahre lang Bice-Markgraf von Mähren, wo er auch selbst bedeutende Güter besaß. Ansgezeichnet war er überhaupt durch eigne Bildung und Begünstigung der Bissenschaften und Gelehrten; aber in jenen schweren Zeiten nach dem Tode des Matthias stand er nicht, wie die meisten andern Magnaten des Landes, uuter den Gegnern Ferdinands II., widerrieth die Bahl des sogenannten Binterkönigs, war nicht mit bei der Huldigung und blieb politisch ganz unbescholten. Ebendefhalb rechnete er darauf, daß die Grilirung

<sup>\*)</sup> Crant 35. Gegenreformation, 1, 40. Comensius, histor. fratrum. 1702. p. 41. Talvi, Gefc. ber flavischen Sprachen (1852). 160.

<sup>\*\*)</sup> Die Artikel ber Gegenreform. f. in Eleners Berfolg.-Gefc. (1766) 354 ff.

<sup>\*\*\*)</sup> S. oben bie Martern, das. 192 ff. Ueber die Gegenref. in Mähren, Schriften ber hifter. ftatift. Sektion ber mähr. schles. Gesellschaft, 1856, wo es auch im Jahrgange 1854 Mittheilungen über mährische Gelehrte gibt.

id Bestrafung ber andern herrn ihn gar nicht treffen könnte, daß er werde ruhig eiben dürfen, da seine religiösen Ueberzeugungen, als Mitglied der Brüdergemeinde, n Fürsten gar nichts angingen. Er war ein Beschützer ber Brüder und ber 24 Beisthen derfelben auf seinen Besitzungen in Mähren, baute , ihnen Kirchen und ließ in men Schloßtapellen fie predigen. Man mußte ihn, ba er nichts verbrochen hatte, jonen; aber boch ward auch er endlich angegriffen und zwar auf Dietrichsteins Befehl. ls die Commiffarien endlich mit Strenge famen, appellirte er an ben Raifer. Aber an vertrieb feine Geiftlichen, nachdem man vergeblich ihnen zur Betehrung zugeredet itte. Manche wurden zu Brünn und Olmut eingeferkert, andere mußten binnen acht agen fort und Zerotin ließ sie auf feine Rosten nach Stalit an ber ungarischen renze reifen. Er aber ging zum Kaifer und beschwerte fich über Dietrichstein und Lichten= in; letterer hatte nämlich bei der Gegenreformation in Böhmen auf feinen böhmischen ütern auch bereits die Geistlichen vertrieben. Man fagte, dies Berfahren jey nicht 8 Strafe anzusehen, sondern als väterliche Fürsorge für der Leute Seelenheil. Doch hr er fort, auf dem Schloße Namiest, wo er wohnte, feinen Schloßprediger Hronowsty behalten, hielt auch die zwei Brüdersenioren Lanetius und Erastus verborgen. Doch, ler Bladereien mude, verließ er endlich feine Güter, zog 1628 nach Breslau und nb 1630 in Prerau \*). Aus feiner Bibliothet zu Breslau edirte Comenius etwas von m berühmten Werke über die Brüder, von Lasitins, Lissa 1649. Ganz befindet sich ejes wichtige Wert handschriftlich zu herrnhut und zu Göttingen.

Ein anderer berühmter Mähre ift der obengenannte allbekannte Amos Comenius, . b. Art.). Er ift der einzige in der Geschichte der czechischen Literatur, der europäiien Ruf gewonnen und behalten hat. Er war aus Romna in Mähren gebürtig, wurde er treueste Geistliche und verdienstwollste Historiter der Brüder, traurige Schicksale dulend, unstät, aber unermütet thätig, 1627 mit mehreren Theologen aus dem Baterlande ertrieben, mit andern eine Zeit lang bei Areligen in Böhmen verborgen, nach Lissa a Bolen flüchtend und nach langem Irssal gusruhend in Amsterdam. Kennten wir in auch nur als Verfasser bes Anschauungsunterrichts und einer ber allertreffichten Pädagogen, unvergeßlich bleiben. Seine Hoffnungen auf eine einstige Wieterrwechung ber Brückriter gingen zu Herrnhut in Erfüllung. Sein jüngst in Polen stigteuntener Briefwechsel ift so wichtig, taß 1855 das Museum zu Prag 400 fl. auf en Antauf wendete \*\*).

Andere ganz ausgezeichnete Theologen waren Loquis, Lufas, Bladoslaw, Speratus, tifentritt. Loquis, eigentlich Martin Husta, ein Mähre, ift 1421 als Märtyrer geurben, weil er leibliche Gegenwart Christi bei der Communion läugnete, die Abend= uhlsterzen für unnöthig hielt und Brod und Kelch den Leuten in die Hand gegeben then wollte \*\*\*). Lukas, mährischer Senior, war ein fruchtbarer und ausgezeichneter wologischer Schriftsteller, besonders als Apologet, Hymnolog und Ereget. Johann lah oslaw, auch ein Mähre (aus Prerau), war ebenfalls böhmischer Brüdersenior, BRann von tiefer Gelehrsamteit, der 1563 zuerst in's Böhmische das neue Testament s ber Ursprache übersete. Der berühmte Paul Speratus war zwar kein geborner lähre, aber verdienstvoller Prediger in Mähren, und zwar zu Tredis, einem später m genannten Zerotin angehörigen Hauptsitze der Brüter, 1523, aus Iglau vertrie-

<sup>•)</sup> Gegenreformation, 1, 52 ff. Pelgels Leben böhm. u. mähr. Gelehrter, 11, 36 ff. oner, 222, 332. Schriften ber hiftor. Settion ber mähr. gel. Gef., 1855, XII. 55 - 94. Briefe, v. Chlumogty, Brünn, 1853.

<sup>\*\*)</sup> Belgel, 1, 89 ff. Mertw. Männer aus ber Brübergemeinde, Lieferung 4. Balady, ber Beitfchr. bes böhm. Mufeums 1829. Jungmanns Gefch. ber böhm. Lit., v. Raumer's fc. ber Babagogit u. Ginbelys Schrift über Comenius Leben in ber Frembe. Bien, 1855. \*\*\*) Balady, III. 2. 213. Elsner, 49.

ben, bas burch ihn ganz lutherisch geworden war. Er ward einft gefangen nach Olmütz geführt, zum Tode verurtheilt, aber auf Fürsprache mehrerer Herren blog verwiesen. Er ward endlich Bischof in Preußen, starb als solcher 1554, machte sich in Bomesanien um die Reformation sehr verdient und ist Versasserg gehört auch zu den verdienstensten her." Johann Leisentritt von Juliusberg gehört auch zu den verdienstvollen Mähren, war aus Olmütz, geboren 1520, gestorben 1586 als Detan in Bautzen, und sruchtbarer Schriftsteller\*). Franz Palach, der noch lebende verdienstvolle böhmische Historiter, ist auch ein Mähre und verdient, wegen seiner tiefen liebengeschichtlichen Forschungen über das Hussisten auch eine Stelle; so wie der jest zu Prag lebente Auton Gindeln, wegen seiner auf archivalische Forschungen kegründeten tirchengeschichtlichen Schriften.

Endlich können wir einen Zimmermann ans Mähren nicht mit Stillichweigen übergehen, beffen Name firchenhiftorisch geworden ift, wir meinen den Mitbegründer ber er neuerten Brüderkirche zu herrnhut, ben unvergeflichen Chriftian David \*\*). Er war geboren 1690 ju Senftleben bei Neu= Titschein in Mähren und es erfuhr ber Graf von Zinzendorf durch ihn das Berlangen mehrerer Männer zu Sehlen, welche dem tatholischen Wesen entgehen wollten. Gie tamen, und herrnhut ward erbaut — eine erneuerte Brüdergemeinde begründet. David hat am 17. Juli 1722 den ersten Baum zum ersten Gebäude von herrnhut gefällt. Die ersten Bewohner waren aus Zauchtenthal, bann andere aus Fulnet, welche Namen man noch auf alten Grabfteinen ju germ. hut findet, sowie aus Kunwald in Böhmen. Im Andenken daran ward auch neuerdings Zauchtenthal zu einem Kirchenbau von der Gustav-Adolf=Stiftung unterstützt. Jeu Antömmlinge wünschten ausbrücklich folche Einrichtungen, wie in ber alten verfolgten Brüderkirche, von benen sie noch gehört hatten. Uns ihrer Mitte maren auch bie erften von herrnhut ausgegangenen heiden = Miffionare, Ritschmann und Dober 1735. Dn genannte David war aber auch geistig thätig für die Brüderkirche. Die Emigration auf Mähren ging im Stillen bis 1733 fort. Bingenborf hielt noch 1755 besondere Cenferenzen mit ben mährischen Brüdern, reifete auch einmal als Fürsprecher zum Bijdei von Olmütz\*\*\*).

In ber Zeit nach Unterbrückung tes Protestantismus, in bem 17. und 18. Jahrhundert fcheint Riemand im Gelehrtenstande jehr berühmt geworden zu fehn, allein es gab zu diefer Zeit gute hiftorische Schriftsteller auch in Mähren. GI hat ber Protestantismus, ungcachtet aller Unterdrückungen und Berfolgungen, fic auch in Mähren heimlich fortgepflanzt, und als er nach Kaifer Josephs Toleranzerik von 1781 wieder laut werden durfte, fanden sich nicht wenige Familien, die nicht mehr katholisch seyn wollten. Man rechnet in Mähren nun 11,000 Lutheraner und 12,000 helvetische. "(Mit tenen in Böhmen und im öfterreichischen Schlefien find es 63,200 lutherifche und 47,400 reformirte Protestanten.) Die Rirchen Augsburger Confession find zu Brünn, Dberdubenty, Groß=Phota, Groß=Wobta, Zauchtenthal, Hotsentorf, Bfetin, Taffena, hoftialtow, Rozno, Rottolowiz, Ratiborz. Die von helvetifcher Conjesfion haben ihre Kirchen zu Banowit, Profetin, Rowcin, Wefely, Ingrawits, Ramerte, Ncustärtel, Groß-Lhota, Ober-Wilimowiy, Nuslau, Alowanty, Javornit, Lupthal, Zamaniz, Rauschtka, Wsctin, Walachisch Lhota und Pruspnowig. Beschräntungen tes Teleranzebittes fanden fich bald, auch noch 1821 und 1830; boch in neuester Zeit ba man einige Erleichterungen in Aussicht gestellt. In Beittle Berte über tie firchlichen Bustände in Desterreich, Wien, 1849 sind besonders folgende Capitel für uns wichig: Toleranzspftem Jojephe II., Berhältniffe ber Protestanten unter Leopold II., Beränderungen im Gebiete tes Protestantismus, 1792—1807. Stellung ber Protestanten unter

\*\*\*) Crant, 134, 625.

<sup>\*)</sup> S. Belgel's Gelehrte, IV. 28. Otto's, oberlauf. Schriftft.-Lexicon, s. v.

<sup>\*\*)</sup> Gebenklage ber Brüberkirche (1821) 11. 2 ff.

Franz I. Zustände ber tolerirten christlichen Religionsparteien. Von den im Kirchenrechte ber Protestanten, zufolge des constitutionellen Systems nothwendig werdenden Umänberungen.

Borgefest ist ben mährischen Protestanten, die sich übrigens seit 1781 kaum vermehrt haben, ein besonderes Consistorium in Wicn, und ein Superintendent in der Provinz. Die Geistlichen müssen in der theologischen, evangelischen Lehranstalt zu Wien studirt haben. Union der beiden protestantischen Consessionen wird uicht befördert.

Bas die katholischen Zustände anbelangt: so hat Mähren einen Erzbischof, ber zu Olmutz und im Sommer zu Kremsier residirt und bessen Einkommen badurch fo groß geworden ift, daß ihm, nach dem Aufstande zur Zeit Ferdinands II., verlaffene Güter verbannter Herren überwiefen wurden. Die berühmtesten Bischöfe waren Stanisl. Pawlowsty, unter bem Rudolph II. tas Bisthum wieder zum Fürstenthum erhob, und 1599—1636, Dietrichstein, der zugleich Cardinal und Statthalter war. Da in neue= fter Beit viele Mähren zur evangelischen Kirche übergehen wollten, erließ ber gegenwärtige brohende Warnungen, in welchen die Worte fehr karakteristisch sind: "durch An= nahme ber teperifchen Lehre beraubt ihr euch aller Mittel zur Erlangung bes emigen Lebens und fturgt enre Seele in ben Abgrund bes emigen Berberbens." So benft man bort von uns Evangelischen! Außerdem gibt es noch einen Bischof zu Brünn, zwei Briefterfeminarien ju Dlnuug und Brünn, 17 Stifter und mehrere Klöfter, beren fonst weit mehrere waren, ehe viele aufgehoben und zu militärischen Zwecken benutzt wurden\*). Bon mährischen tatholischen Geiftlichen haben im 17. Jahrhunderte mehrere als Missionäre in Amerika sich verdient gemacht, wie Augustin Strohbach, Matthias Euculinus, Abam Gilg und Heinr. Wenz. Richter, Die auch Reifebeschreibungen in Druck gegeben haben, welche Belzel in j. Werke über gelehrte Jesuiten in Böhmen und Mähren (Prag 1786) verzeichnet hat. Die theologische Lebranstalt für Katholiken zu Dlmütz, wo auch einft ein Jesuitensit gewegen, besteht feit Rurgem nicht mehr. Ucber ten mährischen Propheten Drabicius f. b. Urt. Befded.

Mabrifche Bruder, f. Bruder, bohmifche.

Märkische Confessionen, b. h. Confessionen, gültig unter ben beutschen Reformirten ber Mart Brandenburg sind 1) die sogenannte Consessio Sigismundi, worüber s. ben Art. Sigismund, Kurfürst von Brandenburg; 2) das Leipziger Religionsgespräch vom Jahr 1631, b. h. die Erklärung der reformirten Theologen, die daran Theil nahmen. S. den Art.; 3) das Religionsgespräch zu Thorn vom Jahr 1643, b. h. ebenfalls die Erklärung der dasselbst anwesenden reformirten Theologen, worüber s. d. Art. Ihorn, Religionsgespräch. Wie weit die Gültigkeit dieser Schriften reichte und wie lange sie banerte, darüber soll in den Artikeln Sigismund und Breusen Einiges bemerkt werden.

Märtyrer und Bekenner. So heißen die Zeugen (µagrvyec) der driftlichen Bahrheit, welche ihre Glaubenstreue in der Verfolgung entweder mit dem Tode oder boch unter Todesgefahren, Gefangenschaft und körperlichen Schmerzen beträftigt und baburch die Stärke des chriftlichen Geistes ruhmwürdig dargethan haben. Die leidende Tapferkeit, mit der dies geschah, ist an Ort und Zeit nicht gebunden, sie verdient überall jenen Ehrennamen, wo irgend ein Einzelner einer feindlichen, menschlichen Gewalt aus rein religiöfer Treue bis zum Neußersten Trotz geboten; so gesaßt läßt sich das Märtyrerthum durch alle Zeitalter der christlichen Geschichte nachweisen und in gewisser Art anf die inneren blutigen Versorgerufen haben, anwenden. In erweiterter, subjettiv ethischer Bebeutung dürfen wir dasselbe sogar auf alle die Gewisserieheit des

<sup>•)</sup> Statistik ber kath. Kirche in Mähren, f. Bolnys kirchl. Topographie von Mähren, bis jeht 2 Bbe. Catalogus cleri beiber Diöcesen, 1857, Augustini Olomuconsts Episcoporum Olomuconstum series. Olmuly, 1831. Ueber die Gymnasten f. d. jährl. erscheinende österreichische Gymnastalzeitschrift.

### Märtyrer

Einzelnen töttlich gefährbenden Religionstämpfe übertragen. Nur bas gehört unter allen Umständen zum Befen bes Märthrers, bag er äußerlich wehrlos fey, innerlich nur von ber Gache burchbrungen und zum Dulben bereit, mit welchem Lesteren allerdings schon eine chriftliche Eigenthümlichkeit bezeichnet ift. 3m engeren Sinne ragegen gebort bas Märtyrerthum einem bestimmten und zwar dem ersten Zeitalter ber von der heidnischen Welt gewaltsam und langwierig angesochtenen Kirche an; es hat sich in die fer Epoche zu einer großartigen und für die Darstellung des christlichen Geistes nach allen Seiten wichtigen Erscheinung, die ben ftärtften Eindrud auf bas tirchliche Bewußtfeyn hinterließ, entwidelt. Befentlich ift bem Chriftenthum ber Gegenfatz gegen bie gottentfremdete Welt; es will die Welt überwinden und in fie eindringen, aber ohne weltliche Mittel lediglich burch bie Macht bes Friedens und bes Geistes. Das Widerftreben, mit welchem bie chriftliche Botschaft aufgenommen wurde, führte zu einem ungleichen Rampf und bei ber bamaligen Weltlage nothwendig zur Berfolgung. Christus felbst hat ras Schicklal feiner Jünger vorausgesagt (Matth. 5, 10. 12. 44; 13, 21. Lut. 11, 49. Joh. 15, 20.). Die Leidensprüfungen der Apostel find fast fo alt wie ihr Beruf, fie werden von ihnen felber zu den unabweisbaren Bedingungen treuer Rachfolge des Herrn gerechnet (Röm. 5, 35. 2 Kor. 4, 9; 12, 10. 2 Tim. 3, 12. 1 Petr. 2, 21; 4, 12.). Daraus erklärt fich, dag bie Apostelgeschichte ((8, 1; 13, 50.) bie erften feindlichen Nachstellungen als Gelegenheiten eines Sieges ber Sache Gottes über Unglauben und Sünde nachdrücklich hervorhebt, und daß Stephanus als erfter Auführer auf dem apostolischen Leidenswege mit folcher Feierlichkeit auf den Schauplat gestellt wird. Derfelbe Stephanus heißt Apg. 22, 20. in ter Rede tes Paulus ó µageus oov (scil. του Χριστου). Benn fid, Betrus 1 Betr. 5, 1. μάρτυς των του Χριστου παθημάτων nennt: fo scheint dies zwar Augenzeuge der Leiden Christi zu heißen, aber bie folgenden Worte beweisen, wie leicht der Name in die Berentung eines Zeugen, Gewährsmannes oder Bekenners burch llebernahme ähnlicher Leiden übergehen konnte. In der Apokalypfe steht diese lettere Bereutung fest; so heißt 2, 13. Antipas pagoros nioros pov, und 17, 6. ift bas Weib trunken von bem Blute ber Märtprer Jefu. hat fich also bie Erwartung fünftiger Leiden von vornherein bem chriftlichen Bewußtfehn tief eingeprägt: fo dürfen wir ichließen, daß auch das Märthrerthum als folches demgemäß auftreten und eine andere Gestalt annehmen nufte, wie ties unter gleichen Umftanten in einer anders gearteten Religion geschehen jehn würde.

Bir geben, ohne speciell auf die Berfolgungen einzugehen, zuerft einen Ueberblid Bas bie Chriften unter Nero und Bespafian erduldeten, mar des äußeren Verlaufs. bekanntlich burch politische Berbachtsgründe, Bermischung mit ten Juden und tyrannische Billfür verschultet; tie damals Gemarterten ober hingerichteten, wie Flavia Domitilla und Brettius, find noch nicht als Martyrer zu benten , wiewohl fie einer fpateren Ansicht so erscheinen mußten. Wohl aber gab unter Trajan nach bem Berfahren tes Plinius, welches ber Raifer billigte, ber Chriftenname felber ten Grund ju Antlage, Berhör und Bestrafung. Bon bem ftandhaften Tode des Ignatius (um 116) handelt bas erste, zwar mit einigen mythischen Bügen ausgeschmudte, aber wohl im zweiten Jahrhundert abgefaste "Marthrium". Bei den Drangfalen ber Chriften unter Antoninus und Marcus Aurelius müffen bie Opfer ber Boltswuth von benen unterfchieden werden, welche ein geregeltes, richterliches Berjahren burch bie Prüfung anm Tebe führte, boch wirften auch beide Gewalten zufammen. Außer Polytarp von Smyrne (167), bem ber fchöne Brief ber bortigen Gemeinde (Eus. IV, 15.) gewidmet ift, und Juftin (166) gehören bierher die Blutzengen von Lugdunum und Bienne (um 177), wie Attalus, Blandina, Bonticus, Symphorian, Biblias. Ihnen und Anderen werten alle Ehrenprädikate tes chriftlichen heldenthums zu Theil, boch lehnen fie den Namen Martyrer ab, im hinblid auf Christus, ben alleinigen göttlichen Beugen. Schon jest unterfceiden fich bie Feigen von ben Standhaften, und bei diefen finden fie Troft und Aufrichtung (Eus. V, c. 1-3.). - Die nächstfolgenden Erzählungen aus ben Zeiten

#### Märthrer

bes Severus zeichnen wieder eine Reihe von einzelnen Versonen aus, in Rumidien Speratus, in Karthago Die Jünglinge Saturninus und Secundulus, die jungen Frauen Perpetua und Felicitas (vgl. Münter, primord. eccl. Afric. p. 219), in Alexandrien Leoniras, Blutarchus, Serenus, Heraklibes, Heron, Herais, tie Letteren aus dem Anhang bes Origenes. Alle werden entweder nur tur; genannt oder mit einigen Karatterzügen bes Leidens und ber Stanphaftigkeit beschrieben. Gleichwohl war ein eigentlicher Dartprerftant, ter eine Rudwirtung auf tie Gemeinde geubt hatte, tamals noch nicht vorhanden, und ba in ben nächsten Jahrzehnten die Ruhe ber Christen nur wenig gestört wurde: fo burfte Origenes (c. Cels. III, p. 116 R.) behaupten, bağ tie bisher zeitweise um ihres Glaubens willen Getörteten fehr jählbar (apodoa evagiduntoi) fepen, tag jedoch die Fortrauer der Rachstellungen der Ausbreitung des Christenthums teinen Abbruch thun werte. Gang andere Berhältniffe ergaben fich aus ber furchtbaren Decifchen Berfolgung (249-51), tie tann unter Gallus und Balerian wieder .aufgenommen wurte (Eus. VI, 40-42. VII, 1. 10. 11. Cypr. ep. 14. 18. 21. 26. Bal.). Am meisten waren jetzt die Gemeindevorsteher und Bischöfe gefährdet. Zwar forderte, wie es fcheint, auch tiefe Drangfal außer ten Befaunteren, wie Fabianus, Babylas, Alexander, Cyprian v. Carthago u. A., nicht fehr viele Todesopfer; tefto größer war bie Menge ber Angesochtenen und Eingeferferten ober Gequälten. Satte bisher ber Tob ben wahren Sieg chriftlicher Duldung bezeichnet: fo galt jett auch bas treue Betenntnig unter Gefahr, Folter und Berbannung hoher Ehren werth. Solche Geprüfte taten als "Betenner" (confessores) und lebende (Jurreg) Martyrer in bie zweite Raffe, und ba fie nach bestandener Fährlichfeit wieder in Die Gemeinte gurudtehrten ober vom Gefängniß aus mit ihnen Bertehr hatten: jo bilveten fie bald innerhalb berjelben einen auserwählten und boch angeschenen Staud. 3hnen traten in entgegengesetter Eigenschaft und ebenjalls in mehreren Graten Die Abtrünnigen (lapsi f. d. Art., 200 tie verschiedenen Urten genannt find) gegenüber.

-

تر

<u>.</u>

-

Rach ben vorliegenden Echilderungen erscheint tie Mannichfaltigteit ber Fälle weit .7 größer. Da waren Manche, tie ohne Echaam und wie aus eigener Luft verläugneten, 2 Andere, die von Todesangst bezwungen nachgaben, wieder Andere, die zwijchen Treue - mund Untreue unfelig hin und her schwauften, ober Die arglos von dem Rettungsmittel -Des gerichtlichen Ausweises Gebrauch machten, oder nachher ichultbewufit ihre Schwach-= Heit durch Ausreden zu beden wußten, oder die endlich ihr heil in der Flucht suchten (Dionys. ap. Eus. VI, 41. Cypr. ep. 52. De lapsis c. 8 sqq.). Welche Offenbarung Der Gewiffen! Bie gewaltjam enthüllte Die Gefahr den gangen Ubstand von dem rein-=ften befonnenen Todesmuth, ter gewiß feine Beispiele gchabt, bis zu der ehrlofen Feig-Feit und bann wieder zu ter Schwärmerei berer, Die sich freiwillig bem Lobe überlieferten. Die Ordnung ber Gemeinden war bedroht. Die Gejallenen ichienen bes Schriftlichen Namens gang unwürrig, Die Befenner doppelt würrig ju fehn; es lag nabe, - Daß ber Mangel ber Einen burch bie Fülle ter Anteren ausgeglichen murbe und bie - Ebtrünnigen durch tie Fürbitte ber Confessoren Verzeihung und Bieteraufnahme in Die Rirchengemeinschaft erlaugten. Allein tie Letteren gingen in Afrita noch weiter, Indent fie völlig flerifalische Anfprüche auf ihr Berdienft gründeten. Gie waren febr = Freigebig in der Bertheilung ihrer Friedensbriefe (lidelli pacis); noch während der Ber-- Figung, ohne Buziehung ter firchlichen Bebörte, ohne vorangegangene Buße und Bru-= Fang forberten fie ten Bulag für Die lapsi mit folder Anmaßung, daß Cyprian fie alles Ernstes erinnern mußte, wie fehr auch tie Anertennung göttlicher Gebote zu ber = Pilichttreue eines rechten Bekenners gehöre (op. 9. 11. 14. 16. 22 al.). Erinnern wir an ben bamaligen Streit über bie Buftisciplin und bas rechte Mag ber Strenge, fo überfehen wir die prattische Wichtigkeit ber gangen Sache. - Achuliche Erscheinungen Entwickelten fich aus ber letten und confequentesten Verfolgung unter Diocletian (303 ff.), = in welcher bie Gewalt des Heidenthums fich nochmals in einem heftigen und langwierigen Ausbruch Luft machte, che fic, - und theilweife an bem Biderftand ber Mär-

tyrer felber, - ermüden follte. Die Berichte bes Eufebius (De mart. Pal. u. H. e. VIII, 7-13), bes Lactanz (De mort. persecut.) und ber toptijchen Alten (Thebaica frgm. ed. Georgii, Rom. 1793) bedürfen tritifcher Sichtung und ergeben fich mehr in ber Schilberung der einzelnen Falle, als daß fie das Allgemeine und Zuftandliche mit Sicherheit erkennen lassen. Berühmt find tie Namen ber in diesen Jahren gebliebenen Bresbyteren und Bischöfe, Bamphilus, Lucianus, Betrus von Alex., Anthimns, Sylvanus u. A., - bagu die Menge der in Thebais, Aegypten, Alexandrien, Sprien, Balaftina angewendeten Martern, Straf= und Totesarten; fie waren ebenso zahlreich als bie Grate ber tabei bemiejenen Standhaftigfeit ober Furcht. Bu ben bisherigen Urten bes Mbfalls tam noch die neue der traditores, r. h. derer bingu, die tem Befehl gur Auslieferung ber heil. Schriften Folge leisteten. Welche Schwierigkeiten es aber hatte, nach eingetretener Friedenszeit die Bußgesete bergestalt in Anwendung zu bringen, daß Milte und Gerechtigteit gegen bie lapsi gleichmäßig Berudfichtigung fanden, beweifen bie bocht merkwürtigen Verordnungen ber Synode von Ancyra (314). -- Die Gefammtmenge der eigentlichen Blutzeugen ift unbestimmbar. Denn fo fehr auch feit Dobwell's berühmter Abhandlung De paucitate martyrum, welche Ruinart bestritten hat, die Rritit barauf hingeleitet wurde, die "Unzähligen" (µvopoo), von benen bie Quellen fprechen, auf bescheidenere Grenzen zu reduciren: so barf boch von einer geringen Anzahl ebenfalls nicht die Rede fenn, und jedes numerische Resultat bleibt zweifelhaft.

Runmehr ift nöthig, bag wir auch in bas geiftige Befen bes Gegenstandes noch einen Blick werfen. Das Märtprerthum hat sich als ein eigenthümlich christliches aus gebildet und will bemgemäß verstanden feyn. Es ift ein Gegenstnich ber alten Apologenit, welche ihrerseits die Angriffe abschlug und erwiderte, zu welchen sich jenes rein buldent verhielt. Richt die Tyrannei der Unterdrücker allein, auch die christliche Leidensfähigket und bie Liebe zu dem schweren Weg ber Nachfolge Christi werden an ihm ertennbar. Wenn es von Ignatius heißt: ένενόει γώο την διά μαρτυρίου γινομένην όμολογία πλείον αυτόν προσοιχειούσαν τω χυρίω (Martyr. c. 1.): fo wird bamit etwas für bas Bewußtjehn ber Märthrer im Großen Gültiges ausgesprochen. Denfelben Sinn but ber Brief des Ignatius an die Römer (c. 4. 5.), und es macht für unfern Zwee wenig Unterschied, ob wir von der Annahme ter Unächtheit ausgehen, ba die Briefe nicht später als' um die Mitte des zweiten Jahrhunderts abgefaßt fehn können (vgl. and Mart. Polyc. c. 19.). In dem Gendichreiben aus Lugdunum und Bienne beißen bie Blutzeugen icon "Athleten" (yevvaior aBanral); fie haben ben Rampf gegen ben Setan auf fich genommen, Chriftum angezogen, und geben feiner Gemeinschaft und bem Empfang ber himmlischen Krone entgegen (Eus. V, 1.). Aehnliche Aussprüche wiederholen fich oft. Gewiß hatte dieje Anficht auch eine allgemein chriftliche Babrheit: ihren gesteigerten Ausbruck aber erhielt sie taburch, daß alle Tugend bes bultenten Behorfams auf Chriftus, ben göttlichen Anfänger, ber burch Leiden zur himmlifchen herrlichkeit erhoben worden, zurüchwies. Tertullian in feiner feurigen Anrede an Die Märtprer benkt diese ichon vor ihrem Ende als ans ber Welt gerückt, ba fie ben Rampf mit ihr bestehen wollen, in welchem Gott ber Richter und ber heil. Geift Borfteber ift, und auf welchen ein himmlifches Bürgerrecht und ein Ehrenpreis von engelgleicher Substanz folgt (Ad mart. c. 2. 3). Ebenso lebhaft schildert Cyprian die martyrum coelestes coronas et confessorum glorias spiritales (De lapsis, c. 4.). Das Leiben um bes Glaubens willen wurde in ein höhercs providentielles Licht gestellt, ja als etwas an sich heilfames angesehen. War nun bas eigenthümliche Berdienft ber Märtprer anertannt: fo ergab fich ferner, wie daffelbe reinigend auf fie felber zurückwirten und Anderen fegens: reich werben follte. Jeber Chrift foll burch die Taufe bereits in einen chriftlichen Lebenstampf und Kriegsstand eingetreten sehn; bavon ausgehend stellte Tertullian ben reinigenden Birfungen ber letteren bie des Zeugentodes zur Seite (Contr. Gnost. scorp. c. 12. Sordes quidem baptismate abluuntur, maculae vero martyrio candidantur) und lief die Möglichteit offen, daß jene von diesem ersetzt werde. Und er hat sogar diese Confe-

# Märthrer

queuz felbst gezogen und damit eine bedeutende praerogativa martyrii ausgesprochen (De resurr. carn. 43, daher lavacrum sanguinis). Das andere Moment ergab sich aus ber angenommenen Berähnlichung mit Chriftus. Dachte man Die Märtyrer gleichfam als Beisiger (nagedooi) Christi zu deffen Rähe emporgehoben: so schien auch von seinem Berdienst Etwas auf sie übergegangen zu seyn. Darauf kommt wirklich Origenes in feiner Ermahnungsschrift hinaus; denn er sucht nicht nur die Sehnsucht nach dem "Relch bes Heils" und der Erlöfung von dem sterblichen Leibe anzuregen und verheißt den treuen Betennern ein unmittelbares Schauen Gottes, sondern läßt sie auch Theil haben an ber fühnenden Rraft des Todes Christi, wenn er gleich einräumen muß, baß bie Zeiten ber Drangfal nicht immer bauern können (Exhort. ad mart. p. 280 sqq. R.). Dies ift ber Bobepuntt religiöfer Werthichatung des Beugentobes, und berfelbe Standpunkt war gewiß im dritten Jahrhundert weit verbreitet; er erklärt theils die schwärs merifche Stimmung Einzelner, die der Gefahr entgegengingen (Tert. ad Scapul. c. 5.), theils die bittere Satire über die Todesluftigen, zu welcher heidnische Kritiker, wie Lucianus (De morte Peregrini) sich gereizt finden mochten. Bir müffen aber fogleich hinzufügen, daß diefe Anschauung doch nicht ohne rechtmäßigen Gegendruck geblieben ift. Bunächst widerstrebte ihr entschieden Elemens von Alexantrien, intem er ohne Berläugnung bes chriftlichen Intereffes boch ben Magstab der Beurtheilung mehr von ber alls gemeinen sittlichen Geite bernimmt. Der freie und treue Tob bes Betenners, fagt er, tann allerdings der Gipfel menschlicher Bolltommenheit feyn: aber erft tie Gefinnung macht ihn dazu, nicht das bloge Sterben, und die willfürliche Aufopferung gleicht mehr bem eiteln Bahn eines Gymnosophisten, als ber wahren Glaubensstärte eines Chriften, ber wohl miffen foll, daß feine Aufgabe in der Uebermindung der Günde im Leben und im Tode bestehen foll (Clom. Strom. IV, p. 576. 623. VII. p. 871. Pott.). Es ge= reicht bem Clemens zur Ehre, chriftlichen Geift und Besonnenheit bergestalt vereinigt **ju haben.** Sodann aber konnten die Uebertreibungen des Montanismus und der Kampf wider diefen zur Mäßigung hinleiten. Diefe Partei, gestützt auf den Ausspruch des Montanus, man solle nicht im Bett noch am Fieber oder in Kindesnöthen zu sterben wünschen, fondern als Märthrer, damit Chriftus verherrlicht werde, der für uns gelitten hat, — zählte außer dem strengeren Fasten und der Ehelosigkeit auch das Märth= rerthum und den Eifer für dasselbe zu den Merkmalen der pneumatischen Christlichkeit. Tertullian überbot als Montanist noch seinen früheren Standpunkt. Er verwarf die Flucht in der Berfolgung; denn da die Nachstellungen von Gott verhängt seven, der Teufel alfo hier nur als göttliches Wertzeug handle: fo fep es unerlaubt, feinen Angriffen aus dem Wege zu gehen. Nicht Alle theilten dieje Meinung, auch die entgegenftehende wurde biblisch vertheidigt. Hochgeachtete Männer, wie Cyprian, gaben bas Beispiel einer untadelhaften Zurücziehung, wodurch das Urtheil der Montanisten zur Barteistimme wurde. Wenn dann über das Bergehen der Abtrünnigkeit strenger oder milder geurtheilt ward: fo mag auch die Tugend ber Beugen einer ungleichen Schätzung unterlegen haben. Dieje Schwankungen des kirchlichen Bewußtfeuns zwischen der enge= ren und fpezifischen und ber freier sittlichen Auffassung werden nicht völlig zur Rube getommen fehn. Bährend jedoch fo ftarte Folgerungen, wie die des Tertullian, später nicht mehr laut wurden, blieb doch die tiefe Anerkennung des Berdienstes und ber an= nähernden heiligkeit ber Beugen unbeftritten, und Eufebius, welcher biefem Zweige feines hiftorischen Materials die größte Sorgfalt widmet, tann im Ganzen als Bertreter bes tirchlichen Standpunfts gelten.

Rach bem Bisherigen brauchen wir die Gründe einer beginnenden praktischen Marthrerverchrung und beren Einfluß auf den Cultus nicht mehr zu suchen. Das Andenken an die Geopferten befestigte sich frühzeitig in den Gemeinden. Schon der Brief der Gemeinde von Smyrna fordert es, c. 18., als Pflicht der Pietät, den Geburtstag des Marthriums zu feiern (entredesv rip rov magroylov huégan yeresdeor), und zwar zu Ehren derer, die bisher gelitten, und zur Stärlung und Ermun-

terung derer, denen daffelbe bevorsteht. "Denn wenn wir Christus als den Sohn Gottes verehren, fo verdienen fie als beffen Schüler und Nachahmer unfere Liebe" (c. 17.). Die nuéqu veregliog ift also ber Todestag ber Zeugen, ber aber als Geburtstag gebacht wird zur Bezeichnung bes herrlicheren Dafeyns, zu welchem fie burch ben Tet erhoben werben follen (Eus. IV, 15. ed. Heinich. I, p. 358. Sagittarius, De nataliciis martyrum in primitiva ecclesia, ed. J. A. Schmid 1696). Nach Zertullian war es Sitte, bie Jahrestage ber Hingeschiedenen mit Oblationen zu feiern (De coron. mil. c. 3.), und Epprian (c. 31.) ermahnt ben Rlerus zu genauer Aufzeichnung biefer Gebenktage, damit ihnen die schuldige Ehre auch fernerhin zu Theil werde. Auch genauere Rotizen über ihr Lebensende mögen bei solchen Gelegenheiten niedergefchrieben fehn. Bei biefer an fich löblichen Gewohnheit blieb man unter den gegebenen Umständen nicht stehen. Das Gebet zum Gedächtniß ber Märtyrer fchloß nach Cyprian (c. 57.) und Drigenes (a.a. D.) bie Borftellung in fich, daß beren Fürbitte im Anschluß an Christus, ben höchften Bertreter ber Gläubigen bei Gott, für die lebenden einen besonderen Segen habe. Baren hiermit bie Reime einer abergläubigen Berehrung gegeben, mas follte gefcheben, nachdem das Märthrerthum als eine abgeschloffene Erscheinung ber frommen Betrachtung fich bargeboten hatte? Seit dem vierten Jahrhundert ging Alles in's Sinnliche und Bhantaftische über, und heidnische Neigungen fanden in chriftlichen Stoffen Befriedigung. An die Stelle der ehrwürdigen Gräber traten Rirchen zu Ehren der chriftlichen Deroen; jedes Land eignete fich die Seinigen zu, Altäre wurden über den Reften errichtet, jährliche Feste (sollemnitates m. πανηγύρεις των μ.) Einzelner ober Aller (f. d. A. Beilige) eingeführt. Die Reliquien, die man oft in den Rirchen felbst aufstellte und sogar täuflich umhertrug, vertheilten den Cultus in einen sichtbaren und unsichtbaren Gegenstand, und cs war nicht schwer, eine Berbindung zwischen beiden berzuftellen. Die großen Kirchenlehrer nährten ben Aberglauben mehr, als bag fie ihm entgegengewitt hätten. Die Lateiner Sieronymus und Augustinus gaben dem Boltsglauben an bie hülfreiche geiftige Nabe ber Märthrer ober an bie geheime Berbindung ihrer Geelen mit den irdischen Gebeinen nur eine verfeinerte Deutung. Den Griechen, wie Bafilius, Gregor von Nazianz und Chryjoftomus, miderftrebte bie grobfinnliche Borftellung: aber fie waren besto bereiter, tie Verdienste und himmlischen Ehren ber Gefeierten in zahlreichen Gedachtnifreden ju preisen (j. t. Stellen bei Giefeler, I, 2. Abth., S. 262). Bereinzelt flangen bie Stimmen einiger Nüchternen, tes Bigilantius und Eunomint. Bei fo ftarkem Untheil ber Phantafic an Diefen Huldigungen wurden die Berichte über Leben und Schickfale der Märtprer immer unficherer; die Geschichte wich ganzlich ber Sage, die bis zur Erfindung neuer Märtyrerakten fortgeschritten ift. Bekannt find die Legenden von den sieben unter Decius eingemauerten und unter Theodosius wieder erwachten Schläfern, von dem Untergange der Märtprerlegion zu St. Maurice (f. b. Art. Mauritius u. d. theb. Legion) und von den 11,000 Jungfrauen (f. d. Art. Urfula). Für die christliche Boesie haben Brudentius (in dem Buch Beristephanon) und Fortunatus von diefen Erzählungen einen zuweilen glücklichen Gebrauch gemacht, wiewebl bie Leidensqualen felber mit allzu grauenhafter Deutlichkeit beschrieben werden.

Soweit bilbet bas Märthrerthum eine in sich zusammenhängende historische Erscheinung. Fragt man noch, wie ber in demselben entzündete cristliche Leidensbrang and nach dem Stillstand ber Berfolgungen weiter fortwirkte: so erinnern wir an Zweierkei. Erstens bezeichnet die Partei der Donatisten (s. d.) einen solchen Ausweg, benn in dieser trat bas Streben nach Kirchenreinheit in überspannter und sektenhafter Gestalt auf, so daß selbst bas Ehrenzeichen der Leidenssähigkeit in Beispielen wilder Selbsttöttung gewaltsam herbeigezogen wurde. Zweitens aber breitete sich seit dem vierten Jahrhundert innerhalb ber Kirche bas Wönchthum (s. d.) aus, und zwischen biesen und bem Märtyrerthum besteht insofern ein geistiger Zusammenhang, als berjeke Trieb, der sich in dem Einen so start ausgeprägt hatte, in bem Andern die miden Gestalt der Entsagung annahm. Beide Sattungen von christlichen Würdenträgern hat die tatholische Rirche in dieselbe Schaar ihrer Heiligen aufgenommen.

Die fpäteren vereinzelt ober zahlreicher auftretenden Beispiele des Märtprerthums, wie fie die Geschichte der Miffionen barbietet, können wir hier nicht verfolgen. Auch gehört bas Eindringen bes Islam in die christliche Welt weniger in diefen Zusammenhang, ba berfelbe von ben ersten wilden Eroberungen, welche bem chriftlichen Bolf jere Babl und Besinnung raubten, bald zur Toleranz überging, statt mit methodischer (9e= walt die Einzelnen auf die Probe zu ftellen. Märtprer, wie Raimundus Lullus († 1315) hat der Islam weniger als Abtrünnige zur Folge gebabt. Aber es wurde ichon oben angedeutet, daß bie tatholische Rirche, abgesehen von ber Blutschuld, die sie in ben älteren Repertriegen auf fich lud, im Zeitalter ber Reformation ein reichliches Todesbetenntniß mit Schwert und Scheiterhaufen dem Protestantismus abgefordert hat. Die reformirte Rirche Frankreichs verdient in diefer Beziehung die erste Stelle. Bir zweifeln nicht, daß hier wie in den Niederlanden und England Mancher mit terselben Treue und Gemiffensreinheit bem Tobe um des Glaubens willen entgegenging, wie nur Einer ber Alten. Innere Gewißheit und Willenstraft haben in ben verschiedensten Stellungen bie Tobesfurcht besiegt. Wenn ichon bie lleberzeugungesttärte bes Servet, obmobl es ihr an religiöfer Demuth fehlte, Achtung verdient, fo weit mehr früher bie lautere Tobesverachtung eines Hus. Aber die evangelische Kirche creirt keine Märtyrer. Gie will Jeben, bem bas Neußerste zugemuthet worden, liebevoll fchäten, foweit ihr feine perfonliche Gesinnung befannt ift. Gie will aber auch im Großen bas Gebächtniß berer in Ehren halten, die unter allen Gefahren und mit muthiger hingebung ihre firchliche Freiheit erkämpft haben, indem sie übrigens für die 3dee der Leidensnachfolge Christi eine umfaffendere Darstellung in sich zu pflegen sucht, als ties im Alterthum möglich war. - 'Ruisart, Acta primorum martyrum etc. Par. 1689. Augsb. 1802. Dodwell, De paucitate mart, in ejus dissertt. Cyprianic. Oxon. 1684. S. F. Rivini Diss. de professoribus veteris ecclesiae martyribus. Lips. 1739. Walch, De persecutt. Christianorum in Nov. comm. soc. Gott. II. Bingham, Origines, IX, p. 132 sqq. Neanders R.G. Th. I, S. 122 ff. Tzichirner, Fall des Heidenthums, Lpz. 1829. Das christl. Rärtyrerthum, nach bem Engl. res 3. For u. 3. Milner, Th. 1. 2. Lp3. 1817. Gaß.

Martyrer, die vierzig. Unter ben in ben Martyrologieen und Seiligentalenbern mit bem Ramen ber vierzig Märtyrer genannten Blutzeugen Christi (vergl. Petri de Natalibus, Catalogus sanctorum. Lugduni 1508. L. I. c. 89; L. II. c. 72; L. IV. e. 126. C. Baronii, Martyrologium romanum. Moguntiae 1631 p. 36 sq. und Ausführ= liches Heiligen Lexicon. Köln u. Frankfurt 1719. S. 2389. 2402. 2475) waren in der elten Rirche besonders bie vierzig Solbaten berühmt, die, unter dem Raifer Licis nius, im Jahre 320 ju Sebafte in Urmenien von bem Befehlshaber Lyfias badurch ju opfern gezwungen werden follten, daß fie, nach bereits empfangenen ichmerzvollen Rerfer= und Körperstrafen, nackt auf einem, der Stadt nahen, mit Eis bedeckten Teiche, während einer ganzen Nacht, der größten Kälte ausgesett wurden. Neunundbreißig klieben standhaft, einer fiel ab, wurde aber ersetzt durch den heidnischen hüter, ber, als er ben Abtrünnigen durch bas Mittel ber Lebensrettung, ein heißes Bat, sterben fab, jum Betenntniffe Chrifti fich getrieben fühlte. Die Leichen ber durch bie Rälte Getöbteten wurden verbrannt, und ihre Afche in's Wasser gestreut, auf daß, wie Basilins jagt, ihr Rampf burch alle vier Elemente ginge; benn auf ber Erbe wurden fie zuerft mf mannichfache Beife gepeinigt, verharreten bann lange Beit in freier Luft, wurden im Feuer verbrannt und endlich in's Baffer geworfen. Basilius von Cafarea, Gregorius von Nyffa, Chryfostomus, Gaudentius von Brescia und Ephräem Syrus haben Die Geschichte biefer vierzig Marthrer theils felbständig zum Gegenstande ihrer homilien gemacht, theils fie in ihren homiletischen Arbeiten mehrfach benutzt, und es babei an reicher rhetorischer Ausmalung nicht fehlen lassen, beren einzelne Büge jedoch ber biftorifden Begründung burchaus ermangeln. Die Ramen Diefer vierzig Märtprer geben

Petrus de Natalibus a. a. D. L. III. c. 185; Th. Ruinart, Acta primorum Martyrum sincera et selecta. Amst. 1713. p. 521, und das Kölner Heiligen-Lexiton G. 2529; ihr Gedächtnißtag ist der 9. März. Bgl. im Uebrigen noch L. Rabus, Historie der Märthrer, I. Ihl., darin das Erste und Andere Buch von den heiligen, Außerwölten Gottes Zeugen, Betennern und Märthrern. Strafburg 1571. S. 285 f. 2. Geller.

Martyrer, die zehn Taufend. Zweimal werden in ben Martprologieen zehn Taufend Märtyrer genannt, nämlich unter dem 18. März die, unter Kaifer Diocletian, zu Nitomeria, ber hauptstadt Bithyniens, Singerichteten, und unter bem 22. Juni die, unter Raifer habrian, auf bem Berge Ararat Gefreuzigten. Der Tod Jener foll Statt gefunden haben bei Gelegenheit der Feuersbrunft, die im Jahre 303 in dem taiferlichen Balaste zu Nifomedia ausbrach, und deren Anstiftung man ter Rachjucht ber Christen Schuld gab, obgleich diefe Beschuldigung durch Nichts erwiesen werden tonnte. Pactantius fagt (L. de mortibus persecutorum c. 14), daß Diocletians Schwiegersohn, Galerius, felbst die Feuersbrunst angelegt habe, um nur die Christen antlagen zu können. Andere geben andere Urfachen derfelben an. Eusebius behauptet mit Recht (H. E. L. 8.), daß man die wahre Urfache nicht tenut. Genug, tie Chriften wurden einer Berfchwörung gegen ten Raifer beschuldigt, und ohne zu unterscheiden, wen ein Berbacht treffe, wen nicht, wurden sie den grausamsten Berfolgungen ausgesetzt. In tiefen Berfolgungen follen zu Nitomedia zehn Taufend ftandhafte Betenner Chrifti theils mit Feuer ober Schwert hingerichtet, theils erfäuft worden jenn. S. C. Baronii Martyrologium romanum p. 180 sq. Th. Ruinart, Acta primorum Martyrum. Praef. LXI. u. p. 308. For u. Milner, bas christl. Märtyrerthum. Lpz. 1817. Thl. I. S. 114 ff. Reander, Sejá. ber chriftl. R. u. R. Bb, I. A. I. S. 240.

Bas die Erzählung von den, unter hadrian auf dem Berge Ararat um ihres christlichen Bekenntnisses willen gekreuzigten zehn Tausend betrisset, so gibt Petrus de Natelidus (Catalogus sanctorum L. V. c. 137) dieselbe am aussührlichsten. Doch ist, da alle historischen Anhaltspunkte sehlen, nicht mehr zu entscheiden, was in ihr Legende, was Geschichte ist. C. Baronis Martyrologiam romanum p. 384 versucht die Bahrheit ber Erzählung zu retten und läst sich zu dem Ende aussührlicher sowohl über den Schauplatz des Leidens, als auch über die große Zahl der standhaft Bekennenden ans, ohne dadurch jedoch der Geschichte eine wahrhaste Thatsoche gewonnen zu haben. L. Heller.

Mäßigfeitevereine, bie, nehmen unter ben zahlreichen Bereinen, welche in neueren Zeiten zur Kräftigung und Hebung des religiöfen und fittlichen Lebens ber Bölter entstanden find, wegen ihrer segensreichen Folgen eine beachtenswerthe Stelle ein. Gie verbanten ihre Entstehung ber aus ter täglichen Erfahrung fich immer machtiger aufbrängenden Ueberzeugung, daß der Migbrauch ber deftillirten geiftigen Getrante nicht nur ben Wohlftand ber Familien allmählig zu Grunde richtet, ben Körper gerrüttet und große unheilbare Krantheiten zur Folge hat, fondern auch ben Geift fowächt, Die Rräfte beffelben lähmt und in eine vertehrte Thätigkeit verfett, fowie die verberblichsten Triebe, Neigungen und Leidenschaften nährt und ihrem Ausbruche schrantenlofen Spielraum verschafft. 3mar hatte ichon vor bem Jahre 1600 ber Landgraf Moris von heffen einen Mäßigkeiteverein errichtet und fpater Siegmund von Dietrichftein am 22. Juni 1517 ju Grät in Steiermart ten St. Chriftophsorben gegen ben unmäßigen Genug beraufdender Getränte gestiftet. Aber erft im folgenden 3ahrhunderte, als mährend bes dreißigjährigen Krieges der Anfangs nur als Araneimittel in den Apotheken ausgegebene Branntwein mit unerwartcter Schnelligkeit sich als ein gemeines Getränt unter bem Bolte verbreitete und bald auch andere altoholhaltige, bipige Getränke, wie Arrac, Cognac und Franzbranntwein, hinzukamen, wurde ber verberbliche Einfluß bes zur allgemeinen Boltsfitte gewordenen und fo leicht in Unmäßigkeit ausertenden Genuffes tiefer Getränke immer mehr ertannt, und ber Staat wie bie Rirche ftrebten in vielen Ländern eruftlich dahin, ber Truntfucht entgegen ju mirten. Inbeffen vermochten weder die Ermahnungen der Rirche noch die miederholten Berordnungen ber

Regierungen\*) der eingeriffenen Sitte Einhalt zu thun und den verderblichen Folgen verselben vorzubeugen. Ebensowenig gelang es in der Mitte des vorigen Jahrhunderts dem britischen Admiral Bernon, der Trunksucht unter den Matrosen seiner Flotte davurch zu steuern, daß er ihnen Branntwein mit Wasser vermischt reichen ließ; er gab sielmehr dadurch nur Beranlassum Grog, einem neuen berauschenden Getränke, welches noch verderblicher als der Branntwein wirkte.

Europäische Auswanderer brachten hierauf die herrschend gewordene Sitte mit sich nach Nordamerika, wo sich dieselbe schnell nicht nur unter den Ansiedlern, sondern auch unter den Stämmen der Indianer verbreitete und allgemeiner als in irgend einem kande Europa's ihre verderblichen Wirkungen äußerte. Schon im Ansange dieses Jahrhunderts wurden daselbst mehr als 30,000 Menschen alljährlich ein Opfer der Trunklucht und von den 5000 Verbrechern, welche von den Gerichtshöfen im Staate Neu-Nork innerhalb eines Jahres verurtheilt wurden, waren weit über die Hälfte durch Unmäßigkeit im Trinken zu ihren Frevelthaten verleitet worden.

Diese unläugbaren Thatsachen und die schmerzliche Bevbachtung ver unaufhaltsam fortschreitenden Zunahme bes Uebels bewogen einige patriotische und menschenfreundliche Männer in ben vereinigten Staaten, sich unter einander zu verbinden und gemeinschaftlich auf wirtfame Mittel zur Unterbrückung bes furchtbaren Lafters zu benten. So entftand im 3. 1803 zu Bofton ber erfte Mäßigteitsverein unter bem anspruchs= lofen Namen Gesellschaft von Massachusetts zur Unterbrückung ber Unmäßigkeit, dessen Beispiele bald mehrere in anderen Städten folgten, so daß im Jahr 1829 bie Bahl berfelben über taufend stieg, unter tenen sich 11 Staats- ober Central=Bereine befanden, welche sich bie Aufgabe gestellt hatten, im Umfange des betreffenden Staates durch schriftliche und mündliche Belehrung das Bolt über die Schädlichkeit gebrannter Getränke aufzuklären und die Grundfätze ber Mäßigkeit überall zu verbreiten. 3hre Bemühungen wurden über Erwarten mit bem gludlichsten Erfolge geirönt. Im folgenden Jahre zählte man schon in Nordamerika 18 Staatsvereine und im Ganzen 2,200 Gefellschaften mit 170,000 Mitgliedern. Auch wurden bald barauf bie erften Bersuche mit ber Abschaffung tes Branntweins im Landheere gemacht, welche ben im Jahre 1833 erfolgten gefetlichen Bestimmungen über diefelbe ben 2Beg bahnten. Als ein bebentender Fortschritt ber Mäßigkeitsangelegenheit muß es ferner be= trachtet werben, daß sich im barauf folgenden Jahre aus ben in allen Staaten ber Union bisher constituirten Staats= und Central-Bereinen unter dem Namen "Mäßig= leits = Union der vereinigten Staaten" ein Gesammtverein bildete, welcher fich verpflichtete, gewiffenhaft alles basjenige zu betreiben, mas in bem ganzen Umfange ber vereinigten Staaten zur Förderung der Mäßigkeitssache wünschenswerth erscheinen würde. Bon ba an wuchs nicht nur bie Bahl ber eingeschriebenen Mitglieber, welche bie Gewohnheit des Branntweintrinkens aufgaben, mit jedem Jahre um viele Tausende, foubern bie Grundfase ber Mäßigkeit brangen auch in alle Schichten bes Bolkes und rigten unläugbar ihre wohlthätigen Folgen. Mit Recht fagt in diefer Beziehung ein gründlicher Beobachter, Dr. Julius, in jeinem gehaltvollen Werte über Nordamerita: "Reben ben Ruchternheite-Bereinen, ben großartigsten aller ameritanischen Inftitute, fowindet felbst der außerordentliche Umfang ber früher ausführlich geschilderten, weit greifenden religiöfen und Unterrichtsanstalten gar febr zusammen. Denn biefe Bereine haben nicht auf Einzelne, fondern unmittelbar auf die Maffen gewirkt, beren

<sup>•)</sup> Es mag genügen, hier auf bie Branntwein. Ebitte bes ausgezeichneten herzogs Ernft Unguft von Ralenberg aus bem Jahre 1691 und Georgs II. von hannover vom J. 1736, enf bie Beschwerben ber Landftänbe bes Bisthums Osnabrüc vom 30. Rovember 1695, sowie enf bas Gefetz bes Rönigs Friedrich Wilhelm I. von Breußen vom 31. März 1718 und enf bas Detret bes Fürstbischofs Friedrich Wilhelm von hildesheim vom 6. Rovember 1771 hinguweifen.

Belebung und Befferung sie sich zum Ziele sesten, gleichnäßig alle politische und Glaubensparteien in ihre Kreisc ziehend, und sie find so die allgemein an erkann testen aller berartigen Bestrebungen geworden." (Bgl. Nordamerika's sittliche Zustände nach eigenen Anschauungen in ben Jahren 1834, 1835 u. 1836. Lpz. 2 Bbe. I. S. 319).

Die jegensreiche Birtfamkeit ber nordamerikanischen Mäßigkeitsgesellichaften erftredte fich bald auch weit über bie Grenzen ber vereinigten Staaten. Sowohl in ben englifchen Besitzungen und ten Indianer-Ländern Amerita's, als in einzelnen Theilen Afiens und Auftraliens, fowie auf bem Borgebirge ber guten hoffnung in Afrita entflanden ähnliche Bereine, welche die Grundfage ter Mäßigkeit, ober ber völligen Entfagung im Genuffe tes Branntweins und anderer fpiritnöfen Getränke den Mitgliedern zur Bflicht Am bedeutendsten mirtte aber das Beispiel Nordamerita's auf Diejenigen fanmachten. ber Europa's, in benen tie unheilbringenden Folgen ber machjenden Unmäßigkeit, ber Pauperismus und alle Urten von Berbrechen, immer betentlicher hervortraten. Bunacht war es Großbritannien und Irland, wo man die Nothwendigkeit einer burchgreifenben Reform ertannte. Der Brediger und Brojeffor ber Theologie, John Edgar ju Beljaft, einer Hafenstadt in Irland, war der Erste, ter sich das Berdienst erwarb, diefen für die Sittlichteit wie für die häusliche Wohlfahrt ber Denfchen gleich wichtigen Begenstand in Europa anzuregen und auf die gludlichen Erfolge, welche man bamals ichon in Amerita erreicht hatte, aufmertfam zu machen. Er erließ im August 1829 in einer vielgelefenen Beitung einen "Aufruf an feine Mitburger" in Bezug auf Die Dagige teit und bewirkte, taf fich noch in demfelben Jahre zu Neu-Roff in Irland ber erfte europäische Mäßigkeite Berein bildete.

Bährend in Irland in furger Zeit noch mehrere Bereine entstanden, begann man auch in Schottland und England fich mit diefem Gegenstande zu beschäftigen. Ein Schritt von bedeutender Wichtigkeit geschah im Mai 1831, als fich in London ein Berein conftituirte, welcher ben Namen "britifche und auswärtige Dagigfeitsgefellschaft" aunahm und zu beffen Beschützerin und Patroniu fich bie Rönigin Bictoria bereitwillig erflärte. Die lebhafte Theilnahme, welche die Königin jowohl als tie höchsten Beiftlichen und tie angesehensten Staatsmänner ter Dagigfeitsange legenheit schenkten, beförderte nicht allein in allen drei Reichen die Bermehrung ber Mäßigkcitsgefellschaften, fondern rief auch die Enthaltfamteits=Bereine in's Leben, beren Grundfäge fich über alle beraufchende Getränke, jomit auch über bie gegohrenen, wie Bier und Bein, erstredten. Da tie Mitglieder berfelben bemjujolge nur ben Genuß ber filtrirt en Getränke erlaubten, fo erhielten fie ben Mamen "Thee Totalisten" oder "Bassertrinter;" sie selbst nannten aber ihren Verein "Total Society, Total Abstinence Society, New British and Foreign Temperance Society," unt fprachen ihre Verpflichtungsformel in ben Worten aus: "Bir verpflichten uns freiwillig jur Enthaltung von jedem beraufchenten Getränte, ben medicinifchen unt religiöfen Gebrauch ausgenommen, " während bie Formel bes Mäßigteitsvereins (Temperance Society) auf tie Enthaltfamfeit von allen beftillirten Getränken, mit Ausnahme bes medicinischen Gebrauches, beschränkt blieb.

Gleichzeitig mit bem erstaunenswürdigen Fortgange, welchen die Mäßigteitsbeftrebungen in England und Schottland hatten, gelang es ben rastlosen Bemühungen tes Deminitanernwönchs Mathew in Irland, noch weit großartigere Ersolge zu erreichen. Der Bater Theobald Mathew, dieser ausgezeichnete Mäßigkeitsapostel (the Apoelle of Temperance) war am 10. Oktober 1790 zu Thomastown in der Grafschaft Tipperary geboren und ist am 8. December 1856 zu Queenstown in Irland gestorben. Ben einer außerordentlichen Beredtsamkeit unterstücht, bewirkte er einzig und allein burch bas große Angehen, in welchem er bei der größtentheils fatholischen Bevölkerung als Gespilicher stand, und durch seine volksthümlichen Borträge, die er auf seinen im Auftragt feiner gesstlichen Obern unternonnmenen, selbst bis London ausgedehnten Reisen bielt, eine wunderbare lumvandlung in der lleberzeugung und Lebensweise ber Menichen lleberall, wo er fich zeigte, ftrömte das Bolt ihm zu Tausenden zu, gab feinen eindringlichen Ermahnungen Gehör und legte niederknieend das Gelübde einer völligen Enthaltsamteit ab. Indem er mit ächt christlicher Liebe und Sanstmuth in den öffentlich gehaltenen Bersammlungen die Erwachsenen aus allen Klassen des Bolts für feine Grundfätze zu gewinnen suchte, richtete er zugleich seine Ausmerksamteit auf die heranwachsende Jugend und stiftete selbst in den Elementarschulen Vereine von Kindern, um ihrem Gemüthe frühzeitig die Grundfätze der Mäßigkeit einzuprägen und den Abscher gegen jede Art von Unmäßigkeit zu erwecken.

Bie in Großbritannien und Irland, fo hatte man auch in ber Schweiz, in Holland, Danemart, Rugland und besonders in Schweden und Deutschland aus dem machjenden Sittenverderben bes Bolts, noch mehr aber ans ben befannt gemachten statistischen Listen der Armen=, Kranken= und Gefangenhäufer bas zunehmende Elend tes Branntwein= Trinkens icon längst erkannt und die Nothwendigkeit, ernste Mastregeln bagegen zu rrgreifen, eingefehen. Aber vergebens hatten aufgeklärte Geistliche, Lehrer, Aerzte und Richter aus Eifer für das Wohl ihrer Mitmenschen auf eine Reform im Genusse geistiger Getränke als auf bas wirtfamste Heilmittel bes Uebels mit Rachdruck hingewiefen. 3war ging ichon im Jahre 1832 von bem erleuchteten und hochherzigen Brinten Johann von Sachfen, ber fich auf einer Reife nach England von den großartigen Refultaten ber englijchen Gesellichaften burch eigene Anfchauung überzeugt hatte, ber Ruf zur Däßigkeits-Reform in Deutschland aus, worauf ter erste Verfuch zur Grünrung eines Bereins in Dresten gemacht wurde. Gleichwohl würden tiefe eblen Beftrebungen bei ber geringen Theilnahme, welche fie Anfangs fanden, ohne erhebliche Folgen zeblieben fenn, wenn nicht ber verdienftvolle Geiftliche R. Baird als Gefandter ber amerifanischen Mäßigkeits gesellschaft für Europa im Jahr 1835 aufgetreten wäre und theils durch feine in Paris vollentete "Geschichte ter Mäßigkeitsgesellschaften in den vereinigten Staaten von Nordamerika" theils durch Reisen nach Dänemark, 3chweden, Rußland und Deutschland die Aufmerksamkeit auf die außerordentlichen Erjolge ber Mäßigkeitsvereine in Amerika hingelenkt und die Stiftung ähnlicher Gesellichaften in Europa angeregt hätte. Baird tam im Herbste 1835 auch nach Berlin, wo r turge Beit verweilte und Gelegenheit fand, dem eblen, für das geiftige und leibliche Bohl feiner Unterthanen rastlos thätigen Könige Friedrich Wilhelm III. den vollstän= sigften Bericht über bas, was in Nordamerika geschehen und erreicht war, mündlich abpftatten. Der König fprach sogleich ten Bunsch aus, bag auch in feinen Staaten bie Brundfate ter Mäßigkeit Eingang finden möchten, und gab nicht nur Befehl, bie von Baird herausgegebene Geschichte ber ameritanischen Mäßigteitsgesellschaften in's Deutsche m überjeten und in allen Brovingen feines Reiches unentgeltlich ju vertheilen, fondern r lieft auch burch die Confistorien und Regierungsbeamten die Bilbung von Bereinen wingend empfehlen.

Seitdem haben fich fowohl im Rönigreich Preußen als in allen übrigen Ländern Rortbeutschlands mit jedem Jahre mehr Bereine gebildet, so baß sich ihre Jahl am Ende des Jahres 1840 auf 433 belief und nahe an 50,000 Mitglieder durch ihre Unerschriften das Gelübde entweder der Mäßigfeit oder der völligen Enthaltsamkeit vom Benusse aller Arten von Branntwein abgelegt hatten\*). Auch sind in den solgenden Jahren durch die Bemühungen der Regierungen und edler Menschenfreunde noch viele

<sup>&</sup>quot;) Einen nicht minder gluftigen Fortgang hatte die Mäßigteits-Reform in Schweben, vo ber König Johann und ber Kronpring Ostar sich sehr thätig für dieselbe bewiesen und nas Boll eine erwünschte Empfänglichteit zeigte. Dagegen traten in den Offseeprovinzen Russands die Provinzial-Regierungen und Consisten von gludlich begonnenen Bemühungen der Prediger hemmend entgegen, und der Minister des Junern erließ ein Berbot gegen die Mäßigrits-Bereine. Jedoch bob ber Kaiser Nitolaus I. 1841 bies Berbot wieder auf und ließ anch Batrbs Geschichte in's Russis-Regen.

Bereine in's Leben getreten und haben mit unverbroffenem Gifer für bie gute Sache ge-Indeffen hat es auch nicht an Reaktionen gegen biefelben gefehlt, unter benen wirft. ber Bollstumult zu hamburg im 3. 1841, bei bem bas Lotal bes Mäßigkeitsvereins geftürmt und bas Innere beffelben zertrümmert wurde, felbst in öffentlichen Blättern vielfach besprochen ift. Auch läßt fich nicht läugnen, daß die politische Erregung und Auflöfung der Jahre 1848 und 1849 auf den gedeihlichen Fortschritt ber Bereine und ihre Birkfamteit einen nachtheiligen Einfluß ausgeübt hat. Aber wenn auch in Deutschland bie Bereine nicht bas Ziel erreicht haben, deffen fich die Mäßigkeitsfreunde in Rochamerita, England und Irland rühmen können, fo haben fie boch auch bier trop aller aus Eigennut entsprungenen Anfeindungen und troty mancher vom landwirthichaftlichen Standpunkte aus erhobenen Einwendungen ihre fittliche Rraft burch ben reichen Segen, ber von ihnen ausgegangen ift, bewährt. Denn fie haben viele Taufende entweder von bem verderblichen Lafter ber Truntfucht wieder befreit, oder wenn die Gefahr ber Berführung brohte, noch zeitig bewahrt; fie haben häuslichen Fleiß und Frieden, Bucht und Dronung, Frömmigkeit, Zufriedenheit und Wohlftand in die Familien derfelben zurnicgeführt; sie haben endlich die Beranlassung zu einer Reihe von volksthümlichen Schriften gegeben, burch welche richtigere Anfichten über bie Dagigteit unter allen Bolls-Maffen verbreitet, und die ichredlichen, weitreichenden Folgen ber Unmäßigkeit anfcaulich bargestellt find. Die verbreitetften und empfehlenswertheften biefer Boltsichriften, burch welche die Bereine am meisten ihre Zwecke gefördert haben, find folgende: bie Branntweinpest von H. Zichode; Schaben und Nuten des Branntweintrinkens von Paftor Dr. Liebetrut; das haustreuz und ber Batriot vom Baftor Böttcher; Durti, ber Branntweinfäufer ober ber heiltge Beihnachtsabend von Jeremias Gotthelf (Albert Bizius + 1855).

Die ausführliche Geschichte ber Mäßigkeitsvereine findet sich in ber oben schon angeführten Geschichte ber Mäßigkeits-Gesellschaften in ben vereinigten Staaten Rarbamerika's von R. Baird. Berl. 2. Aufl. 1838 (ist auch in französischer, schwedischer und russischer Sprache erschienen); Geschichte ber Mäßigkeits-Gesellschaften in den nordbentschen Bundesstaaten von Pastor Böttcher, hannover 1847; bessellschen General-Bericht über ben Justand ber Mäßigkeits-Reform im 3. 1854. Lp3. 1854. G. S. Alippel.

Maffei, Begius, Kanonitus zu St. Johann im Lateran, geboren 1407 ju Lodi in Mailand, gestorben 1458 zu Rom, ein eleganter belletristischer und theologischer Schriftsteller. Seine berühmteste Schrift ist ein "Tractatus de educatione liberorum et claris eorum studiis ac moribus. Paris 1511." oft aufgelegt und als eine ber besten Schriften über das Erziehungswesen in diesem Jahrhundert gerühmt. Ferner sind ju nennen: "Philalethes seu de amore veritatis invisae et exulantis dialogus," de parseverantia religionis; de quatuor hominis redus novissimis, Biographien des h. Bernhards von Siena, des h. Betrus Eölestinus, Augustins und der Monica. Ju Birgils Aleneis dichtete er als Fortschung ein 13. Buch, auch find mehrere andere Dichtungen von ihm vorhanden.

Daffei, Bernhard, Setretär Babst Bauls III. und Cardinal, geboren jn Bergamo 1514 und gestorben 1553, schrieb einen Commentar über die Briefe Cicero's und mehrere andere zu ihrer Zeit gerühmte Schriften.

Maffei, Joh. Beter ober Giampietro, geboren um das Jahr 1536 ju Bergamo, gestorben 1603 zu Tivoli, ebenfalls ein zu seiner Zeit berühmter eleganter Schriftsteller, lehrte meist zu Genua, wurde 1564 Setretär ber vortigen Regierung und trat 1565 in den Jesuitenorden, in welchem er zu großem Ansehen gelangte. Er schrieb "de vita et moribus Sancti Ignatii Loyalae (Venetiis 1685 und Bergamo 1747) und im Austrag des Cardinals Heinrich von Bortugall, der ihn deshalb nach Lisson berief, Historiarum indicarum libri XVI. und rerum a Societate Jesu in Oriente gesterum volumen. Florentiae 1588, später in mehreren Ausgaben. De redus japonici libri V. Im Austrag Babst Gregors XIII. versaßte er eine Geschickte von besten

tificat, die er im Manuscript hinterließ, aus tem sie von Carlo Coquetines in 2 Bän= ben 1743 ju Rom herausgegeben wurde. Auf Eleganz bes Styles war er fehr bedacht und ichrieb beshalb bes Lages nicht leicht mehr als 12 bis 15 Zeilen, auch foll er, um feinen lateinischen Styl nicht burch bas schlechte Latein bes Breviariums zu verderben, baffelbe nur in griechischer Sprache gebetet haben. In feinem perfönlichen Bertchr war er unfreundlich und leicht reizbar. Seine lateinisch geschriebenen Werte sind von Anton Seraffio mit einem Lebensabriß begleitet herausgegeben J. P. Maffei Opera omnia latine scripta nunc primum in unum corpus collecta, 2 Vol. I. II. Verona Lancellottus 1747 in-4.

Ξ

Ξ

=

Daffei (Francesco Scipione Marchefe), besonders als Dramatiter befannt und berühmt, geboren den 1. Juni 1675 zu Berona, ftudirte im Jesuitencollegium zu Barma, begab fich 1698 nach Rom, trat bort in bie artabifche Gefellichaft, beschäftigte fich mit tichterischen Arbeiten, nahm Kriegsdienste und machte im spanischen Successions= triege einige Feldzüge in Italien und Deutschland mit, widmete fich nachher wieder ber Literatur, ftiftete zu Berona 1723 eine gelehrte Gefellschaft und ftarb ben 11. Febr. 1753. Außer vielen poetischen und geschichtlichen Werten fcrieb er auch mehrere theolegifche, wie bie "Istoria teologica delle dottrine. delle opinioni corse nei cinque primi secoli della chiesa in proposito della divina grazia, del libero arbitrio e della predestinazione. Tridenti 1742, von bem Jefniten Friederich Reiffenberg in's Lateinische \_\_\_\_ überfest Frankfurt a. M. 1736, mit einem Lebensabrig Maffei's begleitet, eine Streit-= forift gegen ben Jansenismus. Gegen tiefen fcrieb er auch: Giansenismo nuovo dimonstrato nelle consequenze il medesimo Venet. 1732. Für dic therlogische Moral = find von feinen Schriften bemerkenswerth: Della scienza chiamata cavallaresca. Roma 1720." worin er bas Duell betämpft. Gie gewann großen Beifall und erlebte 6 Auf-- lagen. In einer Abhandlung "de teatri antiche e moderni. Verona 1753." polemifirte 💳 er gegen eine Schrift tes P. Concina, worin tiefer tas Theater als unsittlich verurtheilt Fatte. Unter seinen geschichtlichen Arbeiten find Die Istoria diplomatica. Mantua 1727. . = und Verona illustrata. Verona 1732 in 4 Bänten die bereutendsten. Die gesammelmten Berte Maffei's fint 1790 in 18 Bänden 8. zu Benedig erschienen. Rlüpfel. 2 Magarita, Magarites. Bei einigen Schriftftellern bes Mittelalters Benenmung für bie Apostaten von ber chriftlichen Religion, namentlich für tiejenigen, die zum = Skam übertraten. 200ber die Benennung rührt, ift unbefannt. G. Du Cange s. v.

Bagdala, Maydala, Drt am Sce Liberias, wohin Jefus nach ber Speifung = Der Biertaufend fich wendete, Matth. 15, 39. (Mart. 8, 10. hat bafür Dalmanutha). = Ins ihm ftammte Maria Magralena, f. ben Art. Lightfoot (Opp. II. p. 226), Bachiene a CBefdr. v. Baläft. II, 4. §. 829.), Cellarius (Geogr. Antiq. II. p. 549) u. A. jeyen ben A Drt an die Oftseite bes See's, aber ohne hinreichenden Grund. Mit ziemlich allgemeiner Uebereinstimmung halt man ihn bagegen jest für ibentisch mit bem auf ber Befifeite bes Gee's, 11/4 Stunte nördlich von Liberias gelegenen Medschdel, June, cinem tleinen muhammeranischen Dorfe, womit auch tie Angaben des Jerufalem. Ialmud flimmen, in welchem Magral over Migral als ein neben Tiberias und hammath gelegener Ort öfter erwähnt wirt, f. Lightfoot a. a. D. Otho, Lex. Rabbin. s. v. Z. 401. Die Bermuthung von Gefenius (zu Burdhardt E. 1056. Thesaur. S. 267), Stadt im Stamme Raphthali, Jos. 19, 38., seyn möge, scheint mir burch v. Raumers (Bala ft. S. 130 Anm. 39.) Einwand, bas fühlich von Kapernaum gelegene Magdala auffe zu Sebulon gehören, worin ihm ran be Belte (Reife II. S. 339) beiftimmt, nicht Bewiefen zu fenn, ba ja befanntlich gerade in jenen Grenzbeftimmungen so viel Unficherheit herricht und überhaupt burch ben unbestimmten Austrud bes Matthaus 4, 18: -Kanepraovy .. er ógloug Zubovdwr xai Neg Jalely burchaus noch nicht ausseich ift, baß jene Grenze noch fühlicher fich erstredt habe, was fogar aus der Er-Daystang von hammath und Rattath, die wir bei Tiberias finden (f. Ritter, Erdfunde

XVI. S. 682), als Stätten Naphthali's ganz beutlich hervorgeht. Bgl. Burdhardt, Reifen in Sprien S. 559. 1056. Robinfon, Paläst. III. S. 530 ff. Wilson, the Lands of the Bible. II. p. 306. Ritter, Erdtunde XV. S. 324 ff., der sich aber widerspricht, indem er hier die Identität von Migdal-El und Magdala, Raumer solgent, bestreitet, ragegen XVI. S. 683 dieselbe als unzweiselhaft varstellt. Arustb.

Magdalena, f. Maria Magdalena.

Magdalena de Pazzi, geboren 1566 zu Florenz, ftammte aus bem erlauchten Saufe ber Pazzi, erhielt bei ihrer Taufe ben Namen Ratharina, ten fie mit bem Ramen Maria Magdalena bei ihrer 1584 erfolgten Aufnahme in vos Klofter St. Frigibian ber Rarmeliterinnen jn Florenz vertauschte. Ochon in früher Rindheit zeigte fie einen schmärmerischen Bug, ward ichon im gehnten Lebensjahr auf ihr bringentes Begebren zum Tijch des Herrn zugelaffen und foll hauptjächlich aus dem Grund dem genannten Rlofter ben Borzug gegeben haben, weil man in ihm fast jeden Tag bie Communion empfing. In Folge einer auf's Leugerste getriebenen Ajceje fiel fie in eine gefährliche Krankheit, und ba man an ihrem Auftommen zweifelte, burfte fie vor ber bestimmten Zeit auf ihrem Krankenlager tie Profes ablegen. Unmittelbar auf viesen At fiel fie in Editaje, und tiefe Buftante wiederholten fich von nun an fast täglich. Gie behauptete, darin wie in einem Deer von Licht und Bonne ju fcminmen, retete in dialogischer Form bald mit ten Personen der Dreinigkeit, bald mit ber Inngfrau und anderen heiligen, worauf fie in veränderter Stimme tie Antworten biefer verfundigte. 3bre Körperleiden ertrug fie mit beroifcher Gedult, und wenn man fic fragte, wohr fie diese Kraft schöpfe, antwortete sie, auf bas Kreuz hindeutend: "Schet boch, was Die unendliche Liebe Gottes zu meinem Deil gethan hat. Diefelbe Liebe weiß anch meine Schwachheit und verleiht benen Kraft, welche das Leiden Jefu Chrifti im Gedächtniß bemahren." Bu biefen äußeren Leiten gefellten fich bald auch iunere Anfechtungen und Berjuchungen aller Art, der Gottesläfterung, ber Berzweiflung, ber Unteuschheit, ber Egbegierbe, bes Ungehorjams u. f. m. Nachdem fie mehrere Jahn hindurch in Kraft des Glaubens gerungen hatte, ward ihre Brüfungszeit am Pfingfifet 1590 beendigt, und nach genoffenem Abendmahl iprach fie freudeftrahlend : "bas Ungewitter ift vorüber, dantet und preiset mit mir meinen liebenswürdigen Schöpfer !- Ben nun an tehrte Friede in ihre Seele ein; fie feste ihre afcetischen Uebungen mit aller Strenge fort, wirfte aber baneben jegensreich erft als Lehrerin ber Rloftermädchen, bann als Novizenmeisterin und zulest als Unterpriorin. Neben ber Ueberschmänglichkeit ihres Gefühlslebens ging eine temüthige Ruhe tes Berftandes her, wie fie 3. B. tes Defteren erflärte, die Werte ber Liebe haben viel höheren Werth als alle Efstafen, Bifionen, Revelationen u. bgl. Dinge, ba tiefe übernatürlichen Zuftande nur ein Befchent Bottes fepen, mährend man mit Berten ber Liebe fogufagen Gott felber unterftuge. Gie ftart am 25. Mai 1607, Pabit Urban VIII. fprach fie 1607 felig und Alexander VII. tanonifirte fie 1669. Bgl. Bolland. ad 25. Maji. 3hr Leben wurde von ihrem Beichtwater Puccini geschrieben; der Karmelite Salvi von Bologna sammelte ihre Schriften, Bene dig 1739.

Magdalenerinnen ober Orden von ber Buße ber h. Magdalena. Der Ursprung dieses Ordens, ber sicher zuerst in Deutschland sich bildete, ift unbekannt um verliert sich in die lette hälfte des 12. Jahrb. Gregor IX. befreite die Klosterframen bieses Ordens in Deutschland von Bezahlung des Behnten von ihrer Sändearbeit, und Innocenz IV. bestätigte die diesem Orden ertheilten Privilegien. Es-gab auch Retigiesen dieses Ordens, welche einen General und Provinzial hatten, denen die Klosterframen unterworfen waren, und außer diesen hatten sie einen Probst, den sie felber erwählten, welcher aber von dem Provinziale mußte bestätigt werden. Man nannte diese Klester frauen an vielen Orten die weißen Frauen, vermuthlich wegen ihrer weißen Klestung. Obgleich der ursprüngliche Zweck dieses Ordens war, gefallene Märchen aufzunehmen, wurden doch bald nur noch unbescholtene Jungfrauen in benfelben aufgenommen; der-

ł

662

noch wurde übrigens ber name "Bugerinnen" beibehalten. Als Stifter bes Ortens in Frankreich wird Bertrand genannt. Diefer vereinigte zu dem genannten 3med eine Befellschaft, welche zu einem regulirten Orden unter ber Regel des hl. Augustin von Ritolans III. erhoben wurde. 3hre Aleidung war verjenigen gleich, welche tie Angustiner-Barfüßer später in Frankreich trugen, nur bag bie Religiosen ber Magdalena hölgerne Sandalen trugen. Sie hatten auch zum Wappen ein Gefäß voll glübender Rohlen, um ihre Begierde anzudeuten, die Buße der Magdalena nachzuahmen. Rlöfter tes Ortens finden wir 1432 in Mey, 1492 in Paris, 1618 zu Rouen und Bordcaur, während ein foldes in Neapel ichon um 1324 erwähnt wird. Bischof Johann Sigismund V. in Paris gab bem bort angesiedelten Orden im 3. 1497 die Regel des hl. Augustin. In einem ber Artikel feiner Sayungen wird ausbrücklich gefordert, bag keine Frauenperfon in das Klofter aufgenommen werde, die fich nicht fleischlich vergangen hätte; ebenso sollte teine aufgenommen werden, tie über 35 Jahre alt wäre. Diefe Rlofterfrauen aßen nur viermal in der Woche Fleisch und geißelten fich alle Freitage das ganze Jahr hindurch und in ber Charwoche alle Tage. Im Orden rig mit ben Jahren, zumeift in Folge bes Krieges, eine fehr ungebundene Lebensart ein, und nachdem ichon 1615 bie Mutter Maria Alocquin eine Reform nöthig gefunden hatte, fehen wir, wie bie Oberleitung beffelben ber Reihe nach erft ten Religiofen ter Heimjuchung Marias (1629), bann ben Urfulinerinnen und endlich den Hofpitaliterinnen von der Barmherzigkeit Jesu übertragen wurde. Die im 3. 1637 entworfenen Satungen erlangten 1640 firchliche Genebmigung, und bas haus wurde zu einem Kloster erhoben; von ihm ans wurden noch zwei weitere, zu. Bordeaur und Rouen, gegründet. Die Mitglieder verjelben zerfielen in brei Klaffen: Die erste unter bem Titel ber Magdalena befaste Die, welche nach erforverlicher Brobezeit zur Ablegung ver Gelübte zugelaffen waren; ihre Kleitung beftand in einem dunkelgrauen Rock und Scapulier, mit einem weißen Strick zugeschürzt; bie zweite unter dem Titel der hl. Martha war für tiejenigen, welche man noch nicht für fabig hielt, Rlofterfrauen ju werden; fie trugen tein Scapulier, fontern blog einen weißen Schleier und konnten nach Wohlverhalten aus tem Klofter aus in tie Che treten; bie britte Klaffe unter bem Ramen bes heil. Lagarus gablte lauter folche, welche gegen ihren Billen ber Anstalt zum Zweck ber Befferung übergeben worden waren; fie erhielten von ben Schwestern ber zweiten Rlaffe Unterricht und Anleitung zum Guten und wurden entlassen, sobald man fie in ber Bucht befestigt glaubte. - Unter den vielen **Risftern** büßender oder bekehrter Klofterfrauen in Rom war bas zu St. Maria Magda= lena ober delle donne convertite della Madalena bas vorzüglichfte. Leo X. räumte bas Bebäude ber Gesellschaft ber chriftlichen Liebe ein, welche ben 3med hatte, für reuige Dirnen und Beiber zu forgen. Die Auftalt wurde durch die Erzbruderschaft ber Barmbergigteit geleitet, und von ten Geschenken tes Pabstes, ten Almojen ter Rirche unter= halten (vgl. Mubin, Leo X. G. 402). Dicfe Klofterfrauen folgen ter Regel tes beil. Angustin und gehen schwarz gekleidet mit einem weißen Scapulier. Die Klosterfrauen haben darin tein Probejahr zu bestehen, fondern verbinden sich gleich durch feierliche Gelubbe, wenn fie bas Kleid nehmen. — Echliefilich ift zu erwähnen, daß 1550 ein Rlofter zu gleichem Zwect in Sevilla gegründet wurde. Bgl. Selvot, Gesch. ber geift. Orben, Bb. III. G. 426 - 455. 3. Fchr, Bearbeitung von Benrions Gefch. ter Rönchsorden, Bb. I. G. 419-421. Th. Breffel.

Dagbeburg. Das Erzbisthum Magteburg ninmt nach feiner Stiftung und nach feiner Stellung in dem Organismus der deutschen Kirche, nach feinem räumlichen Umfange und deffen Mittelpuntte an der Elbe, sowie nach feiner siebenhundertjährigen Beschichte, aber auch nach seinen Reliquien und nach den aus seinem Untergange hersorgegangenen tirchlichen Neubildungen unsere Ausmertsamteit vielfältig in Anspruch. — Die Stiftung des Erzbisthums hängt mit der ältesten Geschichte ter Statt Magseburg zusammen, in welcher Raiser Heinrich's I. Sohn Otto mit seiner jungen Bemahlin Editha, der Tochter König Eduard's von England, bald nach seiner im

Berbfte 929 gefeierten Bermählung icone Tage und Jahre verlebt hatte, ehe er nach bem Tote feines Baters (2. Juni 936) als Raifer Dtto I. zur Regierung tam. Die Chronit ber Stadt Magdeburg erzählt, wie Editha an der Elbe in Magdeburg die vater. ländische Gegend an ber Themfe wieder ju finden, und, wie einft St. Bonifacius, mitten im alten Sachjenlante in tas "überfeeische Sachjen" -- Saxonia transmarina -- fich verfett glaubte. So geschah es, daß in Magdeburg von dem jungen Kaiser unter lebhafter Theilnahme ber Raiferin zunächft ein Benediktinerflofter gestiftet, auch reichlich ausgeftattet, und bem Apostel Betrus und den beiden Märtprern Mauritius und Junecentus († 298) geweiht ward: ber Stiftungsbrief ift vom 21. September 937. Das nene Klofter erhielt indeffen nach einigen treißig Jahren eine noch höhere Bestimmung, fo bag bie Benediktinermönche bereits am Tage Laurentii (9. August) 969 auswandern und in ben für sie auf dem Ridtagsberge vor Magdeburg neuerbauten stattlichen Klostergebäuten fich nieberlaffen mußten. Das Benediftinerflofter vor ber Stadt wurde jest ben Täufer Johannes geweiht, und ift bald unter dem Ramen Klofter=Bergen bekannt worden. Dagegen wurde nun das von den Benediftinern geräumte Moristlofter in Dagbeburg mit jeiner Rirche bem neuen Erzbisthume eingeräumt, welches lange nach dem Tote feiner ersten Gönnerin Editha († 26. Januar 946) und lange nach Otto's zweiter Bermählung mit Arelheit, ber Tochter König Rudolphs von Burgund und Bittwe des lombardischen Rönigs Lothar II. (951), vom Raifer Otto I. im Jahn feiner Krönung zu Rom (962) gestiftet, vom Babft Johann XII. am 13. Febr. 962 and vorläufig genehmigt, von ber Synote zu Ravenna (967) bestätigt, aber erst nach dem Tode zweier babei betheiligter Kirchenfürsten, tes Bischofs Bernhard von halberftabt und bes Erzbijchofs Bilhelm von Maing im 3. 968 an ber Grabftätte ber Raiferin Editha wirklich begründet worden ift. Am 18. Oktober 968 wurde in Rom der von dem Raiser gewählte erste Erzbischof, Namens Abalbert, vom Pabst 30hann XIII. konsekrirt und mit bem Pallium betleidet.

Das Erzbisthum umfaste außer feinem eigenen, bisher zu halberftatt gehörig gewefenen Sprengel bie ebenjalls vom Raifer Otto I. mährend feiner Regierung neugeftifteten Bisthümer Meißen, Merfeburg und Beits-Naumburg, besgleichen Bavelberg und Brandenburg, woju wenigstens in ber erften Beit auch Bojen tam. Anders verhielt es fich dagegen mit tem ältern Bisthum halberstadt, welches ju ben Erzbisthum Mainz gehörte, aber jest einen großen Theil feiner Diöcefe für Magbeburg abtrat. - Bon biefen Beftanttheilen war bas Bisthum Deißen für bie Dart viejes Ramens schon seit 938 angelegt, seit 968 vom Pabst bestätigt und ber erste Bischof Burthard († 983) eingeset; Derjeburg für tie nordthuringifche Mart, Beis für bie Mart Gubthuringen gleichzeitig begründet: bort war ber erste Bifcof Bofo, bier Sugo († 979). Dagegen war vom Raifer Otto I. havelberg icon 946, Branbenburg 949 gestiftet; bort war ber erste Bischaf Ubo, hier Ditmar "Thietmar), † 969. Außerdem mar Bofen (Potynani) als besonderes Bisthum begründet, und ebenso ber taiferlichen Schutherrichaft, als tem Magdeburger Erzbisthum untergeordnet worden: als damaliger polnischer Herzog wird Mjesto ober Micislav (964-992) genannt. Es versteht sich, raß alle riefe Bisthümer ihre besondere fechebundertjährige Geschichte haben. Aelter war übrigens, wie gesagt, tas Bisthum Salberftabt, melches bereits von Rarl bem Großen (786) gestiftet worden war. Als erfter Bifchof wird hilbegrim genannt, ein Bruder des Bischofs Ludger von Mänster, ber als Apoftel ber Sachsen in ber deutschen Kirchen= und Miffionsgeschichte rühmlichft genannt wird († 26. Marz 809). Bur Beit ber neuen Stiftung tes Erzbisthums Magbeburg war eben Hildiward zum Bischof von Salberstadt und hatto zum Erzbischof von Mein ernannt worden.

Es waren mithin außer ber eigenen Diözese und abgesehen von dem Bisthum Halberstadt, dessen Diözese beschränkt wurde, anfänglich sechs bischöfliche Diözesen, welche dem neuen Metropolitanbisthume untergeordnet waren : darum wurde es

# Magbeburg

ench als Erzbisthum konstituirt, ja es wurde ihm anch, wie dem Erzdisthum Mainz, die Würde eines Primats von Deutschland zuerkannt, wie dieselbe später auch den Erzdisthümern Trier und Röln zeitweise zugestanden wurde, während der Magdeburger Primat nach der Sefularisation des Erzdisthums auf Salzburg überging. Hiermit sind zugleich die unterschiedenen Stufen der Römischen Hierarchie angedeutet, welchen nur noch als untere Stufe der Archiviakonat, als oberste Stufe der Patriarchat oder Erarchat noch zu zurechnen sein würde, wiewohl der hier mitbezeichnete Organismus unter dem obersten Primate des Römischen stufen in der Iber geblieben, als aus der Doctrin zur Wirtlichkeit gediehen ist. — Auch in dem Wappen des Erzdisthums finden wir übrigens die Wappen von Brandenburg und Havelberg, von Meißen, Merseburg und Raumburg und von Posen mit ihren sinnreichen Emblemen zu Einem Wappen verbunden.

Benden wir uns jeht zur Geschichte des Erzbisthums, so finden wir im Berlaufe der ersten 6 Jahrhunderte (968 bis 1566) fünfundvierzig wirkliche und in seinem 7. Jahrhunderte (1566—1680) drei postulirte Erzbischöfe, letztere als Administratoren des Erzbisthums.

Bon ben wirklichen Erzbischöfen nennen wir wenigstens einige. Obenan steht Abalbert ober Albert I., welcher noch im Jahre 968 von zwei pähitlichen Legaten am 21. December in Magdeburg eingeführt wurde. Er hat bis 981 regiert, wo er am 21. Mai ftarb und alfo ben Raifer Otto I. († 7. Dai 973) um 8 Jahre überlebte. Raifer Otto II. war es, ber auf Abalberts Bitten und auf die Fürsprache ber taiferlichen Gemahlin Theophania dem Domtapitel tes Erzbischofs die freie Bahl des letztern in allen Erledigungsfällen unterm 17. Nov. 979 ausdrücklich überließ. In Abalberts Beit unter Raifer Otto's II. Regierung fällt auch bas ungludliche Duell zu Magdeburg auf bem Elbwerter zwijchen bem Grafen Gero und bem Ritter Balbo, welches mit bem Tobe beider Gegner endete: das Duell war zur Ermittelung der Bahrheit von bem Gerichte felbst verordnet und von der Rirche gestattet; es gehört um jo mehr ju ben Beichen ber Beit, als es unter ben Augen des Raifers und bes Erzbifchofs vollzogen ward. Dennoch war namentlich in Folge des traurigen Ausgangs die allgemeine Reinung bagegen. Uebrigens ift Abalbert von Magdeburg mit Abalbert von Prag nicht zu verwechseln, mit bem er übrigens nicht allein ben Namen, fondern auch die Zeit und benselben Schirmherrn gemein hat, denn Kaifer Otto I. hat auch (972) das Erzbisthum Brag gegründet.

Der zweite Erzbischof war Gisilar (981-1004); er war schon seit 10 Jahren Bischof von Merseburg, aber er behielt auch als Erzbischof gegen die tirchliche Regel bas frühere Bisthum, weil er es nach und nach zu zergliebern vorgab und pähftlicherseits dazu ermächtigt worden war. Gisilar hat 3 Kaiser hintereinander erlebt, Otto II. und III. und Heinrich II. Letterer drang ernstlich auf Hersellung des Stifts Merseburg und auf Abtretung des Erzbisthums, welches Gisilar durch Simonie erlangt zu haben beschuldigt war. Nach langem Widerstreben fügte sich Gisilar und bat nur um Aufschub auf etliche Tage. Und in dieser Zeit starb der Erzbischof am 25. Jan. 1004. Schon am 24. Februar wurde das Stift Merseburg auf taiserliche Anordnung zu seiner sollen Integrität wieder hergestellt.

Die beiden nachfolgenden Erzbischöfe find fast nur durch die Bahlstreitigkeiten bemertbar, wogu die Erledigung nur zu oft Beranlassung gab. Der fünfte, Gero (1012 bis 1024), hat die von der Kaiserin Editha angefangenen Magdeburger Stadtmauern vollendet und die Sebastianstirche daselbst erbaut. Im 3. 1017 brannte das Rloster Bergen ab: es hat an milden Beisteuern zum Wiederaufbau nicht geschlt. Mit ihm starb in Jahresfrist Raiser Heinrich II. Es folgt nun die fräntische Dynastie auf dem Raiferthrone.

Der sechste Erzbischof war Hunfried (1024—1052), welcher, so wird ausbrücklich berichtet, im 3. 1048 beim Raiser Ronrad II. zu Mainz war, und in der Synode unmittelbar zur Linken des Kaifers feinen Sitz erhielt. Hunfried hat außer mehreren Rirchen auch das hohe Chor ber Domkirche schöner und größer ausbauen lassen: im 3. 1049 wurde es seielich eingeweiht und dem H. Kilian, der Maria und dem Evangelisten Johaunes gewidmet. Unter Hunfrieds Regierung wurde auch das Bisthum Zeitz auf Betrieb des dasigen Bischofs Hildeward nach Naumburg an der Saale verlegt. Der Pahlt hatte schon 1028 die vorläufige Genehmigung dazu ertheilt: im 3. 1032 erfolgte die besinitive taiserliche und pähltliche Bestätigung. Unter dem Kaiser Heinrich V. sinden wir hintereinander zwei Grafen von Veltheim auf dem erzbischöftlichen Stuhl: Abelg ot (1107-1119) und Rötger (1119-1125). Ersterer hat des Kloster zu Halle, dus Neue Wert genannt, gestiftet: zur Zeit des letztern wurde der Investiturstreit durch das Wormser Concordat (1122) we nicht zu Ende doch zu einem Stillstand gebracht.

Unter die namhafteren Bischöfe der folgenden Zeit gehört der dreizehnte, namens Norbert (1126—1134), von vornehwer Geburt aus Xanten am Rhein. Er ift m. nächft als Stifter bes Prämonftratenferordens von tirchengeschichtlicher Bebentung: ber Orben war so genannt, weil bem Stifter im Traum ber Ort zur Anlegung bes neuen Rlofters in Frankreich zuvor mar gezeigt worden, pre montre, prafum monstratum: bie Stiftung erfolgte 1120. Norbert mar ein Zeitgenoffe St. Bernharbs von Elairvaur († 20. August 1153) und Bijchof Otto's von Bamberg († 1139). 3m Jahr 1126 tam er von Prémontré nach Deutschland, um die Ebe eines vornehmen Freundes einzusegnen. Damals hielt ber Raifer Lothar gerate in Speper einen Reichstag, Rotbert predigte daselbst: das Wort ergriff bie Buhörer fo, daß er auf Antrag der Magbeburger Abgeordneten, Die wegen eines Wahlftreites iber ben ju ernennenden Erzbifchef gerade anwejend waren, fofort zum Erzbischof von Magdeburg ermählt wurde. Die Berhandlung war bald geordnet. Norbert verließ Speper, gern ober ungern, als Ergbischof von Magteburg und Primas von Deutschland. In Magteburg zog er barfuß und im härenen Gewand ein: die Sage hat mehr davon zu erzählen. Norbert verschaffte auch den Prämonstratensern Eingang in Magdeburg, indem er bas Kloster U. L. Frauen mit folchen Mönchen besetze, und ben bisherigen Chorherren diejes Klosters andere Klöfter innerhalb und außerhalb ber Stadt anwies. Ein Ubrig feines. Lebens und Wirfens ift noch fürzlich von bem Generalfuperintententen Dr. Möller in Magbeburg mit lebendigen Farben entworfen worben. (Evangelijcher Kalenber. Berausgeg. von Dr. Ferd. Piper. Jahrg. 1851. 1852.)

Noch wichtiger für das Erzstift felbst ist der sechszehnte Erzbischof, Namens Bickmann (1152—1192), ein Graf von Seeburg. Seine Regierung hat über volle 40 Jahre gedauert. Er hat das Schloß Seeburg dem Erzstifte geschenkt. Im 3. 1155 hat er das von Markgraf Albrecht dem Bär gestiftete Prämonstratenserkloster Leizkan seierlich eingeweiht. Am 30. Nov. 1156 hat er seinen Dheim Konrad von Wettin, Markgrassen von Meissen, in Gegenwart der fünf Söhne Konrads und im Beisen ver Markgrafen Albrecht von Brandenburg, als Mönch eingekleidet, und zwar in dem von Konrad's Bruder, Dedo, 1124 angelegten Kloster St. Betri auf dem Lauterberge bei Halle. Im 3. 1157 wurde mit Wichmann's Hülfe von dem schon genannten Markgrafen Albrecht die Beste Brandenburg wieder erobert, der Gögendienst gestürzt, tie polnische Herrichaft gänzlich vernichtet, und seitdem Stadt und Lau far Gögendienst gestürzt, tie polnische Struder. — Seit Bichmann schless und Einzuges wird der 11. Juni 1157 kezeichnet. — Seit Wichmann schless und Einzuges wird der II. Juni 1157 kezeichnet. — Seit Wichmann schless und Einzuges Wird der II. Juni 1157 kezeichnet. Beste Brant hatte, die regelmäßige Reschenz der Erzbischer Kaiser Otto I. dem Erzstiste geschent hatte, die regelmäßige Reschenz der Erzbischer

Der siebzehnte Erzbischof, Ludolph (1192—1205), ist schon barum zu nennen, weil er ber Sohn eines Ackermanns zu Eroppenstadt war: er war ein Anhänger Philipp's von Schwaben, und folglich ein Gegner des Gegenkönigs Otto IV. von Brannschweig, welchen damals der Pabst als einen Welfen begünstigte.

Auf Lubolph folgte Ulbert II. (1206-1239), auf ben Bauernjohn ein Graf. Seine Bahl hatte unter den Kapitularen vielen Biderspruch gesunden, und viel Streit verurfacht. Um Weihnachts-Heiligenabend 1206 wurde er endlich zu Rom vom Pabst Innocentius III. mit großer Feierlickkeit zum Erzbischofe geweiht: am Balmsonntage (5. April) 1207 hielt er feinen feierlichen Einzug in Magdeburg, und - am Charfreitage darauf (20. April) wurden ber Dom, bas Morisklofter, viele erzstiftische und noch mehr Privathäufer, ein Raub ber Flammen. Noch waren viele hohe Geistliche, auch Fürften und Grafen, in Magteburg anwefent, wie fie ter erzbischöfliche Einzug taselbst versammelt hatte. Defto reichlicher floßen bie Beistenern zum Ban bes neuen Toms, woju Albert II. bereits im 3. 1208 in Gegenwart vieler geiftlicher und weltlicher Berren, auch zweier pabstlicher Legaten, feierlich ben Grunditein gelegt hat. Bu ben pabftlichen Legaten gehörte auch Bijchoj Ugelino von Sftia, nachmals Pabft Gregor IX. Aber damit war eben nur der Anfang zum Neukan gemacht. Das Wert hat lange Beit erfordert. Es maren noch bagu unruhige Zeiten. 3m Jahre ber Grundsteinle= gung, und zwar am 21. Juni 1208, fiel König Philipp von Schwaben zu Bamberg burch Meuchelmord. Die Gegend um Magteburg hatte vor und nach tiefem Unfalle burch tie Rriegsunruhen unter Otto IV., ten nun ber Bann traf, und unter Raifer Friedrich II. fehr viel ju leiten. Dem zweiten Albert war unter Otto IV. nicht die ruhige Stellung geworden, wie tem erften unter Otto I.

Da tam es, baß erst ber zweiundbreißigste Erzbischof, Namens Dietrich (1361 bis 1367), nach feiner herfunft ber Sohn eines Tuchmachers in Stendal, am 27. Ott. 1363, die nunmehr bis zum gottestienstlichen Gebrauch vollendete Domkirche mit großer Feierlichkeit einweihen konnte: wozu sich viele gelatene Gäste einfanden. Das gest bauerte vier Tage. Am 28. Oktober wurde auch die neue große Johanniskirche zu Kloster Bergen von bem Erzbischofe feierlich eingeweiht.

Der achtundereißigste Erzbijchof war (münther II. (14(13-1445) (Braf von Schwarzburg: er hat von allen Erzbijchöfen am längsten regiert. Bu feiner Beit wurde Burg= graf Friedrich von Hohenzollern (1417) Martgraf und Rurfürst von Brandenburg. In eben biefe Zeit fällt ber Märtprertor von Johann Suf (1417), worauf tie langjäbrigen Suffitentriege folgen, von denen auch Magdeburg mehr als einmal berührt wurde. Befonders heftig wurden um tiefe Beit bie nie gang ruhenden Streitigkeiten zwischen bem Erzbischofe und ber Stadt: diesmal betrafen sie die Besestigung der Stadt gegen besorgliche Ueberfälle feitens ber huffiten, wobei Eingriffe in die erzbischöflichen Nechte untergelaufen waren. Alle gütlichen Verhandlungen scheiterten an bem gegenseitigen Mißtrauen. 3m 3. 1432 tam es zu einem förmlichen Aufstande, in deffen Folge der Raifer Die Acht, ber Erzbischof ben Bann gegen tie Stadt aussprach, welcher leptere and von tem Concil zu Bajel am 6. Januar 1434 austrücklich bestätigt wurde. Erft im 3. 1435 tam zu Klofter Neumart bei Halle ein Friede zu Stande, in deffen Folge am 20. Sept. 1435 nach treijähriger Unterbrechung in allen Bfarrtirchen und Rlöftern jum erstenmal wieder öffentlicher Gottestienst gehalten wurde, Tages barauf auch im Dome und in ben Stiftsfirchen.

Die Geschichte hat übrigens nicht vergessen zu bemerken, bağ bis in die Mitte bes fünfzehnten Jahrhunderts aus allen Ständen Erzbischöfe ernannt worden sind: später sehen wir dagegen nur Fürsten auf dem hohen Stuhle. Dahin gehören namentlich bie sechs letten Erzbischöfe. Unter diesen macht Johann von Baiern (1464-1475) als vierzigster Erzbischöf den Anfang, ein Enkel Raiser Ruprechts von der Pfalz. Johann hat sich um Erzstift und Stadt sehr verdient gemacht: er hat auch mehrere Fehden gegen Raubritter mit Nachdruck geleitet, und im 3. 1471 ben auf dem Negensburger Reichstage gesehlich ertlärten Landfrieden fräftigst publizirt. Auf Johann folgte Ernst von Sachsen (1476-1513), ein Sohn Kurfürst Ernst's von Sachsen, der jüngere Bruder Aurfürst Friedrichs des Weisen und Johanns des Beständigen. Erzbischof Ernst wurde auch wenige Jahre später zum Bischofe von Halberstadt erwählt: eine folche Bereinigung zweier Bisthümer in Einer Berson war gegen die tanonischen Sefetse, aber Babst Sixtus IV, bat zu ber Bostulation das Jahr bernach (1480) die Difpensation ertheilt. Bis auf ben Erzbifchof Ernft hatten bie Erzbifchofe feit Bichmann auf dem Schloffe zu Giebichenftein ihre Refidenz gehabt. Erft Ernft verlegte feine Resideng nach halle, wo zu bem Enbe auf bem Plate bes chemaligen fcwargen Schloffes, welches früher ben Burggrafen von Magdeburg zum Ablager gebient hatte, bas neue Schloß ber Morisburg erbaut wurde. Dazu war von bem Ergbischofe felbst am 25. Mai 1484 mit großer Feierlichkeit ber Grundstein gelegt worben: nach 18 Jahren war der Bau vollendet: am 25. Mai 1503 wurde die neue Residen von Ernst mit seinem ganzen Hofftaate bezogen. Seitdem hat die Morizburg ben Erzbifchöfen zur Residenz gedient, bis sie im breißigjährigen Rriege zerftort wurde. Bergog Ernft hatte fich übrigens einen Nachfolger aus dem Sächsifchen haufe ausgesucht, aber fein Bunfch icheiterte an bem frühzeitigen Lobe bes bagu auserfehenen und bereits jum Coadjutor bestellten Herzogs Friedrich († 3. August. 1513), des zweiten Sohnes des Berzogs Albrecht von Sachsen, eines Bruders Georgs bes Bärtigen, ber früher (29. September 1498) zum Hochs und Groß = Meister bes beutschen Ritterorbens in Preußen erwählt worben war, aber später refignirt hatte, um nicht bem Rönige von Bolen hulbigen zu müffen. Und fo folgten nun hintereinander brei Fürften Den Anfang machte Albert V. (fiehe ben Art.) aus bem Haufe Brandenburg. (1513-1545), ein Sohn des Rurfürften Johann Cicero, ein Bruder bes Rurfürften Joachims I., erst Domherr von Mainz, Trier und Magdeburg, bann Erzbiichof von Magdeburg und Bischof von Halberstadt, zulett (1514) Rurfürft und Erzbifchof von Mainz, auch Erztanzler bes Reichs, und feit 1518 Cardinal ber rom. Rirche. Unter ihm erhob fich in Magteburg ber Geift ber beutschen Reformation und zwar ichon feit 1524. Albert wirerstand fräftig, aber die Reformation tam am Ende boch zum Sieae. Der Erzbischof verließ deßhalb Magdeburg und halle feit 1541. Er ftarb ju Aschaffenburg am 24. Sept. 1545. — Auf Albert folgte der dreiundvierzigste Erbischof Johann Albert (1545—1550), Martgraf von Brandenburg-Anspach, Herzog Albrechts von Preußen Bruder. In Halle wurde ihm nicht eher gehuldigt, bis er ben in Wittenberg vorgezeichneten Bergleich vom 20. April 1546 genehmigt hatte, durch welchen die freie Uebung der Religion bis zum Austrag der Sache verbürgt war. 3= feine Zeit fällt ber Magbeburger Rampf gegen bas fogenannte Interim, welchem ber Erzbischof Eingang zu verschaffen suchte, während fein Bruder in Preußen ber Reformation den Weg bahnte. 3hm folgte wieder Friedrich IV. (1550-1552), ein jängerer Sohn des Kurfürsten Joachims II. Während Joachim in feinen Landen bie Reformation eingeführt hatte, mußte ber Gohn Amtshalber in feinem Bereiche ihr Birerftand leisten. Unter feine turze Regierung fällt bie Belagerung ber Stadt Magteburg von Oktober 1550 bis zum November 1551 durch Rurfürft Moritz von Sachfen zur Bollstredung ber Reichs-Acht, bie über sie wegen mannlichen Widerstandes gegen bas Interim verhängt worden war. Damals wurde Magdeburg "Unfres herr Gottes Canzelei" genannt: an der Spipe der Bewegung standen Geistliche, wie Ritolans von Amsborf, Nitolaus Gallus, Flacius, Biegand 2c. — Der fünfundvierzigfte und lette pähftlich bestätigte Erzbischof war Sigmund (1553—1566), Rurfürft Joacims II. jüngster Sohn, bes Borigen Halbbruder. Er ftarb ebenfalls in ber Bluthe feines Lebens, 28 Jahr alt, am 23. Sept. 1566, nachdem er noch zuvor das heil. Abendmahl in beiderlei Gestalt empfangen, und bem Raifer auf bem Reichstage ju Augeburg fein evangelisches Bekenntniß hatte übergeben laffen.

Hiermit endet das eigentliche geistliche Erzbisthum, an deffen fortlaufender Geschicht von Schritt zu Schritt zu erkennen ist, wie das dem geistlichen Amte nicht beschlene weltliche Regiment, welche besondere Gaben erfordert, das eigentliche geistliche Amt in den Hintergrund verdrängt: auch an dieser Geschichte bestätigt sich die Bahrheit er Augustana (Art. 28): "Darum soll man die zwei Regiment, das geistliche und weltiche, nicht in einander wersen und mengen".

Bon den drei postulirten Erzbischöfen evangelischen Betenntnisses ist der erste Joajim Friedrich von Brandenburg (1566—1598), nachmaliger Kurfürst, Rurfürst 30= ann Georgs Sohn, unter welchem bie feit 1546 verschloffene Domfirche (1567) endlich sieder zum öffentlichen Gottesdienste eröffnet wurde, und zwar zum evangelischen. Unter ben diefem Erzbischofe ift auch ein Jahrzehend später in Kloster Bergen auf zwei Conenten im März und Mai 1577 die Concordienformel zum Abschluß gekommen. Unter Benehmigung des Domtapitels hatte sich inmittelst der Administrator im 3. 1570 zu tuftrin mit ber Tochter Johanns von Rüftrin, feines Grofpaters Bruders, Ramens tatharina, vermählt: ber jüngste Sohn aus biefer Ghe follte fein nachfolger im irgftift werden: er hieß Chriftian Bilhelm (1598-1631), welcher, am 28. August 587 geboren, bei jeiner Erwählung erst 11 Jahr alt war, daher sich das Domkapitel ie Regierung bis zur Majorennität vorbehielt. 3m 3. 1608, bem Todesjahre feines Saters, trat er die Regierung in Magdeburg an, während sein Bruder Johann Sigis= und als Rurfürst bem Bater nachfolgte. 3m 3. 1614 legte Chriftian Bilhelm bie lbministration vertragsmäßig nieder, weil er sich vermählen wollte, aber er wurde noch n demfelben Jahre am 14. December neu gewählt, worauf er am 21. Januar 1615 tit feiner Gemahlin Dorothea, ber Tochter des Berzogs heinrich Julius von Braunoweig, feinen feierlichen Einzug in halle zur Moripburg hielt. Später (1618) brach er breißigjährige Krieg aus, in welchem der Arministrator Kriegsbienste leistete und eghalb das Land verließ, so daß er im 3. 1628 von dem Domtapitel in Gemäßheit er Bahlbedingungen der Administration entfest, und statt feiner der bereits das Jahr vorher um Coadjutor ernannte Herzog August von Sachsen, zweiter Sohn Aurfürst Johann Beorgs I. von Sachsen, zum Erzbischof erwählt ward. Aber gleich darauf tam das berüchtigte Restitutionsedikt vom 6. März 1629 zu Stande, in deffen Folge Kaiser Ferdinand II. einem Sohn Erzherzog Leopold Wilhelm das Erzstift zu verschaffen bemüht war. Doch un tam 1630 König Gustav Abolph von Schweden den Protestanten in Deutschland n Hülfe, und mit ihm tehrte auch der entsetzte Administrator zurudt, der sofort nach Ragdeburg eilte, wo er gute Aufnahme fand, bis er bei ber Belagerung, Einnahme mb Zerftörung ber Stadt burch Tilly (10. Mai 1631) verwundet in taiserliche Geangenschaft gerieth, in deren Folge er, der fünfzehn Jahre zuvor das erste hundertjähige Reformationsfest gefeiert hatte, am 20. März 1632 zur römischen Rirche über= rat, und beghalb auch aus feiner Gefangenschaft befreit wurde. Den Uebertritt begleitete ine öffentliche Rechtfertigung diefes Schrittes unter bem Namen Speculum voritatis, somit fich ein zahlreicher Streitschriftenwechsel eröffnete. Bei bem Prager Friedensdluffe vom 10. Mai 1635 wurde übrigens die Differenz zwischen den drei gleichzeitigen rzftiftifchen Prätendenten babin beigelegt, daß Bergog August von Sachfen bas Erzftift Ragdeburg, Erzherzog Leopold Wilhelm für jest das Stift Halberstadt erhielt, und Rartgraf Christian Wilhelm von Brandenburg mit einer jährlichen Rente von 12,000 Rthlr. abgefunden wurde, statt beren er später in Folge bes Bestphälischen friedens die ergftiftischen Aemter Loburg und Zinna erhielt. In Zinna ift auch Chritian Bilhelm, welcher schnell hintereinander dreimal verheirathet gewesen war, 1665 an 1. Jauuar verstorben: sein Leichnam ward nach Böhmen auf die ihm gehörige Derricaft Nenhaus abgeführt.

Durch ben westphälischen Frieden vom <sup>14</sup>/<sup>14</sup>. Okt. 1648 wurde übrigens das Erzstift Ragbeburg förmlich fäcularifirt, und dem zu Folge nach Art. XI, §. 6—11. und Krt. XVI, §. 1. 2. 3. für die Zukunft darüber bestimmt, daß es nach dem Tode des verzeitigen, im ungestörten Besite bleidenden Administrators Herzogs Angust von Sachsen als ein Herzogthum an Kur-Brandenburg gelangen, und daß dem Hause Brandenburg schon jest für den künftigen Anfall die Huldigung geleistet werden sollte. Darauf ist denn auch wirklich von den Ständen des Erzstiftes und nunmehrigen

Berzogthums dem persönlich anwesenten Kurfürsten Friedrich Bilhelm auf bem Rathhauje zu Salza am 4. und 5. April die Eventual-Huldigung geleistet worden. Aber bie Stadt Magdeburg verweigerte lange tie Buldigung unter Berufung auf bie ihr wiederholt zugejagte Reichsfreiheit, und insbesondere auf das auch im Beftphälischen Frieden in Bezug genommene, aber urfundlich nicht nachzuweisende, und niemals urfundlich wiederhergestellte Privilegium Ottonis vom 7. Juni 940, bis dann endlich an 28. Mai 1666 ju Rlofter Bergen gmijchen Rur=Brandenburg, bem Abminiftrator unt ber Stadt ein Bergleich vermittelt wurde, worauf am 14/24. Juni erft bem Abminiftas tor, und benmächft für bie Butunft bem Rurfürften, für welchen Abgeordnete erichienen waren, von der Stadt auf dem alten Markte die Huldigung geleistet wurde. - herzog August hat aber seit seiner ersten Ernennung über ein halbes Jahrhundert bem Erze ftifte vorgestanden, tenu er ftarb auf jeinem Echloffe zu halle am 4. Juni 1680: er mar zugleich Urministrator tes Stifts Meiffen, tem er aber zum Behufe ber Interporation zu ben Sachjen = Albertinischen Erblanden gegen Abtretung ber Memter Duer. furth, Dahme, Jüterbod und Burg am 22. April 1656 refignirte; er war nicht minter ber erste Herzog in der Sachjen=Albertinischen Rebenlinie Beißensels, als welcher er am 10. Juli 1663 zu ber Auguftusburg in Beißenfels ben Grundstein gelegt hat. August hat auch in Magteburg für Kirche und Land als ein treuer Atministrator verwaltet, was ihm vertrauet war. 3m 3. 1681 nahm endlich Rurfürst Friedrich Bilhelm am 28. Mai zu Magdeburg, am 4. Juni zu Salle die Erbhuldigung ein, über bern Feier ausführliche Nachrichten aufbebalten find. In Magdeburg bat Christian Scriver, Paftor zu St. Jacobi, die Huldigunge=Predigt gehalten; fie ift noch zu lefen.

Sehen wir jest noch einmal in die Zeiten des Magdeburger Erzstifts zurüch, jo begegnet uns fort und fort der Konflikt zwischen erzstiftischen und städtischen Rechten, zwijchen erzbischöflicher und magistratualischer Jurisdiktion in den mannigjachsten Reibungen, ohne daß cs je zu einer gründlichen Regulirung bes Rechtsverhältniffes tan, oder auch nur bas ftets genannte Ottonijche Privilegium authentijch zur Stelle gebracht werden konnte. Dazu fam noch überdies tas vor uralter Zeit tem haufe Sachjen von bem Kaifer verliehene Burggrafthum Magteburg, welches neben bem Erzbis thume um begwillen ju nennen ift, weil es als ein faiferliches Boigtei-Amt nicht allein zum Schutze bes Erzbisthums, sondern auch zum Schutze bes Rechts überhaupt in Kirche und Staat tienfam sehn follte. Dennoch ist es unter ten eben erwähnten Konflitten felten zu feiner Geltung gefommen, und noch bazu fammt ben bamit verbunbenen Gütern ichon von den Sächsischen Kurfürsten tes Astanischen haufes an Magde burg verpfändet gewesen. So wird benn 3. B. ausbrudlich berichtet, daß Erzbijchof Günther II., deu wir ichon genannt haben, erft nach vorgängiger Regulirung bes Gubjettions-Berhältniffes der Stadt zum erzbischöflichen Stuhle im 3. 1409 zum erften Dale als Burggraf von Magdeburg im Schöppen-Stuhle ben Borfit geführt, und fieben neue Schöppen bestätigt habe. Uber oft genug wurde die Bereinigung beider Gewalten schmerzlich empfunden: co war ein merklicher Schade, daß bas Burggrafthum nicht neben bem Erzbisthum zur Bacht ftand. Ebendegwegen hat ber Surfürft 3rham Friedrich von Sachsen im 3. 1538 tas verpfändete Burggrafthum mit ichwern Roften wieder eingelöfet; er that es Gewiffens halber, um den zur Unterdrückung tes Evangeliums von dem Erzbischofe Albrecht ergriffenen Gewaltmafregeln ein Biel # feten und einen Damm entgegenzustellen. Die Streitigkeiten bierüber banerten indef bis zum 3. 1579 fort, wo am 10. Juui ber sogenannte Magdeburgische Bermutations-Rezeß zu Eisleben abgeschloffen wurde, wodurch Sächsischer Seits das Burggrufthum mit Borbehalt des Titels und Bappens aufgegeben murbe, nachtem fich tie Bebentung besselben durch die veränderten Verhältnisse bereits vorhin erledigt hatte. Tas Burggrafthum Magdeburg hatte sich übrigens von Ansang an eben nur auf ben nächten Sprengel des Erzstifts beschränkt, während in ben übrigen bazu gehörigen Bisthumen. den Sächsichen und Brandenburgischen, die landesherrliche Macht daneben und und

hängiger sich ausbildete, als es im Magdeburgischen und Halberstädtischen ber Fall war: benn in Sachsen und Brandenburg erhob sich die Markgrafschaft der Marken, nach Befinden auch noch außerdem Burggrafschaft. Uebrigens zeigt es sich auch hier, daß, wie die beutsche Kirche überhaupt älter ist, als das deutsche Reich, so auch in den ein= gelnen deutschen Landen der kirchliche Zusammenhalt dem staatlichen vorausgegangen ist, in gleicher Weise, wie die ungeschriebene Sitte dem geschriebenen Gesetz vorangeht.

Unter ben Reliquien bes seit bem 3. 1680, ober eigentlich schon seit 1566 untergegangenen Erzbisthums wären insbesondere viele Stiftungen zu nennen, welche ber Kirche auch nach ihrer Läuterung auf Grund ihrer symbolischen Kontinuität geblieben sind. Wir nennen aber nur statt aller anderer Zeichen der Borzeit die Domkirche zu Magdeburg, welche sich auch seitem baulich erneuert hat, und namentlich seit 1828 mehr und mehr eine angemessene Restauration erfahren hat, worunter auch die Fenster im stitichen Chore gehören. Eine Schilderung dieser Kirche in allen ihren Theilen würde bie Vorzeit des Erzbisthums lebendiger vergegenwärtigen, als diese Stisze. — Zu ben Keliquien, welche in Folge der Läuterung der Kirche auch ihrerseits eine besondere Säuterung erfahren hatten, gehörte auch uoch vor 50 Jahren das Kloster Bergen, welches unter dem Abt Beter Ulner im 3. 1565 evangelisch und zu einer Schul-Ausstalt geworden war, die hundert Jahre später zu einer besonderen Blüthe gedieh, und dann hundert Jahre lang vielen Segen gebracht hat, bis endlich diese fänntlichen Gebäute erft zur Zeit der Belagerung in dem Monat Ottober 1806 militärisch besonder und vann unter Königlich Weschöfter herrschaft im Monate December 1813 bemolirt worden sind.

Bon ben aus bem Untergange bes Erzbisthums hervorgegangenen Neubildungen nennen wir zunächst das aus Herzog Augusts langjähriger Stiftsregierung erhaltene sichtliche Andenken, welches uns in dessen im 3. 1673 gesammelten und gedruckten "Ordnungen und vornehmsten Maudata" vorliegt, und noch heute namentlich durch die voranstehende "Fürstlich Magdeburgische Kirchenordnung" zu guter tirchlicher Ordnung mahnt. Diese Kirchen-Ordnung war bereits am 6. Juli 1652 auf dem Landtage zu Halle förmlich publicirt und bemnächst durch den Ornet bekannt gemacht worden. Außerdem ist aber auch unter anderm das Consistent vor dem Könige Gustav Bolyh mit besonderen Fleiße eingeleitet worden war, aber erst durch den letzten Arministrator, Herzog August, nach der großen Kirchen-Bistiation im 3. 1647 desinitiv ein= gerichtet, und später durch Kurfürst Friedrich Wilchelm den Großen neu organisitt worben ist, die es endlich, nach einer turzen Unterbrechung, seit 1815 zu einem Consistorium der K. Breußischen Brovinz Gachsen sich erweitert hat.

Als Quellen für die Geschichte des Erzbisthums nennen wir außer den hiftorischen Berten über Brandenburg und Preußen mit Einschluß Magdeburgs und Halberstadts von Dr. C. F. Pauli und S. Buchholz, über Magdeburg insbesondere von Rathmann und Hoffmann, über Naumburg von E. P. Lepsius, über halberstadt von Raspar Abel, über Brandenburg von heffter u. f. w., abgeschen von einzelnen Spezialschriften, ein Wert in zwei großen Folio-Bänden, welches zugleich die vollständige Piteratur bis zu feiner Zeit enthält, und ber Geschichte bis in ihre kontrete Birklichkeit nachgeht. Dies ist "Johann Christoph von Treyhaupt's Pagus Neletici et Nudsiei, oder Beschreibung bes zum ehemaligen Primat und Erzstift, nunmehrigen herzogtum Magdeburg gehörigen Saalfreises". 1755.

Magdeburger Centurien. Dieje erste allgemeine Kirchengeschichte ging ils ein bringendes Bedürfnift aus den durch die Reformation in der christl. Kirche eingetretenen Verhältnissen hervor. Die Reformation machte im Gegensatz bes tath. Vorwurfs der Neuerung (Reuchristen) ben laut erklärten Anspruch, die Erneuerung der rein ebangelischen und alttatholischen Kirche im Gegensatz ber im Laufe ber Jahrhunderte überall, besonders in der römisch-katholischen Kirche eingebrungebrungenen Irrthümer und Missbräuche zu seyn. Gie gründete hierauf das Recht und die Nothwendigkeit ihrer Lossagung von der römischen Kirche, ihres Kampfes gegen sie und ihrer Selbständigkeit. Immer aber noch bedurfte es, ta Luther, Melanchthon und die übrigen Reformatoren sammt ihren nächsten Gehülfen theils ihr Leben im Kampf um die tirchliche Erneuerung hingebracht, theils ihre gelehrte Thätigkeit dem dringendsten Bedürfniß der reinen Schrifterklärung und einer darauf gegründeten Lehrdarstellung gewidmet hatten, einer umfassenden, alljeitigen historischen Rechtfertigung des großen Werts. Im Einzelnen zwar hatten schon Luther, Melanchthon und Andere, meist durch dringende Noth des Rampfes veranlaßt, ihre Thätigkeit der Kirchengeschichte zugewandt; aber das genügte nicht. Es bedurfte einer vollständigen, durchgeführten historischen Darstellung von dem neugewonnenen Standpunkte, um die neue Auffassung und Gestaltung der Kirche als ächtevangelisch und altatholisch zu rechtfertigen und die Frundlagen und Ausprücke ber römischen Kirche zu vernichten.

Dies konnte natürlich erst geschehen und geschah erst, als der Kampf einigermaßen gegen die Mitte des 16. Jahrh. zum Stehen gesommen war, das neue Prinzip sech Gestalt und sesten Ausdruck gesunden hatte, und die nothwendigste Duße zu so gewaltiger Arbeit, wozu unmittelbar keine Vorarbeit und kein Muster vorlag, gegeben war. Diese Aufgabe fiel naturgemäß unter den beiden Parteien der Reformation der lutherischen als der in jeder Beziehung concentrirtesten, welche offiziell den Gegensatz gegen bie römische vertrat, und darin der streng lutherischen als der freitsertigsten und entschiebensten zu. Daß die ganze durch das Weieberaussehen der Wissensten, besonders der humanistischen Studien, durch die Buchbruckerkunst großartig geweckte literarische Thäuskeit, der Sinn für historisch-kritische Forschung, den die römisch-katholische Kirche ichon im eignen Schooß erfahren hatte, das Wert sein var es das Wert eines großartigen Emschlusse, und einer gewaltigen Anstrengung.

Der Mann, welcher ben Plan zu biefem Werke in unruhiger Zeit faßte und bis gegen das Ende bei aller äußern Unstätigkeit seines Lebens der Mittelpunkt des Gaugen blieb, war der gelehrte, scharfsinnge, unermüblich thätige, lutherisch eifrige, doch and leidenschaftlich streitssüchtige Matthias Flacius (Blacich) Ilhricus, geboren zu Albona in Istrien 1520 von kathol. Alltern und in kathol. Umgebung erwachsen, aber von einem evangelischgessinnten, ihm verwandten Minoriten-Provincial, der selbst spärthrer starb, aus Italien nach Deutschland und auf Luther gewiesen, zu Basel, Tübingen, vorzüglich Wittenberg unter schweren Kämpfen gebildet, seit 1544 Prof. der hebr. Sprache zu Wittenberg, das er jedoch im Frühjahr 1549 des Interims willen verlief und mit Magdeburg, damals der einzigen Burg des reinen Lutherthums vertausche. Daselbst unter ben heftigsten interimistischen oder abiaphoristischen Kämpfen mit Melanchthon und Wittenberg entschloß er sich 1552, wie Briefe von ihm aus dem Anfang bes Ishres 1553 bezugen, zu dem großen Werke, welchem sein Catalogus testium veritatis als Borarbeit voranging.

Er verband sich bazu mit mehreren Gelehrten, Gesinnungs- und Schickalsgenossen, zunächst und vorzüglich mit Ich. Wigand, 1523 zu Mansseld geboren, damals seit 1553 Prediger an der Ulrichstirche in Magdeburg, mit Matthäus Juder aus Dippoldswalde, in Meißen 1528 geboren, gleichfalls Prediger an der Ulrichstirche zu Magdeburg, und mit Basilius Faber, geboren 1520 zu Sorau, der an den ersten vier Centurien Theil nahm. Zu diesen und zum Theil statt dieser, da auch Juder nur an den ersten neun Centurien Theil nahm und vor dem Eude des Wertes 1564 starb, tamen seit ber zehnten Centurie 1567 hinzu Andreas Corvinus und seit der zwölften (Febr. 1569) Thomas Holthuter. Bon Sagittarius (Introd. in hist. eccl.) und nach ihm von Mabern werden noch mehrere Mitarbeiter genannt, z. B. Nit. Gallus, der damals gleichfalls in Magdeburg war, aber in dem Werte schlich werden sie en im folgenden Jahr 1575 zu Frankfurt am M. nach einem unstäten Leben starb.

Es bedurfte einiger Jahre ber Vorbereitung, in denen Flacius theils felbft, theils rurch abgefandte Gehüljen, von tenen besonders ein Dartus Bagner tie Bibliotheten in und außer Deutschland nach Büchern, Sandidriften und Urfunden burchjuchte, unter großen Schwierigkeiten, mit vielen Roften, wogu einige reiche Gönner beitrugen, und, wie erzählt wirt, zum Theil auf gewaltfame Beije (Culter Flacii) tas Material all= mählig zufammenbrachte und zu verarbeiten begann. Dann erschien das Wert unter bem ersten Titel: Ecclesiastica historia, integram ecclesiae catholicae ideam complectens etc., congesta per aliquot studiosos et pios viros in urbe Magdeburgica au Bafel bei Joh. Oporinus und einigen Theilnehmern allmählig vom 15. Febr. 1560 (nicht 1559, wie überall fäljchlich fteht) bis 1574 in 13 Folianten nach ben 13 Jahrhunderten oder Centurien, Die es umfast und nober es den gewöhnlichen namen erbielt.

=

.

5

:

•

In ber Borrete jur erften Centurie vertheitigen bie Serausgeber ihr Borhaben 5 einer allgemeinen, von ber Erscheinung Chrifti beginnenden Rirchengeschichte gegen ben 2 Borwurf ber Anmagung und Ruplofigfeit bei tem Borbandenfeon folcher Kirchengefcichtichreiber wie Eusebius, Sofrates n. f. w. und zeigen, wie viel tiefe ju wünschen abrig laffen, und wie fehr eben jest tie Rirche einer vollftäntigen, nach einer beftimm. = ten Ordnung ber Materien in jedem Jahrhundert bearbeiteten und ans ben beften, F älteften und glaubmürrigften Echriftftellern geschöpften Geschichte bedürfe. Richtig beben / Fie heraus, nachdem fie noch ben Einwand beseitigt haben, eine folche Darftellung fet, in Commentar, feine Geschichte, baf bie einfeitig verfolgte Beitfolge bie Gegenstände Fichr vermische, bag aber burch tiefe Berbindung einer bestimmten Sachordnung und ber Zeitfolge in jedem Jahrhundert bie Gestalt ber Rirche in jedem Jahrhundert in ben / mitigften Dingen hervortrete, und bem Gerächtnif, tem Urtheil und ber Forfchung / Erleichterung geschafft werte. In jedem Jahrhundert (centuria) foll nun ber Stoff nnch Boranstellung einer Uebersicht als bes 1. Rap. in 15 Kap. abgehandelt werden. -Die Ueberschriften bavon lauten: c. 2: de loco et propagatione veclesiae. c. 3: de persecutione et tranquillitate ejus. c. 4: de doctrina ejusque inclinatione. c. 5; de haeresibus, c. 6 : de caerimoniis diversis in locis. c. 7: de gubernatione ecclesiae. c. 8 : : de schismatibus et certaminibus levioribus. c. 9: de conciliis. c. 10: de personis 5 **illust**ribus in ecclesia. c. 11: de haereticis. c. 12: de martyribus. c. 13: de miraculis. c. 14: de rebus judaices externir seu politicis. c. 15: de aliis religionibus extra eccle-1 imm. c. 16: de mutationibus politicis in imperiis.

Laft fich biefe Sachordnung auch nicht völlig billigen, fo kommt fie boch, wie noch :... Baber bie nachfolgende frezielle Anleitung (methodus) beweist, ter Bollftändigkeit nabe, und Dehreres ift paffend zusammengeordnet. Dag Manches noch aus der tath. Zeit 1 und um bes polemischen Interesses willen in besonderer Selbständigkeit hervortritt, leuchtet 1 🗫 felbst ein. Diefe Anordnung ist denn auch in fämmtlichen Centurien beibehalten und burchgeführt. Nur tie erste Conturie ift in zwei Bucher zerlegt, von tenen bas erftere Des Leben Jesu Christi in 13 Rap., ta hier natürlich einige ter genannten wegfielen, 2 Das 3weite bie Geschichte ter Apostel und ter driftl. Kirche bis zum Echluß bes erften Subrhunderts behandelt.

5 Rachbem fich bie herausgeber bann ausjührlich über ten Ruten einer folchen voll-1 MubiBen Kirchengeschichte verbreitet haben, fügen fie hinzu, ein Wert von folchem Um-1 ing mache eine Theilung der Arbeit und große Geldmittel nöthig. Sehr paffend wäre 2 Des Bert auf einer Universität unternommen, aber es habe sich bort Reiner gefunden ter Schen vor ber gewaltigen Urbeit und bei ber Aussicht auf geringen ober teinen Lohn, bem Die Gitten ber Großen wären ber Urt, baf fic auf hunde, Jagt, Melage, Schmaufereien, Anzüge, Spiel und andere Leichtfertigfeiten Alles verwendeten, für Unterftugung 7 cines folden Werts aber burrer als Bimostein wären (Plaut.). Go hätten fie benn fich Dem Berte entschlossen und wollten es fast ohne Unterstützung, ba nur wenige Gönner beigesteuert hätten, beginnen. Gie bitten, ba ihnen trot ber aufgewandten Muhe Real-Uncoflopdbie für Theologie und Rirche. VIII. 43

noch viele Quellenschriften schlten, diese ihnen zukommen zu lassen, unter bem Bersprechen, sie getreulich zurückustellen.

lleber ben Arbeitsplan bemerken sie, daß fünf Leiter (gubornatores) dem Ganzen vorständen, um ben Plan zu leiten, die Arbeit beim Sammeln und Darstellen zu vertheilen, die ersten roheren Entwürfe, wie dann die Darstellungen selbst zu verbessen, auch selbst Manches zu versassen, die Arbeiter anzunehmen und zu besolden. Einer von biesen seh ver Kassenweister, bei dem die Unterstützungen an Geld niedergelegt würden, ber ben Arbeitern die Besoldung auszahlte und jedes Bierteljahr genaue Rechnung abzulegen hätte. Bisher habe man gehn Arbeiter in drei Ordnungen. Sieben junge Gelehrte (septem eruditi studiosi) machten nach Vorschrift jener Anleitung emsigen Bienen gleich die Auszüge aus den vorzüglichsten Schriftsellern, zwei ältere, gelehrtere und urtheilssähigere ordneten ten so zusammengebrachten Stoff nach ber genauen Anleitung und übergäben das so Geordnete einigen der Leiter, ohne deren Beurtheilung Richts schriftlich versasst werde. Dann erst gehe man an die Darstellung, und wiederum werbe jedes Rapitel berselben einigen der Leiter vorgelegt, welche die letzte Feile nöthigen Falls anlegten. Einer endlich besorge die Reinschrift.

Sie bitten schließlich um fernere Unterstützung und Berichtigung bes Falschen und fügen die mehrerwähnte Anleitung hinzu, worin die Gegenstände der einzelnen Kapitel und die Weise der Behandlung bis in's Einzelnste verfolgt sind.

Bon den allmählig erschienenen Centurien find bie vier ersten (Febr. u. Marz 1560) zu Magdeburg, die fünfte (März 1562) theils zu Magdeburg, theils zu Jena, we Flacius feit 1557 als Prof. ver Theologie war, und wohin ihm auch Wigand und Juber als Prof. gefolgt waren, bie fechete (Aug. 1562) in ber Berbannung (in exilio) verfaßt, ba Flacius in diefem Jahre mit ben genannten beiden Genoffen wegen übertitebener Ausdrücke von der Erbjünde Jena hatte verlassen müssen. Die folgenden Centurien alle feit März 1564 find im herzogthum Medlenburg (in ducatu Mogapolensim principum) und zwar, wie feit der achten hinzugefügt wird, zu Wismar verfaßt, wo Bigand und Juder mehrere Jahre geiftliche Nemter führten, mährend Flacius feittem feine ruhige Stätte wieder fand. Den einzelnen Centurien find Bidmungsbriefe an auswärtige und einheimische protestantische Fürsten, barunter auch an ben tatholischen, boch ben Protestanten geneigten Erzh. Maximilian von Defterreich, an Ebelleute, Dagiftrate und angesehene Bürger von Augsburg und Mürnberg vorgeset in ber ausgefprochenen Abficht, um für empfangene Unterstützung zu banten ober folche zu erbitten ramit bas angefangene Wert nicht liegen bleibe. Ucbrigens enthalten fie Manderlei über den Inhalt jeder Centurie, die darin benutten Schriftsteller u. f. m., prattijche, oft berbe Beziehungen auf die Gegenwart, vorzüglich natürlich Schmähungen auf den romifchen Antichrift und auf die nicht allein von ben Ratholifchen gegen bas 20ert gesponnenen Ränke, Preis ber Reformation und Luthers, bes deutschen Propheten, burd ben eine fast apostolische Zeit zurüchgetehrt fen, die leider ichon wieder burch Irrlehren getrübt zu werben beginne, auch Manches über Stellung, Berhältniffe und Berdienste ber Bewidmeten.

Betrachten wir nun das Wert felbft, so muß es zumal unter Berückfichtigung der gesammten Zeitverhältnisse, bes Mangels an Mustern und Vorarbeiten, an Geldmitten, Büchern und Dokumenten in Stätten wie Magdeburg, Jena, Bismar, des unruhigen Lebens der Verfasser ftannenswerth erscheinen. Trotz der unpassenden Eintheilung und Jahrhunderten und der Ungleichmäßigkeit in Behandlung und Verarbeitung des ungeheuren und boch mangelhaften Stoffes, trotz einseitiger, unbilliger Polemit erschättert es durch Eröffnung und Zusammenstellung unbekannter reicher Quellen, durch schafte, rückschole Kritik, durch glaubensseste Darstellung des ganzen Entwicklungssanges der Kirche von dem neugewonnenen, d. h. streng lutherischen Standpunkte die katholische Kirche auf bas Aeußerste und verlieh dagegen der protestantischen Kirche ein sicherts Bewußtseyn ihres historischen Rechts. Bu weiterer Berbreitung hatten die Berfasser gleich bei der Ausgabe der ersten Centrie (hinter dem Titel) angekündigt, sie würden selbst eine Uebersetzung in's Deutsche esorgen, und gebeten, man solle nicht durch eine unberechtigte Uebersetzung ihnen das thrige entwenden. So erschienen denn auch vier Centurien in deutscher Uebersetzung a Iena 1560 und 1565 in Fol., unter deren Widmungsbriefen Joh. Wigand und Ratth. Juder unterschrieben sind. Bei der sechsten lat. Centurie erklären sie freilich ochmals, wenn sie anch Uebersetzungen in fremden Sprachen, damit die Kenntnis der irchengeschichte sich weiter verbreite, nicht entgegen seven, dürsten sie boch nicht, wie ime neulich erschienen französische, verstümmelt und entstellt sevn, und sie würden daher ie deutsche Uebersetzung selbst liefern; aber diese diese sich sicher aus Mangel an Abnehtern nicht weiter erschienen.

Von einer Fortjetzung durch Wigand befinden sich zu Wolfenbüttel in Handschrift t ber vierzehnten Centurie Auszüge aus ben Werten bes 30h. Ruysbröch, zu ber fünfhnten mehrfache, boch nicht vollständige Vorarbeiten; die sechzehnte scheint ziemlich ollständig. Das Bedürfniß der Geschichtsforschung und Darstellung in der lutherijchen irche war hiermit für lange befriedigt, ihre Kraft ward nach ber bogmatisch=polemischen seite in Aufpruch genommen, und fast ein Jahrhundert, bis G. Calixt zu helmstädt egen bie Mitte bes 17. Jahrh. bas Intereffe für Nirchengeschichte neu und in neuem seiste wedte, geschah nichts Selbständiges. Den bedeutendsten Quszug mit Fortsepungen is in's 16. Jahrh. lieferte Lut. Dflander, Jub. 1592 ff. 8 Vol. 4. Eine zweite ollftändige Ausgabe ber Centurien erichien ju Bajel bei Lud. Reg 1624 (1623) 3 Vol. fol. urch ben Basler Prof. Lud. Lucius. Qus ben Widmungsbriefen find barin mit Beglaffung tes Brieflichen Präfationen gemacht, auch ift in ter Darstellung Manches a Gunften des reform. Lehrbegriffs geändert. Eine britte feit 1757 ju Rürnberg bei toh. Leonh. Langius, bann Chr. be Lannoy burd Juft. Jat. haudins, Paft. ju 211rehaufen in Ansbach begonnene Ausgabe jollte unter Leitung G. 3. Baumgartens jortjetzungen verschiedener Theologen, Supplemente, Emendationen und Defensionen nthalten; ba aber Baumgarten in Diefem Jahre ftarb, übernahm 3. E. Semler bas Bert. Sie ward 1765 nach der fünften Centuric abgebrochen.

Bei bem mächtigen Gewicht und Eindruch ber Centurien konnte es katholischer Seits icht an Gegenschriften schlen. Nachtem schon Wilh. Epsengrein, ein Nechtsgelehrter wo Canonicus von Speier zu Ingolstatt 1566 und 68 eine Widerlegung unternommen atte, aber bei bem zweiten Centenarius stehen geblieben war; und dann der Jesuit iranz. Turrianus zu Florenz 1572 in fünf Büchern dasselbe versucht hatte, erfolgte, a dies Alles nicht genügte, ein größeres Unternehmen. Im Auftrage der römischutholischen Kirche und mit allen Mitteln derselben schrieb, die Centurien zu erseten nd zu überbieten, ber junge Cäsar Baronius, Bater bes Oratoriums zu Nom, seine Innalen (annales ecclesiasticii. Rom. 1588—1607, 12 Tom. f.), ein gleichfalls bedeutenes und großartiges, doch bei billigster Schätzung den Centurien nicht gleiches Werk. S. d. Art. Baronius.) Ihn lohnte in seiner Kirche der Purpur, beinahe die breisache krone; Matth. Flacius Illpricus starb versolgt und verstümmert. Dr. Anoch.

Magier, Magie. Durch bie Griechen ift bie Unsicht herkömmlich geworden, ie alten Persischen Priester durchwegs als Magier zu bezeichnen, sowie die Bersische Staatsreligion und Priesterlehre Zoroaster's Magismus und sogar Magie zu nennen. das ist noch Ansicht und Sprachgebrauch von Röth, Abendländische Philosophie I, 5. 362. Duncker, Geschichte des Alterthums II, 384, u. v. a. Indefien ist es den wuren Forschungen immer mehr flar geworden, daß diese Gleichstellung, wo nicht vollsmmen unrichtig, so doch nicht ursprünglich sehr fagt 3. B. N. Roth (in Pauy's Encystl. VI, 2893), daß die angenommene Identität der Lehre Zoroaster's mit dem m Abendlande bekannt gewordenen Magismus unerwiesen, und überhaupt das Hinüberommen der Magier in den Ormuzdglauben erst noch zu erklären seh. Auch Spiegel Avesta 291) findet den Umstand auffallend, daß die Magier im Zendavesta nicht er-43\* wähnt werben. Die Aufhellung biefer Frage ist zugleich mit der Gesammtgeschichte der Magier auf's innigste verwoben, die ohnehin auch dem Theologen bereits im Alten Testament, dann bei den Apokrhphen, im Neuen Testament und in der christlichen Kirchengeschichte begegnen.

a) Die Priester bes Zenbavesta. Die Urheimath ber Zendreligion, wie diefelbe hauptsächlich im Zendavesta vorliegt, ist bekanntlich nicht das eigentliche Persien, fondern Oftiran gegen Indien zu. Nun heißen aber im Zendavesta die Priester burchwegs Atharva (Pehlvi Athorne), d. h. mit Fener Verschene. Sie hatten den alten Feuerdienst zu besorgen. Ihre Stiftung wird in die vorzoroaftrische Zeit dis auf hom und Oschemschied hinaufgerückt, in die Zeit des ungeschriechenen Gesetses, des einsachen Raturdiensstensten der unmittelbaren Feuerandetung. In dieser Zeit trugen sie den Namen Mehabaden, d. h. Große Beter. Im Zendavesta sind die Atharvas in mehrere Klassen eingetheilt, in Webers, d. h. Schrer und Meister, das sind die gewöhnlichen Priester, — in Destur Mobers, vollendete Meister, und in Harbers, Lehrlinge. Lehtere Namen trugen auch die Priester ver Guedern.

Bgl. Zentavesta von Kleuter I, 59. 151. II, 261. III, 225. 237. Anhang I, 3. 225. II, 3. 189. Hyde de relig. Pers. 372, Rhote, tie heil. Sage ber alten Batter u. j. w. 544. 537. Duncker II, 378. Hammer, Wiener Jahrbücher 1820. 210. Spiegel, Avesta 291.

b) Die Magier im Benbavesta. In ber Kleuterischen Uebersepung bes 3. A. werden oft bie Magier im bojen Ginne in Verbindung mit ben Bauberern und Dems anbetern genannt, und zwar als Feinde Boroafters und res Gejepes. Ueberhaupt with gegen bas, was man Magie nennt, schwarze Runft und goetische Zauberei, im 3. 1 geeifert und gebetet, und es werden gegen biefelbe Bermunfchungen ausgefprochen, als gegen ein Wert ter Dews. Kleuter 3. A. I, 66. 67. Auhang I, 2. 236. II, 3. 25. In Diefem Ginne werden bie Magier namentlich in folgenden Stellen ermähnt: Jefcht Sades bei Kleufer II, 100. 101. 121. 127. 133. 158. 171. 176. 177. 178. 184. 185. 190. 192. 194. 196. 278. 3 jejchne 171. Vendidat 302. 314. 344. 373. 382. 386. 3m Zend, ber Originalsprache ber 3. A. ift nun freilich das Wort Magier nicht gebraucht, fondern Latus, welches Spiegel in feiner Ucberjepung tes Vendidat entweter beibehielt, ober burch Zauberci überjetzte, Fargard 1. 3. 8. 18. 20. 22. Co beißt im Bend Jatokhte, magifche Worte aussprechen, und Jatomeante, Jathvanm, Bauberer. Kleuker, 3. A. III, 161. Anquetil, nach welchem Rleuker überjetzte, verfertigte feine Ueberfetung unter ber Leitung Parfischer Priefter, und feine Ueberfetung gibt auch in biejem Buntte ben Ginn, ben bas Zendwort nach ber Anficht ber Barjen hat. Auch in bem nach Parfifchen Quellen verfertigten Leben Boroafters wird oft ber Magie und ter Magier in diefem böfen Ginn Erwähnung gethan. Rleufer 3. A. III, 8. 11. 12. 13. 22. 44. 45.

Im fassandigen Pehlvi, bas hierin noch mit dem Sprachgebrauch der Griechen übereinstimmt, bezeichnen die Ausbrücke Magoé, Mavi, Magovad einen Priefter. Rlenter, Anhang zum 3. A. III, 17. 191. Dagegen gebrauchen die Parfen, Guebern und Hirbufi für Priefter tas Wort Mobed, Magier für Zanberer. Die Saffaniden mit ihrem Pehlvi scheinen sich mithin anfänglich noch an den in der zweiten Hälfte der Uch and welchem die Priefter Magier hießen. Apulej. Apolog. p. 290. ed. Elmenh.: Persarum lingua Magius est qui nostra sacerdos. Daher reden die Klassifter von einer Magierherrschaft unter den Saffaniden. Agathias II, 26. p. 61. Ammian, Mare. 17, 5; 23, 22. Ueberhaupt beurfunden die Zeiten der spätern Saffaniden eine weitburchgreisendere Biederherstellung des altiranischen Befens als die frühern. So zeigen die ältern saffanidischen Münzen noch weit mehr aramäische Bestandtheile, die späteren fo gut wie keine mehr, sondern neuperssische. Durcht mann, Zeitschrift ber Dentschen Morgenländischen Gestulfast IV, 84 ff. Dunder II, 309. Im Parssi kehrte man aber noch bestimmter zur ursprünglichen Auffassungsweise bes 3. A. zurück und bezeichenete die Bauberer geradezu als Magier. Daß sie in dieser Auffassung sachlich Recht hatten, wird sich auch noch aus dem Folgenden ergeben. Wenn übrigens im Sanskritt die Magie Maja heißt, so ist dies wohl demselben Parsissionen Einfluß zuzuschreiden.

c) Die Magier im Gegensatz ju ben Berfern auch nach ben ältern Griechischen Berichten. Die Magier bei den Medern. Die Griechen machen nicht felten bei ben ersten Rönigen ber Achämeniben einen Gegenfatz zwischen Magiern und Perfern. Co wird tie Herrichaft des Pfeudofmertis nach Rambufes als ein Bersuch ber Magier bargestellt, bie Bersische Herrschaft mit ber Medischen zu vertauschen. Herod. III, 30 sqq. 62 sqq., befonders 70. Ctesias Persica c. 10-15. Juftin I, 9. Ebenso die Inschrift von Bistun bei Nawlinson S. 12. Damit ist in Verbindung zu fetsen das Fest der Magophonie, welches die Berfer fortan seit der Tödtung der ihnen entgegenstehenden Magier und wiedererlangten herrichaft feierten. Alle Magier mußten fich an tiefem Feste still in ihren Häufern halten. Herod. III, 74., bcf. 79. Agathias II, Es ift flar, daß ein folches Fest nicht gegen urfprünglich Berfijche Priefter gefeiert, 25. und auch nicht zu einer solchen Zeit entstanden fehn tann, in welcher die Magier die ihnen später bei den Gricchen und auf Persischen Inschriften zugeschriebene Stellung als Priefter bes Zoroaftrifchen Gejepcs inne hatten. Dlag nun jenes Fest der Magophonie ursprünglich auf jenem hiftorischen Ursprunge beruhen, wie Herodot meldet, oder mag, wie es oft geschieht, die historische Beziehung erst zu einer natürlichen und religiös= fymbolischen Grundlage hinzugetommen sehn, — immerhin gehört die Bezeichnung ber= felben als Magiertödtung nothwendig einer frühern Zeit an, in welcher noch der alte Zentavestische Gegensatz gegen tie Magier, und alles tas, was man später Magie nannte, bestand. Ein solches religiös=symbolisches Natursest ist jest noch bei den Barsen bas Fest ter Feldbauern, an welchem zu Ormuzd gebeten wird, baß er alle Dews und alle Magier erwürgen möge. Aleuter 3. U. 111, 246. Diefes Festes erwähnt auch fcon Agathias II, p. 59 unter tem Namen rivr xuxivr uralgeoic. Achulich ift auch bas Feft, welches jur Feier bes Sturges Zohaks (Sohats) gefeiert wird, bes Berrichers ber Magier, und tes Gegners ber Feneranbeter. Bgl. R. Ritter's Ertfunde VIII, 561. Schad zu Firdufi G. 27. Dunder II, 312. — Mit Diefen Gegenfäten ber Ber= fer und Magier stimmt auch zusammen, daß nach Herodot I, 101. Plin. H. N. V, 29. bie Magier ein Stamm ber Meder find. Bgl. auch Agathias II, 26. Diefe Mediichen Magier zeigen bereits z. Th. ben spätern Karafter bes Magismus, benn sie erideinen als Sterndeuter und Traumdeuter. Herod. I, 107. 120. Die Diedier können bie Magier und ten Magismus aber nicht von Anfang an gehabt haben, fondern erft feit ihrer herrschaft in Babylonien. Denn tiefes Bolt war in feinem heimathlande ber Bendreligion Boroafters ergeben, und baher tommt es, daß Boroafter bei Berofus ein König ber Meder, bei Ammian und Juftin ber Battrianer heißt. Finten wir unn wirklich tie Magier ichon vor ben Metern in Babylonien vor, fo ift flar, tag fie biefen Namen und Dieje Sache in Babylonien erft annahmen und auf ihren Priefterfamm übertrugen von Bölfern, die vor ihnen bajelbft herrichten.

d) Die Magier bei den Chaldäern und Affprern. Früher als bei Berfern md Metern finden wir die Magier bei den Chaldäern erwähnt, und zwar 3. Th. son gleichzeitigen hebräischen Bropheten. Sie heißen TYP, und ihr Oberhaupt UTT Jerem. 39, 3. 13. Das sind eben die Beisen und Gelehrten der Chaldäer oder Babeis, Jerem. 1, 35. Jes. 44, 25. Daniel 2, 2. 12. 18. 24; 4, 3. 15; 5, 7. 8. Beil die Magier bei den Chaldäern so einheimisch geworden sind, werden sie auch oft gerabezu Chaldäer genannt, gerade wie die Kausleute Kananiter (vgl. d. Art.), und Magier und Chaldäer werden miteinander verwechselt. Hemsterhuis ad Luciani Necyom. III, 339. od. Bipont. Es sind diese chaldäischen Magier Priester, swohl Gelehrte und Astronomen am Belostempel, als Bogelschauer und Opferschauer, 3es. 47, 9. 13. Dan. 2, sowie anch Zauberer, 3es. 47, 9. 12. Im Buche Daniel sind überhaupt fünf Klassen biefer babhlonischen Briefter ober Magier namhaft gemacht und unterschieden: Chartummim, *iegoygaumareic*, Erklärer ber heil. Schriften und Zeichendeuter, Dan. 1, 20; 2, 2; 5, 4. Aschaphim, Beschwörer, namentlich Schlangenbeschwörer und Störpionenbeschwörer, 2, 10; 5, 7. 11. Bgl. 3es. 47, 9. 12. Mocaschephim, Geisterbeschwörer, Bauberer, Wahrsager, Traumbeuter, Dan. 2, 2. 3es. 47, 9. 13. Jerem. 27, 9. Gasrim, Wahrsager, Nativitätssteller, Astrologen, Dan. 2, 27; 5, 7. 11. Chasdim, Chalbäer im engern Sinn, wahrscheinlich gewöhnliche Zauberer und Gautler, Goeten, nach Art ber Schamanen ber Wilben. Bgl. Bertholb, britter Ercurs zum Daniel. Münter, Religion ter Babhlonier S. 81 ff. Bect, Weltgeschichte I, 182. 629. Gesenschaften und Thätigkeiten, welche bei Griechen und Römern ben Perssischen Magiern zugeschrieben wurden, bereits bei den Magiern der Chaldäer sich vorsinten. Beil nun später ber Eultus biefer Chaldäischen Magier mit der Lehre und bem Dienste Zoroasters verschmolzen und vermischt wurde, so tann Ammian. Marc. 23, 6. berichten, daß der Battrianer Zoroaster aus ben arcanis Chaldaeorum geschöpft habe.

Sind die Magier bei den Chaldäern zuerst zu suchen? Bielleicht. Es ist indeffen nicht unwahrscheinlich, daß die Chaldäer die Magier von den Assprichen bekommen haben, und daß die Magier mithin schon in der Assprischen Monarchie vorhanden waren. Beck I, 629. Meg oder Mag ist der Name des assprischen Feuerpriesters, Movers I, 64. 240, und die Briester der alsprischen Artemis sührten den zum gleichen Worts I, 64. 240, und die Briester der alsprischen XIV, 1. p. 176. Movers I, 241. Nur daher ist es zu erklären, daß bei Abul Pharag ed. Pococke p. 83, vgl. Röth, Abendl. Phil. I, Noten S. 257, Zoroaster (Zoradascht) als Lehrer der Sette der Magier aus Alsprich herkommt.

e) Sind die Magier ursprünglich arisch oder aramäisch? Gleichviel mu aber, ob die Magier ben Chaldäern ursprünglich angehören ober ten Affprern, in beiten Fällen erhebt sich die Frage, ob sie den nordischen arischen Sinwanderern eines der beiten Bölker zuzuschreiben sehen, also ben eigentlichen Chaldäern ober Assprern, — ober aber den aramäisch=babylonischen Urbewohnern chamitischen (sogenannten semitischen) Stamme8. Denn betanntlich find Affprer und Chaltäer Intogermanen, und zwar Arier (Semiten. Ueber diesen Sprachgebrauch vgl. Real-E. VII. Art. Kananiter S. 241 ff.). mt haben erft in den Niedrungen die aramäischen (chamitischen) Sprachelemente angenommen. Um jene Frage über ben arijchen ober aramäischen Ursprung ber Magier ju beantworten, muß man sowohl bas Wort als die Sache in's Auge fassen. Ift tas Wort Mag indogermanisch ober chamitisch (semitisch ter Renern)? Die gewöhnliche Anficht entscheidet für erstere Unnahme. Denn das Burzelwort findet fich burchgangig in den indogermanischen Sprachen. So im Sansfrit mah, maha, mahe, im Zend meh (fprich megh), mehabaden, Megovad, im Pehlvi Mag, Mog, perfifch mugh, in ben Reilfcriften magusch, — in Griechischen uéja, im Lateinischen magis, im Deutschen michel. Dagegen läugnet R. Roth (bei Pauly VI, 2893), daß ras Wort intogermanijch fet. Allein bei ber Einfachheit der indogermanischen Ableitung einerseits, und ter Schwierige teit ber chamitischen (femitischen vulgo) andrerseits (cs gibt gar teine Burzel mag, mog, oder dergl. im Hebräifchen) bleibt die gewöhnliche Anficht immer die natürliche und wahrscheinliche. Sehen wir bagegen auf bie Sache, auf bie Magie und ben Magis mus, jo geht aus dem Bisherbemerkten ebenso klar hervor, dag diejelbe der ursprünglichen Zendreligion, sowie überhaupt dem nordischen Feuerdienst fremd war, während bagegen biefelbe Sache bei ben chamitischen Bölfern ber Babylonier, Rananiter, Lenp tier feit den ältesten Zeiten in voller Blüthe stand, was sich aus dem Alten Testament zur Genüge ergibt. Diefer anscheinliche Widerspruch zwischen Wort und Sache lost ich ganz einfach burch bie Annahme, daß bie norbischen, arischen Einwanderer, Affprer und Chalbäer, die Sache, die Magie, fehr ausgebildet, aber unter andern Ramen, in Babylouien vorfanden, wie fie dergleichen bei Jeremias, bem jüngern Jefajas und Daniel vorfanden, und ihnen überhaupt im A. T. begegnen. Es bemächtigten sich nun aber die Priester der Affiprer und Chaldäer, die Magier, der Sache. Nach Herren, 3deen I, 2. 196. wanderten die chaldäischen Magier mit den Chaldäern aus den Kurdischen Ländern ein. Das ist wohl auch der Sinn des philonischen Sanchuniaton, wenn er (bei Orelli 22) den Magus von Jägern und Bogenschützen abstammen läßt. Bei den Medern dagegen ist die Sache so zu denken. Urfprünglich hießen ihre Priester nicht Magier, sondern wurden mit Namen, wie sie im 3. A. sich sinden Magier für ihren Priestersten den Staldäern nahmen sie aber später den Namen Magier für ihren Priesterstamm an, und so ist es zu erklären, wenn Gerodot die Magier einen Stamm ber Meder nennt; zu seiner Zeit hießen eben die Medischen Priester bereits Magier. Bei den Persern ist dasselle ber Fall. Auch sie nannten ursprünglich (d. h. vor ihrer Annahme der Zendreligion) ihre Priester nicht Magier, denn sons fonst würde ber anstängliche Gegenstag gegen die Meder nicht als einer gegen die Magier bezeichnet worben sein met vor sich als einer gegen die Magier bezeichnet worben seinen.

f) hier erhebt fich nun die Frage: Seit wann bezeichneten die Perfer ihre Priefter mit bem namen Dagier? Nach ber Angabe Lenophons (Cyrop. VIII, 1. 9. 23) führte bereits Cyrus die Magier bei den Perfern ein. 3hm folgen Ammianus Marc. XXIII, 6. Porphyrius de abstin. IV, 16., Suitas, und bie meisten Reuern. Bie ift biefe Notiz zu verstehen? Bezieht fie fich nach fpäterm allgemeinen Griechischen Sprachgebrauch auf bie Zeudlehre, wie benn auch wirklich Zorvaster ein Saupt ber Magier heißt? Dber haben wir bei tiefer Notig genauer an tie Metischen Ragier zu denken, und ihren von den Chaldäern angenommenen Magismus im engern Sinn? An bie reine, noch unvermischte Zeublehre konnen wir barum nicht benten, weil biefe bereits damals von den Medern mit dem Magismus verbunden war, und die Debifchen Priefter ichon ben namen Magier, und mit bemfelben wenigstens wesentliche Bestandtheile ber Cache jelbft angenommen hatten. Die Berfer muffen ichon früher, lange vor Cyrus, die Zendlehre fich angeeignet haben, als fie noch in ihrer arifchen Urhei= math arifches Befen festhielten, aljo wie die Meder in ihrer Urheimath. Es bleibt mithin nichts andres übrig als die Annahme, das Wort Magier sch hier im eigentlichen Sinn zu nehmen, wie wir ihn ichon früher kennen lernten. Cyrus führte temnach bie bei ben Mebern vorgefundenen Magier auch in bem von ihm gegründeten Perferreiche ein, b. b. die Berfischen Briefter wurden nun auch Magier genannt, wurden felbst Ma= gier, und ber Magismus, wie er von ten Babyloniern zu Affprern, Chalbäern, De= bern eingebrungen war, fing an, auch von ben Berfern aufgenommen zu werben, wenn anch allerdings in derjenigen Mischung mit ber Bendlehre, die ichon bei ben Medern in Babylonien Play gegriffen hatte. Aber fo plöylich und auf einmal konnte diefer magifche Ginfluß nicht geschehen. Unter ben ersten Berfischen Rönigen berrichten noch bie arischen oder zendischen Elemente vor, und es tonnte noch vielfach jener Begenfatz jum Magismus ber Meder fich zeigen, obschon die Berfer die Magier zunächft von ihnen angenommen hatten. Gerade unter Darius, ber die Medische Magierherrschaft fürzte, nnt an einem einzigen Tage vierzig Magier hinrichten ließ, Ctesias Pers. 15, werden zuerft auf ben Reilinschriften Die Berfischen Briefter Magier, Maghush, genannt, Infchr. von Bifitun I, 36. Dunder II, 377, und Darius felbft gab fich nach Porphyrius de abstin. IV, 165 ben Titel eines Lehrers Magifcher Beisheit (µayıxwv didaorecloc). Bon biefer Zeit an merben bie Perfifchen Briefter Boroafters auch bei beu Griechen Magier genannt, wie bereits in der Geschichte des Lerres, in der auch Denichenopfer vorkommen, die nach der reinen Zendlehre des 3. A. nicht stattfinden. Frei= lich wurde noch nach ächt altpersischer Beije unter Lerres gegen Idololatrie und Tempelbienft gewüthet, wie unter Rambyfes früher in Legypten. Bingegen mußte fich ber Einfluß Babyloniens feit Artagerges Memnon bestimmter geltend gemacht haben. Die gange Berfifche Runft murde befanntlich von Babylon entlehnt, und fo benn auch bie magifche Biffenschaft und vorderafiatische Ivololatrie. Damals fing man an, Mithra

als weibliche Gottheit idololatrisch zu verehren. Berosus, Plutarch und Clemens Akr. berichten ausdrücklich, daß unter diesem Könige Idololatrie eingeführt worden. Ucher diesen Einfluß der vorderassatischen Religion voll. aus neuerer Zeit Spiegel, Zeitschr. ber Deutschen Morgenl. Gesellschaft V, 221 ff., VI, 78 ff. Avesta 269. Münchner Gelehrten Anz. 1849, Nr. 15. 16. Unter den Parthern zeigte sich dieser magische Einfluß auf seiner Höhe, wie denn überhaupt dieselben sich am weitesten von der alten Zendreligion entsernt hatten. Aber auch die Sassanien, die Reformatoren ver alten Zendlehre, nannten die Priester unch lange Magier. Der Name blieb noch eine Zeitlang, aber diese schlichen Magier entäußerten sich immer mehr der Magie, dis endlich auch bei ihnen die Heterodozie des Namens so gut wie der mit ihm bezeichneten Sache zum Bewußtsehn fam, und nun bei den letzten Sassanien und den Parsen anderen Bezeichnungen für das Priesterthum weichen mußte, wie wir gesehn haben.

g) Die Berfischen Briefter als Magier im Reiche ber Achameniten. Bir haben gesehen, tag tie Persischen Priefter in tem von Cyrus gegründeten Reiche gleich nach ben ersten Rönigen fowohl in ben Persischen Reilfchriften als bei ben Griechen Magier heißen. Dieje Berfifchen Magier vereinigen nun tie Eigenschaften fowohl ber Briefter ber Bentreligion als auch ber babylonifchen Magier. Und Diefelbe Bereinigung beiter Elemente finden wir auch in ber griechischen Auffassung Boroasters als des Magiers xar' Ejozy' und bes Lehrers ber Magier. Plato Alcib. I. Blutarch, Agathias II. p. 58. Euseb. prop. evang. I, 10. Suidas, und ihm merden baher bie oracula magica zugeschrieben. Den Berfischen Magiern aber werden sowohl in ber Reilfcbrift, als be fonders auch bei ben Griechen, Geschäfte und Lehren zugeschrieben, wie ben Atharvas tiefelben nach bem 321. zutommen. Sier und bort find fie bie öffentlichen Briefter, die bie Opfer, Gebete, humnen, Räucherung an die Bendgötter barbringen, die bas ewige Feuer beforgen und unterhalten, die ten Tobtentienst, besonders ter Könige verrichten. Dabei find fie, wie alle Priefter in antiken Naturftaaten, bie Theologen, Gelehrte, 204 mologen, königliche Räthe, die Philosophen, wie Suidas sie nennt. Sie lehrten die Berehrung ber Elemente und Beifter, besonders des emigen Feuers, und tes oberften Gottes Drmutt (bei ten Griechen Oromasdes) im Gegenfatz zum oberften bojen Gott Abrimann, bann die Auferstehung des Fleisches, und hatten viele andere Borstellungen und Gebräuche, wie fie im 3. A. fich vorfinden, und wie fie die Mechtheit und bas Alter ber lettern Schrift beweisen. Die griechischen und lateinischen Schriftsteller, die bier besonders in Betracht kommen, find Herodot I, 131. 132. 140. II, 167. III, 16. Plato Alcib. I. Xenophon Cyrop. VIII, 1. 8. VIII. 3. 11. VIII, 3. 6. VII, 5. 20. I, 6. 1. Aristoteles Metaph. XIV, 4. Ctesias Persica 15. Theopomp bei Blutarch und Diogenes Laertius. Cicero de divinatione I, 23. Strabo XV. 732. XVI, 762. Plutarch de laide cap. 47. Dio Chrysost. orat. 36. Q. Curtius III, 3. 8. Diogenes Laert. proem. II. V. VI. Julius Firmicus de erroribus prof. relig. I, 5. Damasius de primis principiis, p. 384. ed. Kopp. Apulejus I, 372 ff. Porphyrius de abstinentia II, 16. Ammian. Marc. XXIII, 6. 32. Ein vollftändiges Berzeichniß ber flaffifchen hauptstellen fiche bei Rleuter, Unb. zum 3. 21. 11, 3. 5 ff. 188 ff. Bgl. Georgii bei Bauly, Art. Magi, Magia. Bgl. Röth, Abendl. Bhil. I, Noten S. 263 ff. Dunder, II, 376.

Bu biejen alten, ächten Bestandtheilen von Lehren und Gebräuchen ber Persischen Magier tam nun noch zugleich mit bem Namen ber Magismus ober die Magie von Babylon her. Dieser Bestandtheil findet sich nicht im 3. A., benn die Gebete für die Kranten tann man nicht wohl hieher zählen. Hingegen sind jest die Persischen Magier, so gut wie die Babylonischen, Wahrsager, Strado XIV, 762. Cic. de divin. I, 41. Aelian V. H. II, 17. Ammian. Marc. XXIII, 6., Traumbeuter, Herod. I, 107. VII, 19, Sternbeuter, Diog. Laert. pr. 8., der dehalb den Namen Zorcaster durch aoreoSvirg beutet, Plin. H. N. XXXVII, 9. Zorcaster heißt daher auch bei Justin I, 1. Plin. XXX, 1. Suidas = der Schöpfer der Astrologie. Bu diesem Bestandtheil der Persischen Magie gehört auch die Evocatio Deorum durch gewisse Kräuter, Plin. H. N. XII, 12

XXI, 11. XXIV, 17., überhaupt ihre Götter= ober Geiftercitationen, Diog. Lasrt. pr. 7. Manche Alte und Neuere wollten zwar die Berfischen Magier von ber goetischen Mantit freifprechen, und barin mögen fie fich burch ein gemiffes Bewußtjebn tes ursprünglichen Berhältniffes ber Sache haben leiten laffen. So nach Diog. Laert. pr. 8. Aris ftoteles und Dinon. Dio Chrys. orat. 36. jagt, nachtem er tie Gottesverehrung und Beisheit ber Magier gepriesen, bag bie Magier teine Banberer fegen, wie Die Griechen fäljchlich vorgeben. Bei Apulejus I, 272 ift eine Vertheirigung eines ter Magie Augeflagten zu lefen, worin es heißt, bag ein Magier nichts anderes sch, als ein Briefter der Gottheit. Auf ähnliche Weise nahm Celfus tie Magier ber Perjer in Schut. Suidas unterscheidet sogar die Magie der Meder und Perfer von der Goctie fo, daß jene sich mit wohlthätigen Geistern abgibt, diese aber mit bojen Dämonen. Allein tiese Unterscheidung zwischen bem Einfluß von bojen und guten Dämonen bei ber Bauberei ift nicht urfprünglich und rührt erst von spätern Religiousanschauungsweisen her. Ueber= haupt, wenn Philostratus (vits Apoll. Th. I, 2. IV, 45. V, 12. VI, 12) u. a. Neus platoniter einen wefentlichen Unterschied machen wollen zwischen Dagie und Bauberei, jo ertennen andere mit Recht tiefen Unterschied nicht an, Euseb. contr. Hierocl. 43. Porphyrius op. ad Aneb. Lucian Alex. c. 5. Und aus ten foeben augeführten Borten bes Dio Chrysostomus und Apulejus geht teutlich hervor, daß tie Griechen und Römer bie Worte Magie und Magier im Ginn von Bauberei und Bauberer gebrauchten. Der Magier ganzes Treiben ift bas ver Bauberer. Nach Origenes contra Celsum I, 24 bebienten sich die Magier ber Perser gemisser Zauberworte. Mit ihrem Geschäfte stand in Berbindung Todtenbeschwörung, Schüffel= und Bafferweiffagung, Strabo XVI, c. 2. Rach Lucian gaben die Magier vor, den Weg in die Unterwelt öffnen zu können. Nach Athenäus weiffagen fie aus einem Beiffagebecher und aus ben Eingeweiden von Mens Bgl. Burthartt's Conftantin 269. Bon magifchen Ringen glaubte fcenopfern. man, daß fie unsichtbar machen könnten.

Aus allem dem geht so viel hervor, daß alterdings in der Parthischen Zeit bas goetische Treiben der Magier bestimmter hervortritt und bezengt wird, daß dassels aber ichon unter den Archämeniden stattsand, unter benen die Persischen Priester nicht bloß Magier hießen, sondern auch Magier waren. Was sie von babylonischer Magie nach Art der Borderasiaten und Legypter anfgenommen hatten, war freilich vorherrschend eine bestimmte Disciplin von Bahrsagerei, Sterntenterei und Offenbarungstunde im Dienste von Badwere auf nach Art von Privatzauberei auf nach Art der Zauberer und Schamanen der Wilten, die nicht nur bei den Chaldäern ihre Quelle hatte, sondern bei dem burch griechischen Einsluß bewirkten Ber= fall der alten Staatsreligionen in einem Zurüchsuten in alte, ursprüngliche, voreulturliche Bustände begründet war.

h) Die Magier unter ben Barthern, und in dem hellenistischen Diabochenreich. Der gricchische Einfluß, ber seit Alexander dem Großen auch auf die Berfer fich erftredte, weit entjernt tie fortichreitente Eutfremtung ber Berjer und ihrer Briefter von der alten Zendlehre zu hemmen, förderte fic um fo mehr, je mehr der griechifche Gottestienft mit bem vorderafiatifchen principielle Bermanttichaft zeigte als mit ber alten bildlofen Lichtreligion. Derfelbe Gang ber Entwidlung feste fich fort in bem feit der Mitte des 3. Jahrhunderts v. Chr. gestifteten Partherreiche, wie 3. Ih. icon zum Boraus bemerkt wurde. Welchen großen Ginfluß bei den Parthern die Magier gewonnen, sieht man ichon daraus, daß von den zwei Senaten, die dem Könige gur Seite ftanden, ber eine ans Magiern bestand und bag ferner tic Rönige felbft in ihren Orben eingeweiht waren, Plin. XXI, 11. XXX, 1. Die Magier find auch hier bie Briefter und Propheten, sowie die königlichen Räthe, Lucian. Macrob. 4. Plin. XXXVII, 9. Philostr. vita Ap. Th. c. 25. Vellej. Paterc. II, 24. 3war war ihnen bie Befreiung von den Griechen in politischer Hinsicht gang willfommen. Aber reff= wegen muß man fich im Geringsten nicht wundern, wenn bie Barther bie Lichtreligion

bes 3. A. noch mehr als die Griechen in den Hintergrund drängten, und die Magier immer mehr ihren babhlonischen Ursprüngen sich zuwandten. Denn im Partherreiche gewannen überhaupt die Elemente der südlichen Urbewohner über die arischen Einwanberer die Oberhand, womit der in gesteigertem Maße überhand nehmende vorderassatische I. 2000 fand in Hand ging. Bgl. Taeit. Ann. XII, 13. Strabo XI, 512. 532. Agathias II, 24 ff, und die unter lit. g angesüchrten Stellen. Der Magismus in diesem Sinn erreichte im Partherreich seinen Gipsel. Gerade jeht gebrauchte man die Ausdrücke Magier und Chaldäer gleichbedeutend. Und erst jeht und gerade jeht war es an der Zeit, daß die Sassanden im Neuperferreich das Magierthum zuerst reformirten, die Lichtreligion wiederherstellten, und zulett Sache und Wort des Magierthums gang beseitigten.

Der Einfluß der Parthischen Magier machte sich zunächst auf die Diadochenreiche geltend, in denen Magier bald der allgemeine Ausdruck für Zauberer wurde. Ebenso war es auch im Römischen Reiche, zunächst im griechisch redenden Theile besselben. Die Parthischen Magier, besonders die, welche in eigenem Namen und Geschäft außer Landes zogen, waren eben Zauberer oder Leute, die sich für Zauberer ausgaben.

Diefer allgemeine Sprachgebrauch erhellt sowohl aus den spätern Griechischen Schriftstellern, wie wir gefehen haben (g), als auch namentlich aus ben Schriften ber hellenistifchen Juden. Während im A. T. das Wort 22 nur speziell von ben eigentlichen Chaldäischen Priester gebraucht wird, stoßen wir bei der alexandrinischen Ueberjetzung bes A. T. auf einen ganz allgemeinen Begriff deffelben. Es ift Kollettivbegriff für Zauberer überhaupt. Nicht blog werden die Babylonischen D7277, die Erklärer ber heil. Schriften und Zeichendeuter durch µάγοι überset, mas infofern sich noch an ben hebräischen Sprachgebrauch anschließt, als diese Schrifterflärer und Zeichendeuter wirflich, wie wir gesehen haben (d), einen Theil der chaldäischen Magier ausmachten. 20ber and ber In. ber Tobtenbeichwörer, Wahrjager, Gespensterbeichwörer, - ferner ber WA ter Zauberer und Aftrolog, heißt nun bei den LXX µa'yoç. Es werden alfo die in Breberafien feit ben älteften Beiten bestehenden Bauberer insgemein nun Magier genannt, was nur darin seinen Grund haben kann, daß die Magier selbst immer mehr diefer Richtung sich hingegeben hatten. Jest wurden aber auch die Zauberer anderer Böller Magier genannt. So wird im hellenistischen apotryphen Buch der Weisheit 17, 7. ber Ausbrud µayixy rexry von der Aegyptischen Bauberei gebraucht. Auch Philo vita Mosis p. 616 nennt die Aegyptischen Zauberer Sophisten und Magier. Symmachus überfest Genes. 41, 8. Die Aegyptischen Zeichendeuter Dren, burch uugoe, mabrend bie LXX έξηγηταί haben. So gebraucht Josephus Antiq. II, 13. 3. μαγείαι synonym mit régarovogiau. Geradeso nennt Plutarch de superstit c. 12. die Zaubereien ber Bhip gischen Priester payeiai, — und Pausanias IV, 32 spricht in diesem Sinne von Indischen Magiern. Dieser allgemeine Sprachgebrauch spricht sich auch aus in dem bellenistischen pseudepigraphischen Buche des Testamentes der zwölf Patriarchen S. 528, w bie Magier Liebestränke bereiten. Es heißt von einem Beibe: xai µayov, nugemiλεσε καί Φάρμακα αὐτῷ προσήνεγκε. Daher nennt heinch µayov rov anaream, φαρμακευτήν - μαγεύειν γοητεύειν. Und Suidas fagt: Μάγους έκαίλουν τους ψευδείς φαντασίας περιτιθέντας ἑαυτοίς· ἀπό τούτου δέ καὶ τοὺς Φαρμακὸκ, μάγους έλεγον. In andern Stellen bei Philo (de spec. legg. 792. quod omnis probes 876) wird die Wissenschaft der Magier gelobt, weil sie Blide thun lehre in die Kräfte ber Natur. Diefem Streben, die Magier ju idealifiren, begegneten wir auch bei manchen Griechen (g). Auch Matthäus II. erscheinen bie Magier aus bem Morgenlande als Träger höherer, durch Aftrologie erlangter prophetischer Einsichten. Sie bringen bem Meffias ihre hulbigung bar, ähnlich, wie fie es einft nach Seneta (opist. 58) ben Plato in Athen gethan hatten. Dagegen erscheint Apg. 8, 9. ber Magier Simon mit feinen magischen Künsten (uareiau) als ein falscher Brophet, und Apg. 13, 6. 8. wird μάγος geradezu als ψευδοπροφήτης erklärt. In den clementinischen Recognitions

(11, 13) wird Simon Magus sogar der Kinderopfer beschuldigt, also gerade wie Apollonius von Thyana. Die Magier sollten aus den Eingeweiden solcher Menschenopfer geweissagt haben.

i) Die Magier im Verhältniß zum Römischen Staat. Die Römer lernten die Magier entweder aus älteren Schriften ber Griechen kennen, und hatten daher in Beziehung auf ältere Zeiten dieselben Ansichten über sie, wie jene, — oder aus ihrer eignen und der gleichzeitigen Griechen lebendigen Berührung mit den Parthern und den von den Parthern her das Römische Reich überschwemmenden Magiern. Nach dieser Berührung nannte man Magier alle jene herumziehenden Zauberer, Gaukler, Wahrsager, Aftrologen, die auch Chaldäer hießen, Mathematiker, malesiei, Geistereitirer, die von Benschweichten, beherten, lähmten, oder durch Liebe fessellten, die Amulette gegen Zauber und böse Geister verschaften, u. das. m. Der gemeinschaftliche Name für alle diese wird immer mehr magiei. Besonders erwähnen ihrer öfters Taeitus Annal. II, 17. 32. VI, 21. 29. XII, 59. Hist. I, 22. Plin. H. N. XXVI, 4. XXX, 1. 2. Tacitus spricht von magicae superstitiones, Plinius von vanitates magicae und mendaeia magica.

Schon im zweiten Jahrhundert vor Christus wurden sie unter dem Namen ber Chaldaer aus Rom vertrieben, und bann wurden fortwährend Senatsbeschluffe über bie Bertreibung ber Chalbäer und Magier erlaffen. Befonders bekannt ift tie unter Sulla gegebene lex cornelia de sicariis et veneficis, welche immer mehr auf tie Magier angemenbet murbe. Eadem lege et damnantur, qui susurris magicis homines occiderunt. Instit. IV, 18. 5. Es ift aber flar, bag bie Römer nicht jebe Divination und Rantit mit Diefen Beschlüffen verbammten, benn bergleichen war bei ihnen wie bei ben meiften alten Naturstaaten einheimijch, national, und uralt. Es follte vielmehr bie ein= beimische Disciplin ber Divination gegen Die Concurrenz ber eindringenden fremden, eftatijchen, caltäifchen geschützt werten, und tie ftrengen Strafen bezogen fich fowohl auf biefen Schutz ber inlänrischen Divination, als auf ben Schutz bes Einzelnen gegen jauberischen Schaten und Gewalt. Wenn aljo auch mit Recht ichon von Soldan (Beichichte ber herenprozeffe E. 23, vgl. Burthardt's Constantin 241) gelängnet wird, bag bie urfprünglichen Berfischen Priefter, Die bei ben Griechen Magier hießen, Baube= rer gewesen seyen, so folgt baraus noch nicht, baft bie Römer bie bei ihnen einheimische Magie mit Unrecht auf Die Persischen Magier zurückgeführt haben. Die Magier im Römerreich standen allerdings im engsten Zusammenhang mit den Versischen Magiern, nnd wurden als bösartige und ichabliche Bauberer verfolgt. Mit ber einheimischen Divination wurde aber die Magie nie verwechselt, wie fehr auch trop aller Berfolgungen bie Neigung auch zu diefem fremden Gewächs muchs. Wie die Römischen Großen, 1. B. Sulla, fich oft ber Magier bedient hatten, fo thaten es auch die Raifer für ihre Berson, aber den übrigen Römern blieb ihr Gebrauch strenge verboten. So verbot Auguftus, ber ben altrömijchen Cultus wiederherzustellen bemüht mar, ben afiatijchen Aftrologen ihr Gewerbe ju treiben, und verbrannte ihre Bücher. Tiberius erließ mehrere Senatsbeichlüffe de mathematicis magisque pellendis, und ebenjo Claudius. Aber Rero ließ fich zu magischen Mahlzeiten einladen. Otho war ebenfalls ein Anhänger ber Magier. Bespasian, Hadrian und Marcus Antoninus waren wenigstens tolerant gegen Daber nahm ihr Einflug immer mehr überhand. Der berühmte Apollonius von fie. Ebyana follte feine Zauberträfte von Gott haben, und im folgenden Jahrhundert war Julianus Seovoyos ebenfalls ein berühmter Dagier. Celjus eiferte gegen Chriften und goetifche Magier auf gleiche Weise, und ichrieb Christo Zauberei zu, wie überhaupt bie Apostel von Juden und Heiden ter Zauberei beschuldigt wurden. Umgetehrt waren bem Irenäus die Bunder ber Reper Birfungen ber Dlagie, wie benn überhaupt allmählig bie Bunder einer fremden Religion von magischen Zauberern und bösen Dämonen bergeleitet wurden. Bu Caracalla's Zeit wurden die Zauberer lebendig verbrannt, und bie fich ihrer bedienten, um andere zu beheren, ju lähmen, oder burch Liebe ju feffeln,

wurden, wenn gemeines Bolt, gekreuzigt ober ben Bestien vorgeworfen, wenn Bornehme, hingerichtet. Paull. V, 23. Ulpianus in Coll. XV. Aber Alexander Severus war wieder tiesen Chaldäern so zugeneigt, daß er ihnen Staatsbesoldungen gab, und sie zu öffentlichen Vorträgen verpflichtete. Auch Maximinus und Maxentius waren ihnen sehr zugethan. Diokletian tagegen crneuerte die alten Verbote. Die christlichen Kaiser mußten natürlich im schärften Gegensatz gegen die Magie auftreten. Doch begnügte sich noch Constantin der Große mit der Beschote Balentinian und Balens. Justinian bestätigte die Verbot sie bei Todesstrafe, und ebenso Balentinian und Balens. Justinian bestätigte dies Verordnung.

Bgl. Georgi bei Bauly, Urt. Magie, S. 1418. Edermann, Religionsgeschichte II, 215. Soltan, Geschichte ber herenprozesse, S. 38 ff. Burthardt's Constantin 269 ff.

k) Begriff und Befen ber Magie. Aus ter bisberigen hiftorifchen Darftellung geht so viel hervor, bag bas, was man in den spätern Zeiten des Alterthums und in den neueren Jahrhunderten Magie nennt, in ber Bendreligion, und auch ursprünglich bei ben Persijchen Magiern sich noch nicht vorfant. Dagegen mag man allenfalls jene Lichtreligion mit ben neuern Dagismus nennen, ba bereits bie Alten biefelke mit ben Magiern in untrennbare Berührung bringen. Den Namen ber Dagie aber erhielt zuerst bei ben Griechen, und bann noch mehr bei ten Römern jene besondere Form ter Zauberei, wie sie von den babylonischen Magiern zu Medern, Perfern und Parthern gekommen war, und von ba über ben Orient, und auch ben Occident, immer aber mit dem Bewußtjehn des aflatischen Ursprungs, fich verbreitet hatte. Die Magne fällt aljo allerdings in ben allgemeinen Begriff des Aberglaubens hinein, des verfehrten Berhaltens zur Gottheit; aber ihr Begriff ift enger, indem mit Magie bie Beziehung bes Aberglaubens auf ein handeln bezeichnet wird. Und barauf hauptfächlich bezog fich bie Bauberei ter Magier. Sie glaubten burch bie Magie auf bie Gottheit zu wirten, nicht auf ben freien Willen persönlicher Wefen, wie burch das Gebet, fondern fie fuchten tie Götter, tie als Naturmefen tem Fatum und ben Naturgefeten untermorfen fim, badurch zu zwingen, daß fie geheime Kräfte, Schickfalsträfte, anwandten, die ftarter find, als tie Götter. Bahrend alfo bie Religion fich von ter Gottheit abhängig fühlt, jucht bie Magie die Götter von den Menschen abhängig zu machen. Die Magie ift somit Bauberei, citirt mit 3mang tie Beifter, verhert aber tie Menschen ober ichutt fie gegen ben Bauber anderer durch Gegenzauber. Dergleichen Bauberei findet fich bei ben beitnischen Culturvölkern, wie bei ben Bilten. Bei Lettern find es bie Bauberer, Eche manen, Fetischirer, Mericinemänner u. f. m., welche ben Zauber üben, - bei Erstern ift bie Ausübung ter Bauberei, tes Götterzwangs, an eine bestimmte, im Dienfte tes Staats ftehente Disciplin mit ftändischen Verwaltern derfelben getnüpft. Lettre unterfcheidet fich auch noch baburch von ersterer, baß fie nicht bem Einzelnen ju fchaben fucht, was boch jehr wefentlich jur magischen Bauberei gehört. Denn wenn es auch Beilungen burch Bauberei gibt, fo geschieht bas nur burch Gegenzauber, burch Entgegentreten gegen ben schädlichen Einfluß bes andern Bauberers, ober bes bie Krantheit bewirtenden Dimons. Da nun bei Griechen und Römern biefer perfönliche Bauber hauptfächlich burd tie herumziehenden Magier ausgeübt wurde, fo tam ber Ausbrud Magie in biefen Sinne in tie miffenschaftliche Sprache.

Die Beurtheilung bes Befens ber Magie war von jeher, und ift noch jett verschieden. An einer missenschaftlichen, psychologischen Untersuchung ber Sache fehlt es noch. Es existiren nur bogmatische, positive ober negative Beurtheilungen. Als ältene Ansicht ist die anzusehen, welche sowohl an die Birksamkeit der magischen Kräfte glankt, als auch an die eitirten Geister. Es ist dies die allgemeine heidnische Borstellung, p ber sich noch viele Philosophen bekannten. Sehr alt ist bann die Berbindung ber Magie mit bösen Geistern, bei solchen zumal, welche der Magie nicht ergeben waren, wie benn schon im 3. A. die Magie als ein Dienst ver Dews bargestellt wird. Inder Magier

Ehriften und Muhamedaner ichreiben fie bojen Dämonen und bem Teufel zu. Die Zeiten ber Aufflärung fahen darin einen bloßen nichtigen Bahn, leere Einbildung. Da alle verschiedenen heidnischen Zeiten und Bölter ohne Berabredung und hiftorischen Bufammenhang im Wefen der Magic und Zauberei, und in einer Menge einzelner Erscheis nungsformen auf bas Auffallentste übereinstimmen (man vergleiche nur bas ameritanische Seidenthum mit dem vorderasiatischen, sibirischen, polynesischen, afrikanischen), — jo erhellt baraus, daß diese Erscheinung im engsten Zusammenhang mit ber Natur ber menschlichen Seele ist, so aut wie die Krankheit mit der des Körpers. Immer wieder taucht tiefelbe trot aller Aufflärung auf, und nur burch bie wiedergebärende Kraft bes Christenthums wird fie ausgerottet. Bu boch ichlägt also Ennemofer in feiner Geschichte ber Magie (1844), und mit ihm andere, die Magie an, wenn er in derjelben ein höhe= res, inftinktives, magnetisches Wirken erblickt, wodurch Göttliches geoffenbart werte ; u boch Schelling, wenn er in der Magie wenigstens eine Entartung einer frühern, höhern Disciplin fieht. Aber immerhin follte man tiefen Erscheinungen als psuchischen, nicht willfürlichen und felbstgemachten, eine größere Anjmertfamfeit ichenten und sie zum Begenstand wissenschaftlicher Untersuchung machen, welche die berichteten Thatjachen als Seelenzustände zu begreifen suchte. Mit der Einsicht, bag biefen Erscheinungen feine äußerlichen, realen Thatsachen zu Grunde liegen, und die Borstellungen nicht so zu nehmen find, wie fie zu fenn icheinen, ift bie pfpchologijche Thatjache und eigenthümliche Birkfamkeit noch nicht abgethan und beseitigt. Die menschliche Seele ist überhaupt so beschaffen, bag ihr Geistiges nur unter finnlichen Bilbern erscheint. Bie ties ein Sprachgefet ift, fo ift es auch ein Gejet auf bem religiöjen Gebiete. Je mehr nun bie Scele von bunklen Naturkräften befangen ift und bas religiöje Berhältnig unter ber Gewalt ber Natur liegt, besto mehr entsprechen auch finftere Borstellungen tiefen tunklen Gejühlen und Scelenzuständen, und sprossen nothwendig mit einem gewissen Organismus ms denfelben von jelbst hervor. Bei ber Beurtheilung tiefer Sache muß man aljo nicht von den Borstellungen ausgehen, bie, wie beim Traume, etwas Setundäres find, ondern von ben pjychijchen Buftanten und Birfungen. Die natürliche Ausgangsbasis bietet auch hier tie Darlegung ber historischen Berichte über tie Sache. Dabei versteht 18 fich von felbst, daß hier, wie überall, Seuchelei und Betrug mit unterlaufen. Bejonders geschieht aber folches in einer Zeit des Glaubensverfalls, des Unglaubens und Werglaubens, wie die Zeit war, in der die Magie in ihrer Blüthe stand. Die Magier waren damals häufig Taschenspieler, Bauchredner, Giftmischer. Aber ber Betrug ift nie bas Urfprüngliche, fondern ichließt fich an etwas Urfprüngliches und deffen Glauben m, fest bie Sache jelbst und ihren Glauben voraus, und sucht, wenn ber eigene Glaube nicht mehr eriftirt, ben fremden zu egoistischen Zweden auszubeuten. 3. G. Müller.

Magier, die von Matthäus 2, 1—12. genannten, f. Art. Jejus Chriftus, Abriß feines Lebens, Bd. VI. S. 564 und den vorstehenden Art. S. 682.

Magister sacri palatil. Der Urfprung diefes Amtes fällt in das 3. 1218, wo Babft Honorins III. zuerst den hl. Dominitus damit betraute. Dominitus nämlich hatte, sährend seines Aufenthaltes zu Rom, die Bemerfung gemacht, daß die Diener und Hausgenoffen der Cardinäle und Staatsbeamten in den Stunden, in welchen sie den Augen ihrer Herren, durch deren Beschäftigung mit Staats- oder licchlichen Angelegenheiten, mtrückt waren, auf eine nicht würdige Weise sich zu beschäftigen pflegten; deshalb begann er, mit Bewilligung des Pabstes, ihnen, während ihrer müßigen Zeit, Unterweiinng in der christlichen Lehre, besonders durch Erklärung der heiligen Schrift, zu geben. Diefe Bemühungen lohnte ihm Honorius mit der Ertheilung der genannten Würde, sub bestimmte, daß in Zufunst diese Einrichtung sorthestehen, jedoch nicht die Diener ver Cardinäle und Staatsbeamten nur, sondern auch die des Pabstes an jenem Unterrichte thellnehmen sollten, und stets ein Dominitanermönch dies Amt eines pähstlichen Bans- und Hostehrers betleiden solle. In der Folge gewann das Amt durch die Pähste, mit Beibehaltung der früheren Bsschein, bedeutende Borrechte. So verordnete Euge-

nius IV. burch eine Bulle vom Jahre 1436, es folle ber Magister s. palatii in ber Rapelle des Babstes unmittelbar nach dem Dechanten der Auditoren della Rota seinen Play haben; es folle Niemand in diefer Rapelle predigen dürfen, der nicht von bem Magister s. palatii bazu ernannt worden, und beffen Predigten diefer nicht geprüft habe; es solle Riemand zu Rom zum Dottor der Theologie können angenommen werden, ohne die Erlaubniß des Magistor s. palatii; auch folle diefer, im Falle feiner Abwefenheit von Rom, mit Erlaubniß des Babstes, seinen Berweser mit allen ebengenannten Rechten bestellen dürfen. Calixtus III. bestätigte 1456 dieje Rechte und erweiterte fie noch dahin, daß der Magistor s. palatii tie Freiheit haben folle, die in der pähftlichen Rapelle Predigenden, felbst in Gegenwart des Pabstes, tadeln zu dürfen, wenn sie irgendwie Fehler begingen. Leo X. befahl 1515, man folle weder in ber Stadt Rom, noch in beren Gebiete, ohne bie Bewilligung bes Cardinal-Bifars und des Magister s. palatu, irgend Etwas burch den Druck veröffentlichen; und Urban VIII. verbot 1625 felbst ben Druck von im Kirchenstaate verfaßten Werten im Auslande ohne diefe Bewilligung. Bins V. ftiftete 1570 zum Unterhalte bes Magister s. palatii ein Ranonitat in ber Sauptfirche zu St. Beter, ras jedoch Sixtus V. 1586 wieder aufhob, ihm anderweitig ein Jahrgehalt bestimment. Alexander VII. endlich gestattete bem Magistor a. palati aufter tem von Eugenius IV. bewilligten Borrang in ter pabstlichen Rapelle anch noch ben Bortritt vor allen Geiftlichen der apostolischen Kammer. Diese Borrechte bes 14gister s. palatii haben später viele Wandelungen erfahren, und ift ihm endlich bie Buchercenfur allein verblieben.

Bgl. (Muffon's) Pragm. Gesch. b. Mönchsorten Bb. VIII. S. 33. Helpot's Gesch. der geistl. Klöster= u. Ritterorden. Lp3. 1754. Br. III. S. 252 fg. Schröch, R.G. Bb. 33. S. 95 fg. . **E. Heller**.

Magnentius (Flavius Magnus), ein in Gallien geborener Frante, wifte fich burch perfönliche Tapferteit bei'm heer, burch Schmeichelei bei' Raifer Conftans beliebt zu machen und ward von Letterem zum Befehlshaber ber faiferlichen Leibgarten. welche feit Diocletians Zeit ben Ramen Jovianer und Berculianer führten, ernannt, Als folcher ftief in Augustodunum mit Sulfe bes Finanzintendanten Marcellinus feinen 2Bohlthäter Conftans, welcher ihm nach Zonar. XIII, 5. bei einem Soldatenaufftand bei Leben gerettet hatte, vom Throne und warf sich im Januar 350 zum Kaifer auf. 2846rend Italien, Spanien, Britannien und Afrita ihn als herricher anertannten, riefen bie illprischen Legionen Vetranio zum Kaiser aus, und mit Diefem verband sich, sobald ber Krieg im fernen Diten es gestattete, Constantius, ber Bruder des Gemordeten. Der nun ausbrechende Rrieg zwischen Magnentius und Conftantius entschied für Letteren in ber blutigen Schlacht bei Murfa am 28 Sept. 352. Als Magnentius mertte, daß feine Soldaten ihn dem Feinde ausliefern wollten, ftürzte er fich im August 353 zu Lyon in fein eigenes Ochwert, nachdem er zuvor feine nächften Berwandten ermordet, um fie ber Rache des Kaifers zu entziehen. Zosimus II, 54. schildert ihn als übermüthig im Glud, feig im Unglud und hinterliftig bei fcheinbarer Gutmuthigteit; bag er ein Chrift war, läßt fich nicht aus feinem Leben, wohl aber ans ber Kreuzfahne auf feinen Münzen entnehmen. Für die Kirchengeschichte hat diefer Raifer blog im Allgemeinen baburch Bebeutung, daß er Constantius zwei Jahre lang hinderte, feine Absicht auszuführen, ben arianifirenden Glauben zum herrichenden zu erheben und bie homoufiaftifche Richtung zu unterdrücken. Für Magnentius selbst war die Religion nur Sache ber Bolitit: um bas Abendland zu gewinnen, räumte er bort bem heidnischen Cultus wieber größere Freiheit ein; durch Athanafius follte Aegypten für den Ufurpator gestimmt werden, aber hier hatte sich der schlaue Raifer verrechnet: Uthanasius, obwohl er sich in Constantins teinen eifrigen Schutherrn gegen die Arianer versprechen burfte, forberte nachbrudlich zur Bewahrung der dem rechtmäßigen Thronfolger angelobten Treue auf. 23. Breft.

Magnificat — ber Name, ben, feinem Anfangswort nach ber Bulgata ju Folge, ber Lobgefang Maria's, Luf. 1, 46 — 55., für ben gottesdienstlichen Gebrauch führt, bu

davon gleich andern hymnen ähnlicher Art in der Rirche gemacht wird. Dieje nahm außer den Bfalmen des A. T. auch einige theils alttestamentliche, aber nicht im Pfalter enthaltene Lieder (wie den Gefang der Männer im Feuerofen), theils neutestamentliche poetische Stücke unter ihre Gefänge auf, und gab diefer Klasse den unterscheidenden Ramen cantica. (Bgl. Calvoer, rit. eccl. II. p. 663. Die neutestamentlichen Gefänge Die= fer Gattung, die sogenannten psalmi majores, unterscheiden sich von den alttestament= lichen Bfalmen, ben minores, auch musikalisch baburch, daß tie Delodie ber letteren in ber Dominante beginnt, die majores dagegen in einem tieferen Tone, der Tonica oder Terz, anfangen und erst zur Dominante aufsteigen. (S. Kraugold, Handbuch für den Rirchen= u. Choralgefang, S. 55.) — Nach Bingham (Orig. XIV. 2. §. 7.) wäre es erst Cafarius von Arles gewesen, der den regelmäßigen Gebrauch des Magnificat als Symnus der Kirche anordnete, wogegen die Beförderer des Mariencultus diefen Gebrauch ohne Beiteres ichon der ältesten Rirche zuschreiben. (S. "die Marienverchrung nach ihrem Grunde und ihrer manchfachen kirchlichen Erscheinung" Baderborn 1853. S. 97.) Jebenfalls ift eine Aenderung barin eingetreten, bag in der alten griechischen Rirche bas **Ragnificat** ein Theil der Sonntagsmette, sonach ein Frühgesang war, zu den laudes gehörig, die bald nach Mitternacht begannen, in der römischen Kirche dagegen dieser Sefang, mit angehängter fleiner Dorologie, jur Besper genommen wurde. Lettere Ber= wendung weiß Beda und nach ihm Durandus (rationale div. off. p. 244 b) anger ans bern Gründen damit zu rechtfertigen, quis ipsa (Maria) est stella maris, quae in hujus mundi vespere nos luce recepit. Aufferdem ift bas Absingen bes Magnificat noch für bestimmte Feierzeiten angeordnet, wie 3. B. Turandus (S. 522) von dem Abende vor St. Stephanstag fagt: conveniunt diaconi quasi in tripudio (mas also fogar auf eine Art Tang zum Gefange beutet) cantantque Magnificat cum antiphona de S. Stephano. Die gregorianische Beise, dasselbe zu fingen, hat acht verschiedene Intonationen (analog ben acht sogenannten Pfalmtönen); fie find neuestens abgedruckt in dem heft: "bie acht Bjalmentone bes gregorianischen Choralgejanges" von 3. 20. Keller, Nachen 1856.

Die beutsche evangelische Kirche, die sich mit ihrer Boesse jo gern an biblische Driginale anschloß, hat das fragliche Stück ebenso wie Simcons Nune dimittis, wie das Gloris in excelsis etc. mit herübergenommen. Und zwar in treierlei Art: 1) Es wird einsach der biblische Text nach psalmodischer Weise gesungen, wozu man gern den Psalmton verwendete, ber den Namen peregrinus führt, s. Armtnecht, die haupt- und Nebengottesdienste a. Göttingen 1853. S. 72. 2) Der hymnus wird zu einem regelmäßigen Gemeindelied entwickelt und als Choral gesungen; von den verschiedenen metrischen Bearbeitungen dieser Art, die sich in den älteren Gesangbüchern finden, hat Stip in seinen "unversällschen Liederssen" Nro. 201 drei aufgenommen. 3) Endlich treffen wir beide Formen verbunden in dem Gesangbuch der böhmischen Brücker 1566 und 1580, wo je ein Hermistich des Urtertes nach einer gregorianisch gehaltenen Weiße vom Geistlichen gesungen und sofort in einer dazu gedichteten Liedstrophe von der Gemeinde geantwortet wird. (Den Text hat Mützell, geisftl. Lieder ver ev. R. im 16. Jahrh. I. S. 185 abbrucken lasser, Text u. Melodie s. bei Tucher, Schatz des ev. Kirchengesangs II. Nro. 215.)

Außerdem ist der Urtext von verschiedenen Kirchencomponisten (Johann Sebastian Bach, Bhilipp Emanuel Bach, Franz Durante, Bernhard Alein, Sigmund Neukomm u. A.) als selbständige Cantate für festliche Produktion in Musik geset worden. **Balmer**.

Dagnus (Magnoald, Maginald, Mangold, Mang), Schüler und Nachfolger von Gallus in der St. Gallenzelle, Apostel tes Algäues. Ueber ihn bestigen wir poei Biographien; die eine bei Perts II. berichtet, daß sich nach der Abreise Columbans zwei Diakone Willimar's von Arbon (also wohl Alamannen von Geburt), Namens Magnoald und Theodor, tem hl. Gallus anschloßen und nach des Lepteren Iod der St. Gallenzelle noch vierzig Jahre lang vorstanden, dis das Stift durch einen Ueberfall ber Franken verwüsstet und die Mönche versprengt wurden. Auch die beiden Freunde

erlitten Mißhandlungen, erhielten aber von dem Bischof Bosco von Conftanz Unterstützung und Hülfe. Diefe Nachrichten mögen im Allgemeinen als zuverläßig gelten. hier knüpft nun eine zweite in St. Gallen befindliche Vita S. Magni (abgebrudt bei ben Bollandisten Septbr. III, 700 sqq.) an, macht aber Magnoald und Theodor zu Irlänbern, die mit Columban und Gallus in's Frankenreich getommen fepen, und überträgt auf Magnoald zahlreiche Züge besonders von wunderbarer Speisung, von Gewalt über wilte Thiere, die in den zuverläffigen Biographien Columbans und Gallus' Lepterem beigelegt werden. Sobann folgt ihr Aufbruch aus der St. Gallenzelle: fie erhalten bie Einladung zu geiftlicher Wirtfamteit durch einen Augsburger Rleriter Tazzo, ber ben Weg nach St. Gallen mit einem Licht in ber hand zurücklegt, bas burch bas Brennen nicht fürzer wird, und fich Abends jedesmal von felbst entzünret. Gie haben auf ihrem Bug nach Schwaben häufig mit giftigen Schlangen und Drachen zu tämpfen, wobei ausbrüdlich auf ben Drachen in ter Legende von ber b. Afra Bezug genommen wird. Theodor bleibt in Rempten zurück; Magnoald zieht weiter und gründet bas Klofter Füffen, wobei er fich ber Unterftützung bes Bijchofs Wiltorp von Augsburg und bes frantifchen Königs Bipin, bes Baters Rarls bes Großen ju erfreuen hat. Er betehrt bas Bolt ber Umgegend, verrichtet viele Bunder und ftirbt nach 25jähriger Birtfamteit. Theodor von Rempten, der bei feinem Tore zugegen war, verfaßte einen turgen Abrig feines Lebens, ben er unter bas haupt bes h. Leichnams legte. Bei ber Bebung bes Sarges im 10. Jahrhundert fand man tie Blätter ganz vergilbt, aber noch leferlich. Der Abt Ermenrich von Ellmangen übernahm eine Ueberarbeitung berfelben, und fo entstand bie Vita s. Magni. Die Unguverlässigkeit biefer zweiten Biographie erhellt ichon aus bem harten chronologischen Berftof;, welcher ben Schüler Galls aus ber Mitte bes 7. Jahrhunders mit König Bipin aus ber Mitte bes achten zufammenstellt. Der St. Galler Cober besteht aus zwei verschiedenen Studen, beren eines aus tem zwölften, bas andere aus bem zehnten Jahrhundert ftammt; allein ba eben bie ältere Sälfte jene chronologischen Berstöße enthält, fo wird das die ganze angebliche Vita treffente abweifende Urtheil Mabillons (Acta S. Ben. sec. II. p. 505) aufrecht zu erhalten fehn. Ben Allem, was dieje Vita berichtet, burfte baber nur die anch anderweitig, besonders burch Die ältesten Martyrologien beglaubigte Stiftung Füffen's turch Magnus als biftorijd betrachtet werden. Bgl. außer v. Roch=Sternfeld, ber h. Mangold in Dberfcmaben, Paffau 1825. und F. B. Tafrathshofer, ter b. Magnus, Rempten 1842. Die Rinchengesch. Deutschlands von F. W. Rettberg, Bt. 2. G. 148 fg. und J. 5. Lury Hantbuch d. allg. R.Geich. II. 1. S. 115 jg. 21. Breffel.

Magog, f. Gog und Magog.

Magnaren, f. Ungarn.

Mahlzeiten der Sebräer. Reben ben eigentlichen Gastmählern (f. b. Art. Bb. IV. S. 667 ff.) waren die gewöhnlichen Mahlzeiten ter Hebräer eben nur bie ben Bedürfniß gebotenen. Zunächst wurde gespeist, wenn das Bedürfniß nach Speise und Trank sich einstellte, was denn der täglichen Lebensordnung gemäß in geregelter Beije zu bestimmten Beiten vor fich ging. Um Morgen ober Bormittag wurde ein Frubftud, aqıoror, genommen, Lut. 11, 38; 14, 12. Joh. 21, 12. 15. Bann die Sauptmabigen (deinvov) war, ob zu Mittag ober gegen Abend, ift nicht ganz deutlich. Biner (Lehrb. ber Archaol. §. 136. Realwörterbuch u. Mahlzeit.) halt die Mittagszeit für die mabr. scheinlichere, weil diefe bei einem ackerbautreibenden Bolke an Werkeltagen viel geeigneter zum haupteffen jeb, und vergleicht Stellen, wie 1 Doj. 43, 16. 25. 1 Ron. 20, 16. Apg. 10, 10. Luf. 11, 37. (agerror?) Aber abgesehen davon, daß bei ben Bebuinen noch heutigen Tages die Mahlzeit gegen Sonnenuntergang die hauptmahlzeit ift (Bellfte d. I. S. 113), und bag die Effener nur zwei Mahlzeiten, ein Frühftud und eine Abendmahlzeit, halten, f. Joseph. B. J. II, 8. 5., welche Analogieen Winer nicht für beweifend hält, icheinen mir einige Stellen ber Bibel boch ziemlich beutliche Andeutungen für bie Abendmahlzeit zu enthalten. 1 Doj. 31, 54. ift bas Dabl, wozu Jatob feim

Brüder einladet, allem Anscheine nach die gewöhnliche Mahlzeit, und dieses findet am lbend statt. Lut. 17, 7. 8. wird das Seinvor bereitet, wenn der acternde oder hütende inecht vom Acter heimkehrt, was voch wohl erft zur Zeit des Feierabends zu venken ist. ferner bringen die Raben dem Elias Brod und Fleisch, "am Morgen und am Abend", Ron. 17, 6. (wie denn auch Luf. 14, 12. nur agiorov u. Seinvor erwähnt wird), wrin mir anch eine deutliche Hinweisung auf bas Frühstud und bie Abendmahlzeit als Ueinige Hauptmablzeiten zu liegen scheint. In Berbindung damit wird benn auch bie Sitte ber Effener bedeutsam und beweisent. Die von Winer angeführten Stellen nenen biernach die Mittagszeit beim Effen als etwas Aufergewöhnliches (val. auch 2 Sam. , 35.), während die Zeit des gewöhnlichen Effens in den andern Stellen als eine von Ubst fich verstehende gar nicht besonders ermähnt wird. Wenn Rnobel (Commentar u Genej. 18, 1; 43, 16.) für den Mittag als Zeit des Hauptmahls auch 1 Moj. 18, 1. nführt, fo fcheint mir dieje Stelle gerade bas Gegentheil zu beweisen, benn im Folenden ist nicht im Mindesten angedeutet, daß Ubraham in dieser Zeit mit feinem Essen uf Gäfte eingerichtet war, ja die besondern Zurüftungen, B. 6—8., sprechen gerade für as Gegentheil. Ueberhaupt dürfte es fehr zu bezweifeln feyn, ob gerade die heiße Rittagszeit im Morgenlande zum Speifen bequem und paffend fey. Außer biefen beien hauptmahlzeiten wurde, wie ichon erwähnt, nach Bedurfniß Speise genommen, jo 3. B. or und nach einer Reise zur Stärtung, Richt. 19, 5. 6. 8. 21. Luf. 24, 29. 30. In rüherer Zeit wurde das Mahl fitzend, ober wohl mehr wie noch heute im Morgenland uf ben Füßen hodend, eingenommen, 1 Moj. 27, 19. Richt. 19, 6. 1 Sam. 20, 24. 25. Rön. 13, 20. Spr. 23, 1.; später, wahrscheinlich durch Befanntschaft mit ausländischer Sitte, auf Polstern (triclinium) liegend, wie dies im N. T. immer vortommt (avaxdieir, avaninteir, avaxeiogai, xutaxeiogai), Efther 1, 6. Judith 12, 15. Icb. (gr.) , 1. Matth. 9, 10; 14, 19; 26, 7. 20. Mart. 2, 15; 14, 18. Luf. 7, 37; 11, 37; 3, 2. 9; 17, 7; 24, 30. Joh. 11, 23; 12, 2; 23, 23. 1 Ror. 8, 10. Bor rem Effen pflegte ian sich, besonders in späterer Zeit, die Sände zu waschen, Matth. 15, 2. Mart. 7. 2. ut. 11, 28., worauf das Tijchgebet, בְּרֶכָה, ευλογία, ευχαριστία, verrichtet wurde, Ratth. 14, 19; 15, 36; 26, 26. Lut. 9, 16. Joh. 6, 11. Nach dem Effen folgten sieder Baschungen und Gebete. Bgl. Kuinöl, de precum ante et post cibum apud Jud. t Christian. antiquitate. Lips. 1764. 4. Die rabbinischen Satzungen über bas Tischebet f. Tractat. Berachoth. cap. 6-8., vgl. d. Art. Gebet. Br. IV. 3. 685. Die lrt und Beije des Effens war übrigens sicher die noch heute im Morgenlande gebräuch= iche: auf einem niedrigen, etwa fußhohen Tische werden die Speisen auf einer großen Ratte aufgetragen, in der Mitte das hauptgericht und ringsum in kleinern Schüffeln ie Rebengerichte. Die Speisen find meist schon klein geschnitten und jeder Gast langt nit ben Fingern ju (baber bie Baschungen). Ueber Ehrenpinge und Ehrenportionen , b. Art. Gaftmäler. Bb IV. G. 668. Arnold.

Dai, Angelo, Cardinal und einer der bedeutentssten Gelehrten der tatholischen tirche in unserem Jahrhundert, der sich besonders durch Auffindung, Entzissierung und herausgabe alter Handschriften aus dem Gediete der classifierung, entzissierung und herausgabe alter Handschriften aus dem Gediete der classifierung und perausgabe alter Handschriften aus dem Gediete der classifichen und patristischen Literaur große Berdienste erworben hat. Er wurde am 7. März 1782 zu Schilpario in ver Provinz Bergamo geboren und erhielt seinen ersten wissenschaftlichen Unterricht im sichöftlichen Seminar zu Bergamo, besonders durch ten Ex=Jesuiten Alopsius Mezzi, em er später nach Colomo im Parmefanischen folgte. Im 3. 1799 trat er in ten besnitenorden und tam nun unter Leitung des Ioseph Bignatelli, mit welchem er 1804 und Neapel beordert wurde, um im dortigen Iesuitencollegium classifische Studien zu ehren. Als die Besuiten dort von Joseph Napoleon vertrieben wurden, fand Mai im Sollegium romanum zu Rom Ausnahme. Durch ten Bischof 3. B. Lambruschini von Orvieto dorthin berussen und zum Priester geweiht, legte er sich unter Leitung zweier alter spanischer Sesuiten, Monero und Menchoca, auf paläegraphische Studien und be schäftigte sich namentlich mit Entzistiferung von Palimpsesten. Im Jahre 1813 wurde

Real-Enchtlopdbie für Theologie und Rirche. VIII.

44

er als Cuftos ber ambrofianischen Bibliothet in Mailand angestellt und fing nun an, eine Reibe von ihm aufgefundener alter hantichriften berauszugeben. Eine Rete tes Sfofrates, Fragmente einer gothischen Uebersetzung ber paulinischen Briefe, mehrere Echriften bes Juden Bhilo, eine des Philosophen Borphyrius, die römischen Antiquitäten des Dionufius von Halifarnaß, eine Schrift des Cornelius Fronto, Briefe det Antoninus Bius, Marc Aurel, mehrere Bücher der Oracula sidyllina u. A. wurde von ihm entredt und herausgegeben. Die Berühmtheit, die er erlangte, verschaffte ihm die Stelle eines erften Bibliothetars ber Baticana, wozu er im 3. 1819 von Babft Bius VIL ernannt wurde, nachdem er ihn feiner Gelübbe entbunden hatte. Eine Reihe von Ehrenstellen fielen ihm zu, er wurde Canonicus tes Batican, römischer Brälat, apostolischer Protonotar, Sefretär der Congregation der Propaganta, und am 12. Februar 1838 von Gregor XVI. zum Cardinal ernannt. Neben feinen vielfältigen literarischen Arbeiten verfäumte er feine bibliothefarischen Obliegenheiten nicht, jo ordnete und tatalogistte er die Manuftripte vor Baticana. Die meisten ver von ihm herausgegebenen Handschriften find in vier großen Sammelwerten vereinigt, die unter folgenden Titeln erichienen find: Scriptorum veterum nova collectio. 10 Bbe. Rom 1825-38. Classici auctores e vaticanis codicibus editi. 10 Brc. Rom 1828-38. Spicilegium romanum. 8 80. Nom 1839-1844. Nova patrum bibliotheca. 7 Bre. Rom 1844-54.

Bis in sein höheres Alter seste er mit rastlosem Fleiß seine gelehrte Thätigkit fort, bis er im Spätsommer 1854 von einem Brustleiren befallen und dann in Albane, wohin er sich zur Erholung begeben hatte, von einer Entzündungstrautheit ergriffen, am 9. September, 72 Jahr alt, starb.

Maimbourg (Louis) wurde im 3. 1620 aus adeligem Geschlecht geboren und trat ichon im jechszehnten Lebensjahr in ten Jejuitenorden ein, ber ihn zum Studium ber Theologie nach Rom jantte. Nach jeiner Rücktehr nach Frautreich war er 6 3chn lang Professor ber Rhetorit im Collegium von Rouen, trat dann aber in's Predigtant über und ließ sich der Reihe nach auf ben bedeutendsten Kanzeln Frantreichs hören. Er hatte bereits das Jünglingsalter hinter fich, als er mit der Beröffentlichung feiner Beschichtswerte begann, tenen er einen auf tie Länge nicht ftanthaltenden Ruhn rantte. Als er in seinem Traité historique de l'Eglise de Rome die Freiheiten der als litanischen Rirche in Schutz nahm, wurde er auf Befehl des Babstes Innocenz XI. and bem Jefuitenorben ausgestoßen. Der Rönig entschabigte ihn bafur mit einer Benfion, und Maimbourg zog fich nun in die Ubtei von St. Bictor zu Baris zurüct, wo er, cben mit feiner (Befchichte bes Schisma's Englands beschäftigt, am 13. August 1686 an einen Schlagfluß starb. Mit seinen früheren Ordensbrütern hatte er allen Verkehr abgebrechen und behandelte sie in seinen Schriften mit feiner großen Schonung. Seine jeini tifche Erziehung verläugnet er übrigens in feinen Gefchichtsbüchern nicht; in feiner ten Mönig gewihmeten Histoire du Calvinisme nennt er in ber Dedication den Calvinismus "ten muthentiten und furchtbarften aller Feinde, welchen Frankreich je ju betämpin gehabt habe"; vie angebliche Geschichte felbst nimmt ohne Kritit alle vom Orden erin bene Berläumdungen als baare Münge auf, wie benn überhaupt Maimbourg für eine gan; ungenauen, leidenschaftlichen Siftoriter angesehen werden muß. Den augenblich lichen Erfolg, ten feine Echriften hatten, verbankten fie ihrem gefälligen Styl m rer Gewandtheit, tie Geschichte in die Form eines Romans ju hüllen. Seine mat erschiencnen Bredigten find troden und falt; feine Controversichriften langft vergeffen; bagegen müffen bier tie Namen feiner Beschichtswerte aufgezählt werben. Gine Camp lung verjelben murte ju Baris 1686 in 14 Quarthänden veranstaltet: Histoire de l'Arianisme; des Iconoclastes; du Schisme des Grecs; des Croisades; de la Décadence & l'Empire, depuis Charlemagne; du grand Schisme de l'Occident; du Luthéranisme; de Calvinisme; de la Ligue; du pontificat de Saint Grégoire le Grand; du pontificat à Saint Léon. Lettere beibe Berte gelten für bie beften.

Maimbourg (Theotore) war ein Bermandter bes Erstgenannten, und trat pr

Maimonibes

reform. Rirche über, ein Schritt, den er in einem 1659 gedruckten, an Louis Maimbourg gerichteten Briefe rechtfertigte. Im J. 1664 kehrte er wieder zur kath. Kirche zurück, um sie nochmals zu verlassen. Er zog sich dann nach England zurück, wo er schr gereizt auf Bossuet's Exposition de la soi antwortete und 1693 in Louton stark. Th. Breffel.

Maimonibes. Einer ber hervorragenbften Geifter in ber Geschichte ber Juden, bedeutsam nicht bloß für jein Jahrhundert, sondern zugleich als ein Erzeugnift der lange vorausgegangenen Entwidelung und als ber fichtliche Unfang einer ftarten und bis beute noch fortbauernden Bewegung im Indenthume; eine großartige Erscheinung zwar der driftlichen Rirche fern ftehent, aber boch ihrer nähern Betrachtung würdig, wäre es auch nur aus bem Grunde, weil fie aus einer weit verbreiteten Verfolgung, welche Die Rirche mit ber Synagoge erbuldete, hervorging, mährend jene fich nur leitend verhielt und trog ber gleichzeitigen Dacht tes Chriftenthums unter ten hobenstaufen und ben unternebmendern Babften, teine Anstrengung machte, fich bem graufamen Druct ju entwinden. **Ran hat bisher in Maimonides** nur die Eigenschaft eines jürischen Gelehrten, wels der viele Berte fdrieb, hervorgehohen; um jo wichtiger ift es, auf tiefen mertwürrigen Rarafter, welcher einen Höhenpunkt ber Bildung und ter Religionsverhältniffe feiner Beit barftellt, näher einzugehen. Wir beschränken uns inteft hier auf bas Thatfachliche, und verweifen in Betreff alles Uebrigen auf unfere, chen erscheinente Beschichte bes Judenthums und jeiner Setten Br. 11., wo auch tie Quellen unfrer Angaben nachgewiesen fint.

AN LOW CALLS

į

ł

Maimonites, wie man ihn in der Literatur zu benennen gewohnt ift (geb. 30. Mary 1135, geft. 13. Dec. 1204), bieg eigentlich Dojeh B. Maimon. Er ftammte von gelehrten Borfahren, Die bis in's fechste Geschlecht namentlich befannt find, und von benen die meisten ras Nichterant in ber judischen fehr bedeutenten Gemeinte zu Corbova befleideten. Gein Bater war ein Gelehrter von Ruf und arabijcher Bilbung, er erwarb sich auch durch Schriften über Religionsfragen und über Ustronomie einen Ramen. Unfer Dlofeh verdankte ihm vorzüglich feine Ausbildung. Diefer hieß bei den Argbern Abu Amran (auch wohl Amru) Musa ibn Abdallah ibn Maimon Alkortobi. Bir bemerten zum Verständniß biefer Bezeichnung, bag Abu Amran wahrscheinlich eine Umwandlung von Abu Abraham ift, indem die Araber ihre wichtigern Bersonen mit Borjegung bes namens ihres erften Sohnes bezeichnen (3. B. Abul Kassim Muhammed von Kassim, bem ersten Sohne des Bropheten) benn Mofeh's Sohn fieg Abraham; und bag Abdallah (Gottesbiener) eine Uebertragung vom Urvater unfers Maimonites, Obadjah ift. Eine ähnliche zwiefache Benennung findet fich fehr häufig. (Die Schreibung Maimuni ift übrigens unrichtig, ber Name Maimon tommt auch gleichzeitig außerhalb bes judischen Kreifes vor, und in hebräifchen Berfen reimt fich ausbrücklich ber Name auf bie Endung on.)

lleber die Jugendzeit Mojch's ruht tiefes Dunkel. Die ramaligen Berhältniffe in Südspanien waren höchst traurig. Ueber bas Land herrschten kurz vorher noch die Roraviden, ein wilder mostennischer Afrikanerstamm, welcher eben erst zu einer gewöhlfen Gestittung sich zu erheben aufung, aber von blinder Claubenswuth beseelt, die bereits seit Entstehung bes spanischen Abalisats in ber Bildung weit vorgeschrittenen spanischen Mostemen nur durch Erdrückung aller wissenschaftlichen Bestrebungen vollkommen überwinden zu können vermeinten, und so wie gegen ihre eigenen Glaubensgenofsen, so auch gegen Christen und Juden Religionszwang übten, um bem Islam den Gieg zu verschaffen. Wissenschaftliche Werte wurden verbrannt; Freunde ber Eusspenschaft mit Tobesstraje betroht, Christen ausgehoben, um in Urita ven herre eingereiht zu werben, gegen Juden übte Jussus beider bas Ziel bier Meraviden, noch einige Rachsicht, boch war die Betehrung beider das Ziel bies gemeinschaftlichen Feinbes. Der Tod des satt hundertjährigen kriegers (1106) hatte die Lage der Dinge verschaftenten. Einigten und eine volle Religionsein heit erstrebten.

44 \*

Die Moravidenherrschaft mußte aber bald ber Mohaden regierung weichen, welche ber Schwärmer Ali B. Tumart, gegen die Barbarei ver erstern in Afrika siegreich fämpfend, errichtet hatte, und 1130 im Rampse fallend dem staatstungen Abdelmumen hinterließ. Dieser setzt unter vem Namen Khalis und Emir al Mumenin den Aufstand gegen die Moraviden sort, stürzte dieselben und erroberte 1146 Marolto und 1148 durch seine Truppen Cordova. Jest sühlte sich der Islam stärker als je. Abdelmumen führte aus, was die Moraviden beabsichtigt hatten. Er erklärte nur eine Religion in seinem Reiche zu dulten, forderte Juden und Christen auf, sich zum Islam zu bestehren, oder binnen turzer Frist auszuwandern. Wer nach deren Berlaufe noch seinter Religion treu bliebe, sollte getödtet werden. Alle Rirchen und Synagogen wurden zerstört, und es begann die ausgedechnteste Berfolgung, doch in so fern von aubern unterschieden als der König zu flug war, um sein Reich mit Blut zu bestanden. Er verlangte als Zeichen der Betehrung nichts weiter als das Aussprechen der Betenntnisformel: Es gibt teinen Gott außer Gott, Muhammet ist sein Gesandter; damit entging jeder dem angedroheten Tode.

Wie die Christen riefes Anfinnen aufnahmen, wird nicht gemeldet. Babriceinlic wanderten die judfpanischen Christen großentheils nach den christlichen Staaten ber halbinfel aus; bie Ulmohaben übten auch wohl gegen bie Burückgebliebenen, aus Rudficht auf Dieje Nachbarftaaten teine Gewalt. Die afritanischen chriftlichen und jubifchen Bemeinden fügten fich, um beffere Zeiten abzuwarten. Ueber die Juden verbreitete die Forderung eines Religionswechfels gewiß ungewöhnliche Schreckniffc. Die Andalufia ergriffen ebenfalls ben Banderstab, fie zogen meift nach bem Guden Frantreichs, me ihrer bedeutente und wohlhabente Gemeinden waren. Maimon aber fiedelte mit feiner Familie nach Fez über, fich äußerlich, wie alle Glaubensgenoffen zum Islam betennent, fonft aber feiner Religion treu bleibend. Diefer Umftand ift von erheblicher Bichtigktit. Ein halbes Jahrhundert früher hatten bie beutschen und französischen Juden, befondert ber Rheingegend, dem Anfinnen, fich taufen zu laffen, gegen die Rreuzzügler den anferften Biberftand entfaltet, und hunderte hatten, als man fie zwingen wollte, ihre Fraun und Kinder abgeschlachtet und sich felbst den Tod gegeben, um nicht die Religion p wechfeln, obgleich bas Unheil nur vorübergehent erschien. Jest wichen hunderttaufente ber unausweichlichen Nothwenrigkeit. Die arabisch gebildeteten Juden, nicht minder gefinnungstüchtig als bie Brüber im Rheinlande, waren mehr welttlug, und begnügten fich unter dem Drucke damit, für sich und in ihren Familien das Judenthum zu besbas ten, zufrieden, daß bie Berfolgung nicht in die Säufer brang. Bir befigen noch einen Brief Maimon's vom 3. 1160 aus Fog an feine Glaubensbrüter, welche er jur Ins dauer ermuntert. Rahrung fanden er und fein Sohn (nach Einigen hatte er noch einen Sohn David) ohne Zweifel burch gründliche Renntniffe bes Arabifchen. Sie erlebtn ben Jod Ubdelmumen's tajelbst 1163. Da aber auch beffen Sohn Abu Jatub Jujfef die Berordnungen des Baters aufrecht erhielt, jo wanderten fie endlich aus. In April 1165 schifften sie sich ein, und tamen im Mai nach Afto, von wo sie nach Jemfalem wanderten. Hier ftarb Maimon. Mojeh begab fich nach Rahirah, und belannt fich nunmehr wieder offen zum Jubenthume. Anfangs ernährte er fich burch Sante mit Ebelfteinen, nachmals aber ward er Leibargt bei Galabedbin, bei bem er eine fet ehrenvolle Stellung einnahm.

Moseh war ausgerüftet mit einem bewundernswürdigen Schatz von Kenntniffen. Die gesammten Wissenschaften ber arabischen Schule hatte er sich in so hohem Gnade angeeignet, daß selbst die arabischen Gelehrten ihn preisen. Er schrieb in arabischer Sprache geschätzte Werfe über Aftronomie, Mathematik und heiltunde (worüber man in den Literaturwerken, besonders Joh. Christoph Wolff, Bibliotheca hebr., in de Rossi Dizz. stor. u. a. Ausstunst findet.). Uns gehen hier nur seine Leistungen im theologi schen Fache an, welches er mit unvergleichlicher Sachstunde und mit philosophischem Seik anbauete. Er hatte Bibel und Talmud gründlich studiet, aber fern von ber Einseitigt

## Maimonides

ber meisten feiner Glanbensbrücer, auch der griechischen Beischeit, so weit solche turch arabische Berte zugänglich war, feinen ernsten Fleiß zugewendet. Seine außerortentlichen Gaben, ein feltenes Gebächtniß, ein glücklicher Scharfblick, und eine unermüdliche Ehätigkeit befähigten ihn zu ben großartigen Leistungen mitten unter den vielfältigen Berufsarbeiten, die ihn sehr in Anspruch nahmen. Außer dem ärztlichen Umte am Hofe, war er auch fofort bei feiner Ankunst in das Rabbinen = Collegium von Mizr ober Fostat, welches auch Alt-Rahirah heißt, eingetreten, wo er beständig wohnte und an deren Berathungen sich betheiligte, auch viele Jünger unterrichtete.

Seine Größe auf tiefem Gebiete murde fehr bald anerkannt, nicht nur migbegierige Jünglinge ftrömten dahin, um feine Borträge zu hören, sondern auch angesehene Rab= binen und gange Gemeinten wandten fich an ihn, um Belehrung ju erhalten, wie wir aus ben noch vorhandenen zahlreichen Gutachten, tie er ertheilte, erschen. Bas ihm bies Uebergewicht verschaffte, war die Anschauung von dem Gesetz und der Ueberliefe= rung, welche feine Lehrart beseelte. Bis zu feiner Zeit war man gewohnt, bas Gefetz ebiglich als ben Willen Gottes, erweitert burch Die gleich göttliche lleberlieferung anzufeben, welchen ber Jute aus Geborfam fich ju unterwerfen habe, und alles Forfchen betraf nur die Ermittelung deffen, was geboten und verboten fcy, ohne eine Frage: warum, zuzulaffen. Ja man bielt biefe Frage ichon gemiffermagen für tegerisch. Gelbft bie Glaubensfragen, welche man ichon eher im Lichte ber Philosophie behandelte, wurden von allen Borgängern nur berührt, um nachzuweisen, daß fich die überlieferten Ansichten in ben Quellen nachweisen laffen, und nur Wenige hatten fich in bas Gebiet ber Abstraktionen gewagt, wie hie und ba Saadjah (um 930) in seinem Werke : die Glaubenslehren und Anfichten; Ubraham B. David (1160) in feinem: ter höhere Glaube, u. a. Bon einer gang andern Grundlage ging Mofch aus. 3hn beseelte die Ueberzeugung, bag bas mofaische Gejet und bie mündliche Ueberlieferung bem Bolke Jfrael nicht offenbart jey, um ce ju blindem Gehorjam ju verpflichten, sondern baß die gesammte Offenbarung ber Inbegriff ber erhabensten Bahrheit jey, daß tas bochfte Bertienst nicht in der Ausübung bestehe, sontern in der Ertenntnig ber innern Gründe des Gesetzes, und daß es daher die dringentste Bflicht des Ifraeliten feb, daffelbe zu durchforichen, um es nicht bloß nach dem Worte, sondern im rechten Geifte zu üben. Diefe Ueberzeugung begleitet ihn in allen feinen Darstellungen, welche fich eben fo freihalten von rabbinisch-scholastischen Spitfindigteiten, wie von ber bereits an feiner Beit ftart begünftigten Myftit und von der alle höhere Religion zersebenden eriftotelifchen Bhilosophie, aus ber er nur bie Form auf fich einwirten läßt.

Wir haben von ihm drei fehr bedeutende Werte, Erzeugniffe einer feltenen Ausbauer, namentlich bei fichtlichem Mangel nöthiger Sulfsquellen. Das erste berfelben ift eine Jugendarbeit, aber mit wahrhaft männlicher Kraft aufgeführt, nämlich: ber Commentar zur Mischnah Gerlw Gerlw Gerle. Er hatte dasselbe im Alter von 23 Jahren begonnen, alfo mährend feines Aufenthaltes in Fez 1158, und zehn Jahre später, in Acgypten 1168, beendigt. Späterhin ift es, und zwar in Abtheilungen von verschiedenen Ueberfegern in's Sebräische übertragen worden, wie wir es in den Talmudausgaben vor uns haben. Nach einer ausführlichen geschichtlichen Ein= leitung über den Gang der Ueberlieferung und über die Quellen der durch den Ialmub ichon bamals mehr als 600 Jahre jeftgestellten Gefete, und über ben Beift bes Talmuds, sowohl in Hinsicht der Ordnung, wie des sehr häufig räthselhaften Inhalts beffelben, geht er an die Mischnah, nicht sowohl um sie eregetisch, mit Hinweisung auf Antiquitäten und Philologisches barin, zu erläutern, als vielmehr um bie gesetlichen End-Ergebniffe derfelben zu ermitteln. Bas die Einleitung betrifft, so genügt fic keinesmeges ber Rritit, und bie geschichtlichen Angaben bedürfen fehr häufig ber Berichtigung. Anziehend aber ift barin die Art, wie er talmudische Erzählungen und Nebenbemertungen, welche bem gefunden Berftande gohn ju fprechen icheinen, burch Einlegung eines tiefern Sinnes an rechtfertigen sucht.

## Maimonides

Die Mifdnah-Erläuterung bleibt aber nicht bei ber Entfaltung ber Gefete fteben. Sie fpricht auch in Betreff ter Religionslehre eine bobe Bedeutung an. Bon bleibenber Wirtung waren die im Traktat Sanhedrin (eigentlich Synhedrin) aufgestellten dreizehn Glaubensartitei, ju tenen fich feiner Anficht nach jeder Jude betennen muffe, wofern er nicht als abtrünnig gelten wolle. Dieje Annahme wurde zwar fpäterhin von anertann= ten Lehrern in Spanien ernftlich bestritten, aber fie blieb bennoch in ihrer Geltung, insbesondere badurch, daß sic in's Sunagogen=Rituale Eingang fand, und von Jedermann täglich recitirt wird. Die Glaubensjäte Maimoni's find folgende: Jeter ift verpflichtet ju glauben 1) bafe ein Gott ift, ein vollkommenes Befen, Ochopfer und Erhalter aller Dinge; 2) baß er bie Grundurfache alles Bestehenden ift, und folglich ein einziges Wejen in ber nnendlichen Unbegrenztheit geracht, nicht als eine Eins, tie man gejonbert fich vorstellen könnte, und die ein Gegenfatz zu einer Debrzahl märe; 3) tag biefes Befen gang und gar untörperlich ift, und aller Eigenschaften eines Rörpers entbehnt; 4) baß Gott emig ift, und tein Wejen vor ihm ba mar; 5) bag ber DRenich verbunden ift, Gott ju bienen, und zwar ihm allein ohne Bermittler; 6) bag es volltommenene Menschen gegeben hat, die als Propheten von Gott erwählt worden, weil sie von seinem Beifte fich erfüllten: 7) bag Dojeh ter größte Brophet ift, und tie Offenbarung aufs Bolltommenste empfangen hat, indem er im böchsten Grade fich zu Gott emporschwang, fo baß man bie Offenbarung als ein Sprechen vom Mund zum Munde bezeichnet. (Das Unterscheirente gegenüber anderen Propheten besteht a) in ber Unmittelbarkeit, b) in ber Art ber Offenbarung, welche biejen nur im Traum zu ging; c) in der Birtung, indem andere eine ftarte Erschütterung empfanden; d) in ter Freiwilligkeit, indem mur Mofeh, fo oft er wollte, tie Offenbarung erlangte); 8) tag bie Thorah, gang wie fie ift, von Gott herrührt, und Dojeh nur bas Empjangene auffchrieb, und ebenjo bie mundliche Ucberlieferung; 9) daß beites abgeschloffen ift, und niemand hinguthun oter tavonnet men barf; 10) tag Gott allwissent ift, und tas Thun ter Menschen ftets im Auge bat; 11) baft Gott bas Verhalten des Meniden belohnt und beftraft; 12) baft einft ein Grlöfer erscheinen werbe, und zwar aus tem Haufe Davit : 13) tag einft die Torten wieber auferstehen werben.

Tem Traftate Sprüche ber Bäter (NCN), welche edenfalls in's Ritual aufgenommen sind, und die Maimoni geistvoll erklärt, sendet er eine vorzüglich inhaltteiche Einleitung in acht Rapiteln voraus, welche unter dem Titel Orow (8 Kapitel) eine gewisse Berühmtheit gewonnen hat. Hier zeigt er sich als Sittenlehrer und ethischer Philosoph. Er sagt selbst, raß er darin nicht bloß Lehren res Jutenthums ausspricht, sondern Wahrheiten aus allen ihm zugänglichen Quellen ansspecichert. Die Alhandlung spricht a) von der Seele und ihren Kräften im Allgemeinen; b) von deren guten und schlechten Eigenschaften; c) von deren stütlichen Krantheiten; d) von deren Geilung ganz besonders schör; e) von der Richtung aller Seelenthätigteiten zu einem Hauptziele; f) von dem Unterschiede verdienstlich erscheinen; g) von ren Abstussung, welche beide gleich verdienstlich erscheinen; g) von ren Abstussung, ter Stitlichteit; h) von der Natur des Menschen, rem freien Willen, der Zurechnung, ter göttlichen Allwissentund ver Unterschiegteit; eine vortreffliche Erörterung.

Nach Beendigung der Mischnah-Erklärung schrieb er nallon oder Sammlung aller biblischen Gesetze, wie solche aus der heil. Schrift im Sinne der Ueberlieferung sich er gaben. Bekanntlich wird veren Jahl schon seit alter zeit auf 613 angegeben, und es waren viele Bersuche gemacht worden, diese Jahl herauszustellen. Maimoni's Aufnagogengebrauch zur Belehrung ves Bolles in Versen darzustellen. Maimoni's Aufstellung hatte den Zweck, alle frühern, oft leichtfertig hingeworfenen Angaden zu berichtigen. Er arbeitete diese Sammlung nachmals wieder um. Beide Versionen wurden nach seinem Tode in's Hebräusche übertragen, so das diese kleine Schrift in verschiedenem Texte vorhanden war. Manche spätere Gelehrte bekämpsten die erste Version, ohne von der zweiten Kunde zu haben.

Das zweite große Wert Maimoni's ift eine wahre Riefenarbeit jowohl durch mfang als Anlage und Inhalt. Zehn Jahre (1170—1180) feiner mittlern Lebenszeit ur er bamit beschäftigt. Er schrieb näntlich in hebräischer Sprache und zwar im geegensten Ausbrucke eine vollständige Sammlung aller Satungen tes Jutenjums in ihrer ausführlichsten Entfaltung, wohlgeordnet, nach dem Talmur, aber ohne ffen Besprechungen der öfters ftreitigen Ergebnisse und ohne besjen sonstige Buthaten, aus 5 Mof. Ente, היר החוקה (aus 5 Mof. Ente) משנה הורה aus ז אוסן. it Rücksicht auf 🕆 == 14, weil es 14 Bücher bildet). Die 14 Abtheilungen find folnbe: a) die Pflichten der Erkenntniß: tie Grundlehren, die Gesinnung, das Besftudium, ber Gögendienst, die Bekehrung und Buße; b) die Pflichten ver Liebe Gott: bas Bekenntniß (Schema Ifrael), ras tägliche Gebet, ber Priesterjegen, bie hefillin, Mejuffa, Zizith, Aussprechung der Segnungen, Beschneirung; c) die Zeiten, le Festtage und die mit ihnen verbuntenen Gebräuche; d) die Frauen, Ebe und **cheidung, Leviratsehe, Bflichten der Mädchen, verdächtige Fraueu; 0) die Heiligung:** eobachtung ber Bermandtichaftsgrade, ber Speifegejete, bes Schlachtens; f) Enthalingsfachen: Gite, Gelubbe, Magirat, Echapung für's Seiligthum, Banngut; g) tic aaten: verbotene Mijchung, Abgaben von Saaten, Bebe, Bebent, Bweitzehent, Bierajahresfrucht, Erftlinge, Erlaß= und Jobeljahr ; h) der Tempeldien ft : Tempel und abehör, Dienstpersonen, Betretung des Tempels, Opfer - Thiere und Gegenstände, pfer=Ordnung im Allgemeinen, tägliche und Zugabe-Opfer, verwerfliche Opfer. Dr.ing tes Dienstes am Verjöhnungstage, Beruntreuung an Opfern ; i) Opfer im Gin-Inen: Paffah= Opfer, Festopfer, Erstgeburten, Opfer wegen Verfeben, Reinigungeopfer, ertauschungen; k) Reinheit: Unreinheit vom Torten, Entführigung durch Asche von r rothen Kuh, Unreinheit durch Aussay, Unreinheit von Aas, von Gewürm 11. j. w., reinheit ter Speifen, ter Geräthe, Untertauchung; 1) Beschädigungen: vier Urten r Beschädigung fremten Eigenthums; Diebstahl, Raub, Fund; Rörperverletjung: obtichlag; m) Gefchäfte; Bertauf, Erwerbung, Schentung, Rachbarrechte, Bollmach= s, Gefellichaftsrechte, Stlavenbefit; n) Forderungen: Rechte bes Löhners; Beliebe-6 und Unvertrautes; Borgen und Entlehnen; Rläger und Verflagter; Erbrechte; Richter: Sanhedrin und beren Zuständigkeit; Zeugniß, Berhalten gegen Widerftrende, Trauergebräuche, Rönige, Krieg. — Jedermann fieht, tag tiefe Eintheilung eines sheitlichen Brinzips entbehrt, und bag mehrere Puntte am unrechten Orte ftehen, taimoni felbst fühlte dies und sucht fich über Sinzelnes zu rechtfertigen. Dbgleich m biefer Mangel bem Werke anhaftet, jo hat es boch den Borzug ber Uebersichtlicht, woran es bis dahin gänzlich fehlte.

Für die Religionskunde ift das erste Buch von unschätzbarem Werthe. Merkwürdig bie Art, wie er die Gottheit aller Begriffe von Körperlichkeit entkleidet. Moseh, sagt , will Gott sehen, Das heißt, das Wesen Gottes in der vollesten Abgezogenheit erunen. Er erhält aber zur Antwort: Rein lebender Mensch, das heißt, gemischt mit tolichem, seh sähig, einen so erhabenen Begriff zu fassen, wie man etwa aus der Rückte eines körpers auf seine Vorderseite schließt. Auf Gott seh nichts Menschliches anmobar, nicht Berbinden und Trennen, nicht Ort und Maß, nicht Aufsteigen und Abigen, nicht rechts und links, nicht vorn und hinten, nicht Sigen und Stehen, nicht Zett er Bahl, auch keinerlei Veränderung, als: Tod und Leben, Unverstand und Klugheit, chlaschen, Jorn, Lachen, Freude, Trauer, Schweigen oder Sprechen. Alle sebrücke solcher Begriffe von Gott sind nur bildlich aufzusalien.

In dem Buche von ber Liebe ju Gott weist Maimoni auf die Bflicht hin, sich it der Natur betannt zu machen. Hier finden wir ihn, so sehr er sich gegen alle inftit sträubt, boch näher betannt mit den Ergebuissen ver judischen Geheimlehre. Er kannte in der Natur dreierlei Wejen: vergängliche Körper, unvergängliche (himmlische phären und Rugeln), unförperliche (Engel); der letztern gibt es zehn Stufen, beren uterste mit dem Menschen in Berührung kommt. Jede auf sie angewendete körperliche Erscheinung ist nur bildlich gemeint. Der höchste Geist ist Gott, der von allen unters schieden, allein sich sebst kennt, nicht als geschieden von Anderm, sondern in unmittels barer Selbstheit, das Erkennende, das Erkannte und die Erkenntniß zugleich.

Die Sphären bilden neun concentrirte Kreife, die Erbe ift beren Mittelpunkt, bie äußerste ist die der Sternbilder. Den Sphären gibt Maimoni Leben und Bewußtfenn, so auch den Engeln. Die menschliche Seele ist das Befen des Menschen, nm ist nach dem Verfall des Körpers selbständig. — Alle Erläuterungen diefer Lehren, fagt Maimoni, gehören in die Geheimlehre, die nur den Befähigten und Eingeweihten mitgetheilt werden darf. Jeder Andere soll sich durch die Gesetzühung zu einer untern Stufe der Beihe vorbereiten. —

lleber Willensfreiheit und Vergeltung spricht er auch hier ausführlich, besonders in Hinsicht ber Allwissenheit, mit welcher die freie Wahl einen Widerspruch zu bilden scheint. Die Bergeltung setzt er nur einerfeits in Seligkeit, andererseits in Untergang der Seele. Um des Lohnes willen soll Niemand das Gute thun. Die Aussichten auf Belohung sind nur Lockungen für Kinder und Unverständige.

Uebrigens erflärt Maimoni bas Gefet für bie unerläftliche Bflicht jedes Frach-Ueber feine eigene Berletzung teffelben mährend bes Religionszwanges weiß a ten. fein Gemiffen zu beschwichtigen. Wir befigen noch einen Brief von ihm über biefen Puntt, worin er einen ihm darüber gemachten Borwurf mit großer Ausführlichteit von fich weist. Dies Schreiben ift ein Dentmal von geschichtlichem Werth für tie Raratteriftit Maimoni's. Er fühlt fehr wohl, tag ber Religionszwang ebenso wenig wie tas ungemein zahlreiche Beispiel feiner Glaubensbrüder an einem Mann von feiner Gefinnungstüchtigkeit ein heuchlerisch abgelegtes Bekenntniß zu rechtfertigen vermag, noch viel weniger ein fo langes Beharren darin. Aber er verschanzt fich hinter ber Ausrede, die Betenntnißformel des Islam's enthalte keinen wejentlichen Wiverspruch gegen das Judenthum. Dennoch fieht man es feiner Weitläufigkeit an, wie fchwer es ihm wird, einen berattigen Schritt zu vertheidigen, wobei es noch fraglich bleibt, wie er feinen Genoffen gerathen haben würde, sich unter einem christlichen Religionszwang zu verhalten. (Befanntlich haben in späterer Zeit erstaunlich viele Juden in Spanien, um den Verfolgun: gen ber Inquisition zu entgehen, sich mit voller Ergebung zum Christenthum betannt, bis es ihnen felbft, ja erft ihren Kindern ober Enteln möglich murbe, auszumandern.) Sein großes Gefeymert war indeß jedenfalls geeignet, ihm alle herzen ju gewinnen und jeden Berbacht gegen feine Rechtgläubigkeit von ihm abzuwenden. Beber feindlich Beurtheilungen des gesehlichen Inhalts, noch mancherlei gegen feine Religionslehren erhobene Bedenken — späterhin die Urfache weitverzweigter Bewegungen - vermochten fein Anschen zu erschüttern. Dagegen fühlte Maimoni sehr wohl, baß bie positier Auerkennung aller Entwidelungen bes Gesetzes von Seiten feiner ber Philosophie a. gebenen und feine bildlichen Ertlärungen biblijcher Ausbrücke von Seiten ftreng talmubiicher Zeitgenoffen scharfen Angriffen ausgesetzt febn burfte, wofern er bie Rechtalanbigteit nicht durch ein wohlgegründetes Bollwert schützte. Ein folches führte er auf burch fein arabifc verfaßtes berühmtes Buch: Delalath al hayrin, and (fühm ber Irrenden), welches einen erstaunlichen Erfolg hatte, und noch heutiges Tages (in ber hebräifchen Ueberfetung, bie noch in feiner Lebenszeit erfchien) mit ftets nener Ruft fortwirkt. Dies Wert ist nicht ein wissenschaftliches Lebrgebäube, sondern eine Sammlung von einzelnen Lehrfätten, mit gelegentlich eingeschalteten Bemertungen, alle tabin abzielend, klare Begriffe von den göttlichen Dingen im Jurenthume aufzuftellen, gleich fam als Borbereitung zu einem fruchtbaren Lefen der heiligen Schrift. Es zerfällt in brei Bücher ober Sammlungen, die im Ganzen fo ziemlich alle wichtigen Fragen burdgeben. Der erste Theil umfaßt nach einer Einleitung über ben Standpuntt, ben ber Berfaffer einnimmt, in 76 Abschnitten vorzugsweise Die Erläuterung biblischer Stellen, welche bas Göttliche unter finnlichen Bildern vorführen; alles fast nach ber Art ber alten alexandrinischen Schule, zugleich mit Rücksicht auf Christenthum und Islam. Scin

Lehrweife jolgt hier bem arabischen Relam, ohne reffen Ubwege zu betreten. Der zweite beschäftigt sich in 48 Abschnitten mit der Naturphilosophie gegenüber ben vielfach angenommenen aristotelischen Anschauungen, beren Mängel er austedt, seine eigenen Ansich= ten vortragend. Diese sind freilich in vieler Beziehung ungenügent, aber sie waren für bie Juben boch von großer Bedeutung, insofern er Die Ergebnisse ber geheimen Scoppfungsgeschichte nicht verrathen zu wollen angibt, ragegen alles auf allegorische Anslegung zurüchführt. Hiebei ift besonders feine Auffassung ber Prophetie wichtig, die ber karaitischen gleicht. Wefentlich ift am Schluß die Ansicht, raß jerer in ber bl. Schrift Gott felbst zugeschriebene Eingriff in die Naturgesete der ersten Anlage derfelben beigemeffen wird. 3m britten Theile, ber 54 Ubschnitte enthält, gibt Maimoni zunächft eine Darstellung ber hefekiel'ichen Erscheinungen, jedoch wie er hinzusett, ohne bie Geheimlehre ber arcathen ju wollen. Er will nur Andentungen mittheilen, Die ben Ginfichtigen leiten mögen, tiefer einzubringen. Bir haben tiefe Andentungen nicht ausreichend gefunden, den Mangel ber Geheimlehre zu erjegen, vielmehr feben wir in tenfelben nur die Anweifung, ten Bibeltert gehörig ju burchforschen, und von ber Geheimnißträmerei teine Aufschluffe ju erwarten. Das scheint uns ber 3med biefer Erörterung zu feyn. Dann verbreitet er sich über die sittlichen Räthjel tes Lebens. Schließlich spricht er von den Gründen tes Gesets und erklärt ten blint en Gehors fam für ein thörichtes Borurtheil.

Das Wert bietet übrigens einen Reichthum von Geranten, welcher in ber Rürze nicht bargestellt werden tann. Maimoni hatte es zu Gunsten eines jüngern jehr gelehrten Freundes, Joseph B. Jehudah, geschrieben, der etwa um 1184 aus Ceuta bem Religionszwang entflohen war, und bei ihm verweilte, um ein aftronomijches Werk res Andalufiers 3 bn Afla unter feinem Beiftante nen ju bearbeiten. Derfelbe ging nachmals nach haleb, wo er bei'm Rönig Al Dhaher Mrgt wurde. Der Führer ber Irrenden wurde inzwischen bald durch Abschriften verbreitet und erregte großes Auf= feben, sogar unter Arabern, obgleich das Buch in hebräischen Schriftzügen abgefaßt war, um den Arabern nicht zugäuglich zu seyn. Samuel B. Thibbon, ber berühmte Ueberjeger in Lünel, übertrug tas Wert in's Hebräifche, und jeste fich mit Maimoni deshalb in Briefwechsel. So hatte tiefer in feinen letten Jahren noch tie Freute, feine Leistungen weit und breit anerkannt zu wiffen. Es dürfte den Lefern nicht gleichgültig fenn ju wiffen, daß eben jest eine fehr corrette Ausgabe des Führers in der arabis fden Urfprache (in bebräischen Lettern) mit trefflicher französischer Uebersepung des leider erblindeten S. Munt zu Paris erscheint, wovon der erste Band bereits die Presse ver= laffen hat, bie anderen zwei in furger Frift nachfolgen werden.

Bie M. in der Wiffenschaft bes Judenthums als ein Stern erster Größe glänzt, fo daß es sprüchwörtlich wurde: "Bon Moseh dis Moseh erschien kein gleicher Mosch," (Anspielung auf den vorletzten Bers des Pentateuchs) so war er auch im Privatleben ein Muster edler Gesinnung, thätiger Menschenliebe und Hingebung, und noch bei törperlichen schweren Leiden voller Theilnahme für Anderer Wohlsehn. Seine Rachtommenschaft blühte noch über ein Jahrhundert in Negupten fort, und gereichte ihrem Stammvater zur Ehre. Dr. J. M. Jost.

Daing, Erzbisthum (bis 1802) und Bisthum. Die Stelle, an welcher ter Main in ben Rhein fließt, bietet in jeder Hinsicht so große Vortheile, taß sie schon zeitig zu Anfledelungen benutt werden mußte. Hier ließen sich die Kelten nieder (Gesoniacum, vgl. Ritter, Entstehung der drei ältesten Städte am Rhein im Jahrbuch des Bereins für Alterthümer im Rheinlande. 1851. XIII.) und als die Römer ihre Eroberungen bis an den Rhein ausdehnten und diesstellen burdt viele Verschanzungen zu sichern suchten, bemächtigten sie sich die gelech die Stäte hanzungen zu sichern sin 3 v. Ehr. Drusse ein befestigtes Lager an (castellum Mogontiaeum, nacher auch Magontiacum), verband beide Rheinufer durch eine Brücke und fügte en der rechten Seite des Stromes eine zweite Verschanzung binzu (castellum, Castellum, Castellu Caffel). Nach ber Uebertragung ber römischen Brovinzialeinrichtungen auf die von Germanen bewohnten Landschaften wurde bies zur Stadt erweiterte Moguntis, Mainz die Metropole von Germanis prims und der Sitz eines Dux (vgl. Not. dign. in part. Or. et Occ. ed. Böcking Bonn. 1853. Tom. II. pag. 844 sq. 958 sq. nebst dort angeführter Literatur).

lleber bie ältesten tirchlichen Schictfale von Maing und feiner Umgegend fehlen alle Nachrichten. Wenn cs auch überhaupt nicht wohl bezweifelt werden tann, daß bas Christenthum durch die Römer nach Gallien gebracht worden, da sich im Heere stets and Chriften befanden, fo läßt fich doch eine fpeziellere Nachweifung von ber Einwirtung auf Main; felbst nicht führen (m. f. Rettberg, Rirchengesch. Deutschlands Bb. L. S.165 f.). Indeffen haben manche Forscher aus nicht erweislichen Thatjachen Folgerungen bergeleitet, welche eben beshalb auch nur für höchft problematijch gehalten werden tonnen. Dies gilt namentlich von ber XXII. römischen Legion und ber burch dieselbe erfolgten Chriftianifirung tes Lantes. Joj. Fuchs (alte Gefch. von Mainz. Mainz 1771. 1772. 2 Bde. 4.) und nach ihm andere (f. den von Rettberg a. a. D. I. 90 Anm. 41 citirten Bürdtwein) bringen mit diefer Legion die Miffion des h. Crescens in Berbindung, welcher bann gemeinhin als ber erste Bischof von Mainz angefehen wurde. Es with nämlich 2 Timoth. 4, 10. berichtet: "(εποφεύθη) Κρήσχης είς Γαλατίαν." Bährend ber Gefangenschaft bes Paulus in Rom wurde beffen Schüler Crescens von Betrus nach Galatien gesendet. Für eis l'alariar lefen einige Handschriften eis l'allar; auch werden beide Ausdrücke bald für die fleinafiatische Provinz Galatien, bald für Gallien promiscue gebraucht. Darauf hin hat sich auch schon seit dem 4. Jahrh. tie Meinung gebildet, Crescens sey nach Gallien gereist und habe dort ras Evangelium gepredigt. Bei Eufebius (hist. eccl. III, 4), hicronymus (catalog. scriptor. eccl. Opp. P. I. p. 350) und andern fteht dies bereits feft und barauf ftugen auch fpatere Schriftfteller bie 2nficht von ber Betehrung Galliens burch Erescens (vgl. Nic. Serrarii, Moguntiacarum rerum libri V. ab initio usque ad Joan. Suicardum a. 1604. Mogunt. 1604. lib. II. cap. 2. Sefele, Geschichte ber Einführung bes Christenthums im füdwestlichen Deutschland. Lüb. 1837. S. 53 f.). Die Grundlage einer sichern Tradition ist jedoch bier nicht vorhanden und es fehlt auch weiterhin an einer folchen: denn Jahrhunderte lang ruhete bieje Unficht unbeachtet, felbft bann, wenn fich dringender Unlag bazu bot, auf den apestolischen Ursprung ver Kirche in Gallien zurückzukommen, wie namentlich im Streite von Bienne und Arles über bie Metropolitanwürde in Gallien. Erft um's Jahr 860 berief fich Abo im Martyrologium und ber Weltchronit (f. d. Art. 28d. I. G. 129) auf rie Wirtfamkeit bes Crescens in Bienne. Bas aber befjelben angebliche Thätigkeit in Main; anbetrifft, fo fehlt es bis zum 10. Jahrh. an einer vocumentirten Bezugnahme barauf, was freilich nicht befremben tann, wenn man erwägt, baß bis bahin erfolgte breimalige Brände ber Stadt die etwa vorhandenen älteren Beugniffe vernichtet haben. Erf einem Bergeichniffe ber Bijdobfe von Maing in ber nicht mehr vorhandenen Chronittes Fuldaer Mönchs Megenfrict aus tem 10. Jahrh. haben fpätere Hiftorifer bie Rachrick entlehnt, taf Erzbijchof Giltebert um 735 tie Gebeine von zehn Bijchöfen, barunter and res Crescens, aus ber Hilarinstirche in Dalheim nach ber Rirche bes beil. Albanns in Mainz habe bringen laffen. Der Bericht über Grescens ift mit tem angeblich ben 4. Jahrh. angehörenden Mainzer Bischofe Marimus ober Martinus (f. weiterhin) in Berbindung gejett, Diejer felbit aber eine fo zweifelhafte Berjon, bag auf Die gange Nachricht gar tein Werth gelegt werben tann. Mit Recht haben baber auch ichon langt unbefangene Forjcher, wie Launoi, Papebroh, Hontheim, Schmidt, Severns u. a. fic gegen die Annahme ter Christianisirung von Mainz burch Erescens erflären zn muffen geglaubt (vgl. Jo. Sebast. Severus, diagramma hist. criticum circa seriem antistitam Moguntinorum maxime S. Bonifacio anteriorum, in Joh. Bet. Schunt, Beyträge m Mainzer Geschichte Bb. II. (Mainz u. Frankf. 1789) S. 143 f., besonders Art. II. S. 174j. verb. Severus, memoria pontif. Mogunt. Mogunt. 1765. Rettberg a. a. D. I. 82 fels.) Bir befiten über bas Mainger Bisthum bis zum 7. Jahrh. nur bochft fregmen

tarifche nachrichten. Man tann tie Einführung tes Christenthums in Gallien nicht füglich vor bem 2. Jahrh. anseten (Severus, disgramms cit. p. 186 sq. Rettberg a. a. O. I. 177 f.). Christliche Zeugniffe für Mainz und bessen Umgegend aus dem 4. Jahrh. besigen wir in später aufgefundenen Inschriften (Rettberg a. a. S. l. 174). Rach bem Berichte tes Sozomenus ans ter Mitte tes 5. Jahrh. (hist. eccl. II. 6.) waren zu Constantin's Zeit an beiden Ufern des Rheins Christen; ob aber tamals in Mainz bereits ein Bifchof refibirte, wenn ties auch nicht unwahrscheinlich ift, läßt fich wenigstens nicht nachweifen, und jedenfalls bleibt es höchft auffallend, raf teine Spur von ter Theilnahme eines Bischofs von Main; an der Sunote ju Arles im Jahr 314 vorhanden ift. Bährend dies allgemein zugestanden wird (Binterim, pragmatische Geschichte der deut**ichen** .... Concilien Bd. I. [Mainz 1835] S. 19 folg.), behauptet man aber nm fo beftimmter, daß sich der Bischof von Mainz Martinus oder Maximus auf dem Concil zu Sarbita 343 befunden habe. Athanafius nennt nämlich unter den Bischöfen Galliens, welche auf feiner Seite ftänten, Martinus und Maximus (Apologia contra Arianos cap. 50.), jedoch ohne Bezeichnung ihres Bischofsstuhls. Da nun auf einer angeblich im Jahr 346 zu Köln gehaltenen Synode nach beren Alten Martinus, nach tem Kataloge des Megenfried aber Marinus von Main; wirkfam gewesen, jo hat man balv den einen, bald den andern Namen für den richtigen erklärt, da boch in der That mit der ans guten Gründen ju vertheitigenden Verwerfung der Kölner Synode überhaupt (m. j. Rettberg a. a. D. l. 123 jolg.) beide selbst für unhaltbar erklärt werden müssen (a. a. D. I. 209. 210). Auf eine blühenre christliche Gemeinde in Mainz seit ver Mitte tes 4. Jahrh. weijen tie Berichte über tie Einfälle ber Allemannen im Jahr 368 bei Gelegenheit der Feier eines chriftlichen Festes (vgl. Ammian. Marcellin., hist. lib. XXVII. cap. 10.), im Jahr 406, ta viele Taufente in einer Rirche getöttet wur= ben (Ilieronymus epist. 123 ad Ageruchiam); boch fennen wir von ben Bijchöfen ber Stadt und Diöceje Main; vor ver Mitte ves 6. Jahrh. feinen einzigen mit Sicherheit namhaft machen. Wenn nun nach Megenfried ver Ubt von Hirfchau Tritheim († 1516) in seinem Chronicon, ber Mainzijdie Echolaster von St. Stephan und General-Provitar Theoderich (9refemund († 1512) in dem Catalogus episcoporum et archiepiscoporum Moguntinensium (Schunt, Beiträge B. 11. S. 499), Der Bfarrer und Dechant von St. Bartholomäi in Fraukjurt Joh. Latomus († 1598) in der Ge**jáighte ber Bijá**bije von Mainz (in *Mencken*, scriptores rerum (terman, Tom, III. p. 419 sq. Sount a. a. D. Bd. III. S. 167) und dann fast alle spätern Schriftsteller bis auf Fuchs, vor Sidonius in ter Mitte des 6. Jahrh. Die Namen von breiftig Bischöfen felbft mit Angabe ber Jahre ihrer Regierung anführen, fo erscheint tiefes Berzeichnik, in welchem ichon in der ältern Zeit Namen germanischen Ursprungs eine Stelle finden, burchaus fo unguverläßig, bag man taffelbe ohne Bebenten als eine fpätere Erfindung bezeichnen tarj. Echon ter Zejuit 306. Gamans († um 1670) (vergl. Schunt, Beiträge III. 402. 403) verwarf die hergebrachten Rataloge und verfertigte ans den vorhandenen Buljomitteln einen neuen, in welchem er bis auf Sitonius nur fieben Bifcofe annahm. Georg Christian Joannis († 1735) übte in den Roten zum Wiederabdruck von Serrarius res Mogunt. in vol. I. ver res Moguntiacae. Francof. ad M. 1722. Fol. eine ge= funde Kritik, welche nicht ohne Vortheil für die Nachfolger blieb. 3m Wefentlichen schloß fich aber Severus an Gamans an (disgramma cit. bei Edunt II. 206 folg.), dem auch Sonnt felbft folgte (a. a. C. 221 f.) und ebenjo die neuern Hiftoriker größten Theils, wie Franz Berner, der Dom von Mainz und seine Dentmäler. Ihl. I. [Mainz 1827] 5. 360 folg., Binterim, pragm. Gesch. der deutschen Concilien Br. 1. S. 289). Anbere Schriftsteller umgehen alle Schwierigkeiten, indem fie bie Reihe ber Bijchoje erft von ber Beit beginnen, ba feine Zweifel mehr obwalten, wie Dooper im Onomastikon chronographikon hierarchiae Germanicae (Minden 1854) pag. 62. 63, von Bouifacius an, während von der Rahmer (Entwicklg, ter Territor.= und Berfaffunge:Berhältniffe ber beutschen Staaten an beiden Ulfern bes Rheins. Frankf. a. M. 1832. S. 379 f.)

sogar erft von Willigis († 1011) ab das Berzeichniß mittheilt. Rettberg unterzieht bagegen die Urgeschichte von Mainz und seiner Bischöfe einer unbefangenen und ächt historischen Kritik, mit deren Resultaten wir uns fast ohne Ausnahme einverstanden er-Nären müssen.

Severus (bei Schunt II. 213) ftatuirt einen zwiefachen Crescens und betrachtet ben zweiten, ben er an's Ende des 3. oder ben Anfang bes 4. Jahrh. verfett, als ben ersten Mainger Bischof, welcher um's Jahr 320 ben Märtprertod erlitten habe. Auf ihn bezieht er, was nach Megenfried von der Uebertragung ber Gebeine des Crescens nach St. Alban 935 berichtet wird. Es ift dies eine Combination, wie fie für Roln mit Grund in entgegengesetter Weije gemacht ift (f. Walch, de Materno uno, in: commentationes societ. reg. scientiar. Gotting. T. I. histor. class. p. 1), fouft aber ebenjo willfürlich erscheint, wie in ber Unnahme zweier Amandus für Strafburg u. a. Bon bem angeblichen Nachfolger bes Crescens Martinus war ichon oben bie Rebe. Richt beffer steht es mit den auf Grund unverbürgter späterer Nachrichten angenommenen nächsten Bijcofen Gothard oter Bobard, Maximus (354-378), Suffronins, Ruther ober Rutharius, Aureus, ber, nebft feiner Schwefter Juftina 454 ben Märthrertod gefunden haben foll (vgl. über die verschiedenen fpäteren Gagen Rettberg a. a. D. I. 211). nicht minter unficher find bie Nachrichten über bie Nachfolger bes ummehr auftretenden Sidonius (f. weiterhin), Es werden als folche angegeben Sige bert, Leonifius ober Leutgasius 611, Ruthelm ober Rutelin, Landwalb oder Ludwald, Leowalt oder Lupowalt 626, Richbert oder Regebert, auch Sigebert um 716 (der große Zwischenraum zwischen ihm und Leowalt wird durch eine Transposition mit Landwald ober burch eine Lücke einzelner verloren gegangener Namen zu erflären versucht. Severus bei Schunt II. 216), Gerold, Gewilieb over Gerwilie.

Bon allen diesen sind indessen nur verdürgt Sidonius um 550, gefeiert wegen feiner Bemühungen um Kirchenbauten (Venantins Fortunatus epigr. II, 12. IX. 9), vielleicht auch Sigibert (Rettberg a. a. D. I. 571 Anm. 5), dann Leonisius 612 (a. a. D. Anm. 6.). Festen Boden betreten wir erst turz vor Bonisacius. Bischos Gerold, welcher auf Berlangen Rarlmann's, des Sohnes von Karl Martell, die Baffen gegen die Sachsen ergreisen mußte, siel in einer Schlacht 743. Gerold's Sohn und Nachsolger Gewilieb ermittelte den Krieger, durch dessen hand sein Bater gesal len war, und brachte ihn hinterlistig um, weschalb 745 auf der von Karlmann und Bipin gehaltenen großen Synode die Entsegung des überhaupt einem ungeistlichen Bandel ergebenen Bischoss ausgesprochen ward. (Otklon, vita Bonisacii I, 37.) Die vacante Diöcese übernahm nunmehr Bonisacius (s. ven Art. Bb. II. S. 294 folg.).

Ueber die Berhältniffe tes Mainzer Bisthums felbst bis zur Mitte tes 8. Jahrhunderts könnten wir begreiflicher Weife nur böchft fragmentarische Nachrichten zusammenstellen; fo namentlich über bie Gründung einzelner Rirchen und Rlöfter, beren Stiftungsjahre fich nicht mit Sicherheit bestimmen laffen. (Beispiele bei Rettberg a. a. D. I, 580 f. Berner, ber Dom zu Mainz I, 365. 368. 371. 379 n. a.) Die Grenzen der Diöcese für die ältere Zeit zu bezeichnen ift nicht möglich. Go lange überhaupt eine mehr miffionirende Thätigkeit ber Bischöfe ftattfand, tonnte eine eigentliche Eircumscription nicht wohl erfolgen. Mainz als Metropole von Germania prima und später von Ostfranken mußte natürlich bald auch kirchlich bedeutend hervorragen. G ift wegen tes ichon zeitig festgehaltenen Zusammenhangs ber politischen und tirchlichen Eintheilung des Landes fast allgemein von späteren Schrifstellern behauptet, daß mit der Kirche von Mainz bereits seit bem vierten Jahrhundert ober bald nachher die erzbischift liche Würde verbunden gewejen jep (Severus, diagramma cit. art. I. §. 2 seq. bei Schunk, Beitr. II. 151 f. Werner a. a. D. I. 139 f. und cit. Lit. dafelbst); allein es fehlt an jedem Beweise von ber Uebung Mainzischer Metropolitanrechte vor Bomfacius. Eben so wenig erweislich ift aber die Behauptung, Mainz seh längere Zeit br

Retropole Trier, ja selbst Worms subjicirt gewesen (Severus a. a. D. S. 7. 8. bei Schunt II. 161 f. Berner a. a. D. S. 142 f.). Mit dem Augenblide, als Bonifains bas haupt der Rirche von Mainz wurde, übertrug er auf dieselbe auch sofort eine reue Autorität. Schon im 3. 732 hatte ihn Gregor III. zum Metropoliten von Gernanien und apostolijchen Bicarius ernannt. Als folcher übte er ohne einen bestimmten Bicofefit feine miffionirente Thätigkeit, für deren größere Birtfamteit er endlich ben Stubl wn Köln begehrte. Rarlmann und Pipin hatten aber bagegen durchzuseten gewußt, af ihm Mainz übertragen wurde (m. f. seine Klage beschalb opist. 82). Nachtem im Jahre 747 der Beschluß darüber ergangen und von Pabst Zacharias bestätigt war, eriolgte 748 bie Confirmation für Maing. Wenn es in ber Urfunde (f. epist. Bonif. 83. Othlon, vita Bonif. lib. II. cap. 15. u. a.) heißt "... sancimus, ut supradicta Ecclesia Moguntia perpetuis temporibus Tibi et successoribus Tuis in Metropolin sit confirmata" and darauf hin behauptet wird (f. N. Serrarii, rer. Mogunt. lib. III. ed. Joannis not. u Othlon's citirter Stelle Fol. 264 u. a., auch Berner a. a. D. I. 407), ce fey bamit Die Metropolitanwürde der Mainger Kirche bestätigt, worin also der vormalige Besigftand vorausgesetzt werde, fo ift dies nicht annehmbar, weil die Bezugnahme bes Ausorude confirmata nicht richtig gefaßt ift; es geht vielmehr bie Bestätigung auf bie für Bonifaz und feine Nachfolger getroffene Wahl ter Kirche von Mainz, welche zuerst von ben fräntischen herrschern ausgegangen mar (f. auch Rettberg a. a. D. I. 380 Unm. 17). In demselben Dokumente heißt es dann weiter: "nabens sud so has civitates, id est Tungris, Coloniam, Wormatiam, Spiratiam et Trectis et omnes Germaniae gentes, quas Tua fraternitas per suam praedicationem Christi lumen cognoscere fecit". Main; erhielt also als Suffraganen die Bischöfe von Tongern (später Lüttich), Röln, Worms, Speier, Utrecht und Die von Bonifa; bei ten von ihm Befehrten gegründeten oder noch ju gründenden Bisthümer, nämlich tie 741 fundirten Bürzburg, Eichstädt, Buraburg (in ber Nähe von Frislar), Erfurt. Außerdem erhielt Mainz auch die firchliche Obergemalt über Straßburg; ob aber auch zugleich über Couftanz (früher unter Befançon), wie gewöhnlich angenommen wird (f. Cit. bei Binterim, pragm. Beschichte ber Concilien Bb. I. S. 28. 30. 31), bleibt zweifelhaft, ba tie erste sichere Spur sich nicht vor Riculph findet (Rettberg a. a. D. I. 580. II. 110.). Die Stiftung des Bisthums Erfurt scheint übrigens nicht zu voller Realität gelangt zu seyn, indem der mit der Berwaltung biefer Kirche betraute Abalar, welchen man als Bischof zu bezeichnen pflegt (j. Erhard im Artikel Erfurt, in Erfch u. Gruber Encyll. Sett. I. Th. 36. G. 449) als Presbyter den Märtyrertod in ber Begleitung von Bonifacius erlitt. Schon vorher erfolgte die Administration unmittelbar von Mainz aus, fo daß Erfurt mit Zubehör bereits bamals mirflicher Beftandtheil der Erzdiöcefe Mainz felbit wurde (vgl. Rettberg a. a. S. I, 350 f. II, 368 f.). Um feiner Miffionsthätigkeit ganz leben zu können, legte Bonifacius nach wenigen Jahren seine Stelle in Mainz nieder und bestimmte feinen Zögling Lullus (f. d. Art.) 753 oder 754 ju feinem nachfolger. Die Bestätigung deffelben verzögerte fich jedoch lange und erst 780 erhielt er das Pallium. Der Grund davon lag vielleicht in jei= nem Streite mit bem Ubte Sturm wegen tes besonderen Auffichtsrechts über Fulta, wohl auch darin, daß der fräntische Epistopat der Unterwerfung unter die Gewalt eines Erzbischofs nicht geneigt war; indessen entschloß sich Rarl ber Große zur Ancrkennung biefer hierarchischen Ordnung (Capitulare a. 779 cap. 1., in ben Monum. Germaniae ed. Perts vol. III. Fol. 36), worauf Lullus mit vollem Rechte eintrat und burch Stiftung ober herstellung von Rlöftern und Rirchen (Bleitenstabt, Gersjelb u. a.) fich besondere Berdienste erwarb. Die Einnahmen der Rirche wuchsen unter ihm vorzüglich durch die allgemeine Einführung ber Behuten (Capitulare a. 779 cit. cap. 7.). Nach feinem am 16. Oft. 786 erfolgten Tobe übernahm Riculph bis jum 9. Mug. 813 tie Leitung ter Diöcefe. Er lieg bie Klostertirche bes h. Albanus ju Mainz erbauen und verband mit berselben eine Schule, welche bald zu großem Glanze emporftieg. Das Gebiet von Mainz erweiterte er burch Incorporation des Bisthums Buraburg (f. Rettberg a. a. D. I.

599). Als bie Gründung ber fächfischen Bisthumer unter Rarl b. Gr. ju Stande lam, wurden die Grenzen der Diöcefe Mainz felbst mit bestimmt, dabei aber bas sonft möglichst festgehaltene Prinzip ber Uebereinstimmung politischer und tirchlicher Grenzen mehrfach verlassen, ba auf früher erworbene Gerechtsame bes Mainzer Sprengels Rudficht genommen werden mußte (Rettberg II. 485 f.). Abgesehen von einigen spätern minter bedeutenden Beränderungen bildete sich nunmehr die Circumscription also, daß am linken Rheinufer die Grenze im Westen gegen Trier, im Süden gegen Mey und füdöftlich gegen Worms ichon von früher her feststand. Um rechten Rheinufer zogen fich ebenfalls aus älterer Zeit die Grenzen weiter im Süden gegen Worms, dann im großen Bogen öftlich und füdöftlich bis zur obern Saale gegen Würzburg und Eichftädt. Box ba ab folgte nun bie neue Sonderung von ben jächfischen Bisthümern und auch gewiß zugleich die feste Bestimmung ber Grenze gegen Röln (f. den Art. Br. VII. S: 776). Deren bedurfte es um fo mehr, als bas Bisthum Roln bamals (zwijchen 794-799) felbst zur Metropole erhoben und von der Unterordnung unter Mainz befreit wurde. Bugleich wurden diejem bie Bisthümer Lüttich und Utrecht entzogen und Röln unterworfen; von ben fachfischen Stiftern felbst tamen aber bie fubmeftlichen Münfter, Dembrud, Minden gleichfalls an Röln, währent bie norvöstlichen Baderborn, Berden, Sildesheim, Halberstadt unter Mainz fielen. Die weitere Entwickelung ber Mainzer Erzbiocefe nach Innen, wie nach Aufen erfolgte unter Haiftulph 813-28 Januar 826. Schon unter Riculph war bie tanonische gemeinsame Lebensweise wie in den Klöftern auch bei ben Stiftstirchen eingeführt (m. f. die noch unter ihm gehaltene Synobe von 813. can. 9. Hartzheim, Concilia Germaniae I. 407). Daß überhaupt die Höfterlichen Einrichtungen auf die Rirche von Maing einen großen Einfluß geübt haben, ertlärt fic insbesondere auch aus der Thatjache, daß die ersten Erzbischöfe Regularen waren. Mit Unrecht hat man jedoch baraus gefolgert, daß bie Mainger Rirche felbst eine regulare gemesen jeu (vgl. Dürr, comm. hist. de Moguntiae S. Martini monasterio. Mogunt. 1756, auch in Schmidt, thessurus juris ecclesiastici. Tom. III. [Heidelb. 1774. 4.] p. 84 sq.). Mit der Einführung der vita communis erfolgte aber nicht etwa zugleich die Gintheilung der Diöceje in Archidiakonate und Archipresbyterate. Wenn Bodmann in den Rheingauischen Alterthümern. (Main; 1819. 4.) S. 849, gestützt auf bas Privilegium Laris bes Großen für hersjeld vom 3. 777, worin ben Bifchöfen ober ihren Archibiatonen Uebung von Juristiction über teffen Mönche unterfagt wird (nec ullus episcoporum, vel archidiaconorum ipsorum in monachos ... per legem cauonicam contingere praesumat. Bent, Befjijche Landesgesch. Br. II. Urt. G. 5), den Golng macht: "hiernach gab es aljo im Erzstifte Mainz früher Archidiakonate als Rollegiatftifte," fo ift dies, infofern etwa an eine Eintheilung des Erzbisthums in Archidiatonate gedacht werden tonnte, nicht annehmbar. Es folgt aus jener Urfunde nicht einmal, daß bie Bifchöfe mehr als einen Urchidiatonus gehabt haben. Für fpäter hält Bodmann die Gintheilung ber Urchipresbyterate im Mainzischen, indem er bemerkt (a. a. D. S. 852 Unm. +), er finde fie nur erft im 10. Jahrh., obgleich fie auch bier älter fepn niogen. Allerdings find fie älter; die Bestellung ber Archipresbyter erfolgte im 9. Jahrh. (vgl. Conc. Aquisgran. a. 817 c. 18. a. 836. bei Pertz, Monum. Germ. III, 208. Sartheim a. a. D. I, 546. II. 81). Bir finden fie auf ber Mainger Synote von 852 bereits bestimmt erwähnt (a. a. D. II. 167). Archibiatone kommen allerdings auch ichon zeitig vor, bestimmte Archidiatonatsprengel find dagegen in dem Erzstifte Mainz für die frühere Zeit nicht nachweisbar. Nicht unwahrscheinlich ift es, daß tie noch vorhandenen Choropiscopi bier und ba in gemiffen Diftricten Gerechtsame befaßen, wie fie fpäter ben Archidiatonen anftanden. So war es 3. B. mit dem Cherbischof Regimbald unter Rabanus der Fall (Binterin, Beschichte ber Concilien Bb. III. G. 245). Bann die Eintheilung ber ganzen Erzbiscefe in Archiviakonate erfolgte, läßt sich mit Sicherheit nicht angeben. Uehnlich, wie im Erzstift Röln (f. d. Art. Bb. VII. 3. 778), mag bies nach ber Mitte bes 11. Jahrh. geschehen seyn. Offenbar noch später ift bie Eintheilung in eilf Archibiatonate erfolgt,

welche sich während des ganzen Mittelalters und auch nachher erhalten hat. Eine treffliche Uebersicht der zu denselben gehörigen Distrikte, Archipresbyterate und einzelnen kirchlichen Institute sindet sich bei: Steph. Alex. Würdtwein, dioecesis Moguntina in archidiaconatus distincta et commentationibus diplomaticis illustrata. Mannheim 1769--1777 8 vol. 4. verd. Werner, ter Tom zu Mainz I. 190 f. Es sind 1) ter Sprengel des Probsts der Metropolitantische zu Mainz; 2) der Collegiattische der Iungfrau Maria auf dem Felde bei Mainz (in Campis); 3) der Kirche des h. Victor vor Mainz; 4) ter Kirche des h. Betrus und Alexander zu Alchaffenburg; 5) der Kirche tes h. Betrus von Mainz; 6) der Kirche des h. Mauritius zu Mainz (sür ten Rheingau); 7) tes Collegiatstiftifts des h. Bartholomäus zu Frankfurt; 8) der Liebfrauentische ad gradus; 9) des Collegiatstiftifts ter h. Stephan, Iohannes und Betrus zu Friglar; 10) der Kirche tes h. Martin zu Heiligenstatt; 11) des Archiviatenus von Gotha, Bebra und Ersurt.

Zwar follte seit ber Begründung des fanonischen Lebens auch die fanonische Bahl ber Erzdischöfe burch bas Domtapitel ersolgen, intessen ernannten boch die deutschen Rönige die nächsten Erzbischöfe unter Zustimmung des Ulerus und des Bolts und zwar meistens solche, die ihnen persönlich nahe standen und deren sie sich zu mannigsachen politischen Geschäften bedienen konnten. So Ottgar (826 – 21. April 847), Rabanus Maurus (847 – 4. Febr. 856) (s. ben Art.), Karl (856 – 4. Juni 863), Sohn Pipins I. von Aquitanien und Reffe Ludwig des Deutschen, Ludbert (863 – 17. Febr. 889), Sunzo oder Sunderhold (889 – 26. Juni 891), Hatto I. (891 – 18. Jan. 13. Ueber die ihm gewordenen Schentungen von Engelstat, Loinstein, Bischoscheim, iserstein f. m. Gudenus, Codex I. nro. CXXIV. CXXX. CXXXIV). (S. ben Art. B. V, 5. 584). Die Theilung des fräntischen Reiches im Jahr 813, durch welche Mainz an Ludwia den Deutschen siel, hatte für das Erzstift die Folge, das Bisthum Chur,

..... ter bem Erzbijchoje von Mailant, und Augsburg, bisher unter bem Erzbijchofe von Salzburg, da beide Diöccien auch zum Reiche Ludwigs gehörten, von der bisherigen Metropolitanverbindung gelöst und Main; subjicirt wurden, jo bag auch beite ichon auf ber Mainger Provinzialspuore von 847 vertreten waren. Die enge Berbindung, in welcher die Erzbijchöfe mit ben Rönigen lebten, wurde von jenen zur Erhöhung ber Dacht bes Erzstifts mit vielem Erfolge benutzt. Es entstanden immer mehr neue Rirden und Rlöfter, deren Ordnung wie die des gesammten Rlerus durch regelmäßig ge= haltene Synoden bejestigt wurde. Indem Die Erzbischöfe bei den Röuigen bas Amt bes Erztanzlers, auch wohl bes Erzfaplans befleideten, bot fich ihnen eine Gelegenheit bar, neue Bortheile ju erlangen. Bie Rarl, Lurbert, Satto war auch Beriger (913 -927) Erztaugler bes Reichs, welcher fich um bie von Riculph ju Gt. Alban in Maing gestiftete Edule besondere Berdienste erwarb. Sein Nachfolger Gilbebert (927 -31. Mai 937) gerieth mit Röln und Trier über die Berechtigung, den deutschen König zu frönen, in Streit; indeffen wurde ihm diefelbe zugestanden und er vollzog die Rronung an Otto I. 936 ju Aachen (j. Bidufind Corbej. Annal. II, 1. bei Pertz, Monum. Germaniae. Scriptor. vol. III, pag. 437.) Friedrich (937 - 25. Ottober 954) gerieth wiederholt mit Ltto in Conflikt und wurde wegen ber Berbindung mit den Feinden bes Königs aus feiner Diöcefe verwiesen, doch endlich wieder restituirt. Während sciner Regierung gelang Otto die Gründung des Bisthums Havelberg 946 und Brandenburg 949, welche bem Mainzer Metropolitauverbande angehörten. Auf Erhaltung teffelben brang auch Erzbischof Bilhelm (954 - 2. März 968), Otto's natürlicher Sohn; in= beffen wußte ber Kaifer die Zustimmung bes Babites Johannes XIII. jur Unterwerfung diefer Bisthümer unter bas neue Erzstift Magdeburg zu erlangen, wogegen bas Bisthum Olnuts (nach 824) und Brag (967 gegründet) Mainz subjicirt wurden. Hatto II. (968—970, j. d. Art. B. V, S. 585) gab auch bazu seine Einwilligung und erwarb tafür dem Ergftifte die uralten königlichen Domänen bes Rheingaus nebst den 3mmunitätsrechten (vgl. Bodmann, rheiugauische Alterthümer G. 447-448, verb. G. 7 Inm.). Bilhelm felbft aber erhielt von feinem Bater Befitzungen im Eichsfelte (f. 306.

Bolf, politifche Geschichte bes Sichfelbs. Bb. I, (Göttingen 1792 4º) G. 97. beffelben Geschichte und Beschreibung der Stadt Heiligenstadt (Göttingen 1800) S. 14. 15, vgl. auch ten Art. Eichsjeld von Wolf in Erich u. Gruber Enchil.: 1. Settion Bb. 32. S. 27). Die Meinung, daß feit .biefer Zeit die Erzbischöfe von Mainz ftets ben Titel: Erzkanzler in Deutschland geführt, und daß dies auf einer besondern Berleihung Otto's I. beruhe, ift übrigens unrichtig. (S. Vitriarius, illustratus lib. I. tit. XIV. §. 7. Tom. I. p. 1073 sq. [ed. III.] Lammerz, diss. de preseminentia S. sedis Moguntinae etc. Moguntiae 1731. cap. II. §. IX sq., auch in Schmidt, thesaurus juris eccl. Tom. II. pag. 523 sc., verb. Anm. dazu ron Schmidt eod. pag. 540. 541. Joannie cit. pag. 64 sq., verb. noch Wuerdtwein, nova subsidia III, 378. VI, 249.) Es folgte Rupert (970-13. Januar 974), bann Willigis (974-23. Febr. 1011). Diejer hatte sich aus niederem Stande — man hält ihn für den Sohn eines Stellmachers zu der hohen Burbe bes Erzbischofs emporgeschwungen. Darauf führen fpater Schriftfteller ben Urfprung bes Mainger Bappens, eines filbernen Rabes mit fechs Speichen im rothen Felde, jurück (vgl. Vitriarius l. c. I. XIV. §. 1. pag. 1046), während baffelle richtiger als ein vervielfältigtes Kreuz betrachtet wird: denn es bestand Anfangs aus einem einfachen Kreuze und findet fich in tiefer Form zuerft gegen Ende bes 13. Jahrt. (So nach Gudenus Codex diplomat. I, 880, nach welchem Erzbischof Gerhard [feit 1289] fich zuerst besjelben berient hat; vgl. Severus, de rota S. Moguntinae sedis insigni diss., bei Schunf, Beiträge I, 146 f. Airmann, de rota Moguntini Archiepiscopatus insigni. Giessas 1745). Willigis verwaltete tas Amt eines Softaplans und Ranzlers Otto's II., als biefer ihn zum Stuhle von Mainz beförderte und bei ber Gelegenheit ein befonderes Jumunitätsprivilegium für das Stift erließ. (Gudenus, codex cit. I, nro. V. pag. 7.) Bei ter Berleihung bes Balliums an ben Erzbifchof erflärte Beneditt VII. "servata .. privilegiorum tuorum integritate, quo in tota Germania et Gallia, post summum culmen Pontificis, in omnibus ecclesiasticis negotiis, id est in rege consecrando, et sinodo habenda, ceteris omnibus tam archiepiscopis quam et episcopis, apostolica auctoritate, sicut justum et rectum esse videtur, praeemineas" (Gudenus cit. I. nro. VI. pag. 10). Die unveränderliche Treue, mit welcher Billigis bem taiferlichen haufe anhing und ber bohe politische Ginfluß, ben er während ber Minderjährigkeit Otto's III. in der feche zehnjährigen Leitung ber Reichsgeschäfte ju Gunften beffelben geltend machte, ward ihm und ter Kirche reichlich vergolten. Durch feine Bermittelung murben Rirchen und Risfter auf's Reichlichste beschentt, auch erhielt bas Erzstift felbst bedeutenbe Gaben, und unter andern von Otto III. einen großen Theil ber Uniglichen Rammerforfte, Souwalt und Andere (vgl. Gudenus cit. nro. VIII. IX). Willigis ließ auch ben Dom ju Main von 978 bis 1009 erbauen, ber jedoch am Tage feiner Einweihung wieber burch Brant zerftört murte, worauf die herstellung unter Barbo vollendet marb. Durch ihn tan auch mit großer Dotation bas Collegiatstift bes heiligen Bictor 978 und bes heiligen Stephan 990 zu Stande, und ber Metropolitansprengel wurde burch das 1008 neu gegrinbete Bisthum Bamberg erweitert, ras aber bereits im Jahr 1047 bie Eremtion erlangt zu haben scheint (vgl. Joannis cit. pag. 52-54). Gemeinhin hielt man früher Billigis für ben ersten Rurfürsten von Mainz (j. Serrarii rerum Mog. lib. I. cap. 28. verb. cap. 24 bis 27. und Cit. dafelbft, auch lib. V. cap. I. §. 14). Diefe Anficht ift indeffen ichon längt als unhaltbar nachgewiefen (f. Joannis in ten Anmertungen zu Serrarius, Pfefinger, Vitriarius illustratus lib. I. tit. XIII, Geverus bei Schunt, Beiträge II, 168 f. n. c.). Bereits früher übte der höhere Alerus überhaupt und unter diesem besonders ber Erzbischof von Mainz auf die deutsche Königswahl einen entschiedenen Einfluß. Er Satto I. bei ber Wahl Ludwigs des Kindes, 900, u. a.; boch bejagen damals und nech lange nachher fämmtliche Fürften und Eble eine Mitwirtung bei ben Rönigswahlen und Dieje zeigte fich auch bei ber Bahl Seinrichs II., 1002. Bon dem alleinigen Recht beftimmter Fürften ift unter Billigis noch nicht die Rete. Die hohen Berdienfte, welche Diefer Erzbischof sich um bas Mainzer Stift erworben, rechtfertigten es, bag bieje Riche

feiner als eines Heiligen gebenkt. Gleiche Ehre ward Bardo zu Theil, bei weitem ausgezeichneter als fein Vorgänger Erkenbold (1011—17. August 1021), Gründer der Rirche B. Mariae Virg. in campis, Aribo (Erpo, Erfo) (1021-6. April 1031). Barbo von Oppershofen (1031 - 11. Juni 1051), war ein Berwandter der Gifela, Gemahlin Lonrads II., der ihn zum haupte des Erzbisthums beförderte. Boller Friedensliebe verzichtete er im Jahr 1033 auf die Aribo 1026 verliehene Graffchaft Warburg zu Gunften Baderborn's gegen anderweite Entschädigung (Schaten, annales Paderborn, ad h. a.). Am 10. November 1037 weihete er den neu erbauten Dom ein und gründete das Col= legiatstift St. Johannis. Pabst Johannes XIX. hatte ihm bei Uebersendung des Palliums, 1032 (Gudenus, Codex I. pro. X. p. 15), gestattet, in tringenten Fällen, wenn ein Legat nicht erwartet werden könnte, mit pabstlicher Bollmacht felbst zu entscheiden. Auf der unter Leo's IX. Borfite im Jahr 1049 zu Mainz gehaltenen Synore wurde er aber felbst zum pabstlichen Legaten ernannt. Seinem Nachfolger Luit balb (Leopold) Grafen von Bogen (1051 — 7. December 1059) verlieh derfelde Pabst 1052 aus befonderer Juneigung neue Gunft "qui in loco filii te diligimus, duos hos dies, quos praedecessores tui non habuerunt, octavam scilicet domini, et festivitatem omnium sanctorum, tibi caritative concedimus (nämlich das Pallium dann zu tragen). Insuper et curhiam tibi permittimus, et super nattum equitare concedimus" (Gudenus, Codex I. nro. XI. pag. 17. lleber nattum ober nactum f. m. b. Art. Röln Bb. VII. 'S. 777. Cuphia ift eine das ganze haupt bedeckende Mitra, f. Du Fresne s. h. v.). Damals genoß Mainz im Ganzen bie Vortheile, welche aus dem Frieden zwischen Staat und Rirche hervorzugehen pflegen; daher konnten auch die kirchlichen Stiftungen vermehrt und ver= beffert werden. Luitbald vollendete das Kloster St. Jakobi bei Mainz und gründete 1055 bas Collegiatstift Norten (Dudenus, cit. I. pro. XII. pag. 20). Diefer Buftand änderte fich unter Siegfried I. von Eppstein (1060—16. Februar 1084), in Folge ber Konflitte heinrichs IV. mit dem römischen Stuhle. Der Erzbischof ftand Anfangs auf ber Seite des Königs und erhielt, außer anderer Gunst (wie 1056 Erneuerung ber Immunität Gudenus, Codex I. nro. CXXXVII. pag. 372) auch tie Unterftützung beffelben bei dem Streite mit den Thüringern wegen Entrichtung der Behnten (Gudoni hist. Erfurtens. lib. I. cap. VII, in Joannis scriptores rer. Mogunt., Tom. III. Fol. 143. 144, verb. Gudonus, Codex I. nro. CXXXVIII. pag. 373), fpäter fiel er aber von ihm ab und trat ganz auf die Seite Gregors VII. Die auf Befehl des Pabstes unternommene ftrengere Durchführung des Cölibatgesets erregte große Unruhen, indem auf ber Synobe ju Erfurt im Jahr 1074 Siegfried felbst und auf ber Synobe ju Daing 1076 ber pabstliche Legat Bischof geinrich von Chur bei ber Publitation ber pabstlichen Berordnung nur mit Mühe dem aufgeregten Klerns entfamen. Im Kampfe mit Seinrich IV. trönte Siegfried 1077 bie Gegenton ge Rutolph von Schwaben 1077 und hermann von Luxemburg 1081. Diefer Zwiefpalt zerrüttete auch unter ber Regierung ber nachften Erzbischöfe Staat und Rirche. 20 ezilo (1084-6. August 1088), Rleriter ans bem Halberstädtischen, oder Abt tes St. Beterstlofters in Erfurt (f. Gudeni hist. Erfurt. cit. I. cap. VIII.) ward vom Könige eingeset und vom Gegenpabst Clemens III. bestätigt. Nachdem er sich auf einer im Jannar 1085 zu Gerstungen, unter Leitung bes Legaten Gregors VII., Otto's von Oftia (nachmals als Pabft Urban II.) gehaltenen Sonobe im Sinne feiner Bartei ausgesprochen hatte, wurde er im April besselben Jahres von einem ebenfalls unter Otto's Direktion gehaltenen Concil in Quedlinburg für einen unrechtmäßigen Bischof erklärt und das Anathema über ihn ausgesprochen. Die Folge bavon war, daß Wezilo felbst mit feinen Anhängern bald darauf in einer Berfammlung an Mainz über bie Gegner eine gleiche Sentenz fällte. Die Meinung, bag ber Ergbifcof noch vor feinem Tode sich vom Könige losgesagt habe, ist nicht verbürgt (f. Sorrarii rer. Mog. lib. V, im Leben tes Begilo nro. VIII. verb. tie Note 4 von Joannis). Dagegen trat Rubhard (1088-30. April 1109) bald zur Gegenpartei über, wojür ihn sowohl Heinrichs als Clemens III. Ungnade traf. Jener beschuldigte ihn der Theil-Real-Queptlopabie fur Theologie und Rirche. VIII. 45

١

nahme an der 1097 zu Mainz verühten Judenverfolgung und tam 1098 felbft zur Untersuchung und Bestrafung, welcher sich indeffen Rubhard burch bie Flucht entzog. Clemens III. erließ aber 1099 an den Klerus und das Bolt von Mainz ein Breve (gedruck bei Schunt in d. Beitr. II, 115 f.), durch welches er benfelben gebot, bem Erzbischofe nicht ferner anzuhängen. Rubhard verweilte nun in Thüringen, bis ihm Heinrich V. im Jahre 1105 die Rücktehr nach Mainz gestattete. Darauf gründete er 1106 auf dem Bifchofsberge im Rheingau ein Benediktinerklofter, welchem er zur Gubne bes am 30hannistage an den Juden verühten Frevels den Namen Johannisberg gab (j. Bodmann, Rheingauische Alterth. G. 193 f.). Rachdem er noch im Dantgefühle für bie in Thüringen gefundene Buflucht bas Klofter Steine bei Nörten 1108 (2001f, Geich. bes Eichsfeldes I, 113) und andere Stiftungen gegründet, fand er feine Ruhestätte auf bem Johannisberge. Seinrich V. bestimmte nunmehr feinen Rangler Abalbert I., Grafen von Saarbrücken, zur Rachfolge in Mainz. Erft nach zwei Jahren gelang es ihm aber, biefen Blan zur Ausführung zu bringen. Der neue Erzbischof (1111-23. Juni 1137) zerfiel jeboch fogleich mit dem Raifer, indem er die von Bafcalis II. und dem römifchen Concil von 1112 über bie Angelegenheit ber Inveftitur aufgestellten Grundfate ju feinen eigenen machte; er wurde beghalb in's Gefängnift geworfen und aus diefem erft nach vier Jahren auf Andringen der Bürger von Mainz, welche ben Kaifer in ihre Gewalt bekommen hatten, 1115 befreit. Abalbert übte nunmehr auf die firchlichen Berhältniffe einen bedeutenden Einfluß und vermittelte als außerordentlicher pähftlicher Legat bas Wormfer Concordat 1122. Nach Beinrichs V. Tobe, 1125, betrieb er mit Erfolg Die Wahl Lothars zum deutschen Rönige. Die dabei angewendete Form bestand barin, baß aus ben vier hauptstämmen (Franken, Schwaben, Baiern, Sachfeu) je zehn Große bestimmt wurden, welche eine Urt Vorwahl aufiellten, ber bann die übrigen Serren beistimmten. Die Leitung tes Ganzen hatte aber Avalbert (vgl. tie Citate bei Pfeffinger, Vitriarius illustr. lib. I. tit. V. nro. 20. pag. 562 sq.). Lothar feste bafür benfelben in den Stand, feiner Neigung nachzuleben, nämlich bas Domcapitel und die übrigen geiftlichen Institute reichlichst auszustatten, was ihm überdies burch viele andere ter Rirche verehrte Schenfungen noch mehr crleichtert wurde (Gudenus, Codex I. nro. CL. pag. 395 sq.). Auch ber Stadt Maiuz bewies fich ber Erzbischof für die ihm erwiefene Treue dantbar, benn er bestätigte ihr nicht nur bie älteren Privilegien, fondern gemährte ihr auch nene Freiheiten, insbejondere Befreinug von ber Jurisdiftion ber Kirchenvögte und Entrichtung von Stenern. Die zuerft vor 1122 auf Bergament gegebene Urtunde lief Abalbert im Jahre 1135 zum ewigen Gedächtnisse in die ehernen Thüren eingraben, welche Willigis für tie Domfirche hatte anfertigen laffen (vgl. Gudenus, Codex cit. I. nro. XLV. png. 116 sq. Schaab, Geich. ber Stadt Mainz Bb. II. [Mainz 1844] S. 43 f.). Ubalbert II., Graf von Saarbrücken, Neffe feines Borgängers, verbankte feine Erhebung zum Mainzer Erzbisthume feinem Schwager, dem Herzog Friedrich, Ronrads III. Bruder. Er ftarb aber fchon nach taum vierjähriger Regierung am 17. Juni 1141 und fein Nachfolger Martulf, Probft von Ufchaffenburg, bereits an 9. Juli 1142. Rach bem Berichte bes Latonus im Bifchofstataloge (f. oben) war Darfulf der erste Erzbischof, welcher durch freie Bahl des Domtapitels und Buftimmung res Bolfs zu feiner Bürre gelangte. Daffelbe geschah bei heinrich I. von harburg, Probit des Capitels (1142-7. Juni 1153). Diefer zerfiel aber mit dem Capitel, melcos gegen ihn eine Unflage wegen Berlegung ber Reufchheit und Berjchleuderung ber Rirchengüter erhob, mas feine Abfegung zur Folge hatte. Db bie Borwürfe gegründet waren, wird beftritten, und die Ungunft des Rlerus gegen ben Erzbifchof auf feine strengen Berordnungen über firchliche Disciplin zurückgeführt (f. Serrarii rer. Mog. lib. V. in feinem Leben nro. VIII. und bazu Joannis Anm., vgl. auch Binterim, Go ichichte ber Concilien 29b. IV. C. 77 f.). Unter feiner Regierung murte bie beil, Bilregard (j. t. A. Bt. VI. G. 95) als erfte Mebtiffin bes neugegründeten Rlofters auf bem Rupertsberge bei Bingen 1147 eingescht. Christian II., welcher in feiner Chronik

(j. unten) als Bertheibiger Seinrichs I. auftritt, legt Urnold I. von Seelenhomen mejentliche Mitwirkung bei der Berurtheilung feines Borgängers bei, aber wohl nicht mit Recht (f. Joannis ju nro. 111. im Leben Arnolds bei Serrarius). Arnold erlebte schwere Zeiten, indem sich auf's Neue der Rampf zwischen Pabstthum und Kaiserthum erhob. Er felbst stand auf der Seite Friedrichs I. und ichien um fo mehr weltlichen Schutz zu suchen, als er gegen die Gesetze ber Kirche handelte. Go lautet wenig= ftens die Anklage, mit deren Untersuchung Papit Hadrian IV. ben Erzbischof Hillin von Trier beauftragte (Guenther, codex diplom. Rheno-Mosell. Tom. I. pag. 353). Ein günstigeres Urtheil fällt über ihn der anonyme Berfasser ber Ubhandlung: do cnode Arnoldi Archiepiscopi, in Joannis volum. II. rerum Moguntiacarum Fol. 79 sq., verb. bie aus neu aufgefundenen Manuftripten von 3. F. Böhmer in ten Fontes rerum germanicarum Bb. 3. Stuttg. 1853 beforgte Ausgabe bes Martyrium Arnoldi). Arnold gerieth nämlich mit den Bürgern von Mainz, deren Steuerfreiheit er verletzte, in wieberholten Conflikt und fand bei einem Aufruhr am 24. Juni 1160 seinen Tod. Darauf wählte eine Partei im Domcapitel den Domherrn Rudolph von Zähringen, eine andere Christian Graf von Buch. Beide erhielten jedoch nicht die Bestätigung, und es sette ber Raifer Ronrad I. den Grafen von Bittelsbach ein, welcher ihn nach Italien begleitete, jedoch nach dem Tode bes Gegenpabstes Bictor fich Alexander III. unterwarf und Friedrich I., welcher einen neuen Begenpabst, Paschalis, aufstellte, verließ. Alexanber erhob ihn hierauf zum Cardinal, der Raifer entfetzte ihn aber 1165 und ernannte Chriftian I. von Buch zum Erzbischoje (1165-25. August 1183). Dieser war viel mehr Kriegsmann als Geistlicher und verweilte meistens als Ubgeordneter tes Raifers in Italien, wo er den Frieden ju Anagni zwijchen diefem und Alexander III. 1177 mitstiften half. Nach tiefem Bergleiche (oft gedruckt, am besten in Pertz, Monumenta Germaniae. Tom. IV. Fol. 147 sq.) ward Christian in feiner Bürde bestätigt, Ronrad aber zugleich das erste in Deutschland vacant werdente Erzbisthum verheißen (nro. 10. 11.). Demgemäß erhielt ber Lettere alsbald die Rirche von Salzburg, nach Ebristians Tode übernahm er jedoch auf's Neue die Mainzer Erzdiözese. Die Erzbijchöfe von Mainz hatten, mit wenigen Ausnahmen, Die Ergtanglermürde feit bem Ende bes zehnten Jahrhunderts bekleidet (f. oben). Seit Christian scheint bauernd dem Erz= bijchofe von Mainz ber Titel: Erzlanzler burch Deutschland: zugehört zu haben, mäh= rend dem von Röln der Titel: Erzfanzler durch Italien (f. d. U. Röln Bd. 7. S. 778): nnd dem von Trier: Erzkanzler durch Gallien und das Königreich Arelate zu Theil wurte (vgl. noch Schunt, Beiträge 111, 8. 9. Anm., auch tas Berzeichniß bei Vitriariue, illustr. 1. c. I, 1090 sq. Bütter, Literatur bes teutschen Staatsrechts Theil III. ,6. 127. 128. Bei Schunt findet fich auch III, 1 f. eine Biographie Christians von Sippolytus Maria Camici). Conrad I. (1183—27. Ott. 1200) widmete sich mit Eifer ben Angelegenheiten feines Stifts und begann auch die Berstellung ber Domtirche, welche im Jahre 1190 zuerst durch Brand und dann durch einen Orkan sehr gelitten hatte. Einen großen Theil feiner Beit verbrachte er aber um politischer Händel willen aufterhalb feiner Diöceje und betheiligte sich auch an tem Kreuzzuge 1197 und 1198. Er erlebte noch nach Heinrichs VI. Tode, 1197, Die Anfänge der Wirren, welche die Babl zweier beuticher Könige über Deutschland brachte. Much in's Mainzer Domcapitel war bas Berwürfniß eingebrungen und daffelbe spaltete fich in eine Partei Philipps und Otto's. Demgemäß tonnte man fich bei ter Babl eines neuen Erzbischofs nicht vereinigen. Die Anhänger Philipps postulirten Lupold II., Bischof von Worms, die andere Partei mählte Giegfried II. von Eppstein, Probst zu St. Beter, und Die Sache tam zur höheren Enticheidung bes Pabites. Innocenz III., welcher tie bobe Stellung ber Dainger Rirche wohl erwog - benn er erflärt fpäter: Non est, qui post Romanum pontificem vel in ecclesia Romana vel in imperio Romano tantum locum obtineat, gnam obtines in utraque - bestätigte nach forgfältiger Prüfung Siegfried (f. bie Entfeicibung in Gregors IX. Defretalen c. 23. X. de electione I. 6. a. 1202), und erließ 45 \*

bann eindringliche Mahnungen ju Gunften beffelben (f. Würdtwein, nova aubaidia II. nro. XXVII sq. pag. 91 sq.). Lupold, vom Könige Bhilipp unterstützt, wich indeffen nicht, bis er nach feines Gönners Tode Siegfried die Regierung allein überlaffen mußte. Diefer, bem Babfte eng verbunden, und mit ber Legatur betraut, richtete feine Bolitit gang nach beffen Willen ein; baber betrieb er auch 1208 Dtto's Bahl, fprach aber, nachdem derfelbe mit Innocenz zerfallen war, den Bann über ihn aus und erfor 1212 auf des Babstes Berlangen Friedrich II., welcher sogleich der Kirche von Mainz fein Bohlwollen zeigte (f. die Urfunde bei Gudonus, Codex I. nro. CLIX. pag. 420). Dem großen Lateranconcil 1215 wohnte Siegfried bei und brachte dann ohne Aweifel die Schlüffe desselben auch in feinem Sprengel zur Bollziehung (f. Binterim, Geschichte der Concilien Bd. IV. S. 341. 342). Indem er dem Bunsche Friedrichs wegen der Bah feines Sohnes Heinrich zum deutschen Könige entsprach, gelang es ihm besonders, das große Privilegium zu ermirken, durch welches auf das Spolienrecht und andere Ungebühr gegen bie Kirche verzichtet und diefer zugleich mannigfache Rechte zugestanden wurden (f. bie confoederatio cum principibus ecclesiasticis vom 26. April 1220, in Pertz, Monumenta Germaniae Tom. IV. Fol. 236. 237). Auf mehreren Synoben ergingen auch Statuten zur Berbefferung ber kirchlichen Disciplin, gegen bie Eingriffe ber Rirchenvögte u. f. w. (vgl. Hartzheim, Concilia Germaniae Tom. IV. an mehreren Stellen; wegen ber Bögte f. m. insbesondere bie Erlaffe von 1219, 1227 bei Gudenus, coden diplomat. I. nro. CLXXXIV. pag. 466. nro. CXC. pag. 495, Hartsheim l. c. IV, 615 vergl. auch Serrarii rer. Mog. lib. V. im Leben Siegfriebs nro. IX. ed. Joannis Fol. 591). Auf den Synoden wurden auch feit alter Zeit fortwährend geiftliche Prozeffe entschieden; jest ward die Einrichtung getroffen, daß Prospnodalrichter (judices ecclesise Moguntinae) biejes Geschäft übernahmen (f. Berner, ber Dom I. 198. 602. Dürr, de Moguntino S. Martini monasterio cap. I. §. XIX. a. G., in Schmidt, thesaurus juris eccl. III. 103). In feiner engen Berbindung mit bem römischen Stuhle fab. fich Giegfried noch in den letten Jahren feiner Regierung genöthigt, die von Gregor IX. über Friedrich II. verhängte Ercommunifation zu publiciren (f. Binterim a. a. D. IV. 353), boch hatte bies für ihn keine weiteren Nachtheile. 3m Jahr 1228 verliehen ihm und ber Kirche von Mainz Ottotar und Bengel bas Privilegium, die Rönige von Böhmen zu frönen (Gudenus, codex I. nro. CXCIII. pag. 500), melches bis 1343 geübt mart (f. unten). Er ftarb am 9. September 1230 und erhielt zu feinem nachfolger jeinen Reffen Siegfried III. von Eppstein, Domherr von Mainz und Probst bes Stift St. Bartholomäi zu Frankfurt a. M. (1230-9. März 1249). Diefer fand das Erze bisthum fo verschuldet und befand fich in fo großer Geldverlegenheit, daß nur ein außerordentliches Mittel Sulfe verschaffen tonnte. Er ermirkte baber bie Buftimmung bes Domcapitels zu der Auflage einer allgemeinen Steuer, bestehend in dem zwanzigsten Theile ber Einfünfte jedes Beneficiums. Das Capitel bewilligte Diefelbe unter ber Bedingung, daß ber Erzbischof ohne cavitularische Genehmigung teine fernere Stener erheben, auch keine neue Schulden machen wolle, und bestimmte zugleich, daß jedem fpätern Erzbischofe vor feiner Wahl die Anerkennung dieses Beschluffes abgefordert merben folle (j. Serrarii rer. Mog. ed. Joannis pag. 596. not. 3. 4. Gudenue, Coder I. nro. CCIX. pag. 525). Siegfried ließ, ba bei der Ausführung fich große Schwierigteiten ergaben, bie Magregel vom Babfte bestätigen und zugleich genehmigen , bag in jedem Collegiatstifte ber Diöceje eine Brabende zur Tilgung ber Schulden aufgehoben werben könnte, womit ras Capitel fich gleichfalls einverstanden erklärte 1235 (vgl. Citat bei Binterim a. a. D. IV, 371. 372). Ihm gelang auch die Incorporation ber michen Abtei Lorich 1232 (f. Joannie cit. pag. 594. not. 4. Gudenue, Codex I. nro. CCII. pag. 512 sq., verb. die Urfunden von 1229 u. 1231 bei Schunt, Beiträge III, 369 f.), besgleichen die freie Rudgabe von Bischofsheim und Umgegend, welche ber Raifer al Bergog von Schwaben vom Erzstifte zu Lehn trug 1237 (Urfunde bei Gudenus, Coder L nro, CCXIX. Würdtwein, subsidia diplomatica I. nro. LIX. pag. 402), fomie ter Er

werb anderer Güter (f. 3. B. von 1233, 1235, 1239, 1245, 1247 u. a., bei Gudenus I. nro. CCVI. CCXI. CCXVIII. CCXXV. CCXXIX. CCXLVIII. Joannie cit. pag. 601 a. E. not. 3). Große Schwierigkeiten machten indeffen die politischen händel ber Zeit und bie in Folge derselben entstandenen Unordnungen, Räubereien und Frevel, von benen ganz besonders auch das Mainzer Stift heimgesucht wurde. 3war ergingen faiferliche Berordnungen und Schlüffe der Synode dagegen, aber der Kaifer felbst verletzte Die von ihm gegebenen Gesethe in ber Zeit tes Conflitts mit ter Rirche. Die Einwohner bes Stifts fahen fich endlich genöthigt, durch Bündniffe fich zu fräftigen und ber Gewalt entgegenzutreten. Go vereinigten sich 1247 die Stätte am Rhein, unter dem Borfipe von Mainz und Worms. Die Stadt Mainz hatte sich in den letzten Jahren bereits zu großer Blüthe entwickelt und 1244 vom Erzbischof ein neues Privilegium erhalten, welches ihr viel größere Freiheiten zugestand, als bie früheren Privilegien, namentlich bas von 1135 (vgl. Gudenus, Codex I, nro. CCXL. psg. 580 sq. Werner a. a. D. I, 613 f.). Das Domcapitel verpflichtete fich noch besonders zur Aufrechthal= tung "et juravit Capitulum, quod nunquam aliquem in Episcopum eligent, nisi jurat, quod omnia hec observet fideliter et per literas suas confirmet". Siegfried rollendete auch ben Dom, indem er den für denfelben Beisteuernden besontere Indulgenzen verhieß (a. 1233 Gudenus I. nro. CCX. pag. 526), und vollzog die feierliche Einweihung 1239 in Gegenwart des Königs Ronrad und vieler Rlerifer. In ihm fand er auch fein Ruhestätte; sein Dentmal, welches noch vorhanden, ist das älteste im Dom (siehe Sount, Beiträge II, 56. 57., verb. Schaab, Geschichte der Stadt Maing I, 54 f.). Das Capitel postulirte nun den Erzbischof Konrad von Röln, den aber Innocenz IV. nicht bestätigte. Es folgte bemnach ber bisherige Domprobst Chriftian III. von Bonland, bemertenswerth als Verfasser einer nicht immer unparteiischen Mainzer Chronit (berausgeg. v. Hellwich und wieder abgedruckt in Joannis scriptores rerum Mogunt. vol. II. Fol. 93 sq.); biefer refignirte indeffen ichon im Jahr 1251, worauf ber Wilbgraf Gerhard I. die Leitung der Diöcese übernahm (1251—25. September 1259). Im Jahr 1254 folog er fich zur Kräftigung tes Landfriedens tem rheinischen Städtebunde an, gerieth aber selbst 1256 in einem Rampfe mit dem Herzog von Braunschweig in reffen Gefangenschaft, aus welcher er erft nach einem Jahre von Richard von Cornwallis befreit wurde. Er war zwar eifrig bemüht, auch die tirchlichen Ordnungen zu befestigen, boch vermochte er bie Auflöfung des gemeinschaftlichen Lebens in feinem Domcapitel nicht mehr zu verhindern (m. f. die Urfunde bes Probstes Berner von Eppenstein von 1254 bei Gudenus, Codex Tom. II, pag. 763. 764, verb. Dürr, de Moguntino S. Martini monasterio cap. I. §. XIX. in Schmidt, thesaurus juris eccl. III, 99. not. XXXX. 9. XX. pag. 104). Damals ober balb nachher erfolgte die Scriptur der Mainzischen Capitelstatuten, welche bann von Zeit ju Zeit ergänzt murben. Dag bies namentlich im erften Dritttheil bes vierzehnten Jahrhunderts gescheben, erhellt aus ber Bezugnahme auf "die gesetzebe die das Capitel byjunder gemachet und verschriben hat und Erzebischoff Rathias felge und bag Capitel globt und gefworen hand zu halten" (Würdtwein, subsidia diplom. IV, 296 u. 97. o.) (m. f. antiqua jura et consuetudines Decanorum capituli Cathedr. ecclesise Mogunt., in Mayer, thesaurus novus juris eccl. Tom. I. [Ratisbonae 1791. 4] pag. 3 sq.). Werner von Eppftein (1259-2. April 1284), Brudersjohn Siegfriebs III., hatte mahrend ber ersten Salfte feiner Regierung noch mit ben Beichwerden zu tämpfen, welche aus dem Interregnum in Deutschland hervorgingen. Nachbem er persönlich in Rom die Confectation erhalten, suchte er auf feiner ersten Synode 1261, ben römischen Anordnungen von 1259 und 1260 gemäß, diejenigen Schluffe festmftellen, welche die Einfälle der Tartaren und die Biederaufrichtung ber Disciplin erforderten; insbesondere erneute er bie älteren Statuten gegen ben Contubinat bes Rterus, welcher weit um fich gegriffen hatte. Bur beffern Eretution vollzog er theils in Berfon, theils durch besondere Abgeordnete eine forgfältige Bifitation feiner Rirchenproving. Um die äußeren Berhältniffe des Stifts zu verbeffern, insbesondere brudenbe

Schulden zu tilgen, hatte ihm das Stift gleich bei feinem Eintritt eine allgemeine Bede (precaria) hemilligt (Würdtwein, nova subsidia IV. Praef. nro. 11. pag. XXVI sq.). Die Güter bes Erzbisthums vermehrte er burch Grünberg und Frankenberg, welche ihm um 1263 Sophia von Brabant ichenkte, burch Wildenberg, welches er 1271, wie and Amorbach nebst Schoneberg und Wilbach von Ulrich von Düren taufte (Gudenus, Codex I. nro. CCCXI. CCCXXXI. CCCXLI. (Joannis, cit. pag. 617. nro. 3. 618. nro. 3). Gin großes Berdienst erwarb er sich um Deutschland überhaupt , indem er die Wahl Rubolfs von Habsburg zu Stande brachte (a. a. D. S. 618. 619). Diefer erwies fic raher auch ber Mainzer Kirche stets fehr geneigt (bas Immunitätsprivilegium von 1274 bei Gudenus, codex I. nro. CCCXLV. pag. 756). Nunmehr tonnte Berner ungeftörter für Förderung des Landfriedens, Befreiung des Berkehrs vou mannigfachen Hemmungen, wie Abschaffung von Böllen, thätig fenn. Der Ermerb von Balbbödelnheim won heinrich Grafen von Sponheim 1278 verwidelte ihn zwar in eine Fehde mit Johann von Sponheim und beffen Bundesgenoffen, boch endete diefelbe durch Bermittelung Rubolfs von Habsburg 1281 zum Vortheil des Erzstifts (Joannis cit. pag. 619. 620. nro. 10. 17. 20. Gudenus, codex I. nro. CCCLIII. pag. 768. CCCLXIV. pag. 782). Rach Werners Tode erfolgte im Cavitel eine getheilte Wahl zwischen Beter Reich, Domprobst von Mainz und Arzt tes Raifers, und Gerhard von Eppstein, Archibiatonus von Trier. Die erzbischöfliche Stelle blieb beshalb über 2 Jahre unbejett, barauf aber überwies Pabst Honorius IV. Diefelbe bem vom Raifer ihm bagu empfohlenen Bifchef von Bajel, Seinrich II. Anoberer, aus Jony (1286-17. Marg 1288). Diefer nutte bem Erzstifte vorzüglich burch Errichtung des Landfriedensgerichts in Thuringen 1287, intem Landgraf Albrecht aus Dankharkeit bafür ihm gestattete, in Thuringen Schlöffer, Bmgen und Güter zu taufen, auch neue Befestigungen anzulegen; fodann verzichtete Albrecht nebst feinen Söhnen auf die von heinrich zu ertaufenden Schlöffer Birtenstein, Gleichenstein und Scharfenstein, wie auch Heinrich ber Erlauchte von Meissen seine Recht an Gleichenstein aufgab (f. Gudenus, hist. Erfurt. lib. I. cap. XXV., bei Joannis rer. Mogunt, vol. III. pag. 160 sq. Deffelben codex diplom. I. nro. CCCLXXXVII sq. pag. 819 sq.). Nach Heinrichs Tode wiederholte sich der Zwiespalt im Capitel: denn ein Theil mählte den Scholaftitus Emmerich von Rheined, ein anderer abermals Gerhard, welchen auch zugleich das Domcapitel in Trier erkoren hatte. Der Pabst bestätigte Gerhard II. von Eppftein (1289-25. Februar 1305). Auf die politischen, wie firchlichen Verhältniffe übte derfelbe einen hohen Ginflug. Borzugeweife durch ihn erfolgte fowohl die Ein = wie Absehung feines Betters Abolf von Naffau, nicht minder die Wahl Albrechts von Oesterreich. Weniger glücklich war er aber im Kampfe mit dem lettern, und die über denfelben verhängten Kirchenstrafen mußte er förmlich und feierlich revociren (f. bie Mainzer Synobe von 1301 bei Hartzheim, Concilia Germanie IV, 96). Bei diefer Einwirkung auf die deutsche Rönigswahl wußte er die Bortheile ter Mainzer Rirche wohl zu fördern, indem er nicht nur bie hergebrachten Brivilegien bestätigen ließ, fondern zugleich neue große Gerechtfame erwarb (f. Diplom Adolfs von Raffau vom 1. Juli 1292, bei Gudenus, codex I. nro. CCCCVIII. pag. 861 sq., verb. nro. CCCCX. pag. 866). Dem Erzbifchoje wurde unter andern gestattet, fcchs Städte bes Stifts ans zuwählen, renen die Rechte und Freiheiten faiferlicher Städte bewilligt werden follten; es wird ihm der Friedezoll zu Boppard verliehen und beffen Berlegung nach Labuftein genehmigt; alle Schulden, welche Gerhard in der römischen Curie contrabirt bat, sollen für ihn bezahlt werten; er erhält die Städte Mühlhaufen und Nordhaufen, besgleichen Seligenstadt und den Bachgau, die sich Rudolf während der Sedisvacanz im Erzstiste angeeignet hatte (vgl. noch Joannis, a. a. D. S. 627. Nr. 6. 7. 631. Nr. 3). Da Erzbischof vergrößerte die Besithumer von Mainz ferner 1291-94 durch ten Renf von Walddüren und Rülsheim, der Advocatie Brezenheim, des Gerichts Reichartsach für 1540 Bfund Heller (Joannis, a. a. D. S. 628. Nr. 10., verb. Joannis, a. a. L. S. 628. Rr. 12. Gudenus, codex I. nro. CCCCXV). Den von feinem Borgänger w

bereiteten Kauf des oberen Eichsfeldes brachte er zu Friglar am 15. November 1294 jum 206fchinffe (Gudenus, codex diplom. I. nro. CCCCXIX. pag. 887) und jabite bajur 1100 Mart fein Silber und 500 Mart Freiberger Silber. Um Diefen Erwerb zu ichuten, übertrug er mehrere Schlöffer ben Rittern Friedrich von Rofdorf und Dietrich von Hartenberg 1296 (Gudenus a. a. D. I. nro. CCCCXXI. pag. 891 Schunk, Beiträge II, 259). Für Herstellung und Erhaltung guter Ordnung forgte er außerdem bei sich darbietender Beranlassung, wie er denn bereits 1289 in Ersurt für Feststellung ber bestehenden Rechtsverhältniffe geforgt hatte. Das darüber aufgenommene Weisthum nannte man später Concordata Gerhardi (öfter gebruckt, zuletst in Höfer, Auswahl ber ältesten Urfunden beuticher Sprache [hamburg 1835. 4.] S. 39 f., vgl. Gudenus, hist. Erfurt. cit. I. cap. XXV). Die vielfach zerftörte firchliche Disciplin fuchte er durch Erlaß ftrenger Synotalschlüße wieder herzustellen, welche zu Aschaffenburg 1292, zu Frankfurt 1293 u. a. publicirt wurden (vgl. Binterim, Geschichte der Concilien V, 54 f.). Durch Rönig Albert erlangte er die Bestätigung der bisherigen Privilegien des Ergftifts und zugleich in einer besondern Urfunde bie Busicherung, daß ihm und feinem Rachfolger wegen ber Erztanzlermürte zustehen folle: "Nobiscum decima pars de bonis, peticionibus et exactionibus Judeorum etc.", jomie eben beshalb ter Borrang vor allen antern: in ordine et honore processionis, sessionis, nominationis et scripturae" (Gudenus codex I. nro. CCCCXXVIII. — CCCCXXX, pag. 903 sq.). Auch nach (Berhards II. Tode konnte das Capitel sich nicht zu einer einmüthigen Wahl entschließen. Der Scholastitus Emmerich von Schöned tam abermals auf die Liste und neben ihm der Domherr Emicho von Spaneven. Die Bieterbesetzung ter erzbischöflichen Stelle verzögerte fich baburch bis weit in's zweite Jahr hinein : benn erst unter'm 10. Nov. 1306 ernannte Clemens V., mit Uebergehung der beiden Canditaten, Peter Aichipalter, indem er benfel= ben vom Bisthum Bafel nach Mainz transferirte (vgl. Die pähftliche Urfunde bei Würdtwein, subsidia diplomatica I. nro. LVI. pag. 397 sq., m. j. den Art. Aichipalt Br. I. S. 193). Bon Heinrich VII. erwirkte er 1308 und von Ludwig von Baiern 1314 neue Privilegien für das Erzbisthum (bei Würdtwein, subsidia diplomat. T. IV. nro. CV. pag. 352 sq. Gudenus, codex diplom. Tom. III. nro. LXXIX sq. pag. 97 sq.). Hieturch und aus fonft ihm zu Gebote stehenden Mitteln konnte er für die Mainger Rirche eine Summe von 16,278 Bjund heller verwenden (m. f. die Ueberficht bei Ochunt in den Beiträgen III, 266-268), auch in jeinem Testamente (bei Gudenus, codex T. III. nro. CXXXIII. pag. 173 sq., in Uebersetung bei Werner ber Dom zu Mainz Bd. II. S. 74 f.) für religioje 3mede bedeutende Legate ftiften. Die Ordnung ber Rirche befestigte er auf's neue durch wiederholte Publitation älterer und ben Erlag neuer Statuten, das Ergebniß der vielen von ihm gehaltenen Synoden (vgl. Binterim, Geschichte ber Concilien Bb. VI. S. 40 f.). Nach Beters Tobe (+ 5. Juni 1320) postulirte bas Domcapitel ben Erzbijchof Balduin von Trier, ber Babft Johann XXII. verweigerte aber die Bestätigung, refervirte ber apostolischen Kammer die erzbischöflichen Einfünfte bis zur Bieberbesetzung (Würdtwein, nova subsidia III. nro. XXIV. pag. 96), forberte 30,000 Gulben, die er auf 25,000 ermäßigte (a. a. D. Nr. XLII. LIII. S. 131. 163) und ernannte Mathias, Grafen von Buched und Landgrafen von Burgunt (1321—10. Sept. 1328), Custos der Benediktiner-Abtei Murlach, auf Empfehlung des Rönigs Robert von Sicilien. Das Stift nahm ihn gerne an, bewilligte ihm auch sogleich ein Subsidium, doch mußte er zuvor die Aufrechthaltung der Privilegien des Klerus geloben (Würdtwein, nova subsidia III..nro. XXVIII. pag. 101 sq.). Er erlebte fchwere Beiten, iowohl als er sich zur Bartei Ludwigs von Baiern hielt, als späterhin, ba er auf die Seite bes Pabstes getreten war; indeffen wußte er boch die Bortheile bes Erzstifts wahrzunehmen und erwarb demfelben verschiedene Güter, wie einen Theil von Nedar-Steinach, hohen-Solms, Niedernhall, und Rechte in Laufen, Magenheim, Bradenheim, Güglingen, Blantenhorn u. a. (Joannis cit. pag. 648. nro. 5. 7. pag. 650. pro. 6. u. a. perb. mit den Urfunden bei Gudenusa. a. D. III. Rr. CLII. CLIII. VLV. CLXVIII. sq.

CLXXXVII. Würdtwein, nova subsidia III. nro. LXII. LXIII. pag. 186 sq.). Um bie Nachfolge in Mainz bemühte fich ter Bruder bes verewigten Erzbischofs Bertholb von Buched, der indeffen als Anhänger Ludwigs zurudgemiefen wurde; das Domcapitel felbft poftulirte nochmals Balbuin von Trier. Johann XXII. verfagte bemfelben aber, wie früher, die Confirmation und traf eine selbständige Provision mit Seinrich von Birnenburg, Probst von Bonn, erließ auch die erforderlichen Bullen an das Stift felbst, beffen Bafallen, bie Suffraganen u. f. w. (vgl. biefelben bei Würdtwein subsidis diplom. T. 4. nro. XLI sq. pag. 219 sq. nova subs. T. 5. pag. 33. Gudenus coder III. nro. CLXXXIX sq. pag. 259 sq.). Das Capitel miderjette fich aber, Balduin übernahm die Administration des Erzbisthums und widmete demfelben einen höchst erfprieflichen Gifer. Er erwarb für taffelbe einen Theil ber Burg hirzberg 1390 (Jomnis cit. pag. 652. nro. 2. Würdtwein, nova subsidia V, 48), ferner ben Bfandbefit ber Sälfte ber Mart Duderstadt von Bergog Seinrich von Grubenhagen 1334 (Bolf, politische Geschichte bes Eichsfelbes Bb. II. S. 18), und Schurburg nebft Erlenbach, Bözwangen, Ejenheim und Dbenheim 1335 (Joannis cit. pag. 655. nro. 8). Unter'n 12. Nov. 1336 legte Balduin nunmehr fpezielle Rechenschaft feiner Berwaltung und verzichtete auf die Fortführung verselben, welche jest nach Anordnung Beneditts XII. auf heinrich III. überging (bie Dokumente bei Gudenus codex III, nro. CCXV sq. pag. 295 sq.). Derfelbe gelangte indeffen nicht zum ruhigen Befite, bis er fich mit dem Capitel durch Unterschrift einer ordentlichen Capitulation geeinigt, in welcher a bie Rechte bes Stifts im Einzelnen aufrecht zu halten gelobt (fiehe bie Urfunde d. d. Mittwoch nach St. Beter und Baul 1337 bei Würdtwein, subsidis diplom. T. IV. nro. LXXVIII. u. LXXIX. pag. 286-301), besgleichen auch mit dem Raifer Ludwig fich zu gemeinsamen Schritten in bem Conflikte mit bem römischen Stuhle vereinbart hatte (Gudonus, codex III. nro. CCXIX. pag. 305. verb. Würdtwein, subsidia cit. IV. nro. LXXXI. pag. 304). Indem er feinem Bersprechen gemäß bei der Begründung bes Rurvereins zu Rens und bem barauf folgenden Reichstage zu Frankfurt 1338 (f. Würdtwein, subsidia cit. V. nro. XXVI. pag. 164 Joannis cit. pag. 657. nro. 3. 4), vgl. Eichhorn, deutsche Rechtsgeschichte III. §. 391) verfuhr, zog er fich bie Ungnade bes Babstes Clemens VI. ju, welcher am 15. Ott. 1344 Die Suspension über ihn verhängte (Schunt, II, 332 f.); ba er aber auch ferner in Treue gegen Ludwig verharte (m. f. feine Erklärung vom 19. März 1346, bei Schunt III, 283 f.) wurde an 7. April 1346 feine Abfegung ausgesprochen (Joannis cit. §. IX. pro. 2. pag. 660.) und Gerlach, Graf von Naffau, zu feinem Nachfolger ernannt (vgl. Schunt a. a. D. III, 352—375). Heinrich hatte inzwischen die Mainzischen Besitzungen im Jahr 1341 burch mehrere Bogteien im Eichsfelbe (Gudenus, codex III. nro. CCXXVII. pag. 314. 315), 1342 durch den Erwerb tes Bicerominats in Erfurt (Joannis cit. pag. 658. nro. 15), vorzüglich aber durch den Kauf der Pfandschaft Duderstadt und Giboldhausen (f. oben 1334) wefentlich vergrößert. Wenn ichon diefer Rauf unter ber Bedingung bei Biederkaufs abgeschloffen wurde, fo ift verselben voch späterhin nicht entsprochen (fiele unten bei'm Jahre 1563 u. 1692). Auf ber andern Seite verlor aber jest bas Erftüft feine Metropolitangewalt über. Prag und Olmütz, indem auf die Bitte des Königs Jo hann von Böhmen und feines Sohnes Rarl ber Babft Brag zum Erzbisthum erhol, bemfelben Olmutz unterwarf, auch genehmigte, bag bas bisherige Recht bes Erzbijdoff von Mainz (f. oben bei'm Jahr 1228), ben König von Böhmen zu trönen, auf Pag übergehen folle (vgl. Bulle Clemens VI. vom 2. Juni 1343, und Exposition beffelten vom 30. April 1344 [Schunt, Beiträge I, 405 f.] verb. Schreiben des Rönigs Johan von 1339 bei Würdtwein, subsidia V, 196 und bie Nachweisungen bei Joannis cit. pag. 664. nro. 1). Auch nach feiner Abfegung gerirte fich Beinrich als Erzbifchef, der eben fo unterzog fich Gerlach den Funktionen des erzbischöflichen Amts. Bereits a 10. Juli 1346 wählte der letztere mit vier anderen Kurfürsten Karl IV. zum Gegentönige, welcher dann sogleich demselben die nöthige Hülfe gegen Beinrich verbiek (Get

nus, codex III. nro. CCXLIII. pag. 334). Diefer betrieb bagegen nach Ludwigs Tode († 11. Oft. 1347) bie Bahl eines neuen Königs (Joannis cit. pag. 662. nro. 1 sq). Rach der Resignation Günthers von Schwarzburg erklärte sich Rarl für neutral (s. Gudenue, codex III. nro. CCLI. pag. 344. Urfunte d. d. 24. Mai 1349) und überließ ben Rampf beiden Erzbischöfen, insbesondere dem statt Heinrichs administrirenden Brobste Luno von Faltenstein. Dieser endete aber erst mit dem Tode Heinrichs am 21. Dec. 1353, worauf durch Rarls Bermittelung ein Bergleich zwischen Gerlach und Runo ju Stande gebracht wurde und jener die Anerkennung des Stifts allgemein erlangte (j. bie Urfunden von 1354 bei Gudenus, codex III. nro. CCLXI. CCLXII. pag. 365 sq.). Durch diefe Zerwürfniffe hatte das Erzbisthum ungemein gelitten, nicht nur materiell burch Bermüftung bes Landes, wozu die beiden Gegner ihren Anhang felbst ermunterten (m. f. z. B. Gudenus, codex III. nro. CCL.) und die großen Opfer, mit welcher die Bundesgenoffen beider Seits erfauft werden mußten (vgl. Joannis cit. pag. 667. nro. 6. 668. nro. 13 sq. Werner, ber Dom zu Mainz II, 109 f.), sondern auch durch die Loderung der heiligen Bande, welche Obere und Untere vereinigten, durch die Berach= tung, in welche ber Rlerus gerieth und bie fich in ber Berlepung ber Freiheiten an ben Tag legte, die bisher der Geistlichteit zustanden (m. f. 3. B. vom Jahr 1356 in Mainz Würdtwein, subsidia dipl. XII. nro. CI. pag. 370 sq. u. 1366. eod. XII. nro. CIII. pag. 380. verb. Gudenus, codex III. nro. CCCXVI. pag. 467; hier mußte auch 1363 ber Erzbischof zum Schutze feiner hausgenoffen einschreiten (Schunt, Beiträge II, 249). Der Klerus felbst mar aber auch verwildert und die Erneuerung älterer Statuten reichte nicht hin (f. Binterim, Geschichte ber Concilien VI, 72 f.), fo daß selbst der Raifer im Jahr 1359 auf Abstellung ber vorhandenen Mißbräuche zu bringen veranlaßt wurde (Gudenus, codex III. nro. CCXCVI. pag. 433). Die schwierige Lage, in welcher fich das Territorium befand, nöthigte das Capitel, 1356 zu confentiren, daß der Erzbifchof, um verpfändete Güter einzulöfen, 41,000 Gulten, und um andere Schulden ju tilgen, 30,000 Gulben aufnehmen bürfe (Schunt, Beiträge III, 389 f., verb. Joannie Theils turch Geschent, theils burch Rauf ermarb cit. pag. 672. nro. 8, 673. nro. 3). Gerlach dagegen das Schloß Itter nebst Zubehör 1357 (Joannis cit. pag. 673. nro. 4) ben britten Theil von Duderstadt 1358 und 1366 (Joannie pag. 673. nro. 8. 678. nro. 1. Gudenus codex III. nro. CCLXXXVIII. pag. 423. Bolf, Gefchichte bes Eichefeldes I, 19), bas Schloß Allenfelt 1358 (Würdtwein nova subsidia VII. nro. XCIX. pag. 299), bas Amt Ballenburg 1359 (Joannis G. 674. Nr. 10. Würdtwein, nova subs. VII. nro. CIII. p. 309), die Hälfte von Geismar 1360 n. a. (a. a. D. Nr. CVIII. CXI. CXII. S. 320. 326 f.), bas Dorf Budensheim bei Bingen 1363 (Gudenus, codex III. nro. CCCIX. pag. 459 u. a.). Bemerkenswerth unter ber Regierung biefes Erg= Durch Diejelbe murbe bischofs ift noch der Erlag der geldenen Bulle Rarls IV. 1356. im Befentlichen das nach und nach befestigte herkommen über die Rönigswahl und die Berhältniffe ber fieben Rurfürften anerkannt und zum festen Reichsgesetze erhoben. 2Bas insbesondere Mainz betrifft, so wurde die bevorzugte Stellung des Erzbischofs als des Detans bes Rurfürstencollegiums besonders berudsichtigt (vgl. Rap. 1. 18). Dem Könige von Böhmen gehörte zwar als tem Schenken tes Reichs ichon von früher tie Kur (vgl. Lorenz, die siebente Kurstimme bei Rudolfs I. Königswahl. Wien 1855); ba aber boch Bebenken geäußert wurden, jo war es bem Kaijer fehr erwünscht, raß Gerlach biefelben einfach erledigte und dafür erhielt derfelbe noch das besondere Privilegium, mehrere Stäbte mit großen Freiheiten anzulegen (Joannis cit. pag. 672. nro. 9. 10. Gu denue, codex III. nro. CCLXXX. CCLXXXI. pag. 411 sq.). Nach Gerlachs Lobe († 12. Febr. 1371) gelangte das Erzstift nicht zu der ihm so nöthigen Ruhe. Das Capitel entzweite fich bei der Bahl des neuen Oberhauptes, indem ein Theil den inzwifchen zum Erzbischofe von Trier erhobenen Runo von Fallenstein postulirte, ein Theil den Reffen Gerlachs Adolph, Grafen von Raffau, ertor (m. f. den Bericht des Capitels an den Bapft Gregor XI. bei Gudenue, codex III. nro. CCCXXVIII. pag. 494

sq.). Der Pabst bestätigte jeboch Keinen von Beiden und verfetzte den ihm vom Raijer empfohlenen Bifcof von Strakburg, Johannes I., Grafen von Luremburg-Ligny, nach Mainz (1371-4. April 1373). Aus feiner turgen Regierung verdient Gine Thatfache besondere Erwähnung. Die Bäbste in Avignon, in großer Geldnoth, versuchten burch jedes Mittel, sich aus der Berlegenheit zu befreien und begehrten insbesondere von Deutschland wiederholentlich ben zehnten Theil von ben Jahres-Einnahmen aller Beneficien. Im Jahr 1367 hatte man nicht ohne Widerspruch Urban V. denfelden bewilligt (Würdtwein, subsidia diplom. IV, 187 sq. nro. XXXI. verb. nova subsidia VII. nro. CXXIX. psg. 380 sq.); als aber im Jahre 1372 Gregor XI. eine gleiche Forde rung stellte, verwarf ber Mainger Rlerus biefelbe einhellig (f. bie Urfunde bei Gudenue, codex III. nro. CCCXXXI. pag. 507 sq.). Nach Johannes Tore postulirte das Capitel ben inzwischen zum Bischofe von Speher beförderten Grafen Abolph von Raffau, melcher sich sogleich ber Abministration bes Stifts unterzog (f. Gudenus, codex III. nro. CCCXXXIII. pag. 515) und um die pähftliche Confirmation zu erhalten, ben vorhin abgelehnten Antrag auf Bewilligung ber Zehnten befriedigte und Gregor XI. Die Summe von 22,000 Gulden überschidte (Joannis cit. pag. 689. nro. 3. Dhne Zweifel wurten bazu bie 20,000 Gulden verwendet, teren Aufbringung zum Nupen des Stifts bas Rapital gestattet hatte. (Würdtwein, nova subsidia IX. nro. CXXXI. pag. 216 sq.). Diet nützte ihm indessen nichts, vielmehr erhielt der vom Kaiser empfohlene Ludwig, Mark graf von Meissen, Bischof von Bamberg den Vorzug und begann ebenfalls feine Berwaltung (Gudenus, codex III. nro. CCCXXXIV. pag. 516). Es febrten nun Zustante wieder, wie sie vor Rurgem in dem Conflitte der Erzbischöfe geinrich und Gerlach Main; besessen hatte, so daß von allen Seiten eine Herstellung der Ordnung angestrebt wurde. Insbesondere nußte nach bem Ausbruche des großen Schisma's Urban VI. daran liegen, die Ausgleichung herbeizuführen, weßhalb er Ludwig mit dem Batriarchat von Jerufalem und dem Bishum Cambray abfinden wollte. Da diefer aber nicht darauf einging, wenbete fich Abolph 1379 an ben Gegenpabst Clemens VII., von dem er die Befriedigung feiner Bunfche erlangte (f. Joannis cit. pag. 686. nro. 2. 692. nro. 19 sq.). Schon im folgenden Jahre bot fich jedoch eine neue Gelegenheit zur Verföhnung, indem Urban Ludwig nach Magdeburg transferirte; doch wollte diefer auf den Titel eines Erzbischofs von Mainz nicht verzichten. Rönig Benzel ertannte nun Abolph an, bestimmte die Bergleichpuntte zwischen den Gegnern, ertheilte aber erst nach Ludwigs Tode († 17. Febr. 1382) Adolph bie Regalien (Gudenus, codex III. nro. CCCXLIII. CCCXLVIII. pag. 534 sq. 546 sq.). Die Regierung führte berfelbe nun unter fortbauernden Rämpfen, welche ihm nicht gestatteten, die Bunden ju beilen, die auf's Neue bem Lande geschlagen maren. Erfurt, welches fich von Anfang an auf Adolphs Seite gehalten hatte, fuchte terfelbe burch besondere Gunft zu heben, und er ermirkte ber Stadt auch 1389 bas Privilegium Urbans VI. zur Stiftung einer Universität, beren Eröffnung 1392 erfolgte (f. Gudenne, hist. Erfurt. lib. II. §. XVIII. in Joannis rerum Mog. vol. III. pag. 181. Dominitas, Um nicht abermals sich mit der Curie p Erfurt Th. I. [Gotha 1793] S. 182. 187). entzweien, bestellte nach Adolphs Abgang († 6. Febr. 1390) das Capitel ben Domiche lafter Conrad II. von Beinsberg zuerft nur zum Provifor des Erzbisthums (Gudenne, codex III. nro. CCCLXXV. pag. 589); indeffen erhielt berfelbe bie pabstliche Befta tigung (vgl. den Eid, welchen er 1392 dem Babste leistete, bei Gudenus, coder III. nro. CCCLXXXII. pag. 596), boch freilich gegen fo bedeutende Provifionstoften, bis mit Genehmigung bes Capitels ber zwanzigste Theil aller Einfünfte fämmtlicher Ontschaften bes Landes zu beren Bestreitung eingefordert werden mußte (Joannie cit. Die Thätigkeit Conrads richtete sich fast allein auf Sorge für te pag. 705, nro. 9). Landfrieden, Berfolgung der Retzer, namentlich der Baldenfer (f. Joannie cit. pag. 701. nro. 1. Gudenus, codex III. nro. CCCLXXXIII. pag. 598 sq.), und ber Berleter fint licher Immunität, welche sich so häufig fanden, daß schon unter feinem Borgänger te Alerus ein förmliches Bündnift gegen diefelben hatte schließen müffen (f. die Unions

urtunde von 1382 bei Würdtwein, subsidia diplom. XII. uro. CIV. pag. 386 sq. Erlag (Sourads von 1394, daselbst II. nro. LXIII. pag. 400 sq.). Rach Courads Ableben († 19. Ott. 1396) wählte die Majorität tes Rapitels durch Comprommissare Gottfried, Grafen von Leiningen, Eustos im Kölner Domstijt (Würdtwein, subsidia 111. nro. XXXI. XXXII. psg. 152 sq.), mährend bie bamit unzufriedenen Rapitularen ben Bruder von Conrads Borgänger, Johannes, Grafen von Naffau, bewogen, in Rom felbst feine Ernennung zu betreiben (a. a. D. Nr. XXXIII. S. 158). Dies geschah auch mit Erfolg und Bonifaz IX. bestätigte Johann II. (1397–23. Sept. 1419) (Gudenus, codex III. nro. CCCXCI. pag. 623), welcher ungeachtet ber bagegen erhobenen Einwendungen und ber Berwendung bes Rönigs Bengel für Gottfried (Würdtwein aubsidia III. nro. XXXVIII. pag. 173) fich boch behauptete. König Ruprecht brachte übrigens 1401 eine Bereinigung zwischen Gottfried und Johann zu Stande (Gudenus, codex IV. nro. II. pag. 2). Der Hauptgegenstand ber Regierung des neuen Erzbischofs blieb die Bemühung für den Landfrieden, nächstdem feine Thätigkeit in den politischen und kirchlichen Birren ber Zeit. Dem Stifte ermarb er ten ganzen Boll zu Böchft (Joannie pag. 724. nro. 22), bie Landvogtei in der Wetteran (Gudenus, codex IV. nro. XXXVII. pag. 96. verb. nro. XLIV. pag. 109), den Bfantbesit von Arbed nebit mehreren Dorfichaften (Joannie pag. 726. nro. 3) u. a. lleber bie Bahl ber Domfapitularen erließ er eine besondere Vorschrift (Joannis cit. pag. 728. nro. 5. Gudenue, codex IV. nro. XXXVI. pag. 93) und das Regularstift St. Alban verwandelte er mit pähftlicher Genehmigung in ein weltliches Collegiatstift (Joannis cit. pag. 734. nro. 3. Berner, ber Dom zu Mainz II, 151 f.). Conrad III., Wildgraf von Thaun und Rheingraf zu Stein, Probst zu St. Bartholomäi in Frankfurt a. DR., welchen das Capitel wählte, erhielt die pähftliche Confirmation (Gudenus, codex IV. nro. LII. pag. 124) und ftand bem Erzbisthum von 1419—10. Juni 1434 vor. Jest litt ras Land vornehmlich burch bie ungludlichen Rampfe mit ben hufften und burch verderbliche Fehden mit-heffen **n**. a. Um bie großen baburch entstandenen Roften ju beden, fab fich ber Erzbischof ju wiederholter allgemeiner Stenerauflage genöthigt (Joannis pag: 743. nro. 44. 744. Rr. 61. Gudenus codex IV. nro. LXX. pag. 169). Die Energie, burch welche er fich auszeichnete, bewog ben Raifer Sigismunt, ihm 1422 bas Reichsvicariat zu übertragen, welches er jedoch ichon im folgenden Jahre niederlegte (Gudonus, codex IV. pro. LIX. LX. pag. 136 sq.). Bei tiefer mannigfaltigen Thätigteit lieft er bas Intereffe bes Territoriums und ber Rirche nicht aus ben Augen. 3m Jahr 1425 taufte er die Stadt Steinheim nebst Zubehör von Gottfried von Eppstein für 38,000 Gulden (Joannie cit. pag. 740. nro. 26). Um Bucht und Ehrbarteit beim Rlerus berguftellen, inebesondere ben graffirenden Concubinat beffelben abzuschaffen, erließ er 1420 ein einbringliches Rundschreiben Gudenus, codex IV. nro. LIV. pag. 128., Hartzheim, concilia Germ. V, 163), icharfte 1422 tas Tragen ber entsprechenden geiftlichen Kleidung in einem besonderen Falle ein (Gudenus, IV. nro. LVIII. pag. 135), forgte für Berbeffes rung bes geiftlichen Gerichts 1423 und 1427 (Gulenus, IV. nr. LXII. LXVII. pag. 151. 162 sq.), ließ die Statuten der Collegiatstifte einer Revision unterwerfen 1427 (Würdtwein, subsidia II, nro. LXI. pag. 335 sq.), hielt nach ber vom pähftlichen Legaten Branda 1422 veranstalteten Bisitation im Jahr 1423 eine Provinzialspnote zu Mainz (Binterim, Geschichte der Concilien VII, 82 f. 433 f.), und zur Borbereitung auf Das Concil von Basel abermals eine Provinzialspnode zu Afchaffenburg 1431 (f. das Convocationsschreihen bei Gudenus, IV. nro. LXII. pag. 185 sq. Binterim a. a. D. 96. 97. erhebt Zweifel gegen das Zuftandetommen biefer Berfammlung). Die letten Jahre feiner Regierung fab Conrad durch beftige Streitigkeiten ber Stadt Maing mit bem Rlerus getrüht. Die Bürgerschaft in Maing mar. bamit unzufrieden, bag bie Geifts lichleit manche Brivilegien befaß, welche zum Theil mit Rückficht auf die großen von ihr begehrten Steuern bewilligt waren, und juchte dieselben zu vernichten; insbesondere legte die Studt auf die Lebensmittel eine Abgabe und verbot unter ftrenger Strafe, die auch felbft

an fremden nach Mainz tommenben Geiftlichen vollzogen wart, von ben Geiftlichen Bein au taufen. Der barüber empörte Klerus verließ tie Statt und begab fich nach Eltwill im Rheingan. Erft Conrad's Nachfolger Theoderich, Schent r. Erbach (1434-6. Mai 1459) vermochte unter Bermittlung von Commiffarien bes Basler Concils ben Streit beizukgen. (Ueber ben ganzen Streit felbft f. m. Joannie cit. pag. 746. 748 und bie zur Erläuterung bienenden Detumente bei Gubenns IV. 197 f. und Bürdtwein a. m. D. (f. subsidis diplom. XIII. nro. 259. 260). Der Bertrag, Die sogenannte Bfaffen-Rachtung vom 7. Januar 1435 (bei Würdtwein, subsidia XIII. nro. V. pag. 65 aq. rgl. nro. IV. p. 52 sq. Berner, ter Dom zu Mainz II. 191-203) wurde feittem als verbindliche Rorm von bem neueintretenden Landesherrn wiederholentlich bestätigt. Der neue Erze bischof wurde sofort in die Birren hineingezogen, welche damals die Kirche zerrütteten. Pabft Eugenins IV. war aber eifrig bemüht, ben einflußreichen Mann für fich ju gewinnen und verlieh ihm gleich Anfangs eine Refervation von 25 Bfründen (Würdtwein, subsidia IV. nro. I. pag. 1 sq.), fo wie andere Gunft, was wenigstens ben Erfolg hatte, bag Theodorich in tem Conflicte zwischen tem Babfte und tem Concil von Bafel fic für das neutrale Berhalten ber beutschen Fürsten entschied (f. ben Reutralitätsverein vom 17. Marz 1438, bei Binterim, Geschichte ter Concilien VII. 166 f.). Bu gleichen Grundfäten bestimmte er auch feine Suffraganen, welche er zu einer Provinzielsynobe in Mainz am 30. März 1438 versammelte (s. Joannie cit. pag. 750 nro. 17. 752 nro. 25) und abermals im April 1440 ju Afchaffenburg (Joannis cit. p. 755 nro. 47. Gudenue, codex IV. nro CXXII. pag. 262. Binterim a. a. D. VII. 184). These berich, welcher fich balb nachher mehr auf bie Seite tes Concils zu neigen anfing, lief fich aber boch endlich umftimmen und brachte bestochen bie Freiheiten ber beutschen Kirche bem pabstlichen Jutereffe zum Opfer (f. Joannie cit. p. 761 nro. 6. vergl. die Details, deren Darstellung bier zu weit führen würde, in Boigt, Enea Silvio Biccolomini 280 I. (Berl. 1856) bej. C. 373.) Die Gerechtfame bes Mainzer Sprengels suchte ber Erzbijdef aufrecht zu halten: benn als das Bisthum Baderborn bem Erzstift Köln incorporirt und ber Mainger Kirchenptoving entzogen werben follte (f. ten Art. Röln Bb. VII. S. 784) wirkte Theoderich vorzüglich tahin, dies zu verhindern (f. Joannis cit. p. 755. nro. 40. 759 nro. 26 rerb. Gudenus, Codex IV. nro. CXV. pag. 251 a. 1439). Für bie Dis ciplin, insbesondere der Klöster war er thätig und führte ta, wo es nicht anders miglich war, eine Umgestaltung herbei, wie in Steina und Flonheim, welche in Collegiatftifte verwandelt wurden (Joannie cit. pag. 762 nro. 70. 765. nro. 9). Unter Mitmirfung des pähftlichen Cardinallegaten Nitolaus de Cufa hielt er 1451 eine Brovinzialsynode, deren eigentliche Aufgabe auf Reform des Klerus gerichtet war (Binterim a. a. D. VII. 276. 467 f.). Um derfelben noch beffer zu entsprechen, hielt er im 3. 1455 abermals eine Provinzialfpnode zu Afchaffenburg (Binterim a. a. D. S. 285. 488 f.). 3hm folgte der durch Compromiß gewählte Cuftos ber Domtirche Diether, Omf von Ifenburg-Büdingen, den bereits ein Theil des Trier'schen Kapitels für sich gewünscht hatte, 1459. Bald nach Antritt feines Amts gerieth er in einen Streit mit Friedrich von der Bfalz, welcher für Mainz ein ungünstiges Ende nahm und dem Lante, welches großer Verheerung ausgesett wurde, bedeutende Summen toftete. Die bem Bolte auferlegte Steuer des zwanzigsten Theils seiner Güter (Joannie cit. pag. 774 nro. 18) reichte nicht hin, um alle Schulden zu tilgen, am allerwenigsten um den pabftlichen an fprüchen zu genügen. Bum Rampfe gegen die Türken forderten die Babfte im 15. Jakt. wiederholt Steuern. In Deutschland hatte man sich ragegen zu sichern gesucht und es war von Martin V. und feinen Nachfolgern auch zugestanden, daß ohne Zuftimmung ber beutschen Nation von ber Curie teine verartige Auflage gemacht werden follte. 216 ben zuwider Calixt III. eine neue Zehntforderung ftellte, murde fie in Dainz abgeleint Bius II. versuchte nun auf einem andern Bege die nöthigen Mittel zu erlangen und hatte von Diether ftatt ber fonft üblichen 10,000 Gulden Annaten 21,600 Gulden gefer bert, welche auch von bes Erzbischofs Abgeordneten in Rom unter ber Bedingung an

enommen waren, daß im Falle der Nichtzahlung der Schuldner ber Excommunitation erfallen solle. Diether war jedoch nicht dazu bereit, diese Summe, deren Rechtmäßig= eit er läugnete, zu erstatten und zog sich nun den Bann zu. Da er aber hierauf im ingehorfam beharrte und sich auf die Entscheidung eines allgemeinen Concils berief Joannie cit. pag. 766 nro. 33), fprach ber Babft unterm 21. Auguft 1461 feine Ent= thung aus (Joannis cit. p. 777 nro. 42. Gudenus, codex IV. nro. CLXI. pag. 347) ind ernannte an feine Stelle den Domherrn und Bropft von St. Beter Adolph II., Frafen von Nassau. Diether jügte sich auch dieser Sentenz nicht, gewann alsbald Friedich von der Bfalz für sich und außer verschiedenen festen Blätzen die Stadt Mainz Ubst, welche gegen die pähftliche Entscheidung protestirte und appellirte (f. die Urtunde om 21. Marz 1462 bei Schunt, Beiträge II, 119 f. Würdtwein, subsidia dipl. I. ro. XXXVIII. pag. 281 seq.) Adolph, für den der Pabst unterm 1. Mai 1462 eine incyflifa zum Beiftande erlaffen hatte (Gudenus, codex IV. nro. CLXIII. pag. 850). mfte fich bagegen burch große Opfer viele Bundesgenoffen zu erwerben und nun folate in Rampf, burch welchen bas Erzstift abermals auf's Berberblichfte heimgesucht wurde. lach wiederholten Bergleichsversuchen tam am 25. Oktober 1463 eine Bereinbarung zu Stande, worauf am folgenden Tage Diether auf das Erzbisthum verzichtete (Gudenus V. nro. CLXVII f. S. 365 folg.). Er ward von der erzbischöflichen Jurisdiktion rimirt und erhielt zu lebenslänglicher Rugung außer feiner Curie in Mainz bie Städte 38chst, Steinheim, Diepurg nebst Zubehör und das Pfand auf Lahnstein. Die Stadt Rainz, welche am Tage vor Simonis und Juda (28. Oft.) 1462 in Abolphs Hände efallen und geplündert war, verlor aber ihre alten Privilegien und trat in die Reihe er übrigen Landstädte. Friedrich von der Bfalz wurde in dem Bfandbesitze der Berg= raße gelaffen und mit andern großen Zugeständniffen abgefunden. (M. f. Georg Hellvich (Domvifar zu Mainz † 1622) Moguntia devicta hoc est de dissidio Moguntiensi quod fuit inter duos Archiepiscopos Mog. D. et A. nec non de urbis Moguninae expugnatione etc. Francof. 1626 und wieder abgebrudt in Joannie, rerum Mog. eript. vol. II. pag. 131 sq. f. auch Diether von Ifenburg, Erzbischof und Rurfürst zu Rainz. Leipzig 1789. 2 Th.) Für Abolph felbst folgten bierauf schwierige Buftande. Die Noth, in welcher er fich befand, nöthigte zu wiederholter Besteuerung (Joannis cit. ol. I. p. 781 nro. 18. 784. nro. 35.) und, ba er ber Laft ber Geschäfte nicht gemachsen par. 1465 zur Annahme des Grafen Heinrich von Würtemberg als eines Coadjutors. senn gleich nicht ohne Widerstreben eines Theils des Kapitels (Joannis cit. pag. 782 ro. 22.) Auch den Bundesgenoffen Adolphs, insbesondere Friedrich von der Pfalz war ie Coadjutorie fehr unangenehm, zumal Seinrich und fein Bater Ulrich ichon eifrig für ie Gewährung des Rechts der Nachfolge in der erzbischöflichen Bürde bemühr waren. bolph fand sich baher veranlaßt, ben Coabjutor zum Rücktritt zu bewegen, mas auch preits 1467 geschah, indem Heinrich fich mit dem Amte Bischofsheim abfinden ließ. Joannie cit. pag. 784. nro. 31. 32. Gudenue, codex IV. nro. CLXXXV sq. CXC XCI. pag. 395 sq. 402 sq.) Dem Intereffe bes Stifts entsprach auch offenbar eine ndere Bahl. Nachdem Abolph möglichft für Gerstellung weltlicher und tirchlicher Ordnung Sorge getragen (Joannis cit. a. m. St. Gudenus, codex IV. nro. CLXXX. p. 384. nro. XCII. p. 405 u. a. Berner, b. Dom II. 271. 272), empfahl er auf feinem Todbette († , Sept. 1475) bem Rapitel Diet ber zu feinem Rachfolger. Diefem Rathe folgte auch bas lavitel und rechtfertigte feinen Schritt nach Eingang eines davon abmahnenden Breve's Sixtus IV. mit der Noth der Umstände, worauf die pähftliche Confirmation folgte Gudenus, codex IV. nro. CXCVII - CXCIX. pag. 415 sq.), mahrend ber Raifer bearrlich bie Berleihung ber Regalien auszusprechen fich weigerte. Bei feiner Bahl hatte Biether fich verpflichten muffen, die Stadt Mainz bem Domcapitel zu überlaffen. Die Hürger begehrten bagegen die Herstellung ihrer alten Freiheiten und empörten sich; nach ner Unterwerfung einigte sich nun Diether mit dem Kapitel, daß die Stadt zu ewigen eiten ben Erzbischöfen gehören folle. Der ichon 1475 um Bermittelung angegangene

gelöst (Joannis cit. p. 841 nro. 13. 15. Gudenus, codex IV. nro. CCXCIX. p. 626 sq.). Bald nach Eröffnung des Tridentinums, zu welchent er noch Gefandte abordnete (Gudenus cit. nro. CCCIV. p. 648 sq.), ward er veremigt, worauf fich um ben erledigten Stuhl mehrere Brälaten bewarben; bas Capitel mählte aber feinen bewährten Scholafticus Gebaftian von Beufenstam (Gudenus, eit. nro. CCCVIII sq. p. 701 sq.) (1545 bis 18. März 1555). Zunächst war derselbe barauf bedacht, die Schulden des Erzbisthums zu tilgen und verlaufte zu dem Behuf entbehrliche Kirchengeräthe; sodann forgte er für Beseitigung der noch vorhandenen Mängel in der Administration, wie insbesondere burch eine neue Gerichtsordnung vom 30. Juni 1549. Bor allem lag ihm indeffen die Befestigung des Katholicismus am Herzen; daber wies er nicht nur die Reuerungsverfuche bes Rölner Erzbischof Bermann von Bieb (f. ben Urt. Bb. V. S. 763 f.) entichieben zurück (Joannie cit. p. 849 nro. 3), fondern suchte auch bie Abgefallenen wieber zu gewinnen. Die kaiferliche Reformationsformel vom 14. Juni 1548 (das sogenannte Interim) nahm er, als dazu geeignet, sogleich an, suchte sie durchzuführen und ließ beshalb eine allgemeine Bisitation halten. Darauf verfammelte er den Diöcefanklerus auf einer Synobe am 19. Nov. 1548 und feine Suffraganen vom 6-24. Mai 1549 auf einer Provinzialspnobe (bie Aften jener wurden sogleich zu Dainz gebrudt, bie ber lep tern finden fich bei Hartsheim, Concilia Germaniae Tom. VI. Fol. 563 f., auch in Scheppler's codex ecclesiasticus Moguntinus novissimus. Afchaffenburg 1803. Fsl. S. 16 f. Ueber fämmtliche Mainzer Synoben f. m. übrigens Jo. Andr. Schmid, de conciliis Moguntinis diss. a. 1713, wiederholt in Joannis scriptores III. 281 sq.). 59 waren biefe beiden Synoden die letten des Erzstifts und namentlich die lettere glanzend burch bie Theilnahme ber fämmtlichen Provinzialbischöfe, mit Ausnahme bes Bifchofs von Berden, ba fich bie Diöcefe in den händen der Broteftanten befand. Sierauf begab fich Sebastian noch zum Tridentinischen Concil, das er aber bald wegen ber in feinem Lande ausgebrochenen Unruhen verlaffen mußte. Namentlich litt bas Territorium burch tie Einfälle bes Martgrafen von Brandenburg Albrecht Alcibiates, welcher fich ber Stadt Mainz bemächtigt und dieselbe zum Theil niedergebrannt hatte. Erst Sebastians Nachfolger Daniel Brandel von Homburg (1555 bis 22. März 1582) heilte biefe Bunden und ließ die zerstörten Gebäude wieder herstellen. Die äußere Lage des Stifts verbefferte er wesentlich, nicht weniger aber leistete er für die Kräftigung der tatholischen Kirche. Schon am Tage der Uebernahme seines Amts am 18. April 1555 bestellte er einen Commiffarius für heffen und Thüringen zur Bahrnehmung ber bortigen geiftlichen Intereffen ( Würdtwein, nova subsidia. XII. Praef. p. 5 sq.). Dies fruchtete inbeffen nicht viel, ba gestützt auf ben Religionsfrieden vom 21. Sept. 1555 bie Ritterichaft im Eichsfelde felbständig die tirchlichen Angelegenheiten zu ordnen anfing und traft ihres Batronatrechts an die Stelle der tatholischen Briefter evangelische Geistliche einsetzte. Dies geschah im Ganzen ungehindert bis zum 3. 1574, als der Erzbischof perfönlich burchgriff. Bereits 1561 hatte er Jesuiten nach Mainz genommen, ihnen den Unterricht übertragen, 1568 für fie ein Collegium gegründet (Gudenus, codex IV. nro. CCCXXVII. p. 721 sq.) und fie in mannigfachfter Beife privilegirt (f. Joannis cit. p. 873 sq.). 2018 er nun im Eichsfelbe ben Katholicismus fast ganz verdrängt fand, restituirte er ihn bei eigener Bisitation in nicht wenigen Orten, gründete ein Jesuitencollegium zn Beiligenstadt und eröffnete demselben durch Zuweisung der Schulen und der Bfarrtirche den größten Einfluß (Wolf, Gesch. der Stadt Heiligenstadt. Gött. 1800. S. 59. 60). In Erfurt, wo bie Evangelischen fich gleichfalls weiter ausgebehnt hatten, fo baf fie 1561 ein eigenes Opmnasium errichteten, auch bie Universität, mit Ausnahme ber theologischen Fatultät, fich ganz in ihren Sänden befant, vermochte Daniel nicht mit gleichem Erfolge bie Gegenreformation durchzuführen. Bei den Unionsversuchen mit den Evangelijden überhaupt, welche feit 1557 gepflogen wurden, betheiligte fich Daniel (Gudenus cit, pro. CCCXX. pag. 707), eben fo bei ben Berhandlungen über Gemährung ber Briefterche und bes Laientelchs (Joannie cit. pag. 872). Nachdem ber Pabft 1564 ben let

tern für Mainz gestattet (Gudenus cit. nro. CCCXXI. pag. 709), scheint ber Erzbiichof aber boch nicht bafür gewesen zu sehn (Joannis cit. pag. 873), viel weniger also für Aufhebung des Cölibats, ba Bius IV. im Jahr 1566 zur Aufrechthaltung beffelben nur gegen bie Buchtlosigteit und ben Concubinat ber Priefter neue Verordnungen erließ (Gudenus cit. nro. CCCXXIII. CCCXXV. p. 713. 717). Die Territorialverhältniffe wur= ben burch Daniel gehoben: benn 1559 incorporirte er bem Ergftifte die Graffchaft Labr ober Riened, welche als Lehen ausgegeben und burch ben Tob tes Grafen Philipp beim= gefallen war; auch erhielt er vom Raifer 1557 bie Anwartschaft auf bie Graffchaft Rönigstein, welche er nach dem Tobe des letten Inhabers, bes mit ber Erbtochter von Rönigstein Anna von Eppstein vermählten Grafen Christoph von Stolberg 1581 in Befitz nahm (Joannis cit. p. 880. von ber Nahmer, Entwidelung ber Territorial-Berhältniffe ber beutschen Staaten an beiden Ufern des Rheins S. 403-405). Was insbesondere das Eichsjeld betrifft, so wurden bestehende Differenzen mit Kursachsen und Hohenstein 1562 und 1573 erledigt, der Antrag des Herzogs von Grubenhagen auf Wievereinlöjung bes 1342 bem Stifte verpfändeten untern Eichsfeldes 1563 abgelehnt, da= gegen Trefurt und Haynrote, die Bogtei mit dem Haynichswalde, tie Nemter Worbis und harburg mit bedeutenden Summen, für welche sie seit 1360, 1380 und 1381 ver= pfändet waren, 1573 und 1574 wieder eingelöst, 1577 die herrschaft über bas Dorf Rennshaufen erlangt (f. Bolf, Art. Eichsfeld in Ersch und Gruber Encykl. S. 38), endlich 1578 auch bas Dorf Zornheim vom Klofter St. Clara zu Mainz erworben (Sount, Beiträge II, 243 f.). Wolfgang von Dalberg (1582 - 5. April 1601) fdritt auf bem von Daniel betretenen Wege erfolgreich fort, boch machte ihm bas Eichs= feld groke Schwierigkeiten, indem die Ritterschaft im Vereine mit den evangelischen Rachbarfürften die Restitution des Protestantismus eifrig betrieb. Mehr als Wolfgang hätte Johann Abam v. Biden (1601 -- 10. Jan. 1604) durchgesetst, wenn ihm eine längere Regierung beschieren gewesen wäre (Gudenus cit. nro. CCCXXXI. sq. p. 732 sq.). Rit größter Strenge restituirte er in ben Graffchaften Riened und Rönigstein ben Ratholicismus und vertrieb die evangelischen Pfarrer; in Eichsfelde ließ er eine specielle Bifitation abhalten und betrieb auf's Eifrigste Brozesse gegen Zauberer und Heren. Un= ter feinem Nachfolger Johann Suicard von Kronenberg (1604 — 17. Sept. 1626) tanerte bie Berfolgung ber Evangelijchen fort. In ber für bas Gichsjeld erlaffenen Richenordnung vom 4. Juni 1605 (Scheppler's Codex eccl. Mogant. cit. p. 103 sq.) wurde geradezu vorgeschrieben, daß die Unterthanen sich zur tatholischen Religion beten= nen müßten und Diejenigen, welche nicht regelmäßig ben katholischen Gottestienst besu= den würden, eine große Gelbstrafe zum Besten ber Kirchenfabrit erlegen follten. Dies wirkte fo, daß bis 1610 in Heiligenstadt alle Protestanten jur alten Kirche zurückgekehrt waren (28 olf, Befch. von Beiligenstadt S. 63). Durch tie Befuiten mirtte ber Ergbifcof bann weiter, indem er in Ersurt und Afchaffenburg besondere Niederlaffungen fiftete (Joannis cit. p. 920. 926. 930.) Der breißigjährige Krieg wurde vornehmlich feit 1622 für das Ergftift höchft verberblich, insbesondere burch die Verheerungen bes Grafen von Mansfeld und Chriftians von Braunschweig. Da rief Johann Suicard bie Spanier zu Gülfe (j. Gudenus, cit. IV. p. 756), unter beren Beiftand er 1623 bie im Jahr 1461 an Pfalz verpfändete Bergstraße für bas Erzstift eroberte. Dazu tam and Tilly, unter beffen Schutz die lutherischen Prediger in den Diftritten von Bingingembe und hanftein burch tatholijde Briefter erfest wurden. Der Fürstbijchof von Worms Seorg Friedrich von Greiffenklau-Vollraths ward nach Suicarts Tode postulirt (Gudenue cit. nro. CCCLI. p. 744) (1626 - 6. Juli 1629) und juhr mit gleichem Eifer in ber Beiterverbreitung bes Ratholicionns fort. Unter feinem besondern Beirathe mar and von Kaifer Ferdinand das Restitutionsedift am 6. März 1629 erlassen, an dessen berfönlicher Bollziehung ihn der Tod hinderte (m. f. fein Testament vom 5. Juli t. 3. bei Sount, Beiträge III, 222 f.). Bald nach bem Regierungsantritte bes bisherigen Domicolafters Anfelm Cafimir, Freiherrn vom Bambolt ju Umftatt (1629 bis Real-Inchilopatie für Theologie und Rirche. VIII. 46

9. Dit. 1647) änderten sich indessen die Berhältnisse zu Gunsten ber Evangelischen. Gustav Abolph von Schweden, welcher den bedrängten Glaubensgenoffen zu Sulfe getommen, rückte nach ber Schlacht bei Leipzig (17. Nov. 1631) in Erfurt ein und restituirte hier, wie im Eichsfelte, ben Protestantismus, indem er dem herzog Wilhelm von Beimar bas lettere übergab, welcher barauf in Seiligenstadt eine besondere Regierung und ein Confistorium einrichtete und die Jefuiten vertrieb (2001f, Geschichte von Beiligenstadt S. 65 f.). Allein nach dem Prager Frieden vom 20. Mai 1635, den die Fürften aus bem haufe Sachfen angenommen, trat Maing in feine alten Rechte wieder ein, bas Land felbst blieb aber ber Schauplatz wiederholter Rämpfe und ward auf's Aerafte verwüftet. Guftav Abolph hatte fich aber bereits 1631 auch bes rheinischen Gebiets bes Erzstifts bemächtigt und die Stadt Mainz, welche am 23. Dec. d. J. in feinen Besit; gekommen, zum Mittelpunkte aller ichmedischen Operationen gemacht, auch baselbft ein lutherifches Confistorium begründet (Schunt, Beiträge I. 110). Bis zum 9. Jan. 1636 war bie Stadt unter fcwerem Drude in ben Sanben ber Schweden (f. Bobmann, bie Schweden zu Mainz 1812. Berner, ber Dom zu Mainz. II. 519 f.). Der Erzbischof, welcher sich nach Röln geflüchtet hatte, tehrte nun in seine Refibenz zurud, mußte Diefe aber wieder 1643 verlaffen, ba fie abermals von ben Feinden eingenommen und bis zum Abschluffe bes westphälischen Friedens nicht mehr von denselben geräumt wurte. Anfelm verlebte feine letten Tage in Frantfurt; unter ihm ging bie Abtei Johannisberg tem Stift verloren, indem Dicfelbe 1641 bem Reichspfenniameister von Bleumann antichretisch verpfäntet und 1716 von der Abtei Fulba als Eigenthum erworben wurte (von ber Nahmer, Entwidelung cit. S. 401. 402). Es tam nun barauf an, einen Mann zum Erzbischofe zu wählen, welcher ben bamaligen Schwierigkeiten, insbesondere bei ben westphälischen Friedensverhandlungen hinreichend gewachsen mar und einen folchen fand man auch in ber Perfon des Fürftbischofs von Bürzburg Johann Bhilipe von Schönborn (1647 - 12. Febr. 1673). Der Säcularifation entging bas Erzftift mit allen feinen Gebieten, boch erfolgte eine Schmälerung ber Kirchenproving burch bie Säcularifation des, als herzogthum Schweden überlaffenen, Bisthums Berden und tes als Fürstenthum an Brandenburg abgetretenen Bisthums halberstadt (vgl. Instrum. Pacis Osnabrug, art. X. S. 7. XI. S. 1.). Um Conflitten mit Beffen-Caffel bei'm tennitiven Abschluffe tes Friedens vorzubengen, einigte fich Johann Bhilipp icon verber in einem befondern Vertrage (Joannis cit. p. 962 nro. XIV.). Den allgemeinen Gruntfagen bes westphälischen Friedens entsprechend erfolgte bann nachher bie Erecution für bie einzelnen Gebicte. Mit Rur=Pfalz war ber Streit wegen ber Bergftraße au fclich ten und bies gelang durch Bergleich vom 16. Dec. 1650 (v. der Rahmer, Entwidelung S. 405. 406). Für einzelne Mainger Ceffionen an ber Bergstraße (f. a. a. L. S. 412) gab Bjal; die Kellerei Nenenheim und bie Bogtei Sulzbach, welche lettere auch Gelegenheit zum Erwerbe ber Mitherrschaft über Soden bot (a. a. D. S. 408-410). In Neuenheim murte turch bie vorbehaltene turspfälzische bijchöfliche Gewalt zugleich bie Existenz ber evangelischen Gemeinde sicher gestellt. Mainz zahlte außerbem noch 100,000 Gulten (Joannis cit. p. 963 nro. XVI.). Mit Erfurt und Sachfen mar ichen mährend der mestphälischen Friedensverhandlungen ein lebhafter Bechsel von Streitschriften geführt und auch nachher fortgeset (s. ras Berzeichnift ber Schriften bei Erhard im Art. Erfurt in Erich u. Gruber Enchfl. S. 457). Durch eine Commiffica wurde am 18. Juli 1650 ein Reftitutionsreceft zwischen Mainz und ber Stadt ju Stante gebracht und burch einen Compositionsreceg vom 19. September b. 3. Das frühen Jurisdictionsverhältniß hergestellt. Bald tam es aber zu neuen Streitigteiten, bie fic namentlich auf die Einschliefung bes Erzbijchofs in's Rirchengebet bezogen, und zu beren Erledigung 1654 eine taiferliche Commission abgesendet wurde. Die hartnadigfeit bu Stadt führte endlich 1663 ju einer Uchterflärung und 1664 gur Belagerung und Er oberung burch Johann Philipp, worauf burch ben Leipziger Receg von 1665 mit Sad fen und ben Erfurter Receg von 1667 mit Erfurt bie Berhältniffe bleibend geortm

wurden. Das exercitium religionis Augustanae Confessionis wurde in statu quo bestätigt bie Stadt felbit aber als Maingifche Landftadt anertannt (vgl. Joannis cit. p. 970-972 und überhaupt Beinemann, bie ftatutarifchen Rechte für Erfurt und fein Gebiet. Erfurt 1822). Weniger Schwierigkeiten machte bas Eichsfeld, welches unverfürzt bei Mainz blieb. Die Alleinherrschaft ber tathol. Rirche in ben eigenthümlich Mainz geborigen Orten wurde burch Bifitationen 1652, 1653 und eine besondere Commifion 1655 befestigt und bem Eindringen ber Evangelischen burch ben Bifitationsreceg von 1666 und bie Rirchenordnung von 1670 vorgebeugt (Schepplers codex cit. p. 148. 154. Joannis cit. p. 965. 2601f, Gefd. v. Seiligenftatt G. 87. 88). nur in Duberftabt tonnte fich ein Brivaterercitium ber Brotestanten erhalten, mabrend in ben mit andern herren gemeinfam befeffenen Bezirten bie öffentliche Religionsübung fortbeftand (vgl. überhaupt hartmann Provinzialrecht bes Fürstenthums Eichsfeld. Berlin 1835. verb. Revidirter Entwurf bes Provinzialrechts bes Fürftenthums Eichsfeld Berlin 1837). Differengen mit ben nachbarn mußte ber Erzbifchof in verständiger Mäßigung leicht zu erle= Digen, wie er fich anch nach ber neuen Rönigswahl 1657 mit bem Erzbifchofe von Röln Maximilian heinrich über bie Krönung bes Rönigs babin für alle Butunft einigte, bag jeber biefelbe in feiner Diocefe verrichte, beite aber abwechselnd fungiren, wenn aufer= halb ihrer Sprengel ber Aft ju vollziehen feb (Joannis cit. p. 966 nro. XXVIII, u. cit. Bütter, Lit. Des teutich. Staatsrechts Ih. III. G. 852. 853), um fo mehr tonnte er fich ber Förberung ber geiftlichen und weltlichen Intereffen bes Lanbes erfolgreich wibmen. Durch Statut vom 17. Nov. 1662 (Joannis p. 969 nro. XXXIX) wurde feftgefett, bag von ben erzbifchöfl. Gutern burd bie Wahlcapitulationen nichts mehr jum Opfer gebracht werben bürfe. Demnächft löste er bie von Abolph II. (1461 folg. f. oben) verpfändeten Gebiete Neuen Bennberg, Bodelheim, Gobernheim, Mongingen wieber ein (Joannis, cit. pag. 969. nro. XL, XLI.). Nachdem er burch faijerliches Privilegium vom 30. April 1654 Die Freiheit von ben Appellationen an Die Reichsgerichte erlangt hatte (a. a. D. G. 964 Nr. XXIII.), verbefferte er bas Gerichtswefen (Mainzifche Sofgerichtsordnung 1659, Erfurtifche Inftruttion für bie Landvögte und Richter 1667, Eichefeldifche Landgerichtsordnung 1672 u. a.) und bie Jufiig überhaupt. Bur befferen Ausbildung bes Rlerus gründete er ein Seminar in Maing 1661 (Joannis, cit, pag. 969. nro, XXXVIII.) und emendirte ben Cultus (a. a. D. G. 972. Nr. LV). Die große Achtung, welche ihm überall gezollt wurde, bewog bas Capitel zu Worms, ihn 1663 zum Bischof zu poftuliren, worauf er auch bie Bortheile Diefer Dioceje nach Doglichfeit ju forbern fuchte (a. a. D. G. 971. Nr. L. LI.). Die Laft ber Geschäfte bewog ihn 1670 gur 2In= nahme eines Coabjutors, bes Bifchofs von Speier, Lothar Friedrich von Metternich-Burfcheit, welcher ihm bann auch in Maing und Borms folgte, aber bereits am 3. Juni 1675 ftarb. 3m Jahr 1673 vertaufte er an Johann hartwich von Roftig Die Grafichaft Riened und 1574 incorporirte er bas Umt Bödelheim (Joannis, cit. pag. 975. nro. V, 976. nro. IX.). Auch bie beiden nachften Erzbifchöfe regierten nur furge Beit. Damian hartarb von ber Leyen (1675 - 6. Dezember 1678) (Gudenus, codex IV. nro. CCCLXIX. pag. 801), Rarl Seinrich, Graf von Metternich-Binneburg (9. 3anuar - 26. September 1679). Unter Anfelm Frang von Jugelheim (1679 - 30. Darg 1695) wurde bas Ergftift burch bie Uebergriffe Frankreichs vielfach verlett. Die Unflage, bağ er felbit ben frangöfifchen Intereffen geneigt gemefen, ift nicht erweislich (Joannis, cit. pag. 982. nro. VII.). Nachdem bas gemighandelte beutiche Reich mit Ludwig XIV. am 15. August 1684 einen zwanzigjährigen Baffenftillftand geschloffen, Diefer aber von Frantreich felbft gebrochen war, litt bas Mainger Gebiet fehr burch ben innerhalb feiner Grenzen geführten Rrieg. Die Stadt Mainz mußte ben Frangofen 1688 übergeben werben, wurde aber im folgenden Jahre burch bas Reichsheer wieber erobert. Wegen bes Eichsfelbes hatte Maing mit ben Rachbarn ichon längere Beit wieber mannigfache Streitigfeiten, welche burch einen Bergleich vom 24. August 1692 zum Rachtheil bes Erzbisthums beenbet wurden. Der bamalige Befitftand wurde enticheibend

46 \*

und barnach blieben nur Duderstadt, Gieboldhaufen, Lindau und bas Betersftift zu Nörten unter Mainzischer Landshoheit und Epistopalgewalt, wogegen bas übrige untere Eichs= feld, gegen eine Entschädigung von 60,000 Gulden mit weltlichen und bischöflichen Rechten an Braunschweig abgetreten wurde (vgl. Bolf, politische Geschichte bes Eichsjelbes Ih. I, S. 108. Ih. II, S. 23). Kränklichkeit nöthigte ten Erzbischof 1691 zur Annahme eines Coadjutors, Des Deutschmeisters Ludwig Anton, Probstes von Ellwangen und nach deffen Tod (4. Mai 1694) tes auch in Mainz felbst fuccedirenden Bifchofs von Bamberg Lothar Frang von Schönborn (1695 - 30. Januar 1729)\*). Die politischen händel ber Zeit nahmen ihn vielfach in Anfpruch, boch verfaumte er babei nicht das Wohl feines Landes. 3m Jahre 1704 erwarb er tas Amt Kronenberg, auf welches ihm der Raiser die Anwartschaft ertheilt hatte, nach dem Tode des Grafen Johann Nifolaus (v. d. Nahmer, Entwicklung G. 413) und 1714 endete er ben langwierigen Streit mit Rur=Bfalz wegen Böckelheim. Er trat die Mainzischen Rechte barauf ab und erhielt dagegen das Amt neubamberg (Joannis, cit. pag. 994. nro. XLII. von b. Nahmer, a. a. D.). Als Freund der Wiffenschaft nahm er gern das Reftorat der Universität Erfurt an (Joannis, pag. 986, nro. VIII.) und bemühte fich bie Einfünfte ber Universität Main; aus supprimirten Benefizien zu verbessern (Würdtwein, subsidia diplom. III, 273. Joannis, cit. pag. 973, nro. XL.). Für ben Cultus forgte er burch Ginführung eines ewigen Gebetes zur Verchrung bes Altarsfatraments in ber ganzen Diöcefe, im Aufchluffe an die Bulle Innocenz XI vom 16. März 1677 (Joannis, pag. 995, nro. XLVI). Um die Butunft bes Erzstifts ficher zu ftellen, entjchloß er fich bereits im Jahre 1710 zur Annahme eines Coadjutors, des Deutschmeisters Bischofs von Breslau (jeit 1683) und Worms (jeit 1694), Erzbischofs von Trier (jeit 1716), Franz Lutwig Pfalzgrafen von Neuburg, welcher nach jeines Vorgängers Ubleben das Regiment in Mainz nur drei Jahre führte († 19. April 1732). Unterm 11. Oftober 1729 erließ terfelbe ordinationes pro vicariatu et ecclesiis ruralibus und 1731 mehrere Berordnungen über die Verbesserung der geistlichen Verwaltung. Ihm folgte Philipp Karl von Elt (1732 - 21. Mär; 1743). Das Aussterben ber Grafen von hanau 1736 verwidelte ihn in einen Streit mit Heffen=Raffel, der erft 1748 badurch beigelegt wurde, baf Alzenau nebst fünf Dörfern an Main; fielen (v. d. Nahmer, Entwidelung C. 417). Die Berbefferung der inneren Zustände lag ihm am Bergen, wie dies bie Anortnung von monatlichen Versammlungen ber Kuralcapitel (1. Februar 1736), der Erlag einer neuen Ordnung für das erzbischöfliche Bicariat (29. August 1738) u. a. m. an ben Tag legen. Johann Friedrich Rarl, Graf von Oftein (1743 - 4. Juni 1763) begann feine Regierung mit ber Erledigung ber feit 1692 (f. oben) noch nicht völlig gehobenen Différenzen mit Brannschweig wegen tes Eichsfeltes turch eine Grenzberichtigung (Bolf, politifche Geschichte bes Eichsjelbes Th. I, G. 109). Mannigfachen Unfällen wurde bas Land ausgesett, als ber Ergbischof in ben Rämpfen zwischen Breuken und Desterreich auf die Seite bes letteren trat : benn von Freunden wurde es ansgefogen, von Feinden gebrandschapt. Ein nicht geringes Berdienft erwarb fich aber 30hann Friedrich durch Publikation des Mainzischen Landrechts vom 24. Juli 1755 (ren Kämp 13, Die Provinzial= u. statutarischen Rechte in der preußischen Monarchie Th. 111, E. 218. 219), welches der bisherigen ichwankenden Brazis abhali. Seit 1756 übnnahm er tie Berwaltung bes Bisthums Borms, nachdem bereits 1752 bie zum Bisthum erhobene Abtei Fulda als neue Suffragan = Diöceje dem Erzstifte untergeben war. Unter feinem nachfolger bem bisberigen Dombechanten Emmerich Jojeph Breithach von Büresheim, (1763 - 11. Juli 1774), feit 1768 ebenfalls Bifchof von Borme, wurde ber burch bie veränderten Zeitverhältniffe vorbereitete Umfcwung ber firchlichen Berwaltung allgemein herbeigeführt. Sontheim's 1763 veröffentlichte Anfichten (f. B. VI, S. 255) machten auf den Erzbischof einen tiefen Eindruck und willig vereinigte er 1769

ł

<sup>\*)</sup> Mit ber Geschichte beffelben ichließt Joannis feine Rachträge ju Serrarius.

feine Anträge mit denen der beiden andern geistlichen Aurfürsten, um eine unabhängigere Stellung des deutschen Epistopats zu erwirken. Die Aufhebung überflüssiger Feiertage vom 23. Dezember 1766, die Verordnung über die Reform ber Klöfter vom 30. Juli 1771, die erweiterten Bestimmungen über und wider tie Unhäufung bes Landesvermögens in der todten hand vom 6. Juni 1772 u. a. m. befunden unzweideutig ben Geift feiner Berwaltung ber firchlichen Angelegenheiten. Das Wohl feiner Unterthanen suchte er zugleich burch Beförderung von handel und Gewerbe, burch Anlage und Begünftigung milber Anstalten (m. f. darüber auch fein Testament vom 21. Februar 1772, in v. Dohm's Materialien für bie Statiftit. Lieferung II. (Lemgo 1779) S. 239 ff.) u. burch eine geregelte Abministration zu erböhen. Erfurt verdankt ihm die Wiederherftellung feines Wohlstandes, zumal feit Ernennung Karl Theodor's von Dalberg zum Statthalter 1772 (j. ten Art. Band III, S. 256). Mit Kurjachjen vereinbarte er sich über die Ganerbschaft Trefurt und die sogenannte Bogtei bei Mühlhausen am 30. Ja= nuar 1773 dahin, daß Sachfen die geistliche Jurisdittion in den protestantischen Orten, Mainz in dem katholischen Wendehausen besithe, die Hoheit zu resp. 2/s (Sachjen) und 1/3 (Mainz) getheilt werden folle (Bolf, politische Geschichte tes Eichsfeltes I, 11). Rach Emmerichs Tode wählte das Mainzer Capitel den Domcustos Friedrich Karl Joseph von Eichthal zum Erzbischofe und gleich barauf bas Capitel in Borms ju feinem Bijchofe (1774 — 25. Juli 1802). Bald nach der Uebernahme feines Amts bereiste er fämmtliche Gebiete und traf unter dem Beirathe erprobter Staatsmänner für die gesammte Berwaltung tiejenigen Anordnungen, welche zur Bereinfachung und Berbefferung bes Geschäftsganges dienlich schienen. (Eine vollständige Uebersicht ber Drganisation bes Mainzischen Staats findet sich aus tem Jahre 1779 in v. Dohm's Materialien a. a. D. S. 148 – 180, damit verb. m. v. d. Nahmer, Entwicklung u. j. w. S. 399 ff.) Die Erzbischöfe von Main; waren bisher treue Bundesgenoffen bes haufes Defterreich gewefen und hatten sich schon deshalb von Preußen fern gehalten, weil sie eine Gefähr= bung ber tatholijchen Intereffen von bem protestantischen Staate beforgten. Die Gerechtigfeit Fricdrichs bes Großen gegen die tatholifche Rirche mußte aber um fo mehr eine Nenderung ter bisherigen Gesinnung bewirken, als überhaupt tas Prinzip ter Toleranz gegen bie Protestanten mehr Eingang fant. Es erhellt tics unter anderm aus ber Aufnahme, welche ein baden'iches Reftript vom 18. August 1784 in Betreff ter Bersehung ber Kranken in Mainz fand. Das Bikariat antwortete auf Mittheilung Desfelben, baß ichon von mehreren Jahren her den Protestanten, die in den Kur-Mainzi= ichen Landen, und auch in der Residenzstadt Mainz trant würden, ber Bejuch eines benachbarten protestantischen Predigers, jo oft und wie es nur die Kranken wünschten, und zwar ohne Ausstellung eines Reverses gestattet würde (vgl. Mainzer Monatsschrift von geiftlichen Sachen. Jahrgang I. [Mainz 1784. 1785] S. 264 ff.). Die Uneigen= nützigkeit Friedrich's bes Großen, mit welcher berfelbe 1777 und 1785 nach tem Erlö= icen bes baperischen Manusstammes bie Bergrößerungsgelufte Desterreichs bekämpfte und die alten Grundjätze der beutschen Verfassung aufrecht erhielt, gewannen ihm auch bas herz tes Erzbischofs Friedrich Rarl. Derfelbe ichloß sich daher Preußen gegen Desterreich an und war bereit, eine von ihm veranstaltete Rlagschrift ber deutschen Bis icofe gegen ben Raifer bis an den Reichstag ju bringen (m. f. Bert, Leben Stein's, Bb. I, S. 41 ff.). Dazu kam es nun freilich nicht, zumal die Bischöfe gerade in jener Beit bes Raifers in ben firchlichen Angelegenheiten bedurften. Der Erzbifchof hatte auf bem von feinem Borganger betretenen Wege bie Reform im Geiftlichen, nämlich unter Mitwirfung feines Weibbijchofs haimes, weiter geführt. Bor allem lag ihm einerfeits viel baran, die Bildung bes Rlerns ju erhöhen; baber forgte er für tie beffere Dota= tion ber Universität Maing (im Jahre 1781 wurden bie brei reichen Rlöfter Rarthaus, Altenmünster, Reichenklaren aufgehoben und ihre Einkünfte ber Universität gegeben; ogl. anch ben Erlag vom 9. Marg 1784 über die berjelben zugewiejenen fiebengehn Prabenben in ber cit. Mainzer Monatsichrift G. 14 ff.). Freilich erfolgte bereits 1798 die Auf=

hebung der Afademie durch die Franzosen und verordnete unterm 25. Oftober 1784 (a. a. D. S. 124 ff.), daß die Religiofen nicht ferner ihre Studien in den Klöftern, fonbern auf ber Mainger Atademie machen follten. Auf ber andern Geite war er, ungeachtet ber Mikbilligung ber Neuerungssucht (m. f. 3. B. ben Erlaß gegen Eybel's Schrift über die Ohrenbeichte vom 17. Februar 1785 a. a. D. S. 459 ff.) entschieden für Erhaltung und refp. Herstellung ber bischöflichen Rechte, ben Eingriffen bes romischen Stuhls gegenüber (vgl. den Erlaß vom 13. Dezember 1784 wegen der Dispenjationen der Curie a. a. D. S. 527). Als die schon früher gemißbilligten Beschräntungen der Ordinarien durch die pähftlichen Nuntien immer weiter um fich griffen und ber Erzbischof von Salzburg fich an Friedrich Rarl als ten Brimas ber teutschen Kirche wendete, um Abhülfe zu vermitteln, schlug Weihbischof haimes vor, sich über die Beschwerten gemeinsam zu berathen und tie Sache tem Pabste vorzulegen. In Main; wurde nun ein Gutachten bes erzbischöflichen Bikariats abgefaßt (vom 13. Februar 1786, bei Kopp, tie katholische Kirche im 19. Jahrhundert. Mainz 1830. S. 18—20) und außerdem noch von jedem Mitgliede das Botum besonders begründet (a. a. D. S. 20 -37). Darauf folgte ber Emfer Rongreft und deffen Bunktation (f. den Art. B. III, S. 784 ff.). Da tieje und tie weiteren Berhandlungen mit Rom ohne Erfolg blieben, wünschte ber Erzbischof für feine Diöceje auf dem Wege einer Synode Berbefferungen herbeizuführen. Die Borbereitungen für dieselben waren bereits getroffen (m. s. die Altenstücke bei Ropp a. a. D. S. 57 ff.) und ber Erzbischof hatte zur Unterflützung feinen Statthalter in Erfurt Rarl Theodor von Dalberg 1787 zum Coadjutor angenommen, als ber Ausbruch der frangösischen Revolution die Weiterführung ber Angelegenheit hinderte. Am 21. Oftober 1792 fiel Mainz burch Berrath in Die Banbe Cuftine's, Friedrich Karl floh nach Heiligenstart, 1800 nach Erfurt und brachte feine letzten Tage in Aschaffenburg zu. 3m Jahr 1797 erhielt Mainz durch die 1792 erfolgte Erhebung ber Abtei Korvei zum Bisthume einen neuen Suffragan. Mit Friedrich Karl fclieft bie Reihe ber Mainzer Erzbischöfe.

Am Anfange des 19. Jahrhunderts besag das Erzbisthum ein Territorium von 150 Quadrat = Meilen mit 320,000 Einwohnern und gegen 2,000,000 Gulden Einfünfte. (Größere Angaben erscheinen übertrieben, vgl. von Dohm, a. a. D. S. 178. 180. Gaspari, der Reichs = Deputations = Recef. Th. II. (Hamburg 1803) S. 226). 216 Rirchenprovinz hatte es damals zehn Bisthümer unter fich: Worms, Speier, Strafburg, Chur, Bürzburg, Eichftädt, Paderborn, Siltesheim, Ronftanz, Augsburg, Fulda, Rorvei. Seit länger als einem Jahrtaufend hieg Daing: Felix, sancts, aures Maguntia Romanse ecclesise specialis filia: (Schunt, Beiträge 1, 167. III, 273. Böcking, notitis dignitatum II, 969) und Benedift, VII, 975, wie Junocenz III. wie's ihm eigentlich bie nachfte Stelle nach Rom an (f. oben). Der Erzbischof war Primas des gesammten deutschen Klerus. Rudolph von Habsburg nannte die Rirche von Main;: columna Imperii principalis titulis ab antiquo tempore conspicuis ac honorum et libertatum eximiis dotibus insignita (Gudenus, codex I, 756. 757. sq. 1274). Unter allen Ständen bes beiligen römijchen Reichs teutscher Nation nahm Rur-Daing die erste Stelle ein und bejag grofere Privilegien, als irgend ein anderer Reichsfürft. Fürsten und Grafen betleideten bie Erzämter bes hofes von Mainz. Die Glieder bes Domcapitels gehörten meift tem hohen Urel an und Domiccllaren konnten nur folche Berfonen werten, welche fecheschn Uhnen befaßen. Diefer Glanz erlosch plöglich bald nach dem Eintritt in's neue Jahrhundert. Dem Fortbestand der geistlichen Staaten war man schon seit längerer Zeit nicht mehr geneigt und Raifer Rarl VII. bachte im Jahr 1742 bereits an theilweije Setularisationen zur Erreichung seiner politischen Bläne. Dieser Beranke tauchte ren Beit zu Beit seitdem wieder auf, zur Bollziehung tam verselbe aber erst unter unerwar teten und völlig veränderten Berhältniffen. In geheimen Artikeln des Friedens ju Campo-Formio vom 17. Oktober 1797 willigte Desterreich in die Abtretung des linken Rheinufers an Frankreich und refervirte fich felbst Salzburg und den Strich Baperns

am Inn, mahrend verschiedene italienische Saufer mit geiftlichem Gute in Deutschland abgefunden werben follten. Der Friede mit bem beutichen Reiche vom 9. Febr. 1801. ju Luneville überwies bas linke Rheinufer an Frankreich und barauf folgten die Getularifationen ber zur Entschäbigung bestimmten geiftlichen Berrichaften, beren befinitive Feststellung in bem Reichs = Deputations = Receffe vom 25. Februar 1803 ausgesprochen Die Bertheilung ber Mainzer Gebiete erfolgte an Frantreich (bie Diwurde. ftrifte am linten Rheinufer), an Breußen (bie oberfachfifchen gante, nämlich Erfurt, bas Eichsfeld, ein Dritttheil ber Ganerbichaft Trefurt, Die übrigen Besitzungen in Thuringen), an Rur= Seffen (bas Dberamt Umoneburg, bas Umt Fritslar), an Seffen= Darmftabt (bie Memter Gernsheim, Bensheim, Seppenheim, Lorid, Fürth, Stein= beim, Algenau, Bilbel, Rodenberg, Safloch, Aftheim, Birichhorn und mehrere einzelne Boje), an Raffau = Ufingen (bie Memter Rönigftein, Bodift, Kronenberg, Rubesheim, Dberlahnftein, Eltville, Saarheim, Raffel, nebft ben Befigungen bes Mainger Domlapitels auf bem rechten Mainufer unter Frantfurt, und bas Dorf Schwauheim auf bem linten Mainufer), an Lowenstein=Bertheim (die Dörfer Burth und Trenenfurt), an Sohenlohe= neuenstein (Rünzelsan), an Sohenlohe= Ingelfingen (bas Dorf Ragelsberg), an Sjenburg=Bir ftein (Gainsheim, Bürgel nebft Ueberreften ber Abtei Jatobeberg), an Leiningen=hardenburg (bie Nemter Miltenberg, Buchheim, Geli= genthal, Amorbach, Bifchofsheim), an Leiningen=Guntersblum (bie Rellerei Billig= heim), an Leiningen= Seibesheim (bie Rellerei Reibenan), an Galm= Reifericheib= Bebbur (bas Umt Krantheim), (vgl. bie Details bei Gaspari, ber Deputations-Recef. Ih. II, v. Soff, bas beutiche Reich vor ber frangösischen Revolution und nach bem Frieden zu Lüneville. Th. II, (Gotha 1805) G. 150 ff. 188. 199. 207. 222. 226. 227. " 229. 231. 240. und v. b. Nahmer, Entwidelung a. a. D.). Die Abficht ber paciscirenden Dachte war aber, ben erften geiftlichen Rurfürften auch ferner ju erhalten. Der Coabjutor Friedrich Rarl's, Rarl Theodor von Dalberg (f. ben Urt. Band III, S. 256 ff.), welcher am 26. Juli 1802 als fein Nachfolger eingetreten, erhielt als Reichs-Erztangler, Metropolitan und Primas von Deutschland ben geringen Ueberreft bes Mainger Territoriums (bas Oberamt Afchaffenburg, Die Alemter Auffenan, Lohr, Drb, Prozelten und Klingenberg, foweit bas letztere am linken Ufer bes Mains liegt) nebft einigen anderen Gebieten (vgl. Gaspari, a. a. D. G. 221 ff., v. Soff, a. a. D. G. 116 ff.). Der Reichs= Deputations= Recep, welcher in §. 25 bies verordnete, bella= rirte zugleich: "ber Stuhl zu Maing wird auf Die Domfirche zu Regensburg übertragen ..... Geine Metropolitan = Gerichtsbarfeit erftredt fich in Bufunft über alle auf ber rechten Rheinfeite liegenden Theile ber ehemaligen geiftlichen Provingen von Maing, Trier und Roln, jedoch mit Ausnahme ber foniglich preußischen Staaten; ingleichen über Die Salzburgifche Proving, foweit fich Diefelbe über Die mit Bfalzbabern vereinigten Länder ausbehnt." Dieje Beränderung war felbftändig weltlicher Geits beliebt worben. Die firchliche Santtion erfolgte, ohne Rudficht auf Die frühere Befchlugnahme bes Deputations = Receffes, durch einen pabftlichen Confifterial = Erlag d. d. Paris, 1. Februar 1805 (Dund, vollftandige Sammlung ber Konfordate Th. II, G. 213 ff.). Derfelbe ichließt fich an die jur Ausführung des Konfordats von 26 Meffibor IX (15, Juli 1801) ergangenen Circumscriptionsbulle für Frankreich vom 20. November 1801: Qui Christi Domini:, burch welche bie Rirche von Maing als ergbifcoflicher Git jupprimirt und gugleich ju einem einfachen Bisthume, unter bem Metropoliten von Mecheln, befchräuft auf ben linterheinischen Theil bes alten Mainger Ergftifts, umgewandelt mar. Indem nun über Dalberg bier nicht weiter ju fprechen ift (f. b. Urt.), ebenjo wenig wie über Die fpateren Schidfale ber früheren Mainzischen Gebiete (m. f. über bie neueren Territorialberänderungen v. Der Rahmer, a. a. D.), beschränft fich bieje Darftellung zum Echluffe auf bas neue Bisthum Maing felbft. Die Bermaltung beffelben übernahm ber am 6. Juli 1802 von Buonoparte ernannte Bijchof Jofeph Ludwig Colmar am 3. Ottober b. 38. und führte Diefelbe gang nach ben Grundfagen, welche bie frangofifche

Gesetgebung vorschrieb. (Die betreffenden Bestimmungen finden fich unter andern gut zusammengestellt, in Bermens handbuch ber Staatsgesetgebung über ben chriftlichen Kultus — am linken Rheinufer, Nachen 1833 ff.). 3mar erlebte er noch bie Reoccupation ber Stadt Mainz burch die Alliirten am 17. Mai 1814 und die Herstellung beutscher Serrschaft, aber nicht mehr bie Reorganisation ber Mainger Diöcefe. Er ftarb am 15. Dezember 1818. Seit bem März beffelben Jahres begannen bie Berhandlungen mehrerer fürdeutscher Regierungen über die Bereinbarung mit Rom; an tie Stelle des verewigten Bischofs nun fofort einen neuen zu feten war unter den damaligen Umständen nicht thunlich und fo entschloß man sich zu ber Berwaltung burch einen Generalvitar, bis die ganze Angelegenheit geordnet mare. 3m Intereffe von Main; fuchte bie bortige Beiftlichteit die Berftellung ber erzbischöflichen Burte für bieje Rirche nach, gestützt auf ten mehr als taufentjährigen Besitgtand berjelben, auf tie Gerechtigfeit, baß verühtes Unrecht wieder aut gemacht werde, auf die günstige Lage ber Stadt und ben ichonen Dom (vgl. lleber bie gerechten Anfprüche ter Mainger Rirche auf bas neu zu errichtente rheinische Erzbisthum Main; 1821). Dan tonnte fich indeffen nicht dazu entschließen, für die zu errichtente oberrheinische Kirchenprovinz, Mainz zur Metropele ju erheben, sondern wählte Freiburg im Breisgau, mährend Mainz in seiner bescheide nen Stellung verbleiben follte. Bei ber Circumscription ter Diöceje ward ber Gefichtspuntt als maßgebend bestimmt, bag tiefelbe fich auf die Grenzen des betreffenten ganbes, des Großherzogthums heffen zu beschränken habe. Das 1801 errichtete Bisthum Mainz hatte bas ganze Departement vom Donnersberge und ben größten Theil tes Saardepartements umfast; ba bieje Departements zwijchen Bahern und Beffen getheilt wurden, ergab fich tie Nothwendigkeit einer Sonterung, fo tag ber bisherige linterbeinische baberische Theil von Mainz zur neuen Diöcese Speier genommen wurde, Main; aber zugleich ric Epistopalrechte über die großherzoglichen Besitzungen am rechten Rheinufer übertragen wurden. Die für Die oberrheinische Rirchenprovinz ergangenen Bullen: Provida solersque: vom 16. August 1821 und: Ad dominici gregis custodiam: vom 11. April 1827 erhielten bie landesherrliche Bestätigung am 12. Oftober 1829. Daranj folgte das Vollzichungsvetret bes pähftlichen Bevollmächtigten Johann Baptift ren Reller, Bifchofs von Rottenburg vom 28. November 1829 über die Errichtung bes Bisthums Mainz, welches somit von ber Subjektion unter Mechelu für völlig gelöst und bagegen ber Metropolitangewalt von Freiburg unterworfen erklärt wurde. Inzwijchen hatte ber Großherzog Ludwig fich mit tem römischen Stuhle über bie Perfon bes neuen Bischofs geeinigt und nach eilfjähriger Sedisvacanz wurde Joseph Bitus Burg am 28. September 1829 von Pins VIII. präkonisirt und am 12. Januar 1830 feierlich eingeführt. Das Gouvernement verküntete an temfelben Tage diefe Thatfache und a mächtigte zugleich bas in die Stelle des bijchöflichen Generalvikariats eingesetzte Demcapitel zur Ausübung feiner Funktionen. (Sämmtliche hierauf bezügliche Urtunden finben fich theils vollständig, theils im Auszuge in Weiss, Corpus juris eccl. Catholicorum hodierni. Gissae 1833. pag. 186 sq. 213-215, beffelben Archiv ber Rirchenrechtswiffenschaft. Bb. II. Frankfurt a. M. 1831. S. 283 ff. Münch, vollständige Sammlung aller Ronfordate. Br. II. G. 309 ff.). Jojeph Bitus übernahm jein Amt unter fcwierigen Berhältniffen : benn gleich nach feiner Einfetzung erging unterm 30. Januar 1830 eine landesherrliche Berordnung über die Ausübung des oberfthoheitlichen Schuprechtes iber bie tatholifche Kirche (Weif, Archiv G. 285. verb. G. 275 ff. Corpus juris pag. 313 sq.), welche die bei der Publikation der pabstlichen Bullen am 12. Oftober 1829 ausgeiprechene Refervation auszuführen bestimmt war. Der Pabst erlieg dagegen am 30. Juni 1830 ein Breve, welches ben Bischöfen zur Pflicht machte, für vollftändige Ausführung ter früheren Bestimmungen Sorge zu tragen (f. Tübinger theologische Quartalschrift. Jahrgang 1830. heft IV, S. 787 ff.), was jeroch ohne Erfolg blieb. Bu weiteren Conflitten zwijchen bem Bijchofe und ber Regierung tam es übrigens nicht und es tonnten bie nöthigen Einrichtungen für die Rirche im Ganzen ungehindert getroffen werten.

Dahin gehört vor allem die bischöfliche Berordnung vom 16. Juli 1830 über die Ein= theilung ber Diöceje in Detanate, zu beren ordentlicher Durchführung eine amtliche "Rirchliche Statistik" (Mainz 1830, gedruckt bei 3. Wirth) herausgegeben wurde. Der Bischof ftarb am 23. Mai 1833 und hatte zu scinem Nachfolger den früheren Generalvitar und bamaligen Domdechanten Johann Jatob Sumann, ber aber bereits am 19. August 1834 verewigt ward, worauf Beter Leopold Kaifer (1835 - 30. Dezember 1848) eintrat. In gemäßigter Beije administrirte berjelbe bas Bisthum und erwarb sich durch den Erlaß ausführlicher Diöcesan=Statuten 1837 ein besonderes Ber= bienft um baffelbe (gebrudt Maing 1837. verb. Schumann, Sammlung ber tas Rirden- und Schulwefen betreffenten landesherrlichen und bischöflichen Verordnungen und Erlaffe. Mainz 1840). Bon ten großen Bewegungen und Rämpfen, in welche bie Lirche seit 1848 hineingezogen wurde, erlebte er kanm ben Anjang. Die Bahl seines Rachfolgers wurde am 22. Februar 1849 vollzogen und fiel auf den Professor der Theologie und Philosophie an der Universität Gießen Dr. Leopold Schmid. Der Babst verweigerte aber, noch che ber Informativprozeg vollzegen mar, bie Bestätigung, indem es ben Feinden bes Gewählten gelang, bem Babfte tie Ueberzeugung ju erwecken, "bag berfelbe jener Gaben entbehre, bie nach ber Borfcbrift ber beiligen Ranoncs zur rechten und nüglichen Berwaltung des fo ichweren bischöflichen Amtes durchaus erforderlich find." In seinem Schreiben vom 7. Dezember 1849 an das Domkapitel ermahnt Bius IX. 3u= gleich "eine folche Wahl zu treffen, tie Euch zum Lobe, ter Kirche zum Frohloden und Uns zur Freude gereiche, besonders da ihr ja auch aus Euerem Collegium selbst eine Bahl tiefer Art vornehmen könnet" (m. f. L. Schmid über tie jüngste Mainzer Bi= fcofswahl. 2. Aufl. Giegen 1850). Die Babl fiel nunmehr auf Bilhelm Emanuel von Retteler am 29. Mär; 1850, welcher gegenwärtig noch der Diöceje vorsteht und in den noch nicht beendigten Rämpfen des Episkopats der oberrheinischen Kirchenprovinz mit ben refp. Landesregierungen eine ebenjo entschiedene, als hervorragende Stellung einnimmt. S. F. Jacobson.

Maiftre, Graf Jojeph von Dl., geboren zu Chambery 1. April 1753, war ber Sohn bes Präsidenten bes Senats von Savoyen, teffen Mitglied er 1787 wurde. Er ließ, 22 3. alt, feinen eloge du roi Victor Amedee bruden; 1784 schreibt er: "dieses Jahrhundert zeichnet sich aus burch einen Geist ber Zerstörung, welcher nichts verschont; Gesetze, Gebräuche, alte Institutionen, Alles hat er angegriffen, erschüttert und die Berheerung wird sich bis zu Grenzen ausdehnen, welche noch nicht abzuschen find". 218 bie Truppen bes revolutionären Fraukreichs 1792 Savoyen befesten, begab er fich nach Biemont und ichrich Dichreres gegen die Revolutionspartei; feine Considérations sur la France 1796 in 8º. hatten starte Berbreitung. Trop ter ftrengen Bolizeiverbote wurden sie in Einem Jahre in Paris treimal neu aufgelegt. Als fein König burch schamlose Gewalt seiner Berbündeten, der Franzosen, 1798 zum Berzicht auf feine festländischen Besitzungen gezwungen wurde, folgte ihm 3. v. Maistre auf die Infel Sardinien, wo er an die Spipe der Groß-Ranzlei gestellt wurde. Er theilte hier bas unthätige, bigotte Leben res hofs bis 1803, wo er als Gefandter nach Bum Diplomaten im gewöhnlichen Sinne eignete er fich wenig, St. Betersburg ging. ba er nugleich lieber sprach, als hörte.

Seine biplomatische und schriftstellerische Thätigkeit hob sich mit ben Siegen ber Berbündeten über Napoleon und mit ber Rücktehr seines Königs in den Besitz sciner festländischen Staaten, 1814. Jene hat Farini in seiner storia d'Italia dall' anno 1814 sino a' nostri giorni, Torino 1854, durch Dokumente aus dem piemontesischen Staatsarchive in das gehörige Licht gestellt. Während Kaiser Alexander damals voll warmer Dantbarkeit gegen die rettende Vorsehung fürstlich baraus bestand, daß ben Völlern, bie so viel gelitten und so heldenmüthig getämpst hatten, die seierlichen Bersprechungen ber Stunde ber Noth gehalten würden, hatte in Turin eine unglaublich bornirte, bigotte Junter- und Pjaffenpartei eine so unsinnige Neaction betrieben, das Desterreich die andern

Mächte leicht überzeugen tonnte, wie bochft gefährlich es wäre, berfelben noch weitere Provingen Italiens preiszugeben. Die Thorheiten und Gehäffigkeiten jener Reaction burch vermeintlich prophetische Phrafen und unläugbare Unmahrheiten in ein möglichft gunftiges Licht zu stellen, bazu mar 3. v. Maistre ganz ber Mann. Die Männer, welche im Krieg und Frieden bem (französischen) Staate fortgedient hatten, fah er als Abtrünnige, als Berräther der Dynassie an, als deren Gigenthum ihm Land und Leute erichienen. Ueber ihre bittere Burudjetung benen gegenüber, die 16 Jahre lang "nichts gethan hatten", fcbreibt er im August 1814 an Neffelrode: wir wiffen wohl, daß ber verlorne Sohn mit offnen Urmen muß aufgenommen werden (wenigstens, wenn er freiwillig zurüdtehrt), aber es findet fich nirgends geschrieben, bag in Betracht feiner ber im Baufe gebliebene Sohn enterbt werden muffen. Er fordert ben Raifer auf, bie von ihm empfangenen, mit ben Thatsachen boch ganz übereinstimmenden, Rachrichten als giftige Berleumdungen revolutionärer Frechheit zu verachten. Dem romantischen Bolitifer ging die Reaction in Turin noch nicht weit genug. Er hätte gerne die Räufer ber Nationalgüter zu Gunften bes Abels, welcher biefe vor 1796 zu Leben gehabt hatte, außer Besitz gesetzt. Daß damit die Fürsten ihr verpfändetes Bort gebrochen hätten, focht ihn nicht an, er glühte für etwas Höheres als die Moral; feine glühende Phantasie, feinen in ben Beiten ber revolutionären Gewaltthaten vielleicht beiligen Born hielt er für feurige Frömmigkeit, und fein Scharffinn bot ihm eine Logik, beren Rühnheit nichts achtete.

Die Abtrennung eines Theils seines heimathlandes Savoyen zu Gunsten Frankreichs (1814) veranlaßte ihn zu Noten, worin er die große Gesahr träftig auseinandersetzte, in welche Italiens Unabhängigkeit auch dadurch gesetzt werde. Da heißt es in seiner Note an Ressellens (denn Rußland nahm sich damals besonders Piemonts gegen Desterreich und Frankreich an): die Nationen (hier Savoyarden) zählen und gelten doch etwas; es ist nicht erlaubt, sie gering zu achten, ihre Gesühle, Reigungen und Forderungen mit Füßen zu treten". — Die italienischen Unabhängigkeitsmänner weisen auf die Worte hin, welche I. v. Maistre Angesichts der Verdreisachung des österreichischen Gebiets in Italien schrieb: armes Italien, in welch betlagenswerthen Abgrund sollst du stürzen! man braucht nicht besonders gescheidt zu sev, um zu errathen, daß Italien die Münze ist, womit man Anderes bezahlen will. Und boch sind die gezwungenen Trennungen und Bertnüpfungen von Nationen nicht bloß große Berbrechen, sondern große Absurtheilten. Man muß Allem aufbieten, um nicht zum Trabantendienst verurtheilt zu werden."

Daraus erhellt, wie der Graf verschiedene Gründe haben konnte, um die Seilige Allianz mit Mißtrauen zu betrachten. Dag die damit gelobte gegenseitige Sulfleistung von Seiten bes unmystischen Defterreichs als Necht zur Intervention murbe gehandhabt werden, war um fo leichter einzufehen, als England damals alles Mögliche that, um Biemont zu einem ganz besonderen Bertrage mit Defterreich zu bewegen. Diefem arkeitete 3. v. Maistre in Betersburg und gewiß im Sinne dieses Rabinets entgegen, ob er sich gleich von ber eventuell zugefagten Hülfe Rußlands für Piemont wenig wa-Er fab in jener Allianz ber Mächte für die fleineren Staaten nur eine Bafprach. So blieb auf bem Festlande außer dem Pabste nur noch ber König wi fallenstellung. Sardinien außerbalb der heil. Allianz. Endlich rieth aber 3. v. Maistre selbst 🔯 ju, ben gebieterischen Billen Aleranders zu erfüllen, um fich baburch feiner Sulfe ju versichern und den öfterreichischen Banden sich zu entwinden, pcar apres s'etre allie en Jesus Christ notre sauveur, Verbe du très Haut et Parole de vie, pourquoi et à que propos s'allier en Metternich?" fcyreibt er. Bu Beruhigung feines Gemiffens migt ber Rönig feiner Beitritte= Erklärung eine Rlaufel beifügen, und fo "se moquer des trois Mâges!" Und fo geschah es.

3. v. Maistre hatte aber noch ein ächt tennzeichnendes Motiv, welches ihn, wie ben Pabst, gegen die heil. Ullianz ftimmte. Es war nämlich dem Grafen nicht entgans

gen, daß Alexander sich berufen glaubte, eine Bereinigung ber drei christlichen Hauptbekenntniffe anzubahnen, und daß ihm dagn die h. Allianz mit dem katholischen Defterreich und bem protestantischen Preußen fo wichtig war. Der Raifer fprach eines Tages ju 3. v. Maistre: es ift im Christenthum etwas, was viel größer ift, als unsere verichiedenen Confessionen, und eben dies ift feine substanzielle Lehre. Bir müffen damit anfangen, ben Unglauben zu betämpfen, welcher bas wahre Uebel ift, beffen man fich Wenn wir ce bahin bringen, daß bas Evangelium von Allen geübt erwehren muß. wird, werden wir einen großen Schritt gethan haben. 3ch glaube, ja ich bin gewiß, baß fich eines Tages alle verschietenen Gemeinschaften vereinigen werben; unfre Sache ift, biefen Augenblid, welcher noch nicht gekommen ift , vorzubereiten und zu beschleunis gen. - Diefer Mystit der chriftlichen Sumanität und ber Butunft feste 3. v. Maiftre, fo begeistert er auch von der Zukunft prophezeite, eine wesentlich reaktionäre Mystik, theilweise Fanatismus entgegen. Da er im persönlichen Verkehre nicht so schroff war, wie in feinen Schriften, erlangte er in ben bochsten Rreisen in St. Betersburg bie Geltung eines Cehers. Die Icsuiten, feine Verbündeten, wußten felbft in benjelben Profelpten ju nehmen; der Raifer, durch ben Cultusminister Fürsten Galligin bearbeitet, verbannte fie unerwarteter Beife ans Betersburg und Mostau. Ihnen nach räumte auch ber Graf 1817 Rufland. Sein Rönig ernannte ihn zum Staatsminister und zum haupt ber Groß-Ranzlei bes Festlands.

Da wir nun den Mann und seine praktische Stellung kennen, haben wir den Schlüffel zu feinen Schriften. In den Jahren 1810 und 1814 erschien sein essai sur le principe regenerateur des constitutions politiques, 1816 eine llebersetzung Blutarchs mit Noten von ihm: sur les delais de la justice divine dans la punition des coupables. Um meisten Aufschen machte scin Buch: du Pape 1819, zweite vermehrte Ausgabe in zwei Bänden 1821.

So viel und fo flammend er vom Glauben sprach und schrieb, fo mußte er doch feine wichtigsten Glaubenspostulate und -Gegenstänte hantgreiflich gelöst und verförpert feben, fo namentlich bie Borfehung über bas Menschengeschlecht und ihre Einheit. Gie war ihm natürlich im Babst personificirt. Der starke, unlösbare Rnoten für alte startrömische Apologeten, bas gesegnete Fortbestehen ber nicht römischen Rirchen, mußte bem 14 Jahre in Rufland weilenden befonders hart anliegen. Allein Die geschichtlichen Thatsachen machten ihm fo wenig Strupel als Fürstenwort, bies beweist namentlich feine Behandlung ber Rirchenverfammlungen in feiner Schrift: de l'église gallicane dans son rapport avec le souverain-pontife, pour servir de suite à l'ouvrage intitulé: du Pape. 1821. Er wußte als ächt reaktionärer Mchftiker nach Bedarf auch beibe Augen an schließen, 3. B. gegenüber tem Berfall der ganz katholischen, romanischen Bölter. — In feinem: du Pape betrachtet er biefen unter ben vier Beziehungen zur tatholijchen Rirche, zu ben weltlichen Fürstenstühlen, zur Civilifation und bem Glud ber Bölter und zu ben ichismatischen Rirchen. Er zeigt die Nothwendigfeit feiner Birtfamteit , ftellt bie Babfte als die wahren Gründer der chriftlichen Civilisation bar, und brängt zu dem Schluffe: "ohne Babst gibt es tein Christenthum mehr, und in una bwendbarer Folge= rung ift damit bie sociale Ordnung in's Berg verwundet." Durch Einimpfung ber nationalen 3bee auf diefen Stamm hat ber Jefuitenfeind Gioberti feine für Italien und bie Curie fo verhängnifreiche Schrift del primato d'Italia erzwedt. Denn, wie Gerbinus richtig bemerkt, können auf dem Stamm der romantischen Literatur und Bolitik nebeneinander Reaktion und Revolution Blüthen und Früchte treiben.

Richt somohl bas Licht des Evangeliums, als des A. Lest., nicht italienische Klarheit, sondern das düstere nordische Feuer des Druidenopfers, leuchtet in den Schriften seit der Restauration, die blutrothe Flamme des Autodasse's in seiner Lettre d'un gentilhomme russe sur l'inquisition espagnole, Paris 1822. In den ebenfalls posthumen soirées de St. Petersbourg ou entretiens sur le gouvernement temporel de la providence, Paris 1821, zwei Bände, wird besonders die priesterliche und Opferidee 3. B. auf das Menschenopfer des Schaffots und des Krieges angewendet\*). Der faltenreiche Mantel dieser phantastischen Priesteridee hat sich von je der Taschenspielerei romantischer Staatskünstler besonders empschlen. Ich sinde nicht, daß er selbst in den ehernen Zeiten als Priester in Wassen für seine Ueberzeugung eingestanden wäre, so sehr er das Recke — im Schreiben suchte. — In seinem traits contre la philosophie de Bacon, sucht er diesen als einen mittelmäßigen Kopf darzustellen und damit die kritische Philosophie selbst zu erniedrigen.

Er sollte noch erleben, was er und Seinesgleichen gefäet hatten, die Revolution in Reapel. Unmittelbar vor dem Ausbruch in Turin starb er 25. Februar 1821. Der •Mann, welcher die Zukunft als seinen Bhantasien verfallen verkündigt hatte, schreibt schließlich: Hic jacet! Ich endige mit Europa; das heißt in guter Gesellschaft abtreteu! Er war der Prophet der zugleich rachedürstenden und abgestandenen, blasirten "guten Gesellschaft", welche nach den Erschütterungen der napoleonischen Zeit auf dem Pjuhl der Reaktion einer bequemen Erschütterung, der süßen Schauer einer romantischen Emotion bedürftig war: für sie war 3. v. Moistre ein Michel Angelo mit der Feder.

Farini schreibt in obengenanntem Werte: "Die Boefie und eine politische Philosophie, welche sich katholisch nannte, hatten sich kühn zur Unterstützung Roms (um 1814) erhoben. Chateaubriand hatte bie Sergen mit ber magischen Bhantafie und bem eleganten Affett feiner Dichtung über tie Fasten ber chriftlichen Religion erwärmt. Bonald entwidelte bas Dogma einer politischen, mit religiofer verschlungnen Offenbarung, und indem er Gott allein die Souveränetät zuschrieb, gründete er die Threne auf den göttlichen Stuhl St. Beters und setzte der Theokratie die Mitra auf. 3. von Maistre urtheilte, alle Uebel Europa's seyen eine gerechte Strafe Gottes und eine verdiente Sühnung ber verkehrten Lehren des Jahrhunderts, bewies, daß tein Beilmittel wirkfam fey, wenn nicht nach Ausrottung bes gottlofen Samens die Nationen fich ber alten Bucht und Einrichtungen erinnern würden. Ein Maun von fanfter Seele, aber schrecklicher Phantasie, von ausgezeichnetem Scharffinn, aber wenig bewandert in ben modernen Wiffenschaften, tachte Maiftre tie Gegenstände nicht als Bhilosoph durch, sondern prophetete wie ein Drakel, er trug nicht vor wie ein Redner, er bonnerte wie ber Blipftrahl Gottes. Gein Styl war fo fingulär, wie fein Scharffinn, verwegen wie feine Bhantasie, er fcrieb nicht, er meiselte, er überzeugte nicht, er erschütterte, er juchtigte, ftatt zu beffern; Liktor und Inquifitor gab er ben Reichen bas Gefetzbuch mit bem henkerbeil und bem Scheiterhaufen; von einem Paradoron zum andern ichreitent, vergötterte er den Scharfrichter und pflanzte den Galgen in das Paradies". Rendlin.

Majestätsbrief, böhmischer. Diesen Namen führt die Urkunde, in welcher Kaiser Rudolph II. am 12. Juli 1609 den protestantischen Böhmens volltommen freie Religionsübung zusagte, ihnen die Prager Universität und ein eigenes, von dem erzbischöflichen Stuhle zu Prag durchaus unabhängiges Consissorium zugestant und ihnen erlaubte, nicht nur im Besithe aller Kirchen und Schulen, die sie zur Zeit in Städten, Dörfern und Märkten bereits inne hatten, ungestört zu bleiben, sondern nach Bedürsniß auch noch nene zu bauen. Rudolphs Bruder, der Erzherzog Matthias, dem jener im 3. 1608 Ungarn, Mähren und das Erzherzogthum Oesterreich abtreten mußte, hatte bereits in jenem Jahre den evangelischen Ständen Desterreichs ihre Religionsfreiheit bestätigt\*\*), welchen Umstand die protestantischen Scänden Majestätsbrief erzwangen. Rachem Andolph 1611 auch Böhmen an Matthias abgetreten hatte, deschwor auch vieser den Majestätsbrief feierlich in Gegenwart der böhmischen Stände;

<sup>•)</sup> In berselben Schrift führt ihn sein Fanatismus bahin, bie Berurtheilung bes Calas, † 1762, zu vertheibigen. 39b. I. S. 55. "Rien de moins prouvé que l'innocence de Calas. Il y a mille raison d'en douter et même de croire le contraire.

<sup>\*\*)</sup> Bergl. B. Raupach, Evangel. Defterreich. Th. III. S. 172 f.

benselben Eid leistete Ferdinand, der Erzherzog von Steiermart und Kärnthen, als Matthias ihn 1616 zu feinem Nachfolger in Böhmen bestimmt hatte. Doch mit des Letteren Einflusse änderten sich die Verhältnisse; die Gegner des Protestantismus gewannen in Böhmen eine immer größere Macht, in Folge deren sie Ansangs den Artikeln des Majestätsbriefes ihre Deutung unterlegten, bis sie endlich ihn offen zu verleten sich nicht scheuten. Diese Verletung reizte die Böhmen zu offener Empörung, die am 23. Mai 1618 in der Statthalterei zu Prag begann und am 10. Nov. 1620 mit der Niederlage am weißen Berge und mit dem Verlusse aller ihrer Freiheiten endete. — Johann Borrot hat den Majestätsbrief böhmisch und beutsch mit erläuternden Anmerkungen zu Görlich im 3. 1803 herausgegeben unter dem Titel: "Der vom Kaiser Rudolph II. den Protestanten in Böhmen ertheilte Majestätsbrief". & Heller.

Majoliten, f. Somaster. Majolus, f. Clugny.

Majoriftischer Streit bezog fich auf das Berhältniß bes Glaubens zu den guten Berten, von welchen Georg Major (geb. 1502 in Nürnberg, 1529 Rettor in Magdeburg, 1535 Pfarrer in Eisleben, 1536 Projeffor in Wittenberg, 1547 Pfarrer in Merseburg, 1548 von bort vertrieben und mieder nach Wittenberg zurückgekehrt) lehrte, raß fie zur Seligkeit nothwendig jeven. Die Augsburger Confession hatte sich barüber ausgesprochen im Urt. 6.: "bag folcher Glaube gute Früchte und gute Berte bringen foll und daß man muffe gute Werke thun, allerlei, fo Gott geboten hat, um Gottes willen. Doch nicht auf folche Werke zu vertrauen, tadurch Gnade für Bott zu verdienen. Urt. 29. aber, vom Glauben und guten Berten, der fich im Eingang gegen vie Unwahrheit verwahrt, baß tie Evangelijchen gute Berte verbieten, wiederholt faft wörtlich diefelbe Bestimmung : nicht bag man barauf vertraue, (Inate bamit zu verdienen, fontern um Gottes willen und (bas ift hier noch weiter beigejeut) Gott zu Lobe," mas näher rahin begründet wird: "ter Glaube ergreift allezeit allein Gnade und Bergebung ber Sünde. Und weil burch den Glauben ber h. Beift gegeben wird, fo wird auch bas herz geschidt, gute Werte ju thun." - In bem Leipziger Interim aber Dec. 1548 (j. b. Art.), bas auch ju andern Streitigkeiten in ber lutherifchen Rirche, wie den adiaphoriftischen und ipnergistischen ten Grund legte, hatte ter Berfasser ter Augsburgifchen Confession aus Friedensliche, aber unter Claufeln, welche bem mab. ren evang. Glauben nichts vergeben follten, sich bestimmen lassen, im Punkt sola fide nachzugeben, die tatholische Lehre von der eingegebenen (infusa) justitia jugugestehen und tie Formel anzuerkennen, bag auch die Tugenden und guten Werke in bem Berföhnten Berechtigteit genannt würden, bag Gott tiefen ichwachen angefangenen Gehorfam um feines Sohues willen in dem Glaubigen sich wolle gefallen lassen und tak die Tugenben zur Seligkeit nothwendig schen." Da tiefe Bestimmungen in der lutherischen Belt viel Mergerniß erregten, insbesondere auch bem Major, als einem Mitarbeiter am Interim einen beftigen Argriff Amstorfs 1551 zuzogen, und bie Antinomisten, Agritola an ber Spite, nun nur um fo entschiedener tem andern Ertrem zusteuerten, fo bewog bies ben Georg Major, für bie als papistisch erschienenen Sate mit um fo icharferer Betonung und um fo größerem Gifer einzustehen. Er mar von Bittenberg als Infpector ber Mansfeldischen Rirche, die ihn, J. Bigand an der Spipe, als Bittenberger perhorrescirte, nach Eisleben berufen worden und war in diefer neuen Stellung burch ben Angriff Amsborfs, ben er aber als alten Mann und als alten väterlichen Freund iconen wollte, empfindlich berührt. In feiner "Untwort auf bes ehrwürdigen herrn Amsborfs Schrift 1552," in der er als unbetheiligt die Verantwortlichteit für manche Buntte bes Interim ablehnte, fagte er daher: "das betenne ich, daß gute Werte zur Seligkeit nothmendig find und fage öffentlich und mit flaren Borten, daß niemand burch böje Berte felig werden tann, und bag auch noch Rionand ohne gute 2Berte felig geworden ift und fage mehr, wer anders lehrt, auch ein Engel vom himmel, ber fen verflucht."

Dabei unterschied er jedoch eine dreifache necessitas, 1) necessitas meriti, als ob man burch bie guten Berfe bie Geligkeit verbienen könnte, in welchem Ginne er burchaus im Einklang mit allen Evangelischen sich gegen die Nothwendigkeit der guten Werke beharrlich und austrücklich verwahrte; 2) necessitas consequentiae, daß die guten Werte nothwentig aus tem Glauben folgen müffen "wie die Sonne nie ohne Glanz und Schein ift" und endlich 3) necessitas debiti, daß man nach dem Willen Gottes schuldig fey, sie zu thun (over, wie sein Anbänger, Superintendent Menius in Gotha, 1554 fagte: fie fepen nothmendig non in articulo justificationis, sed in articulo novae obedientiae.). Er präcifirte fobann feine Anficht noch weiter in der 1553 herausgegebenen Predigt von Bauli Betehrung: "bona opera necessaria ad retinendam vitam (Menius: et non amittendam salutem); ba find fie fo nothwendig, daß, da du fie nicht thuft, es ein gewisses Beichen ift, daß bein Glanbe tobt und falfch, gefärbt und eine rein erdichtete Opinion ift." Diefes erklärte er weiter 1558 in feinem Betenntnig von bem Artikel von der Justifikation: "nothwendig als Wirkung bes wahrhaftigen Glaubens und bes heiligen Geistes, als Früchte der Gerechtigkeit und Biedergeburt, welche bem Glauben folgen müffen." Dabei erbot er sich aber bereits "bie Worte necessaria ad salatem wegen ber Möglichkeit ber falfchen (papistischen) Deutung nicht weiter zu gebrauchen, wie er fich benn beren ichon etliche Jahre enthalte, und 1570 in feinem "Teftament" nahm er den Ausdruck völlig zurndt.

Seine Lehre war nämlich alsbald angegriffen worben. Flacius hatte ihm vorgeworfen, das "necessaria ad salutem" und sola fide feyen ein unmittelbarer Biderfpruch; fein Zusatz sey "wie saurer Effig, ber ben suffen Honiggeschmad bes Evangeliums verberbe;" Chriftus für uns und Chriftus in uns werde von ihm zusammengeworfen; nach feiner Lehre könne man Chriftum im Angesicht bes Totes, wo man teine guten Berk mehr thun tonne, nicht mehr ergreifen und fleine Kinder können nicht felig werden; ja bann müßte mit Gewißheit bestimmt werden, wie viel Bfund und Loth jeder wenigstens thun müsse. Gallus entgegnete unter Andrem: dann müßte auch wahr sehn, durch boje Werke verliere man die Seligkeit, was aber falfch fep, tenn wer boje Werke thue, habe keinen Glauben, also auch keine Seligkeit und nichts zu verlieren. Die Prediger von hamburg (Joachim Westphal an der Spipe), Lübeck, Lüneburg, Magdeburg beeilten fich, in bas Verdammungsurtheil einzuftimmen; ber alte Graf Albrecht von Dansjelt wurde vermocht, ben Major in größter haft aus Eisleben zu verbannen. Flacius ließ sich in der Hitze des Streits zum Ausspruch hinreißen: Deus non curat opera. Der alte Amstorf aber entgegnete: "wer biefe Borte lehrt, nocessaria ad salutem, fage ich, Rikolas von Amsborf, daß derfelbe ein Belagianer, Mamelut und zweifältiger Bapift fey" und tam nun gar 1559 auf den andern Abweg ber Lehre: noxia ad salutem, der aber nicht nur von Melanchthon, sondern auch von Flacius, Gallus, Mörlin und später von Chemnig befämpft mürde.

Doch nicht bloß fanatische Eiferer traten gegen Major auf, ber offenbar ber an sich löblichen Tendenz, die Nothwendigkeit der guten Werke dem Antinomismus entgegen zu halten, durch sein heraussorberndes Auftreten geschaet und durch sein Gebahren, als bringe er etwas unerhört Neues, die Gegner, welche doch in gewissem Sinne alle auch die necessitas der guten Werke gelehrt, erdittert, jedenfalls aber durch sein Schwanken in immer neuen Bestimmungsversuchen die Möglichkeit papistischer Mißtentung seiner Lehre selbst am deutlichsten zu erkennen gegeben hatte. So erklärten denn in ganz objektiver Haltung auf der Shnode in Eisen ach 1556 die Mansselter Geistlichen, abstractive oder in idea, ja auch am Ende sord legis könne Majers Saz noch geduldet werden, nicht aber in foro justificationis et novae obedientiae; sie hätten nichts dagegen, wenn man über den Saz in den Schulen der Theologen disputire, aber müffen davor warnen, daß man ihn nicht in die allgemeine Kirchensprache aufnehme unt bei dem Boltsunterrichte Gebrauch dowon mache. In ähnlicher Weise sprach sich aus Melanchthon aus. Zwar wußte er sich im Punkte der Nothwendigkeit einig mit

Major, weshalb er auch zum Leipziger Interim hatte Ja fagen tonnen. In der 1535. Ausgabe feiner loci hatte er eine necessitas (mandati, debiti, vitandae poenae, retinendae vitae) und noch meiter dignitas und praemia ber guten Berte gelehrt und biefelben als in foro justificationis causa non quidem efficiens, mohl aber als causa sine qua non erflärt, wenn er auch den Ausbruck Beit Dieterich's, causa secunda nicht autbeiken mochte. Aber er tabelt an Major 1) daß ber Ausbrud bona opera ftatt nova obedientia zu leicht nur an einzelne ifolirte, im papistischen Ginne (Conf. aug. art. 20.) verstanbene gute Berte erinnere, und 2) daß ber Beisat, ad salutem, einen papistischen meritorischen Beigeschmack eben nicht verläugnen könne. Die bons opers feyen einfach necessaria, quia hic ordo divinus et immutabilis est, ut creatura rationalis Deo obediat. Höchftens könnte man fagen: necessaria ad vitam aeternam. Damit kommt Melandsthon auf eine Unterscheidung, an welcher auch Major zu verschiedenen Malen, aber ohne rechte Rlarheit herumstreifte, ba er von justificari, welches er mit salvificari gleichnahm, bie salus acterna unterschied, welche beides fen, Bergebung und Erneuerung, oder bie Unterfcheidung machte von einer inchoata justificatio in hac, und einer perfecta in altera vita. Dogen auch bie Ausbrücke unklar und ungeschickt gemählt gemejen febn, wenn er bas Momentane im Begriffe ber Rechtfertigung gar nicht zu fixiren verstand und fogar "coopimus justificari" fagen tonnte: ras gute Recht feines Standpunttes für feine und für alle Zeit liegt in der Betonung der Erneuerung neben der Rechtfertigung und bie lutherische Dogmatik hatte von ihm einen Anftog nehmen durfen zur genaueren Un= tericheidung des Gnadenstandes, in den die justificatio einführt, und ber Bollendung im ewigen Leben, ba ber neue Gehorfam zwar zur Rechtfertigung nichts helfen tann, aber als Bedingung zum Eintritt in bas Himmelreich, als einfache explicatio ber Biebergeburt im neuen Leben des Glaubigen nothwendig ift. So weit ift die Dogmatit, wie fie fich in ber Formula Concordiae abschließt, nicht gegangen, aus Furcht vor Synergismus. Aber in ber eigentlichen majoriftischen Streitfrage hat fich biefe im 4. Urt. in bie richtige Mitte zwischen Major und Amsdorf gestellt, indem sie das necessaria bebauptet (omnes ad bona opera facienda debitores esse; bona opera testimonia esse, quod spiritus S. praesens sit atque in nobis habitet), aber vernünftigermeije, wie auch Major nie anders gewollt, nicht im Sinne ber externa coactio, sondern des "liber et spontaneus spiritus" ber Wiedergeberenen einer= und des "immutabilis et aeternus ordo divinus" andrerfeits, bie im Glauben fich in eins bilden, als (G. 701) bem vivum quiddam, efficax, potens, its ut fieri non possit, quin semper bons operetur (Luther in ber Borrebe zum Römerbriefe: itaque impossibile est, bona opera a fide vera separare: quemadmodum calor urens et lux ab igne separari non potest. Darum find fie (708 gegen Amstorf) non pernicioss, fondern bons opers in credentibus indicia aeternas salutis. 692. Sola fides apprehendit ... sed nunquam est sola.

Literatur: Lindner, Lehrbuch ber Kircheugesch. III, 1, 96. IV. 2, 39 ff. Gieseler, Lehrb. ber K.G. III, 2, 213 ff. Planct, Gesch. des protestantischen Lehrbegriffs IV. 469-552. Thomasius, Betenntnig ber evang. lutherischen Kirche in der Consequenz seines Princips. Nürnberg 1848 S. 100 ff. C. Bed.

Majorinus, f. Donatiften.

Matarius. Zahlreiche Männer ber alten Kirche trugen diefen Namen und gaben einer spätern Zeit Anlaß zu mancherlei Verwechslungen. Aus der Zahl diefer Matarius ragen in der Kirchengeschichte hervor die beiden Matarius aus Megypten und Alexandrien, mit denen wir es hier zunächst zu thun haben. Matarius, der Große oder der Alltere, stammte aus Oberägypten und ward um 300 geboren. Ein Schüler bes heil. Antonius, zeichnete er sich schon in seiner frühern Jugend durch ascetische Strenge aus, weßwegen er den Zunamen nausaguoyegow erhielt. In seinem dreißigsten Lebensjahr zog er sich in die stettschums wurde. Er selbst führte daselbst schötig Jahre lang ein Leben der Alterthums wurde. Gegen das Jahr 340 wurde er zum Priester

geweiht. Balladius erzählt viele Bunder, die der Einfiedler gethan haben foll, barunter fogar eine Tobtenerwedung, zum 3med ber Beschämung eines Baretiters vorgenommen! Auch Matarius wurde von der unter Kaifer Balens und dem arianischen Bischof Lucius von Alexandrien über tie ägyptischen Mönche ausbrechenden Berfolgung betroffen und mit mehreren anderen Anachoreten auf eine Nilinfel verbannt; boch durfte er bald in feine Bufte zurudtehren, wo er gegen das Jahr 390 ftarb. Sein Gebenftag ift ber 15. Januar. Roch jest, nach bem Bericht von Tifchenborf (Reife in den Orient I, S. 110) trägt ein Rlofter in der libnichen Büfte den Ramen des Makarius, und die ganze Gegend heißt die Makariuswüfte. Bir besitzen von ihm 50 Homilien (griechifch herausgeg. in Baris [Morel] 1559 und von Britius, Leipz. 1698), 7 ascetische Abhandlungen nebft einer Anzahl Apophthegmata (herausgegeben von 3. G. Britins, Leipz. 1699). Beide find in's Dcutsche übers. von G. Arnold (ein Dentmal des alten Chriftenthums, Gosl. 1702) und von R. Caffeder, Bamb. 1819. Mehrere bis babin unbekannt gebliebene Briefe und Fragmente nebst tüchtigen tritischen Forschungen gab . 5. 3. Floß (Col. 1850) heraus. Einen Auszug aus den genannten Schriften theilt 3. hamberger (Stimmen aus tem heiligthum ber christl. Depftit und Theosophie I, S. 10-21) mit nebst folgendem Urtheil: "Bie Tertullian, fo huldigte auch Matarius ber realistischen Denfart, indem er ebenfalls von abstrafter Geistigkeit nichts miffen wollte, soudern bie menschliche Seele und bie Engel, jedes in feiner Art, für etwas Leibliches und mit Gliedern verschen, wie der materielle Körper teren besitzt, ausdrücklich und geradezu erflärte. Er scheint tie Höhe bes geistigen Standpunttes, auf welchem wir ihn gewahren, burch teinen äußeren Einfluß gewonnen ju haben, fondern nur burch finnende Betrachtung bes göttlichen Wortes und in Folge feiner innigen Bereinigung mit ter Gottheit in unabläffigem Gebet zu temfelben gelangt zu feyn." 3. G. Lury (handbuch b. allg. R. Gefch. I, G. 449) macht folgende Bemertung über bie Schriften bes Matarius: "Gine tiefe und warme Muftit weht in feinen Schriften, mit mehrfacher Annäherung an die Augustinische Auschauung, aber so wenig burchgreisent, bag andere Stellen wieder pelagianisch gefärbt sind." — Der alexandrinische Matarius war aus Alexandrien gebürtig, daher auch noderexos, ter Stätter, genannt. Er war ebenfalls ein Schüler des Antonius, nachdem er vorher bas Bäckerhandwert getrieben haben Er wurde erft in seinem vierzigsten Lebensjahre getauft, später ward er foll. Einsiedlerabt in ber nitrischen Büfte und besorgte bie geiftliche lleberwachung von mehr als 5000 Mönchen. Auch von ihm weiß Balladins Bunder über Bunder zu berichten. 211s einft ein nitrischer Einsiehler hundert Thaler bei feinem Tobe hinterließ, und bie Frage aufgeworfen wurde, ob man diefen Nachlaß an die Rirche oder an die Armen abtreten folle, bejahl Makarius, bag bas Geld mit bem Todten begraben werbe und fällte das Urtheil: "daß du verdammt werdest mit deinem Gelde!" Auch er hatte von ber Berfolgung unter Balens zu leiden und ftarb als hundertjähriger Greis um 404. Sein Gedächtnißtag ift der 2. Januar. Dan fchreibt ihm eine Möncheregel (Holstenii Cod. Regull. I, 18 sqq.) und eine Hemilie περί έξόδου ψυχής δικαιών και άμαρταλών (bei Tollius, Itinerar. ital. Traj. 1696, bei Cave, hist. lit. I. und bei Gallandi VII.) ju, allein die Homilie wird von guten Wiener Codices einem Mönch Alerander zugeschrieben, vgl. Floss 1. c. — Roch mehrere andere Ginfiedler führten ben Namen Matarius, einer im Klofter Bifpir in der Nähe tos rothen Mceres, ein zweiter im Rlofter Bachnum, ein britter zu Tabenne in ber Thebais. Ein Makarius von Antiochien trat auf dem sechsten ökumenischen Concil (680) als Bertreter ber Orthodoxic der monotheletischen Lehre auf. 216 feine bisherigen Glaubensgenoffen fchnöte von ihm abfielen, erflärte er feierlich: er wolle fich lieber in Stüde reifen ober in's Deer werfen laffen, als von feinem Glauben abfallen. Die Synote fprach ben Bann über ihn aus, und ber Raifer verwies ihn aus ber Hauptstadt. Th. Breffel.

Mattabäer ist ein Rame, teffen Ursprung auf Jutas, den dritten ber fünf Söhne des Priesters Mattathias zurückzuführen ist, 1 Matt. 2, 4. Da sich alle Söhne

## Mattabäer

biefes Mannes, welcher den ersten Austoß zur Erhebung gegen die Religions=Berjolgung res wahnwitzigen Rönigs Anticchus IV. von Syrien, mit Unrecht Epiphanes zubenannt, burch Töbtung eines abtrünnigen im Gögenopfer begriffenen Juden und bes zum Opfern zwingenden königlichen Beamten mit einem an Binchas That (4 Dof. 25, 7. 8.) erinnern= ben Gifer gegeben hatte, in bem durch des Baters Beispiel entbrennenden 40jährigen Befreiungstriege mehr ober weniger auszeichneten; fo gab die Bewunderung bes Boltes jedem berfelben einen entsprechenden ehrenvollen Beinamen, burch welchen fie vor ben vielen gleichnamigen Personen tenntlich gemacht und ausgezeichnet wurden. Die Bedeutung berfelben ift für uns jetzt meift ichmer zu entziffern, am beutlichsten ift aber ber Buname des Judas Maxxaßaïog 1 Matt. 3, 1; 5, 34. 2 Matt. 10, 1; 5, 27. Abzuweifen ift biebei bie Meinung berjenigen Gelehrten, welche bafür hielten, jeder Buchstabe biefes Bortes ó Maxxaßaïos (1991) ober wie Joseph Gorion jüdische Geschichte 3, 9. schreibt (JED), ber Mattabäer, seh der Anfangsbuchstade eines anderen Wortes, somit das Ganze Zusammenziehung eines Sapes; eine Sitte, die allerdings bei den späteren Rab= binen häufig angetroffen \*) und als bei ten Phöniziern bestehend von Gesenius, Monum. phoenic. p. 53 nachgemiefen wird, wovon fich aber zur Zeit bes bestehenden jubifchen Staates unter diefem Bolte teine Beispicle finden. Wenn taher Grotius zu 1 Maft. 2, 4. Bolf, in Bibl. hebr. 2, 202 Prideaux Connex. 2, 227 annahmen, von ten Worten אי כמוך באלים ירויה (Wer ift wie Du unter ben Göttern, Jehevah?) 2 Def. 15, 11. feyen tie Anfangebuchstaben in tie Fahnen ber Mattabäer gestickt gewesen und bas burch willfürliche Botalifation entstehende Wort anf Juba als ben größten Belten übertragen worden; fo ift ties zwar finnreich, aber eine Vermuthung ohne allen geschichtlichen halt. Näher ichließt fich tie Behauptung von Delitich, Befch. ber jut. Boefie S. 28, מָפָרָי fey Ubfürzung aus מַקַרָיה כהֵן בֶן יוֹחָנָן an tie rabbinifche Sitte, hat aber ebenso wenig halt und noch weniger Gehalt. Budem gründen sich diese beiden Erflärungsversuche auf die freilich schon von Joseph Gorion a. a. D. vorgebrachte Chreibung מכבע ober in ber Breithaupt'ichen Ausgabe מכבע welche aber ber Gchrei= bung 720 icon beswegen nachsteht, weil die Griechen nur dieses Roph durch Doppel-Rappa (xx) ausbrückten. Daher tann bas hebräifche Wort nur בקקבא, aram. מקבא, Gammer fenn, 1 Ron. 6, 7. 3ef. 44, 12. 3er. 10, 4., welches als Gigenname vagen lautete und Hämmerer, Hämmerling bedeutet als bildliche Bezeichnung ber tie Feinde zer= hümmernden und zerschmetternten Tapferkeit tiefes Jutas, ganz nach ter Analogie von Bach. 2, 3., wo Schmiebe (חַרָשׁים) für zermalmente Rriegshelten fteht, wie tenn auch in Rarl Martell (aus martulus, Hämmerchen = marculus, Berkleinerung von Marcus), ein ähnlicher Beiname aus der germanischen Geschichte betannt ift. Der Beweis für diefe Bedeutung wird noch badurch verstärkt, daß auch die Zunamen ber übrigen vier Brüder auf hebräische Rennwörter zurückzuführen sind, und daß schon Joseph Gorion c. 8. Sec. das Epitheton fo reutete, indem er, 3, 9. ten fterbenden Bater Matta= thias feinen Sohn Jubas anreten läßt בגי יהודה הנקרא שמה מכבי על גבורחק, b. h. mein Sohn, ter bu beiner Tapferkeit wegen mit beinem Beinamen Mattabäer beißeft. Ift es baber ju verwundern, bag bie Spipfindigkeit mancher Gelehrten noch jest an biefer einzig richtigen und würdigsten Auffassung vorbeigeht, fo find andere Deutungen, wie die Fuller's Miscell. 2, 13. und Hottinger's thesaur. phil. 2, 1, 1. per me est plaga, und Simonis, Onom. V. T. p. 105, ter wie 3fitor Bel. 3, 4. etwas noch Abenteuerlicheres heraussinnt, nicht bes Nennens werth.

Bon Judas, ber an Tapferkeit alle seine Brüder überragte und bessen Name als Glaubenszeugen — nicht Fanatikers, wie 5, 579. dieses Werkes unrichtig und verwirrend gefagt wird — am fleckenlosesten und glauzvollsten auf die Nachwelt vererbt wurde, kam ber Name zunächst an ras ganze Heldengeschlecht, welches unter seiner und feiner Brüber Anführung für Religion, Freiheit und Baterland kämpse. Dadurch unterscheibet

<sup>\*)</sup> Bucktorf, de abbrev. hebr. p. 2, 599. Selig, Compendia vocum hebr. rabb. Leipzig 1780. Real-Queptlopdbie für Theologie und Rirche. VIII. 47

fich ber Beiname Mattabäer von bem andern Basmonäer. Diefer nach Jojephus (Autigg. 12, 6, 1.) ter Name des Urgrofivaters von Mattathias' Aoumwraios, entweder mit Gejenins (Thesaur. 2, 534) von jug Glänzender, Ebler, Bornehmer, Bf. 68, 32., oter beffer mit Fürft (Lex. p. 451) von im Prifchaft im Gebiet Juda Joj. 15, 27., aus Chafchmon ftammend, abgeleitet, beschränkt fich bloß auf die Familie des Mattathias und bezeichnet Diefes Berricher= und Priestergeschlecht in feiner ganzen Ausdehnung bis zu feinem Aussterben. Er ist also bloß Geschlechtsname für ein emporgetommenes Beschlecht, wie bie Wittelsbacher, Württemberger, Zähringer und insbesondere zu vergleichen mit dem Geschlecht der Merovinger, welches fcinen Urfprung fast ebenjo von bem Großvater des Frankenkönigs Chlodwig, Merovens, ableitet. Bgl. Greg. Tur. lib. 2, cap. 9. in fine: De hujus stirpe quidam Meroveum regem fuisse adserunt, cujus filius Childericus ter Bater Chlodwigs war. Der Name Mattabäer bagegen bat eine mehr appellative Bedeutung erhalten und bezeichnet bas Geschlecht ber Glaubensbelden, beren erste Sprößlinge Judas und feine Brüder maren. Bon ihnen geht die Bezeich. nung über zunächft auf alle tie glaubenstreuen Juden, welche jenen Befreiungstampf mitmachten, fep es burch Kriegsbienfte ober burch Leiten und andere Opfer, alfo alle Gefinnungsgenoffen des Mattathias und feiner Göhne, tie wie Jutas Mattatans für die gute Sache ihres Boltes gegen die Anmuthungen ber heiden und bie Baführer zum Götzendienst unter den Juden begeistert waren. Besonders wird er in noch weiterem Sinne ausgedehnt auf diejenigen treuen Glaubenszeugen, welche ichor vor der Erhebung des Mattathias und den Kämpfen des Judas als Blutzeugen für ihre Glaubens= und Gesetsereue starben, 2 Matt. 5 - 7, von welchen ras vierte Buch ber Mattabäer allein handelt, wo jene Mutter der sieben Söhne "Die Mutter ter Maktabäer," auch tie "Maktabäerin" schlechtweg, ihre Söhne aber die Maktabäifchen Brüder genannt werden. Ung' ihres ruhmwürdig bestandenen sittlichen Rampies willen bis zum Tode wurden diefe Märtprer benen als Kampfgenoffen gleich geachtet, welche für tiefelbe heilige Sache mit ten Baffen gesochten hatten und auf bem Schlachtfelte gefallen waren. Sie wurden in der Folge besonders verherrlicht und find auch im N. T. Hebr. 11, 35. vgl. mit 2 Maff. 6, 19; 7, 9. 11. 14. 23. unter den Glaubenszeugen besonders gemeint. Bgl. Grimm, Commentar im kurzgef. ereg. Handbuch ju ben Apotryphen 3, N. 3a endlich wird im weitesten Sinne biefer name auch benen beigelegt, welche während ber Zeit ber griechischen herrschaft um ihres Glaubens willen auch außerhalb Baläftina's Todesftrafe ju befürchten hatten, aber burch wunderbare Dazwischenkunft Gottes errettet wurden, wie wir bavon ein Beispiel in bem britten Buch ter Mattabäer befigen.

Der Name ift also zum Ehrennamen für die Gesinnung und das Birken oder Leiben um ber Religion, des Glaubens willen in jener Zeit geworden, und baher haben wir es uns zu erklären, daß unter den Schriften, welche ben Titel ra Mazzaßaiza führen, auch solche sich befinden, welche theils nicht von dem friegerischen Kampfe handeln, theils überhaupt von einem Dulben um ber Religion willen zu jener Zeit reben. Es sind beschalb Mattabäer= Personen und Mattabäer-Schriften zu unterscheiden. Die ersteren sind ber Gegenstand dieses gegenwärtigen Artikels gewesen, die Bücher ber Mattabäer sollen im folgenden abgehandelt werden.

Maftabäer, Bücher ber Maktabäer. Unter biefem Namen find uns vier burch Geist, Gehalt, Verfasser und Zeit ber Entstehung sehr verschiedene apokrephische Schriften überliefert worben. Das sogenannte erste und zweite Buch ber Mattabäer sindet sich in der beutschen Bibelübersezung von Luther, bas dritte macht den Schlift in ben gewöhnlichen Ausgaben ber Siebzig. Das vierte enthält der Coder Alerandrinns ber griechischen Bibel und aus ihm einige Ausgaben ber Siebzig. Es verhält sich aber mit biesen vier Büchern nicht, wie mit ben vier Büchern der Könige nach ber Aufschift ber Ceptuaginta, t. h. mit den Büchern Samuels und ber Könige, welche (siehe ber Artikel Könige, Bücher ber) von einem Verfasser ober vielmehr Herausgeber in ber

## Mattabäer

übereinstimmenden Gestalt an's Licht gestellt wurden, in welcher fie auch auf uns überliefert find, sondern die vier Bücher der Maklabäer ftimmen nur in der Aufschrift und allgemeinen Bezeichnung, nicht aber in dem einzelnen Inhalt mit einander überein. Sie führen nicht die Geschichte, jedes einzelne auf das vorhergehende sich beziehend, weiter fort, fondern behandeln denfelben ober einen verwandten Gegenstand ju verschie= denen Zweden, in verschiedener Absicht. Ja nur die beiden ersten Bucher ber Mattabäer (bei ben Juben שפרי החשמונאים genannt) berichten bie Thaten und Berdienfte ter hasmonäischen Familie um Aufrechthaltung und Wiederherstellung bes väterlichen Glaubens und ter mofaischen Sitten, fowie um die Freiheit und Selbständigkeit ihres Boltes zuerft im leidenden und bann im thätigen Rampfe gegen bie fprische Zwingherrschaft. Bon tiefen umfaßt tas erste einen Zeitraum von 40 Jahren, nämlich tie Erjählung ber Begebenheiten vom Regierungsantritt des Antiochus Epiphanes (Avrio you του προ5αγορευ θεντος Επιφανούς, 2 Matt. 4, 7., dech schen von Bolybins 26, 10. mit richtigem Spotte treffend in Enquavous umgewendet) bis zum Regierungsantritt bes hasmonäers Johannes Hyrlanus, also von 137-177 aerae Seleucidarum, 1 Matt. 1, 10. u. 16, 19-24., ober von 175-135 vor Chriftus. Das zweite Buch beginnt in feinem erzählenden Theile, 3, 1 ff., mit einer Begebenheit unter König Seleufus IV. Philopator, Vorgängers und Bruders von Antiochus IV. Epiphanes, welche ein Jahr früher, 176 v. Chr., sich zugetragen hat, läßt aber schon mit tem Tore tes sprischen Feldherrn Nitanor im 3. 161 v. Chr. den Faten ter Erzählung fallen, ten ce nur rnrch einen Beitraum von 15 Jahren burchgeführt hat. Das britte Maffabäerbuch erzählt eine in's Jahr 217, aljo 42 Jahre vor ben Anjang ber Mattabäerzeit fallente Begebenheit, nämlich die wunderbare Vereitelung eines vom ägyptischen König Ptolemäns IV. Bhilopator (reg. 222—205 v. Chr.) beabsichtigten Frevels am Tempel an Berufalem, fowie ter aus Rache beshalb über bie fämmtlichen Juten in Aegypten verhängten, aber ebenfalls burch Wunder vereitelten grausamen Todessftraje. 3m vierten Buche, welches sich am Ende der Werke und Ausgaben von Josephus befindet, und wegen ber Gleichheit bes Namens bes Verfassers bem jubifchen Geschichtschreiber irrig als Berjaffer beigelegt wurde, wird ber Märthrertod des Eleafar, ber 7 Brüder und ihrer Mutter, 2. Maff. 6, 18-8, 42., zu einer geiftreichen, philosophisch ascetischen Abhandlung von ber Herrschaft ber rechten Erkenntniß (00905 20705) über die finnlichen Reigungen und Begierden (nagy) in frijcher und jehr gut gehaltener Sprache benütt.

Die Reihensolge biefer vier Schriften ist nicht nach der Zeitfolge ber barin erzählten Begebenheiten angeordnet, benn dann würde bas dritte Buch die erste Stelle einzunehmen haben, bas zweite wieder das zweite, bas vierte zum dritten, und bas erste zum vierten werden; vielmehr ist ihnen ihr Play in der griechischen Bibel theils nach dem inneren Werthe, theils aber und hauptsächlich nach der Zeit ihrer Abfaffung, wie nähere Untersuchung lehrt, angewiesen worden. Somit nimmt das erste Buch mit Recht den vordersten Rang ein, benn es ist nicht nur das älteste, soudern übertrisst nach Inhalt und Form an innerem Werthe alle übrigen.

Benden wir uns zu remselben besonders, so ist fast auf den ersten Blick tlar, daß die Urschrift desselben hebräisch, vielleicht mit etwas aramäischem Colorit war. Diefe Beobachtung läßt sich schon auf der ersten Seite machen, aber auch durch alle Theile berselben hindurch versolgen. Das sicherste Kennzeichen tavon, die Leichtigteit, es in das herschlichte zurücklübersetzen zu können, trifft bei diesem Buche wie bei Jesus Sirach ein; und das Bewußtsehn dieser Thatsache, welches durch die fast stlavischen Nachbildungen, 1, 16. 36; 2, 57; 3, 9. 32; 4, 3; 13, 14 f., unterstücht wird, hat ten hohen Werth, Uebersetzungssehler, wie sie 1, 28; 2, 8. 34; 3, 3; 4, 19. 24. vgl. 11, 28; 14, 5; 16, 3. sich darbieten, leichter zu erkennen und zu verbessern. Allein dieser Beobachtung kommt noch das ausbrückliche Zeugnis des Origenes bei Euseb., K.Gelch. 6, 25. und des hieronymus im Prolog zu dem Briese an d. Galater entgegen, wornach zur Zeit dieser Kirchenlehrer ber hebräische Zert dieses Buches noch vorhanden mar, was nur von Hengsten berg (über

47\*

bic Aechtheit des Daniel S. 290) in Abrede gestellt wird, aber gewiß nicht aus unbefangen hiftorischem Blide, fondern lediglich aus bogmatischen Gründen. Die Zeit ber hebräischen Abfassung dieses Buches läft fich mit ziemlicher Sicherheit bestimmen. Aus 16, 23 f. geht hervor, daß das Wert nicht vor dem Tode des Johannes Hyrtanus vollendet war, da der Verfasser die Dentwürdigkeiten diejes Maktabäerfürften aus ben Reichsjahrbüchern tennt, die erst nach dem Tode eines Regenten veröffentlicht wurden. Sierauf weist auch bie Bemertung, 13, 30., hin, nach welcher wenigstens ein Denichenalter verfloffen jehn mußte, von ber Errichtung jenes Gedentmales an durch ben Datfabäerfürsten Simon. Die Abfassung bald nach dem Tode Hyrtans nimmt nach Bertholdt und be Wette auch Ewald, Ifr. Gefch. 3, 6. S. 527 an. Rach ihm ift tas Buch "geschrieben, als Aristobul's I. Uebermuth die ersten finsteren Bolten über die nene Gegenwart geworfen hatte, fo dag die Erinnerung an ihre erste reine heiterkeit beste reizender wurde." Da aber ein so düsterer Hintergrund im Buche nirgends fühlber wird, fo ift wohl Grimm, turggef. ereg. Handbuch zu den Apotryphen 3, XXV. ber Wahrheit noch näher gekommen, wenn er die Abfassung des Werkes in die ersten Jahr bes "eroberungsglücklichen Jannäus Alexander" sett. Jedenfalls muß die Abfaffung vollendet gewejen jehn, ehe das Bolk von der tückischen Macht Roms etwas an sich erjahren hatte, sonst hätte ber Berfasser unmöglich mit solcher Unbefangenheit ras Wohwollen ber Römer gegen die Juden hervorheben können. Auch bie Ueberfetung in's Griechische fann nicht fehr fpät vollzogen worden fenn, wenigstens zeigt fie "noch viel Kenntniß der Zeiten und Dinge", so daß sie nach Ewald fast ganz die Stelle des Urtertes ersegen kann. Aus der großen Bekanntschaft mit der Septuaginta und der siche ren Aneignung ihrer Sprechweise wird fich ber Ochluß ziehen laffen, daß ber Ueberfeger in Negypten lebte, wo eine große Theilnahme für tiefe fpatere Glanzzeit Ifraels fich zeigte, wie aus ber Abfaffung ber übrigen Maltabäerbucher hervorgeht, bie fammtlich nach Meanpten weisen.

Das Wert zerfällt in vier etwas ungleiche Theile. Der erste, Cap. 1. 2., enthält bie Einleitung und umfaßt bie Zeit vom Regierungsantritt bes Untiochus Epiphanes (175 v. Chr.) bis zum Tote bes Mattathias, mo ber Berfaffer nach einem furgen Rudblick auf die Geschichte Alexanders des Großen und der Theilung seines eroberten Reiches auf Antiochus IV. übergeht und bas Treiben ber heidnisch-gesinnten Bartei in Jerufalem, fowie bie baburch an Tempel und Stadt verübten Frevel biejes Königs und feine gewaltsamen Anordnungen zur Abschaffung des Jehovahdienstes, zur Ausrottung res Gesetzbuches und zur Einführung des griechischen Götzenthumes schildert, welcher endlich ber Briefter Mattathias in feiner Baterstadt Modin, wohin er fich, c. 168 v. Chr., val. 1, 54., jurudgezogen hatte, fich entschieden widersetzt und burch eine tähne That jur Erhebung ber Rechtgläubigen Anftog gibt, die er bis zu feinem bald erfolgenben Tobe (167 v. Chr.) leitet. Der zweite Theil, Rap. 3, 1-9, 22., enthält vie Belbenlaufbahn jeines britten Sohnes Judas Maftabäus gegen ben übermächtigen Feint, welchen er in mehreren hauptschlachten fiegreich zurudichlug, in vielen Streifztigen ermüdete, bis er endlich nach ficbenjährigen mühevollen Rämpfen in einer ichmeren Schlacht (160 v. Chr.) ben heldentod fand, vom gangen Bolte tief betrauert. Der britte Theil, Cap. 9, 23-12, 53 (54), umfaßt die Kriegsgeschichte jeines in einer Boltsversammlung zum Fürsten und hauptmann erwählten jüngeren Bruders Jonathan mit bem Beimmen Apphus (Angov, WiDn, ter fich Berftellende, Schlaue). 3m Rriege nicht un gludlich, ragt er boch mehr burch ungemeine Mlugheit hervor, durch bie er fich felbe Rönige, die Beitumstände benützend, verbindet und von Alexander Balas zur Hohepriefterwürde, 153 v. Chr., erhoben, unter allen Bechfeln ber Regierungen fich haltent, bod endlich von dem heimtückischen Feldherrn und Kronprätendenten Trpphon überliftet, gejangen genommen und 143 v. Chr. nebst feinen Göhnen getöbtet wurde. 3m rienen Theil, R. 13-16, wird uns als lettes Ziel diefes Wertes die Regierungsgeschichte be weisen, glücklichen und umsichtigen Simon, des zweiten Sohnes von Mattathias, be

ben Beinamen Thafi (Oaooi, im) Der Aufblubente unt blubend Machente) führt, vor Augen gestellt. Un Jonathans Stelle vom Bolte zum Priefterfürften gewählt, führt er ben icon begonnenen Krieg mit Tryphon versichtig jort, läft feinem von bemfelben ermordeten Bruder ein prächtiges Grabrentmal in Modin errichten, vollen= bet bie Befestigung Jerufalems und anderer Städte, johnt fich mit Demetrins II. aus, erobert bie wichtige Festung Gaza, und zwingt auch bie Befatung ber Zwingburg in Jerufalem zur Uebergabe. Nachdem er mehrere Jahre friedlich geherrscht, bas Bündniß mit Sparta geschlossen, mit Rom erneuert hatte, wird ihm 140 v. Chr. in feierlicher Lanbesversammlung tas Hohepriesterthum erblich übertragen, und fein wie ber Familie Berdienst auf öffentlicher Ehrentafel bezeugt. Antiochus VII. wirbt nach Demetrius II. Befangennehmung in Parthien um fein Bündniß, und gibt ihm tas Recht, Mänzen ju fchlagen, mard aber nach Tryphons Besiegung wortbrüchig. Simon, turch feine Söhne gegen Antiochus' Feldherrn, Centebäus, glüdlich, wirt jedoch vom eignen Schwic= gersohn Ptolomäus, Abobs Sohn, in ter Beste Dock bei Jericho meuchlings mit zwei Söhnen (135 v. Chr.) getödtet, worauf ihm fein tapferer Sohn Johannes, zubenannt Sprtanus, in der Regierung folgt.

Diejes Buch, wie es feiner Abfaffung nach bas frühefte unter ben Daftabäerbuchern ift, und bas nächste um vielleicht 100 Jahre ber Zeit nach überragt, ift mit einer Treue und Objektivität ber Darstellung geschrieben, welche es würdig theils den Büchern Samuels und ber Rönige, theils ten Dentwürdigkeiten Ejra's und Rehemia's an die Seite ftellt. Mit ben ersten theilt es die Buversicht, daß Gott lebendig walte und feine treuen Anhänger nicht verlaffe, bie aber mehr in den Reben und Gebeten ber han= belnden Personen (2, 20 ff.; 3, 18 ff. 60; 4, 8 ff.; 12, 9. 15; 16, 3.), seltener in den eigenen Bemertungen des Berfaffers (1, 64; 3, 8) hervortritt. Den letteren ift es badurch ähnlich, daß es die Greigniffe als folche allein fprechen läft und überall einen natürlichen Zusammenhang ber Begebenheiten festhält. Allein dieses Fernehalten alles Bunderbaren, bem ber Verfasser boch nicht ganz fich entzichen tann (11, 71 -74.), und beffen Glauben, wie wir aus tem zweiten Buch ter Mattabäer jehen, auch bamals fo tief in den Rechtglaubigen gewurzelt war, vieje Abschwächung tes ifraelitischen Bewußtjepns, möchte man jagen, zum abstrakten Borjehungsglauben; ferner bas Ucbergeben aller meffianischen hoffnungen, wogu bei bem Geständnig, wie jene Beit vom prophetischen Geiste verlassen war (4, 46; 9, 27; 14, 41.), so viele Beranlassung vor= handen schien, und welche, abgesehen vom Buche Daniel, in dem gleichzeitigen Pfalter Salomo's (17, 5. 8. 9. 23. 24. 35 ff.; 18, 6. 8.) jo ftart hervortreten; bas tiefe Still. foweigen von ber Auferstehung ber Tobten, welche als lebendige hoffnung, ja felige Gewißheit nach 2 Matt. 7. Die damaligen Glaubigen durchdrang und auch im apofryphischen Bjalter Salomo's, 14, 2 ff.; 3, 16. (oi de gosovueroi xuquor aranthnortai είς ζωήν αιώνιον, και ή ζωή αυτών έν φωτι κυρίου, και ουκ έκλειψει έτι) fo dent= lich wiederhallt, ja selbst das Schweigen über tie Aussicht auf das Jeuseits dürfte uns ben eigenthümlichen Standpunkt bes Verfassers und feiner Zeit verrathen. Die mattabäischen Rämpje, welche nicht nur als Religions:, jondern auch als Bürgerfrieg an betrachten find, waren größtentheils aus ten Reibungen ter heidnisch-gefinnten fatbucäischen und ber theofratisch=gesinnten pharifäischen Bartei entstanden, von deren beis berfeitigem Borhandensehn wir ichon im Prediger Spurcn vorfinden, und beren Begen= fat mit bem Aufhören bes friegerischen Rampfes im Bolte nicht gebrochen war. Unfer Berfasser nun wollte ohne Zweifel ein Boltsbuch über Diefe Kriege fchreiben, bas von beiden Parteien anerkannt und ein gemeinfames National-Eigenthum werden follte. Darum mußte er feinen Standpunft über ben Barteiungen nehmen, und fein Wert fo halten, daß auch die Sadducäer, tie noch immer zahlreich und nicht ohne Einfluß maren, ohne Unftog es lefen und fich aneignen tonnten. Benn er nun auch nicht felbft Sarducäer war, wofür tein irgend bestimmentes Zeichen vorliegt - vielmehr blickt eine Deffiashoffnung, 2, 57; 14, 41., wenigstens burch - fo gehörte er gemiß ber gemäßig=

ten mittleren Partei an, die sich überall zwischen die schröffen Gegensätze vermittelnb stellt, und die unter Aneignung des Bessers verschischen Bildung die ifraeluische Eigenthümlichkeit nicht preisgab. Das erste geht aus der Darstellungsweise des Bersafsers hervor, die uns überall daran erinnert, daß dieser Schriftsteller mit der griechischen Literatur besonders in historischer Hinsch, was sich nicht nur durch Aufnahme einer bestimmten Zeitrechnung erkennen läßt, sondern auch in die Darstellung eingreift, nicht unbekannt war, das zweite zeigt sich darin, daß er sein Wert in hebräischer Sprache schrieb und die Auswärtige Berbältnisse und Geschichte eine zum Theil naive Untennniss offenbart; so zeigt dies uns nur, welche Vorstellungen unter den Juden seiner Zeit verbreitet waren, dennen er, wie griechische Geschichtscher in ihrer Art, auch Zoll abtrug, thut aber der Treue in Darstellung des Einheimischen keinen Eintrag, noch auch tem stitlichen Ernste und ber theoftratischen Gesinnung des Bersassischen läßt.

Bahrend Luther in ber Borrebe zum ersten Buch feinen Einbrud mit ben Borten ausspricht: "tics Buch hält fast eine gleiche Beije mit Reben und Borten, wie andere ber heiligen Schrift Bücher, und wäre nicht unwürrig gewest hineinzurechnen, weil es ein fehr nöthig und nütlich Buch ist zu verstehen ben Propheten Daniel im 11. Repitel ;" fo urtheilt er bagegen von dem zweiten Buche alfo : "Summa, fo billig bas erste Buch sollt in die Bahl der heiligen Schrift genommen sehn, so billig ift dies anbere Buch herausgeworfen, obwohl etwas Gutes barin ftehet." Der große Abstand zeigt fich schon barin, bag bas erste einen rein geschichtlich = theotratischen, biejes zweite aber einen religiös-bibaktifchen und paränetischen Zwed verfolgt. Das Geschichtliche in bemfelben wird nicht feiner felbst wegen dargelegt, sondern um zwei jüdische Feste, die Tempelweihe 10, 1—9. und bas Nifanorsfest 15, 34—37 zu empfehlen. Das Ganze ift als eine Einladungsschrift an tie ägyptischen Juden zu betrachten, sich von dem Tempel zu Berufalem, ber als bie hauptstätte bes theokratischen Gottesvienstes zu betrachten jen, nicht ferne zu halten, sontern ihn gebührend zu besuchen, und namentlich bie Tempelweihe mit ben palästinensischen Juden zu halten. Siezu mochte ben Berfasser bie Beobachtung bewegen, wie turch ten von Onias, Sohn des Sohepriefters Onias III., ber ungerechterweise feines Amtes entjest und ermordet worden war, 2 Maff. 4, 1-10., zu Leontopolis in Aegypten c. 160 n. Ewald, 149-145 n. Jahn errichteten Tempel eine Vernachläftigung des jerufalemischen Tempels eingetreten war. Er nun, von ter Berrlichkeit besjelben durch manchjache Anjchaunng und Theilnahme an den hohen Festen burchbrungen, wollte feine Landeleute in Legypten zum Befuche teffelben ermuntern und feste zwei Schreiben voran, dereu erstes ras Datum 124 v. Chr. 1, 10. trägt - benn zu diefem Schreiben, wie aus 11, 21. 33. 38. hervorgeht, gehört die Jahrzahl, wogegen Ewald, Jahrb. 1857 S. 180 mit Unrecht 1 Makt. 14, 27. anführt, wo kein Briej, fondern eine Infchrift fteht. Sonach tann ber Berfaffer auch vor diefer Zeit nicht ge-Allein es ift wahrscheinlich, bag bie uns vorliegende Abfaffung in fcrieben haben. eine noch viel spätere Beit fällt, wo bie Sage fich ichon vielfach bie reine hiftorifche Anfchauung umwölkt, und ein mythijcher Schimmer sich um die großen Bersönlickteiten und Begebenheiten jener Heltenzeit gelegt hatte. Daß bas Wert zur Zeit, als ber De bräerbrief geschrieben wurde, längst verbreitet war, sicht man aus ver veutlichen Auspielung in 11, 35. auf 2 Makk. 6, 19; 7, 24 ff. Den geschichtlichen Stoff entuahm ber unbefannte, allen Anzeichen nach in Megypten wohnende Berfaffer bem Berte einet Jason aus Cyrene 2, 24., welcher bie Geschichte ber Mattabäerzeit in fünf Büchern ke schrieben hatte und wahrscheinlich zu einer Zeit, ehe die Uebersegung bes ersten Mattabäerbuches verfaßt ober im ägyptischen Reiche verbreitet war. Unfer Berfasser aber 109. wie er felbst 2, 24. fagt und aus anteren Beichen, wo ter Bufammenhang unterbrechen ift, ertannt werden tann, diefes große Wert in eine turge Ubhandlung zusammen, unt zwar nur den Theil, welcher bis zu Nitanors Tod führt, auch nur fo viel barans er

wähnend, als ju feinem unmittelbaren Zwede geeignet ichien. Diefer bestand in ber Berherrlichung und Empfehlung bes aus großen Gefahren geretteten Tempels und im Aupreisen der beiden durch die Mattabäer gestifteten Feste, insbesondere bes der Tem= : pelweihe. Daber zerfällt fein Wert in brei Theile. Der erste enthält bie beiden Gin-E ladungsichreiben, in welchen bie paläftinensischen Juden ihre Landsleute in Acgypten 5 auffordern, sich an der Feier des Festes der Tempelweihe in Berufalem zu betheiligen, 2 1, 1-2, 18., worauf ber Berfaffer zum llebergang die nachjolgende Erzählung als einen ź mit viel Mube zum Rugen und Vergnügen ber Lefer gemachten Auszug aus einem 2 größeren Berte Jasons von Cyrene bezeichnet, 2, 19-32. Der zweite Theil holt mei= з ter aus als bas erste Maktabäerbuch und gibt genaue und zuverlässige und damit un= Ξ· fcagbare Nachrichten über ben Anfang jener Drangfalszeit, über welche bas erfte Mat-Ξ tabäerbuch nur turz und summarisch sich ausspricht. Erst von Cap. 8. an enthält es 2. bie Beschreibung berfelben Ereigniffe, wie bas erste Buch ber Mattabäer, jeboch fo, daß es zwar dasselbe mannichfach ergänzt, in Beziehung aber auf geschichtliche Genauigkeit 2 bemfelben nachfteht. 11m mit ber Tempelweihe 10, 1-9. tiefen Theil abschließen ju = Bonnen, ba ihm tiefe ter Ruhepunkt feyn follte, erlaubt fich ber Berfaffer Cap. 9. ben **Tod des Antiochus IV. Epiphanes, der nach derselben fiel, vorauszunehmen.** Mit 10, =: 10. beginnt der dritte Theil, welcher bis zu Rikanors Tod hinführt, nach welchem bas Ξ. Siegesfest über ihn gefeiert und für bie Nachmelt gestiftet wurde, 15, 37. Ein turges 11 Rachwort. 15, 38-40. verräth ben Berfaffer als einen nicht fehr geiftreichen Compilator 7 und hat mit zur Berabschung feiner Arbeit beigetragen. Die Geschichte ber Sohenprie-2 fterzwifte jener Zeit gibt er genau und lehrreich, zeigt Cap. 3 bie ichandlichen Umtriebe : gegen ben rechtschaffenen und frommen Onias III. Cap. 4, 1-22. Die Verdrängung beffelben durch feinen Bruder Jafon, 4, 23-50. Die Rämpfe zwischen Jafon und Menelaus und bes letteren Gieg, aber auch fein graufiges Ente. 13, 3. Gern hebt ber Berfaffer ober fein Gemährsmann Jafon aus Cyrene hervor, wie bie Strafe für Frevel ber begangenen Sünde entfpreche, und führt Geschichte, Erscheinungen, Bunderzeichen Ξ an, welche in jener Zeit fich theils zugetragen haben, theils geglaubt wurden. Aus allem tiefem geht hervor, bag ber urfprüngliche Berfaffer Jafon und fein Compilator ÷ jedenfalls ber pharifäischen Partei angehörten, und baß fie ben wirklich hiftorischen Stoff für das Boltsbewußtfehn mit Sagen versetzen, wodurch bas Urtheil Luthers und ber 1 ebangelischen Rirche über ben apotryphischen Karatter beffelben gerechtfertigt ift. Aber 1 um ber genauen und im wefentlichen getreuen Darftellung willen tes Anfangs tiefer 1 mertwürdigen Beit und wegen ber lebendigen Auferstehungshoffnung, bie aus Eleazar : mut ben fieben Mattabäerbrüdern hervorleuchtet, hat bas Buch bennoch mit Recht feine 1 Etelle in tem Anhang zu ben Schriften bes Alten Teftaments erhalten. Leidet aber 5 fion Diefes zweite Buch ter Maktobäer an Uebertreibungen und geschichtlichen Unge-لاز migfeiten, wodurch es, obgleich mehr von ben höheren Gesichtepunkten ausgebend, 1 melde fonft bie ifraelitische Geschichtsbarftellung burchtringen, tem ersten Buche bebeus tend nachsteht; fo hat bas sogenannte britte Buch gar keinen historischen Werth, und "werbantt feinen Ramen wohl nur tem Umftande, bag ce Leiden und Sulfen bes ifraeli= sifchen Gottesvoltes ichildern will, welche in bie griechifchen Beiten, obgleich vor bie Matta-Baertämpfe, fallen. Der Inhalt ift folgender. Der ägyptische Rönig Ptolomäns IV. Philopator (reg. 221-204 v. Chr.) hatte burch die siegreiche Schlacht bei Raphia gegen fprifchen Rönig Antiochus ten Großen die Provingen Colefprien, Phonizien und best Balaftina wieder an sich gebracht (217 v. Chr.). Hierauf besuchte er tie benachbarten Stäbte, um burch Geschenke an die Tempel und öffentliche Ansprache die Herzen der Anter thanen an fich und fein Haus zu feffeln. Auch nach Jerufalem tam er und opferte Jehovab. Allein er wollte, wie nun unfer Berfasser weiter ausschmudt, auch bas Aller-KiliBfie bes Tempels beschen und ließ fich von tiefem frechen Unterfangen weder burch Borfiellungen und Bitten, noch durch Ihränen und Wehtlagen abbringen (Cap. 1.). Da Thore Gott ähnlich wie bei dem Vornehmen des Heliodorus, 2 Matt. 3. das Gebet

bes Hohepriesters Simon II.; und ber König finkt, als er im Begriff ift, fein Borhaben auszuführen, betäubt zu Boden und wird halbtodt aus dem Tempel getragen. Den Ingrimm über tiefe Beschimpfung will er nun feine ägyptischen Juden bugen Er will alle zum Cultus bes lagibischen Familien-Gottes Bacchus veranlaffen. lassen. Denen, welche sich freiwillig dazu bequemen, verspricht er bas alexandrinische Bürgerrecht, die andern befiehlt er in die Klaffe des gemeinen Boltes zu verfegen, und durch Einbrennen eines Epheublattes als Bacchus = Berehrer zu beschimpfen (Cap. 2.). Lı aber bie große Maffe am väterlichen Glauben ftandhaft festhält, läßt er fämmtliche Juben im Borne gefesselt in die Rennbahn ber Residenz bringen, um sie baselbft töbten zu laffen. Doch follen alle vor ber hinrichtung mit Ramen aufgezeichnet werben. Allein obgleich man vierzig Tage mit biefem Geschäfte zubrachte, fo mußte man wegen ber großen Anzahl bamit abbrechen, weil sogar bas Schreibmaterial ausging (Cap. 3. 4.). Nun follten die Juden durch mit Wein und Weihrauch beraufchte Elephanten zerstampft werden; allein ein ungewöhnlich langer Schlaf des Rönigs brachte einen Auffchub in biefes Borhaben. Unterdeffen wird dem Rönig die Erinnerung an feine Anordnungen wunderbar benommen und bagegen ihre von Alters ber bewiefene Treue in's Gebächtnif gerufen. Doch follte am britten Tage bas Urtheil vollftredt werden; aber jest fteigen auf das Gebet des alten Briefters Eleafar zwei furchtbare Engelsgestalten vom himmel nieber und feffeln Rönig und heer mit Furcht und Schreden. Die ichen gewordenen Elephanten tehren fich gegen die ihnen folgenden Truppen und zerstampfen fie. Dadurch wendet sich des Königs Ginn in Erbitterung gegen feine Rathgeber, in Wohlwollen gegen die Juden. Er läßt sie augenblicklich entfesseln und toftbar bewirthen. Das Anbenten an biefes Bunder verewigen die Juden durch ein jährliches geft, und erhalten nebst einem Schutzbriefe für sich die Erlaubnik, ihre abtrünnig gewordenen Bollsgenoffen umzubringen, was fie auch vollziehen. Auf der Rücktehr von Alexandria in ihre heimath machen fie in Ptolemais halt, feiern ihre Rettung burch ein großes Dahl und widmen bem Andenken derfelben eine Ehrenfäule und ein Bethans, von nun an fich bes größten Anjehens unter ben Egyptern erfreuend, und wieder ju ihrem früher eingezogenen Eigenthum gelangend (Cap. 5-7.).

Man fieht, tag hier nicht eine Geschichte, sontern eine Tentenzschrift in geschichtlicher Einkleitung vorgelegt wird, ähnlich wie im Buche Judith. Als nämlich Cajus Caligula fein Bild im ägyptischen Tempel habe aufstellen wollen, mas die Reife Bhilo's nach Rom und feine Staatsschriften veranlaßte, so scheint unser Verfasser zum Gelingen biefer Schritte badurch mitgewirkt zu haben, daß er Erzählungen, die fich an bas von ben alerandrinischen Juden gefeierte Fest wegen einer Boltserrettung, ähnlich bem Burimsfeste, anknupften, weiter ausschmudte, und auf ben ägyptischen König Ptolemans Bhülopator zurückführte, was von einem Mordbefehle des Ptolemäus Physicon gegen bie alexandrinischen Juden überliefert ward. Bgl. Ewald, Bfr. Gesch. 4, 407 f. Dem "3wed und Anlage feiner Schrift erheischten einen folchen Ptolomäer, ber zugleich Lanbesherr von Palästina gewefen war, und wegen seines Wahnwipes, seiner Schwelgerei, Wolluft und Grausamkeit zum Typus Caligula's fich eignete." Grimm, Einleit. S. 218. Dhne Zweifel wollte der Berfaffer scine Landsleute zum glaubigen Ausharren in diejer Roth ermahnen, welche fie unter Caligula bedrohte, und that bas, indem er umlanjente Sagen früherer Rettung zu einer Erzählung vertnüpfte, die fich an manches im Bud Efther und Daniel anfnüpfte, aber ben Stempel des Nichtgeschehenen an ber Stime trägt, obgleich er fie durch Einschaltung langer Gebete und königlicher Erlaffe nahrscheinlich zu machen sucht. Da biefes Wert ichon unter ben Juten fo geringes Anfebr hatte, baß es nicht einmal Joseph Gorionides in feine legendenartige Geschichte auf nahm und daß auch tie griechische Rirche unter Vorgang des Philostorgius es um feina Bundersucht willen vernachläßigte, so hat gewiß Luther nur einem guten Tatte geselst wenn cr es von feiner Uebersetzung ausschloß.

Etwas mehr Werth hat die als viertes Buch geltende in ziemlich fcwülftiger Sprak

griechijch noch vor ber Zerftörung Jerufalems verfaßte Abhandlung ober Predigt, wie Emald, Fir. Beich. 4, 556 fie benennt, über tie Daff. Berfolgungen und befonders die Blutzeugniffe Eleafars und ber Mutter mit ihren sieben Göhnen, indem ber unbefannte Berfaffer, ein gewiffer Josephus - weßhalb ras Wert irrig rem bekannten Josephus zugeschrieben wurde, in beffen Berten es fich befindet, - im Ginne ber alten Stoiter zu beweifen sucht, daß das von Frömmigkeit bestimmte und geleitete vernünftige Wollen die Affekte unbedingt beherriche; ein Lehrjay (vxoGeoic 1, 12.), womit er die Schrift beginnt und abschließt, und auf welchen er im Laufe ber Erörterung vielfach zurücktommt. Dabei bringt er auch die vier Cardinaltugenden der vernünstigen Einsicht, der Gerechtigkeit, Besonnenheit und Tapferkeit zur Sprache. Er gibt zwar im Laufe der 18 Capitel 5, 22 ff. eine Grenzbestimmung ber vier Cardinaltugenden, jouft aber weniger eine Entwidlung feiner theoretischen Lehren, als Beispiele aus ter älteren ifraclitischen Geschichte, durch die er tie Wahrheit seiner Behauptungen zu erhärten sucht. Da diese Schrift wirklich einen Theil der Mattabäer=Geschichte zum Borwurf hat, so ist sie mehr als das britte Buch berechtigt, den Mattabäerbüchern beigezählt zu werden. Der Verfaffer zeigt fich als gebildeter alexandrinischer Philosoph, ber jüdischen Bartikularismus mit philosophischem humanismus zu vereinigen weiß. Uebrigens ist die Grundrichtung des Buches eine pelagianische Berschmelzung ftoischer Moral mit mofaischer Gesetherenge, indem er keine Bunder göttlicher Gnadenwirkungen anerkennt, jo jehr er den Bundern ber Natur fich auch gläubig hingibt. Ein Fortschritt ber Entwicklung ift jedoch baran zu erkennen, baß ihm bie Märtyrer zu ftellvertretenden Sühnopfern werden, 6, 28 ff., während fie im 2. Buche 7, 18. 32. 38. nur als Straferempel gelten, und baß fich ihm die 2 Matt. 7, 14. nur bie Juden umfaffende Auferstehung bes Leibes zu einer Hoffnung tes ewigen Fortlebens der Seelen aller Menschen theils zur Seligkeit, theils zur Verdammniß verklärt, was freilich durch Aufgeben ber Auferstehung auch als alerandrinische Berflüchtigung Baihinger. ju betrachten ift. Daneben ift er ftrenger Dofaift.

Matowsty (Maccovius), Johann, reformirter Theologe aus polnischem Adels= geschlechte, wurde geboren zu Lobzenic im Jahre 1588. Nachdem er die blühendsten beutschen Universitäten besucht hatte, wurde er im Jahr 1614 zu Franefer zum Dottor ber Theologie creirt, und daselbst im Jahr 1615 zum außerordentlichen, im folgenben Jahre zum ordentlichen Projeffor der Theologie erwählt. Dreißig Jahre, nämlich bis ju feinem Tobe im Jahre 1644, hat er bas Amt verwaltet. Er war feiner Beit berühmt als Disputator wider die Jesuiten, Socinianer und Arminianer; burch seinen großen Eifer gegen die Letteren zog er fich viele Biderwärtigkeiten zu. Eine nicht geringe Bewegung in der reformirten Kirche erregte er burch Biedereinführung der icho= lastischen Methode in die Dogmatik. Er wandte diese Methode zunächst in seinen Borlefungen und später auch in jeinen Schriften an. (Bgl. Collegia theologica. Amstel. 1623. 1631. Loci communes theologici. Fran. 1626 und die von Nitolaus Arnold berausgegebenen Distinctiones et regulae theologicae et philosophicae. Amstelod. 1656. Gonev. 1661.) Seine icolaftifche Lehrweise gab Beranlaffung, daß er verschiedener Irrlehren vor ben Staaten von Friesland angeklagt wurde, und zwar, wie er felbst glaubte, durch feinen eigenen Amtsgenoffen Sibrand Lubbertus. Auf der 1618 und 1619 zu Dortrecht gehaltenen Synode tam dieje Anklage zur Sprache, indem Ma**towsty um** Untersuchung und um ein Urtheil kat. Sibrand Lubbertus behauptete bier, Malowsty's Ankläger nicht zu jepn. Die Angelegenheit wurde einer Commiffion überwiefen, die nach weitläufigem Referate ihre Anficht dahin aussprach: Maccovium nullius Gentilismi, Judaismi, Pelagianismi, Socinianismi, aut alterius cujuscunque haereseos reum teneri; immeritoque illum fuisse accusatum. Peccasse eum, quod quibusdam ambiguis et obscuris phrasibus Scholasticis usus sit; quod Scholasticum docendi modum conetur in Belgicis Academiis introducere; quod eas selegerit quaestiones disceptandas, quibus gravantur Ecclesiae Belgicae. Monendum esse eum, ut cum Spiritu sancto loquatur, non cum Bellarmino aut Suarezio. Hoc vitio vertendum ipsi, quod

distinctionem sufficientiae et efficientiae mortis Christi asseruerit esse futilem; quod negaverit, humanum genus lapsum esse objectum praedestinationis; quod dixerit, Denm velle et decernere peccata; quod dixerit, Deum nullo modo velle omnium hominum salutem; quod dixerit, duas esse electiones. (S. Epp. eccl. et theol. praest. et erud, viror. Amst. 1684. p. 572 sq. ep. 350.) Die Synobe machte biefe Ansicht zu ber ihrigen und versuhr darnach. Dennoch war damit in der reformirten Kirche ber von Matowsth wieder eingeführten scholastischen Methode im Vortrage der Glaubenslehre kein Ende gemacht. Nicht nur ließ er diese Weise felbst nicht, wie seine späteren Schriften das beweisen, sondern seine Methode fand auch zahlreiche Anhänger, unter denen vorzugsweise Samuel Maresins zu Gröningen und Gisbert Boetius zu Utrecht zu nennen sind.

Bgl. J. Cocceji, Or. hab. in funere J. M. 1644, vor N. Arnolds Maccovius rodivivus. Franc. 1654. Bayle, Dict. hist. et crit. T. III. p. 290 sq.; und besonders Gottsche ds, beutsche Ueberschung des Bayle B. III. S. 293 f. Heinrichs Bersuch einer Gesch. ber christl. Glaubenswahrheiten, S. 355. Schröck, christl. R.G. s. b. Ref. Thl. V. S. 148 f. R. S. f. S. Schröck, Schuller.

Matrina. Benn in den ersten chriftlichen Jahrhunderten besonders bie Marthrergeschichten zahlreiche Beispiele von folchen liefern, bie um felbftftandiger chriftlicher Befinnung willen fich aus bem Schoof ber beidnischen Familie losreißen, die Chriftum mehr lieben als Bater und Mutter, fo gibt das Christenthum boch auch bald den Beweis, tag es ein Salz der Erneurung für die vertommene Menschheit ift, dadurch, daß es die Grundlage aller menschlichen Gemeinschaft, die Familie heiligt. Der Name Makrina erinnert an eine folche Familie bes 4. Jahrhunderts, in welcher ber chriftliche Glaube den Familienfinn geatelt hat, selbst zum heiligen Familiengut geworden ift, das durch verschietene Generationen hindurch christliches Leben erzeugt, obgleich in einer Form, welche schließlich boch wieter aus ber Familie herausträngt. Es ift jene vornehme, in Bontus und Cappadocien heimische Familie, aus welcher die großen Kirchenlehrer Bafilius und Gregor von Nyssa hervorgegangen sind. Diese bewahrten ehrfurchtsvoll die Erinnerung an ihre väterliche Großmutter Makrina, eine berühmte fromme Fron, welche zur Zeit ter Maximinischen Verfolgung Vieles erbuldet und mit ihrem Gemahl längere Zeit in den Wäldern von Pontus zugebracht hatte. Aus ihrem Munde hatte Basilius noch Erinnerungen an bas Wirken des Gregorius Thaumaturgus, und fie war gewiß von Einfluß auf die Ausprägung des ernsten christlich=ascetischen Geistes auch uoch in ihren Enkeln, wenigstens ben älteren (Basil. ep. 75). 3hr name lebte aber fort in ihrer Entelin, ber jüngeren heil. Matrina, tie besonders durch die Schilberung ihres Bruders Gregors befannt ift, welcher in ihr, ber älteren Schwefter, bas 3beal bes jungfräulichen mönchischen Lebens anschaute. Eine Traumericheinung, welche ihrer Mutter Emelia, als fie mit tiefem ersten Rinde fchwanger ging, zn Theil wurde, hatte ichon ben gefeierten Ramen Thetla genannt und bamit vorbildlich auf ihre Lebensrichtung hingewiefen. Gie wuchs auf in häuslicher Burückgezogenheit, gebildet nicht an heidnischer Literatur, sondern an ber Schrift, und zwar - taralteristisch genug zuerft an ben Sittenregeln falomonifcher Beisheit und ten Pfalmen. Ein Jungling, ihr vom Bater in der Stille zum Gatten bestimmt, ftirbt plöglich, und nun will fte von keiner andern Berbindung miffen, um ihrem ersten Bräutigam bie Treue gu bewahren. Sie schließt fich boppelt eng, in freiwilliger Unmündigkeit an bie Mutter an, welche befannte, baß sie bies Rind nicht einmal, fondern ihr Lebenlang unter ihrem Berzen getragen, hilft ihre jüngern Geschwister erziehen und bewegt nach bem Tore ret Baters Die Mutter, ein Nonnenflofter in Pontus ju gründen. Das jüngste turz vor bem Tote bes Baters geborne Rind, Betrus, empfängt bier die erste Erziehung jum Mönchthum, und Matrina schließt hier ihr Leben in geiftlicher Betrachtung unt Berten ber Barmherzigkeit. 3hr Bruder Gregor besucht fie turz nach des Bafilius Tote, fintet fie felbst icon auf ihrem harten Sterbelager und erbaut fich an den Beichen ihres ftrengen

Lebens, ihrer freiwilligen Armuth, ihrer ruhigen Ergebung und Geistessftärke bis in den Tod. Er brückt ihr die Augen zu, und nimmt mit gläubigem Sinne die Erzählungen von ihren Bunderwerken auf, theilt aber um des Unglaubens fleischlich Gesinnter nur Beniges davon mit. Bgl. Greg. Nyss. de vita Macrin. opp. II, 177 sq. und ben dial. de an. et res. (f. d. Art. Gregor v. N.). Acta Sanct. Boll. 14. Januar (die ältere Makr.) und 19. Juli. B. Möller.

Malachias, Erzbifchof von Urmagh, ein Freund bes Abtes Bernhard von Clairvaur, ber fein Leben beschrieben hat (Liber de vita S. Mal.), ift badurch in ber Beschichte befannt, daß er die irische Rirche unter Die Oberhoheit tes römischen Stuhles brachte. 2006l hatten fich bie Normannen, welche ben Gutoften Irlands erobert hatten, fcon feit 1074 unter die Erzbischöfe von Canterbury gestellt, und von venfelben zwei Bischöfe erhalten: Patricius für Dublin und Malchus, einen Mönch von Winchester, für Baterford, aber bie Berjuche bes Pabftes Gregor VII., burch ben zum Legaten ernannten Bischof Gilbert von Limerid (ebenfalls einer normannischen Stadt), die irifche Rirche Rom zu unterwerfen, maren erfolglos geblieben. Die Durchführung biejes Planes war Malachias vorbehalten. Diefer stammte aus einem eblen Geschlechte in Urmagh und wurde um bas Jahr 1095 geboren. Schon als Jüngling jog er fich von ber Welt jurud und ftellte fich unter bie Bucht eines ftrengen Ascetifers, tes Abtes 3mar von Urmagh. Er unterzog fich ben schwerften Uebungen und niedrigsten Diensten, fo baß er bald im Rufe großer Beiligkeit ftand und gegen bie bamalige Gitte ichon im fünfundzwanzigsten Jahre die Briesterweihe erhielt. Ja ber Erzbischof von Armagh, Celfus, übertrug ihm fogar einen Theil feiner Amtsgeschäfte. Malachias benützte Dieje Stellung, um nicht bloß beffere Rechtspflege und strengere Kirchenzucht, sondern auch römische Bräuche (Die Beichte, Confirmation, firchliche Ebc, Die Horen, Das Bfalmodiren x.) und bas tanonische Recht in bem gangen Sprengel und in ben Rlöftern einzuführen. Um sich aber über das römische Wesen und namentlich über die Sakramente genauer zu unterrichten, ging er auf etliche Jahre ju Bifchof Malchus von Baterfort, mobin balt auch ber vertriebene Rönig Cormarc von Munfter tam, nm als Klofterbruder ju leben. Diefer, unter Malachias besondere Aufsicht gestellt, lernte ihn hoch schätten und gab ihm nach feiner Biedereinfegung in fein Rönigreich nicht blog Geld und Land zur Grunbung eines Rlofters, fondern war ihm auch fonft bei Ausführung feiner Bläne behülfs lich. Nach mehreren Jahren wurde Malachias zurüchgerufen. Sein Dheim, tamals im Besitz ber reichen Güter bes einft fo berühmten, aber burch die Normannen zerftörten Rlofters Benchuir (Bangor) wollte ihm diefe überlassen, um das Klofter wiederbergu= stellen. Malachias begnügte sich aber damit, an ber Stätte bes alten Rlosters ein Dratorium und ein haus für eine kleine Bahl von Mönchen ju gründen, mit benen er bier in Armuth und Bugubungen lebte, nur durch hartere Dienste und größere Entsagungen fich von ben Brüdern unterscheirend. Er blieb jedoch nicht lange hier, tenn bald wurde er zum Bifchof von Connereth (Connor) gemählt und, etwa 30 Jahre alt, von Celfus bagu geweiht. Bernhard's schwarze Schilderung ber tamaligen Sittenlosigkeit und tes firchlichen Berfalls mag, auch abgesehen von feinem einseitigen Urtheil über Differenzpunkte zwischen der irischen und römischen Kirche, übertrieben seyn. Aber damit ftimmen alle andern Nachrichten überein, daß die irische Kirche in Folge der Raubeinfälle ter Normannen und der unaufhörlichen Bürgerkriege feit dem 9. Jahrh. innerlich und äußer= lich verfallen war (f. b. Art. "Culteer").

Bu Beda's Zeit war bie Frömmigkeit der teltischen Mönche sprichwörtlich, jett nur Ausnahme, ihr Eiser, das Evangelium baheim zu verfündigen und ben Heiden zu bringen, weltbetannt, jett aber wurde in vielen Kirchen weder Gesang noch Predigt gehört. Jeder Pfartsprengel hatte früher feinen Bischof. Nun aber scheinen diese vernehrt worben zu sehn, nur um den Gliedern vornehmer Familien eine Anstellung zu verschaffen. Die Priesterehe war gestattet, aber daburch war im Lauf der Zeit Nepotismus eingeriffen. Die Bisthümer waren ausschließlich in den händen des Abels und erblich.

Beltsinn, Brachtliebe und Genußsucht trat an die Stelle der apostolischen Einfachheit und Thätigkeit der früheren Bischöfe. Und, mas bas Schlimmfte mar, die teltische Rirche schien die Kraft verloren zu haben, sich aus sich selbst zu erneuern. Das war wohl bie Ueberzeugung des Erzbischofs von Armagh (Celjus), welcher, obwohl er felbft verheirathet war und ben Erzstuhl ererbt hatte, boch vor feinem Tobe ben römischgefunten Dalachias zu feinem Rachfolger erwählte und ben beiden Rönigen von Munfter und ben Großen bes Reichs feine Einführung zur Bflicht machte. Doch ging bies nicht fo leicht. Eine mächtige Gegenpartei erhob fich und machte einen aus ihrer Mitte, Mauricius, jum Erzbifchof, ber ben Erzstuhl fünf Jahre bis zu feinem Tobe inne hatte. Auch ben vereinten Auftrengungen bes römischen Legaten Gilbert und bes obgenannten Bischof von Baterford und ihrer Freunte gelang es nach brei Jahren nur, tem Dalachias bie Ausübung feines Amtes außerhalb bes erzbischöflichen Sites zu Armagh möglich ju machen. Nach Mauricius Tore folgte Nigellus als Gegenbischof, ber aber bald verjagt wurde und die erzbischöflichen Infignien, den Evangeliencoder des h. Patricius und den mit Gold und Edelsteinen geschmückten "Stab Jesu" herausgeben mußte: Ralachias jog um bas Jahr 1134 als Erzbischof in Armagh ein, arbeitete bie nachften brei Jahre an ber Einführung bes römischen Befens und legte, nachdem ihm bies gelungen, fein Umt nieder, um ju feiner "früheren Braut," ber Armuth zurüchzutehren. Er hatte Gelasius zu seinem Nachsolger ernannt und übernahm nun einen Theil seines früheren Bisthums mit bem Bijchofsfipe Down, wo er ein Stift von regularen Kleritern in's Leben rief. Um aber feinen tirchlichen Reformen einen festeren halt ju geben, hielt er es für nöthig, bem Primatenfit ju Armagh bas Pallium zu verschaffen. Er unternahm beghalb 1139 eine Reife nach Rom, auf ber er Clairvaur bejuchte. Innocenz II. nahm ihn gütig auf und machte ihn, ba Gilbert ichon hochbejahrt war zum Legaten für Irland. Das Pallium jedoch gab er ihm nicht, ba er es für besjer hielt, daß die irischen Großen und Bischöfe, in einem Concil versammelt, barum eintämen. Der Pabft beschentte ihn mit feiner Mitra und Meßgewand und entließ ihn mit dem Friedenskuß. Malachias hielt sich auch auf rem Rückwege in Clairvaux auf, und lieg vier Brüder bafelbft zurud, welche nebft andern nach Malachias heimkehr babin gesandten, in ber Benediktinerregel unterrichtet wurden und dann unter einem aus ihrer Mitte gewählten Abte Chriftian mit einigen Cifterzienfern nach Irland zurücktehrten und bort 1141 bas erfte Cifterzienferflofter Dellifons gründeten, aus welchem bald fünf andere hervorgingen. Die Einführung der strengen Zucht stieß jedoch selbst in bem Klofter auf viele Schwierigkeiten, fo bag einige von Bernhard's Mönchen migmuthig nach Clairvaur zurücktehrten. Nicht weniger Schwierigkeiten faud Malachias felbft bei ber Durchführung feiner Plane und erft 1148 brachte er eine Nationalfynobe zu Stande, welche um die Ertheilung des Pallium bat. Um die Bittichrift dem Babfte zu überbringen, trat Malachias veine zweite Reise an, veren Ziel er aber nicht erreichte. Er hatte es längst gewünscht und geahnt, daß er in Clairvaur sterben würde und zwar am Allerseelentag. Raum fünf Tage nach seiner Ankunft in Clairvaux, die allen ein Festtag war, erfrautte er und erfannte baran, bag fein Gebet und Bunich erhört fep. Unter bem Gefang ber Mönche verschied er am Tage Aller Seelen. Aebte trugen ihn in tas Dratorium der h. Jungfrau, wo er am 4. Nov. bestattet wurde. Einige Jahre nach feinem Tode brachte ber Legat Papiro das Pallium nach Irland und theilte auf ber Synode von Rells im Jahr 1152 Irland in 4 Erzbisthümer und 28 Bisthümer unta pähitlicher Oberhoheit und vollendete fo das Bert, das fich Malachias zur Lebensaufgabe gemacht hatte.

Malachias hat in Bernhard einen begeisterten Lobredner gefunden, nicht blog wegen ber burch ihn so erfolgreich burchgeführten Romanissung Irlands, sondern fast mehr noch um seines Rarakters willen. Er sicht in ihm, wie einst Beda in Aidan, einen ächten apostolischen Mann und steht nicht an, denselben den entarteten Geistlichen seiner Zeit als ein Muster vorzuhalten. Sein Seelenadel spiegelte sich in seinem ganzen Maldus

Wefen. Seine Demuth und Freundlichkeit gewann ihm Aller herzen. Sein ganzes Auftreten, Gang, Haltung und Blid war würdevoll. Bei allem Ernste zeigte er eine ungetrübte heiterteit. In ber Rleidung unterschied er fich nicht von ben geringsten Brüdern ; wodurch er fich vor ihnen hervorthat, war größere Strenge, Selbstverläugnung, Büßun= gen und Arbeit. Er war unermüdlich thätig, zog zu Fuß umher, um zu predigen. Selbst arm ließ er sich von den Reichen geben, nur um den Armen zu schenken. Darum galt er auch als ein Heiliger und wurde nicht bloß von den Hülfsbedürftigen als Bater geehrt, sondern auch von ben Gewaltigen hochgehalten und öfters bei ausgebrochenen Streitigkeiten zum Schiedsrichter gemacht. Er war der erste 3re, der vom Pabste kanonifirt wurde. Es versteht sich von felbst, daß viele Bunder von ihm erzählt werten, wovon die meisten der gewöhnlichen Art sind, andere aber die römische Tenden; durch= bliden lassen. So erwedt er eine Frau auf, die ohne die letzte Delung gestorben war, heilt eine zornsüchtige Chefrau radurch, raß er fie zur Ohrenbeichte anhält, die fie frü= her verfäumt hatte, weiffagt einem Läugner der Transfubstantiation sein nahes Ende u. s.w. Solche Erzählungen, (tie Bernhard wahrscheinlich von ten Mönchen zu Bangor hatte vergl. Vita Mal. cap. XXIX.) mochten bie widerspenstigen 3ren ber neuen tatholischen Lehre geneigter machen und die Ehemänner bestimmen, ihre Frauen zur Beichte geben zu laffen. Auch Proben von bem prophetischen Beifte bes Malachias merben ergablt, Die jedoch von den gewöhnlichen, den Seiligen zugeschriebenen Beiffagungen fich weiter nicht unterscheiden, und nur barum ju ermähnen find, weil fie einen, gaug äucherlichen, Anhaltspunkt für einen Betrug des 16. Jahrh. gegeben haben. Es find ties tie Weiffagungen bes S. Malachias über die Bäbste, welche zuerst ber Benedittiner A. Bion in feinem Lignum vitae 1595 befannt machte. Dieje fogenannten Beiffagungen find eine Reihe von nichts= oder alles fagenden Devifen, beren Deutung von Eölestin II. bis Urban VIII. der Dominikaner Giaconius, wie Bion fagt, beigefügt hat. Bon ba an wurden die Deutungen von andern fortgesetzt und in jüngster Zeit von C. D. D'Relly wieder aufgenommen, welcher in feiner Schrift (Le Prophète de Rome etc. Paris 1849) die Babfte von Clemens XIV. bis Bins IX. vornimmt und jene Devijen mit ben Bappen Diefer Kirchenfürsten fowie mit ihrer Geschichte zufammenhält und alles in schönfter Harmonie findet. Noch find 11 Devisen übrig, also noch 11 Babfte vor ber Wiebertunft Chrifti zum Gericht zu erwarten. Dieje Beiffagungen haben in neuester Zeit an manchen Orten großes Auffchen gemacht. Allein ichon ber Jefuit Meneftrier hat 1686 ben Betrug zur Genüge aufgebedt und gezeigt, bag biefel= ben eine Erfindung der Partei tes Cardinals Simoncelli seyen, welche diefen durch tie Devise "De antiquitate urbis" (= Orvieto) als längst geweissagten Pabft hinstellen wollte, und daß fie in die Claffe ber bei ten Babstmahlen fo gewöhnlichen Quotlibets und Basquinaden gehören. (Bgl. Le Brun, Traité des pratiques superstitieuses.)

C. Schoell.

Walchus hieß nach dem Berichte bes im Hause des Hohenpriesters betannten Johannes (Ev. 18, 10 f. 16.) der Knecht, welchem Betrus bei der Gefangennehmung Jesu in, wenn auch wohlgemeinter, doch voreiliger und eigenmächtiger, taher vom Herrn getadelter Gegenwehr wider die ausgesandten Häscher, das rechte Ohr absieb, das aber von Jesu wieder geheilt wurde, Luk. 22, 51. Der Name, mit Try Einer Wurgel, kommt auch sonst vor, in der Form Ivy 1 Chron. 6, 29. Nehem. 10, 5. 28; 12, 2. Efra 10, 29. bei den LXX: Malwy oder Malovy und Joseph. Antt. 13, 5, 1; 14, 14, 1; 15, 6, 2 erwähnt mehrere arabische Fürsten des Namens Malxos. Rüetschi.

Malbonatus (Maldonato), Johannes, einer der befferen fatholischen Exegeten, aus vornehmer Familie stammend, wurde zu Las-Casas de la Reina in der spanischen Provinz Estremadura im Iahre 1534 geboren. Seine Studien machte er in Salamanca, wo er zunächst alte Sprachen und schöne Wissenschaften, dann Civilrecht trieb; endlich wandte er sich auf den Rath seines Freundes Michael Palatios, des Versasseries eines Commentars zum Evangelium des Matthäus, mit der ganzen Kraft seines Geiftes ber Theologie zu. Bon seinen Lehrern scheint Franz Toletus, ber damals noch Weltgeiftlicher war, bann in ben Jesuitenorden eintrat und als Cardinal endigte, ben meisten Einfluß auf feinen begabten Schüler geübt zu haben; wenigstens folgte er nach einigen Jahren eigner Lehrthätigkeit in Salamanca bem Beispiele bes Toletus und trat im Jahr 1562 in Rom auch in tie Gefellschaft Jefu ein. Die Jesuiten gewannen an Maldonatus ein Talent, das sie zu schätzen und mit gewohnter Umsicht zu verwenden wußten. Schon seit 1559 unterhandelte ber Orden, bem für feine 3mede ber mög= lichst ausgebehnte Einfluß auf bie theologische Jugend gang unentbehrlich mar, mit ber Sorbonne über die Befugniß, an ber parifer Universität einen eignen Lehrftuhl ber Theologie errichten ju dürfen. Trop ber fräftigsten pabitlichen, bifcoflichen und fürftlichen Empfehlungen hatte er aber einige Jahre hindurch die gewünschte Erlaubniß nicht erwirken können. Die Sorbonne wehrte fich mit Recht gegen Eindringlinge, benen naturgemäß das Intereffe ihres Ordens höher flehen mußte als das Inter effe ber Universität und bei denen die unbedingte Obedienz gegen ihren General den pflichtmäßigen Geborfam gegen Rektor und Senat auch wohl einmal ausschließen konnte. Gerade um bie Zeit, als Maldonatus in ben Drben eintrat, hatte fich aber die Sorbonne nachgiebiger bewiesen; fo tam es, daß Maldonatus, der den Ruf tuchtiger Gelehrfamteit und vorzüglicher Lehrgaben ichon von Salamanca mitgebracht und in Rom noch weiter befestigt hatte, nachdem er taum ein Jahr dem Orden angehört, mit der wichtigen Diffion betraut wurde, in Paris als erster jesuitischer Lehrer der Theologie aufzutreten. Unter ber ftudirenden Jugend fand der scharffinnige Dialektiker und gewandte Bolemiker rajch Boben; und ba auch feine äußere Stellung taburch gesichert murbe, bag ichon im folgenden Jahre, 1564, der Bischoj von Clermont den Jesuiten ein haus in Paris ichentte, das Collegium Claromontenfe, und daß zu berfelben Zeit ber Rettor ber Universität fich bagu herbeiließ, ben jesuitischen Lehrern die Privilegien ber übrigen Lehrer ber theologiichen Fakultät und ihren Buhörern die Privilegien ber parifer Studenten zu ertheilen: fo wurde Maldonatus bald nach seinem Anstreten einer der angesehnsten und einflußreichsten Lehrer der parifer Hochschule. Ein dreijähriger philosophischer und ein darauf folgender vierjähriger theologischer Cursus versammelte ein unglaublich zahlreiches Auditorium um Maldonatus; oft mußte er im Hofe des Jesuitencollegiums lesen, weil das Saus die Menge ber Buhörer nicht faßte; felbft Calvinisten follen in großer Babl feine Borlejungen bejucht haben, um fich mit der Taktik des Maldonatus in der Behandlung ber Controversen vertraut ju machen. Als mit bem Jahre 1570 burch ben Frieden von St. Germain eine furze Ruhe in den blutigen Sugenottenfriegen eintrat, und die tathelifche Kirche Frankreichs auf geiftige Mittel zur Betehrung ber Protestanten angewiefen war, unterbrach Malbonatus für einige Zeit feine atademische Thätigkeit. Auf Betreiben des Cardinals von Guife wurde er nämlich mit neun andern Jesuiten nach Poitiers geschicht, um hier ein Ordenshaus zu gründen und durch Bredigten in ber Lanbessprache und Unterricht ber Jugend den Calvinisten entgegenzuwirken. Dalbonatus fand aber bas angewiefene Arbeitsfeld zu ungünstig und beschränkte nach turger Frift feine Wirksamkeit auf eine Miffionsreise durch Lothringen, die jedoch auch ohne ben gewünschten Erfolg blieb; denn bie jejuitische Prahlerei, dag Maldonatus auf diefer Reife in einer Difputation zu Sedan mehr als zwanzig reformirte Prediger mundtobt gemacht und zwei berjelben zum mahren Glauben zurückgeführt habe, bedarf teiner Biderlegung; fcon Bayle hat darüber bas Nöthige beigebracht. Auch in Paris, mohin Malbonatus zurudtehrte, um einen noch umfaffenderen theologischen Curfus zu beginnen, lagen bie Berhältniffe nicht mehr so günstig für denselben. Freilich hatte die Sorbonne die 3efuiten neben sich dulden müffen; gern wurden sie jedoch niemals von ihr gesehen. Auch Maldonatus fcheint nach feiner Rücktehr unter Diefer Ungunft gelitten zu haben; wenigftens murbe bie zweite Beriode feiner Lehrthätigfeit burch mancherlei ärgerliche Santel gestört. 3war von der Beschuldigung, den Präsidenten von Saint-Andre auf dem Tedtenbett zu einem Testament zu Gunften feines Ordens beredet zu haben, wurde er burch

## Maldonatus

ein freisprechendes Urtheil des Parlaments glänzend gereinigt, verdrießlicher war ihm aber ein anderer Proceg, zu dem er felbst die Beranlassung gegeben hatte. Seit 1574 hatte er angefangen, die thomistische Ansicht über die Empfängniß der Jungfrau Maria vorzutragen, oder doch zu behaupten, daß das Dogma von der unbefleckten Empfängniß ber heiligen Jungfrau noch ein Problem fey, über tas fich ftreiten laffe, eine Behaups tung, durch die Maldonatus vielleicht manche Kränkung an der Sorbonne vergelten wollte, ba bieje ichon 1497 bas Dogma von ber unbefledten Empfängniß in ihren Eid aufgenommen hatte. Die studirende Jugend gerieth über diese neu angeregte Streitfrage in die lebhafteste Bewegung; sofort trat auch das Corpus academicum zusammen und beschuldigte den Maldonatus der Säresie. Leidenschaftlich wurde der Streit zwischen den Jesuiten und der Bariser Universität geführt; zwei Jahre lang schwebten die Berhandlungen vor dem Richterstuhl des Bischofs von Paris, Beter von Gondi, den der Pahft Gregor XIII. mit der Untersuchung der Sache beauftragt hatte; endlich erfolgte ben 17. Jan. 1576 von der bezeichneten Stelle aus der Ausspruch, daß Maldonatus in der angesochtenen Behauptung nichts Häretisches gelehrt habe, eine Sentenz, bie allerdings durchaus mit ben Bestimmungen des Tribentinums in Uebereinstimmung ift. (Bgl. Sess. V. decret. de pecc. origin., 5.) Obwohl Maldonatus auch aus diefem Proceß siegreich hervorging, hatte er doch die Freudigkeit an seiner Pariser Prosessur verloren, und ba bie Anfeindungen nicht aufhörten, legte er fein Amt nieder und zog sich in bas Jesuigencollegium zu Bourges zurudt. Hier fand er endlich Muße auch zu literarischer Thätigkeit und beschäftigte fich namentlich mit ber Ausarbeitung feiner Commentare zu den Evangelien und den Propheten; Gregor XIII. berief ihn aber nach an= derthalb Jahren nach Rom, wo er an der neuen Ausgabe der Septuaginta mitwirken follte. Neben diefer Beschäftigung vollendete er das Manuffript zu feinem Commentar zu ben vier Evangelien, bas er am Ende bes Jahres 1582 scinem Drdensgeneral Aquaviva überreichte. Wenige Tage fpäter feste ber Tod feinem thätigen Leben ein Biel, noch ehe eine feiner Schriften dem Drucke übergeben war; cr ftarb den 3. Jan. 1583.

Bon den Schriften Maldonats haben die dogmatischen Abhandlungen über Gnade, Erbfünde, die Saframente u. f. w. (Lyou 1614) für uns teinen Werth; auch feine eregetischen Arbeiten zum A. T. - Commentare zu Jeremias, Baruch, Ezechiel und Daniel (1609), Scholien zu Jefaias, zu den Proverbien u. f. w. (1634) können wir billig auf fich beruhen laffen; von Bedeutung ift aber fein Commentar ju den vier Evangelien. Diefer Commentar wurde im Auftrage des Ordens zuerft von den Jesuiten zu Pont-a-Mousson im Jahre 1596 herausgegeben; dann folgen noch mehrere gute Ausgaben bis ju ber Parifer von 1617; bie fpäteren Ausgaben find an vielen Stellen geändert, erft Saufen hat den ursprünglichen Text wieder in einer bequemen handausgabe (Mainz 1840. 5 Bbe. 8.) abdrucken laffen. Zwar fteht bie Eregeje bes Maldonatus im Dienfte einer falfchen und engherzigen harmonistit; auch wagt fie es nicht zu andern Refultaten zu kommen, als das Tridentinum sie vorschreibt; ebenso geht sie auf ben Text ber Bulgata zurud: indeg verbindet der gewandte Commentator die reichste patriftische Gelehrsamkeit mit selbständigem Urtheil, zeigt auch darin einen richtigen exegetischen Takt, baß er meift ben Auslegungen des Chryfoftomus vor ben Deinungen ber übrigen Bater den Borzug gibt, und scheut sich endlich nicht, mit sicherer philologischer Derterität ben Text ber Bulgata nach dem Grundtext zu emendiren. Namentlich behandelt er aber, und darin liegt ein hauptvorzug unseres Commentars, die Controversen zwischen Ratholiten und Protestanten fehr turg und präcis, wobei nur ju rügen ift, daß feine Polemit gegen Beza und Calvin oft derb und leidenschaftlich ist. Unter den katholischen Eregeten des R. T. wird Maldonatus immer einen ehrenvollen Blay behaupten.

Bgl. außer ben einschlagenden Stellen aus Buläus, histor. univers. Par. Bayle, diction. etc. ben Artifel Maldonatus; Du Pin, nouv. biblioth. des aut. ecclés. Tom. XVI. pag. 125 sqq. und R. Simon, hist. crit. des princ. comment. du N. T. pag. 618-632. Raugeld.

Maleachi. Dies ift ber Name, ben bas lette unter ben Buchern ber zwölf fieinen Propheten an ber Spipe trägt. Die erste und wichtigste Frage, die uns bier entgegentritt, ift bie: hat es wirklich jemals einen Propheten biefes Namens gegeben, und ift bemnach bas art als nomen proprium einer hiftorijchen Berfon ober ift es als nomen appellativum zu verftehen? Lettere Fassung läßt bann wieder verschiedene Modifitationen ju, von welchen weiter unten tie Rebe feyn wird. Die Gründe für tie Meinung, daß es einen Propheten Maleachi gar nicht gegeben habe, jabt Bengstenberg auf, Christologie, zweite Ausgabe III, 2. S. 582 ff. Es find ihrer Buerft fiel es auf, daß die Ueberschrift gar teine nähere Personalbezeichnung drei. enthält, was nur noch bei Obadja der Fall ift. Zweitens findet sich nirgends in ben ältesten Quellen eine Erwähnung eines Propheten Maleachi, mas gerade bei biejem als bem letten und ber Zeit nach jüngsten Propheten boppelt befremden muß. Dazu fommt noch, bag auch bie ältefte judische Tradition von der Person eines Bropheten Maleachi nichts gewußt zu haben scheint. Das britte ift die Form des namens. Derfelbe, fagt man, tann nur heißen: mein Bote. Denn vrge tonne nicht als 20fürzung von affr 'Fight bedeuten angelus Jovae, weil jebe Analogie einer folchen Abfürzung fehle. Es tonne auch nicht bedeuten angelicus, wie Gefenius und Biner wollten, weil die Endung '\_\_ nur zur Bezeichnung der Abstammung und Beschäftigung biene, und weil Die teineswegs nomen proprium ber Engel fen, fo bag ein Abjettiv "engelifch" bavon gebildet werden könnte. Go bedeute alfo (אָרָאָרָ meine Bote mit ans-brücklicher Beziehung auf bas בְּלָאָרָי 3, 1. Run fen aber eine folche Ramengebung burch Menschen ohne alle Analogie. Denn wo finde fich ein n. proprium, bas feiner Form nach nur unter ber Borausjetzung, daß Gott felbit es gegeben, ertlärlich fen? Des halb fast Bengstenberg venweber in bem Ginne: ber, bei bem bas "mein Bote" (3, 1.) Rern und Stern ber Beiffagung ift, - ober ideal: berjenige, welchen ber gen felbst als feinen Boten bezeichnet hat.

Dieje trei Grünte nun, aus welchen hervorgehen foll, daß es einen hiftorifchen Daleachi nicht gegeben habe, laffen sich als nicht stichhaltig nachweisen. Der erste Grund ift ber ichmächste von allen, wie bas Bengstenberg felbst eingesteht. Denn unter ben 16 Propheten, von denen wir Schriften im Ranon haben, find nur acht, deren Bäter genannt werben. Bei treien wird nur ber Geburtsort genannt (Amos, Micha und Nahum), bei zweien ift lediglich die Bezeichnung reges beigefügt (habatut und hoggai). Bei breien endlich fehlt jede nähere Bezeichnung, benn außer Maleachi und Obadja ift auch noch Daniel zu erwähnen, von bem wir auch nichts weiteres erfahren, als daß er aus dem Stamme Juda und von vornehmer Abtunft war. So find wir benn also gar nicht berechtigt, eine nähere Berjonbezeichnung als Mertmal ber Geschicht= lichkeit eines Propheten zu erwarten. Mehr Schein hat der zweite Grund für fich: tas Schweigen ber ältesten Zeugniffe über Maleachi und die Beugniffe ber jubifchen Inbition gegen die geschichtliche Wirklichkeit eines biefen namen tragenden Propheten. Um aber ras Gewicht diefer Argumentation beurtheilen zu können, muffen wir zuerft über ben Zeitpunkt, welchem die Weiffagungen bes Maleachi angehören, im Rlaren fehn. Diefe Frage ift nun bereits von Bitringa in ten Observ. sacr. T. H. L. VL. p. 331 sq. fo erörtert worden, daß fie trot einiger dagegen erhobener Einwendungen als gelöst betrachtet werden tann. Das Refultat biefer Erörterung ift, daß bie 216faffung unferer Beiffagung in bie Beit ber zweiten Unwefenheit bes Nebemia in 3erm falem, also nach dem 32. Jahre des Artaxerres Longimanus (vgl. Art. Efra und Retehemia G. 173) fallen muffe. Den hauptbeweis hiefur bietet die Uebereinftimmung zwischen Nehemia und Maleachi in Bezug auf die Rüge der unter Bolt und Prieftern eingeriffenen Mißbräuche. Nämlich wie Nehemia (13, 23 ff.) tadelt Maleachi bie Beirathen mit heidnischen Weibern (2, 11.), wiewohl ber Unterschied ift, daß bei Rebemis nicht auch wie bei Maleachi die Verstoßung der israelitischen Frauen gerügt wird. Ferner rügt Maleachi Rap. 1. die Berachtung Jehova's, die fich zeigte in Darbringung

blechter Opfer (1, 6 ff.), wovon Reb. 13. nichts erwähnt wird. Nur bas zu wenig arbringen tadelt Rehemia (13, 4 ff.), und damit ftimmt wieder Maleachi 3, 10. Hiniederum ift von Entheiligung des Sabbaths bei Maleachi nicht, wie bei Nehemia (13, 5ff.), die Rede. Da nun nach 1, 6ff.; 2, 4 ff.; 3, 1. 10. bas Borhandenseyn von empel und Tempeldienst vorausgesetst wird, ber Serubabel'iche Tempel also bereits muß :baut und zum Gottesdienste eingerichtet gewesen fenn, ba andrerseits ber Ausbrud and , 8. auf bas Bestehen ber perfischen Oberhoheit hindeutet, fo find wir burch alles biefes t die Beit nach Sacharja und Haggai, und zwar wegen der oben angeführten Berühingspunkte ungefähr in die Zeit des Nehemia gewiesen. Zwar meint hitig (Comm. 5. 323), tiefelbe Unordnung des Seirathens heidnischer Beiber fey ichon früher und amentlich 25 Jahre früher um die Zeit der Anfunft Efra's vorgekommen. Und allerngs, würde bei Maleachi nichts gerügt als die illegalen Heirathen, so möchte er allen= Us auch in jene frühere Zeit passen. Aber Maleachi tadelt ja auch die Berunalimjung des Heiligthums durch schlechte Opfer und Verfürzung bes Behntens. Dies ntet auf eine Zeit hin', wo die Herbeischaffung ber Opfer und die Entrichtung des ehntens ben Ifraeliten oblag. Nun wiffen wir, aus ben Ebiften ber perfijchen Rönige arins und Artagerres Longim. (Efr. 6, 9 f., 7, 20-23.), bağ zur Beit bes Efra für le Bedürfniffe bes Tempelbienstes ausreichend von Staatswegen gesorgt war. Auch irt Efra 9. u. 10. über irgend welche Berfündigung des Bolts in diefer Beziehung icht geklagt. Später unter Nehemia (10, 32 ff.) übernahmen Die Ifraeliten felbst Die erbeischaffung ber vom Gejet erforderten Beduriniffe. Es wird bies ergablt in engem ufammenhang mit ber durch Efra geschehenen Einschärfung tes Besetes und mar fenbar eine Birtung davon. Denn das Gesetz gebietet ja dem Bolte . Ifrael, daß es m herrn opfere. Ein Opfer aber ift nur bann ein wirtliches Opfer, wenn es n Denfch von feinem Gigenen barbringt. Außerdem ift es בעולח הנה (2 Cam. 24, 24. 1. meine Schrift ber Gottmensch I. S. 334). 2Bar nun Ifrael jo weit gekommen, if es bie Opfer von feinem Eigenthume barbringen tonnte, fo war es unschicklich, bie erbeischaffung berfelben länger ben beibnischen Dberberren zu überlaffen. Gie überahmen alfo Diefelbe: העמדנו עלינו כווח heißt es Dieh. 10, 33. Aber als Rehemia d entfernt hatte, wurden fie nachläßig in ber Erfüllung ber übernommenen Berpfliching. Dadurch wurden die scharfen Mahnungen nothwendig, die wir bei Rebemia und Raleachi lefen, zwischen benen nicht, wie hipig (Comm. S. 323) meint, tie Differenz maltet, daß nach Lesterem Armuth die Urfache jener Säumniß gewesen seb. Denn irans, daß ber herr als Lohn für gemiffenhafte Erfüllung jener Pflicht reichen Segen rbeißt, folgt noch nicht, daß fie bisher durch Dägwachs und Berarmung fepen beimfucht gewesen. Damit haben wir zugleich erwiefen, daß die Maleachische Beisfagung icht ber erften Anwesenheit bes Rebemia entsprechen tann. Denn während diefer Anefenheit wurden ja erft bie Normen aufgestellt, beren Uebertretung wir bei Daleachi nd Neh. 13. gerügt finden. Bis zur Bollendung ber Mauern war das Bolt fo ausbließlich durch Arbeit und Wachdienst in Anspruch genommen, bag an eine genaue ontrolle über die Erfüllung ber gesetzlichen Bestimmungen nicht gedacht werden konnte. amals war aljo teine Beit für eine prophetische Strafpredigt, wie wir sie bei Maleachi fen. Erft nach Bollendung ter Mauern findet jene feierliche Berlejung des Gejetes und Efra ftatt, an welche fich fofort tie ebenfo feierliche Berpflichtung zu feiner Beachtung aufchlieft (Neb. 9. u. 10.). Drei Bunkte find es vornehmlich, ju deren geanen Einhaltung Ifracl Neh. 10. 28 ff. fich verpflichtet: teine ausländischen Weiber 1 nehmen, ben Sabbath zu beobachten, und tie Tempelabgaben richtig zu leiften. Gerade egen Richterfüllung tiefer brei Buntte wird bas Bolt Neb. 13. fo icharf getadelt. Es mu teinem Zweifel unterliegen, daß Reb. 13. auf Rap. 10. zurüchficht. Maleachi ber ftimmt in ter vorbin bezeichneten Weise mit Neh. 13. überein. Da nun ferner icht angenommen werden kann, daß unsere Beissagung in die Zeit kurz nach Nehemia ille, weil Reh. 13, 12-14. 21 f. 29-31. ausbrüdlich erzählt wird, daß derfelbe jene Real-Encyflopdbie für Theologie und Rirche. VIII. 48

Mißbräuche mit Erfolg ausgerottet habe, — ba endlich unfere Beiffagung ebensowenig lange nach Nehemia kann öffentlich geworden sehn, da sie sonst unmöglich unter den prophetse posteriores, höchstens unter den hagiographen hätte Play finden können, so kommen wir mit Nothwendigkeit zu dem Echlusse: die Weissangen des Maleachi stehen parallel der Zeit, welche dem zweiten Auftreten Nehemia's in Ierusalem (Neh. 13.) unmittelbar voranging. Es ist deshalb im höchsten Grade wahrscheinlich, daß Maleachi den Nehemia prophetisch setunderte, wie Iesaja dem Histia, Ieremia dem Josta zur Seite gestanden waren, s. Hengstenderg, Christolog. S. 583. Da aber Nehemia jene Mißbräuche zweiselschne sofert nach seiner Rücktehr abgestellt hat, so dürfen wir annehmen, daß unseres Propheten öffentliches Auftreten in die Zeit der Abwesenheit Nehemias (13, 6.) stel. Daraus würde sich dann auch jenes Auf 1, 8. am füglichsten erklären. Denn wenn es einerseits immerhin schwer sällt, dabei an Nehemia zu denken, andrerseits doch von dessen zwirde abgewichen werden kann, so vereinigt sich beides ganz vortrefflich, wenn wir unter jenem App den verstehen, der während Nehemia's Abwesenheit das Etatthalteramt versch.

haben wir mit bem über ben Zeitpuntt ber Maleachischen Beiffagung Bemertten Recht, fo ift eben bamit volltommen erklärt, warum in ben hiftorischen Schriften aus jener Beit, resp. warum im Buch Nehemia teine Erwähnung bes Propheten Maleachi fich findet. Ueber die Zeit nämlich, in welche nach bem vorhin Gefagten die Birtiamteit Maleachis fallen muß, haben wir gar tein anderes Dotument 🐗 bas 13. Rap. bes Nehemia. Diefes Rapitel aber trägt ganz den Karakter eines kurzen Anhangs und Nachtrags zu ben Berichten über die frühere, bie hauptthätigkeit Nehemia's. Es hat raber tie Eigenschaft fummarischer Rürze. Eine Erwähnung Maleachi's mare beshalb zwar nicht unmöglich gewesen, wir find aber nicht berechtigt, fie als etwas nothwendiges ju erwarten. Ift nun bem aljo, fo ergibt fich auch, daß ber Tradition über Maleadi aller hiftorische Boten fehlte. Die Sage hatte nun freies Spiel, und fo finten wir benn auch, daß fie bie von ber Geschichtidreibung gelaffenen Luden anszufüllen fleifig bemuth war. Auf die Urt aber wie fic das that, hatte die Form des Namens und fein Berhältniß zu einer bedeutsamen Stelle ber Beiffagung (3, 1.) großen Einfluß. Der Rame grebet genommen wurde, bag er als von Gott geredet genommen wurde, und zwar verstand man nuter bem "Boten Gottes" nicht einen Bropheten (wie haggai 1, 13. fich כלאך יהוה nennt), fondern geradezu einen Engel. Dieje Deutung liegt bu Alexandrinischen Version zu Grunde, welche zwar in der Ueberschrift den Ramen Mo-Laziaç läfit, ben ersten Bers aber so wiedergibt: Anuna Loyov xvolov eni rov Ispani er yeigt apyekov aurov. Auch unter ben Kirchenvätern fand biefe Meinung Antlang (3. B. bei Tertullian adv. Jud. 4. sicuti ipse per Malachiam angelum saum, unum er duodecim prophetis dixit, — und bei Drigenes). Doch fand sie auch unter ihnen ihre Begner. Bu biefen gehört besonders Hieronymus, ber im Commentar ju hagg. 1, 13. fagt: "Quidam putant et Johannem Baptistam et Malachiam, qui interpretatur angelus Domini, et Aggaeum, quem nunc habemus in manibus, fuisse angelos et ob dispensationem et jussionem Dei assumsisse humana corpora et inter homines conversitos esse." Er bemerkt aber tagegen: "Quod nos omnino non recipinus, ne animarum de coolo ruinas suscipere compellamur." — Eine andere Deutung bes namens 2000 war die, daß man barunter bie menschliche Persönlichkeit eines Propheten verftand. Da nun aber einerfeits ber geschichtliche Maleachi unbefannt mar, andrerfeits bas bebentfame hervortreten bes Wortes 250 3, 1. bie Bermuthung einer fymbolifchen Bebentung bet Namens in 1, 1. nahe legte, fo ichloß man, daß unter biefem namen ein anderer Brophet verborgen fen, und ba gerieth man denn fehr natürlich auf Efra. Die erfte Spur bieben finbet man in bem Targum bes Jonath. B. Uziel (ביד מלאבי דירוקרי שמיה עורא ספרא); fodann findet fich diefe Deutung im Talmud Babyl. Megill. c. 1 Fol.. 15 a, und bei eitlen Rabbinen und chriftlichen Theologen. Neuerdings neigen fich fogar Umbreit (prat. Comm. über bie 21. Broph. II. Thl. S. 455) und besonders Bengften berg ju ber-

## Maleachi

felbigen hin, letterer in ber zweiten Ausgabe ber Christologie sogar noch bestimmter als in ber ersten, vergl. Ausg. I. Bb. III. S. 375 mit Ausg. II. Bb. III, 2, S. 586 j. Die Gründe für bieje Annahme stellt Simonis zusammen im Onomust. p. 298: 1) in multis Esrae et hujus prophetae idem argumentum est; 2) Esr. cap. 5 et 6 mentio fit Haggaei et Zachariae sed nulla Malachiae; 3) apud Siracidam c. 49, ubi memorantur 12 prophetae cum Zerubabele, Josua et Nehemis, nulla mentio fit Esrae; 4) Josephus Esram memorans praetermittit Malachiam, 5) auctoritas Esrae spectabilis cum donis eximiis ipsum prophetam videtur constituere." Unter Diefen Argumenten find das erste und zweite durch bas oben Bemerkte bereits widerlegt. Das fünfte beweist nnr, daß Efra als Prophet tonnte betrachtet werden. Das dritte und vierte find argumenta a silentio, die zu mannichfaltige Erklärungen zulassen, als bag man für die fragliche Behauptung einen Beweis baraus entnehmen könnte. Bengstenberg (a. a. D.) macht noch weiter geltend, daß der Berjaffer des Buches Maleachi ein Briefter icheine gewefen zu feyn, fobann bag für eine anonyme Betheiligung Efra's an ber Bollendung bes Ranon die Bücher Efra und Chronica sprechen. Das find aber teine Beweise, fon= bern bloße Andeutungen entfernt liegender Möglichkeiten. Dagegen fpricht als haupt= grund, was icon Cafpari (Micha S. 28) geltend macht, tag ein folcher Fall ohne alle Analogie wäre. hengstenberg (a. a. D. S. 586) verweist zwar bagegen auf Agur in Spr. 30, 1. und Lemuel Spr. 31, 1. Aber abgesehen bavon, daß Agur, ber Gohn Jakeh keineswegs ermiefenermaßen als bistorische Berson nicht zu betrachten ift, fo ift es boch feltfam, eine Spruchsammlung und ein prophetisches Buch vergleichen zn wollen. Eine Spruchfammlung mag verfaßt seyn von wem sie will; ibr Inhalt ist fein geschichtlicher, fondern allgemein moralische Wahrheit, beren Berftändniß burch Renntnig ihres Urhebers nicht wesentlich gefördert wird. Aber eine Beiffagung ift ein Stück Geschichte. Gie entspricht immer einem ganz bestimmten Stadium der historischen Entwidlung des Reiches Gottes und tann nur durch Renntnif ihres Urfprungsmomentes richtig verstanden werden. So gibt es benn keine einzige Beissagung, die nicht ben namen ihres Urhebers unverhüllt an ber Spipe trüge. 3ch fage unverhüllt, - benn bies ift wesentlich. Bir muffen ben wirklichen Namen bes Verfaffers wiffen. Benn ein König ein Gebicht macht, fo mag er sich gar nicht oder mit einem fingirten Ramen unterzeichnen, wie wir benn Bfalmen und Sprüche haben, beren Berfaffer wir nicht ober nur unter symbolischer Sulle tennen. Benn aber ein Rönig eine geschichtliche Urfunde unterzeichnet, fo muß er feinen wirklichen Ramen Darunter feben. Und biefelbe Berpflichtung hat ein Prophet, weil auch scine Schriften die Bedeutung gefcichtlicher Altenstüde für bas Reich Gottes haben. hat also Efra bas Buch Maleachi gefchrieben, fo war er ichuldig und verbunden, feinen wirflichen Namen barunter ju fegen, benn eine fymbolische Unterschrift ift fo gut wie feine. Bgl. Caspari, Micha S. 87 ff.

Deshalb tann benn auch bas britte Argument, welches gengftenberg aus ber Form bes namens entnimmt, teine Bedeutung haben. Das Bort עלאָכָי tanu allerdings eine Abtürgung von מלאכיה feyu. Denn wenn Bengftenberg (G. 584 f.) fagt, אבי (2 Ron. 28, 2.) für אבניה (2 Chr. 29, 1.) fey tein Analogon für unfern Fall, weil bas • in as nicht aus Jehova jey, fondern ber Gottesname fey gan; weggelaffen, jo ift an erwiedern, bag in verge eben auch ber Gottesname einfach weggelaffen ift. Bengftenberg fagt nicht, woher nach feiner Meinung bas ' in 'n rühre. Integ, weil er gleich barauf fagt, baffelbe gelte auch von שלטי ב פלטיאל ב שלטי, bas er "Gott meine Rettung" überfest, fo fieht man, daß er das ' beidemale für bas Suff. ber erften Perfon halt. Aber es tonnte boch auch bas Jod compaginis fenn, wie es Aeltere genannt haben. Das ift es unzweifelhaft in עַרְדָאֵל 1 Chr. 5, 15., wofür אַרְדָאֵל 3er. 36, שב, unmöglich bas Suff. fepn, weil man nicht v unmöglich bas Suff. fepn, weil man nicht fagen tann: mein Rnecht Gott. Ebenjo ift bas ventschieden tas Jod compaginis in 1 (4 Moj. 34, 22. Cfr. 7, 4.) für 제가고 (1 Chr. 25, 4. 13.), man mag bas Wort in ber Bedentung evacuatio domini ober os domini (mit Fürft, hebr. chald. handwör-48 \*

terb. S. 212) nehmen. So kann benn auch in Υζάς bas ' baffelbe Jod bes Bindelautes seyn, vgl. Ewald §. 246. und die bort angeführten Beispiele. Auch ift nicht ohne Bedeutung, daß die Alexantriner Malazias schreiben, woraus man sieht, daß nach ihrer Anstickt der Name allerdings aus Schreiben, woraus man sieht, daß S. 738). Berhält es sich so mit der Etymologie des Namens, so kann derselbe in seinem Zusammenhalt mit 3, 1. nicht mehr als Beweis gegen die Geschichtlichkeit der Person dienen. Bgl. über die Entstehung des Namens und das Berhältniß zu 3, 1. die trefflichen Bemerkungen von Caspari, Micha S. 30.

Ueber Inhalt und Form des Buches haben wir nur noch wenig zu bemerten. Der Prophet umfaßt wie mit einem Blide Vergangenheit, Gegenwart und Zutunft. Bon ber Bergangenheit geht er aus, indem er bem Bolte bie ihm in ber Ermählung feines Stammvaters Jakob im Gegensatz zu der Verwerfung Chau's zu Theil gewordene Liebe vor Augen ftellt. Diefer von Alters ber erfahrenen Liebe feines Gottes ftellt er nun gegenüber bas Berhalten bes Boltes in ber Gegenwart. Bolt und Priefter verfündigen fich am herrn, indem fie burch Darbringung ichlechter Opfer und burch betrügerische Schmalerung ber schuldigen Tempelabgaben fo mie endlich burch Seirathen mit beibnifchen Weibern und Berstoßung ber jubischen seinen Namen verunehren. Dafür weissagt ihnen nun der Prophet in die Zufunft schauend das Gericht. Er thut es in der Weise, daß er zuerst im Gegenfatze zu den abtrünnigen ordentlichen Boten (2, 8.) das Kommen eines großen außerordentlichen Boten vorausjagt, den der herr feinen Boten ((כלאבי) xur' esoyy'r nennt, der aber nur der Borgänger ift eines noch größeren, bes herrn felbst, ber als Bote bes Bundes ju feinem heiligthum tommen wird. Raber beftimmt ber Prophet bas von dem Borboten Gefagte babin, daß er fagt, diefer Borbote merbe ber Brophet Elias feyn. Der herr nun kommt zu feinem heiligthum, um ben großen furchtbaren Tag des Gerichtes herbeizuführen. Das Gericht hat aber feine zwei Seiten. Es ift einerseits Vernichtung ber Gottlofen, andrerseits aber Läuterung und Reinigung ber Frommen, bamit ihnen, die feinen Ramen fürchten, die Sonne ber Gerechtigkeit aufgehe (3, 20.). Dies find bie Grundzüge der Maleachischen Beiffagung. Es feb, um ihr Karafteristisches hervorzuheben, erlaubt, noch barauf aufmertfam zu machen, wie jene Aussprüche über den Boten des herrn gleich Brücken bastehen, die in's nabe Chriftenthum hinüber führen. Und damit hängen enge zufammen jene mertwürdigen Ausfagen einerfeits über bie Univerjalität bes Glaubens an Jehova (אבל לגבול ישוראל יותר מעל לגבול ישוראל) 1, 5. vgl. B. 4. u. 14.), andrerscits über ben Pharifäismus bes Boltes, ber, wie Bengftenberg treffend bemertt (S. 589), in feinen Grundzügen bei Maleachi ichon fertig baftebt.

Was tie Form betrifft, so theilen Manche in sechs Reben ab: 1, 2-5. 1, 6-2, 9. 2, 10-16. 2, 17-3, 6. 3, 7-12. 3, 13-24. So te Wette, Maurer, Hengstenberg. Andere theilen ab in drei Abschnitte: 1, 2-2, 9. 2, 10-16. 2, 17-3, 24. So Ewalt u. a. Beide Eintheilungsarten schließen sich nicht aus. Siebenmal kehrt in bedeutsamer Weise die Wendung wieder: Ichova spricht und ihr sprechet (1, 2. 1, 6. 1, 13. 2, 14. 2, 17. 3, 7. 3, 13). Mit großem Unrecht hat man unserem Propheten "einen matten, erstorbenen Geist, der wohl versuchen, aber nicht vollenden könne, und seines Schsste nicht mehr mächtig sch" (de Wette, Einl. S. 378) vorgeworfen. Maleachi ist wohl wie ein später Abent, der einen langen Tag beschließt, aber er ist doch zugleich auch die Morgendämmerung, die einen herrlichen Tag in ihrem Schooße trägt.

Außer ben älteren Commentaren von Chytraeus (1568), Sal. van Till (1700), Venema (1759) u. a. vgl. aus neurer Zeit die Comm. von Hitzig (1838, 2. Aufi. 1852; dazu beffen deutsche Uebersehung der proph. BB. des A. T. 1854), Maurer (1841), Ewald (1841), Umbreit (1846), Schegg (1854; derselbe, Geschichte der letzten Propheten 1854); Dr. Laur. Reinke, (Domkapitular in Münster), der Prophet Malach, Einleitung, Grundtert und Uebersehung nehft einem vollständigen phil. krit. und hifter. Commentar. Gießen 1856. — Apokryphisches über Maleachi f. bei Pseudo-Epiphanius de vitis prophetarum T. II. cap. XXII. cf. Carpzov, introduct. p. 444. E. Rigelsbach.

Malerei, chriftliche. Bir haben in dem Artikel "Runft" ten Geift und Raratter ber chriftlichen Runftbildung im Gegenfatz gegen die antite geschiltert, ben allgemeinen Gang ihrer Entwidlung bargelegt und bie hauptabschnitte berselben tarakterisirt. Daraus wird erhellen, warum bie Malerei mit ber Berrschaft bes Christenthums ein gemiffes Uebergewicht über die beiden andern bildenten Rünfte gewinnen mußte. Sie fteht bem Chriftenthum und einer von ihm getragenen Lebens= und Weltanschauung barum am nächften, weil fie nicht nur mit ihren technischen Mitteln, sondern auch nach ber ihr eigenthümlichen Auffaffunge= und Darftellungeweife, im Grunde ihres eigensten Befens am befähigtften ift, bas innere geiftige Leben, die Bertlärung bes Stoffes burch ben Geist, tie Erhebung ber Seele auf die Bobe des Ideals oder, was nach chriftlichen Begriffen gleichbedeutend ift, bas Reich Gottes zur lebendigen Anschauung zu bringen. In ber That bebarf es nur eines Blids in bie Geschichte, um zu ertennen, baß, fo lange bie Runft vom specifisch chriftlichen Geifte getragen und burchbrungen erscheint, nicht nur bie Stulptur, sondern auch die Architektur im Geiste und Style ber Malerei behandelt Schon bie ersten fünftlerischen Umgestaltungen ber ursprünglich zum Mufter murben. genommenen altrömischen Bauwerte in ben eigenthümlich christlichen Basilitenstyl und insbesondere in den byzantinischen Kuppelbaustyl zeigen das Streben, den plastischen Karakter der antiken Architektur in ein malerisches Gepräge umzuwandeln. Mit der Entwidlung des romanischen Baustyls tritt ries Streben immer bestimmter bervor, bis endlich in der gothischen Periode ein architektonisches Ideal sich herausbildet, bas durch und durch ben Stempel des Bittoresten trägt. Ja felbft bie fogen. Renaiffance untericeibet fich von ben antitromischen Bauformen und Principien, zu benen fie gurudtehrte, nur badurch, baß fie durch hervorhebung ber Maffen und ihrer Gliederung, burch ftarfere Ansprägung und Berausstellung der Detailformen und Ornamente, durch Rücksicht auf Licht und Schatten zc. tem Ganzen ein mehr malerisches Ansehen zu geben suchte.

Die erfte Uenderung, welche die älteften driftlichen Daler und Bildner an ten überlieferten antiken Kunstprincipien, zunächst vom religiösen Gefühle aus, vornahmen, war ebenfalls nur eine Abweichung vom Plastischen in's Malerische. In ter Stulptur ter Briechen und Nömer galt es als Gefetz, - von welchem auch die Malerei nicht gern ibging, - baß bei ber Zusammenfügung einer Mehrheit von Figuren im Relief bie einzelnen Gestalten nicht nur fo bestimmt als möglich auseinander zu halten, fondern uch burchgängig im Profil barqustellen fepen. Die erste Regel befolgten auch die chrift= ichen Bildner und Maler; die zweite ragegen lieften fie fallen: sie fühlten ras Bedürf= nik, Chriftum, den Ducll und Mittelpunkt ihres Lebens, auch überall in den Mittelpuntt ber Composition zu stellen und um ibn herum die übrigen Figuren, wie von ihm usgehende Radien, ju gruppiren. Damit war aber nothwendig bie Stellung ber meiften Bestalten en face gegeben. Dieje malerische Compositionsweise, welcher gleichermaßen zie Stulptur wie die Malerei folgte, rückte ichon die beiden Künste nahe an einander. Aeberhaupt aber gehört es zu den farakteristischen Merkmalen ber altchristlichen Kunstzeriode, bag in ihr durchweg beide Rüufte gang in temfelben halb plastischen, halb males ischen Style behandelt wurden. In der Stulptur wurden fast nur Reliefdarftellungen jearbeitet, und in ber Malerei wenig handlungen und Begebenheiten, allermeift vielnehr nur die Berfönlichkeiten der heil. Geschichte in bestimmten Situationen und Beiehungen zu einander dargestellt, t. b. in plastischer Sonderung aneinander gereiht. Auch sehielten beide Rünfte anfänglich in allen übrigen Buntten ben Karakter ber antiken Runft, vie antike Formgebung, Gewandung 2c. bei, und als fie später bavon abgingen, schlugen seide ganz denselben Weg ein, und folgten Hand in Hand denselben Motiven zu demelben Ziele bin. Sinfichtlich bes Inhalts und Beiftes ber Darftellung berricht in beiden während der ganzen altchriftlichen Zeit die Neigung zu symbolischer Auffassung und Ausrudsweife vor. Anfänglich waren nur symbolische Gebilde erlaubt; bald streifte zwar ber Runfttrieb bieje Feffel ab, aber bas Runftwert follte boch nur - wie bie biblin pauperam — zur Erinnerung an den Inhalt der heil. Geschichte dienen, nur auf ihn bin-

weijen; und felbft als man fpater Bildwerte aller Art zum Schnude ber Rirchen maffenweise anhäufte und - in Byzanz wenigstens - bereits zum Bilberdienste neigte, liebte man boch noch vorzugsweife Scenen aus ber Apotalppie, Darftellungen bes thronenben Chriftus als Richters und Königs ber Belt, Zusammenstellungen einzelner Figuren in bestimmter fymbolijcher Beziehung zc. Diefer fymbolifirenten Behandlungsart tes Stoffs trat indeß merkwürdiger Weise frühzeitig (ichon im 4. Jahrhundert) eine gang porträtmäßige Darstellungsform ber heil. Persönlichteiten zur Seite. Man glaubte in Gemälden von ber hand bes heil. Lutas und in Stulpturen bes heil. Nitobemus, von benen ber Eine feines Beichens ein Maler, ber Andere Bilthauer gewesen febn follte, man glaubte in anderen, vermeintlich aus der Zeit Christi stammenden Abbildungen, im Schweißtuch ber heil. Beronita, in einzelnen, bem herrn bei feinen Lebzeiten gefesten Monumenten, ja fogar in fogen. axeiponoinrois (Bildwerten von himmlifcher Abtunft), wirkliche Borträts Chrifti, ber Madonna, ber Apostel zu befiten. Auf Grund diejes Glaubens gestaltete fich frühzeitig ein idealer Ihpus für bie Gesichtsbildung ber hauptpersonen ber evang. Geschichte, ber bis in die fpätesten Beiten unverändert festgehalten und nur weiter ausgebildet worden ift (noch in Leonarto da Binci's und Raphael's Christus= und Madonnengestalten tritt er deutlich hervor), und der eine entschiedene Abweichung vom griechifchen Schönheitsideale, eine entschiedene Selbständigkeit ber gestaltenden graft bes christlichen Geistes zeigt (ber Ropf Christi erscheint stets von milbem, ernstem, an's Elegifche ftreifendem Ausbrud, von ovaler Gefichtsform mit gerader Rafe, gewölbten Angenbrauen, klarer hoher Stirn und langen, gescheitelten, auf tie Schultern fallenten Haaren, bie Matonna, von ber er jeine Leiblichkeit empfangen, ihm burchgängig ähnlich).

Im ersten Drittel ber altchriftlichen Beriode, vom britten bis in bie zweite Balfte bes fünften Jahrhunderts, aus welcher Zeit zahlreiche Bildwerte in ben fogen. Cometerien (Ratatomben bei Rom, Neapel, Spratus 2c.) fich erhalten haben, bedient fich bie Malerei noch unverändert der antiten plaftifchen Formgebung, die auch für ben Geift friedlicher Ruhe, fester Glaubenszuversicht, liebender Singebung und feliger Seiterteit, ber in allen riefen Bildwerken sich ausspricht, ganz angemessen erscheint. (Hauptmonumente außer ten Malereien in ben Cometerien bie Mofaiten von St. Costanza und St. Maria Maggiore in Rom, von S. Giovanni in fonte und S. Nazario e Celso zu Ravenna.) 3m zweiten Drittel bis zum achten Jahrhundert fncht fie bagegen die antiten Formen mehr und nichr tem idealistischen, transscententen Geiste bes Christenthums anzupaffen. Sie ftrebt nach bem Ausbruck bes Ernften, Feierlichen, Ehrfurchtgebietenden, nach ber Beranschaulichung eines über die Welt erhabenen Geisteslebens. Damit vernachläffigt fie die antike Formschönheit, modificirt die antike Gewandung (besonders in Byzanz, ichen feit dem sechsten Jahrhundert) und wird formell trockener, ftarrer, unvollkommener. Dennoch bildet dieje Spoche die Blüthezeit der altchriftlichen Malerei, weil es ihr immerbin in anerkennenswerther Weise gelang, jene geistige Würte, Hoheit und Erhabenheit jur Darftellung zu bringen und bamit ihren Gebilden ein inneres Leben einzuhauchen, tos die antiken Kunstwerke schon seit dem dritten Jahrhundert nicht mehr besaßen. (Hauptmonumente die Mofaifen von SS. Cosma e Damiano zu Rom, von St. Apollinari nuoro, St. Apollinari in classe und S. Vitale zu Ravenna, und einige Miniaturen.) Seit bem achten Jahrhundert gerieth dann in Folge gänzlicher Vernachläffigung ber Form und burch die überhandnehmente äußere und innere Zerrüttung von Kirche und Staat tie Malerei wie die ganze altchriftliche Kunft allgemach immer tiefer in jenen Buftand tet Berfalls, deffen Gründe wir im Art. Runft näher angegeben haben. Er äußerte fich im Abendlande, besonders in Italien, als barbarische Rohheit, im byzantinischen Reiche als ein allmähliges Absterben des innern Lebens, als ein geistiger Lod, der die fünstlerische Form und technische Fertigteit als leere Sulje zurückließ. Daber im Abendlande rebe Einschnitte und bide bunkle Striche statt ber Mobellirung und Zeichnung, eintönige Farbung ohne Licht und Schatten statt des Colorits und Belldunkels, Berzerrung und alschreckende häßlichteit der leiblichen Gestalt; im Morgenlande ein gedantenlofes Copica

ber älteren Borbilder, grelle Karafteristit, hagere mumicnartige Gestalten, Ueberladung mit Schmuck, Geistlosigkeit der Composition des Ganzen, Mangel an Gefühl im Einzelnen. (Beispiele die Mosaiten von St. Prassede, S. Maroo u. A. m. in Rom, Miniaturen verschiedener Handschriften, die Itonostasse der griechischen und rufsischen Kirchen.)

Mit bem neuen Leben, bas seit bem Beginn bes 11. Jahrhunderts in ber abend= ländischen Chriftenheit erwachte, mit ber Biederherstellung von Rirche und Staat in ben neuen, specifisch mittelalterlichen (papiftischen und refp. feudalistischen) Formen erhob fich, wie wir früher gezeigt haben, zunächst die Architektur und errang nicht nur zuerst den Böhepunkt ihrer Ausbildung, sondern auch ein entschiedenes Uebergewicht über die Malerei und Stulptur : Ein Geift und Ein Leben waltete in allen brei Schwesterkünsten. Daber zeigen sich burch bas ganze Mittelalter hindurch in der Malerei drei verschiedene Richtungen ober Stylformen: 1) eine roh naturalistische, welche bem noch unüberwundenen Refte von Barbarei, der Uebermacht ber natürlichen Triebe, der Neigung zu Ungebun= benheit und Gewaltthätigkeit im Geiste des Mittelalters entspricht; 2) eine streng sty= liftische, die sich an die altchristlichen Typen und an die jeweilig herrschenden architektonischen Formen und Gesetze anlehnt; und 3) eine mittlere freiere, welche bie architekto= nische Symmetrie und Formenstrenge, wie die Bärte und Starrheit ber altchriftlichen Typen burch eine naturgemäßere Formbildung und eine mehr malerische Auffassung zu mildern sucht. Die ersten beiden berrichen in ber Epoche bes romanischen Styls, bie britte in ber bes gothischen vor. Beide Epochen unterscheiten fich von ber altchriftlichen Zeit durch das Prinzip einer rein malerischen, gruppenartigen, das plastische Auseinander= halten ter Figuren ganz aufgebenden Compositionsweise und turch tas Streben nach einer zwar nicht idealen, doch aber naturgemäßen Schönheit des Leibes als Ausbruck der christ= lichen Schönheit der Secle. Der Unterschied bes romanischen Styls der Malerei vom gothifchen besteht vornehmlich darin, daß jener die altchriftlichen Typen mit ihrem Streben nach Größe und Erhabenheit im Allgemeinen beibehält, aber fie von innen heraus, sub= jektiv, zu beleben, dem mittelalterlich christlichen Geiste anzupassen und einer naturgemäßeren Formgebung anzunähern strebt. Der gothische Styl dagegen sucht sich neue, aus der Natur und bem wirklichen Leben entlehnte Formen= und Ausbrucksweisen zu bilden, geht daher im Einzelnen auf genauere Individualisirung und auf den lebendigeren Ausdruck des Aufschwungs der Seele nach oben, der christlichen Hingebung, Glaubenstraft und Seelenreinheit aus, während er dem Ganzen durch Ausbildung der altchriftlichen Symbolik zu einer systematischen, in der Tradition wurzelnden und mit den Thatfachen der evang. Geschichte verschmelzenden Allegorit eine größere Tiefe und Fülle des ideellen Gehalts zu verleihen sucht. Diefer Unterschied beider Perioden zeigt sich auch an der verschiedenen Auffassung der beil. Bersönlichkeiten, namentlich Gott Baters, Christi und der Madonna, die mehr und mehr ben einseitig bogmatischen Rarakter verlieren und in einer Form bargestellt werden, in ber fie der menschlichen Natur und den menschlichen Berhältniffen näher treten.

Der neu erwachte Kunsttrieb entwickelte sich indeß in Italien viel später als im Norden und namentlich in Deutschland. Dort traten erst im 12. Jahrhundert die frühsten Regungen desselben hervor, und erst um den Ansang des solgenden Jahrhunderts zeigen sich die ersten Bersuche, die byzantinische Kunstweise mit der altitalienischen zu vermitteln und damit die altchristlichen Typen neu zu beleben. Diese Bersuche gingen besonders von dem Florentiner Andrea Tafi, dem Pisaner Giunta und dem Gienesen Guido (um 1220) aus. Zur Durchbildung und Bollendung sam indeß der romanische Ethel der Malerei erst in Giovanni Eimabue von Florenz († nach 1300) und in Duccio di Buoninssenes, die von Florenz und von Siena, sich gegenüber: die stosendere Schulen der Malerei, die von Florenz und von Siena, sich gegenüber: die florentinische streuger, an die altchristlichen (byzantinischen) Typen sich näher anschließend, die sienessiger und bei Buonichtenzer unabhängiger, in der Formgebung annuthiger. Unmittelbar auf viese Borgänger folgte der berühmte Giotto di Bondone aus Florenz (geb. 1276, geft. 1336), befannt unter bem namen bes "Baters ber italienischen Da= lerei", in Mahrheit aber nur ber Begründer bes gothischen Styls berfelben. Er war ein Mann von icopferischer Broduktivität, ein fühner neuerer, ber zuerft bie fünftlerische Tradition und den Busammenhang mit ber altchriftlichen Runftbildung entschieden burchbrach, ftatt der bis dahin beibehaltenen antiken Gewandung die mittelalterliche Belleidung und die herrschende Mobe ber Zeit einführte, überall nach Ratürlichteit, Lebensfrische und Anmuth ber Darstellung ftrebte und insbesondere bas Element ber Sandlung fräftig bervorhob. Seine Werte find tie besten Beweise, bag bie 3been Gregors VIL fich vollftändig verwirklicht hatten und von allen Schichten des Bolts aufgenommen waren. Denn in ihnen querft tritt an bie Stelle bes altdriftlichen Beistes einfacher ungefculter Frömmigkeit ber fpecifisch tirchliche Geift bes Ratholicismus mit feinem Beiligencultus, feinen Bunterlegenten, feinem Monchs- und Priefterwefen zc. Daraus erklärt fich auch ber außerorrentliche Beifall, ben feine Beije ber Auffaffung und Darstellung überall fand: ber jogen. giotteste Styl beherrschte, burch zahlreiche Schüler und Nachfolger verbreitet, auf ein volles Jahrhundert hinaus die ganze italienische Malerei in allen Theilen Italiens. (Die besten Schüler Giotto's find: Laddeo Gaddi und beffen Sohn Angelo Gardi, Giottino, Orcagna, Spinello Aretino, Antonio Beneziano u. A.) Auch auf die Schule von Siena übte er fpäterhin Einfluß, indem er ihrer gefühle feligen, spiritualistischen Richtung, in welcher sie einerseits an tem altchristlichen Geiste länger festhielt, andererseits zur Debstit und Schwärmerei im Sinne bes h. Franz von Affisi hinüberneigte, ju größerer Lebensfrische und Naturmahrheit verhalf.

In Deutschland lassen fich bie Anfänge bes romanischen Styls icon an Miniaturen bes 11. Jahrhunderts nachweisen. Die Sandschriften aus bem Bamberger Domschate (jest in München) zeigen bereits bas beutliche Streben, ben überlieferten altchriftlichen Typen mehr Leben einzuhauchen und tie altchriftliche Symbolik burch bas Element tee Phantastischen weiter zu entwickeln; vernachlässigen aber dabei noch völlig die leibliche Erscheinung. Der Ginn für lettere tritt erst im 12. Jahrhundert hervor, aber gunächt nur an ben Röpfen ber Figuren. Eine beffere Gestaltung bes Rörpers findet fich erfi an den hauptmonumenten der romanischen Periode, die zugleich den romanischen Em der Malerei in voller Ansbilrung zeigen, namentlich an dem berühmten Berdüner Altar (vom Jahr 1180, jest in Klofter Neuenburg bei Wien), an ben Bandmalereien im Capitelfaal tes Rlofters Brauweiler bei Röln, tes Chors vom Dom ju Braunfchweig, un besonders an ten Bandgemälten tes Doms und ter Ritolaitirche ju Soeft. - Reit zahlreicher und bedeutender find die noch vorhandenen Werke aus ber Zeit bes gothischen Styls, in welcher ter eigenthümliche Geist tes Mittelalters und feine Auffassung tet Christenthums erft ten vollen fünftlerischen Ausbruck gewann. Namentlich trat jest tie Glasmalerei — eine teutsche Erfindung aus dem Ende des 10. Jahrhunderts — k. beutfam hervor (wie bie Fenster in St. Runibert ju Röln, im Chor bes Rölner Doms, in ber Katharinenkirche zu Oppenheim, im Straßburger Münfter w. beweifen). In ben Staffeleibildern, die früher wenig gemalt worden zu febn scheinen, zeigt sich zwar en höheres fünstlerisches Streben erst um tie Mitte des 14. Jahrhunderts. Scittem abr laffen fich bereits drei besondere Schulen bestimmt unterscheiten. 1) Die böhmische eber Prager Schule — durch Kaifer Rarl IV. hervorgerufen, — von eigenthümlicher Beich heit der Umrisse und bes Colorits, aber von plumper Zeichnung, ohne Formensinn un ohne Tiefe ter Auffassung (Hauptmeister Theorerich von Prag). 2) Die Nürnberge Schule mit ihrer Neigung zum Plaftifchen, ihrer nachdrücklichen Dobellirung, ftatte Bezeichnung ber Umriffe, tiefer gefättigter Farbengebung, bei ftrenger, ebler Auffaffung (hauptwerte mehrere Altarichreine in ter Frauenfirche, St. Lorenz und St. Gebalt u Nürnberg). 3) Die Kölner Schule, die bei weitem ausgezeichnetste, beren haupten treter, Deifter Bilhelm (aus Merle, um 1360) und Meifter Stephan gothen (um 1430), - von welchem das berühmte Kölner Dombild herrührt - turch ihre etk icon febr naturgetreue Zeichnung, durch ben Glanz und ben weichen Schmels bes Ge

lorits, namentlich aber durch den Ausdruck der größten Zartheit und Gefühlsinnigkeit, ber lautersten Seelenreinheit und des holdesten Liebreizes ihrer weiblichen Gestalten, und durch die schöne, tieffinnige Eigenthümlichkeit ihres Madonnenideals, in welchem das Jungfräuliche mit dem Kindlichen zur reinsten Harmonie verschmilzt, alle gleichzeitigen beutschen wie fremden Maler entschieden überragen. —

Leider wurden die beutschen Meister von bem Geiste und Streben ber Rölner Schule im Berlaufe des 15. Jahrhunderts mehr und mehr abgelenkt. Mit tem Beginne def= felben brach — wie wir a. a. D. ausführlicher gezeigt haben — im Gegensatz zum Mittelalter überall bas entschiedene Streben hervor, bas Einzelne als folches mehr gur Geltung zu bringen, die dargestellten Bersonen schärfer zu individualisiren, ber körperlichen Erscheinung wie dem psychologischen Austruck größere Lebenswahrheit zu geben, überhaupt in Licht, Farbe, Zeichnung und Composition ben geistigen Gehalt ber Dars stellung mit den Gesetzen und Formprinzipien der Natur in Einklang zu bringen. Diefe mehr naturalistische Richtung, Die zwar Die christliche Weltanschauung und bas christliche Ibeal unangetastet stehen ließ, ihm aber boch allgemach eine vom Mittelalter fehr abweichende Fassung gab, trat in Italien zuerft in ber Florentiner Schule an's Licht. Fra Giovanni Angelico ba Fiefole (1387—1455), obwohl übrigens noch ganz vom Geiste des Mittelalters bescelt, war boch der Erste, ber in die psychologische Bebeutung ber menschlichen Gesichtszüge einzudringen suchte : er weiß nicht nur Die schwärmerifche Innigkeit, Seelenreinheit und Glaubensfeligkeit bes Mittelalters mannigfach ju individualifiren, fontern auch mit einer hohen, zuweilen wahrhaft idealen Schönheit ber Form zu nmkleiden; insbesondere ist es ihm gelungen, die Itee, welche das Christen= thum mit ben Engeln verbindet, in vollendet tünftlerischem Ausbrud wiederzugeben. 3hm gegenüber, ichon entschieden dem Mittelalter abgewendet, steht Tommaso di S. Giovanni ba Castel S. Giovanni, genannt Majaccio (1402-1443), einer ver größten Meister res 15. Jahrhunderts, ber erste Begründer einer tieferen, die gange leibliche Gestalt umfaffenden Rarakteristit und einer höheren, centralifirenden Compositionsweise, welche ben geistigen Gehalt nicht mehr bloß symbolisitt, fondern in Einer, alles Einzelne bebingenden Grundidee jufammenzufaffen und Diefe auf bas Mannigfachfte burchzuführen fucht. An Fra Angelico fchließen fich Beno330 Goggoli und Gentile ba Fabriano, an Mafaccio Fra Filippo Lippi, reffen Sobn Filippino, Domenico Ghirlandajo und Baftiano Mainardi an. Andere florentinische Künstler, wie Antonio Bollajuolo und Andrea bel Berocchio, Die zugleich Bildhauer waren, ftreben durch anatomische Studien und burch Uebertragung ber plastischen Formen auf die Malerei eine träftigere Modellirung ber Seftalten zu gewinnen; mährend Luca Signorelli aus Cortona (1440-1521) durch ben Abel und bie Lebenswahrheit ber förperlichen Formen bereits in's 16. Jahrhundert, burch größere Gemuthstiefe zur Um brifchen Schule hinüberweist. Lettere, beren Hauptsitze die kleinen, um Afsisi (ben Schauplatz der Wirksamkeit des h. Franz) herumliegenden Städte, namentlich Perugia und Fuligno waren, bildet sozusagen den organischen Gegenfatz zur florentinischen. Während tiefe von ter tieferen Durchbildung tes natür= lichen, Reellen, zu einer tünstlerisch idealistischen Auffassungs- und Darstellungsweise bingetrieben ward, tie fie in Leonardo ba Binci erreicht, ging die Umbrische Schule von rem Idealismus ver Sienesen, von einer schwärmerischen Bersentung der Seele in ras religioje Gefühlsleben, von einem der mittelalterlichen Dipftit verwandten Geifte aus, erhob sich aber von ba immer mehr zur Freiheit des Gerankens, zu selbständiger, naturgemäßer Schönheit und zur Ausbildung bes Einzelnen. Der hauptmeister, in welchem ber Ausgangspunkt ber Schule mit ihrem Zielpunkte fich zusammenschließt, ift ber berühmte Bietro di Christofano, genannt Pietro Berugino (1446-1526). Aus seiner Schule ging Raphael hervor, und feinem Style und Geiste verwandt erscheinen Raphaels **Bater** Giovanni Santi († 1494) und France**s**co Raibolini, genannt Francesco Francia († 1517), ber Freund Raphael's und einer der trefflichsten Meister des 15. Jahrhunderts. — Die übrigen Schulen Italiens schließen sich der florentinischen an. So die venetianische,

nur baß fie im Berfolg ber naturalistifchen Richtung mehr auf Entfaltung einer folennen Pracht und Heiterkeit, auf den Ausbruck nobler Großartigkeit der Gesimnung und fester Entschiedenheit des Karakters, im Technischen auf Ausbildung eines blühenden Colorits gerichtet ift. Daber haben ihre Madonnen eine gewiffe amtliche Burbe und Strenge, ihre heiligen eine gewisse aristofratische haltung; und eine forgfältige Ausführung ber Nebendinge (bie wahrscheinlich von Einflüssen ber flandrischen Schule berrührt) setzt bie Darstellung in unmittelbare Beziehung zum venetianischen Bolts- und Staatsleben. 3kr hauptmeister im 15. Jahrhundert ift Giovanni Bellini (geb. um 1430, geft. nach 1516), der Lehrer des Francesco da Ponte, des trefflichen Martino da Udine, genannt Bellegrino, des genialen Giorgione und des großen Titian. - Die oberitalijchen Schulen endlich wendeten fich bem Studium ber Antite zu und fuchten vornehmlich bie menschliche Gestalt zu voller Gesemäßigkeit, harmonie und Schönheit der Form zu erheben. Unter ihnen steht obenan die Schule von Padua und resp. Mantua, deren Gründer Franz Squarcione, deren haupt der berühmte Andrea Mantegua (1431— 1506) war, einer ber vorzüglichften Meister feiner Zeit, welcher später von Babua nach Mantua übersiedelte. 3hm ichloßen sich die älteren Mailänder Künstler (Bartol. Suardi u. A.) an, mährend bie jüngeren, namentlich die Brüder Albertino und Martino Biaga, burch tiefe Gemüthlichkeit und feelenvolle Bartheit ber Auffassung bie Mantegna'iche Richtung zum chriftlichen Idealismus in Form und Inhalt zurücklenkten.

Nachdem die italienische Malerei in diesen verschiedenen Schulen nicht nur im Technischen ber Perspettive, ber Zeichnung und Modellirung, bes Colorits und Bellbunkels große Fortichritte gethan und in die Bildungsgesetze ber Matur wie bie Prinzipien idealer Formschönheit eingedrungen war, sondern auch hinsichtlich des Inhalts eine höhere Stufe der Auffassung gewonnen und sich gewöhnt hatte, das Christenthum nicht mehr bloß in ber transscendenten, dogmatifirenden, schwärmerisch phantastischen Beije bes Mittelalters, fondern mehr von Seiten feiner ideal fittlichen Bedeutung für bas Leben jedes Einzelnen darzustellen, gelangte sie mit dem 16. Jahrhundert, burch die Gunft der Umstände ungehemmt fortschreitend, zu jenem Höhepunkte der Bollendung, auf dem fie die christliche Ivee in volltommen funftgerechter Erscheinung, in idealer Schönheit, zur Anschauung zu bringen vermochte. Diese höchste Blüthezeit der criftlichen Malerei erscheint burch fünf große Meister repräsentirt. Un ihrer Spipe fteht Leonardo da Vinci, ter Schüler des Andrea del Berocchio, geb. zu Schloß Binei -1452, † 1519. Er, ein Deister in allen fünf iconen Rünften (er war auch ein anertannter Dichter und trefflicher Dufiter), von tiefem, forfchendem, erfinderischem Beifte, faßte bie Resultate ber verschiedenen technischen und geistigen Bestrebungen bes 15. Jahrhunderts zu lebendiger Einheit zufammen, und wußte fie zugleich mit ber ganzen Bemüthsticfe und Gefühlsinnigkeit des mittelalterlichen Idealismus zu durchdringen. Besonders ausgezeichnet erscheint er in der Karafteristif und der Modellirung der Gestalten; in der Auffassung des christlichen Ideals dagegen neigt er noch zu einer gewissen Beichheit und Süßigkeit. Er ist der Stifter der neueren Mailänder Schule, und unter seinen Schülern ragen bervor Cefare da Sefto, Andrea Salaino, Franc. Melzi und besonders Bernardino Lovino, genannt Luini. Bedeutenden Ginflug übte er auf Gantenzio Ferrari, Gianantonio Razzi, genannt il Sodoma, und auf den älteren berühmten Florentiner Baccio della Porta, genannt Fra Bartolommeo (1469—1517), einen Freund und begeisterten Anhänger Savonarola's, deffen mächtiger reformatorijcher Beist ohne Zweifel die Umkehr der florentiner Schule zum christlichen Idealismus mit hervorrief.

Die venetianische Schule des 16. Jahrhunderts sucht das neue, von Leonardo anjgestedte Ziel vorzugsweise durch eine weitere Ausbildung des Colorits und der Carnation zu erreichen. In Folge dessen mischt sich eine gewisse Neußerlichkeit und Oberflächlichkeit ber Auffassung in den Styl der Schule; auch bleibt sie dem aristotratischen Zuge, der schon im 15. Jahrhundert sich zeigte, getreu. Der Grundzug ihres Rarakters ift de

her eine gemiffe Berwandtschaft mit bem Geiste ber epischen Dichtung, Berklärung ber Größe, Rraft und herrlichkeit bes weltlichen (leiblichen, äußerlichen) Dafenns burch bie criftliche 3dee. Im Colorit bagegen erhebt fie fich zu unübertroffener Deisterichaft: burch die Tiefe, Frische und leuchtende Klarbeit der Farben erscheint die ganze Darstellung wie in eine höhere, lichtere Sphäre erhoben. Durch diefen Idealismus bes iconen Scheins ersetzt fie wenigstens zum Theil, was ihr an Idealität des Gedankens abgeht. Das haupt ber Schule ist Titia no Becellio aus Cadore bei Benedig (1477 bis 1576), der alle Borzüge derselben wie in einen Brennpunkt zusammenfaßt. Neben ihm wirkten die ausgezeichneten Schüler bes Giorgione, Fra Sebaftiano bel Biombo (später zu DR. Angelo übergegangen), Jacopo Balma, genannt Balma Becchio und Giov. Antonio Licinio, genannt Borbenone. Unter feinen eigenen Schülern ift ber bedeutendste Jacopo Robusti, genannt Tintoretto (1512-1594), im Colorit ihm fast gleichtommend, aber icon oberflächlicher, weltlicher, absichtlicher. Daffelbe gilt von Paris Bordone (1500-1570), der in der Zartheit der Carnation (besonders im weiblichen Porträt) den Titian erreicht, wenn nicht übertrifft, wie von dem berühmten Paolo Caliari, gen. Paolo Beronefe (1538-1588), ber aus ber Schule des Babile von Berona in die venetianische übertrat; seine beiligen Gastmable leiden trop aller technischen Deifterschaft ichon gar zu fehr an Dürftigkeit und Seichtigkeit des geiftigen Gehalts. Ernster und gediegener erscheinen bagegen einige andere Rünftler, welche die lombarbische Schule um Titian's willen verließen, wie Lorenzo Lotto, Calisto Piazza und ins= besondere Aleff. Buonvicino, genannt 31 Moretto.

Der hauptfit ter lombardischen Schule ward im 16. Jahrh. Parma, und ihr hauptstreben bie Ausbildung bes Lichts und hellbuntels jur böchsten Stufe ber Bollendung. Bon diefer Seite her betreten fie die Bahn Leonardo's und suchen dem Ideale ber chriftlichen Malerei fich anzunähern. Das Sellbuntel aber, wie es zuerft ihr hauptmeister faßte und ausbildete, als eine harmonische, in den mannigfaltigsten Graden sich abstufende Berichmelzung und Gruppirung ber Licht- und Schattenmaffen, ift vorzugsweiße mufikalisch. Daher zeigt fich hier ein Zerfließen und Bermischen der Farben und Formen, eine Bevorzugung bes Runden und Schwellenden vor bem Geradlinigen, ein Uebergewicht bes Gefühls, bald der höchsten Luft, bald ves tiefften Schmerzes, eine Reigung zu heftigen Affetten, bie im religiöfen Gebiete zuweilen bis zur Elftafe fich fteigern, und als Folge bavon Mangel an Kraft und Tiefe ber Karatteriftit, au Schärfe und Bestimmtheit ber Zeichnung wie bes Colorits. Rurz während in ber venetianischen Schule ber Beift ber epischen Dichtung vorschlägt, erscheint Correggio's Malerei mebr bem Befen ter lyrischen Boesie verwandt. Er (eigentlich Antonio Allegri ta Correggio, 1494-1534) ift ber hauptmeister ber lombardischen Schulen bes 16. Jahrhunderts, unübertroffen in ber Behandlung bes Lichts und bes hellbunkels, ber Maler himmlischer Bonne im Lichtreiche tes Paradieses, in jeinen Engels= und Matonnentöpfen zuweilen von größter Lieblichkeit und Goldfeligkeit, aber auch mit allen jenen Mängeln behaftet, bie aus feiner Borliebe für tas Belltunkel und feiner einfeitigen Geiftesrichtung bervorgingen. Dieje lprifch subjettivistische Richtung führte auch feine Schüler und Rachfolger bald zur Manier. Der beste unter ihnen ist Francesco Mazzuoli, geu. il Parmigianino (1503—1540).

Die Florentiner Schule, und später fast die gange italienische Malerei, beherrichte seit bem Beginn des 16. Jahrh. Michel Angelo Buonarotti aus Florenz (1474-1563), Schüler des Dom. Ghirlandajo, einer der größten Künstler aller Zeiten, der würdige Rebenbuhler Raphael's. Er war ein Geist von titanischer Kraft und Strebsamteit, fast eben so groß als Bildhauer und Architett, wie als Maler, unerreicht in ber correctesten Gediegenheit der Zeichnung bei den schwierigsten Stellungen und Berfürzungen, von großer Tiese und Energie der Karatteristis, hinreißend in der Darstellang des bramstischen Bathos des hendelns und Leidens. Man tann ihn den Maler ber Idee des christlich Erhabenen, der göttlichen Thattraft und Allmacht nennen. Seine berühmten Sibhllen und Propheten (in ber Sixtinischen Kapelle), biese gewaltigen, tarattervollen, in sich versuntenen Gestalten mit ben nervigen Armen, ben mächtigen Raden und bräuenden Gesichtern, brüten nicht sowohl über Gedanken, die Welt zu warnen und zu belehren, als vielmehr über große, welterschütternde Thaten; und sein eben so berühmtes (aber weniger gelungenes) Weltgericht (ebendasselbst) erscheint wie die letzte, höchste und größte That, der letzte Alt des Weltbrama's, die That aller Thaten, in welcher die ganze Weltgeschichte sich gleichsam recapitulirt, die ganze Fülle des welthistorischen Bollens und Thuns sich abspiegelt. Aber M. Angelo ist ohne feines Schänbeitsgeschilt, ohne Sinn für Anmuth und Liebreiz, und baher versällt er zuweilen vom Gewaltigen in's Gewaltsame, vom Großen in's Grotteste, vom Erhabenen in's Ungeheure. Seine ausgezeichnetsten Schüler sind Danielle Ricciarelli, gen. Bolterra, Marcello Benufti und Andrea Banucchi, gen. Del Sarto (1488—1530).

Der größte unter ben fünf großen Meistern ift Raphael, geb. ju Urbino 1483, gest. in Rom 1520, der Sohn des erwähnten Giovanni Santi\*). Er tam um 1495 in die Schule des Perugino, bildete sich später (seit 1504) in Florenz weiter aus und gründete, 1508 von Julius II. nach Rom gerufen, die römische Schule, in ber fich bald bie ausgezeichnetsten Talente fammelten. Das hervorragende und Eigenthumliche von Raphael's Styl besteht im Allgemeinen barin, daß er die Einseitigkeiten feiner großen Beitgenoffen gludlich zu vermeiden weiß. Bährend Titian, Correggio und DR. Angelo je Eine Seite ber Runft hervortehrten und von ihr aus das chriftliche Ideal auffaßten und fortzubilden suchten, verknüpft Raphael Farbe, Licht und Zeichnung wiederum zu harmonischer Einheit, und zwar zu folcher Einheit, wie sie die Ivee, d. h. die in ihrem innersten Kerne erfaßte und zur Ibealität erhobene Natur des Gegenstandes fordert, fo bag in ihr, je nach bem Gegenstande, jene brei Elemente eine schr verschiedene Stellung er halten. Daher die hohe Objektivität in Raphael's Auffassung, daher jenes Gepräge einer innern Nothwendigkeit, bas nicht nur feine Compositionen, sondern fast alle feine einzelnen Gestalten an fich tragen. Mit diefer Objektivität des Gedankens verknupft sich aber bie gartefte Empfindung und bas feinfte Schönheitsgefühl, mit bem ibealen Inhalte eine eben fo reine ideale Schönheit ber Form; und in ihr wiederum verschmilzt zu innigster Einheit der chriftliche Begriff tes Erhabenen, der Macht und Hoheit tes Geiftes über die Natur und Körperlichkeit, mit dem criftlichen Begriffe des Anmuthigen, ber liebe vollen hingebung bes Beiftes an die erscheinende Wirtlichteit, um fie zu fich hinaufpuziehen und in sich zu verklären. In diefem Gleichgewichte zwischen Inhalt und Form, zwischen der lauteren Wahrheit des Gerankens und der reinen Schönheit der Darstellung liegt ber hinreißente Bauber ber Raphael'ichen Meisterwerte: in ihnen erft erlangt bie Tiefe und Fulle bes chriftlichen Ibeals bie bochte Bolltommenheit und Angemeffenbeit bes fünftlerischen Ausbruds. 3bm insbesondere war es beschieden, bas italienische Madonnenideal, tas feinen besten Borgängern vorschwebte, bas fie aber vergeblich ju erreichen suchten, zur vollen abäquaten Darstellung zu bringen, indem er uns die Jungfreu nicht nur in zartester, jungfräulichster Reinheit und Hingebung, sondern auch (in ber berühmten Sixtina) als durchtrungen, getragen und gehoben von der ganzen Innigkeit, Rraft und Bahrheit bes chriftlichen Glaubens, als Ur= und Borbild einer vom beil Beifte geläuterten und verklärten Seele zu zeigen weiß. Für feine beften Schüler gelten Giulio Bippi, gen. Giulio Romano (1492-1546), Gaudenzio Ferrari, Benvennto Tifio und Timoteo Biti. (Neben ihnen Giov. Nanni ba Ubine. Berine bel Baga, Politoro Calbara u. A.) Auch ber treffliche Doffo Doffi fchloft fich eng an ihn an.

Die Malerei in den Niederlanden und Deutschland nahm zwar mit bem 15. Jahrhebenfalls einen neuen Ansatz der Entwicklung und strebte von denselben Motiven ans

<sup>\*)</sup> Sanzio, wie Raphael gewöhnlich genannt wirb, ift nur eine unrichtige Rückübersesung aus bem lateinischen Sanctius in's Italienische.

an benselben Zielpunkten hin wie die italienische, erreichte aber nicht dieselbe Höhe ber formellen Bollendung, theils weil ihr das Borbild der Antike und der plastisch schwennen Ratur Italiens schlte, theils weil es ihr an Anregung und Gelegenheit zu größeren monumentalen Werken mangelte, theils weil der deutsche Geist, stets mehr von der Wahrheit und Lauterkeit des Inhalts als von der Schönheit der Form angezogen, seit dem 16. Jahrhundert seine besten Kräfte in der großen kirchlichen Bewegung auf die Wiederherstellung der religiösen und stittlichen Grundlagen des Lebens verwendete. Daher kommt die deutsche und niederländische Malerei im Allgemeinen über einen eblen, vom christlichen Geiste getragenen und von tiefer Gefühlstunigkeit durchbrungenen Realismus nicht hinaus: die dem christlichen Ideale entsprechende ideale Formschönheit weiß sie nicht selbständig zu gewinnen.

Jener neue Impuls ging von den Niederlanden aus. Die Gebrüder Subert van End († 1426), ber Erfinder oder vielmehr nur Berbefferer der Delmalerei, und fein jüngerer Bruder und Schüler Johann (Jan) v. Eyd († 1441) waren es, die, ohne ben mittelalterlichen Ibealismus des Inhalts aufzugeben, boch hinsichtlich der Form früher und entschiedener als die Italiener die Richtung auf Naturwahrheit und detaillirte Ausbildung bes Einzelnen einschlugen. Daber tie tarafteristischen Eigenthumlichkeiten ihrer (ber flandrischen) Schule: ihre große Sorgfalt in Darstellung des Beiwerts, ihr Streben nach Bervollfommnung des Colorits, ihre feine miniaturartige Behandlung ber Beichnung und des Farbenauftrags, ihre individualisirende Karakteristik und ihre Auffassung res Mabonnenideals, in welcher an die Stelle der Jungfräulichteit eine edle Weiblichteit und Mütterlichteit tritt. 3bre vorzüglichsten Schüler find Beter Christophfen, Rogier ran ber Weyden (ober van Brügge) b. 2. und namentlich Sans Memmling (blübt um 1479), ber größte Meister bes 15. Jahrh. in beutschen Landen. - Der weitreichende Einfluß, ben fie gewannen, machte fich zunächft in holland geltend, wo eine Schule von verwandter Richtung fich gründete, beren hauptmeifter ber geiftreiche und originelle, aber zuweilen baroce und bereits zu genremäßiger Auffaffung neigende Lucas hungens, gen. Lucas van Lepben (1494-1533) und fein durch feineres Schönheitsgefühl ausge= zeichneter Beitgenoffe Jan Mostaert find. Mit bem Beginn bes 16. Jahrh. ftrebten zwar eine Anzahl niederländischer Rünftler, wie Anton Claeffens und insbesondere der berühmte Quintin Meffys, der Schmidt von Autwerpen († 1529), auf den Grunds lagen des Eyd'schen Styls nach höherer Durchbildung und Kräftigung der Form, nach einer großartigeren Auffassung und Raratteristit und nach bramatischer Lebendigkeit bes Ausbrucks. Aber um dieselbe Zeit begann bereits ter Einfluß ter großen italienischen Meister sich geltend zu machen, und verleitete die niederländischen Künstler zu dem Berfuche, auf bem Bege ber nachahmung dasjenige zu erreichen, was fie bisher burch eigene **Ar**aft nicht zu erringen vermocht, — ein Bestreben, das meist nur zu unerfreulichen Refultaten führte.

Nehnlich war ber Entwidlungsgang ber beutschen Kunst in dieser Periode. Hier erhielt sich zwar ber gothische Styl länger in llebung, und die neue Richtung war nur ein Produkt fremden (niederländischen) Einflusses. Allein um die Mitte des 15. Jahrh. wurden doch bereits alle deutschen Malerschulen niehr oder minder in die neue Bahn hineingerissen, versolgten sie längere Zeit mit Glüd und verließen sie nur, um sich ebenfalls der Rachamung der Italiener zu ergeben. Die hauptmeister des 15. Jahrh. sind: in der Kölner Schule ber (dem Namen nach undetannte) Maler des Todes der Maria (seines hauptwerts) und der etwas jüngere Johann von Mehlem (um 1520); in der westphälischen Schule ber Meister von Kloster Liesborn (bei Münster); in der oberbeutschen (um 1480), der etwas jüngere Bartholomäus Zeitblom und dessen Rachfolger Martin Schaffner aus Ulm, und die beiden hans Holbein, der Grösvater und der Bater des berühmten jüngern Holbein, aus Augsburg; in der Nürnberger Schule Michael Bohlgemuth (1434-1519). Aus letzterer ging der größte

Meister beutscher Kunst bieser Zeit hervor, ber einzige, ber wenigstens an Tiefe bes Beiftes und Reichthum der tünftlerischen Begabung ben fünf großen Italienern gleich. tommt und ber unter günstigeren Verhältniffen ber Leonarbo ba Binci ber bentichen Malerei hätte werben tonnen. Albrecht Dürer (geb. zu Rürnberg 1471, gefi. ebent. 1528) war ber Schüler M. Wohlgemuth's. — wie Leonardo ein grübelnder, erfinderijder, tieffinniger Geift, von unerschöpflicher Produktionskraft, von wahrhaft deutscher Griudlichteit, Ausbauer und Fleiß, womit er bas Rleinste wie bas Größte, den winzigsten Kupferstich wie das figurenreichste Gemälde behandelte; zwar von entschieden realisticher Richtung, ohne ausgebildetes Schönheitsgefühl, aber von einer Tiefe bes Gedantens, einem Abel, einer Reinheit und Größe der Gefinnung und einer zwar nicht eigentlich firchlichen, aber tief religiöfen Frömmigteit, daß man ben Dangel an idealer Formfconheit fast nicht empfindet, ein Freund Mclanchthon's und Berehrer Luther's. Sein Sauptwert, bie berühmten vier Apostel (in München), ift bas erfte, vom Geifte ber evangelischen Kirche beseelte und aus ächter Begeisterung für die evangelische Bahrheit hervorgegangene Runftwert. — Seine befferen Schüler find hans v. Kulmbach, hans Scheuffelin, Beinr. Albegrever, Albr. Altborfer u. A. -

Dem Geiste ber Nürnberger Schule in Styl und Auffassung verwandt erscheiner die Werte Mathäus Grünewald's aus Aschaffenburg, eines Zeitgenoffen und winbigen Rebenbuhlers Dürer's; und als ein Zweig ober Ausläufer der fräntischen Malemi ist die fächstighe Schule zu betrachten, beren Haupt der bekannte Lucas Krauach (wahrscheinlich Lucas Sunder, aus Kronach in Franken, 1472—1553) war, seit dem Aufang bes 16. Jahrh. in Wittenberg angestebelt, der Freund Luther's, von entschieden naturalistischer Richtung, ausgezeichnet durch frisches, klares und zartes Colorit, durch eine heitere, zuweilen spielende Naivität der Auffassung und durch einen vollsthumlichen humor, aber schwach in der Zeichnung und Modellirung, ohne Geschmack wie ohne Liefe des Gebankens und ohne Energie der Karatteristik. Seine tüchtigsten Schuler find seine Söhne Johann und Lucas Kranach b. J.

Der Einzige, ber bem Rürnberger Altmeister deutscher Runft zur Seite gestellt werben tann, ift ber icon ermähnte Bans Bolbein b. 3. (geb. 1497 ob. 98, + 1554). In feinen größeren Compositionen (3. B. ben Bandgemälden in ber Verfammlungshalt ber beutschen Raufleute ju London) nähert er fich, trop feiner vorherrichend realistischen Richtung, burch Schönheit und Freiheit ber Formgebung ben Raphael'ichen Freskn, und hätte vielleicht unter günftigeren Umftanden, bei größeren Bestellungen und wirbigeren Aufgaben, ber beutfche Raphael werben tonnen. Durch Ginn für Annath ber Form und Glanz des Colorits zeichnet er sich vor Dürer aus, an Wahrhaftigkeit, Ernst und Burte ber Auffaffung tommt er ihm gleich, mabrend er in Beziehung auf Echarje ber Raratteriftit, Tiefe und Reichthum ber Gedanten, binter ihm zurudftebt. Seine berühmte Dresbener Madonna zeigt bie beutsche Auffassung ber Mutter bes Berrn als Schutzgeift bes Familienlebens und Mutter ber gangen wiedergeborenen Denfcheit mi ber Sohe bes Ideals. Und fein befannter Todtentang (in Polgiconitten) befundet eben fo viel acht beutschen humor, als Ernft und Sinnigkeit ber Conception. Bon feinen Rachfolgern find nur Bans Asper und Chriftoph Umberger ju nennen.

In ber zweiten hälfte bes 16. Jahrh. geht, wie schon angedeutet, durch bas Etubium und die Rachahmung ber italienischen Meister die Selbständigkeit der bentichen wie ber niederländischen Malerei allgemach zu Grunde. Aber auch in Italien zeigt sich um biese Zeit ein plöhliches Sinken der Kunst, eine Ermattung und Ausartung, die dentlich beweist, daß der Gipfel überschritten war. Ein zweites Geschlecht von Schülern versiel auch hier aus der Nacheiserung in bloße Rachahmung, übertrieb die Elusseitigkeiten Titian's, Correggio's, M. Angelo's, wollte nur sich selbst und ihre Birtuossitä geltent machen, überließ sich der Oftentation und Effetthascherei, und gerieth damit undermeilich in Manier. Die bestjeren unter diesen sogen. Manieristen sind Francesco de Roffi, gen. Fr. Salviati, und Giorgiv Basari, der betannte Geschichtschreiber der Maleri

Begen Diefes Unwefen erhob sich ju Ende des Jahrhunderts die (Bolognefer) Schule ber Caracci's, beren Aufbluben für Italien ben Beginn ber vierten Beriode ber neueren Malerei bezeichnet. In Anschluß an die früheren Bestrebungen ber Campi und Procaccini fuchten Lubobico Caracci (1555-1619) und feine beiden Reffen und Schüler Agoftino und Annibale Caracci (1560-1609), lesterer ber begabtefte und rüftigste von ihnen, dem weitern Berfall dadurch vorzubengen, daß sie die Nachahmerei gleichfam unter Gefet und Regel brachten und eine Art von etlettifchem Shftem auf= stellten, worin sie vorschrieben, wieweit und in welchem Punkte jeder ber fünf großen Reifter zum Borbild zu nehmen feb, zugleich aber auch auf ernftliches Studium ber Ratur brangen. 3bre besten Schüler, welche sie in mancher Beziehung noch übertrafen, waren Domenico Zampieri, gen. Dominichino (1581—1641), Franc. Barbieri, gen. Guercino (1590-1666), Franc. Albani (1578-1660) und insbesondere Guido Reni (1575-1642), ber ausgezeichnetfte von allen. - Entsprachen biefe Bestrebungen, bieje Nachbluthe und Regeneration ber alten Runft, jenen reactionären Tendengen bes Beitalters und insbesondere ben Bersuchen des Katholicismus, überall das Alte wieder berzustellen und bas neue zu unterbrücken, fo fchloß fich eine zweite entgegengesette Richtung ber italienischen Malerei jener Hingabe an die materiellen, praktischen Intereffen, jener Neigung zu Bracht und Lugus, ju Wohlleben und Sinnenluft, turz jener Berweltlichung bes Geiftes an, bie mit bem Beginn bes 17. Jahrh. mehr und mehr Sie tritt in entschiedene Opposition gegen ben 3dealismus ber alten großen bervortrat. Deifter, und macht einen einfeitigen Realismus und Naturalismus geltend, ber nur burch leidenschaftlichen Ausbruck und pathetischen Schwung ber Darstellung über die gemeine Birklichkeit fich erhebt. Der hauptvertreter berjelben ift Mich. Angelo Ameright ba Cararaggio (1559-1609), beffen Schüler, bie beiden Frangofen Moyfe Balentin und Simon Bouet, und ber eminente fpanische Meister Gius. Ribera, genannt Spagnoletto, fie weiter nach Frankreich und Spanien verpflanzten. — So viele tüchtige Kräfte indef auch in beiden Richtungen thätig waren und ben fünftlerischen Ruf Italiens anfrecht erhielten, — zu wahrer Lebendigkeit, zu neuer Größe und Schönheit brachte es bie italienische Malerei nicht wieder, und ihre hauptvertreter stehen boch den großen niederländischen und spanischen Meistern des 17. Jahrh. entschieden nach. 3m Berlauf bes 18. Jahrh. fant fic allgemach ju ber tiefen Stufe fast ganzlicher Ohnmacht und Bertommenheit berab, auf ber sie im Allgemeinen noch heutzutage steht.

Spanien war basjenige Land, in welchem die Restaurationsbestrebungen und ber nene Auffcwung bes Ratholicismus ihre vornehmfte Stütze fanden. hier batten bie nenen Iveen bes Reformationszeitalters teinen Eingang gefunden; bier lebte in religiö= fer Beziehung noch der Geift des Mittelalters fort; bier tannte man Luther und feine Miffion nur aus den Schilderungen fanatischer Mönche. Hier war taher jene allge= meine, durch den großen Kampf bervorgerufene Aufregung des Geistes wahres Bathos, wirklicher Enthusiasmus für bie vermeintlich bedrohten heiligthumer ber Religion und Rirche. Darauf flützten fich die modern tatholischen Kunftbestrebungen und feierten bier ihre schönsten Triumphe. Die spanische Malerei, die erst jetzt zu voller Selbständigkeit und zur höchften Bluthe gelangte, wendete fich nicht reaktionär zurud zu alten Borbilbern, fondern griff frifch hinein in tie lebentige Gegenwart. Den Realismus und Raturalismus, bem fie von jeher, felbft während des Mittelalters fich zuneigte, hielt fie daber anch im 17. Jahrh. entschieden fest. Aber mit ihm verbindet fie eine ichwärmerische, bis anr Efftaje fich fteigernde Erhebung bes Gemuths, die ebenjo entschieden idealistischer Ratur ift. Und biefe fcbroffen Gegenfäge erscheinen nicht innerlich, organisch verschmolzen, fondern werden, unbeschadet ihrer einfeitigen Entschiedenheit, nur durch tie Dacht ber Bhantafie ju fünftlerifcher Einheit verbunden. In biefer wunderbaren, marchenhaften Berichmelzung bes anscheinend Widersprechenden besteht der eigenthümliche Karatter ber fpanischen Malerei, bem von Seiten ber Lechnit eine emineute Birtuosität in ber Behandlung des Helldunkels zu Hülfe tommt, indem fie wefentlich dazu beiträgt, das

fomärmerifche, etftatische Element derfelben zur Darstellung zu bringen. Die fünf groften Meister, mit tenen sie ihre höchste Bollendung erreicht, und die fast alle aus ber Schule von Sevilla ftammen, fint: 1) ber ichon genannte Jojeph be Ribera (1588 -1656), ber Stifter ber Schule von Balencia, nur zuweilen bis zur häßlichteit und (Bemeinheit naturaliftifch; 2) Francisco Zurbaran (1593-1662), Schüler bes Juan re las Roelas, Haupt der Schule von Sevilla, von ftrenger, zuweilen harter Zeichnung, aber von feiner Empfindung, ebler Rarafteristif und machtigem Schwunge ber Bhantafie; 3) Diego Belasquez ba Silva (1599-1660), Schüler bes Franz. Bacheco, Grinber ber Schule von Mabrio, einer ber ersten Borträtmaler, in Bahrheit und Anmuth ber Auffaffung wie im Colorit und helldunkel gleich ausgezeichnet; 4) Alonfo Cano (1601—1667), Stifter ber Schule von Granaba, ftreng und evel in der Zeichnung, fein und blühend im Colorit, von wahrer Tiefe tes Gefühls, aber unficher in ber Auffassung und ungleich in der technischen Ausführung; und 5) Bartolome Efteban Murille aus Sevilla (1618—1682), Schüler des Ribera, der arökte von allen, in dessen besseren (aus ber mittleren Periode feines Lebens ftammenden) Gemälden rie Gigenthumlichteiten und Borzüge ber spanischen Runft am glänzendsten hervortreten. Reinem unter ben älteren wie jüngeren Malern gelingt es besjer, die Zustände religiöser Etstafe, höchter Berzückung und Begeisterung zur lebendigen Anschanung zu bringen; teiner feiner Zeitgenoffen erreicht ihn im Ausbrud ber Anmuth und Holdfeligkeit, ber einige feiner Davonnengestalten umgibt. Aber sein Madonnen-Ideal ist ein anderes als das italienische (Raphaelische) und reutsche: auch hier mischt sich in die Auffassung meist das ekstatische Element ein, und trübt einerfeits ben Ausbrud reiner, unbefangen fich bingebender Jungfräulichkeit, mahrend es andererfeits die Mutter bes herrn auf eine Bohe himmlifcher Berklärung hebt, auf ber fie wie ein weiblicher Christus ihrem göttlichen Sohne zur Geite tritt. Golden Berten tes böchften Auffchwungs ber Empfindung und Bhantafie treten Bilder gegenüber, in tenen Murillo mit gleicher Meisterschaft, Sorgfalt und Ansführlichkeit, in treffender Karakteristik und acht humoristischer Auffassung die gemeinften Scenen des spanischen Straßenlebens, melonenfressende Betteljungen, alte zigeunerhafte Beiber 2c. uns vorführt; ja auch der kleine Johannes mit dem Christlinde auf bem Schoofe ber Maria gemahnt uns wohl gelegentlich an einen folchen Straffenbuben, bie hl. Elifabeth hinter ihnen an ein folches altes Beib! - Diefe Glang- und Bluthe periode ber spanischen Malerei bauerte indessen nur furze Beit; Die Aufregung, ber fanatismus, ber Rausch ber Etstase schwand ziemlich bald und ließ eine um fo größere Ermattung und Nüchternheit zurnd. 3m letten Viertel bes 17. Jahrh. geriethen and bie spanischen Schulen in jene fabrikmäßige Schnellmalerei und Bravourmanier, die Luca Giordano ans Italien einführte; bamit ging bie Berweltlichung bes Geiftes, bas Absterben aller idealistischen Glemente Sand in Sand, und brachte bie Runft bald auf eine el nfo tiefe Stufe bes Berfalls wie die italienische.

Etwas länger erhielt sich auf einer gewissen höhe ber Bildung die niederlänbische Malerei, die mit bem 17. Jahrh. ebenfalls einen neuen Auffchwung nahm, zu originaler Eigenthümlichkeit sich entwickelte, und die einzige ist, welche der spanischen würdig zur Seite tritt. hier wurzelte die Aunstütübung in einem rüstigen, träftig anjstrebenden Bollsthum, das eben erst durch kühne, mannhaste That sich Freiheit und Selbständigteit errungen hatte und durch Fleiß und Betriebsamkeit an Reichthum und Bildung fortwährend wuchs. Aus nationalen Unterschieden innerhalb desselben gingen zwei bestimmt unterschiedene Kunstichulen hervor. Die eine hatte ihren Sitz in Brabant (Belgien), das nach den Kämpfen des 16. Jahrh. im Allgemeinen zum Katholicismus und zur monarchischen Berfassung zurückgefehrt war; die andere blühte in Hollant, wo die Freiheit des protestantischen Glaubens und eine gemäßigt vollsthümliche Regierung festen Fuß gesaßt hatten. Beiden Echulen indeß mangelt gleichermaßen ber Sinz für ideale Schönheit und Wahrheit; sie haben das Mittelalter und seine Runstrichtung bis auf die Grünnerung vergessen; bas transfeendentale Element des Christenthums und ber criftlichen Weltanschauung ist ihnen gänzlich entschwunden. In beiden vielmehr herrscht entschieden unr Sinn und Neigung für das Große und Schöne in Natur und Geschichte, für weltliche Pracht und herrlichkeit, für Abel und Gediegenheit des innern Lebens, für Behaglichteit und Wohlhäbigkeit des äußern Daseyns. Von diesem Standpunkte aus fassen fie auch das heilige auf: ihr Ideal ist die Erhebung des Weltlichen, Menschlichen aus eigener innerer Triebtraft auf die höchste erreichbare Stufe der Ausbildung, das Göttliche nur der Grund und Quell dieser Triebtraft, die Religion im Wessenlichen Eins mit der Sittlichteit.

Das haupt ber Brabanter Schule in der Hiftorienmalerei wie in allen andern Zweigen der Kunst war der berühmte Peter Paul Rubens (geboren zu Siegen im Raffauischen 1577, † 1640 zu Antwerpen), ein Stern erster Größe, zwar niederländisch derb und realistisch, — seine Madonnen sind im Grunde nur wenig veredelte Abbilder Brabanter hausfrauen, — aber von unverwüstlicher Geistestraft, höchster Energie und wahrhaft dramatischer Lebendigkeit der Darstellung, schwunghaft und oft großartig in der Auffassig in der Zeichnung, und durchgängig ohne Sinn für ideale Schönheit ber Seele wie des Leibes. Seine besten Schüler sind. Jordans, Caspar de Crayer, Erasmus Quellinus, Theodor van Thulden u. A., vor allen aber Anton van Dyck (1599—1641), nicht se frast- und lebensvoll wie Rubens, aber von gründlicherer tiefpschologischer Karafterissti, feinerer Durchbildung des Einzelnen und höherem Sinne für Schönheit und Abel der Darstellung, technisch beschents im Hellduntel ausgezeichnet.

In der holländischen Schule herrscht zwar ebenfalls der entschiedenste Realismus und Naturalismus. Aber mährend ihn Rubens und feine Schüler durch effektvolle braftifche Bewegtheit und ben Ausbrud überftrömender Lebensfülle ju heben juchen, ftreben die Holländer nur nach größtmöglicher Treue und Wahrheit in der Abbildung ber Natur und in ber Ausmalung eines bescheitenen, in gemüthlicher Stille babinfließenben, aber in sich befestigten, kräftigen und gediegenen Daseyns. 3bre älteren Haupt= meister (Theor. de Repfer, Frang Sals, Barth. van ber Belft u. 21.) find baber faft nur Borträtmaler. Ein höheres Leben brachte ihr erft der berühmte Baul Rembrandt van Ryn (geb. zu Lepden 1606, † zu Amsterdam 1667), ein Meister von höchster Bol= lendung im Colorit und helldunkel, worin felbst Correggio ihm nachsteht, von dufterer, tropiger Gemuthoftimmung, phantastifch in ber Babl und Bufammenstellung ber Gegenftande, rudfichtslos gegen die äußere hiftorische und lotale Wahrheit, aber von tieffter innerer Wahrheit, von feinster mannichfaltigster Karatteristif, zwar ebenfalls ohne Sinn für ideale Schönheit, aber burchaus poetisch in der Auffassung und namentlich in ber Behandlung ter Farbe und des Lichts. Seine ausgezeichnetsten Schüler und Rachfolger waren Gerbrandt van den Ceckhout, Salomon Roning und Ferdinand Bol.

Aus ber Richtung und eigenthümlichen Begabung ber niederländischen Rünftler erflärt es fich von felbst, daß von ihnen die sog. Rabinetsmalerei (d. h. die kleineren, zum Schmuck der Privatzinumer bestimmten Gemälde, Landschaften, Genrebilder, Schlachtfcenen, Thier- und Jagdstücke 2c.), nicht nur ausging, — schon in der vorigen Beriode zeigen sich bei ihnen die ersten Reime und Anfänge derfelben, - sondern auch vorzugeweise ausgebildet wurde. Und aus dem Geiste ber Zeit erklärt es fich, daß jest erst biefe untergeordneten Zweige der Runft zur Blüthe famen, mehr und mehr Beifall fanden und von den Reichen und Großen vorzugsweife begünftigt wurden. Von niederländischen Meistern (Baul Bril) empfingen die italienischen Künstler die Anregung zur felbständi= gen Landichaftsmalerei, und bildeten fich bald einen eigenthumlichen, der plastischen Schönheit ber italienischen natur und des italienischen Baumwuchses entsprechenden Styl aus, ber bann unter bem Namen bes italienischen Styls auch in andern Runftfoulen Aufnahme fand. Geine Gründer find Annibale Caracci und beffen Schüler Fr. Albani, Dominichino und Franc. Grimaldi; seine größten Meister dagegen die Franzofen Nicolas Bouffin (auch als hiftorienmaler ausgezeichnet), beffen Schwa-Real-Queptlopdbie für Theologie und Rirche. VIII. 49

ger Gaspart Dughet, gen. G. Pouffin, bejonders aber ter Lothringer Clande Gelee, gen. Claube Lorrain (1600-1682) und beffen Schüler ber Rieterlänter Bermann Swanevelt (1620—1680); auch ter befannte Salvator Roja, trop t**es phan**taftijd= romantischen Elements, bas er hineinmischte, gebort tiefer italienischen Raturauffaffung im Besentlichen an. Ihr tritt ter spezifisch niederländische Styl contrastirend gegen-In ben älteren Brabanter Künftlern (Tavit Binkebooms, Jobocus be Momper, über. Roland Savery) wehte noch ein religiöfer Beift: fie ftellten gern tas Paraties bar, tie Pflangenwelt in Verbindung mit dem Thierleben, wie fie in prangender farbenreicher Ueppigkeit aus ber hand bes Echöpfers hervorgegangen. Erft Rubens überwant tas Unfreie, Conventionelle, bas tiefen älteren Bestrebungen noch antlebte, und feine weni= gen Landschaften zeigen tie Natur in berfelben großartigen Fulle und Lebenstraft, Die überall seinem Binsel entströmt. Indeß steht tie Brabanter Schule gegen tie Hollanbijche in diejem Fache entschieden zurud. Die hollandischen Landichaftsmaler (wie Jan (9. Cupp, Theod. Camphuyfen u. A.) gaben fich anfänglich ganz ber einfachen nairen Nachbildung ber sie umgebenden ebenso einfachen Ratur bin und suchten fie nur burch ben Ausbruck ber Empfindung tes heimathlichen, Gemuthlichen ju befeelen. Bu höheren Bielpunkten führte fie erst Rembrandt mit feinen wenigen burch Farbe, Sellbunkt und poetische Eigenthümlichkeit ber Stimmung ausgezeichneten Landschaften. Seitten erhob fich tie hollandijche Schule jur bochften Stuje ber Ausbiltung, und Runftler wie Joj. Bynants, Artus van ber Neer, Anton Baterloo, namentlich aber ber tiefpoetische Jacob Runsbael (1635-1681), jein Geistesverwandter Albert v. Everbingen und ber burch energische Naturwahrheit und technische Bollendung ausgezeich nete Minterhout hobbema gehören ju ten größten Meistern bes Fachs. In fie schloßen fich tie trefflichen Seemaler Ludolph Badhuhlen und Billem van de Belde an.

Ebenso ist es vorzugsweise bie holländische Schule, welcher die Genremalerei ihre Ausbildung und Bollendung verdankt. Bon ben besten Meistern bes fog. niederen Genre's (Darstellungen des gemeinen Vollslebens) gehören nur David Tenicrs b. A. und Abrian Brouwer ber Brabanter Schule an; die beiden Deutschen Abrian von Oftate, sein Bruter Isaak und ber Holländer I an Steen gingen aus ber holländischen Schule hervor; und die hauptvertreter des sog, höheren Genre's, vor allen Gerhart Terburg und Gerhard Douw, neben ihnen Gabriel Meyu, Raspar Netscher u. Franz v. Mieris, gehören ihr allein an. Gegen sie fommen die wenigen italienischen unt französsischen Genre-Langedast, Albert Cupp, Adrian van de Belde, Philipp Bouwermann, und ber berühmte Thiermaler Paul Potter stammen aus der holländiichen Schule.

Frankreich und Deutschland können keinen Anspruch machen, für diefe Beriode einen befondern Blatz in einer kurzen Karakteriskik der chrisklichen Malerei zu erhalten. In unferm armen Baterlande hatte der dreißigjährige Krieg alle höhere Lebensblüthe fast bie auf die Wurzel zerftört; und als es fich im 18. Jahrh. von biefer Bermüftung wieber emperrichtete, vermochten untergeordnete Geister wie Balth. Denner, G. B. E. Dietrich, und felbst ber gejeierte, aber im Grunde unfelbständige, traftloje Raphael Mengs (1728-79), trot feines achtungswerthen Strebens, ber Runft aus tem allgemeinen Berfall, bem fie überall erlegen war, nicht wieder aufzuhelfen. Ebenso wenig vermochten in Frankreich bie älteren befferen Meifter, ber ichon ermähnte Ric. Pouffin, Guftache Lefneur u. A., jener bem Nationalgeschmack schmeichelnden theatralischen Darstellungsweise, jener Reigung zu Bomp und Oftentation, jenem hafchen nach Effett und Scheingröße, furz jener ben Bopffiple ber Architettur entfprechenten Behandlungemeife Biberftanb ju leiften, welche von dem gefeierten Charles Lebrün, dem Günftling Ludwigs XIV., ausging mt bald die ganze französische Runft in Beschlag nahm. Bon dieser theatralischen Schein größe fant fie im Berlauf des 17. Jahrh. zu jenen kleinen, affektirten, frivolen, ta tiefen moralischen Berfall ber französischen Gesellschaft abspiegelnden Darftellungen beral,

beten Repräsentant François Boucher (1704—70) der sog. Maler der Grazien (d. h. der Grazien in Reifrock und Schminke) ist. —

Aber auch die niederländische Dalerei tonnte fich nur bis zum zweiten Biertel bes 18. Jahrh. auf einer Uchtung gebietenden Göhe erhalten. Um die Mitte deffelben mar auch fie, felbst in ben untergeordneten Fachern ber Rabinetsmalerei, nicht mehr im Stande, den Auforderungen wahrer Runft zu genügen. Mit dem Ueberhandnehmen der französischen Frivolität, Genufigucht und Prachtliebe, Glaubens- und Sittenlosigkeit, womit zugleich bie faliche Eleganz und Bierlichkeit, die französische Affettirtheit und Unnatur fich überallhin ausbreitete und ber Geschmad bis zur Abgeschmadtheit bes haar= beutels und Reifrock ausartete, fant felbst die äußere technische Fertigkeit dergestalt, daß man taum noch ein gutes Borträt, eine bloße Copie der Natur zu machen verstand. In jeden Binjelftrich mijchte sich rie Unnatur des herrschenten Zeitgeschmacks, die Berderbtheit der gesellschaftlichen Zustände ein und ließ den Künstler nicht zu einer treuen Auffassung ber Natur gelangen. Es bedurfte in der That einer gewaltigen, ortanarti= gen, Mart und Bein burchdringenden Erschütterung, um bie Luft zu reinigen und ben Körper ber Zeit von diefer Fäulnift, Die schon in das innerste Mark des Bolts zu dringen begann, zu heilen. Sie bereitete sich seit der Mitte des 18. Jahrh. vor und brach in der französischen Revolution mit ihren Folgen über ganz Europa herein. Mit ihr ging die geiftige Umwälzung, aus welcher unfere jog. Klaffifche Literatur hervorwuchs, Hand in hand. Erft als die Wogen tiefer mächtigen Bewegung abzulaufen begannen und ren Boben für die Saat neuer Ideen und die Wiederbelebung von Sittlichfeit und Religion gedüngt hatten, zeigten fich wieder einige erste Reine eines neuerwachenden Runftlebens und famen feit bem Anfang des gegenwärtigen Jahrhunderts zu weiterer Entwidelung. In Deutschland, Frankreich und den Niederlanden (Belgien) haben fich feitdem wiederum eigenthumliche Runfticulen gebildet, denen man Geift und Leben, äfthetisches Gefühl und Sinn für ras Große und Schöne nicht absprechen tann. Allein einerseits sind fie noch im Werden und in ber Entwidelung begriffen und stehen uns noch zu nahe, fo baß fich noch tein objettiv gültiges Urtheil über fie hat bilden können, andererfeits zeigt fich in ihnen eine folche Mannigfaltigkeit und Berjahrenheit ber Richtungen, daß uns felbst für eine bloke Aufzählung derselben der Raum fehlen würde. Wir bemerken nur noch, bag in beutschen Landen München und Düffeldorf die hauptfipe der neuerblühten Malerei und bestimmt ausgeprägter Kunstischulen sind, neben denen nur noch Berlin in Betracht kommt. In ihnen hat auch die Seiligenmalerei wiederum einen Blatz — wenn auch nur neben vielen andern Blätzen — gefunden, dort mehr im alt tatholischen Sinn, hier mehr im protestantischen Geiste geübt, dort mehr durch Ibealdarstellungen ber christlichen 3bee (Cornelius, S. Beg, Schraudolph u. A.), bier mehr durch historische Abbildungen bedeutsamer Thatsachen (Lessing, Bendemann, Kase= lowsty, G. Richter u. A.) repräjentirt. Allein im Ganzen erscheint — entsprechend ben religiöfen Zuständen der Gegenwart überhaupt — die moderne Heiligenmalerei theils als ein bloßer Restaurationsversuch vergangener Größe und herrlichkeit, theils als ein unsicheres Suchen und Streben nach einem neuen, aber noch ganz im Dunkel liegenden Biele. -

Die besten neueren Werke zur Geschichte ber christlichen Malerei sind: G. Basari: Leben ber ausgezeichnetsten Maler, Bildhauer 2c. Aus dem Italienischen, mit den wichtigsten Anmerlungen und neueren Berichtigungen 2c., von L. Schorn, Stuttg. 1832 ff. L. Lanzi: Geschichte der Malerei in Italien 2c. Aus dem Ital. v. J. G. v. Quandt. Epz. 1830. F. Augler: Halbuch der Geschichte der Malerei seit Constantin d. Gr., 2. Aufl. Berl. 1847. Ch. Blanc: Histoire des peintres des toutes les écoles depuis la renaissance jusqu'à nos jours. Par. 1851 ff. H. G. Hotho: Geschichte der teutschen Malerei bis 1450. Berl. 1855.

Malteferorden, j. Johanniter.

Malvenda, Thomas, geboren 1566 zu Lativa, in der spanischen Provinz Ba-

lencia. 1582 trat er in den DominikanerOrden im Klofter von Lombay; icon vorher hatte er, mit Sulfe eines Predigermönche, lateinisch, und burch eigene Arbeit griechijch und hebräifch gelernt. Seine merkwürdigen Sprachtenntniffe verwandte er besonders auf das Studium des Bibeltertes; auch Dogmatit und Kirchenhiftorie, vornehmlich die Geschichte feines Drbens, betrieb er mit feltenem Eifer; er ahnte etwas von ber hiftorifchen Kritit; mönchische Interessen legten aber seinem Scharffinn Feffeln an. Kanm 19 Jahre alt, fcbrieb er eine Ubhandlung, um zu beweisen, daß bie heil. Anna nur einmal verheirathet gewesen und daß der beil. Joseph fein Leben lang in Enthaltsamteit zugebracht; was wußte er von jener und wie konnte er vergessen, daß von Geschwistern Christi die Rede ift? Von 1585 bis 1600 lehrte er zu Lombay zuerft Philosophie, 1600 richtete er an ben Carbinal Baronius ein tritifches Sendichreis dann Theologie. ben, über eine Anzahl von Stellen in ben Annales ecclesiastici und bem Martyrologium Romanum, die ihm unrichtig schienen. Baronius, über Malvenda's Gelehrfamkeit erstaunt, berief ihn nach Rom, wo der Dominikanergeneral ihm die Korrektur des Breviers, des Miffale und des Marthrologium des Ordens auftrug; von ihm revidirt, erschienen diefe Bücher 1603. Die Congregation des Inder übergab ihm hierauf die von La Bigne herausgegebene Bibliothecs Patrum (zuerft Baris. 1575 f., 9 Bbe. Fol., bann 1589, 9 Bbe. Fol.) zur Durchficht; feine theilweife febr gründlichen fritifchen Bemerfingen erschienen ju Rom 1607; fpäter murden fie ben Ausgaben ber Bibliotheca beigedruckt (Baris 1609 und 1624). Die Annales ordinis fratrum praedicatorum, bie er ju biefer Beit begann, vollendete er nicht, er tam nicht über bie breißig erften Jahre hinaus; 1627 gab Gravina dieses Fragment in zwei Foliobänden zu Neapel herane. 1610 wurde Malventa nach Spanien zurückberufen; ber Großinquifitor gefellte ihn einer Commiffion bei, die den Auftrag hatte, den fpanischen Index librorum prohibitorum auszufertigen. Bulest lebte er zu Balencia als Rath feines Freundes, bes Erzbischofs Isidor Aliaga. Sein Hauptwert, das feine letzten Jahre in Anspruch nahm, war eine wörtliche Uebersetzung und Erklärung der Bücher des Alten Testaments. Er ftarb 1628, als er bis zum 16. Kapitel des Propheten Ezechiel gekommen war. Dieje äußerst weitläufige Arbeit wurde 1650 zu Lyon von dem Dominikanergeneral herausgegeben: Commentaria in sacram Scripturam una cum nova de verbo ad verbum ex hebraeo translatione, variisque lectionibus, 5 Bbe. Fol. Die Uebersetung ist, durch ju ängftliches Streben nach wörtlicher Treue, rauh und oft unverständlich; die Anmertungen, meist nur grammatisch und lexikologisch, mögen für Manchen damals nützlich gewefen fenn, obichon auch ungegründete und feltsame Konjecturen mitunterlaufen. Unter ben übrigen zahlreichen Schriften Malvenba's, beren Berzeichniß fich bei Quetif und Echard, Scriptores ordinis praedicatorum, 2, 454 sq., findet, find noch zu nennen: feine 1604 ju Rom erschienenen und noch mehrmals aufgelegten Libri novem de antichristo, bie insofern interessant find, als fie eine Uebersicht geben von fast Allem, mas von ben Kirchenvätern an durch das ganze Mittelalter hindurch, über den Antichrift geschrieben worben ift; fein Quartband, Commentarius de paradiso voluptatis, über Gen. 2 u. 3., Rom 1605; und feine Lebensbeschreibung des italienischen Dominikaners und Inquifitors Betrus Marthr, Vida de san Pedro Martir, Saragoffa, 1613, 8º. Sámidt.

Mamachi, Ihomas Maria, von der Infel Scio gebürtig, genöthigt von dort zu entflichen und durch den französischen Consul nach Rom gebracht, wo er Dominikaner wurde, versah hier mehrere Lehrstellen und trat zuerst vor die Deffentlichkeit mit der Schrift: Ad Joh. D. Mansium de ratione temporum Athanasiorum deque aliquot Synodis IV. seculo celebratis Epistolae IV. Romae, 1748. Mansi hatte nämlich (De epochis conciliorum, Sardicensis et Sirmiensium, ceterumque in causa Arianorum, hac occasione simul rerum potissimarum S. Athanasii Chronologiam restituit. Lucae, 1746), auf ein altes Manuscript, das Maffei in dem dritten Bande der Letterarie Osservazione verösservazione zur gewöhnliche Annahme behauptet: die Kircheversammlung zu Sardica seh im Jahre 344 gehalten und die Wiedertunft des Atha

## Mamas

nasius nach Alexandrien schon im Jahre 346 geschehen. Gegen diese Behauptung ift Mamachi's Schrift gerichtet. In bem ersten seiner Briefe legt er bar, wie wenig man auf bas Zeugniß bes gebachten Manufcriptes bauen könne, ba es lange nicht fo alt wie Mansi glaubt, nämlich taum vom neunten Jahrhunderte und sonst sehr fehler= haft fey. 3m zweiten vertheidigt er die Zeugniffe tes Sofrates und Sozomenus, auf die fich die gewöhnliche Annahme gründet. 3m britten beweist er bie Richtigkeit der gewöhnlichen Annahme aus dem ganzen Zusammenhange ber Geschichte jener Zeit, und im vierten geht er fritisch bie übrigen Zeugnisse burch, welche Manfi für feine Meinung noch aus verschiedenen Schriftstellern beigebracht hat. Michtiger, als biefe erste Schrift Mamachi's war seine zweite: Originum et antiquitatum christianarum Libb. XX. Romae, 1749—55. Das Wert, auf zwanzig Bücher angelegt, ift jedoch in jeinen fünf Bänden nur bis zum fünften Buche vollendet. Es nimmt auf tatholis ichem Gebiete fast venselben ehrenvollen Blatz ein, ben Joseph Bingham's Origines ecclesiasticae auf protestantischem sich gewonnen haben; es ist mit steter Rück= icht auf Bingham, zum Theil im Gegensate zu ihm geschrieben. Interessant ift ferner ine Schrift Mamachi's, die zu Rom 1753 und zu Benedig 1757 erschien unter dem Titel: De' costumi de' primitivi Christiani libri tre, und die eine pragmatische Darstelung des gottfeligen Lebens und Wandels der älteren Betenner des Christenthums ent= sält, mit manchen wichtigen hiftorischen Ercurfen, 3. B. über die spmbolischen Figuren, nit welchen die alten Christen auf Sartophagen und andern Dentmälern die christlichen Bahrheiten abbildeten, oder über ras Berhalten ter alten Chriften gegen die Schau= piele, oder endlich über bie Berfolgungen gegen die Christen, von benen er nicht allein ine chronologische Siftorie gibt, foudern auch die Beschaffenheit ber verschiedenen Lebens= ind Leibesstrafen jorgfältig untersucht und durch Rupferstiche anschaulich macht. Auch in dem Streite, ben Johann Nitolaus v. Hontheim (j. d. Art.) durch feine unter em Namen Juftinus Febronius herausgegebene Schrift de statu Ecclesias et egitima potestate Romani Pontificis liber singularis etc. (Bullioni 1763) in ber tathoischen Kirche erregt hatte, nahm Mamachi durch eine Gegenschrift Theil, die zu Rom m Jahr 1776 erschien unter bem Titel: Epistolarum ad Justinum Febronium, JCtum, le ratione regendae christianae reipublicae, deque legitima Romani Pontificis potestate, iber primus. Dies erfte Buch, auf bas eine Fortfesung nie gefolgt ift, enthält zwei Briefe, die jedoch sowohl durch ihren Juhalt, als durch die Art ihrer Beweisführung n ben Tag legen, tag Mamachi tein dem Febronius ebenbürtiger Gegner war. Honteim hat beide Briefe in ber Borrede ju feinem Justinus Febronius abbreviatus et mendatus (Colon. et Francof. 1777) furz, aber hinlänglich widerlegt.

Bgl. Le Bret, Magazin zum Gebrauche der Staaten= 11. Kirchengesch. Ihl. VIII. 5. 410. Kraft's Neue theol. Bibliothet St. 55. S. 392 f. Acta historico-ecclesiasica nostri temporis T. 39. p. 888. Göttinger gel. Anzeigen v. 3. 1757 S. 1189 ff. . v. J. 1759 S. 595. 8. House theology of the state of the st

Wamas, der heilige, war, nach Metaphrastes bei Surius, aus Paphlagonien eburtig und stammte von vornehmen, christlichen Aeltern ab. Sein Bater hieß Theootus, seine Mutter Ruffina. Theodotus wurde wegen seines standhaften Bekenntnisses ihristi gefangen nach Eäsarea in Cappadocien geführt, Ruffina folgte ihm dahin. Jener arb bald im Gefängnisse, diese gebar vor der Zeit im Kerter einen Knaben, den Maias, und verlor bei seiner Geburt ihr Leben. Eine christliche Wittwe, Ramens Amia, so erzählt die Legende, wurde durch ein Gesicht unterwiesen, sich vom Präfesten ie Leiber der Verstorbenen auszubitten, da sie denn auch den neugebornen Knaben fand nd zu sich nahm. Sie pflegte und wartete sein, erzog ihn und hielt ihn zur Schule n. Schon als Knabe wurde er scines christlichen Glaubens wegen vor's Gericht geordert, wo er ein gutes Bekenntniß ablegte. In Folge dessen Unde slieb, wurde ym ein schweres Stüct Blei um den Hals gehängt und er in's Meer geworfen. Doch ein Engel rettete ihn und führte ihn auf einen Berg in Cafarien, auf welchem er vierzig Tage ohne Nahrung blieb und durch göttliche Offenbarung vom Himmel eine Ruthe empfing, mit der er die Erde spaltete. In der gespaltenen Erde fand er ein Evangelienbuch, mit bem er nach Cafarea zurücktehrte, um fich in Bufunft ber Bertunbigung bes göttlichen Wortes ausschliefich zu widmen. Bon ba -- erzählt die Legende weiter — war nun fein ganzes Leben bis in fein hohes Alter ein ftetes Dienen tem Berrn, ein unabläffiges Leiden um ihn. Uber, durch des herrn Rraft gestärft, ging er aus allen Rämpfen siegreich hervor; weder ter glühende Ofen, in ben man ihn feste, noch bie reißenden Thiere, benen man ihn vorwarf, schadeten ihm, bis endlich eine breizinkige Gabel, die man ihm in den Leib stieß, seinem Leben ein Ende machte. Er starb, nach alten Angaben, im Jahre 274. Trop bem, daß aus bes heiligen Mamas' Leben fast nichts hiftorifc Begründetes befannt ift, haben toch wenige Glaubenshelden, weter in ber morgenländischen, noch in ber abendländischen Rirche, eine fo große Berehrung gefunden, wie eben er. Sozomenus (H. E. l. 5. c. 2.) erzählt, daß bie beiden Reffen bes Raifers Constantius, Gallus und Julianus, jur Ehre des heiligen auf deffen Grabe zu Cafarea eine chriftliche Rirche zu bauen unternahmen, bag aber nur bes Erfteren Arbeit ihre Bollendung fand, ber Theil hingegen, ben Julian berzustellen übernommen hatte, burch bes himmels ftorenden Ginfluß unausgeführt blieb, weil Julian schon damals es mit dem Christenthume nicht redlich meinte. An verschiedenen Orten find übrigens später dem heil. Mamas zu Ehren Rirchen und Kapellen gebaut. Betannt find ferner bie ben Mamas feiernden homiletischen Arbeiten des Bafilius von Cäsarea und des Gregor von Nazianz. Selbst ein Deutscher, der Abt von Reichenau, Balafribus Strabo, hat Diefes Seiligen Lob gefungen. (S. H. Canini Antique lectiones. Ingolst. 1601-1608. T. VI.) Sein Gebächtniftag ift ber 17. August.

Uußer den schon angeführten Schriften vergl. noch C. Baronii Martyrologium romanum. Moguntiae 1631. p. 507 und Th. Ruinart, Acta primorum Martyrum. Amst. 1713. p. 264 sq. L. Seller.

Mamertus, b. heil. Erzbifchof von Bienne, war ein Bruter tes Claubianus Ecdicius Mamertus, des Verfassers der berühmten Schrift de statu animae (f. b. Art.) und hat fich in der driftlichen Rirche besonders badurch einen Ramen gemacht, daß er bei Gelegenheit einer, um Oftern tes Jahres 452 in der Stadt Bienne ausgebrochenen Feuersbrunft, nachtem bie Diöceje Bienne bereits von mehreren Unglude fällen heimgesucht worden war, Die sogenannten Rogationen, D. h. feierliche, mit Fasten und gottesdienstlichen Umgängen verbundene Buß- und Betanbachten, und zwar für die brei Tage vor bem Fefte ter Simmelfahrt, einrichtete und anordnetc. Baro nius in feinem Martyrologium romanum (Moguntiae 1631, p. 255 sq. u. 296) macht bem Mamertus bie Ehre ber ersten Einrichtung und Anordnung diefer Rogationen ftreitig und sucht zu beweifen, daß Jener in ihnen nur eine in der Kirche ichon üblicke, aber in Abgang gefommene Institution wieder hergestellt habe. Dem Baronius schlof in diefem Buntte fpäter Bingham in feinen Origin. eccl. (Vol. III, p. 80 sqq. Vol. V. p. 29) fich an. Gewiß ift, bag burch bas Beispiel bes Mamertus angeregt, bas erfte Concil zu Orleans im Jahre 511 die Einführung der Rogationen in ganz Frankrich beschloß (Cau. 27 in Harduin's Conc.=Samml. T. II, S. 1011 f.), welchem Beschluße bann, nach besonderer Anordnung Gregor's bes Großen im Jahre 591, tie gange abendländische Kirche folgte. Als Totesjahr des Mamertus wird gewöhnlich ras Jahr 475 angegeben; sein Gedächtnißtag ift ber 11. Mai.

Die den Mamertus betreffende Literatur f. bei Baronius a. a. O.; vergl. aus ben Artikel: Bittgänge. **L. Heller.** 

Mamertus Claudianus, f. Claudianus.

Mammäa, Julia, f. Severus, Alexander.

Mammillarier heißen die Glieder einer Bartei, die unter den Anabartiften to ftanden hat und in harlem entstanden sehn soll; diese Stadt wird wenigstens als if Sitz bezeichnet. Ihre Entstehung wird einem jungen Manne zugeschrieben, der sich un= ziemliche Handlungen gegen ein Frauenzimmer erlaubt habe. Sein Verhalten, heißt es, sey zur Kenntniß der tirchlichen Behörde gekommen, das Urtheil über seine Bestrafung aber verschieden gewesen, indem einige seiner Richter ihn von der kirchlichen Gemeinschaft ausschließen, andere jedoch diesem Urtheile nicht beitreten wollten. Darüber seine eine völlige Spaltung entstanden und man habe die Gegner jenes Urtheilsspruches, welche für den jungen Mann überhaupt nachsichtig sich bezeigt und unter den fanatischen Wiedertäufern selbst ein gewisse Ausehaupt nachsichtig sich bezeigt und unter den fanatischen Biedertäufern selbst ein gewisse Ausehaupt nachsichtig hätten, "Mannmillarier" genaunt. Bgl. Bayle, Dictionaire historique. Art. Mammillaires, mit Hinweisung auf Micraelius, Syntag. Hist. Eccl. Ed. 1679. pag. 1012.

Mammon (Maµwras, im recipirten Text, Matth. 6, 24., Maµµwras geschrie= ben, daher auch im Deutschen geschärft ausgesprochen), ein Wort, ras von Jesu, Matth. 6, 24., vgl. Luk. 16, 13. gebraucht und dadurch in den christlichen Sprachgebrauch über= gegangen ift. 3m Targum ju 1 Mof. 14, 12. wird es für 2007 Saabe, nach Bugtor f, Lex. talmud. pag. 1217, auch für bas bebräifche yza und 750 gebraucht, hat alfo ursprünglich ten Begriff Bermögen, Gewinn, Löjegelt. llnt ta nach Spr. 18, 11; 10, 15. die Haabe, tas Vermögen, der Reichthum Gegenstand des Vertrauens und der Buversicht im Leben ift (f. meine Erklärung ju biefen Stellen); fo bildete fich im rabbis nifch-talmudischen Sprachgebrauche bas Wort 100, melches Vertrauen, Gegen= ftand bes Bertrauens bedeutet, geradezu für den Begriff Reichthum und Anhänglichkeit an benfelben aus. Schon tie Sichzig überfegen bas einfache Bort אמונה, 13, 3, durch nlovros und Jej. 33, 6. turch Insurgos, zum Beweife, daß schon zu ihrer Zeit ber Sprachgebrauch diesen Begriff des Wortes ausgebildet hatte. In der gleichen Bedeutung findet sich bas Wort, jedoch mit weiblicher Form, im Chaldaischen und Sprifchen, woraus fich nun bie griechische Endung erklären läßt. Augustin bemerkt zu Matth. 6, 24.: congruit et punicum nomen, nam lucrum punice Mammon dicitur. Da aber das Wort, Luk. 16, 9. 11. mit dem männlichen Artikel gebraucht wird, und ber Mammon, Matth. 6, 24. Lut. 16, 13., geradezu Gott entgegengejest wirt; fo muß gur Zeit Jesu eine Bersonisitation mit dem Worte vorgegangen und baffelbe für ben Gott ober Göpen bes Reichthums, ähnlich wie ter Bluton ter Griechen, aufgefast worten feyn, vgl. Bhil. 3, 19. Und wenn nach Burtorf's Lexicon talm. p. 1216 Mammon ber Name eines Göpen ber Sprer und Phönicier war, fo ift nichts wahrscheinlicher, als baß bei ber Richtung ber Juten und ihrem Berhältniß ju ter Geifterwelt biefes Wort, wie Beelzebub und Belial, ein Name des Teufels wurde, dem die Macht über bie Guter und Schätze biefer Erbe zugeschrieben ward, Luf. 4, 6. Somit erscheint auch tem Erlöfer das Gold und weltliche But als Berfon gefaßt, wie ein Bote, und geht bie Bezeichnung des Mammon auf ben Urheber des Böfen über, nach der Seite, nach welcher er bie weltlichen Güter beherricht und burch ben Befitz berfelben tie Menfchen an fich feffelt, woraus fich nun auch Matth. 19, 23. 24. richtiger verstehen läft. Bgl. Lut. 6, 20. 24. Baihinger.

**Mamre** (Marken von Bundesgenoffen Abrahams, 1 Moj. 14, 13. 24. Ob hieraus ober burch andere Umftände, es war das Wort Name einer Eichenwaldung in der Nähe Hebrons, wo Abraham gerne zeltete, 1 Moj. 13, 18; 18, 1; 23, 17., und wo auch Isaaf am Ende feines Lebens sich aufhielt. Es ist nicht unwahrscheinlich, daß diefen Waldung ursprünglich Eigenthum dieses mächtigen Ameriters war, und daburch diesem Balbe sein Name verblieb.

**Manasse.** App, was nach 1 Mos. 41, 51. bedeutet: "der vergessen läßt" scil. frühere Trübsal, oder, wie Philo opp. t. I, p. 396 sq. 525. ed. Mang. allegerisirt, ="ex lýdy5", was so viel als araµvysis scyn soll.

1) Name des ältern Sohnes Joseph's und der Priestertochter von Heliopolis Asnath, in Aegypten geboren und mit seinem jüngern Bruder Ephraim, der ihn aber

• 4

später überflügelte und baber prophetisch ichon vom Stammvater ben höhern Segen empfängt, von Jatob aboptirt, 1 Dof. 48, 1 ff.; 46, 20. Der von ihm fich ableitente Stamm bes ifraelitischen Boltes zählte beim Auszug aus Megypten, wo er von allen ber fleinste war, 32,000, bei ber zweiten Bablung aber 52,700 maffenfähige Männer (4 Mof. 1, 34 f.; 26, 29 ff.) und zog im Beere, der Natur der Berhältniffe gemäß, gleich neben bem Bruderstamme Ephraim hinter bem heil. Belte einher, auf deffen Weft= feite er jeweilen lagerte, 4 Moj. 2, 20 f.; 10, 22 f. Beide Stämme, die zwar ftets als zwei besondere Stämme galten (j. noch 4 Dof. 13, 11; 34, 23 f. Jof. 14, 4. und noch in ber prophetischen Schilderung einer fünftigen nenen Landeseintheilung Ezech. 47, 13; 48, 4 f. 32), werden zusammengefast als "haus" ober "Söhne" ober "Stamm Jojeph's", auch "Jojeph" ichlechthin genannt, j. 1 Moj. 49, 22 ff. 5 Moj. 33, 13 ff. Joj. 17, 17. Richt. 1, 22 f.; vgl. Pf. 77, 16; 80, 2 f. Bereits durch Mofe erhielt ber eine Theil des Stammes Manaffe mit Gad und Ruben Wohnfite im nördlichen Theile des Oftjordan-Landes bis an den Fuß des Hermon, also das nördliche Gileat, welches baher als "Sohn Mafir's" genealogisch aufgefaßt erscheint (ober Matir als "Bater Gilead's") 4 Doj. 26, 29; 27, 1. 1 Chr. 2, 23. und geradezu bieje öftliche Bälfte Manaffe's bezeichnen tann, Richt. 5, 17., vgl. 1 Sam. 13, 7., ferner ganz Bafan mit dem Diftritt Argob und bie Jairstörfer. Gie vertrieben bort ben Amoriterfonig Dg, ber über eines ber alten Riefengeschlechter berrichte, und in ihrem Bebiete festen fich Matir, ber erstgeborne Sohn Manaffe's von einem fprifchen Rebeweibe (1 Def. 50, 23. 1 Chr. 7, 14.), welcher baber bichterisch für ben gangen Stamm fteht, Richt. 5, 14., bann Jair, welcher als Urentel Matir's erscheint, aber badurch, daß er nur mütterlicher Seits durch Mafir's Tochter bem Stamme Manaffe angehört, väterlicher Seits bagegen durch hezron auf Juda zurückgeht, eine fehr merkwürdige Berschmelzung eines Theiles von Manaffe mit einem Geschlechte Juda's bezeichnet, welche zusammen Die Gegend, in welcher die berühmten Chavvot=Jair lagen, besetten und bewohnten (f. Real=E. VI, 372 f.; co waren ihrer eigentlich 30 (Richt. 10, 4.) oter 23 (1 Chr. 2, 22.), während die Zahl 60 (Jof. 13, 30.) auf einer Berwechslung mit den 60 Städten in Argob zu beruhen scheint); endlich Nobab, welcher Denat und beren Bezirk, bas jepige Dunawât, einnahm und nach feinem Namen benannte, vgl. 4 Mof. 32, 33. 39 fi.; 34, 14 f. 5 Moj. 3, 4. 13 ff. Joj. 12, 6; 13, 7. 29 ff.; 17, 1 ff. 1 Chr. 2, 21 ff.; 5, 18 f. 23 ff.; 7, 14 ff.; — Real=G. Bb. L S. 287. 703. Es war ties ein ungemein ausgedehntes Gebiet, im Süden vom Jabbot begrenzt, im Weften fich bem Jorran nähernd, ohne ihn aber zu berühren (vgl. Joj. 13, 27. und Reland, Palaest. p. 156 sq., welcher ben Irrthum bes Joseph. Autt. 5, 1, 22. treffend berichtigt), im Norten an bie Ausläufer bes Antilibanon und Bermon reichent, gegen Often fich jo weit erftredent, baß es einen großen Theil bes heutigen hauran umfaßte, wie beun 3. B. Die Stärte Aftaroth und Etrei, Bostra, Gatara, Geneser u. a. in tessen Umfreije lagen. Natürlic vermochten die Manaffiten Diefes Gebiet nicht gleich in feiner gangen Austehnung ju erobern und bauernd zu behaupten; Maachatiten und Geschuriten hielten fich noch längere Zeit an einigen Stellen und entriffen ben Sfracliten sogar tie Jairs=Dörfer mit Dena und ben 60 Stätten in Argob wieder (5 Dlof. 3, 14. 3of. 13, 11 ff. 1 Chr. 2, 23.) bis fie von dem spätern Richter Jair wieder erobert wurden, Richt. 10, 3-5., und nun bei Ifrael verblieben, 1 Ron. 4, 13. - Der andere Theil tes zahlreichen Stammes Manaffe erhielt dieffeits des Jordan fein Stammgebiet in 10 Kreifen (nämlich 5 geben auf die 5 "Söhne Gilcad's" und 5 auf die 5 Töchter Selofchad's, des Urentels ron Mafir, 4 Dof. 26, 29 ff., mährent Mafir und fein Sohn Gilead im jenfeitigen Theile angewiefen waren, so daß auch hier eine Theilung des Stammes in 12 Beschlechter ju Grunde ju liegen icheint), nämlich zwischen Ephraim im Guten, mit welchem Brnterftamme Manaffe gemeinschaftlich Ein Loos erhielt, weghalb die Grenze zwischen beiten. im Allgemeinen vom Bache Rana gebildet, nicht scharf bestimmt mar, Afcher und Ifafchar im Norden und Often, tem Mittelmeere im Besten, wozu noch einzelne Stude

è

in den Gebieten von Afcher und Iffaschar tamen, 3. B. Bethschean, 30f. 16, 1 ff. 8 f.; 17, 7 ff. Der tapfere (vgl. 1 Chr. 12, 19 ff.) Stamm vermochte indefsen sein Gebiet den Rananitern nie gänzlich zu entreißen, biese blieben vielmehr an mehreren Bunkten, 3. B. Dora am Meere, Megiddo u. a., und wurden endlich, b. h. unter Salomo (vgl. 1 Kön. 4, 12; 9, 20 ff.), bloß frohnpslichtig gemacht, aber nicht vertrieben, 30f. 17, 12 f. Richt. 1, 27 f. Defter jedoch bewährten die Manassisten ihren triegerischen Muth, 3. B. unter ihrem Stammgenossen Gibeon, Richt. 7, 23. Bei der Theilung des Reiches hielt sich Manasse, bessensten Strael's gelangen ließ (vgl. 1 Mos. 48, 14 ff.), mit Ephraim zum Reiche ber 10 Stämme; der oftjordanische Theil seines Gebietes wurde aber schon von König Hasel von Damastus zur Zeit des Jehu von Ifrael abgerissen, 2 Kön. 10, 32 f., doch eroberte ihn Jerobcam II. wieder 14, 25 ff.; später aber fam er unter Phul und Tiglat-Bilefar an Affyrien und die Bewohner bessensten wurden in andere Theile des assignissensten, 2 Kön. 15, 29. 1 Chron. 5, 25 f.; R.-E. IV, S. 635.

Bgl. Lengerke, Renaan I, S. 32. 326. 355 f. 319. 579. 602 ff. 652. 664 ff. Ewald, Gesch, d. B. Ir. I, S. 417. 430 f. 435; 11, 242. 279 ff. 296 ff. 305. 314 ff. 322 (1. Aust.); Bertheau ju Richt. S. 36 ff. 93 f. 149 f. und jur Ehron. S. 15 ff. 79 ff.

2) Der König Manasse, Sohn bes Sistia und ber Chephziba, folgte feinem Bater als ein zwölfjähriger Rnabe auf tem Throne von Juda, ben er 55 Jahre lang (698-643 nach ber gewöhnlichen Zeitrechnung bei Thenius, Dunder, richtiger 695 bis 641 v. Chr. nach Ewald und Bunsen) inne hatte und durch götzendienerisches Befen und blutgieriges Buthen ichandete. Richt nur errichtete er in ersterer Sinficht tie von feinem Bater entfernten "Boben" wieder, fondern bienete, noch weit über feinen Groß. vater Ahas hinausgehent, überdieß bem Baal, ber Afchera, tem Moloch und bem gangen Himmelsheer, alfo phönizische und babylonische Cultusformen verbindend, und trieb Zauberei, Zeichendeuterei und Todtenbeschwörung. Und wenn er in sciner Vorliebe für's heidenthum und namentlich den Gestirndienst, der von seiner Zeit an tief ins Bolt Juba eindrang, in beiden Borhöfen des Tempels zu Jerufalem Altäre bem Himmelsheer erbaute, ja in's Heiligthum felbst ein Bild der Alschera sette (f. noch Jer. 7, 30., ob auch Ezech. 8, 3. 5. hieber gehört, ift zweifelhaft), fo läßt fich erwarten, daß auch ber beffere Theil des Boltes und namentlich die Bropheten, an denen es auch in diefer Zeit, unmittelbar nach dem hohen Aufschwunge, den die ifraelitische Prophetie durch Jesaja genommen hatte, nicht fehlte, beren Stimmen aber ungehört verhallten, sich nach Rräften seinem schändlichen Treiben werden widersetzt haben; "die höchste und die niedrigfte Auffaffung, die Anbetung bes Ginen heiligen Gottes und ber Cultus ter Bolluft trafen noch einmal härter als zu irgend einer früheren Zeit in Juda auf einander." Der König aber wüthete mit blutiger Verfolgung gegen die Unschuldigen und Frommen, f. 2 Kön. 21, 11. 16; 24, 4. 2 Chr. 33, 18. Jerem. 2, 30. und andere Stellen, welche Ewald mit mehr oder minder Wahrscheinlichkeit eben auf diese Zeit der Blutzeugen in Juda bezieht, z. B. Jer. 2, 3-5. Sef. 1, 3. 6. Jef. 52 f. 56 f. (nach ihrem ursprünglichen Sinne), Bj. 10. 35. 55. 140 f.; vgl. Jos. Antt. 10, 3. 1 sq. Infofern ift felbft bie fpätere Sage, welche ben Bropheten Jefaja unter tiefem Rönige ben Darthrertod finten läßt (f. Gesonius ad Jesaj. T. I, p. 10 sqq. und R.-E. Br. V, G. 508 f. Bunfen, Gott in b. Gesch. 1, S. 405), nicht ganz unwahrscheinlich, und jedenfalls verdient ber Umftand Beachtung, daß wir aus ber Zeit dieses Rönigs und feines Sohnes und Nachfolgers Amon, aus einem Zeitraum von einem halben Jahrhunderte, beinahe teine prophetifche Stimmen ober Schriften haben (vgl. Ewald, Broph. d. A. B. I, S. 38); boch brachte endlich auch hier das Uebermaß tes llebels tie Heilung und rief tie Gegenwirtung unter Josia hervor. Mehr als Obiges vernehmen wir nicht über Manaffe aus dem sichtbar so rasch als möglich über diefe trübe Zeit hinwegeilenden Berichte 2 Kön. 21, nur bas wird (B. 18.) schließlich noch bemerkt, diefer Rönig feb begraben worben "im Garten feines Baufes" ("im Garten Ufa's", was vielleicht einen früheren

Besither andeutet), aljo nicht im ältern königlichen Erbbegräbniffe, sondern in einer erft von Manaffe etwa im Garten eines Luftichloffes angelegten Gruft (vgl. R.= G. Bt. I, S. 775). Etwas mehr vernehmen wit aber aus tem Berichte 2 Chron. 33, 1-20. Rach ihr wurde Manaffe zur Strafe feines Gögendienstes von bem heeroberften tes affprischen Königs — unter tem man Efarbatton zu tenken bat — in Ketten nach Babel abgeführt, bas also bamals wieder unter affprischer Oberhoheit muß gestanden haben; in feinem Unglücke bekehrte er sich zu Gott und wurde dann — man kann 3. B. benten nach Efarhabdon's Tobe - wieder in fein Reich eingesett. Er zeigte nunmehr großen Gifer fowohl für bie Befestigung Berufalem's, wo er bie ichon von Ufia, Jotham und histia begonnenen Bauten am Ophel und an ter äußern Mauer im Norden ter Start fortführte (vgl. 2 Chron. 26, 9; 27, 3. 2 Kön. 18, 17.), wie er auch bie übrigen festen Städte Juda's mit Besatzungen versah; was sich aus ben gemachten bittern Erfahrungen gut begreifen läßt, als auch in herstellung tes Jehovarienstes und Entfernung tes von ihm früher eingeführten Bögendienstes, nur ber Söhendienst blieb bestehen, boch zu Ehren Jehova's. Für tieje Nachrichten beruft fich ber Chronift auf bie "Bücher ber Rönige von Ifrael" und tie "Worte (Geschichte) Chofai's" (wenn nicht B. 19. mit ben LXX nach 9. 18. ftatt דְרָהֵי זע lefen ift ר׳הַרוֹים, f. Bertheau, Comm. ju Chron. p. XXXV), in welchen namentlich auch das "Gebet Manasse's" verzeichnet sev. Wenn man nun auch zugeben tann, bag der Chronift feiner Eigenthumlichkeit gemäß bie Betehrung bes Manaffe als umfaffender geschildert haben mag, als fie in Birtlichteit fich zeigte, wie tenn nach 2 Kön. 23, 6. 12. Die von Manaffe in ben Tempelverhöfen erbauten Götzenaltäre erst durch Josia entfernt wurden, während nach 2 Chron. 33, 15. Manaffe felber fie fämmtlich wieder beseitigt haben foll, wobei fich immerbin benten läßt, fein abgöttischer Gohn Amon habe fie auf's Neue aufgerichtet, was fich jeboch nicht erhärten läßt, - man hat bennoch tein Recht, an ber Richtigkeit biefer Angaben ter Chronik im Allgemeinen ju zweifeln, wie felbst noch Biner, R.=Börterk. II, S. 52 thut; Manaffe's zeitweilige Begführung, wozu es bei einem fo unfinnigen Ronige ten Uffprern gemiß nicht an Unläffen ober Bormanten fehlte (vgl. auch tie Inbeutung 2 Ron. 20, 17 f.), feine wenigstens theilweife Reue und Befferung, feine Befestigungsanstalten scheinen volltommen historisch zu sehn; die Bücher ber Könige tonnten dieses alles um fo eher übergehen, als fie nicht nur überhaupt fo turg als möglich über die traurigen Jahre Manasse's und Amon's wegeilen, sondern auch die Umkehr Manaffe's nicht von nachhaltigen Folgen für bas Reich war, ba vielmehr erst unter Josia bie gründliche Wendung zum Beffern eintrat. Die innern Zerrüttungen, tenen durch Manasse's Abgötterei und Thrannei Juta unterworfen wurde, schwächten das Reich auch nach außen, so baß es in jeder Beziehung schnell und tief herabsant von ber Höbe, auf die es unter Histia war gehoben worden; Gottes Strafgerichte brachen von ta m unaufhaltjam über das Bolt herein, f. 2 Ron. 23, 26; 24, 3. Jerem. 15, 4. und überhaupt Ewald, Gesch. 3fr. 111, S. 364 ff. und Dunder, Gesch. d. Alterth. 1, S. 405 f.

3) Nach Obigem könnte man vermuthen, daß das jest unter den Apotryphen stehente Gebet des Manasse wirklich aus den in der Chronik angeführten Quellen, wo sich ein solches verzeichnet fand, herrühre. Jedoch ergibt sich bei näherer Untersuchung tes Stückes, daß dasselsen nur ein nach der Weise der Bet- und Buspfalmen abgefasstes, im Ganzen einfaches und wohlgeordnetes, der angenommenen Situation entsprechendes Prebutt eines spätern Inden ist, welcher auf Grund jener Chronikstelle ein solches Getet bem König in den Mund legte. Dasselse ist ursprünglich griechisch abgefasst und wurte erst später auch in's Hebräiche überset. Obschon es zuerst in den Constit. apost. 2, 22. erwähnt wird, und sonst in den älteren Berzeichnissen er biblischen Bücher meist fehlt, wohl nur, weil es (wie in Cod. Alex.) ten Pfalmen angehängt war, wie es and in viele Ausgaben der LXX nicht aufgenommen und sogar bei den Katholiten nicht fanenisch ist, soch nicht erst aus dem zweiten oder gar dritten Iahrhundrert nach Ehristus zu ftanmen, wie Bertholdt, Einleitung Bb. V, S. 2622 annimmt, sonter noch ber vorchriftlichen Zeit anzugehören, obwohl Räheres bei tem kleinen Umfang beffelben von 15 Bersen und bem Mangel an direkten Spuren sich kaum mehr bestimmen läßt. In noch späterer Zeit wurde über Manasse's Gefangenschaft und Befreiung sehr viel gefabelt, s. darüber und über diese ganze Schrift Fritziche im ercget. Handb. 3. d. Apokr. d. A. T. I, S. 157 ff. und Fabricius, biblioth. gr. ed. Harless vol. III, p. 732 sqq.

4) Endlich erwähnen wir einen Hohenpriefter Manaffe, Dheim und Nachfolger bes Elcazar, etwa von 276—250 v. Chr.; f. Jos. Antt. 12, 4, 1. Rüetschi.

Mandata de providendo, f. Exspectangen.

Mandaer, driftliche Gefte. G. Mentäer.

Mandelbaum, Amygdalus communis L., Cl. XIII., 1. Polyandria monogynia, ein Baum von 15—30 Fuß Höhe, mit lockerem Wipfel, lanzettförmigen Blättern, weiß röthlichen ober blag rofenrothen Blüthen, tie fich lange vor bem Ausschlagen ter Blätter öffnen. In füblichen Ländern kommt die Blüthe ichon im Februar, bei uns im März und April hervor. Die Früchte find länglich eiförmig, etwas zusammengebrückt; ein filziges, zähes, ungenießbares Fleifch umgibt eine löcherige Schale, in der fich der efbare Kern befindet. Das Baterland ber Mandel ist der Orient und das nördliche Afrika; bort, sowie in den südlichen und in wärmeren Gegenden bes mittleren Europa wird fie fultivirt, doch nicht so weit nördlich wie der Weinstock. Es gibt zwei Unterarten, die bittere und die fuße mit bitterm und fußem Rern, und von beiden wieder Spielarten mit bider, harter, und mit bunner, weicher Steinschale. Die wohlfchmedenben, fugen Mandelkerne werden häufig für fich genoffen, auch nebft ben bittern manchen Speifen zugesetzt und in der heilfunde angewendet. Bgl. Carol. a Linné, Sytema naturae, ed. Gmelin. Tom. II. p. 793. Bifchoff, Lehrbuch ber Botanit. Th. III. 1. (Naturgefch. ber brei Reiche, bearb. von Bischoff, Blum u. A. Stuttgart 1840. Th. VI, 1.) S. 47 f. In ter Bibel ift no ber Mantelbaum, 1 Moj. 30, 37., obgleich Luther und viele anbere Ausleger tie hafelnuß barunter verstehen, toch ohne Grunt, wie tie Bergleichung res arabifchen Jeigt, f. Celsii, Hierobot. I. p. 253. Bochart, Canaan. I, 35. p. 697 sq. Gesenii, Thesaur. s. v. p. 747. Ein anterer Name tafür ift Jerem. 1, 11., benannt von dem zeitigen hervorkommen der Blüthen, auf welche Etymologic an diefer Stelle ausdrücklich v. 12. angespielt wird; welcher Unterschied aber zwischen tiefem und ftatt finde, ob die wilte, שקר bie veretelte Mandel bezeichne, wie Rofenmüller, Alterthumst. IV, 1. S. 264. meint, was fehr wohl möglich ift, läßt sich nicht er= tennen. Die Früchte, Digy, werden 1 Dloj. 43, 11. zu ben besten Erzeugnissen Palästina's gerechnet. Aarons Stab reift Manreln, 4 Mos. 17, 8. (Hebr. 23.). Ueber Pred. 12, 5. find die Anfichten verschieden (f. d. Ausu.), boch ift wohl unbedingt die Erklärung: "und verachtet ift die Mandel" ber andern: "und es blühet ber Mandel= baum" vorzuziehen, ba lettere weder zur Schilderung bes Alters noch bes Unwetters paßt, man mag die Stelle auffaffen wie man will. Bgl. Rödiger, in Gesen. Thes. s. v p. 1473. Celsii Hierobot, I. p. 297-303. Hilleri Hierophyticon. p. 215-222. Ursini Arboretum Bibl. p. 382 sq. Ueber tas Bortommen ter Manteln in Balästina f. ben Inder ju Bb. XIV-XVII. von Ritter's Erbfunte u. t. 28. Mantel. Bb. XV, 2. S. 1377. Bb. XVII, 2. S. 2040. Arnold.

Mandeville, Bernhard, war es, ter den Deismus (f. d. A.) infofern vervollständigte und confequent durchführte, als er auch die Sittenlehre des Christenthums bestritt und verunstaltete. Wenn gleich frühere Deisten tas Christenthum bereits auch von dieser Seite angegriffen hatten, so zeichnete sich doch Manteville in diesem unerbaulichen Geschäfte besonders aus. Bon französischer herfunst, aber in Dortrecht geboren, widmete er sich der Arzueitunst, lebte übrigens größtentheils in London, wo er 1733 starb. Seine in mehreren Werten niedergelegten Gedanken sind eine weitere Aussührung der Behauptung von Bahle (s. d. A.) in den Pensses diverses, daß der Atheismus ten Menschen nicht nothwendig lasterhaft, noch einen Staat unglücklich mache, weil Dogmen teinen Einfluß anf bas Thun der Menschen hätten, und daß ein Gemeinwesen, bas aus lauter Christen bestünde, bald einem unchristlichen, triegerischen Nachbar zum Raube werben würde. Dberflächliche Beobachtung bes Lebens brachte ihn auf ben Gedanken, daß viele Zweige der öffentlichen Wohlfahrt aus den herrichenden Untugenden Rahrung und Bachsthum ziehen. Diefen Getanten brückte er 1706 in einem fleinen englischen Gedicht aus. Er führt darin einen Bienenschwarm vor, in welchem zwar alle möglichen Lafter, aber auch handel und Bandel, Runftfleiß und Rriegsruhm, Ueberfluß und Bohlleben einheimisch find, bis einige empfindliche Geschöpfe, entrüftet über einiges erlittene Unrecht, alle Lafter zu verbannen und ftrenge Tugend einzuführen fuchen. Die Götter, barum angefleht, gewähren ben Unbesonnenen ihren Bunfch; bie Folge bavon ift, daß ber Staat an Bolfsmenge und innerer Stärke abnimmt; die Angriffe auswärtiger Feinde tonnen nicht mehr mit gehöriger Kraft zurudgeschlagen werden; zulet flüchtet ber zu= fammengeschmolzene Schwarm in eine Baumhöhle, wo ihm von feinem Wohlftande nichts übrig bleibt als Redlichkeit und Genügsamkeit. Da diese Berhöhnung ber Moralität Auffehen erregte, ließ Mandeville bas Gedicht 1714 auf's Neue erscheinen, mit beigefügter weitläufiger Erklärung; - boch, ba auch biefe nicht befriedigte, veröffentlichte er ju feiner Bertheidigung feche Dialogen; in fpäterer Ausgabe tam noch dazu ein Berfuch über die Menschenliebe. Es zeigte sich gerade burch diefe Schriften immer deutlicher, daß feine Fabel von den Bienen nicht nur unschuldige Berfiflage menschlicher Thorheis ten war, wofür er fie vor bem Landgerichte von Middlefer 1725 ausgab, fonbern ein ernster Angriff auf die christliche Sittenlehre; Mandeville entwarf auch in der, der Fabel beigegebenen Schrift ein gang entstelltes Bilt, eine wahrhafte Carricatur ber chriftlichen Tugend. Sie ift ihm ein Genisch von träger Gleichgültigkeit unlauterer Selbftverleugnung, von Verstellungstunft und Menschenhaß; feine chriftlichen Tugendhelben find weltscheue Ropfhänger, Die immer nur die Günten beseufzen, für die Belt nichts thun als beten, und alles Ehrgefühl verloren haben. Geine Lebensanschauung ift rein materialistisch und frivol. Der Mensch hat nach Manteville feine höhere Bestimmung als Die einer Biene; ben Werth ber handlungen fchätt er bloß nach bem finnlichen Lebensgenuft, ben fie als Gewinn abwerfen. Gein Staat ift ein Widerfpiel bes Blatonifchen; Dieberei, ihm unentbehrlich, weil fonst die Schlosser nichts zu thun haben würden. Eine Erfindung des weiblichen Butes, die viele Sände beschäftigt und Bielen Brod verschafft, gilt ihm weit mehr als die Reformation ber Rirche. Alle guten handlungen leitet er aus Selbstfucht ab; alle Tugenden find nur vertappte Neußerungen des felbstfuchtigen Triebes im Menschen; felbft bie jungfräuliche Schaam bei bem Anhören ichlupfriger Reten verlacht er als Geziertheit und Eitelkeit. Das Alles hieng natürlich zusammen mit völligem Aufgeben alles und jetes driftlichen Glaubens, ben fowie beffen Bertreter Mandeville in feinen "freien Gedanten über Religion, Kirche und Wohlftand bes Bolles" 1720 in den Roth gezogen hat. Mandeville erfuhr freilich Widerftand; bas Landgericht von Middlefer verurtheilte fein Buch über bie Bienen, doch ohne es zu unterdrücken. Es wurde in's Französische überfett, fo wie auch bie andern Schriften, und half nun, im Bereine mit vielen eben fo ichlechten Schriften, bas Berberben ber Zeit mehren, woraus die französische Revolution hervorging. S. Schröch, R.G. feit der Reformation. Bb. VI. G. 204-208. Sende, Allgem. G. ber dr. Rirche Bb. 6. G. 85-91.

Mandra, f. Klöfter.

Manhartianer, ober Manhartisten (irrig Meinhardisten), auch Haagleitnerianer hießen in der römischen Kirche unserer Zeit die Anhänger einer Partei, die neben politisch-kirchlichen Tendenzen auch schwärmerische Elemente in sich hegte, von 1814 bis 1826 bestand und vorzugsweise im Erzbisthum Salzburg ihren Sitz hatte. Der eigentliche Stifter und die Seele der Partei war der junge Priester Kaspar Haagleitner von Hopfgarten, daher kommen ihre Mitglieder auch unter seinem Ramen vor, fein vornehmster, wichtigster und thätigster Anhänger aber wurde der Landmann Sedastian Manzl von Westendorf, der nach dem Gute, das er besas, den Beinamen "Man-

hart" führte und in den Ortschaften von Westendorf, Hopfgarten, Wörgel und Kirch= bichel eine rührige Thätigkeit entfaltete. Napoleon I. hatte im Jahre 1809 den Fürstr bischof von Chiemsee und den Coadjutor von Salzburg als tirchliche Behörde in dem Erzdisthume Salzburg eingesett; während der Klerus der Erzdiöccse dieser Behörde sich unterwarf, verweigerte doch Haagleitner hartnäckig ihre Anerkennung und bezeichnete sie als keperisch. Er verließ Hopfgarten und ging nach Tyrol, wo er politisch=kirchliche Agitationen fortfeste und bei Bielen ein geneigtes Ohr fand. Uls der Frieden von Schönbrunn Throl wieder in die Hände der Franzosen brachte, tam Haagleitner in haft nach Rufstein und Salzburg; nach längerer Zeit gelang ihm jedoch tie Flucht und als Defterreich 1814 das bayerische Tyrol wieder bekommen hatte, erhielt er in Wörgel die Stelle als Bicariatsverweser, sette aber sein bisheriges Treiben fort, umgab sich mit dem Nimbus eines durch Leiden bewährten treuen Bekenners der Kirche und verrückte die Röpfe in feiner Umgegend fo, daß man ihn allein als rechtmäßigen Priefter betrachtete, die anderen Priester aber als Berirrte, Gefallene und Excommunicirte ansah, weil fie mit Rapoleon ben Glauben und die Rirche untergraben hätten, weshalb fie auch nicht im Stande seyen, die Sakramente zu verwalten. In Manhart fand er ein geeige netes Wertzeug, in den obengenannten Ortschaften eine Freistätte für sein Treiben, das auch durch feine Entfernung aus Börgel noch nicht gedämpft wurde. Manhart hielt in feinem haufe geiftliche Verfammlungen, prerigte ober ließ feine Frau pretigen, beiben ftand noch eine Frau aus hopfgarten zur Seite, Die als erleuchtet galt und baburch tam für Haagleitners Anhänger der Name "Manhartianer" vorzugsweije in Gebrauch. Allerdings hatte fich der Administrator des Erzbisthums von Salzburg, dann der Fürsterz= bischof Augustin Gruber vielfach bemüht, die Partei zur Kirche zurückzuführen, doch ohne Erfolg, sie forderte vielmehr, vom Pabste selbst belehrt zu werden, falls sie im Irrthume fey. Bu diefem Zwede zog Manzl felbst mit einigen jeiner Anhänger nach Rom (1825); Babft Leo XII. verwies fie an den Fürsterzbischof Gruber, und indem fie Diefem Befeble fich fügten, Gruber (1826) mit den Domcapitularen Hoffmann und Metzger die Ber= führten belehrte und in den Sigen der Manhartianer die Firmelung vollzog, löste fich Die Bartei bald gänzlich auf. Rendeder.

Mani und bie Manichaer. Beim Ablaufe bes ersten Zeitraums ber chriftlichen Kirche, in der zweiten Hälfte des britten Jahrhunderts begegnet uns eine mertwürdige religiöse Erscheinung in ber Reihe berjenigen, welche wir als Reaktionen bes beidnischen Geistes gegen das Christenthum, obschon auch wieder von diesem influenzirt. zu begreifen haben, - nämlich der Manichäismus. Am meisten springt feine Berwandtichaft mit tem Gnosticismus in tie Augen; es zeigt fich baffelbe Zurudfinken tes religibjen Bewußtjepns in die Naturfphäre, Diefelbe Unterwerfung bes freien ethijchen Beiftes unter bie herrschaft ber physischen Botenzen, biefelbe vorwiegend tosmologische und tosmogonische Betrachtungsweise, derfelbe Intellektualismus und Dogmatismus, Die Auffaffung ber Religion vorzugsweise als Spekulation, endlich auch dieselbe intuitive ftatt dialeftische Methode und eine ftart mythologifirente, die Idcen in concrete Gestalten gleichsam verlörpernde Form. In diesem Allem erscheint der Manichäismus als die lette, reiffte, ausgebildetfte Frucht, als ter Gipfel und die Bollendung tes Gnofticismus; während jedoch diefer mehr an die griechische Bhilosophie und Cultur, freilich mit Uebergängen, wie in Basilides, Saturnin, den Ophiten, sich anlehnt und in ihr wurzelt, ift dagegen dort bas orientalistisch-dualistische Element und Gepräge vorwaltend; und während bie gnoftischen Barteien fich meift nur als Schulen ber Biffenben in ber Rirche bar= ftellten, ohne den Kreis berfelben verlaffen oder eine neue Religion im Gegensate zum historischen Christenthum einführen zu wollen, trat die manichäische Lehre mit dem Anfpruche auf, fowohl Religion als Spetulation ju feyn, mit bem offenen Bestreben, an bie Stelle einer unvolltommenen Religionsform eine eblere und volltommene zu fegen und gegenüber ber bestehenden Kirche eine Gegentirche zu gründen. Richt unpaffend hat man raher ben Manichäismus auch mit bem Neuplatonismus verglichen, infofern biefer bie alte hellenische Bolksreligion zu vergeistigen, zu restauriren und bem Christenthum entgegenzustellen suchte, nur daß hier, so wie in verhüllterer Weise bei den Gnostikern ebenfalls, ber polytheistische, dort der dualistische Rarakter des beiderseitigen Stammes und Bodens herrschend blieb.

Die Entstehungsgeschichte des Manichäismus liegt noch vielfach im Dunteln. Befanntlich erzählen die orientalischen Schriftsteller fie ziemlich abweichend von ben occidentalisch=griechischen, obichon man versucht fehn möchte, eine theilweise Ausgleichung barin zu finden, daß die verschiedenen Relationen einander zu ergänzen icheinen. Der Stifter ber Partei und Lehre, wenigstens ber augebliche und hiftorifch gewordene, war nach Allen ein Berser (Babylonier), Namens Mani, Marys oder Manichaus. Der Name foll bald von einem babylonischen Wort stammen, welches Gefäß, bald von einem persifchen, welches dissortatio bedeute; in Indien foll er noch jest mit ber Bedeutung Juwel häufig vortommen; die Erflärung der dritten Form durch das hebräisch=chaldaische מנה חיים, Lebensvertheiler (Paulus), hat mit Recht wenig Anklang gefunden. --Indessen ihm die Griechen die Priorität und Originalität der Erfindung feines Spftems ftreitig. Sie find jedoch alle (Cyrill v. Jerus. Catech. VI, 20 sqq. Epiphanius haer. LVI. Theodoret. fab. haer. I, 26. und tie Kirchenhiftoriter) von einer trüben und nicht gang zuverläffigen Quelle abhängig, nämlich von den fogenannten Aften einer zwischen Mani und dem B. Archelaus von Karchar (Kaskar, Karrhse, חרן) in Mejopotamien abgehaltenen Disputation, welche, fey es von Archelaus felbft (Epiphan., Hieronym.), jey es von einem gemiffen hegemonius (Phot. Bibl. C. 85), 30erst fprisch abgefaßt, tann in's Griechische übergetragen feyn follen, jest aber größtentheils nur noch in einer vielfach corrupten und wahrscheinlich interpolirten lateinischen Uebersetzung vorhanden find. (Zuerst bei Zacoagni, Collect. monumentor. vet. Eccl. Romae 1698; Julett in Routh, Reliquiae sacrae. T. IV. Oxon. 1818. p. 117 sqq.) Nach dieser Relation (C. 51 ff.) wird, mit mancherlei Barianten, in der Hauptsache folgendes erzählt: Mani sey nicht der erste Urheber seiner Lehre gewesen; er habe vielmehr zwei Borgänger gehabt, teren Schriften und Ansichten er sich betrüglicher Beije zugecignet. Der erste derfelben war ein Mann saracenischer (arabischer) Abtunft, aber aus Scythien gebürtig, Namens Scythianus, welcher, an Gludsgutern wie an Beiftesgaben und Renntnissen reich, auf ben Dualismus verfiel und burch feine Fran, eine Gefangene aus ber Thebais, bewogen, sich in Aegypten niederließ, wo er sich mit der alten Weisheit des Landes vertraut machte. Sein Schüler Terebinthus schrieb für ihn vier Bucher, von denen das erste bas ber Myfterien, das zweite bas ber Capitel, bas dritte Evangelium und das vierte Thesaurus hieß. Schon hatte Scythianus beschloffen, nach Judäa zu reifen, um mit den bortigen Lehrern fich zu unterreden, als er eines plöglichen Todes ftarb. (Epiphanius läßt ihn wirklich feinen Borfatz ausführen.) Terebinthus floh bierauf nach Babplonien, rühmte fich dafelbst feiner Beisheit, nannte fich Buddas, und behauptete von einer Jungfrau geboren und von Engeln auf Bergen erzogen zu fenn. Uls er aber feine Lehre vortrug und besonders zwei feiner Begner ihm hart zusetzten, zog er fich zu einer Bittwe, feiner einzigen Unhängerin, zurud, fturzte jetoch balb vom Göller bes Saufes, wo er allein gemiffe Beichmörungsformeln verrichten wollte, herunter ju Tode. Jene Bittwe wurde nun feine Erbin; fie taufte sich zu ihrer Bedienung einen Knaben von sieben Jahren, Namens Corbicius (Cubricus), den fie freilieg und unterrichtete. Als er zwölf Jahre alt mar, ftarb tie Bittwe. Corbicius begab fich, nachdem er feine Bohlthäterin bestattet, nach ber haurtftart von Persien und hieß sich Manes. Er beschäftigte sich mit ber Religionslehn bes Landes, mehr noch aber mit demjenigen, mas tie ihm erblich zugefallenen Bucher enthielten, welche er überfette, mit feinem Eigenen vermehrte und fich felbft zufchriet. Um feine Lehre zu verbreiten, fandte er feine Schüler aus, ben Thomas nach Megprien, ben Abdas nach Schthien, während Bermas allein bei ihm blieb. (Andere vertheilen anders.) Indeffen ertrautte ein Sohn bes Rönigs und auf geschehene öffentliche Auf-

forderung machte sich Manes anheischig, ihn zu heilen; ter Kranke starb jeroch in feiner Eur und der Rönig ließ den unglücklichen Urzt in's Gefängniß werfen. Dort fanten ihn feine rücklehrenden Jünger und erzählten ihm ihre Begegniffe und wie übel man fie besonders unter ben Chriften angesehen habe. Er lieft nun durch fie bie heiligen Bucher ber Chriften antaufen, aus benen er fammelte, was in fein System paßte, Anderes verwarf, ben Namen Christi aufnahm und die Verheißung vom Paratlet auf sich bezog. Damit fandte er feine Jünger nochmals aus; als aber ber König dies erfuhr, wollte er ihn hinrichten laffen; Manes jedoch, im Traume gewarnt, bestach feine Bächter und floh nach der Burg Arabion. Bon dort suchte er schriftlich mit Karchar Verbindungen anzuknüpfen, wurde dahin eingeladen, aber von dem vortigen Bischofe in wiederholter öffentlicher Disputation vollständig besiegt. Flüchtig vor der Buth des Bolkes, fiel er dem König von Persien in die Hände, welcher, um seines Sohnes und ber Bächter Tod zu rächen, ihn hinrichten, feine Saut ausstopfen und fein Fleisch ten Bögeln preisgeben ließ. — Es ift allerdings wahr, daß diefe Erzählung einen start fagenhaften Rarakter an sich trägt; ob sie indessen so ganz unhistorisch und verwerflich sep, wie Beaufobre und Reander wollen, oder ob besonders die Borgeschichte nur einen Mythus mit der Tendenz enthalte, dem Manichäismus ein höheres Alter zu vindiciren und seinen Ursprung aus ben hauptfichen früher Weisheit, Aegypten, Babylonien und namentlich Hochafien (Schthien) anzudeuten, dürfte noch nicht außer Zweifel febn. Die Beweisführung Baur's für das Lettere, fo gelehrt und scharffinnig fic ist, hat roch auch ihre schwachen Seiten; jo 3. B. ift es weit hergeholt und unmotivirt, wenn die Frau des Scythianus mit der Helena des Simon Magus und der Brunitos der Griechen zufammengestellt wird, und die Erklärung bes Namens Terebinthus (Tir — Morcur — Buddha) als eines von Buddha bewohnten Baumes oder Menschen, womit vielleicht das chaldäische אָלָה == אָלָה Terebinthe) zusammenhänge, dürfte sich wohl schwerlich empfehlen. בוסמא Der Name Budtha, ten ter Schüler Scythian's fich beilegt, tann auch ganz einjach von herkommen, welches im Persischen für "Borsteher" gebraucht wird und vielen fprifchen Presbytern als Titel gegeben wurde (Bud-Jeju u. f. w. bei Affemani), wobei nicht immer nothwendig an den verförperten Gott gedacht werden muß. Andere Züge der Geschichte lauten ziemlich bestimmt und lassen sich keineswegs mythisch deuten, obwohl allerdings die Bestimmung schwer halten würde, wie vieles und was denn darin historische Wahrheit sey.

Die orientalischen Berichte find zwar weit jünger, aber auch weit klarer und einfacher; von jener Vorgeschichte wissen sie nichts; boch ftimmen sie nicht alle, wie man glaubt, mit einander überein. Abulpharadich (Hist. Dynast. ed Pocock. p. 130 sq.) erzählt z. B., Mani habe sich zuerst zum Christenthum bekannt, seh Presbyter zu Ahwaz gewesen und habe die heil. Schrift erklärt, auch mit Juben, Magiern und heiden bisputiret. Später aber seh er vom Glauben abgesallen, habe sich Messias genannt und

3wölf Jünger mit dem Auftrage, den Dualismus (أَلَتَّنَوِيَّنَ ) zu predigen, in die Länder

bes Orients bis nach Hindoftan und Ehina gefandt. Das Ende des Mannes bagegen berichtet er ganz wie die Griechen. Andere, zumal muhammedanische Schriftsteller, wie Khonde mir und Shahristani (bei *d'Herbelot*, Biblioth. orient. Par. 1697. F. 548 sq. und Hyde, Veterum Persarum religionis hist. Oxon. 1760. p. 281 sq.), so wie Mirtshond (bei De Sacy, Mémoires sur diverses antiquités de la Perse. Par. 1793. p. 289. 294 sq.) erwähnen nichts von einer christlichen Beriote Mani's, sie nennen ihn den Maler und Sohn des Beisen oder Arztes Bhaten oder Bhatet (Maráxioc). Nach ihnen besaß er eine außerordentliche Fertigkeit und Sicherheit im Zeichnen und Malen, legte sich aber mit Fleiß und Erfolg auf Mathematik, Astronomie, Medizin und Naturkunde. Erst vor Kurzem war in Persien die nationale Dynastie der Safaniden auf den Thron getommen, unter welchen auch die alte Landesreligion, der Zoroastrismus, in neuen Fluß gerieth; Concilien wurden darüber gehalten und gewisse Furtige Buntte dessellen eifrig bictirt (Hyde, p. 278 sq.). Auch Mani scheint von dieser Bewegung ergriffen worden ju fenn, obgleich bie Sypotheje, als hätte er fich zum hersteller ber rein bualiftijchen Lehre ber Magier, gegenüber ber Trübung burch bas Zervane akerene ber Zendlehre aufgeworfen, bes gültigen Beweises und fogar ber Bahrfcheinlichkeit - bie Dagier waren vielmehr feine Biderfacher — ermangelt. (Bon Reichlin=Meldegg, die Theologie des Magiers Manes und ihr Ursprung. Frankf. a. M. 1825; vgl. Baur S. 10 ff.) Dagegen wird bestimmt erwähnt, er habe von dem durch Christum verheißenen Parallet gehört und fich felbst dafür gehalten, mährend es doch ein Buname Muhammed's jey. Unter Shapur I. trat er mit feiner glänzenden und tieffinnigen Lehre zuerft hervor; ber König foll ihm zuerst günftig gewesen feyn, nachher aber sich von ihm abgewandt haben, worauf Mani die Flucht ergriff, Raschemir, Hindostan, das Rhatai und endlich Turkeftan bereiste. hier war es, wo er unter bem Borgeben, er muffe - fet es in bloker Beschauung oder wirklich — in den Himmel erhoben werden und ein Jahr lang dort verweilen, fich in cine weite Höhle zurückzog, wohin er heimlich einen genügenden Borrath von Lebensmitteln gebracht hatte; feine Jünger hieß er am Ende des Jahres in ber Rähe ihn erwarten; er werde ihnen die Befehle Gottes mitbringen. Birflich erichien er zur festgesetten Zeit und Stelle und brachte ein Buch oder Gemälde, das jogenannte Ertengh, mit fich, ohne Zweifel eine graphische Darftellung feiner Ideen vom Weltgebäude. Sein Anhang und Ansehen vergrößerte fich tadurch immer mehr, und als a nach Shapur's Tode in sein Baterland zurücktehrte, wurde er von dessen Sohne hormuz gut aufgenommen und mit einem festen Schloffe, Destereh in Rhusistan, ju feiner Sicherheit beschenkt. Bald jedoch starb Hormuz und unter seinem Nachfolger Bahram änderte der Wind. Nachdem er Mani durch scheinbare Aufmerksamkeit sicher gemacht hatte, veranstaltete er eine Unterredung zwischen tiefem und andern Lehrern, und da Mani weber genügend antworten konnte, noch widerrufen wollte, ließ ihn ber Rönig auf die früher beschriebene Deise hinrichten und feine mit Stroh gefüllte haut am Thore ber Stadt Dichondischapur zur Warnung aufhängen. Daß er lebendig geschunden worden, wie man gewöhnlich annimmt, scheint eine spätere Ausschmudung; bie meisten Rach= richten fagen ausbrücklich nichts bavon und Abulpharabsch fogar tas Gegentheil. Sein Tod fällt annähernd in bas Jahr 277, womit auch die Andeutung ber Acta Archelai (C. 37) ziemlich übereinftimmt.

Bas nun bas manichäische Lehrfpstem, bies glubend prächtige natur= und Beltgedicht, wie man es paffend bezeichnet hat, anbetrifft, fo find bie Quellen gut Erkenntnif besselben zunächt, aufer ten icon farakterifirten Atten bes Archelans, die wenigen Fragmente aus Briefen und Schriften des Meisters felbst (Fabricius-Harles, Bibliotheca graeca Vol. VIII, p. 315 sqq.), namentlich aus ber Epistola fundamenti und rem Thessaurus (bei Augustin und Evotius von Uzala, de fide c. Man. in Augustin's Berten); ferner bie Auszüge aus Schriften von Manichäern ober mündliche Erflärungen derfelben, wie 3. B. von Adimantus, Faustus, Felix, Secundinus (bei Augustin) und von Agapius (bei Photius, Biblioth. Cod. 179). Damit fint endlich zu verbinden die zahlreichen Streitschriften gegen den Manichäismus, vorzüglich, außer den häresiologen, von Titus von Bostra (Contra Man. L. 3. [4.] in Canisii Lect. antt. ed. Basnage T. I.), Alexander von Lifopolis (Λόγος πρός τάς Marixal's Sozaç in Combefisii Auctar. nov. Bibl. PP. T. II.) und eine ganze Reihe von Augustin (besond. in Tom. VIII der Ben. Ausg.). Dbschon die einen berjelben sich mehr an die mythische Form und hülle des Systems halten, während die andern mehr bie zum Grunde liegenden abgezogenen Ideen hervorheben, fo ftimmen fie boch im Besentlichen so wohl überein, daß an der Richtigkeit des aus ihnen geschöpften Gefammtbilbes nicht ju zweifeln ift; und auch ber Nachweis möchte fcmerlich gelingen, bag bas System fpäter, zumal im Occident, folche Umgestaltungen erfahren habe, bie tem urfprünglichen Geifte fremd ober zumider gemefen maren. Es ift übrigens Baur's jauptsächlichstes Verdienst, Beides, Idee und Anschauung, so weit cs sich thun ließ, durchgängig auf einander bezogen zu haben.

Den Standpunkt und die feste Grundlage des Manichäismus nun bildet, wie schon gesagt, der reine Dualismus. Es tann nicht nur Ein Urwesen geben, von tem fo Berfchiedenes und Entgegengesetes in ber Belt herrührte; es muffen zwei fenn, in welchen alle Gegenfätze fich concentriren und von welchen fie ausgehen. Daber fängt tas Buch ber Mysterien von Mani mit den Worten an: "Es war Gott und die Hyle, Licht und Finsterniß, Gutes und Bojes, in Allem fcharf entgegengesetst, fo bag in feiner hinficht Eines mit bem Andern Gemeinschaft hatte." 2Benn Dies zwar an die altperfische Lebre von Ormuzd und Ahriman fich anschloß, jo ging es boch ichon einen bedeutenden Schritt darüber hinaus, indem die Materie, welche bem Zoroaftrismus keineswegs für an fich boje und widergottlich galt, mit dem Bojen und der Finsterniß auf eine für das ganze System entscheidende Beise identificirt und bem guten Lichtwesen entgegengestellt wurde. Diefes Lettere nun faßt die manich. Lehre genauer als reines, intelligibles Licht (quis roego'r oder royro'r), beffen Werk und Bild bas fichtbare Licht (g. alogyro'r) jeyn soll. Der Vater des Lichtes, Gott — denn es ist bei den Manichäern selbst nur von zwei Prinzipien, nie von zwei Göttern die Rede — wird geschildert als lauter Slanz, Bahrheit, Heiligkeit, Güte und Seligkeit, thronend unter unzählbaren Lichtwefen, zunächft umgeben von zwölf Aconen ober Lichtwelten, Die auch als himmlischer Zodiatus bem großen Weltenjahre vorstehen (man vergl. tie Amschaspands und Izebs ver Bendlehre); Alles aber ruht auf der feligen Lichterbe. Man darf fich aber darunter teine Schöpfungen, taum Emanationen in strengem Sinne renten; sondern Gott ist Eines mit feinem Lichtreiche, Alles Gine Substanz (Hoc totum una substantia est), wenn schon in dichterischer, bildlicher Sprache feine herrlichkeit und Lebensfülle individualifirt wird. Daß ichon hier ein pantheistischer Zug sich tundgebe, tann schwerlich vertannt werden. - Den Gegenjat bagu bildet ber boje Fürft ber Finfterniß, ber Dämon, die Hyle, — kein bloß negativer Begriff, wie bei Blatonikern und Gnostikern, sondern eine positive Macht, der Herrscher eines unheilschwangern Reiches (torra pestifera), voll ihm ähnlicher Bejen, ber gens tenebrarum (Dews), gräulicher Thiere und giftiger Gewächse; es ift in fünf Regionen nach ben fünf Elementen tes tiefen Duntels, des trüben Schlammes, ber Sturmwinde, des verderblichen Feuers und bes biden Rauches mit ihren verschiedenen Claffen von Befen abgetheilt. Auch bier ift bas Berhältniß bes Fürsten zu feinem Bolte und Reiche bemjenigen des Lichtgottes zu dem feinigen analog (— quorum omnium ipse erat mens et origo). 3n diefem Reiche herrscht bas Grundgesetz ber Zeugung, des Entstehens und Bergehens, des animalischen Lebens, bes Gegensatzes und mechselseitigen Berfolgens und Aufreibens, ein chaotischer Buftanb, eine ararrog xinnorg. Babrend das Lichtreich sich nach Norden ausbreitet, dringt das Reich ber Finsterniß von Guben ber keilartig in taffelbe binein; beide erstreden fich zwar in's Unendliche, aber das erste überragt doch bas zweite zu beiden Seiten, — eine Borstellung, in welcher gemiffermaßen bas instinktive Gefuhl von einem Uebergewicht bes Guten, von der Begrenztheit und Negativität bes Böfen, der Grundidee zuwider, burchblidt.

Bei diefem ftrengen, ausschließlichen Gegensatz ber zwei Urwesen und Reiche aber, woher benn die gegenwärtige, endliche, offenbar aus Beidem, Licht und Finsterniß, Sutem und Bösem gemischte Welt? Dieses hauptproblem des Gnosticismus konnte von Mani weder durch die Idee einer Schöpfung aus Nichts, noch durch eine absichtliche Bereinigung beiderseitiger Elemente gelöst werden, da das gute Prinzip des andern weder bedurste, noch mit ihm zu schaffen hatte, das böse dagegen jenes nicht kannte; eben so wenig kann die Welt durch den Absall stets tieser sinker Emanationen vom Göttlichen, sie muß daher durch Zufall oder Unsall entstanden sehn, und zwar muß die Ursache davon, wie alles Uebels, in der Hele gesucht werden. In ihrem rastlosen Kampfe wider einander nämlich kamen die Mächte der Finsterniß der Grenze des Lichtreiches

50

Real-Encyllopapie für Theologie und Rirche. VIII.

nahe, ober nach auderer Darstellung, es wandelte einmal die Sple eine Begierde an, in bie höhern Gegenden zu tommen. Bier erblidte fie das Licht und wurde von Berlangen nach ihm ergriffen - wiederum eine Inconsequenz des Systems, welche die Begner häufig bervorheben, indem ein folches Berlangen nach dem Guten bem Begriffe eines grundböjen Urmejens offenbar widerspricht. - In Folge deffen entstand bie Befahr eines feindlichen Einbruches in's Lichtreich, d. i. in's göttliche Wefen felbft. Bur Abwehr fandte Gott daher eine Kraft des Guten, die Beltseele ober die Mutter bes Lebens (ψυχή άπάντων, μήτης της ζωής); benn er hatte in feinem Bereiche tein Uebel, um bie Hyle zu strafen. Die Lebensmutter aber ließ ben Urmenschen (o nowrog angownog), begrifflich und wefentlich von ihr nicht verschieden, hervorgeben, welcher, mit ben fünf reinen Elementen, Licht, Baffer, Bind, Feuer, Luft, wie mit einer Baffenrüftung angethan, in stets wechselnden Gestalten wider bie Gyle einen Rampi führte und durch lift und Borspiegelung ihre Begierde reigte. Er follte bie Greugen bewachen, eigentlich aber zu einer Lodfpeise dienen, um die Hyle wider Willen zur Befinnung zu bringen. Birklich fturzte bie Sple auf ben Gegenstand ihrer Begierde los, brachte ihn in große Gefahr, aus welcher er zwar gerettet wurde, aber einen Theil feiner Lichtrüftung, bie Seele, bem Feinde überlaffen mußte. Diefer verschlang diefelbe unt wurde badurch gefangen und gebändigt, wie wenn ein hirte, um feine heerde zu retten, bem gomen einen Bod in der Grube preis gibt und ihn dadurch felbft fängt und unschädlich macht. Der Einwendung, als gehe auf dieje Art boch ein Theil und Glied Gottes felbst verloren, begegnete man mit ber Antwort, daß Gott das Seinige später ichon retten werbe \*), worauf in ber That die ganze fernere Beltentwidlung bes Manichaismus binzielt. Dem Urmenschen tam nämlich in seiner Bedrängniß eine dritte Kraft, der lebenbige Geift (ro ζών πνευμα), zu Hülfe, der ihn nach oben entrückte und vor dem Berderben bewahrte, indem er ihn in Sonne und Mond versetzte oder Sonne und Mond aus ihm erschuf. Schon aber war, wie gesagt, ein Theil des Lichtes oder der Seele von ber Syle und ihren Urchonten verschlungen; diese Leptern nahm der Lebensgeift gefangen, befestigte und breitete fie aus am Firmament als ihrem Leibe, um besto höher, je mehr Licht fie in sich hatten, wo sie nun dasselbe ausstrahlen; ber badurch alles Lichtes entleerte Theil der Hyle wurde ausgesondert, so daß sie, sich felbst überlassen, als dunkles Feuer brennt. Indeffen blieb noch zwischen Beiden ein Mittleres (ro en peroig 7yovos xaxía) übrig, aus welchem diefelbe dritte Botenz, der lebendige Geist, durch Drenung und Begrenzung die gegenwärtige Welt hervorbrachte, weghalb er auch im Unterfchiebe von feiner aussondernden Thätigfeit, als Surauis Symoopying bezeichnet win. Unter seinem Einflusse, indem er vorzugsweise in der Utmosphäre wohnt und waltet, strebt tie geraubte und von der Materie gebundene Seele überall zum Lichte und zur Freiheit empor; sie ist allenthalben, wo Licht, Glanz, Farbe, Duft und reines Natur leben sich offenbaren, in den Steinen, Metallen, vornehmlich aber in den Pflanzen und Blüthen; aber aus der dunkeln Erbe fich losringend, bleibt fie boch mit den Wurzeln an fie geheftet und getreuzigt, gleichjam ein gejeffelter Prometheus, ein lebendiges, in ben Banden ber Materie liegendes und leidendes Befen, das nach Befreiung fich jehnt. Es ist dies die pantheistisch=naturphilosophische Idee vom Jesus patibilis (vids av 900που έμπαθής), ber vom heil. Geifte im jungfräulichen Mutterschooffe ber Erbe erzeugt, an jedem Holze hängt (omni suspensus ex ligno), - eine 3bee, die gemiß ichen vom Meister angebeutet, von den afritanischen Manichäern besonders ausgebildet murbe. Von diesem leidenden Jesus, dem gefangenen Theile der Weltseele, wird daber ausgefagt, er werbe täglich geboren und sterbe täglich. Unders bagegen verhält es fich mit

<sup>•)</sup> Die allerdings etwas corrupte Stelle ber Acta Archel. C. 25: hasdum incolumem conservavis ift, statt burch bie Einschaltung Baur's, einsach daburch zu emendiren, daß man mit Aenderung eines Buchstabens conservabis schreibt, was sich aus dem folgenden (restitueter, salvadit) als das unzweiselhaft Richtige ergibt.

bem Ursprunge ber thierischen Körper, die ganz aus dem Reiche ber Finsterniß stammen; sie sind, nach der einen Bersion des Mythus, die vom Himmel heruntergestürzten Fehlgeburten der daselbst treisenden weiblichen Dämonen, nach der andern aus ben Würmern der Baumfrüchte der Hyle gewissermaßen durch generatio asequivoca ent= standen; jenes erscheint indessen congruenter und genuiner, da das Geset der Zeugung überall als das der Hyle eigenthümliche betrachtet wird. Die das Weltganze frühenten und erhaltenden Kräfte werden endlich dargestellt durch die mythischen Gestalten bes Omophoros und des Splenditenens; jener trägt die Erde auf seiner Achsel und burch ihn entstehen die Erdbeben, so oft er vor Ermüdung zittert oder seine Last au bie andere Schulter wälzt, während dieser sie ihm von oben tragen hilft.

Eine eigene Bewandtniß hatte es aber nach den manichäischen Ideen mit bem Menschen, in welchem nicht nur Beift und Materie fich fo enge verbinden, fondern auch ber erstere als die zum Bewußtseyn tommende Seele sich darstellt. Auch ber Denfch ift nicht erschaffen, sondern aus einer Reibe von Beugungen bervorgegangen. Als nämlich, fo erzählt Mani, der Fürst ber Finsternig mertte, daß er die in der Materie zerftreuten Lichttheile, ber mächtigen Erschütterung und Anziehung bes Urmenichen in ber Sonne gegenüber (magnus ille, qui gloriosus apparuit), nicht werbe festhalten können, beredete er feine Dämonen, Befen ihrer Art zu erzeugen und Alles, mas fie von Licht befaßen, darin zu vereinigen. Diese Geburten verschlang er alsdann selber und erzeugte mit feiner Gattin auf gleiche Beife, nach feinem und nach bem Bilbe bes Urmenschen, den Abam, einen wahren Mitrofosmos, in welchem Licht und Finsterniß, Göttliches und Hylifches, die Reime und Urbilder aller Dinge fich auf's Nachfte und Innigfte verwoben, in welchem die Strahlen und Theile ber Lichtfecle fich bis zur Rlarbeit des fich felbst und die Welt erkennenden Geistes concentrirten, aber auch zugleich in einem materiellen Rörper wie in einem finstern Rerter festgebannt waren. Schien jedoch dadurch die Herrschaft der Materie über das gesammelte Lichtwesen gesichert, fo tonnte das fluge Mittel auch wieder zum Gegentheil ausschlagen, das concentrirte, intenfiver gewordene Licht, ber Beift bie Bügel ergreijen und über ben ihm beigegebenen Leib regieren; ja es scheint dieser Fall nach manichäischer Lebre im Urzustande wirklich eingetreten und Adam über das Berbot des Archon, von dem Baume der Erkenntniß zu effen, während ihm alle Früchte der Luft erlaubt waren, nach einer umtehrenden Deutung ber mofaischen Erzählung, aufgeflärt worden zu jenn. Degwegen gesellten ihm bie Dämonen die Eva bei, welcher sie von ihrer eignen Begierde einflößten, und es gelang ihnen baburch wirklich, ben Denfchen ju fleischlicher Luft und Beugung ju verfuhren. Die Folge biejes Sünden falls war aber eine mehrfach unfelige: zuerft fiel Adam felbst badurch neuerdings unter das Gesetz und die Herrschaft der Materie, obgleich es auch wiederum heißt, er habe nachher heiliger gewandelt, fodann wurde durch bie Fortpflanzung die Seele gleichfam zertheilt, in ihrer Gewalt über den Leib gelähmt und in immer neue Rörper eingeschloffen, aus beren Banben bie Befreiung immer fcmieriger werden mußte. Auch nach manichaischer Unficht befindet fich bemgemäß ber Mensch gegenwärtig in einem Bustande des Zweispalts und ber relativen Gebun= benheit. Die an fich freie, göttliche, lichtartige Seele ift an einen materiellen Rörper gekettet, dem die Lust, das Böse wesentlich inhärirt und den sie daher verdunkeln und Die Energie ihres auf bas Gute gerichteten Billens fcwächen tann. Es reflettirt fich in tiefer Doppelnatur wiederum genau bas Berhältniß ber beiden Urmefen und Urreiche; wie aber die Manichäer stets nur von einem Gotte, nämlich dem guten Prinzip reden, so ist es jedenfalls bloß eine uneigentliche Ausdrucksweise, wenn ihnen nach Augustins Buch de duabus animabus c. Man. die Lehre von zwei der Seelen in jedem Menschen zugeschrieben wird. Seele im wahren Sinne bes Borts ift immer nur der göttliche Lichtfunke, der fein wahres, bewußtes Selbst ausmacht; aber sie ift auch mit ber caro zu persönlicher Einheit verbunden, deren vernunft= und bewußtloje Concupifceng, ber arantos xingois der Syle entsprechend, sie zieht und reigt. Gibt fie diefem

50 \*

Reize nach und vergißt ihr eigenes Wesen, dann fündigt die Seele, nicht der Körper, — geschieht dasselbe fortwährend, so daß sie die Finsterniß mehr liebt als das Licht, so verscherzt sie zuletzt die Rücktehr in die lichte heimath und bleibt an's Schicksal ber Hohe gebunden. In jedem Augenblicke des Zeitlebens aber kann sie sich immerhin auf sich selber besinnen; es ist wohl Schwächung ihrer Energie gegenüber dem Fleische, aber keine eigentliche Corruption ihres einfachen Lichtwesens möglich; erkennt sie sich selbst, bereut sie ihr Nachgeben und ihre Zustimmung zu den Lüsten des Fleisches, so gereicht es ihr keineswegs zum positiven Schaden oder zur Verdammniß (non damnatur, quia peccavit, sed quia de peccato non doluit), sie erlangt vielmehr Vergebung und wird als das, was sie an sich ist, wiederhergestellt.

Gleichwohl bedarf ber Mensch wie die Natur, die in ihm zum Bewußtjepn ihres Leidens tommt, einer Erlöfung; daß aber dieselbe vorwiegend phyfifc und intellettnell gebacht und bas ethische Moment Beidem untergeordnet werden mußte, erhellt aus dem . Rarakter und der Anlage des Systems. Das erlöfende Prinzip konnte kein ande res feyn, als der in Sonne und Mond gerettete, ideale Urmensch, der feine verlorenen Lichttheile wieder an fich zieht. Auf ihn trugen daher die Manichaer die Benennungen Logos, Christus, Gottes- und Menschenschn u. f. w. über; ber eigentliche Austruck jedoch, beffen fie fich in diefer Beziehung vou ihm bedienten, mar defic rov pouros, die aus ber Lichtwelt herabgereichte helfende Rechte. Das Erlöfungswert beginnt auf ber Stufe bes naturlebens und wird wie gewohnt in mythischer und mehrfach varirenber Form fo vorgetragen, daß die in Sonne und Mond wohnenden Lichtfräfte Die Da monen in Gestalt iconer Jünglinge und Jungfrauen zur beftigften und ohnmächtigften Begierbe reizen und fo ber in ihnen gehaltenen Seele Gelegenheit geben, frei zu werben. Die zum Grunde liegende physisch ethische Idee ift bie, bag bas Lichte und Schöne burch feine bloße Erscheinung bas ihm Bermandte anzieht und emporhebt, während es im Uneblen nur eine rohe, nie ju befriedigende Begierde wedt. Bas nun als gereinigtes Lichtwefen aus ber natur emporfteigt, wird burch Sonne und Mond in die Beimath des Lichtes hinübergeführt; das Uebrige dagegen, fo weit es noch einen materiellen Beifat in fich trägt, fällt burch ben Einfluß ter Sonnenhipe und Donbestälte mit bem Regen, ber aus dem Schweiße ber von Leidenschaft erhipten Dämonen entsteht, zur Erte herab und geht in die Pflanzenwelt über. Diefer Naturprozeß fest fich nun fort in ber Erlöfung bes Menschen; es handelt fich ba feineswegs um Berföhnung, ta icon die Reue verföhnt, fondern darum, das in ihm, feinem vous ruhende Gedächtnif feiner Lichtnatur zu erweden, ihm bie Bahrheit über fich und bas Befen ber Belt, mit einem Worte die Lehren des Dualismus zu enthüllen und ihn burch angemeffene Borschriften auf den Weg der Reinigung zu führen. Freilich ist diese Bahrheit teine ganz neue; es finden sich Ueberreste einer Uroffenbarung sowohl in den heidnischen Religionen und Mythen (3. B. in demjenigen vom Dionysos, Mithras n. f. w.) als auch im hebraismus; allein die wahre, ursprüngliche Lehre eines Seth, Benoch vielleicht auch Mojes wurde durch die spätern judischen Schriffteller unter dem Einfluße tes Dämon ober Archon ganz entstellt und verkehrt; bem Polytheismus ter Beiden fteht ter ebenso falsche Monarchianismus des A. T. jur Seite; im A. T. finden sich die unwürbigsten, beschränkteften Borstellungen von Gott, die finnlichsten Berheißungen und eine Menge harter, thörichter und äußerlicher Gebote, wobei nur bie rein moralischen bes Detalogs eine Ausnahme machen. Babre Beiffagungen auf ben Erlöfer gibt es barin keine, sie find auch bei bem fleischlichen Ginn und Bandel ber Propheten undenktor. Da nun erschien Christus der Urmensch zur Wiederoffenbarung der verloren gegangenen Wahrheit; er zeigte sich auch ben Menschen in feiner menschlichen in ber Sonne leuchtenden Gestalt, besonders hell auf bem Berge ber Berklärung; aber feine reine Lichtnatur tonnte fich mit einem materiell fleischlichen Körper unmöglich verbinden, fein ganzer Bandel auf Erben war baber nur Erscheinung, b. b. Schein im vollen Ginne des Worts. Weder wurde er vom Weibe geboren noch getauft: am allerwenigsten bet

er gelitten, noch ift er am Preuze gestorben und wirklich auferstanden. 2Bas bas N. T. von ihm erzählt, darf daher nicht unbedingt und ohne forgfältige Kritit und Ausscheitung des Falfchen geglaubt werden, nur bas Bernunftgemäße barin verdient gläubige Annahme, bas nämlich, was mit ber reinen göttlichen Wahrheit übereinstimmt, wie sie erft durch den Paraklet völlig an den Tag gekommen ift. Die Evangelien insbesondere find nicht von den Jüngern des herrn felbst, sondern von spätern mehr jüdisch gesinnten Menschen, angeblich nach ihnen (xura) verfaßt, ober wenigstens in judischem Ginne interpolirt; die Apostelgeschichte des Lukas ist unächt, — ohne Zweifel wegen der Erzählung vom Rommen bes bl. Geiftes als bes Baratlets - felbft bie Briefe Pauli, ber übrigens an Erleuchtung unter ben Aposteln obenan steht, find nicht unverfälscht geblieben. Daneben findet man andere gnostisch gefärbte Evangelien und Atten, ein Evangelium bes Thomas, die Hegiodoi bes Leucius Charinus, besonders die Acta Thomas bei ben Manichäern vorzugsweife in Anfehen und Gebrauch. Dennoch blidt auch in ben fogenannten tanonischen Schriften die Wahrheit häufig durch; dahin gehört vorzüglich, mas von der Gottheit und herabtunft (nicht Geburt) Chrifti vom himmel, feiner Scheingestalt und Lichtnatur, feiner übermenschlichen Dacht gesagt ober angedeutet wird; ebenjo find feine Reden, Gleichniffe, fittlichen Vorschriften, vor Allem diejenigen der Bergprebigt als wahr anzuertennen. Selbst feine Kreuzigung ift ein Fattum, wenn gleich nur ein scheinbares; der Fürst der Finsterniß trieb die Inden dazu an, nicht wilfend, daß es zu feinem eigenen Verberben ausschlagen werbe; aber ohne wahren Körper konnte Chriftus auch nur zum Scheine gefreuzigt werden und bie Menge wurde allerdings baburch getäuscht; es geschab aber, um die Rreuzigung der Gottestraft in der Syle barguftellen (έις επίδειγμα — την θείαν δύναμιν ενεσταυρώσθαη τη υλη); es war eine crucis mystica fixio, qua nostrae animae monstrautur vulnera, ein Symbol bes allgemeinen Leidens ber Matur= und Denschenfcele, mabrent bie ebenjo botetische Auferftehung ben Gläubigen die Lehre von der Befreiung ber Seele im Tote pretigt. (Trechfel: Ueber den Kanon, die Kritik und Exegeje vor Manichäer. Bern 1832). Durc Diefe Erteuntniß ber Bahrheit einer- - und Die ihr entsprechenden Gebote und Lebensregeltt anderfeits murbe Chriftus ter Erlöfer; allein feine ohnchin, ber Schmäche ber Beit gemäß, in Gleichniffen und bunkeln Worten vorgetragene Lehre wurde vom fleischlichen Sinne meift migverstanden, von ben halbchriften oder Galiläern getrübt und in's Jüdische und Heidnische verunstaltet. Das Christenthum bedurfte ber Reinigung und Bollendung; wie Chriftus felbft anfündigte; bagu ift Dani als fein Apoftel, als ber Baraklet gekommen, um die Gläubigen in alle Wahrheit zu führen; nicht der über Die Jünger am Pfingstfest ausgegoffene Geift, wie bie tathol. Rirche behauptet, war ber Paraflet; benn wer von ihnen hat wohl die allumfaffenden Aufschluffe über die Beltprinzipien, die Seelen, ben Denschen, ben Reinigungsweg u. f. w. gegeben wie Mani? (Qui per suam praedicationem docuit nos initium, medium et finem.) Allerdings beburfte er dazu höherer Lichtfräfte, aber mit Unrecht wird ihm Schuld gegeben, er habe fich für Chriftum ober ben bl. Geift erklärt.

In ber burch Christus und Mani vermittelten Erkenntniß der beiden Reiche, ber Seele und ihres Berhältnisse zum Körper, verbunden mit einer daraus fließenden Lebensordnung ist die objektive Bedingung. der Erlösung für den Menschen gegeben. Sie besteht wesentlich wie auf dem Naturgediete, an das sie fortsehend antnüpft, in einem Läuterungs- und Befreiungsprozeß der Seele von der Materie und vom Körper; es ist dazu keine Lebensmittheilung vonnöthen; wer sich dieser prinzipiell physisch gesaßten, nur etwas nethisch gewendeten- Läuterung unterwirft, der kann sich aus eigener angestammter Krast der Seele die Rücktehr in's Lichtreich, b. i. die Seligkeit erwerben. Die Lebensordnung des Manichäismus trägt daher, ganz entsprechend der doketischen Dogmatik, einen geschich-ascetischen und entratischen Karatter; sie besaßt sich hauptsächlich in dem dreisachen Signaculum oris, manuum et sinus. Das erste verbot nicht nur alle unreinen Gedanten, bösen und blasphemischen Borte, fondern vornehmlich den Genug jeder bie Luft nährenden, die Macht der Das terie über ben Geift vergrößernden Speife, vor Allem des Fleisches, das als ein Erzeugniß der Hylc und noch dazu durch den Tod des Thieres aller Lichttheile entleert, nur verunreinigend und teprimirend auf die Seele wirken tann. Auch der Bein wurde als "des Teufels Galle" babin gerechnet. Einzig vegetabilische Nahrung war gestattet, theils weil diefe mehr Lichtfubstanz, weniger Materielles enthält, theils aus gebieterischer Nothwendigkeit und besonders weil der Genuf der Pflanzen zur Befreiung des in ihnen vorhandenen Seelenwefens beitrug. Das signaculum mannum bezog fich auf alle ungerechten Werke ber Sante, Diebstahl u. f. w. aber nicht minder auf die Arbeit, burch welche ber Mensch diese Welt, das Reich des Satans baut, oder mittelft Erwerbes und Besitzes fich in ihr heimisch macht; ferner galt das Töbten von Thieren, bas Abreißen der Früchte, das Ernten der Pflanzen als unerlaubt, als Berfündigung an ber Natur, in welcher überall eine Seele lebt und fühlt. Das britte signaculum end. lich wehrte aller Geschlechtsluft, welche aus ber Syle berstammt, Fortjepung ber erften Sünde ift, und burch Zeugung ber Seele stets neue Rerter bereitet. Doch wurde ber äußere, gesetliche Cheftand nicht ichlechtweg verboten, wohl aber die Chelosigteit angerathen und die Enthaltung und Bermeidung des Rinderzeugens zur moralischen Bflicht gemacht. — Eine fo rigoristische Sittenlehre ließ sich aber im Leben unmöglich allgemein durchführen; die menschliche Schwachheit machte daher hinwiederum allerlei Milberungen nothwendig. Darauf zielte die schon erwähnte lare Bußtheorie aus Rücksicht auf das mehr oder weniger Unfreiwillige der Sünde; bahin auch eine eigens hiefür berechnete Gefellschaftsverfaffung ber Sette. Die Mitglieder berfelben zerfielen nämlich in zwei Classen ober Stufen, die Electi ober perfecti, und die bloßen Auditores, analog ben Bneumatikern und Bsuchikern des Gnosticismus, ben Brieftern und Laien der tatholischen Rirche. Während die Letztern es mit ben Lebensvorschriften nicht gang genau zu nehmen brauchten, Fleisch genoßen, in ber Ebe lebten, Sandel, Gewerbe, Aderbau trieben, öffentliche Aemter befleideten, waren fie bagegen verpflichtet, tie Erftern, welche bie signacula in voller Strenge halten follten, mit aller Leibesnothdurft ju verforgen, für fie ju arbeiten, ju pflangen und ju ernten, ihnen Gemüfe und Früchte zu bringen, was auch nicht felten bis zum Uebermaße geschah. Die Electi bildeten somit bie eigentliche, heilige Rirche; fie waren ber Sphare ber niedrigen Welt mit ihren Beschäften entrudt, ganz ber reinen Lichtwelt zugewendet; fie lebten ehelos, ohne Arbeit, ohne Besity, ohne Familienverbindung; fie agen auch die ihnen bargebrachte Pflanzennahrung nicht, ohne erst zu erklären, daß fie an der Beschaffung berfelben teinen Theil gehabt hätten; ihr blaffes, hageres Aussehen machte fie leicht tenntlich. In diefen Stand ber Erwählten und Biebergeborenen follten eigentlich die Bubörer mit ber Beit übergeben; es geschab indeffen lange nicht bei Allen und man erzog taber Anaben eigens für benselben. Die manichäische Rirche und in höchster Instanz die Electi waren bazu testimmt, das in der Welt zerstreute Lichtwesen in sich zu sammeln, zu läutern (raber Catharistae) und wieder zu feinem Urfprunge überzuleiten. Durch die handreichung ber Aubitoren erhielten fie ben vegetabilischen Rahrungestoff, beffen Lichtjubstanz auf tiefe Beise in fie überging und sich der bewußten Seele affimilirte. Für die unvermeidliche Zerstörung bes Pflanzenlebens, welche zudem burch ben Zweck gemiffermaßen geheiligt wurde, und wahrscheinlich auch für andere Sünden erhielten bie Bubörer burch bie Fürbitte ber Erwählten Vergebung und Ublaß (de Wegnern: Manichasorum indulgentiss cum brevi totius Manichaeismi adumbratione e fontib. descr. Lips. 1827). Saben bann endlich die Lettern durch Sammlung und Läuterung des Lichtwefens ihr Lebenswert erfüllt, und sich von aller Besledung ber Materie gereinigt, fo tritt mit bem Tode, ber zwar an sich vom Uebel ist, nichtsteftoweniger für sie die Befreiung ein. Ein gros ges, am himmel befestigtes Schöpfrad mit zwölf Eimern, offenbar ber Thiertreis mit feinen zwölf Zeichen und Monaten, nimmt ihre Seelen auf und hebt fie unter bem läuternden und emporziehenden Einfluß der Sonnenstrahlen hinauf zum Schiffe bes

Mondes; ber Mond füllt sich alle 15 Tage einmal und entleert sich in chen so viel Zeit in das größere Schiff ber Sonne, welches die geretteten und in ihr vollendeten Seelen jur "Lichtfänle" ber letten Station hinüberführt, von wo fie in's Reich tes Baters, jur feligen heimathlichen Lichterbe gelangen. (Evectatio animarum et suae patriae transfrotatio.) Die Seligkeit, welche fie bort erwartet, murbe unter finnlichen Bildern und mit glühenden Farben geschildert. Erst auf längerem oder kürzerem Umwege kommt hingegen die Seele dessen, der als Zuhörer flirbt, zu ihrem Ziele; sie muß zuvor eine Reihe von Menschen- oder Bflanzenkörpern durchwandern (Metempsychose), bis es ihr gelingt, entweder felbst ein Erwählter ober als Nahrungsstoff mit einem folchen vereinigt zu werden. Noch tiefer finken tie Seelen, die tem Kreife des Manichäismus fremd geblieben; fie gehen nach einer Bergeltungstheoric, welche für jede Berletung ber natur oder Verflechtung mit den Weltmächten eine analoge Strafe fordert, in Thierleiber und festwurzelnde Bflanzen über. Am Ente ber Dinge erfcheint ber Alte, b. h. ohne Zweifel der Urmensch; bei seinem Anblicke wirft ber Omophoros die Erbe weg, bas ewige Feuer bricht hervor und verzehrt sie zum Klumpen (Budos) und mit der absolu= ten Scheidung ber beiden Reiche tehrt Alles wieder in feinen Anfang zurud. Der Welttampf schließt mit der Zurückbrängung der Hyle in ihre alten Grenzen, ihre Ohnmacht nnd — wie sich hier auf's Neue zeigt, — ihre Negativität, und bie Seelen, die sich ihrem Zuge ergeben, werben, nach gewöhnlicher Ausdrucksweife, ewiger Bertammniß unterworfen, nach Mani's forgfältigerer Fassung aber, da ihre immerhin göttliche Natur ftreng genommen teine völlige Berwerfung zuläßt - an ben fernften Grenzen bes Licht= reiches und im Dienste beffelben zur Bache über Die finftern Mächte bestellt\*).

Bereits war von der Gesellichaftsverfasjung der Manichaer und ihrer Theilung in zwei Hauptstufen bie Rete. Mlein auch in der Klasse ber Elocti gab es noch eine Stufenfolge von Alemtern, entweder berjenigen ber tatholijchen Rirche ober ber Hierar-Mani felbst hatte zuletzt zwölf Apostel ausgesendet und chia coelestis nachgebildet. riefes Collegium wurde auch fpäter noch burch zwölf Magistri, mit einem breizehnten unsichtbaren, ohne Zweifel Mani felbst, an der Spipe, — stehend repräsentirt. Auf sie folgten in ber Ordnung 70 ober 72 Bifchofe, welche wiederum ihre Bresbyter, Diakonen und übrigen *Electi* unter sich hatten. Der eroterische Cultus bestand hauptfächlich in Gefängen und Gebeten, welche gegen die Sonne gekehrt verrichtet wurten. Tempel hatten fie keine. Man feierte ten Sonntag, als Tag ber Sonne, b. h. Chrifti, und zwar gegen ben Gebrauch ber tatholifchen Rirche mit Fasten. Die Baffertaufe war nicht üblich. Welche Feierlichkeiten bei ber Aufnahme unter tie Electi vortamen, ob eine Taufe mit Del, wie man vermuthet, - barüber hat man keine fichern Ebensowenig kennt man bie Form bes Abendmahls, welches tie Ermähl= Nachrichten. ten unter sich begingen und wobei, nach ber Bolksmeinung, mitunter scheußliche Gebräuche vorgekommen seyn sollen. Mehr als der Todestag Christi wurde derjenige Mani's gefeiert; war doch jener nur scheinbar, dieser wirklich gestorben; er bieß das Fest tes Lehrstuhls, Bema ( $B\eta\mu\alpha$ ); ein folcher stand im Saale aufgerichtet und mit kostbaren Tüchern behangen; fünf Stufen führten zu demfelben, vermuthlich die fünf Ordnungen ber Hierarchie fymbolifirent; bie Gläubigen warfen fich vor ihm zur Erbe nieter. Einer nachricht bei Affemani (Bibl. Or. II, p. 112) zufolge fcheinen fpäter im Oriente noch andere Symbole üblich gewesen zu seyn; namentlich sey zu Ostern ein Menschenhaupt bei angezündeten Lichtern (bie Sonne, ber Urmensch) aufgestellt morben, welches, da das Bolt es für ein wirkliches hielt, zu Unruhen und Berfolgungen Anlaß gab.

\*) Die Borte bes Felix bei Augustin cap. 16. Sed Mantchaeus non hoc dicit, quia damnati sunt, sed ad custodiam positi sunt illius geutis tenebrarum — tönnen grammatisch, logisch und nach bem Zusammenhange nicht heißen: Gie werben von ben Dämonen bewacht (in eustodia) wie Baur will. Richtiger übersetzt Riebner S. 302.

Bas nun die Grundelemente und die Genefis des manichäischen Syftems betrifft, fo mar man von jeher barüber einverstanden, daß ber Parsismus ben eigentlichen Stamm und die Grundlage besselben, gleichsam den Zettel des Gewebes bilde. Die ältere Ansicht betrachtete allgemein die Lehre Mani's als einen planmäßigen Bersuch, die altpersische, in neuem Aufschwunge beariffene Landesreligion mit dem sich ausbreitenden Chriftenthum zu verschnielgen und fo als Reformator von beiden, in denen er eine nahe Bermandtichaft und gegenseitig fich ergänzende Bahrheit erblickte, aufjutreten. Bon biefer Anficht ausgehend machte indeffen schon neander auf eine ftarte Beimischung brahmaischer und buddhaischer Religionslehren aufmertsam, und Gieseler erinnerte an den Gnosticismus, der als Berbindungsglied mit dem Christenthum gedient habe. — Dagegen trat Baur mit einer fehr verschiedenen Meinung auf. Rach feiner Darstellung wäre ber Manicaismus von Hause aus gar keine christliche Härefe, jonbern ursprünglich ganz auf heidnischem Grund und Boden erwachsen. Bu feiner Bilbung concurrirte mit bem Parsismus zunächst nicht bas Christenthum, sondern die indische Theosophie und vor Allem der Buddhaisnus, was er theils durch herbeiziehung und Bergleichung buddhaiftischer Lehren, theils durch die Nachrichten über Mani zu begrünben suchte. Er alaubt, gezeigt zu haben, daß tas System kein wesentliches Element enthält, welches feinen Urfprung nur im Christenthum hätte; alles was es Christliches an sich trägt, erscheint vielmehr nur als etwas äußerlich Aufgetragenes, mit ben Prinzipien felbst in teinem nothwendigen Zusammenhang Stehendes, als etwas burch bloge Accommodation Angeeignetes, volltommen aus bem Beftreben Ertlärbares, bem bereits vollendeten System nach außen eine größere Bielfeitigkeit zu geben, und feine Lehren und Grundfäte, an teren Berbreitung Manes nach ber 3bee feines Berufes febr viel gelegen war, von einer Seite darzuftellen, von welcher fie fich auch Chriften empjehlen tonnten" (S. 406). Bahrend nun Neander (III. Ausg.) noch mehr nach tiefer Seite hinneigte, bestritt Schnedenburger die Baur'sche Construktion mit bedeutenden Grünben ; er suchte chriftliche Urelemente im Manichäismus nachzuweisen, fo bie bem System nicht confequente Lehre, bag einige Seelen unerlöst bleiben (Emigteit ter Bollenstrafen) bie ausgebildete Theorie ber Buße und Sündenvergebung, das Festhalten des historiichen Christus, wenn auch in nothwendig boketischer Form (und zwar in göttlicher, weit über Mani hinausragender Dignität), die Anerkennung ächter Bestandtheile im N. T. trot ber baraus entstehenden Berlegenheiten. (Und, möchten wir fragen, ift nicht tie Ibee ber Dahingabe eines Theils tos göttlichen Wefens in Kreuz und Leiten, um bas Uebrige zu retten, eine dem System grundwesentliche, zugleich aber, wenn auch mit eini= ger Berschiebung, tief aus dem Herzen bes Christenthums geschöppte?) Barum auch, wird bemerkt, wenn es Mani nur um Accommodation an's Christenthum behufs ber leichtern Ausbreitung feiner Lehre zu thun war, — warum accommodirte er sich so wenig an tie äußern, in die Augen fallenden Formen besselben? Und was rie burthaiftischen Elemente betrifft, fo fepen es mehr Unklänge, als wirkliche Barallelen und wahrhaft constitutive Bestanttheile des Systems, bas Deifte davon finte fich auch ichen und früher in der judischen und driftlichen Onofis, wie mit Beispielen nachgewiefen wird. Das daherige Refultat ift eine genauere Fasjung ber ältern und eine Schärfung ber Giefeler'ichen Anficht: "Wir reichen zur genetischen Erklärung bes Manichäismus volltommen aus mit der Boroaftrischen Lehre und dem Gnofticismus feiner Beit, wie er freilich auch durch indische, aber schon seit Jahrhunderten im Westen eingebürgerte Ideen geschwängert war". — Uns dünkt, als lasse sich eine Berstärkung und Auffrischung bes buddhaistischen Elements durch unmittelbare Berührung mit ber Quelle nicht füglich läugnen; jedenfalls aber tritt dasselbe an organischer Wichtigkeit offenbar binter bem christlichen und mehr noch hinter bem persischen zurück; ber Manichaismus ift "perfifch gedachte Gnofis" (Niedner), nicht bloß äußerlich unioniftifche Berbinbung, fondern Um= und Ineinanderbildung des Parfismus und gnoftifc gefärbten Chriftenthums zu einem vermeintlich Höhern, in freier und genialer Broduktivität.

Die fpätern Schidfale ber manichäischen Bartei find uns bei bem Dunkel, in bas fie fich hüllen mußte, nur bruchstückweise betannt. 3m Drient, in Berfien felbst wurden nach dem Tode des Meisters auch feine Anhänger verfolgt ; Biele von ihnen follen fich damals nach hindoftan geflüchtet haben. Unter Schapur II. erschienen fie wieder zahlreicher; allein wegen ihres Grundfages der Ehelofigkeit wurde von diefem Könige Todesstrafe über fie verhängt, ja man fing fogar an, diefes Edilt wegen des Eblibats ber höhern Beiftlichen auch auf bie Chriften anzuwenden, bis Einer berfelben, Papas, ben Unterschied auseinandersette (Assemani, Bibl. Or. III. pag. 220). Nichtsbestoweniger breiteten sich die Manichäer stets von Neuem aus, verschafften sich sogar am Hofe und in der königlichen Familie Eingang und zogen fich radurch um 525 abermalige Berfolgung zu. Noch in der zweiten Sälfte des 8. Jahrhunderts finden fich Gemeinden im Drient, 3. B. in Haran, gegen welche ber Statthalter von Gezira wegen angeblichen Mordes zu Cultuszweden einzuschreiten veranlaft murbe (Affemani II, 112). Die orientalischen Manichäer zerficten übrigens in mehrere Barteien, theils über die Ausdehnung des Fleischverbots (d'Herbelot, Bibl. Or. pag. 549), theils über gewiffe bogmatische Differenzen, wie die Mischung bes Lichts und ber Finsterniß, bie Urfache ber Erlöfung, ohne daß man genau weiß, worin dieselben bestanden und was man sich unter ben namen Literales, Punctuales und Metempsychosii Näheres ju benten habe (Schahristani und Medidi bei Hyde S. 283). Sehr frühe und in bereutender Stärke findet man die Sekte auch im Decident, nicht nur in Syrien, Aegypten, Ba= lastina, sondern auch in Afrita, welches einer ihrer hauptsitze wurde. Ein Edikt Dio= cletians (c. 290), dessen Nechtheit zwar nicht unbestritten dastebt, besiehlt dem Proconful von Afrita, die Borsteher (wohl bie electi) ber höchft ichablichen, aus bem feindfeligen Persien stammenden Sette mit ihren Schriften zu verbrennen, die hartnäckigen Anhänger (auditores) mit bem Schwerte ju richten, die Vornehmen unter ihnen in die Bergwerte ju ichiden und ihre Güter ju confisciren (f. bas Ebitt bei Giefeler I, G. 311). Unter Constantin d. Gr. wurden sie zuerst in der allgemeinen Duldung mitbegriffen, fpäter aber vielfach dem Boltshaffe preisgegeben , obschon ber Rhetor Libanius fich lebhaft für sie als harmlose Leute verwandte. Trop ver, theils gegen sie insbesondere, theils gegen bie haretiter überhaupt von 372 an ergehenden, immer icharfern Ebifte, erhielten sic sich fortwährend, zumal in Afrita, wo sie ein gut organisirtes Kirchenwefen, zahlreiche Gemeinden, gewandte, thätige, geiftreiche Borfteher und Borfämpfer, wie einen Abimantus, Fauftus von Mileve, Felix u. A. befagen (man vgl. die zwei lettern Artikel). Augustin, bekanntlich 9 Jahre lang als Auditor felbst Mitglied der Sette, verließ sie, weil er weder bas gründliche Bissen, noch die Sittenreinheit fand, tie er in ihr erwartet hatte; er befämpfte fie nachher auf bas Eifrigste in Disputationen und Schriften, im Ganzen mit keinem großen Erfolge, wenn cs ihm auch gelang, Einzelne, 3. B. einen Felix, ju befehren (über ben afritanischen Manichäismus f. Bindemann: der h. Augustinus. Bd. I, G. 37 ff.). Erst unter den arianischen Bantalen, besonders unter hunnerich, wurden die Manichäer in Afrita theils mit Feuer ausgerottet, theils zu Schiffe beportirt. Auch in Italien, und vor Allem in Rom, waren fie in bedeutender Anzahl vorhanden und mit andern Gemeinden genau verbunden; Leo b. Gr., von den weltlichen Behörden unterftutt, leitete ftrenge Untersuchungen gegen fie ein, durch welche die Berzweigungen ber Sette 3. Th. an's Licht gezogen wurben. Bie in Afrita, gab man ihnen auch hier Abjall von ihrer ftrengen Lebensordnung und geheime Laster Schuld. Durch Balentinian III. wurde Berbannung, burch Juftis nian Todesstrafe über fie gesetzlich ausgesprochen, Gleichwohl finden fich fpäter noch Spuren von ihnen, bis nach Gallien und Spanien. Ueber ihren angeblichen Zusammenhang mit ten Briscillianisten und Baulicianern, sowie über die sogenannten Danichäer bes Mittelalters, b. b. bie Ratharer, f. bie betreffenden Artikel.

Im dogmatisch-polemischen Sprachgebrauche bezeichnet man als manichäisch überhaupt bald die Annahme eines Urbösen, bald die Fassung des Bösen als Substanz, bald die Iventisizirung dessellen mit der Materie und namentlich die Berlegung der Sünde in's körperliche Wesen des Menschen. Dogmatischer und historischer Manichäismus fallen dabei oft ziemlich weit auseinander, wie denn z. B. die Schleiermacher'sche Begriffsbestimmung des Manichäischen, als "natürlicher Reperei am Christenthum" — Sezung des Erlösungsbedürfnisses mit Ausselung der Erlösungsfähigkeit im Menschen (der christl. Glaube §. 22.) — bei'm geschichtlichen Manichäismus gar nicht zutrifft, anderseits dieser mit seinem Gegensaye, dem Pelagianismus, in Betreff der Erlösungsaneignung merkwürdig nahe zusammenstimmt.

Literatur: J. Chr. Wolf, Manichaeismus ante Manichaeos. hamb. 1707. — Is. de Beausobre, Histoire critique de Manichée et du Manichéisme. 2 Voll. Amft. 1734 u. 1739. — Mosheim, Commentar. de reb. Christ. ante Const. M. p. 728 sq. — Schröch, Ehriftl. A.Gesch. Bb. 4. S. 400 ff. Bb. 11. S. 245 ff. — Neander, Allg. Gesch. b. christlichen Religion und Kirche. 3. Ausg. Bb. 1. S. 263 ff. — Giefeler, Lehrk. ber R.Gesch. u. in den Theol. Studien u. Kritiken I. 3. 599 ff. — Baur, das manichäische Religionsschlem, nach den Quellen neu untersucht und entwidelt. Tüb. 1831. — Schneden burger, Recens. des Baur'schen Werts, in den Theol. Studien u. Kritiken VI. 3. S. 875 ff. — Zimmermann, Lebensgeschichte der Kirche J. Ehr. 1. Bb. (Stuttgart 1857) S. 392 ff. — Unter den neuern Lehrbüchern verdient Riedner (S. 295) vorzügliche Beachtung. Die Spezialschriften sind an den betreffenden Stellen erwähnt. K. Trechsel.

Manipel, f. Kleider und Infignien, heilige in der criftlichen Kirche.

Manna (p, µarva), die befannte Speise, welche die regelmäßige Nahrung ber Ifraeliten während ihres 40jährigen Aufenthaltes in ber Bufte ausmachte. Es fiel Rachts mit dem Thau vom Himmel und lag Morgens, wenn derfelbe weg war, in kleinen, weißen, rem Korianderfamen ähnlichen Rügelchen auf der Erbe, und zwar in solcher Menge, baß alle Ifraeliten bis zum nächsten Tage fich baran fättigen konnten. Es hatte einen Geschmack wie Semmel mit Honig, verdarb jedoch, wenn es länger als während eines Tages aufbewahrt wurde. Nur was am Freitag aufgelefen wurte, blieb auch über den Sabbath frisch, wurde nicht stinkent und war kein Wurm darinnen. Ein Rrüglein teffelben aber, welches in ber Stiftshütte aufbewahrt wurde, scheint eine bleibende Frische bewahrt zu haben und sollte den Nackkommen zum ewigen Andenken jeyn, 2 Moj. 16, 14—35. 4 Moj. 11, 7—9. Da es Bj. 78, 24; 105, 40. deutlich als vom Himmel gekommene Speife, als Himmelsbrod bezeichnet wird, fo fieht man, baß mit bemfelben eine außerorbentliche wunderbare, nicht auf natürlichem Wege erzeugte Nahrung gemeint wird.

Bas man jest Manna nennt, ift ein füßes weißliches, in getrockneten Tropfen ober Rörnern zu uns gelangendes und von den Aerzten benutztes harz, welches von mehreren Bäumen und Sträuchern Sübeuropa's, wie z. B. der Manna-Efche, gewonnen wird. Das orientalische Manna, persisch Terendschabin genannt, ist das beste. Man gewinnt es von dem Strauche, welcher arabisch El-hebsch heißt, und bei uns als Heydysarum Alhagi, Süßdorn aufgeführt wird. Dieser stackelige Busch, welcher auch im peträschen Arabien, vorzüglich zwischen dem Sinai und Tor nach Riebuhrs Beschreibung S. 146 vortommt, ist von mittlerer Größe, hat lanzettförmige stumpfe Blätter und halbzollange Blüthen. Im hohen Sommer trifft man auf den Blättern und Zweigen diese Strauches das Manna in getrockneten Körnern oder Rügelchen und schüttelt es vor Aufgang der Sonne ab (Burthardt, Reisen 2, 662). Außerdem ist es die Tarfa-Staude, eine immergrüne Tamariste mit vornigen Schoten, welche Manna erzeugt, und welche Burthardt 2, 798. 953. in größer Menge ohnweit des Berges Sinai antras. Es entsteht nach der Ansich verschlager durch ben Stich eines Instetes (Coccus), welches die Zweige mit feinem Stachel verwundet und so ben harzigen Stoff zum Fliegen bringt, der sich an der warmen Luft bald verdickt, der Sonne aber und dem Feuer ausgesetzt, schmilzt und sich auch in Wasser wie Zucker auflöst, worüber Ehrenderg, in symb. phys. Berol. 1829. die genauesten Forschungen angestellt hat.

Diejes Manna wird feines Wohlgeschmads wegen von den Arabern febr geschätzt, ift aber in neueren Zeiten sehr selten und theuer geworden. Ein wenig besselben gibt ber Brior bes Rlofters auf bem Berge Sinai folchen Besuchern, welche er auszeichnen will, als Ehrengeschent. Ullein es ift eine große Frage, ob man es in der Bidel mit bemfelben Stoff zu thun habe, ten man nicht an Sträuchern, fondern auf dem Boten fand, 2 Moj. 16, 14. 3war wollen Reisente, wie Shaw S. 286. vgl. Dedmann, Sammlungen 6, 8 ff., bemerkt haben, daß im Orient das Manna gleich einem Thau ober Reif des Nachts aus ber Luft falle und fich an Steine, 3meige, Gräfer anhänge. Allein auch dabei denkt man nicht an einen, in der Atmosphäre selbst erzeugten Stoff, fondern glaubt, daß das aus ber Bflanze geschwitte Manna von der Luft fortgeführt werbe und wieder auf die Erbe falle. Allein immerhin ift auch dieses Manna nicht von ber Art erfunden worben, dag man es, wie 4 Moj. 11, 8. angegeben wird, mit Mühlen zermalmen ober in Mörfern stoßen, wie Mehl in Töpfen tochen ober zu Brodtuchen verbaden tann, fo daß die Sache nicht erflärt wird, wenn man zwar eine natürliche Erzeugung, aber wunderbare Steigerung und Bermehrung des Manna's in der Wüste annimmt, wie von Raumer, Zug d. Ifr. S. 26 ff., Schubert, Reifen 2, 348, Baumgarten, Commentar zum Bentateuch 1, 509 f., gefchieht. Alle neueren Reisenden bis auf Robinson berichten, daß die ganze Halbinsel Sinai gegenwärtig nicht viel über 6000 Einwohner habe, und behaupten zugleich, daß fie nach ihrem unfruchtbaren Boden nicht viel mehr ernähren könne. Da nun jur Zeit ber Einwanderung Ifraels in dieselbe im Süden Midianiter, im Norden Amalefiter in nicht geringer Anzahl wohnten; fo erscheint ganz unbegreiflich, wie eine Nation von 2 Millionen Menschen neben diefen Play haben und sich ernähren konnte. Diese Anzahl der Israeliken ist durch die Berichte ter zweimaligen Bablung, 4 Dtof. 1, 56; 2, 32. 2 Mtof. 12, 37. vgl. 4 Dtof. 26, 51., festgestellt, tic ficher auf alten Schatzungerollen beruhen, und wird auch jur Eroberung eines fowohl befestigten und bicht bevölferten Laudes, wie Kanaan damals war, nothwendig gefordert. Es müßte also eine mehr als 500fache Steigerung ber Fruchtbarkeit durch 40 Jahre angenommen werden, um die Ernährung der Ifraeliten zu erklären und auch bann ift bas jest vorkommenbe Manna nicht basjenige, woraus Brod und Ruchen gebacten werden können. Denn es gilt auch heute noch bei den Arabern nur als Raschwert und Lecterbissen, und diese sind bekanntlich nicht zur täglichen Nahrung geeignet, noch vermögend, bas Brod zu erseten, wie es bei bem von ben Ifraeliten gegeffenen Manna ber Fall war. Ift bennach die Babl ber aus Aegypten ausgewanderten und nach 40 Jahren noch in der Büfte vorhandenen Ifraeliten richtig - und baran zu zweifeln hat man teinen Grund, ba diefelbe zur Eroberung Ranaans unentbehrlich war und mit den Kriegen der Richterzeit zusammenstimmt - ift der 40jährige Aufenthalt vieses Boltes in der Wüste geschichtlich; so bleibt nichts übrig, als eine wunderbar göttliche Einrichtung zur Ernährung tiefes Boltes anzunehmen und bas Manna als eine himmelsgabe ju betrachten, wie es in ben urfprünglichen Berichten übereinstimmend mit Bf. 78, 24. 25; 105, 40. Neb. 9, 20. Joh. 6. 31 f. beschrieben wird. Baibinger.

## Nachtrag zu dem Artikel: Holland.

Balb nach bem Erscheinen bes Artikels golland im fechsten Banbe vernahm ich, daß berfelbe in dem Lande felbft, den er betraf, von Bielen fehr mißfällig aufgenommen worden fey, und zum Beweis bavon erhielt ich eine Nummer vom Bijblad tot de kerkelijke Courant, weekblad voor de Nederlandsche hervormde kerk. 29. Dft. 1856. enthaltend einen Artikel von Dr. Harting: eene stem uit Duitschland over den toestand onzer vaterlandsche kerk en Theologie, worin befonders bas Urtheil über die Mennoniten angegriffen wurde. Einige Zeit bernach lief ein Schreiben des fudhollanbischen Predigervereines ein, welchem beigelegt war ber Exposé historique de l'état de l'église des Pays-Bas, Amsterdam 1855, vom wallonischen Brediger Chausepie ursprünglich für die evangelische Allianz in Paris 1855 verfaßt. In jenem Schreiben wurden fehr herbe und mannigfaltige Alagen gegen den genannten Artikel erhoben, und an mich die Bitte gestellt, auf Grund bes beigelegten Exposé einen neuen Artitel über Holland zu ichreiben und in die Enchklopädie aufzunehmen. 3ch antwortete ben Briefstellern, bag es mir unmöglich sen, auf jene Bitte einzugehen, weil ich jenen Exposé nicht als genügende Quelle ansehen könne und mir burchaus die gehörigen Renntmiffe fehlten, um einen irgendwie entsprechenden Artikel zu schreiben. 3ch machte aufmerkam auf die Berschiedenheit des tirchlichen und theologischen Standpunktes, die Bieles ju ben Rlagen über den Artikel von Sudhoff beigetragen habe, und erklärte mich übrigens bereit, Berichtigungen aufzunehmen. 3ch erhielt nun im verfloffenen September eine Sammlung von tritifchen Bemerkungen über ben fraglichen Urtikel, unterzeichnet im Namen des füdholländischen Predigervereines, vom Borfitzenden, 28. Franden, Predi= ger bei der reformirten Kirche zu Rotterdam, und vom Sefretär, C. P. Tiele, Predi= ger bei den Remonstranten zu Rotterbam.

Diefe Bemerkungen follen theils Ergänzungen, theils Berichtigungen barbieten. Bas bie ersteren betrifft, fo leuchtet es jedem ein, daß ein enchklopäbischer Artikel zu manchen Ergänzungen Anlaß gibt; und ich bin überzeugt, daß der Berfasser bes in Frage ftehenden Artikels, fowie diejenigen mancher anderer Artikel, Bieles gur Ergänzung ihrer Artikel beifügen könnten. So dürften auch Manche zu den von Anderen verfaßten Urtikeln Ergänzungen zu geben bie Neigung haben. Demgemäß hatte ich mich wohl enthalten tonnen, jene Ergänzungen aufzunehmen, bies um fo mehr, ba ich mich nur zur Aufnahme von Berichtigungen bereit erklärt hatte. Indeffen, weil ber Sudhoff'iche Artikel in Holland einiges Auffehen gemacht, weil Alles, mas jur genauen Renntniß Diefes wichtigen Gegenstandes beiträgt, mir willtommen ift, fo nehme ich jene Ergänzungen, ihrem wefentlichen Inhalte nach, auf. Was die Berichtigungen anlangt, so find sie mannigfaltiger Art; die einen sind von anderem theologischen Standpuntte ausgebende Urtheile über Menschen und Berhältniffe. Es ift nun freilich mißlich, nur Urtheile Urtheilen entgegenzuseten; benn bas entgegengesete Urtheil müßte mit einiger Ausführlichkeit begründet feyn, um auf Subhoff und bie mit ihm biefelbe Gesinnung theilen, Eindruck zu machen; allein zu ausführlicher Begründung ist ber Raum wirklich nicht gestattet, und fo erfahren wir benn in diefer Beziehung aus ben genannten Bemertungen nur foviel, bag viele Männer in Holland über die wichtig= ften in Theologie und Kirche einschlagenden Dinge anders urtheilen, als Sudhoff. Allein das weiß man ja schon zum Boraus. Indeffen haben wir doch, um der oben angegebenen Gründe willen, diese Art von Berichtigungen, ihrem wesentlichen Inhalte nach, aufgenommen. — Andere betreffen die Feststellung des wahren Ibatbestandes von berichteten Begebenheiten, von dargestellten Berbältnissen und Zuständen. Es versteht sich von selbst, daß diese Berichtigungen ohne weiteres aufgenommen werden. Freilich tann ich sie nicht vertreten, sondern das ist Sache des verehrten füdholländischen Bredigervereines; nur soviel muß schon hier bemerkt werden, daß an einigen Stellen Suchoff nicht richtig verstanden zu sehn scheint. Sodann macht sich auch bei diesen Berichtigungen der Einfluß eines entgegengeseten theologischen Standpunktes geltend; bisweilen läuft die Berichtigung auf ein Mehr oder Minder beraus. — Endlich kommt ein Berzeichnis von Drucksehlern, das mir natürlicherweise fehr willkommen ist, wobei ich auch bemerke, daß die meisten dieser Fehler wohl nicht dem Berfasseries zur Lass zur Lass wohl nicht dem Berfasseries die die Mehren.

Das Ganze wird eröffnet mit einigen starken Reklamationen gegen die Suthoff'sche Darstellung und Auffassung des Arminianismus, S. 226—228. Bir finden uns um veswillen nicht veranlaßt, diese Bemerkung aufzunehmen, weil wir selbst einer modifizirten Auffassung jener wichtigen Erscheinung in unserer Enchslopädie Raum gegeben haben. Siehe die Artikel Arminianismus, Dortrechterspinode, worin insbesondere auch ber politische Einfluß auf den tirchlichen Streit, dessen Darstellung die Bersassen mißen, beleuchtet ist. Borzüglich aber verweisen wir, was in diesen Artikeln noch nicht geschehen konnte, auf Al. Schweizer, die protestantischen Duellen, auf äußerst gründliche Weise, und mit möglichster Objektivität dargestellt ist. Wenn die Bersassen vermissen, so ver ganze Berlauf des Streites aus den besten Duellen, auf äußerst gründliche Weise, und mit möglichster Objektivität dargestellt ist. Benn die Bersassen vermissen, so verweisen wir auf den am Ende des Art. Arminianismus angeführten Berticht dessessen Brossenster. Streit des Rumorie van der Hoeven vermissen, so verweisen wir auf den am Ende des Art. Arminianismus angeführten Bericht dessessen zusete Jubelses tes remonstr. Seminars, in Ilgen's Zeitschrift für historische Theologie. 1843. 18 Heft.

Im Folgenden sind nun die ferneren kritischen Bemerkungen theils mit den eigenen Worten der Kritiker (durch Anführungszeichen kenntlich gemacht), theils im Auszuge, aber auch wo möglich an die eigenen Worte der Kritiker sich anschließend, mitgetheilt. Unter dem Texte fügen wir einige Bemerkungen von unserer Hand hinzu.

Bur Seite 228 im Subhoff'schen Artikel wird bemerkt: "Außer den hier erwähnten einzelnen Beispielen des Einflusses der Staatsverwaltung auf die reformirte Landeskirche hätten sich uoch mehrere ansühren lassen, 3. B. daß die Rirche in früheren Beiten ihre politischen Borrechte mit dem Berluste der Freiheit theuer bezahlen mußte. So hatte die Dortrechterspnode ausdrücklich bestimmt, daß alle drei Jahre eine Natio= nalfynode versammelt werden solle; allein die Regierung, obwohl oft darum angegangen, hat niemals darauf eingehen wollen. Ungeachtet des Drängens von Seiten der Rirch= lichen haben die Staaten von Friestand niemals die Einführung der Dortrechter Kirchenordnung in jene Provinz gestattet. Auf den Provinzialspnoden legten die Commisfarien, die von Seiten des Staates daran Theil nahmen, zu wiederholten Malen ihr Beto ein."

Bur Seite 229. "Im 18. Jahrh. soll die Eregese vorwiegend im dogmatischen Interesse betrieben worden sehn. Sie wurde aber vielmehr, trotz ber großen Sprachgelehrsamkeit jener Tage, ganz und gar von der Dogmatik beherricht". Ibidem. Es wird zugegeben, "daß die von den Generalstaaten angeordnete Bibelübersetzung bis auf gewissen Grad mit Recht gelobt werde, allein sie lasse zu wünschen übrig; besonbers sei das A. T. sehlerhaft übersetzt. Sogar diejenigen, die sien Synodalbeschlusse von 1853 zur Anfertigung einer neuen Uebersetzung widersetzen, seine gezwungen, die großen Fehler ber alten anzuerkennen". Ibidem. "Aus Sucht, die damalige Kirche in ein günstiges Licht zu stellen, wird der zwischen Boetius und Coccejus gesüchte Streit auf die Seite geschoben. Dieser Streit bewies, welche abweichende, 3. Th. sogar mehr liberale Elemente sich in der Kirche fanden, wie denn auch S. 230 Beispiele eines start erregten Geistes der Neuerung angesührt werden"\*).

Seite 230. "Biewohl abgesett, bezog Balthafar Better in Amsterdam zeitlebens von Seiten der ihm wohlwollenden städtischen Regierung seinen Gehalt, und die durch seine Absetzung erledigte Stelle wurde erst nach seinem Tode wieder besetzt. Prof. Roell wurde ungeachtet seiner Heterodoxie von Franecker nach Utrecht versetzt, wo er, bis zu seinem Tode thätig war. — Es ist bekannt, daß die städtische Regierung bei jeder Berusung, die stattfand, sich das Recht der Improdation vorbehielt und sich desseu, meistens ohne Angade des Grundes, häufig bediente".

Seite 230. "Mit keinem Worte wird des Dogmatismus gedacht, der während ber zweiten Hälfte des 17. und ber ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts unter den nieberländischen Reformirten, wenn auch nicht so start wie unter den Lutherischen in Deutschland, aber immerhin noch sehr start geherricht, und der sowohl auf die Predigt bes Evangeliums, als auf das geistliche Leben der Gemeinde verderblich eingewirft hat. Daraus allein läßt sich die spätere, 3. Th. noch anhaltende Reaktion erklären"\*\*).

Bur Seite 232. "Unter ben glänzenden Beweifen ber Rechtgläubigleit bes nieberländischen Bolkes während ber zweiten Hälfte bes vorigen Jahrhunderts wird die Stiftung von G. Stolp zu Leiden vom 3. 1735 (l. 1753) erwähnt, die fich jedoch blog bie Bertheidigung der Wahrheiten der natürlichen Religion und Sittenlehre zum Biel gesetzt hat, und die Teyler'sche Gesellschaft, 1778 zu Harlem gestiftet, die rein mennonitifchen Urfprungs ift, fortwährend unter mennonitischem Einfluffe fteht, und bie unter Anderem v. b. Billigen's Abhandlung über bas Befen bes Chriftenthums, wenige Zeilen weiter unten als rationalistisch bezeichnet, mit Gold gefrönt hat. Bon beiden Stiftungen tann man sagen, daß sie, ohne sich um die rechtgläubige Kirchenlehre als folche ju bekümmern, einem unbefangeneren Studium der Theologie ausgezeichneten Vorschub geleistet haben. Auch der 1787 gegründeten haagergefellschaft wäre das ihr gleichfalls gezollte Lob wohl nicht zu Theil geworden, wenn man mit der streng wissenschaftlichen Richtung, bie fie feit mehr als zwanzig Jahren befolgt, betannt gemefen wäre" \*\*\*). Weiterhin wird getadelt, "daß Professor v. d. Palm, wie confervativ er auch in mancher Sinfict febn mag, im Gegenfate gegen Gefenius u. A., und Bareau mit d. v. Billigen in einem Uthem genannt werben" +).

•) Hier möchten wir uns erlauben, Hrn. Subhoff gegen seine Kritiker in Schutz zu nehmen. Abgesehen bavon, daß wir die Darstellung Subhoffs nicht für so tendenziss halten, so können wir auch nicht finden, daß jener Streit so sehr auf die Seite geschoben ift, und das Urtheil, daß bie Unterschiede zwischen den Streitenden nicht den Glauben und die Lehre der Kirche betreffen, welches Urtheil von den Kritikern nicht verworfen wird, spricht ja zu Gunsten Subhoffs, indem er damit beutlich bezeugt, daß er die Berdächtigungen der Coccejaner durch die Boetianer nicht gutheißt. Ueber beide Männer, Boetius und Coccejus, verweisen wir auf M. Göbel, Geschichte b. chriftlichen Lebens in d. rheinisch-weschöpälischen evangelischen Kirche. 2. Bb- S. 144 ff. und auf den Artikel Coccejus in unstrer Encyklopädie.

\*\*) Ob bieje allein aus jenem Grunde zu erklären sey, das ist freilich die Frage. Uebrigens erinnern wir an die Nachwirkungen der coccejanischen Theologie, an Lobenstein u. A. Bgl. auch den Exposé von Chausepie S. 8. 9. 10, dessen Urtheil über jene Zeit offenbar von dem der Kritiker abweicht.

\*\*\*) hier möchten wir wieder hrn. Subhoff gegen feine Kritiker in Schutz nehmen. Daß berfelbe die nicht ftreng orthodoxe Richtung jener Gesellichaft wohl kennt, ift uns gewiß; sein anerkennendes Urtheil beweist nur soviel, daß er nicht Alles, was von der Kirchenlehre abweicht, gleich mit dem verhaßten Namen Rationalismus bezeichnen mag. Er sieht in jenen Gesellichasten, und in ihrem Wirken im Ganzen betrachtet, offenbar ein hinstreben zur christlichen Wahrheit, und Eifer für dieselbe.

+) hiebei ift wiederum nicht flar, ob bie Berfaffer biefen v. b. Billigen ju ben entichiebe-

Bur Seite 233 wird bemerkt, "daß der Rationalismus des Dr. Paulus bei ben nieverländischen Theologen niemals Eingang gefunden, daß von allen atademischen Lehr= fühlen dagegen gewarnt wurde, daß er nirgends Fürfprache fand. Es wird nur soviel zugegeben, daß vielleicht um 1816 unter ben Mennoniten und Lutherischen hin und wieder eine rationalistische Richtung sich gezeigt habe, aber auf teinen Fall könne bie Rebe feyn von ber gang rationalifirten mennonitischen Gemeinschaft und von bem baburch auf die niederländische Rirche ausgeübten verderblichen Einflusse", welches Urtheil auch nicht ftimme zu bem G. 240 angeführten Urtheil bes hrn. Sauffaye. - In Beziehung auf die Behauptung Subhoffs, daß die Beränderung bes Predigerreverses 1816 ber Lehrmillführ Thur und Thor öffnete, wird bemerkt, "daß die Prediger nach bem alten und veralteten Revers ichon de facto im völligen Besite ber Lehrfreiheit waren, fo daß die Synode vom genannten Jahre eben nur den wirklichen Zustand gesetlich geordnet hat. Jedoch hat fie nicht, wie es weiter unten heißt, an die Stelle des quia ein quatenus gesetst, da der Streit über quia und quatenus besonders nach 1830 entstanden ift in Folge der zweideutigen Worte jenes Reverses, die für ein gemäßigtes quia zu fprechen fchienen".

Bur Seite 233. In Beziehung auf die Behauptung, daß die ben Pfalmen hinzugefügten evangelischen Gesänge Aergerniß gegeben haben, wird bemerkt, daß diefe bereits 1807 eingeführten Gesänge von Männern gesammelt wurden, deren Rechtzläubigkeit über allen Zweisel erhaden war, und daß sie von der überwiegenden Mehrheit der Prediger und Gemeinden mit großer Zufriedenheit aufgenommen wurden. Ibidem. "Daß die Einmischung des Staates in tirchliche Dinge, wie sie durch die Verfassung von 1816 sanktionirt war, gerade der mehr orthodoren Partei mißfallen hatte, ist nicht richtig. Die Liberalen haben sie nicht weniger start getadelt, und sie hat in Folge der 1853 eingeführten neuen Verordnung sast gänzlich aufgehört. Richtig ist aber, daß bie orthodore Partei öfter den Bunsch geäußert hat, der Staat möchte zu ihren Gunsten in die Angelegenheiten der Kirche eingreisen"\*).

Seite 234. Von Molenaar's Schrift, die in Einem Jahre neun Auflagen erlebte, wird verschwiegen, "daß sie allgemeinen Unwillen erregte und daß viele Gegenschriften erschienen. Auch hätten die Streitigkeiten der Separaten untereinander, ihre Spaltungen nicht unerwähnt bleiben sollen". — Das Urtheil, daß H. de Cock und H. G. Scholte zu ihrer Opposition durch die lirchlichen Zustände "volltommen berechtigt" gewesen, wird von den Kritiken "aus völliger Unterntniß des Sachverhaltes" abgeleitet.

Seite 235. "Die Synode von 1841 hat die Lauheit in Sachen der Lehre nicht beschränkt in Folge der Bemühungen der orthodoxen Partei, indem jene Partei selbst mit der genannten Synode nicht zufrieden war. Auch kann nicht behauptet werden, daß in Folge dieser Berhältnisse dem Revers im 3. 1854 eine positivere, dem reformirten Bekenntnisse günstigere Fassung gegeben wurde. Nicht nur hat jene Partei sie nicht un= terstützt, sondern sogar bekämpft und die Beibehaltung des Formulars von 1816 begehrt".

Seite 235. In Beziehung auf die Verpflichtung ber Geistlichen in vollster Beftimmtheit, wird bemerkt, "daß sie nicht möglich sey ohne Verletzung des protestantischen Grundsates der freien Bibelforschung, ohne Unterdrückung der christlichen Wahrheit und Beförderung der entsetzlichsten Heuchelei". — "Man betrachtet hier Bibel und kirchliche Lehre noch nicht als völlig identisch und kann der heil. Schrift gemäß Christum nicht

\*) hier verweisen wir auf den Bericht des hrn. de la Sauffape, der durchaus teine solche Gefinnung verrath.

nen Nationalisten stellen, ba boch Subhoff an ihm nur rationalistische Abschwächung wahrnimmt. Ueberhaupt nuß es auffallen, baß von Rationalisten innerhalb ber Lanbestirche die Rebe ift, ba nach sogleich anzuführenden Neußerungen nur bei den Mennoniten und Lutheranern hie und ba nur nm das Jahr 1816 eine rationalistische Richtung wahrgenommen worden ist.

wohl ben Bürgen nennen, ber durch seine stellvertretende Genugthuung für die Sünde eintrat," Hebr. 7, 22. — Nach einem Proteste gegen Suchoffs Urtheil über die Gröningerschule, das als ein "unbilliges" bezeichnet wird, wenden sich die Kritiker zu dessen Urtheil über Scholten: "die Frage, inwiefern Prof. Scholten in der Bagischale der lirchlichen Rechtgläubigkeit gewogen, schwerer wiegen würde als die Gröningerschule, läßt sich verschieden beantworten. Sewiß ist, daß seine einflußreiche Richtung von der orthodoren Partei, durch deren Organ da Costa, mit leidenschaftlicher Hite bekämpft wird"\*).

Bon ähnlicher Art ift die Bemertung zu Seite 237: "Es gibt in Holland viele Bereine von praktisch-christlicher Tendenz und auf dem Gebiete ber inneren Miffion ift viel Eifer wahrzunehmen. Aber wie ift es möglich, dieses Alles auf Rechnung ber ftreng-kirchlichen Partei zu setzen? Die Leitung, wenigstens ber Bibel- und Missionsgeschlichaften ist in ganz andern händen, wie benn auch teiner dieser Bereine im engeren Ginne einen tirchlichen Karakter hat. Ihr Standpunkt ist ein rein protestantisch-christlicher. Dies gilt auch von bem Traktatvereine, ber gleichfalls keinen Beifall findet bei befagter Partei; ber für die moralische Besserung ber Gefangenen, wie lobenswürdig er auch sehn möge, wird schon um des Namens willen, den er führt, von jener Partei verrammt, während sie ber werein ber öffentlichen Gemeinnützigteit, der einige tausen Mitglieder zählt und ausgebreiteten Ruten ftiftet, schnurstrads entgegengeset ist \*\*).

Beachtung verdient folgende Meußerung ber Kritiker: "Daß die Orthodoren sich ben verschiedenen, vor mehreren Jahren für die Bertheidigung ber Sache des Protestan= tismus gegründeten Bereinen meistens entzogen haben, ist allgemein befannt" \*\*\*).

Subhoffs Erwähnung ber im ganzen Lande verbreiteten Gebetsvereine wird dahin beschränkt, daß "jene Zusammenkünfte nur an einzelnen Dertern gehalten werden und weniger die Bekehrung Ijraels, als vielmehr die Berbreitung einer meist sinnlichen Eschatologie bezwecken". — "Die Synote der reformirten Kirche tritt jährlich am ersten Mittwoch, nicht des Juni, sondern des Juli, zusammen. Die Abgeordueten der brei theologischen Facultäten haben Sig nebst berathender Stimme". —

Seite 239. "hier werden die Namen der abgeschiedenen Gemeinden angegeben, während von der reformirten Kirche nur die Klassen genannt sind. Man vergeffe nicht, daß einige jener Gemeinden bereits verschwunden sind, andere nur kümmerlich sortbestehen, und daß die Separirten eine kleine Minderzahl ausmachen von sehr beschräuttem Einflusse und ohne irgend eine wissenschaftliche Bedeutung, es seh denn, daß das vor einigen Jahren zu Kampen errichtete Seminar etwas Günstiges bewirken könnte, wenn auch nur zur hebung des Predigerstandes in ihrer Mitte".

Seite 240. Es wird tadelnd bemerkt, daß Sudhoff hinsichtlich der Mennoniten "bem Berichte des Hrn. Chantepie unbedingt folgt, und daß er kein Wort fagt von der so wichtigen Spaltung der Orthodoren in mehr Gemäßigte, zu denen besagter Pfarrer

<sup>\*)</sup> Bieberum ein Beweis, daß fr. Subhoff freier urtheilt, als es seinen Kritikern scheint.

<sup>\*\*)</sup> Wenn nun hr. Subhoff alle biese Bereine, beren Karakter ihm nicht unbekannt sen kann, als sehr erfreuliche Zeichen des chriftlichen Geistes aussieht, ift dies nicht der schlagendste Beweis basur, daß er milber urtheilt als man ihm Schuld gibt?

<sup>\*\*\*)</sup> Wir vermuthen, daß die Kritiker die Opposition gegen die römische Kirche im Auge haben. Hiebei ist zu bemerken, daß die orthodoge Partei in einigen Schriften gegen jene Kirche aufgetreten ist. Chantepie de la Saussauf von hat 1855 brei Predigten über Rom ausgehen lassen, Dr. Capadose hat die Schrift des katholischen Professon Rurs widerlegt 1856; die Zeitschrift "Ernst und Friede" hat im Jahrgange 1857, S. 165 ff. "ein gerechtes Urtheil von einem Riederländer über die römisch-katholische Kirche" gegeben. Dr. J. J. van Ofterzee, Prediger in Rotterdam, hat in der Zeit der burch Rom veranlaßten Aussegung eine Predigt über "Rom's Ueberwinder" gehalten und brucken lassen, welche nachher in's Deutsche übersetzt in Franks. a. R. erschienen ist (1857).

mit mehreren anderen tüchtigen Männern gehört, und in Juridisch-Confessionelle, wie da Costa, Groen van Prinsterer 11. a."

Ferner find folgende Drudfehler zu verbeffern:

S. 221. wird Mechelen, welches nur eine Stadt ift, unter die neuft belgischen, und Bütphen unter die acht holländischen Provinzen gesetzt, die unter der gräflichen Regierung des Hauses Desterreich vereinigt waren. Daselhst, wie S. 224, scheint die Grafschaft Bütphen gemeint zu sehn. — Das erste Edikt Rarls V. wurde nicht 1520, — sondern 1521 veröffentlicht. — Johann von Effen, der mit Boes zu Brüssel ter erste Märthrer ber Reformation gewejen ist, wird sälfchlich Ishann Esch genannt.

3. 229. Schottanus 1. Schotanus; Malofins 1. Maccovius; Amevius 1. Amefius.

S. 230. v. d. Banijen l. v. d. Baeyen.

S. 231. Jurien 1. Jurieu; Joncourt 1. Joucourt.

S. 232. Ofterwald 1. Oftervald; Turrettin 1. Turretin; Hammelsfeld 1. van Ha= melsveld; van Hemer 1. van Hemert; Th. Pareau 1. J. H. Pareau; v. r. Billigen 1. v. d. Willigen.

S. 234. Dyrt Molenar 1. Dirt Molenaar; Hatten 1. Hattem; I. van Rech 1. J. van Rec; H. T. Gezelle 1. Gezelle Meerburg; S. van Belsen in Ostfriesland 1. Friesland.

S. 236. van Oftergea 1. van Ofterzee; Elout van Southermondt 1. Soeterwoude. S. 238. Grevenhage 1. '8 Gravenhage; Nymmwegen 1. Nymegen; Iszendyle 1. Nendyle; Mittelstum 1. Mittelstum.

S. 239. Uilhuizen u. Uilhuistermeten I. Uithuizen und Uithuistermeten; Houwazel I. Houwerzel; Schumba I. Scheemta; Suavoude I. Suawoude; Hämfe L. Beemfe; Bareffeveld 1. Varsevelt.

Man vergleiche, mas über diesen Artitel vorfommt in la seule chose nécessaire, Chronique mensuelle, Déc., Janv., Févr. 1857, und ferner Exposé Historique de l'état de l'Eglise des Pays-Bas (Amst. 1855 \*).

Wir tönnen nicht verhehlen, daß wir nach den Anklagen, die der erste Brief des füdholländischen Predigervereins enthielt, erwartet hätten, daß die Berichtigungen viel bedeutender aussallen würden. Auf der anderen Seite müssen wir den Fall als möglich sehen, daß Manche sich veranlaßt fühlen könnten, gegen einige der genannten Berichtigungen Einsprache zu erheben und sie wohl selbst wieder theilweise zu berichtigen. Allein es würde zu weit führen, wollten wir auch dazu Raum gestatten. Wir erklären also hiermit die Berhandlung für geschlössen.

Die Redaktion.

\*) Es ift dies der ichon angeführte Bericht von Chausepie. Bgl. überdieß den Bericht des Hrn. Chantepie de la Saussauf auf der Bersammlung der ev. Allianz in Paris 1855, und die am Ende des 6. Bandes angeführte Schrift von Köhler; jener Bericht ist abgedruckt und in's Deutsche übersetzt in der neuen Reformirten Kirchenzeitung, herausgegeben von Pfr. Göbel und Stähelin (jetzt von Pfr. Birkner und Pfr. Stähelin) 1856. S. 153-160. 181-190. 305-310.

Real-Enchelopable für Theologie und Rirche. VIII.

51

# Berzeichniß

## ber im achten Bande enthaltenen Artifel.

#### R.

Beite Rönig (Johann Kriebrich) 1

| Rouig (Jodann Briedenm)                | 1      |
|----------------------------------------|--------|
| Rönig, Samuel                          |        |
| Rönige, Bücher ber                     | 2<br>8 |
| Sonige. Sonigthum in Sirgel            | 8      |
| Ronigliches Amt Chrifti, f.            | -      |
|                                        | 16     |
| Jejus Christus                         | 10     |
|                                        | -      |
| Rohler (Chriftian u. Sie-              |        |
| ronomus)                               |        |
| Rolarbafus                             | 19     |
| Rolarbafus<br>Kollenbusch (Dr. Samuel) |        |
|                                        | 24     |
|                                        |        |
| Ronon, Pabft                           | 25     |
| Rononiten, Anhänger bes                |        |
| Ronon                                  |        |
| Ronrad von Marburg .                   | _      |
| Roolhaes (Cafpar)                      | 26     |
| Banna (Gat Baniamin)                   | 27     |
| Roppe (Job. Benjamin) .                | 21     |
| Ropten, f. Aegypten, bas               |        |
| neue                                   | 29     |
| <b>R</b> orach                         |        |
| Roran, f. Muhammed .                   | 30     |
| Rorinth                                | _      |
| Rorinthier, Briefe an bie,             |        |
|                                        | 32     |
| j. Paulus                              | 32     |
| Rortholt (Christian)                   | -      |
| Rosmas und Damianus, f.                |        |
| Damianus                               |        |
| Rosri                                  |        |
| gränze                                 | 37     |
| Rrafft (Johann Chriftian               | 51     |
|                                        |        |
| Gottlob Ludwig)                        | _      |
| Rrain, Erzb. Andreas von               | 39     |
| Rrantencommunion, f. Saus-             |        |
| communion                              | _      |
| Rrantheiten ber Ifraeliten             |        |
| in Baläftina                           | _      |
| mante (Offent)                         | 10     |
| Rrants (Albert)                        | 49     |
| Rrell, f. Crell                        | 51     |
| Rreta                                  | -      |
| Rrethi und Plethi                      | 53     |
| Rreuz, Rreuzeszeichen .                | 55     |
| Rreuzauffindung                        | 61     |
|                                        | 62     |
| Kreuzbild, f. Crucifix .               | υ4     |
|                                        |        |

٠,

|                                          | Geite     |
|------------------------------------------|-----------|
| Greuzhulle                               | 62        |
| Greuzerhehung                            | 63        |
| Areuzbulle<br>Areuzerhebung<br>Areuzaana | 64        |
| Rreuzgang .<br>Rreuzgänge, f. Bittgänge  | -         |
|                                          |           |
| areuzoerren                              | 65        |
| Rreuzigung<br>Rreuzprobe, f. Gottesur-   | 03        |
| sticuptobe, j. Oblicaurs                 | 0         |
| theile .                                 | <b>68</b> |
| Rreuzträger, f. Geißler .                | -         |
| Rreuzzüge                                | _         |
| strieg, ob den spripen                   |           |
| erlaubt, Rriegsbienfte b.                | ~         |
| Geiftlichen                              | 81        |
| Rrieg und Rriegsbeer bei                 | ~ ~       |
| ben Debräern                             | 86        |
| Kritik, biblische                        | 90        |
| Rroatien                                 | 107       |
| Rromwell, Secretar Bein-                 |           |
| richs VIII., f. England,                 |           |
| Reformation                              | 108       |
| Reformation<br>Kromwell, Oliver, Bro-    |           |
| tector von England.                      | -         |
| Rrübener                                 | 112       |
| Krummacher (Friedrich                    |           |
|                                          | 114       |
| Krummacher (Gottfried                    |           |
| Daniel)                                  | 118       |
| Rrummftab ober hirten-                   |           |
| ftab, f. Rleibung und                    |           |
| Jufignien, geiftliche .                  | 121       |
| Rrypte                                   | _         |
| Rrypte                                   | 122       |
| Rüfter                                   | 130       |
| Rugelherren, name ber                    |           |
| Brüber vom gemeinfa-                     |           |
|                                          | 132       |
| men Leben                                |           |
| Onmanen                                  | 133       |
| Runigunde, bie Seilige                   | 135       |
| Runft. driftliche bildende               |           |
| Kurland, s. Lievland,                    |           |
| Kurland, Eftbland .                      | 147       |
| Rufch, f. Geographie,                    |           |
| Rusch, s. Geographie,<br>biblische       | —         |
| ••                                       |           |

|       |                             | Geite |
|-------|-----------------------------|-------|
| Ruß,  | bei ben Bebrüern            | 147   |
| Ruß,  | f. Friedenstuß .<br>eleijon | 148   |
| Ryrie | eleijon                     | -     |

#### 2.

| 00         |                                                    |     |
|------------|----------------------------------------------------|-----|
| _          | Labadie und die Laba-                              |     |
| _          | biften                                             | 150 |
|            | Laban                                              | 155 |
|            | Labarum                                            | 156 |
| 81         | Lachis                                             | 157 |
|            | Lachis<br>Lactantius (Lucius Coe-                  |     |
| 86         | lius)                                              | 158 |
| 90         | lins)                                              | 161 |
| 07         | Labanum                                            | 162 |
|            | Labanum<br>Laien, f. Merus                         | 163 |
|            | Laiencommuniou                                     | _   |
| 08         | Lainez, f. Jefuiten                                | 165 |
|            | Lambert, Martyrer unb                              |     |
| _          | Heiliger                                           | _   |
| 12         | Lambert von Dersfeld .                             | 166 |
|            | Lambert (Franz)                                    | 170 |
| 14         | Lambert (Franz)<br>Lambethanische Artikel .        | 175 |
| • =        | Lambruschini (Luigi) .                             | 176 |
| 18         | Sameth .                                           | 178 |
| ••         | Lamech<br>Lamennais (Hugues Feli-                  |     |
|            | cité Robert)                                       | 178 |
| 21         | Sammigen .                                         | 184 |
| _          | Lammisten .<br>Lampe (Friedr. Abolph)              |     |
| 22         | Lampetianer, f. Meffa-                             |     |
| 30         | lianer                                             | 187 |
|            | Lancelott (Joan. Pau-                              |     |
|            | (nA)                                               | _   |
| 32         | Landbischof, f. Bischof .<br>Landelin und Landoald | _   |
| _          | Sanbelin und Sanboath                              | _   |
| 33         | Landesberrl Rechte über                            |     |
| 35         | bie Kirche, f. Kirche,                             |     |
| 50         | Berhältniß ber Rirche                              |     |
|            | ~                                                  | 188 |
| 47         | zum Staat<br>Landoalb, f. Lanbelin                 | 100 |
| <b>z</b> ( | Landpfleger, Landvogt                              | _   |
|            | Landulph, f. Paudaria                              | 190 |
| -          | cunvury, 1. paudatta                               | 130 |

## Berzeichniß ber im achten Banbe enthaltenen Urtitel.

-

.

|                                                | Geite       | Geite                                                                                                                                                 |                                                   | Seite      |
|------------------------------------------------|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|------------|
| Lanfranc                                       | 190         | Legaten u. Nuncien ber                                                                                                                                | Libanius                                          |            |
| Lange (Joachim)                                | 194         | römischen Rirche 269                                                                                                                                  | ridanon                                           | 362        |
| Langres, Synobe von .                          | 196         | Legenda aurea, f. Jaco-                                                                                                                               | Libellatici, f. Lapsi                             | 366        |
| Langthon, Stephan, f.<br>Innocenz III.         | 197         | bus de Voragine unb<br>Legende                                                                                                                        | Libelli pacis, f. Mar-<br>tyrer                   |            |
| Lanze, die beilige                             |             | Legende                                                                                                                                               | Liber diurnus Romano-                             | _          |
| Laodicea, Synobe ju .                          |             | Leger, f. Balbenfer 278                                                                                                                               |                                                   | -          |
| Laplace, f. Placaeus .                         | <b>2</b> 00 | Legio fulminatrix, f. Marc-                                                                                                                           | Liber pontificalis                                | 367        |
| Lappländer, Betehrung                          |             | Aurel                                                                                                                                                 | Liber sextus, septimus,                           |            |
| zum Chriftenthum , f.                          |             | Legion, thebäische, f. Mau-                                                                                                                           | f. Detretalensammlun-                             | 270        |
| Schweben                                       | -           | ritius und die thebais                                                                                                                                | gen                                               | 372        |
| Lapsi                                          | 201         | fce Legion                                                                                                                                            | Liber status animorum, f.<br>Rirchenbücher        | _          |
| Las Cajas, f. Cajas, Bar-                      | 201         | Gloffen und Gloffato-                                                                                                                                 | Liberius, ein geborner                            |            |
| tolommeo be las                                | 203         | ren b. Rom. Rechts -                                                                                                                                  | Römer                                             |            |
| Lafius (DR. Chriftophorus)                     | -           | Lebengelb, f. Laudemium                                                                                                                               | Römer                                             | 374        |
| Lasto                                          |             | Lehnin, s. hermann von                                                                                                                                | Libertiner ober Spiritua-                         |            |
| Lasto, Johannes a                              | 204         | Lehnin                                                                                                                                                | len                                               | 375        |
| Lafter u. Lafterhaftigteit                     | 206         | Leibesstrafen bei b. He-                                                                                                                              | Liborius, ber Beilige .                           | 380        |
| Läßliche Sünde, f. Sünde                       | 208         | bräern                                                                                                                                                | Libri carolini, j. Raro-                          | _          |
| Lateinische Bibelübersey.,                     |             | Leibnit (Gottfr. Bilh.) 279<br>Leichen, ihre Behandlung                                                                                               | linische Bücher<br>Libyen                         |            |
| f. Bulgata<br>Lateinische Sprache in ber       | -           | und Bestattung bei b.                                                                                                                                 | Lichtfreunde                                      | _          |
| Berwaltung b. Satra-                           |             | Debräern, f Begräbnig                                                                                                                                 | Lichtmeffe                                        | 387        |
| mente                                          | —           | bei ben hebräern 283                                                                                                                                  |                                                   |            |
| Lateranspnobe                                  | 212         | Leichenpredigten                                                                                                                                      | b. Gr                                             | 388        |
| Latimer (Hugh)                                 | 213         | Leipziger Colloquium im                                                                                                                               | Liebe                                             |            |
| Latimer (William)                              | 215         | Jahre 1631 286                                                                                                                                        |                                                   | 393        |
| Latitudinarier                                 |             | Leipziger Disputation, s.                                                                                                                             | Lieb, geistliches, f. Kir-                        |            |
| Laubhüttenfeft                                 | 217         | Ed, Rarlftabt, Luther 288                                                                                                                             |                                                   | -          |
| Laud (Billiam), Erzbi-                         | 223         | Leipziger Interim —<br>Lelong (Jacques) 290                                                                                                           | Lievland, Kurland, Efth-                          |            |
| schof von Canterbury<br>Lauda Sion Salvatorem, | 223         | Lelong (Jacques) 290<br>Senfant (Jatob) 291                                                                                                           |                                                   |            |
| lauda ducem et paste-                          |             | L'entulus                                                                                                                                             |                                                   |            |
| rem in hymnis et can-                          |             | Leo I. ober ber Große 296                                                                                                                             |                                                   |            |
| ticis                                          | 230         | Leo II., ein geborner Gi-                                                                                                                             | gelische Rirche in                                | _          |
| Laudomium (Lehngelb,                           |             | cilianer 311                                                                                                                                          |                                                   |            |
| Lehnware, Sandgeld,                            |             | Leo III., ein geborner                                                                                                                                | Ligbtfoot (Jobannes) .                            | 397        |
| Handlohu, Aufalls-                             |             | Römer                                                                                                                                                 | Lique, die beilige                                | 398        |
| gelb, Gewinngelb u.a.m                         |             | Leo IV., Sohn Roboalbs 314                                                                                                                            | Liguori (Alphons Maria                            |            |
| Launoi (Jean be)                               | 232         | Leo         V.         .         .         .         .         315           Leo         VI-VIII.         .         .         .         .         316 |                                                   | 405        |
| Laura, f. Rlöfter<br>Laurentius, ber Seilige   | 434         | Leo IX                                                                                                                                                |                                                   | 440        |
| Laurentius Balla                               | _           | Reo X                                                                                                                                                 | terthen                                           | 410        |
| Lavater (Joh. Cafpar)                          | 233         | Leo XI. und XII 328                                                                                                                                   |                                                   | 413        |
| Lazariften , f. Diffions-                      | _           | Leobegar, ber Deilige . 331                                                                                                                           |                                                   | 415        |
| priefter                                       | 249         | Leonhard, ber Deilige . 332                                                                                                                           | Lindsey (Theophilns) .                            | 419        |
| Lazarus                                        |             | Leopold IV., ber Deilige -                                                                                                                            | Lingard (John)                                    | 421        |
| Lazarus                                        | <b>25</b> 0 | Lerinum, Rlofter                                                                                                                                      | Linus                                             |            |
| Lazier, Bekehrung zum                          |             | Lefer, s. Hauge u. Hau-                                                                                                                               | Linzer Friede, ber                                | 422        |
| Chriftenthum .<br>Leabe (Jane) u bie Phi-      | -           | gianer                                                                                                                                                | citter Outlingani i .                             | 423        |
| ladelphier                                     | 251         | Leifing (Gotthold Cphraim) 336                                                                                                                        | Lismanini (Franz)                                 | 426        |
| Leanber, ber beilige, Erg-                     | <b>6</b> 01 | Leffius (Leonbard) 340                                                                                                                                |                                                   | 427<br>428 |
| bifchof von Sevilla .                          | 253         | Leftines, Synobe von . 341                                                                                                                            |                                                   | 140        |
| Lebbäus, f. Jubas                              | 254         | Leuchter, heiliger, bei b.                                                                                                                            | Lithauen. Einführung des<br>Christenthums. Refor- |            |
| Leben, ewiges                                  |             | Debräern 344                                                                                                                                          | mation Pirchl Statis                              |            |
| Lebensbaum                                     | 263         | Leusben (Johannes) . 345                                                                                                                              | ftif f Rukland, Enane                             |            |
| Lebensftrafen                                  | -           | Levellers (b. i. Rabitale) 346                                                                                                                        | gelische Rirche in                                | 430        |
| Lebrija (Aelius Anto-                          | 9er         | Levi, Leviten, Leviten-<br>ftäbte                                                                                                                     | Olamonia                                          | _          |
| nius von)                                      | 265<br>266  | ftäbte                                                                                                                                                | Olympit & Bassabiant                              |            |
| Lectionarium, Lectionen                        | 200         | Leviticus, f. Bentateuch 360                                                                                                                          | Otherwise hall offers                             | 440        |
| Lector                                         | 268         | Lepbeder (Meldior)                                                                                                                                    | Liubgerus (Lubgerus) .                            |            |
| Lee, Anna, f. Leaba .                          | 269         | Leyben (Job. von), f.                                                                                                                                 | Liubprand (Luitprand) .                           | 442        |
| Le Febre, f. Faber Sta-                        |             | Bodholb 361                                                                                                                                           |                                                   |            |
| pulensis                                       | -           | Leyfer, f. Lyfer —                                                                                                                                    | tonio)                                            | 443        |
|                                                |             | •                                                                                                                                                     |                                                   |            |

## 804

÷

.

## Bergetoniß ber im achten Bande enthaltenen Artifel.

|                                                       | Geite        |
|-------------------------------------------------------|--------------|
| Lobwasser (Ambrofius) .                               | 447          |
| Loci theologici .                                     | 449          |
| Lobenstein (Jobocus vou)<br>Löffler (Josias Friedrich | <b>45</b> 0  |
|                                                       | 451          |
| Chriftian) .<br>Loen (Johann Michael                  |              |
| thott)                                                | 452          |
| 25fcher (Balentin Ernft)<br>Logos, f. Bort Gottes .   | 454          |
| Logos, f. 2Bort Gottes .                              | 458          |
| Logotheta, f. Banb V.<br>S. 378                       |              |
|                                                       | _            |
| Lombarbus (Betrus) .                                  | 466          |
| Longobarden                                           | 476          |
| Loos bei ben hebräern                                 | 483          |
| Lope be Bega (Don Lope<br>Felix be Bega Carpio)       | 485          |
|                                                       | 489          |
| Lorich, Klofter                                       | 490          |
|                                                       | 493          |
| Lothringen, Cardinal von,                             |              |
| Rarl von Guife, f.<br>Frang. reform. Rirche,          |              |
| Bb.IV., 531 f.; Boiffy,                               |              |
| Religionsgespräch; Tri-                               |              |
| bent. Synobe von .                                    | 495          |
| Lubieniedi (Stanislaus)                               |              |
| Lucaris, f. Lutaris<br>Lucia, die Heilige             | 496          |
| Lucian von Samojata                                   | 497          |
| Lucian ber Märtprer .                                 | 504          |
| Lucidus, ber Presbyter                                | 506          |
| Liari in Garbinien .                                  | 507          |
| Luciferianer                                          | 508          |
| Lucilla, f. Donatiften .                              |              |
| Lucius 1-111., Babfte .                               | _            |
| Lucius, ber Seilige                                   | 509          |
| Lub                                                   | 510          |
| garbis)                                               | 511          |
| Ludwig, ber Fromme                                    | 512          |
| Ludwig von (Luis de)                                  |              |
|                                                       | 516<br>517   |
| Ludwig IX. ob. b. Seilige                             | 517          |
| Lubwig XIV., f. Franz.<br>reform. Rirche. Galli-      |              |
| canismus. Jansenis-                                   |              |
| mus. Regale                                           | 521          |
| Lubwig VI., Rurfürft von<br>ber Bfalz                 |              |
|                                                       |              |
| Lubwig von Leon (Louis<br>Ponje de)                   | 523          |
| enbed , Reformation in,                               | ••••         |
| firchlich - ftatiftifch                               |              |
| Sausestäbte                                           | 5 <b>2</b> 5 |
| Lude (Gottfrieb Chriftian                             |              |
| Friedrich) .                                          | _            |
| Lige                                                  | 531          |
| Lütkemann (Joachim) .<br>Luitprand, B. v. Cre-        | 536          |
| mona, s. Liubprand .                                  | 538          |
| Lutaris (Cyrillus)                                    | _            |
|                                                       |              |

| seite |                          | Geite |
|-------|--------------------------|-------|
| 147   | Lutas, ber Evangelist .  | 544   |
| 149   | Lutas von Tup (Tu-       |       |
| 50    | benfis)                  | 556   |
|       | Lullus                   | _     |
| 51    | Lullus (Raymundus) .     | 558   |
|       | Luna, Peter be, j. Be-   |       |
| 52    | nedikt XIII.             | 562   |
| 54    | Lupus (Servatus)         | 562   |
| 158   | Lupus, ber Deilige       | 564   |
| 100   | Luft, Lüfternheit        | JU4   |
|       |                          | 568   |
| -     | Luther, Martin           |       |
|       | Lutherischer Ratechismus | 617   |
| 166   | Luts (Lucius), Gamuel    | 621   |
| 176   | Lut (Joh. Lubw. Samuel)  |       |
| 183   | Lycien                   | 627   |
| _     | Lybba                    |       |
| 185   | Lyra (Ric. v.), f. Rito- |       |
| 189   | laus v. Lyra             | 628   |
| 190   | Lysczynsti (Cafimir) .   | _     |
| 193   | Lufer (Bolycarp)         | _     |
|       | Lofias                   | 630   |
|       | Lofimachus               | 631   |
|       | Lyftra                   | _     |
|       |                          |       |
|       |                          |       |
|       |                          |       |

#### M.

| 197        | Таафа                                   | 631   |
|------------|-----------------------------------------|-------|
| 604        | Maale, Maalzeichen .                    | 632   |
| 606        | Mabillon (Johann)                       | 633   |
|            | Macedonien                              | 635   |
| 507        | Macedonien<br>Macedonius, Macedonia=    |       |
| 608        |                                         | 638   |
|            | ner<br>Machanaim (Mahanaim)             | 642   |
| -          | Machfor                                 |       |
| 509        | Mabren                                  | 643   |
| 510        | Dabrifche Brüber, f.Brü-                | • • • |
|            | ber, böhmische                          | 649   |
| 511        | Martifche Confessionen .                |       |
| 512        | Martprer und Betenner                   |       |
|            | Martprer, bie vierzig .                 | 655   |
| 516        | Martyrer, bie gebn Tau-                 |       |
| 517        |                                         | 656   |
|            | fend<br>Mäßigkeitsvereine               | _     |
|            | Maffei (Begius) .                       | 660   |
|            | Daffei (Bernhard)                       |       |
| 521        | Daffei (3ob. Beter)                     |       |
|            | Daffei (Francesco Sci-                  |       |
| -          | pione Marcheje)                         | 661   |
|            | Magarita, Magarites .                   | -     |
| 523        | Magdala                                 |       |
|            | Magbala                                 |       |
|            | Magdalena .                             | 662   |
| <b>2</b> 5 | Magdalena de Pazzi                      |       |
|            | Magdalenerinnen. Der                    |       |
|            | Orben von ber Bufe                      |       |
| _          | ber h. Magbalena .                      | -     |
| 531        | Magbeburg                               | 663   |
| 536        | Magdeburger Centurien                   | 671   |
|            | Magier, Magie .<br>Magier, bie von Mat- | 675   |
| <b>i38</b> | Magier, Die von Mat-                    |       |
| —          | thäus 2, 1-12. ge-                      |       |
|            |                                         |       |

|                                                                           | Geite       |
|---------------------------------------------------------------------------|-------------|
| nannten, f. Art. Je-                                                      | <b>60</b> 7 |
| fus Chriftus .<br>Magister sacri palatii .                                | 685         |
| Magnentius (Flavius                                                       | -           |
| wagnus)                                                                   | 686         |
| Magnificat<br>Magnus (Magnoald, Ma-                                       | -           |
| ginald, Mangold, Mang)                                                    | 687         |
| Dagog, f. Gog u. Dagog                                                    | 688         |
| Magog, f. Gog u. Magog<br>Magyaren, f. Ungarn .<br>Mahlzeiten ber Debräer | —           |
| Mahlzeiten der Hebraer<br>Mai, Angelo                                     | 689         |
| Maimbourg (Louis) .                                                       | 690         |
| Maimbourg (Theodore)                                                      | -           |
| Maimonides                                                                | 691<br>607  |
| Mainz, Erzbisthum<br>Maiftre (Joseph be) .                                | 697<br>729  |
| Majeftätebrief, bohmifcher                                                | 732         |
| Dajoliten, f. Somaster                                                    | 733         |
| Majolus, f. Clugny .<br>Majoriftischer Streit .                           | _           |
| Dajorinus, f. Donatiften                                                  | 735         |
| Mafaring                                                                  |             |
| Mattabäer<br>Mattabäer , Bücher ber                                       | 736         |
| Mallaväer, Bucher ber<br>Malowsti (Maccovius)                             | 738<br>745  |
| Matrina, die beilige .                                                    | 746         |
| Malachias Imarus, Erz-                                                    |             |
| bischof von Armagh .<br>Malchus                                           | 747         |
| Walbanatus                                                                | 749         |
| Maleachi, Prophet                                                         | 752         |
| Malerei, criftliche                                                       | 757         |
| Malteserorben, f. Johan-<br>niter                                         | 771         |
| Malvenba (Thomas) .                                                       | -           |
| Diamachi (200m. Diaria)                                                   | 772         |
| Mamas, ber beilige .<br>Mamertus, ber b. Erzb.                            | 773         |
| man Miamma                                                                | 774         |
| Mamertus Claudianus,                                                      | ••••        |
| f. Claudianus                                                             | -           |
| Mammäa (Julia), j. Se-<br>verus, Alerander .                              |             |
| Mammillarier .                                                            | _           |
| Mammon                                                                    | 775         |
| NKAMTP                                                                    | _           |
| Manaffes .<br>Mandata de providendo,                                      | -           |
| j. Erspectanzen                                                           | 779         |
| Manbäer, criftl. Secte,                                                   |             |
| s. Mendåer<br>Mandelbaum                                                  | _           |
| Mandeville                                                                | _           |
| Mandra, f. Rlöfter                                                        | 780         |
| Manhartianer .<br>Mani 11. die Manichäer                                  | 781         |
| Manipel, j. Kleider und                                                   | 101         |
| Infignieu, heilige in                                                     |             |
| ber criftlichen Kirche                                                    | 794         |
| Manna .<br>Nachtrag zum Artikel                                           | -           |
| Solland                                                                   | 796         |
|                                                                           |             |

#### Drudfehler.

TT MOL SC

3m VII. Banbe wolle man gef. folgende Drudfehler verbeffern: Seite 175, Beile 25 von unten lies: apotrophischen statt apologetischen. " 559, " 17 von oben lies: اللرن flatt اللرن.

Im VIII. Bande ift zu verbessern: Seite 54, Beile 21 von oben lies: of npoppéxovres statt npoppéxovres. " 257, " 10 von unten lies: nuplus statt nupluv.

. ......

·

.

· .

.

. .

