

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







### Meal. Encyflopädie

für

# protestantische Theologie und Kirche.

In Berbindung

mit vielen proteftantischen Cheologen und Gelehrten

herausgegeben

nod

Dr. Herzog, orbentlichem Profeffor ber Theologie in Erlangen.



Behnter Band.

Mormonismus bis Vajon.

Berlag von Andolf Beff

97. d. 10. Ref: Cam: Pa



### Meal. Encyflopädie

# protestantische Theologie und Kirche.

In Berbindung

mit vielen proteftantischen Cheologen und Gelehrten

herausgegeben

Dr. Herzog, orbentlichem Brofeffor ber Theologie in Erlangen.



Behnter Band.

Mormonismus bis Vajon.

97 d. 10. 1858.

Ref: Cam: Pad:

. 

Mormontsmus. Dieß ist die gewöhnlichste Bezeichnung einer vor ungefähr 25 Jahren in den Berein. Staaten von Nordamerika entstandenen Selte, die sich selbst gern "die Braut des Lammes" oder auch "the Latter-Day-Saints of the Church of Jesus Christ" nennt.

Ungefähr um bas Jahr 1809 lebte in Reu-Salem (bisweilen Conaught genannt), in Afhtabula - Graffchaft, St. Dhio, ein Mann Ramens Salomo Spaulbing, ber im Dartmouth - Collegium in Hannober, St. Rew - Sampshire, ftubirt hatte, eine Zeit lang als Presbyterianer Predigerbienfte that, bann, wie bieg in Amerika nicht felten der Fall ift, einen weltlichen Beruf ergriff, dabei in Cherry-Ballen, St. New Dort, fallirte und sofort nach Dhio zog. hier nun, in Reu-Salem, betrat er die Bahn ber Schriftstellerei, indem er eine erdichtete Beschichte ber ameritanischen Ureinwohner berfaßte. Die Richtung auf biefen Gegenstand mogen feiner Phantafte die in biefer Gegend fich findenden Antiquitaten, indianische Grabhugel, Waffen und Achnliches, gegeben haben. Auch hoffte er Berbefferung feiner außeren Berhaltniffe durch den Bertauf jenes Buches, welches unter bem Titel "Gefundenes Manuscript" als "lebersepung einer alten Sandschrift" in die Welt gehen follte. Er kullpfte an die bekannte Fabel ber Abstammung der amerikanischen Ureinwohner von den Juden an. Die Indianer sollen namlich hertommen von einem judifchen Manne Lohi, Burger ju Jerufalem, ber mit vier Sohnen, Laman, Lamuel, Sam und Rephi, und mit deren Frauen zur Zeit Konig Bebetia's in die Bufte gegen bas rothe Meer zog. Die Familie gelangte zuletzt nach langen Banderungen unter ber Leitung Rephi's, bes nach Art Joseph's unter feinen Brüdern Auserlesenen, nach Amerita. Ihre Glieder waren aber längst mit einander im Streit, zerstreuten sich auf dem neuen Continente, Städte grundend und das Land Laman und feine Rachtommen find befonders triegerisch geschildert. Rephiten find die Rinder bes Friedens. In Folge ihrer Streitigkeiten fanten die Stamme zur Wildheit der jetigen Indianer, ihrer Nachkommen, herab.

Dieß Wert der Dichtung war etwa ums Jahr 1812 fertig. Spaulding jog nach Bittsburg und gab es in die Sande eines gewiffen Druders Batterfon, der es verwahrte, jog nach Amity, St. New-Nort, und ftarb im J. 1816. Seine Wittwe gab an, daß er das Manuscript dahin mitgenommen habe. Rach seinem Tobe habe es in einem Hause in Dewego-Graffchaft im Roffer mit anderen Manuscripten gelegen. Man stellte in Folge der Pratensionen des nachher zu erwähnenden Joseph Smith im Jahre 1839 Untersuchung baselbst an, fand aber nichts. — Während aber das Manuscript fich bei Batterson in Bittsburg befand, nahm ein gewiffer Sidneh Rigdon, der eine Zeit lang felbst Brediger, nachher Druder war und religiöfe Disputationen liebte, von bemfelben Abschrift, wie er wenigstens felbst nachher oft bezeugte. Es ware möglich, bag es auch erft viel später aus jenem Roffer gestohlen wurde. Sidnen Rigdon tam etwa 12 Jahre nach Spaulding's Tod in Berfihrung mit Joseph Smith, dem Stifter des Mormonismus, und feit biefer Zeit gelangte bas Manufcript gn feiner Bedeutung als die Bibel ber Mormonen. (Mormon ift mahrscheinlich, wie viele andere Ramen in ber Mormonenbibel, eine Erfindung bon Spaulding. Die Mormonen be-Real - Encytlopabie far Theologie und Rirche. X.

haupten, das Wort sei geoffenbarten Ursprungs. Moquw = Gespenst, Schreckbild, Larve. Ein englischer Schriftsteller sagt, doch ohne nähere Begründung, das Wort Mormon sei gaelischen Ursprungs.)

Es ift hier ber Ort, über ben Rarafter biefes Buches noch etwas ju fagen, nachdem der Inhalt feiner fingirten Geschichte bereits turz bezeichnet ift. Es will eine Compilation fein von Buchern, angeblich von Rephi, Jatob, Enos, Jaram, Omni, Mormon, Mostah, Alma, Helaman, bessen Sohne Rephi, Ether, Moroni herrührend, die etwa im Zeitraume von taufend Jahren gelebt haben follen. Mormon fei der Sammler gewesen. Er habe aus ber Menge ber geschichtlichen Urtunden feines Boltes diefe Sammlung ausgezogen und sein Sohn Moroni die Arbeit fortgesett. Sie bedienten sich dabei metallener Platten und ber "roformod Egyptian" Schriftzuge. Das hebraifche, heißt es, hatte zu viel Raum eingenommen (f. engl. Ausg. 1830, S. 538). Moroni foll um bas Iahr 420 n. Chr. die Platten nach dem Tode Mormon's in Cumora, Ontario-Graffchaft, N.-P. Staat, vergraben haben. Das Buch ahmt, auf 588 Octavfeiten, ben Styl jum Theil ber hiftorischen, jum Theil ber prophetischen Schriften bes A. T. nach, enthalt auch viele Ausbrude aus dem N. T., Alles in ganz phraseologischer Weise. barin teine Spur von achter religiofer Begeifterung, bon Bebantentiefe, bon beiligem Der in England und Amerita heimischen Betrachtungsweise bes göttlichen Bortes, welche ben Budftaben in außerlich supranaturaliftischer Beise ehrt, entspricht es in seinen ftereotypen Ausbruden noch viel mehr als der deutschen. In den in die altefte Zeit gestellten Theilen sind Weissagungen ex oventu auf Christus und die driftliche Aera eingewoben (3. B. S. 160 ff.), besonders aber finden fich viele bittere Invectiven gegen die romifche Rirche, völlig im betannten Beift ber englischen und ameritanischen Anti-Bopery-Beloten. Das Ganze aber ift unbeschreiblich langweilig, die Filtionen ohne allen poetischen Reiz, ohne irgend einen tieferen, ethischen Sinn; die fogen. göttlichen Offenbarungen enthalten keinen Gedanken, der nur entfernt den Anspruch auf Renheit machen könnte. Ueber fein Berhältniß jur Bibel fagt das Buch (S. 115. 116), daß aus dem Dasein der Bibel gar nicht zu schließen fei, daß sie das ganze Wort Gottes enthalte, ober baf Gott nicht auch an anderen Orten, wo man die Bibel nicht habe, fich offenbaren tonne. Es schließt fich ber tirchlichen Lehre von ber Dreieinigfeit an, verwirft die Kindertaufe und verheißt die fortwährende Babe des Bunderthuns. leicht daß Letteres Interpolation berer ift, die dem Buche Deffentlichkeit gaben. entschieden spricht es fich gegen die Bielweiberei aus (z. B. G. 588). Die Schreibart ist nicht nur durchaus monoton, eine endlose Repetition stehender Phrasen, sonbern auch voll der auffallendsten Berktöfe gegen die Syntax und felbst gegen die Elementargrammatit, die auf ben erften Schreiber und nicht auf die späteren Redattoren jurudzuführen find.

Dieß Buch nun siel als Manuscript in die Hande Joseph Smith's, des Stifters der neuen Sekte. Er war als ein Knabe von etwa zehn Iahren im I. 1815 von Windsor-Grafschaft im Staate Bermont nach Palmyra im Staate R.-Port mit seis nen Eltern gezogen. Sein Bater, ursprünglich Landwirth, hatte, wie es scheint, keinen sekten Beruf, sondern tried haustrenden Kleinhandel, wie das viele Neu-Engländer thun, jene bekannten Pankees, die schlauen, überall in der neuen Welt zu sindenden christlichen Schmussuden Amerika's. Die Familie scheint bei den Nachbarn in keiner besonderen Achtung gestanden zu haben. Hier wuchs der junge Ioseph nicht unter den besten Einstülfsen auf; er widmete sich keinem besonderen Beruf und lernte frühe mehr durch Schlausheit im Schacher, als durch regelmäßigen Fleiß sein Brod verdienen. Schlauheit, Frechseit und Sinnlichkeit sollen die sprechendsten Züge seines geistlosen Gesichtes gewesen sein. Eine Epoche seines Lebens bildete eines jener bekannten amerikanischen, fanatischen Revivals, das in Palmyra stattsand, als er etwa 14 Jahre alt war. Er wurde in die wilde Aufregung hineingerissen, und bald hatte er von wichtigeren Ersahrungen zu sagen, denn alle seine Beuossen.

faule auf ihn zu. Die Finsternig um ihn ber war gebrochen und über ihm standen awei lichte Gestalten. Daß diese erklärten, alle Setten feien im Irrthum und er folle fich an teine berfelben aufchließen, das fagt er viel später in feiner in Briefen gefchriebenen Selbstbiographie. Indeffen fand ber religible Enthusiasmus bes jungen Erwedten, gerade wo man ihn am besten kannte, am wenigsten Glauben. Mehrere Jahre hindurch scheint er ein unstetes Leben geführt zu haben, bald da bald dort vagirend, und ber Beiname "ber Schatgraber", ben er in jener Begend genoß, beutet genugsam an, wie er, obwohl ärmlich, seinen Lebensunterhalt fich verschaffte. Da tam durch den genannten S. Rigdon das Manuscript Spaulding's etwa zwölf Jahr nach beffen Tode in feine Bande. Jest rudte Smith junachft im Rreife feiner Familie mit Augaben heraus, von benen anfangs fchwer etwas Anderes zu benten war, als daß er feine Leute zum Besten haben wolle. Doch fand fich bald auch Bertrauen. Auch ein leichtgläubis ger Deutscher, Beter Bittmer, war unter ben frliheften Glaubigen (f. ben beutschen Rirchenfreund von Dr. theol. Ph. Schaff, Brof. am reform. Prediger-Seminar Mercereburgh, Bennf., Jahrg. V. G. 107 ff.). Smith fagt, ein Engel habe ihm einen Bundel goldener Blatten voll geheimer Schriftzeichen gewiesen, er dirfe fie aber Riemand zeigen. Bald tam hinzu, daß ber Engel ihm ein Instrument von Silber, worin zwei Steine gefaßt feien, gezeigt und gegeben habe. Diefe Steine feien bas Urim und Thummim, ohne welche die geheimen Schriftzeichen nicht zu übersetzen seien. — Indeffen verließ Smith als ein "Märtyrer der Offenbarungen", wie sein Anhänger Orfon Bratt will, oder richtiger, weil er in jener Begend fehr verbächtig geworden war, den Staat Rew-Port und ließ fich im norblichen Theile Bennsplbaniens, nahe dem Susquehannafluß nieder. Dort foll auch der damals ihm eng verbrüderte S. Rigdon gewohnt haben, und dort ging auch die angebliche Uebersetzung der Metallplatten vor fich. 3. Smith, felbst ein fchlechter Schreiber, foll mit der Urim- und Thummim-Brille, binter einem Borhang figend, laut überfett und ein gewiffer früherer Schullehrer, Dliver Combry, niedergeschrieben haben. Ihnen Beiben erschien am 15. Mai 1829 ber Taufer Johannes, legte bie Sande auf fie, weihte fie jur aaronitischen Briefterschaft und befahl ihnen, daß Einer den Anderen taufe, was fie auch fofort thaten. Es gelang ihnen, nach und nach eine Anzahl Gläubiger zu fammeln. Gin gewiffer Candmann, Martin Barris, ber bei berichiedenen Getten feinen Frieden gefunden hatte, ichog Geld vor; er durfte zwar die Metallplatten nicht felbst fehen, aber er legte wirklich bem Prof. Rarl Anthon in New-Port ein mit vielen aus allerlei Alphabeten gewonnenen Schriftzeichen bebedtes Babier bor, wurde auch von diefem bor Betrug gewarnt (f. Brof. Anthon's Brief an herrn howe, mitgetheilt in Utah and the Mormons etc. by B. G. Ferris. 1854). Bald darauf erschien the book of Mormon im Drud, fand aber wenig Bertauf. Harris tam um fein Bermogen.

Es läßt sich benten, daß Leute, die von dem Manuscripte Spaulding's nichts, von dem jungen Smith aber wußten, daß er in litterarischer Hinstoft völlig unerzogen war, über "the Book of Mormon. des Smith junior" staunten. Freilich die der Zeugen, deren Angabe am Schlusse des Buches besagt, daß ein Engel ihnen selbst die Platten mit den Schriftzeichen gewiesen, und die acht anderen Zeugen, welche dort behaupten, daß Smith die Platten habe und daß er sie ihnen gezeigt habe, fallen nicht sehr in's Gewicht, wenn man bedenkt, daß die meisten von ihnen nahe und nächste Berzwandte Smith's waren, andere von ihnen der gemeinsten Berbrechen, des Diebstahls, Falschmingens u. s. f. angeklagt wurden und überdieß einander selbst gründlich verachzteten, wie dieß nachher an die Oeffentlichkeit kam.

Indessen organistrte Joseph Smith mit 30 Gliebern am 1. Juni 1830 die neue Kirche in Fapette (oder Manchester?), Ontario-Grafschaft in St. New-York. Die zweibentige Meinung, welche in der Umgegend über seine Anhänger herrschte, veranlaßte ihn schon im ersten Jahre der neuen Kirche, Ansangs 1831, nach Kirtland in Ohio mit der Gemeinde der Gläubigen zu ziehen. Nun enthüllten sich die Inadenmittel der "Hei-

ligen der letten Tage" immer rafcher; jeder Beitretende wurde wieder getauft; Smith empfing die Gabe der Beiffagung und Offenbarnng. Befonders folgenreich wurde es, daß der obengenannte S. Rigdon, der an litterarischer Bildung 3. Smith weit überlegen war, um jene Zeit fich formlich in die neue Sette aufnehmen ließ. Er übte für längere Zeit bedeutenden Einfluß auf die Gestaltung derfelben aus. Er begann die "Doctrines and Covenants", eine Art neuen Testamentes ber Mormonen, wo aber statt der firchlichen Dreieinigkeit eine Zweiheit der gottlichen Berfonen gelehrt wird (Doctr. and Cov., S. 47); er mag wohl auch die Lehre ber "Taufe für die Tobten" aufgebracht haben und überdieß die fpater fo furchtbar auftretende materialiftifche Richtung des Spftems. And wurde wohl unter seinem Einfluß die bisherige einfache presbyterianische Organisation der Rirche mit teaching and ruling Elders aufgegeben und sammtliche biblifche Aemter wurden restituirt - bieg ift ein Berührungspunkt mit ben Irvingianern-: Apostel, Bropheten, Batriarchen (Ebr. 7, 4.), Evangelisten, Bischöfe, Aeltefte, Diatonen, Brediger, Lehrer, außerbem eine boppelte Priefterschaft, die bes Meldifebet und die des Aaron. Diefe Organisation gab vortreffliche Gelegenheit, alle individuellen Rrafte ber Gemeinde zu entfalten und den Trieb bes Chrgeizes bei Bielen zu befriedis gen. S. Rigdon wußte es dahin zu bringen, daß 3. Smith in ihm in Folge besonberer Offenbarung einen Propheten neben sich erkannte.

Der Erfolg, den die neue, fo gang eigenthumliche Bewegung bei manchen Leichtgläubigen und Unerfahrenen hatte, mußte ben Duth ihrer Stifter und Leiter erhöhen. 3. Smith war gewandt in Benutung aller ber Mittel, die anderswo Wirtung hatten, um die Bratenfion neuer Offenbarungen ju besiegeln. Er verstand alle Rimfte einer camp-meeting-Aufregung. Die Rühnheit und der erstaunliche Ernft, womit er das Unglaubliche aussprach, die gewagte Neuheit der Offenbarungen, die Fulle von Bhrasen, bie seinen und bes Mithropheten Rigdon und anderen begabten Lipben gemäß befannter ameritanischer Nationalfertigteit emftromten, und dazu nun jene grenzenlose religiose Unerzogenheit und Erfahrungslofigfeit ber Bollshaufen, die bearbeitet wurden - das Alles wirkte zusammen, und auf dieser Grundlage erbaute sich ber Mormonismus und wuchs durch Zufluß — 1200 Seelen in wenigen Monaten — besonders aus den östlichen Staaten der Union, namentlich von dem Zeithunkt an, als J. Smith und Rigdon, denen Oliber Combry auf einer Miffionereise ju ben "Lamaniten", ben Indianern borangezogen war, in Folge eigener Inspettion eine Gegend in Miffouri noch im 3. 1831 als den fünftigen Sammelplat ihres Bolles ersehen hatten und die Menge besselben hingog. Die Leiter wußten wohl, daß fie an ben damale außersten Grenzen ber Civis lifation am wenigsten Conflitt zu fürchten hatten. Alles, ber Auszug, Die Wahl des Ortes, die Lage des neuen Tempels u. f. f. wurde geleitet durch jeweilige Offenbarung, welche fortan als Deus ex machina aus jeder Berlegenheit half. hier tam mm, wo jest Independence in "Jadfon-Graffchaft fteht, eine Rolonie mit unglaublicher Schnelligteit zu Stande. Die Gläubigen, meistens Kleinbauern, Aleinhändler, Handwerker, tauften Land, bauten Baufer und grundeten ichon im 3. 1832 in acht amerikanischer Beife eine Zeitung, "the Evening and Morning Star", die ein berungludter Politiker aus bem Staate New-Port, B. B. Bhelps, redigirte. Smith tehrte gurlid nach Rirtland, wo noch manche Freunde wohnten und wo er die Interessen der "Rirche" glaubte beffer fordern zu konnen. Bald aber zeigte fich Gifersucht gegen ihn bei einigen ber oberften Leiter und er fand filt gut, durch Offenbarung "Bergebung der Sunden S. Rigdon's und Fr. G. William's und beren Gleichstellung mit ihm" zu promulgiren (Marz 1883). Gefährlicher wurde ein Sturm von außen. Die neuen Beiligen, erhoben durch ihren bisherigen Fortschritt, redeten von einer Erbschaft bes gangen Landes, bie ihnen zufallen muffe, denn "Gott nehme und gebe, wie einft bei den Aeghptern und Ifraeliten, wem er wolle"; auch machten fie fich durch die Pragis gewiffer, den "Beiligen" gutommender Freiheiten in der Umgegend berhaft. Die Stlavenhalter in Diffouri wurden namentlich durch einen Artikel in der Phelps'schen Zeitung gereizt. (Spater

änderten sich die Grundsätze der Mormonen bezüglich der Slaverei.) Eine Bollsversammlung beschloß am 20. Juli 1833 die Bertreibung der Mormonen aus Jackson-Grafschaft. Im Schreden versprachen sie auszuziehen, wandten sich aber auf Smith's Rath an den Gouderneur des Staates, der sie wieder an die Gerichte wies. Dieß kounte bei der herrschenden Erbitterung nichts helsen, es kam zu Gesechten und die Mormonen zogen, der Gewalt weichend, und trotz durch Smith erhaltener Berstärkung, im Rovember 1833 auf die andere Seite des Missouri nach Clay-Grafschaft. Hier sowhl wie in benachbarten Grafschaften hatten sie vier Jahre Ruhe, Habe und Anhänger sammelnd.

Smith, der von Kirtland aus Apostel und Evangelisten in die Welt fandte, hatte das Unglud, von Ungläubigen mit "Theer und Federn" mighandelt zu werden, hielt fich aber und grundete ein Bandelsgefchaft und eine Bant. Die Taxen, die jedes Glied punttlich einzugahlen hatte und die bei feiner Berfchwendung nothigen außerorbentlichen Bufchuffe ftanden ihm zu Diensten. Aber die Gläubiger, und darunter fogar einige Glaubige, wurden dringend, und eines talten Januarmorgens 1837 hatte Smith und sein Coadjutor Rigdon Kirtland verlassen und fanden, als sie nach Clay-Graffchaft in Miffouri tamen, die "Beiligen" auch hier abermals von Berfolgung getroffen. war deren Bahl wunderbar gewachsen, fie hatten zwei Stabte gegrundet, weit umber das Land bebaut, filhlten fich auch ftart zum Kampfe, und Smith entflammte ihren Muth noch mehr. Aber nach unentschiedenen Gefechten zwischen ben "Beiligen" und ben "Beiben" rief ber Bouverneur bes Staates bas Staatsmilitar ju ben Waffen, die Mormonen lieferten fogar Smith aus und versprachen ben Staat zu raumen. Unter Novemberfturmen über die Prairien und den Diffiffippi ziehend, fanden fie Mitleiden beim Bolte des Staates Minois. Smith, der haft entsprungen, ward ihnen wie durch ein Bunder wieder geschentt. Dit unberwüftlicher Ausbauer bauten fie bald auf einer bom Miffiffibbi umftromten Landzunge die Stadt Rauboo. Offenbarung befahl, wein fcones Wohnhans für meinen Rnecht Smith und alle feine Rachtommen", welches als Nauvoo-House augleich der Gafthof der Stadt war, zu banen und einen Tempel, jenen befannten ftyllofen Bau von weißlichem Kalistein, zu errichten, deffen Grundstein mit großem Bombe Die Stadt erhielt einen Freibrief bom Staate, Smith im Jahre 1841 gelegt wurde. wurde Mayor, und durch Organistrung einer fehr zahlreichen Bürgermiliz felbst General. Er hatte jest überhaupt oberste Gewalt in Allem, und "Offenbarung" vom Juli 1843 erlanbte ihm und wem er es gestatte, eine unbeschräntte Angahl von Beibern zu haben. Dieg Mufterium des neuen Glaubens wurde aber zehn Jahre hindurch nur einzelnen Eingeweihten mitgetheilt. Alles ichien indeffen einen neuen Aufschwung ju nehmen; Profelyten tamen von allen Seiten; in einem Jahre follen 10000 Seelen in England getauft worden fein; die Runde ihrer Berfolgungen felbst gewann ben Berfolgten Theilnahme und Anhanger.

Aber bei Grundfägen des Glaubens und Lebens, welche von dem in christlichen Ländern und bei christlichen Nachbarn sonst Gültigen so sehr verschieden waren, konnte die Ruhe von innen und außen nur von kurzer Dauer sehn. Innerlich erregte das "spiritual-wiso-system" großes Aergerniß. Denn wenn auch die Lehre hierüber, so ließen sich doch nicht die Praxis und ihre Folgen verbergen. Es half nichts, daß Smith nun öffentlich diese Anklagen läugnete und sogar einige gefallene Eingeweihte preisgab. Solche Borfälle ließen die ungländige Welt einen Blick in das innere Berderben der äußerlich blühenden Gemeinde werfen. Allerdings war aber die Moraliät der Gemeinde im Ganzen viel besser, als die Smith's und seiner nächsten Umgebung. (Daher solche günstige Schilderungen, wie sie Thomas C. Kane entwirft in dem Discourse on the Mormons, gehalten vor der Historic. Society of Pennsylv. vom 26. März 1850 mit dem Motto "O quantus kervor omnium religiosorum in principio suae sanctae institutionis kuit!".) Bon außen aber wurde die Feindschaft auch in Illinois rege durch die aufreizenden Bhrasen der Mormonen, die von allen Andersdenkenden nur als von

Beiden redeten und die Hoffnung, bald in den Besitz des Landes und der Gewalt zu kommen, nur wenig verbargen. Als aber in Nauvoo felbst von einem Dr. Foster, ber durch die polygamistischen Tendenzen der Leiter an seiner Ehre war gekrankt worben, und bon einem Manne Namens Law eine Zeitung, ber "Expositor", gegründet wurde, die nicht schonte, sondern die Schaden aufdedte, und als nun Smith durch sein Militär das Zeitungsbureau zerftoren ließ, da wurden die Beleidigten Rläger bei ber Staatsgewalt, Smith mußte mit schwächeren Kräften ber Uebermacht weichen, wurde in ber Stadt Carthago in Illinois mit feinem Bruder Hume in's Gefängniß geworfen, die schwache Gefängnismache wurde aber am Abend des 27. Juni 1844 von etwa 200 bemalten und verkleideten Bewaffneten übermannt, das Thor erbrochen und die Brüber erschoffen. Go fiel in feinem 39. Jahre ber neue Brobhet ber Gefetblofigfeit, an bem nichts groß war als seine Betrügereien und die Frechheit, mit der er Glauben forderte, ein Opfer der Buth einer gesetzlofen, Aber ihn und sein verbrecherisches Treiben ergrimmten Bollsmaffe, bestehend zum Theil aus feiner eigenen Jungerschaft. Gein Leichnam wurde mit größtem Pomp in Rauvoo beerdigt. Das Mormonen-Journal Times and Seasons fagt G. 584 bon ihm: "Er war Einer ber Beften, die je auf Erben lebten. Das Werk, das er im kurzen Zeitraume von 20 Jahren, feit der Engel bes herrn ihn in fein Amt rief und ihn ausruftete, Zion zu fordern, fo weit ausführte, um ächte Religiosität zu grunden und die große Sammlung Ifrael's anzubahnen, übertrifft Alles, wovon die Geschichte uus melbet."

Seche Bochen nach Smith's Tobe murbe Brigham Doung, ber Prafibent des apostolischen Concils, jum "Seher, Offenbarer und Brafidenten ber Mormonen" erwählt. S. Rigdon, ber auf biefe Burbe Anspruch gemacht hatte, wurde mit ein Paar Anderen excommunicirt und foll später Haupt einer fleinen Mormonen-Rolonie in Penmfplbanien gewefen fenn. 3m Uebrigen hörte weder die innere Uneinigkeit, noch ber Bag von außen auf; tein Wunder, benn es ift eine unbestrittene Thatfache, daß, um bie Sache ber Beiligen au ftarten, Menfchen vom elenbeften Karatter, Diebe, Rauber, Fälscher u. f. f., in Nauvoo Aufnahme fanden. So ward der Gedanke, der allmählich in der Gemeinde reifte, in frommer Abgeschiedenheit von den "Beiden" Ruhe zu suchen, eine Magregel der Klugheit; dort liegen fich Unzufriedene in der Gemeinde leichter bewältigen und Collision mit Nachbarn und Staatsgewalt erschien unmöglich. Dazu wurden die Felsgebirge im Westen erlesen. Man sandte eine Schaar von 1500 Kund-Sie jogen fruh im 3. 1846 über ben Miffiffippi und Miffouri, legten unterwegs Landgitter an, bauten ben Boben, befaeten ihn und zogen weiter, auf bag bie später nachziehende Maffe Ernte und Brod auf dem Wege fande. Gine Schaar von 500 von diesen trat in die Dienste der Berein. Staaten als Angriffstruppen gegen bas bamale noch gang meritanische Californien, und fie find es, die auf diesem Buge die Goldlager bes neuen Ophir entbectten. Die in Nauvoo Zuruckgebliebenen bauten noch fort am Beiligthume ber Gemeinde und weihten es mit Glang im Mai 1846 ein. Da entstand bei nachbarlichen "Beiden" der Berdacht, daß die Mormonen ihr öffentlich gegebenes Berfprechen bes Auswanderns nicht halten wollten; neue Streitigfeiten brachen aus, und im September beffelben Jahres wurden die weit under Berhaften mit Baffengewalt vertrieben. Sie verbrachten einen furchtbaren Winter auf den Prairien und im großen Lager im Miffourithal.

Im Frühjahr 1847 zog eine Schaar von 143 kräftigen Männern vorwärts; sie legten im großen Salzseebassin zwischen den Wahs at sat sch und Nevada-Gebirgen am Fuße majestätischer Gipfel die Grundsteine der neuen Heimath und banten zuerst ein Fort zum Schutze gegen die Indianer. Alsobald hatte der Präsident Brigham Young eine Bisson, worin ihm Jos. Smith die Stelle des künftigen Tempels zeigte. Im nämlichen Jahre sammelten sich dort etwa 4000 Wormonen, die den Weg von tausend Meilen über die öden Prairien, siber Ströme und unwirthbare Gebirge nicht schenen. Andere kamen später nach, und noch immer sammeln sich, besonders aus nörblichen und nord-

westlichen Gegenden der alken Belt, von Misstonären gelockt, die "Heiligen der letzten Tage". Es wird ihnen auch zur Reise Unterstützung aus einem "Emigrationsfunde" gegeben. Der neue Präsident, Brigham Young, früher ein Zimmermann, von geringer litterarischer Bildung, von viel Menschenkemtniß und Weltklugheit, in seinen Planen selbständig, der bei nicht besonderer Beredtsamseit den Muth hat, in öffentlicher Bolkse versammlung die Sittenlosigseit des mormonischen Haremhaltens für Gehorsam gegen göttlichen Willen auszugeben, regiert als der Träger der Offenbarung und als Priesstersürft.

Faffen wir turg das Bichtigfte der außeren Geschichte bes Mormonismus feit ber Grundung ber Salt-lake-city in Utah (ober Deferet, Bienenland in der Mormonensprache) zusammen. Die Absicht war offenbar, hier einen ganz unabhängigen Staat au grunden. Gleich die erste Proclamation Brigham Poung's, von der neuen Kolonie aus gegeben, lud daher nicht nur die "Beiligen" ein, sondern sprach in den brüderlichften Ausbruden von Allen, die guten Gefetzen gunftig feben und Jefus als den Chriftus anerkennen, fie sollen Alle willtommen feyn. Dan bringe mit, was jede civilisirte Gefellschaft bedürfe, Arbeitszeug aller Art, Bucher, wissenschaftliche Gerathe und Sammlungen, Metalle, musikalische Inftrumente u. f. f. Auf Gemeindetoften wurden großartige Bertflätten eingerichtet, außerdem eine höhere Bilbungsanstalt (University), eine Normalschule zur Bildung von Lehrern, öffentliche Schulen in der Stadt und im Lande umber für Jung und Alt. Als nun durch den Frieden mit Mexito 1848 die Berein. Staaten als die Befiger jener Gegend bis jum Stillen Meere anerkannt wurden, blieb ben Mormonen nichts übrig, als fich möglichst schnell als besonderer Staat in ben Staatenbund aufnehmen zu lassen. Rach der Constitution der Berein. Staaten bilben sie indeffen nur ein Territorium (Congregbeschluß vom 3. 1850) mit einem vom Pras fibenten der Berein. Staaten zu ernennenden Gouverneur. Alugerweise wurde dazu B. Poung ernannt. Er berief im 3. 1851 fofort eine gefetgebende Bersammlung des Territoriums, die einige unerlägliche Besetze entwarf, welche der Congres nachher ratificirte. Im Ganzen aber wird Alles durch die Kirche, d. h. durch die obersten kirchlichen Bürdenträger oder eigentlich durch B. Poung regiert. Widerspruch gegen ihn ist unbekannt; Bahlen, Gesetze, Gerichte, Urtheil, Alles ift unter seinem Supremat. Ja, es existirt laut gerichtlichen Zeugniffes eine Banbe, "Daniten ", welche nach Art ber alten Behme geheimes Gericht und Rache ausliben und über den armen Berführten, die, in Utah angefommen, mit geöffneten Augen ihre furchtbare Taufchung und die Unmöglichkeit bes Entfliehens durch die endlose Wildniß erkennen, befiehlt der Schrecken. Sieht man bon den Greneln der schmutzigsten Bielweiberei auch ab, fo muß ein furchtbares, durch erawungenes Schweigen doppelt großes Maß von Elend in den Familien von Utah herrichen. Wie muß es dem "Weib der erften Liebe" ju Muthe fenn, wenn ber Mann eine zweite, dritte u. s. f. "Gattin" in's Haus führt? Den Fanatismus der Gläubigen fuchen die Mormonen mit allen Mitteln rege zu halten. Befonders wird ihr Gifer auf die Erbauung eines neuen, grogartigen Tempels gelenkt. Die Bevolkerung bes Terris toriums, das etwa eine Million Menschen foll nahren konnen, beträgt jest wohl mehr als 60000 Einwohner (Januar 1856). Da finden fich die eigentlichen Agitatoren, die Propheten, Seher, Apostel, Priefter u. f. f., die, unter fich durch taufend Intereffen verbunden, den Glanben und die Gläubigen beherrichen und unter der Aegide des Spftems ihre weltlichen Geschäfte betreiben, neben der passiben Daffe der völlig im Glauben befestigten "Beiligen", denen feine Bunder, felbft nicht die craffeften Biderfpruche ber Offenbarungen zu verwunderlich find. Außerdem findet fich eine Menge bon bertommenen, bon der gesitteten Gefellschaft Europa's oder Amerita's ausgestoßenen Subjetten und auch manche Leute, die der Reiz der Neuheit oder die hoffnung einer Berbefferung ihrer außeren Lage bahin jog. Da die Mormonen die Sache des Prosellytenmachens durch ihre Miffionare eifrigst betreiben, fo finden fich leichtgläubige Anhänger in allen Theilen ber Belt. Doch barf man ben Alles übertreibenden Mormonenberich.

ten auch hierin keineswegs trauen. Mormonengemeinden finden sich in den größten Städten der Union, in New-York, Philadelphia und an anderen Orten; sie kündigen ihre Gottesdienste öffentlich an, machen aber kein Aufsehen, da sie sich hüten, mit den Gesetzen in Constitt zu kommen, und da die Zahl ihrer Glieder ohnehin nicht bedeutend ist.

Ob die Berein. Staaten mit den Mormonen in Utah in förmlichen Conslitt kommen werden, das muß von dem ferneren inneren Entwidelungsgange des Mormonismus selbst abhängen. Es gibt in Utah selbst schismatische Mormonen, die "Gladdimiten", so auch an anderen Orten, wie die unter "König Strong" auf einer Insel im Michigans See. Die Mormonen selbst sehen Utah nur an als eine ihrer Wanderstationen (stakes) und reden noch immer von einer dereinstigen Versammlung aller "Heiligen" im bleibenden Zion, nämlich in jener Jackson-Grafschaft in Missouri. Gründliche Kenner der Berhältnisse glauben nach eigener Anschauung, daß der Mormonismus seinen Gipfelpunkt bereits überschritten habe.

Je überraschender die geschichtlichen außeren Exfolge des Mormonismus sind, mit besto größerem Interesse wendet man sich zu seinen inneren Zuständen, als zu ber Bedingung dieser ungewöhnlichen Entwickelungsfähigkeit. Hier tritt die gesellschaftliche Organisation als der wesentlichste Hebel in den Bordergrund. Sie ist im eigentlichen Sinne die ftarke Seite des Mormonismus, wie sich aus dem Folgenden ergeben wird.

Der Mormonismus ist die Imitation einer irdischen Theokratie, dem okratischen Berhältnissen und unserer Zeit möglichst angepaßt. Er lehnt sich viel mehr an an das Alte Testament als an das Neue und gibt anch den neutestamentlichen Aemtern ceremonialgesetzliche Bedeutung. Der Begriff der Kirche, als einer äußerlichen, sichtbaren, göttlich geordneten Gemeinschaft, tritt ganz in den Bordergrund. Die Organisation der Kirche nach angeblich primitiver, apostolischer Einrichtung ist Glaubensartikel. Natürlich muß die Annahme göttlicher Offenbarung und Institution als das Grundbogma, als die conditio sine qua non der ganzen Maschinerie bei der Menge der Gläubigen vorausgesetzt werden. Dieß zugegeben, so ist die Fortentwickelung des Ganzen leicht zu begreifen, so lange sich die geschickten Organe sinden.

Den fronenden Schlugstein bes gangen Baues bilbet bie Burbe "bes Sebers, Bropheten und Offenbarers", ber ber "Prafident" der Kirche ift und alle hochften Aemter in fich vereinigt; er ift "ernannt durch Offenbarung, anerkannt burch bie Stimme der Kirche". Eigentlich ift er durch Offenbarung Prophet, durch Wahl der Gemeinde Prafident. Der ausbrudliche Befchluß der halbidhrlichen Generalconferenz bestätigt ihn immer auf's Reue in letterer Capacitat. Der Brafibent bilbet jugleich bie Spige ber "Briefterschaft Meldifedet's", wohin nur "Bohepriefter und Aeltefte" gehören. bilden einen Stand zusammen, der gewiffe geheime Symbole und Beihen und feine besonderen Funktionen hat. Untergeordnet ift bas "aaronitische Briefterthum" mit Bifchöfen, Prieftern, Lehrern, Diakonen und dem Levitendienstperfonal. - Jene Briefterschaft, die des Melchisedet, hat die "Schluffel aller geiftlichen Segnungen", fteht in geheimer, unmittelbarer Berbindung mit Gott dem Bater und Chriftus; diese dagegen, die aaronitische, thut Engelsdienst, verwaltet die außeren Gebrauche, lehrt ben Buchftaben, tauft u. f. f. gemäß ber Offenbarung. An der Spite diefer fteht der "Bifchof"; an der Site jener der "Prafident", neben ihm zwei "Rathe", die zwar im Rathe obponiren durfen, nicht aber, wenn ber Prafibent einmal einen Befchluß vertundigte. Diese brei zusammen bilben eigentlich die Prafibentschaft, analog den Apostelfürften ber Urfirche, Betrus, Jatobus, Johannes. Der unter ihnen primus inter pares ift, steht doch über ihnen und an ber Spipe bes Bangen, fofern er "Boor", Seher, Offenbarungevermittler ift. Run folgt bas quorum ber "dwölf Apostel", die zwar theoretisch, teineswegs aber in ber Wirklichteit diefelbe Bedeutung haben; fie muffen immer bollstimmig und einstimmig beschließen, und da ihr Hauptamt ist, in die Welt zu gehen und zu predigen, so können sie als Collegium nur von geringer Wirkung sehn. Unter ihnen stehen wieder Quorums von "Siebenzigen", die auch nur einstimmig beschließen bürsen und unter der Direktion der Zwölse predigen. Das Zusammentreten aller dieser Quorums als der geistlichen, absoluten Behörde der Kirche ist die Generalversammlung. Roch sindet sich ein "Hoher Rath" von zwöls "Hohenpriestern", um in schwierigen Fällen, wo andere Behörden keine Befriedigung gaben, zu entscheiden. Höchste Appellationsinstanz ist der "Seher".

Das gange Shitem geht barauf hinaus, bag Alles in ber Gemeinbe probhetifch geordnet und priefterlich geweiht erscheinen foll. Diefe durchgeführte firchliche Organisation macht eine sonstige burgerliche Ordnung und Berwaltung unnöthig. Geiftliches und Beltliches ift aufammengeschmolgen. Da find Patriarchen, welche über Einzelne bei verschiedenartigem Anlag und 3med ben Segen fprechen; Bifchofe merden verwendet, um die Abgaben einzuziehen; Aelteste werden mit einer Schaar ausgefandt, um die Grundung einer neuen Rolonie im Gebiet ber Gemeinde gu leiten; Sohepriefter und Apoftel find die Richter, und alle Streitigkeiten werben bor geiftlichem Berichte geschlichtet. Die Menge ber Aemter, wie fie den Sprgeiz Bieler befriedigt, gibt auch ber Thatigkeit ber Einzelnen eine bestimmte Richtung. Auch bleibt ce Jedem unbenommen, Traume, Bifionen n. f. f. zu haben, fo lange es im Geifte des Systems geschieht. So lernt man die Leute tennen und weiß fie ju benuten. Storenbe Individuen werben oft auf "Miffionsreifen" gefchict, andere excommunicirt und, find fie renig, wieder aufgenommen; ein Spionirfostem hilft ben fchlauen Dligarden an ber Spite und erflart uns manche überrafchenbe "Offenbarung" bes prafibirenden Bropheten. An Ceremonien, vielleicht den Freimaurern nachgebilbet, mit benen manche Glieder der Mormonen in Berbindung geftanden haben follen (Gunnifon, S. 59, 60), fehlt es nicht; fie imponiren ben Schwachen und halten auch bie Starten in Buchtordnung. Birtfam ift befonders eine auf den Gefchmad der Menge berechnete Beredtfamteit. Alles wird ohnehin controlirt, die Familie, die Geschäfte, der Umgang, die Breffe (es gibt Tagesblatter, ein wochentliches Journal, Miffionsberichte, Gefangbucher n. f. f.), die Bollsversammlung. Ein großartiges Suftem der kirchlichen Taxen bindet den Ginzelnen an das Bange, weil es ihm Etwas toftet, gibt den oberften Bardentragern Mittel au die Sand zur Ausführung toftspieliger Blane, und halt bie gange Mafdine im Gang; es vermeibet die Gefahren einer volligen Gutergemeinschaft, welche ber Entwidelung individueller Krafte überall hemmend in den Weg tritt, wahrend es die Jutereffen ber Einzelnen auf's Stärtfte mit bem Buftande bes Gangen bindet und fie diefem unterordnet.

Ein besonders wichtiges Glied im Organismus des Mormonenthums ist das Mission swesen. Wissionäre gehen aus nach allen Weltgegenden. Gewöhnlich nimmt man Condectiten aus den berschiedenen Bölkern zum Dienst an ihren Stammgenossen und stellt sie auch anderen Emissären als Dolmetscher an die Seite. Sie treten auf unter allerlei Gestalt die herad zum Bettler; sie derbreiten Traktate, geben auch periodische Blätter heraus (z. B. lo Rossoctour in Lausanne, Standinaviens Sterne in Rodenhagen u. s. f.), übersetzen das "Buch Mormons", soden besonders die ungebildete Alasse zur Austranderung nach Utah, und suchen so bald als möglich sich selbst von den Kirchensteuern der Ungläubigen zu erhosten. In ihren Borträgen reden sie besonders dom nahen Rommen Christi, dom tausendjährigen Reiche (eine ihrer Zeitungen heißt Tho millennial Star), von den Wundern, die unter den Mormonen geschehen, und wissen die Leichtgläubigen und mit einer gedrücken Lage Unzusriedenen zu gewinnen. Rirgends hatten sie mehr Ersolg als in gewissen Gegenden Englands.

So fest geregelt nun auch diese Berfassungssorm des Mormonismus zu sehn scheint, so ift doch eine plotliche, durchgreisende Beranderung derselben keineswegs mundglich. Denn es ift eines der Grundprinzipien des ganzen Systems, daß daffelbe "progressive"

wird besonders Nachläffigkeit in Erfullung ihrer Gesellschaftspflichten, Mangel an "Glauben", an Eifer, an Bezahlen der Rirchensteuern u. f. f. stürmisch borgeworfen. Als die schwerste, unverzeihlichste Sunde gilt der Abfall vom Mormonismus. — Da ber Sundenfall voraus bestimmt war, war es auch die Erlöfung. Ueber ihre Ausstihrung sei Streit im himmel entstanden; Lucifer habe diese Ehre haben wollen und gefagt, er tome Alle retten. Das habe Jefus bestritten, bem nun bas Erlöferant nach himmlifchem Befchluß übertragen wurde; die Rebellion des Satans dagegen wurde Anlak zu seinem und seines Anhangs Sturz (Timos and Seas. p. 616); die damals ihm anhängenden präexistenten Seelen muffen gur Strafe hienieden "fcmarze tabernacles" tragen und find Reger, weshalb in neuerer Beit die Mormonen bas Stlavenhalten für recht und driftlich ansehen. - Dag bie, augerlich festgehaltene, Bibellehre vom Berte Chrifti teine tiefere Anwendung findet, tam bei einem fo oberflächlichen Berftandnig bes Befens ber Gunde nicht befremden. Bur Theilnahme an der Erlöfung wird aber boch gefordert "Glaube an den Herrn Jefus", Buge, Taufe, Handauflegung und das heilige Abendmahl (früher mit Wein, jest mit Waffer und Brod gefeiert). Unter diesen Studen tritt gang besonders hervor die Taufe. Sie geschieht nur an folden, die acht Jahre alt und darüber find, und zwar durch Untertauchen und ist das rechte, unfehlbare Mittel ber Sunbenvergebung. Gben zu letterem 3wede tann fle auch und zwar oft wieberholt werben. Ja, es ift eine besondere Gigenthumlichfeit bes Syftems, bag man fich taufen laffen tann an der Stelle Berftorbener, wodurch auch ihnen Sundenbergebung zugesichert wird; diese Taufe foll aber im "Tempel der Beiligen" vollzogen werden. Man fagt, daß 3. Smith befonders durch diefe Erfindung (fie findet fich fcon in Doctr. and Cov. sect. 105. 106.) mit Berufung auf 1. Kor. 15, 29 eine Menge Gläubiger nach Rauboo gezogen habe. Daß auch ber Grundsatz ber Bolygamie mit ber Lehre bon der Erlöfung in eine gewiffe Beziehung gefest wird, babon fpater. -Einen Centralpunkt des Systems bildet die Lehre von der Wiederkunft Christi. Beislich setzen die "Offenbarer " teinen Zeithnutt dafür fest, so nahe fie diefelbe auch berkunden. Sie erwarten auch — und zwar in diesem Jahrhundert — eine Restauration ber Juden und den Beginn eines tausendjährigen Reiches nach einem letzten flegreichen Rampfe gegen bas Pabstthum. - In ben Borftellungen vom Jenseits tritt ber Materialismus bes Systems besonders ftart hervor. Doch ift auch ba teine Rarbeit und Einheit der Lehre. Es scheint, daß die Strafe ber Berdammten befonders in Beraubung jeder Art eines materiellen Rorpers bestehen foll; nur Apostaten vom Mormonismus haben eine Qual des Leibes und der Seele zu erwarten. 3m Uebrigen aber scheint die Lehre einer endlosen Bestrafung nicht zu gelten, vielmehr tritt ber Gebanke einer Rudtehr ber Seele in diefe Welt mit neuem Leib ju neuer Probezeit auf. Buftand ber Seligen wirb - auch hier Beruhrung mit muhammebanischem Sensualismus - gang finnlich gefchildert; fie leben freudig in einer zauberhaften Welt. Die Seligteit der an der Erlösung Theilnehmenden hat drei Stufen, auf beren oberfter die Menfchen, immer mit einem Leibe begabt, eine Art Untergotter werben, neue Belten und Befchlechter erzeugen und jur Perfettion bes Biffens und Bollens gelangen.

Es sey hier dem über Cultus der Mormonen bereits Gesagten noch Einiges beigestigt. Er ist zum Theil geheim, zum Theil öffentlich. Seheim ist er besonders betreffend die Aufnahme und Einweihungen, wobei, auch nit Beziehung auf gewisse Schriftellen, allerlei symbolische Ceremonien stattsinden, wie Aehnliches bei den Freinaurern, Odd Fellows und ähnlichen geheimen Berbindungen der Fall ist. Diese Ceremonien, verbunden mit surchtbaren Berwünschungen und Orohungen gegen die Apostaten und Treulosen, erschültern die Schwachen. Der öffentliche Gottesbienst besteht in Singen, begleitet von einer Musikerbande, in Beten, Segnen, Predigen, Feier der heiligen Sakramente. Eine Spur von wahrer Beneration soll sich nicht bei demselben sinden. Die Propheten, Priester, Apostel, überhaupt die höheren Biltedenträger, haben ihre besondern Size; von einer Erhöhung aus wird geredet. Ein besonderer Predigerstand fludet sich

nicht; die Gabe des Predigens, Weistagens mag sich bei Bielen offenbaren und der Geist läßt sich nicht dämpsen. Während der Predigt soll an jedem Sonntag das heil. Abendmahl in oben erwähnter Form in den Banken herumgeboten werden. Die Predigten selbst zeigen die völligste Bermischung des Religidsen und Weltlichen; oft sind es Borträge über Gründung einer neuen Kolonie, über die Nützlichkeit dieses oder jenes industriellen Unternehmens, oder wird der Fanatismus der Glieder angeseuert. Es wird berichtet über Bistonen, wunderbare Heilungen, Missionsersahrungen u. s. f. Dies Mies natürlich im Namen des Herrn und seiner Sache. Dabei ist es nichts Seltenes, daß die ganze Bersammlung in wildes Jauchzen oder schallendes Gelächter ausbricht. Lieutenant Gunnison meldet, daß die Mussierbande oft Walzer und Aehnliches beim Gottesbienst zum Besten gebe und überhandt Heiterleit und Leichtsun herrsche. Man habe ihm auch gesagt, daß wenn einmal der neue Tempel sertig seh, in ihm Thieropfer der Gottheit dargebracht werden sollen.

Roch bleibt uns übrig, einen Blid auf die verrufenfte Seite des Mormonismus ju werfen, auf feine fittlichen Grunbfase. Dieg ift ber Bunkt, über welchen bie Anfichten bis heute am meiften getheilt find unter benen, die keineswegs jum Mormonismus fich bekennen. Die Einen fprechen im Gangen ruhmend nach eigener Anschamung bom Zustand der Moralität unter den "Heiligen", wenn schon Einzelnes tadelnd. Die Anderen find geneigt, den Mormonen überhaupt den ehrenwerthen Rarafter abzusprechen. Gewiß ift, daß die Berfolgungen, die fie erduldeten, die Energie, mit der fie die enormften Schwierigkeiten überwanden, die überraschenden Erfolge, die fie hatten, den Mormonen viele Sympathie erweckten. Kommt der Reisende nach einer Wanderung bon taufend Meilen durch die Debe und Wildniß endlich auf jenen toftlichen Puntt im Gebirge, wo vor ihm das weite Bafin von Utah sich ausdehnt, sieht er da plötzlich die Stadt, die Strafen, die Bebäude, Ranale, Bruden, die bebauten Felder, alle die Zeichen eines geordneten Fleiges, fo erscheint es ihm undentbar, bag ein Bolt von ausschweifenben Sitten das Alles im Laufe weniger Jahre habe mitten in diesen abgelegenen Winkel der Erde hineinstellen konnen. Rur ift nicht ju übersehen, daß der Mormonismus seine Starte am Fanatismus, an ber Opposition und an feiner augeren Organisation hat, nicht an einem in den Einzelnen wirtenden religibs-stitlichen Lebensprinzip. Es ift das her karakteristisch für ihn, daß die erste Anforderung, die an das Individuum gemacht wird, und auch die lette nichts Anderes ift, als Glauben (faith). Damit ift die absolute hingabe an die Sache ber "Kirche" gemeint, die zweifellofe Gewißheit ihrer gottlichen Ordnung und Wahrheit und die daraus nothwendig entspringende Thatkräftigkeit. Es ift der burch die mormonische Erkenntniß getragene Wille, in dem selbst bas Bermogen liegt, bas Bunderbare zu vollbringen. Sogar Gott schreiben die Mormonen diefen " Blauben " als die oberfte fittliche Eigenschaft ju; durch Glauben fei Gott Schopfer. Im Menfchen ift es ein ihm einwohnendes Gewiffeyn und Selbstvertrauen, bas ihn als Gläubigen treibt, zu handlungen bewegt und worin er nach einem immeren Gefet fich fcopferifch erweift. Der Begriff der Liebe tritt in Beziehung auf Gott und Menfchen völlig in den hintergrund; dem Glauben wird Alles zugeschrieben und darans werden auch die angeblichen Wunderheilungen und Berwandtes erklärt. Allerdings foll der Detalog feine Bedeutung dabei nicht verlieren als allgemeines Sittengefet. Daher heißt es in einer Art von furzem mormonischen Symbol: "Wir glauben an Shrenhaftigkeit, Bahrheit, Reuschheit, Mäßigkeit, Wohlthätigkeit, Tugendhaftigkeit, Geradheit und allgemeine Menschenliebe; an Alles, was "etwa eine Tugend oder ein Lob ist", aber ein trager, muffiger Mensch tann tein Chrift feun noch an ber Erlbfung Theil haben" (Frontier Guardian, by Orson Hyde [Apostel]). Doch wird aller Gehorfam gegen gottliche und menschliche Gebote regulirt burch ben oberften Grundfat ber glaubensvollen Diensttrene gegen die Rirche und beren Offenbarungsbittat. Das ift ber Bann, ber auf Sewiffen und Willen liegt, und ihm gegentiber ift Richts mehr feft, beilig, gultig. Bem die Mormonen baher 3. B. von Patriotismus mit allem Fener ihrer in ben ertrabaganteften Bilbern fich ergehenden Beredtsamleit fprechen, so hindert diefer Patriotiemus fie teinen Augenblid, die Gefete ber Bereinigten Staaten, wie g. B. bas ber Donogamie umauftoffen. Riemand follte noch bestreiten wollen, daß Bolygamie, und amar in der Form der Bielweiberei förmliche, durch "Offenbarung" eingeführte Sittenordnung bei ben Mormonen ift und ben " Seiligen " öffentlich jur Pflicht gemacht wird. Denn fle wird felbst mit der Lehre der Erlösung in Berbindung gebracht, sofern behauptet wird, Weiber tonnen nur badurch am bollen Segen ber Grlofung Theil haben, baf fie, "patriarchalischer Ordnung gemäß", ober gar nach bem Beispiel Jesu, beffen Berhaltniß zu Martha und den Marien Orson Hybe im Guardian (Dec. 26, 1851) herbeizieht, meinem Beiligen verfiegelt", b. h. angetraut find, ober neben feiner erften Gattin feine "spiritual wives" werben, welcher Begriff aber ber Sache felbft birett widerfpricht. hierin liegt nicht nur eine fittliche Erniedrigung besonders bes Beibes, fondern auch die gemeinste Berverston sittlicher Begriffe. Allein darin taratteristrt fich bas gange Spftem. Denn wo weder bestehenbes Landesgefet noch Schrift, noch altehrmitrbiges hertommen der Christenheit, noch daran gebildetes Gewiffen dem Individuum ferner eine Norm seines fittlichen Sandelns ift, da ift jede Bafis sittlicher Welt- und Lebensordnung gefunten und die Unterordnung unter jenes Phautom bon "Offenbarung " ift nur ber Dienft eines Bogen, ber eben bagu bient, über bas Gelufte bes eigenen bojen Bergens ben Segen fprechen zu laffen. Wenn nun gefagt wirb, bag bie Bolhgamie ber Mormonen die Proftitution vieler weiblicher Personen, die fich sonft findet, hindere, so ift der Unterschied nur der, daß die Mormonen der Prostitution mit ganglicher Berlaugnung reineren Gefühles fogar ben beiligen Ramen ber Che geben. Ueberhaupt melden uns Ohrenzeugen, daß man in Utah fortwährend Reben hore, die in driftlichen Ohren böllig profan klingen, bei ben Mormonen aber als berechtigt erscheinen. Das Berwünschen und Berfluchen seb bort etwas gang Gewöhnliches, nur ben Ramen Gottes fpreche man im gewöhnlichen Umgang babei nicht aus. — Wenn mm eine große Angahl Mormonen keineswegs in der Praxis folchen Grundfasen huldigt, fo zeigt fich hier einerseits die Rachwirtung einft gewohnter driftlicher Sitte, beren vis inertiae bei Bielen noch nicht gang erschöpft ist; andererseits aber auch die innere Baltungelofigfeit des Mormonismus, der unter folden Berhältniffen den gefährlichften Feind feiner Fortbauer an fich felbst hat. Das ift auch bas übereinstimmende Zeugniß Aller, bie mit unbefangenem Auge die Buftande in Utah grundlicher beobachtet haben.

Noch mag fich die Frage aufdrängen, wie denn eine folche Sette mit folchen Malzeichen in unferem Jahrhundert inmitten driftlichen Bebietes habe entstehen konnen. Gofern diefelbe bas Produtt absichtlicher Betrugerei ift, ift die Frage nicht schwer zu beantworten. Denn Betrüger gab es immer, und ob Religion ober etwas Anderes ihnen jum Mittel ber Erreichung schlechter Absichten biente, thut Richts jur Sache. Daß aber eine folche Menge Betrogener fich findet, bas mag freilich auffallender erfcheinen. Es zeigt fich aber barin bie allgemeine Rrantheit ber Zeit, bie unendlich weit verbreitete Unsicherheit der Menschen in Beziehung auf die oberften Grundfate ihrer gangen Belt- und Lebensanschauung. Der feste Boben ift ihnen unter ben Filfen gewichen; befonders verberblich wirft bas bei ber Menge ber Schmacheren, die weber genugend fittlich befestigt find, noch die nothige Geisterprufungsgabe befigen. Ihnen hauptfächlich ift es Bedürfnig, fich an eine Auftorität anguklammern; wer ihnen mit Ungewöhnlichem zu imponiren weiß, der gewinnt fie. hingu tommt, daß in einer Zeit weitberbreiteter Ungufriedenheit mit einem niederen Lebensloofe die Leute gern nach ben Bollengebilden glanzender Chimaren greifen. Und man weiß, daß der Mormonismus fich bisher hauptfächlich aus ben unterften Schichten ber europäischen Besellschaft, befonders aus dem Pauperismus Englands refrutirt hat. In Amerika trat er unter ber Menge ber vorhandenen protestantischen Getten auf und war ja Anfangs teineswegs, was er unter dem Drud von Augen und durch die fich immer dreifter enthullende Entfittlichung seiner Leiter allmählig wurde. Die veligibse Erziehung ber Masse in den

Bereinigten Staaten war und ift entfeplich vernachläffigt; benn die Swatsschulen nehmen ans Pringip den Religionsunterricht nicht in fich auf, die Sonntagsschulen aber erfeten bie in den meisten protestantischen Gemeinschaften so ganglich vernachlässigte Ratechefe keineswegs. Biele ans Europa Eingewanderte werden in diesem Settengewirre völlig confus und fchwimmen awischen ben verschiedenen Rirchenparteien herum, bis fie endlich in Dieser oder jener - wer weiß von welchen zufälligen Ginfluffen beherricht - fich niederlaffen. Die Zeit aber, ber ber Mormonismus seinen Ursprung verdankt, war ohnehin karakterifirt durch jene unter dem, Amerita eigenthumlichen Suftem ber " Neuen Magregeln " bervorgerufene, religiöse Aufregung. Das wilde Fener ber methodistischen "Rovivals" lief damals helle brennend durch das Land. Beinahe alle Setten waren davon angeftedt; viele schwächere Gemuther, aufgeregt burch ein gemuthloses Sturmen und die grelle Höllenmalerei der schwärmerischen, auf die "Angstbant" die Sünder rufenden Bufprediger, und unbefannt mit der einfachen, innigen Majestät des Evangeliums und ber Gnade, waren fähig zu allen Extravaganzen. Auch die Milleriten, die zum Theil in weißen Rleidern auf freiem Felde feloft in der Umgebung großer Städte an bestimmtem Tage die Antunft des Herrn und ihre Auffahrt mit ihm erwarteten, konnten damals eine Rolle spielen. Das Stiften neuer Setten ift überhaupt in Amerika gar nichts Ungewöhnliches. Man bente an die Otterbeiner, Beinbrennersleute, Albrechtsleute, Campbelliten u. A. — Daß aber gerade in Amerika, also in seiner eigenen Beimath, ber Mormonismus fo frühe entlarbt und fo gründlich gehaßt wurde, hier, wo Dupende von Setten ichon lange friedlich neben einander vegetiren, das ift nicht mur ein Gericht über ben Mormonismus, sondern auch ein Zeugniß des richtigen sittlichen Taltes und des bedeutenden Mages von gefundem Menschenberstand, woran die neue Welt die beste menschliche Bürgschaft ihres Bestehens bisher hatte. Nur wer Amerika gar nicht kennt noch versteht, kam im Mormonismus eine Macht wähnen, die für die Buftunde ber jest mehr als 25 Mill. E. ber Bereinigten Staaten von irgend einer allgemeineren, bleibenberen Bebeutung werben fonnte. Das Philad. Evening Bulletin sprach (Nov. 13, 1855) das hier allgemein feststehende Urtheil aus, wenn es fagt: The Mormon settlement, in the Utah, is a standing monument of infamy to the United States of America — a disgrace to the country, and all the more so, because it appears to be regarded with almost incomprehensible apathy. Were we a Godless race without a Church or a Bible, Mormonism, from its very social features, would still be a burning disgrace to us — as it is, it is monstrous. Einem Ronflitt mit ber exefutiven Gewalt bes Landes hat die Mormonen, feit fie in Utah find, eben nur biefe ihre geographische Ifolirung entzogen, und diese felbst ift ein Gericht über fie.

Wir schließen mit Angabe einiger Quellen. The book of Mormon, Palmyra 1830 (f. oben; die Originalausgabe ift ziemlich felten auf dem Markte zu finden und wird jest gewöhnlich in Amerika mit etwa zehn Dollars bezahlt; das Werk ift aber bereits ins Französische, Schwedische, Deutsche Sbei Restler und Melle, Samburg und in andere Sprachen übersett). - Doctrines and Covenants, Ausgabe von Nauvoo 1846. - The Evening and Morning Star, edited by W. W. Phelps, 1832, 1833. -Times and Seasons, gegrundet und herausgegeben in Nanvoo 1843 ff. - The Seer, edited by Orson Pratt, Washington (bas am Regierungssitz bes Landes herausgegebene Organ des Mormonismus). - Deseret Nows (seit mehreren Jahren in Salt Lake City erscheinend, worin manche Borträge ber Mormonenbrediger mitgetheilt werben). - Millennial Star, Liverpool (Bochenschrift, 15 Bande bis 1853). - Patriarchal Order, or Plurality of Wives, by O. Spencer, Chancellor of the University of Descret, 1853. - Voice of Warning to all Nations, by Parly P. Pratt (bief Buch foll mehr als alle andern mormonischen Publitationen zur Berbreitung der Gette beigetragen haben). - Reports of the Scandinavian, Italian, Prussian Missions of the Latter Day Saints; Liverpool 1853. -- The Mormons, by Th. Kane 1850 (f. oben). - An Expedition to the Valley of the Great Salt Lake of Utah etc., with an

authentic account of the Mormon Settlement etc. by Howard Stansbury, Capt. Corps. Topogr. Engineers, U. St. A., Philad. 1852 (bebeutend für die Geographie, mit Bilbern und zwei guten großen Rarten verfehen, beurtheilt die Mormonen im Gangen gunftig, geht aber auf ihr Lehren und Leben nicht grundlicher ein). — History of the Mormons, by Lieut. Gunnison, Philad. 1852 (gibt Augenzeugniß und viel geschichtliches und doctrinelles Detail). — The Mormons, illustrated by Forty Engravings, London 1852. - Utah and the Mormons etc, by B. G. Ferris, late Secretary of Utah Territory, New York 1854 (burch Mittheilung eigener Beobachtungen werthvoll und ben Mormonen feineswegs gunftig). - Mormonism, in der Edinburgh Review 1854. — Ursprung und Begrundung ber Bielweiberei unter den Mormonen, bon Dr. Karl Andree, im "Andland", XXVIII, Nr. 1. p. 3 ff. — In neuester Beit erschienen manche Werte, die Auspruch auf historische Treue machen, aber unberfembare Spuren ber Filtion an fich tragen, 3. B. Female Life amongst the Mormons 1855, u. a. — Une visite chez les Mormons; extrait du journal de M. Jules Remy, naturaliste françois (Courrier des Etats-Unis, Février 1856). Oishaufen, Geschichte ber Mormonen.

Rachtrag: Die neuesten Ereignisse betreffend Utah und die Mormonen zeigen bentlich, daß die Mormonenfrage wenigstens nach der Seite der Politit der Bereinigten Staaten zu einer Entscheidung tommen muß.

In Jahre 1850 wurde eine Territorialregierung für Utah begründet. Utah kam badurch förmlich unter die Constitution und die Gesetze der Bereinigten Staaten, sosern dieselben dort Anwendung sinden. Das betressende Gesetz verlangt, daß der Prässent der Bereinigten Staaten, unter Zustimmung des Senates, einen Gouverneur für das Territorium ernenne, der zugleich Suberintendent der Angelegenheiten mit den Indianern sehn soll; ebenso erneunt der Prässent einen Secretary, drei Richter als obersten Gerichtshof, einen Marschall und einen Staatsanwalt. In Folge später erlassener Gesetze wurden noch andere Beamte ernannt. Am 20. Sept. 1850 wurde sofort der oft genannte Brigham Joung zum Souverneur von Utah ernannt und belleidet das Amt seither. Wir wissen, daß er zugleich das geistliche Haupt der Mormonen — und das sind die meisten Bewohner des Territoriums — ist und daß sein Wort absolutes Ansesen genießt.

So lange nun die Gesetze der Bereinigten Staaten überhaupt in Achtung stehen und die Territorialbeamten nach denselben in ihrem Amte handeln oder in Gemäßheit berselben zu handeln nicht behindert sind, so kann um religiöser Fragen willen keine Collision zwischen der obersten Tentralgewalt und dem Territorium entstehen. Allein es sind klare Beweise genug vorhanden, daß Gouverneur Young, auf den Fanatismus seiner Anhäuger und auf seine lokale Isolirung pochend, um die Gesetze der Bereinigten Staaten sich wenig bekümmert und dieselben keineswegs in Anssührung bringt. Nattleich waren damit den übrigen Beamten die Hände völlig gebunden und ihre Lage wurde so bedenklich, daß sie sich alle, mit Ausnahme zweier untergeordneten, um ihrer versönlichen Sicherheit willen von Utah zurückzogen.

Somit bestand fortan eigentlich keine die Centralgewalt der Bereinigten Staaten repräsentirende Regierung bei den Mormonen, sondern nur die monarchische Oberpriestergewalt Youngs. Um daher einer deutlich vorliegenden Pflicht zu genügen, ernannte Prässent Buch anan einen Gouderneur (Eumming) an Youngs Stelle. Letterer aber erließ sofort eine Proclamation, worin er entschieden erklärte, seine Postition mit Gewalt behaupten zu wollen. Da er hiebei der Zustimmung seiner Anhänger sich ersreut, so besindet sich das Territorium im Stande offener Rebellion gegen Geset und Exekutivgewalt der Bereinigten Staaten, der erste derartige Fall in der Geschichte derselben. Es ist kein Zweisel, daß Young das Sintreten dieses Berhältnisses längst erwartete. Er hat seit Jahren im Stillen Kriegsrüssung betrieben und Wassenvorräthe angehäust. Die nicht zum Mormonenthum übertretenden Ansleder wurden bedrückt und

Morone 17

erlangten tein Recht. Die Indianer wußte Poung kluger Weise auf seine Seite zu bringen und gegen die Bereinigten Staaten Gewalt zu erbittern, und er hofft auf ihre Hülse im Falle eines Krieges. Alle den Mormonen zu Gebote stehenden Kräfte concentrirt er seit Monaten in Utah. Die Vorposten und Missionsstationen in Europa und Amerika wurden meistens alle schnell aufgegeben und die Gläubigen sammelten sich um ihr Oberhaupt. Se sollen Borräthe aller Art auf wenigstens drei Iahre angehäuft seyn, und wenn je der Kampf der Wassen ungünstig für die Mormonen aussallen sollte, so würden sie, der Gewalt weichend, sich mit ihren Vorräthen auf die Flucht in die Gebirge des Nordwestens begeben. Man hört, daß sie ohnehin eine Auswanderung nach Banconvers Insel im Sinne haben.

Der Präsident der Berein. Staaten genügte nur einer deutlich vorliegenden Pflicht, indem er einen Theil der Armee der Berein. Staaten unter obwaltenden Umständen gegen Utah in Bewegung setze. Dasselbe wird wohl bald einem Doppelangriff, nämlich vom Missoni und zugleich von Californien her, ausgesetzt sehn. Die öffentliche Meinung in den Berein. Staaten ist ganz einstimmig darüber, daß Geduld und Nachsicht gegen die Mormonen erschöhft sind und energische Maßregeln nicht länger ausgeschoben werden dürsen. Die neuesten Rummern der A. Ztg. haben, wie bekannt, über diese Maßregeln und ihre Resultate Bericht erstattet.

(Bergl. noch The President's Message to the Senate and House, Dec. 1857.)
Philadelphia, December 1857.
B. J. Mann.

Der Cardinal Giobanni de Morone hat im fechzehnten Jahr-Morone. hundert eine nicht unbedeutende Rolle gespielt. Gine Reit lang war er von der Bahrheit der evangelischen Grundfate durchbrungen und schlof fich den ausgezeichneten Dannern an, beren Stellung und Ginfluß am pabftlichen Sofe bie Soffnung möglich machte, es tounte eine Reformation aus dem Schofe der tatholischen Kirche selber hervorgehen. Durch die Augst vor Schisma und Reperei irre gemacht, wurde er nachher eine ber Sauptstützen des Babstthums, obgleich der humane, hochgebildete Mann, der felbft Berfolgung erbuldete, in seinem Benehmen stets maßig blieb. Selbst seine protestantifch gewordenen Landeleute ertannten bieß an; in einem feiner Dialoge (Bafel, 1568. 878 f.) lagt Ddino burd Morone die Todesftrafe der Reter gegen Bius IV. bestreiten. Er ward geboren den 25. Januar 1509 zu Mailand aus einer der ersten Batrizierfamilien der Stadt. Nachdem er zu Padua seine Studien vollendet, wurde er bereits im Jahre 1586 Bischof von Mobena. In demselben Jahre fandte Baul III. den durch Geburt, Reuntuiffe und Gewandtheit gleich hervorragenden jungen Bralaten als Runtius zu Konig Ferdinand mit dem Auftrage, den Zwiespalt zwischen den Lutherischen und ben 3minglischen genau zu beobachten, weil man auf biese Enfzweiung die Erwartung ftlitte, die Reformation wurde in fich felbst zusammenfallen, und zugleich au verfuchen, ob nicht die deutschen Reichsftande vereinzelt und durch Ueberredung kluger Mittelspersonen zur Rirche zurudzuführen waren. 3m Jahre 1540 follte Moron e bem Religionegesprache bon Speier beiwohnen; ale bie Berfammlung nach Sagenau verlegt wurde, weigerte er fich, ihr dabin zu folgen, weil er befürchtete, es möchte Manches geschehen, das der bem romischen Stuhle gebuhrenden Achtung zuwider ware; auch hatte ihm ber Bapft verboten, fich mit ben Lutherischen in Disputationen einzulaffen. Er fand fich indessen bei dem Colloquium von Worms ein, wo unter seines Freundes, des Legaten Contarini, Ginfluß die Ratholischen ziemlich verfohnliche Gefinnungen au-Auf dem Reichstage zu Speier (Februar 1542) erfchien er abermals als Rumtins; seine Instruttionen empfahlen ihm Klugheit, doch follte er fich über ben Reichsabschied vom 29. Juli 1541, melder den Mitrnberger Frieden erneuert hatte, beklagen, und wegen des verlangten Concils einerseits bes Pubstes Bunfch, demfelben beizuwohnen, und fein Alter borfchuten, andererfeits die Furcht aussprechen, wenn bas Concil im Dentschland gehalten wurde, möchte der Zungenstreit leicht zu einem Schwerterkampf führen; baber follte er eine italienische Stadt vorschlagen und nur nothgebrungen Tris Real-Encollopable für Theologie und Rirche. X.

18 Morone

bent zugeben. Er hielt feinen Bortrag ben 23. März; die tatholischen Stände nahmen zulett Trident an; der Kaiser jedoch, der der Hälse der Protestanten zum Türkentriege bedurfte, verlängerte ihnen den Religionsfrieden.

Bahrend seiner Anwesenheit in Deutschland wurde Morone jum Cardinal erhoben; als solcher kehrte er in sein Bisthum Modena zurud. Hier begann er alsbald eine gang andere Thatigleit, als einem romischen Bischof geziemte. Wie viele Andere seiner damaligen Landsleute, war Morone schon fruh von dem Zuge ergriffen worden, der Männer wie Contarini, Fregoso, Reginald Bole u. A., unabhängig von der deutschen Reformation, zur Wiederaufnahme der Lehre von der Rechtfertigung durch ben Glauben führte; was er in Deutschland gesehen und gehort, mag bazu beigetragen haben, diese Gestinnungen in ihm zu befestigen. So erklärt sich sein Benehmen zu Modena. Schon im J. 1530 waren hier Protestanten; zehn Jahre später sammelte sie der Sicilianer Paolo Ricci zu einer Gemeinde, an welche 1541 Luther ein Schreiben richtete. Diefe Gemeinde nun ließ Morone ruhig gewähren; er foll fie fogar, fowie die zu Bologna, seines Schutes versichert haben. Sein Caplan, Girolamo da Modena, war Borfteher einer Atademie, in welcher mehr von dem Evangelium geredet wurde, als von gelehrten und literarischen Dingen. Morone felbft predigte bie Rechtfertigung und das Unverdienst der guten Werte, und foll sich über die Beiligen, die Reliquien, bie Anbetung der Maria in reformatorischem Sinne geäußert haben. Bornehmlich aber verbreitete er das im 3. 1542 zu Modena gedruckte Buch "Del beneficio di Giesu Christo orocifisso verso i christiani"; bem Buchdruder ließ er fagen, es menigeltlich au die Armen abzugeben, er selbst werde die Kosten tragen. Im August 1542 sandte ihn der Pabst mit den Cardinalen Reginald Pole und Paristo nach Trident, wohin burch eine Bulle bom 22. Mai bas Concil ausgeschrieben war, bas aber biegmal noch nicht zusammen tam. Selbst von Trident aus schrieb noch Morone an seinen Bicar gu Modena, er folle barauf halten, daß die Beiftlichen nur von dem Bertrauen auf bas Blut Christi predigen und daß sie in der Beichte nicht selbst absolviren, sondern nur im Ramen Chrifti Absolution hoffen laffen. Bare Morone von festerem Rarafter gewesen, jo batte er in feiner hoben Stellung ein Reformator Italiens werben tonnen ober ware benjenigen seiner Landsleute gefolgt, die ihr Baterland verließen, um ihrem Glauben treu zu bleiben. Als aber in dem nämlichen Jahre, 1542, die römische Inquisition eingesetzt wurde und alsbald die Berfolgung begann, wurde er schwantend, und es dauerte nicht lange, so siegte bei ihm das Cardinals-Interesse über das reformatorische Bestreben. In einem Briefe an Contarini flagte er felber, baf mon behaupte, Modena fei eine ganz lutherische Stadt; mit Sadolet und Cortese bemühte er fich, Die Mitglieder der Modenenser Alademie zu überreden, ihre Anhänglichkeit an bas Babstthum an bezeugen. Er meinte, den Glauben an das einzige Berdienst Chrifti neben der romischen Dogmatit behalten zu konnen; er fürchtete, die Einheit der Rirche zu zerreißen, und blieb auf halbem Wege ftehen.

Ende August 1544 sandte Paul III. Morone an Karl V., nm ihm ein Schreiben voll bitterer Borwürfe über den Speierer Reichsabschied vom Juni 1544 zu überbringen, der den Protestanten zu günstig war. Kurz darauf wurde er Legat von Bologna; 1548 resignirte er diese Stelle, sowie das Disthum von Modena, wogegen er das von Rodara erhielt. Im I. 1555 war er Runtius auf dem Reichstage von Augsburg, wo er den Resigionsfrieden nicht verhindern konnte. Als Beter Caraffa unter dem Ramen Baul IV. Pabst geworden war (Mai 1555), begann die Bersolgung der edangelischen Italiener heftiger als je. Paul IV. erinnerte sich an Morone's Benehmen zu Modena im I. 1542. Der Fiscal-Procurator mußte eine Reise von Artikeln ausstellen, welche Morone vorgeworsen und theils als ketzerisch und standalds, theils als der Letzere verdächtig ausgegeben wurden: er habe die Rechtsertigung gelehrt, das Buch von der Wohlthat Christi verbreitet und Aehnliches mehr. (Diese Articuli comtra Moronum wurden 1558 von Berg er io herausgegeben und sinden sich wieder abgedruckt bei Schelborn, Amdeni-

tates literariae, Bb. 12. S. 468, jeboch ohne Bergerio's Bemerkungen.) Im Jahre 1557 wurde Morone gefangen gefest; eine Commiffion von vier Cardinalen, wormter der Großinquifitor Dichaele Shlelieri, follte ihn richten. Mit ihm waren angeklagt San Felicio, Bifchof von Cava, und Foscarari, Bischof von Mobena. Zugleich kamen ber Carbinal Reginald Bole, ber von feiner Legation in England abberufen wurde, und deffen Freund, der edle Benetianer Aloisto Briuli, in Untersuchung. Pole richtete an ben Babft ein Schreiben, um feine Unschuld und die Briuli's und Morone's barnethun; Lettexer blieb jedoch im Gefängniß bis zu Paul's IV. Tode, 18. August 1559. Der neue Babft, Bius IV. ertiarte ihn für unschuldig, verlieh ihm reiche Benefizien und bediente fich seiner Dienste in den wichtigsben Angelegenheiten. Als den 18. 3amuar 1562 bas Tribentiner Concil wieder eröffnet wurde, fandte er ihn als Legaten gu Raifer Ferdinand. Diefer brang auf tief eingreifende Reformen; Dorone, ber fich im April zu ihm nach Insbruck begab, brachte es nach langen Berhandlungen bahin, ihn nachgiebiger zu ftimmen; er überredete ihn, seine Borfchläge witteben auf dem Concil, besonders von Seiten der Spanier, zu viel Widerstand finden, es wirde nur Berwirrung und Bergogerung entstehen, übrigens werde ber Pabft fpater Mes, was ber Raiser verlange, gewähren. Ferdinand brang nun auf schnelle Beendigung bes Concils; Morone hatte nichts Anderes gewünscht. Das Concil fing nun an, feine Geftatt ju berandern, und ließ fich leichter behandeln, wie Morone, der es im Jahre 1563 prafibirte, berichtete. Er beeilte fich, den Schluß der Bersammung herbeizuführen, der den 4. Dez. 1563 ftattfand. In ber borletten Sigung fprach er, nachbem er Die Refultate des Concile angeführt, das bedeutsame Wort: "Bielleicht hatte noch Größeres gewänscht werden komen; Gott wird aber vielleicht, um die auf Borbereitung und Abfaffung ber Befoluffe verwandte Dube ju belohnen, einft ben Beg zu Befferem zeigen." Er hiett alfo die Beschüffe nicht für absolut vollfommen; er hatte die Ahmung von etwas Befferem und legte, wie Menzel richtig bemerkt (Geschichte ber Deutschen, 4, 271), bas vielleicht unwillfürliche Zeugniß ab, daß zu Erident nicht das Letzte gefagt seh über die Korm der chriftlichen Bahrheit. Morone's Dienke beim Coneil wurden 1564 durch seine Erneumung als Detan bes Sacrum collogium belohnt. Seine eigentliche firchtiche Thatigfeit war beendet. Mehrmals wurde er noch zu diplomatischen Sendungen gebrancht; 1575 fandte ihn Gregor XIII. nach Genua, um bafelbft ansgebrochene Unrus hen beignlegen; das Jahr barauf ging er wegen der polnischen Augelegenheiten als Legat zu Raiser Maximilian II. Er farb zu Rom ben 1. Dezember 1580. - G. Aber ibn die sehr unvollständige Abhandlung von Frid in Scheshorn's Amoenitates literariae. Bb. 12. G. 587 f.; Mind, vermifchte hiftorifche Schriften, Bb. 2. S. 111 f.; und beffen Dentwürdigkeiten gur Gefchichte ber brei letten Jahrhunderte, G. 218 f. C. Samidt.

Morrifon, f. Miffionen, protestantifche.

Mortuarium, f. Abgaben.

Worns, Samuel Friedrich Rathanael, einer der bedeutendften sächstischen Theologen aus der Schule Ernesti's, wurde den 30. November 1738 in Laubau in der Oberlansitz geboren. Bis zu seinem 19. Jahre blieb er im elterlichen Hause, wo er sich unter der sorgfältigen Leitung seines Baters, der die Stelle eines vierten Lehrecs an der lateinischen Schule zu Landam besteidete, zu einem gelehrten Bernse vorbildete. Dann bezog er im I. 1764 die Universität Leidzig, um dem Beispiel seines Baters zu solgen und sich für den Schuldienst vorzubereiden. Zu dem Ende hörte er mit großem Sifer theologische, philosophische und philologische Borlesungen; von allen seinen Lehrern gewann jedoch bald Ernesti, der Resonnatur der Eregese, einen überwiegenden Einstlist auf dem talentvollen Itunsling. Denn das Prinzip der grammatisch-hiswrischen Methode der Anslegung der Bibel und die sür die Andendung dieser Methode undedingt nothewendige Forderung der Unabhängigkeit der Eregese von dem dogmatischen System wiese beiden Grundgedausen Ernstli's, von denen die in der Witte des 18. Jahrhamdiese beiden Grundgedausen Ernstli's, von denen die in der Witte des 18.

20 Morns

berts beginnende Reugestaltung ber Theologie getragen wurde, eignete fich Morus vollständig an. Damit hatte er aber eine Errungenschaft für seine geistige Entwickelung gewonnen, die ihn bei feinem religiöfen Sinn, bei feiner philologischen Derterität und bei seiner soliden historischen und philosophischen Bildung befähigte, einmal selbständig an bem Ausbau der wiffenschaftlichen Theologie mitzuarbeiten. Auch die Führungen seines außeren Lebens wiesen ihn auf diesen Beruf. Rachdem er fein Triennium absolvirt hatte, übernahm er nämlich für einige Zeit die Erziehung der Kinder des Dr. Ludwig, bes bamaligen erften Professors ber Medizin in Leipzig. Durch bieses Berhaltnif follte er aber bauernd an Leipzig gefesselt werben. Denn Endwig sowohl als Ernefti, mit bem Morus ichon bon feinen Studienjahren ber in innigen perfonlichen Beziehungen ftant, ermunterten ben Jüngling, ber fich in dem bilbenben Berkehr bes Ludwig'ichen Saufes immer vielbersprechender entwidelte, von einem Schulamt abzusehen und fich der alademifchen Lehrthätigfeit zu widmen. Dorns folgte biefem Rath und habilitirte fich, nachbem er 1760 bie Magisterwurde erlangt hatte, im 3. 1761 bei der philosophischen Fakultat. Er begann seine Thatigteit damit, daß er lateinische und griechische Schrift. fteller, namentlich ben Longin, mit vielem Beifall erflarte; auch bie bffentliche Anerkennung feiner Leistungen ließ nicht lange auf fich warten; 1763 erhielt er eine Collegiatur im Fürstencollegium; 1768 wurde er außerordentlicher Professor, 1771 Brofessor ber griechischen und lateinischen Sprache, 1780 Ephorus ber Stipendiaten. Bon ba an beschäftigte er fich eifrigst mit ber Exegese bes neuen Testaments und erklärte in seinen Borlefungen alle Bucher deffelben außer ber Apotalppfe, für beren kunne, bilberreiche Boefle bem mehr nuchternen Interpreten bas Interesse und wohl auch bas Berftandnig abgeben mochten. Diefe theologischen Borlefungen trugen für Morus die Frucht, daß er 1782 beim Tode seines Meisters Ernesti als beffen anerkannt bester Schüler in die theologische Falultät verfest wurde, in der er 1785 aur britten und icon im folgenden Jahre jur zweiten Professur aufrudte. Die Berleihung einer Brabende bes Domftiftes Meißen an Morus noch in bemfelben Jahre und feine im Jahre 1787 erfolgende Ernennung zum Mitglied bes Confistoriums schlossen endlich die Reihe ber öffentlichen Anerkennungen, die bem um die Bluthe des theologischen Studiums in Leipzig und um den Ruhm der fachfischen Gelehrsamteit hochverdienten Manne zu Theil wurden. Denn schon den 11. November 1792, turz vor Bollendung seines 56. Lebensjahres, starb Morns, betrauert von feinen Schülern und Collegen, bis an fein Ende trot feines fcmadlichen Rorpers in feltenem Dage treu in feinem Berufe, fein ganges Leben bindurch ausgezeichnet durch ungeschmintte Frommigfeit, Demuth und Liebe gum Frieden .-Sauptfachlich hat fich Morus um die Eregese bes R. T. verdient gemacht, indem er nicht bloß in seinen Borlefungen den Fußstapfen Ernefti's folgte, sondern auch namentlich bie Theorie ber hermeneutit im Beifte seines Lehrers weiter bilbete. Seine hierher gehorenden Abhandlungen: de discrimine sensus et significationis in interpretando, de causis, quibus nititur interpretatio allegoriarum unb enolich de nexu significationum eiusdem verbi (in Mori Dissertat. Theol. et Philol. Vol. I. Lips. 1787. Vol. II., nach Morus' Tode herausgegeben von Reil, Lips. 1794) tommen einen bleibenden Berth in Anspruch nehmen, wenn auch seine Praclectiones über die meisten Bucher bes neuen Teftaments, nach feinem Tobe von bankbaren Schülern aus Collegienheften herausgegeben, unter fich felbst von ungleichem Werth, jett nur noch filr die Geschichte ber Biffenschaft Bedeutung haben. Gerade vermöge seiner eregetischen Tuchtigkeit nahm Dorus aber auch in der spstematischen Theologie eine selbstündige und nicht unbedentende Stellung ein. Man fann feiner Epitome Theologiae Christianae, einem weit berbreiteten dogmatischen Compendium, das aus seinen Borlefungen hervorging und das zuerst Leipzig 1789, in zweiter Auflage 1791 erschien, immerhin Mangel an Confequenz und suftematischer Scharfe vorwerfen, das Berdienst bleibt ihr, daß fie auf der einen Seite ebenso frei von der Scholastik der damaligen orthodoxen Dogmatik ift, wie sie auf der anderen Seite das entgegengesette Extrem vermeibet, ben positiven Inhalt bes driffis

Morus 21

den Dogmas neologisch zu verflüchtigen; benn fie macht ben Bersuch, rein ben eregetifch ermittelten und am Consensus ber Schrift gepruften Lehrinhalt ber Bibel in spftematischer Form darzustellen, eine Arbeit, die um so dankenswerther war, je schroffer fich foon damals die alte Orthodoxie und eine neue fritische, aber nur allzu oft unhistorifche Richtung zu scheiden begannen, zu der indeffen nur ein so gewiegter Ereget, wie Morns, fahig war, ber eben aus Refpett bor ben Resultaten ber Exegese eine Dittelftellung zwifchen ben ftreitenden Parteien einnahm. Auch Morus' Borlefungen über die driftliche Moral werden von feinen Schülern gebriefen, wie and feine Bredigten geruhmt werben. Gine Sammlung von biefen letteren, die 1786 in Leipzig gedruckt ift, zeigt, daß biefes Lob nicht ungerechtfertigt ift; meift behandeln biefe Predigten in biblifcher Saltung der Gebanten und in ernfter, schlichter Sprache Fragen aus ber Doral; gang frei von einer gewiffen nuchternen Trodenheit ift freilich feine berfelben; aber ein fcones Dentmal von Dorne' Bietat, bas bier nicht unerwähnt bleiben foll, finbet fich in diefer Sammlung, seine Leichenrede auf seinen Lehrer Ernefti, deffen würdigster Schüler unser Morus war. — Seine zahlreichen theologischen und philologischen Schriften finden fich vollständig bei Deufel im Gelehrtenlegiton unter dem Artitel "Morus" berzeichnet. - Für die Renntnig feiner Lebensumftanbe liefern die wichtigften Beitrage: eine Autobiographie von Morus, mitgetheilt in Bener's Magazin für Brediger, Bd. 5. Stild 2.; die Recitatio de Moro, habita a Christiano Dan. Bockio, einem Schiller und Collegen von Morus, brei Tage nach bem Tobe des Morus in der Leihziger Aula gehalten und sofort gedruckt; endlich Höhfner, auch ein Schuler von Morus, in feiner Schrift: Ueber bas Leben und bie Berdienfte bes verewigten Morus, 1793, in der namentlich ausführliche Mittheilungen über Morus' Borlefungen über Moral enthalten find. Bergl. außerdem noch: Beife, Mufeum für fachfifche Befchichte, Bb. 1. S. 26 ff.; Schlichtegroll, Retrolog ber Deutschen, 1792. 28b. 1. S. 304 ff.

Morns, Thomas, der Berfasser der Utopia, der Ranzler Heinrich's VIII., ber Marthrer bes alten Glaubens, ift um's Jahr 1480 in London geboren, wo fein Bater eine Richterstelle der Kings Bonoh befleidete. Strengen Gehorsam gegen bie Rirche lernte er im vaterlichen Saufe. Seine wiffenschaftliche Bilbung erhielt er querft in der St. Antonsschule zu London, dann im Hause des Cardinals Morton. Dieser fandte ihn fpater nach Orford. In vertrautem Berhaltniffe zu ben Begrimbern ber Massifichen Studien auf der dortigen Universität, Grochn, Linacre und Billiam Lilly, finden wir ihn mit Aristoteles und Plato, mit Uebungen in Profa und Poesie beschäftigt; er ift der bedeutendste unter den Bungern des für jetzt noch verdächtigen Huma-Daueben übt auch das Bertommen feine Gewalt über ihn aus; er macht bie scholakische Schule, den theologischen Studiengang durch. Zunächst entschied die perfonliche Befanntschaft mit Erasmus nicht nur seine Richtung überhaupt, fondern brachte auch ben besonderen Rarafter feiner literarischen Thatigfeit zur Entwidelung. wandte fich ber Satire ju und nahm fich Lucian's Art fur die Belampfung ber Unwifsenheit zum Mufter. Uebersetzungen Lucianischer Dialoge und zahlreiche Chigramme bezeichnen biefe Beriode. Dorus" Freundschaft mit Erasmus wurde bald eine fehr innige und bauerte, burch Correspondenz unterhalten, bis ans Ende fort. Sie bethätigte sich von Seiten Morus' in einer Streitschrift gegen den Lowener Dorpius zu Innften ber griechischen Sprache und ber Erasmischen Ausgabe bes neuen Testaments. In gleichem Sinne hat er fpater die Ginfahrung ber griechischen Studien in Orford gegen bie Griechenfeinde, "bie Trojaner", burchgefest.

Doch der Wille des Baters drängte ihn zum Studium des Rechts. Er vertauschte Oxford mit Lincolns Inn, und seine Talente, besonders seine Redesertigkeit, ließen ihn auch hier sich auszeichnen. Sehr jung trat er in's Unterhaus, aber der Zorn des Königs über eine muthige Opposition schreckte ihn in die Zurückgezogenheit der Londoner Karthause zurück. Denn seine Berehrung für die Ordnungen der Kirche und für asces

tisches Leben war von seiner Satire unangetastet geblieben; in diesem Puntte von Erasmus grundverschieden, wäre er sogar in einen Orden getreten, wenn nicht seine gesunde Natur ihn zur She und damit zur Ausübung seines juridischen Berufs geführt hätte. Ein beliebter und vielbeschäftigter Abvokat, ein geachteter Untersheriss von London, war er zugleich durch seine gewandte und wissige Unterhaltung berühmt. Geschäftstüchtigseit und geselliges Talent empfahlen ihn gleich sehr dem Könige. Nachdem er sich in diplomatischen Sendungen, wie z. B. zu einer Handelsconserenz in Brügge (Eingang der Utopia), erprobt, zog ihn 1518 Heinrich VIII. ganz in seine Dienste — ein Tudor den Bersasser utopia.

Denn schon 1516 hatte er biefes fein berühmteftes Wert geschrieben, ben Thous einer ganzen Gattung bon Schriften, der Staatsromane. Unter der Form einer Beschreibung einer Insel ber Gubsee hatte er (im 1. Buch) seine Kritik bes englischen Staatswefens und der europäischen Politit, und (im 2. Buch) die Grundsape feiner Staatsbhilosophie ausgesprochen. Die platonische Republik schwebte ihm vor. aber Ein-Meidung und Gedanken waren aus der unmittelbarften Gegenwart genommen; viele Einzelnheiten finden ihren Commentar in gleichzeitigen Parlamentsatten \*). Den ungemeimeinen Erfolg hatte das Buch theils der Reuheit der Composition, theils der einleuchtenden Bahrheit des Prinzips zu danken, das dem imaginaren Staate zu Grunde lag: daß alle Glieber der Gefellschaft für fie arbeiten muffen, und daß in diefer Beziehung absolute Gleichheit der Berbflichtung und nur ein Unterschied in der besonderen Art der Arbeit ftattfinde. Das Wert richtet fich gegen die Trennung von Arbeit und Befit, gegen das Bestehen privilegirter Rlaffen von Müßiggangern, ohne darum die Arbeit von bloß materieller Broduktion zu verstehen. Darum fordert es Aushebung des Brivateigenthums, Gittergemeinschaft, gleiche Anspruche Aller an bas gemeinsame Erzeugniß; barum ift in Utobien bas Golb bas verachtetfte Metall. Schnitt ichon biefer Bedante tief in die damaligen Anschauungen ein, fo noch mehr ber andere, daß Religions. freiheit in Utopien besteht. Nur eine gottliche Borfehung und Unsterblichkeit ber Seele muß Jeder glauben, der burgerliche Rechte ausüben will. Die Formen der Religion find verschieden; die meisten Utopier haben eine Art natürlicher Religion. Stifter ihres Staats hat geglaubt, man wiffe nicht, ob nicht Gott einen mannichfachen und vielfältigen Dienft verlangend, Berfchiedenen Berfchiedenes eingebe ; benn in Reines Sand ftehe es, ju glauben, was er wolle. Man hat zwischen biefen Grundfaten und Morus' fpaterer Brazis einen fcneibenben Biberfpruch gefunden; man glaubte in bem Berfolger ber Protestanten ben Berfaffer ber Utopia nicht wieber zu erkennen. Als lein einmal hatte feine spätere Intoleranz politische Gründe, und dann verläugnete sich doch der gute Ratholit auch hier nicht. Allerdings fehlte es nicht an fartaftischen Ausfällen auf die Trägheit der Mönche nnd die Unwissenheit der Geistlichen oder auf die Berfidie der Babfte, und die in Utopien erlaubte Priefterehe verurtheilte das Colibat mit feinen Digbrauchen. Ja, fo ftart ift eine Stelle, die die Monche als Bagabunden zeichuet, daß More sie in späteren Ansgaben auszulassen für aut sand. Aber gegen die Sache felbst gingen diefe Ausfälle nicht. Denn nicht nur haben die Utopier für ascetisches Leben große Berehrung, sondern es sind auch ihre Priefter von der öffentlis chen Gerichtsbarkeit eximirt. Wenn fie ein Berbrechen begangen haben, werden fie Gott und fich felbft überlaffen. Gerade gegen die Hauptschäden der Zeit, gegen die kirch. lichen, richtet fich seine Satire am wenigsten. Ein Beweis, wie wenig seine allgemeine Grundfate und feine ganze Auffassung confreter Berhaltniffe vermittelt waren.

Es zeigte sich balb, daß er darum, weil er in Utopien Religionsfreiheit verlangte, nicht geneigt sei, in Europa den Pabst zu verlaffen. Der erfte wichtige Dienst, den er

<sup>\*)</sup> leber ben politischen Berth ber Utopia vergl. Mohl, Geschichte und Literatur ber Staatswiffenschaften. Ueber bie gleichzeitigen politischen und sozialen Berhaltniffe Englands f. bas erfte Kapitel von Fronde, History of England etc. Vol. L

Morns . 23

bem Könige leistete, war, beffen Buch über bie fieben Sakramente gegen Luther durchansehen und zu ordnen. Zwar warnte er jett noch den König, dem Pabst nicht zu viel Macht zuzuschreiben; es ware möglich, daß er das später bereuen mußte, wenn er etwa in politischen Streit mit ihm gerathe. Aber bald war er ber Hauptkampfer für das Pabstthum in England. Auf Luther's Antwort an Beinrich ließ er 1523 eine Rosponsio ad convicia Luthori ausgehen, burch die er sich das Lob verdiente, er habe die größte Gefchicklichkeit unter allen Mammern in Guropa, Schimpfworter in gutem Latein Den einheimischen Retereien begegnete er in englischer Sprache; er bertheis digte die alte Kirche, nicht bloß ihre Dogmen, auch alle ihre Ceremonien in seinem Dyaloque, 1529, und in vielen kleineren, gegen Tinbal, Frith und Andere gerichteten Schrif-Bunachst freilich wurde vorzugsten. Dem entsprach auch feine politische Haltung. weise sein Rednertalent bei den Berhandlungen von Amiens und Cambran gelibt. Aber als Kangler bon Lancaster und Mitglied des geheimen Rathes ubte er Ginfluß auf das Berhalten ber Regierung in den firchlichen Fragen; der Ronig, der gern mit ihm theologifirte, hielt viel auf ihn. Ale Bolfen, im Berbfte des Jahres 1529 fiel, übertrug ihm ber Konig bas große Siegel. Es lag etwas barin, bag er, ein Laie, bie Ranzlerwurde bekleidete, die seither Cardinalen ertheilt worden war. Es war der erfte Schritt ber Emancipation von der geistlichen Gewalt. Auf der anderen Seite aber wurde Morus gerade gemahlt, weil er ber Rirche am nachsten ftand; er war fo pabfilich als ein Cardinal. Den Retern war er gefährlich; es wurden mehrere unter feiner Amts. führung hingerichtet. Er selbst rühmt sich spater, er sei ihnen beschwerlich gewesen. "Denn fo haffe ich biefes Geschlecht von Menschen, bag ich ihnen, wenn fie fich nicht befinnen, fo verhaft werden will als Einer; benn ich lerne fie immer mehr als Lente fennen, von benen der Belt große Gefahr broht." Denn das Bohl des Reiches war ihm vom Bestehen des Pabsithums abhängig. Er verfolgte nicht keterische Meinungen, fondern faatsgefährliche, aber alle teterischen Meinungen find ftaatsgefährlich, weil fie revolutionar find. Der Berbacht ruht auf ihm, dag ber Bag gegen die Reger ihn felbft die ftrengen Regeln des Rechts habe überschreiten laffen.

In biefer Hinsicht war er mit bem Ronig einig. In ber Chefcheidungsangelegenheit war er es nicht. Seine Haltung in dieser Richtung ift schwer zu verstehen. Er hatte feine Anficht dem Konige gegenüber ichon früher ausgesprochen. Gin eigenes Urtheil traue er fich aus Mangel an theologischer Gelehrsamkeit nicht zu; aber bas wiffe er, daß alle Rirchenlehrer die Che mit einer zweiten Frau bei Lebzeiten ber ersten ver-Er wußte auf der anderen Seite, daß der Ronig ichon fest entichloffen war, Anna Bolenn trop bem Babfte zu heirathen. Eben bas hatte ja Bolfen gefturzt. Richtsbeftoweniger nahm er das große Siegel an und trat in ein Rabinet mit dem Bater Annas; er legte im Namen bes Ronigs dem Parlament die Gutachten ber Universitäten vor : er fprach die Erwartung aus, daß alle Welt flar feben werde, der Ronig habe den Sandel nur gur Entlastung feines Gewiffens, jur Feststellung ber Thronfolge unternommen. Daneben widerftand er allen Berfuchen Beinrich's, ihn bon ber Unrechtmä-Rigleit feiner erften Che zu überzeugen; fortwährend beobachtete er borfichtige Burfichaltung; es ftehe ihm nicht zu, barüber zu entscheiden; im hintergrunde ftand es ihm feft, nur der Babft ober ein allgemeines Concil tonne bier Recht fprechen. Beinrich verftand fich endlich bagu, fein Gewiffen nicht weiter gn beunruhigen und fich feiner Dienste nur in anderen Angelegenheiten zu bedienen. Als der Rig mit dem Pabste offen und unheilbar wurde, legte More - aus Gefundheitsrücksichten - im Mai bes Jahres 1532 bas große Siegel nieber. Seine Briefe an Erasmus find voll von Anertennung ber toniglichen Gnabe; feine Entlaffung war in hohem Grabe ehrenboll. Er lebte nun langere Beit gurudgezogen, mit Ausnahme einer leicht abgewiesenen Rlage wegen Bestechung unbehelligt, mit einer "Apologie" feiner Amtethatigkeit und firchlichen Schriftftellerei beschäftigt. Ueber bie Angelegenheiten bes Tages schwieg er. Man ließ ihn auch dann in Rube, als er fich weigerte, der Krönung Anna's anzuwohnen.

24 Morns

Allein immer schroffer traten der König und die pabstliche Bartei sich gegenüber. Der Pabft fprach ben Bann über ben Ronig und ben Erzbischof Cranmer aus. Er und Karl V. verkehrten mit Ratharina. Um diese hatte fich eine weit verzweigte, durch bie Thätigkeit ber Bettelmonche wachsende Bartei gebilbet. Ihr Organ war die "Ronne bon Rent", urfprünglich ein somnambules Mabchen, die aber bald dazu migbraucht wurde, Offenbarungen und Beiffagungen wider den König unter bas Bolt zu bringen. Eine gerichtliche Untersuchung bedte bas Complott auf; auch More stand auf der Liste Man wußte, daß er auf Ratharina's Seite ftand, und man wußte, der Angeklagten. bağ er mit ber Ronne verhandelt hatte; auf Berheimlichung des Hochverrathe lautete bie Rlage. Doch er rechtfertigte sich. Biel hatte er nie auf ihre Offenbarungen gehalten; nur als eine Beilige hatte er fie besucht und ihr einen Doppelbutaten gegeben, baß fie für ihn bete; vor Ginmischung in politische Dinge hatte er fie ausdrudlich gewarnt. Gine Bitte an den König genfigte, um feinen Namen von der Anklagebill ftreichen zu laffen. Sein Mitangeklagter und späterer Leibensgenoffe Fisher, Bischof bon Rochester, berweigerte jede Entschuldigung; er wurde jur haft und Bermögenseinziehung verurtheilt; aber das Urtheil blieb auf dem Papier. Bon nun aber ruhte des Königs Berbacht, geschärft durch den haf der Anhänger Anna Bolepn's, auf den beiben, die man als die intellektuellen Saupter ber pabstlichen Partei betrachtete. Ihr Urtheil war im ganzeu Lande bei den Katholiken Autorität, und ihr Urtheil ging gegen den König, für den Pabst, der den König excommunicirt hatte und jeden Augenblid noch weiter gehen fonnte.

Als im Mara 1534 die Successionsatte erfchien, wurden Beide aufgefordert, sie zu beschwören; man wollte fich ihrer versichern. Dore erbot fich, die Succession ber Elisabeth anzuerlennen, denn die Erbfolge konne das Barlament andern. Aber er weigerte sich, die Rechtmäßigkeit der Scheidung und die Unrechtmäßigkeit der erften Che zu behaupten. Das Gesetz berurtheilte ihn hiefür zu Gefängniß und Bermögensverluft. Nach langer Berathung, ob man fich nicht mit der halben Anerkennung begnügen sollte, fiegte die Confequeng im toniglichen Rathe; er manberte in ben Tower. Gein Bermo. gen blieb feiner Familie; im Tower genog er fo viel Freiheit als möglich, insbesondere ungehemmten Bertehr mit den Seinigen. — Im November beffelben Jahres forderte eine Barlamentsatte bei Strafe bes Hochverraths ben Ronig als oberftes Saubt-ber Rirche anzuertennen. Go wie die Sachen ftanden, mußte man wiffen, weffen man fich bon der Beiftlichkeit und ihren Anhangern zu versehen habe. Satte der Konig Unrecht, so hatte ber Babst Recht und Beinrich's VIII. Königthum war in Gefahr. Das Gefets gab dem Ronig bas Recht, nach Belieben Jeden die Afte beschwören ju laffen. vergingen 6 Monate, ehe More und Fisher bagu aufgefordert wurden. Erft als bie Beiftlichteit allmählich fich vom erften Schreden erholte, ale Ungufriedenheit und pabftliche Sympathien überall laut wurden, als immer deutlicher das Recht des Konigs in Ameifel gestellt marb, glaubte man - mit Recht ober mit Unrecht - bie Gefangenen im Tower für die Sauptstütze diefer Opposition ansehen zu konnen, da ihr weithin befanntes und geltendes Urtheil die feindlichen Bestrebungen ermuthige. Der Suprematseid wurde ihnen vorgelegt, und ale sie fich weigerten, ihn zu schwören, der Prozes wegen Hochverraths gegen fie eingeleitet. Das Berfahren war ganzlich formlos, aber nicht tumultuarisch; man übereilte fich nicht; More's Brozeg dauerte 9 Bochen. Bielleicht wären sie auch dießmal noch entfommen. Aber mahrend sie als Hochverrather, weil Anhänger des Babstes, vor dem beinlichen Gericht standen, ernaunte in unbeareiflicher Berblendung Baul III. ben Bifchof von Rochefter jum Cardinal. Dieg scheint ihr Schidfal entschieden zu haben. Fisher's Saupt fiel am 22. Juni, bas Saupt More's am 6. Juli. Seine Festigkeit, seine Ruhe, feine scherzhafte Laune hat er bis jum letten Augenblide bewahrt.

Im Tower hatte er sich mit ascetischen Schriften befaßt — so: quod pro fide mors fugienda non sit. Seine lette Arbeit, in der ihn die strengere Haft des letten

Brozeffes unterbrach, war eine Busammenftellung der Leidensgeschichte Christi. Seine religiösen und ascetischen Uebungen — er geißelte sich — hat er nie ausgesett. Karatter ift unangreifbar. Aber es war eine fonderbare Difchung von hellem Berftand und Befangenheit in den hergebrachten Meinungen und Gewohnheiten in ihm; ein echter Englander, vermochte er über die Antorität bes Bestehenden nicht hinauszukommen : er hat den Beift, der noch jetzt in einem Theile der englischen Rirche fortwirtt, den Respett vor den funfzehn Jahrhunderten der fatholischen Rirche. Sein satirisches Urtheil reichte immer nur an's Einzelne; gerade die Scharfe feines tritischen Berftandes machte ibn einer Antorität bedürftig. Je weiter die Conflitte zwischen bem Reuen und bem Alten fich entwidelten, defto engherziger wurde er. Als das Schuldig über ihn gefprochen war, legte er offen das Bekenntniß ab, das fein ganzes Leben erklärt: die Autorität der Kirche habe ihn in seinem Urtheil geleitet. Bezeichnend ift, was er (bei Strype, I. App. Nro. XLVIII.) an ben Sefretar Kromwell fchreibt: fruher habe er aber des Pabstes Primat nicht so hoch gedacht; des Konigs Buch gegen Luther habe ihn guerft eines Befferen belehrt; feitdem habe er bei allen Rirchenlehrern von Ignatius an baffelbe gefunden. Diesen Autoritäten vermöge er nicht zu widerstehen. Doch habe er nie behauptet, daß ein allgemeines Concil nicht über bem Babst sen. Man fieht beutlich: sein Gewiffen ift burch die taufendjährige Uebereinstimmung gebunden; "es ware fonft in nichts Gewifibeit."

Morns' Hinrichtung machte ungeheueres Auffehen in gang Europa. Noch jest wird fie als eine der grausamsten Thaten eines tyrannischen Konigs hingestellt. Frage: tropbem, daß das Gefet jum Prozeg berechtigte und fogar noch weit hartere Strafe vorschrieb, war Morus' Hinrichtung ein Juftigmord. Bei feinem Berhor hatten die gröbsten Abnormitäten flattgefunden. Allein damit ist noch nicht gefagt, daß er nur als Obfer eines perfonlichen Saffes ober einer tyrannischen Laune fiel. Bon der politijden Seite betrachtet, tann man taum läugnen, daß Grund zu extremen Magregeln borhanden war. Es war bahin getommen, daß nicht blog Sandlungen und Worte, sondern daß Meinungen ftaatsgefährlich waren. Wo dem Konig Absetzung von Seiten des Pabftes brobte, ba hieß des Babftes Autorität über die des Königs feten geradezu so viel als zum Aufruhr bereit sehn. Die Regierung wenigstens hatte ein Recht, es so anzusehen, und sie verfuhr nach den Grundfätzen, die Morus selbst als Ranzler gegen die Reper befolgt hatte. Bas der ganzen Sache eine gehäffige Farbe gibt, ift nur, daß im Anfange des Conflitts zwischen König und Babst personliche und politische Motive durcheinander liefen. Aber gegen Morus speziell hat fich heinrich VIII. nie besonders erbittert, nie perfonlich gereizt gezeigt, und eine Anficht, die in perfonlichem Haß die Motive der Berurtheilung fucht, muß die Thatfachen entstellen.

Onellen, Literatur dis 1829 und Berzeichniß von Morus' Werken sind sehr vollständig angegeben bei Rudhart, Thomas Morus, 1829. Rudhart's Darstellung selbst ist trot der auscheinenden Gründlichkeit in katholischem Interesse start gefürdt — er folgt meist Lingard — in Manchem geradezu falsch. Seither: Walter, W. J., Sir Thomas More. London 1840. — Mackintosh, the life of Sir Thomas More. 2. ed. 1844. Besonders wichtig: Froude, J. A., Hist. of England from the fall of Wolsey to the death of Elizabeth. Vol. I. II. London 1856. C. Sigwart.

Mosatsches Geset ist diejenige Sitten und Lebenseinrichtung, welche dem issaelitischen Bolke durch Mose als Gesetzgeber aufgedrückt wurde und wodurch dasselbe erst zu diesem bestimmten, sich von anderen Bölkern unterscheidenden Bolke geworden ist. Auch andere alte Bölker, wie Griechen, Kömer, Phonizier, Inder, haben Gesetz und Gesetzgeber aufzuweisen; aber keine Gesetzgebung hat so tiese und nachhaltige Wurzeln geschlagen als die von Mose dem Bolke Ifrael verkündigte. Wenn sie daher auf Gott als lezten Urheber zurückgesührt ist, so hat diese eine andere Bedeutung, als das, was von Renes bei den Aegyptern (Diod. Sic. 1, 94.), von Minos bei den Aretern (Odhss. 19, 179.), von Lykurgus bei den Spartanern (Strabo 16, 762.), von Numa Poms

pilius bei ben Romern, von Boroafter bei ben Arimaspen (Dio. Chrysost. Or. 86, 98.), bon Zamolris bei ben Geten (Diod. 1, 94.), bon Zalentus bei ben Lotrern (Blut. Rum. 1, 11.), von Duhammed und anderen Gefetgebern erzählt wird. Die mofaische Gefetgebung gründet fich ihrem letten Urfprunge nach auf wirkliche Offenbarung Gottes, und fann auf anderem Bege eben fo wenig verftanden werden, als die gange Führung Ifraels, als namentlich ber Auszug aus Neghpten und ber 40jahrige Durchgang durch die Bufte. Das Gefet ftutt fich auf bas, mas in der Patriarchenzeit angelegt war, und ift die weitere Entwidelung berjenigen Grundzuge, welche fcon in bem Bunde Gottes mit Abraham angelegt find. Wie Gott schon diesen Erzbater aus ber Gemeinschaft bes Gögendienstes herausgenommen hat (3of. 24, 2. 3.), damit er bem wahren und unfichtbaren höchsten Gott allein biene (אל שַׁרָד 1 Mof. 14, 22., אַל שַׁרָד 1 מַרָּד 1 אַל מַרָּד 1 Mof. 17, 1.); fo ift von bem Bolte, feinen Nachsommen, die er ebenfo aus ber gogendienerischen Gemeinschaft Aegyptens herausgeführt hat (3 Mof. 17, 7. Amos 5, 26. Ezech. 20, 7. 8.), Jehovah ausschließlich als ber eine Gott und unsichtbare König bes Bolles (Richt. 8, 23. 1 Sam. 8, 7. Jef. 33, 22.) ju verehren und jeder Gogendienft au verabscheuen. Da ferner Gott sich bieses Bolles schon in seinen Batern auf eine fo ausgezeichnete Beise augenommen (Ps. 105, 14. 15.) und er sie aus Aegypten mit machtigem Arm unter Bundern und Zeichen ansgeführt hat, fo ift das Bolt fein Sigenthum (2 Mof. 19, 4. 5.; vgl. 3 Mof. 26, 12. 5 Mof. 29, 12.), und hat fich biefes Borrechtes durch Enthaltung von aller Unreinigkeit und Bermischung mit anderen Bbltern würdig zu machen (2 Mof. 23, 31-38. 34, 12-16.).

Waren das die Grundgedanken, welche die Ausführung des Bolkes aus Aegupten leiteten, fo floß daraus mit Nothwendigkeit die Ertheilung eines Gefetes. Daß daffelbe am Sinai, einem altheiligen Orte (2 Mof, 3, 18. 5, 1-3. 8, 27.), wo, wie an Ras defch oder Born Mispat (1 Mof. 14, 7., Beiligthum, Quelle der Entscheidung, בֵּרֶךְ בִּילְשָׁמֶבּם, eine berühmte Drakelstätte war, gegeben wurde, ist eine so feste Erinnerung des Bolles, daß fie über allen Zweifel weit erhaben ift. Die Grundlage der ganzen Gesetzgebung ift bas Zehngebot, und biefes, die reinste Moral enthaltende Gefet bestimmt bemnach auch die ganze übrige Gesetzgebung als fittliche und zur Sittlichseit hinführende, wenn gleich oft nur der Schein außerer Legalität uns in den vielfachen Befetesborschriften, beren die Rabbinen 613 \*) gezählt haben, als äußerlicher Zwed entgegentritt. Bare nicht diefer religibs-sittliche Beift bes Gesetzes auch fur bas Bolt Ifrael flar bor Augen gelegen, und hätte dasselbe nicht selbst in den mehr aukerlichen Geboten den verhullten Beift gefunden ober geahnt, fo konnten wir Lobpreifungen beffelben ans David's, Sistia's, Nehemia's Zeit, wie sie uns Pf. 19, 8 ff. 5 Mof. 4, 6-8. Pf. 119. entgegentreten, eben fo wenig begreifen als den ernften, sittlichen und heiligen Sinn, den es bei gottergebenen Menschen und Propheten wirklich und nachweisbar erzeugte. Daß biefes Grundgeset aus zehn einzelnen Geboten bestand, ift aus 2 Dof. 34, 28. 5 Dof. 4, 13. 10, 4., und daß es auf zwei Tafeln geschrieben ward, die in die Bundeslade gelegt wurden, aus 2 Mof. 31, 18. 82, 15 f. 34, 2. 5 Mof. 4, 13. 5, 22. 9, 10. 10, 1. befanut. Aber fowohl über die Abtheilung der Gebote ale über die Bertheilung derfelben auf den zwei Tafeln ift man lange nicht einig geworden, weil man verfaumt hat, abgesehen von allem Confessionsinteresse, die Sache aus sich selbst zu betrachten. Erft die neuere Zeit ift darüber ju festen Grundfagen gefommen. (Bergl. den Artitel "Delalog" Bb. 3. S. 319, wo auch ber Inhalt naher bezeichnet und flaffificirt wirb.)

Während nun alle irgend besonnenen Kritiker dieses Zehngebot dem Mose zugesschrieben haben, fühlten sich Manche berechtigt, ihm außer einem Theil der Opfergesetze alle übrigen abzusprechen, ohne jedoch irgend annehmbare, geschweige überzeugende Grunde barzulegen. Denn offenbar ist es kein Beweis gegen die mosaische Urheberschaft, wenn

<sup>\*)</sup> Sie find fammtlich aufgegählt in 248 Geboten und 365 Berboten bei 3oft, Gefchichte bes Jubenthums u. f. Setten, 1, 451 ff.

auch 2 Mof. 21, 1-28, 19. nach Emald, ifrael. Gefch. 1, 75., Anobel im Commentar über Erodus, bon einem Berte fammen muß, bas einem vorelohistischen Ber-\* faffer aus der Richterzeit angehört. Denn diefer hat dann hier ganz ficher nur das urfpringliche Bundesbuch mitgetheilt, wie es nach 2 Dof. 24, 3. 7. dem Bolte, nachbem es von Mofe geschrieben mar, borgelesen worden ift. Man findet weder in Sprache noch Zusammenhang etwas, was dieser Annahme widerstrebt; und das ware doch vor Allem erforderlich, wenn man es magen will, diefe Befetessammlung Dofe abzusprechen. Dazu ift aber auch nicht einmal der Bersuch gemacht worden. Alfo muß auch, felbst borausgefest, daß die Einfügung diefer Sammlung in ein größeres, uns nur in Brudftuden erhaltenes Wert ftattgefunden hat, diefe Gefetessammlung als ein achtes Wert Moje's betrachtet und als Grundftod der übrigen Gefeteswerte behandelt werden, obwohl nicht unwahrscheinlich ist, daß auch die Gesetze 3 Mos. 18. 19. aus dieser mofaifden Gefetessammlung genommen find, wenn fie auch erft vom fogenannten Clohiften, ber nachher fein Bert fchrieb, mitgetheilt wurden. Diese altefte Sammlung, Bundesbud genannt 2 Mof. 24, 7. הַמֶּר הַבְּרֵית, und enthaltend die Rechte (בְּשַׁבְּיִם 2 Mof. 24, 3.), unter welchem Titel es gewiß ftets befannt blieb, Mal. 3, 22., auf welche in ber Beit nach dem Eril wieder zuruckgegriffen wurde, enthalt aber manche Bestimmungen, welche nachher verandert, aufgehoben, ja mit entgegengesetten vertauscht wurden, woran fich zeigt, dag auch die mosaische Gesetzgebung demselben Wechsel ber Beitlichteit unterworfen wurde, wie jede andere Gefetgebung, obwohl die Grundgebanken unberändert blieben. Wir wollen das an einigen Punkten klar machen. In 2 Mof. 20, 22-26., was ursprünglich icon in diefes Bundesbuch gehören mochte, jedenfalls bem Berf. angehört, welcher 2 Mof. 21, 1—23, 19. eingeführt hat, wird den Ifraeliten gestattet, Althre bon Erbe ober Steinen zu banen. Der Elohift aber fennt 2 Mof. 27, 1-8. 38, 1-7. 39, 39. nur einen Altar, von Golg und mit Erz überzogen, was offenbar eine Abweichung ift. In dem altesten Berte wird gestattet, an allen heiligen Stätten Altare ju bauen, wie man denn auch folche an verschiedenen Orten bis zur Zeit Salomo's neben der Stiftshütte hatte und beunste (Richt. 6, 26. 1 Sam. 7, 17. 14, 35. 1 Kon. 3, 4.); ber Elohift fennt um einen Altar, auf welchem alle Opfer bargebracht werben follen (3 Dof. 17, 6.). Der Altar hat nach bem alteften Gefeteswert feine Stufen (2 Dof. 20, 26.), beim Cohiften ift er brei Ellen hoch, folglich muß er Stufen gehabt haben. Die Opferverrichter werben beim Borelohiften ohne Sofen gedacht, weil die Befurchtung ihrer Entblogung ansgesprochen wird (2 Mof. 20, 26.), beim Clohisten bagegen haben bie Briefter (2 Def. 28, 42.) Beinkleiber. Wenn nun dieg auch urfprünglich und zu Dofe's Beit bei den Brieftern fo gehalten wurde und die Gesetessammlung (2 Mof. 20, 22 ff.) nur für das Bolt bestimmt war, so ift doch so viel klar, daß diesem nicht alle anderen Entusftätten, noch bas felbständige Opfern zu diefer Zeit schlechthin verboten sehn konnte. Rach 2 Mof. 21, 1-6. muß jeder Bebraer, ber fich als Stlave verlauft hat, nach feche Dienstjahren freigegeben werden. Davon weiß der Elohist 8 Mof. 25, 39 ff. nichts; vielmehr wird zu feiner Zeit ber Ifraelit, welcher fich wegen Armuth zum Anecht, Staven, verlauft hat, erft im Inbeljahr frei, was möglicherweife 48 Jahre anstehen tounte. Es muß also in diefer Beziehung eine Beränderung eingetreten fehn, als er sein Wert schrieb. Erst in ber späteren Zeit des Deuteronomikers wird wieder auf das urspringlich milbere Befet jurudgegangen, weil bas inzwischen eingetretene ju hart erscheinen mochte. In 2 Mos. 21, 12. ift erft überhaupt von Freiftäbten ober vielmehr Bufungebortern die Rede, welche fünftig bestimmt werden follen, in 8 Mof. 85, 18. 14. aber von feche Levitenstädten. Jedenfalls ift bas erfte Gefet in den Anfang, das zweite in bas Ende des Buftenguges an feten, ift aber ficherlich Beweis von einer fich allmahlich näher entwidelnden Gesetzgebung. Rach 22, 28. follen die erstgeborenen Sohne jum Dienfte Jehovah's gegeben werben, wie denn auch 24, 5. Jünglinge, wahrscheinlich Erfigeborene, jum Opfer berwendet werben; nach bem Clohisten (13, 13.34, 20. 4 Dof. 18, 15.) werden fie gegen die Leviten ansgelöst. Nach 22, 31. darf das auf dem Felbe

zerrissene Bieh gar nicht von ifraelitischen Menschen genossen werden; nach 3 Mos. 17, 15. ift es zwar erlaubt, jedoch muß der Genießende sich im Wasser baden und seine Kleiber waschen, nur dem Priester (22, 8) ist es schlechthin verdoten. Nach 2 Mos. 23, 16. wird der Jahresanfang, wie 34, 22., in den Herbst gesetz; dagegen setzt der Elohist 2 Mos. 12, 2. den Iahresanfang in den Frühling. Seenso wird nach älterer Anschauung 23, 15 f. nur von drei Festen gesprochen, die deutlich als Frühlings. Sommer= und Herbststest werden; aber der Elohist (3 Mos. 23, 4 ff.) zählt füns Feste auf und hat für alle eine religiöse Bedeutung. Rach 2 Mos. 23, 17. haben alle Mannsbilder an den drei Festiagen, also auch am Passah, vor dem Herrn zu erscheinen; aber davon weiß der Elohist 3 Mos. 23. nichts, vielmehr bestimmt er 2 Mos. 12, 43., daß das Passah in jedem Hause verzehrt werden solle. Aus allem dem geht hervor, daß in der Darstellung des Elohisten eine spätere, weiter vorgeschrittene, anderen Berhältnissen gemäße Gesetzgebung sich sindet, die in 2 Mos. 12, 1—25. 13, 1—16. 25, 1—4 Mos. 36, 13. mit wenigen Einstrenungen vom sogen. Jehovisten enthalten ist.

Wie es nun nicht zu verwundern ift, daß in den 480 Jahren nach dem Muszng aus Aegypten, um welche Zeit ber Elohift fein Bert fchrieb (f. Bentatench), bas Gefet Mofe's in manchen Ginzelheiten nach den veranderten Berhaltniffen Abanderungen erhalten hat, die man aber unbedenklich auf Mofe felbst übertrug, weil man wußte, bag es fein Beift war, der in der Gemeine fortlebte; fo ift es auch gang in der Ordnung, wenn wir 3-4 Jahrhunderte fpater, am Ende ber vielbewegten Ronigszeit, im Deuteronomium eine abermalige Ueberarbeitung bes mofaifchen Gefetes antreffen, ba fich mahrend diefer Zeit und durch den Einfluß der Rönigsherrschaft fo Bieles anders gestaltet hatte, und wenn wir auch diesen deuteronomischen Berfaffer die tiefere Auffaffung des religibe-moralischen und die inzwischen eingetretenen Abanderungen bes ceremoniellen Gefetjes in einer ahnlichen Beife Mose in den Mund legen sehen, wie der Globist Alles burch Gottes Mund bem Mofe befehlen und bem Bolte bon biefem bortragen ließ. Denn wie wir als Chriften wissen, baf ber Geift Jesu in der Gemeine fortlebt und beghalb die fortschreitende Entwidelung des Bewußtseyns nebft den normativen Ginrichtungen gang richtig bem Ginfluffe biefes in der Rirche fortwaltenden Beiftes gufchreiben, wobon wir ein Beispiel Apostelgesch. 15, 28. haben, so hat auch die ifraelitische Bemeine die Ueberzengung von bem Fortwirfen des Beiftes gehabt und behalten, ber in Dofe maltete. Es tann uns baber nicht befremden, wenn fie in orientalischer Beife und Anfchanung, die allein geeignet war, Gingang zu verschaffen, Dofe felbit bas anordnen und fagen ließ, mas fein Beift in der Gemeinde gewirtt hatte, und zwar um fo weniger, als nicht nur das Zehngebot unverandert fteben blieb, sondern auch durch alle bie uns bekannten Abanderungen das Wefen ber mofaischen Berfaffung nicht beeintrachtigt wurde. Ja noch mehr. Go fest auf ber einen Seite bas Bertrauen ber Glaubigen auf ben unerschütterlichen Bund Gottes mit Ifrael war (Jef. 54, 10.), fo gewiß lag in ber Ginrichtung bes Prophetenthums und in ber Berheifung eines neuen ewigen Bundes (Ezech. 16, 61. Jerem. 31, 31-33. Jef. 55, 3.) die Ertenntnig ausgesprochen, daß das Gefets Mose's der Fortentwickelung ebenso bedurftig als fähig sen, und bie Juden gingen erft bann ihrem Berberben und ihrer Berwerfung entgegen, als bas Befet bei ihnen zu einem tobten Knochengerlifte wurde. Allein andererfeits war auch bie Bernachläffigung ber Gesetsvorschriften von fcmeren Folgen begleitet, und fie muß bor bem Deuteronomifer auf einen hohen Grab gestiegen sehn, ba man noch biel spater (Rehem. 10, 39.) fich eiblich jum Salten des gangen Befetes ju berbinden hatte.

Bir sinden nun, dem obigen Grundsatz angemeffen, im Deuteronomium manche neue Gesetze, welche die veränderte Zeit hervorgerusen hatte, und andere Gesetze, welche abgeändert wurden. Zu den ersteren gehört: das oft eingeschärfte Gesetz über die Einheit des Ortes der Gottesberehrung (12, 5. 11. 14. 18. 21. 26. 14, 23. 24. 15, 20. 16, 2. 6. 7. 11. 15. 16. 17, 8. 10. 18, 6. 26, 2. 31, 11.); der Stiftshätte wird nie erwähnt; das Königsgesetz (17, 14—20.); das Prophetengesetz (18, 9—22.);

bas Geset über das Recht kriegsgefangener Frauen (21, 10—14.); das Ehescheidungsgeset (24, 1—4.); die Leviratsche (25, 5—10.); das Geset über das Erbrecht der
erstgeborenen Shne (21, 15—17.); das Geset über von Fremden entlaufene Stladen
(23, 16 f.); das Geset gegen Seelenderklufer (24, 7.); das Geset über das Maß der
Streiche (25, 2.); die Gerichtsordnung (17, 8—13.); das Berbot, Bäter statt der Shne
zu bestrafen (24, 16.); das Berbot des Gestirndienstes (4, 19. 17, 3.); das Berbot,
einen Hain neben den Altar zu pflanzen (16, 21. bgl. 7, 5. 12, 3.); das Berbot, in
götzendienerischer Weise Manns und Weibstleider zu wechseln (22, 5.); das Berbot,
hurenlohn ins Haus Gottes zu bringen (23, 18.).

Bu ben letteren ift ju gablen 1) bag jett zwei Zeugen für jebe Untersuchung nothig find (19, 15.), nicht, wie friher, nur beim Mord (4 Mos. 35, 30.); 2) daß jetzt erlaubt ift, allerorten Thiere zur Speife zu schlachten (12, 15. 20-22.), weil 3 Dof. 17, 3. langft nicht mehr gehalten werben tonnte; 3) Leviten nehmen an ben briefterlichen Berrichtungen, wie Segnen 10, 8., Theil, während Priefter Levitengeschäfte versehen, wie bas Tragen ber Bundeslade (31, 9.); 4) das Blut ber Thiere, welches selbst von auf der Jago getöbteten bedeckt werden mußte (3 Mof. 17, 13.), darf jetzt zur Erbe gegoffen werben (12, 16. 24. 15, 23.); 5) ber Zehnte vom Felbertrag und Bieh gehorte nach 3 Mos. 27, 30-33. den Leviten, im Deuteronomium erhalten sie ihn nicht mehr. Die Erftlinge bom Felbertrag und Bieh gehörten fruher ben Prieftern (4 Mof. 18, 12.); die unreinen Erftgeburten der Thiere mußten verlauft oder der Schätzungswerth mit einem Fünftel darüber ben Priestern gegeben werden (3 Dof. 27, 26 f. 4 Mof. 18, 15-19. Auch von Erstgeburten ber Menschen mnfte je fünf Setel nach 4 Dof. 18, 15-19. gegeben werden. Beide Rechte find im Deuteronomium berloren gegangen, weil die Zehnten und andere Abgaben an die Konige entrichtet werden mußten (1 Sam. 8, 15.). Filtr die Briefter, nicht die Leviten, wird ein breiführiger Zehnt angeordnet (14, 28.), und die Erstgeburten und Erftlinge werden zu Mahlzeiten an ben Feften verwendet und Wohlthätigkeit gegen Leviten und Arme empfohlen (12, 6. 17-19. 14, 22-27. 15, 19-23.). 6) And das Opferdeputat an die Briefter ift verandert (18, 3. bgl. mit 2 Mef. 29, 27. 3 Mdf. 7, 34. 10, 14. 4 Mof. 6, 20. 18, 18.). 7) In Bezug auf das Berbot, ein Mas zu effen, wird zwar auf 2 Mof. 22, 30. zurudgegangen und deffen Genug einem Ifraeliten ganglich unterfagt, jedoch von der ursprünglichen Strenge insofern nachgelaffen, als erlaubt wird, es dem Fremdlinge zu ichenten, ober zu verlaufen (14, 21.), während nach 2 Dof. 12, 49. 3 Dof. 16, 29. 18, 26. bgl. 24, 16. 22. die Fremdlinge gang benfelben Gefeten unterworfen find, wie die Ifraeliten. 8) Rach 2 Mos. 18, 13 ff. sind die Richter augleich Führer des **Bolles** im Kriege (אַכְּשִׁי מִיכֹל שׁ. 21.), wie wir dieß durch die ganze Richterzeit hindurch sehen. Im Deuteronomium find nicht nur die Aelteften als Schiedsrichter in Familienfachen angeordnet, fondern es find noch besondere Richter filr Civil- und Criminalprozesse bestellt (17, 9. 21, 2.), und zwar mehrere Laienrichter im Gerichtscollegium (19, 18.). 9) Das Gefet von der Lostaffung der hebraifchen Leibeigenen (2 Mof. 21, 2.) wird awar wieder hergestellt und der Leibeigenschaftsdienst auf nur 6 Jahre beschränkt, aber angleich auf bas weibliche Geschlecht ausgebehnt und noch weiter befohlen, die Entlaffenen mit Geschenken an Bieh, Früchten und Bein ju bebenten, wobon weber die erfte (2 Mof. 21, 1-11.), noch die zweite Besetzgebung (3 Mof. 25, 89 ff.) etwas erwähnt.

So ward durch die Zeitverhältnisse noch manche Aenderung an dem Gesetze vorgenommen. Als aber die Inden aus Babel zurückgekehrt waren und das Königthum nicht mehr über sich hatten, so wurde von dem beuteronomischen Gesetz in manchen Stheden wieder Umgang genommen und theils auf das ursprüngliche Gesetz 2 Mos. 21, 1—23, 19., theils auf die elohistische Gesetzebung zurückgegangen, wie wir denn die Zehnteinrichtung (Rehem. 10, 37—39.) ganz nach dem Muster von 4 Mos. 18, 21 ff. und das Bauen eines Altars (1 Matt. 4, 47.) nach der Borschrift der ersten Gesetzessammlung (2 Mos. 20, 47.) wieder hergestellt sehen. (Bgl. 2 Mos. 28, 19. 34, 26,

wobei das Berbot, kein Böcklein in der Muttermilch zu kochen, auf heldnische Gebräuche zu beziehen ist, welche die Ifraeliten angenommen hatten, um mit solcher Milch die Felder und Bäume im Herbst zu begießen und sie filr das nächste Jahr fruchtbar zu machen. Bgl. Anobel zu 2 Mos. 23, 19.) So vollzog auch das mosaische Geseyunter mancherlei Wechseln seinen Kreislauf, und kehrte dalb nach dieser, dalb nach jener Seite in seine ursprüngliche Fassung zurück, ja wurde schon zur Zeit Jesu so sehr mit Satzungen und Aufsätzen der Acktesten überladen, wodon uns jetzt in dem Talmud die abgestandene verknöcherte Gestalt entgegentritt, daß es eben deswegen auch seiner Auflösung entgegengehen mußte, als derzenige kam, welcher durch die wahrhafteste Erfüllung des Gesetzes Ende wurde (Watth. 5, 17. Röm. 10, 4. Hebr. 8, 13).

Wenn auch die alteste Gesetzgebung 2 Dof. 21, 1 - 23, 19 nebst 2 Dof. 20, 1-17. 23-26. in ber uns überlieferten Ausgabe von bem Berausgeber in der vorliegenben Fassung mitgetheilt ift, welchen man ben Borelohiften nennen konnte und beffen Wert Ewald, 3. G. 1, 75. 79. mit dem Namen "Bundesbuch" nach 2 Mof. 24, 7. oder Buch der Bundniffe bezeichnen will, fo ift doch außer Zweifel gefest, daß biefe Gefetze aus den von Dofe hinterlaffenen ausgehoben find als diejenigen, welche bem Bolte jur Beobachtung vorgeschrieben wurden, fo gewiß, als bas von demfelben Berf. mitgetheilte Zehngebot - wie fich baraus zeigt, bag 2 Mof. 19, 2. mit 25, 1. zusammenhangt, und 19, 3-24, 18. ale ein eigenes in die elobistische haubtschrift eingewobenes Wert erscheint - auf Dofe nebft seinen Erlauterungen gurudguführen ift, wie nun Eto alb in der 2. Aufl. feines Gefchichtswertes im Text sowohl als in den Rachtragen mit Recht behauptet, nachdem er in ber 1. Ausg. die Erlänterungen 2. 149. als mosaisch nicht bervorgehoben. E. Meier aber hierauf geradezu in Abrede gestellt hatte. Daffelbe ift aber grofentheils auch von den gefetgeberifchen Studen gu behaupten, welche ber Elebift, Berf. ber Bauptschrift, mittheilt. Benigstens erkennt man das fehr genau an 3 Mof. 18. 19., welche Gefete fich nicht nur durch biefelbe Rurge und Gebrangtheit, fonbern auch baburch auszeichnen, daß fie feine naheren Strafbeftimmungen enthalten, die wohl erft in ber späteren Zeit, wie 3 Mof. 20. lehrt, dazu gekommen find. Der Berf. ber hanpticheift aber hob benjenigen Theil ber Gesetzgebung herbor, welcher mehr jur Belehrung ber Briefter bestimmt war, und nahm auch die übrigen Gefete in sein Wert auf, aber mit manchen Rebenbestimmungen, welche die spätere Zeit hinzuzufligen genothigt war. Daß er jedoch trot der fortgeschrittenen Zeit und der durch fie jum Bedurfniß gewordenen Abanderungen ober naheren Bestimmungen viele Stilde aus ber mofaifchen Gefetgebung unberändert aufnahm, fann man aus 3 Mof. 17. feben, indem die Borfchrift B. 8. 4. unmöglich ausgeführt werden fonnte, als das Bolt im Lande Rangan aufäffig geworden war und also zur Zeit Salomo's, wo nach allen Anzeichen biefer Berfaffer feine Sauptschrift herausgab, langst in Abgang gekommen war. Insofern aber dieses Bert, wie nachgewiesen worden ift, manche gesetzliche Bestimmungen enthält, welche mit benen bes Bumbesbuches im Widerftreit find, tann man es mit Jug und Recht die 3weite Gefesgebung neunen. Da nun mahrend ber Beit ber Konigsherrschaft fich gar Bieles wieber anderte, fo war jur Beit Bistia's eine britte Gefetgebung nothig, welche theils ältere Bestimmungen wieder berftellte, theils alten Gitten gefesliche Rraft gab, theils unzeitgemäß Geworbenes wieder aufhob (f. ben Art. Bentatend) und im Denteronomimm uns aufbewahrt ift, aber natürlicherweise ebenso auf die Autorität des Mose gurudgeführt wird, wie die Saudtfchrift bes Clobiften und wie wir Berbefferung in der beutfchen Bibeliberfetung, im Gottesbienft und in ber Berfaffung ber eveng. Rirche auf ben Ramen Luther's gurudführen tonnten, weil wir wiffen, daß er ebenfo gehandelt und geandert haben wurde, wenn es uns Abenblandern nicht geläufiger ware, foliche fortschreitende Entwidelungen ftatt mit bem Ramen eines Reformators, mit bem Schilbe bes "protestantischen Prinzipes" zu beden, womit wir und ebenso wie jene Beit in unferem wohlbegründeten Rechte wiffen.

Die Gesetgebung Mose's war, wie wir hieraus feben, urspringlich lawonisch, d. h.

normgebend; aber bas mof. Gefet, obwohl großentheils fchriftlich verfaßt, war noch nicht in einen Spunbolzwang eingeengt und deshalb der Fortbilbung (Hos. 8, 12.) ebenso fähig als bedürftig; es wurde noch frei und ungezwungen mit demfelben verfahren, wie wir an der Behandlung deffelben durch die Propheten, ja später durch Jesum Christum felbft, die Spite des Prophetenthums, Matth 5. und anderwärts erfeben. Aber da ber Probetengeift mit ber Rudtehr aus ber babylonischen Gefungenfchaft zu ersterben begann, ba mit dem min durchgedrungenen Abschen gegen ben Götendienft in diesem Umschwung die Richtung auf das Aeufere des Gesetzes fich verbreitete, so entstand, mit durch die denteronomische Gesetzgebung (5 Mof. 4, 2. 12, 32.) eingeleitet, eine jum Theil fehr reine und lebendig tiefe (Bf. 119.), jum Theil aber auch übertrieben ängstliche und äußere Berachtung gegen das geschriebene Gesetz und die nun fertigen fünf Bucher Roje's (Efr. 8, 2. 7, 10. 23. 10, 3. Reh. 8, 14. 10, 29. 12, 44. 13, 3. bergl. 5 Moj. 23, 3. 1 Matt. 3, 56. vgl. 5 Moj. 20, 6-8. 1 Matt. 4. 47. vgl. 2 Moj. 20, 25. 2 Makt. 3, 1. 6, 23.), welche Berehrung fogar das Märtyrerthum nicht scheute (1 Matt. 1, 56. 60 ff. 2, 29 ff. 2 Matt. 7). Es wurden die friher angeordneten Belehrungen des Bolkes aus demfelben 2 Chr. 17, 7—9. (Pf. 74, 8. 83, 13. und meine Erklärung dazu) festgeordnet, vervollskändigt, erweitert Reh. 8, 2 ff. vgl. 5 Mos. 31, 10 ff. Joseph. cont. Ap. 2, 18. Antig. 4, 8, 12.; es bilbete fich jetzt ein besouderer Stand von Gefebeslehrern, Schriftgelehrten, welche öffentliche Schulen hielten (Breb. 12, 11. und meine Erklärung dazu, Joseph. Antiq. 17, 6. 2.) und in großem Ansehen stunden (ID), yeappareds) Efra 7, 6. 11. 21. Reh. 8, 4. 9. 18., too Efra, und Reh. 13, 13., wo ein Zadot diefen Ehrentitel trägt, der uns fpater in den brei ersten Evangelien fo oft begegnet. Bon ba an trachteten auch bie Laien nach Gesetzertemunig, für welche durch Abfassung vieler Schriften gesorgt wurde (Pred. 12, 12.) und welche den Inden überhaupt nachgerühmt wird (Philo 2, 681.). Abschriften des Gesetzes befanden sich mus bald nicht mehr blog in den Handen der Priefter, Leviten und der aus ihnen borzäglich hervorgegangenen Schriftgelehrten, fondern auch in dem Besitze von Wohlhabenben und Gefetseseifrigen unter bem Bolke (1 Makt. 1, 59.), und wo von achtem Judenthum die Rede ist, wird auch des Gesetzes erwähnt (1 Makt. 1, 60. 2, 19. 24. 27. 64. 3, 21. 4, 42. 13, 8. 14, 29. 2 Matt. 13, 10. 14, 37. Tob. 1, 8.). Dex Gesetzgebung (ropeo Gesela) legte man, wie dem Gesetz dur Zeit Pauli (Rom. 7, 12.) das Prädikat áylu, Isónrustos (2 Makk. 6, 28.), seury (2 Makk. 6, 28.) bei, betrache tete fie als Quelle aller Beisheit (Sir. 24, 33 ff.), als unvergängliches Licht (Beish. 18, 4.), hielt bas Geset für ewig und unvergänglich (Baruch 4, 1. Bhilo 2, 656.), tonnte seines Lobes nicht fatt werben (Pf. 119. bgl. 19, 8-12.) und strafte jebe Entweihung felbst des Gesesbuches auf's Härteste (Joseph. Antig. 20, 5, 4.). Ausländis foe Farften, wenn fie an ben Juden gehorfame Unterthanen haben wollten, mußten ihnen erlauben, nach ihren Gefeten ju leben (1 Matt. 6, 59. 10, 37. vergl. 15, 21. Joseph. Antiq. 14, 10. 12, 3. 4.). Der Bortrag in den Synagogen, den religiösen Berfammlungshäufern, zu gemeinsamer Andacht ohne Opferdienst, was im Exil sich zufammenhängender ausgebildet hatte und bei der Ridfiehr nach dem Mutterlande verpflanzt wurde, tuilbite fich an die Borlefung des Besetes an (Lut. 4, 16 ff. Apostelgesch. 13, 15.). Aus diesen Erkarungen des Gefetes, die um fo nothiger waren, als die althebräische Sprache von dem Bolte nicht mehr verftanden wurde, gingen zuerst die umfchreibenden Uebersetzungen (תַרְנַבְּמָרִם) hervor, welche sich an die erste Lehre mit Gesethraft aufchlossen und "heilige Schrift" (ATPA) hießen. Herran schlossen sich von der Mattabäerzeit an die mancherlei Ausbentungen und näheren Bestimmungen, welche man als in ber Abficht bes Gesetzgebers liegend betrachtete und wodurch man das Gesetz abermals den weiter entwidelten Lebensverhaltniffen anzuhaffen fuchte. Sie bilbeten bie weite Lehre mit Gesenskraft, die Aufsühe der Aeltesten (myr fyro-chald. mund), und hicken als zusammengefaster Inbegriff Mischna (173rin). Die Lehre aber ohne Gefetestaratter, welche mehr Erklärung, Eregefe, war, naunte man Agnda (177117), wobon

32 Mofer

bereits Spuren in der Uebersetzung der Siebzig liegen. Die meiften biefer Gesetzesbestimmungen gingen in das Leben Aller ober boch der Pharifder über, andere blieben Begenftand gelehrten Streites, wie benn die beiben Schulen Billels und Schammais (f. die Artt.) über viele Buntte verschieden lehrten. Der Inhalt ber Mifchna wurde aber in breifacher Lehrweise vorgetragen: 1) in turzen, für bas Gedachtniß berechneten prattischen Sätzen (הַלֶּכָה), 2) in Ableitung des Ueberlieferungsftoffes nach Regeln, was man Deutung (מַרְרָשׁ) hieß; 3) in Anwendung der Regeln der Schriftauslegung auf neue Falle, was in Palastina Talmud (מַלמרָד), in Babylon Gemara (נבַרָד) genannt wurde. In Alexandria war man bemubt, auch die tieferen Grunde und ben geheimen Sinn der Gefetesverordnungen aufzufinden (Phil. Opp. 2, 475.), aber die palaftinensischen Juden verwarfen diese allegoristrende Afterphilosophie, und noch jest liegt für bie Juden die Gefenesmeisheit befanntlich im Talmud. — Beitere Gulfsmittel: Riehm, bie Gefetgebung Mofis im Lande Moab. Gotha 1854. Geffden, Gintheilung bes Ernft Meier, bie ursprüngliche Form bes Detalogs. Detalogs. Hamburg 1838. Mannheim 1846. \* Grat und Joft, Gefchichte ber Juden. Emald, Gefchichte bes Bolfes Ifrael. Göttingen 1845. 2. Bb. S. 148-160. Anobel, Comm. über Grob. u. Levit. Leipz. 1857. \*Saalfchut, Mosaisches Recht. Berlin 1853. (Die mit \* be-Baihinger. zeichneten sind Juden und mit dobbelter Borsicht zu gebrauchen.)

Mofer, Johann Jatob, war geboren zu Stuttgart am 18. Januar 1701. Seine väterlichen Borfahren hatten den Abel, den fich später die Sohne J. 3. Moser's erneuern ließen, von mutterlicher Seite fammte er aus der Familie des Reformators Johannes Breng. Bei eben fo großer Emfigkeit wie Leichtigkeit im geiftigen Arbeiten brachte er es dahin, schon mit 16 Jahren die Universität Tübingen zu beziehen, und nachdem er das erste seiner zum Erstaunen zahlreichen Bucher geschrieben hatte, tanm 19 Jahre alt, Professor ber Rechte daselbst zu werden. Aber schon im folgenden Juhre (1721) ging er nach Wien, wo es ihm nicht an Gönnern fehlte und namentlich der Bicetanzler des Reichshofrathes, Graf von Schönborn, sich seiner annahm. "ansehnliche Bediemung", die man ihm in Aussicht stellte, ward an eine confessionelle Bedingung geknühft: "daß Ihro Majestät Niemanden in Dienst nahme, der mit der lutherischen Erbfünde behaftet mare", daß er übrigens nicht genöthigt werde, fich öffentlich zu erklären, bevor er seine Bestallung hatte, und wenn er seine Braut in der Beimath quittire, konne man ihm zu einer reichen katholischen Partie behülflich sehn. Darauf gab der arme Mann dem Prälaten, der den Conversionsversuch an ihm bermitteln follte, zur Antwort, wie Mofer spater felbst erzählt : "Gein handel tomme mir berdächtig vor; er biete mir gleichbald freiwillig auf meinen Luther fo viel auf. Wenn er gesagt hatte: ob ich mit ihm tauschen wolle? so hatte ich es in Ueberlegung ziehen tonnen. Da er mir aber, gegen Bertaufchung meiner Religion mit der feinigen, zu der seinigen so viel zulege, musse seine Waare schlechter sehn als die meinige." Im Jahre 1727 nach Stuttgart ale Regierungerath zurudgerufen, ging er unter ber Berrichaft ber berüchtigten Gräfin von Burben schon 1729 nach Tubingen auf eine ordentliche Professur des Staatsrechts, seines "Favoritstudiums", legte jedoch wegen der Schwierigkeiten, die man vom Stuttgarter Hofe aus der Herausgabe seines Compendiums des Staatsrechts in den Weg legte, bas Amt 1732 nieder. In dem turgen Zeitramme biefes Tubinger Aufenthaltes brach zugleich das religiöse Leben, das bis dahin in ihm geschlummert hatte, mit Entschiedenheit herbor, als er nämlich auf einer Fahrt mit seiner Gattin die Wahrnehmung machte, daß in ihnen beiden, jedes unbemerkt vom anderen, die Frage nach der Seligkeit schon seit geraumer Zeit zur Gewissenssache geworden war; "wir waren barüber erstaunt, erfreut, und liebten einander aus diesem Grunde gang von Renem, und noch viel herzlicher als jemals." Bon nun an vereinigten fie fich zum Bergensgebet, und als die Frau nach einer angehörten Bredigt fagte: "Dr. Beismann predigt nun ganz anders als vormals", antwortete Mofex: "nein, mein liebes Lind, ex predigt noch wie zuvor, aber wir haben nun andere Ohnen und Bergen." Es war die

Burbung bes Spener'fchen Pietismus, was ihn bamals ans einem Naturaliften und Zweifler in einen Glänbigen verwandelt hatte. Sie traten in vertrauten Umgang mit gleichgeftimmten Seelen, gogen auch ihre nachften Unbermanbten in biefelbe Beiftesgemeinschaft, hielten in ihrer Wohnung driftliche Zusammenkunfte, und Moser hatte awar noch manche innere Anfechtung, ob ihm vergeben seh, gelangte aber boch endlich zu einem imeren Frieden, worin er um Schluffe feines hochbetagten Lebens Gott filr einen vierzigjährigen Gnadenstand rühmt. Im Jahre 1733 unter dem Herzoge Karl Alexander wieder in die Stuttgarter Regierung eingetreten und hier namentlich mit der Beforgung der geiftlichen Angelegenheiten unter einem tatholischen Regenten betraut, hatte er manden Rambf an bestehen und wagte, bem fürftlichen Befehle, wornach alle Beamten mit Franen und Tochtern die Hofredoute befinden follten, autoider zu handeln. Doch folgte er gern im Jahre 1736 einem Rufe an die Universität zu Frankfurt a. d. D., wo er aber gleichfalls schon nach brei Jahren und ungahligen Berbrieflichkeiten zurücktrat und mit einer Familie von sieben Kindern ohne Amt und Bermegen mach Chersborf im Boigtlande jog. Hier beschäftigte er sich fast ummterbrochen mit schriftstellerischen Arbeiten, namentlich mit ber Ausführung seines großen Wertes über das deutsche Staatsrecht, und hatte mit vielen und ichweren Rahrungeforgen ju tampfen, auch torperliche Leiden zu tragen. Zugleich gerieth er in Conflitt mit ben herrnhutern und behauptete awar ihnen gegenüber den Standpunkt seines besonnenen praktischen Christenthums, blieb aber in deffen Berfechtung felbst nicht ohne Leideuschaft, so daß ihm die Abendmahlsgemeinschaft eine Zeit lang verfagt war, und ergriff nach achtjährigem Aufenthalte abermals den Banderstab, um im 3. 1747 als Geheimerath und Chef der Kanglei in die Dienfte bes Landgrafen von Beffen-homburg zu treten, hielt es jedoch auch hier nicht über zwei Jahre aus, weil er gehindert war, feine Grunbfatze zur Anwendung zu bringen, und eröffnete sodann in Hanau unter Beihülfe seines Sohnes Friedrich Karl eine "Staats - und Rangleiakademie jum Dienfte junger, von Universitäten und Reifen tommenber Staats : und anderer Personen". Er gab aber mach vier Jahren auch biefes Unternehmen auf und folgte einem Rufe in fein wurtembergisches Baterland als Landschaftsconsulent. In diefer wichtigen Stellung war sein redliches Bemuhen, die zwischen dem Herzog Karl und der Landschaft herborgetretenen Differenzen in ehrenhafter mb billiger Beise beizulegen. Aber nachdem er dadurch schon das Mistrauen des landschaftlichen Ausschuffes gegen sich erregt hatte, brach auch der Unwille des Herzogs heftig und graufam aus und warf ben schuldlosen Mann ohne Berhor und Recht in einen Rerter der Bergfestung Sohentwiel, wo er noch überdem unter der harten Behand. lung bes Commandanten zu leiben hatte, aller Communitationsmittel und fogar ber Tinte und des Bapiers lange entbehren mußte, und fich nur der Spite feiner Lichtscheere bedienen kounte, um die Bande des Gefangnisses und die weißen Rander der Bibel und des Gefangbuches mit Liebern und Abhandlungen zu beschreiben. Endlich wurde er auf Betreiben Friedrich's des Großen und auf Erfordern des Reichsgerichtes im sechften Jahre ber Gefangenschaft freigelassen, nachdem seine Gattin in Folge des Rummers gestorben war. Sein Amt verwaltete er nur noch wenige Jahre, zog sich dann mit einem Rubegehalte in bas Brivatleben gurlid und ftarb 84 Jahre alt, ju Stuttgart am 30. Sept. 1785 mit der heitern Ruhe eines Christen, obwohl nicht ohne die erschütternden Wirkungen des gleichfalls underschuldeten Diggeschicks, das über seinen edlen Sohn damals hereingebrochen war. Der fruchtbarfte beutsche Schriftsteller - 500 Bande find von ihm ausgegangen — und ein fruchtbarer geistlicher Dichter — 1200 Lieder, die aber wenig poetischen Gehalt haben, doch sind einzelne der besseren in lutherischen Gefangbuchern eingehürgert -- ber eigentliche Schöpfer ber beutschen Staatsrechtswiffenschaft, dem mehr Berdienft als das des blogen Sammlerfleiges gutommt, hat er sich vor Allem durch den bescheidenen Freimuth seiner litterarischen und amtlichen Thatigkeit und durch die unbengfame Reblichkeit, die auch berfelbe Fürft, der ihm fein Martwinn bereitet hatte, hernach Laut averkamte, ein bleibendes Gedachtniß geftiftet, und Real-Encyclopable für Theologie und Rirche. X.

34 Mojes

seine ungeheuchelte Frömmigkeit hatte an seiner ebeln sittlichen Hatung nicht ben geringsken Antheil, obwohl er schon vor seiner Erweckung einen ehrlichen und tröstlichen Wandel geführt zu haben sich erinnert, so daß man ihn vielfältig Anderen zum Muster eines ungendhaften jungen Mannes vorgestellt habe. Auch ist merkvörbigerweise sein Christenthum, wie er selbst beschreibt, auf dem Wege der Bernunftreligion und moralischen Prüftung zur Entwicklung gekommen, einerseits aus Anlaß der Lettüre von Derham's Aftro-Theologie, andererseits durch Spener's Rath an einen Naturalisten mit der hinweisung auf Joh. 7, 17.

In seinem umstreitig begabteren, intelligenteren und energischeren Sohne Friedrich Rarl, geboren den 18. Dezember 1723, gestorben den 10. September 1798,
hat sich der biedere Karakter und religiöse Sinn des Baters vererbt. Er hat unter
wechselnden Schicksalen verschiedenen Herren gedient und zuletzt in der Zurückzezogenheit
in Mannheim, darauf in Andwigsburg gelebt, an welchem letzteren Orte er gestorben ist.
Im Ganzen hat er 70 Schriften versaßt, darunter ein Werk über die Geschichte der
Waldenser (Zürich 1798) und die vortresssliche Geschichte der pabsfilichen Runtien in

Dentschland (Frankf. u. Leipzig 1788).

Friedrich Karl von Moser besaß nicht den milben Sim seines Baters; er war frischer, trästiger, derber, und mag während seiner Berwaltungsperiode manches Uebel, das später für ihn entstand, durch Mangel an Behutsankeit, durch Stolz und Leidenschaft mitverschuldet haben. Aber seine Gemikthsart war lauter, und in einer frommen Familie ansgewachsen, behielt er den Typus Spener'scher Glaubensimigkeit dis an sein Ende bei, war einer bloß philosophischen Weltanschauung entschieden abhold, während ihm die höchste Bernunft im Christenthum selbst realistrt erschien, und stellte sür den Fürsten und Staatsmann als die Grundbedingung aller Tüchtigkeit die christiche Geskumung din.

Die Autobiographie des Johann Jatob Moser ist in 4 Theilen im Jahre 1777 (Frankfurt u. Leipzig) erschienen. Bergl. Bopp in Rotted's Staatslexikon Bb. 10. S. 766 ff. über beide Moser; Robert Mohl, die beiden Moser, in den Monatsblättern zur Allgem. Zeitg., August 1846; Ledderhose, ans dem Leben J. Rosser's, 1843 (2. Aust. 1852); Hermann von Busche, Friedrich Karl Frfr. v. Moser, 1846; und von dem Unterz. das Lebensbild J. J. Moser's im Piper'schen Kalender 1852.

**Μυτεέ** (πτία, Sept. Μωϋσῆς, Μωσῆς, Vulg. Moyses, arab. Ορομο), führer und Gesetzgeber ber Ifraeliten, war aus bem Stamme Lebi geburtig (2 Mof. 6, 2.) und aus der Familie Rahath (B. 18.), ber vornehmften Linie Diefes Stammes nach 4. Mof. 3, 27-32. 30f. 21, 4. 5. Die Zeit feiner Geburt läßt fich aus 2 Dof. 7, 7., zusammengehalten mit 1 Ron. 6, 1., mit ziemlicher Sicherheit bestimmen. Rach der letten Stelle, beren richtige Zeitangabe allem Zweifel Trot bietet, begann der Tempelbau Salomo's, nachdem er drei Jahre regiert, und 480 Jahre, nachdem Mofe das Boll Ifrael aus Aegypten geführt hatte; nach der erften aber, die eben fo umbefangen geschichtlich ift und auch nach Ewald, Gesch. Ifr. 1, 90., von bemselben Berfaffer fammen bilirfte, war Dofe 80 Jahre alt, ba er bor Bharao mit bem Begehren der Entlassung des Bolles auftrat. Rach ziemlich übereinstimmender Angabe fällt der Regierungsantritt Salomo's in das Jahr 1017 v. Chr., folglich ber Anfang des Tempelbaues in's Jahr 1014. Rechnet man hierzu 480 Jahre, fo fiele ber Auszug in's Jahr 1494 v. Chr. und Mofe's Geburt um 1574 v. Chr. Auf baffelbe Ergebnik kommt man von anderer Seite. Rach Manetho bei Josephus a. Apion. 1, 26. tritt Mofes unter dem ägyptischen König Amenophis auf, welcher die 18. Dynastie in Aeghpten schließt. Sethos, sein Sohn, beginnt die 19. und Sesonchosis, d. h. Sifat (1 Ron. 14, 25.), die 22. Dynastie. Der Zeitraum, welchen die 19., 20. u. 21. Dynaftie ausfüllt, wird von Syncellus ju 474, von Enfebius aber ju 496 Jahren bered.

net, wobei nach ben Zahlen bes Ensebius Sisat etwa 19—20 Jahre nach Salomo auf ben Thron gekommen wäre, was wieder mit den biblischen Nachrichten übereinstimmt, nach welchen in der zweiten Hälfte der 40 jährigen Regierung Salomo's (1 Kön. 11, 42.) die frühere freundliche Stellung Aeghptens zu Ifrael (1 Kön. 3, 1.) so weit umgeschlagen hatte, daß Widersacher Salomo's Schutz und Aufenthalt am ägyptischen Hofe fanden (1 Kön. 11, 17 sp. 40.), und zwar ausdrücklich bei König Sesonchosis, d. i. Sisat (1 Kön. 11, 40. vgl. Ewald, Ifr. Gesch. 1, 456).

Rach 2 Mof. 2, 1. 6, 16-20. war Mofe ein Sohn Amram's, welcher ein Entel, und der Jochebeth, welche eine Tochter Levi's war. hiebei ift sicher die Angabe von geschichtlicher Glaubwürdigkeit, daß beide Eltern vom Geschlecht Levi abstammten und Jochebeth bie Muhme Amram's war; genauer Großmuhme, weil auch nach 4 Mof. 26, 59. seines Grogvaters Schwester. Dagegen find gewiß, wie das auch bei anderen Geschlechtsregistern nachweislich ber Fall ist, zwischen Rabath und Amram einige unwichtige Glieder ausgefallen, und Tochter wird bei Jochebeth nur so viel heiken sollen, als Abkommling (1 Mos. 6, 2. 2 Sam. 1, 24.) \*). Denn außerdem ware mit der Angabe der 430 Jahre des Aufenthalts der Ifraeliten in Aegypten (2 Mof. 12, 40.), die man jur Erflärung ber großen Angahl des Boltes beim Auszug aus Aeghpten nothwendig braucht, und die eben fo geschichtlich aufzusaffen find, wie die 480 Jahre, welche bom Anszug bis auf den Tempelbau verfloffen (1 Ron. 6, 1.), durchaus nicht auszubunnen. Wenn nämlich Jakob, was aus Bergleichung der Stellen 1 Mof. 41, 46. 45, 11. 47, 9. hervorgeht, bei ber Geburt Joseph's 90 Jahre alt war, dieser aber nicht früher geboren febn kann, als nachdem Jakob schon gegen 15 Jahre in Haran war, da er 7 Jahre dort diente, ehe er seine beiben Frauen nahm und Lea vor Rabel sieben Kinder geboren hatte (1 Mof. 30, 19—21.); fo war er bei der Geburt seines britten Sohnes Levi 85 Jahre alt. Hatte nun Jakob bei der Einwanderung in Aegypten 130 Le= bensjahre zurückgelegt und lebte er in Aegupten noch 17 Jahre (1 Mos. 47, 9. 27.), so war Levi bei der Einwanderung 45 und beim Tode Jakob's 62 Jahre alt. Rahath aber wurde noch in Rangan geboren nebst seinem jungeren Bruder Merari (1 Mof. 46, 1.), war also beim Einzug in Aegypten mindestens 5 Jahre alt. Wenn er nun seinen erstgebornen Sohn Amram (2 Mos. 6, 18.) im 30. Jahre gezeugt hat, ba man bei der großen Bermehrung des Boltes eine spätere Berheirathung nicht wohl annehmen darf, so wurde dieser 25 Jahre nach dem Einzug geboren. Und wenn Mose erft im 40. Lebensjahre Amram's geboren wurde, fo waren bei feiner Geburt erft 65 Jahre und bei dem Auszug, 80 Jahre nachher, erft 145 Jahre feit der Einwanderung in Aegypten berfloffen, fo daß man alfo das Lebensalter Rahath's und Amram's bei der Geburt ih= rer erften Sohne ungebührlich tief hinabbruden mußte, um für den Aufenthalt der Rinder Ifrael in Aegypten nur 215 Jahre herauszubringen, wie die Siebzig 2 Mof. 12,40. ben Text zu verändern fuchten, um ihn theils mit diesem Geschlechtsregister 2 Mos. 6, 16-20., theils mit ber runden Bahl von 400 Jahren 1 Dof. 15, 13., deren Aufang aber am besten erft mit ber Ginwanderung jufammenfällt, in Ginklang ju bringen. Diefe Annahme, welche auch der Stelle Bal. 3, 17. zu Grunde liegt, bei welcher Banlo offenbar nicht zuzumuthen ift, erft gegen die allgemeine Auffassung feines an die Siehzig fich anschließenden Zeitalters genaue dronologische Berechnungen angestellt zu haben, ehe er diese Tradition niederschrieb, erweist sich aber icon baburch als ein Ginschiebsel, daß der Beisat "und in Ranaan" erft nach Aegypten steht, und wird dadurch um nichts richtiger, daß Cod. Alex. mit dem samaritischen Text noch hinzusetzt "und ihre Bater", um den Anftoß zu vermeiden, den die Uebertragung des Namens "Rinder, Söhne Ifrael's" in die Zeit vor Jakob nothwendig hervorbringt. Somit steht fest, daß

<sup>\*)</sup> Dagegen ift auch 4 Mof. 26, 59. nicht, fondern wenn es bort beift: Die man bem Lebi in Aegopten geboren hatte, so tann er babei recht wohl als Großbater ober Abnherr betrachtet werben, um fo mehr, als ber Ausbrud unbestimmt gehalten ift.

in der Geschlechtstafel des Stammes Levi, wie das ganz ahnlich bei der Geschlechts. tafel David's (Ruth 4, 18-22.) ber Fall ift, mehrere Mittelglieder ausgelaffen find, und daß Mofe im 3. 350 nach der Einwanderung Ifraels in Aeghpten, 1573-74 v. Chr. und um's 3. ber Welt 2428 geboren ift. Rach Lichtenftein im Art. "Jefus Chriftus", R. E. Bb. 6, 592 gibt es eine judifche Ueberlieferung, wornach 3 Jahre vor ber Geburt Mofe's eine Constellation Jupiters und Saturns im Zeichen ber Fifche stattgefunden haben foll, wie fie nach Reppler's Berechnung im Jahr 747 p. u. c. bor ber Geburt Chrifti wirklich flattgefunden hat, wozu im Jahre 748 noch Mars hinzulam. Es ift zu bedauern, daß dort die Beweisstellen nicht genannt find, um die Bichtigkeit oder Buberläffigfeit diefer Rachricht prufen ju tonnen, welche etwas febr Ueberra-Denn naber fteht offenbar Riemand bem Stifter bes Renen fchendes an fich trägt. Bunbes, Jefn, als Mofes, der Stifter des Alten Bundes, baher er ihm auch nebft Elias auf bem Berklarungsberge erscheint und als einer ber zwei Zeugen (Offenb. 11, 3.) ju betrachten ift \*). Eben begivegen hat aber auch die Rritit feinen Ramen und seine Geschichte anzufressen gefucht, wie fast teinen anderen außer Christus selbst.

Man will, wobon man eine Ueberficht in Rork's hebraifchechalbaifcherabbinifchem Borterbuch antrifft, eine Menge Widersprüche in den Erzählungen über die Geburt und bas Leben Mofe's aufgefunden haben, daß fogar — in der frechen Beife Boltaire's (Question sur l'Encyclopedie §. 127.) - seine Existen, in 3meifel gezogen werben muffe, nachbem die frubere Rritit diesem Ergebniffe reichlich borgearbeitet habe. durch den wolfenbuttler Fragmentisten fen in einer weitläufigen Beweisführung der geschichtliche Werth des Auszugs aus Aegypten annullirt worden. Gothe habe im westöftlichen Divan den 40jährigen Zug durch die Buste auf 2 Jahre zurückgeführt, das wirkliche Borhandensehn der meisten im 2. und 4. Buche Mose's genannten Lagerorte in Zweifel gezogen und überhaubt ben burchgehends mythischen Karafter biefes Zuges mit unwiderlegbaren Argumenten vergewiffert. Die angeblichen Zeugniffe für die geschichtliche Wirtfamteit Dofe's, wie ber Bau einer Stiftshutte, Die Begrundung einer bon Ahron abstammenden Briefterkafte, die Errichtung von Freiftadten u. f. w. feben von de Bette (Kritik der ifr. Gesch., Bd. 2.), bon Gramberg (Religionsideen, Bd. 1.), bon Batte (bibl. Theol., Bb. 1.), bon Bohlen (Commentar gur Genefie), bon Georges (jub. Feste) als unacht befampft worden. Die Stelle 2 Kon. 22, 8., welche von ber Auffindung des vergeffenen Gesethuches handle, beweise nichts filr die Berfafferschaft Dofe's, weil auch die agyptischen Briefter auf demfelben Wege ju den Buchern bes Bermes gelangt ju febn borgeben. Der lette Beweisreft für die gefchichtliche Erifteng und Thatigkeit Mofe's, die steinernen Tafeln, fey von Batte in Zweifel gezogen worben, weil bei ber Offenbarung bes Defalogs 2 Mof. 20. von ihnen nicht die Rebe feb, sondern erft bei einer anderen Belegenheit, 2 Mof. 31, 18., die Schilberung berfelben aber 2 Mof. 32, 15. 16. auf einen langeren Inhalt fchliegen laffe, ale die 10 Gebote geben, der Bericht ferner 1 Ron. 8, 9., daß zu Salomo's Zeiten beibe Tafeln in ber Bundeslade waren, auf teinem zuberläffigen Zeugniß beruhe, ba der Berfaffer nach ber Berftorung Berufaleme gelebt habe. Durch biefe leichtfertigen, von verschiedenen Geiten vorgebrachten Zweifel glaubt fich jener Literat hinreichend berechtigt, auch die Berfonlichteit Mofe's felbst in den Dithentreis herabzuziehen und den wunderbaren Auszug aus Aeghpten und 40jährigen Durchzug durch die Wüste auf gleiche Linie mit dem grogen Eroberungszuge des Ofiris oder des Batchus nach Indien zu feten, der nichts als Berfonifitation bes Sonnenjahres feb. Und nun wird von diesem Scribenten auf eine wahrhaft etelige Beise mit großer Leichtfertigkeit und Oberflächlichkeit ein Bug um den anderen im Leben Mose's nicht nur verdächtigt, sondern in's Mythische gezogen und muthwillig Zweifel aufgestellt. Go 3. B. beißt es: Jatob foll nur mit 70 Geelen nach Aeghpten gezogen fehn und bor der Geburt feines Urentels Mofes - benn Mofe's

<sup>\*)</sup> Eine intereffante Barallele zwifchen Dofes und Chriftus finbet fich 1, 146 biefes Bertes.

Mutter war ja eine Tochter Levi's - bricht schon ber Beherrscher eines so mächtigen Reiches, beforgt über die Zunahme ber eingewanderten Patriarchen-Familie, in die Rlage aus: diefes Bolts ift mehr als wir, 2 Dof. 1, 9. Und diefes Bolt foll fich mit zwei Bebammen begnügt haben! Flugs wird die ganze Erzählung mythisch gefaßt und von 600000 Sternen gefafelt, welche nach ben alten Sternfundigen am himmel febn follen. Diese werden nach Rorf unter der 600000 Mann betragenden streitbaren Zahl Ifraels gemeint. Go geht es auf die alberufte Beise fort, und Dose, ber aus dem Baffer Gerettete, wird dem Bakchus verglichen, dessen Großvater, Kadmus, ihn in eine Lade fperren und in's Deer habe ausseten laffen. Denn geschichtlich tonne bas nicht gefaßt werben, weil, um die hebraischen Anaben in ben Ril zu werfen, man die Kinder hatte mehrere Meilen weit tragen muffen. Die Tochter Bharao's follte gegen bie Sitte bes Drients, welche nicht einmal Entblößung bes Besichts an öffentlichen Orten bem anderen Geschlecht gestattet, und die Krokodile nicht achtend, im Nil gebadet haben, um die Ramensertlärung, Mose sei ein aus dem Wasser Gezogener, zu bestätigen! Natürlich ist dam auch der wunderfräftige Stab Mosis ein reiner Mythus, in welchem man den Schlangenftab des Bermes erkennt. Daffelbe Urtheil trifft die Stiftung des Baffahlammes. In Betreff des wunderbaren Durchgangs durch das rothe Meer bietet sich wiederum die Bergleichung mit Batchus bar, unter deffen Wundern bei Nonnus 20, 253. erwähnt wird, daß er des rothen Meeres Fluth betreten, und als der Meerdurchwanderer wohlbehalten das jenseitige Ufer erreicht habe, seinen Siegeszug nach Indien fortfetend, wo er am Sydaspes die Inder alle bis auf einen Mann getöbtet habe, den er nur schonte, um die Nachricht von seinem Siege verkündigen zu können (Nonnus' Gedichte, 23, 115). Rachdem er ben Hydaspes mit seinem Stabe geschlagen, ging sein Beer durch die beschwichtigten Fluthen, ohne nur die Flige zu beneten (23, 124. 156-188. 24, 41.). Auch bas Baffer aus bem Felsen findet seine Bergleichung bei Euripides (Bacol. 5, 703), wo zwar nicht Batchus felbft, aber feine Priefterin mit dem Thyrsusftab an einen Felsen schlägt, worauf aus demfelben ein Strom hervorfchieft. Wenn Strauß die Bunder im Leben Jesu durch Bergleichungen mit benen bes A. T. als mythisch zu erweisen suchte, so wird durch Nork und Andere der ganze Borrath heidnischer Muthen gu Gulfe genommen, um die Grundung des ifraelitischen Gottesstaates, aus welcher so muchtige, burch alle Zeiten gehende Folgen hervorgegangen find, in das Rebelmeer der Mythen ju verweisen. Aber wie beim Chriftenthum, fo muß auch beim Ifraelitenthum der großen Wirtung eine große Urfache entsprechen; und während wir in den heidnischen Berichten die Mythen gar wohl erkennen, ohne historis fchen Rern zu finden, fo tritt uns im A. B. ber historische Rern fo übermächtig bor die Augen, daß man große Mühe und Runst braucht, um den Mythus herauszubringen. Daber bat auch diese Ansicht, welche ebenso frivol als nebelhaft ift und die Wahrheit in Lüge verwandelt, nur geschichtlichen Werth. Aber auch solche Forscher, welche sich bon dem historischen Rerne überzeugt haben, mterschätzen die Bedeutung Dofe's, wie fich dieß bei der Darstellung im allgemeinen Bolksbibel-Lexiton (Leipz. 1853) zeigt. In diesem für das Bolt berechneten Werte wird 2, 89. 90 behauptet, daß von den Berichten des Pentateuche über Dofe's Leben und Wirten fehr wenig als geschichtlich begründete Wahrheit übrig bleiben möge, und man am fichersten verfahre, wenn man die Frage ganz unentschieden laffe. hier wird demnach der Zweifel als das Berechtigte betrachtet, mahrend es offenbar ber Wiffenschaft ziemt, durch die Dunkelheiten zum Lichte fich hindurchzuringen. Wenn dieß bei anderen Männern und Schriften des A. B. auf eine erfreuliche Weise geschehen ist, so wird es auch bei Mose teine Unmöglichkeit sehn. Es ift allerdings zuzugeben, daß die Nachrichten über Mofe und fein Wirken, abgefehen bon dem Bentateuch, deffen frühe Abfaffung angefochten ift, in der Richterzeit und noch spaterhin, fehr sparlich fliegen, und daß wir die Buftande des Bolles bis jur Zeit David's dem Bilde wenig entsprechend finden, welches wir nach ben Großthaten in Aegypten und in der Bufte erwarten möchten. Allein was das Lette betrifft, fo ift es

38 Profes

ein allgemein beobachtetes Befet ber Beltgefdichte, bag auf große Beiten ber Erhebung Beiten ber Erschlaffung folgen, und daß die Pringipien einer neuen Beit fich erft allmählich entwideln kommen. Ift es ja bem Chriftenthum felbft fo gegangen, und hat fich auch die Reformation biesem Gesete nicht entzogen, indem beibe Mal burre und verhältnifmäßig unfruchtbare Zeiten folgten. Diefem Gefete ift es gang gemäß, wenn wir aur Zeit ber Richter ben Beift bes mofaifchen Birtens fich erft burchtampfend finden. Bas wir aber zur Zeit David's Großes fich bilden und festigen sehen, das weist aber bie Richterzeit hinaus auf einen hintergrund, der nur in der mofaifchen Zeit gefunden werden tann. Gerade diese Sparsamleit der nachrichten ift dem geschichtlichen Gange höchft angemeffen, und es wurde bem Zweifel faft noch größerer Spielraum fich barbieten, wenn auf allen Blättern der Name Mose's zu lefen ware. Uebrigens fehlt es an folden Nadrichten nicht. In einem anertannt febr alten Schriftfilde, Richt. 1, 1 -2, 5., deffen Abfaffung in den Anfang der Richterzeit feinen hochft genauen Rachrichten gemäß, die auf bewunderungewirdige Weise mit dem sehr alten Liede Richt. 5. übereinstimmen, zu setzen ift, wird von der Ausführung aus Aeghpten als einer großen Thatsache geredet, die in Folge der Gibschwilre an die Bater erfolgt fen, Richt. 2, 1. Anf diefelbe große Errettung wird auch in einer anderen fehr alten, jedenfalls mahrend der Richterzeit abgefaßten Erzählung (6, 8-10.) hingewiesen als auf ein außerordentliches Zeichen der göttlichen Gulfe. Daffelbe ift der Fall mit der Stelle Richt. 10, 11. und 19, 30. Auf die Eroberungen Ifraels jenfeits des Jordans nach dem Auszug aus Aegypten macht ferner der Richter Jephtah aufmerkam in einer Stelle, deren Abfaffung während der Richterzeit nicht zu bestreiten ift, Richt. 11, 15 ff. aber wird 4, 11. sein Schwager und 18, 30. nach der richtigen Lesart ein Abkommling genannt, was ebenfalls zwei sehr alte Schriftstide sind. Will man die Stellen, wo von Samuel 1 Sam. 8, 8. und von Nathan 2 Sam. 7, 6. auf den Auszug aus Aegypten als große Gottesthat hingewiesen ift, nicht gleicher Beweistraft wurdigen, weil die Abfassung derselben zur Zeit David's nicht feststeht; so sind sie doch unstreitig aus der besten Erinnerung geflossen, und Zengnig, daß auch in der dabidifchen Zeit das Anbenten an jene große Spoche gang baffelbe war, wie in den Tagen der Richter. brei Pfalmen, welche theils in die Zeit des Konigs Joas, wie Pfalm 80., theils in die Zeit des Propheten Amos, wie Pf. 81., theils vielleicht ichon in die Zeit Affaph's und David's fallen, wie Bf. 77. (vgl. meine Erflärung hiezu), wird auf diefelben Großthaten Gottes in Aeghpten und am Schilfmeer hingewiesen. Und im letten dieser Bfalmen wird noch ausbrudlich Mofe's und Ahron's als berjenigen Manner gebacht, durch welche Gott bas Bolt aus Megypten geführt und nachher geleitet habe. Auf ben Ausjug aus Aegypten, die Großthaten Gottes und bas Benehmen bes Bolles in ber Bufte tommt Amos zu fprechen 2, 10. 9, 7. und 5, 25 f. Der Ausführung aus Aegypten und Mofe's als Führers und Huters gedenkt Hofea 2, 16. 17. 12, 14. 13, 4. 5. So fehen wir alfo eine ununterbrochene Ueberlieferung diefer großen Zeiten und Danner von den altesten Tagen an, und es fann uns nicht wundern, wenn die Bezugnahmen in späterer Zeit haufiger und ausstührlicher werben, wo gerabe bas Ginten ber Nation den engeren Anschluß an die altesten Beiten nothiger macht und die Reformationen Siefia's, Jofia's und Efra's ebenfo natürlich auf die altefte Beit zurudgreifen, als es in der Reformationszeit vor 300 Jahren in Bezug auf die Bibel und die erfte Beit ber driftlichen Rirche geschehen ift. In ber Zeit Jotham's und histig's wird bon Dofe geredet Did. 6, 4., wo auf die Ausführung aus Aegypten und die Wirkfamkeit ber drei Geschwister Mose, Ahron und Mirjam, und 7, 15., wo mit der Ausführung aus Aegypten auch auf die dort geschehenen Wunderthaten hingewiesen wird. Auch bei dem Prophetenflirsten Iesaia zur Zeit Ahab's finden wir die Hinweisung auf den wunderbaren Durchgang durch das Meer beim Auszug aus Aeghpten, Jes. 10, 26., nicht zu gedenken 64, 11. In Jeremias 15, 1. wird Mofe nebst Samuel als Fürbitter des Bolles genannt und 31, 32. auf den Bund hingewiesen, den Gott beim Auszug aus Majes 59

Megypten mit dem Bolte geschloffen habe. Auf denfelben in der Jugendzeit des Boltes mit ihm geschloffenen Bund' wird hingewiesen Ezech. 16, 60. Auf die Treue Gottes im Anszug aus Aegypten und seine Warnung vor dem ägyptischen Götzendienst wird aufmerkam gemacht Ezech. 20, 5-7., woran 8-27. eine ausführliche Schilberung ber Gnaden und Bohlthaten Gottes und bes fortgesehten Undantes des Bolles gefügt wird. Aus den letten Zeiten Sistia's oder den ersten Manaffe's fammt nach meiner Untersuchung zu demselben Bfalm 78., wo bie ganze wunderbare Thatigteit Gottes filr Israel in Aeghpten und in der Biffte dichterisch geschildert ift, B. 12-58.; aus der Zeit nach dem babylonischen Exile aber die Bsalmen 105, 26-41., ferner 106, 7-35., und endlich ber fcone Bf. 114, welche fammtlich von ben Wundern Gottes in Aegypetn und wahrend des Zuges durch die Bufte fingen (vergl. noch Pf. 99, 6. 95, 8 ff. 135, 8 ff., 136, 10 ff.). Auch Haggai 2, 5. wird auf ben beim Auszug aus Aegypten geschlofnen Bund hingewiesen, bagegen findet fich weber in Zacharia noch in Maleachi außer der Ermahmung, des auf dem Berge Boreb ertheilten Gesetes Mose's zu gedenken, Mal. 3, 22., eine Aufpielung hierauf, obgleich Beranlaffung bagu bagewefen ware, fo daß bie Behauptung völlig nichtig ift, bag nur gegen bas Enbe ber Geschichte mehr bon Mose die Rede sey. Bielmehr ist die Erwähmung Mose's und des Auszugs aus Aegupten ziemlich gleichmäßig vertheilt, nur daß gegen das Ende, wo überhaupt die fchriftstellerische Thätigkeit zunimmt, mehr ausführliche Schilberungen gegeben werben, während die frühere wortlarge Schriftstellerei sich mehr mit Andeutungen begnügt, was auch von 1 Sam. 12, 6-8. 2 Sam. 7, 6. und 2 Ron. 21, 15. zu fagen ift, womit wohl alle Stellen des A. B. angeführt find, die außer den fünf Büchern Mose's und den Erwähnungen des Gefethuches - workber im Art. "Bentateuch" geredet werden wird - von Moje und seiner Zeit handeln. Ueberall tritt bas Große dieses Mannes und bas Epochemachende seiner Zeit hervor, so bag nur die größte Berblendung oder Parteilichfeit dieß nicht sehen tann. Auch ift gewiß das zu beachten und als Zeichen besonderer Berehrung anzusehen, daß ähnlich wie im R. Teftament es mit dem Namen Jesu ging, von den altesten Zeiten an bis auf den Neuen Bund Niemanden weber der Rame Mose's noch Ahron's beigelegt wurde, während der Name Mirjam noch 1 Chr. 4, 17., der Rame hur's aber, ihres Gatten, wie es scheint und wie nach Josephus Arch. 3, 2, 4. von Gefenius und Rort (vgl. auch Emald, Ifr. Gefch. 2, 14.) ohne weiteres angenommen wird, außer 2 Mof. 17, 10. 24, 14. und 31, 2. vgl. 1 Chron. 2, 20., wo biefelbe Berson bezeichnet wird, noch von verschiedenen Bersonen 1 Kon. 4, 8. Rehem. 3. 9. vorkommt, ungerechnet die vielen anderen Ramen jener Urzeit, welche unbedenklich in späteren Jahrhunderten wiederholt ertheilt wurden.

Bas nun den Namen Mose betrifft, so wird er 2 Mos. 2, 10. mit der hebräifchen Wurzel : win aufammengestellt und aus biesem Stammwort erklart, welches 2 Sam. 22, 17. Pf. 18, 17. die auch im Sprifchen weiter bortommende Bedeutung "herausziehen" hat. Folglich heißt men "Berauszieher bes Boltes Ifrael aus Aegypten", womit auf das Schwierige biefes Werkes angespielt wird, und tann auch burch Retter überfest werden. Rach ber biblifden Etymologie aber (2 Dof. 2, 10.) bezieht sich der Name nicht auf seine Thätigkeit, sondern auf sein Schickal, und ware ju überfeten: ber Berausgezogene, nämlich aus bem Baffer. Diefer Ertlarung aus bem Bebraifchen widerftrebt jedoch die Wortform, welche für diefe Bebeutung כמשר ober כמשר (2 Kon. 9, 2.) heißen mitite. Der Berfaffer des Erodus tann bemnach unmöglich durch den hebräifchen Namen zuger auf feine Deutung gekommen fepn, und es ift hier an nichts weuiger, als an einen etymologischen Mythus zu denken, wie bas mit Schein bei bem Ramen Babel (1 Mof. 11, 9.) gefchehen ift, fondern ber Ergahler muß seine Deutung von anderwärts her haben, die er nur nach der sehr freien Beife der etymologischen Forschung jener Zeit, welche uns überall in der Genefis begegnet, auf ben Ramen Mofe überträgt. Folglich ift nichts klarer, als daß die gefchichtliche Erinnerung von anderwärts her feststand, Mofe fet in feiner Rindheit ans

dem Waffer gezogen worden, die nun den Grund zu der einfachen, sehr klaren und mit fich felbst fo wie mit ben Umftanben des ifraelitischen Boltes zusammenstimmenden Ergahlung hergab, welche 2 Mof. 2, 1-10. Die Geschichte unseres Selben einleitet. In eigenthümlicher auf etwas Weiteres hindeutender, Nachdenken erregender Weise wird aber von den Siebzig der Rame regelmußig nicht nach dem Bebraifchen Mwong, sonbern Mwvons geschrieben, worin die Bulgata nachfolgt. Dieß flihrt darauf, daß fie den Namen and bem Aegyptischen, wo sie lebten, ableiteten. Und wirklich hat schon Josephus Arch. 2, 9, 6. die Deutung diefes namens aus Aegyptisch MQ (Baffer) und υσης, genauer usche (Geretteter) gefannt, worliber zu vergleichen ber Nachweis in Jablonsky Opusoc. ed. te Water 1, 152-157. Demnach ist der Name ursprings lich ägyptisch, wie er auch in auderen ägyptischen Namen, "Amosis", "Tuthmosis" u. f. w., vorkommt, und es hat fich nur gunftig, wie fo oft bei großen Greigniffen und Dannern, gefügt, daß auch im Bebraifchen ein Stamm verwandter Bebentung fich findet. Möglicherweise tann auch bas Aegyptische zweistnnig sehn und nach ber Rurze jener Sprache, bie nach anderen Anzeichen mit der hebraifchen, wie die Aegupter mit den Lydiern, Ranaanitern, Philistern und Einwohnern von Kreta (בַּפּהוֹרָים), 1 Mof. 10, 5. 13., verwaudt ift, bei fcwach unterschiedener Abbiegung sowohl einen aus dem Basfer Geretteten als einen Retter aus den Wafferfluthen bedeuten. Es eignet fich alfo ber Name Moje zu einer zweisachen Erklärung: 1) nach bem Aegyptischen zu ber ursprünglichen: ein aus dem Wasser Geretteter, 2) nach dem Hebräischen: ein Herauszieher, Retter aus größer Gefahr und Bedrängniß. Uebrigens konnte auch das hebräische Beitwort und bas fprifche nebst bem Rennwort 2 Kon. 9, 2. erft aus bem eingeburgerten Namen Mofe entstanden fenn, wie folche Aufnahme und Fortbildung fremder Wörter nicht felten ift. Beibes ift jedenfalls in Mose zumal erfüllt worben. junachst felbst ein aus dem Waffer Bezogener, Geretteter, fodam stellte er fich als Retter seines Boltes hin, der daffelbe mit unermudlicher Beharrlichkeit aus den Sanden Pharao's unter ben größten Duhen und Gefahren befreite, und der endlich fein Bolt anch mit Bulfe des Gottes, der ihm beiftund, aus den Bafferfluthen des Schilfmeeres rettete, wie er felbst aus bem Baffer durch Pharao's Tochter gezogen ward. doppelten Deutung nach ber Ethmologie durfen wir uns nicht ftogen, da wir die vieldeutige Freiheit damaliger Wortforschung oder vielniehr Wortanwendung aus anderen Beispielen tennen. Man vergleiche die Namendeutungen 1 Mos. 30. 31. mit 1 Mos. 49. und 5 Mof. 33., um das Gefagte bestätigt zu finden. Go wird, um nur eines anzuführen, 1 Moj. 30, 11. 72 erklärt durch Glud, 1 Moj. 49, 19. aber durch Bebrangter und Bedranger zugleich, 5 Dof. 33, 20. endlich auf die Bedeutung "Raummacher" angespielt.

Ift num die Thatsache, daß Dofe aus bem Baffer gezogen wurde, guter Erinnerung entsprungen und beutet fie auf ein außerordentliches Ereigniß seiner Rindheit hin, fo enthält, wie auch Winer zugibt, die Erzählung 2 Mof. 2, 1—10 durchaus nichts, was an der Bahrheit diefes Borfalls zweifeln laffen mußte. Die Ginwendung, daß auch über andere berühmt geworbene Bersonen Erzählungen wunderbarer Lebensrettung in frühester Jugend verbreitet seyen, wie über Semiramis (Diod. Sic. 2, 4.), Cyrus (Herod. 1, 113. Just. 1, 4. 5.), Romulus (Liv. 1, 4.), fann die Annahme eines Mythus nicht begründen. Denn wenn jene Nachrichten unverbürgt oder bloß sagenhaft sind, fo ift es nicht ebendamit auch biefe, und folde Sagen tonnten überhaupt nicht entstanden fenn, wenn nicht Beobachtung und Erfahrung gelehrt hatten, daß fich gewiffe große, ju weltgeschichtlichen Zweden und Unternehmungen bestimmte Menschen einer eigenthumlichen Aufsicht und Leitung der Borfehung ju erfreuen haben, und daß die bofen Machte eines solchen helben Emportommen vergeblich zu hindern suchen. Der Befehl Pharao's, die hebräischen Knäblein ins Wasser zu werfen, also zu erfäufen, hat gar nichts Auffallendes, und ftimmt mit der Schmach überein, welche man auf das ifraelitische Bolt absichtlich legte, Jos. 5, 9, vor bessen Zufunft man in Aegypten nach den mit den Husses gemochten traurigen Erfahrungen ernstliche Beforgniß hatte, 2 Mof. 1, 10., vgl. 1 Mof. 42, 9. 14. Zugleich weift berfelbe barauf bin, bag bie bom Mil entfernte Lanbichaft Gofen nicht wehr fir die Grenzen des Boltes hinreichte, fondern bei fortschreitender Bermehrung ein großer Theil beffelben die auch nicht zu Gofen gehörenden, im Delta liegenden Segenden am Rile bewohnte. Wenn aber ber Befehl bes Erfanfens in ber Landschaft Gofen nicht ebenfo wie am Rile ausgeführt werden konnte, so wiffen wir ja aus 2 Mof. 1, 15. ff., bag bie Tobtung der Rudblein and auf anderem Wege berfucht und befohlen war. Die Sorgfalt mid Berechnung ber Mutter bei Berbergung und Ansfeten bes Rindes entspricht gang ber feinen Gewandtheit eines mutterlichen herzens, und daß die Tochter Pharao's am Rile gebadet hat, fann ebenfo wenig befremden, ba man in bem beigen Megghten, wo man far Bewäfferung ber Felber bie finftlichften Ginrichtungen traf, 5 Dof. 11, 10., gewiß auch Babeanstalten am Ufer des Rile zu errichten wußte. Es ift alfo auch das Baden ber Tochter Pharao's nichts weniger ale unwahrscheinlich. Und wer fann endlich daran Anstoß nehmen, daß biefe Rinigstochter ein menschliches Gefühl in fich trug und trot bes väterlichen Berbotes fich eines folden Rinbes anuahm, mit bag ber Ronig, auch wenn er ben Bergang wußte, die Auferziehung eines so feltenen Anaben bulbete, da er ja nicht die Absicht hatte, das Boll anszurotten, fondern nur es zu schwächen und niederzuhalten, 2 Mof. 1, 10. Bedenfalls war Dofes, beffen genaue Befanntichaft aller agyptifchen Berhaltniffe auf äghptifche Bilbung gurudichliegen lägt, wie fie ihm ausbrucklich nach alter Ueberlieferung Apg. 7, 22. angeschrieben wird, auf eine außerorbentliche Beise in diese gunftige Lage verfett worden; und warum follten es nicht gerade die Berhaltniffe fenn, welche trene Ueberlieferung, ja felbft fein Name uns tund thun? Wenn man fragt, wie Mofe ans diefen gimftigen Berhaltniffen fpater ausscheiben tonnte, nachdem er felbst agpptischen Radrichten zufolge - Manetho bei Joseph, c. Ap. 1, 26. 28. macht ihn zu einem heliopolitanischen Briefter mit Ramen Dfarfiph, und gewisse alte Ueberlieferungen laffen ihn an der Spitze eines aguptischen Heeres bis nach Aethiopien Kriege fuhren - fo muß man bie Dacht ber Jugenbeinbrfide in Anschlag bringen. Gewiß verfehlte feine Matter, eine achte Ifraelitin, nicht, bas überans fahige Kind während der Beit feines berfatteten Anfenthalts an ihrem Bergen mit feiner wunderbaren Rettung und mit bem Ramen ihres Gottes und seinen Offenbarungen an die Bater bekannt zu machen. Wenn wir nun feben, daß dem nachfolgenden Leben und Wirten Mofe's zwei treibende Bedanken zu Grunde liegen, nach innen die Ertenntnig Jehovahs als des allein mahren Gottes und Schutcherrn seines Bolles (2 Mof. 3, 12-15.), und nach außen der Trieb Retter feines Bolles zu werden (2 Dof. 2, 11 - 14); fo konnen wir die Burgeln biefer Gedanken nur in dem Bewußtfebn beffen finden, was ihm feine Mutter bon Jehovah und feiner Rettung aus dem Baffer ergahlt hatte. Durch diefe Jugenbeindrude bildete und befestigte fich bei ihm, der offenbar ein religios-politifches Genie war, die Alarheit und Sicherheit über feinen Beruf, wie bas frilhe Bewußtfeyn Jefn, ber ja and, allmählich fich entwidelte (Luc. 2, 40), bon Gott als feinem Bater und feiner Beftimmung in ber Belt menschlicherseits auf die Erzählungen und ben Glauben feiner Mutter Maria wird gurudgeführt werben tonnen, fo bag wie andere große und bortreffliche Manner Mofe bas, mas er ward, weniger bem Ginfluffe feiner agpptischen Bflegemutter, welche die Ueberlieferung bei Josephus Antt. 2, 9. 5. Thermuthis, bei Gufebins praep. ev. 9, 27. Merris nennt, als den fruhen Ginwirfungen feiner leiblichen Rutter zu verdanken hatte (Bebr. 11, 24. 25.), und dadurch ber Mann murbe, als ben wir ihn finden. Wenn Winer es als schwierig zu begreifen findet, wie Dofes, wenn er von einer Pringeffin erzogen war, fpater bei seinen Berhandlungen mit Pharao fo gar nicht als am hofe befannt dargestellt fen; fo ift biefes Bedenten leicht dadurch an erlebigen, daß zwischen bem erften und zweiten Aufenthalt in Aegypten 40 Jahre innen liegen, daß bemnach bei feinem Auftreten weber die Prinzeffin noch ihr Bater noch lebten, und daß Mofe teinen Grund haben tounte nach dem, was 2 Mof. 2, 12. 15.

fich zugetragen hatte, an feinen fruheren Aufenthalt am hofe zu erinnern. Bielmehr dient diese Ginwendung zum Beweise, daß eine Flucht Mose's fattgefunden und fein Aufenthalt in Midian sehr lange (2 Mos. 4, 19.) — warum nicht gerade 40 Jahre (Apg. 7, 23. 30.) — gedauert habe. Auch der 2 Mof. 1. geschilderte Drud, welcher von den Aegyptern auf Ifrael ausgelibt wurde, hat alle übrigen gefchichtlichen Anzeichen für fich. Die Erzählung Manetho's bei Josephus gegen Apran von den Spifos oder phonizischen hirtentonigen beruht auf gutem Grunde (vgl. Emald Ifr. Gefch. 1, 446.). Sie hatten als 15. Opnaftie längst vor der Einwanderung Jakobs Megypten beherricht und bedruckt, und waren auch nach ihrer Bertreibung während ber 17. Opnaftie, unter welcher Joseph in Aegupten wirkte, noch immer gefürchtet, woraus fich die Nachricht 1 Mof. 42, 9. ff. erklaren läßt. Man fibrchtete ihre Biebertehr, und Ifrael, an die Grengmarte Gofen gefett. - mit allen Anechten Jatobs und feiner Sohne gewiß schon beim Einzug ein ftattliches Bolt, bgl. 1 Dof. 14, 14. 30, 43 follte ihr Biedereinbringen nachher unmöglich machen \*). Aber als Joseph geftorben war und Ifrael fich fo mehrte, daß bas Land Gofen nicht langer für baffelbe gureichte, fonbern bas Bolf großentheils (2 Mof. 11, 2.) unter den Aegyptern wohnte, fo tomte die 18. Dynaftie ber Diospoliter, welche c. 82 Jahre nach Ifraels Einwanderung aufgefommen war und 384 Jahre mahrte, wohl ein Mistrauen gegen bas Bolt, und im Andenken an feine Berwandtschaft mit den verhaßten Hytsos, die jedenfalls Semiten waren, wie übereinstimmend gelehrt wird, tiefen haß in sich ausbilden. Denn die Ifraeliten waren wie die Hyffos hebräifche Bollsgenoffen, ihre Beerden weibeten in ber Bufte und bis gegen Rangan bin (1 Chron. 8 [7], 21 - 23.). Wie leicht war ein Einverständniß derfelben mit jenen vertriebenen Bollern zu neuer Eroberung bes Landes zu befürchten! Daber bie urfprunglich religible Abneigung (1 Mof. 46, 34.) gegen die Ifraeliten als Biebhirten und Genossen einer anderen Religion, durch die politische Furcht verftärtt, allmählig zu den ihres Zwedes freilich verfehlenden Magregeln führte, wodurch man das Boll schwächen und mechten wollte. Diefer immer verftartte leidenschaftliche Drud war es, welcher nicht nur in Mofe ben Gedanten an die Rettung und Ausführung feines Bolles in feinem 40. Lebensjahr zu einem Ausbruck tommen ließ (2 Dof. 2, 11. 12.), fondern auch viele ber beffer bentenden Aegupter fich an fle anschließen hieß, wie wir bas aus 2 Mof. 12, 38. 4 Dof. 11, 4. ersehen. Dieg führt barauf, daß namentlich der Stamm Levi fich mit dem Gedauten an Auswanderung befaßte und die Bewegung unter bem Bolle leitete, worauf die Begegnung Ahrons, ber feinem Bruder nach Mibian mit Rachrichten entgegen tam, sicher schließen läßt, 2 Mof. 4, 27. Auf die geistige Regfamteit biefes Stammes in Aegupten, ja auf Offenbarungen Gottes unter ihm weift offenbar auch bas hin, was wir als geschichtlichen Aufschluß hieriber 1 Sam. 2, 27. 28. lefen.

Wir stehen also mit der Geschichte Mose's auf breitem, geschichtlichem Boden, wie auch Ewald Ifr. Gesch. 2, 76. auerkennt, nur daß wir uns dieselbe nach ihren Wirkungen auf Aegypten noch größer zu benken haben, als es nach der alttestamentlichen Nachericht den Anschein hat, welche das Weltsiche in den Hintergrund rückend, mehr nur ihrem letzten Zwecke nach das Geistige hervorkehrt. Ja es läßt sich auch denken, daß Woses nach dem versehlten Versuche, der Retter Ifraels zu werden (2 Mos. 2, 11—15., vgl. Apg. 7, 25.), seine Schritte deswegen nach Midian wendete, weil er bei diesem von Abraham her verwandten und durch seinen Karawanenhandel weithin bekannten sowie mit den Berhältnissen vertrauten Volkstamm, dessen Priestersürst eine ähnliche Be-

<sup>\*)</sup> Bunfen, Bibelwert, S. CCIX sett mit Bezugnahme auf sein Bert "Aegyptens Stelle in ber Weltgeschichten Va 384—392 ben Abzug ber Hylos in die Zeit, als die Ifraeliten schon 210 Jahre in Aegypten angestebelt waren, und ben Ansang des Drudes sunf Jahre später. Wie er sich hiebei mit den Dynastien Manetho's, auf den er nach S. CCXII große Stude hält, aus einander seten kann, ist nicht klar, da nach diesem (vgl. Jahn Arch. 3, 584. s.) die Hylos die 15. Dynastie ausn:achen und wenigstens 500 Jahre vor dem Auszug der Iraeliten bereits abgezogen waren. Ob ihm nicht etwas Aehnliches wie dem Herzog von Manchester (vgl. Art. Darius) begegnet ift?

beutung hatte, wie vormals Meldpifebel, Antlang für seinen großen Gedanten erwantete. Aber der Selftun und die aus 2 Mof. 18. hervorleuchtende Beisheit dieses bedeutenben Mannes scheint bei den gewaltsamen Bestrebungen Mose's biesem bamals die Hossung benommen zu haben, unter bem midianitifchen Bolle Beiftand filr feine Blane zu finden \*). Da ihm Diese Absichten nicht gelangen und menschlicher Beiftand versagt war, gab er wohl alle hoffmung fur feine Bestimmung als Retter auf, bis ihn eine wunderbare Erscheinung am Sinai (2 Mos. 3.) nach langem Rampfe mit sich felbst bestimmte, auch ohne menschlichen Beistand von außen, rein durch Bertrauen auf Gott und die in seinem Bolle felbst liegenden Krafte das große Wert feines Lebens durchzuführen (Bebr. 11, 27.), ein Bert, in welchem ihn nach schweren Anfechtungen, die ihm auf der Reise nach Aeghbten begegneten (2 Mof. 4, 24-26.), die Antunft seines Bruders weiter befestigte. Durch diese scheint er erst bestimmt worden zu sehn, Weib und Kinder wieder nach Midien zurückzusenden, da sie ihm viel später durch seinen Schwiegervater, dessen Stamm sich erft jetzt näher mit Mose vereinigte, zugeführt wurden (2 Mos. 18, 1-3. 4 Mos. 10, 29-32.). In Aegypten traf zwar Dofe bas Bolt Ifrael nun beffer borbereitet an 2 Mof. 4, 80. f., als es bor 40 Jahren der Fall war (2 Mof. 7, 7. Apg. 7, 23.); aber bei dem ägyptischen Könige Phorao Amenophis, dem letten der 18. Dynastie begegnete er um fo größerem Biderftand, fo daß fein Glaube abermals auf die schwersten Proben gestellt wurde, und ihn nur die von Gott bestegelte Gewißheit seiner hoheren Bestimmung zu diesem Werte aufrecht erhalten konnte, welche durch die schnell auf einander folgenben Strafgerichte über Aegubten flets neue Beftätigung erhielt. 2 Mof. 7-12.

Diefe Plagen find zwar von der Art, daß fie auch fonst in Aegypten vortommen, und zum Theil einander herborriefen; aber daß fie in diefer Schwere damals auf bas Land fielen, daß fie in fo schneller Aufeinanderfolge eintrafen, daß fie auf Mofe's Boraussagen fich einstellten, bas ift bas Wunderbare an ihnen, welches fich nicht weglängnen und ohne welches unter den damaligen Berhältniffen die Entlassung des Boltes sich nicht begreifen läßt. Daß sich in die Erzählung Sagenhaftes gemischt hat, wie der Umftand, daß die Ifraeliten ftet 8 bon benfelben berschont geblieben sehen 2 Dos. 8, 22. 9, 4. 6. 26. 10, 23. 12, 12. ff., und daß der Stab Mofe's zur Schlange wurde, während bei ben Beschwörungen nur Schlangen farr wie Stabe werben tonnen, mag man angeben \*\*), aber bieg hebt ben geschichtlichen Grund ber hauptereignisse nicht auf, und betreift jedenfalls ein besonders Walten der Borfehung über bem Bolte Ifrael gu jener Zeit. Als wunderbares Ereignig fteht bor allem der Uebergang über das rothe Meer da, wenn auch die Naturkräfte noch so viel dabei mitgewirkt haben. Ift aber biefe Thatsache richtig - und baran zu zweifeln, hieße alles Geschichtliche in der Erinnexung des Boltes umftogen; fo milfen auch die Plagen in Aegypten als wirklich gefchehen zugegeben werden, wenngleich die Sage manchen Bug noch bazu gefetzt hat, wie

<sup>&</sup>quot;Ileber bas Berhältniß ber Ramen bieser bebeutsamen, in die Geschichte Mose's eng berkochtenen Personlichkeit wird man kaum jemals ganz ins Klare und zur Uebereinstimmung kommen. Rach 2 Mos. 2, 18—20. ist Reguel, nach 3, 1. 4, 18. 18, 2. Jether ober Jithro, nach Richt. 4, 11. aber Chobab Schwiegervater Mose's. Diesen tressen wir 4 Mos. 10, 29. bei Mose an, während Jithro 2 Mos. 18, 27. nach seinem kurzen Besuche wieder abzog. Am einsachten wäre zu helsen, wenn man inn anstat durch "Schwiegervater" durch "Schwager" übersetze dürste. Dann wäre Reguel Mose's Schwiegervater, Jithro und Chobab aber seine Schwäger. Zwar kommt inn sonft nie in der Bedeutung "Schwager" vor; aber sein Begriff ist im Gegensate zu die Kose. 25, 5—9. jedensals ein umfassender.

Ber freilich, wie Jengstenberg, Rury und Anbere ben gangen Bentateuch, wie er in unseren Sänden ift, ausnahmelos von Mose versaßt seyn läßt, ber tann folgerichtig nichts Sagensaftes zugeben; aber er muß bann auch bas Abenteuerlichste zwecklos buchstäblich nehmen, wie b. B., um von dem Reben der Eselin Bileams zu schweigen, daß die Kleider der Jracliten während 40 Jahre nicht veralteten, noch se Einem während des mühseligen Zuges die Füße geschwolsen senen, 5 Mos. 8, 4. 29, 5., was mit dem würdigen Begriffe des Bunders schurftracks streiten durfte.

benn ber eine Berichterstatter nur fünf Plagen nemnt, ber andere (f. Bentateuch) fünf andere bazu fligt. Die wunderbare Rettung des Boltes am Schilfmeer ist uns, man mag über die Abfaffung der Bucher Mofe's sonst denken wie man will, jedenfalls verbürgt durch das Lied 2 Mos. 15, 1—18., deffen erster Bers, auch noch B. 21. unmittelbar nach dem Uebergang durch das rothe Meer, der übrige Theil aber sicher nicht später als zu Josua's Zeit gedichtet und gesungen wurde, und das noch durchaus die Begeisterung über ein frisches Ereigniß (Ewald Ifr. Gesch. 2, 8.) athmet. Ift aber der Durchgang durch das rothe Meer mit der Rettung Ifraels und dem Untergang Pharao's eine unbestreitbare Thatsache, so ist auch die 2 Mos. 14. gegebene Erzählung nicht anzusechten, fo nuß Ifrael bei seinem Auszug, burch Pharao bedrangt, in die gefährliche Lage am Schilfmeer gebracht worben feyn, was dann wieder auf die schweren Rämpfe, welche vorangegangen find, zurudschließen läßt. Rach 2 Mof. 13, 18 zogen die Ifraeliten in funf Heerhausen (profera aus Aegypten. Diefelbe Stellung und Einrichtung nach den zwölf Stämmen geordnet findet fich 4 Dof. 2. Es ift dieg alfo eine gang geschichtliche Nachricht. Ift aber bieß der Fall, so kann auch die Angabe über die Zahl des waffenfähigen Bolkes, welche 12, 37 zu 600,000 angegeben wird, nicht ungeschichtlich sebn, benn fle findet fich auch 4 Dos. 1. 2. und 26. wieder. 3ft so viel richtig, so ist der Durchzug dieses Bolkes und seine Ernährung in einer Buse, die derzeit kaum den hundertsten Theil von Einwohnern nahren kann, nicht ohne wunderbares Eingreifen der göttlichen Borfehung ju denken (fiehe den Art. Manna). Daffelbe muß ber Fall febu mit ber Gefetzgebung am Singi. Das geschichtliche Ereignis ift durch das Lied der Debora Richt. 5, 4. 5. verbürgt, dessen gleichzeitige Entstehung mit dem Siege über Jabin taum zwei Menschenalter nach dem Auszug noch von Niemand bestritten worden ift. Auch die Dauer des Aufenthaltes der Ifraeliten in der Bufte beruht auf früher und fester Erinnernng Amos 2, 10. 4, 25. Pf. 95, 10. Freilich ift es febr auffallend, daß ber Inhalt ber 4 Mof. 14, 33. 34. ausgesprochenen Drohung nicht 4 Dof. 20, 1. ausbrucklich erwähnt ift, wo man genauere Zeitbestimmung erwartet, fondern erft in bem Stationenverzeichnig 4 Dof. 38, 38. und bon ba aus 5 Mos. 1, 3. 27. 8, 4. 2. 29, 5. Es fragt sich aber, ob nicht 2 Mos. 16, 35. 36. 4 Mos. 33, 38-40. aus späterer Randbemertung erft in den Text geflossen ift. Bie es fid mit der Abfaffungszeit von Jofua 5, 6. ff. und 14, 6 - 15. verhalt, tann jeboch nicht zweifelhaft fenn, da felbst Ewald beibe Stellen als fehr alt aus dem Buch der Bundniffe, alfo der altesten Urfunde, ableitet, Ifr. Gefch. 1, 75. 2, 258. Der 40jährige Aufenthalt steht also geschichtlich fest. Ift aber so ber Zettel biefer großen Geschichte in seiner Wahrheit gesichert, so muß auch der Einschlag im Berhältniß damit ftehen. Daher kann sich felbst die schärfste Prufung, wenn fie nur wahrheitsuchend ift, nicht der Ueberzeugung entziehen, daß Dofe mit wunderbaren Kräften zu feinem großen Werke ausgestattet war und daß Gott sich in jener Zeit der Gründung der Bolksgemeine Ifrael gang befonders zu demfelben befannt habe.

Als Mose nach schweren Kämpfen und harten Gottesgerichten endlich die Erlaubniß Pharao's zum Zuge außgewirkt hatte, ja von den Aegyptern dazu gedrängt wurde,
so führte er das Bolt zuerst zwei Tagereisen nördlich gerade gegen das Land Kanaan
hin, als hätte er nicht sogleich die Größe der von dorther drohenden Gesahr überblickt,
wie Ewald Ifr. G. 2, 54. meint. Besser nehmen wir an, da der Berg Sinai von
Gott als Opserstätte 3, 12. vorgezeichnet war, daß Mose erst nordwärts zog, um die
dort (zu Pithom, 1, 11.) wohnenden Israesiten sich auschließen zu lassen, und dann auf der
Landenge zwischen den Krosodis- und Bitterseeen in die Wäse zu gelangen. Allein
Mose hieher gesommen mußte einsehen, daß dieser Weg nicht durchgesetzt werden könne,
und sührte daher das Heer nunmehr südwärts, um mit Benützung der Ebbe auf Gottes
Beistand vertrauend durch das Meer zu gelangen, und leitete es gemäß dem gesaßten
Plane (2 Mos. 5, 1.) der Wisse und dem Berge Sinai zu, wo er dem Bolle, das
zwar ties ergriffen, aber noch nicht geistig gebildet war, vor Allem das Gesetz gab und

Majes 45

fefte gottesbienftliche Lebensordnung. Wie nothig diefe Bortehr war, zeigte fich in ber Reigung jum Gobenbienft, welche bei turger Abwesenheit Dofe's offen hervorbrach, 2 Dofe Rap. 32., fonft aber im Beheimen seine Befriedigung suchte (3 Mof. 17, 7. 5 Mof. 32, 17. Bf. 106, 37.). Dem Dofe hatte nicht nur einen politischen, sondern vielmehr einen religiöfen 3wed mit feinem Bolle. 216 er diefen befestigt glanbte, fo jog er mit dem Bolle in nordlicher Richtung gegen die Büste Paran und Kadesch Barnea hin, 2 Mos. 13, 1. 5 Mof. 1, 19., um von bort aus gegen Ranaan, bas bem Bolle berheißene Land, im zweiten Jahre vorzuruchen. Allein da die Schwierigkeit der Eroberung, welche burch die ausgefandten Kundschafter an den Tag kam, auch den Wangel an festem Sinne, friegerischem Muthe und begeistertem Gottvertrauen offenbarte; so sab sich Mofe genothigt, den Blan mit dieser Generation die Eroberung Kanaans zu vollziehen aufzugeben und erft ein neues besseres und abgehärteteres Geschlecht in der Wilste zu bilden, was fitr feine Seele gewiß die größte Berlaugnung war, aber auch ein Zeichen seiner umfassenden Einsicht für uns ist. Aus der nun folgenden trüben Zeit ist uns nichts berichtet. Daß fie aber unter großen Entbehrungen und Rampfen für Mofe berfloß, barauf benten die ernftlichen Emporungen bin, welche theils vom Stamm Ruben ausgingen, theils im eigenen Stamm Levi ausbrachen. Denn daß 4 Mof. 16. 17. eigentlich zwei Begebenheiten in einander zu einer Erzählung gefloffen find, ift von Ewald Ifr. Gesch. 2, 180. ff. richtig erkannt worden. Ia auch in seiner eigenen Familie brach einst ein Zwiespalt aus, der dem Herzen dieses großen Filhrers schwere Bunden foling, 4 Mof. 12, 1. ff., aber auch ihn wie immer nur um fo mehr rechtfertigen mußte. Alle diefe Leiden trug er jedoch mit der größten Sanftmuth, 4 Mof. 12, 3., so daß in seinem Karatter diese Tugend neben der größten Willenskaft und Entschloffenbeit Plat fand.

Enblich nachdem bas neue Geschlecht herangewachsen war, welches mehr Ausbauer und Willigfeit, mehr Gehorsam und Furcht Gottes zeigte, odwohl es noch manche Uningenden feiner Bater an fich trug, wurde bas Eboniterland wegen verweigerten Durch-311gs umzogen, und auf fehr beschwerlichen Wegen bis an den arabischen Weerbusen das ganze Gebirge der Edomiter umgangen, bis sie dieses Bolt im Westen hatten, das ihnen vorher im Often gelegen war. Hier übte das Bolt seine in der Bufte geftählte Kraft in siegreichen Kämpfen mit den Amoritern und Midianitern, was die Eroberung des Oftjordanlandes jur Folge hatte, das auch fofort an die Stamme Ruben, Bad und Salbmanaffe vertheilt wurde, jedoch mit ber ausbrudlichen Bedingung, ben Sauptfrieg im Bestjordan-Gebiet mitzuführen. Allein jest fühlte Dofe, nachdem Dirjam im erften Monat gestorben 4 Mof. 20, 1., und fein Bruder Ahron am Anfang biefes Jahres und Zuges im fünften Monat aus bem Leben geschieben mar, 4 Dof. 20, 23. ff., 33, 38., auch fein Ende herannahen. Er legte deghalb das Heerführeramt in die Hande Josua's, seines bisherigen Feldherrn, der schon im Kriege mit den Amalekitern fich tapfer bewiesen hatte, 2 Dos. 17, 9., und gang in seine Blane und Gebauten eingeweiht war, nieder, und ftarb, nachdem er das gelobte Land noch von den Höhen Bifga's aus, Jericho gegenüber, gesehen hatte, 120 Jahre alt (5 Mos. 34, 1—7.).

Dieß ist die hergebrachte Ansicht über den Zug der Ifraeliten durch die Wässe, welcher anch noch Ewald, Geschichte des Bolkes Ifrael 2, 188. sf., beipstichtet, nur mit dem Unterschiede, daß er in wohlbegründeter Weise S. 190. s. die Begebenheit 4 Mos. 20, 1—13. noch in das dritte Jahr verlegt und erst 20, 14. den Sprung in das 40. Jahr des Ansenthaltes in der Wüsse macht, weil nach seiner Ansicht der Tod Ahrons wegen 4 Mos. 33, 38. s. myweiselhaft in das 40. Jahr fällt. Allein gerade über diesen Punkt nuß man bei näherer Prüfung zu anderer Auffassung gelangen, wenn man 4 Mos. 33, 36—40. und 5 Mos. 10, 6. 7. näher mit einander vergleicht. Beide Stellen erweisen sich, da sie den Zusammenhang unterbrechen, als Linschiedsel, nämlich 4 Mos. 83, 40. ganz sicher und 36—39. in der gegenwärtigen Fassung, die jedoch beide sicherlich vor die Zeit des Abschlusses der fünf Bücher Mose's fallen. Allein ste

wibersprechen einander und konnen baher nicht beibe in ber gegenwärtigen Fassung gleichen Anspruch auf Glaubwurdigkeit und geschichtliche Richtigkeit haben. Nach ber Stelle 5 Mof. 10, 6. 7. fault ber Tod Ahrons in die Zeit nach ber zweiten Berfertigung ber Gesetzestafeln auf ber Station Moser 5 Mos. 10, 6. ober Moseroth 4 Mof. 83, 30., und bon da an zogen die Ifraeliten erft gen Gudegoda (ברבֹרָה) und Jathbath (מבבתה), was ohne Zweifel gleich ift mit Hor Gibgab (מבבתה) und Jathbatha (מבבתה) 4 Mof. 33, 32—34. Dem Tode Ahrons geht die Station Ben Jakan (בֵרֶר תַּלָקַר) 5 Mof. 10, 6. vorher, welche wir 4 Mof. 33, 32. wiederfinden. Wie die Beit, fo ift hier and die Dertlichkeit fehr genau angegeben. Wenn nun Mofer- Moferoth der Lagerplat ift, auf welchem fich die Ifraeliten befanden, als Ahron ftarb; fo ift das 4 Mof. 38, 38. baffir genannte Bebirge Bor als ber allgemeine Rame bes Bebirgsftodes zu betrachten nach 4 Mof. 20, 22. f., an deffen Fuß der Lagerplatz Moferoth lag. 🐯 scheint also, daß der Diastenaft von 4 Mof. 83, bereits damals von der Ansicht befangen, daß mit 4 Moj. 20. bas 40. Jahr bes Buftenzugs befchrieben werbe, und 5 Moj. 10, 6. f. nicht beachtenb, das Gebirge for als besonderen Lagerplat in die Reifestationen einfügen zu mussen glaubte, und so die ganze geschichtliche Ansicht verrückte. Das der Ort Moser, Mosera oder Moseroth, welcher 4 Mos. 33, 30. um viele Stationen von dem Gebirge for getreunt erscheint, wirklich identisch mit for ift oder vielmehr an biesem Gebirge liegt, habe ich, nachdem ich mit dieser Combination längst im Reinen war, zu meiner Ueberraschung zufällig aus ber Reisebeschreibung Dag. Thietmars, welcher nach Mag. Thietmari peregrinatio, edidit J. C. M. Laurent, Johannei praeceptor, Hamburg 1857, p. 2. im Jahre 1217 jene Gegenben durchwanderte, ersehen. Derselbe fagt Cap. 16, p. 38: Tandem veni ad montem Or (הרר), nbi Aaron mortuus fuit. In cujus summitate est ecclesia constructa, in qua habitant duo Graeci, monachi christiani. Qui locus dicitur Muscera. Hier haben wir also unser Moser ober Mos seca als Name des Ories, der an oder auf dem Berge Hor ift. Kaum ist zu erwarten, daß der Rame des Ortes erst aus 5 Mof. 10, 6. geschöpft wurde, da Thietmax nichts davon weiß und ebensowenig mit der Angabe im Onomasticon des Eusebins betannt fein mochte. Auch Laurent ist so weit davon entfernt, diefe Bermuthung auszusprechen, dag er vielmehr es durch Masar Seidne Harun erklärt, was oratorium domini Aaronis heißt, und sich für diese Deutung auf Ritters Erdfunde XIV, 993. beruft. Benn aber auch die Bebeutung von urfprünglich Unterweisungs-Lehrort follte gewesen senn, wie ja auch der Ort קרן משפט eine religiöse Bedeutung hatte; so ist boch mehr als wahrscheinlich, daß er seinen alten Namen ebenso behalten hat, wie wir den minder bedeutenden הַּחִירוֹת 2 Mof. 14, 2. noch jest unter dem Namen Agerud am der gleichen Stelle finden und wie hundert Beifpiele zeigen, daß sich die orientalis schen Ortsnamen bis auf unsere Tage aus grauester Borzeit treu fort erhalten haben. Ift nun aber Mofera am Gebirge Bor zu suchen, und ift diefer Rame 5 Dof. 10, 6. gleich mit 4 Mof. 83, 30., so ist nichts begründeter als die Bermuthung, daß uns das Berzeichniß ber Reisestationen 4 Mos. 33. nicht unverändert noch unentstellt zugekommen ift, sondern daß eine spätere Hand einzelne Fugen aus einander gerissen habe. Es kann me bieg bei einem fo alten Schriftftude auch gar nicht befremben, und es ift nicht bas einzige Beifpiel dieser Art. Biel jungere Urfunden, wie das Helbenverzeichniß David's 1 Sam. 23., das Berzeichniß der Amtleute Salomo's und viele andere Stellen in den B. Samuel's u. der Konige geben uns Zeugnig, wie vielen Berftummelungen im Laufe ber Reit diese Schriftstide unterworfen waren, wie der Bahn der Beit sie benagte und wie frei man bor ben Zeiten Esra's und ber Feststellung bes Ranons in biefen Dingen berfahren ift. Es genüge übrigens an einem ganz verwandten Beispiele aus der Chronit, wo fo vieles in diefer Beziehung zu bemerken ift. Rach 1 Rou. 4, 2. ift Afarja, ber Sohn Babols, bes Briefters ber erfte unter ben Schreibern Salomo's. Dieg murbe won einem Späteren, wie es grammatisch zulässig ift, wit Uebersehung des geschichtichen Berhältniffes und aus Mangel an Erwägung von B. 4. und 1 Chron. 80, 22. fo aufgefaßt, ale ware Afarja Sahebriefter gewefen, alfo liberfest: Afarja, ber Sohn Babots war Briefter. Auf dieses Diffverständniß hin finden wir 1 Chron. 5, 36. hinter Asarja bas Einschiebsel: "diesen, welcher Priefter war im Saufe, bas Salomo bauete ju Jerusalem". Allein der Irrthum ift noch nicht vollendet. Der Afarja, von welchem dieg ansgesagt wird, ift der zweite und Urenkel Zadots, während die Bemerkung jedenfalls beim erften, dem Entel Zadots v. 35. ftehen follte. Denn da alle Sohebriefter an bem Sanfe bienten, bas Salomo filt Jehovah erbauet hatte, fo tann fich die Bemertung unmbglich auf 2 Chron. 26, 17. beziehen, fondern nur auf 1 Kon. 4, 2. Aehnliches haben wir bei der vorliegenden Stelle voranszusetzen. Wie die Bemerkung 1 Chron. 5, 36. fraher bei dem ersten Afarja v. 35. ftund, fo mochte das Einschiebsel 4 Dof. 33, 38 f., wenn nicht v. 36b. 37. 38. jum urfpringlichen Terte bes Dofe geborte, ursprünglich hinter b. 30. geftanden haben gleich nach Erwähmung Moferoths, und bielleicht ftund auch ftatt אַרְבֵּעִים die Ginzahl אַרְבֵּע, wodurch biefe Stelle boch einigermaßen in den Zeitraum gerucht war, ben ber spatere Deuteronomiker 10, 6. f. im Auge hatte\*) Allein da die Erklärer vielleicht bald nach dem Deuteronomiker, ber noch aus biefem ursprünglichen Einschiebsel geschöpft haben mochte, die Ansicht verbreiteten, daß 4 Mos. 20, 1., wo schon damals die Jahreszahl fehlte, das 40. Jahr gemeint fei, eine Auffaffung, die bis heute den richtigen Blid verhindert hat; fo mußte aus werne die Dehrheit אַרְבָּנִים gemacht, und in Folge davon die Stelle um mehrere Berfe verruckt werben. Etwas von diefem Sachverhältnig hat Ewald Gefch. Ifr. 2, 207, 3. geninet, ohne jedoch burchgedrungen zu fenn. Obgleich er B. 36-39. nach B. 30. f. hinaus geschoben wiffen will, laft er boch Ahron im 40. Jahre fterben, und betrachtet bieß S. 190. n. 206. als unzweifelhafte Thatsache, ohne irgend auf den 5 Mos. 10, 6. f. gegebenen Wint zu achten. So nimmt er auch (2, 54.) an, Mose habe bas Bolk zuerst unmittelbar mach Balastina auf dem kürzesten Wege führen wollen, während aus 2 Dos. 8, 12. 5, 1. bentlich hervorgeht, daß die Halbinfel Sinai und der Berg Gottes Horeb bas nachfte Ziel ber Banderung war, welches Dofe gewiß auch trot bes eiligen Auszuges nicht im mindesten aus ben Augen verlor.

Hienach erhalten wir über den Zug Mose's solgendes Bild. Am 15. Tag des ersten Monats Abib (2 Mos. 13, 4. 23, 15.) zog man nach vorhergegangenen Kämpfen 5 Mos. 4, 34. von Naemses (2 Mos. 1, 11. 12, 37. 4 Mos. 33, 8.), dem jezigen Belbeis nicht heroopolis wegen I Mos. 45, 10., gegen Ewald 2, 52.\*\*) offen und ungeschent ab, und schlug das erste Lager zu Succoth (13, 20.), einem jezt nicht mehr nachweisbaren Orte, vielleicht dasselse mit dem alten Hirtenlager Avaris des Manetho — Ewald, Gesch. 1, 446, welches übrigens Ewald G. J. 2, 53. in hir der der dem mill, unrichtig, da dieses außerhald Aeguptens lag, Lepsus dagegen in Belusum such — jedenfalls aber in der Landschaft Vithom nordwärts gelegen, wo die dort wohnenden Israeliten sich anschließen konnten. Der zweite Marsch führte von da aus in östlicher Richtung durch ein Thal (Wadi), wo man Wasser zu sinden hossen konnte (Robins. 1, 422 f.), westlich Tumilath, distich Seba Biar genannt, die nach Etham, welches am Ende oder Anssang der Wilste lag (2 Mos. 13, 20. 4 Mos. 33, 6.), die auch Wilste Schur (1719) (2 Mos. 15, 22. 4 Mos. 33, 8. genannt wird, in welcher die Israeliten nach dem Durchgang

\*\*) Auch Bepfins, Art. Aegypten balle S. 146. Raemfes für Beroopofis, aber wegen ber nacht weisbaren Lage Ethams n. f. w. gewiß unrichtig.

burch's rothe Meer nachher brei Tage zogen, ohne Baffer zu Anden. Son ihr wird 1 Mof. 25, 18. gefagt (vgl. 1 Sam. 15, 7. 27, 8.), daß fie vor Aegypten gelegen Diefes Etham, bebeute es Ummeer mit Jablonsti 2, 157. ober Enge mit Champollion 2, 172., tann nirgends anders gefucht werden, als wo Aegopten und die zu Arabien gehörende Bufte Schur, auch 4 Mos. 33, 8. Etham genannt, zusammentreffen, alfo an der Landenge zwifchen den Bitterfecen und Krotodilfecen, vgl. Stidel in Stud. u. Rrit. 1850. 828 ff. Dort angekommen hoffte Mofe durch den britten Marich gang aus dem Bereiche ber ägypt. Macht hinauszukommen, wie er auch das Gesuch an Pharao stellte, man folle Ifrael einen Weg von brei Tagemarichen in die Bufte ziehen laffen 3, 18. Sier Rellte fich ohne Zweifel ein unerwartetes Sinberniß in ben Weg, fen es daß an biefem wichtigen Durchgangsbuntte eine größere ägypt. Kriegermacht und wichtigere Berfchanzungen fich befanden als Moje vorausgesetzt hatte, die den Durchgang verwehrten, oder daß das Bolk nicht bahin zu bringen war, den Durchmarfch zu erzwingen. Es blieb nun Mose nichts übrig, als sich füdwärts zu wenden, um den gefährlichen (Niebuhr Arab., S. 411. Robinson 1, 95.) Bersuch zu wagen, den Meerbusen da zu überschreiten, wo er Untiefen hatte und so aus Aeghpten zu kommen, baher so passend ber Befehl 14, 2. und die Aenferung des Königs 14, 3., welcher wohl alsbald beim Aufbruch feine Magregeln getroffen hatte \*). Ift arreiten mit dem heutigen Agerud gleich, welches ein Raftell vier Stunden nordwärts bon Suez ift, wo die aus Aegypten nach Metta und dem Sinai giehenden Karawanen noch jest halt machen (Belegstellen bei Knobel Comment. S. 142 f.); fo muß ber Durchgang zwischen ben nachmaligen Bitterfeeen und bem heutigen Bufen pattgefunden haben, bis wohin damals das Meer über die Bitterfeeen hin fich erstreckte. Das war eine Aufgabe filr ben Glauben Dofe's an einen lebendigen Gott. Aber er verzagte nicht. Bur Beit ber Ebbe, die burch einen fle verftartenden Wind begilnftigt wurde, mahrend die bereits herangerudten Aegubter fie bebrohten, gefchah der Uebergama in der Nacht, 14, 21. 15, 8. Die Megupter, welche eine folche Rubnheit nicht erwartet hatten, rüdten im letten Theile ber Racht, als fle bas Befchehene bemertten, bigig nach, kamen aber bei ber plötzlich eingetretenen, durch einen Gegenwind begünstigten Fluth (15, 10.) fammtlich um. Bier tam die gottliche Borfehung bem Glauben Dofe's (14, 13.) auf eine wunderbare Beife entgegen. Bon hier ging ber Bug drei Tage lang burch die Büste nach Mara, wo die neue Aushülfe, durch welche das bittere Wasser trintbar gemacht wurde, Anlag ju Gottessprüchen an bas Bolt gab. Bon ba ging ber Zug nach Elim, an's Schilfmeer, nach Sin, Daphta, Alus, Raphidim, Sinai, wohin fie im britten Monat nach dem Anszug wahrscheinlich am Neumondstag 19, 1. tamen. Dies find zusammen elf Stationen. Bom Sinai brechen fie auf im zweiten Jahr am 20. Tage des anderen Monats, nachdem sie nur zehn Tage weniger als ein Jahr bort verweilt hatten (4 Mos. 10, 11.), und kommen nach Kadesch im ersten Monat und ohne

<sup>\*)</sup> Entscheibend für biese Auffassung der Sachlage und Richtung des Zuges ist das Indere, entgegengeseite Wendung des Zuges sordert, die bei der Ansicht des Josephus, in der neueren Zeit besonders von Raumer vertreten und im Art. "rothes Meer" vorgezogen auf keine Weise zu ihrem Rechte sommt, wo auf dem Wege von Dord el Basktin die Abbiegung zum Wady et Tih unbedentend ist und der Zug nach Bede und Al Buds hin ein muthwilliges sich in Gesahr Strikzen genannt werden müßte. Raemses aber 2 Mos. 12, 37. sann man wegen 1, 11. weder mit Raumer als Landschaft Gosen sassen, noch mit Hengstenberg nach Herovopolis an die Rähe des Arotobisses versehen, sondern es kann nur den jezige Belbels senn, an einem Milarm nud in der Rähe der Habe der Hauptstadt gelegen. Etham aber kann nicht anderwärts als in der Rähe der Rähe der Rähe der Hauptstadt gelegen. Etham aber kann nicht anderwärts als in der Rähe der Vittersseen und der Land nichte man zwei Wästen diese Kamens voranssetzen, wogn lediglich kein Grund ist. Da aber, wohin Raumer es verseht, läge es mitten in der Wilke gegen 4 Mos. 33, 6. — Daß Pharao vom Ansange des Zuges an die Iraeliten, welche ossen und trotig abzogen, 4 Mos. 33, 3. 2 Mos. 14, 8., seindselig beodachtet und belauerte, liegt in Iraeliten bedeutet.

Ameifel am erften Tage bes nicht genannten britten Jahres. Denn bag fie fich unterwegs langer aufgehalten, ift um fo weniger bentbar, als bom Sinai aus das Ziel, die Eroberung Ranaans und zunächst Hebrons, des alten Grabmals und Eigenthums Abrahams und seiner Familie 1 Mos. 23, 1 — 20. 47, 30. 50, 13., fest ins Auge gefaßt wurde, val. auch 5 Mof. 1, 7. 19. Man hat, weil die Ankunft zu Kadesch in der weitschichtigen Bufte Baran (4 Mos. 12, 1.), in welcher die Dase Kadesch lag (13, 26.) und die Bufte Bin 20, 1. damit verband, schon vorher gemeldet worden ift, geglaubt, es musse 20, 1. ein zweites Kommen dorthin verstanden werden, und verlegte es nun in das 40. Jahr. Allein einerseits hat Ewald Gefch. Ifr. 2, 190. f. richtig bemerkt, daß ber wilde Ungeftum des nach Baffer begierigen Boltes und ber noch nicht gehörig fefte Glaube Mofe's und Ahrons nach bem gangen Ginne bes Buches nicht auf das Ende, fondern auf den Aufang ber 40 Jahre himveisen; anderseits verlegt auch der Deuteronomiter biefen Borfall 1, 37. in die Zeit unmittelbar nach dem traurigen Ausgang der Berkundschaftung, was noch mehr als 10, 6. f. ein wichtiges Zeugniß ift. Daß aber ber Erzähler 20, 1. wieder aufnimmt, was ichon 13, 1. gefagt war, tonnte aus rhetorischen Grunden geschehen, weil er zu dem ersten Rudfall Rap. 14. auch die andern Rap. 16. erzählt hatte und fomit eine Reassumtio gang am Plate mar. Gine sprachliche Schwierigkeit ift auch nicht vorhanden, da niz 20, 1. ebenso gut als Borvergangenheit gefaßt werden kann, wie ebenfalls mit Vau conv. fut. 5 Dtof. 31, 9. 2 Chron. 21, 3. Jef. 88, 22. Bf. 107, 39. Also auch bei der jetigen Lesart läft fich die Behaubtung wagen und durchflihren, daß 4 Mof. 20, 1. nicht bas 40., sondern bas britte Jahr hereinzudenken sey. Allein baß Radefc auf der Grenzscheibe zwischen der Bufte Baran 4 Dof. 13, 1. und 3in 20, 1. gelegen habe, ift eine 4 Mof. 13, 26. zu lieb entstandene Annahme, die sich auf keine geographische Entdedung stutet. Ein neues Licht wird über diesen schwierigen Punkt des Baftenguges verbreitet, wenn wir, wozu der Unterschied zwischen der Bufte Paran und Zin drängt, da Kadesch nicht in beiden gelegen haben kann, annehmen dürfen, es sey durch ein uxaltes Einschiebsel, das zuerst irrige Randbemerkung sehn mochte, in 4 Mof. 13, 26. als Text Kadefch (הדישה) eingebrungen und 20, 1. eine andere Station als 13, 1. Rabefch war entschieben eine Bauptftation, auf welche die Ifraeliten unftreitig icon im Aufang des dritten Jahres getommen waren; und nach bem Zeugniffe des Deuteronomiters 1, 46. blieben fie baselbst febr lange Zeit. Um so unbegreiflicher ift es, bag uns das Stationenberzeichniß Mose's diesen Ort nicht am Aufang 4 Mos. 33, 30. nach השעלכון wo man ihn erwarten muß, fondern erst nach עצירן גבר b. 36. in umgekehrter Richtung neunt. Benn Bengstenberg Authentie 2, 433. Die Schwierigkeit bamit heben will, bag er Mose die Absicht unterschiebt, nie dieselben Stationen aweimal au nennen, so ist dieß offenbar bloß ein apologetischer Rothbehelf. Dieß um fo mehr, ale er boch בכי יבקר B. 31. die Stelle von Radefch wiederum ebenfo willfürlich G. 432. vertreten läßt. Es muß baber eine Berichiebung ber Lagerplate mahricheinlich zu Gunften ber aufgefommenen Anficht, bag 20, 1. vom 40. Jahre rede, vorgenommen worden fenn\*). Auch hengstenberg 2, 430. fieht sich zu ber Amahme genöthigt, daß Mofera 4 Mof. 33, 30. 5. Mof. 10, 6. in der Gegend des Berges Gor lag. Folglich wird man 4 Mof. 33, 36 b. an B. 30. anzuschließen haben, fo daß die Ifraeliten von hasmona aus nach Rabefch tamen. Dieft ift die 15. Station bom Ginai aus, was filr ben von Mofe eingeschlagenen, über den Süden Juda's B. 19 - 22. gehenden Weg durch die große

<sup>\*)</sup> Es ift mehr als wahrscheinlich, daß urspringlich nach Berhältniß von 2 Mos. 19. 1. 40, 1. 17. 4 Mos. 1, 1. 9, 1. 10, 11. auch 20, 1., wenn nicht der Tag, doch jedensalls das Jahr der Ankunft zu Kadesch, nämlich בשׁבְּילִי בְּישׁׁיִבְּילִי מִּשְׁילִי בְּשׁׁילִי מִשְׁילִי בְּשׁׁילִי מִשְׁילִי מְשְׁילִי מִשְׁילִי מִשְׁילְים מִּעְּלְים מִּשְׁילִי מִשְׁילִי מִּעְּינִי מִּעְּינִי מְּשְׁילִּים מִּעְּלְּים מְּשְׁילִים מְּעְּינִי מְּעְּינִים מִּעְּינִים מִּעְּינִים מְּעְּינִים מְּעְּינִים מִּעְּינִים מְּעְּינִים מְּעְּינְים מְּינִים מְּעְּינְים מְּעְּינְים מְּעְינִים מְּעְּינִים מְּעְּינְים מְּעְּינְים מְּינְים מְּעְּינְים מְּעְינִים מְּעְּינְים מְּעְּינְים מְּעְּינְים מְּעְינִים מְּעְינְ מְּעְינְים מְּינְים מְּיבְּים מְּעְּים מְּעְּים מְּעְּים מְּעְּיבְּים מְּעְּים מְּעְּים מְּעְּים מְּעְּים מְּעְּים מְּעְּים מְּים מְּעְּים מְּעְּיבְּים מְּיבְּים מְּיבְּים מְּים מְּעְיבְּיים מְיבְּים מְּעְּיבְּיבְּים מְּיבְּים מְּעְּיבְּי

50

und schreckliche Bufte 5 Mos. 1, 19. bis gen Labefch Barnea gerade das rechte Waß fepn wird, wobei man freilich, da schon die vierte bis sechste Station vom Sinai ans in ben Suben Juda's führt, entweder eine Berfetjung annehmen oder boransfetsen muß, daß fie bon da burch acht Stationen wieder in die Bufte verschlagen wurden, ehe fie nach Rabeld gelangen konnten. Sind die Ifraeliten ein Jahr ober etwas druber au Kabeld geblieben, denn weniger läßt fich nach 5 Mof. 1, 46. nicht annehmen; fo find fie in den erften Monaten des vierten Jahres von dort aufgebrochen; und es paft nun gang, wenn Ahron am erften Tag des fünften Monats in diefem Jahre ftarb 4 Mof. 33, 38., so baß wir alfo biefe Zeitbestimmung als eine gute geschichtliche Erinnerung anzusehen haben, mahrend 40 aus 4 und bas Alter bon 123 Jahren erft fpater aus Berechnung bes Lebensalters und Todes Mofe's hinzugetommen febn tonnen. Denn die Ginschiebung verräth fich auch deutlich durch B. 40., welcher fichtbar nicht ursprünglich, fondern aus 4 Dof. 21, 1. herübergenommen ift, fo daß nur muthwillige Berblendung die fpatere Einflaung vertemen tann. Wir muffen alfo annehmen, dag bie Ifraeliten im vierten Jahre bem greiten ober britten Monat bon Radefch Barnea aufgebrochen find, und biebei ift wieder gang übereinftimmend mit 4 Mof. 14, 25. die Stelle 5 Mof. 1, 40., wo der Befehl bald nach der Berfundigung Mofe's B, 37. zum Aufbruch gegeben und 2, 1. ausgeführt wurde. Daß ber Umzug um bas Bebirge Seir sofort und nicht erft im 40. Jahre gefchah, burfte aus ber rafchen Aufeinanderfolge 5 Dof. 2, 1-3. berborgehen, obgleich uns nun auch der Denteronomiter B. 7. fogleich in das 40. Jahr berset und zwischen ber Antunft in Radesch Barnea und der am Bache Gered an der Grenze ber Moabiter 2, 14 bie Summe von 38 Jahren gahlt, wofftr das Bergeichnig Moje's, 4 Moj. 33, 30 - 48. mm 14 Stationen tennt, wenn wir die Lagerstatt am Sered mit דברך בר B. 45. ibentificiren wollen \*), welche gerade wieder für biefe Reife baffen. Halten wir uns an die gewöhnliche Auffassung, wie fie von Raumer und noch bestimmter von dem Sandbuch ber Calwer Bibelerklärung vertreten wird, und wie fie Bengstenberg Anthentie 2, 427 - 435. wiffenschaftlich zu rechtfertigen unternimmt; so wären die Ifraeliten etwa and, im vierten Jahr von Radefch nach Elath ober Egiongeber und von da wieder, aber erft im 40. Jahr (4 Mof. 20, 1.) nach Radesch zurlichgetommen, um noch in demfelben 40. Jahr rafch von Radefch aus benfelben Weg zuruchzumachen, und nun um Clath herum fich an ben Bach Sered zu wenden, bon da ans aber im Sturmschritt zwei machtige Amoriterreiche zu erobern und wieder in bas Moabitergefilde zurudgulenten. Man barf nur die Rarte gur Calwer Bibelerklärung ansehen, um fich bon biefen feltsamen Spaziergangen, die Gothe im westöftlichen Divan (Berte in 2 Banden 1, a. S. 405.) mit Recht Stoff jum Spotte gegeben haben, auf eine abschredende Beife zu überzeugen und zu ber Einficht zu gelangen, daß eine folche Anschauung nicht ber Birtlichteit entsprechen tann, fonbern aus Digverftand hergeleitet werden muß, fo alt er auch fenn mag. Wie? 36 Jahre lang follten die Ifraeliten für ihren Amed völlig unthatig gewesen und nun ploplich als ein Belbengeschlecht erftanden fem? Und biefes helbenhafte, tuchtige Bolt foll unter ber Leitung feines weifen, umfichtigen Rubrere die Thorheit begangen haben, den beschwerlichen Buftenweg in der Arabah vom alanitischen Meerbusen nach Radesch zuruchzureisen, um bon dem Soomitertonig eine ab-Schlägige Antwort in Betreff des Durchzugs zu holen, und bann 21 Millionen fart gutmuthig den Weg bis jum Meerbusen, welcher wegen der Schlangen fo gefahrlich

<sup>\*\*</sup> אַרֵּרוֹת בְּלֵי בְּלֵּלְיִתְ בְּלֵי בְּלֵלְיִתְ בְּלֵי בְּלֵּלְיִתְ בְּלֵי בְּלֵלְיִתְ בְּלֵי בְּלֵלְיִתְ בְּלֵי בְּלֵלְיִתְ בְּלֵי בְּלֵלְיִתְ בּלִי בְּלֵלְיִתְ בּלִי בּלְּלְיתְ בּלִי בּלְלְיתְ בּלְיתְ בְּלֵלְיתְ בּלְיתְ בְּלֵלְיתְ בּלְיתְ בְּלֵלְיתְ בּלְיתְ בְּלֵלְיתְ בּלְיתְ בְּלֵלְיתְ בּלְיתְ בְּלְלְיתְ בּלְיתְ בְּלְלְיתְ בּלְיתְ בְּלְלְיתְ בְּלְיתְ בְיבְּלְיתְ בְּלְיתְ בְּלְיתְ בְּלְיתְ בְּלְיתְ בְּלְתְ בְּלְתְ בְתְּלְתְ בְּלְתְיתְ בְּלְתְ בְּתְיתְ בְּלְיתְ בְּלְיתְ בְּתְיתְ בְּלְיתְ בְּתְיתְ בְּלְיתְ בְּתְיתְ בְּתְיוּבְּתְיתְ בְּתְיתְ בְּבְתְיתְ בְּתְיתְ בְּתְיתְ בְּתְיתְ בְּתְיתְ בְּתְיתְ בְּתְיתְ בְתְּתְ בְּתְּתְ בְּתְּתְיתְ בְּתְּתְ בְּתְּתְ בְּתְּתְ בְּתְּתְיתְ בְּתְּתְיתְ בְּתְּתְיתְ בְּתְּתְיתְ בְּתְּתְיתְ בְּתְּתְיתְ בְתְּתְיתְ בְּתְּתְיתְ בְּתְיתְיתְ בְּתְּתְיתְ בְּתְיתְ בְּתְתְּתְתְּתְתְּתְּתְתְּתְתְּתְתְתְתְּתְתְתְתְתְּתְתְתְתְתְתְתְתְתְתְתְתְ

war (4 Mof. 21, 7.), noch einmal gemacht haben? Etwas Berkehrteres lägt fich in der That nicht benten. Und nun bazu die gezwemgene Dentung Bengftenberge Anth. 2. 481: "Auf den ersten Rudzug nach der Berfündigung — also im dritten oder vierten Jahre bezieht fich 5 Mof. 1, 40., auf ben zweiten (nachdem wir im 40. Jahr wieber nach Kadesch gekommen waren) 5 Mos. 2, 1—3." Wenn irgend etwas, so ist gerade die Bertheidigung Bengstenbergs recht geeignet, von feiner Anficht zurlichzuführen; denn, um uur Eines anzuführen, wenn im Deuteronomium die umgefehrte Richtung von Eziongeber aufwärts mach Radelch beschrieben wäre, wie er sogar durch eine Rigur anschaulich machen will, so müßte, was er als Apologet zu verdecken gesucht hat, im Deuteronomium 10, 7. Iothbatah vor Gudgod stehen, während es wie 4 Mos. 88, 88. nach demfelben steht. Und bei folcher Sachlage tann der Mann S. 434. noch fagen: Daß die Abwehr der Gegner sich hier in den stärksten Angriff gegen fle verwandelt, liegt am Tage!! Und doch weiß auch der Deuteronomiter 2, 14. von einer Rudlehr nach Kadesch nicht das Mindefte, fchlieft fie vielmehr aus. Wenn nun aber angegeben werben muß, daß nur die Erinnerung der 40jährigen Banderung durch die Bufte, ehe Kangan eingenommen wurde, feststand, daß aber bereits der Deuteronomiter fich den naberen Bergang nach der irrigen, vielleicht aus Migverstand von 4 Mof. 20, 1 - 21, 12. hervorgegangenen Ansicht seiner Zeit zurechtlegte; so fragt sich, ob wir nach so langer Zeit, von allen hillsmitteln verlaffen, nur auf Combination angewiesen, dem wahren Bergang noch anf den Grund fommen konnen. Ich freue mich hierin unabhängig im Wefentlichen auf dies felbe Anficht geführt worden zu sehn, welche ich nachher zu meiner Ueberraschung, freilich ohne alle Begrundung, in Bunfens Bibelwert S. CCXXVI-CCXXX. ausgesprochen gesimden habe. Ihm zufolge ist der Zug von Kadesch zu dem Bach Sered gleich nach der verunglickten Kundschafterreise ausgeführt worden. Im Oft-Jordanlande num brangen die Ifraeliten während etlicher und 30 Jahre vor, bis fie endlich die beiben Amoriterkonige besiegten, ihr Land einnahmen und an die dritthalb Stamme vertheilten. So weit tann man mit diefem gelehrten Forscher übereinstimmen. Ifrael zog aber nicht schon im britten Jahr von Radesch wieder ab, was gegen 5 Dof. 1, 46. und die Lesart: viertes Jahr 4 Mos. 38, 38. ift, welche sich als ursprüngliche erweisen wird, je naher man fie prift, sondern der Zug von Radesch aus ging erft im vierten Jahr vor sich. In diesem Jahre mochte die Ankunft am Sered in den Ottober vor der Regenzeit sallen, was wir übrigens nur vermuthen tonnen. Wie hier der Aufbruch im dritten Jahr zu frühe gesetzt wird, so ist and die Theilung der Führerschaft durchaus undegrundet, wenn Bunfen annimmt, Mofe fei im 22. Jahr des Auszuges gestorben, ba die Ueberlieferung der Grundschrift 5 Mof. 34, 7., welche Mofe 120 Jahre alt werden läßt, gewiß auf gutem Grunde beruht. Aber diese Willfürlichkeiten abgerechnet, welche feinen Salt haben und nur die Zeittafel von ihrer Leerheit befreien, ift gewiß der beste Grund vorhanden, und mit dem Stationenverzeichnig nicht im Widerspruch anzunehmen, daß Ifrael im vierten Jahr des Auszuges in das jenseitige Gebiet gekommen ift, mahrend 36 Jahre am Saume ber grabifch sprifchen Bufte fich anfgehalten und bon ba aus die Amoriter angegriffen hat. Hier mußte fich das Bolf allmählich an den Krieg gewöhnen; hier mag es nicht nur Siege, sondern auch manche verlorene Schlachten gegeben haben, bis endlich die zwei festen Reiche der Amoriter zermalmt und die Bevolterung derfelben aufgerieben war; hier bedurfte es auch vieler Jahre, bis die britthalb Stämme fich fo fest angestedelt hatten, daß fie mit Ruhe ihre ftreitbare Manuschaft über ben Bordan emfenden tonuten, um ihren Brüdern Kanaan erobern zu helfen. Dem wenn das im Arieg gestählte und imter steten Kämpfen und Wilhfeligkeiten abgehärtete Geschlecht sieben Jahre bedurfte, um Kangan zu erobern, und es in dieser Zeit nicht so völlig bewang, daß nicht die Ranaaniter unter ihnen hätten wohnen und bald wieder ein machtiges Reich im Norden, Richt. 4. 5., bilden konnen; wie kounte es möglich sehn, daß von ungentbten Kriegern das jenseitige Gebiet, auf dem 5 Dof. 3, 10. 5. 4, 38. ein gablreiches, triegerisches und riesenhaftes Geschlecht mit feften Städten wohnte, im

Lanfe von ein bis zwei Monaten fo völlig bezwungen, erobert, entvölkert wurde, daß nachber anch feine Sour ber Beläftigung von ihnen vortam? Dazu gehörten viele Jahre und Jahrzehnte, und nur fo konnen wir uns die Sache zu flarer, geschichtlicher Anschauung bringen. hiemit stimmt auch die Lage der Ifraeliten überein, welche 5 Dof. 2, 7. 8, 2-4. 29, 5. als leiblich, obgleich mit vielem Reifen verbunden, gefchildert wird. Beides komte im andern Fall nicht gefagt werden. Rach der hergebrachten Anficht waren fie die 36, ober den Aufenthalt zu Radesch eingerechnet 38 Jahre 5 Mos. 2, 14. auf die Arabah, jene enge Thalschlucht bis Exiongeber, beschränkt gewesen und bort stille geseffen, in einer sehr schmalen Bufte, wo für das Bieh teine Beibe war und die von jeher an im Sande fich verbergenden Giftschlangen reich war (Em. Gefch. 3fr. 2, 178. und dazu Strabo 17, 1., vgl. Aelian 17, 3.). Dieß alles wird anders. wenn wir annehmen, daß Ifrael im vierten Jahr fich um Eziongeber nach bem Oft-Iordanlande begeben habe, am Rande der arabifch-fyrischen Bufte hin- und hergezogen fen und die Amoriter genealt und betriegt habe, bis es beide Reiche allmählich überwand. Run wird flar, wie die Stamme Ruben, Gab und halb Manaffe zu einem Reichthum an Bieh während bes Zuges durch die Bufte tommen tounten 4 Mof. 32, 4., flar wie die Stämme Ruben und Gad (4 Mof. 32, 34-38.) 16 zum Theil bedeutende Stabte bauen tonnen und wie der halbe Stamm Manaffe fich in den Befitz bon 60 Städten setzen konnte 5 Mos. 3, 4. 14. 4 Mos. 32, 41. 1 Chr. 2, 21. ff. Run begreifen wir, wie nach 4 Dof. 21, 14. es ein Bud von den Kriegen Jehovahs vor der Eroberung Ranaans geben konnte, wenn das Bolk während der 36 Jahre durch viele Kriege gelibt war. Hiebei wird die Drohung 4 Mof. 14, 28 - 35. in ihrem vollen Umfang erfüllt. Bare Ifrael muthig von Kabefch aus vorgedrungen, fo hatten sie sofort das Herz des Landes erobert und wären mit dem jenseitigen Gebiet balder fertig geworden. Run aber mußten sie auf einem anderen Bege die Eroberung beginnen, ber viel muhfamer, fomerer und langweiliger jum Ziele führte. Unserer Auffaffung widerstrebt 4 Dof. 21. nicht, wo die Eroberung des jenseitigen Landes ohne alle Zeitbestimmung ergahlt wird, aber um fo mehr 5 Dof. 2, 18. 14., wem mit Sered auf 4 Mos. 21, 12. verwiesen, und nicht eine zweite und spätere Ankunft das felbst gemeint ift. Allein jedenfalls tonn uns felbst die entgegengesetzte Darftellung diefes fehr fpaten und in geschichtlichen Dingen nicht immer fagenfreien Schriftftellere in einer Auffaffung nicht irre machen, die Alles für fich hat, während die entgegengesette des Denteronomiters, wo die Ifraeliten 38 Jahre in ber Arabah fteden bleiben, wenn am Sered 2, 14. die erfte Ankunft im 40. Jahre erfolgt wäre, und noch mehr die der neueren Theologen apologetischer Richtung, wo von der Arabah im 40. Jahr der Beg nach Radefch zurud- und dam wieder durch diefelbe im gleichen Jahr um Chom herum in bas transjordanische Gebiet gemacht wird, Alles gegen fich bat. 3a bie Anficht Bengstenberge, welche er mit fo großem Uebermuth Authentie d. Bent. 2, 427-435. vertritt, fleigert fich gur reinen Unmöglichteit. Rach berfelben find die Ifraeliten noch im fünften Monat des 40. und letten Jahres zu hor, wo Ahron nach 4 Mof. 33, 38. ftirbt. Die 4 Mof. 20, 29. dreißig Tage bauernde Rlage um denfelben und ber Krieg mit dem Kanaaniterfonig Arab, welcher nachfolgte 4 Mof. 33, 40. 21, 1-3. hielt ficherlich gegen zwei Monate auf, fo daß fie fchwerlich vor der Mitte des fiebenten Monats von hor aufbrechen tonnten 4 Mof. 21, 4. hierauf tam noch der Aufenthalt wegen der Schlangenbiffe und der Aufrichtung der chernen Schlange, 4 Dof. 21, 4-9., fo daß es großer Gile bedurfte, wenn fie gegen Ende bes fiebenten Monats bis nach Sjiongeber tamen. Daß man aber nicht einmal schnell reifte, bezeugt nach dieser Ansicht 5 Mof. 2, 1-3., welche Berfe Hengstenberg 2, 481. ausbrücklich auf ben Zug von Radefch im 40. Jahr bezieht. Somit muffen wir immer noch einige Monate zugeben, und wir stehen jedenfalls schon im neunten ober zehnten Monat des 40. Jahres, zu der Zeit als Ifrael 21, 12. an ben Sered tommt. Aber bereits am erften Tage bes elften Donats halt Mofe ganz ruhig 5 Mos. 1, 3. ff. seine Ermahnungereden im Gefilde Moabs.

Mojes 53

Es mußten also im Laufe eines ober aweier Monate nicht nur die Stationen burchaugen worden sehn, welche 4 Mos. 21, 13-20. genannt werden, wobei aber das Graben eines Brunnens gewiß auch B. 16-18 eine gute Zeit aufhielt. Es müßten in berfelben Zeit überdieß nicht nur die beiden mächtigen Reiche der Amoriterkönige (4 Mof. 21, 20-35. 5 Mof. 1, 4.) befiegt, sondern auch ihr Bolt ausgerottet und die vielen Stubte gebaut worden sehn, deren 4 Dos. 32, 33-42. Erwähnung geschieht. In es mußte auch, da Mofe noch im 40. Jahr bes Auszuges aus Aegypten ftarb und nach Mittheilung bes Deuteronomiums teine Zeit mehr dazu gelaffen ift, in berfelben Beit eines Monats noch die Sendung Balats nach Bileam, beren Wiederholung 4 Mof. 22, 15. boch and eine Zeit einnahm, die Weiffagung Bileams, die Berführung Ifraels durch die Moabiter 4 Mos. 25, 1. ff. und der Krieg mit den Midianitern 4 Mos. 31, 1. ff. vorgefallen febn. Dan frage fich, ob das im Laufe nicht eines Monats, den wir fast allein übrig behalten, ob es im Laufe eines Jahres, wenn uns ein volles Jahr dazu übrig bliebe, irgend möglich, ob nicht jebenfalls auch bei großem Kriegsglud mehr als ein Jahrzehnt nothig war. All biefen Wiberfprfichen und Unmöglichkeiten entgeben wir. wenn wir, was foult so oft vorkommt und nothig ist (val. Jahn, Einleit. ins A. T. 1, §. 127 — 138.) 4 Mof. 33, 88. statt ארבע bie Einheit ארבע lesen, und die berfetten Berfe in ihre ursprungliche Stelle ruden, auch B. 39. 40 als offenbar spatere Einschiebsel auswerfen, wozu wir selbst durch bas Deuteronomium veranlagt find.

Freilich fragt sich nun, wie es komme, daß uns über die 36 Jahre des Wästenzuges nichts erzählt wird, als was 4 Mof. 20, 1—22, 1. steht. Denn die Begebenheiten mit Balat und ben Midianitern fallen jebenfalls in die letten Jahre dieses langen Zeitraumes. Es läßt fich denlen, daß schon die Grundschrift hierüber nicht vollständig erhalten worden ift, wie ja auch das Buch der Kriege Jehovahs völlig verloren ging. Bedenfalls ift 20, 1. die Bahl des Jahres ausgefallen, wie ebenfo merkwürdig 1 Sam. 13, 1. Als zweiter Grund tann angegeben werben, daß da die Siege im jenseitigen Bebiete fehr langfam bor fich gingen, und gewiß durch viele Dieberlagen unterbrochen waren, fich das Einzelne wie die genaue Zeit, wo dieses und jenes geschah, im Bewußtsehn verlor, ganz ähnlich wie zwar über dem Auszug vorangegangene Kriege in Aegypten noch Erinnerungen in 2 Mos. 13, 8. 14, 8. 4 Mos. 33, 3. 5. Mos. 4, 34. liegen, aber die einzelnen Thatsachen dem Gedächtniß völlig entschwunden sind, und die sichere Erinnerung nur noch an der Zahl der 40 Jahre haftete, bis man endlich um die Zeit bes Denteronomiters zu ber Ansicht tam, daß Ifrael 38 Jahre von ber Ankunft in Radelch bis zu der am Sered gebraucht habe, wobei jedenfalls die Jahre mit Ginfchluß des langen Aufenthalts in Rabeid und ber im letten Sahr vollbrachten Siege auf abuliche Art gezählt wurden, wie die Tage vom Tobe bis zur Auferstehung Christi. Endlich ift es auch sonft Sitte der hebraischen Geschichtsschreiber, die dunkeln Partien der Geschichte, welche dem theotratischen Interesse nicht dienen, mit Stillschweigen gu übergehen, woran der dunkle Raum des 400jährigen Aufenthaltes in Aegypten, so vieles in dem Buche der Richter, bei Samuel (1 Sam. 7, 2.) die Zeit von der Niederlage durch die Bhilister bis zur neuen Erhebung des Boltes, und die turze Erzählung über Manasse's lange Regierungszeit (2 Kon. 21, 1 — 18.) erinnert. (Bgl. Ewald, Gefc. Эfr. 2, 188. ff.).

Es wird Entschuldigung verdienen, wenn bieser außerst wichtige Punkt im Leben Rose's, an welchen sich so viele Folgerungen knüpfen und durch welchen ein tief eingerosteter Irrthum, über den selbst der scharfsinnige Ewald nicht hinausgekommen ist, ausgerottet werden soll, mit einiger Aussichtlichkeit behandelt worden ist, zumal er in der Bunsenschen Fassung nur geeignet ist ausmerksam zu machen, aber ohne alle Begründung hingestellt und mit greisbarer Billklirlichkeit verknübst, nicht überzeugen kann.

Wie Bunsen, wenn er Mose nach seiner Zeittafel CCXXVIII im Bibelwerk schon im 22. Jahr des Zuges durch die Wiste sterben läßt, von den unantastdaren Angaben seines Lebensalters 2 Mos. 7, 7. und 5 Mos. 34. 7. abweichen muß; so sindet sich

bei ihm auch teine Berudflichtigung der zwei ebenfo festen Zeitbestumungen 2 Mos. 12, 40. und 1 Ron. 6, 1. Bahrend wir baher nach diefen biblifchen Bahlen genothigt find, Mofe's Geburt um bas Jahr 1574 v. Chr. und den Auszug nm 1494 v. Chr. au feten, läßt ihn Bunfen fruheftens 1368 b. Chr. geboren werden und beim Auszug 1820 v. Chr. 47 Jahre alt feyn, bei seinem Tode aber 22 Jahre nach demselben 69 Jahre. Für folche Abweichungen von aller bisherigen Chronologie, für folche Anzweis felung ber festesten Zeit- und Altersbestimmungen in der Bibel, die fich mit jeder anberen Rechnung getroft meffen barf, und wozu auch das gehört, daß Bunsen für ben Aufenthalt ber Ifraeliten in Aegypten flatt 430 nicht weniger als 1340 Jahre, für bie Richterzeit aber nur 187 Jahre und fur bie Zeit vom Auszug bis jum Tempelban nicht mehr als 316 Jahre herausbringt, verlangt man ftarte Grunde, die man aber, fo viel Raum Bunfen filr die Einleitung zu seinem Bibelwerke verwendet, wo fie ganz am Blate waren, völlig vermift. Es ift baber zu fürchten, bag biefer Schein ber Billturlichteit auch nachtheilig auf das einwirte, was er über die Thatigkeit ber Ifraeliten während der 36 Jahre von Radesch an festsett. Es wird somit als nothig erachtet werben, biefe wichtige Entbedung bom Scheine ber Willfur gerettet ju haben. In bemerten ift noch, daß alle alten Schriftfteller Dofe in febr alte Zeiten hinaufgerudt haben, Ptolemans der Mendefier wie die Griechen fast alle in die Zeit des Inachus 1970., Polemon bei Cufebius und Syncellus in die Zeit des Sohnes von Inadus 1945, Bekataus Milefins aber bei Photius in Die Zeiten des Danaus 1586 b. Chr., Borphyrius bei Gusebins Praep. evang. 10, 9. sest ihn über Sandjoniaton binauf, ebenfo Berofus, Manetho, Eupolemus, Artapanus, Philodorus Bellanitus, Apollonius Molon, Raftor von Rhodus, Cheremon, Justinus Trogus, Nitolaus von Damast, Strabo, Juvenalis u. A. (Bgl. Jahn Einleit. ins A. T. 2, &. 8, S. 50.). Es wäre also zu wünschen, daß Bunsen über das, was er (Bibelwerk CCXXIV f.) bon bem Busammentreffen ber agyptischen und affprischen Begebenheiten angebeutet hat, woranf freilich alles antommt, eine klare, überzeugende, flurmfeste Rachweifung gegeben Ginftweilen werben wir fortfahren, ber ifraelitischen Zeitrechnung, die fich ichon fo vielfach bewährt hat, auch in Bezug auf die Zeit von Mofe's Leben und Ende unbedingt den Borgug zu geben.

Bei bem innigen Berlangen, feinen Lebenszwed in Eroberung bes bieffeitigen Gebietes, bes eigentlichen Ranaans, erreicht zu feben, ift nichts nathrlicher als bag man frühe über ben Grund nachbachte, warum Dofe und Ahron nicht felbft gewürdigt wurben, bas gelobte Land ju betreten. Diefer ift in ber Erzählung 4 Mof. 20, 1-13. mitgetheilt, die aber nicht ohne Dunkelheit ift. Das Ereigniß wird nach Rabefch verlegt, wo das Bolt im ersten Monat des dritten Jahres sich fammelte, als das beabfichtigte Eindringen von der Bufte Paran aus 4 Mof. 12, 16-14, 45 - benn 13, 26. ift מְרַשֵּׁיה auch bon Ewald Gefch. Ifr. 2, 198. tros 5 Mof. 1, 19. angezweifelt — nach dem gelobten Lande gescheitert war. Da entftund über empfindlichen Baffermangel ein Murren. Dofe ward nebft Ahron beauftragt, mit bem Felfen vor ben Augen bes Bolles zu reben, damit Baffer heranstomme. Mofe aber fchlug den Felfen mit bem Stabe ameimal, worauf Baffer in Fulle hervorquoll. In dem Schlagen des felfen ftatt mit ihm zu reden, tann die Berfehlung taum gefucht werden, da Dofe ben Stab nach bem Gebot Jehovahs bazu genommen hatte, B. 9. Ebenfo ift es nicht bentbar, wie durch zweimaliges Schlagen die Berfehlung entftanden febn tann, ba nirgends fteht, daß fie nur einmal ober daß fie breimal hatten schlagen follen. Und biefe Berfehlung hatte ja nur Mofe allein getroffen. Da aber beide Bruber fich verfehlten, fo nuß im Texte etwas ausgefallen sehn, das uns jest den eigentlichen Grund nur bermuthen läßt. Es scheint demnach, bag auch diese beiben Manner einige Beit an ber gottlichen Sulfe gezweifelt und daburch Gott weniger geehrt haben als fie follten, 4 Dof. 20, 24. 27, 14. 5 Mof. 32, 51.

Allein wir stehen im Leben Mose's auch sonft noch vor großen Rathseln. Daß

**Etajisi** 55

Bunder und Zeichen, daß anfterordentliche Bulfen ber göttlichen Borfehung an ihm und durch ihn geschehen find, bas ift ber Eindruck, ben auch die schärffte Rritit nicht wegwischen kann. Aber wie Gott mit Mofe geredet haben foll, und zwar mundlich wie ein Freund mit seinem Freunde, 2 Mof. 33, 1. 4 Mof. 12, 8., bas ift ein Borgang, den wir uns nicht borftellig machen konnen, da er unserem Gefichtstreise zu ferne liegt. Daffelbe ift der Fall mit dem Stabe des Propheten, welchem in der Sand berer, die ihn führten, so große Dinge zugeschrieben werden. Auch das Mitziehen einer Boltenund Fenerfaule will und als ein beständiges Bunder erfcheinen, für bas wir keinen nöthigenden Grund kennen, während daneben die Borftellung eines begleitenden Engels hergeht 2 Mos. 28, 20. 28. 82, 34. 4 Mos. 20, 16., welche auch in der Richterzeit fortbesteht, Richt. 5, 23. 6, 11. 13, 3. und gewiß viel einfacher ift, anch schon 1 Dos. 24, 7. 48, 16. fich findet. Ueber die Wollen= und Fenersaule aber dürfte sich ein natürlicher Aufschluß in 8 Dof. 16, 2. verglichen mit B. 18 finden. Dan sehe auch, was in meiner Erklarung des hohenliedes 3, 6. in "bichterische Schriften des A. Bunbes Bb. 4, S. 256" barüber gefagt ift. Wenn aber bie Bollen- und Feuerfaule ben Beg für die Ifraeliten so genau bezeichnete, wozu die dringende Bitte Mose's an Hobab um Fuhrung burch die Bilfte, 4 Mof. 10, 29-82.? Wenn der Bentatend nicht von Mofe, sondern erft später und zwar nach Ewald in aufeinanderfolgenden Beitraumen, somit in berichiedenen Schichten allmählich verfaßt wurde, bis er bie Gestalt erhielt, in welcher wir ihn jest besitzen; so ift es fehr begreiflich, daß an die geschichtliche Grundlage, die man fich nicht ohne Wunder denken kann, durch die Schriftsteller fpaterer Zeit, die an ihm gearbeitet haben, auch Ausschmudungen ber Sage sich geknüpft haben, welche ganz hinwegzuläugnen schwerlich mit gesundem historischem Sinne und tieferer Einficht in das feine Beader ber Zusammensetzung und Entstehung diefes Bertes fich verbinden läßt.

Daß übrigens Mose selbst einen großen Theil bessen geschrieben hat, was wir in den seinen Ramen auf ähnliche Weise, wie es sich mit den Büchern Josua und Samuel verhält, tragenden fünf Büchern besthen, läßt sich mit ziemlicher Sicherheit erweisen, und darf nicht auf die Stellen 2 Mos. 17, 14. 24, 4. 7. 34, 27. 28. 4 Mos. 17, 17. 38, 5. beschränkt werden, wie von de Wette, Bater und Andern willfürlich angenommen worden ist.

Auertannt ift, daß das etwa 120 Jahre nach Mofe's Tob verfaßte Lied der Debora, an beffen Gleichzeitigkeit mit bem Siege, auf ben es gedichtet ift, Die schärffte Kritif nichts auszusetzen weiß, einen tunftvollen und gerundeten Strophenbau darbietet, welcher auf langgeubte Fertigkeit im Dichten und Schreiben hinweift, die nicht erft während der verwildernden Richterzeit entstanden sehn kann, sondern ihre Wurzeln in der Reit Mofe's und Jofua's haben muß. Daffelbe ift ber Rall mit bem ichonen Liebe 2 Mof. 15, 1-18., welches fpateftens feiner Abfaffung nach in die Beit Jofua's ju feten fenn wird. Diese beiden Dentmaler geben den unumftöglichen Beweis, daß ein ziemlich reiches Schriftthum schon zur Zeit Mose's in Ifrael sich entwickelt hatte. Wenn num hienach gewiß auch Mose, dem die ägyptische Bildung nicht abgesprochen werden darf, geschrieben hat; fo ware es boch feltsam, wenn gerade das von ihm stammende Schriftvert völlig verloren gegangen ware, während sich ein, nach Ewald Gesch. Ifr. 1, 70. 120. noch fruheres (1 Mof. 14.) erhalten hat. Schon in Aegypten finden wir die wirdie unter bem Bolte, 2 Mof. 5, 6 — 19., welche auch auf dem Zuge durch die Bufte wieber erfcheinen, 4 Dof. 11, 16., und jum Beweise bienen, bag unter ben Ifraeliten Schreibefunft einheimisch und nicht erft in ihren Anfangen berbreitet war, was auch aus anderen Stellen hervorgeht, wo nach 2 Mos. 39, 30. auf Goldblech, 3 Mos. 19, 28. in die Saut, 4 Mof. 5, 28. auf Bergament ober Schiefer, 4 Mof. 17, 2. auf Bolg geschrieben wird. In Ranaan war die Schreibetunft ebenfalls zu dieser Zeit einheimisch, denn die Ifraeliten treffen bort eine Buch- oder Gefeteeftadt (חברת ספר ספר ספר ספר) au Jof. 15, 16. 17. Richt. 1, 11. 12. Es ift in ber alteften Beit ein Buch ber Rriege Jehovahs vorhanden, das 4 Mof. 21, 14. erwähnt wird. Mose aber wird 2 Mos.

17, 14. angewiesen, den Krieg mit Amalet in bas Buch zu fchreiben, worunter wohl mur biefes betamte Buch ber Rriege Jebobahs an verfteben febn wirb. Ebenfo war ein Bundesbuch vorhanden 2 Dof. 24, 7., in welches von Mofe unter Anderm auch die gehn Gebote geschrieben wurden 2 Mof. 34, 27. f., worans benn and fitr Mofe bie Borftellung eines von Gott gehaltenen Buches entstund, 2 Dof. 32, 32. scheint auch ein Buch vorhanden gewesen zu febn, das die Ramen ber Aeltesten und der für biefes Amt Borgeschlagenen enthielt 4 Dof. 11, 26. Ebenso entschieden werden die Aufzeichnungen über die Reisezuge 4 Mof. 83, 2. ale ein Wert Mose's aufgeführt. Allein damit ift die Schreibthatigkeit Mofe's gewiß nicht beendigt. Denn wir haben als Grundfat gewiß nicht aufzustellen, daß nur dasjenige Dofe zuzuschreiben ift, was ihm ausbrücklich zugeschrieben wird, sondern vielmehr festzuhalten, daß auch die meisten Befetesvorfdriften von ihm felbst herrühren, wenn fie auch burch eine andere Sand in ber Geftalt, in welcher wir fie jest haben, auf une getommen febn follten. Dieß gilt namentlich vom 3 Buch Mosis, wo die stete Beziehung auf die Bufte, das Bersammlungszelt und das Lager deutliche Beweise von der Abfaffung mahrend des Zuges durch bie Bufte find, ba bei einer blog mundlichen Ueberlieferung biefe Ansbrucke in ber späteren Aufzeichnung ficher weggefallen waren. Bgl. 3 Dof. 1, 3. 5. 2, 2. 8. 3, 4. 5. 7. 14. 16. 18. 6, 16. 26. 30. 8, 31. 35. 9, 5. 12, 6. 15, 14. 29. 16, 16. 17. 17, 3. 4. 6. 7. Wir haben bemnach anzunehmen, daß alle diefe Stude und ihre Umgebungen, fo ferne fle ber Abfaffung burch Dofe nicht widerftreben, auf ihn guruckn. führen find, wenn fie auch nachher von einem fpateren Berausgeber in biefer bestimmten Ordnung und Faffung follten eingefügt worden fenn. Daffelbe gilt von dem Gefete 4 Mof. 19., das wegen B. 3. 4. ebenfalls auf die Abfaffung durch Mofe gurtidauführen ift. Wenn es ferner 2 Dtof. 24, 7. heißt, Mofe habe die Borte des Bundesbuches por ben Ohren bes Bolfes gelefen, fo find barunter gewiß nicht blok bie zehn Gebote verstanden, fondern nach allen Anzeichen die 2 Dof. 21, 1-28, 19. vortommenden Bebote, welche eine besondere Sammlung ausmachen, die uns jest nur noch unvollständig überliefert ift. Bgl. Emald Ifr. Gefch. 2, 156. ff. Saben wir bier eine Urfammlung von mosaischen Gesetzen, so findet sich eine andere 3 Mos. 19., in welcher auch Ewald 2, 155. das acht mofaische Wesen ertennen muß. Und nichts ift gewiß ficherer, als daß von dem Gefetgeber felbst bebeutenbe Gefeteeftude fich unverwüftlich erhalten haben, wenn fie auch mit neueren Sammlungen bes als gefetlich Geltenben gemischt erscheinen. Eine befondere Aufmertfamteit verdient auch die Befchreibung der Stiftehutte, wo bie Anordnung ihres Berfertigens 2 Dof. 25, 1 - 28, 43. ohne 3meifel von der Sand Dofe's ift, mahrend die Wieberholung bei ber Ausfthrung 2 Mof. 35, 4-39, 48. eher einen fpateren Bearbeiter jum Berfaffer haben komnte, ba es boch fehr auffallend ift, bag biefes Beiligthum nach 2 Dof. 40, 2. 17. schon nenn Monate nach ber Anfunft ber Ifraeliten follte eingeweiht werben tonnen, wo die Ifraeliten in hochft ungunftigen Umftanben für eine fo fcnelle Beenbigung fich befanden, und wobei es wieder auffallend mare, daß Mofe für eine fo turge Zeit nach 2 Pof. 33, 7-11. ein Berfammlungszelt bor dem Lager aufgeschlagen habe, welches als Beiligthum biente und von dem nirgends angedeutet ift, bag es nur für fo turge Beit provisorisch verfertigt worden sey. (Bgl. Bleed, Studien 1881, 3. S. 507. ff.). 68 find hier nur diejenigen Stlide namhaft gemacht worben, von welchen es fich mit groker Bahricheinlichkeit nachweisen läßt, daß sie ursprünglich aus der hand Mose's hervorgegangen find, womit nicht gesagt febn will, daß alle übrigen nicht von Mose find. Denn es ift nicht ber Ranon aufzustellen, welchen be Wette in Bezug auf die Pfalmüberschriften aussprach, daß alles Mose abzusprechen fen, was nicht mit großer Sicherheit und zwingenden Grunden ihm zuzuweisen ift, fondern vielmehr der, daß die Boraussetzung fir mofaifche Abfaffung bei ben Befeten fo lange ihre Bultigfeit bat, als nicht das Gegentheil nachgewiesen werden tann. Dies ift nun bei dem Deuteronomium ber Fall, wo die fpatere Zeit der Abfaffung überall burchfcheint, wie dem auch bie

**West**es 87

Sprache besselben eine veränderte ist. Ebenso ist es zwar sehr wahrscheinlich, ja durch 2 Mos. 17, 14. außer Zweifel gesetzt, daß Mose gewisse Ereignisse seiner Zeit in ein Buch geschrieben hat, aber durchaus untvahrscheinlich, daß er die Urgeschichte und alles geschrieben habe, was in den vier Büchern steht, welche seinen Namen tragen. Wenn and dassjenige, was in der neueren Zeit, besonders durch Ewald Ifr. Gesch. 1, 75. skausgestellt worden ist, noch gar sehr des genaueren Nachweises und der Feststellung bedarf, so ist doch so viel gewiß, daß die vier ersten Bücher Mose's, wie wir sie jetzt vor uns haben, ähnlich wie der Zendavesta und indische wie arabische Geschichtswerte ans alter Zeit, schichtenweise über einander gelagert sind, so daß die jlugeren Bearbeiter stets die älteren Werte als ihre Quellen ganz oder theilweise stehen ließen und in ihre Darstellung versschier; eine Wahrnehmung, welche der Würde dieser heitigen Schriften teinen Eintrag thut.

Benn aber auch nach den Forschungen und unparteiischen Ergebniffen ber neueren Aritit zugegeben werden muß, daß ber geschichtliche Theil des Bentatenchs eben fo wie bas Deuteronomium nicht von ber Sand Mofe's herrihrt; fo find wir beffen ungeachtet in ben Stand gefest, und über bas Bert und ben Raratter biefes Gottesmannes (Bf. 90, 1. 5 Mof. 83, 1.) und hohen Bropheten (5 Mof. 84, 10. 18, 15. 18.) eine anschanliche und richtige Borftellung zu bilben. Denn die Berichte, welche wir über ihn befigen, beruhen nicht nur auf genauer Ueberlieferung, sondern find offenbar auch febr alten Quellen entnommen, welche leicht bis in die Beit Dofe's felbft theilweise hinaufreichen. Bem anerkannt bas Stied 1 Dos. 14. (vgl. Ewald Ifr. Gesch. 1, 70. f. 120. 355.) feiner Grundlage nach fogar aus einer Darftellung bormofaischer Beit gefloffen febn burfte; wenn das Berzeichniß der Reifezuge in der Bufte 4 Mof. 88., die Schatzungsrollen ber Gemeinde und fast bas ganze britte Buch Mose's unzweiselhaft bon bem Besetzgeber felbft nebft bem Beimgebot gefchrieben und nur bon bem fpateren herausgeber der veranderten Zeit nach theilweise modificirt worden ift; so tann es feinem vernanftigen Zweifel unterliegen, bag theils von Dofe (2 Dof. 17, 14.), theils bon anderen Schriftlundigen jener Zeit (שנמרים) 2 Mof. 5, 6-19. 4 Mof. 11, 16.) triegerische Begebenheiten (4 Mof. 21, 14.) ober Lieber (3of. 10, 18. vgl. 2 Sam. 1, 18.) ober sonftige dronitartige Nachrichten aufgezeichnet wurden, wodurch uns Ramen, Berhaltniffe, mertwurdige Begebenheiten (4 Mof. 12, 16, 15, 32 - 36, 3 Mof. 24, 10-23. 10, 1-7.) fo genau und anschaulich wiedergegeben werden, als es nur moglich war, wenn die fpateren Bearbeiter jener Urzeit folche schriftliche Denkmaler bennten tounten. Benn wir ferner bemerten, daß jede neue Begrheitung von fteigender Begeisterung für den helden diefer Urzeit ergriffen war, je mehr die Größe, Kraft und Tiefe feines Bertes erfannt wurde; fo tonnen wir nicht umbin, fcon in Dofe felbft bas hohe Bewußtfehn feiner weltgeschichtlichen Bestimmung und ber Gottlichkeit feines Bertes auf eine ahnliche Beise anzuerkennen, wie es uns in noch höherem Grade bon bem Stifter bes Reuen Bundes befannt ift (Luc. 2, 49. 3oh. 2, 19. 14, 9. Mith. 16, 16. 17. 26, 64.). Diefes Betouftfeyn feiner großen Bestimmung zeigt fich bei Mofe nicht nur in seinen Berhandlungen mit Pharao, am rothen Meere, beim Sinai, burch die gange Bufte, sondern leuchtet auch schon 2 Dos. 2, 11-14. bestimmt burch, und wird Apg. 7, 25. vgl. Bebr. 11, 27. gang richtig also gedeutet. Es erhebt fich nun die Frage, wie ift Dofe ju diefem Bewuftfebn feines hoben Berufes vor Gott, feiner Sendung an bas Boll gefommen?

Man könnte sagen, seine Erziehung am ägyptischen Hose, mit welcher ohne Zweisel bie Sinweihung in alle Seheimnisse der Priesterschaft und in alle Weisheit der Aegypter verbunden war (Apg. 7, 22.), da er als Mitglied des königlichen Hauses betrachtet wurde und das Königsgeschlecht die Priester- und Kriegerkaste in sich vereinigte, habe ihm diese Gedanken eingeslößt. Allein obwohl sie, wie dei Paulus seine rabbinische Bisdung, ein Mittel ward, ihn zu seiner hohen Sendung tüchtiger zu machen; so kann man doch nicht sagen, das dadurch dieses Bewustssen geweckt und genährt wurde. Biel-

mehr war diefe linigliche Erziehung an und für fich geeignet und gewiß auch derauf berechnet, ihn gang in das äguptische Wefen ju verflechten und feinem Bolle gu entgieben. Sodiftens tann man behandten, daß bie von ihm in's tieffte Berg aufgenommene und tren bewahrte Erinnerung an die Sindriide, welche er als dreis bis vierjales riger Sangling (2 Matt. 7, 28.) von feiner Mutter und feinem Baterhaufe erhalten hatte, ben Gegenfatz gegen das heidnisch-ägyptische Wesen mit seinem reich gegliederten Götzendienst in ihm wach erhalten habe. Aber was war nun dieses eigenthämlich ifrnelitische Wesen, das unter den glänzenden Berhältniffen, in welchen er lebte, so mächtig in ihm fortwirfte? Es ift ichon gefagt worben, daß der Stamm Lebi fich in jener Reit burch geistige Regfamleit anszeichnete, welche theils in bem Bestreben, aus ben aguptis fchen Berhaltniffen herans und ins Land Raman jurudputommen, theifs in bem Gifer für die Ehre des Gottes Ifraels bestand. Beides erfehen wir aus acht geschichtlichen Rachrichten. Das erste leuchtet hervor aus 2 Moj. 4, 27., wormach in Aegypten Ahron an der Spite der Bewegung ftund und feinen Bruder Mofe am Sinai auffnichte; bas aweite aus 2 Mof. 32, 26. ff., wornach Mofe fich in Betreff bes Festhaltens an Jehovah und des Gifers für seine ausschliefliche Berehrung auf den Stanun Levi berlaffen tounte; ein ehrenvolles Zeugniß, welches diefem Stamme auch 5 Dof. 33, 9. 10. gegeben wird. 3a noch mehr. Unter biefem Stamme und besonders ber Familie Rahaths gab es nach der mertwärdigen Stelle 1 Sam. 2, 27. f. fchon vor dem Auftreten Mofe's hervorragende Personen, welche sich, seh es durch Tranme, sei es durch Gefichte, gottlicher Offenbarungen zu erfreuen und zu rubmen hatten, fo bak es icheint. als ware die Prophetengabe in diefer Familie einheimisch gewesen, worauf auch die rein geschichtliche Rachricht 4 Mos. 12, 1-6. nicht undentlich hinweift. Da nun, was ben erften Punkt betrifft, bas Streben nicht nur aus Aegypten hinweg, sondern auch nach Kangan hin nur dang recht lebendig angeregt werden tonnte, wenn es fich auf Beiffagung und Berbeigung flutte, fo ift ber Schluß berechtigt, daß in dem Bolle bie fichere Ueberlieferung von Beiffagungen der Erzoater aber die Ragtehr von Aegypten nach Rangan herrichte und diese sich auf burch Gefichte und Traume erhaltene Berbeifungen Gottes granbeten, womit alfo jugleich ein Licht auf die Birklichkeit folder Berbeifungen jur Zeit ber Erzbater mit Ginschluß bes Zengniffes Josephs 1 Dof. 50, 24. f. fallt. In berfelben Familie muß aber anch Gott unter dem Ramen Jehovah bereits vor Mofe's Berufung fo befannt gewesen febn, dog man menfchliche Ramen mit demfelben gufammenfette, was aus dem Ramen der Mutter Mofe's (שלבר 2 Dof. 6, 20. 4 Dof. 26, 59.) bentlich hervorgeht. Daß er auch den anderen Stummen, namentlich bem Borftumm Juda mit feinem Schützling Benjamin zu jener Zeit nicht unbekannt getwesen ift, barfte aus bem Ramen eines Indaers Ahija (אַדוּרָהוּד 1 Chron. 2, 25.) und eines Benjaminiten Abija (בבידו 1 Chron. 7, 8.) als erwiesen betrachtet werden tonnen. Diesen besonderen Ramen zu dem allgemeinen (אֱלוֹהָ אֱל הִים), der die Gottheit überhaupt bezeichnete, und zu dem semitischen be, unter welchem Gott auch ben Richthebraern und Richtabrahamiten befannt war, 1 Mof. 14, 18. 20, 8. 41, 25. Siob 4, 17. 5, 8., hingugufügen und unter demfelben ihn ju verehren, wurde in Aegupten während des Drudes der Ration ebenfo Bedürfnig, wie dem Abraham unter den fandanitischen Stämmen als Frembling ber Rame Allmächtiger ("wi 1 Mos. 17, 1.), welcher ihn an die Macht Gottes, ihm noch einen Sohn bei erftorbenem Leib ber Sarah ju geben (Rom. 4, 19. vgl. Hebr. 11, 11.), ebenfo lebendig erinnerte, als der Rame Jehovah an die Gnade und Bundestreue Gottes in Erfüllung der den Erzbatern gegebenen Berheifung. Go hatte ja auch Meldpifedel, ein reiner Gottesverehrer unter einem fcon abgöttisch gewordenen Bolte, das Bedürfniß, neben dem allgemeinen Ramen Gott (5%) noch ben besonderen ber Böchste (כליוד) 1 Mof. 14, 18. f.) dem von ihm angebeteten wahren Gotte beizulegen. Wie nun Gott bem Abraham diefen ihm fcon fruber gum Beblirfniß gewordenen Ramen (2 Mof. 6, 8.) feierlich bestätigte 1 Mof. 17, 1. bgl. 28, 8. 35, 11. 43, 14.; so wurde auch der Rame Jehovah (Jahve, Ihvh), der 1 Mos. 28, 21. zuerst auftaucht und in ber Beit zwischen ber Ginwanderung und Mose's Geburt jum Bedürfnif geworben, aber ben Ergbatern fonft unbefannt war (2 Dof. 6, 8.), feierlich von Gott bei jenem wunderbaren und mertwurdigen Geficht fich angeeignet, wie früher je bie und für die ganze Zutunft bes Bolles angenommen, für welches Mofe jum Beerführer und Brobheten ausgesondert warb 2 Dof. 3, 2-15. Aus B. 18 geht zugleich hervor, daß fich ber name Jehovah damals noch nicht unter allen Stanmen des Bolles festgestellt hatte und auch unter den einzelnen nicht allgemein durchgebrungen war. Wenn hienach einerseits die Anficht abzuweifen ift, daß ber Rame Jehovah zum ersten Mal bei jener Erscheinung im Busche gebildet und genannt worden fen, wie hupfeld, die Quellen ber Genesis G. 87. f. behauptet; fo hat man auch bie Auffaffung Bavernide (Ginleitung in ben Bentateuch S. 75. ff.) und Reile (luth. Beite schrift 1851, 2, 224. ff.) nicht zu billigen, welche ebenso einseitig und aus apologetifchem Intereffe hervorgegangen glauben machen will, der Name Behovah feb von jeher bekannt gewesen, Gott habe fich aber erft unter Mose zu demfelben bekannt, in diesem Ramen geoffenbart. Der Name Jehovah war aus der Hoffnung entstanden, daß Gott ben Rachtommen ber Erzbater berfelbe bleiben werbe, alfo ohne 3weifel während ber Beit, wo die Traume und Gefichte aufgehört hatten, die ihnen zu Theil geworben waren, ber Drud aber schon begonnen hatte, ber fich zu einer furchtbaren Sohe fteigern follte. Im Stamme Levi nun, in ber Familie Rahath', fcheint man biefem Ramen bie größte Aufmerkfamteit gefchentt zu haben und Mofe insbesondere rang gewiß während feines Aufenthaltes in Midian, nachdem feine Plane zur Rettung des Boltes eine fo traurige Bendung genommen hatten, um den Glanben, der diefen Namen Gottes hervorgerufen hatte, um den Glauben, daß der Gott der Bater feine Berheißungen wahr machen wolle, weßhalb auch hebr. 11, 27. ohne Zweifel aus bem tiefften Berftandnig feines Lebens und feiner Gefinnung herborgegangen ift.

Dit diefem tiefen Eindruck von Gott als Jehovah, mit diefem lebendigen Glauben, daß er ale Bundesgott von den Rachtommen nicht weichen tonne, fonbern bie ben Batern gegebene Berheißung erfallen muffe (2 Dof. 3, 15.), verband fich die unauslbschliche Erinnerung, wie dieser Gott und der Glaube feiner Eltern an benfelben in der Kindheit ihn wunderbar errettet und durch diese That sowohl als die vorsehungsvolle Erziehung am agpptischen Sofe berufen und befähigt habe, das Wertzeug jur Erfallung biefer Berheifungen und jur Erneuerung bes Glaubens feines Bolles. bas vielfach in den Gögendienst versunken war (2 Mos. 32, 4. ff. 8 Mos. 17, 7. 3of. 24, 1. 14. Am. 5, 25. f., Ezech. 20. 26.), an den einigen und lebendigen Gott (2 Mof. 20, 2. 3. vgl. 5 Mof. 6, 4. 4, 35.) zu werden. Als fich nun damit nach taufendfachen Rampfen und Gorgen jene Erscheinung am Sinai (2 Mof. 3, 2. ff.) verband, und Mose diefes große Gesicht, an beffen geschichtlicher Birklichkeit nicht zu zweifeln ift, erhalten hatte; so war in ihm der Mittler des Alten Bundes geboren und er jum Manne Gottes und mächtigen Propheten wiedergeboren, wie das bei Jefu burch bas Geficht bei feiner Taufe ber Fall war; und es waren nun von diefer Zeit an Die hochften Rrafte in ihm entbunden, ju benen ein Menfchengeift unter Ginflug ber gottlichen Wirtsamteit fahig ift (Luc. 24, 19.). So ward er machtig, die größten Bunder und Thaten zu verrichten, und groß nicht nur bor dem Bolle Ifrael, sondern auch, wie es aus rein geschichtlicher Erinnerung 2 Dof. 11, 3. lautet, in gang Aegypten, bor den Rnechten Pharao's und vor dem Bolt, fo auserwählt, ein Wert zu ftiften, bas nachft Chriftus bas größte und nachhaltigste in ber Geschichte ber Religion und bes Glaubens ift.

Bliden wir von da auf den Karakter dieses großen Gottesmannes hin, so wurde zwar dieser erst allmählich entwickelt und ausgebildet, aber die Keime waren schon in ihm durch göttliche Gnadenwahl angelegt. Wit einem schönen Leibe 2 Mos. 2, 2. vgl. Apg. 7. 20. Hebr. 11, 23. verband sich in ihm eine schöne Seele. Der erste Zug, der uns von ihm mitgetheilt wird, ist das reine Wohlwollen zu seinem Volke, ein

Berg, bas nicht bas Seinige fucht, fondern bas, bas bes Andern ift. So mar er gefinnet wie Jesus Christus auch war, Phil. 2, 5. Diefe Berläugmung seiner selbst, welche in grimdlicher Demuth wurzelte, machte ihn fahig, der Trager gottlicher Offenbarungen und gottlicher Berte zu feyn, weil Gott den Demitthigen Gnade gibt. Ihm ftand es offen, die glanzenofte Laufbahn in Aegypten zu betreten, und er ftund ohne Ameifel bereits in großen Burden, da er bem Könige perfonlich befannt war, 2 Mof. 2, 15.; aber weil er nicht felbstfüchtig war, sondern felbstlos, so schamte er sich wicht feiner verachteten Bolfsgenoffen, fonbern erwählete viel lieber mit bem Bolle Gottes Ungemach zu leiden, als die zeitliche Ergötzung der Gunde zu haben, hebr. 11, 25. Diefer fcone Bug ber Menfchenliebe, ber Gelbstberläugnung, ber Aufopferung fur Andere tritt auch später überall hervor. Zu den Schwachen und Unrecht Leidenden ftellt er fich am Brunnen zu Mibian, 2, 17., während sonft das Thun ber Menschen entgegengesett ift. Wenn sein Bolt burch Murren wider Gott, burch Unglauben und Ungehorfam fich verffindiget, so bittet er fitr baffelbe 2 Mos. 32, 9-13. Ja er will tieber wie Paulus Rom. 9, 8. felbst verbannet feyn von Gott, als dag Gottes Born über seinem Bolte bleibe, 2 Dof. 32, 31. 32. Als ihm aber Gott ein ander Dal anbietet, feinen Samen zu einem noch größeren und mächtigeren Bolte zu machen als Ifrael, bas er zu vertilgen gebachte; fo macht er dem herrn die bringenbften Borftellungen, um feiner Ehre willen dieß nicht zu thun, 4 Mof. 14, 12 - 19. Bu folder Selbstverläugnung war der Mann fähig, welcher schon beim ersten Bekanntwerden jenen Bug der felbftlofen Liebe an sich trug. Ift nun jener erfte Bericht für geschichtlich zu achten, woran tein vernunftiger Zweifel ift, fo find auch diefe fhateren Rachrichten nicht au groß für den Karafter Mofe's, fo daß wir fie als ungeschichtlich von der hand weifen müßten.

Ein zweiter Bauptzug feines Raraftere ift entschloffener Gifer, Born, Beftigfeit gegen Unrecht und Berkehrtheit. Auch diefer Zug tritt sofort bei seinem erften Erscheinen hervor. Den Aegypter, der einem Ifraeliten Unrecht that, brungt er mit Bewalt hinweg und war im Stande, im Gifer ber Bertheibigung benfelben fogar ju erichlagen. Entschloffener Muth gegen bas Unrecht leuchtet auch aus seinem Berbalten am Brunnen ju Mibian hervor, wo es vielleicht auch bis jum Tobtschlag getommen ware, wenn fich jene vortheilsuchtigen Birten nicht hatten gurechtweisen laffen, 2 Dof. 2, 11-17. Auch diefe Eigenthumlichkeit feines Befens horte nach der Lauterung in Midian und dem großen Gesicht am Sinai nicht auf, ward nicht unterbrudt und abgetobtet, sondern nur geheiliget und gelantert. Bie rafch verfahrt er in Aegypten, und ergrimmete über Pharao und sein muthwillig verftodtes Befen, 2 Mof. 11, 8.? Seine Liebe war nicht schwach und traftlos, sondern wo es die Ehre Jehovahs galt, flammte fle als feuriger Gifer auf. Go ließ er burch die Rinder Lebi breitaufend Mann tobten, als sich das Bolt durch das goldene Ralb verfündigt hatte und unbuffertig bleiben wollte, 2 Mof. 32, 27 - 29. Dieß geschah am Anfang ber 40 Jahre. Am Ende berfelben war er gegen ben Gogenbienft nicht ichonenber, fonbern eber ftrenger, indem er vierundzwanzigtaufend Mann niedermachen ließ, als sich das Bolt an den moabitischen Bogen Baal Beor hing, 4 Mof. 25, 4-9. Go ftrenge und unnachsichtlich war Mofe, wenn es die Ehre feines Gottes betraf, fo unerbittlich gegen die Entheiligung Gottes, feines Ramens, feines Tages, 3 Dof. 24, 10-14. 4 Dof. 15, 32-36.

So groß aber dieser Eifer für Jehovah und seine Ehre war, so groß seine Demuth, Gebuld und Anspruchslosigkeit in persönlichen Angelegenheiten. Für Jeden im Bolke war er zugänglich: und indem er das Bolk führte und beherrschte, war er doch der Diener Aller. Davon gibt uns das alte Stüd 2 Mos. 18. ein sehr schnes Zeugniß, wornach Mose dom Morgen dis an den Abend unermüblich beschäftigt ift B. 13—16, ohne sich darüber zu beschweren. Wie oft ertrug er geduldig, daß das Bolk wider ihn murrete? Nie wurde er deßhalb müde, nie gebrauchte er seine Macht, um solche versönliche Beleidigungen zu rächen, nie ersiehte er darüber die göttliche Rache,

2 Moj. 5, 21. 14, 11. 12. 16, 3. 17, 3. f. 4 Moj. 20, 2. 6. 21, 5., fondern vielmehr bat er die ausgebrochenen Strafen Gott ab, wem folcher Undant den gottlichen Zorn hervorgerufen hatte, 4 Mof. 21, 7. 14, 12. ff. Go trug er auch gedulbig das Murren Mirjams und Ahrons 4 Mof. 12, 1—3. Nur bei der Empörung Rorahs, die nicht seine Person, sondern sein und besonders Ahrons Amt betraf, bat er den herrn uicht um Schonung, sondern ließ der Offenbarung seiner Beiligkeit freien Spielroum 4 Mof. 16, 15. So blieb er unter allen Uebungen und Brufungen seines Lebens bem Berufe treu, ben er als gottlichen ertannt und ergriffen hatte. Go aggend und langfam er denfelben im Gefühl der großen Burde und der unermeklichen Schwierigkeit der Aufgabe ergriffen hatte, 2 Mos. R. 3. 4., so beharrlich blieb er bei demfelben trot aller Mühfeligkeiten und alles Widerspruches, der ihm nachher begegnete.

Dieje Geduld und Beharrlichteit ruhte in feiner Glaubensftarte, in feinem merfcutterlichen Gottvertrauen. Diefes bewies er schon in seinen Berhandlungen mit Pharao 2 Mof. 8, 9. 29. 10, 29.; dieß am rothen Meer, wo die Gefahr der Bernichtung ihn umdrohte, 2 Dof. 14, 13., dieß überall in ber Biffte. Durch biefen Berein großer Eigenschaften flögte er Pharao und seinen Sofbeamten sowie dem Bolte der Aegapter die größte Achtung ein 2 Mos. 11, 8., durch diesen ward sein Bertrauen bei dem Bolle Ifrael befestigt 2 Mos. 14, 31., durch diesen ward er auch von seinem Bruder Ahron willig als Oberhanpt anerkannt 2 Mos. 32, 22. Rur ein einziges Ral erscheint uns ein vorübergehendes Banten dieses Glanbens 4 Dof. 20, 12., über beffen eigenthumliche Ratur wir aber so wenig unterrichtet werden, daß es fast den Anschein gewinnt, als ob eine spatere Zeit in der Berlegenheit, wie es aufzufaffen seb, baß Mose und Ahron ihre Aufgabe, das Bolt ins Land Rangam zu führen, nicht erfällten, nicht ihr Alter, sondern einen gemachten Fehler als Grund diefer Erscheinung amehmen zu muffen glaubte. Bedenfalls zeigt uns aber diese Erzählung, auf welche nachher vielfach verwiesen wird, daß so groß Mose war, man ihn doch nicht über die menschliche Schwachheit erhaben glaubte, sondern ertannte, wie er derselben auch seinen Boll entrichtet habe.

So groß Mose als Heerführer war und Gesetzgeber, so wenig scheint er als Gatte and hansvater begludt gewesen zu sehn. Sein Weib war eine Midianitin oder wie 4 Mof. 12, 1. gefagt wird, eine Ruschitin. Man hat hieraus mit Unrecht gefolgert. als ob er zwei Mal verheirathet gewesen sen, z. B. Emald Gesch. Ifr. 2, 179. Die zweite Berehelichung müßte während des Aufenthalts in der Wüste stattgefunden haben, da seine Gattin nicht nur zur Zeit, als er nach Aegypten zurücksehrte, am Leben war 2 Mof. 4, 24. f., sondern auch im ersten Jahr des Aufenthalts in der Butte nebft seinen beiben Sohnen ihm zugeführt wurde. Der Anftritt, wo Mirjam nebst Ahron ihm Borwurfe wegen feines Beibes machten 4 Dof. 12, 1. f., fallt aber in bas zweite Jahr des Aufenthaltes in der Bufte. Es ift mm hochft unwahrscheinlich, daß in diefer furzen Zeit von weniger als einem Jahre diese Fran gestorben seh und Mose sich wieder in den Ehestand begeben habe. Will man dieß wo nicht wahrscheinlich doch möglich finden, fo ift völlig unbegreiflich, wie Mose dazu gekommen wäre, ohne alle nötbigende Beranlaffung abermals eine Ausländerin zu ehelichen und dadurch dem Bolte gerechten Anftog an feinem Benehmen ju geben. Das gange Migberftanbnig rubrt baber, bag biefe Frau 2 Dof. 2, 16. bie Tochter eines midianitifden Briefterfürften, abnlich einem Meldpifebet, bagegen 4 Dof. 12, 1. eine Rufditin genamt wirb. Run wird aber Hab. 3, 7. Rufch (מַרְשָׁיִד) neben Midian genannt und durch diefen engen Barallelismus angedeutet, daß beide Bollerichaften mit einander vermischt ein Boll ausgemacht haben, so daß leicht der eine Name für den anderen gesetzt werden konnte. Dag Mofe das erfte Mal diefe Bahl getroffen, ging ohne Zweifel aus bem Bestreben hervor, diefen Priefterfürsten und durch ihn feinen Stamm jur Mitwirtung an dem Befreiungswerte Iraels geneigt zu machen. Dieß läßt fich anch aus 2 Moj. 18. 4 Moj. 10, 29-32. Richt. 1, 16. 4, 11. schließen, wornach eine politische Berbindung dieses Boltsftammes

mit Ifrael wenigstens einigermaßen zu Stande tam, obwohl in anderer Beife, ale Dofe bei seiner Flucht in die Billte zu den Midianitern zu einer Zeit beabsichtigt haben mochte, wo er von der fleischlichen Gelbsthülfe noch nicht frei war. Benn nun Joses phus (Arch. 2, 9-11.) irrt, der den Dofe mahrscheinlich um biefer Stelle willen bei bem von griechischen Schriftstellern gefabelten Feldzug Mofe's nach Aethiopien eine äthiopische Prinzessin (מושרים 4 Mof. 12, 1.) heirathen läßt, so ist nicht weniger 3 a k. Beg, Geschichte Moses 2, 36 f., und Emald, Ifr. Gesch. 2, 179., im Irrthum, wenn sie diese Kuschitin als ein Rebsweib ausehen, welches Mofe nach dem Tode ber Zippora geheirathet hätte, ähnlich wie Abraham die Ketura 1 Mof. 25, 1 ff. Zippora scheint weder eine Frau von besonders hervorragendem Geiste gewesen zu sehn, noch sich innig an die ifraelitische Religion (2 Mof. 4, 24. 25.) angeschlossen zu haben, weßhalb fle benn auch ein Dorn im Auge ber Mirjam und Ahron's werben mochte, da Mofe fie nicht entließ, noch fie jum lebendigen Anschluß an die Berehrung des Gottes Ifracis zu bringen vermochte, sondern fie gewähren ließ. Auch in dieser Beziehung verdiente wohl Mofe ben Ramen eines gedulbigen und fauftmuthigen Mames, daß er ein Berhaltniß fortbestehen ließ, aus welchem ihm wenig Freude und Ehre erwuchs. Geschlecht ging fast spurlos unter, während bas seines Bruders burch alle Zeiten fortblubte. Belche Entfagungsfähigfeit Mofe's, daß er feinem Bruder das Priefterthum überließ, ohne für die Sicherstellung seiner eigenen Rachtommenschaft zu forgen! Rinder wurden einfache Leviten, während Ahron's Geschlecht das Briesterthum davon Ein Entel des groken Mannes, Jonathan, der Sohn Gerson's, war jener junge Levite, ber im Baufe Micha's, bes Ephraimiten, einen Sausgottesbienft gegen bas Beset Mose's, seines Großvaters, einrichtete und sich von den auswandernden Dauiten bei ihrem Juge nach Norden entführen ließ, wo feine Rachtommen den Bilberdienst gegen 2 Mof. 20, 4. fortfetten, bis die Lade Gottes jur Beit Eli's von den Philistern weggenommen und Siloh zerstört wurde. Denn Richter 18, 30. ift unstreitig statt Pract am lesen ארוריך, da das Buch der Richter nicht erft um die Zeit des Erils abgefaßt wurde und wir gur Beit des Behnftammereiches fonft etwas von diefem besonderen Go-Bendienfte erfahren follten (vgl. Emald, ifrael. Alterthumer S. 288). Eben fo fteht in diesem Berse statt Mose die Lebart Manasse, aber mit erhöhtem Run (מלשהו), wors in fich beutlich die ursprüngliche Lesart verräth, wie denn auch vom Stamme Manaffe teine Leviten hervorgeben fonnten. Dofe hatte demnach mit den meisten großen Mannern das Wikgeschid, daß seine Rachtommen ihm weder an Geist noch an Tugend nahe tamen, und fteht somit einzig da als der große Gottesmann, der Alles nur fur Gott und das Bolt, nichts für fich und seine Familie thut. Bugleich ift er ein Beweis, wie gern Gott mit großen Gaben auch große Demüthigungen verbindet. Groß ist Abrigens fein Ruf nicht nur in Aegypten und bei den Arabern, sondern auch bei griechischen und romifchen Gefchichtschreibern im Alterthum gewesen; auch ein Beweis feiner tief eingreifenden, von seinem Bolke aus weit in die Belt hinausreichenden Birksamkeit.

Noch ist zur Bollständigkeit der Anschauung über Moses nöthig, über die Quellen zu seiner Geschichte zu reden. Sie sind theils ifraelitische, theils äghptische, theils griechische zu reden. Sie sind theils ifraelitische, theils äghptische, theils griechische zu zählen, ist zwedlos, da sie weder ummittelbar noch alt genug sind, um irgend etwas Zuverlässiges aussagen zu konnen, und sich noch viel weniger zum Range von Quellen erheben, als jenes apotryphische Buch Arüßause rov Mauvokus, aus welchem im Briefe des Judas B. 9. eine Stelle angefährt wird.

Die ifraelitischen Quellen sind uns in den fünf Büchern, welche den Namen Mosse's tragen, zugänglich. Je unbefangener, genauer und schärfer nan diese Bücher liest und die mitgetheilten Rachrichten vergleicht, desto sicherer und unabweisbarer gelangt man zu der Ueberzeugung, daß jedenfalls auch in den drei mittleren Büchern drei Berichterstatter auftreten, welche von dem Zusammensteller in einander gearbeitet worden sind, und die wir mit den Ramen "Borelohist, Clobist und Jehovists" schieflich bezeichnen

Marks 63

Bunen. Bon bem erften find und gwar wenige, aber febr alte Radprichten gugekommen, welche fich burch Anschaulichteit und Natürlichteit ber Darftellung auszeichnen. Emalb, Ifr. Befch. 1, 75., und großentheils mit ihm fibereinstimmend Inobel im Commentar 3mm Bentatench, rechnen ju biefem Berte, das uur noch in Bruchftuden enthalten ift, 2 Mof. 4, 18 f. 24—26. 13, 17—19., Manches in Rap. 14., darm Rap. 15. faft durchans, Rap. 18. 19, 3-24, 18. (mit Ausnahme von 19, 9. 20-25. 24, 1. 2. 9—11. 16. 17.) 83, 1—8. (bgl. Ewald, Gefc. 2, 15.) 4 Mof. 11, 3—9. 12, 1-3. 20, 14-21. 21, 1-9. 12-35. 82, 33-42. Diefer Berfaffer muß ichon in der Zeit der Richter gefchrieben haben. Seine hauptdarstellung ift die 19, 3-24, 18. und 31, 18-34, 35. Andere Stellen fehen mehr als Einschiebsel aus, wie 4, 19. 24—26. Bei noch anderen ift eine Borausnahme gegenüber von den späteren Erzählern fichtbar, wie 13, 17. 18., wo wir den Grund voraushören, warum Ifrael nicht ftracks nach Rangan wanderte, sondern am Schilfmeer bin, während 14, 1. 2. erft zum Aufbend borthin der Befehl gegeben wird. Diefer Berfaffer temt bor vollendeter Gefetsgebung feine Briefter, fondern läßt gang fachgemäß den priefterlichen Dienft durch erftgeborene Jinglinge verfeben (24, 5.), mahrend ber fpatere Ergabler icon vor ber Bejetgebung (19, 22.) dieselben als aus dem Bolte abgesondert zu betrachten scheint (vgl. 4, 14.). In 33, 1-8. wird ber Schmud von ben Ifraeliten abgegeben. B. 6. u. 7. erwartet man ben 3wed, zu welchem er verwendet worden ift, nämlich zu einem Berfammlungszelt, ba B. 7. baffelbe fofort mit bem Artitel eingeleitet ift. Offenbar hatte diefer Berfaffer zwifchen B. 6. u. 7. von demfelben Berfammlungszelte geredet, wie nachher der Elohift. Der Unterschied ist aber der, daß er es 38, 7. außerhalb des Lagers stellt, diefer innerhalb (4 Mof. 2, 2. 17.). Wir haben also zweierlei Ergählungen fiber biefen Borgang. Dag fowohl 19, 3-24, 18. als and 81, 18-34, 35. einen anderen Berfaffer haben, als 25, 1-31, 17 und 35, 1-40, 38., sieht man baran, daß 19, 2. mit 25, 1. und 31, 17. mit 35, 1. eng verbunden find, wie hinwiederung sich 24, 18. auschließt au 31, 18. und 82, 1-34, 35., so daß namentlich 31, 18 -34, 85. den Zusammenhang zwischen 31, 17. und 35, 1 ff. unterbricht. Bon bem Borelohisten, beffen Stude bie altefte Darftellung in genauester Erinnerung geben, unterscheidet sich ber Elohist als berjenige, welcher mehr die gesetzgeberischen Awecke berfolgt, und beffen fcones, eng jusammenhangenbes Wert die größte Daffe biefer brei Buder ausmacht. Er ergabit ben Drud Fraels in Aegupten, Die Berufung Mofe's und seinen Kampf um die Freigebung des Boltes in Aegypten, den Auszug mit gewaffneter hand (ביר רַמָּה 2 Mof. 14, 8. 4 Mof. 33, 3.), was ber Borelohift 2 Mof. 13, 18. in den Ausbruck urwinnen faßt. Bon ihm ift die Ergählung der ersten Lagerplätze bis zum Sinai, von ihm 2 Mos. 25, 1-31, 17. 35, 1-40, 38., von ihm der ganze Levitifus mit Ausnahme von 26, 3-45., wenn auch die meisten Gesetze mar durch seine Sand gegangen, ihrem Ursprunge nach mosaisch find, von ihm bas Meiste im Buch Rumeri, von ihm noch 5 Mos. 32, 48—52. und 34, 1—9. In wie weit er in gefetslicher Beziehung von dem Borelohisten abweicht, wird aus dem Art. "Mofaifches Befet erhellen. Geschichtliche Differenzen stellen fich bei Bergleichung von 2 Mof. 31, 18-34, 35. namentlich in Bezug auf die Stiftshutte heraus.

Die britte Masse von Erzählungsstoffen bildet die des Jehovisten. Bei diesem Bersasser herrscht die prophetische Aufsassung eben so vor, wie beim Elehisten die gesetzgeberische. Er hat die alteren Werte nicht nur verwehrt durch Hinzussung, wie wir besonders bei den äghptischen Ereignissen wahrnehmen, daß er zu den fünf vom Elohisten geschilderten Plagen fünf neue hinzussigt, was durch Darstellung und Sprache beweisdar ist, sondern auch Manches, was in den früheren Werten stund, vertürzt und ansgelassen, wie wir denn unter Anderem sehen, daß 2. Mos. 33. zwischen B. 6. und 7. die von dem ältesten Erzähler gegebene Beschreibung der Stiftshütte, welche man schon wegen des Artisels B. 7. erwarten muß, ausgelassen worden ist und zwar von dem Jeshovisten, durch dessen hände dieses große Stild 31, 18—34, 5. sichtbar bearbeitet worden

ben ift. Ihm geboren wohl auch die mehrsachen Berfetzungen, welche man in Bezug auf beibe frühere Berke entbesten tunn und worüber Ewald, Gefch. Ift. 1, 105 ff. 2, 19. und der Urt. "Bentwend" zu verzeleichen ift.

Anger diesen drei Handschellen ist noch der Tentervarmiser zu erwähnen, im weldem fich je unt je nene, auf alteiter Erinnerung geftoffene Audrichten finben, wie beisnbere 25, 17-19, was eine bankenswerthe Ergangung von 2 Mei. 17, 8 ff. ift, mo aber end feiche Nedrichten angetreffen werben, welche mes wie 5 Mol. 10, 6, 7. in den Gunt fepen, die richtige geschichtliche Ausbamma bes Wantermaes durch die Mile rieder ju gewinnen, was ohne Gable diefer Stole watl nie michig geworden wite. Bie turch Bergleichung ber Darftellung bes Bereitriften 2 Mei. 13, 17. 18. mit der det Elektien 14, 2. der Beg mit Sicherheit bestimmt werden fann, welchen bie Franklurg von Marmiet aus bis mis Schiffmerr eingeschanen beben, fo läst fich met ber Beralentum: von 5 Meri. 10, 6.7. mit 4 Meri. 33, 36-40. Mar bie Beit erieben, in welche Abren's Lot fallt, aber auch, beff in lepter Stelle nicht nur 40 fintt 4 fiete, frubern baf eine Berichma; mit biefen Berfen bergegennach ift. Be baburch, deft 4 Mei. 33, 19-21. Lagerftänen angegeben fint, weiche auf den Gitten bes Summet Bube bintverien bal. Bei. 15, \$2. 12, 15., wert unt and fler, beg bei bem fange vom Sinne und Rabeich Girael ichen feln wert neuen Remann wergebenungen mer und ron burt auf die Muntibofter, midt aber von Rabeick ausgefendet bebe, woburch bem und ber Bermuthung begründet wirt, baf 4 Mirt. 13, 26. Erg aus findterer Anisbanung in ben Leit meraba: einzebrumgen fer: eine Enebediene, welche wie die, des 4 Meri, 32, 38. eine meridiene Lebent extidit, von den bedeutenbilten Folgen für der rafeige Anfthemmy der Zeit unt Orifterbittunge M.

Men darf alls die durch ierzisteine Erdiedung genommen Behandung, daß der Benannen mit meinenen Onellen in demer pepagen Bertrömer gedammengeström ist, eine Behandung, der nicht in der Leit ichnere, dandern demerien ist, min auf eine gestätliche Entheitung der neuenen flen derdichtigen, man nuch fie auf eine erfrentliche Erzisteinung depriffen, der gerannen ist, auf den Arbeita gunn deben Liner zu führen, und der nich den kriftinden Granden de meng unterernden mert, daß die neuenber gerignet ist, ihm neue und führen Stügen zu derinden nuch und in desen erfiem Werte der beringen Schrift der mannachfortage Besehen Grande demmetern zu leinen.

l

1

1

į

١

Ex appointes Andredsen unt sehr unterkännte, unt bunkel, ir daß es angerst actions in menn main recommend beriebten bie recomminde Gestimmer unt Beitrechnung nechenen mil, wie von Burier unt Lepine, von erfecter in bem Serte "Megaptens Suche in der Weitgesteiniber unt in der Concernne wan Birelwerk, von begreven in der Chemindone der Aepptiver, 1848, unt in dem Art. Aenntuere in dieriem Werke midelen fit. Die alteine unt berichmeiten Gestundichmeiter, Bernhot unt Dieber. üdenemen über burien auslegenen Abrichant ber anntrrichen Geftender foft gang. Ein Bergentens von 25 thebunfichen Romann pite und Grandbenet von Guene G. Sing. refine in feinem Oberneiten. Sichtiger fint bie Leberrefte bet Serfes von bem appapitiden Brecher Mounte met der Mitte bes beimen Indichtundent z. Chr., welche bei Infermet in feiner Schrift pepen Anne und in ben Megentenbergeichniffen in Enfebind' Succeilen unt be: E. Senzellet andersahe: Ant. Allen wet ter legen beröft, so geint der Mangel an Arbeitenftrammung. Die Annen und Sablen treffind berbeiben fint, unt in Beinef bet erftenen ift in beimerten, def er feine Graftblump über ben And-Moster weben zue ernfruchen wer seinstendenden der Tendendenden der geschieden der hit den her liet noticolie mandenel war iger semmen in semesten in the tell and and bie Ampate, ber Leicher Dierfint beite beim Unberpange zu den den Rejestern berhaften Connector ben Ramer Meirie Moirie empensumm, mit einem deuren einfillet. Es at dater neter ar nermundern. daß die Geleberen an der Auffaffung und Wiedergung beier angerichen Angercheen ir iete verichebener Anficht fint. Millemt Bungen (Bieitze feitelle generintell wohne in beiteine bei ber bei ber beiteite mitge-

theilt ift) diese Erzählung ber ägyptischen Urkunden für durchaus bestimmt und geschichts lich erklärt, daß man ihr den Glauben nicht versagen könne. Ewald aber (Geschichte bes Bolles Ifrael 2, 60.) ihr bas Zeugniß gibt, daß fie offenbar inneren Zusammenhang habe und beutliche Blige einer noch ziemlich sicheren geschichtlichen Erinnerung von bem Auszuge Ifraels bewahre, fpricht ihr Bengftenberg (Mofes und Meghbien, S. 237 ff.) alle Glaubwurdigteit ab, und Anobel fann fie gar nicht auf die Ifraelis ten beziehen, fondern vermuthet (Comment. zu 2 Mof. 12.), daß fie die ägyptische Sage bom Andjug ber Philister aus Aegypten (1 Dof. 10, 14.) enthalte, welcher jur Zeit Manetho's mit bem ber Ifraeliten verwechfelt worden fen, weil die biblifche Erzählung, was in neun Punkten nachgewiesen wird, von all dem nichts wiffe, was, den eigentlichen Stoff der manethonischen Erzählung bilde. Mehr Werth hat das Dynastien-Berzeichnig, beffen Inhalt schon vielfach burch die Entzifferung ber Monumentenschrift bestätigt worden ift. Allein auch hier ift es noch nicht so weit, daß man sich erlauben dürfte, bie biblischen Zahlen 2 Mos. 12, 40. und 1 Kon. 6, 1. durch die agyptische Zeitrechming nicht mir in Frage, sondern geradezu auf ben Ropf zu ftellen, wie von Bunfen im Bibelwert und von Lepfius im Art. "Aegypten" geschieht. Man wird gewiß gut daran thun, nicht auf bloge Combinationen hin, die immer noch auf Bestätigung ju warten haben, fo fühne Schritte gegen die biblifche Zeitrechnung zu unternehmen, sondern mit seinem Urtheil zurudzuhalten, bis die Forschungen über die aghpt. Dohmente nach allen Seiten vollendet find. Berbacht muß es erregen, wenn Sethos II. oder Sefoftris (RE. 1, 146. 9, 242.) als berjenige König bezeichnet wird, unter welchem Joseph nach Aegubten tam. Allein wenn das Dynastien-Berg. bei Jahn, Arch. 8, 579 ff., irgend auf Genauigkeit Anspruch machen darf, so ist dieß unmöglich. Dort ist Sethos II. der erste König der 19., Sesostris aber der dritte König der 12. Dynastie, von dessen Tod bis zum Anjang der 18. Opnastie nicht weniger als 1541 Jahre verflossen find, während diese, an deren Schluß Ifrael auszog, nach Jahn 348, nach Josephus (Apion 1, 26.) aber 518 Jahre douert. Und boch fanden auch nach Lepfius (RE. 1, 146.) die ersten Berührungen der Hebraer mit den Aegyptern erft zur Zeit nach der Bertreibung der Hyksos statt. aber die 18. Dynastie nach Josephus 518 Jahre dauerte, so ist der König, unter weldem Joseph nach Aegypten tam, der biblifchen Zeitrechnung zufolge am Anfang biefer ju suchen, wo übrigens tein Sethos ober Sefostris fich findet. Läßt man aber ben König, unter welchem nach 2 Dof. 1, 8. die Ifraeliten zuerst bedrückt wurden, die 18. Opnastie beginnen, wie von Knobel geschieht, so müßte der Druck nach Jahn 348, nach Josephus 518 Jahre gedauert haben und Joseph unter ben Hyksos nach Aegypten getommen fenn, wogegen aber mit Recht geltend zu machen ift, daß die Namen in der Geschichte Joseph's rein ägyptisch sind und selbst 1 Mos. 42, 3 ff. an die Furcht vor ber Biedertehr der Spifos erinnert. Benn ferner Bunfen gegen Lepfius die Huffos während bes Aufenthaltes ber Ifracliten in Aegypten abziehen läßt, fo konnen die ägyptischen Quellen nichts weniger als flar fepn, da die beiden größten Renner berfelben in Deutschland in einem fo wichtigen hanptpunkte entgegengesetzter Anficht find.

Biel weniger belangreich und zuverlässig sind die griechisch erdmischen Nachrichten über Mose und sein Wert, da die erste Nachricht nicht über die Zeit Alexander's hinausgeht, in welcher Aristoteles als der erste nach der Versicherung seines Schülers Klearch in einem Fragmente bei Iosephus, Apion 1, 22., die Namen Iuden, Iudda und Ierusalem nennt. Die Nachrichten, welche wir durch Chäremon, der zu August's Zeit die syphtische Geschichte schrieb, von dem noch späteren Lysunachus (Ios. Ap. 1, 34 ff.), den Helder bem Milester (bei Photius aus dem 40. Buch Diodor's), Eupolemon und Artapanus (bei Eused. praep. ev. lib. 9.) erhalten haben, sind alle so jung und sagenhaft und beziehen sich so sehr wieder auf Nanetho und andere junge Gewährs-wänner, das ein Gewinn sür die Reuntniß Mose's und seines Wertes daraus um so weniger zu entnehmen ist, als der damalige, seit der Mastadäerzeit verbreitete Iudenhaß sie noch mehr getrübt hat. Die Nachrichten des Tacitus (hist. 5, 2 sq.) hat Wül-

Real . Encottopable far Theologie und Rirche. X.

ler (Stud, n. Krit. 1843, S. 893—958) ausführlich gewürdigt, indem er die trüben Duellen nachweist, aus denen sie geflossen sind, und es ist auch ihnen, so hoch sonst Tacitus als Geschichtschreiber steht, kein Gewinn zu entnehmen, als daß wir sehen, wie die Geschichte Mose's und sein Wert, obgleich so alt und nur einem Bolke zunächst geltend, sich in seiner weltgeschichtlichen Bedeutung den übrigen großen Nationen aufgesbrungen hat.

Bir find alfo, was die Bulfemittel zur Ertenntnig diefes großen Mannes betrifft, fast einzig auf die beil. Schrift angewiesen, die uns auch, wenn wir ihre Quellen genau fondern und forgfältig erforschen, die richtigfte Anschauung gewährt. 216 Sulfemittel jum naberen Berftandnig bieten fich aus alterer Beit Jofephus' Archaologie und feine Streitschrift gegen Apion an. Die Commentare ber Reformatoren geben wenig Aus-Roos, Fußtapfen des Glaubens Abraham's, 2. Stud Mofes, Tubing. 1774, Deg, Gefch. b. Ifraeliten, 3. u. 4. Bb., Tub. 1788, find auf alterem supranaturaliftis fchem Standpuntte tuditige Berte. Größere Ausbeute für ben Forfcher gemahren Jahn's. Eichhorn's und Havernid's Einleitungen, die Commentare von Bater, Tuch und besonders Anobel; Lengerte, Rangan, Lepfins, Chronol. b. Megupter, Bunfen, Meghpteus Stelle zc., Start, Baga und die philistäifche Rufte, Rury, altteftamentl. Geschichte, vor Mem aber B. Ewald, Geschichte bes Bolles Ifrael, 1. u. 2. Band, führen über ben alteren Standpunkt hinaus und reizen zum Nachbenken und Forschen über diesen wichtigen und grundlegenden Theil der ifraelitischen Geschichte und seines Befetgebere. Baibinaer.

Wosed Chorenensis mit dem Beinamen des Baters der Dichter oder Gelehreten, gebürtig aus Chorni, einer ziemlich bedeutenden Ortschaft der Provinz Taron (Daron), einer der jüngeren Schüler von Sahat und Mesrop, aber der bekannteste unter ihnen, war der Schwestersohn Mesrop's, und wahrscheinlich zu Ansange des 5. Jahrschunderts geboren.

Rachbem Sahak und Mesrop erst allein und dann mit Hülfe ihrer Schiller die Uebersetung ber heiligen Schrift alten und neuen Testaments vollendet hatten, fühlten fle, daß diefelbe noch an vielen Stellen mangelhaft fen. Gie waren zweifelhaft fiber bas richtige Berftandniß ganger Sate und einzelner Ausbrude, und befchloffen baber, eine Anzahl ihrer fähigften Schüler zu weiterer Ausbildung theils nach Alexandrien, theils nach Athen zu fenden, welche die beiben bamaligen Sauptfitze griechischer Gelehrfamileit waren. Unter diefen war auch Mofes Chorenenfis. Sie wendeten fich querft nach Ebeffa und von ba nach Bernfalem, wo fie eine Zeit lang verweilten, um die balaffinensische Landessprache tennen ju lernen. Bier trennten fie fich; ein Theil von ihnen ging nach Athen, der andere aber, dem fich Mofes Chor. anschloß, nach Alexans Sie erfreuten fich bort während eines fiebenjährigen Aufenthaltes bes Unterrichts eines großen Philosophen, welchen Dofes einen neuen Plato nennt. dithariften find ber Anficht, daß er damit ben Rirchenvater Chrillus Aler. bezeichne. Rachdem fie hier ihre Studien beendet hatten, fchifften fie fich ein, nm fich in Athen mit ihren dortigen Mitschulern zu vereinigen. Durch ungunftige Winde an Die italienis iche Rufte verschlagen, benutten fie diefen Unfall zu einer Reife nach Rom, wo fie nur turze Beit fich aufhielten, und reiften von ba nach Athen. hier brachten fle bie Winterzeit zu, schifften fich barauf nach Conftantinopel ein, und tehrten von ba in ihr Baterland jurud, wo fle erft nach dem Tode ihrer beiden Lehrer eintrafen.

Nach dem Tode seines älteren Mitschillers Eznik erhielt Woses Choren. das von diesem verwaltete Bisthum von Bagrevand und benutzte diese Stellung, um durch Lehre und Beispiel nach allen Seiten hin segensreich zu wirken, mußte aber wahrscheinlich zwischen den Jahren 460—470 unter der Regierung des Perserkönigs Pervzes, als Armenien bis auf wenige seste Plätze, in denen sich einige Große nach verschanzt hielten, unterjocht war, und Tausende theils aus Furcht, theils um irdische Güter und Würden zu erlangen, das Christenthum verläugnend, sich zu dem Feuerdienst bekannten, mit Eli-

sens und den anderen noch übrigen Schülern von Sahat und Mesrop, so wie den wenigen Gläubigen, die fich zu ihnen hielten, sich in die Einsamkeit und Berborgenheit zurückziehen. Hier war es ohne Zweisel, wo er die meisten seiner Schriften, durch welche er sich hauptsächlich berühmt gemacht hat, verfaßte.

Bis in sein hohes Greisenalter — er soll nach Thomas Arzeruni, einem Schriftsteller bes 9. und- 10. Jahrhunderts, ein Alter von 120 Jahren erreicht haben — war er, wie er selbst schreibt, mit Uebersetungen beschäftigt, und die Mechitharisten wollen ihm von den noch vorhandenen (und gedrucken) Uebersetungen die der Chronit des Eusebius und der Biographie Alexander's des Großen zuschreiben. Da aber von keiner der vielen Uebersetungen, welche im Laufe des 5. Jahrhunderts von den Schülern Sahal's und Mesrop's, die deshalb auch den Namen der "Interpreten", xax' èzozóp, erhielten, deren Bersaffer mit Sicherheit angegeben werden kann, so beruhen diese Annahmen auf bloßen Conjekturen.

Sicherer ift es, bag er felbft als Schriftsteller auftrat, und unter feinen noch Abrigen Berten ift das wichtigste und bekannteste feine "Geschichte der Armenier". Er schaft, welcher im 3. 481 bon Seiten ber Armenier zum Marzban (Martgrafen) von Armenien ernannt wurde, aber icon im folgenden Jahre im Rampfe gegen Die Berfer blieb. Es ift in drei Buder getheilt, von denen das erfte die Urgeschichte enthalt und bis zu der Grindung der Dynastie ber Arfaciden in Armenien, d. h. bis zu dem Jahre 149 b. Chr. geht. Das zweite Buch beginnt mit bem erften Regenten biefer Dynastie, Balarfchad I., und ergählt die Begebenheiten bloß bis zu dem Tode des Konigs Terbat (Tiribates), 342 n. Chr., und das dritte Buch enthält die Fortsetzung der Geschichte bis zu bem Tode seiner beiden Lehrer Sahat und Meerop, d. i. bis zu dem Jahr 441 n. Chr. Bange fchlieft mit einer Art von Glegie fiber ben Untergang ber Dynaftie ber Arfaciden und der Rachtommen Gregor's des Erleuchters auf dem Patriarchenftuhle von Armenien. Ein viertes Buch, welches die Geschichte bis auf ben Raiser Zeno weiter forts fahrte, und von dem genannten Schriftsteller Thomas Arzeruni erwähnt wird, ist verloren gegangen. Man hat zwar geglaubt, daß es in der Bibliothet des Patriarchats von Bernfalem fich noch finde; aber diefe Annahme beruht, wie ich mich aus eigener Ans schaumg des fraglichen Manustripts überzeugt habe, auf einer irrigen Unterschrift.

Moses Chor. zeigt sich in diesem Geschichtswerte durchans als einen wahrheitsliesbenden und felbst kritischen Schriftsteller, der die verschiedenen Berichte mit einander vergleicht und den wahrscheinlichsten daraus wählt. Das Einzige, was man an ihm tadeln kann, das aber auch bei ihm, als einem Fremden, entschuldigt zu werden verbient, ist dies, daß er nicht überall die besten Quellen gekannt und benutzt hat.

Ein zweites Werk ist das "Buch der Chrien", ein Lehrbuch der Rhetorik, geschrieben für einen seiner Schüler Namens Theodorus, welches theils Musterstüde von ihm selbst, theils von Anderen enthält, und darunter auch einzelne Citate aus verloren gegangenen griechischen Schriften. Es ist in zehn Bücher getheilt, und stimmt in vielen Stüden mit dem Werke des Theon von Alexandrien, so wie mit den Progymnasmata des Sophisten Libanius überein.

Interessant ist auch ein drittes Werk von ihm, ein Compendium der Geographie. Da man in demselben einige Namen gefunden hat, wie die der Slaven und Russen, welche sonst erst in späteren Zeiten erwähnt werden, so hat man geglaubt, daß es einen anderen, jüngeren Schriffteller dieses Namens zum Versasser haben mulse. Allein leicht tonnten diese Namen durch die Abschreiber zugesügt werden, und dann ist es auch fraglich, ob sie wirklich erst in so später Zeit bekannt geworden sind. Wenigstens habe ich mich aus einer lateinischen Inschrift von Mehadia, welches an der unteren Donau liegt, überzeugt, daß dort schon zu der Zeit des Kaisers Antoninus Pius eine flavische Niederlassung war. Wenn aber diese sich dort sand, warum sollte nicht auch der Rame "Slaven" schon in jener Zeit, also lange vor Woses Chor., den Römern bekannt gewesen sehn? Was den Namen der Russen anlangt, so habe ich diesen in einem Codex, den ich in Bagdad zu vergleichen Gelegenheit hatte, nicht gefunden, und überhaupt scheinen die Namen von den unwissenden Abschreibern dieses Wertes vielsach corrumpirt wors den zu sehn.

Sahat, der Fürst der Arzerumier, bat Moses Chor. in einem noch vorhandenen Briefe, aus welchem hervorgeht, daß er dessen Geschichtswert schon gelesen hatte, um Austunft über die Geschichte des Bildnisses der Jungfrau Maria, welches in einem Aloster Armeniens ausbewahrt wurde. M. Ch. willsahrte ihm in einem aussührlichen Schreiben, worin er ihm mittheilte, wie dasselbe entstanden und durch den Apostel Bartholomaus nach Armenien gekommen seh.

Außer diesem ift noch borhanden von ihm eine Ergählung von der Fluckt der heisligen Hipfime und ihrer Gefährtinnen aus einem römischen Kloster nach Armenien, und eine Lobrede auf dieselbe, zu ihrem Feste geschrieben, so wie eine andere auf die Berstärung Christi.

Außer zahlreichen Hymnen, welche noch hente in der armenischen Kirche gefungen werden, und in ihren Liederblichern sich sinden, schrieb M. Ch. noch grammatische Bemerkungen, und endlich wird ihm auch eine Erläuterung der armenischen Liturgie beigelegt; von beiden sind aber nur noch einzelne Fragmente vorhauden.

Die Werte bes Mofes Chor. flud öfter gedrudt worden. Buerft erfchien seine Geographie in Marfeille 1683, bann feine Geschichte ju Amfterdam 1665, bon welcher Beinr. Brenner ein Schwede mit Bulfe eines italienischen Miffionars in Ispahan, Ramens Giopanni Bartolomeo bi St. Giacinto im 3. 1723 einen Auszug herausgab. 3m 3. 1736 erschien zu London die Ansgabe der beiden Bruder Bhifton, welche Die Gefchichte und Geographie mit lateinischer Uebersegung enthält. 3m Jahre 1752 wurden beide Werke zu Benedig gedruckt. Die Rhetorit des M. Ch. gab Joh. Zohrab mit vielen gelehrten und erlanternden Anmerkungen 1796 zu Benedig heraus, und die Geographie mit frangofischer Uebersetzung und Commentar St. Martin 1819 zu Baris. Im Jahre 1827 erschien zu Benedig eine niedliche Ausgabe ber Geschichte mit ben Barianten von fünf Handschriften, 1836 diefelbe ebendaselbft mit frangosischer Ueberfepung in zwei Banben von Le Baillant be Florival, welche 1849 nen aufgelegt wurde. In demfelben Jahre wurde ebenfalls ju Benedig die italienische Uebersetzung der Geschichte als erster Band der Collana degli Storici Armeni herausgegeben, und endlich erfchien zu Benedig 1848 eine Gesammtausgabe seiner Berte mit Angabe ber Barianten nach verschiedenen Sandschriften, wobei nur die Symmen und Fragmente nicht mit aufgenommen find.

Mosheim, Johann Lorenz (von), lutherischer Theologe zu Kiel, Helmstädt und Göttingen. Das Geburtsjahr besselben, seine Abstammung und Kindheits - und Jugendgeschichte ist bis jest ungewiß, aber es wird richtig sehn, daß er zu Lübed am Ende des 17. Jahrhunderts, 1693 oder 1694 oder noch später, am 9. Ottober geboren ist\*). Zerstreuungen auf der Schule zu Lübed, wo ein Conrestor Namens Goldel

<sup>\*)</sup> Sein Schiller und Berehrer Gabr. B. Götten, welcher zuerst und zu einer Zeit, wo Mosbeim selbst noch nicht alt war, in seinem "gelehrten Europa", Braunschweig 1736, Thl. 1. S. 717 —746, über ihn geschrieben hat, sagt, er "wisse am besten, wie sorgsältig Mosheim solche Dinge, barin Andere eine große Ehre suchen, vor der Welt zu verbergen pflege"; "aus eben dieser Ursache erwähne ich nichts von des herrn Abts Geschlechte", und nun weist er auf Gauben's Abels-lexison bin, wo man aber in dem Abbruck von 1740, S. 1051, dei Erwähnung der steheremartischen Freiherrensamilie von Mosheim gegen Götten demerkt sindet, "der berühmte Abt und große Theologus zu Helmftädt gehöre nicht hieber." Auch dazu scheint dieser geschwiegen und sich selbst niemals "von Mosheim" geschrieden zu haben, wie Götten auch nicht thut, doch drauchte er ein Bappen, wie das jener seherischen Theberischen Ebelleute, welches auch unter seinem Portrait seht, vergl. mit Siedmacher, Th. 1. Tas. 32. Die Freunde Richter und Sani an die auf Ende haben danu jene abelige Absammung zuversichtlicher angenommen, doch ist auch bei Elike noch Ungewisseit,

ihn zum Bersmachen anleitete und darauf noch mehrere Jahre auf holsteinischen Gitern, wo er sich aus Noth umhertreiben mußte — "bei einem der Ebelleute, vielleicht
b. Plessen, insormirte er eine Zeit lang die Söhne, brachte die Bibliothet in Ordnung
und spielte wöchentlich mit den Kindern Komödie"\*) — scheinen für den talenwollen Knaben nur zu Gelegenheiten vielseitigster Anregung und Entwickelung geworden zu sehn. Kaum war er dam auf der Universität Kiel angetonunen, als er schon 1716 sich als dentscher und lateinischer Schriftsteller zu versuchen ansing, und bald zog er dadurch, vielleicht auch, wenn dies wahrscheinlich wäre, unter Nachhülse sehr vornehmer Angehörigen, die Ansmerksamteit nicht nur seiner Lehrer in Kiel, sondern auch schon die von Rännern wie Leibnis und Buddeus auf sich \*\*). Im Jahre 1718 wurde er Magister,
1719 Afsesor in der philosophischen Fakultät, sehrte Logit und Metaphhist und erregte
vornehmlich durch seine Predigten, welche er sür seinen Lehrer und nachherigen Schwiegervoter Zum Felde übernahm, große Bewunderung.

Die Zahl seiner Schriften, darunter die vindicise antiquse Christianorum disciplinse gegen Toland, Riel 1720, die observationes sacrae, Amsterdam 1721, welche er dem Herzoge und der Herzogin von Braunschweig zueignete \*\*\*), war schon ansehnlich genug, um im Jahre 1723 seine Berufung zum ordentlichen Prosessor der Theologie nach Helmstädt zu rechtsertigen; allein der herzogliche Hof zu Wolfenbüttel hatte bei der die braunschweigische Gesammtuniversität mitregierenden hannöverischen Regierung eben so wie in Helmstädt selbst viel Widerstand zu überwinden, die Mosheim wirklich in die Fasilität ausgenommen wurde +). Wie schnell sich dann hier seine ausgere Lage weiter

ab er 1693 ober 1694 geboren fen. Run findet fich aber im Archiv zu Wolfenbüttel in ber handfchrift "Momorabilia historiae Brunsv.", eines in ber Mitte bes vorigen Jahrhunderte lebenben Ariegofetretare Pratorius, Th. 1. S. 210-216 ein Auffat: "Abfunft bes fruberen Abte Mosbeim", welcher fo anfangt: "Sein Bater war ber Bergog von Solftein-Bloen, Ernft Leo-bolb, ein Bruber ber an ben Durchl. herzog August Bilbelm vermählten Brinceffinn Elifabeth Sophie Marie, ber folden mit einer Bafderinn erzeugt; biefe wurde an einen Soflaquais Ramens Mosheim verheirathet, und folder afcendirte bis jum Charafter eines Lieutenants. Beil ber angebliche Bater, Lieut. Mosheim, wie auch ber mahre, namlich ber Bergog Ernft Leopold, ibm frat abgeftorben. fo hat er fich klumerlich behelfen milffen, und zu ben in Riel getriebenen studiis einigen Borfconb bittlich von benachbarten Abeligen erlangt." Rachber beißt es: "Als er fein Glud noch nicht finden tonnte, erforichte er feine Geburt und erfuhr ju Bloen, bag bie dafige Grafinn von Ranzov feine Salbidwefter fei; er gewann ihre Gunft, ale er an fie gefdrieben, und ward von ihr nach Wolfenblittel mit guter Hoffnung feines Glildes geforbert"; Die bort regierende Berzoginn, "die Anguft-Bilhelm'iche Gemablinn, erhob biefen ihren Reven von einer Sinfe gur anbern." Siermit wurde wenigftens bas jufammen fimmen, bag Mosheim biefer berzogin von Riubheit auf Alles zu verbanten verfichert (f. unten Rote \*\*\*) und bag er, wie er bas ebenfalls felbft bezeugt (Rögler, Grundung ber Universität Göttingen, 1855, S. 166. 177. 213.), in helmftabt blog burch ben hof ju Bolfenbuttel gegen ben Billen bes hannoverichen und ber Universität febr jung gum orbentlichen Professor und sogleich barauf auch gum Abt zweier Risper befördert wurde. "Bis 1781", fährt die hanbschrift fort, "ba herzog August Bilhelm ftarb, war er bei hofe angesehen und wurde enblich gar filr einen gebornen von Mosheim aus-gegeben"; er habe bann anch bas erwähnte Bappen angenommen, welches ihm nicht gutomme; er verheirathete fich gerade 1732 jum zweiten Dale mit Chanoineffe von Safelhorft. Gegen bieß Alles, was hier noch mit vielen Details ausgeführt wirb, spricht aber die Lebenszeit des Herzogs Eruft Leopold, wenn biefer erft 1685 geboren war und 1722 ftarb; ober man mußte Dosheim's Geburtsjahr noch viel fpater als 1694 anfeten, wie benn noch bei feiner Anftellung in Selmftabt, 1723, feine ju große Jugend von Sannover ans ale Sinderniß geltend gemacht wird (Archiv), ober fouft eine Bermechfelung annehmen. Mosheim's Mutter ericeint nach Efide, S. 11, noch 1729 in Solftein in armlichen Berhaltniffen.

<sup>\*)</sup> So ängert fich über biefe Zeit bie Bolfenbuttelfche Hanbschrift S. 210.

<sup>\*\*)</sup> Lide, narratio de Moshemio, ©. 17.
\*\*\*) In ber Bueignung sagt er ber herzogin: "tibi, Domina, quod possum debeo." "Te compello, ut beneficiorum, quae cum tenerrrima adhuc esset mens accepit, adultum minime deposuisse intelligas." "Quam in parvulum contulisti gratiam, in adultum propagare velle declarabis."

<sup>†)</sup> Die Berhandlungen hierüber find nach ben Alten im Archiv zu Wolfenbuttel von bem Berfaffer biefes Artitels bargeftellt in ber hall. Aug. Lit.-3tg. 1837. Rr. 206. S. 429-432.

verbefferte, beschreibt Mosheim selbft in einem Briefe vom Jahre 1785 an Gerlach Ab. b. Münchhaufen, den Begrunder der Universität Bottingen \*) : "Ich habe wirklich Sis und Stimme im Confistorio, ich birigire wirklich alle Schulfachen (feit 1729, wo Fabricius ftarb), ich bin jum Abte zweier Rlofter (Marienthal feit 1726 und Dichaelftein seit 1727) consekrirt; fraft dieser Burbe habe ich 1) die erfte Stelle, Sit und Stimme unter ben Standen fowohl des wolfenbuttelfchen als bes blankenburgifchen Furftenthums, 2) eine gewiffe Regierung, bei ber ich fehr viel Gutes thun tann, wenn ich will, 3) die freie Besetzung des Convents in beiden Rlöftern, 4) die iura patronatus bei gehn Rirchen und Schulen, 5) Postfreiheit, 6) volltommene Befreiung im gangen Lande von Allem, was nur ein Onus heißen tann" u. f. f.; "meine Tochter ift mit einer Prabende verseben, den Sohnen der Pralaten find gewiffe Beneficien bei ber Land. schaft ausgesetzt, die nicht tlein"; "in Zeiten, da die Arbeiten aufhoren, tann ich mich in meine Klöfter begeben, wo ich Garten und Bibliothet finde, und meine Seele wieder ermuntern", nicht zu gebenten, "bag ein hiefiger Abt fehr viele Rebengefalle bon Leben, Reise - und Diatgelbern ju genießen habe, und babei fur Rorn, Bolg, Schlachtvieh, Unterhaltung feiner Pferde und Wagen, Fische und andere Dinge nichts zu sorgen habe und baher um theure und wohlfeile Beit fich gar nicht bekummern burfe." Darum, und weil man ihn schon bor ber Ertheilung ber beiden Abteien bei Erhöhung feines Behaltes um 600 Thir., "welches bisher bas höchfte bei ber helmstäbtischen Universität gewefen", unterm 4. Marg 1726 einen Revers hatte unterschreiben laffen, bag er nin Ansehung folder ihm erzeigten Gnade bei der Juliusuniversität beständig bleiben und auswärtige Offerten felbige zu berlaffen fich nicht bewegen laffen wolle", auch weil er die Nebenämter und die damit verbundenen Reisen als gesunde Unterbrechungen seiner Studien fchatte, fand Dosheim es damals noch ummöglich, den wiederholten dringenden Aufforderungen Münchhaufen's nachzugeben, daß er fich als erfter Professor der Theologie auf die neue Unibersität Göttingen berufen laffen moge. Und wie unter Bergog August Wilhelm († 1731), so wurde er auch unter dessen Bruder Ludwig Rudolf und deffen Nachfolger Ferdinand Albrecht (beide + 1735) begünstigt und geehrt, und noch im Jahre 1785 verweigerte ihm ber lette bie Burudgabe bes feinem Borganger ausgestellten Reverses, unter neuen Berheigungen, wie man auf feine Berbefferung bedacht fenn wolle \*\*). Go blieb er benn bie 24 beften Jahre feines Lebens in Belmftabt, immer mehr er allein die Saule und Stute ber Universität, welche durch die Stiftung Gottingens eigentlich fcon ihrem Untergange entgegenging. "Go wenig ich mir felber schmeicheln darf", schreibt er 1785 \*\*\*), "fo beutlich sehe ich boch, daß bei ber hiefigen Atademie Alles werde wegfallen und aufgehoben sehn, wenn ich davon gehen sollte; ehe man einen Mann finden wird, der das, was ich gebauet und bisher unterhalten, unterftuten tann, werben die Studioft Theologiae, beren größter Theil jest aus Liebe ju mir hier fich aufhalt, auseinander gegangen febn, und man wird schwerlich jene Anzahl

<sup>\*)</sup> Rößler a. a. D. S. 174-177.

Resolution vom 27. August 1785 im wolsenbiltt. Archiv, brei Tage vor bem Tobe bes Herzegs, Rößler S. 216, s. auch Hall. A. L.-Itg. 1837, Rov. S. 485. Die Jandschrift von Prätorius ebendaselbst sagt: "Die Anhängung an den Herzog Audolf zog ihm die Berminderung der Gnade der verwittweten Herzogin zu; es wuchsen jedoch seine jährlichen Einkunste die auf 1500 Thir., und er verwendete davon vieles an Bilder." Am 14. Juni 1733 hatte Mosheim auch die The der Tochter Ferdinand Albrecht's mit dem dieser Berbindung sehr abgeneigten Kronprinzen von Preußen, dem nachherigen Könige Friedrich d. Gr., auf dem Schlosse Salzthalen eingesegnet; der Text seiner Traurede, Ps. 102, 1. 2., ist wenigstens an dem Geschied des Königs nicht unerfüllt geblieben.

<sup>\*\*\*)</sup> Rößler a. a. D. S. 176, auch S. 214: "In den 13 Jahren, die ich die Gnade habe, bem Durchl. Gesammthause aller - und unterthänigst zu dienen, ist mir königlicherseits kein einziges Merkmal jemals gegeben worden, daß man mit mir zufrieden sey; allein hiesigerseits ist kein einziges Jahr die jeht hingegangen, in dem man mir nicht bald diese, bald jene Gnade widersfahren saffen." Roch stärter S. 219. An Gottiched schreibt er 1740 (Danzel S. 182): "Die hiesige hohe Schule siedt nicht und lebt auch nicht recht."

wieder sammeln können. Habe ich mir nicht das größte Gewissen darüber zu machen, wenn ich verschiedenen armen Bürgern dieser Stadt auf diese Art ihren Unterhalt abschneibe, und meinem Herrn, dem ich unzählige Wohlthaten zu danken habe, ein Theil der hiesigen Stadt schwäche und entblöße?" Darum lehnte er dort auch noch manscherlei andere sehr ehrenvolle Berufungen ab\*).

Dennoch entschloß er sich noch spat, 1747, nach Göttingen zu gehen. Rach bem Bertrauen, welches ihm Minchhaufen vor und nach der Stiftung diefer Universität erwiesen hatte, war dieselbe zum Theil auch Mosheim's eigene Schöpfung; er hatte die Stututen ber theologischen Faltultät entworfen, er hatte, ale er früher felbft in biefelbe einzutreten abgelehnt hatte, gleichgeftunte Landeleute aus Schleswig-Bolftein, Erufe und Oporinus, nachher auch Feuerlein bagn vorgeschlagen; nach seinem Rathe mar bas Berhaltniß der Theologen zu den tirchlichen Behörden, fo wie zu den übrigen Fakultaten, von Aufang her so bestimmt, daß es den einen nicht möglich blieb, die Arbeit und Freiheit der anderen durch auferlegten Zwang zu beschädigen \*\*); von ihm waren die Entwurfe jur Begrundung einer Societat ber Wiffenschaften, wie fle burch Leibnis in Berlin, und einer deutschen Sprachgesellschaft, wie fie in Leibzig bestand \*\*\*). Bahrend man nun anjangs grundfätzlich einen Direktor ber neuen Universität anzustellen unterlaffen hatte, so machte man fur Mosheim und nur fitr ihn, um ihn endlich in einer feiner würdigen Form noch zu gewinnen, jene Ausnahme durch Creirung einer Kanzlerstelle mit einer Anzahl mehr von Shreurechten als Dienstverpflichtungen. Das neue Amt tounte ihm um fo unbedenklicher übertragen werden, je gewisser es war, daß er, wie er war, fie nicht zu Anmagungen und Berletung Anderer migbrauchen werde; auch beim Bergog Rarl von Bramfdweig ward es burchgefett, daß er Dosheim von feinem Bersprechen entband, und so nahm dieser endlich die neue Wirde an +). Rur noch acht

<sup>\*)</sup> Im Jahre 1741 nach Leipzig, wo man ihn schon 1733 nach Burkard Menten's Tobe in Abwesenheit zum Präfibenten ber beutschen Gesellschaft gewählt hatte; schon vorher, 1736, nach Danzig, Jani-Niceron Th. 23. S. 418. Prätorius' Handschrift sagt: "er sollte nach Holstein geben als dänischer Superintendens-Generalissimus, begehrte aber den Titel eines Bischofs, welches in Dentschand nicht möglich zu machen war. Der König von Schweden bot ihm 1800 Thaker, wenn er erster Professo in Abo in Finnsand werden wolle." Er hatte sich immer mehr kritt: "in Helmfäht hat er das Eichel'sche Haus an sich gefaust, die zwei Säulen aber hat der nachberige Eigenthümer, Prof. Häberlin, wegschaffen lassen."

31. Aberlin Rehrerberpflichtung in Mosheim's Ent-

Rößler S. 34. (Einl.). 275. Rr. 27. Die Lehrerverpstichtung in Mosheim's Entwurf ber Statuten ber theologischen Falkultät war in richtiger Unterscheidung von Bekenntniß und Bekenntnißschrift so gesaßt: "Zum Färdild ber Lehre ober norma doctrinas haben die Theologen anger den göttlichen Schriften, die der einige Grund unseres Glaubens sind, die allsemeinen symbolischen Bücher, die don allen edangel. Archand ungeren Muchen, die sie find Augsb. Conf., Apologie, schmall. Art. und die beiden luth. Katechismen"; sie sollen versprechen, "gegen die darin enthaltenen Hauptlebren direct nichts in ihren Schriften und Lectionen vortragen zu wollen; ein Anderes ist es mit denen Beweisen, womit die Hauptlehren in diesen Büchern besärft werden, und andern Rebendingen, die den Grund und das Wesen dieser Dinge nicht angehen, diese hat ein jeder Macht mit Bescheidenheit zu prüsen und zu untersuchen." "In den übrigen Stüden behält ein jeder Theologus seine vollkommene Freiheit, mit Bescheidenheit und Liede das zu behaupten, was er seinem Erkenntniß und Gewissen nach für wahr und richtig hält." Abseier Sele Sell. 282. An Münchhausen schreibe er 1735: "Wosern die Theologen Zünler, Retzermacher und undersähdige Leute sind, so sind bie übrigen Prosessibel daran, und es muß der Grund zu einer immerwährenden Unruhe gesegt werden." Das. S. 184. 205. Für seine Verson hat er die Judersschat, "die Häupter der sogen. orthodogen Parthie werden mit mir so seiner Berson hat er die Aubersicht, "die Häupter der sogen. orthodogen Parthie werden mit mir so seiner derns, daß kein Mensch äscher sehr, daß einer Kenerden, Das seiner seiner Seiner der Butor den Kanerden, daß seine Mensch daß einer Kenerden, Das seiner seiner Seiner der Leuten so viele Marodens, daß kein Mensch fast sieder sehren. Das Seit unter diesen kenten seiner derns deren den Kenerden, Das seiner seiner Seiner der Leuten so viele Marodens, daß kein Mensch aft sehre kenten und kenten der kenten der kenten in der kehren der kenten der kenten ist der kenten in der kenten in der kente

<sup>&</sup>quot;Wir Deutschen fallen jest auf die Auslibung unferer Sprache, und m. E. ift tein beffer Mittel, die Ingenia der jungen Leute zu schärfen und fie zu den höheren Wiffenschaften vorzuberreiten, als wenn man fie in ihrer eigenen Muttersprache den Kopf üben lägt." "Ich habe bemerkt, daß es unsern Leuten nicht an Köpfen, aber an dem Willen fehlt, ihre Köpfe anzustrecken." Abgier S. 189. 191.

<sup>†)</sup> Daß die Burfidgabe bes Berfprechens bei ihm ben Ausschlag gab, verfichert er in seinem Antrittsprogramm: Commontatt. od. J. P. Millor, p. 29. Seine Rechte und Pflichten als Raug-

Jahre lebte er in Göttingen, und wie viel Freiheit und Rachgiebigleit er auch in feiner Stellung bewies, fo war boch die neme Universität schon alt genng, um die Ueberordnung eines Kanglers als Ernd zu empfinden, und fo wurde ihm auch fo viel Berbrug bereitet, daß er fich wohl mehrmals nach dem alten helmstädt und dem früher gering geachteten " eistereiensischen Schung" feiner bortigen Alofter\*) jurudsehnte und bag Dundhaufen Dube genug hatte, ibn zu begütigen und in Gottingen feftzuhalten; es ift bezeichnend, wie die Collegen besonders das emporend funden, daß der Kangler der Universität Göttingen bei afademischen Feierlichkeiten ben Borrang und Bortritt vor ben dort studirenden Grafen haben follte, und daß diefe fich hieruber felbft in Sannover beschwerten, und baffir zwar eine Beisung erhielten, aber doch auch Mosheim veranlaften, bei ben Gestlichteiten lieber zu Saufe zu bleiben \*\*). Defto unermudeter war er als Lehrer und Schriftsteller thatig bis julest; auch beiterer Gefelligfeit entgog er fich nicht, und gern ifo beschreibt es Beener; \*\*\* lieg man ben beredten und feinen Ergahler dort allein reden, was ihm wegen seiner harthörigkeit in den letzten Jahren auch selbft nicht unbequem war. Seine letten schweren Leiden hat ein anderer College, fein Arzt Richter, sein Jugendfreund schon von Riel her, beschrieben +). Er ftarb am 9. Ceptember 1755.

Mosheim war nicht nur der gelehrtefte und am vielseitigsten gebildete lutherische Theologe feines Zeitalters, fondern auch einer der erften dentichen Schriftfteller und Belehrten seiner Zeit überhaupt. Norunt homines, schreibt Gesuer ++) fcon im Jahre 1733, ubi Moshemius sit, ibi esse academiam. Richt ohne Grund wurde er jum Prafibenten ber beutschen Gesellschaft zu Leipzig gewählt und Gottiched abergeordnet. benn ficher gab es bamals Riemand, welcher fo rein und mit fo viel eleganter Leichtigfeit und ausbrudsvoller Teinheit und Durchsichtigfeit bentich ju fchreiben bermochte, als Mosheim, und wohl niemals hat ein und derfelbe Schriftfteller, welcher in diefem Dage ber vorgefundenen bentichen Sprache Schwerfälligfeit abzustreifen und feinfte Mancirung bes Ausbrudes anzueignen wußte, diefelben Gigenschaften mit gleicher Bollendung auch einer alten Sprache, ber lateinischen, anzueignen und fie ju erschöpfender Bezeichnung auch der zusammengesetzteften modernen Berhaltniffe zu zwingen vermocht +++). Dit einer äfthetischen Abhandlung: "zufällige Gedanten von einigen Borurtheilen in der Poefie, besonders in der deutschen", hatte er 1716 seine schriftstellerische Laufbahn eröffnet, und "statuerat auctor", sagt er selbst von sich +\*), "in quo tum temporis mediocris quaedam facultas carminis pangendi erat, hoc argumentum uberius persequi"; aber wenn auch dieg nicht geschah, fo blieb ihm doch von hier an ftets die fünftlerische Auf-

ler bei Lüde a. a. O. S. 51. "Pro anno stipendio MDC. gravis aeris Hannoverani." S. 49. Das Manuscript im Archiv S. 214: "er wurde procano. acad. mit 2200 Thelern."

<sup>\*) 3</sup>m Rai 1737 schreibt er an 3os. Rat. Gesuer: "Meam obscuritatem scabie Cisterciensi (huic enim familiae me adscriptum esse forte non ignoras) pollutam animo fero aequissimo." Moshemii et Gesueri epistolae amoedacae p. 148. Zum Gegenstande seines Antrittsprogramms in Göttingen hatte er das "odium theologicum" gewählt, auch wohl schon, um die Furcht davor und dadurch das nichttheologische Odium gegen sich zu vermindern. Bie wenig er sich überhob s. Lüde S. 56.

<sup>\*\*)</sup> Lude a. a. D. S. 51-54. Bergl. bamit Rößler S. 20. Einl. und Butter, Gelehrtengesch. von Göttingen, §. 13. Erft bei biefer Zurechtweisung an ben Abel nennt ihn Munchhausen auch von Mosheim.

<sup>\*\*\*)</sup> Biogr. acad. Gotting. Vol. 1, p. 13.

<sup>†)</sup> Ebenbaf. S. 15-21.

<sup>††)</sup> Epistt. amoeb. p. 108.

<sup>†††)</sup> Im Grammatischen wird Manches an Mosheim's Latein getabelt, und er selbst, wohl wissend, was dazu gehört, spricht von "seinem unreinen und verdorbenen Latein". Rößler S. 200 Stapfer (biogr. univ. Tom. 30. p. 243) wirst ihm vor: "se servir sans cesse de l'imparsait, dans le sens du parsait desini, saute dans la quelle l'a fait tomber sons doute l'aoriste allemand, qui, de même que l'anglais, a une double signification, indiquée en latin comme en français par des sormes disserves."

<sup>†\*)</sup> Notitia scriptorum et dissertationum a Moshemio editorum. Helmst. 1731. in 8, 6, 9.

werksamkeit auf die Form und die Freude daran, hier immer höhere Forderungen zu befriedigen, theils um seiner selbst willen, seitdem ihm dieser Wohlsaut seines Producirens ein zu seiner verentias animi, wie er es nennt, gehörender känstlerischer Selbstzenuß geworden war, theils wegen der so oft durch selbstzeschaftlen deutschen Leser von allerlei Art, wenn doch, sagt er selbst, ohne damit ein Privilegium sur Oberstächlichkeit vindiciren zu wollen, "is omnium scridit optime et ingeniosissime, quem illi quoque statim intelligunt, quidus parum ingenii a natura datum est"\*).

Diefes auch durch frühe Befanntichaft mit englischer, frangofischer und italienis fcer \*\*) Literatur in ihm entwickelte afthetische Interesse zusammen mit einem damit verwandten, aber viel weiter gehenden Bedürfnig, über jeden geschichtlichen Stoff Urtheil, lebendiges Reproduciren und Analysiren, befonders Aufsuchen des Gehaltvollen, also des Guten, darin ergehen zu laffen, fast nach seines Leibnig \*\*\*) Grundsat: je n'ai pas l'esprit desapprobateur, — trug auch nicht wenig bei, ihm seine eigenthümliche Stellung als Theolog zu geben. "Equidem", fagt er selbst †), "quaecunque literis consignavi, eo unice exaravi consilio, ut pro viribus rem sacram iuvarem literariam, nec superstitioni minus resisterem, quae veram una cum sana ratione solidaque eruditione pietatem extinguere cupit, quam impiis eorum studiis occurrerem qui aut pietatem ab eruditione segregant, aut quod longe peius est religionem corruptae rationis imperio subilciunt." Bie hier die letten Borte fein Berhaltnif ju Bietiften und Deiften bezeichnen, so bie erfteren seine Abwendung von einer roben, ben Unfrieden mit Bernunft und Biffenschaft nicht schenenben Rechtgläubigfeit. Benn, wie er 1785 an Gottfched fchreibt ++), bei Auffindung eines ersten Theologen für Göttingen "bie Sauptfchwierigfeit biefe mar: er foll weber ein Bietift, noch gar zu orthobor fenn", fo daßte, wie Munchhaufen auch fand, Niemand beffer, vielleicht Niemand anders, als Rosheim, für die erfte Stelle einer Universität, welche durch magvolles Trachten nach der rechten Mitte amifchen Extremen, und dabei durch jenes leibnisifche Nichttadeln und Richtpolemisiren, jenes acht positive, lern - und wißbegierige Aufsuchen des Guten überall, groß werben follte. Bon ben bekenntniftreuen Orthodogen im Styl bes 17. Jahrhunderts unterschied ihn die Anertennung, daß Feindschaft amischen Theologie und sonftiger wiffenschaftlicher Bildung, Berabbruden jener zu Robbeit, Willtur und Aberglanben und Berberbniß fur beide fen, die Forberung bes Zusammenwirkens und ber gegenfeitigen Unterftutung aller erreichbaren Erkenntnigmittel und barum auch ber unverfummerten Freiheit theologischer Forschung, eben so ber latitudinarische Widerwille gegen jede theologische "Rabies+++); von ben Bietisten schied ihn eine gewiffe Beiftesfreiheit

<sup>\*)</sup> A. a. D. S. 12.

<sup>\*\*)</sup> Sechs umfangreiche italienische Werke über einzelne ital. Stäbte hat er noch in Kiel 1722 ff. ffir ben großen Thosaurus antiquitatum Siciliae von Gravius und Burmann, Th. 9 — 13., ins Lateinische übersetzt. Notitia scriptorum Moshemii p. 20—24. Götten a. a. D. S. 728—730.

ses der Brübergemeine die Rebe) plurimi frangi nullo modo posse censuerunt quam philosophando. Igitur quae sub finem superioris saeculi negligi videbatur philosophia reducta non modo, verum etiam diligentissime a multis culta est. Placuit autem prae ceteris illa philosophandi forma, quam supra metaphysicam appellavimus. Hanc ingenio quod divinum nactus erat Godofr. Guil. Leidnitius egregie illustravit et aptius composuit" etc. Aber ein Bolfianer wollte Rosseim durchaus nicht senn.

<sup>†)</sup> Notitia scriptorum Moshemii, p. 5.

<sup>11)</sup> Dangel, Gotticheb, Auszüge aus feinem Briefwechfel, G. 179.

<sup>177)</sup> S. oben S. 71, Note \*\*). Mit einer Rebe de Christo unice theologo imitando trat er sein Amt in Helmstädt an, rühmte barin das Festhalten an der Einsachheit der Lehren und Ausbrilde des Herrn ohne moderne Zusätze (f. auch Institt. H. E. p. 1027, §. 15.) und an seiner Ride gegen Irrende, und mußte den Borwurf hören, daß er damit Socinianern und Indiscerntisten Borschub leiste, notitia p. 36 ff. Und sein Amt in Göttingen trat er mit dem Programme do odio theologico an, worin er von dem besannten Ausspruche Melanchthon's über

und heiterkeit, die Schätzung weltlicher Wissenschaft und schöner Form und einer auf beide verwandten Milhe, auch ein wenig Eingenommenheit gegen den Eifer der Ungebehrten; von den Deisten das conservative Interesse für Erhaltung jeder von der Predigt des göttlichen Wortes ausgehenden heilsamen Wirkung; von den Wossianern die ellektische Vielseitigkeit des Kenners der Geschichte der Philosophie aller Zeiten und bessonders der des Alterthums; von allen diesen Parteien aber die Schen vor der Beschränktheit und Knechtschaft des Parteimannes und die erfahrene Anerkennung des optismistischen, nicht schwarzsehenden Historikers, wie nicht etwa nur auf einem Wege und in einer Form Rohheit überwunden, geistiges Leben emporgebracht, also christliches Leben verwirklicht und das Reich Gottes gestördert werden könne. So steht er, auch darin seinem Vorgänger Calixus\*) ähnlich, gemeinschaftloser den lutherischen Theologen, als den gelehrten Nichttheologen seiner Zeit gegenüber, auch weniger um jene als um diese und ihre Reconcilirung nach ihrem Bedürfniß bemüht; darum hat er auch weniger unster jenen eine Schule gebildet, als bei diesen große Verehrung und Dankbarkeit für seine Verdienste um sie und sie ihrer Bildung gemachten Zugeständnisse gefunden \*\*).

Unter seinen zahlreichen Schriften, von welchen er selbst ein beurtheilendes und bisweilen berichtigendes Berzeichniß gegeben hat in der notitia scriptorum et dissertationum a Moshomio vol auspiciis eiusdem oditorum, Helmstädt 1631, in 8., welche sich aber nach diesem Jahre noch beträchtlich vermehrt haben \*\*\*), zeigen die historischen am meisten den Umsang seines Wissens und seines Uederblicks im Großen, wie bie Feinheit in Beobachtung und Reproduktion der speziellsten Unterschiede im Einzelnen, die Freude an ihrer reichen und belehrenden Mannichfaltigkeit, und dabei eine der Wahrsheit und der Schönheit zugleich dienende Kunst der stets knapp abgemessenen Beichnung, der niemals überladenen und übertreibenden Bertheilung von Licht und Schatten, nur immer doch mit mehr Borliebe für jenes und mehr Milderung und Litotes für diesen. Seine allgemeine Bearbeitung des Ganzen der Kirchengeschichte erhielt ihren letzten Abschluß erst in seinem Todesjahr 1755 +), vor welchem er mehrere Jahre einer nochma-

bie rabies ausgehend beren "qui quae publice docentur a theologis derident et populi salutem imperitis magistris commissam esse dolent" (p. 15), indem er sie bestreitet, doch Mandes jugibt; er läst sie sagnatur som esse dolent" (p. 15), indem er sie bestreitet, doch Mandes jugibt; er läst sie sagnatur som esse dolent " (p. 15), indem er sie bestreitet, doch Manden esse jugibt; er läst sie sagnatur consuetudo fert de particula quadam religionis loquatur, optet alius distinctionem subtilem magis quam utilem tolli, dubitet quidam de veritate dogmatis nec ad beate vivendum nec ad spem suturae vitae sirmandam necessarii; statim ingenia hominum exardescunt et indelebile odium concipiunt." "Iamque saces et saxa volant, suror arma ministrat" etc. Moshemii commentatt. ed. Miller, p. 17.

<sup>\*)</sup> lleber biese sagt er in der notitia scriptorum S. 84: "sancte custodimus Calixti memoriam, quem magnum et eruditum fuisse virum etiam illi non diffitentur, qui pessime ceteroquin de sententiis eius quibusdam sentiunt, sed simul hominem fuisse eum non ignoramus qui peccare potuit.

<sup>\*\*)</sup> Bie enthustaftisch änßert sich 3. B. Gellert über Mosheim's Moral: "bei ber Beisheit ber Religion zugleich voll gründlicher Beisheit ber Bernunft, und neben ber Kenntniß bes menschlichen Herzens zugleich voll Beredsamleit; ein Bert bes Genies und ber Gelehrsamleit, das Bert eines Mannes, ber die Ehre unseres Jahrhunderts war und den Jahrhunderte noch nüten und bewundern werden, von bessen Namen vielleicht unsere Nachtommen, wenn sie das Beitalter bes guten Geschmacks in der beutschen Beredsamleit bestimmen wollen, es das Mosheimische nennen werden" u. s. f. f. Berte, Th. 6. S. 240 ff.

<sup>\*\*\*)</sup> Bollfandigere Berzeichniffe von Chr. Dav. Jani in beffen Bearbeitung bon Riceron's Radrichten von Gelehrten, Bb. 23. S. 476—496, in Meusel's Lexiton ber von 1750—1800 gestrorbenen Schriftsteller, Bb. 8. S. 348—364; f. auch bafelbft S. 179—183 und in ber zweiten Quartausgabe ber Mosbeimischen Kirchengeschichte vom 3. 1764.

<sup>†)</sup> lieber die erfte Ausg. ber institutiones hist. ocol, vom Jahre 1726 Magt er felbft in ber notitia S. 69. Dr. Archibald Maclaine's englische Bearbeitung (London 1764. 2 Bbe. in 4., Watt, bibl. Brit. 2, 687. 5.), worauf spätere Ausgaben und Auszilge von Parkinson, Soames u. A. gefolgt find, ift in England das saft allein gebrauchte Werk über Kirchengeschichte geworden, wie Mosheim eben badurch auch der in der anglikanischen Kirche fast allein anerkannte und gekannte beutsche Theolog geworden ift.

ligen Durcharbeitung des ganzen Stoffes, befonders des Mittelatters, nach allen erreichbaren Quellen gewidmet hatte \*). Er war hier nahe baran, wie er in der Borrede erflart, die Umarbeitung auch bis zur Beseitigung der aufangs gewählten Sachordnung burchzuführen und eine Anordnung blog nach ber Zeitfolge eintreten ju laffen, aber auf den Rath Anderer, welche vielleicht die alte Form zum akademischen Unterrichte für geeigneter hielten, enthielt er fich ber anderen, welche ihn wohl als die fünftlerischere mehr angog. Und nachdem die alte Rirchengeschichte ftete fur die Rechtgläubigen und gegen die Baretifer Bartei genommen hatte, gerade gulett aber Arnold umgekehrt gegen jene und für biefe, fo war nun Dosheim ichon burch die Stelle, an welcher er in die Beschichte biefer Wiffenschaft eintrat, die Aufgabe angewiesen und leicht gemacht, die rechte Mitte ber Unparteilichfeit zu suchen, zu welcher er auch schon ohnedieß nach seiner gangen Sinnesart und Bilbung hinneigte. Noch besonders tam die lettere ber Dogmengeschichte zu Gute: wenn in biefe tein Beg ficherer hineinfuhrt, als burch bas Studium ber griechischen Philosophie hindurch, so war er hier vor Anderen durch so umfaffende Arbeiten vorbereitet, wie fie feiner bewunderten lateinischen Bearbeitung des intolloctual system von Ludworth zu Grunde liegen \*\*); die Friichte hiervon haben sich in vielen feiner fleineren Schriften und Abhandlungen gezeigt \*\*\*), aber für die Beschichte der alteren baretifchen Spfteme und beren einfichtsvolle Reproduktion am meiften in der größeren Bearbeitung der Kirchengeschichte, welche in der Schrift do redus Christianorum ante Constantinum Magnum commentarii, Belmstädt 1753, in 4., bon ihm angefangen, aber leider nicht weiter fortgeführt wurde +). Eine Schule firchenhistorischer Runft hat er nicht zurudgelaffen; gerade die Rachsten nach ihm, Semler, B. Fr. Balch, hatten mehr mir in ber Renntnig und Beurtheilung des Stoffes, als in ber Darftellung beffelben ihre Starte; boch mar Schrödh fein fehr verehrungsvoller Schuler.

Auch fast für alle übrigen theologischen Wissenschaften hat er Beiträge geliefert, wur der Bearbeitung alttestamentlicher Stoffe enthielt er sich fast ganz. Seine exegetischen Schriften über neutestamentliche Briefe sind noch aus seinem Nachlasse vermehrt; aus diesem sind auch erst seine Borlesungen über theologische Encytlopädie, Dogmatik, Polemik, Kirchenrecht und Homiletik herausgegeben. Für die sustemtische Theologie ist seine Handschrift die deutsche Bearbeitung der "Sittenlehre der heil. Schrift", in den

<sup>\*)</sup> Institutt. H. E. 1755. praef. b. 2 et 3.

Aalph Ludworth (1617—1688), von Mosheim selbst zu den Platonikern und zu den lawitudinarischen Theologen gerechnet (praesat. in systom. intell., wo auch sider Entstehung diese Ramens abgehandelt wird), stritt gegen Atheismus und Materialismus als sich selbst widersprechend und für eine überweltliche, immaterielle, bewußte, weise und gütige Beltursache schon als eine nothwendige Boraussetung zur Erkärung der in der Belt unverkennbaren Zwecke. So besonders in diesem von Mosheim übersehten und commentirten Berke: "Systoma intellectuale duius universi, seu de veris naturae rerum Originidus" etc. Iena 1733. fol. Gesner, diogr. Gotting. p. 8. 9., nennt diese lateinische Bearbeitung "opus, quod postuladat virum omnis philosophiae antiquae consultum, indicio subtili et acerrima intelligentia praeditum, orationis autem sacultate ea, quae non nisi summis ingeniis potest contingere. — "Caligant pene mens et oculi ad cogitationem laboris, qui horribilis fere impendendus fuit, dum illud opus prodicum, qui tamen, quod alias solet, obtundere non potuit attentionis aciem, non hopus prodicum, non adducere a ratione argumentantem, non ipsam eloquendi profluentem facilitatem et sestivum leporem impedire." Segar Wosheim selbst, mit wie gracisser Bescheidenheit er sich auch sonk über seine unpedire. Arbeiten dußert, nennt doch diese in der notitia S. 70 ein opus incredibili ladore elucubratum.

Sine Sammlung berfelben, dissertatt. ad hist. ocol. portinentes, in 2 Bbn., 1731 und 1741. Einiges auch in Moshemii commentatt. od. Miller, Hamburg 1751; bazu die Arbeiten iber Origenes' Schrift gegen Celjus, fiber Servet, fiber J. Hales und die Dortrechter Synobe, iber Duräus, Arminius und viele Andere.

<sup>†)</sup> Dies fein besonderes Berdienft, ein Mufter für die rechte Bearbeitung ber Dogmengeichichte gegeben zu haben, ift noch neuerlichst von bem einzigen gepriesen, welcher unter ben jett Lebenben sich mit ihm an dogmengeschichtlicher Gelehrsamleit vergleichen fann. Baur, Epochen ber firchlichen Geschichtschreibung, S. 128 ff.

film Dnarthanden, welche von ihm herrfihren (helmftabt 1735 - 1753, Ste Anflage 1742 ff., Bb. 6-9. find von Jos. Beter Miller hinzugefügt). In zwei haupttheilen will er feinen Gegenstand burchführen: 1) von ber "intwendigen Beiligkeit ber Seele, die ein Rachfolger Chrifti besithen muß, und wie das von Reinr verborbene Berg gebeffert und in die Gemeinschaft Gottes gezogen werben muffen; 2) von der manferlichen heiligleit des Bandels, die das Gesetz bes herrn von einem Christen fordert" \*). Dem ersten Theile find die vier ersten Bande gewidmet, und zwar der erste der Beschreibung des menschlichen Berderbens, der zweite der Buffe und die beiden folgenden des Gnadenstandes; der fünfte, welcher den zweiten Theil beginnt, gibt aber für diesen nur ein erftes Rapitel von den Bflichten gegen Gott. Seine große Befanntschaft mit ben Spftemen ber alten Bhilosophen, Rirchenlehrer und Baretiter, wollte Dosheim bei diefer Schrift absichtlich gurudhalten und vergeffen \*\*) und dagegen nur durch Bertiefung in die Aussprüche der Schrift und die Belenchtung derselben durch die Erfuhrungen des eigenen Bergens für fich und fur viele Lefer Erhebung fuchen \*\*\*). Der Bopularität, auf welche es dabei angelegt war, diente besonders seine schone deutsche Spruche, so jedoch, daß er auch seine freieren Ergiefungen ftets durch eine strenge, fast homiletische Disposition jedes Baragraphen in Schranken hielt, und jur Bermehrung der Borzüge, welche die Borte Gellert's †) an der Schrift rühmen, jede Mühe anzuwenden, für Bflicht gehalten batte ++).

Dieselbe Sorgsalt zeichnete nun in noch höherem Grade seine Predigten ans, um beretwillen er am frühesten bemerkt und bewundert wurde, und durch welche er in den größesten Kreisen als viel beachtetes Muster auf die ganze dentsche Predigtweise in der Mitte des 18. Jahrhunderts sortgewirkt hat. Die Zeitalter besonders in der neueren Geschichte der Homiletik pslegen so auf einander zu solgen, daß, wenn zwischen Prediger und Gemeine die Gemeinschaft in der Freude am Inhalt der Predigt abnimmt, alsdann mehr Mühe auf die Form gewandt wird, und daß, wo jene Freude und Gemeinsamkeit wieder zunimmt, die Form wieder gering geschäht und vernachlässigt wird. So solgt auf die kunstliche Homiletit des 17. Jahrhunderts, welche der Gemeine die sür sie unserbauliche Scholastif und Bolemit genießbar machen soll, die christlichere pietistische Predigt mit ihrer Formlosigteit, und so solgte, nachdem durch Deisuns und Materialismus Unglauben und französische Sitten wieder die Gemeinsamkeit beschädigt und die Apologetik nöthig geworden war, die Predigt Mosheim's, mit Erfolg bemüht, durch alle Borzüge praktischer Answahl des Stosses, strenger und leicht übersichtlicher Anordnung und einer

<sup>\*)</sup> Sittenlehre, 28b. 1. S. 69.

<sup>&</sup>quot;Ich gebachte, wie eifrig ich oft ben Spuren eines bunkelen Beltweisen ober eines wahnwitigen Bankers, ber bem Christenthum ein philosophisches Kleib hat umhängen wollen, nachgejagt und boch leer zuruckgelommen war, wie fruchtlos ich meinen Geist nicht selten abgemattet hatte, ben Ursprung gewisser halbverworrener Meinungen und alten Gebranche zu ersorichen, die ein einfältiger Aberglande zuerst eingeführt und ein blinder Eigensinn bestätigt hat, — wie viel Bein des Gemüths ich ausgestanden hatte, das Bahre und Falsche in den vielfältigen Streitigseiten von einander zu sondern, womit die Christen sowohl als die Beltweisen sich einander zu plagen psiegen" u. s. Borrede zum 1. Bb.

<sup>\*\*\*) &</sup>quot;Bir muffen bekennen, daß uns unsere Arbeit nie leichter geworden ift, noch irgendwo mehr Bergnügen gegeben hat, als da, wo wir einen Spruch der göttlichen Bucher, der zu unserem Borhaben gedient, genauer haben einsehen und auslegen muffen; vielleicht merken es viele unserer Lefer selbex, daß diese Stude unseres Buches die übrigen auf mehr denn eine Beise übertreffen und mit untrüglichen Zeichen versehen find, daß der Geist an deuselben mit einer größerren Stärfe und Munterkeit gearbeitet habe." Daselbst.

<sup>†)</sup> Dben G. 74, Rote \*\*).

<sup>††) &</sup>quot;Bir bezengen gewissenhaft, bag wir Alles gethan haben, was uns unser Bermögen bergönnt hat, weber die Bahrheit burch ein hochtrabenbes Geschwätz zu verdnuteln, noch durch eine trockene, niedrige und verächtliche Schreibart zu verkleinern. Es fieht übrigens nicht Alles, was der Rensch gern will, in seiner Gewalt, und es gibt in unserem Leben Stunden, in denen uns Bit, Einbildung und Gedächtniß, deren wir doch nicht entrathen können, nicht gehorchen wollen." Borrede des 4. Bandes.

ciceronianisch leichten und bequemen Ausführung in einer beutschen Sprache, wie fie bamale noch lein Menich in Deutschland wieder zu reben vermochte, ein wenig von oben berab die apologetische, mit den Gebildeten auch die Uebrigen nachziehende Wirkung ausgnuben, deren es gur Zusammenhaltung und Berftellung einer größeren, nicht bloß pietiftischen Gemeine damals besonders bedurfte. Den durch das Borbild zu Berfailles mitbestimmten Rreifen, gegen welche Dosheim in zahllofen Dedicationen feine Bohlredenbeit etwas zu überschwenglich verbraucht, find auch vornehmlich seine Predigten zugebacht, und fofern es bier gerechtfertigt und wichtig war, biefe Borer nicht burch Strafpredigt vollends zu verschenchen, sondern nach ihrer Empfänglichkeit nur erft wieder zur Adetung bor bem Chriftenthum, jum Festhalten beffelben aus neuen ihnen faglichen Gründen babagogifch heranguziehen und fast zu überreben, leisteten fie gerade an biefer ihrer Stelle die besten Dienste. Diese Wirhung wird in der Rahe noch durch ausgezeichnete Gaben außerer Berebtfamteit unterftitt gewesen fein, welche auch von Dosheim's atademischem Bortrage burch Schüler wie Schröch bezeugt wird \*). Durch die zahlreichen Ausgaben feiner Predigten aber \*\*) und durch die nach Mosheim's Tode herausgegebenen homiletischen Borlesungen beffelben hat Mosheims Predigtweise mit ihrer auf weithin burchgeführten Disposition und auf wohlstilisite Aussthhrung verwandten Mühe fortgewirft bis in unsere Tage, und ift freilich bisweilen mit Trodenheit und Mitrologie verbunden, aber boch im Bangen eine viel heilfamere Bucht gewesen, als natürliche ober tunfliche Selbstvernachlässigung, als ein selbstgefälliger Cynismus in der Farm, welcher mit dem gesuchten Schein der Anechisgestalt nicht auch ihren göttlichen Inhalt hatte.

Die bisherigen Darstellungen des Lebens und der Berdienste Mosheim's von Gbteten, Gesner, Butter, Jani, Hirsching, Jördens \*\*\*) und Lude werden noch durch Briefe Mosheim's, wie sie durch Rößler und Danzel wieder bekannt geworden und vielleicht noch zahlreicher aufzusinden sind, ergänzt werden können. Heute.

Mozarabische Liturgie. (Bgl. ben Art. "Liturgie" Bb. 8. G. 433.) Die Bedeutung, welche das Wort Mozaraber (Muzaraber, Mostaraber, Mustaraber) in ber Sefchichte des arabischen Bolles selbst hat, geht uns hier nicht weiter an; sie trifft gemäß bem Ursprunge bes Wortes als Barticipialform ber 10. Conj. eines vom nomen Araber abgeleiteten Berbums — mit dem Sinne, in welchem von einer Liturgie ber Mozaraber die Rebe ift, nur barin zusammen, daß damit eine Unachtheit der Geburt. ein in Bergleich mit dem arabischen Stammvolk weniger edles Blut bezeichnet wird. Es ericheint darum fast wie ein Schimpf - ober Spottname, bag man auch die nach ber Eroberung Spaniens noch übrigen und von den Rhalifen geduldeten Christengemeinden so benannte, die ja weber durch Einwanderung sich den Arabern angeschlossen hatten, noch von einem, obgleich minder vornehmen, boch verwandten Stamme fich herschrieben. Solcher Gemeinden, benen ber driftliche Cultus noch gelaffen wurde, fanben fich in Toledo allein am Ende des 15. Jahrhunderts noch feche vor. Diefe nun hatten eine eigene Liturgie, die gemeinhin auf den heil. Ifidor von Sevilla gurudgeführt wird, bie aber ohne Zweifel früheren Ursprungs und nur von ihm und den Batern bes 4. Concils von Toledo (633) redigirt, erweitert ober wenigstens festgestellt worden ift. Ratholifche Schriftfteller fchreiben fie (wie g. B. ber Borrebner ju ber neueften Ausgabe berfelben im 85. Bande der Batrologie von Migne, Baris 1850) den Abofteln felbst au. die in Spanien die Rirche gegrundet. Bon Gallien aus tann fie nicht wohl borthin getommen fenn, da fonst die neben mander Aehnlichteit boch fehr bebeutenbe Differens awischen der gallikanischen und der mozarabischen Liturgie nicht erklärlich wäre.

<sup>\*)</sup> Acta erud. 1756, und von bort bei Jani S. 454. 459 und Sirfding, bift.-lit. Hands buch fir bas 18. Jahrh., Th. 5. Abth. 2, S. 188-189.

Sieben Banbe "beilige Reben" feit 1725; neue Auflagen noch 1757, 1765, bagu gablreiche Uebersetzungen; Meufel a. a. D. S. 351.

Lexifon benticher Dichter und Profaisten, Bb. 8. S. 702-709. Die Schriften ber Uefrigen icon oben in ben Roten.

muß also unter den Weftgothen in Spanien selbft entstanden febn, ohne daß ber Name des Berfassers noch auszumitteln ware; daß aber ein Urheber die haupttheile gefertigt hat, läßt der einheitliche Beift und Styl erkennen. Durch das ganze Mittelalter erhielt sie sich fort, ohne daß es der römischen Liturgie gelang, sie zu verdrängen. war gerade die abhängige, eingeschlossene Lage jener Christengemeinden auch in der Zeit gunftig, ba anderwärts die römische Uniformirung längst durchgeführt war. In Feindeshand hingen fie um fo fester an dem Erbe der Bater, und es gelang ihnen fogar, bon zwei Babften (Johann X. 918 und Alexander II. 1064) die Anerkennung ihrer Liturgie auszuwirken. Dennoch wurde fie wohl am Ende fich verloren haben oder durch fehlerhaftes Lefen und Abschreiben unbrauchbar geworden fenn, wenn nicht mit besonderer Borliebe Cardinal Timenes sich ihrer angenommen und - nach vorausgegangener Richtigstellung bes Textes, theilweife allerdings auch Conformirung berfelben mit ber romiichen Liturgie — bie erfte Drudausgabe in's Leben gerufen hatte. Dieg geschah 1500. 3wei Jahre später erschien bas bazu gehörige Brevier. Beide Berte gingen aus der Offigin eines beutschen Buchbruders in Tolebo, Beter Sagenbach, hervor. lius II. genehmigte diefelben. Timenes grindete überdieß, um dem Berte daueruben Bestand zu sichern, in Tolebo eine eigene Rapelle für ben fo renovirten mozarabischen Gottesbienft, für den ein Collegium von 18 Rabellanen angestellt wurde, beren einer mit dem Abtstitel das Brafibium führte. Diese Ginrichtung foll noch heute bestehen.

Die Haupteigenthumlichkeiten diefer Liturgie find folgende: 1) Ihre Festordnung ift von ber romischen verschieben; fie hat g. B. seche Abventesonntage, ahnlich ber alten mailandischen und ber griechischen Rirche, was also wohl auf einigen Busammenhang mit diefen deutet. Sie hat ferner zwei Feiertage für die Berklindigung Maria, nomlich ben bon der römischen Liturgie acceptirten am 24. Marg und baneben noch ihren eigenen am 18. Dezember, welcher letztere ben feltsamen Ramen Sancta Maria de la O führt, weil am Schluffe biefer Festivität alle Anwesenben, Briefter und Bolt, sine ordine voce clara O longum proferunt, ad flagrans illud desiderium significandum, quo sancti omnes in limbo, in coelo angeli totusque orbis tenebatur nativitatis Redemptoris. (S. die praefatio in Migne's Patrologie a. a. D. S. 170, lit. D.) — 2) Die Peritopen betreffend, find schon die Evangelien nicht immer gleich; die Beritope bom reichen Mann und armen Lazarus z. B. ift bor ben Anfang ber Fastenzeit verlegt, um damit der zu diefer Zeit üblichen Prafferei entgegenzutreten. Wichtiger aber ift es, daß nicht blog zwei Lettionen, Spiftel und Evangelium, für jeden Sauptgottesbienst angeordnet find, sondern beren brei: vor der Spistel noch eine Lettion aus dem alten Testament, und zwar nicht blog aus ben Propheten und Geschichtsbuchern, sondern aus den Proverbien und sogar ans Jesus Sirach. Nur in der Zeit zwischen Oftern und Bfingften werben, was eben fo bemertenswerth ift, ftatt aus bem alten Teftament Abschnitte aus der Apotalppfe und ftatt der Epifteln Abschnitte aus der Aboftelgeschichte gelesen. — 3) Zum Karakteristischen dieses missale gehört insbesondere ein fark hervortretendes homiletisches Element innerhalb bes liturgischen. Rach den drei bibli= ichen Lettionen nämlich tritt jum Anfang ber eigentlichen Opferhandlung immer eine Anrede an das Boll ein, die für jeden gottesbienftlichen Tag fpeziell vorgezeichnet ift. Diese Anreden find turg, ihre Saltung ift eine paranetische, aber fomohl bas Moment ber Schriftauslegung (wie z. B. die allegorifche Deutung des vom Tobe erweckten Lazarns, am 3. Fastensonntage, Digne G. 841), als ein gewiffer rhetorischer Schwung (wie in der Ofter : und himmelfahrtsmeffe), verrath einen Berfaffer, dem die homiletische Ansprache geläufig ift. Dieses Merkmal beutet auf Berwandtschaft mit ber gallitanischen Liturgie; obgleich nämlich diese, wie fie in der Ausgabe von Mabillon, Paris 1729, vor une liegt, nirgende folche Bestandtheile zeigt, so fagt boch ber Berausgeber S. 29: Et Salvianus Massiliensis presbyter clarissimus homilias episcopis factas, Sacramentorum vero, quantas nec recordor, ait Gennadius, composuit. Quo in loco Sacramentorum homiliae intelliguntur vel sermones de mysteriis sacris, inter missarum

solemnia quondam ex more Gallicano recitari soliti; vel orationes seu praefationes ad missam. Bas übrigens sonst speziell die praekatio heißt, führt in unserem missalo den Ramen inlatio. - 4) An die morgenlandische Rirche erinnert manches Einzelne, fo 3. B. der Gebrauch des breimal Agios nach dem Benedictus, mahrend das eigentliche Sanctus in der lateinischen Sprache vorangeht (wiewohl wir in romischen Gefängen bei Baleftrina bas griechische Wort ebenfalls finden); so die Formel bei der Communion Sancta Sanctis; nomentlich aber die Zerbrechung der Hoftie in neun Theile, Die, wie die Brobe im griechifchen Ritus, befondere Ramen und Bedeutung haben, auch in bestimmter Ordnung gelegt und gehandhabt werden milffen. — 3) Die mozarabische Singweise hat zwar mit der gregorianischen viele Aehnlichkeit, aber daß diefe Kirche auch darin eine gewiffe nationale Selbständigkeit bewahrte, zeigen die Broben, welche im zweiten Bande der Ausgabe von Migne, in der Borrede S. 33-36, mitgetheilt find und die eine Neigung zu mehr eigentlich Melodischem und Figurirtem berrathen, als der gregorismische Gesang zuläßt. Jene Singweise neunt sich diesem gegeniber den engenianischen Gefang, nach seinem Urheber, dem britten Erzbischof von Toledo, Sugenins, der somit im hymmologischen Theile des mozarabischen Cultus eben fo bem romischen Gregor gegenübersteht, wie Isidor im liturgischen. Auf weitere Bergleichungen, wohn auch die zwischen bem mozarabischen und dem romischen Brevier gehoren würde, muffen wir hier verzichten, und bemerken bloß noch, daß das Ganze zu den ehrwürdigsten firchlichen Brodutten bes chriftlichen Alterthums gehört, daß es insbesondere an reicher Ausstattung aus dem Schatze der heiligen Schrift, an feinem Latt in Bezug auf die liturgische Berwendung des Schriftwortes, an Reinheit und Abel, ruhiger Objektivität und boch warmer Innigkeit der Sprache keiner anderen Liturgie irgend nachfteht. — Die Literatur findet fich bei Daniel a. a. D. G. 46 verzeichnet; neuer und umfaffender find die Untersuchungen und Erläuterungen, die die Borrede und die Roten in der genannten parifer Ausgabe enthalten.

Mozarabifche Veritopen. (Bgl. den vorstehenden Artitel "Mozarabifche Liturgie".) Was die von der evangelischen Theologie bisher sehr wenig beachtete kirche liche Schriftlefung der Mozaraber für eine innere Bedeutung habe, läßt sich schon aus der überaus feierlichen Art ermeffen, womit fie laut der Satzungen des mozarab. Diffale vom 3. 1500 in jedem Meggottesbienste vollzogen wird. Bebor ber Diakonus bas Coangelium, welches hier wie überall die Spitze der Schriftlesung bildet, der Gemeinde verlieft, bereitet er fich dazu erst durch Gebet um ein reines Herz und reine Lippen vor und erbittet fich ben Segen des Bischofs. Diefer ertheilt ihn in feierlicher Anrede, und mm schreitet der Diakonus zum Altar. Rach einer Bengung des Hauptes vor bem Grangelienbuch intonirt er: Laus tibi! worauf alles Bolt mit den Worten einstimmt: Laus tibi Domine Iesu Christe rex aeternae gloriae! Darauf begibt er sich, bas Evangelienbuch tragend, unter dem Borantritt von Chordienern mit angezündeten Kerzen, nach dem Bulpitum und verklindet junächft die Anfschrift der ju lefenden Beritope, etwa: Loctio sancti Evangelii secundum Matthaeum. Schon diese bloge Aufündigung foll zu Lob und Preis erwecken. "Das Bolt erwiedert: Gloria tibi Domine! vernimmt sammt Alexus und Bischof die Borlesung stehend und befräftigt seinen Glauben an den Inhalt beffelben durch ein am Schluß gesprochenes: Amen! Beim Zuruchfchreiten an den Altar übergibt der Diakonus das Buch offen einem Anderen, der es dem Bijchof jum Ruffe reicht, welcher diesen Alt mit den Worten vollzieht: ave verdum divinum, reformatio virtutum et restitutio sanitatum!

Bon einer kirchlichen Schriftlesung, die unter solchen Gebrauchen geubt wird, darf man erwarten, daß sie, was Auswahl und Stellung der einzelnen Peritopen anlangt, mit vorzüglicher Sorgfalt hergestellt sehn werde. Und so ist es auch.

Das Erste, was dem Kritiker auffällt, ist die Reichlichkeit, mit welcher die mozarab. Liturgie das Schriftwort in jedem Gottesdienste darbietet. Sie gibt jedesmal, nicht wie die griechische und römische nur zwei, fondern drei Lektionen: eine prophetis sche, eine apostolische und eine evangelische, und zwar nicht selten allesammt von anssehnlichem Umfang. Bekanntlich kommen auch im gallikanischen und altmailändischen Lektionar dreifache Lektionen vor, aber weder in jenem noch in diesem ist die Dreifachsheit so grundsählich durchgesührt, wie in dem mozarabischen. Ja während der Fastenzeit, deren Messen sich dadurch von den übrigen unterscheiden, daß sie der, meist sehrschwunghaften Eingangeresponsorien entbehren, steigert sich diese Zahl noch: es werden

ba je zwei Abschnitte bes alten und je zwei bes neuen Testamentes gelesen.

Bei ber Auswahl und Bertheilung ber einzelnen Stellen ift ein bobpeltes Prinzip befolgt worden. Wo die Sonntage, Feste und Zeiten, die man mit Bibelstellen andruften wollte, einen besonderen Raratter an fich trugen, indem ihre Feier einem besonderen Gegenstande galt, hat man Abschnitte gewählt, die eben diesem verwandt erschienen, und baher tommt es, daß die gewählten Leseftlice in gang ahnlicher Beife, wie die uns geläufigen Spifteln und Evangelien bes romifchem Beritopenfpftems, in biefem Falle eine gemiffe innere Berwandtfchaft aufzeigen, ein Berhaltniß, welches im Einzelnen nachzuweisen, hier nicht der Ort ift. Wo dieß aber nicht ftattfand, da hat man anstatt bes liturgischen ein anderes Prinzip befolgt, welches man wohl bas Schriftpringip nennen durfte: man hat aus gewiffen Buchern ber Schrift, die man für bie betreffenden Theile des Jahres bestimmte, Stellen ausgehoben, die von besonderer Bichtigkeit ju fenn schienen. Go ift fur die Zeit nach Epiphanias bas Evangelium Luca bestimmt, und es folgen bier bie Abschnitte: bom awölfjahrigen Jefus (II, 42-52.), von Jesu Auftreten in Razareth (IV, 14-22.), von seiner Berklindigung bes Reichens Jona (XI, 19-42.), von feiner Strafrede an bie Pharifder (XII, 10-31.) und mehrere andere, ihrer Reihe im Evangelium nach, aufeinander. Fitte die Beit nach Bfingsten ift, von Dom. II. post Pentec. an, bas Evangelium Matthai benutt, beffen Abschnitte: bon ber erften Bungerberufung (IV, 18-25.), bom Sturm auf bem Meer (VIII, 23-28.), bon einer Rede an die Pharifder (XII, 30-50.), bom Bunder an den Gergesenern (VIII, 28-IX, 9.), bom Sdemann (XIII, 3-23.) und bom Untraut (XIII, 24-43.) in gleicher Beise aufeinander folgen, nur baß bei ber britten und vierten biefer Beritopen eine Umftellung ber richtigen Ordnung ftattgefunden hat. Diesen evangelischen Auswahlgruppen entspricht etwas Aehnliches in ber Lefung ber paulinischen Spisteln. Reben ben Abschnitten aus Lulas werben in ber Epiphania8zeit Stellen aus dem Römer = und dem ersten Korintherbrief gelesen, und diefe Lejung wird in der Zeit nach Pfingsten neben jener des Ev. Matthai, zwar vortommenden Falls mit einigen Umftellungen, boch im Ganzen unvertennbar nach ber Ordnung der Schrift, fortgefest. Beide Bringipien haben auch beim romischen Syftem gewirtt, boch ift hier bas erstere ohne Bergleich mächtiger gewesen, als bas lettere in feiner Thatigteit nur noch hier und da, befonders in der Epistelreihe der zweiten Jahreshalfte, beutlich ertennbarte. Bon besonderem Belang ift es, daß fie fich im mogara= bifchen hier und da gegenseitig durchdrungen haben. Für die in der alten Rirche taratteristisch unterschiedenen Zeiten einerseits ber Quadragefima, andererfeits ber großen Bentecofte finden fich gange Bucher ausgewählt, welche ber Gigenthumlichteit berfel= ben mehr als andere zu entsprechen schienen. Aehnlich wie im romifchen Syftem für Die zwei letten Bochen bor Oftern Stellen aus dem Evangelium Johannis ausgehoben find, welche ben Rampf bes Unglaubens wiber Jefum ichilbern, als Borbereitung ber Feier bes Tages, wo Jesus außerlich unterliegt, um, was Oftern und Bentecofte feiert, ewig zu siegen, find hier von der ersten Fastenwoche an bis auf den Palmfonntag, mit Anenahme bes dem Matthausebangelinm entnommenen Studes bom 40tagigen Faften Jefu und feinem Gieg über ben Berfucher, lauter Abschnitte gewählt, welche bem Evangelium Johannis angehören und entweder jenen Rampf oder hervorragende Thaten Chrifti, burch welche fein Triumph vorgebildet wird, barftellen. Reben ihnen ber geben Abschnitte ans ben hier eintretenden tatholischen Briefen: Jat. I, 13-22. II, 1-14. II, 14-28. III, 18 - IV, 10. u. f. w., und was die berührten Doppellettionen

aus dem alten Testament anlangt, so bestehen diese theils in Abschnitten der historischen Bücher: Gen. XXXI, 17 — XXXII, 1; XLI, 1—46; Exod. II, 11 — III, 15; XIII, 17 — XIV, 14; Num. XXII, 2 — XXIII, 11; Iudd. I, 1—27; XVI, 1; -31; 1 Sam. I, 1-20. u. f. w., theils in Lehrstüden aus ben lehrhaften, namentlich ans den Proderbien und dem Sirach, bei welchen indeß mehr der Inhalt der einzelnen Stellen und seine Anpassung an die Zeit, als die Festhaltung ihrer biblischen Reihenfolge in's Auge gefaßt worden ift. Befonders tritt die Zusammenwirfung beider Brinzipien in der funfzigtägigen Feierzeit nach Oftern ein. Zwar theilt das mozarabische Lettionar hier nicht ober wenigstens nicht gang ben trefflichen Borgug bes romischen Berifopenspftems, welches für biefe Zeit im Contraft ju ben ebangel. Lefestücken ber borhergehenden Bochen lauter Stellen des Ev. Johannis aufweift, die bom Siege Chrifti handeln. Dagegen hat es die Gigenthumlichteit der griechischen Rirche sich angeeignet, welche, wie schon Chrysoftomus berichtet, in der Zeit nach Oftern dasjenige Buch des nemen Testamentes lieft, in welchem die fprechendsten Beweise ber Auferstehung bes herrn fich befinden, die Apostelgeschichte, und neben diefer ift nach Befchluf bes vierten Concils bon Toledo die Abotalppfe, die Schamma der ewigen Herrlichteit Chrifti, als lirhliches Lefebuch während ber großen Bentecofte aufgestellt worden.

Bei den Lettionarien der lateinischen Kirche im Allgemeinen und so auch bei dem mozorabifchen ift noch ein Moment zu beachten, welches fich dem ersten Blide vielfach entzieht und daher taum noch jur Sprache gebracht worden ift: Die liturgische Behandlung ber Lefestude im Ginzelnen. Richt überall nämlich find biefe bem biblischen Text rein, wie sie sind, enthoben, sondern erscheinen hier und da, und zwar nicht weniger in ihrer Mitte, als am Anfang und Schluß gegen ihr Original verändert. Ein Bortakt vor den Evangelien: "Allo in tempore", oder vor den Episteln: "Fratres", oder vor der alttestamentlichen Prophetie, wenn sie aus den Lehrbüchern entnommen ift: "Fili", will nichts befagen; wenig auch bas vor den apolalyptischen vielsach vortommende, dem Text nicht angehörige: "Ego Iohannes fui in spiritu et vidi" ober "audivi". Bon Belang aber ift es, wenn zur Abrundung eines Lesestud's Etwas hinjugefägt wird, was dem Bibeltert fremd ist, wie am Sabb. sanct., wo hinter Jon. 4, 11. die Worte erscheinen: "sed parcam et miserebor eis, quia magnum est nomen meum"; oder wenn, damit die Lektion einen klaren, durch nichts aufgehaltenen Fortschritt zeige, schwierige Stellen einfach bei Seite gelaffen werden, wie in der Prophetie an VII p. Pent. Ier. XXII, 13 - XXIII, 5., welche der Berfe XXII, 18-30, poliständig ermangelt; oder wenn gar Umftellungen mit dem Texte vorgenom= men find, wie an VIII p. Epiph., wo das prophetische Leseftud aus folgenden Bestandtheilen besteht: Ior. XVII, 7-8. 5-6. 9-13. XIV, 8-21. XIV, 9., und also einem biblifchen Cento nicht unahnlich ift. Gewiß ift Diefes hinausgeben über Die Grenzen der Freiheit in Behandlung des Bibelwortes das fprechende Wahrzeichen eines Cultus, in welchem die geglaubte Difenbarung Gottes in der Gegenwart einer höheren Achtung genoß, als die urtundliche ber Bergangenheit.

Wie sammtliche Lektionarien, so hat das mozarabische seine eigenthümliche Geschichte. Meist fällt diese mit der des mozarabischen Missale zusammen, indem es von allen Geschicken, die dieses betroffen haben, gleichmäßig berührt worden ist. Kamen in der spanischen Kirche neue Feste auf, so mußte für entsprechende Meßsormulare und damit auch für Lesestläcke Sorge getragen werden. Dieß fand z. B. mit dem in Spanien während des 14. Jahrhunderts aufgekommenen Frohnleichnamssest statt, für welches sich im mozarabischen Missale ebenso genaue Angaben sinden, wie sür irgend eines der älteren Feste. Namentlich gehört hierher die vielleicht in eben jener Zeit vorgenommene Ausdehnung der Fastenzeit über den Sonntag Quadragesima hinaus die auf den früher nicht degangenen Aschenzeit über den Sonntag den Anfang der Fastenzeit bildete, so lag es nahe, für den nunmehrigen Beginn derselben die ihm eigenthümliche Real-Encylopate sur Reologie und Riche. T.

Meffe zu benuten. Indem man dieß that, war man genothigt, eine neue Meffe für den Sonntag Quadragesima zu beschaffen. Behufs bessen zog man die Messe bes zweiten Sonntage herbei, nahm fur ben zweiten bie bes britten, fur ben britten bie bes fünften, und bildete für letteren eine ganz neue Messe. Diese Aenderungen muß man alfo, wenn man bas mogarab. Leftionar in feiner achten Geftalt befigen will, bor Allem befeitigen. — Ein beklagenewerther Bunkt in feiner Befchichte ift ber, bag die Ausarbeitung des Miffale nicht bis zu Ende geführt worden ift. Rur fit zwei Drittheile des Rirchenjahres reicht es aus; für das lette Drittheil, die Sonntage vom VII. p. Pentec. bis zum Ende des Monats Ottober, find weder Gebetsformulare noch Lettionen bestimmt worden, ein fehr erheblicher Mangel, und zwar in Bezug auf die letteren noch erheblicher, als in Bezug auf die ersteren, da die größte Eigenthumlichkeit eines gewöhnlichen Sonntage eben in ben ju feiner Aueruftung bienenben Lettionen liegt. hierin thut fich eine Bermandtschaft bes mogarabifchen Miffale mit ben Reften bes gallitanischen tund, welches für die Sonntage nach Pfingsten gleichfalls wenig, ja noch weniger Sorge trägt, ale jenes, und jugleich ein Bufammentreffen des mozarab. Miffale mit bem mogarab. Brebiarium, welches nur brei Sonntage nach Bfingften gablt. Die Beiftlichen waren hiernach genothigt, fibr die nicht mit Deffen ausgestatteten Sonntage das ihnen Nöthige entweder bem für andere Tage und Zeiten bestimmten Stoff des Miffale zu entlehnen oder es felbständig zu bilben, namentlich alfo die vorzutragenden Lefestude felbst auszuheben. Bemerkt man freilich, mit welch großem Gleiß bie borhanbenen zwei Drittheile des Miffale ausgearbeitet find, und wie miglich es bem felbft in feinen Dikgriffen fo forgfamen Ordner erfcheinen mufite, in ber Deffeier irgend welcher Theile des Jahres Willfür eintreten zu laffen, fo taun man fich des Gedantens nicht erwehren, daß ber fehlende Theil bes Miffale im Laufe ber Zeit verloren gegangen febn moge; woran fich benn die hoffnung tnupfen barf, bag, wenn einmal Spanien zu wiffenschaftlicher Theologie erwacht, das Bermifte - etwa nur ein vollständiges Lektionar — an den Tag gebracht werde. Wie dem übrigens auch febn moge, bie mogarabischen Beritopen find auch in der Gestalt, in der fie vorliegen, etwas ausnehmend Treffliches. Ihre liturgische Bedeutung wird aus den vorftehenden Rachweisungen erhellen. Sie erscheinen aber auch für die allgemeine Geschichte der alten Rirche wichtig. Bei der unverkennbaren Berwandtschaft, in welcher fle einerseits mit der griechifden, andererfeits mit der gallitanischen stehen, erweifen fie durch fich selbst einen Berkehr ber östlichen und westlichen Kirchenregionen, der, durch Baulus angebahnt ober doch erftrebt, durch Irenäus weiter begründet, noch zu Sieronunnus Zeit in lebhaftem Bollzug, später auf's Gewaltsamste unterbrochen, ohne Zweifel zu den beachtenswertheften Stromungen im Leben ber Rirche gehört.

Wiblen, (בחים) Pr. 12, 4. קחום Rl. 5, 13.) werden bei ben Ifraeliten schon in der Bufte angetroffen 4 Mof. 11, 8., wo zugleich die wahrscheinlich frühere Einrichtung baneben bestand, die Getreideforner ju roften und dann im Morfer ju gerftampfen, eine Sitte, die wir noch im 7. Jahrhundert v. Chr. antreffen, Spr. 27, 22. vgl. Blin. 18, 23. So fagt audy Serv. ad Aen. 1, 184.: Majores molarum usum non habebant, frumenta torrebant et ea in pilas missa pinsebant, et hoc erat genus molendi. Es waren aber die Mühlen nur Handmuhlen (χειρόμυλαι, molae manuariso), wie dergleichen noch jest im Morgenlande gewöhnlich find. Gie bestanden aus zwei Steinen, wobon der obere mittelft eines angebrachten Sandgriffes beweglich war und beghalb Laufer (357 5 Mof. 24, 6. Richt. 9, 53. 2 Sam, 11, 21.) hiek. ber untere aber (ninn nob hiob 41, 16.) fest und unbeweglich lag, gerade so wie es in größerem Mafftabe noch bei unferen Mühlen der Fall ift. Der obere hatte ein Loch, in welches bas Getreibe hineingeleitet wurde, woraus zugleich erklärlich wird, wie er bei der Strafe des Erfaufens Jemand an den Bals gehängt werden tonnte, Dith. 18, 16. Der. 9, 42. Luc. 17, 2. In ben armeren Familien wurden bie Dufflen burch die Hausfrauen (Robinf. 2, 405. 650.), in größeren haushaltungen aber burch weibliche Gklaben getrieben Mth. 24, 41. Luc. 17, 35. und zwar von den niedrigsten 2 Dof. 11, 5. vgl. Jef. 47, 2. Siob 31, 10. Männliche Bersonen aber murden zur Strafe für diese niedrige Arbeit bestimmt, wie Simson Richt. 16, 21. und die von den Chaldern bedrückten Juden Rl. 5, 13., wobei folche Sträflinge fogar geblendet werden konnten, um den Schwindel beim Drehen zu verhüten, Richt. 16, 21. vgl. berod. 4, 2. Em. Ifr. Gefch. 3, 445. Ale nothwendiges Saushaltungsftud durften bie Mahlen bei Auspfandungen von den Glaubigern nicht weggenommen werden, 5 Mof. 24, 6. Das Geräusch ber Mühle erschien dem Ifraeliten als etwas Behagliches, Jer. 25, 10. Off. 18, 22. Bur Beit Chrifti hatte man Mühlen, Die von Geln umgetrieben wurden Mth. 18, 6., wie diefelbe Einrichtung bei den Romern fich findet, baher asini molarii bei Barro ros rom. 1, 19, 5. vortommen. Selbst jest noch werben in Sprien bie größeren Mahlen von Efeln und Maulefeln getrieben, Ruffel R. G. v. Alepho 1, 100., und in Meghpten waren bafür Rofmuhlen gebräuchlich. Siob 24, 11, werben in der Lutherschen Uebersetzung Delmuhlen genannt, es sind dort im Grundtert nicht Miblen gemeint, fondern der Ausbruck läßt auf andere Maschinen schließen, durch welche das Del gehreßt wurde. Bred. 12, 3. aber ift ber Ausbrud Muhle und Müllerin bilblich von dem Munde und den die Rahrungsmittel zermalmenden Zähnen zu berfteben. Baihinger.

Maller, Dr. heinrich, geboren auf ber Flucht seiner Eltern bor Wallensteins forden ju Libed am 18. Oft. 1631, gestorben als Brofessor ber Theologie, Superintendent und Paftor zu St. Marien in Rostock am 13. Sept. 1675, - einer ber Manner, die providentiell dazu bestimmt waren, in den durch den dreißigjährigen Krieg durchwühlten und mit Blut gedüngten Boden die Saat neuen evangelischen Lebens ausjuftreuen, ju welchem Geschäfte die in Sandeln grau gewordene lutherische Orthodoxie fich fattfam als untüchtig erwiesen hatte. Müllers fchmähluchtiger Namensbruder, jener Baftor ju St. Betri in hamburg, der ihn 1664 wegen einer in feinen "Erquidftunden" (Rr. 152) enthaltenen Aeufferung miber die bier ftummen Kirchengöten (Taufftein, Bredigtstuhl, Beichtstuhl und Altar) öffentlich angriff, (f. Gottfr. Arnold, K.= und Reperhift. Theil II., B. XVII., Kap. 5., &. 25. 26.) hatte freilich völlig Unrecht, wenn er ihn einen Mann irriger Lehre ichalt. Müller, der auf reine Lehre fehr viel hielt, der in der Borrede gur "ebangel. Schluffette" es als homiletijchen Grundfat ausspricht: wobgleich meine Beise nicht ift, bem Bolte viel Streitfragen furzulegen, fo habe boch in diesem Wert eine und andere berselben, wo der Text es erfordert, berühren muffen, weil der Prebs der falschen Lehre gewaltig um fich frift und an vielen Dertern dergleichen Fragen muffen aufgeloft werden": - hat auch die Genugthuung gehabt, daß ihm alle Theologen, von welchen er fich Gutachten in jener Zeit erbat, seine Orthodoxie bezengten, und sein Leicheuredner, ber Archibiakonus Ludwig Barclai, der eben in dieser Leichenrede berichiedene Langen "wider die Reformirten, eigeutlich Deformirten" bricht, rühmt von ihm: "Wie wußte unser wohlseliger herr Superintondons den Kepern so fein das Maul zu ftopfen und den Irrwifch, den des Teufels Apostel, P. Jacobus Saper allhier in Roftod aufgestedet, auszulöschen zc.". Gleichwohl hat jener hamburger Müller in dem Roftoder Dottor etwas gewittert, was mit dem fnechtischen Begriff bon reiner Lehre, wie man ihn auf den Rathedern und Rangeln jenes Zeitalters noch festhielt, über turz oder lang ebenfo gewiß in Conflitt gerathen mußte, als bereits Johann Arndt in aller feiner Unschuld bon ben Zeloten jum Reper gestempelt worden war. Das ift jene Auffaffung des Chriftenthums als Leben, nicht als Dottrin, als frifcher Quell, der wohl lange auch unter der jur Binterszeit angesetten Gistrufte fortftromen fann, aber eines iconen Morgens biefelbe ficherlich fprengen wird. Go ift Beinrich Miller, wie Johann Arndt, wie Balentin Andred, wie Christian Scriber, ein Borganger Speners geworben, und hat mit bem exften und britten von biefen, die filr bas driftliche Bolt fcprieben, auch bas gemein, daß er heute noch bon biefem Bolte weit und breit gelesen wird. In der That war er vorzugsweise zu vallsthümlicher Wirksamkeit organifirt; fo reich an Kenntniffen er war, als wissenschaftlicher Theolog rugt er nicht bervor, desto mehr als Brediger und ascetischer Schriftsteller.

Als Prediger hat ihn (nachdem die Geschichte der homiletit von Leng, II., S. 83. unr feinen Ramen zu nennen fur nothig gefunden) ber nachmalige Berandgeber feiner apoftol. Schluftette, Bittcher, im Tholndichen Anzeiger 1844, Rr. 15-18. in einer eignen Abhandlung tarafterifirt. Bas dort im Einzelnen an Maller beobachtet ift, finden wir richtig und tonnen daber barauf verweifen; auch daß Millers Beltanschanung ein absoluter Dualismus zwischen Gott und Belt set (S. 126.), tounen wir angeben, nur ift mit Letterem nichts Anderes gefagt, als was auf alle Prediger feine Anwendung findet, die mit einem flarken dogmatischen Realismus die Racklichtslofigkeit und ben Muth einer entschiedenen Gefinnung verbinden. In Zeiten, wie die, in welchen Miller lebte, war auch Andern nicht zuzumnthen, das Christenthum fich, fatt als abfolnten Gegenfat jur Belt, etwa als weltvertiarende Macht zu benten, wiewohl ber feine Balentin Andrea in der That diefer Anschauung nicht so ferne fand. Andem tann auch bei Miller diefer Gegenfat nicht fo "ungeheuer" febn, ba, was Bittcher auch nicht gang überfieht, bon ihm alles Zeitliche zugleich als Bild bes Ewigen, bas Beltliche zugleich als Gleichniß für das Geistliche in ausgedehnteftem Maage verwendet wird. Uns scheint bas Karalteriftische am flarften hervorzutreten, wenn wir uns nach ben beiden in jeder Bredigt zusammenwirfenden Fattoren umfeben, der Schrift- ober Tertbehandlung und der rednerischen Technit. In erfterer Begiehung ift es, wenn auch einem geläuterten eregetischen Beschmade nicht immer gusagend, boch immer bewundernswerth, welch' eine unerschöpfliche Fulle von Stoff er aus feinen Texten, aus jedem Sate, oft aus den einzelnen Worten zu gewinnen weiß; jedes Textmoment ift für ihn ein Portal, durch das er, sobald er davor tritt, fogleich ein weites Gelande überschaut, das er dann auch behaglich zu durchwandern sich Zeit nimmt. Daß er dabei oft kleinlich wird, daß eregetische Erörterungen vorkommen, die wir jetzt von einem Ratheber nicht mehr hören möchten, geschweige von einer Ranzel, das gehört zu dem Tribut, den anch er seiner Zeit zu entrichten hatte; aber wer barüber wegzusehen vermag, wird gerade filt fruchtbare Textvertwendung heute noch viel bei ihm lernen. Ueber seine Allegorien wollen wir ihn felbst reden laffen: "Geblümlet habe ich auch zuweilen; nicht daß ich im Predigen des Blümelns gewohnt bin, fondern dem Lefer" (also wohl auch dem Hörer?) "einen Anmuth zu machen, und den Liebhaber der Allegorien an folche Allegorien zu führen, die nicht nur der Schrift feine Gewalt anthun, fondern auch angleich troft- und befferlich fenn". (Borrede gur evangel. Schluffette). - In rednerischer Beziehung ericheint zumächst die Anordmung hochst ungezwungen, theils burch den Fortfcritt der Sage und Borte des Tertes, theils durch bloge Ibeenaffociation bedingt, und bas Bange, fo febr es nach biefer Bater Beife in bie Breite geht, boch gufammengeschlossen durch ein rundes, nicht immer, doch häusig bildliches Thema. Diese aus einer ungemein thatigen und beweglichen Phantafie entsprungene, aber allerbings nicht immer von reinem Gefchmade (wer wollte ben auch ju jener Beit fuchen!) beberrichte Bilbersprache geht durch die ganze Bredigt hindurch, wie sie nicht blok in den Themen ("Beiftlicher Fuchsfang" fiber Matth. 7, 14-24.; "Bonigblumlein der armen Gimber" über Luc. 19, 41. ff.; "Beiftliche Schaferei Chrifti" über Joh. 10.), fondern auch fchon auf dem Titelblatt (" Schlußtette und Rrafttern ") uns begegnet. Zog das wohl feine Buhörer schon mächtig an, so tam dazu seine Art, fast immer in turzen Satsen an Dieß ift ihm theils badurch möglich, bag er seine Sate vielfach ber Form bon Sprichwörtern, mit Affonanz oder Alliteration nachbildet, namentlich aber durch feine Borliebe filt gange Reihen von Antithesen. Dieß hilft im Gangen mit dazu, was wir überhandt als Gesammteindruck von ihm erhalten: es ift eine ungemeine Munterleit, etwas durchaus Jugendliches in feiner Rebe, das uns fein Symbolum bergegenwärtigt: "Allezeit fröhlich!" wiewohl er vor feinem Ende befannt bat, daß er teinen gang froben Tag verlebt habe. Daburch betommt auch jene dualiftifche Beltanschanung ihr bestimm.

1

1

7

1

4

1

1

1

1

Müller 85

tes Gepräge; wem solche Munterleit, solch' eine fröhliche Kräftigkeit inwohnt, der mag noch so scharf Göttliches und Weltliches scheiden, seine Rede bekommt doch nie den sauren Beigeschmack jenes Rigorismus, der, um ganz göttlich zu sehn, sich alles menschlichen Gefühles entledigt. — Bon seinen Predigtwerken erschien die "Apostolische Schlußtette und Kraftkern" 1663; der Nachtrag dazu, der die Festpredigten über die Episteln enthielt, 1668; die evangel. Schlußtette 1672; der evangel. Herzensspiegel 1679; die Gräber der Heichpredigten) 1685. Neuere Ausgaben der drei ersten Werke haben Bittcher (s. oben), Bandermann und das rauhe Haus veranstaltet; sie haben starke Kürzungen für zweckmäßig erkannt.

Bon seinen übrigen Schriften find die "geistlichen Erquickstunden" (zuerft 1664-1666 in Roftod erschienen; neueste Ausgaben find von Ruftwurm und in der Agentur bes rauben Saufes bei Samburg beforgt), der "himmlische Liebestuß" (zuerft 1664, neuerlich ebenfalls im rauhen Saufe erschienen), "die Rreug., Bug. und Betschule" (1661 zc., neuerlich ebb.) die gelesensten. Die Erquickstunden find eine Art Hausandachten mit je einem acht Müllerschen Thema ober Motto in fürzester Devisenform; gebantenreich, wie taum ein ahnliches Buch. Der "Liebestuß" (bei beffen ursprünglichen Aupfern man wohlthut, sich nicht aufzuhalten, um nicht ein ästhetisches Aergerniß zu nehmen) ift eine Seligkeitslehre im umfassendsten Sinn, beren bogmatische Rapitel alle unter ben Begriff ber gottlichen Liebe gefaßt find. Seine übrigen gahlreichen Schriften find (jedoch nicht gang vollständig) verzeichnet bei Bitte: Memoriae theologorum nostri seculi clarissimorum renovatae, decas XV. Frantf. 1684. S. 1891. Die beutschen find burchans ascetischen Inhalts ("Geiftlicher Dankaltar", "Ungerathene Che" 2c.); bon den lateinischen nennen wir: Orator eoclosiasticus 1659 (der aber filr die Theorie ber Bredigt viel weniger zu bedeuten hat, als Millers Predigten für die Geschichte and Braris berselben); Conjugii clericorum patrocinium, 1665; Harmonia veteris novique test. chronologica, 1668; Methodus politica, 10. disp. 1653; Theologia scholastica 1656.

Die Data seines äußeren Lebens sind schließlich folgende. Im 13. Lebensjahre bezog er auf Anrathen seiner Lehrer bereits die Universität Rostod, später Greiswalde, wurde dort im 17. Jahre Magister, hielt vom 19. an, nachdem er eine gelehrte Reise gemacht, in Rostod Borlesungen, die großen Beifall fanden, so daß er im 20. dom Magistrat zum Archidiakonus an der Marienkirche, deren erster Geistlicher sein Bater war, gewählt wurde. Im 22. erhielt er von Helmstädt das Diplom als Doktor der Theologie, als welchen ihn aber Rostod erst sieben Jahre später anerkamte. Im Jahre 1659 ward er, nachdem er inzwischen unausgesetzt Borlesungen gehalten hatte, Prosessor der griechischen Sprache, 1662 Mitglied der theologischen Fakultät und Pastor, 1671 Superintendent. Berheirathet war er seit seinem 22. Jahre; von sechs Kindern überlebten ihn drei. Der von Ingend auf körperlich schwache Mann erlag schon im 44. Lebensjahre dem Scorbut. Berschiedene ehrenvolle Bosationen hatte er ausgeschlagen. Wie sein Eiser und seine Begabung als Prediger, so wurde auch seine Geschäftstüchtigteit, Dienstsertigkeit und Wohlthätigkeit gerühmt. Als Dichter hat er sich in einigen geistlichen Liedern versucht.

Duellen: Die obengenannte Leichpredigt von Barclai ("Alagstimm über den unsheilbaren Schaden Babels" zc., Rostod 1675); die ebenfalls genannte 15. docas der Memoriae etc. von Witte; das Borwort zu der Hamburger Ausgabe der Erquidkunden. Gine populäre Bearbeitung seiner Biographie von Aichel sindet sich unter den "Schillingsbuchern des rauhen Hauses", Nr. 47 und 48. Palmer.

Waller, Joh. Georg, Dr. theol., Professor und Oberschulherr von Schaffshausen, des Geschichtsschreibers J. v. Müller Bruder, gehört nicht zu denjenigen Theologen, welche durch neue große Ideen und träftiges Eingreifen in die Bewegungen der Zeit epochemachend einwirken; aber er ist der edeln Reihe derer beizuzählen, deren Leben in stiller Thätigkeit, in auspruchlosem Wirken durch Wort und Schrift dahin

flieft, Die aber bennech burch ibre perfonliche Marte und gebiegene ichriftstellerifche Ebungfeit im eingeren und weiteren Rreife fegenbreich und nachhaltig wirfen. Geboren ben %. Gebt. 1739 genoß er im Panfe feines Baters, eines Geftlichen, eine fromme Ergebang nach abrem Oberfage; feine Mutter leitete ibn frube in Gottes Bert und gia Liebe ber alten Kerntieber ber Rieche bin, woburch ein tief reliaiffer Grund und Beden in fein weiches, empflingliches gerig gelegt wurde. Ben Genend auf batte er eine einfichtene Meignig für bie Wonenfdaften und einen lebentigen Durft nich Babrbeit, und als fein Gere it durch die Leftline von Princas Rantivelanfen und Lavinters Anblidim in bie Erigitet midnig eigenfen merben, emidiet er fich elebelt fer bas Sablum ber Theibing. Bierer bine er aber biete Rimbfe berthipmenden, bis er gu einer gewiffen fiedeltet anleigte. Gwerft begab er fich in Burit umer bie Beimung ben & Color Paleie litter in Beffen, Bremen unt Berritung, ber mit Beiminber unb Liberte derreit bie beiten Cepolitie gegen den überbind neimerben Amministund I dere die mode e Konte Miller swar von einem vertiffen wennich ekenfiden Ange beitert wurde, ider bei der in demielden bereichenen llederfundinglichten boch zu temem Them Study diagram. Des zogu fic in Giampian, we ar hild einfelt daß sein de beigen ich labe dem Anderen der dere berreitenen Antione undt geminnen fin, westmores se fig hild miches mich einem indern keines unsell. Der tim finne fichmenen Steen over und den oder leiten ebenfin Einnammung der neuen bei bei Temple wer eba Berbers Enne jubwennen und bien jog ma not Beimir. webm er. wie vielt im Albeitum & in nie ju gerften Minnern, werdern, um Beinden ju bemein. thefore has not been Ships of the boshop State in formen Brank and parameter for man, die er die in den Erie un bermitter Fremidikelt unt dus uns. In Bendert 🏬 राज्य करात्र हैरे...व कराव, विश्वकारी देख आहे स करावात्र विश्वविक व्यावस्थात्र स्था man wie Cristis more vorto es volto im Coloque men anne m Gename ban neutral un feine Bille der Bereiche Gereichte gereicht un beime Beneicht reter und bei beite heite heite un beiten beiter Kinnen Tienegener. des a keich schare og min ir meinen Kindel min min kunnel die Seit die mind des meid end in month materials also not believe that the edge of the edge appropriate in because mart farm, die in die nie nie obsier Andre wier Anne und Alles dur mir fattendere . In his diene die gereichten ner Infliger, als ibenaufinen Bilden finne der Body une John ung der Sant in ander, wahrend bereit fent für unf die Saf-Polic Freezing at veryon, and diese veryon with and underest den angenering Angel es des feuteres est erner es annat et entrement de feute est feutere de feutere de rain harman geben auf auer nabun west. Die theneuten der Burtum war weiter direr und eigentragen anglieber und is belabe fint, beneint ben fieben Gene und printeger Ereigenten die miere diese und er beminde mie einem beminden. Die bie merch auf fan entlige felige vertiede paurophiel kontitus of elegant geben. rangigeren deren ernamig. Di Maler vonen denklander denk Marriede, dunden und on beweiter in Machine damanibus accreving him. A si incidi in siste and him ber the finds our Six and and or one infiner infinements that ne ment materier et ein en gegebet et mit a anne e einer er התובים בעוד למו המוכור ליונים ביותר um unersperiumes Stateriefe, un beinte bis born a bei umit Einframmen un bereite Managang and restaurage with a confidence of the confidence and formation and werder remained in him. De in which that have been der artiflier freihere, wer Milder der Miller i den im der Alten unters oder und in France die nicklumpfinne und indeniere Lieferman miner will die de vermies. Beit weben in Miles weite finnet. men, my the Mentals, and the Southful has a near Excite temporar and South marken, der Seitenberger und eine Schiebeneiter der der der der

Lehre Jesu und der Apostel entkleibet von dem fildischen Gewand (bas ich übrigens febr liebe und paffend finde) rein und anwendbar für unfere Zeiten barftellen, turz bie Theologie mehr humanifiren. Da in unfern Tagen alle menfchlichen Biffenschaften, sowie alle politischen und religiöfen Institute sich zu einer neuen, hoffentlich zu einer fconeren und reineren, Form emporwinden, fo muß es auch die Theologie thun; wenngleich ihr Grundftoff, die positive Offenbarung, immer derfelbe bleibt und bleiben Man erkennt aus diesen Aeußerungen die Borguge und die Mangel seiner religiofen und theologischen Schriften. In ben historischen und firchengeschichtlichen Schriften fuchte er eine beffere Methode biefer Biffenschaften anzubahnen, und er hat ju feiner Zeit wefentlich bagu beigetragen, diese beffere Methode gu fordern. Seine größern Schriften find: 1) Philosophische Auffage, Breslau 1789, voll tiefer, geiftreicher Blide in Philosophie, Erdbeschreibung, Politit, Religionegeschichte und borgiglich alttestamentliche Theologie. 2) Unterhaltungen mit Gerena, moralischen Inhalte, Winterth. 1798 - 1803, 2 Thie. (3te Aufl. 1834, ein dritter Theil nach seinem Tode herausgegeben bom Prof. Kirchhofer 1835), entstanden aus wöchentlichen Auffagen für feine Braut. 3) Bekenntniffe merkwürdiger Männer bon fich selbst. 3 Bde. 1791 — 95 (brei andere Bande hat ein Freund von Dt. fortgefest). 4) Briefe über bas Studium ber Biffenschaften, befonders ber Gefdicte, Junglingen feines Baterlandes jugefdrieben, 1798, 2te Aufl. 1817. Treffliche Binte für junge Männer, die fich bem Dienfte bes Baterlandes widmen wollen. 5) Theophil, Unterhaltungen über die driftl. Religion mit Junglingen von reiferem Alter, 1801. Es handelt von Religion, Dhthologie, Offenbarung, A. und R. Testament, Lesen und Auslegung ber Schrift und hat den Bwed, ein gutes Zeugniß abzulegen über die in Berachtung gekommene chrifts. Religion. 6) Ueber ein Bort, das Frang I. von den Folgen der Reformation gefagt haben foll, 1800. 7) Reliquien alter Zeiten, Sitten und Meinungen. Für Ilinglinge nach Beburfniffen unferes Beit-alters. 4 Bbe. Die zwei letten Bande auch unter bem Titel: Dentwürdigteiten aus ber Befchichte ber Reformation. Auch ein Beitrag jum Denkmal Luthers und feiner Zeitgenoffen, 1808 - 1806. Ein Schat gebrudter und ungebrudter Reliquien aller Zeiten voll feiner Bemerkungen und in acht pragmat. Gefchichtichreibung. 8) Beinrich Bogharde, eines fcmeiz. Landmanns, Lebensgeschichte von ihm felbft befchrieben, 1804. 9) Bom Glanben ber Chriften. Borlefungen. 2 Bde. 1816. 2te Aufl. 1823. Gine für die damalige Zeit treffliche, anregende Darftellung der driftlichen Religion, Fortsetzung des Theophil, der freilich noch die tiefere Einsicht in die Christologie fehlt, was er jum Theil felbft noch erfannte. 10) Blide in die Bibel, mit Roten gur Bibel von 3. v. Duller. Rach feinem Tobe ale Bruchftude herausgegeben vom Brof. Rirchhofer. 2 Bbe. 1830. Auch biefes Wert follte bagu beitragen, diefes gottliche Buch in seiner herrlichkeit bekannter ju machen \*) Einige kleinere Schriften find: Renjahregefchent für meine Freunde, 1785. - Andenten an meine Mutter. - Ueber ben Buftand bes hiefigen Religionswesens, 1803. Ueber ben Unterricht in ber driftlichen Religion. -- Auswahl biblifder Spruche für ben erften Religionsunterricht. - Summe bes Ebangeliums, 1814. - Ins Dentiche überfest hat er: Mentella's vergleidende Erbbefdreibung, 2 Bbe., und Dalrymble's Befd. von Große

<sup>\*)</sup> Seine Absicht babei war, nach seinen eigenen Worten: "D, baß es boch meinem himmlisschen Bater gesallen möchte — bas ist oft mein inniger Seufzer — baß ich ben Rest meiner Tage bazu verwenden könne, etwas recht Gutes zum Besten der Gemeinde Jesu und zur freundlichen Belehrung besonders jauger Leute thun ober schreiben zu können! Gott erhöre dies mein Gebet und kröne den Abend meines Lebens mit einer solchen Bohlthat."

88 **Stille** 

britannien und Irland. 4 Bte. 1792 — 94. — Endich geb er hermes: 3. v. Mullere fammtliche Berte, 27 Bbe., und in Berein mit 3. v. D. und heigne: herbere Berte.

Reben diefer literarischen Birtfankleit, durch die D. namentlich auf Jünglinge wohltbatig wirfte, nutte er feinem Baterlande in mehrfacher Beije auf ausgezeichnete Anfangs Katechet, wurde er 1794 Professor ber griechtichen und bebraifchen Sprache am Colleg. humanitatis, ibater ber Gueuftopatie und Methodologie. Die Revolution rif ihn aus bem geiftlichen Stande heraus und er ließ es unr barum gefdeben, weil er überzeugt wurde, ber Baterstadt auf biefe Beife am nützlichsten febn ju fonnen. Durch bas Butramen feiner Mitburger wurde er zwerft Bolfereprafentant, bann Mitglieb ber Berwaltungefammer, darauf Unterftattbalter, in welchen Stellen er ftete bermittelnd eingriff, bas gute Rene mit dem bewährten Alten möglichft bereinigend. Babrend ber Mediation mußte er feche Johre lang Mitglieb bes Al Rathe fein, wo er ale Dberidulherr fur Gebung ber boberen unt nieberen Schulen vieles leiftete; in ben erften vermehrte er ben bisber ausschließlichen humanistischen Unterricht mit bem nothigen Tentiren, und seine schönften Tage waren, wenn er in den Prufungen aufgewecke, wohlgeartete, fleifige Anaben fab. Dieß erfeste ihm einigermaßen bas Gefühl ber Leere in der politischen Laufbabn, in der er fich oft ummutbig über die verlornen Stunden im Rathesaal außerte; darum verließ er diese, sobald es möglich war :1809) und behielt bloß noch die Oberschulberrstelle mit dem Professorat bis an sein Ende. Gerne kehrte er zu ben ftillen Studien gurud, namentlich jur Bibel, . benn, foreibt er, wenn ich barin mochleffe, fo fangt nach und mein inneres Licht, bas Principinm meiner Rube und meines ganzen Glüds au, zu erlöschen und die Freundichaft mit Gott zu erfalten. In dem Jahre, wo er von der politischen Burde befreit wurde, ftarb sein Bruder, und bas erfte Beichaft war, beffen gesammelte Schriften beranszugeben, was auch zum Drienen ber ichwierigen oftonomischen Umftante bes Berfterbenen nothig war. Gelten lebten zwei Bruter so innig verbunden, wie fie, von früher Jugend an liebten fie fich gartlich und blieben in diefer Trene bis in den Tod; die gegenseitigen Briefe athunen die aufrichtigste Anhänglichkeit und Achtung, sie unternahmen nichts ohne es einander mitzutheileu, mit einander theilten sie Frende und Leid, und namentlich war es G. D., ben bie Schicfale feines Brubers oft febr brudten; er neunt ihn mur "feinen lieben Seligen". Müller erhielt einige Male Botationen ins Ansland, jo nach Riel, Beibelberg, allein er zog es vor, seiner Baterstadt zu dienen; wur einmal machte er mit feinem Bruder eine größere Reise nach Bien, dagegen war seine Correspondenz mit auswärtinen Gelehrten eine fehr ausgedehnte und die zahlreichen Befuche, die er erhielt, seinen ibn ftets in lebendigen Berfehr mit der theologischen und politischen Welt. Bei den Durchzügen der Allierten 1813 und 1814 fam nicht leicht ein angesehener Fremder durck Schafshausen, der ihn nicht besucht hätte; mit dem Prinzen von Prengen, dem Fürsten von hechingen, Krnigin Ratharina von Burttemberg und ihrem Bruder Laifer Alexander hatte er Unterredungen; bei Lesterem vertoendete er fich für die Rentrolität ber Schweiz, und feine Schwefter ließ fich vielfrich von ihm über die chriftliche Religion belehren und veranlogte ihn ju bem Schriftchen: Bon ber Summe bes Counge liums. Auch mit Ratholiten, beienders mit 3. Dich. Gailer, ftand er in freundschaft. lichem Bertehr; bamals meinten noch manche Rebliche von beiben Seiten, es ftehe einer Bereinigung beider Kirchen nicht so viel mehr im Wege! Auch mit ber Brübergemeinbe ftand er in freundschaftlicher Berbindung und meinte, er mochte wohl feine letten Tage an einem ihrer fillen Orte verleben. Gehr segendreich wirfte er durch seine weise Magigung, als Frau von Krubener in ber Rabe lebte, und als fpater die befannten religiojen Bewegungen im Canton entitanden, ba wehrte er einerfeits Gewaltmagregeln von Seite ber Behörden ab, und anderseits warnte er die Erwechten bor den ihnen nahe liegenden Gehlern. Bie fehr Deutschland seine theologischen Berdienste ehrte. bewiesen die Universitäten Tubingen und Jena, die ihn bei Anlaß des Reformations.

jubilanms jum Doktor ber Theologie creixten. Am fchweizer Reformationsfest trat er jum letten Male bffentlich auf, indem er eine Rede über die Reformation hielt, die gebruckt wurde. Balb barauf ftarb feine Gattin, feine bon Jugend auf leibende Befundheit brach nun vollends zusammen und er entschlief im Frieden Gottes den 20. September 1819. Die Kirche hatte an ihm einen Mann, der im edelsten Sinne des Worts ein Gottesgelehrter, ein Schriftgelehrter geschickt jum Reiche Gottes, war, burchaus wurzelnd auf religibsem Grund und Boben, ber mir in den Ueberzeugungen des driftlichen Glaubens den Zweck irdischer Existenz gelöst sah. Sein Hauptverdienst ist, daß er in buntler Zeit ein fraftiger Zeuge mar, ein heilfam vermittelndes Zwischenglied zwifchen ber alten Orthodoxie, durch die Zeit des Rationalismus hindurch, bis jum wiedererwachten tieferen Glaubens- und Erfenntnikleben der Neuzeit; an ihn schlossen fich daher gerne alle Freunde Jesu und seiner Gemeinde — wie er die Christen gerne nannte — als an eine Saule an. Wir tonnen ihn hierin neben 3. Jat. Beg, Antistes von Burich, stellen; beide standen weniger auf dem Grunde der objektiv gewissen Kirchenlehre als der durch fubjettibe Ueberzeugung gewonnenen Glaubenvertenntnig. Mullers außere Erscheinung war imponirend und boch im höchsten Grade anziehend; eine hohe, edle Beftalt, prachtige gewölbte Stirne, helle blane Augen, wohlgeformte gebogene Rafe, freundliches lächeln bes Mundes und fanfte Stimme. Dr. 3. Rirchhofer.

Das Mimpelgarter Colloquium, für die richtige Ertenntnig des Unterschieds, ber die lutherische und die reformirte Lehre getrennt hat, unftreitig sehr wichtig, ift doch nicht als ein offizieller Att zu betrachten, indem die beiden Sprecher, sowohl Beza als Andrea, jeder mur in feinem Ramen fich aussprechen wollten, fo daß teineswegs ihre Rirche für das Gesagte zu behaften sep. Sollte dieses Gespräch eine gewisse Concordie beiber evangelischer Gemeinschaften bewirken, so mußte ber Zweck wohl verfehlt werden, da Andred und Beza schon vorher in scharfer Polemit an einander gerathen – Die Beranlassung zum Colloquium lag in den Berhältnissen der durch Erbschaft an bas haus Württemberg gefommenen Grafschaft Mümpelgart. Schon 1526 hatte bort Farel das Evangelinm auf den Straffen gepredigt, freilich aber sehr bald fich flüchten muffen. Im Jahr 1585 ließ Bergog Georg von Burttemberg die Reformation in Mumpelgart einführen burch ben Franzosen Tossams, wie ber Berzog auch in seinen elfässischen Gemeinden die Reformation durch Züricher einrichten ließ. (Hottinger, helbet. Kirchengesch. III., S. 698). Später hat die württembergische Herrschaft in Mitmpelgart den lutherischen Typus angeordnet. Als mm, durch die Zerwürfnisse in Frankreich verjagt, viele Calvinisten in Mimpelgart Zuflucht fanden, dort aber nicht leicht zum Abendmahl zugelassen wurden, suchten sie ein freundlicheres Berhältniß zu erreichen und erlangten vom Grafen Friedrich, dem Better des Herzogs Ludwig, die Bewilligung eines Colloquiums, zu welchem die hervorragenoften Theologen, Jakob Andrea in Tilbingen und Beza in Genf, berufen worden find. Keiner von beiden will das Gespruch gewüuscht und betrieben haben, Beza, als er auch in Zürich anfragte, wurde von bort aus gewarnt, die Erfahrung zeige, daß folche Colloquien dem Frieden beider Parteien nicht nur nicht forderlich sepen, sondern ben Streit nur noch heftiger anfachen. Beza glaubte aber den flüchtigen Glaubensgenoffen diefen Dienft nicht abschlagen zu durfen, und Andred tonnte noch leichter auf ein Gespräch eingehen, welches unter dem Prafidim eines lutherischen Flirsten gehalten wurde.

Lutherischerseits wurde denn Andrea abgeordnet mit Lukas Osiander, seinem Collegen in Tübingen, und mit zwei politischen Räthen, Hans Bolf von Anweil und Friedr. Schütz, Dr. jur. Reformirterseits erschien Beza mit Abraham Rusculus, Prediger zu Bern, Anton Fajus, Diakon zu Genf, Peter Hhbener, Prosession des Griechischen in Bern, Claudius Alberius, Dr. mod., Prosession der Philosophie in Lausanne, und den beiden Rathsherren Sam. Meyer von Bern und Ant. Rarisius von Genf. — Das Colloquium wurde auf dem Schlose zu Mimpelgart vom 21. bis 26. März 1586 gehalten. Beza hat die Führung eines

Prototolis nicht exlangen tounen, daher nachher der Stæit über trene und untreme Darftellung desielben. Es exstrectte sich auf die Controverspunste 1) das heilige Abendunahl, 2- die Berson Christi, 3- die Vilder und Geremonien, 4- die heilige Tanse, und 5- die Gnadenwahl, da Beza, der eigentlich nur des exsten Punstes wegen gekommen war, auch diesem sänsten nicht entgeben konnte, odwodl er es exstlich versuchte und nur sehr unsgerne ihn zuließ. Wie er gefürchtet, ließ sich dieser Punkt noch weniger als die übrigen mit halber Annäherung erledigen. — Beza extlärte sich bereit, von sedem Satze zu weichen, wenn ans der heiligen Schrift Besteres exwissen werden könne, Andrea soll wie Luther in Marburg vorher geäußert haben, daß er in nichts von seinen Sätzen weichen wolle, und die reine Lehre schon in der Angsburger Consession sir immer ansgemittelt sen. Auch das Ende erinnert an Marburg, indem Beza, die Disservagen einstweilen aus sich bernhen lassen, die brüderliche Liebe begehrte, Andrea aber nur die sonstige währen wollte, was sener als beleidigend zurückwies.

Wie es geht, verbreiteten sich nachber parteiische Siegesbehandtungen, so daß gegen die Berabredung die Akten, im lutherischen Interesse, verössentlicht wurden: Acta Colloquii Montisbelligartensis, Tüdingne 1587, und gleichzeitig auch in deutscher Aussabe, dann 1588 noch eine Epitome colloquii. — Gegen diese Darstellung vertheistigte sich Beza in der Respansio ad acta coll. M., Genevae 1587 und 1588, deutsch zu heidelberg 1588. "Rütliche und nothwendige Antwort Th. Bezü erster und anderer Theil auf das publiciete Colloq. M. mit Berbesseungen — —." Beza destreitet die Trene der herausgegebenen Acta. Eine württembergische Gesandtschaft erschien dann in Bern, Genngthung sordernd sin die auch von Museulus behandtete Bersälschung, ohne jedoch Eindruck zu machen.

Beim Colloquium gaben beibe Theile ihre Lehr = und Wehrfate einander querft fchriftlich ein, daher diefe Stude gemin find, und Beza blog die beigebruckten Rand-. gloffen Andrea's angreift, dann wurde mündlich darüber verhandelt, was die Tübinger Alten auf eine Beise wiedergeben, die von Beza als Falschung betrachtet wird. - In der Abendmahlslehre war man über mehrere Sätze, wie schon zu Marburg, so viel als einig: "daß das Abendmahl aus zwei Studen bestehe, den Zeichen und dem Bezeichneten. Jene sehen Brot und Bein, dieses Christi Leib für uns gegeben und fein Blut für uns vergoffen. Die Bohlthaten Christi, die im rechten Gebrauch des Saltaments liegen, sepen von Christus selbst nicht abgesondert. Zeichen und Sache sepen durch sakramentliche Bereinigung zusammengefügt. Die Zeichen sehen niemals leer, in ihnen werde die Sache immer dargereicht für Burdige und Unwurdige. In diefem Sinn sage man, der Leib set in, unter und mit dem Brot ". — hingegen blieb man getreunt in folgenden Puntten: die Burttemberger halten dafür, nin der fakramentlichen Bereinigung seinen Zeichen und Sache wahrhaft und wesenhaft auf Erden zusammengefaßt, obwohl nicht rämmlich, und würden in eines jeden Mund gegeben." Die Anderen aber lehren, "Leib und Blut Chrifti segen jest nur im himmel, beren Zeichen auf Erben, daher jene unferem Herzen, diese unserem Mund gereicht werden. Mit, in und unter bedeute mur eine relative Bereinigung." - Ginig war man ferner barin: "die Zeichen. wie fie Jedem wurdig oder unwürdig angeboten werden, werden auch von jedem Mund empfangen, von würdigen zum Leben, von unwürdigen zur Berdammniß. Rur die geistliche Nießung durch den Glauben, den würdig Rahenden allein eigen, wodurch sie bie bezeichnete Sache empfangen, sen heilfam. Die Art, wie man fie empfange, sen unerforschlich." - Richt einig ift man barüber: bag bie Burttemberger fagen, "Sache und Zeichen wurden dem Mund jedes Genießenden gleichmußig überreicht, ben Unmurdigen freilich jum Gericht"; die Andern aber, "die Sache werde nur den Bergen angeboten und nur durch den Glauben geiftlich empfangen. Das Gericht tomme nicht von einem Genießen der Sache her, sondern vom ungläubigen Ausschlagen derselben."

In der Lehre von Chrifti Berfon war man fo weit einig, "daß der ewige Sohn Gottes die menschliche Ratur angenommen in Einigkeit der Berfon. Beide Ra-

turen seigen bei dieser Einigung nicht mit einander vermengt, noch eine in die andere verwandest. Jede Natur habe und behalte ihre Eigenschaften, und in alle Ewigsteit werden die der einen niemals die der anderen." — Weiteres aber blieb unvereinbart, da die Resormirten Ausdrück, wie: Gott ist gekreuzigt, gestorben, todt, nur für versbale erklären, indem man der personlichen Einigung wegen sich so ausdrücke, die Person thue oder leide das, öster aber die Person ungenau mittelst der Ramen bloß der einen Ratur bezeichne, wo etwas ausgesagt werde, das die Person gerade nach der andern Ratur thue oder leide. Dieses seh eine Art zu reden, denn niemals theile die eine Natur ihre Sigenschaften der andern mit. Die Menschheit ist nie allmächtig. Die Wirttemsberger lehrten dagegen eine wirkliche Mittheilung den unendlichen Eigenschaften der göttlichen Katur an die menschliche in Christo kraft der persönlichen Einigung.

In der Lehre von der Taufe erklärte Beza, die Taufe der Kinder seh heilig und nöthig als vom Herrn geboten, denn am Zeichen hange satramentlich geeint die bezeichnete Sache, Bergebung der Sunden und Erneuerung. Obwohl nur den Erwählten die Seligkeit verheißen worden, seh die Taufe doch allen in der Kirche Gebornen zu ertheiten, weil es uns nicht zukommt zu richten, wer erwählt seh und wer nicht. Allen wird in der Taufe die Gnade angeboten, obwohl nicht Alle sie annehmen. Die Wilkttemberger aber lehrten, daß jeder mit Wasser Getauste auch zugleich mit dem Geiste gestauft werde. Rach Beza ist nicht Ermangelung, sondern Berachtung der Taufe Grund, einen von der Seligkeit auszuschließen; sie ist nur in uneigentlicher Redensart die Abwolchung der Sünde genannt, genau gesprochen aber ein Zeichen und Unterpfand dersselben. Daher seh auch die Ertheilung der Taufe, als ein Stliet des öffentlichen Kirchendieustes, niemals der sogenannten Noth wegen Weibern und Privatpersonen zu gestatten.

Betreffend die Bilber in den Kirchen war man einig, daß die Kirchen von papistischem Gösenwert gereinigt werden mögen, daß Gemälbe und Schnigwerte zu den Mitteldingen gehören, alle ärgerlichen zund die zum Gösendienst reizenden aber beseitigt werden sollen; daß jedoch nicht Privatpersonen dieses eigenmächtig thun dürsen, sondern die Obrigkeit es ordentlich anordnen soll; daß das Wichtigste sen, durch die Predigt des Borts die Abgötterei aus den Herzen zu tilgen." — Weiter aber, was die Wirtemberger behaupteten, gaben die Anderen nicht zu, "daß Bilber und Gemälde gebührlicher Art in den Kirchen nützlich, daß man den Schwachgländigen hierin große Schonung schuldig sen."

Am ichwierigsten wurde bas Beiprach über bie Gnabenwahl, auf welchen Buntt als nicht verabredet Beza nicht eintreten wollte, ba vor Laien verhandelt derfelbe nne fcmer verftandlich zu machen fen. Berglichen hat man fich in ber beiderfeitigen Anertennung einer Gnadenwahl fur die bestimmte Zahl berer, welche selig werden; aber die Barttemberger anerkannten keinen ewigen Rathichluß auch ber Berwerfung und glaubten der Folgerung entgeben ju tonnen, daß folglich auch die Bahl der Richterwählten eine bestimmte fen. — Gerade über diesen Puntt erfahren wir hier nichts bejonders Forderliches, weil der (Giefeler R. G. III. 2., S. 323.) inconsequente Standpuntt der Concordienformel einfach von Andrea beibehalten wird, Beza's Lehre aber diefelbe war, welche aus feinen Schriften befannt genug ift. Er hat nicht ermangelt, am Schluffe seiner gedruckten Antwort aus Luthers Schrift de servo arbitrio dasjenige abzudruden, was die Lieblingsgedanken der Reformirten enthält. Bergl. meine Geschichte der reformirten Centralbogmen I. 402 f., das Mimpelgarter Colloquium betreffend ebendaf. S. 501 f. und Schloffer im Leben Beza's; bie grundliche Biographie Beza's bon Baum ift leiber noch nicht bis zu diefer Beriode fortgefest. - Brattifche Frucht hat das Colloquium nicht gebracht, es fen denn die, daß die Spannung zwischen beiden Confessionen noch größer geworden ift.

Muenscher, Bilhelm, Dr., zweiter Professor ber Theologie und Consistorialrath zu Marburg, Inspettor ber reformirten Geistlichteit im Oberfürstenthum heffen,

wurde den 11. Marg 1766 gu Berefeld geboren, wo fein Bater Metropolitan und erfter Prediger war. Rach dem Gymnasialcursus, den er in feiner Baterfadt unter Leitung der trefflichen Lehrer Schirmer, Endemann, Crause und Schuler durchmachte, ftubirte er 1781 - 1784 ju Marburg. Seit 1785 unterftutte er als Gehalfe feinen alten Bater und befleibete nach beffen Tob 1789 bie Stiftspredigerftelle ju Berefelb. Auf Schülers Empfehlung wurde er 1792 als Professor der Theologie nach Marburg berufen, übernahm zugleich die Aufficht über die reformirten Rirchen des Oberfürftenthums und trat als Mitglied in das Confistorium ein. Er ftarb nach viermonatlichem Rrankenlager an der Auszehrung den 28. Juli 1814. Großen Ruhm hatte er fich als Gelehrter und Universitätsbozent erworben. Die Grundlage seiner geiftigen Bilbung war theils ernftes Studium der Alten, theils fruhzeitige Angewöhnung jum angemeffenen schriftlichen Ausbruck. Zwanzig Jahre lang genoffen feine Borlefungen den ungetheilten Beifall. Mit bem raftlofesten Bleif trat er baneben als Schriftsteller auf, und erwarb fich insbesondere um die Dogmengeschichte bleibende Berdienfte. Ueber fein Sandbuch ber driftlichen Dogmengeschichte fallt Dr. F. Ch. Baur (Lehrbuch ber driftlichen Dogmengeschichte S. 43) folgendes Urtheil: "Das Wert hat nicht geringe formelle Borguge, aber es trägt auch schon in ber Geschichte ber seche ersten Jahrhunderte, über welche es nicht hinausgekommen ift, alle Mangel der Beriode an fich, deren Resultat es ift. Der hauptfehler bes Bertes ift der Mangel an allem objektiven Intereffe. . . Bei aller Billigkeit des Urtheils überwiegt immer wieder die Ansicht, die Geschichte des Dogma's fei großentheils nichts Anderes, ale eine Befdichte ber Berirrungen bes menichlichen Beiftes und ein Bewebe ber felbftsuchtigften Beftrebungen. Die Menkerlichteit ber rationalistischen Auficht, welche, statt in die Sache felbst einzugehen, und fie fich aus fich felbft entwideln zu laffen, mit einer oberflächlich raifonnirenden Erbrterung nur um fie herumgeht, legt fich in dem Municher'ichen Werte in ihrer gangen Breite bar. Bas ihm auch bon Solchen, die im Ganzen auf demfelben Standbuntte fteben, öfters zum Borwurf gemacht worden ift, daß es zu wenig das Ganze, fowohl der Zeiten als der Lehren einzelner Männer, im Auge habe, und man daher nur einseitige Urtheile aus ihm abnehmen tonne, ift eben ber Mangel an einer objettiven Auffassung und Darftellung." Diefes Bandbuch der driftlichen Dogmengeschichte in vier Banden erlebte drei Auflagen. Auch ein Lehrbuch der driftlichen Rirchengeschichte wurde von Minicher aum Gebrauch seiner Borlesungen (Marburg, 1804) herausgegeben. Ankerdem viele historische Abhandlungen in Hente's Magazin, Stäublin's Beiträgen und Gabler's Journal. Much Bredigten erfchienen von ihm (Marburg, 1803) und Bolitifche Bredigten (Marburg, 1813). Als Geschäftsmann hatte fich Munfcher nicht minder aroke Berbienfte erworben, insbesondere um Bebung des Landschultwefens, wie er benn als ber Gründer des 1804 ju Marburg errichteten Seminares für Landschullehrer ju betrachten ift. Bgl. 2. Bachler über Dr. Wilhelm Minfcher. Frankf., 1814. Th. Prefiel.

Münfter, Se ba ft i a n, als "Rosmograph" bekannt, nimmt auch unter den Theologen, namentlich als Exeget und Orientalist, eine nicht untostrdige Stellung ein. Geboren 1489 zu Ingelheim in der Pfalz, studierte er in Heidelberg und Tübingen und trat 1529 aus dem Franziskanerorden zur Reformation über. Er lehrte die hebräische Sprache und alttestamentliche Theologie erst zu Heidelberg, wo er auch die Stelle eines Hospredigers bekleidete, und dann seit 1529 zu Basel. Aus Bescheidenheit wollte er den ihm angedotenen Doktorgrad nicht annehmen, sondern begnügte sich mit dem eines Licentiaten. Er starb den 23. Mai 1552 an der in Basel grafstrenden Pest. Die Grabschrift nennt ihn Germanorum Esdras & Strado. Außer der "Rosmographie" (Basel 1550, Hol., deutsch ebend. 1629) schrieb er ein hebräisches und ein chaldäsisches Wörterbuch, eine hebräische und chaldäsische Frammatik, übersetzte das Alte Testament ins Lateinische und gab verschieden rabbinische Schriften heraus. Auch über neutestamentliche Bücher (Ev. Matth. und Brief an die Hebräer) versaste er Commentare, und beschäftigte sich überdieß auch mit Wathematik und Astronomie (Organum uranioum, 1536). Bal. über

1

Minster 98

ihn die (hebrüsch verfaßte) Oratio funedris de obitu Munsteri von Schrecken such s, im Anhang zu dessen Ausg. des Hohenliedes und des Koheleth (Basel b. Henr. Petri 1553. 12.), Pantaleon Prosopogr. III. p. 351—353., Adami Vitae Phil. p. 66. ss. Athen. rauric. p. 22.

Minfter, Biebertaufer in. Die schwärmerische Richtung ber Biebertaufer ober Anababtiften (f. biefen Art. Bb. I. S. 297) erreichte in Münfter ihren Culminationsbunft, um bou da an einer rubigeren Entwidelung Raum zu lassen, wie fie uns in Menno Simous und den Mennoniten (f. d. Art.) entgegentritt. Rachdem Thomas Manger (f. Diefen Art.) und mit ihm feine meisten Anhanger im Bauernfriege vernichtet waren, tam einer feiner eifrigften Schuler, Deldior Bofmann, nach Emben und fchidte bon hier einen gewiffen Johann Tropmater nach Amfterdam, wo derfelbe einen großen Anhang fand, jedoch feines fanatischen Ungeftime wegen verhaftet und nebft einer Anzahl seiner Anhänger hingerichtet wurde. Gleichwohl trat bald darauf ein Schaler beffelben, Johann Matthyszoon ober Matthiefen, ein Bader aus Barlem, ber fich filt Benoch ausgab, an die Spite ber von ihm gestifteten und unter bem Ramen "Deldioriten" befannten fanatifden Gette, und fandte nach allen Richtungen Apostel feiner Lehre aus. Bahrend biefelben alle beutschen Lanbichaften als Bertundiger ihrer ichwärmerischen Deinungen durchzogen, wurde Johann Matthiefen ans Bolland bertrieben und gelangte unter mancherlei Gefahren mit Johann Beutelsgoon oder Bodhold, einem taum fechbundzwanzigjährigen Schneiber und Rhetoriter aus Leiden, ber natürliche Beredtfamteit mit einer gludlichen außeren Bilbung in fich vereinigte (f. b. Art.), nach der Stadt Minfter in Beftphalen. Bier hatte feit bem Jahre 1529 Bernhard Rottmann, ein evangelischer Prediger aus Seffen, unter großem Zulaufe des Boltes die Reformation verfündigt und es endlich durch feine raftlofen Bemuhungen mit Gulfe ber Burgerichaft bahin gebracht, daß im Rebrugr 1533 gegen den Billen des Bischofs Franz von Walded ein Bertrag mit dem Domcabitel abaeichloffen wurde, bemgemäß ber Dom zwar dem Capitel zum tatholifchen Gottesdienfte verblieb, feche andere Kirchen aber den protestantischen Predigern eingeräumt werben mußten.

Bald nach dem gewaltsam errungenen Siege der Resormation füllte fich die Stadt Münker mit einem rohen Saufen von niederländischen und beutschen Wiedertäufern. welche, von ben Aposteln Johann Matthiefen und Johann Bodhold geleitet, sich göttlis der Offenbarungen ruhmten, alle menichliche Gelehrsamteit verachteten, Die ebangelischen Brediger als faliche Bropheten berwarfen und durch ihre fanatischen Reben das gemeine Bolt unwiderstehlich mit fich fortriffen. Anfangs predigte Rottmann voll Fener und Beredtfamteit gegen die Schwärmer und fuchte dem Unfuge ju fteuern; als jedoch die nene Lehre mit jedem Tage mehr Auhanger fand, schloß er sich ihnen offen an und bewirtte durch denfelben Gifer, den er borber der Reformation gewidmet hatte, daß ein großer Theil ber Burgerschaft ju ben Wiedertaufern übertrat Reben Rottmann war es vorzüglich Bernhard Knipperdolling, der einige Jahre lang aus Münfter verwiesen, auf feiner Banderschaft in der Fremde die Lehre der Biedertaufer angenom= men hatte und jett als angesehener Burger nicht nur die Anhanger berfelben begunfigte, fondern auch die armeren Ginwohner gegen alle Besitzende vereinigte. Nachdem ce ibm auf biefe Beife gelungen war, den Abel, die Beiftlichen und den größten Theil ber wohlhabenben und beffer gefinnten Bitrger aus ber Stadt ju vertreiben, fam es am 21. Februar 1584 zu einer neuen Rathswahl, bei welcher die Wiedertäufer entschieden bie Oberhand gewannen, alle öffentlichen Stellen mit ihren Glaubensgenoffen befetten und Anipperdolling jum erften, fo wie einen ihm ahnlichen Fanatiter jum zweiten Bilrgermeifter muhlten, woburch bie gange flabtifche Gewalt in Die Banbe ber Biebertaufer überging. Seitdem begann eine theolratische Bobelherrschaft, in der sich habsucht und Bolluft zu bem wilbesten Fanatismus gesellten und nach vermeintlichen göttlichen Gingebungen Gleichheit aller Stande, Gemeinschaft der Guter und Bielweiberei eingeführt wurden.

Es war am 27. Februar, als der Brophet Matthiesen in einer auf dem Nathhause gehaltenen Berfammlung bewaffneter Wiedertäufer erklärte, es fen der Wille Gottes, alle Ungläubigen, wofern fle fich nicht bekehrten, fofort aus der Stadt zu entfernen. Seine verblendeten Anhänger schenkten seinen Worten um so mehr Glauben, da er so ebeu erft, wie es schien, plotlich aus einem tiefen Schlafe erwacht war. Wathend rannten fie unter dem Geschrei "heraus, ihr Gottlofen!" durch die Straffen, brachen mit Gewalt in die Saufer der nichts ahnenden Bewohner und trieben Alle, welche fich weigerten, den neuen Glauben zu befennen, trot dem fürchterlichften Binterwetter, das braufen tobte, erbarmungslos aus ben Thoren ber Stadt, nachdem fie ihnen auch ben letten Behrpfennig abgenommen hatten. Hierauf ließ Matthiefen bas bewegliche Gigenthum ber Bertriebenen auf die Ranglei bringen und ernannte fieben Diakonen, welche baffelbe den Gläubigen, einem jeden nach seinem Bedürfniß, nach und nach vertheilen sollten. Damit noch nicht zufrieden, gebot nun auch Johann Bodhold im Namen Gottes, wie er vorgab, allen Gläubigen bei Lebenestrafe, ihr Gold, Silber, alle ihre Roftbarkeiten und Sausgerathichaften abzuliefern, um fie ebenfalls burch die Diatonen zu gemeinichaftfichem Gebrauche fammtlicher Mitglieder der Gemeinde verwenden zu lassen. Jest wurde es den Propheten leicht, die bethörten Bürger davon zu überzeugen, daß alle Gegen= ftande ber Runft und Biffenfchaft, an benen bie Stadt damals reich war, bem neuen Gottesreiche mehr ichabeten als nütten und beshalb zerftort werden mußten. ben in rohem Uebermuthe nicht nur alle Bildwerke in ben Kirchen und an öffentlichen Bebäuden, alle Gemalde, felbft mufitalifche Instrumente fchonungelos vernichtet, fonbern auch alle Bucher und werhvollen Sandschriften überall zusammengesucht und feierlich auf dem Markte verbrannt. Rur die Bibel nahm man von der allgemeinen Zerfterung aus: fle follte verschont bleiben, damit die Propheten fie ber Gemeinde vorlefen und auslegen konnten.

Während diefer Borgange in Münfter hatte ber Bifchof Frang von Balded mit Muhe ein fleines Beer zusammengebracht und seit ber Mitte bes Monats April 1584 die Stadt, fo viel er vermochte, von allen Seiten eingeschloffen. Da brachte ein bom Glude begunftigter Ausfall, den die Wiedertaufer unter der Anflihrung des Bropheten Matthiefen unternahmen, benfelben auf ben Gebanten, als ein aweiter Gibeon, pon nur breifig zu biefem 3mede besondere ausgewählten Mannern begleitet, Die Beinde ohne irgend eine andere Muftung und Baffe, ale ben Spieg in ber Band, von ber Stadt zu vertreiben. Da fowohl der Anführer als feine Begleiter bei dem tollkihnen Unternehmen bas Leben verloren, eröffnete fich dem eben fo ehrgeizigen als schlauen Johann von Leiben die Aussicht, durch feine von natürlichen Anlagen unterftupte Beredtfamteit und eine geschickt angewandte Berftellung ben bedeutenoften Ginfluß auf bas Bolt an gewinnen, und er faste den Blan, fich jum geiftlichen und weltlichen Berricher in Münfter aufzuwerfen. Indem er bie unter bem Bolle absichtlich allgemein verbreitete Meimung, daß man auch in weltlichen Dingen nach feiner Denfchensatung, fonbern nur nach dem Borte Gottes fich verhalten burfe, folau benupte, ertlarte er es für nothe wendig und heilfam, daß in dem neuen Zion, wie in dem des alten Teftamentes, awolf Aeltefte gemählt wurden, und als auch Rottmann feinerfeits versicherte, dieß feb ber Bille Gottes, wurden fogleich der Gemeinde Die zu wählenden Manner bezeichnet und als ihre Aeltesten vorgestellt. Da die Erfahrung längst gelehrt hatte, wie gefährlich es fen, den Worten der Propheten zu widersprechen, so fügte fich Jedermann willig in Die nene Anordnung und erfannte bie Bemahlten als Richter an. Gobann wurde eine aus Stellen ber beiligen Schrift, befonders der Bucher Mofe's, wortlich gusammengefeste Befettafel öffentlich verkundigt und zugleich bestimmt, daß von den zwolf Melteften jeben Tag die eine Galfte des Morgens, die andere des nachmittags zu Gericht figen, ihre Urtheile aber der Brophet Johann von Leiden der ganzen ifraelitischen Gemeinde anfündigen und Anipperdolling mit bem Schwerte vollziehen follte.

So war der Grund zu einer theokratischen Berrichaft gelegt, welche, von den Bra-

bitanten empfohlen, fich als ben Anfang bes verheißenen Reiches Chrifti auf Erben bar-Rellte und im Geifte Johann's von Leiden den Gedanten gur Reife brachte, ber Ronig biefes neuen Zions zu werben. Dabei tam ihm unerwartet ein Umftand zu Bulfe, ber seine Abficht nach Bunfche beförderte. Ein fanatischer Anhänger ber Wiedertäufer, der Goldschmied Johann Dufentschuer, ber bon Warendorf nach Münfter gezogen und dafelbst als Prophet neben ihm aufgetreten war, verklindigte eines Tages laut in einer großen Bersammlung von Gläubigen, wie Gott ihm geoffenbart habe, daß Johann von Leiden fiegend über die ganze Erde ziehen, alle Ronige, Ffirsten und Beiche ju Grunde richten und nur das gemeine Bolt als auserwählt bor dem Herrn übrig laffen Raum waren diese Worte gesprochen, als dieser felbst plotlich, wie bom prophetischen Geiste ergriffen, aufschrie, daß auch ihm eine folche Offenbarung zu Theil geworden und daß er Gott um Bernunft und Beisheit bitte, bas Boll ju regieren. Rachdem die Gemeinde die neue Burde gebilligt und lange auf den Anieen in inbrinstigem Gebete verharrt hatte, erschien Rottmann vor derfelben und las von einem Zettek bie Ramen berer, die durch gottliche Eingebung zu den höheren Aemtern des Winiglichen Demnach wurde er felbft jum Borthalter, Rnipperbolling Staates bestimmt waren. amm Statthalter und Rrechting jum Rangler bestellt, mahrend die Brabifanten und bie namhafteften Schwärmer ben geheimen Rath des Ronigs bilden follten \*). Eitel und phantaftifch, wie er war, ließ sich barauf Johann von Leiben unter glänzenden Festlichkeiten kronen, nannte fich Johann den gerechten König in dem neuen Tempel und legte als Zeichen der Herrschaft eine goldene Kette um feinen Hale, an welcher er eine goldene Beltfugel trug, burch die ein goldenes und ein filbernes Schwert mit einem Rreuze an ihren Sandgriffen ging. Dit bemfelben Abzeichen wurden feine Diener auf grinem Aermel verziert. An drei Tagen in der Woche erschien er, von ihnen begleitet, mit der Krone auf dem Haupte im königlichen Anzuge auf dem Markte, setzte fich auf einem Throne nieder und hielt Gericht, während beffen Knipperdolling eine Stufe tiefer mit entbloktem Schwerte ihm zur Seite ftanb. Go oft er burch die Stadt ritt, mußten zwei Rnaben neben ihm herschreiten, bon benen ber eine bas alte Teftament, ber andere ein bloges Schwert in den Banden hielt; Jeder der ihm auf dem Wege begegnete, warf fich auf die Rnice nieber. Um nun auch feine Ehre und fein Reich fiber ben gangen Erdfreis ju verbreiten, fandte er 28 Apostel von Münfter nach allen Richtungen aus, welche jedoch mit Ausnahme eines einzigen, der verschont blieb, an den verschiedes nen Orten, wo fie auftraten, ale Aufrührer hingerichtet wurden.

Schon vor seiner Ernemung zum König des neuen Jions hatte Johann als Berständiger des göttlichen Willens jedem Wiedertäuser erlaubt, mehrere Weiber zu nehmen, und war selbst mit seinem Beispiele vorangegangen. Als der Nachfolger von Moses konnte er leicht auch für den Nachfolger David's und Salomo's gelten, und so hatte er sich nach deren Borgang allmählich einen Haren von 15 Frauen eingerichtet, mit denen er auf orientalische Weise so thrammisch versuhr, daß er eine derselben vor den Augen der übrigen auf öffentlichem Markte mit eigener Hand enthauptete, weil sie es gewagt hatte, gegen sein Betragen lant zu protestiren und Mitleid mit dem armen, betrogenen Bolke zu äußern. — Die Bielweiberei, verbunden mit dem immer höher gesteigerten Fanatismus, durch den allein der verbrecherische König-Prophet sich so lange Zeit auf dem Throne zu erhalten vermochte, machte Münster zu einem Schanplatze der wildesten Ansschweisungen viehischer Wollust und unmenschlischer Fransamseiten, welche mit schwärsmerischen Religionsübungen abwechselten. Ungeachtet dei der täglich wachsenden Gesahr von außen Hunger und Seuchen in der Stadt wütsteten, suhr nichtsbestoweniger Johann den Leiden sort, mit seinen Vertranten in fürstlicher Pracht und Schlemmerei zu leben,

<sup>\*)</sup> Bollftändige Nachrichten über ben hof bes Königs von Bion enthält eine Schrift, welche im Jahre 1725 unter bem Titel "Berzeichniß aller Rathe, Bedienten und hofgefinde bos wieder, tauferifden Konigs Johann von Leiben" erschienen ift.

86 Mider

fließt, die aber dennoch durch ihre perfonliche Butbe und gediegene ichriftfellerifche Thatigkeit im engeren und weiteren Kreife segendreich und nachhaltig wirken. ben 3. Gebt. 1759 genoft er im Baufe feines Baters, eines Beiftlichen, eine fromme Erziehung nach altem Geprage; feine Mutter leitete ihn fruhe ju Gottes Bort und jur Liebe ber alten Rernlieder ber Rirche bin, wodurch ein tief religiöfer Grund und Boden in fein weiches, empfängliches Berg gelegt wurde. Bon Ingend auf hatte er eine entschiedene Reigung für bie Biffenschaften und einen lebendigen Durft nach Bahrheit, und als fein Gemuth durch die Letture von Poungs Nachtgedanken und Lavaters Aussichten in die Ewigkeit mächtig ergriffen worden, entschied er fich alebald für bas Studium der Theologie. Sierin hatte er aber viele Rampfe durchzumachen, bis er ju einer gewiffen Festigkeit gelangte. Zuerst begab er sich in Burich unter die Leitung von 3. Cafp. Bafeli (fpater in Deffau, Bremen und Bernburg), ber mit Bfenninger und Lavater damals eine fraftige Opposition gegen den Aberhand nehmenden Rationalismus bilbete, in welchem Rreife Miller zwar von einem gewiffen weichlich ascetischen Buge befreit wurde, aber bei der in demfelben herrschenden Ueberschwänglichkeit doch zu teinem sichern Grunde gelangte. Das zeigte sich in Göttingen, wo er bald einsah, daß sein bisheriger Glaube bem Andrang ber bort vertretenen Reologie nicht gewachsen seb, wef. wegen er sich bald wieder nach einem andern Lehrer umfah, der ihm feine schweren Zweifel löfen, und dem gedruckten Gemuth Erleichterung darbieten follte. Damals war eben Berbers Stern aufgegangen und biefer jog ihn nach Beimar, wohin er, wie einst im Alterthum Junglinge ju großen Mannern, manderte, um Beisheit zu lernen. Berder behielt den Imagling ein halbes Jahr in feinem Saufe und gewann ihn fo lieb, daß er bis an fein Ende in bertrauter Freundschaft mit ihm lebte. In Berbers Um. gang wurde Müller freier, lebensfrischer und zu weiterem Forschen angetrieben, boch war fein Einfluß mehr negativ als positiv; im Uebrigen aber hatte er Bewinn bon bem damals in hoher Blithe stehenden Mufensitz. Zuruckgekehrt in seine Baterstadt fühlte er erst, wie weuig Festes er im Grunde hatte. "Biererlei Theologien", sagt er felbst, "hatte ich nun in meinem Kopfe; nun war einmal die Zeit filr mich ba, mich felbst zu formiren. Go oft ich bie Bibel las, drangten fich alle vorigen Ibeen fo berwirrt hinzu, daß ich gar nie mit eigenen Augen lefen tomte und Alles bor mir schwinbelte." Er fafte baher ben eigenthumlichen Entichluft, alle theologischen Bucher, fammt der Bibel, zwei Jahre lang bei Seite zu legen, während diefer Zeit fich auf die Haffische Literatur zu werfen, um bann wieder frisch und unbeirrt von angelernten Meinungen das Studium der Bibel vornehmen zu konnen. Er führte den Entschluß aus, begann hernach, gleichsam auf einer tabula rasa, bas theologische Studium mit neuen Gifer und eigentlichem Entguden, und fo bollgog fich, begleitet bon ftetem Gebet und praktischen Erfahrungen, die innere Krise und er gelangte zu einer gesunden, auf die ewige Bahrheit ber göttlichen Offenbarung gebauten, felbst erlebten und fite's Leben fruchtbaren Ueberzeugung. Da Müller wegen Kranklichkeit teine Pfarrftelle, sonbern nur ein Brofessort am Collegium humanitatis übernehmen konnte, da er zugleich in einer awar gludlichen, aber kinderlosen Ehe lebte und in einer glinftigen bkonomischen Lage fich befand, fo konnte er gang ben Wiffenschaften und der Schriftstellerei leben. In seinen ziemlich zahlreichen Schriften, die er aus innerem Drange und zur Belehrung der Gemeinde, namentlich der ihm sehr theuren Ingend, schrieb, hatte er vorzugsweise ein apologetisches Interesse; er wollte bas bamals vertannte Christenthum in seiner Menschenfreundlichkeit wieder jugunglich, die Bibel in ihrer herrlichkeit und humanität wieder brauchbar machen. Man erblidt zwar barin ben Einfluß Berbers, aber Müller ift positiver. "Mein theologisches System", fagt er, "ift mehr in ber Form als in der Materie von dem der Alten unterschieden, und im Grunde die augsburgische und helvetische Confession immer noch auch die meinige. Rur möchte ich Alles mehr simplis ciren, auf die Menschheit und die Bedirfniffe des größten Theils derfelben, des Bolls anwenden, den Scholasticismus und jede Schulphilosophie daraus verbannen, und die

Lehre Jesu und ber Apostel entfleibet von dem filbischen Gewand (bas ich übrigens febr liebe und haffend finde) rein und anwendbar für unfere Zeiten barftellen, turg bie Theologie mehr humanifiren. Da in unsern Tagen alle menfchlichen Biffenschaften, fowie alle politischen und religiofen Institute fich zu einer neuen, hoffentlich zu einer schöneren und reineren, Form emporwinden, so muß es auch die Theologie thun; wenn= gleich ihr Grundftoff, die positive Offenbarung, immer berfelbe bleibt und bleiben Man erkennt aus diesen Aeugerungen die Borguge und die Mängel seiner religiöfen und theologischen Schriften. In den historischen und kirchengeschichtlichen Schriften suchte er eine beffere Methode diefer Wiffenschaften anzubahnen, und er hat zu seiner Zeit wesentlich dazu beigetragen, diese bessere Methode zu fordern. Seine größern Schriften find: 1) Philosophische Auffage, Breslau 1789, voll tiefer, geiftreicher Blide in Philosophie, Erbbefchreibung, Politit, Religionegeschichte und borguglich alttestamentliche Theologie. 2) Unterhaltungen mit Gerena, moralifden 3nhalte, Winterth. 1798 - 1803, 2 Thie. (3te Aufl. 1834, ein britter Theil nach seinem Tobe herausgegeben bom Prof. Kirchhofer 1835), entstanden aus wöchentlichen Auffaten für feine Braut. 3) Bekenntniffe merkwürdiger Manner bon sich selbst. 3 Bde. 1791 - 95 (drei andere Bande hat ein Freund von M. fortgefett). 4) Briefe über bas Studium der Biffenschaften, befonders ber Befdicte, Junglingen feines Baterlandes zugefdrieben, 1798, 2te Aufl. 1817. Treffliche Binte für junge Manner, die fich dem Dienste des Baterlandes widmen wollen. 5) Theophil, Unterhaltungen über die driftl. Religion mit Jünglingen bon reiferem Alter, 1801. Es hanbelt von Religion, Dhthologie, Offenbarung, A. und N. Testament, Lesen und Auslegung der Schrift und hat den Bwed, ein gutes Zeugniß abzulegen über die in Berachtung gekommene driftl. Religion. 6) Ueber ein Bort, das Frang I. von den Folgen der Reformation gefagt haben foll, 1800. 7) Reliquien alter Zeiten, Sitten und Meinungen. Für Jünglinge nach Bedürfniffen unferes Beitalters. 4 Bbe. Die zwei letten Banbe auch unter bem Titel: Dentwürdigfeiten aus ber Beschichte ber Reformation. Auch ein Beitrag jum Denkmal Luthers und seiner Zeitgenossen, 1803-1806. Ein Schat gedruckter und ungedruckter Reliquien aller Zeiten voll feiner Bemerkungen und in acht pragmat. Gefchichtschreibung. 8) Beinrich Bogharde, eines fdweiz. Landmanns, Lebensgeschichte von ihm felbft befchrieben, 1804. 9) Bom Glauben der Chriften. Borlefungen. 2 Bbe. 1816. 2te Aufl. 1823. Gine für die damalige Zeit treffliche, anregende Darstellung der christlichen Religion, Fortfetung des Theophil, der freilich noch die tiefere Ginficht in die Christologie fehlt, was er gum Theil felbft noch erfannte. 10) Blide in die Bibel, mit Roten gur Bibel von 3. v. Muller. Rach feinem Tobe als Brudftiide herausgegeben bom Brof. Kirchhofer. 2 Bbe. 1830. Auch biefes Wert follte bazu beitragen, diefes gottliche Buch in seiner herrlichteit befannter ju machen \*) Einige tleinere Schriften find: Renjahregefchent für meine Freunde, 1785. - Andenten an meine Mutter. - Ueber den Buftand bes hiefigen Religionsmefens, 1803. Ueber ben Unterricht in der driftlichen Religion. - Auswahl biblifcher Spruche für den ersten Religionsunterricht. — Summe bes Evangeliums, 1814. - Ins Deutsche überfest hat er: Mentella's vergleidenbe Erbbefdreibung, 2 Bbe., und Dalrymple's Befch. bon Groß-

<sup>\*)</sup> Seine Absicht babei war, nach seinen eigenen Worten: "D, daß es boch meinem himmlissen Bater gesallen möchte — bas ist oft mein inniger Seuszer — baß ich ben Rest meiner Tage bazu verwenden könne, etwas recht Gutes zum Besten ber Gemeinde Jesu und zur freundlichen Belehrung besonders junger Leute thun oder schreiben zu können! Gott erhöre dies mein Gebet und trone ben Abend meines Lebens mit einer solchen Bohlthat."

88 Müller

britannien und Irland. 4 Bbe. 1792 — 94. — Endlich gab er heraus: 3. v. Müllers fammtliche Werte, 27 Bbe., und in Berein mit 3. v. M. und Heyne: Herbers Werte.

Neben diefer literarischen Birkfamkeit, durch die Dt. namentlich auf Inglinge wohlthätig wirfte, nütte er feinem Baterlande in mehrfacher Beise auf ausgezeichnete Anfangs Ratechet, murbe er 1794 Professor ber griechischen und hebraischen Sprache am Colleg. humanitatis, fpater ber Enchtlopabie und Methodologie. Die Revolution rif ihn aus dem geiftlichen Stande heraus und er ließ es nur barum geschehen, weil er überzeugt wurde, ber Baterstadt auf biese Beise am nütlichsten sein ju tonnen. Durch bas Butrauen feiner Mitburger wurde er zuerft Boltereprafentant, bann Mitglied ber Berwaltungetammer, darauf Unterftatthalter, in welchen Stellen er ftets vermittelnd eingriff, das gute Neue mit dem bewährten Alten möglichst vereinigend. Bahrend der Mediation mußte er feche Jahre lang Mitglied des Rl. Rathe fenn, wo er ale Oberschulherr für Bebung ber höheren und niederen Schulen vieles leiftete; in ben ersten vermehrte er den bisher ausschlieflichen humanistischen Unterricht mit dem nöthigen Tentiren, und seine schönsten Tage waren, wenn er in den Prüfungen aufgeweckte, wohlgeartete, fleißige Rnaben fah. Dieß erfette ihm einigermaßen bas Befuhl ber Leere in der politischen Laufbahn, in der er sich oft unmuthig über die verlornen Stunden im Rathsfaal äußerte; darum verließ er diese, sobald es möglich war (1809) und behielt bloß noch die Oberschulherrstelle mit dem Professorat bis an sein Ende. Gerne tehrte er gu ben stillen Studien gurlid, namentlich gur Bibel, "benn, schreibt er, wenn ich barin nachlaffe, fo fängt nach und nach mein inneres Licht, das Principium meiner Rube und meines gangen Gluds an, zu erlöschen und die Freundschaft mit Gott zu erkalten." In bem Jahre, wo er von ber politischen Burbe befreit wurde, farb sein Bruder, und das erste Geschäft war, bessen gesammelte Schriften herauszugeben, was auch jum Ordnen ber ichwierigen ötonomischen Umftande bes Berftorbenen nothig mar. Gelten lebten zwei Brüder so innig verbunden, wie fie, von früher Jugend an liebten fie fich zärtlich und blieben in diefer Treue bis in den Tod; die gegenfeitigen Briefe athmen die aufrichtigste Anhänglichkeit und Achtung, fie unternahmen nichts ohne es einander mitzutheilen, mit einander theilten fie Freude und Leid, und namentlich war es G. DR., den die Schicffale feines Bruders oft febr drudten; er nennt ihn nur "feinen lieben Seligen". Muller erhielt einige Male Botationen ins Ausland, fo nach Riel, Beibelberg, allein er zog es vor, seiner Baterstadt zu dienen; nur einmal machte er mit seinem Bruber eine größere Reife nach Wien, bagegen mar feine Correspondenz mit auswärtigen Gelehrten eine fehr ausgedehnte und die gahlreichen Besuche, die er erhielt, setten ihn ftets in lebendigen Berkehr mit der theologischen und politischen Welt. Bei ben Durchzügen der Allierten 1813 und 1814 tam nicht leicht ein angesehener Fremder durch Schaffhausen, der ihn nicht besucht hatte; mit dem Prinzen von Preugen, dem Fürsten von Hechingen, Königin Katharina von Württemberg und ihrem Bruder Kaiser Alexander hatte er Unterredungen; bei Letterem verwendete er fich für die Reutralität ber Schweiz, und feine Schwester ließ sich vielfach von ihm über die driftliche Religion belehren und veranlagte ihn zu dem Schriftchen: Bon der Summe des Evangeliums. Auch mit Ratholiten, befonders mit 3. Dich. Gailer, ftand er in freundschaftlichem Bertehr; damals meinten noch manche Redliche von beiden Seiten, es ftehe einer Bereinigung beiber Kirchen nicht so viel mehr im Wege! Auch mit der Brüdergemeinde stand er in freundschaftlicher Berbindung und meinte, er mochte wohl seine letten Tage an einem ihrer stillen Orte verleben. Sehr segensreich wirfte er burch seine weise Mäßigung, ale Frau von Krübener in ber Rabe lebte, und ale fpater die bekannten religiösen Bewegungen im Canton entstanden, da wehrte er einerseits Gewaltmaßregeln von Seite der Behörden ab, und anderseits warnte er die Erweckten bor den ihnen nahe liegenden Fehlern. Wie fehr Deutschland seine theologischen Berdienfte ehrte. bewiesen die Universitäten Tübingen und Jena, die ihn bei Anlaß des Reformations-

1

1

1

jubilaums jum Doktor der Theologie creirten. Am schweizer Reformationsfest trat er jum letzten Dale bffentlich anf, indem er eine Rebe über die Reformation hielt, bie gebruckt wurde. Bald barauf ftarb seine Gattin, seine von Jugend auf leidende Gefundheit brach nun vollends zusammen und er entschlief im Frieden Gottes den 20. September 1819. Die Kirche hatte an ihm einen Mann, der im edelften Sinne des Worts ein Gottesgelehrter, ein Schriftgelehrter geschickt jum Reiche Gottes, mar, burchaus wurzelnd auf religibsem Grund und Boden, ber nur in den Ueberzeugungen des driftlichen Glaubens den Zweck irbischer Existenz gelöft fab. Sein Hauptverdienst ift, daß er in bunkler Zeit ein fraftiger Zeuge war, ein heilfam vermittelndes Zwischenglied zwis schen der alten Orthodogie, durch die Zeit des Rationalismus hindurch, bis jum wiedererwachten tieferen Glaubens- und Erkenntnigleben ber Neuzeit; an ihn schlossen fich baher gerne alle Freunde Jesu und seiner Gemeinde — wie er die Christen gerne nannte - als an eine Saule an. Bir tonnen ihn hierin neben 3. Jat. Beft, Antiftes von Burich, stellen; beide standen weniger auf dem Grunde der objektib gewiffen Kirchenlehre als der durch subjettive Ueberzeugung gewonnenen Glaubenserkenntnig. Müllers außere Erscheinung war imponirend und boch im hochsten Grade anziehend; eine hohe, eble Beftalt, prächtige gewölbte Stirne, helle blaue Augen, wohlgeformte gebogene Rafe, Dr. 3. Rirchhofer. freundliches Lächeln bes Mundes und faufte Stimme.

Das Mümpelgarter Colloquium, für die richtige Erkenntniß des Unterschieds, ber die Intherische und die reformirte Lehre getrennt hat, unftreitig sehr wichtig, ift boch nicht als ein offizieller Att zu betrachten, indem die beiben Sprecher, sowohl Bega als Andred, jeder mur in feinem Ramen fich aussprechen wollten, fo daß teineswegs ihre Rirche für das Gesagte zu behaften sey. Sollte biefes Gespräch eine gewiffe Concordie beider evangelischer Gemeinschaften bewirken, so mußte der Zweck wohl verfehlt werden, da Andrea und Beza schon vorher in scharfer Polemit an einander gerathen waren. — Die Beranlaffung jum Colloquium lag in ben Berhaltniffen ber burch Erbschaft an das Haus Württemberg gekommenen Grafschaft Mümpelgart. Schon 1526 hatte bort Farel das Evangelinm auf den Strafen gepredigt, freilich aber sehr bald fich flüchten muffen. Im Jahr 1585 ließ Herzog Georg von Wirttemberg die Reformation in Mimpelgart einführen durch den Franzosen Tossanus, wie der Herzog auch in seinen elfaffischen Gemeinden die Reformation durch Bilricher einrichten ließ. (Hottinger, helbet. Kirchengesch. III., S. 698). Später hat die württembergische Herrschaft in Mitmpelgart den lutherischen Typus angeordnet. Als nun, durch die Zerwürfnisse in Frankreich verjagt, viele Calviniften in Mumpelgart Buflucht fanden, bort aber nicht leicht jum Abendmahl zugelassen wurden, suchten sie ein freundlicheres Berhältniß zu erreichen und erlangten vom Grafen Friedrich, dem Better des Herzogs Ludwig, die Bewilligung eines Colloquiums, ju welchem die hervorragenoften Theologen, Jatob Andrea in Tubingen und Beza in Genf, berufen worden find. Reiner von beiden will bas Gefprach gewümscht und betrieben haben, Beza, als er auch in Zürich anfragte, wurde von dort ans gewarnt, die Erfahrung zeige, daß folche Colloquien dem Frieden beider Parteien nicht nur nicht forderlich fepen, sondern den Streit nur noch heftiger anfachen. glaubte aber ben flüchtigen Glaubensgenoffen diefen Dienft nicht abschlagen zu blirfen, und Andred tomte noch leichter auf ein Gespräch eingehen, welches unter bem Prafidim eines lutherischen Fürsten gehalten wurde.

Lutherischerfeits wurde benn Andrea abgeordnet mit Lutas Ofiander, seinem Collegen in Tübingen, und mit zwei politischen Rathen, Hans Bolf von Anweil und Friedr. Schüt, Dr. jur. Reformirterseits erschien Beza mit Abraham Rusculus, Prediger zu Bern, Anton Fajus, Diaton zu Genf, Peter Sphener, Professor des Griechischen in Bern, Claudius Alberius, Dr. med., Professor der Philosophie in Laufanne, und den beiden Rathsherren Sam. Meyer von Bern und Ant. Marisins von Genf. — Das Colloquium wurde auf dem Schlosse zu Milmebelgart vom 21. bis 26. März 1586 gehalten. Beza hat die Führung eines

Brotofolls nicht erlangen können, daher machher der Streit über treue und untrene Darftellung desselben. Es erstreckte sich auf die Controverspunkte 1) das heilige Abendmahl, 2) die Person Christi, 3) die Bilder und Ceremonien, 4) die heilige Tause, und 5) die Gnadenwahl, da Beza, der eigentlich nur des ersten Punktes wegen gekommen war, auch diesem fünften nicht entgehen konnte, odwohl er es ernstlich versuchte und uur sehr ungerne ihn zuließ. Wie er gefürchtet, ließ sich dieser Punkt noch weniger als die übrigen mit halber Annäherung erledigen. — Beza erklärte sich bereit, von jedem Satze zu weichen, wenn aus der heiligen Schrift Bessers erwiesen werden könne, Andreä soll wie Luther in Marburg vorher gedußert haben, daß er in nichts von seinen Sätzen weichen wolle, und die reine Lehre schon in der Augsburger Consession für immer ausgemittelt seh. Auch das Ende erinnert an Marburg, indem Beza, die Disserenzen einstweilen aus sich beruhen lassend, die brüderliche Liebe begehrte, Andreä aber nur die sonstige gewähren wollte, was jener als beseidigend zurückwies.

Wie es geht, verbreiteten sich nachher parteiische Siegesbehauptungen, so daß gegen die Berabredung die Aften, im lutherischen Interesse, veröffentlicht wurden: Acta Colloquii Montisbelligartensis, Tübingae 1587, und gleichzeitig auch in deutscher Ausgabe, dann 1588 noch eine Epitome colloquii. — Gegen diese Darstellung vertheistigte sich Beza in der Respansio ad acta coll. M., Genevae 1587 und 1588, deutsch zu Heisbeutsch das publicitete Colloq. M. mit Berbesseungen — —." Beza bestreitet die Treue der herausgegebenen Acta. Eine württembergische Gesandtschaft erschien dann in Bern, Genugthung fordernd für die auch von Musculus behauptete Berkülschung,

ohne jeboch Eindruck zu machen.

Beim Colloquium gaben beide Theile ihre Lehr = und Behrfate einander zuerft fchriftlich ein, daher diefe Stude gemuin find, und Beza blog die beigebruckten Randgloffen Andrea's angreift, dann wurde mundlich darüber verhandelt, was die Tübinger Alten auf eine Beise wiedergeben, die von Beza ale Falfchung betrachtet wird. - In der Abendmahlslehre war man über mehrere Sate, wie schon zu Marburg, fo viel als einig: "daß das Abendmahl aus zwei Studen bestehe, ben Zeichen und bem Bezeichneten. Jene seben Brot und Wein, Diefes Chrifti Leib fur uns gegeben und fein Blut für uns bergoffen. Die Wohlthaten Chrifti, die im rechten Gebrauch bes Saframents liegen, feben bon Chriftus felbft nicht abgesondert. Zeichen und Sache feben durch fakramentliche Bereinigung zusammengefilgt. Die Zeichen seben niemals leer, in ihnen werbe die Sache immer dargereicht für Burdige und Unwürdige. In diesem Sinn fage man, der Leib fen in, unter und mit dem Brot ". - Bingegen blieb man getrennt in folgenden Buntten: die Württemberger halten dafür, "in der fatramentlichen Bereinigung seinen Zeichen und Sache wahrhaft und wesenhaft auf Erden zusammengefaßt, obwohl nicht räumlich, und wurden in eines jeden Mund gegeben." Die Anderen aber lehren, "Leib und Blut Chrifti fegen jest nur im himmel, deren Zeichen auf Erden, baher jene unferem Bergen, biefe unferem Mund gereicht werden. Mit, in und unter bebeute nur eine relative Bereinigung." - Einig war man ferner barin: "bie Zeichen, wie sie Jedem wilrdig ober unwürdig angeboten werden, werden auch bon jedem Mund empfangen, von würdigen jum Leben, von unwürdigen jur Berdammniß. Rur die geistliche Niegung durch den Glauben, den wirdig Rahenden allein eigen, wodurch fie die bezeichnete Sache empfangen, sey heilfam. Die Art, wie man fie empfange, sey unerforfchlich." - Richt einig ift man barüber: bag bie Burttemberger fagen, "Sache und Zeichen wurden bem Mund jedes Genießenden gleichmäßig überreicht, ben Untourbigen freilich jum Gericht"; die Andern aber, "bie Sache werbe nur ben Bergen angeboten und nur durch den Glauben geiftlich empfangen. Das Gericht tomme nicht bon einem Benießen der Sache ber, fondern bom ungläubigen Ausschlagen berfelben."

In der Lehre von Christi Berfon war man fo weit einig, "daß der ewige Sohn Gottes die menschliche Ratur angenommen in Einigkeit der Berson. Beide Ra-

twen sehen bei dieser Einigung nicht mit einander vermengt, noch eine in die andere verwandest. Jede Natur habe und behalte ihre Sigenschaften, und in alle Ewigkeit werden die der einen niemals die der anderen." — Weiteres aber blieb unvereinbart, da die Reformirten Ausdrücke, wie: Gott ist gekrenzigt, gestorben, todt, nur für versbale erklären, indem man der personlichen Einigung wegen sich so ausdrücke, die Person thue oder leide das, öster aber die Verson ungenau mittelst der Ramen bloß der einen Ratur bezeichne, wo etwas ausgesagt werde, das die Person gerade nach der andern Ratur thue oder leide. Dieses seh eine Art zu reden, denn niemals theile die eine Natur ihre Sigenschaften der andern mit. Die Wenschheit ist nie allmächtig. Die Wirttemberger Iehrten dagegen eine wirkliche Mittheilung den unenblichen Einigung.

In der Lehre von der Taufe erklärte Beza, die Taufe der Kinder seh heilig und nöthig als vom Herrn geboten, denn am Zeichen hange sakramentlich geeint die bezeichnete Sache, Bergebung der Sinden und Erneuerung. Obwohl nur den Erwählten die Seligkeit verheißen worden, seh die Taufe doch allen in der Kirche Gedornen zu ertheilen, weil es uns nicht zukommt zu richten, wer erwählt seh und wer nicht. Allen wird in der Taufe die Gnade angeboten, obwohl nicht Alle sie annehmen. Die Wirtzenberger aber lehrten, daß jeder mit Wasser Getauste auch zugleich mit dem Geiste gestaust werde. Nach Beza ist nicht Ermangelung, sondern Berachtung der Taufe Grund, einen von der Seligkeit auszuschließen; sie ist nur in uneigentlicher Redensart die Abwaschung der Sünde genaunt, genau gesprochen aber ein Zeichen und Unterpfand derzielben. Daher seh auch die Ertheilung der Taufe, als ein Stürt des öffentlichen Kirchendienstes, niemals der sogenannten Noth wegen Weibern und Privatpersonen zu gestatten.

Betreffend die Bilber in den Kirchen war man einig, daß die Kirchen bon papistischem Gösenwerk gereinigt werden mögen, daß Gemälde und Schniswerke zu den Mitteldingen gehören, alle ärgerlichen aund die zum Gösendienst reizenden aber beseitigt werden sollen; daß jedoch nicht Privatpersonen dieses eigenmächtig thun dürsen, sondern die Obrigkeit es ordentlich anordnen soll; daß das Wichtigste seh, durch die Predigt des Borts die Abgötterei aus den Herzen zu tilgen." — Weiter aber, was die Wirttemberger behaupteten, gaben die Anderen nicht zu, "daß Bilber und Gemälde gebührlicher Art in den Kirchen nützlich, daß man den Schwachgläubigen hierin große Schonung schuldig seh."

Am fchwierigsten wurde bas Gesprach über bie Gnabenwahl, auf welchen Bunkt als nicht verabredet Beza nicht eintreten wollte, ba vor Laien verhandelt derselbe nur fcower verftanblich ju machen fen. Berglichen hat man fich in ber beiberfeitigen Anertennung einer Gnadenwahl für die bestimmte Zahl derer, welche selig werden; aber die Barttemberger anerkannten keinen ewigen Rathschling auch ber Berwerfung und glaubten der Folgerung entgehen zu können, daß folglich auch die Zahl der Nichterwählten eine bestimmte fen. — Gerabe über biefen Buntt erfahren wir hier nichts bejonders Förderliches, weil der (Giefeler R. G. III. 2., S. 323.) inconsequente Standpuntt der Concordienformel einfach von Andrea beibehalten wird, Beza's Lehre aber diefelbe war, welche aus feinen Schriften befannt genug ift. Er hat nicht ermangelt, am Schluffe feiner gedruckten Antwort aus Luthers Schrift de servo arbitrio dasjenige abandenden, was die Lieblingsgedanken ber Reformirten enthält. Bergl. meine Gefchichte der reformirten Centraldogmen I. 402 f., das Mumpelgarter Colloquium betreffend ebenbaf. S. 501 f. und Schloffer im Leben Bega's; bie grundliche Biographie Beza's bon Baum ift leider noch nicht bis zu diefer Beriode fortgefest. - Brattifche Frucht hat bas Colloquium nicht gebracht, es fen denn die, daß die Spannung zwischen beiden A. Someizer. Confessionen noch größer geworben ift.

Muenscher, Wilhelm, Dr., zweiter Professor der Theologie und Confistorialrath zu Marburg, Inspettor der reformirten Geistlichkeit im Oberfürstenthum Bessen,

١

bald mit diefen und ihrem Bertreter, dem alten Bruder Tiburtius von Beißenfels, in erbitterten Streit versett. Beibe Theile hatten Anhanger in ber Stadt, boch überwog Minger's Gunft, indem fich die einflugreichsten Burger ber Stadt ihm zumeigten, ba fie von ber Sabsucht und bem Stolz ber Bettelmonche vielfach zu leiden hatten. Minzer zeigte fich damals auch noch in den Schranten der Mäßigung, insofern er fich dem Urtheil des Bischofs von Naumburg zu unterwerfen bereit erklärte und auch an Luther au seiner Rechtfertigung Briefe mit Ausbruden ber Anertennung und Bewunderung schrieb. Raum war dieser Rampf (Mitte 1520) beseitigt, so sah fich Minger in einen anderen berwidelt, der einen fchlimmen Ausgang für ihn nahm. An derfelben Marienkirche, an welcher Minzer angestellt war, wirtte schon einige Jahre vor ihm Dr. 30= hann (Sylvius) Wildenauer, aus Eger gebürtig, gewöhnlich Egranus genannt, gleich= falls als concionator. Diefer war zwar auch der Reform zugethan, aber er faßte fie mehr bon ihrer humanistischen Seite, und ging daher nur, so weit es die Opposition gegen die Unwissenheit der Monche galt, mit Minger auf gleicher Bahn. Im Uebrigen aber hielt er es mit den Bornehmeren in der Stadt und bot in seinem Privatleben manche Blogen dar; er war eitel, weltlich und zu paradoren Behauptungen geneigt. Minger tam balb mit Egranus in erbitterten Streit, ber schon im Robember 1520 bis au öffentlichen Betämpfungen auf der Ranzel ausartete. Das niedere Bolt schaarte sich um Minger und fah in ihm nicht bloß den firchlichen Reformator, sondern auch den Anwalt der unterdrückten burgerlichen Interessen. hier entwidelte Münzer zuerst sein bemagogisches Talent, welches in der damaligen Zeit allgemeiner Gahrung reichliche Ge= legenheit fand, fich geltend zu machen. Unter ber Bunft ber in Zwidau zahlreichen Tuchweber hatte Münzer namentlich einen Mann gewonnen, der auch später eine gewisse Beruhmtheit erlangte, Ritolaus Stord. Sen es nun, daß diefer durch Berbinbung mit den Sekten des benachbarten Bohmens oder durch Munger felbst in eine schwärmerische Richtung hineingezogen war, genug Storch bilbete balb den Mittelpuntt eines Kreises fanatister Anhänger, welche sich göttlicher Offenbarungen rühmten und biefe in geheimen Conventiteln und Wintelpredigten ausbreiteteten. 3molf Apostel und 72 Hinger wurden gewählt, Minger und Storch galten als ihr haupt. Dieje Bemegung gewam balb eine Ausbehmung, die über den in Keinliche Personlichkeiten ausar= tenden Streit mit Egranus weit hinausging; als daher letterer von Zwidau wich und nach Joachimsthal zog (April 1521), war die Ruhe in der Stadt keineswegs hergestellt. Minzer, dem wahrscheinlich die untergeordnete Stellung als Praditant an der Marientirche nicht zusagte, wußte sich eine einflufreichere zu verschaffen, indem er sich in die Predigerstelle an der Kirche zu St. Ratharina eindrängte. hier regte er in Berbindung mit dem ihm gleichgefinnten Magifter Loner bas Bolt gegen einen Briefter gu Marienthal, Namens Nitolaus Hofer, ber Munger öffentlich angegriffen hatte, auf, fo daß diefer mit Lebensgesahr sich flüchten mußte (Dezember 1520). Als jener dieferhalb von dem bischöflichen Offizial nach Zeit zur Berantwortung citirt wurde, wagte er es, ben Offizial öffentlich von der Ranzel nach Zwidau zu citiren (ben 13. Januar 1521). So fehr auch Freunde Münzer's ihn zu warnen suchten und der große Anhang, ben er im niederen Bolle hatte, bem Rathe Rudfichten ber Schonung auferlegte, so ging er den einmal eingeschlagenen Weg mit wuthendem Trope weiter; er ließ Schmähgedichte über den abwesenden Egranus an die Rirchthuren anschlagen, und dieß war die Urfache, daß der Rath nach Untersuchung der Sache ihm den Urlaub gab. Er blieb aber nichtsbestoweniger in ber Stadt und regte die Anchknappen zu formlichem Aufruhr an. Da griff der Rath energisch ein; 55 der Rädelsführer wurden gefangen gefest, ein großer Theil ber Uebrigen verließ die Stadt, Milnger mit ihnen. Erst jett ward die Ruhe hergestellt, besonders auch dadurch, daß der Rath auf Empfehlung Luther's den Ritolaus Sausmann, bisher Pfarrer in Schneeberg, jum Pfarrer an ber Marienfirche ernannte. Doch blieb Storch mit feinen Anhängern in der Stadt, und erft zu Beihnachten 1521 erwedten fle die Aufmertfamteit bes eifrigen Sausmann, und er beranloste ihre Entfernung aus der Stadt. Es ist bekannt, wie diese Schwärmer unter dem Ramen der Zwidauer Propheten in Wittenberg ihr Heil versuchten und auch eine Zeit lang daselhst Anklang fanden. (Bgl. über Münzer's Aufenthalt in Zwidau: Doseriptio urdis Oyanesso von Laurentius Wilhelm, herausgegeben von Todias Schmidt. Zwidau 1683. S. 90. 215—217.)

Münger schied in Gemeinschaft mit Markus Thoma Ende April 1521 von Zwidau und fcweifte junachft eine Zeit lang im mittleren Deutschland umber, um des Wortes willen, wie er an einen Freund schreibt. (Bergl. Seibemann, Thomas Münzer, S. 122.) Seine bisherige Wirtsamkeit hatte ihm schon eine gewisse Berühmtheit erworben, und die Elemente ber Bewegungspartei schlossen fich ihm an. Bu Anfang bes Septembers finden wir ihn in Bohmen wieder und zwar zunächst in Saat. Diefer Ort, an bem eine Gemeinde der bohmischen Brüder (bamals Bicarden genannt), aber auch andere Setten Bohmens ihren Sit hatten (vergl. Gindely, Geschichte der bohmijden Brüder L G. 17. 44. 49. 93. 167. 197.), bot gewiß fibr Minger einen geeigneten Boden zu weiterem Birten bar. Rach Bohmen war damals ichon der Ruf bon Luther's Wert gedrungen und hatte lebhafte Sympathien erwedt. Alle verschiedenen Barteien hofften auf eine neue, durch beutsche Mitwirtung zu bewertstelligende Erhebung; Münzer war deshalb willsommen und scheint zu weiter gehenden Planen sich angeboten zu haben. Benigstens finden wir ihn im November 1521 in Brag öffentlich mit einem in schwälstiger Sprache abgefaßten Manifest an die Böhmen auftreten (abgedrudt im Anabaptisticum et enthusiasticum Pantheon u. f. w. 1702, und berbeffert bei Seidemann, S. 122). Man ertennt in dem Aufruf fcon die wefentlichften Grundzüge der später in mehreren Druckschriften ausgebildeten Lehren Münzer's. Prag bot indeß nicht den geeigneten Boden für folche Raditalreformen dar, wie sie Manger im Sinne hatte. Die dort herrschenden Caliptiner bewachten jeden derartigen Berfuch eiferfüchtig, stellten ben neuen Ankömmling unter scharfe Aufficht und veranlagten feine Entfernung. Munger begab fich bemmach bon Reuem auf die Wanderschaft, er durchstreifte die Mart Brandenburg und fand fich Anfang 1522 in Wittenberg ein, wo unter Karlstadt's Anführung und dem Beistand der Zwidauer Propheten eine gangliche Auflösung aller bestehenden tirchlichen Berhältnisse sich vorbereitete. (Bgl. Salig, Sistorie der Augsburgischen Confession, III. S. 1099.) Dowohl er mit Melanchthon und Bugenhagen in Berbindung trat, fo führte ihn doch Gleichheit des Strebens und innerer Gesinnung mehr zu Karlstadt bin. Mit ihm fchloß er bon nun an einen bauernden Freundschaftsbund, der burch die Entfernung Rarlftadt's von Wittenberg nur um fo fester begrundet murbe. Das Auftreten Luther's in Bittenberg mußte Minger überzeugen, daß in seiner Rabe filt ihn tein Boben fernerer Wirksamteit fen; er entfernte sich alfo von Wittenberg bald und scheint zunächst nach Rordhausen gezogen zu febn. bier knüpfte er mit allen Elementen ber für ben Augenblid versprengten Bewegungspartei Berbindungen an, und burch diefe gelang es ihm, ju Oftern 1528 in Alftedt in Thuringen eine Pfarrstelle zu erlangen. Die Gemeinde scheint ihm unbedingt ergeben gewesen zu sehn, sein Amtsgenoffe Simon Saferit (vergl. über ihn Sagen, Deutschland's litterar. u. relig. Berf. im Reformatonszeitalter, 1844. III. S. 114) stimmte in den gleichen Ton ein, so ward es Minzer nicht schwer, den Gottesdienst gang nach feinen Ibeen neu zu ordnen. Er gab bariber eine Schrift heraus, welche zeigt, daß er damals noch ziemlich gemäßigt verfahren ift. (Ordnung und berechunge des Teutschen ampts zu Alftadt durch Tomam Minger seelwarters um borgangen Ofteren auffgericht, 1523.) Die Kindertaufe war beibehalten, eben fo manche Ceremonien, die keineswegs in der Schrift erwähnt find. Bald darauf vervollständigte er diefen erften flüchtigen Berfuch an liturgischen Aenderungen burch awei ausführlichere Schriften über denfelben Gegenstand (Deutsch-Svangelisch Mefie, Alftebt 1524. — Deutsch tirchenampt . . . Alftebt). Indeffen war es Münger nicht barum zu thun, sich auf bie befcheidene Birkamteit eines Pfarrers zu befchränten; bei der Gahrung ber Zeit und

-

1

٦

1

٦

unterftlitt von eifrigen Anhangern weit und breit, gingen feine Plane auf weiter gehenben Umfurz der bisherigen Berhaltniffe. Bornehmlich galt fein Streben jest, Luther's Anseben, das ihm am meiften entgegenstand, zu fturzen. Er war defthalb unermitdlich thatig, durch geheime Boten, die ab und zu gingen, sich des Einverftandniffes Gleichgefinnter zu verfichern. Ein wesentliches Mittel ward ihm babei die Errichtung von Binteldrudereien in Ellenburg, Jena und Alstedt, die bald eine zahlreiche Renge von Flugschriften in die Welt fandten. Gine folde Thatigfeit tounte nicht lange verborgen bleiben. Luther, burch die Borgange in Wittenberg gewarnt und auf den Geift bes Aufruhrs, der fich überall tund gab, aufmertfam, wurde insbefondere durch den Schöffer in Alftedt, Bans Zeys, bon den Borgangen dort genauer unterrichtet und faumte nicht, gnerft Munger felbst zu warnen, auch ihn zur Berantwortung befonders über die eigenmächtigen Aenderungen des Gottesdienstes nach Bittenberg einzuladen. Minger weigerte fich aber, zu erscheinen. Run wendete fich Luther durch Spalatin an den Ruxfürsten Friedrich von Sachsen. Dieser zögerte lange, seiner Abneigung zu entschiedenen Makregeln gemäß, ehe er sich zum Einschreiten gegen Munzer bewegen ließ; ja vielleicht war es feine eigene Beranftaltung, die ihn dahin führte, Minger felbst zu horen. Bu Anfang des Jahres 1524 fand er fich mit seinem Bruder, dem Bergog Johann, auf bem Schloffe zu Alftedt ein, und dort hielt Münfter eine Predigt vor den Fürften, die er bald darauf durch den Drud befannt zu machen fich beeilte. (Außlegung bes andren unterscheyds Danielis beg propheten gepredigt auffem fchlos ju Alftet bor den tetigen theivren herzogen u. vorstehern zu Sachsten durch Thomam Minter biener bes wordt gottes. Alftebt 1524.) Sie enthält neben einer Bertheibigung feiner auf gottlichen Offenbarungen ruhenden Lehrtveise die Aufforderung an die Fürsten, mit Gewalt und ohne Schonung die Gottlosen auszurotten. "Laffet die Uebelthater nicht langer leben, die uns von Gott abwenden." "Die Gottlosen haben kein Recht zu leben, allein, was ihnen die Anserwählten wollen gonnen." Bang befonders gilt dieß benen, Die noch am alten papistischen Govendienst hängen. "Daß die Apostel ber Beiben Abgötter nicht verftort haben, antwort ich also: daß St. Betrus ein furchtsamer Mann war. Galat. 2. hat er mit den Beiden gehenchelt; er war aller Apostel Figur." Diejenigen, welche fich auf die Butigleit Chrifti berufen, nennt er heuchler, wobei nicht undentliche Anfpielungen auf Luther bortommen. "Es ift ein rechter, apoftolischer, batriarchalischer und prophetischer Beift auf die Gefichte warten und dieselbigen mit schmerzlicher Betrübnif übertommen. Darum ift's nicht Bunder, daß fie Bruder Maftschwein und Bruder Sanfteleben berwirft." Daß er hochfliegende Plane im Sinne habe, dentet er bentlich an. "Ich weiß fürwahr, daß der Beift Gottes jest vielen auserwählten frommen Menschen offenbart eine treffliche, unüberwindliche zufünftige Reformation, (die wird) bon großen Rothen fenn, und es muß bollführt werden, es wehre fich gleich ein Jegs licher, wie er will."

Diese Predigt ward bald nach ihrem Drud Luther zugeschickt und enttäuschte ihn völlig über den Geist des Mannes, der früher jeden Antheil an den Zwidauer Unzuhen abgelängnet hatte; (Seidemann, S. 119; der Brief Münzer's an Luther ist vom 9. Juli 1523. Hierbei seh bemerkt, daß Luther's Aeußerung im Briefe an Spalatin (de Wette II, 201) vom 29. Mai 1522: Egisse radioes suas dogma Thomae de daptismo inkantium altissime, scio, nicht auf Münzer zu beziehen ist, wie de Wette und Seidemann annehmen, sondern auf Marcus Thomae, den Gesährten von Nitolaus Storch, der als gelehrter Hauptrepräsentant des Anabaptismus galt. Münzer hat die Bestreitung der Lindertause niemals, am allerwenigsten schon 1522 in den Borzbergrund gestellt). Da gleichzeitig Karlstadt seine Bilderstürmerei in Orlandinde begann und ebenso wie Münzer in zahlreichen Ornasschriften die vorhandene Ansregung verzmehrte, so gab dieß Luther Beranlassung, deim herzog Johann darüber Klage zu sichte Ben Brud der Münzer'schen Schristen untersagt und er zu gleizcher Zeit (im Rai 1524) nach Weimar zur Berantwortung gerusen, doch mit der

Politizer 105

Warmung vor weiterem Aufenhrpredigen wieder entlaffen. Dieß hatte aber so wenig Exfola, daß er fchon im Juni 1524 das ihm unbedingt anhängende Boll zu einem Berfibrungszug gegen eine Rabelle in Malberbach bei Alftedt, wo ein wunderthätiges Marienbild zahlreiche Wallfahrer herbeizugiehen pflegte, aufmunterte. Das ftfirmende Boll verbraunte die Kapelle unter allerlei Unfug gegen die Bilber. Münzer's Anhang erfchien jest politisch gefährlich, um so mehr, da er sich nicht begnügt hatte, bloß durch Predigten und Schriften zu wirten, sondern auch einen Beheimbund zu organistren anfing, der auf Ausrottung des Papismus und Abschaffung jeder obrigkeitlichen Gewalt ansging. Seine Anhänger zeichneten fich durch eine eigene Tracht und lange Barte ans. So ward Münger jum zweiten Male am 1. August nach Beimar bor die Fürsten bon Sachsen und ihre Rathe gur Berantwortung gezogen. Darf man einer alten Radricht tranen (Ein nutlicher Dialogus ober Gefprechbuchlein zwischen einem Minterichen Schwärmer und einem Evangelischen frommen Bauer, die ftraff ber auffrurischen Schwermer ju Frankenhausen geschlagen, betreffend. Bittenberg 1525, Bb. III. 6.), jo spielte er bei diefem Berhor eine fo Magliche Rolle, daß ihn die Stallbuben verbohnten und ihm nachriefen: Siehe, Münger, wo ift nun bein Gott und bein Geift? In Folge dieser Berhandlung mußte er Alstedt verlassen, und es zeigte sich dabei, daß ibm bort mir bas niebere Bolt angehangen hatte, bem gerabe mehrere Burger ber Stadt hatten auf seine Entfernung gebrungen.

Dit ber Entfernung von Alftedt beginnt ber zweite Abschnitt feines Lebens, ber ihn bald feinem berhängnifivollen Ende zuführte. Minger ging von Alftebt noch Anfangs August 1524 nach Milhlhaufen in Thirringen, und er war ichon bort, als ein Brief Enther's ben Rath der Stadt bor ihm wornte (vom 14. Aug., De Bette II, 586; bgl. Bolghaufen, Beinrich Pfeifer und Thomas Minger in Milhihaufen, in Ab. Samibt's Reitschrift für Geschichtswiffenschaft. IV. 1845. S. 365 - 394. 374). Sier in Muhlhaufen, einer freien Reichsftabt, hatten Minger'fche Emiffare ben Boben fitt eine Wirtsamteit in feinem Sinne bereitet. Reben anderen wirtte dort besonders ein ans ber Cifterzienserabtei Reiffenstein entlaufener Monch Beinrich Pfeifer, sonft Schwertfeger genannt. Durch diesen und andere in gleichem Sinne wirkende Boltsauf. wiegler war erft gang bor Rurzem eine friedliche Revolution in der Stadt vollzogen, welche die frühere aristokratische Regierung ber Stadt in eine mehr demokratische umgewandelt und zugleich ber tirchlichen Reform die breitefte Bafis verschafft hatte. Milnger hatte mit Bfeifer ohne 3weifel schon fruber Berbindungen angefnubft und beibe, vereint begannen nun den Rampf gegen Luther. Minger schrieb mehrere Schriften, in benen fich ein wathender haß gegen Luther ausspricht, ben er mit Recht als denjenigen ertounte, der seinem Treiben die größten Hinderniffe in den Weg gelegt hatte. tratte emplosung bes falichen Glaubens ber ungetretven Belt, durch gezeugnus bes Enangeliens Luce, vorgetragen ber elenden erbermlichen Christenheht gur innerung jres irfals. — Exechie am 8 Cap. Thomas Milntser mit dem Hammer. Milhausen 1524. - Hochverursachte Schutzrede und antwort wider das Geiftlose Sanfft lebende fletich an Wittenberg, welches mit erklarter wenge, durch den diepstal der heiligen schrift die erbermdliche Chriftenheit, also gang jämerlicher besudelt hat. Thomas Münger, 211ftedter.) Lettere Schrift, veranlaßt durch Luther's Schreiben an die fächfischen Fürften, fich bem aufrührerischen Geifte zu widerfeten (vom 24. Ang. 1524), war in Rurnberg gebrudt worden, wohin fich Munger nach turgem Aufenthalt in Muhlhaufen begeben hatte. hier überhauft er Luther mit ben wuthenbsten Schimpfreden, nennt ihn bie bentiche, babylonische Frau, Jungfer Martin, Erzheibe, Erzbube, Dottor Lubibrii, Dottor Laner, Bittenbergischer Babit, tudifcher Rulfraber, Bafilist u. f. w. — Seine Entfernung von Mühlhausen hatte übrigens nicht in der Unficherheit seines dortigen Aufenthaltes seinen Grund (wie Seibemann S. 46 andeutet), sondern ohne Zweifel in der Absicht, auswärts fich verftartte Bundesgenoffen zu verschaffen. Der Rath in Rurnberg war aber aufmertsam gemacht auf bas Treiben solcher Manner, und dieß verans

lafte Minger, nach furzem Bertveilen fich zu entfernen. Er begegnet und junichft wieber am Gibe bes Jahres 1524 in Bafel, wo er mit Delvlanpab in Berkhrung tritt. Behricheinlich jog ihn babin ber Ruf größerer Freiheit, ben bie Schweigerftabte genoffen, wenn er nicht eine von ben wiedertfinferischen Bewegungen Rachricht erhalten hatte, die nur diefe Zeit in Burich und ber Umgegend ausgebrochen waren. Detolanbad, der von ihm noch nichts wufte und dem er fich als ein um des Svangelimms willen bertriebener Prebiger borftellte, troffete ihn und empfahl ihm Gebald im Beiben. (Bgl. Bergog, Leben bes Defolampad, 1843. II. C. 270.) Minger fcheint inbef in Bafel feinen Boben für seine Birtfamteit gefunden zu baben. Dem ohne bag er sich dort sonst bemerkbar gemacht, tritt er bald darunf in Klettgan und Hegan und in der Graffchaft Stuhlingen auf und verweilt einige Bochen in Grießen, wo er in Berbindung mit den einflufreichen Barteihauptern des dort fich vorbereitenden Banermanfruhes ericheint. (Bgl. Bullinger, adv. Anabaptistas, Tigur. 1560, G. 2.) Db er mit Balthafar Submeier, ber um diefe Zeit (Ott. 1524) in Balbohnt feine bemagogifch-wiedertauferifche Birtfamteit entfaltete, in nahere Berahrung getreten, ift bei ber inneren Berwandtschaft Beider wahrscheinlich, obwohl nicht ausdrücklich bezeugt. selbst fagt in dem Bekenntnig vor seiner hinrichtung (Seidemann, S. 152), daß er bort etliche Artitel aus dem Evangelium angegeben habe, wie man herrschen soll, daraus fürder andere Artikel gemacht, doch habe er die Emporung dort nicht gemacht, inbem fie bereits aufgestanden gewesen seinen. Wenn man bierans auf Minger's Antorschaft der betannten zwölf Artitel der Banernschaft geschloffen hat, so ift schon von verfchiebenen Geiten (vgl. Benfen, Geschichte bes Bauerntrieges in Offranten, 1840, S. 65) bas Untvahrscheinliche bieser Annahme nachgewiesen worden. Jene Artikel erfchienen erft im Marg 1525, und zwar zuerft in Schwaben, also zu einer Zeit, als Munger schon langft nicht mehr in jenen Gegenden weilte. Ihr Berfuffer ift vielmehr höchft wahrscheinlich ber ehemalige pfalzgrufliche Rungler Fuchsfteiner (vergl. 38rg, Deutschland in ber Revolutionsperiode von 1522-1526. 1851. S. 180-184).

Minger verweilte nicht lange in Subbentschland; er fand ohne Zweifel bie Berhältniffe dort nicht fo angethan, daß er eine große Rolle bafelbst zu spielen hoffen burfte. Sprache, Sitten und politifche Buftande gaben ber bortigen Bewegung einen so eigenthümlichen Lotaltaratter, daß ein Fremder dort nur höchstens in zweiter Linie etwas gelten kounte. Münzer aber wollte, wo er war, allein herrschen. Er ging deßhalb bald wieder fort, und schon Anfangs Dezember 1524 (vergl. Schmidt a. a. D. S. 376) finden wir ihn in Gemeinschaft mit Pfeifer wieder in Muhlhausen. zahlreicher Saufe von Burgern und Bauern, Ginheimischen und Fremden ichlok fich ihnen an und hinderte den Rath am energischen Ginschreiten. "Der Alftebter war in ber Stadt und predigte und hatte einen großen Anhang ober Bulauf. Bo er auch auf ber Strafe von Jemand gefragt warb, fo hatte er auch fein Buch bei fich, feste fich nieder und lehrte öffentlich alfo, daß fehr viel Boltes ihm allenthalben nachlief. Seine Lehre war von der außerlichen Freiheit wider die Obrigfeit und ben Abel. Berdeutschte bie lateinischen Responsorien, Messe und andere Gefange, lief auch beutsche Mefbucher schreiben und bruden, wie ihrer allhier noch viele vorhanden gewesen find bor wenig Jahren." Bald war die Stadt fast ganglich in den Banden dieser beiden Boltsführer. Die angesehensten Burger und Rathsberren verließen die Stadt. Die Folgen zeigten fich junachft in gewaltsamer Aufhebung und Zerfibrung der Monches und Ronnentlofter, sobann in der Abbrechung der Altare und muthwilliger Zerstörung der Bilber in ben Bu Fastnacht 1525 erwählte bas Bolf Minger zum Pfarrer an ber Marienfirche mit Bertreibung ber rechtmäßigen Beiftlichen. Der Rath mußte Alles gefchehen laffen, ja fogar in seine eigene Auflbfung willigen, die Pfeifer und Minger auf einer allgemeinen Bollsberfammlung am 15. März beantragten. Es ward num ein neuer fogenannter ewiger Rath eingefest, in ben nur Anhanger Minger's gewählt wurden. Best traten bie Folgen des von Minger schon seit seinem Alftebter Aufenthalte geschafs



Minaer 107

fenen und jest mit verftärktem Eifer gehflegten Bundes immer deutlicher hervor. in Sabbeutschland und Franken in vollen Flammen ausgebrochene Bauerntrieg regte die fanatischen Anhänger Minzer's zu gleichen Bestrebungen an. Ranbzüge zur Zerstörung bon Ribfiern und Schlöffern wurden unternommen und meistens bei ber Schwäche ber Rur die Edellente, welche Minobrigkeitlichen Gewalt ohne Widerstand ausgeführt. ger's Bunde beitraten, wurden geschont, mußten aber Beiftand an Baffen und Mamschaft zum Angriff und zur Bertheidigung geloben. Der Bauerntrieg in Thuringen gewann fo einen von dem suddeutschen berschiedenen, fozial - theofratischen Rarafter. war das gange westliche Thuringen, das Sichsfeld bis tief in den Ober = und Unterharz in offener Emporung; Mittelpunkt blieb aber Mihlhaufen. Dier inden zeigten fich balb Reime immerer Spaltung unter ben beiben Parteihauptern Manger und Pfeifer. Bener fuchte ber Bewegung mehr Plan und Ginheit ju geben, mahrend biefer nur seinen augenblidlichen Bortheil im Auge hatte und von den prophetischen Eraumen Minger's nichts wiffen wollte. Dieser Zwiespalt beschleunigte die Ratastrophe, die bem tollen Greuel ein Ende machte. Die Fürsten, besonders die Bergoge Georg von Sachsen und Deinrich von Braunschweig und ber junge Landgraf Philipp von heffen, ermannten fich und zogen bem bedrängten Grafen Albrecht von Mansfeld an Hile. Die Stadt Frankenhausen, im Besits ber aufrührerischen Bauern, wor in Unterhandlungen mit dem Grafen Mansfeld getreten und stand im Begriff, sich mit ihm zu einigen. Milmzer hörte bavon und jog fogleich in Folge einer ihm gewordenen Offenbarung mit zahlreichen Schaaren bewaffneter Bauern der Stadt zu Bulfe, jede Bu gleicher Zeit war aber bas fernere Berhandlung mit dem Grafen widerrathend. heer der verbundeten Fürsten herangezogen und forderte die zur Unterwerfung geneigte Bauernschaft auf, den Thomas Münzer sammt seinem Anhange lebendig zu überant-Minger fühlte bas Bebenkliche seiner Lage und bot die ganze Rraft feiner Beredtfamteit auf, um die Gemuther zu energischem Widerstand zu entflammen. Angengenge jener Scene, der Biedertaufer Bans But, welcher fpater (1527) ergriffen mb zu peinlichem Berhör gebracht wurde, gibt darin folgende Schilderung von dem Borgange (vergl. Jörg a. a. D. S. 741): "Der Münzer hatte am Sontag (es war Sountag Cautate, der 14. Mai) zubor, als die Bauern am Montage danach geschlagen worben waren, zu Frankenhausen unter Anderm gebredigt: Gott ber Allmächtige wollte jeto die Welt reinigen und hatte ber Obrigfeit die Gewalt genommen, und folde Bewalt ben Unterthauen gegeben, und die Obrigfeiten wilrben schwach werben, wie fie dem fowach waren, und die Obrigkeiten wurden fie bitten, aber fie follten ihnen keinen Glauben geben, bem fie wilrden ihnen keinen Glauben halten und Gott ware mit ihnen, den Unterthanen. Denn die Bauern hatten an jedem Fahnlein einen Regenbogen gemalt geführt und getragen, und hatte der Minger auf foldjes weiter angezeigt: bas (vermeint den Regenbogen) ware der Bund Gottes, und also den Bauren drei Tage nach einander bon ber Schlacht obgemeldtermaßen gepredigt. Bare allwegen ein Regenbogen am himmel um die Sonne gesehen worden; benfelben Regenbogen ber Münger ben Bauern gezeigt und fle getroftet, und ihnen angezeigt: fle feben jeto ben Regenbogen, den Bund und das Zeichen, daß es Gott mit ihnen haben wollt; fie sollten nur herglich ftreiten und ted fenn; und er, Sut, hab zu bemeldter Beit folden Regenbogen auch gefehen." Melanchthon in feiner balb barauf erschienenen hiftorie Thoma Minber's (Balch, Luther's Werke, XVI. S. 199) fligt hinzu, Minzer habe gefagt, er wolle alle Budfenfteine in Ermel faffen, die fie gegen die Bauern ichiegen wurden. Schlacht, die am folgenden Tage erfolgte, ward durch die hinterlistige Ermordung eines von den Fürsten zum Unterhandeln abgeschickten Ebelmannes beschleunigt, und endete mit ber ganzlichen Rieberlage ber Bauern. Minger, ber fich nach Frankenhausen fluchtete, ward trot feiner Bertleibung ertannt und querft in Gefangenschaft nach Schloß Belbrungen geführt. Bon hier schrieb er am 17. Mai noch einen beweglichen Brief an die Dublhauser, worin er fie gur Besonnenheit mahnte, ohne indeg besondere Reue

über sein Beginnen zu erkennen zu geben; er empfahl ihnen zugleich sein Weib und Kind. Später, nachdem Mählhausen sich ergeben und an den Aufwehrstiftern strenge Strafe geübt war, ward auch daselbst Münzer und Pfeiser hingerichtet. Während letzterer bis zuletzt die gewohnte Berstodtheit beibehielt, zeigte sich Münzer verzagt; er nahm das Abendunahl nach katholischer Weise, wie es der Herzog Georg verlangte, und war auf dem Nichtplat vor Todesangst nicht im Stande, den Glauben herzusagen.

Minger's Geistedrichtung steht nicht isolirt in seiner Zeit, hat aber ihre Burgeln in ber alteren Denftit. Biewohl er mer geringe theologische Remtniffe befag, fo führt er boch felbst an, daß ihm die Schriften bes Abtes Joachim bon Floris, bes Guso und Tauler nicht unbefannt geblieben. Go weit fich aus feinen wenigen, in schwalftiger Sprache geschriebenen Buchern und seinen verworrenen Ibeen ein aufammenhangendes Bange von Borftellungen entnehmen lagt, läuft baffelbe auf folgendes hinaus. tom junachft, wie alle Myftiter, die unmittelbare Gemeinschaft des Menschen mit Gott im Gegenfat gegen die gelehrte Theologie und außerliche Renntniß der heil. Schrift. Diese unmittelbare Gemeinschaft thut fich tund in Gesichten, Traumen und Offenbarungen. Dief war ber Punit, an welchem gunachft fein Gegenfat ju Luther flar wurde. Als diefer die Abhangigkeit jeder subjektiven Erfahrung des Glaubens vom geschriebenen Borte Gottes geltend machte und die borgeblichen Offenbarungen ber 3micauer Bropheten für Eingebungen des Satans ausgab, vertheidigte Münzer fie auf's Eifrigste. "Solche Schriftgelehrte", fagt er, "die da öffentlich die Offenbarung Gottes langnen, fallen dem heil. Geift in sein Sandwert, wollen alle Welt unterrichten, und was ihrem unerfahrenen Berftande nicht gemäß ist, bas muß ihnen alsbald vom Teufel sehn, und find boch ihrer eignen Geligkeit nicht verfichert" (Anslegung des Daniel, 1524, Bb. 1.). Doch will auch Munzer nicht jedwede Offenbarung für gultig anerkennen, er macht ein besonderes Rennzeichen gottlicher Eingebung geltend, was seiner gangen Myftit einen eigenthumlichen, bufter melancholischen Rarafter gibt. Es foll numlich ein Geift tiefer Betrübnig, innerer Angst und Zerknirschung (convulsio) in der Seele senn, wenn sie bie Offenbarung empfangt. Die Seele foll aller fleischlichen Luft enthoben fenn, - in feiner Sprache entgrobet, -, bann erft tann fie zur rechten Furcht Gottes tommen. "Die Furcht Gottes ift uns hoch von nothen; fie muß aber rein fenn, ohne alle Denfchen : und Rreaturenfurcht. Denn gleich fo wenig, als man feliglich zweien Berren dienen mag, so wenig mag man auch Gott und Kreaturen seligiich filrchten. Gott mag sich auch über uns nicht erbarmen, es sey denn, daß wir ihn aus ganzen Berzen allein fürchten." (ebendas. Art. 4.). "Unsere Gelehrten verwickeln bie Ratur mit ber Gnabe ohne allen Unterschied. Sie verhindern dem Wort seinen Gang, welcher vom Abgrund der Seele herkommt. — Run fragst du vielleicht, wie kommt es dem in's Berg? Antwort: Es kommt von Gott oben hernieder in einer hohen Berwunderung. — Und welcher Mensch dieses nicht gewahr und empfindlich worden ift burch das lebendige Besengniß Gottes, ber weiß von Gott nichts grundliches ju fagen, wenn er gleich hunderttaufend Bibeln hatte gefreffen. Daraus mag ein jeglicher wohl ermeffen, wie fern bie Welt noch bom Chriften Glauben fen. Soll num ber Menfch bes Bortes gewahr werben und baff er fein empfindlich feb, fo muß ihm Gott nehmen feine fleischliche Luft, und wenn die Bewegung bon Gott fommt in's Berg, bas er tobten will alle Bolluft bes Fleifches" (ebenbaf. Bb. 3.). Diefen Buftand, in welchem Gott ber Seele fich nahet, neunt er auch Langeweile, Studirung, Berfuchung, ausgetrutte Emplogung, und er ift unerschöpflich, wenn er barauf zu reden tommt, fo daß man wohl fieht, er beidreibt bantit wirflich erfahrene Geelenguftanbe. Bergl. Geibemann G. 58 - 59. Statt mun aber, wie andere Dhiftifer, biefen Buftand als eine Borbereitung jum bollen Bemeinschaft mit Gott an betrachten, bleibt Minger bei ihm als Mehen und gestaltet bemnach auch seine Borftellung bon Christus. benbe und Bilgenbe, bem gleichformig ju werben in Christenberufs ift. "Nullus mortalium cognoscit doctrinam vel Christum an mendax vel verus ait, nisi sua voluntas conformis crucifixo sit." (Bgl. Seidemann S. 120.) Ein Bedürfniß nach innerem Frieden und ftillem Gemiß ber vergebenden Liebe Gottes scheint Münzer nicht gefühlt zu haben. Die Gleichheit des Leidens mit Chrifto bringt schon an und für fich die Rechtfertigung des Menschen vor Gott mit fich, und so mußte ihm Luther's Rechtfertigungslehre als eine fcwere Beeintrachtigung bes driftlichen Ernftes erscheinen, ber ftrenge Afcefe und Weltentsagung fordert. Aber auch die objektive Bedeutung der Berson Christi hatte in seinem Gedankenzusammenhang ihren Halt verloren; er galt ihm nur als Borbild bes bochften Leidens, und er fagt geradezu: "ber Menfch ertennt, bag er feb ein Sohn Gottes, und Chriftus feb ber oberfte in ben Sohnen Gottes; wenn bas alle Anserwählten find von Gnaden, bas ift er von gottlicher Natur. Es fet dann, daß der Menfch alfo ferne tomme in die Empfindlichteit göttlichen Willens, ift es nimmermehr möglich, daß er wahrhaftig wieder an den Bater ober Sohn ober heil. Geift glanbe." (Bgl. Seibemann S. 61.) — Dag Minger mit diefen Ibeen fich in ben barteften Begenfat gegen bie tatholifche wie die lutherifche Anfchaunng geftellt fand, leuchtet leicht ein. Ram dazu, daß eigene Schickale wie eigener Ehrgeiz ihn eine Beit lang auf die Bobe eines Sauptes einer großen Bewegnng geboben hatten, fo tonnten die verderblichen Birtungen feines wilden Fanationus nicht ausbleiben. Weitaussehende politische Bline barf man aber bei ihm nicht fuchen, dazu war er viel zu sehr Schwärmer und in Borurtheilen einer niedrigen Bilbung befangen. Satte er im Mittelalter gelebt, so würde sein Geist gewiß in den bizarren Formen katholischer Ascese einen geeigneten Spielraum zur Wirkfamkeit gefunden haben und es hatte ihm dam nicht an Bewunderung und Anertennung gefehlt.

Minger's Leben ift oft beschrieben. Schon Delandthon fdrieb: Die Biftorie von Thome Minter des ansengers der Döringischen uffrur, 1525. — Christ. Guil. Aurbachii dissertationes oratoriae de eloquentia inepta Thomae Munseri, von Minjer's narrifcher Berebfamteit, Bitemberg 1716. - Lofcher, dissertatio de Muntzeri doctrina et factis, Lips. 1708. - Strobel, Leben, Schriften und Lehren Thoma Manter's, bes Urhebers des Bauernaufruhrs in Thuringen. Nurnb. u. Altborf 1795. - A. v. Baczto, Thomas Minger; beffen Charatter und Schidfale. Salle n. Leibz. 1812. — Seibemann, Thomas Minger. Gine Biographie. Dresden u. Leibzig 1842. — S. Leo, Thomas Minger. Ein Bortrag. Berlin 1856. (Evangel. Kirchenzeitung 1856. S. 293). - Duellen: Rapp, Rachlefe nützlicher Reformations-Urbunben. II. 613. - Chprian, Reformations-Urlunden. II. G. 339. - Luther's Werle (Balch.). XVI. 4 ff. 171 ff. — Behandlungen: Sebast. Frant, Reger-Chronik S. 187. — Seckendorf, histor. Lutheranismi I, 118, 156. etc. — Sleidanus de statu etc., lib. V, 1. - Arnold, Rirchen = und Reperhistorie, 1740. I, 629. 674. - Otting, Annales anabaptist. 1672, p. 4. 6. 16. 42. - Rante, beutsche Geschichte im Zeitalter ber Reformation. II, 187. 192. (185.) 215. 225.

Muhammed, f. am Schluß biefes Banbes \*).

Martin V.

Wuratori, Ludovico Antonio, ein bertihmter italienischer Historiker, Theosoge und Philologe, wurde den 21. Ottober 1672 zu Bignola im Wodenessischen geboren, erhielt seine wissenschaftliche Bildung in dem Jesuitencollegium und der Universität zu Modena, wo er Philosophie, Rechtswissenschaft und Theologie mit großem Fleiß studirte. Bater Bacchini, Bibliothetar des Herzogs von Modena, leitete ihn zu geschichtlichen Untersuchungen an und lehrte ihn alte Handschriften lesen. Schon in seinem 20. Jahre als ein Bunder von Gelehrsamkeit angestaunt, wurde er in seinem 22. Jahre von dem Grasen Karl Borromeo zum Conservator der ambrostanischen Bibliothet in Mailand berusen. Bor seinem Abgange von Modena promodirte er zum Dottor beider

<sup>\*)</sup> Die Ertrantung bes betreffenben Mitarbeiters nöthigt bie Rebaftion gu biefer Berweisung.

Rechte und nahm dann in Mailand die geistlichen Beihen. Bald begann er dort bie Beransgabe alter handschriften mit ben Gedichten bes heil. Benlinus, Bischofs bon Rola, die muter dem Titel "Anecdota latina" zu Mailand im Jahre 1697 in Folio erfchienen; ein zweiter Theil, die Apologie des Bachiarins enthaltend, folgte im nachsten Jahre, und im Jahre 1713 ein britter und vierter Band. Go fehr fich Muratori an der ambrofianischen Bibliothet in seinem Elemente fühlen mußte, fo folgte er doch, wie wohl ungern, einem Buje in sein Baterland Modena. Der Bergog Rinaldo I., ber gern den Rachfuchungen eines von Hannover beauftragten deutschen Gelehrten Borichub leiften wollte und eines tuchtigen Mannes bedurfte, um fein in großer Unordnung befindliches Archiv zu ordnen, machte ihm den Antrag, die Stelle eines Archivborftmbes an übernehmen, und er vermochte, so ungern er auch Mailand verließ, dieß nicht abguschlagen und übersiedelte im Jahre 1700 nach Modenn, wo er das mühebolle Geschäft, zu beffen Erledigung er berufen war, nach einigen Jahren halb vollendet stehen laffen muste, weil das Archiv vor den Franzosen gestüchtet und an einen anderen Ort gebracht werden mußte. Da die Bibliothek in Modena ihm nicht das Material, wie die Ambrofiana in Mailand, darbot, so warf er sich mun auf die Theorie der Dichthust und schrieb die "perfetta poesia italiana", Modenn 1706 (in zwei Quartbanden), die ihn aber in mehrere Streitigkeiten verwickelte, weil er gegen die italienischen Dichter scharfe Kritik genbt hatte. Roch mehr brachte er die italienischen Gelehrten in Bewegung durch den Plan einer Gelehrteurepublit, den er in einer Reihe Briefe an seinen Freund Trevisani entwidelte, die er unter dem angenommenen Ramen Lamindo Britanio 1703 in Benedig bruden ließ. Er fette barin anseinander, daß die Biffenfchaften bon all den vielen Afademien in Italien nur wenig Ruten hatten, und es daher beffer ware, wenn man eine allgemeine Gelehrtenrepublit stiftete, welche die Anfgabe hatte, das wissenschaftliche Leben anzuregen und zu leiten, wozu er einen ausführlichen Plan porlegte. Es war ihm aber weniger um Berwirklichung dieses Planes zu thun, als um Ancegung eines lebendigeren wisseuschaftlichen Strebens und Ausgemmenwirfens, und er erreichte wenigstens infofern seinen 3wed, als die wiffenschaftlichen Angelegenheiten eine Zeit lang lebhaft besprochen wurden. Auch in der Theologie suchte er einer freie ren Richtung Bahn zu brechen, wurde aber bafür vielfach angegriffen und verlebert. Sein erstes Wert in dieser Art war eine Abhandlung: "De ingeniorum moderatione in religionis negotio", die zuerft 1714 zu Paris erschien. Deutsch herausgegeben bon Binnde und Brann, Coblenz 1837, mit einer erzbischöflichen und funf bischöflichen Approbationen. Größeren Anftog erregte er durch feine Polemit gegen die fogenannten Bininelnibbe, b. f. jene Gelubbe, fur die Lehre von der unbeflecten Empfangnig ber Maria Blut und Leben aufznopfern. Darratori hatte fich fcon in der borbin erwähn ten Schrift bagegen ausgesprochen, und als ihn nun ein Jesuit, Franz Burgi, befihalb angriff und ihn der Reterei beschuldigte, schrieb er dagegen ein Buch: "De superstitione vitanda, sive censura voti sanguinarii in honorem immaculatae conceptionis Deiparae", worin er jene Blutgelübde für verwerflichen Aberglauben erklärte. Begen ber Furcht vor Jesuiten fand er beinahe keinen Drucker für dieses Berk, erft 1740 murbe es zu Benedig mit ber falfchen Angabe Mailands ale Drudort gebrucht, und es erhob fich nun ein Sturm bon Streitschriften und Rangelreden dagegen, befonders bon Seiten ber Befuiten, Die er unter bem bertappten Ramen Ferdinandus Valdesius betompite. Bald darauf wußte er die Sefniten wieder zu verfohnen durch ein Bert über Die Miffionen ber Befuiten in Paraguay, worin er die Berdienfte bes Ordens in's Licht fiellte und benfelben gegen bie Unflage bertheibigte, bag er bie Brilnbung einer eigenen Don Spanien unabhängigen Monarchie angestrebt habe. Da seine Schrift die Birtung Monig Philipp V. bon Spanien unter dem 18. Dezember 1743 ein ben Inffiges Defret erließ, so bezeigte der Orden ihm auf verschiedene Weise seine Der Gereral bautte ihm feierlich im Ramen ber ganzen Brüderschaft;

" Meete ihn bes besonderen Schupes von Seiten bes Ordens,

und der Bevoluzial bon Baragnah erließ ein Dankfagungefchreiben an Muratori. Dem Anftennen, auch die Geschichte anderer jesuitischen Wiffionen zu fchreiben, entzog er fich, weil er beforgte, man möchte ihm Materialien liefern, welche keine ftrenge Kritik aushalten konnten. Dagegen machte er fich um die Rirche verdient durch eine Sammlung ber romifchen Liturgie, welche 1748 in awei Foliobanden au Rom erschien. Die früher eingeschlagene reformatorische Richtung verfolgte er in einer weiteren Abhandlung: "della regalata divozioni de' Cristiani", die unter dem angenommenen Namen Lamindo Britamio 1747 zu Benedig erschien und die tatholische Lehre ber mobernen Bilbung annehmlich zu machen fuchte. Diese Schrift fand vielen Anklang, wurde öfters aufgelegt und nachgebruckt und vielfach benutt. Die Beschuldigungen der Reperci tauchten übrigens immer wieder auf, und in feinem höheren Alter fühlte Muratori fich beunruhigt wegen seines Berhältnisses zu der Kirche. Er wandte sich beschalb an den Pabst Benebiet XIV. mit der Bitte min eine offene Erflärung. Diefer antwortete ihm in einem Schreiben vom 15. Sept. 1748 beruhigend, die Stellen in seinen Werten, die in Rom Auftoß gegeben haben, beziehen sich auf die weltliche Jurisdiction, aber er habe nie die Abficht gehabt, ihn deschalb einer Cenfur zu unterwerfen, überzeugt, daß man einen ehrentverthen Mann nicht qualen burfe unter bem Borwand, daß er in Dingen, die weber pur Rirchenlehre noch zur Kirchenzucht gehören, irre, auch seh er wegen seiner Talente und Reuntniffe, wie in der gangen Welt, so auch in Rom hoch geachtet und gefchäst. Anch der Confultor der Congregation der Inquisition, Kardinal Ganganelli, machmals Babft Clemens XIV., schrieb ihm: "Was mich betrifft, so würde ich mich auf immer gludlich breifen, wenn ich auf irgend eine Weise bagu beitragen konnte, Euch Gerechtigkeit wiberfahren zu laffen und ber Berfolgung ein Ziel zu setzen, die man gegen Euch fibt, da es doch auf der gangen Welt teinen Mann gibt, der unfere Religion mit gleicher Burde, wie Ihr, vertheibigt. Der Sag ber Abergläubigen ift schwer ju entragen. Man tann fie auf teine Weise überzengen, da fie alle Ibeen, die ihnen durch ben Ropf geben, fitt umumftogliche Dogmen halten." Muratori's Sanptverdienfte liegen aber nicht in biefer theologischen Schriftstellerei, sondern in seinen großartigen Leistusgen fikr die italienische Geschichte, wodurch er sich bleibenden Ruhm erworben hat. Sein Sandtwert ift seine Sammlung von Quellenschriften ber italienischen Beschichte, welche unter bem Titel "Ceriptores rerum Italicarum ab anno 500-1500, 1723 bis 1751" in 28 Foliobanden ju Mailand erfchien. Gine Gefellfchaft von mailandischen Edellenten übernahm die Druckfosten, und der Raifer Rarl VI. raumte im herzoglichen Balaft zu Mailand die nothigen Gelaffe zur Druderei ein. Jenem Quellenwerte fugte er noch seine Antiquitates italicae aevi medii, eine Sammlung von 75 kritischen Abhandlungen bei, welche dieselbe Gesellschaft in feche großen Foliobanden bruden ließ. Er begungte fich aber nicht damit, die Materialien zu sammeln, sondern begann noch im Jahre 1740 eine eigene Geschichte von Italien zu schreiben, und setzte fie bis zum Jahre 1749 fort. Sie erschien unter bem Titel: "Annali d'Italia, dal principio dell' era volgare sino all' anno 1749", Milano 1744-49, in 12 Quartbanden, und gilt noch als eine Sauptquelle filr italienische Geschichte. Ein "thesaurus veterum inscriptionum", 4 Foliobande, Mediol. 1789—42, und eine Untersuchung: "Dell' antichita estensi", 2 Bbe., Modena 1787-40, gehörten auch hierher. Letteres Best fchrieb er im Auftrag feines Bergogs, um das hohe Alter des Saufes Efte festguftellen, und beffen Ansprüche auf Ferrara und Comacchio nachzuweisen. — Muratori ftarb ben 23. Jan. 1750 im 78. Lebensjahre und wurde mit großem Bompe in der Rirche S. Maria de Pomposa zu Modena, deren Brobst er gewesen war, begraben. Werkwürdigerweise hatte diefer gelehrte Mann großen Berth darauf gelegt, einen Sprengel der Seelsorge zu haben, und auf feinen Bunfch hatte ihm der Pabst diese Probstei verliehen. —

Seine Werke, beren bedeutendste wir oben aufgeführt haben, sind auch in einer Gesammtausgabe erschienen: L. A. Muratori, opere varie, 36 vol. 4. Arezzo 1767—1780, und zu Benedig in 48 Octavbanden, 1790—1810. Sein Leben wurde von

seinem Reffen Franc. Soli Munatori beschrieben: F. S. Muratori, vita del proposto Lod. Ant. Muratori. Venezia 1756, in 4.; eine andere Biographie von Abhé Goujet sindet sich in Ant. Gachet d'Antigny, Mémoires d'histoire, de aritique et de litérature. Vol. 1—7. Vol. 6. Paris 1756. In neuerer Zeit hat J. W. Brann verssucht, seine latholische Rechtgläubigseit zu vertheidigen in seiner Schrift: "Ehrenrettung L. Muratori's durch Benedict XIV." Trier 1838. Nachrichten über Muratori's Leben und schriftstellerische Thätigteit sinden sich auch in Lebret's Geschichte von Italien. Allgemeine Welthistorie. Theil 46. Bd. 3. S. 649—673. Ueber den von ihm aufgesundenen alten Kanon der h. Schrift, abgedruckt n. A. bei Kirch hofer, Quellensamml. zur Geschichte bes neutestamentlichen Kanons die auf Hieronhmus. Bärich 1842. S. 1; s. "Kanon des R. T.", Real-Enc. VII. 282. und "Kritit, biblische", Bd. VIII. 98.

Mufand, Johann, lutherifcher Theolog ju Jena, war ein Urentel von Simon Mufaus, welcher bort zu Flacius' Zeit von 1558 bis 1562 ebenfalls Professor der Theologie und Superintendent gewesen und 1576 gestorben war+), und wurde am 7. Febr. 1613 in dem thuringischen Orte Langenwiesen im Schwarzburgischen, wo sein Bater Pfarrer war, geboren. Zuerft von diesem, dann auf der Schule zu Arnftadt unterrichtet, findirte er zuerst fieben Jahre lang Philosophie und humaniora, in Erfurt unter Menfart, Großhain u. A., in Jena unter Daniel Stahl und Paul Gleveigt, bon welchen besonders der erstere dort seit 1623 neben den damaligen streng intherischen Lehrern Gerhard, Major und himmel die freiere humaniftifche Richtung vertrat, aber des Belmftadters hornejus Dialettit las und bei Schülern und Freunden in großem Ansehen ftand \*\*). Erft spater wandte er fich bier auch bem theologischen Studium au, und hier wurden swar auch die brei genannten ftrengeren Theologen feine Lehrer, aber auch Joh. Differr, welcher nur von 1631 bis 1642 \*\*\*), und Salomo Glaffins, welcher nur bis 1640 bort gubrachte +). So wurde auch die Professur der Geschichte sein erfes Amt, welches ihm nach Dilherr's Abgange, 1642, libertragen wurde; erft 1646 wurde er ordentlicher Professor der Theologie und blieb dann in diesem Amte bis an feinen Tob im 3. 1681.

Bon Gegnern und Freunden wurde Mustus eine ungewöhnliche philosophische Ansbisdung und Schärfe beigelegt, von jenen als Borwurf, von diesen als Borwug. Sein alter College Joh. Major (geb. 1564, gest. 1665) klagte gegen Calvoins, daß die scholastische Theologie a quidusdam philosopho-theologis in anthodras revocari und daß Mustus in seinen Schriften magis philosophari, quam quod loquatur eloquia Doi++), und Calovius selbst sagt von ihm+++), daß er mit seinem Bruder, Peter Mustus, "den Stahlianischen und Selevoigtschen Subtilitäten angehangen als einem sonderbaren Heiligthum, die auf die caliximischen scholastischen Quisquilien gutes Theils ausgelausen"; dagegen seine späteren Nachsolger Buddens und Joh. G. Balch haben bewundert, wie sehr er gerade durch die höhere philosophische Bildung, welche er mit der theologischen verdunden habe, sitr Apologetif und Polemit vor allen Uebrigen

<sup>\*)</sup> Bill, nürnbergisches Gelehrtenlexiton, Th. 2. S. 700 ff. — Zwei ber erften helmftäbtisichen Theologen, Til. heshusen und D. hoffmann, waren seine Schwiegerschne. — Strieber, beff. Gelehrtengesch. Th. 9. S. 321.

<sup>\*\*)</sup> Geb. 1589, geft. 1654. Bitten, mem. phil. Th. 2. S. 166—71. Sunbling, Gefc. ber Gelahrtheit, S. 4989—41; auch S. 3405. Roch im Jahre 1672 erschien eine Sammlung seiner disputatt. ot oratt. Caspar Posner, ber Herausgeber seines Commentars über Hornejus (1656) nennt ihn d xdrv.

Deb. 1604, geft. 1688, Aber 40 Jahre in Marnberg und bort verbunden mit ben "Philippophilis, Apap satollitibus" (Bal. Andrea's Selbstbiogr. von Rheinwald, S. 221) und Freunden Caliti's. Röhler, Mängbeluft. 7, 217—24. Will, a. a. O. 1, 264—76.

<sup>†)</sup> Geb. 1598, geft. 1656, 1619—1640 in Bena, erft nach Joh. Gerharb's Tobe († 1637) in ber theolog. Fafultat, nach 1640 in Gotha.

<sup>††)</sup> Caroli mem, eccl. saec. XVII. T. 2. p. 16.

<sup>†††)</sup> Historia syncretistica p. 609.

befähigt gewesen sen \*). Was jene beklagten und diese schätzten, schloß aber die Bereitwilligfeit aus, sich in der Theologie bloß auf das Nachsprechen der recipirten Tradition jener reduciren und für folche Armuth als für höchstes Berdienst der Treue breisen zu lassen. Und boch hatte sich erst gerade damals die Forderung der Bemeinsamteit im Bekenntniß zu der Forderung der Gemeinsamteit in aller Lehre und Theologie überfturzt; und diese Unüberlegtheit, wenn doch hier Unnöthiges und Unmögliches gefordert war, wurde dadurch zur Unverschämtheit, daß die Fordernden nun für alle ihre eigenen theologischen Deinungen von Allen Anerkunnung erzwingen wollten und jede, auch die kleinste Abweichung babon Syntretismus und "neue Religion" nannten. hiergegen für Unterscheidung von Betenntnig und Theologie, gegen bekenntnigartige Normirung auch aller Theologie und in fofern für Freiheit und Fortgang theologischer Forschung nach besten Rraften, nicht unter Burudhaltung biefer, ju ftreiten, wurde, wie früher von Calixius, so jest in Jena zuerst von Mufaus verfucht, gemäßigter, schonender, angftlicher als von jenem, auch ohne daß Mufaus, wie jener, von der ungleichen Dignität der Lehrdiffense Rusanwendungen für wiederherzuftellende größere Riechengemeinschaft hergenommen hatte, aber wenn auch noch nicht flege reich, boch mit bleibenderem Erfolge gegen ben bon Wittenberg aus unter figirter Trabition gufammen gehaltenen und für bie Berbienftlichfeit bes confervativen Nichtsthuns in der Theologie schwärmenden großen Haufen. In dem, was zur Erklärung der Glaubenslehre nothig fen, in "philosophischen Fragen, die etwa eine Berwandtniß haben mit einigen Glaubensartiteln, da können", schrieb Musans noch ein Jahr vor seinem Tode \*\*), wauch rechtglaubige reine Theologi nicht alleweg einig fenn, sonderlich die auf hoben Schulen; denn fie find nicht bestellet, daß fie ohne weiter nachfinnen ihren auditoribus nur fürtragen ober in calamum bictiren follen, was fie von ihren praeceptoribus gehöret oder bei andern Theologen gelesen haben, sondern daß sie auch für sich alles wohl erwägen, wo Difficultaten fleden, diefelbige fo viel ale geschehen tann beutlich ju erklaren fich bemuhen follen, damit fie für fich langer mehr wachsen in der Erkenninif und and ihre discipulos zu grundlicher Erkenntnig anleiten mogen; wenn gewiffenhafte Theologi und Professores ihr Amt mit gebührender Sorgfalt führen, wie fle durch fleißiges Nachstinnen in Theologia je länger je mehr perfectioniren und ihren anbefohlenen Buhörern die Theologiam aufs grundlichst beibringen mögen, so tann es nicht anders sehn, cs müffen bisweisen dissensiones in modo docendi, declarandi, defendendi doctrinam fici zwischen sonst rechtgläubigen und reinen Theologen entstehen" u. f. f. Wit bem hier bindicirten Mage von Gelbständigkeit und Stehen auf eigenen Fugen war Mufaus denn auch nicht eben so wie jene, welche es ihm als Neuerung und Auslehnung vorwarfen, wehrlos, um auf den Streit mit Gegnern nicht nur des lutherischen Lehrbegriffs, sondern auch des Christenthums und der Religion überhaupt eingehen zu können. Begen Berbert von Cherbury und Spinoza richtete er eigene Schriften \*\*\*), eben fo wie gegen Matth. Knuten und feine Agitation +). Bon tatholischen Theologen wechselte er

<sup>\*)</sup> Buddei isagogo in theol. p. 1076 sq. Bald, Streitigkeiten außerhalb ber luther. Kirche, Th. 2. S. 21. Auch Gunbling, a. a. D. S. 3574 fagt: er "hatte bie Philosophie, Theologie und humaniora conjungirt und ein excellent Jubicium; er hatte anbei bie Scholasticos gelesen und verftand fie gut".

<sup>\*\*)</sup> Bebenken vom April 1680, bei Calov, hist. syncr. S. 1009 ff.

contra Edoardum Herbert de Cherbury (1667) binter de acterno Dei decreto, 2. Ausg. 1675. Tractatus theologico-politicus, quo auctor quidam anonymus demonstratum ivit, libertatem philosophandi, h. c. de doctrina religionis pro lubitu iudicandi, sentiendi et docendi non tantum salva pietate et reip. pace posse concedi, sed candem nisi cum pace reip. ipsaque pietate tolli non posse, — ad veritatis lancem examinatus. Sena 1674. in 4. Spinoza's Schrift war 1670 crictienen.

<sup>†)</sup> Ablehnung ber Berlaumbung, ob ware in Jena eine neue Selte ber fogenannten Gewiffemer entftanben, und berfelben eine nicht geringe Angahl von Studiofis und Bürgern beigethau, Real-Encotopable für Theologie und Riche. I.

mit drei Jesuiten Schriften, mit Beit Erbermann über das Bibelwert seines Bergogs Eruft bes Frommen \*) und über bie Rirche \*\*), mit Jodocus Redde über bie angeburgische Confession \*\*\*) und mit Jatob Masenius über die Rirchenbereinigung +). Mit Arminianern wie Curcellaus ftritt er über die Frage nach der Geligfeit der Beiden ++). Seine Bestreitung der Socinianer zeigten noch die aus seinem Rachlaffe erschienenen Borlefungen über die theologischen Controverfien. Borzuglich viel Dube wandte er an Beurtheilung reformirter Lehren und Trabitionen; eine feiner fruheften Schriften gegen ben niederlandischen Theologen Rit. Bedelius richtete fich gegen Ueberfchatzung bes Bebranchs ber Philosophie in der Theologie, bei den Reformirten, aber doch auch gegen ben Borwurf biefer gegen die lutherischen Theologen, als seben fie den Arianern, Donatisten und Monophysiten in Ausweifung aller Philosophie aus ber Theologie gleich und dadurch gegen die Angriffe der Ratholiten gefährlich bloggeftellt + +++); bazu tamen Anhange gegen Redermann und Dumoulin; ein umfangreiches Bert über die Brabeftinationslehre war bem M. Fr. Bendeliu in Berbft, ein fpateres über denfelben Gegenftand einem Marburger Theologen entgegengefett 8), eine andere Schrift aber bas Abendmahl dem Joh. Borstius SS). Auch folche Lutheraner, welche ihm ungerechtfertigt bon der herrschenden Lehre abzuweichen schienen, suchte er mit Milbe und Geduld umauftimmen, wie 3. Deld. Stenger in Erfurt, welcher es ben Glindern etwas ameifelhaft machen zu muffen glaubte, baß fich ohne Berluft ber Geligfeit Buge und Rudfall ofter bei ihnen wiederholen konnen, und welchem er feine Schrift bon ber Bufe entgegensette §§§); auch hatte zu feiner Zeit ber Rame Syntretismus ichon fo allgemein einen übeln Rlang gewonnen, daß er auch diesen von fich abzulehnen und im Extrem ju bestreiten für recht hielt +\*). Doch hielt ihn bieg nicht jurud, für hornejus' Dringen auf gute Werte im rechten Sinne fich schon beshalb mit zu erklaren, weil gerade exft in einer Zeit dieß fo nothig fen, wo neben aufpruchevoller Orthodoxie grobe Sitten. lofigfeit etwas fo Alltägliches fen +\*\*). Scharfer tritt er gegen Baradorien, wie gegen

į

nebft Bericht von etlichen 5. und 6. Sept. 1674 ausgestreuten gottesläfterlichen und aufruhrerifcen Chartequen u. f. f. 2. Aufl. Jena 1675.

<sup>\*)</sup> Biblia Lutheri auspiciis Ernesti ducis etc. glossis illustrata et Norimbergae excusa a Viti Érbermanni iterata maledicentia vindicata etc. Sena 1663. 363 S.

\*\*) Tractatus de ecclesia contra Erbermannum soll 1671 und 1675 erschienen sepu.

<sup>\*\*\*)</sup> Bertheibigung bes unbeweglichen Grundes ber A. C. Joboci Rebben Sophifiereien entgegengefett, foll icon 1654 gebrudt fenn.

<sup>†)</sup> Bon Masenius erschien eine Schrift: meditata concordia protestantium cum catholicia in una confessione fidei ex 8. 8. 1661, gegen welche auch Mufans in feinen disputt. theol. fdrieb. Gunbling G. 4391.

<sup>††)</sup> Diss. de quaestione, an gentiles absque fide in Christum per extraordinariam Dei gratiam ad salutem acternam pertingere aut ignis acterni supplicium declinare possint. 1670.

<sup>†††)</sup> De usu principiorum rationis et philosophiae in controversiis theologicis, libri tres Nic. Vedelii rationali theologico potissimum oppositi. 3ena 1647 in 8.

<sup>§)</sup> De acterno Dei decreto, an cius aliqua extra Deum causa impulsiva detur necne etc. Ameite Ausg. 1675. 846 G. in 4. Mufaus außert fich barüber felbft bei Calob a. a. D. und nennt Jof. Bein in Marburg ale feinen fpateren Gegner, Bubbeus (Isagog. p. 1078) ben Sam. Anbrea bafelbft.

<sup>§§)</sup> De coena sacra sintne corpus et sanguis Christi in ea realiter praesentia. 1664.

<sup>§56)</sup> Bericht, welchergestalt bie Lehre von ber Bufe nutlid und mit gutem Beftand nach Gottes Bort - milfe vorgetragen werben, auf Gelegenheit neu entftanbener Schwarmereien fammt biftorifder Ergablung berfelben, zuerft 1672, vermehrt Jena 1675. 748 S. in 4. Stenger mit feinem Anhang, über welchen ausführlich hartnad binter Micralius hist. occl. S. 1654-1843. gebort zu ben Bielen, welche, wie Menfart, Souppius, Anbred, Ammersbach, S. Miller u. A., im 17. Jahrh. Die fittliche Berderbniß, welche neben ber lutherischen Rechtglaubigfeit fand, foon bor Spener beflagten und befampften.

<sup>+\*)</sup> Gein College Bal. Beltheim rubmt, freilich zwei Jahre nach ber neuen, ben Benenfern 1679 aufgenöthigten Abichwörung bes Spnfretismus, wie er gegen biefen, "occlosise hodiornae pestem, auditores suos optime instruxit". Bitten, mem. p. 2074.

<sup>+\*\*)</sup> Aus feinem "Bebenten bon ber Controvere, ob gute Berte nothig feben jur Seligfeit", 1650, ein langerer Anszug bei Bald, Streitigleiten in ber luther. Rirche. Eb. 4. S. 718-31.

30h. Lepfer's Bertheidigung der Polygamie auf \*). Souft aber war er nun jedem vermeidbaren Streite unter den Lutheranern selbst um so mehr abgeneigt, je mehr er gerade burchschaute, daß Rechtgläubigfeit der Erfenntnig und Christlichkeit in der Gefinnung durchaus nicht nothwendig verbunden sehen und daß jene ohne diese nicht in voller Integritat bestehen tonne, biefe aber bas Wichtigste fen; für Aussprüche wie bie, bag die Theologie nicht nur eine Sache des intellectus, sondern auch der pia affectio, qua voluntas erga primam veritatem revelantem promta redditur ad captivandum intellectum, si forte suis διαλογισμοίς obsistat in eius obsequium \*\*) μ. a. betrachtet ihn der jenaische Theolog Balch als Borganger Spener's und bezeugt, daß dieß schon feit Dufane' Zeit in Jena beständig gelehrt fen \*\*\*). Diefelbe Gefinnung berpflichtete ihn aber auch jum Widerstand gegen die immer weiter getriebene Fixirung der lutheris ichen Theologie und barum gegen bie Einführung des calob'ichen Consensus repetitus sidei vere Lutheranse. Ein Menschenalter hindurch hat Calodius gearbeitet und alle feine Mittel fpielen laffen, um hier Mufaus' Unfügfamteit zu brechen, und beinabe gelang es ihm auch noch zulett. An ber ersten Abmonition ber fachstischen Theologen an bie helmftabtischen bom 29. Dez. 1646 hatten auch die Jenaischen noch Theil genommen; als aber dann die turfächsischen in den 3. 1650 und 51 einen neuen sächsischen Theologentag, wie den jenaischen vom 3. 1621, jur Aburtheilung Caligt's und wohl auch jur Annahme eines neuen Bekenntniffes verlangten, ließen die jenaischen Theologen es durch ihre Bergoge als billig vorstellen, daß auch nichtsächsische lutherische Theologen, "fo fich ber Sachen nicht theilhaftig gemacht", mit zugezogen ober boch über bas neue Befenntniß gehört werben mußten. Aber ba Calovius Rlager und Richter in einer Berfon fein wollte, so wurde dadurch zum ersten Dale die gewünschte Berurtheilung ber Caligtiner auf Grund eines 1652 ausgearbeiteten erften Entwurfes ihrer Sareflen und eben fo der Theologenconvent selbst verhindert. Als dam 1655 der Consensus in geschärfterer Form bon den turfachfischen Theologen vollendet und unterschrieben war, berweigerten Mufaus und die Jenenser die Anschliegung, da er nandern lutherischen Kirchenständen, collegiis theologicis und ministeriis gar nicht communicirt worden", da amischen nöthigen Glaubenslehren und Nebenfragen barin nicht unterschieden, sondern alles als fundamental behandelt fen, und da man nicht nur Lehren, fodern auch Berfo-Beiter, als bann die Unfriedenstiftung burch bas Friedenswert nen verdammt habe +). des Caffeler Colloquiums bom 3. 1661 beantwortet, als hier bas Entfetliche gefchehen war, daß auch zwei lutherische Theologen, unter ihnen Musaus' jungerer Bruder, eingewilligt hatten, die Reformirten als Brüder anzuerkennen und den Fürsten die Beförberung nicht ber Union, aber doch des Friedens mit ihnen zu empfehlen, und als es nun ungweifelhaft schien, wie die Zerrissenheit der evangelischen Kirche und mit ihr die turfachfische Gerabsetung Breufens nur durch den nun erst publicirten consensus ropotitus mit feinem umfangreichen Nominalelenchus zu retten fen, auch ba fand Calobius die Jenenfer noch immer schwierig, ber fachfischen Sache nach feiner Borfdrift zu dienen, und noch immer auf ihren nicht beachteten Bedenken gegen feinen Consensus beharrend. Dieß dauerte auch noch fort, als Calob 1668 im Ramen, aber ohne Biffen feiner Fa-

8 .

<sup>\*)</sup> Unter bem Namen Theophilus Alethius und mehreren anderen hatte Joh. Lepfer, ein Enfel bes alten Bolpfarp Lepfer und ein Sohn bes gleichnamigen Leipziger Theologen, in mehreren Schriften die Bolpgamie vertheidigt, bewogen vielleicht von dem Bater der Aurora von Königsmark. Schmieder, do vitis inspectorum Portensium, Naumburg 1838. S. 37—41. Gegen ihn schried Musaus de quaestione an conjugium, primaeva eius institutione salva, inter plures quam duos esse possit, Jena 1675, in demselben Jahre auch theses de conjugio; beibe auch nochmals 1696, und erstere noch 1737.

Introductio in theologiam. Jena 1679. S. 89. §. 25.

<sup>†)</sup> A. a. D. Th. 2. S. 77. †) So angert sich barüber Musaus selbst noch in einem Bebenken vom 3. 1680 bei Calov, hist, syncret. p. 1005—7.

tultat Strauch's consensus repetitus vindicatus publiciren ließ\*), eben fo nachher in ben bon 1670-72 durch Bergog Eruft den Frommen betriebenen Friedensverhandlungen \*\*). Aber endlich icheint es Calov burch Dedicationen und Geschenke noch gelungen zu fenn, bem alten Berzog Ernft gegen feinen Mufaus Mißtrauen einzuflößen, und noch mehr erreichte er nach bem Tobe bes Bergogs († 1675). Jest verbreitete man von Bittenberg aus "theologorum Ienensium errores", beren in diefer Flugschrift 93 von Joh. Reinhard zusammengestellt waren, die meisten aus Mufaus' Borlefungen, und welchen Mufaus "ber jenifchen Theologen ausführliche Erflärung über 93 vermeinte Religionsfragen auf Beranlassung einer verläumderischen Chartede" u. f. f. Jena 1676, 718 S. in 4., entgegenfette, mahrend ein wittenberger Gutachten faft Aues in Rein-Bald folgten noch zwei anonyme Quarthard's Schrift billigte (Gelbke S. 54). bande, worin Calov den Jenensern ihren Abfall von ihren rechtgläubigen Borgangern borhalten ließ oder selbst vorhielt, "dissensus theologorum Ienensium ab orthodoxis electoralibus e Ienensium declaratione et Calovii systemate ad verbum descriptus", 1678, und "dissensus theologorum Ienensium hodiernorum a suis maioribus et praedecessoribus ad nutum monitumque Fr. Ulr. Calixti delineatus", 1679, in bemselben Jahre, 1679, auch noch eine Schrift des Musäus, "quaestiones inter nostrates agitatae de syncrotismo et S. S."; aber im September deffelben Jahres ließen die jungen Bergoge auch eine außerordentliche Bifitation über die Universität Jena ergeben, bei welcher den fammtlichen Brofefforen berfelben, 19 an der Bahl, eine neue Berpflichtungeformel aufgezwungen wurde, burch welche fle ben Sat bee Caffeler Colloquiums, ber Diffens mit ben calbinifden Lehrern gehe bas Fundament bes Glaubens nicht an, und diese konnten "ungeachtet des vorhandenen Diffensus in die Bruderfchaft mit dief. feitigen Theologen aufgenommen werden", ale besonders "verdammlichen Synfretismus" mit jedem anderen Shufretismus abichworen mußten \*\*\*). Mufdus, bamals Rettor der Universität, foll vergebens für fich um feche Bochen Bebentzeit gebeten haben (Gelbte S. 56); er reagirte noch gegen diesen Sieg Calob's in einem Gutachten bam Jahre 1680+), wogegen ihm diefer icon hohnisch seine neue Berpflichtung vorhalten konnte ++), und ftarb bald nachher im 3. 1681, noch nach feinem Tobe bon Calobius berflucht +++).

Drei seiner Nachfolger, Beltheim, Bubbeus und J. G. Walch, haben a. a. D. Nachrichten von ihm gegeben, in seiner Art auch Calovius. Einzelne Nachrichten bei Tholuck, 17. Jahrh. Th. 2. S. 66, und Karakteristik bei Gaß, Gesch. der protest. Dogmatik. Th. 2. S. 202—212.

Mufaus, Peter, Bruder des Borigen, geboren im Jahre 1620, hatte zuerst, ähnlich wie sein Bruder, sechs Jahre in Jena unter Stahl u. A., dann in Helmsstädt studirt und war als Schüler Georg Calixt's 1648 in Rinteln angestellt, wo man damals gemäßigte Lutheraner aus bessen Schule Allen vorzog, zuerst als Professor

<sup>\*) 3. 5.</sup> Gelble, Bergog Ernft ber Fromme zu Gotha. Th. 2. S. 43 u. 45.

<sup>\*\*)</sup> Rachrichten über diese, wie es scheint, aus ben Alten, bei Gelbte a. a. D. S. 28—56. Man sieht, wie Calod's Collegen Quenstedt und Meisner sich so sehr vor ihm fürchteten, daß sie lieber Unfrieden in der Kirche und Frieden mit ihm wollten, als das Umgekehrte, S. 43—45., auch wie Calod Fassa in den Alten, wenn sie nühlich schienen, nicht scheute, S. 46. Auch von Spener wurde ein Bedenken verlangt und am 12. September 1670 abgegeben; setzte Sammsung Th. 3. S. 11—29.

<sup>\*\*\*)</sup> Die Berpflichtungsformel bei Tholud, alabem. Leben im 17. Jahrh. Th. 1. S. 6—7, weitere Nachrichten über biefe Bifitation und Alle, welche fie traf, in 3. Seb. Miller's Annales bes hanfes Sachfen von 1400—1700 (Beimar 1700. Fol.), S. 533—34, auch S. 527, 7. Mai, wonach ber Schluß von Gelble's Beschreibung naher zu bestimmen.

<sup>+)</sup> Calob, hist. syncr. p. 999-1089.

<sup>++)</sup> Daselbst S. 111.

<sup>†††) &</sup>quot;Zwinglianis, addo et Calixtinis et Musacanis syncretistis, praesertim dogmatistis, mendaciorum architectis, perpetua ignominia stque confusio, amen. Balch a. a. D. Th. 4. S. 849.

ber Bhilosophie, seit 1653 als ordentl. Brofessor ber Theologie. Als solcher nahmen er und fein College Jos. Benichen als tutherische Theologen an dem Colloquium zu Caffel 1661 Theil und wurden barum für ihre Zugeständniffe vor Anderen getroffen von dem gangen Unwillen aller derer, welche, was im westphal. Frieden politisch für die Gleichftellung und Einigung aller beutschen Protestanten trot Rurfachsens Wegenbemühungen \*) gludlich vollendet war, burch Erhaltung und Steigerung ber theologischen Diffense noch möglichst wieder zu vereiteln, sich für verpflichtet hielten. Später foll Mufaus felbft durch die Uebergriffe ber Reformirten in Folge des Caffeler Colloquiums verlett und badurch Rinteln zu verlaffen bestimmt fenn \*\*). Bon 1663 bis 1665 mar er Brofessor in Helmstädt, und 1665 ließ er sich auf die neue Universität Riel berufen, bei deren Eröffnung er auch die Einweihungerede hielt. Ju dieser späteren Zeit außerte er sich maunftiger als fruher über Synfretismus und Union, mag nun weitere Erfahrung ober Anbequemung ihn bazu bestimmt haben; er befriedigte aber dadurch weder Reformirte noch Lutheraner \*\*\*), und fo fand benn auch in feinem fruhen und qualvollen Tobe im Jahre 1671 Calovius eine verdiente Strafe für feinen Sputretismus (hist. syncret. 610). Seine vielseitige philosophische Bildung wurde ber feines langer lebenden Brubers gleich geachtet, wie auch beffen theologische Richtung die feinige war. über ihn und seine Schriften bei Witten, mem. theol. p. 1840 - 52; Chryfanber, professores acad. Iuliae p. 187-93; Dolle, Lebensbeschreibung aller Professoren der Theologie zu Rinteln, Th. 2. S. 275-96, und Moller's Cimbria literata, Th. 2. S. 565-73. Bente.

Dufaph, f. Gebet bei ben Bebraern, Bb. IV. G. 685.

Dusculus, Andreas, einer ber ftreitfertigen Lutheraner unter den Epigonen der Reformationszeit. — Musculus wurde 1514 ju Schneeberg in Sachsen geboren, bon feinem Bater, Sans Meufel, ftreng und firchlich fromm erzogen und in dem Onmnaftum feiner Baterftabt unter Bieronymus Beller's Leitung gebilbet. 3m Jahre 1532 bezog er die Universität zu Leipzig und studirte eifrig die Scholastiker, alte Spraden und Bebraifch. Er hatte, als er nach Leipzig tam, ftreng ber alten Rirche angehangen, aber wie Bergog Georg überhaupt eine immer großere Berbreitung von Luther's Lehre auf feiner Universität nicht hindern konnte, fo wurde auch Musculus durch Schriften ber Reformatoren, die ihm gegeben wurden, nachdentlich und ber alten Rirche entfremdeter; wenn auch die vollständige Entscheidung für die lutherische Lehre erft in feiner Baterstadt erfolgte, wohin er nach vollendetem Triennium zuruckgekehrt war und die ex durch einen Regierungswechsel (fle war von Herzog Georg an Kurfürst Johann Friedrich abgetreten worben) vollständig evangelifirt gefunden hatte. Seine Sehnsucht stand zunächst nach Wittenberg, und vom Frühjahr 1538 an sinden wir ihn dort im Areife der Reformatorenjunger, in unbedingter Hingabe an Luther, für beffen Lehre er balb aum Giferer wurde. "Ich fage es", betennt er, für meine Berfon ohne Scheu, daß von der Apostel Zeit her fein größerer Mann gelebt oder auf Erden gefommen fen . . . ale eben Lutherus, und wohl ju fagen, daß Gott alle feine Gaben in diefem einigen Menfchen ausgegoffen habe. Wer da will, ber halte ber alten Lehrer (auch Silarius und Augustinus) und Luther's Gaben, Licht, Berftand und Ertenntnig in geiftlichen Sachen gegen einander, fo wird er augenscheinlich befinden, daß fo großer Unter-

<sup>\*)</sup> Inftruktion an die fachs. Gesandten vom 24. März 1646 in Gfr. A. Arnbt's Archiv für sachs. Gesch. Th. 2. S. 64. Brotestation vom 14. Juni 1648 in G. von Meiern, acta pacis, Th. 6. S. 281, nach R. A. Menzel (beutsche Gesch. Th. 8. S. 228) vom Dresbener Hosprediger Jal. Beller concipirt.

<sup>99)</sup> Molanns' und Leibnig's Urtheil von bem Rugen, welchen bie Lutherischen aus ber Kirhenvereinigung mit ben Resormirten zu erwarten haben, hinter E. Reumeifter's Beweis, bag bas ihige Bereinigungswesen mit ben fog. Resormirten ben 10 Geboten u. f. w. zuwiderlaufe. hamburg 1721. S. 76.

<sup>\*\*\*)</sup> Mittheilungen aus seinen späteren Aengerungen bei Dolle a. a. D. S. 285. Strieber, beff. Gelehrtengefc. Th. 9. S. 826, und Fabricius' hist. bibl. suae, Th. 4. S. 327.

fchied fen zwifchen den lieben alten Lehrern und Luther's, als zwifchen ber Sonne und Agricola, Sofprediger Joachim's bes 3meiten von des Mondes Schein" u. f. w. Brandenburg geworden, veranlaßte ihn, 1540 an die Universität seines Landesherrn, Frantfurt a. d. Oder, ju gehen; M. las hier mit Beifall, und auch feine Predigten, die er als Raplan an der ehemaligen Franziskanerkirche hielt, wurden gern gehört. 3m Jahre 1544 wurde er an Ludecus' Stelle, der als Hofprediger nach Berlin kam, Oberpfarrer und ordentlicher Professor an der Universität, und in dieser Stellung ist er bis au feinem Tode geblieben; er ftarb am 21. Gept. 1581. In fein fpateres Leben fallen nicht viel bedeutende Ereignisse; abgesehen von feinen gleich zu besprechenden Streitigkeiten ift nur zu erwähnen, daß er unter den Theologen war, die 1576 zu Torgau, das Jahr darauf zu Kloster Bergen das Torganische Buch und die Concordienformel verfaßt haben. Bie er hier zu den Strengsten gehörte, fo hat er auch fein fruheres Leben hindurch auf das hitigfte allen benen widerftanden, die in irgend einem Stud von Luther's Lehre abwichen. Go hatte er eine Fehde mit Stancarus, wegen beffen bekannter Lehre vom Mittleramt Christi, an dem nur die menschliche Natur Christi Theil haben follte; ebenfo mit Staphylus, der, einst Professor in Königsberg, nach langem Streit mit Offander, aus Ehrgeiz zur tatholischen Rirche und in Raifer Ferdinand's Dienfte übergetreten, jett feinen ehemaligen Bittenberger Studiengenoffen beschuldigte, er lehre, daß die Gottheit in Chrifto gelitten habe und geftorben fen. Dusculus antwortete eben fo leidenschaftlich wie er bon Stabbylus angegriffen war. Am langften führte er ben Rampf gegen seinen milberen, gelehrten und allgemein beliebten Rollegen an der Universität, Abbias Pratorius, der in der Lehre von der Rothwendigkeit der guten Berte Melanchthon folgte, während Musculus in Agricola's Beift ben Streit, eine Episobe ber langen spnergiftischen Streitigkeiten, (1558) mit ber Anklage von der Ranzel herab begann: "Sie sind alle bes Teufels, die da lehren: nova obedientia est necessaria; es ist nicht recht: nova obedientia est necessaria, das Mus gehöret nicht bazu. Du sagst: nova obedientia est necessaria, sed non ad salutem. ift fo gut als der andere. Gute Werke find nothig zur Seligkeit, — gute Werke find nothig, aber nicht zur Seligfeit - bas find zwei hofen eines Tuchs." Der in gahlreichen Schriften geführte Streit, in bem Musculus auch am Sofe ju Berlin gegen seinen Gegner intriguirte, wurde durch einen Erlag des Aurfürsten, der personlich mit Bratorius disputirt und einer breiftundigen Disputation beider Gegner beigewohnt hatte, nur auf turze Zeit (1560) beigelegt; beiben murbe befohlen, die ftreitigen Sate nur in dem Sinne zu gebrauchen, daß gute Werte nicht zur Seligfeit, fondern beghalb nothig sepen, daß der Glaube damit beweiset werde, sonst aber sich einander zu keinem Unwillen Urfach zu geben und vielmehr die Ehre Gottes und die Erbauung der Rirche zu Doch lebte der Streit, in dem auch die Studenten lebhaft für Bratorius Theil nahmen, Dusculus mit Steinen warfen und die Wohnungen feiner Anhanger fturmten, wieder von Reuem auf; Stadt und Universität liefen dem Rurfürften vorstellen, wie die Universität durch diese theologischen Fehden mit ihrer Auflösung bedroht feb und schaarenweise von den Studenten verlaffen werde; der Rurffirft jedoch ertlarte: ehe er leiden wolle, daß Musculus mit feiner Lehre öffentlich folle zu Schanden werben, wolle er lieber, daß die Universität jum Teufel fahre; bes Pratorius Lehre fen ftreitig, verführerisch und unrecht. Pratorius wich seinem Begner und ging julet nach Bittenberg, womit ber Streit beendet war. - In der andauernoften Fehde lag aber Dusculus mit dem Frankfurter Magistrat, wozu der Grund nicht nur in bem leidenschaftlichen und gewaltthatigen Ginne bes Pfarrers, fondern in ber Gache felbft zu fuchen ift : es war die nothwendige Opposition der Kirche gegen die hierarchischen Gelüste der weltlichen Obrigkeit, die im Gefolge der Reformation vornehmlich alles Kirchengut als Raub anfah, ber bem Gewaltigen zufalle. Beranlaffung zu ben Streitigkeiten gab die Bahl ber Raplane und Diatonen, welche ber Pfarrer ohne ober gegen ben Billen bes Das giftrate ein : und abfette, die wirflich elende Befoldung der Diakonen, Kaplane und Rirchendiener, "benen ihr kummerliches Stipendium unregeludftig und in Keinen Bortionen gereicht wurde: fie muffen fich ihr Brod erbetteln und leben von den Almofen gutthätis ger Leute; ihre Baufer find taum bewohnbar und broben ben Ginfturg"; ferner bie willfürliche Berwendung und Ausbeutung ber firchlichen Stiftungen, ber traurige Bufand der Schulen und hospitaler, in denen die Armen oft fast bor hunger gestorben find, die geringe Sorge für die Armen und Kranten, die Hinderniffe, welche die Obrigfeit ber firchlichen Bucht entgegenstellte u. A. Und wenn auch Musculus öfter den Ragiftrat für feine eigenen Bedurfniffe und gur Befriedigung feiner Bauluft in Unfbruch nahm, mit Berufung auf feine alten treuen Dienfte, und daß er fich in jungen Jahren bei ihnen abgearbeitet, so hat er doch von dem fo Erlangten Bieles den Armen in gern und häufig geubter Bohlthatigfeit und ben Studirenden, Die er oft über Bermogen unterftütte, zu gute tommen laffen; seine Wittme hinterließ er in Armuth. war vor Allem die Noth der Kirche und derer, welcher Mutter die Rirche seyn soll, beren er fich eifrig, freilich nicht ohne Leidenschaftlichkeit, angenommen hat. giftrat bagegen flagte über bas herrische Wesen bes Bfarrers, ber gern mit einem Juf in der Rirche, mit dem anderen im Rathhaus ftehen mochte, und befchwerte fich über jabireiche Meugerungen in DR.'s Predigten, barin biefer bes Strafamts ju fcharf mahrgenommen hatte: "Der Teufel hausiret überall, ganz besonders aber auf dem Rathhaufe"; er heißt die Burgermeister jum Teufel gehen und fordert die Gemeinde auf, Gott gu bitten, bag dieg Regiment bald ein Enbe nehme u. f. w. Aber auch hier hatte Musculus an dem Rurfürsten einen ficheren Rudhalt und einen Bertheidiger, ber mlett immer durchsette, was fein Generalsuberintendent, zugleich fein geiftlicher Rath, Doch benutte Musculus bas Bertrauen feiner Landesherren auch jur Forderung wohlthatiger Inftitute, jur Stiftung bon Stipendien und gur Unterftutung ormer Studenten. In seinem Amte schonte er fich nie; er predigte in ber Regel wochentlich zweimal und nie unter zwei Stunden, machte häufige Inspectionereisen, nicht felten zu Tug. - Das Bervortretenofte in M.'s Raratter ift fein heiliger, aber eben fo leidenschaftlicher Gifer, ber in ben Begnern gleich ben bofen Feind fieht; baneben in feinen Bredigten und Schriften eine mitunter nicht geiftlose, berbe und braftische Boltsthumlichteit, die das Beiftige oft nur in der sumlichsten Form erfaffen tann. Um lieb. ften fcilbert er die letten Dinge, Tob und Bericht, ewige Berbammnig und ewige Geligkeit, die Macht des Teufels und den Untergang der Welt u. A. Instar omnium bat immer feine Bredigt (gegen die Pluderhofen) vom Hofenteufel gegolten, der aus dem allerhinterften Ort der Bolle, aus dem Bofgefinde des Teufels tomme, einer feiner getreneften und geschworenften Befellen; "es ware fein Bunber, wenn uns bie Sonne nicht aufahe, die Erde nicht mehr truge und Gott mit dem jungften Tage gar dreinichlinge bon wegen ber graulichen, unmenschlichen und teuflischen Rleidung, bamit fich die jungen Leute zu Unmenschen machen und so schändlich vorstellen, daß nicht allein Gott, die lieben Engel und alle fromme, ehrbare Leute, fondern auch der Teufel felber einen Etel und Grauel dafür tragen" u. f. w. Er felbst erzählt von mehreren Anfechs tungen, die er bom Teufel erfahren, zwei bofe Beifter rutteln an feiner Ranzel, daß fie wantt, er aber redete herzhaft mit der Bibel in der Band auf fie ein, fo daß fie unter Qualm und Dampf die Flucht ergriffen. — Unter seinen Schriften ift ein Ausaug aus Luther's Werten zu erwähnen unter dem Titel "Thesaurus". - Duelle: Chr. 2B. Spieker, Lebensgeschichte des Andreas Musculus. Frankfurt a. d. D. 1858. Dafelbft G. 310: Berzeichniß feiner (46) Schriften.

Musculus, Wolfgang — Müßlin ober Meußlin, wie er sich beutsch
schrieb — gehört unstreitig zu den hervorragendsten unter den resormatorischen Bersonlichkeiten des 16. Jahrhunderts, wie er dem mitunter neben Calvin und Beter Marthr
Bermili als der dritte im Range der resormirten Theologen genannt worden ist.
Geboren am 8. Sept. 1497 in der kleinen Stadt Dieuse in Lothringen, entließen seine unbemittelten Eltern den lernbegierigen Knaben, nachdem er die Stadtschule durchgemacht hatte, auf die Schulen der Rachbarländer. Als wandernder Schüler, so zu sagen ohne Reisegeld, sein Brod nach der Sitte der Zeit durch Singen vor den Thüren verdienend, durchzog er das Elsas. Längere Zeit verweilte er zu Rappolisweiler, Colmar und namentlich zu Schletifiedt. Schon hier zeichnete er sich durch seine Talente, seine Liebe zur Beesie und Musik und durch seine schöne Stimme aus. Diese letztere wurde auch der Anlas zu seinem Eintritt in ein Benediktinerkloster in der Rühe von Lixbe im, wo jedoch der fünfzehnsährige Jüngling nicht träges Mönchsleben, sondern Umgang mit gesehrten Männern sinchte — eine Tänschung, die er bald inne wurde und für die er sich durch die Lektüre einiger Alten, besonders des Ovid, durch Orgespiel, und vom zwanzigsten Jahre an durch theologische Studien entschädigte. Den letzteren lag er mit vielem Fleiße ob, so daß ihm bald die Predigt sowohl im Kloster als in den dazu gehörigen Parochialkirchen übertragen wurde. Tabei besolgte der ingendliche Brediger getrensich die Mahnung eines alten Mönchs: Si bonus vis sieri eoneionator, da operam, ut bonus sias biblicus.

Als unn vom Jahre 1518 an Luther's Schriften ihren Weg and in das Aloster zu Lirheim nahmen, fanden sie an Musculus einen warmen Freund und eifrigen Bertheidiger. Die Entschiedenheit seiner evangelischen Ueberzengung erweckte ihm zwar manche zum Theil sehr gefährliche Feinde, aber blieb darum nicht ohne heilsamen Einschluß auf seine nähere und weitere Umgebung. Im Jahre 1527 saste er den Entschluß, das Aloster zu verlassen, und dieß nicht etwa heimlich, sondern mit Wissen des Priors, mit dessen Richte, Margaretha Barth, er sich zu Straßburg verehelichte. Dier wartete seiner die drückendste Armuth. Seine Fran diente als Magd. Er selbst erlerute die Beberei und stand sogar im Begriff, sich als Schanzenarbeiter zu verdingen, als ihm erst die Pastoration des Torses Torsisheim und später das Tiakonat am Münster zugetheilt wurde.

Für seine theologische Richtung und Bildung war der Aufenthalt in Straßburg, wo er Capito's und Buter's Borlesungen benutze, sich auch eine tüchtige Kenntniß der hebräischen Sprache erward, von entscheidender Bedeutung. Seine ökonomische Lage das gegen besierte sich erst mit seiner im Jahre 1531 ersolgten Berusung und Uebersiedelung nach Angsburg. Obwohl er sich mehr nur gezwungen als freiwillig für die Uebernahme einer Predigerstelle in dieser altberühmten Handelsstadt entschieden hatte, so erwies er sich doch der Ausgabe vollkommen gewachsen. In Augsburg standen sich damals die verschiedenen kirchlichen Parteiungen schroff gegenüber. Se handelte sich um vollständige Turchführung und Behauptung der Resormation, und zwar im Sinne der oberdeutschen Städte. An dem endlichen Gelingen des Werkes hat der bescheidene Mussculus, Pfarrer an der Kirche zum heil. Kreuz, den wesentlichsten Antheil gehabt. Die eingekerkerten Wiederränser, für deren humane Behandlung er einstand, stredten die Wassen vor der Geduld, mit welcher er sie unterrichtete. Die Römischen sahen sich zuletzt zur Rämmung der Stadt genöthigt und Musculus ward die Freude zu Theil, am 15. Juli 1537 zum ersten Male in der nun resormirten Domkirche das Evangelium zu verkündigen.

Die Stellung des ersten Predigers war ehrenvoll. Aber an Arbeit sehlte es ebensfalls nicht. Bor Allem war Musculus Prediger und Seelsorger. Während der siedzehn Jahre seiner Birksamkeit in Angsburg verwandte er stets die nämliche Sorgialt auf seine Predigten. Ans denselben sind mehrere seiner Commentare zu einzelnen Schristen des A. und R. Testaments hervorgegangen, die sich daber auch heute noch vorzugsweise zur homiletischen Vorbereitung eignen. Seine Predigtweise sand ledzhaften Beisall, und sein Wort war von nachhaltigen Wirkungen. — Indes beschränkte sich seine Thätigkeit keineswegs bloß auf die nächsten Ansorderungen des Amtes. Wies derholt betraute ihn der Nagistrat mit wichtigen Rissonen. In solcher Sigenschaft nahm er an der nach Eisen ach ausgeschriebenen, dann vom 22. Mai 1536 an zu Witzenderg abgehaltenen Conserenz der Sberländer mit Luther Theil. (Das von ihm gesührte Tagebuch über diese Reise wird auf der Stadtbibliothet zu Bern im

121

Original aufbewahrt.) Musculus gab, um bas auch von ihm und ben Augsburgern erfehnte Unionswert nicht zu ftoren, seine bisherigen Anfichten vom Abendmahl dran. Rach feiner Rudtehr tam er den dogmatischen Feststellungen der Concordie anfänglich gewiffenhaft nach. Sobald er jedoch gewahren mußte, daß auf der einen Seite Luther und feinen farren Anhangern bamit tein Genuge geleiftet fen, wahrend auf ber anderen Seite manchem Redlichen unter den Schweizerischgesinnten ein Anftoß gegeben werbe, tehrte er mit anderen Biedermannern Dberdeutschlands wieder zu derjenigen Lehrfaffung urid, welche er später in seiner furzen Confessio de sacramento corporis et sanguinis dorninici niedergelegt hat. — Bedeutsamer noch, allein eben so erfolglos, war die Sendung an das im Spatherbst 1540 in Worms begonnene, im Frühling 1541 gu Regensburg wieder aufgenommene Religionsgespräch ebangelischer und katholis scher Theologen. Musculus führte babei als geschworener Notarius mit Anderen das ju Bern noch borhandene Protofoll. Die beiben ju Regensburg gehaltenen, später mit einigen Bufagen gedruckten Predigten über die Deffe verwickelten ihn in einen Febertampf mit Dr. Joh. Cochlaus, gegen den er 1545 feinen "Anticochlaus" erscheinen ließ. - Biederum war es Musculus, welchen die Augsburger ausersahen, um den Donanwörthern ihrem Bunfche gemäß bei der Einführung der Reformation behulflich ju fenn. Er lehrte brei Monate unter ihnen und fchrieb für fie feinen lateinifchen Ratedismus.

Reben diesen öffentlichen Geschäften fand Musculus immer noch Zeit zu den ansgestrengtesten Privatstudien. Erst in Augsburg, nahezu ein Bierziger, erlernte er das Griechische. Nichtsdestoweniger lieserte er in verhältnismäßig sehr kurzer Zeit nachsher die vielen Uebersetzungen theils ganzer Schriften, theils einzelner Stude griechischer Kirchenväter. Gleicherweise eignete er sich mit alleiniger Hülfe eines polyglottischen Psalters das Arabische an.

So hatte Musculus in Angsburg gewirkt und gearbeitet, war Bater einer zahlreichen Familie und mit dem Jahre 1547 bereits in sein fünfzigstes Jahr getreten, als noch sein Lebensgang zuerst eine gewaltige Erschütterung erlitt, dann eine ganz andere Richtung empfing. Im September dieses Jahres nämlich eröffnete Karl V. zu Angsburg den Reichstag mit höchstem Glanze. Am 15. Mai 1548 legte er den edangelissen Ständen und Städten das sogenannte Interim vor. So lange nun die Stadt für das edangelische Bekenntniß einstund und in täglichem Gottesdienste ihren Trost sinchte, hielt Kusculus unerschroden zu seiner Gemeinde, obsichon gleich beim Einzug des Kaisers der Dom dem edangelischen Cultus entzogen worden war und sich die Berzdächtigungen, die Beschimpfungen und thätlichen Beleidigungen gegen ihn sortwährend mehrten. Als aber der Rath, durch die Umstände gedrängt, im Juni die Annahme des Interims dennoch beschloß, legte Musculus nach dergeblicher Protestation sein Amt nieder und verließ am 26. dess. W., Weib und acht Kinder zurställassend, die ihm so theure Stadt, um sie nie wieder zu sehen.

Ueber Lindau, Constanz und Zürich begab er sich nach Basel zu seinem Berleger, dem Buchdrucker Herwagen. Bon da eilte er wieder nach Constanz, der mittlerweile mit den Kindern nachgekommenen Gattin entgegen, und predigte das. am 5. August, dem Tage vor dem verrätherischen Uebersall der Stadt durch die spanischen Truppen, mit großer Kraft über Joh. 6, 66—69. Tags darauf verließ er während des Sturmes die Stadt, um sich über St. Gallen, wo er sich einige Zeit bei Badian aushielt, nach Zürich zu wenden. Hier wohnte er im Hause seines seit Pfingsten senes Jahres zur Pacifikation der Kirche nach Bern berusenen früheren Collegen und Freundes Ioh annes Haller. Sine durch Ochin besorgte Einsabung des Erzbischofs Eranmer, nach England überzussiedeln, glaubte er ablehnend bescheiden zu sollen, wiewohl er für seinen und seiner Familie Unterhalt auf Bullinger's und Pellikan's Gastfreundschaft angewiesen war. Seine unfreiwillige Muße füllte er theils mit Corresturen für die Buchdrucker Herwagen und Froben in Basel, theils mit anhaltendem Studium der heil. Schrift aus, die er durch

122 Stratules

Bermittelung Haller's im Februar 1549 eine theologische Professur in Bern mit einer Befoldung von kaum 150 Gulden erhielt.

Zu Bern entfaltete er bald eine ungewöhnliche literarische Thätigkeit. In kurzen Bwifchenraumen erschienen seine schatbaren Commentare. Das besonnene Urtheil, die grundliche Gelehrsamteit, die prattifche Richtung und durchfichtige Darftellungeweise berschafften ihnen Gingang in weiten Kreisen, bei Reformirten und Lutheramern. Zubem wirfte er unverdroffen in Schule und Rirche bis an feinen Tod, in vollem Einverftandnig mit haller, in beffen Bemeinschaft er vielfach von der Regierung zur Beruhigung ber meift ftreng calvinisch gesinnten, oft nuruhigen und ber bernischen Behandlung tirch. licher Dinge abgeneigten waadtlandifchen Beiftlichfeit gebraucht wurde. Er tam baburch in manche Berührung mit Beza und Calvin, beffen Befanntichaft er bereits auf bem Colloquium zu Worms gemacht hatte. Biederholt erhielt er glanzende Anerbietungen jur Rudtehr nach Deutschland bon dem Pfalzgrafen Ottheinrich, von den Magistraten zu Strakburg und Augsburg. Auch für die Univerfitaten Marburg und Beidelberg fuchte man ihn zu gewinnen. Theile aus Dantbarteit gegen Bern, bas ihm in bedrangten Umftanden Aufnahme gewährt hatte, theils wegen feines vorgernaten Alters, theils bei Angsburg noch insbefondere, weil er begrundeten Zweifel in Die Geftunungstreue der Stadt fette, ging er indeg auf feine diefer Berufungen ein. Go blieb er bem in Bern und ftarb nach kurzer Krankheit den 30. Angust 1563.

Musculus war ein abgefagter Feind alles theologischen Schulgezäuts. Ansgenommen mit Cochlaus, ließ er fich daher in teine literarische Fehde nach Art damaliger Beit ein. Der dogmatifche Standpuntt diefes milben trefflichen Mannes fallt im Allgemeinen mit demjenigen der Strafburger ausammen, nur daß bei ihm mit den Jahren die gemein reformirte Grundanschauung, niedergelegt in seinen Loci communes, immer entschiedener hervortritt. Gelbft ben Unionsbestrebungen zeigt er fich fpater gar nicht mehr gewogen. Bei feiner besonnenen, an logischer Consequeux und fcarfer Bracifion hinter einem Calvin weit zuruckftehenden Beise begreift man wohl zur Roth, wie ihm eine Mittelftellung zwischen Luther und den Schweizern angewiesen werden tam. Welches dagegen die Buntte gewesen seinen, in denen er sich seinem neuesten Biographen zufolge auf die lutherische Seite geneigt haben foll, lagt fich fower absehen. Dan lese nur etwa nach, wie er sich 3. B. über die Sünde, über den Glauben und desen Objeft, über die Bradestination, die vorbestimmte Ermahlung der Glaubigen in Chrifto und deren Kriterien, über die Möglichkeit oder vielmehr Unmöglichkeit gottlicher Befent communitation im Kindschaftsstande, über die plenitudo Christi u. f. w. ausspricht, mb man wird fich sofort überzeugen, daß mit biefen dogmatischen Boranssetzungen lutherischrelemente sich nicht vertragen. Wie er über das Abendmahl dachte, ift befannt. Nulla est corporalis praesentia. Nec gratia mysterii huius — — sacramentali signo et usui alligari debet, sed libera et sola fide, sive extra sive intra sacramenti usum a veris fidelibus percipi. Noch mehr. In einem Briefe pom 26. April 1554 an Jatob Herbrott zu Laugingen verwirft er mit milben, aber unzweidentigen Worten nicht allein die lutherische Tauf = und Abendmahlelehre, sondern auch den lutherischen Tauf = und Abendmahleritus zusammt der Privatabsolution und fügt bei: "Bum fiebenden weiß ich den Kirchendienft im Pfaffenhemd nit ju vollbringen. Evangelium Christi unseres Herrn als ein Kleinfuger fo viel Jahr, wie ihr wiffend, ohn das Pfaffentleid gepredigt; tann nit finden, daß ich jett in meinem Alter mich darin follte fehen laffen; ich wurde mich vor mir felb fchamen. Wie ich benn auch p Eisenach und Wittenberg Justum Menium und Dr. Luther felig felbs habe ohne ben Chorrod, in ihren soust ehrlichen und gewohnlichen Rleidern sehen predigen." S. ach die Antwort an die Augsburger vom Ostermontag 1552 bei Grote S. 128. Allers dings war Musculus, der venerandus senex, wie ihn die Berner nannten, kein Mann des ftarren, geschlossenen Systems, sondern junachst ein Theologus biblious, aber biblicus auf dem Boden des talbinifch-reformirten Lehrtropus. Seine Loci communes (Basel 1560. 1564. 1567. Bern 1573. Amsterd. 1599) halten erst ziemlich die übliche Reihenfolge der Materien ein, wie wir sie aus Melanchthon oder auch aus Bullinger's Compendium kennen, mit dem sie überhaupt in mehrsacher Beziehung zusammentressen. Dann macht er sich die sormelle Lizenz zu Nutzen, welche ihm die Lokalmethode gewährt, indem er so zu sagen nachtrags und anhangsweise in gesonderten Abschnitten speziell auf die Natur und die Eigenschaften Gottes zurücksommt und endlich mit Lehrzkücken abschließt, welche die ethischen Beziehungen des Subjekts expliciren. Dem Foodus Des ist bereits ein eigener Locus gewidmet. Derzenige do sanotis soripturis solgt ächt reformatorisch der Lehre von der Erlösung und vom Evangelium erst nach und läuft in den außerordentlich umfangreichen Locus de ministris verdi divini aus, an den sich unmittelbar de side anreiht.

Ob Musculus beutscher Dichter geistlicher Lieder gewesen seh, muß trotz der von Grote beigebrachten Gründe immer noch bezweiselt werden. Denn weder bei ihm, noch bei seinem Sohne Abraham, der nicht leicht etwas Bemerkenswerthes aus dem Leben des Baters übergangen hat, dazu die lateinischen Dichtungen mit Nachdruck hervorsebt, sindet sich irgend eine Andeutung. Auch sein Nachsomme Daniel (1674—1740), welcher noch alle Manustripte des Wolfgang besaß, erwähnt mit keinem Worte eines darunter vorhandenen deutschen Kirchenliedes. So lange also nicht ein solches handsschriftlich ausgewiesen werden kann, wird die Frage wenigstens offen bleiben mussen.

Bon Bolfgang Musculus stammte nun in Bern ein eigentliches Predigergeschlecht. Nicht weniger als secht seiner Söhne waren Prediger. Unter ihnen ragte
ber älteste hervor, Abraham (1534—1591), Defan der bernischen Kirche seit 1586, Freund von Beza, an dessen Seite er dem Gespräch zu Mimpelgard beiwohnte, und
besamt durch seinen Streit mit dem händelfüchtigen, ruhelosen Samuel Huber (Schweis
zer, Centraldogmen I, 511). Der letzte unter den Epigonen des Resormators, zugleich der Letzte seines Geschlechts, ist der durch seine Predigten (Bern, bei Haller,
8 Bde.) besonders in der Schweiz sehr besannte, im Jahre 1821 verstorbene David
Rüslin. Er predigte mit dem nämlichen Beisall während 40 Jahre am Minster
zu Berne. (Berner Taschenbuch 1853, S. 271.)

Historia vitae et obitus Dr. W. Musculi per Abrahamum Musculum filium, enthalten in Synopsis festal. concionum und 1595 zu. Basel durch einen Sohn des Letzteren herausgegeben. Darnach die Späteren, namentlich Abam, vitae, 367—389; zuletzt: L. Grote, W. Musculus, ein biographischer Bersuch, Hamsburg 1855. Zu Bern, Zürich und Zofingen, wohl auch in Straßburg noch viele Briefe an und von Zeitgenossen. Berzeichniß sämmtlicher Schriften bei Leu, helvet. Lexison. Gegenwärtige Stizze unter Mithüsse des Pfr. A. Haller in Biel, eines Nachsommen von mütterlicher Seite.

Wift bei den Hebräern. Obgleich die Musit, wenigstens die Instrumentalsmusit nach 1 Mos. 4, 21. (vgl. Delitsch 3. d. St.) prosanen, kainitischen Ursprungs ist, so erscheint sie doch, sofern ja alle Künste und Handwerke, alle Ersindungen und Enturfortschritte die endliche Bestimmung haben, dem Herrn heilig zu seyn (Sach. 14, 20. f. 1 Kor. 3, 21. f.), im hebrässchen Alterthum vorzugsweise im Dienste des Heiligthums. Uebrigens sind auch bei den heidnischen Bölsern ihre Eulte die frühesten Pslegestätten der Musit; so namentlich bei den Aegyptern (2 Mos. 32, 18. Herod. II, 48. 60.), Phoniziern (Hes. 8, 14. 26, 13.), Chalddern (Dan. 3, 5. 7. u. sf.) und Griechen (Hom. Od. I, 338. Theotr. 30. 16. u. s. w.). Plutarch de mus. sagt, man habe die Musit vor Alters sür so heilig gehalten, daß man sie nicht einmal im Theater zuließ, sondern ausschließlich für den religiösen Dienst und die Erziehung der Jugend bestimmte, und selbst die Staatsgesetze wachten darüber, daß die würdige Bestimmung der Musit und die derselben entsprechende Einsachheit nicht verletzt werde, weßhalb die griechischen Tonkünstler lange nicht die drei Tonarten, dorische, phrygische, lydische bermehren dursten und Timotheus aus Milet von dem lakedäm. Magistrat scharf getadelt wurde, weil er

statt der fieben (früher bloß drei) erlandten Saiten elf auf seiner Cither hatte. Finden wir and beim bebruifchen Boltsftamm überhandt in feinem früheften noch nomadischen Anstande die Musit nicht als eine ausschließlich gottesdienstliche, sondern wie noch jest bei ihren Stammverwandten, den Beduinen-Arabern (f. Meier, Gefch. der poët. Nat. Litt. der hebr. E. 72. ff.) in Berbindung mit Gefang und Tang, jenen hebend, diefen regelnd, als trene Begleiterin hanslicher Creigniffe in Frend und Leid (1 Mof. 31, 27. בור , אם של קום, 12. 30, 31. j. Bd. VI, 149., Stellen, in benen namentlich bas קה מבור , און and ביבב genannt werden, als die Repräsentanten der drei Instrumentengattungen), so eridieint fie doch, feit ans dem bebraifden Bollsftamm Ifrael ale das Boll Gottes andgesondert ift, bei diesem in ihrer gangen herrlichkeit umr im Dienste Jehova's. Besonders vereinigen fich alle Mittel ber Tonfunft, Gesang und Instrumentalmufit, nach Umftunden auch Tang (f. d. Art.), in diefer Bereinigung fich gegenseitig unterftützend, belebend und erhöhend, wenn das Bolf Gottes Jehova Loblieder austimmt für feine großen Buadenthaten, nach errungenem Sieg, nach Befreiung aus großer Roth und Trungial : 2 Moj. 15, 2. 20. 4 Moj. 21, 16. ff. Richt. 11, 34. 2 Chr. 20, 28. Reb. 12, 27. Ki. 68, 25. ff. 1 Maft. 4, 24. 54. 13, 51., wenn es fich berjams melt zu gettesdiemftlicher Feier (2 Sam. 6, 4. f. 15. 1 Chron. 13, 8. 15, 16. 16, 5. ff. 25, 1. ff. 2 Chr. 5, 12. f., ju den schonen Gottesdiensten bes herrn (Bi. 81, 3. ff. 150, 3. ff... Die Bladinstrumente namentlich dienten bem Bolle Gottes nicht mir jum eigentlichen Gottesbienft . 4 Moj. 10, 10., jur Festieier zusammengus rmen, die beiligen Zeiten angufundigen is Moj. 23, 24. 25, 9. 4 Moj. 29, 1.); ihr Gebruuch zu burgerlichen Berfemmlungen, auf bem Juge, im Kriege war im theofratiichen Staat wesentlich ein gottestienstlicher 4 Mos. 10, 2. n.: bicher fie ench in solchen Fillen andidlieflich mur von Prieftern geblifen werden burften is Daf. 10, 7.3. Die Trimmbichire ber Beiber und Jungiemen Griede Richt 11, 34. 1 Cam. 18, 6. f.), die ihre Tinge mit dem Schall der wer und wwirt begleiteten, scheinen jedoch nicht reinister Rimr geweien zu fein. Richtem iden ber Dutt, geben Ente ber Richterzeit namentlich burch Summels Berfinnfeit und bie ben ihm ergamfeiten Probbetenknuten die Pilege der beiligen Must ball 2 Ston. 6, 5., überhaupt die mufitalische Budum 1 fin 1, 40, f. im Bell autemeiner bewerben war, erreichte fie ihren Bebertunft burch Dariebe Bemiliangen, ber felift nicht mir Merfer im Gefeng und un Sinel auf dem rinn und ihm, feutern und, wie mit Amei 6, 5. indig regign wir in print Chall barenen: fie gumben wie E. Kunfibiele ju verfieben; Umbr. fie erfemen fin Beifen bes Bebet bel. b. unete. Bi. 151.: al geibes une enwendur destroir and di distribut non recover wallroom. And I Euc. 23, 5. (with Erhin The ril 2 Tr. 7, 6, 29, 23, Net. 12, 36, The red in betterjageben jheint, Erfander und Berfeiniger murftiglier Fritamente wer g. B. bes geminnigen ban, ben er Pi. 3.3, 2. 144, 9. defenders mesannen. And ließ er remede vollsträublig Ge-Cinge und Mentinen burd bine Simmerfer in bingen Site emilien 2 Sem. 1, 18. Lu mundennen, nich bestimmenden\* 1 Gun. 16, 14. 7, i. Breschier de eith. Day, in Ugil, thes. XXXII, 186. W. Mal teremember 2 kin. 3, 15. i. Boeris, do mas, pemeexereitumente Hebr. Cycl. L. L. L. p. 666). A. Buttingen, welche nicht mer der Murit Lancis, fraders mas anderer Muriter parrierreden meiden, und mementlich der gemanne Stell, der die Mirt des Brisverendures. 1 Sam. 1., 5, f. 19, 20, ff.) und des aum Tempelitriefunt delm 5, 12 f. derbetrening, lift uns mi den eben in amini experience est the antique Attribut beitrebert der teil Marit in lesjon. Die marien Surfaces det Lembelreneitet pa Luccht Jener, dat met 4 1/4 Stimmen und

<sup>\*</sup> Annoques at I San. In IA T. I in R. Revent makeins masken. Look 1729. Löselber, dies in Sande vor Musicam ruman. Viz. 17 ft. Reger, de ve Sand & musicam in corp.
Inns. Aven. 17 ft. summits, marit. Inn. San. 1811. und 25 meter. Suscitus fiber bisjen.
Ergenfand on Tenle. Son. en Marit. 124. Inn Ann. IX under nach der Karrier Sint"masen die Marit. 186 Marit. 186 Marit. 186 Marit. 188 under nach der Karrier Sint"masen die Marit. 186 Marit. 186 Marit. 186 Marit. 188 und der Marit.

"masen die Marit. 186 Marit. 186 Marit. 186 Marit. 186 und der Marit.

"masen die Marit. 186 Marit.

"masen die Marit. 186 Marit. 186 Marit. 186 Marit. 186 Marit. 186 Marit. 186 Marit.

"masen die Marit. 186 Marit. 186 Marit. 186 Marit. 186 Marit. 186 Marit. 186 Marit.

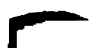
"masen die Marit. 186 Marit. 186 Marit. 186 Marit. 186 Marit. 186 Marit. 186 Marit.

"masen die Marit. 186 M

Spielern unter 288 Chorführern in 24 Ordmungen bestand, waren Affahh, heman (f. die Art.) und Ethan ober Jeduthun. Den Gefangunterricht besorgte Chenanja 1 Chron. 15, 22. Affaph mit feinem Cher blieb bei ber Bundeslade auf Bion, Beman und Ethan bei dem Zelt in Gibeon 1 Chr. 16, 37. ff., bis fle fich im neugebauten Tempel ju einem ungeheuren Chor vereinigten (f. Lamy de Levit. cantoribus in Ugol. a. a. D. p. 572. ff.). Rach Josephus Ant. 8, 3. 7. foll Salomo jum Tempel 40,000 harfen, ebensoviel goldene Sistren und 200,000 filberne Trompeten und 200,000 Aleider für die Sänger (8. v. Til, de vestitu canent. b. Ugol. p. 335.) haben machen laffen, was einen Chor von wenigsteus 480,000 Mustlern und Sangern geben wurde! - Eine Singstimme wurde bon ben Citherspielern, eine andere bon ben Barfenspielern begleitet. Daß ein weiblicher Singchor bei der Tempelmufit gewesen sey, läßt sich aus 1 Chr. 25, 5. nicht mit Sicherheit fcliegen. Rach bem Exil gab es allerbings einen solchen, Edr. 2, 65. Neh. 7, 67. (J. J. Schudt de cantricibus templi b. Ugol. p. 644 ff.). Rach Bartenora fangen- lebit. Anaben ben Distant, auf den niedrigsten Stufen der öftlich bom Brandopferaltar errichteten Singbühne, auf deren oberem Theil die Mannerchore ftanden, in ber Mitte ber Chor Bemans, rechts Affaph, links Ethan (f. diss. de igne sacro et de musica b. Ugol. p. 116. ff.). Es sollten bei einem gewöhnlichen Gottesbienst nicht über seche, nicht unter zwei Rablien, nicht über zwölf, nicht unter zwei Floten, nicht unter zwei Trompeten, nicht unter neun Kinnore fenn; eine Cymbel war himreichend (Maimon. in kele hammikd. o. 3). Je größer das Fest, je größer die Bahl der Sanger, Spieler und Inftrumente (Talm. im tr. Erach. 2, 3. Tamid. 6, 8. 7, 3. Pes. 5, 7. Succ. 5, 4. Rosch hasch. 3, 3. 4, 1. 9. Jom. 6, 8.). Sonft, für den gewöhnlichen Dienst, hatte jede Abtheilung der levit. Sängerchöre ihre Dienstwoche (S. v. T. cant. poem. b. Ugol. p. 331. ff.). Mit dem Trankopfer fing bie Mufit an (R. Leo Iud. de templo C. 9, 55. Erach. in Gem. F. 11. Tamid 7, 3.). — Auf eine Art Hoftapelle an Davids ober Salomo's hof beutet 2 Sam. 19, 35. Pred. 2, 8. Diefer verdantte ohne Zweifel die weltliche Mufit ihre weitere Ansbildung, Die freilich in der Beit des in Berbindung mit bem Gogenbienft überhandnehmenden Sittenverderbens immer mehr ausartete und einen üppigen, wollustigen Raratter annahm, vgl. Jef. 5, 12. 24, 8. f. Am. 6, 5. Jer. 7, 34. 25, 10. Rlagl. Much ausländische Buhlerinnen scheinen in jener Zeit Palaftina musigirend durchzogen zu haben Jes. 23, 16. In eben bem Mage wurde die heilige Tempelmusik ein todtes tonendes Erg, an dem der herr feinen Gefallen hatte (Am. 5, 22. f.), verftummte vielleicht gar in Zeiten bes Abfalls unter Ahas, Manaffe. Sistias (2 Chr. 29, 27.) und Jofias (85, 15.) mußten diefelbe wenigstens herstellen. Dochten die Befangenen Zions an den Baffern Babels auch ihre harfen an die Beiden hangen (Pf. ומרת נבלים (Gef. 14, 11.) המיח נבלים (Gef. 14, 11.) die heilige Dufit nicht gang unter ihnen. Rehrten doch mit Serubabel 148 Sanger ans Affahls Familie (Reh. 7, 44.) im Ganzen 245 Sanger und Sangerinnen (B. 77. vgl. Eer. 2, 65.) zurud, so daß die Tempelmusit wieder, wenn auch nicht mehr in ber großartigen Beife, wie zur Zeit Davids und Salomo's, bestellt werden kounte (Neh. 11, 17. 23.) und 3. B. die Grundsteinlegung bes zweiten Tempels (Esr. 3, 10. ff.) und die Einweihung der Stadtmauern (Neh. 12. 27. ff. 45. ff.) verherrlichte, bei letsterer in awei Chore getheilt, die auf der Mauer in Brozession herumgingen und sich im Tempel vereinigten. Die lette Spur der Tempelmusik finden wir bei der Tempelweihe unter Judas Mattab. 1 Matt. 4, 54. Geistlicher Boltsgefang mit Musithe gleitung außerhalb bes Gottesbienftes tommt in diefer Beit, fowie fcon bor bem Exil Die Bilgerfahrten der zu den hohen Festen nach Jerusalem Reisenden wurden berherrlicht burch Gefang (die שירי המעלות Bf. 121 - 135. zu vergleichen den Bitt gangeliedern, hoffmann, Gefch. bes Rirchenl. 1882, G. 113. 129.) und Dufit (Jef. 30, 29.). Daß auch allerlei weltliche Mufit, namentlich, nach griechischer Sitte, Mufit und Gefang bei frohlichen Gelagen in der nachalerandrinischen Zeit Eingang fand bei hen Juden, schen wir ams Sir. 32, 7. ss. 35, 5. s. und 49, 2. cf. Od. XXI, 430. - Ben Transcommit, vernamlich Stieunspiel, finden wir die erfte Spur erft im R Teftament Mant, 9, 23. Dem 2 Chr. 35, 25. Jer. 9, 17. ff. ift mir bon Trauergefänzen die Mebe, wie wir fichen 2 Gam. 1, 18. ff. bes Mirfter eines folden haben. Mainen Comm. in Mitch. fagt, daß ber bruifte Defraer bei der Leiche feiner Fran niche weniger als zwei felbernfrieder und ein Alageweih babe bestellen munten. Die Meaden franten bie Batt beitebig vergrößern, f. Lights. h. h. ad Matth. 9, 23. -Die Themermund Bereits Bit Ant. 15, 8. ift nicht zur Manil ber Bebruer zu rechmen. Auf die mufitalische Begabung des behabischen Belfeftrumms durfen mir übrigens feinen Schluft michen bon ihrem frütteren Straggegenzelung (Kircher b. Ugol. p. 387 ff. fintel, Geit, der Mait I, 162, ff. Gelig, in ber Zeiricht, ber Inde II, 80.0, ber ju niches Anderes fein funn, bis der trene Bieberhall des geiftlicen Tobes ber Stimoginge, fendern beeinnein bem den anstyrzeichneren Munftern, die nich in nemerer Beit ans derfer Marien bertoupopungen find. Die muftlichen Theorieen der Rubballiften über bie Miefel 3. 28. von der Correstoundenz der Tonienter der Toniedeburfe mit der Smienleiter ber untitriichen Einge, ber zein Gamen mit ben zein Seprieren n. i. m., j. Pie. de Mirand, in apoe. cap. de Magia natur. de Cabb. unb M. Mersenne in Gen. 4, 21. bei Egol. S. 526. ff. Fierfel I, 132. Die werite Dentung der Durinkharje f. in Druschier diss. de eith. Dur. J. Ugol. p. 199. W.

Sich eine richtige Berfiedung von der Mort eines Kalles zu hilben, diem besonders die Kennmis der untählichten Influmente, deren sich desfelde bedient. Sie zeigen und niche nur den Untüng des Tanfostenns aus, sindern und den allgemeinen Amusber der Mort. Wittend under dentigen Influmente meit über den allgemeinen Amusber den Plait. Wittend undere dentigen Influmente mit diese den allgemeinen Gebeschungsbere, seinen die dertieben, wert sie und die Bestimmung hauten, dem Gefing, deziehungsweise dem Tung zu dezennen, beschrinktenen Tommung zelahr zu haben. Unter den naund artes Schiltze dangeld, d. Ugal. S. 1. st. zillt 36; in der Bibel Komen mit Sichenbert nur 13, worden fünf im Konnernich, undgeweisen werden. Indexemmente mit Sichenbert mur 13, worden fünf in Konnernich, undgeweisen werden. Indexemmente der der Andermenntilmmit der Allen J. Blanchinus de trib, gemen imstrumssiene voren organisme eines Konn. 1742. Bonneni beserip, daget instr. nemon. Rom. 1776 dres Kallist unterschienden:

L Sh'iggin tramente, instr. erepitantia, pribatilia, appearen, ben Taft enpageneu und den Schall zu verdieben I. das Ir., eine Handronnunel oden Tambouria, then Bunk LXX rou never has ween a see see self, movier and particle adenta, in Jum. M. Cheiling 15, d. 2008, cin ethat hundereiner, mit einem Fell doerstummer Ners von Gorz wer Menell Isid Orig. 2, 21 , me Rand oft mir diermen, menteben Geheiben berfeiten, beren Geflingel jur Berammit ber dumpfen Erom: meliane dunt, noch remyndig in Andrea Kredigt R. I. 1801, f. und T. 26. Ruffel A. G. u. M. 2 le hannur III. 120. A. hañennur A. de nr der Bernerei Sheno A 17%, mai un Spannen wur von Alwest I Mai, 31, 27, Jun 21, 12, 1 Same, 10, 5, 2 3mm 6, 5, \$6, \$1, \$2, \$, 3d, 5, 12, 24, \$, 3m, 4, 7, 16, 1, 1 Mart. 9, 39. au Influment, dessen desimbers du Brider sich bedramen 2 Mes. 15, 20. Made 11, 34, 1 Same 18, 6, \$6, 68, 26, Jee, 31, 4, am den Lak beim Singemar angugenen. Inf ignbufchen Lenbudkun findet man Lividbungen das Beiderchören met der vonceligen und runden handrammet Maltigien II. 240. henginnberg Masn. Ch. 133 f.. Thurfo and altern grientlichen Lenkmillern in den Händen der Baf. chantranen und der Enfreierriefter. In werben mit dem Fingen gefchiegen. Spilorie Modefilminnen nejes Inframents sind die Transmel, Paule, ülrschaufe. Daß diese Sandyaufen Besteutrierie ber Tempelmuft waren, finn und 1 Gun. 6, 5. Ki. 31, 3. 149, J. Lou, 4 mehr geschierfen werden. Wo von Smendeung derseiben die Robe ist



(1 Chron. 25, 6. 2 Chr. 5, 18.), werben fie nicht angeführt. Als Taltinstrument scheinen bei ber Tempelmust bie nur 2 Sam. 6, 5. Bf. 150, 4. in Berbindung mit קא bortommenden 2) Chmbeln gebient zu haben. Diese אַלצלים, באַלשָּים, rad. שלל gellen, schallen; griech. xvubala find; zwei großere ober fleinere metallene Beden, die in beiben Banben gehalten an einander gefchlagen werden (2 Sam. 6, 5. 1 Chr. 13, 8. 15, 19. 16, 5. 42. Etra 3, 10. Reh. 12, 27. 1 Matt. 4, 54.) nach Joseph. Ant. 7, 12. 8. naarea na peyala galnea. Die brei oberften Musikmeister Davids gaben mit hellflingenden, ehernen Chmbeln ben Tatt an, wie die griech. Chorführer durch Zusammenschlagen von Muscheln oder Stampfen mit eisenbeschuhten Flißen (vgl. die gründliche Abh. von Lampe de cymb. veterum Ugol. p. 867—1092). Db die arabischen Fingercastaguetten, metallne Blättchen am Daumen und Mittelfinger jeder Hand getragen (Niebuhr R. I, 181 u. T. 27) unter den אַלְאַלֶּר שָׁכֵּוּב im Unterschied von den größeren und lauteren בררכה (Bf. 150, 5.) ju verftehen feben, wie Jahn, haust. Alt. I. S. 105., und Pfeiffer, Mus. d. Hebr., S. 55, meint, ift zweiselhaft. Auch bei ben Aegyptern (Willinson a. a. D.) und anderen Boltern alter und neuer Zeit (Sonnerat, R. nach Ostindien, S. 79) finden wir Chmbeln, namentlich zur Begleitung bes Tanges (Lucian, saltat. C. 68; Clem. Al. paedag. II, 4.) auch bei gottesdienstlichen Handlungen (Arnob. 7, 38.). Etwas Achnliches sind die ridun, Metallplatten, nach Sach. 14, 20. den Streitroffen angehängt (f. d. Abbild. auf den Felsen bei Bersepolis, Rieb. R. II, 154. T. 32 f.). Fälschlich halt Hafaus in Ugol. p. 225 bas ארישון \$6. 60, 1. 69, 1. 80, 1 filt eine Art von Chmbeln. 3) Die בתבעבעים, אחר, המבעבעים 372, bewegt febn, find nach Bulg. und Rabb. die verorpa (ore veren dar der), d. h. Schuttelinstrumente, schwerlich nach LXX. avidac. Dieje Sistra, 2 Sam. 6, 5. (Luth. Schellen), find Gifenstangen, mit Ringen behängt ober nach oben zusammengebogen mit löchern und 4 lose barin liegenden Metallftäbchen und einem handgriff unten, die, wenn bas Inftrument gefchuttelt wirb, ein Geflingel verurfachen. Diefes urfprunglich agyptis iche, besonders beim Ifisdienst (Plut. do Is. C. 68., um Tuphon ju verscheuchen, Iuv. 13, 93 sq., Jablonski opp. I, 306 sqq., Wilkins. I, 260) gebrauchte Instrument sindet man noch in verschiedenen Formen, meift mit einem Ratenbild oben auf der Rundung, die Metallstäbchen in Schlangenform in den ägyptischen Ratakomben, f. Wilk. II, 323 aqq. Pl. 35. A. 4) Die שֵׁלִישִׁים 1 Sam. 18, 6., neben קוֹה genannt (Luth. Beigen; aber bon Streichinstrumenten findet sich teine Spur im Alterthum; Andre: Cither mit 3 Saiten) find, wie neuerdings angenommen wird, Triangel, die nach Athenaeus Deipnos. 4, 175. aus Sprien ftammen follen. Sie find, wie bie Cymbeln, in der türfischen Feldmufit auch zu uns getommen.

II) Die Saiten in ftrumente, בָּרְכּוֹת (អូ[. 4, 1. 6, 1. 54, 1 n. ö.), wie daß griech. ψαλτηριον [. v. a. Instrumente der Berührung (בְּבָּרָ , שֵׁבֶּרְ 1 Mos. 4, 21. Ausdrücke für spielen). Die Saiten בּיִבי [. v. a. Abtheilungen, auß Sehnen, Schafbarmen (Odys]. 21, 408), auch gezwirnten Fäden oder Bast, der Körper des Instruments gewöhnlich auß Chpressendlich (2 Sam. 6, 5., nach Kircher und einigen Rabb. b. Ugol. p. 367 s. בצר ברושים ein besondereß Instrument, eine Art Klapper), auch auß dem kostbaren indischen oder äthiop. rothen Sandelholz, אלמגרם 1 Kön. 10, 11 s. 2 Chr. 9, 10 s., s. Winer, Realw. II, 378). Saiteninstrumente bildeten den Grundbessandtheil der heil. Wusst; sie waren x. & zier spiele zier, spiele ziere zier

LXX. κιθαρα, die cithara Davidis (Dreschler, de cith. Dav. Ugol. a. a. D. 171 ff.) nach Schilte haggib. Ugol. p. 67., die arpa, Harfe, wurde, wesnigsteus die 10saitige, nach Jos. Ant. 7. 12. 3. mit dem Plektrum gespielt, vielleicht nach 1 Sam. 16, 23. 18, 10. 19, 9. früher mit der Hand. Das häufigste (baher sprichwörtlich Ps. 137, 3. u. δ.) und nach 1 Wos. 4, 21. das früheste Saiteninstrument, fröhlichen Karakters (Ps. 137, 3.) zur Begleitung geistlichen (Ps. 33, 2. 43, 4.

49, 5. Davib, 1 Sam. 16, 16. und Jeduthun 1 Chr. 25. Meister baranf) und weltlichen Gefanges (1 Mof. 81, 27. Jef. 5, 12. Instrument ber herumziehenden Sangerinnen 23, 16.), auch zu relgiösen Tänzen (2 Sam. 6, 5.), Solo und im Orchester, nach 1 Sam. 10, 5. 2 Sam. 6, 5., auch im Gehen gespielt. Auf den matt. Mingen hat es 8 Saiten; nach Jos. Ant. 7, 10. hat es, wie die xervou der Griechen, zu denen dieses Instrument sammt dem Namen (wahrscheinlicher als απο του χινειν τα νευρα, wie Snid.) mahricheinlich durch die Bhonizier tam, von zehn. Die agyptischen Abbildungen, die übrigens für die in diefer Runft ohne Zweifel originellen (Am. 6, 5.), als Semiten und Romaden ursprünglich ohnedem gesang- und musikliebenden Ifraeliten nicht durchaus maßgebend find, zeigen viererlei Saiteninstrumente, die dem sie entsprechen tonnen. Die große Barfe, die figend gespielt murbe, von ber Beftalt eines halbtreisformigen Bogens, mit 4, 12 und noch mehr \*) in fleinen Löchern mit Bfloden befestigten Saiten, mit beiden Banden zugleich gespielt (Wiltins. II, 232 ff. 270); die kleine Barfe, stehend gespielt, indem man fie auf den Tifch stellte oder auf die Schultern legte und mit erhobenen Banden die Saiten ruhrte (a. a. D. 234. 275); die breiedige Barfe, aus zwei einen rechten oder spiten Binkel bilbenden Hölzern, zwischen denen die Saiten ausgespannt waren (II, 280. 282. 287); endlich die Leber (zwei dunne, gerade ober gefrummte Saulen, auf benen ein Duerholz rubte, fo bag bie Saiten am Fuggeftell und Querholz befestigt waren), die man entweder mit dem Fuggestell auf den Boden feste oder unter bem Arme hielt. Auch das arab. Ruffir (Rieb. R. I, 177 T. 26. und descr. de l'Eg. XVII, 305 und pl. B. B. f. 12 f.), das Niebuhr mit der Davidsharfe vergleicht, wird beim Gehen gespielt. Mit der dreiedigen harfe vergleicht Hieron. ad Dard. bas יום und gibt demfelben 24 Saiten; die Etym. \*\*) bon בכור ==

bas Gebogene von כנר, biegen, deutet auf Bogenform, welche jedoch in allmählichem Uebergang, wie wir es in agupt. Abbildungen feben, fich bem Dreied naherte. Der Bogen bes halbfreisförmigen oder bie Ratheten bes breiedigen Inftruments ftellten zugleich den Schallboden dar. — Bon הבל unterscheidet fich 2) das בבל, lat. nablium, bei ben Griedjen ναβλα, ναβλιον, ναυλα (Athen. 4, 175. Strabo 10, 471. Ovid. ars am. 3, 327), im Altägypt. und Koptischen nabla, Luth. nach Bulg. Pfalter, das Buitarrengestalt hatte, bei dem also die Saiten nicht auf dem Schallboden aufstanden, wie beim בפור, fondern wie bei der Laute, womit auch Schilte haggib. a. a. D. S. 63, das 3-3 vergleicht, über benselben hinliefen. Rach Joseph. Ant. 7, 12. 13. hatte es 12 Saiten, die mit der Band gespielt wurden. Doch gab es cruch ein בבל עשור, ein 10faitiges, Bf. 33, 2. 144, 9. Saalfchut, Arch. I, 277, ift eber geneigt, bas 3725 mit ber Buitarre ju vergleichen und bemfelben ein Griffbrett ju geben; jedoch als das frühere mar biefes gewiß einfacherer Conftruktion, indem es die verichiebenen Tone burch abnehmende Lange ber Saiten hervorbrachte. Auch hat das Rabla in ben agyptischen hieroglyphenbildern mehr bon der Geftalt einer Laute ober Guitarre mit langem Stiel und fleinem Refonangboben; bisweilen ift es mit einem Band berfehen, um es am halfe zu tragen; beim Spielen wurde es wie eine Buitarre im Arme gehalten. Bgl. Uhlemann, agopt. Arch. II. G. 301 ff. Tangerinnen begleiteten bamit ihre Tanzbewegung (Wilfinf. II, 801). Solche gehörten auch zur Bolluft bes chalb. Hofes, Jef. 14, 11. Daß eine große Mannichfaltigkeit in ben Formen bes 32: und ber Angahl feiner Saiten ftattgefunden, lagt fich aus Jef. 22, 24. בל-בלי הובבלים (allerlei Arten bon ") fchließen, und wird auch durch die agupt. Abbildungen bestätigt.

<sup>\*)</sup> Abbild. einer 13faitigen, bei Theben gefundenen in Saalschit, Arch. I. T. L F. 3.

\*\*) Boblen vermuthet einen Zusammenhang des fetr. Kinnara, Chorsager der himmlischen Musiker mit dem semit. 7722, was Meier, Burzelw. 302 f. bezweiselt, ebense, daß der im Spr. nach berselben Burzel benannte hanf (= der Biegsame) als Stoff der Saiten dem 7732 den Ramen gegeben habe.

Db bas Inftrument feinen namen von feiner einem Schlauch ober umgelehrten Delta gleichenden Gestalt bekommen habe (Hieron. Cassiodor. Isid. orig. 3, 75) oder nur von ber banchigen Form bes Resonanzbodens (E. Meier), da oursprünglich Schlauch und bauchiges Gefäß überhaupt bedeutet, läßt fich nicht entscheiben. Abbildungen eines solchen deltaähnlichen Saiteninstrumentes in Nieb. R. I, 179. T. 26. Uebergüge des erwähnt der Talm. M. Ghelim 16, 7. Säufig tommt das בבל in Berbindung mit bem הבלום bor, sowohl bei geiftlicher Musit, Lobgefangen im Tempel, Prozessionen, nach errungenen Siegen u. f. w. (Bf. 57, 9. 71, 22. 81, 3. 92, 4. 108, 3. 150, 3. 1 Sam. 10, 5. 2 Sam. 6, 5. 1 Rön. 10, 12. 1 Chr. 13, 8. 15, 16. 16, 5. 25, 1. Reh. 12, 27. 2 Chr. 5, 12. 20, 28. 29, 25. M. Succah 5, 4.) als bei weltlichen Festlichkeiten (Jef. 5, 12.). 3) Das Dan. 3, 5. u. B. angeführte grant scheint, wie ber Rame (aus ψαλτηριον, durch Berwandlung des 1 in n und 10v in 7-) ein griehifdes Saiteninstrument ju fenn, bas man mit beiben Sanden fpielte, vielleicht eine קיתרים (Athen. 14, 636) genannte bfaitige Abart des בָבֶל, während 4) קיתרים Dan. 3, 5 u. b. das dem Seir entsprechende Instrument ift. Das in Berbindung damit genannte, von Luther durch Geige übersette 5) Saiteninstrument 220 ift offen-

bar das griech. σαμβυκη oder σαμβυξ, nach Ibn Chaldun قانون, also mit dem במור berwandt, die dreiedige (Hosych. Suid. doyara povowa ronward) nach Anderen vieredige, hadbrettartige Sambutabarfe, welche weniger (nach griech. Schriftst. blog vier) Saiten als bie gewöhnliche Sarfe und einen icharfen, hellen Rlang hatte (Athen. 4, 175. 14, 633 ff. Isid. orig. 3, 20). Morgenländische Buhlerinnen, sambucinse, sambucistrise genannt, burchzogen bamit bas römische Reich (Polyb. 5, 37. 10. Plaut. Stich. 2, 2. 57. Liv. Die Ableitung des Wortes ist aweifelhaft, da sich im Griechischen teine Etymologie dafür findet, wie denn nach Strabo X. ναβλα, σαμβυκη, βαρβιτος und μαγαδις Ramen barbarischen Ursprungs sind. Man glaubte, das Wort im fanstr. Cambuka, Rufchel, gut finden. Meier, Burgelm., leitet es von 720, gusammenfaffen, betaften, φαλλεω, ab, so daß es synonym mit ψαλτηριον ware. Fälschlich werden בובים (Ps. 150, 4. 45, 9. Schilte haggib. p. 59 ff. Pfeifer und A.), שׁיוֹשָׁבִּים (Sextichordia ned, Lamy de Lev. et cantor. Ugol. p. 618), מַחוֹל \$1. 30, 2. 149, 3. 150, 4. (nach Rircher, Musurgia, ahnlich ber Viola da Gamba), מְחַלַח שָּהָוֹם שָּהָוֹם אָן גווי אָ אָן מּתוּלַח אָן אָ (nach Gefen. ein כבור beil 1 Mof. 4, 21. die ath. Ueberf. מכלה burch מהלח שופטפי gibt, and ath. חלר שולה שוחל (f. oben) von Einigen unter den Saiteninstrumenten aufgeführt. Ersteres heißt Saiteninstrument überhaupt; birn, das Schilte bagg. p. 31., für eine Art von Sistrum halt, einen weiten, in der Mitte offenen Ring mit Keinen Glöckhen, Pfeifer dagegen für eine Art Sachfeife, ist nichts anderes als Reigentang, מרולת und מרולת bagegen ift ohne Zweifel anigmatische Bezeichnung bes Inhalts der betreffenden Pfalmen. Eben so wenig scheint pip Ps. 8, 1. 81, 1. 24, 1. Rame eines mufital. Instruments zu febn, bas, wie Gefenius, Redslob u. A. nach ber Tradition der Targ. annehmen, von Sath, entweder dem danitischen Gath Rimmon oder dem philist. Sath, woher es David (1 Sam. 21, 10.) gebracht habe, benannt seh. Bahricheinlich bezeichnet bas Wort eine Tonart, wie benn bie brei fo bezeichneten Bfalmen fröhlichen Rarattere find, baher Einige (Carpzob, obs. phil. s. ps. דל-הגרוית, Belmft. 1758; Bfeifer G. 32; Biner; Emald) geneigt find, es durch Relternweise zu überseten; vgl. Jes. 16, 10. Richt. 9, 27. Auch LXX. übersett: ineo rwr אינת אלם רחקים . Die Beifdrift von Bf. 5., ביוכת אלם רחקים, die nach Bafaus bei Ugol. p. 226, ein Saiteninstrument bedeuten foll, deffen Saiten weit auseinander ftehen, ift vielmehr Bezeichnung des Inhalts: über die stumme Taube im fernen Land.

III. Blasinstrumente waren nicht obligate Bestandtheile der heil. Musik, sondern bloß unter Umständen hinzukommende Begleitung besonders bei allgemeinen und hohen Freudenfesten, z. B. bei Einholung der Bundeslade 1 Chr. 15, 21., Einweihung des Tempels 2 Chr. 5, 12 f., Herstellung des Gottesdienstes unter Hiskas 2 Chr. Real-Encochopable für Theologie und Kirche. X.

29, 26. und Efr. 3, 10. Rehem. 12, 35. Wahrscheinlich find die farten, durchdringenden, schmetternden Blasinstrumente unter ben בלי לז 2 Chr. 30, 21. zu berfteben. Das Spielen berfelben heißt daher auch חרים, Lärmen machen 4 Mof. 10, 9. 3vel 2, 1., fagt auch בין, stoßen, die Anstrengung des Blasens oder den abgeschlossenen Lon bezeichnend, während "a win (nur in Berbindung mit gro vortommend) bas Berborbringen eines gedehnten Tones mit demfelben zu bezeichnen icheint. Uebrigens sind unter den Blasinstrumenten felbst wieder ftartere und fanftere zu unterfcheiden. Bu ben fanfteren gehören 1) das uralte לרגב אשל 1 Mof. 4, 21., die Stammform aller **Blas**instrumente, außer Hiob 21, 12. 30, 31. nur noch Pf. 150, 4. genannt, soust nicht im gottesdienstlichen Gebrauch vorkommend, hier nur, weil der Pfalm sich auf ein anherordentliches, volksthumliches Fest bezieht. Ift die Ableitung von אגב, dyanar, (Gefen. Delitich ju 1 Mof. 4, 21.; nach Meier, Burgelw. 720, dagegen verwandt mit אגם, arundinetum) richtig, so hätte das ערגב einen lieblichen Klang; es ift nach Targ. Hieron, und Rabb. die Schalmei, die freilich einen etwas schreienden Ton hat; die spätere Gestalt beffelben hatte Aehnlichkeit mit unferem Dudelfact, zwei durch einen lebernen Sad geftedte Bfeifen, oben und unten gleich weit hervorftehend, oben jum Bineinblasen, unten mit Löchern, auf denen, wie auf einer Flöte, mit Fingern gespielt wird. LXX. überseten das Wort verschieden, xi Japa, waluog (auch Schilte haggib., als Saiteninstrument, ahnlich ber Viola da Gamba), am richtigsten Bf. 150, 4. durch Soyaror, wie benn auch wirklich diese Art von Pfeifen der erfte Anfang der Orgel, eine Art Mundorgel genannt werden tann. Daffelbe scheint 2) das Dan. 3, 5. 10, 15. genannte Instrument סיפונא, Chel. פיפונא, Posch. צפרניא, bas italien. zampogna, altfrangof. chifonio zu febn, schwerlich bon dem griech. overgewen, wie Gefen. u. A. annehmen, ba biefes tein Instrument, sondern entweder die brei Consonangen Quart, Quint, Octave oder ein Conzert mehrerer Stimmen oder Instrumente bedeutet, sondern (nach E. Meier) semitischen Ursprungs, entweder von 706, 70u, das Schlauchartige (indem die Steigerungsform מברבא aufgelöft wird in סברבא, wie das dalb. אברבא. Pfeife, wodurch die Targ. ברב wiedergeben, fpr. אמברב heißt) oder bon pab, Schilf, woher סיסוד, fopt. saebi, Rohrpfeife. Auch 3) דוליל, die Flöte, 1 Sam. 10, 5., nach Chald. Gefen. u. A. auch כְּדִילֶדוֹ Pf. 5, 1., was f. v. a. das Durchbohrte, Hohle

bezeichnet, wie das griech. addos 1 Kor. 14, 7. ursprünglich ein Rohr ( Son, Rorb aus Rohr), dann rohrartiges Instrument, fen's aus Schilf oder aus Holz, Anochen, Horn, Elfenbein u. f. w. (Pollux IV, 9.). Die Flote tommt querft bor 1 Sam. 10, 5, im Brobhetenchor, bann bei den Bugen ber Festpilger nach Jerusalem, Jef. 30, 19.; in ber mattab. Beit auch beim Gottesbienft, 1 Matt. 4, 54., besonders beim frohlichen Laubhüttenfest (tr. Erachin 2, 3. Succah. 5, 1.). Dann insbefondere als Inftrument der weltlichen Freude allgemein im Gebrauch unter dem Bolt, bei Salomo's Thronbesteigung (Scaechi de inaugur. reg. Isr. b. Ugol. 805 ff. 1 Kön. 40. vgl. Jud. 3, 8.), bei Gelagen (Jef. 5, 12. 1 Matt. 3, 45.), Hochzeiten (9, 39. 41.) u. s. w. auch bei traurigen Beranlaffungen, Matth. 9, 23. Jerem. 48, 36. vgl. Jos. boll. Iud. 3, 9. 5. Athen. 4, 174. Blin. 10, 60. Dag aber ארלה שחר Bf. 22, 1. die Trauer. fibte bedeute (Hasaeus de insc. Ps. 22. Ugol. p. 207 ff.) ift nicht erweislich. in der driftlichen Rirche in Alexandrien pflegte man den Gesang bei den Liebesmahlen Elemens verbot es im 3. 190 als zu weltlich und führte mit Floten gu begleiten. bafür die Davidsharfe ein. Auf agyptischen Abbildungen (Willinf. II, 307. 309) fiebt man etwa ellenlange Floten mit brei ober bier Löchern, auch Doppelfloten bon gleicher ober ungleicher lange, mit gemeinschaftlichem Munbftud, die mit ber linken Band gespielte mit weniger Löchern und tieferem Ton (Baffibte, vgl. Plin. h. n. 16, 36. 66). Meift wurden fie von Mannern gespielt, doch fieht man auch tanzende Frauen mit der Doppelflote (Bill. II, 312). In Balaftina findet man noch folche bei den Birten. Bergl. Rieb. R. I, 180. T. 26. S. überhaupt die Abh. de tibiis von Meurfins,

B. Manutius and Bartholin in Ugol. thes. XXXII. 4) Die nur Dan. 3, 5 ff. boctommende איני שוחל שות (bon pad, pfeifen, zischen) von Luth. durch Trompete überfest, ift wahrscheinlich ber chalb. Rame für die Fistula Panis, ovonge (LXX. Theod.) aus mehreren, gewöhnlich 7 nach ber einfachen biatonifchen Tonleiter gestimmten, an einander gereihten Rohrpfeifen verschiedener Lange und Dide, wie man fie noch jest im Drient bei hirten findet (Ruffel, MG. v. Al. I, 208. Rieb. R. I, 181. Rampfer, amoen. 4, 740). Daraus, bag die fpateren Juden Rlaviere Dafchrofiten nennen, läßt fich nicht auf die ursprüngliche Bedeutung bes Wortes schließen. Wenn in diesem Infrument fich fcon ein weiterer Schritt gur Orgel bin zeigt, fo foll ein folches größeres, orgelähnliches Pfeifenwert mit Blasebalgen 5) die zwar nicht in der heil. Schrift bortommende, aber im Talmud (tr. Erachin C. 2) erwähnte מַגְרֵיפָה bes zweiten Tempels gewesen sehn (s. d'Outrein de instr. Magrepha in Ugol. a. a. D. S. 1122 ff. und Schilte hage, p. 42 ff.). Diefe Orgel foll eine Windlade gehabt haben mit zehn Deffnungen, in jeder eine Pfeife mit 10 Löchern, so daß 100 ביובר ובר (wohl — Töne, nicht Melodien, species cantilonae) erzeugt werden fonnten. Die Blasebalge sollen nach hieron. aus Elephantenhauten gemacht worden fenn. Gine Befdreibung, beren Unbefirmutheit an fich schon teine klare Borftellung babon gewinnen läßt, wozu noch berfchiedene einander widersprechende Rotigen barüber tommen, wenn es g. B. beißt, fie feb nur fo groß gewesen, daß ein einziger Levit fle habe von ihrem gewöhnlichen Plate wegnehmen und jum Gebrauch zwischen ben Altar und Borhof ftellen konnen, und wiederum: fie habe einen donverahnlichen Ton gehabt, fo dag bor ihrem Schall Riemand in Jerufalem den mit ihm Rebenden habe verstehen tonnen, ja bag man fie bis Bericho gehört habe (Hieron. ep. ad Dard. M. Tamid 3, 8. 5, 6. Bartolocci tr. de mus. instr. Hobr. Ugol. p. 474 sqq.). Wenn ferner die Rabbinen einerseits ausbrudlich bemerten (Talm. hieros. tr. Succa p. 55), es fen feine Wasserorgel, הַּדְרוֹלִים, weil biefe an weichlich flinge (vgl. Athen. 4, 23.), fo heißt es andererfeits, fle fchlage (מַבֶּה , was auf Taftatur deutet, wie unser Orgelschlagen) nicht mit eherner, sondern mit Rohrpfeife, weil dieß faufter klinge. Auch der Name von 373, greifen, den Saalfdut, Arch. I, 282, auf eine Borrichtung jum Greifen ber Tone beutet, gibt keine fichere Erflärung von der Ginrichtung des Inftruments. Eben fo gut ließe fich hiernach mit Bfeiffer an eine Art febr ftart tonender Baute benten. Beiteres f. Saalfchut, Befch. und Burdigung der Musit bei den hebr., und den Anhang über die hebr. Orgel und die Abbild. in der Archaol. I. T. 2. Sal. v. Til halt die ganze Sache für eine Prahlerei ber Talmudiften. Doch ift menigstens bas Borhandensehn von Windorgeln neben und vor den Wasserorgeln, die im dritten Jahrh. v. Chr. von Ktesibius erfunden murden, constatirt und ihr Gebrauch im judischen Gottesdienst um die Zeit Christi hat alle Bahrscheinlichfeit filt fich. Uebrigens foll die im zweiten Tempel befindliche Orgel nicht zur eigentlichen Tempelmusit, fondern nur zu Signalen gebraucht worden sehn, nach denen die Leviten an ihre bestimmten Posten und Berrichtungen gingen. Blasinftrumenten mit fartem, burchbringendem, fdmetterndem Schall gehört 6) bas bring, bom hellen Ton benannt (von now, hell machen), LXX. σαλπεγξ (das trumme ägyptis fce) und separery, lituus oder buccina, woraus das deutsche "Bosame" verderbt, hornartig gefrummt\*), daher mit gry wechselnd; vgl. 30f. 6, 5. mit B. 4. 6. 13. und Dan. 3, 6. Auch mit dem Beisat 5, nas laut tonende, was 2 Dof. 19, 13. auch allein stehend, ohne wird oder ge, dasselbe Instrument zu bezeichnen scheint. Ursprünglich aus Widder - oder Rindshörnern (Jos. Ant. 5, 6. 5.) wurden sie später wohl aus Metall gemacht. Sie bienten auch jum heiligen Gebrauch (2 Sam. 6, 15. 2 Chr. 15, 14. Pf. 150, 3.) namentlich jur Berklindigung des Jubeljahrs (3 Mof. 25, 9.), das davon ben Namen hat (Grobbed, de verisim. voc. יוֹבֵל signif. Dans.

<sup>\*)</sup> Hieron. ad Hos. 5, 8: buccina pastoralis est et cornu recurvo efficitur, unde et gracce recurve adpellatur. 881. M. rosch. hasch. 8, 2 f. Zoega de buccina Hebr. diss. Lips. 1692.

1758. Carpzob, appar. 447 ff. Rranold, de anno Jub. p. 11 ff. Bolbe, de anno Jub. p. 18 ff. S. Abicht, de lapsu mur. Hierich. Ugol. a. a. D. S. 839 ff.), auch des Neujahrs (M. rosch. hasch. 3, 3. vgl. Pf. 81, 4.), gewöhnlich aber wegen ihres ftarten, weithin schallenden Tons (2 Mof. 19, 16. 19. 20, 18. Jef. 58, 1.) ju Signalen im Rrieg (Richt. 3, 27. 7, 16. 1 Sam. 13, 3 f. Siob 39, 25. Jef. 18, 3. 27, 18. Jer. 4, 5. 6, 1. Bef. 33, 6. Sach. 9, 14.). Die rabbin. Subtilitäten über bie Beschaffenheit und ben Gebrauch bes bei ben spateren Juden in ben Synagogen üblichen ¬piw, f. Orachchaj. no. 586. Bobenfchat, firchl. Berf. ber heut. Juden, II, 184 ff. In Berbindung mit bem horn oder ber Bofanne wird 1 Chr. 15, 28. 2 Chr. 15, 14. Pf. 98, 6. genannt 7) die הַצוֹצְרָה, Trompete, tuba, nach Gesen. bon אדר, משפק, zugegen fenn, eigentlich die Zusammenberufende (4 Mof. 10, 1 ff. 31, 6. 2 Kön. 11, 14. 12, 18. 1 Chr. 15, 24. 16, 42. 2 Chr. 5, 12 f. 29, 26 ff. Hof. 5, 8.), gerade und länglicht, etwa 2 Fuß lang, meist aus Metall (Silber, Erz), both auch aus Holz. (A. Galland, de tubae orig. Ugol. a. a. D. S. 836 ff. Iken, de tubis argenteis disp. Büsing, de tub. Hebr.). 3mei Trompeten verfertigte Mofes aus geschlagenem Gilber jum Gebrauch ber Briefter, Die bamit ber Gemeinde Signale ju geben hatten zur Berfammlung (turz abgestoßene Tone, Dp.), jum Aufbruch und jum Angriff im Krieg (langgedehnte Tone, הַקרע מרוצה oder הַרִּיצַה, bgl. Saalschütz, Gesch. und Burd. der Mus. b. d. Hebr. S. 10). Auch die Feste und Reumonde wurden mit Trompeten angeblasen und die Opfer wurden von den Priestern mit Trompetenichall begleitet. (Spencer, usus music. in sacr. celebr. in Ugol. p. 555 ff. vgl. Sommer, bibl. Abh. I. S. 89 f.). Nach 2 Chr. 5, 12. ließ Salomo eine große Menge folder Trompeten (Joseph. Ant. 8, 8: 200000!) berfertigen. Josephus (Ant. 3, 12. 6.) beschreibt fie ziemlich eng am oberen Theil, nach unten bis jum Schalloch fich erweiternd, beffen Form mit unferen Trompetenfturgen Aehnlichkeit hatte. Ihre Gestalt fieht man auf dem Triumphbogen des Titus (Reland, spolia temp. Hieros. p. 184 ff.) und auf jubifden Mungen (Frolich, Anal. Syr. proleg. p. 89, t. 18. 17. 18). Auch die Aegypter hatten biefe Trompeten, vgl. Rosell. mon. II. III. p. 33. Wilkins. II, 262.

Der Beschaffenheit ber Instrumente nach ju urtheilen, scheint bie bebraifche Dufit vorherrichend einen hellen, ichmetternden, erschütternden Rarafter gehabt zu haben. Glemens bon Alex., Strom. 64., bergleicht ben Raratter ber hebr. Tempelmufit mit ber dorifden Conmeise, warnt aber, wie spater Augustin, die Christen bor dem dromatifden und theatralifden Gefang ber Beiben und ermahnt gur Rudtehr gur rechten altorienta. lifden (biatonifden) Bfalmmufit David's. Bas wir harmonie nennen, ben Dreiklang, die Attorblehre, tannten die Bebraer fcmerlich (f. Redelob in Ilgen, Zeitfchr. 1889, II, S. 1 ff.), fo wenig als die Griechen, in beren theoret. Berten über Die Dufit fich teine Spur bom Contrapuntt findet; hochftens beuten einige Stellen griech. Schriftfteller über die Mufit darauf hin, daß die begleitenden Inftrumente zuweilen Tone angaben, bie fich bom Ton bes Gesanges unterschieden, also vielleicht ein consonirendes Intervall bilbeten. Bal. Buretti, de vet. symphonia b. Ugol. p. 746 ff. Die Begriffe, Die man fich von der Bolltommenheit oder Unvollfommenheit der Mufit der Alten, und insbesondere der Bebraer macht, irren wohl nach zwei entgegengefetten Seiten bin. man dieselbe früher für die volltommenste und ausgebildetste (Sav. Mattei, dissert. I, 9. II, 12. VI, 18. Pad. 1780. Sonne, diss. de Mus. Hebr. Hafn. 1724. Calmet, diss. in mus. vet. et potiss. Hebr. Ugol. p. 758 ff. Lamy, de Levit. et cantor. Ugol. p. 623 ff. und die meisten Rabbinen), so wird fie bagegen bon Manden (Burney, hist. of Mus. I, 249 ff. Fortel, Gefch. ber Mufit I, 145 ff. und viele Neuere) gewiß allzu tief herabgesett. Bas dem reinen Natursinn entspricht, hatte gewiß seine relative Bollommenheit in einer Zeit, wo berfelbe noch in origineller Urtraft waltete, und was ift bemfelben entsprechender, als belebter Rhythmus und wohls

Ningende Melodie? Gewiß haben die begeisternden und befänftigenden Wirkungen, welche bas Alterthum feiner Mufit aufdreibt, ihren Grund besonders in der einfach erhabenen und gefühleinnigen Melodie. Auch im Unisono (7778 2 Chr. 5, 13.) von Massen gefungen, in angemeffener Inftrumentalbegleitung tann eine folche uns auf Mächtigfte ergreifen und himreißen. Ueberdieß wurde die mehrstimmige harmonie gewillermagen erfest durch das harmonische Ineinandergreifen von Wechselchbren, auch Golo's und Tutti's, fowohl bei der weltlichen (1 Sam. 18, 5 f.) als bei der gottesdienstlichen Mufit (Bf. 20. 21. 24. 118. 186. 2 Mof. 15. Neh. 12, 40 ff.), und zwar nicht nur fo, daß, wie dieß jetzt im Orient geschieht (Rieb. R. I, 176), die Melodie um einige Tone wiederholt wird, sondern fo, daß die antiphonischen Chore einander antworten in Rede und Segenrebe, — eine Harmonie bes Nacheinander, wenn man fo fagen barf, in ihrer Art eben fo wirtfam, bas Bemuth ergreifend und bollfommen, ja man konnte fagen, noch erhabener und finnvoller, als die gleichzeitige harmonie ber neueren Duft (vergl. bie himmlischen Wechselchore in ber Offenb. 3oh. 4, 8. 11. 5, 9. 12. 7, 10. 12. 19, 1-5., die fich in großen Unisono's vereinigen, 5, 13. 19, 6 f.). Wenn die heil. Boefie im Barallelismus ber Gebanten einen wurdigen Erfat hat für die mehr auferlichen, die Similichfeit ansprechenden Mittel der modernen Dichttunft, Reime und Sylbenmaß, fo die heil. Mufit ber Bebraer, an diefen einander antwortenden, fich gulet in großartigen Unisono's vereinigenden Wechselchoren für die Harmonie der neueren Dufit, wie benn auch Berber diese Antiphonicen bem Gebankenparallelismus ber hebr. Dichttunft bergleicht. Sie find gleichsam seine bramatisch-musikalische Darftellung. In ben melodischen Gefängen ber Therapeuten, wie fie Philo beschreibt (de vita contempl. p. 902; cf. Euseb. h. e. 2, 17.) und in den (von Ignatius in Antiochia eingeführten?) Antiphonien der fprifchen Rirche (Gavanti, thesaur. sacr. rit. Rom. 1738. T. H.; C. Bolf, über die Leis, Sequengen und Leiche, Beibelb. 1841. S. 22) haben wir Rachklange bavon. Auch in Aegypten finden wir folche Wechselchore fcon in alter Zeit, wie aus den ägyptischen Grottengemalben erhellt (f. Bengstenberg, Rof. und Eg. S. 133; Rosell. mon. civ. III. t. 29. b.). Ueber bie Antiphonien im altjüd. Gottesdienst vgl. Haberfeld, Baruch oder über die Dozologieen der Schrift, Leibz. 1806. — Auch babon, daß die Bebraer gewiffer Tonzeichen, einer Notenschrift fich bedient hatten, haben wir keine fichere Spur. Die jest im Drient gebrauchliche wurde nicht bor bem 17. Jahrhundert eingeführt. Die Accente, welche in berfchiedener Beife (Schilto haggib. c. 2., Bezeichnungen einer mufitalischen Phrase; Beneti in Migler's muf. Bibl. III, 666 ff.; Speibel, unberwerfliche Spuren von der alten david. Singtunft, Stuttgart 1714; Eichhorn, Ginleit. in's A. E. S. 71.; Anton, im n. Rebert. für bibl. Litt., gur Bezeichnung von Dreiklangen, eine Art bezifferter Bak: nenerdinge Saupt, feche altteft. Pfalmen mit ihren aus ben Accenten entzifferten Singweisen, nach ihrer Aehnlichkeit mit althebr. Buchstaben zur Bezeichnung verichiebener Stufen ber biaton. Tonleiter) dafitr gehalten worden find, find entschieden nicht nur fpateren Urfprunge, fondern auch anderer Bestimmung (f. Em alb, hebr. Boefie S. 166. Abth. I, 148 f.; Jahn, Ginl. I, 353; Saalfdit, Form der hebr. Poefie S. 370 ff.; Gefenius, Gefch. ber hebr. Sprache, S. 220 f.; vgl. Bb. II. S. 155), fie dienen der Recitation als Cantillation, d. h. um nach ihnen das Gebicht, nach orienwlifcher Sitte, mit lebendigerer Modulation ber Stimme zu deklamiren, ahnlich unserem hentigen Synagogengefang ober dem Gefang der Muhammedaner bei Lefung des Rorans (Lane, manners and inst. of the mod. Eg. II, 92. 192). Aber mit Recht fagt Biner: es ift gewagt und felbft ungerecht, bon dem Shnagogengefang ber bentigen Juden auf den althebraifchen Gefang zuruckfoließen zu wollen (f. Redelob a. a. D. 1839, 1 ff.). Ein Zeichen für die Mufit scheint das 69mal in den Pfalmen, 3mal in Bab. R. 3. vortommende abo ju fenn, obwohl über die Bedeutung deffelben Die Anfichten fehr verschieden find. Deftere verbindet fich damit ein Bechfel bes Rhuthmus und Sinnes (Berber, bom Beift ber hebraifchen Boefle, G. 376). Es fcheint

(Saalichut, Form b. hebr. Poefie, S. 116 ff. 846 ff. Ard. I, 285 f.; Emalb, hebr. Poefie, S. 178 f.; Befen. thes. II, 956) eine mit Bwifchenfpiel auszufallende Baufe zwifchen den Strophen des Gefanges zu bedeuten, womit auch die Ueberfetung der LXX. durch διαψαλμα (διαψαλλειν, dazwischen hindurch spielen) und die Ethmologie (הסלה, abfchneiden, aufheben, aufhören) übereinstimmt. Rach der Bedeutung von mbo, in die Bohe heben, halt de Bette bas Bort für ein Zeichen, daß die Relodie um einige Tone hoher gefungen werben folle, wie benn auch Guid. Sumpalpia durch μελφοδίας εναλλαγη erflärt. Rach Anderen find es die Anfangebuchstaben bon סב למעלה השר ada capo; ober סימון לשנות הקול, signum mutandae vocis. Rach Bottcher, de inferis I, 198, bedeutet es Bollfpiel. Beiteres f. Commer, bibl. Abh. I, 1 ff., und Ugol. a. a. D. in den Abh. von Bartolocci, Paschi, Calmet, Bytmeis fter, Heumann, Pfeifer 680-744. Andere Zeichen für den Gefang oder die Dufitbegleitung deffelben vermuthet man in verschiedenen Pfalmuberschriften; etwas Sicheres läßt sich jedoch darüber nicht mehr feststellen, da auch den LXX. und Rabbinen die meisten musikalischen Beischriften nicht mehr recht verständlich waren. Go die Beischrift ftimme, Sopran, nach Anderen Tenor ober Bariton (Bottcher, de inf. I, 192). brei Stimmen die tieffte bedeute, nach Fortel die Grundweise der Meifterfanger, welche mit Mannerstimmen im Grundton gefungen wurde. Andere vermuthen ein achtfaitiges pber ein in der Octabe jum Gefang gestimmtes Saiteninftrument. Bartolocci b. Ugol. S. 482 bringt nach Andeutungen der Rabbinen aus acht Beifchriften כגינות, דלמות, כנינות, כנינות, ממריל, מכחם, משכיל, מרונות, החילת, adit den Tonen det Scala und jum Theil gewissen Instrumenten entsprechende Tonarten heraus. Merfenne b. Ugol. S. 514 fügt noch als neunte die curreren bei! Ueberfchriften, wie Bf. 5, 1. 9, 1. 22, 1. 45, 1. 53, 1. 56, 1. 57, 1. 58, 1. 59, 1. 60, 1. 69, 1. 75, 1. 80, 1. 88, 1. u. f. w. bezeichnen, wie Hengstenberg bei den meisten treffend nachweist, nicht sowohl die Melodie, Tonart oder ein musikalisches Instrument, als vielmehr den Inhalt bes Pfalmen in verblumter Beife. - Die Beifchrift von 58, besonders davidischen Psalmen בַּבְּיבַאַ ist s. v. a. dem Musikdirektor, Stimmführer von בַּצָּידַ 1 Chr. 15, 21. disponere, leiten (vgl. d. arab. نصح, recte se habuit, monuit, consuit).

Hoauptfingchor hatte seinen הַנַצְיַח, baher לֶּמְכַצְּחַ עַל יְדְרּתוּן \$1. 39. 62. 77. So auch in der Zeit des zweiten Tempels Reh. 12, 24. 46. Der Psalm war durch diesen Beisat als ein dem gottesdienstlichen Gebrauch übergebener bezeichnet.

Literatur. Außer den angeführten Werten, namentlich in dem XXXII. Bd. von Ugolin. thesaurus, sind zu vergleichen: Bonnet, histoire de la Mus. Paris 1715. de la Borde, essay sur la Mus. ancienne et mod. t. I. II. Burnen, general hist. of mus. Lond. 1776. I, 217 ff. Martini, Storia della mus. I, 54 ff. Practorii syntagma musicum, 1614. t. I. Rirder, musurgia univ. t. I. H. Rom. 1650 (Auszug in Ugol. XXXII, 354-456 mit Abbild.). Sal. v. Til, Digt-Sang en Speelkonst, soo der Ouden als bysonder der Hebreen. Dortr. 1692; beutsche Ueberf. Frankf. 1706. 4., das ausführlichste Werk. Auszug in Ugol. S. 231-350, mit Abbild. Lund, jud. Alterth. IV. 4. 5. Lunding, de Mus. Hebr. diss. Ups. 1707. M. H. Reinhard, de instr. mus. Hebr. diss. Viteb. 1699. Calmet, diss. in mus. vet. et potiss. Hebr. und in mus. instr. Hebr. in Ugol. p. 758-800. Matthefon, mufifal. Batriot. Hamb. 1728. Marpurg, frit. Einleitung in bie Geschichte der alten u. neuen Mus. Berl. 1759. Balb, hist. artis musicae spec. I. Salle 1781. De la Molette du Contant, traité sur la poésie et la mus. des Hebr. Par. 1781. Harenberg, comm. de re mus. vetust. in Miscell. Lips. nov. IX, 218 ff. Pfeifer, über die Dufit der alten Bebraer. Erlangen 1779. Fortel, allgem. Gefch. der Mufit I. 99-184. Berber, bom Geift der bebr. Boefie bes. Bb. II. Saalschüt, Form der hebr. Poeste u. Gesch. und Würdigung der hebr. Musik, 1829. Archdologie I, 272 st. Schneider, bibl. gesch. Darstellung der heil. Musik, Bonn 1834. Ferner die betress. Abschm. in Jahn's und de Wette's Archdologie und Art. in Winer's Realw. Hinschlich der ägypt. Musik vergl. Vill osteau, sur la Mus. des Orientaux in Descr. de l'Eg. VIII, 211 st. Rosell. monum. aiv. III, 1. und Wiltinson, manners eto., besonders im 2. Bd. Levrer.

Drufft, tirdliche, f. Rirdenmufit.

Merconins, Oswald, der Freund und Biograph Zwingli's, der Nachfolger Detolampad's, mit feinem eigentlichen Ramen Beighüsler, wurde geboren 1488 gu Luzern. Seine Eltern waren einfache, nicht unbemittelte Burgersleute, die es gerne juließen, daß der Sohn fich dem Studium widme. Den Grund hierzu legte er in Rottweil in Schwaben, wohin ber gelehrte Rubellus manche ausländische, auch schweizerische Jünglinge zog, unter Anderen auch Glarean und Berthold Saller. Als Rubellus fodann einem Rufe nach Bern folgte, gingen mehrere ber Schüler, auch Dewald M., ebendahin. Später begab sich diefer nach Bafel, wo er sich (1510) unter bem Ramen Molitor \*) (eigentlich Molitoris) in die Matrifel eintrug. hier wurde er Baccalaureus der Philosophie und erhielt eine Schullehrerstelle, die ihm ein durftiges Andiommen gewährte, wobei er aber gleichwohl es magte, fich zu verheirathen. Erasmus, mit bem der Jüngling in nabere Berbindung trat, wandelte feinen Ramen in Myconius um \*\*). Auch 3 mingli lernte er querft in Bafel tennen. Er folgte fodam 1516 einem Rufe als Lehrer an die Stiftsschule in Bürich, wo er die Erstlinge seiner literarischen Thätigkeit an's Licht treten ließ. Durch seine Berwendung tam 3wingli von Einstedeln an die Leutpriesterstelle nach Birich (1519), dagegen wurde bald barauf Myconius als Lehrer an die Stiftsschule feiner Baterstadt Lugern berufen. hier folog er fic jundaft an Anlotectus (Zimmermann), Jodocus Rilchmeier, Rubolf Collin, Lubwig Carinus u. A. an, welche ben reformatorifchen 3been huldigten, und fette fich dadurch, so wie durch seinen eifrigen Briefwechsel mit Zwingli, manchen Berbachtigungen aus. Er wurde als ein Anhänger Luther's verschrien und zu verschiedenen Malen beunruhigt, ja mit Absetzung bedroht und endlich wirklich seiner Stelle entlaffen, obgleich ber Ruf ber Schule durch feine Lehrthatigkeit fich bebeutenb gehoben hatte. Rur auf turgere Beit folgte er 1523 bem Rufe bes Abministrators bon Geroldsed an die Rlofterschule in Einstebeln (and feine Freunde Anlotectus und Rildymeier faben fich genothigt, Lugern zu verlaffen), und nun wurde fein lange gehegter Bunfch erfult, eine Auftellung in Burich zu erhalten und baburch feinem Zwingli fich naber gerudt zu feben. Er erhielt die Schullehrerftelle an bem bortigen Frauenmimfterftifte. Myconius trat junachft ale Reformator bes Schulwefens in Burich auf, indem er ben letten Sauerteig der Scholaftit ausfegte und das Studium der Rlaffiter auf eine bis dahin nicht erreichte Sohe hob. Bald aber ward ihm auch Gelegenheit gegeben, an der kirchlichen Reformation sich zu betheiligen. Zwingli hatte bekanntlich die sogenannte "Prophetie" oder "Lektion" angeordnet — Bibelstunden, in welchen die heil. Schriften bor einem größeren Rreife bon Buhorern nach der Grundsprache erklart wurben. Gine folche Lettion zu halten, wurde nun Myconius durch den Rath aufgefordert. Dem aufolge erklarte er im Chor bes Frauenmunfters einige Stunden in der Woche etliche Bucher bes R. T. unter großem Budrange von Leuten aus allen Ständen. Gine formliche (tirchliche) Ordination jum Prediger scheint er nicht erhalten zu haben. Auch an ben Disputationen mit ben Biebertaufern und über bas Abendmahl (zwischen Zwingli und am Grul) betheiligte fich ber theologisch gebildete Schulmann; so wie überhaupt

<sup>\*)</sup> Aus welchem Grunde ift nicht bekannt. — Bielleicht daß die Boreltern Müller gewesen?

\*\*) Bie dieser Name sich zu dem "Geißhüsler" verhalte, ift nicht klar. Man muß dabei wohl (nach dem Itacismus) an μηκάς, μηκάομαι denken, an das Mädern der Ziege. Uebrigens war Myconius auch sonst ein üblicher Rame. Auch der sächsische Friedrich Mecum führte ihn.

(S. dem solgenden Art.)

nicht leicht ein Greigniß in ber viel bewegten Zeit an ihm vorüberging, ohne bag er es mit feinem Zwingli besprochen und in sich verarbeitet hatte. Um fo tiefer mußte auch ihn die Botichaft ergreifen, welche ihm fein treuer Thomas Platen bon dem ungludlichen Ausgange ber Schlacht bei Rappel und bem Tobe Zwingli's (4. Dit. 1581) Bon nun an war ihm bas Leben in Burich fast unerträglich. Gern folgte er baher bem Rufe nach Bafel an die Diakonatstelle ju St. Alban, und als balb nach 3mingli auch Detolampad aus biefem Leben abgerufen wurde, fah fich Myconius, nachdem ihm schon früher die Brofessur des N. T. an der Hochschule war übertragen worden, jum oberften Pfarrer (Antiftes) und Pfarrer am Munfter burch einmuthige Bahl ber Bornehmften des Rathes, der Geistlichkeit des Münfters und der Ausschuffe der Gemeinde erwählt (1532)\*). - M. hatte von nun an eine ahnliche Stellung, wie Bullinger in Zurich. Wie diefer in einer aufgeregten Zeit, wo das Werk der Reformation wieder auseinander zu fallen brohte, in Zwingli's Fußtapfen zu treten und bas bon ihm Begonnene durch alle hinderniffe durchzuführen berufen mar, fo blieb es M. borbehalten, die bon Detolampad bis zu ihrem außeren Siege durchgeführte Reformation in Bafel zu ihrem ganzlichen Abschluß zu bringen. Dieß geschah namentlich durch die Beröffentlichung ber erften Baster Confession (f. ben Art.), welche auf ber Grundlage eines Betenntniffes von Detolambad im Januar 1584 durch den Rath ben Bunften zur Annahme vorgelegt wurde. Auch bas von Detolampad eingeleitete Inftitut bes "Bannes", bas auch in ber schweizerischen Rirche (von Zwinglischer Seite) Biberfpruch fand, suchte er aufrecht zu halten und eine ftrenge Reform der Sitten vermittelft der Kirchenzucht durchzuführen. Richt nur aber die Kirche Bafels, fondern die fammtlichen reformirten Rirchen der Schweiz, lagen ihm fortwährend am Berzen, und namentlich wurde er in das um diese Zeit von Bucer betriebene Unionswerk in Betreff der Abendmahlöstreitigkeiten verflochten. Dhue seine Ueberzeugung von dem trobischen Sinne der Einsetzungsworte aufzugeben, war er bennoch bemuht, das Positive einer wirklichen Berbindung der Glaubigen mit Chrifto und eines geiftlichen Genuffes feines Leibes fo weit hervorzuheben, als er, ohne barum die lutherische Ansicht zu theilen, es vermochte; dieß felbst auf die Gefahr hin, von den strengen Zwinglianern des Lutheranismus verbachtigt zu werben. So bekannte er fich benn auch zu ber 1536 in Bafel entworfenen Formel der zweiten Basler oder ersten helvet. Confession, wornach das Abendmahl als ein mystisches Mahl bezeichnet und ber mahrhafte Genug bes für uns getobteten Leibes und fur uns vergoffenen Blutes Chrifti, jedoch mit bestimmtem Ausschluß eines materiellen Genuffes und mit Befchrantung auf die Glaubigen betont wird, welche Formel bekanntlich von Luther in einem seiner friedlicheren Momente gebilligt wurde, obgleich er später wieder gegen bie Schweizer losbrach. Aber auch da suchte Myconius den Frieden zu halten und mahnte seine Freunde von weiteren Schritten gegen Luther ab. Er außerte fich unter Anderem gegen Bullinger über den Streit zwischen Luther und Zwingli babin: beibe hatten fich migverftanden, Luther hatte fich nie wollen bereben laffen, daß Zwingli mehr als bloge Zeichen im Abendmahl annehme, und Zwingli habe nicht einsehen wollen, daß Luther die graffe (capernaitische) Lehre vom Genuß des Fleisches und Blutes Christi selbst als schriftwidrig verabscheue. (Mycon. ad Bulling. 7. Bept. 1538; b. Rirchhofer a. a. D. S. 310.) Hat er darin nicht fo ziemlich bas Rechte getroffen?

In einen seltsamen Streit wurde Myconius mit seinem Collegen Karlstadt verwicklt, der nach manchen Irrsahrten in Basel eine Anstellung als Prediger und Professor gefunden hatte. So sehr Karlstadt früher sich der Annahme akademischer Grade widersetze, so zäh vertheidigte er nun diese Sitte gegen Myconius, der aus Bescheiden-

<sup>\*)</sup> Berächtlich außert fich über biefe Bahl Erasmus in seinen Episteln: "In Bafel wurde an Detolampad's Stelle ermählt Myconius, ein einsältiger Mann und ehemals ein armfeliger Schulmeifter. Ich tann nicht begreifen, was ber Rath burch biefe Bahl hofft ober sucht?"

beit auch dann keinen solchen Grad annehmen wollte, als die Universität dieß gebietes risch von Allen forderte, die als Lehrer an ihr auftreten wollten. Uebrigens vertheis bigte Mehconins die Selbständigkeit ber Rirche und ber Geiftlichkeit gegen die Anspruche der Universität, welche die Brediger ihrer Aufsicht zu unterwerfen gebachte, indem auch sie ber Schule (bem Lehrstande) incorporirt sehen, während umgekehrt Myconius behauptete, die Schule gehore zur Kirche und die hohe Schule bilde ihr ebelftes Glied. Richtsbestoweniger zeigte fich Myconius auch in feiner amtlichen Stellung als Freund und Beförderer der Wiffenschaften und brachte die Errichtung einer höheren Bilbungsanftalt für Innglinge, die fich ben Studien widmen wollten (Badagoginm) in Anregung. Als ein Theil der Geiftlichteit und Universität aus einem falfchen Religionseifer der Herausgabe des Koran (durch Bibliander) sich widersetzte (unter ihnen sogar Sebastian Munfter), trat Myconius auf die Seite der Freisinnigen. Bie Bullinger in Zurich, so nahm auch er sich in Basel ber bes Glaubens wegen Bertriebenen an, wobei er freilich auch hie und ba an Undankbare seine Liebe verschwendete. Seine Tolerang sette ihn auch wohl Berdachtigungen aus. So hielten ihn Einige ohne allen Grund für einen Anhänger Schwenkfeld's. Die letten Jahre feines Lebens hatte er mit mancherlei Biderwärtigkeiten zu kumpfen, richtete sich aber immer wieder auf an den Tröftungen und Berheißungen des göttlichen Wortes. Im Frithling 1551 traf ihn auf der Kanzel ber Schlag. Im folgenden Jahre tehrte die Best in Basel ein, ber mehrere feiner Freunde und Berwandten, auch sein Aboptivsohn, unterlagen. (Sein leiblicher Sohn, Felix, ein hoffnungsvoller Jüngling, war schon früher gestorben.) Im Ottober 1552 ward auch er bon der Seuche ergriffen. Den 14. beff. D. ftarb er im 64. Jahre feines Alters, und nach wenigen Wochen ward auch seine Gattin dahingerafft. Simon Sulcer, sein Schuler, ber fein Nachfolger im Amte wurde, hielt ihm die Leichenrede.

Als Schriftsteller war Myconius nicht gerade fruchtbar. Mehrere seiner Schriften sind auch nicht mehr leicht zu erhalten. Sein Commentar (Expositio) über das Evangesium Marci (mit Dedication an den Bürgermeister Jak. Meier), Basel 1538, und seine kurze Biographie Zwingli's (do vita et obitu Zwinglii, in Epp. Zwinglii et Oecolampadii. Bas. 1532. 36), sind wohl, außer einigen Gelegenheitsschriften\*), das Rennenswertheste. Die ausstührlichste Biographie ist die von Melchior Kirchhofer, Oswald Myconius, Antistes der Basterischen Kirche, Zürich 1813, wo sich S. IX. st. auch die früheren Bearbeitungen aufgeführt sinden.

Protoning, Friedrich, fieht unter ben Mitarbeitern guther's in erfter Reibe: infonderheit hat er es wohl verdient, der Reformator Thüringens genannt zu werben. Er ward zu Lichtenfels, einem in Oberfranken am Main liegenden Stabtden, am Tage St. Stephani den 26. Dezember 1491 geboren. Sein Familienname war Detum, wie er auch fpater noch fich nannte. Er hatte rechtschaffene, fromme Eltern aus dem Bürgerstande, die ihn forgsam erzogen. Dankbar rühmt er es noch im Alter, daß er als Anabe bon feinem Bater im Chriftenthume gute Unterweisung erhals ten habe. Hatte biefer doch ihm nicht bloß die zehn Gebote, das Baterunfer und das apostolische Symbolum gelehrt, sondern dabei auch eingeprägt, wie man zu Gott, von bem alles Bute tomme, fleißig beten und auf bas Beil in Chrifto fest vertrauen muffe. "Sanguinem Christi esse pretium pro peccatis mundi et cuilibet Christiano esse necessariam hanc fidem: quod si tres tantum homines sperent, se per Christum salvari, tamen certissime statuendum, se esse unum ex illis tribus, et contumeliam esse in sanguinem Christi de hac re dubitare." "Die pabstlichen Ablaßbriefe feben Rete, um bas Gelb ber Ginfaltigen ju fangen; Bergebung ber Gunben

<sup>\*)</sup> Unter biefen: (Epistola) suasoria ad Sacerdotes Helvetiae qui Tigurinis male loquuntur, ut male loqui desinant. Tig. 1524. — Epistola paraenetica ad fratres ditionis Basileensis, quomodo se in turbis illis gerere debeant. 1584. — Saller, Bibl. ber Schweizergesch. III. Athenae raur. p. 67.

und das ewige Leben konne man fich nicht mit Geld erkaufen." Das waren Funken eines ebangelischen Protestantismus aus bem Bergen bes bentschen Christenvolles! So lernte Mytonius schon früh ernstlich baran benten, wie er Gottes Gnade erlangen und selig werden möge. Nachdem er die Schule feiner Baterfladt besucht, wurde er 1504 nach Annaberg gethan, wo unter bem Rettor Andreas Beibner, genannt Staffelftein (offenbar nach seinem nahe bei Lichtenstein gelegenen Stammorte), eine lateinische Schule in gedeihlicher Bluthe ftand. hier machte Mytonius gute Fortschritte, hier entschied fich auch fein Lebensweg. Der Ablagfrämer Tegel war 1508 in die reiche Bergstadt gekommen und trieb baselbst zwei Jahre lang dreift seinen Handel. Mylonius hörte Te-Bel's Predigten mit aller Aufmerksamkeit, fie machten auf ihn einen farken Gindruck. Endlich ging er hin und bat, man moge ihm boch den Ablaß "umsonst um Gotteswillen" geben, wie es in bem Schreiben des Pabstes, welches an den Rirchenthuren aushing, den Armen versprochen ware. Tepel schlug es wiederholt ab; Myfonius sollte wenigstens einen Grofchen gablen; ja julet wollte man ihm einen bagu schenken. Aber Myfonius wollte den Ablag nur "als ein Armer, umfonft, um Gotteswil-Ien" haben, und weil dieß ihm berweigert wurde, ging er tief bewegt nach Saufe; doch getröftete er fich, daß noch ein Gott im himmel fen, der den Buffertigen umfonft die Sünden vergebe. Er nahm ein Kruzifix, das immer auf seinem Arbeitstische fand, stellte es auf eine Bant, warf sich babor nieder und betete inbrunftig ju Gott um Gnade. Der 19jährige Tüngling verlangte sehnlich nach dem wahren Frieden. ("Sontiebam totam naturam meam immutari et taedebat me iam omnium rerum mundi, etiam huius vitae satur esse videbar, una cupiebam cum Deo vivere, ita ut plaoerem illi.") Er schloß das bekummerte Berg vor seinem Lehrer Staffelftein auf und ging auf beffen Rath am 14. Juli 1510 in bas Franzistanerklofter ju Annaberg. In der ersten Racht daselbst hatte er einen Traum, der sein Abmühen unter dem papisti= schen Joche, sein Erwachen zum evangelischen Leben und sein späteres Arbeiten auf bem Relbe der Reformation wie im Spiegel eines finureichen Gleichniffes ihm zeigte. Drotonius hat dieß Alles feinem Freunde Paul Eber in einem Briefe bom 21. Februar 1546 ausführlich erzählt, ber überhaupt mit frischen Farben ein bedeutsames Lebensbild (Er findet sich vollständig in Ionisii Annaebergiae aus der Reformationszeit gibt. historia lib. II. p. 4 sqq.; auch bei Lommatfch f. unt. G. 10 ff.) Sieben Jahre lang muhete fich Mytonius ab, burch forgliche Erfullung feiner Monchspflichten ben Frieden mit Gott zu erlangen, vergeblich. Er ftudirte eifrig den Magistor Sontentiarum Potrus Lombardus, den Alexander von Sales, Bonaventura, Gabriel Biel, auch ben Augustinus; er las die Bibel mit Lyra's Commentar wiederholt durch; aber noch waren bie Augen feines Beiftes gehalten. Er verzagte endlich am Erfolg feiner Studien; er rang mit finfteren 3meifeln über feine Erwählung. Da drang die neue Botschaft bes Evangeliums - Buther's 95 Thefen - auch in feine Belle und brachte ihm das ersehnte Licht, das, einmal gottesträftig in ihm aufleuchtend, ihn fortan zum trenen Bekenner weihte. Als angehender Mond war er von Annaberg nach Leibzig bann nach Beimar in's Rlofter verfett worden (1512); bafelbft hatte er 1516 bie Briefterweihe erhalten, ber Lette, für den die Rurfürsten von Sachfen noch "die papistische Erfte = Deg verlegten". In Weimar wurde er auch jum Predigtamt verordnet, die Fürsten hörten ihn gern. Seitbem aber Mytonius fich frei und fest gum lautren Coangelium bekannte, hatte er die harteste Behandlung im Rlofter zu erdulben. hete ihm mit der Strafe Silten's, eines Monchs zu Gifenach, der um feines ebangelischen Zeugniffes willen eingemauert worben war. Doch unerschroden blieb Dytonius bei ber erfannten Bahrheit, in ber er fich mit feinem Kloftergenoffen Boit burch heimliche Lefung der Schriften Luther's ftartte. Sieben Jahre lang hatte er fo "frei im Geifte" die peinliche Gefangenschaft ausgestanden; endlich als man ihn nach Leibzig und von da nach Annaberg brachte, damit er unter die Gewalt Bergog Georg's tame, entfloh er und trat in Zwidau als evangelischer Prediger auf (1524).

hatte man ben ruftigen Zeugen bort behalten, aber noch in bemfelben Jahre ordnete ihn Bergog Johann nach Gotha ab, weil man bafelbft einen evangelischen Brediger dringend verlangte. Hier fand Depfonins ein großes Arbeitsfeld. Die humanistischen Bestrebungen des dafigen Ranonitus Mntianus (f. Rampfdulte, die Universität Erfurt, Th. 1. S. 74 ff.) waren ohne bessernden Einfluß auf das verfallene kirchliche und bittgerliche Leben geblieben; die Stiftsherren vertamen in Unfittlichfeit, die Blogen bes Alosterlebens traten ärgerlich zu Tage, die Berwaltung der Stadt lag in ungetreuen Das Bolt hatte fich zu einer tumultuarischen Bewegung fortreißen laffen und die Hänser der Domherren gestürmt und geplündert. Eine Hülfe that noth, die von innen heraus die Schäden heilte. Mytonius tam, und der verfolgte Monch bewährte sich fortan als ein Mann der That, voll Umsicht, Muth und Ausdauer. Er war eine durch und durch proktische Natur; klein von Gestalt, aber groß durch die Energie seines Geiftes. Seine "ächt evangelische Einfalt und Reblichkeit, seine gründliche Gelehrsamkeit und nachdrückliche Beredtsamkeit" machte ihn bald zur reformatorischen Autorität für gang Thuringen. (Bgl. Ledderhofe S. 316, f. unt.) Bie er felbst die Beilswahrheit flar und traftig aus eigener Erfahrung verkundete, so erwedte und ftartte er Andere, daß and fie das reine Evangelium predigten. Sein erstes Wirken traf in eine fehr bewegte Zeit; der Bauerntrieg verbreitete arge Berheerungen im Lande. Dem Mylonius gelang es, nicht blog in der Stadt und Rflege Gotha Ales in Ordnung zu halten, sondern auch bei Ichtershausen die emporten Saufen, welche die umliegenden Schlöffer zerftoren wollten, mit einer Ansprache zu beschwichtigen, so daß sie ruhig auseinander gingen. In feiner reformatorischen Birtsamkeit wandte er bom Anfang an besondere Sorgfalt auf die Schulen. Er war es, der in Berbindung mit Melanchthon, Justus Menins, Chriftoph von Planit, Georg von Bangenheim und Johann Cotta in Thüringen von 1528 ab die erste und 1533 die andere Bistation zur Berbesserung und Ordnung des Rirden - und Schulwesens ausführte. Die Rurfürsten bon Sachsen hatten seine Tüchtigkeit zu Rath und That wohl erkannt und brauchten ihn vielfach zu wichtigen Missionen. So begleitete er 1527 als Brediger den Aurpringen Johann Friedrich in die Rheinlande und nach Bestphalen; in Duffelborf hielt er mit einem Adlner Mond, Corbach, eine Disputation, in welcher er stegreich die evangelische Wahrbeit vertheidigte. Bu den Berhandlungen in Marburg (1529), Wittenberg (1586), Schmalfalden (1587), Rürnberg, Frankfurt (1589), Hagenau (1540) wurde er zugezogen. Da arbeitete er viel mit Melauchthon ausammen. ("M. Philippus Molanchthon dienet mir wohl bazu, mit dem ich alle Sachen zuvor abredet, der mir auch die Pfeil fiddert." Myc. Histor. Ref. S. 52.) Er war als Theolog bei der Gesandticaft, welche ber Rurfurft an König Beinrich VIII. (1538) gur Forderung der Reformation pach England abordnete. Als Herzog Georg gestorben war, wurde Dhotonius neben Cruciger, Pfeffinger und M. Balthafar besonders damit betrant, die Reformation in dem fachfischen Berzogthume, namentlich in Leipzig selbst, einauführen, was er mit solcher Umsicht und Festigkeit bewirkte, daß der Leipziger Stadtrath um fein langeres Berweilen anhielt. Dabei blieb aber feine Sorge und Thatigleit ftets seinem engeren Arbeitsfelde in Gotha und Thüringen treu zugewandt. war er hochgeschätt; die Bürgerschaft Gotha's bat bei dem Rurfürsten angelegentlich, daß fie ihren Prediger doch bald von Leipzig wieder befamen. Mytonius hatte auch bie Freude, ju feben, wie die Berwaltung der Stadt fortan bon maderen Mannern wohl beforgt wurde. In seinem praktischen Sinne nahm er forglich auf die Dotation ber Rirchen : und Schulstellen Rücksicht. 3hm bankt Gotha die Gründung feines fpater so berühmten Gymnasii illustris mit dem Coenobium aus Mitteln des aufgehobenen Augustinerklofters. (Bal. Chr. Fr. Schulze, Gefchichte des Gymnaftums zu Gotha. 1824. S. 18 ff.) Als ein rechter Olxorduog filt die Rirchen und Schulen trat er bfter bei dem Rurfürften ffir die Berwilligung der nöthigen Dotationen nachbrudlich und mit Erfolg ein. Roch jest gibt bas am Abend feines raftlos thatigen Lebens beendete, von ihm eigenhändig geschriebene "Neue Erbbuch und Copen der Ministratur zu Gotha" Zeugniß, wie der reformatorische Mann mit aller Genauigkeit die einzelnen Intraden für das Kirchen» und Schulwesen der Stadt ausgezeichnet hat zu großem Ruten der Folgezeit. Und eben so sorgte er für das ganze Thüringer Land. Er konnte mit gutem Grunde in der zu jenem Erbbuch geschriebenen Chronik sagen: "Ach, lieber Herr Gott, du hast gegeben, daß es wohl angerichtet ist: gib, daß es auch wohl gehalten und erhalten werde!"

Furwahr, ein reiches reformatorisches Leben tritt uns in Mytonius entgegen! Im Worte Gottes fest gegrundet, voll lauterer Frommigkeit fteht er da als ein acht ebangelischer Rernmann. Die Rechtfertigung allein burch ben Glauben an das Berdienft Jesu Christi war ihm, ahnlich wie Luthern selbst, aus eigener tiefster Erfahrung ber Quellpunkt eines neuen Lebens geworden, und beghalb blieb auch ihm diese Grundwahrheit über Alles theuer (f. 3. Menius' Zeugniß bei Ledderhofe S. 333). Aber Mytonius hat es auch durch die That feines Lebens bewährt, was für ein ftarter ethischer Trieb in folder Ueberzeugung ruht. Mit ganzer hingabe arbeitete er un= ermublich im Dienste bes Evangelii. Bon Luther sowohl wie von Melanchthon wurde er befonders hoch geschätzt; nach der Sigenthilmlichkeit seines Karakters stand er beiden Reformatoren gleich nahe. Er trieb sein großes Lebenswert eben so sehr mit aller Entschiedenheit und Festigkeit, wie mit weiser Mägigung. Tapfer und unerschutterlich tämpfte er gegen die mancherlei Feinde des Evangelii; noch in seiner Krankheit zeigt er fich geistesruftig als ein guter Streiter Christi. (S. ben Brief an 3. Jonas, Ledderhofe S. 268 f.) Aber wo es ben Schaden der verfallenen Christenheit zu beilen galt, da war er ein schonender Argt. Wie klagt er gegen Luther über die Giferer, die mit rober Zudringlichkeit gewaltsam der tranten Rirche helfen wollen (f. Ledderhofe S. 274; Lommatsch gibt S. 85 den bedeutsamen Brief im lateinischen Texte). treffend fagt er: Certe video omnibus vocatis servis beatis a patre familias non tantum opus esse, ut fideles sint, sed etiam ut prudentes sint, sciant se in stabulo Ecclesiae semimortui corporis restitutores constitutos. Und welch goldenes Bort ift dieß: charitatem esse veram moderatricem scientiae et spirituum!— Friedbrich Mytonius war ein Mann des Friedens. Wie freuet es ihn, daß er in guter Eintracht mit seinen Collegen zu Gotha hat wirken können: "Cucurrimus, cortavimus, laboravimus, pugnavimus, vicimus et viximus semper coniunctissime et amicissime; also, daß man sich barob wundert. Und sind im ganzen Fürstenthum die Ministri Koclesise unter einander und der Rath und die Schulmeister fo lange nie bennander einig und in Frieden blieben, als hie zu Gotha. O Domine Dous, autor charitatis et pacis, conserva haec bona tua, quae operatus es in nobis!" (f. Myc. Hist. Reform. 1715, p. 55). Welch innigen Berkehr er mit ben Mannern ber Reformation batte, davon zeugen seine Briefe (f. Cyr. Snegassii tres literarum Myconianarum decades, wieder abgedruckt in Tenzelii Supplementum historiae Gothanae III. p. 87). Eben fo herzlich bewies er fich als Batte und Bater. Er hatte fich 1526 mit ber Tochter eines Burgers von Gotha, Margarethe Jadin, verheirathet; von ben neum Rindern aus diefer Ehe überlebten ihn zwei Sohne und zwei Tochter, deren eine die Sattin des ihm fehr befreundeten Rettors Lindemann murbe.

Mit Daransetzung aller seiner Kräste hatte Mysonius in der Nähe und Ferne dem Werke der Resormation gedient; schon während seiner Thätigkeit in Sachsen sühste er sich leidend. Im Jahre 1541 erkrankte er ernstlich an der Schwindsucht. Da schried ihm Luth er jenen denkwürdigen Brief (s. Dr. Luther's Briefe, herausg. von de Wette, Th. V. S. 326), der in der Bollkrast des Glaubens dem Mysonius "wie die Stimme Christi lautete: Lazare, komm heraus!" ("Vale, mi Friderice, et Dominus non sinst me audire tuum transitum me vivo, sed te superstitem faciat mihi. Hoc peto, hoc volo, et slat mea voluntas, Amen, quia hase voluntas gloriam nominis Dei, certe non meam voluntatem nec copiam quaerit. Iterum vale. Pro te oratur ex animo

— fo der Schluß des Briefes.) Luther's Gebet ging in Erfullung; Mytonius erftand wieder von seinem Krantenlager; und obwohl fortwährend sehr leidend, arbeitete er treu in seinem Beruse weiter, ja er war noch bei der dritten Bistation in Thüringen (1541) thatig. Belden Glaubenstroft in feinen Rrantheitsbeschwerden er hatte, das fpricht er gar innig in mandem Briefe ans, befonders in dem an Juftus Jonas vom Jahre 1542, in welchem er eine finnige Deutung seines Ramens auf das "mocum" Lut. 23, 43. Bf. 23, 4. Bf. 34, 4. burchführt (G. Ledberhofe G. 271). Seine andauernbe Sorge um das Wohl der Kirche und seine Zubersicht auf den gewissen Sieg des Evangeliums fpiegelte fich ihm noch am Ausgange feines Lebens in einem Traume ab, ben er bem Dr. Rateberger in einem Briefe bom 6. Januar 1546 fchilbert (f. Sookendorf. Hist. Luther. Frankf. 1692. F. 629). Ueberhaupt laffen die Briefe, welche Phonius turg bor feinem Ende fchrieb, namentlich der Abschiedebrief an den Rurfitrften Johann Friedrich (Lebberhofe S. 304 ff.) einen tiefen Blid in den treuen, evangelisch Karen und festen Sinn des Mannes thun; wie tritt er da noch ein als Renge ffir das Gotteswerf der Reformation und besonders für die Bedeutung Luther's. (. Diefer Mann hat uns burch Chrifti Beift allen himmlischen Segen und bas emige Leben wiederum gebracht und eingeweihet, Chriftum wiederum in sein Reich gesetzt und des Reich Gottes wiederum an ihn gewiesen, darinnen wir Erlösung von Sanden, Tod und Holle, dagegen in Christo Unschuld, Reinigkeit und ewiges Leben gewißlich und auf's eigentlichfte hatten. - Diefer Dr. Luther ift gar nicht gestorben, wird und tonn nicht sterben, sondern wird nun allererst recht leben.") Bald nachdem Luther abgefchieden, folgte er ihm nach. Umgeben bon ben Seinen, treu festhaltend am Trofte bes Evangelii, unter Simeons Lobgefang feine Seele Gott befehlend, entschlief er im Frieden am 7. April 1546. Juftus Menius hielt ihm die Leichenpredigt über Joh. 12, 24—26. Sein Dentstein steht jest restaurirt am füdlichen Eingange ber Gottesaderfirche nach Often ju und tragt bon Johann Stigel, Jena's erftem Brofessor (f. Lommassch S. 111), folgende lateinische Inschrift:

> Quo duce, Gotha, tibi monstrata est gratia Christi Hie pia Myconii contegit ossa lapis. Doctrina et vitae tibi moribus ille reliquit Exemplum: hoc ingens, Gotha, tuere decus.

Mutonius wollte, wie er felbst betennt (f. Lommatich S. 33. 112), tein Schrifts fteller fenn; er war ein Mann der That. Außer Kleineren Gelegenheitsschriften und Briefen, welche in ihrer Rernhaftigkeit bon ebler Beiftesreife zeugen, hat er nur bie an das Erbbuch angeschriebene, zunächst für seine Stadt Gotha bestimmte Chronit hinters laffen. (Das Driginal-Manustript, spater aus dem Erbbuche herausgenommen, wird jest auf der herzoglichen Bibliothet zu Gotha vermahrt.) Sal. Chprian gab fie unter bem Titel: Fr. Myconii historia Reformationis (128 Seiten), 1715, heraus. ift in ihrer mannlichen Gebrangtheit eine ber bedeutenoften Dentwurdigleiten aus ber Reformationszeit, und gibt jugleich ein fprechendes Bild von Myfonius evangelifch. lanterem Rarafter. Das Leben des Mylonius findet fich beschrieben in: Molchior Adami vitae Theologorum. Frankf. 1705. F. 83 sqq. — Sagittarii historia Gothana. Jena 1700, p. 168 sqq. — Junter's Redivivus Myconius. Waltershaufen 1730. — Brudner's Rirchen - und Schulenstaat des Bergogthums Gotha. 1753. I, 1. S. 41 ff., theilt viele intereffante Ginzelheiten mit. - D. B. Bommanfch gibt in feiner Narratio de Myconio. Annaebergae, 1825, mit großem Sammlerfleife bie altere, bierber gehörige Literatur. Das reiche, schone Material hat ausführlich zusammengeftellt 2. Fr. Ledderhofe: Mytonius, ein Leben aus der Reformationszeit. Gotha, Berthes. 1854. D. A. Beterfen.

Merke, τία, σμύρνα, dolisch μύροα, ist bas sehr wohlriechende harz bes erft bon Chrenberg genauer beschriebenen balsamodendron myrrha, eines besonders in Ara-

bien und Aethiopien \*), nicht aber in Balaftina \*\*) wachsenben Baumes ober Stranches, ben bie Alten, die ihn jum Theil nur bom Borenfagen und nicht aus eigener Anschauung famten, nicht gang übereinstimmend befchrieben haben, f. Theophrast. hist. plant. 9. 4.; Plin. H. N. 12, 33 ff.; Diod. 5, 41; Dioscorid. mat. med. I, 73, 77. Das Barg, anfange ölig, bann gerinnend, ift erft gelblich-weiß, bann aber, ju harten Tropfen ober Roruden von eigenthumlich balfamischem Geruch und bitterem Geschmad erhartend, rothlich; es fließt theils von felbst, und dieß war die edelste Art, Exod. 30, 23. burd מְר־דְרוֹר, Cantic. 5, 5. mit מר עבר bezeichnet = ("von selbst) fließende Myrrhe", von Plinius oraxty genomit, von LXX. und Sir. 24, 15. dem Sinne nach gut durch σμ. έκλεκτή, Vulg. murrha probatissima wiedergegeben; theils gewann man die Myrrhe, die übrigens in verschiedenen Sorten und nicht immer unverfälscht, jum Theil wohl auch durch ahnliche Barge von anderen Baumen erfest, in den Sandel tam und namentlich durch Nabatder und Phonifier aus Arabien in den Beften geführt wurde (vergl. Ritter, Erbf. XIV. S. 389; Robinfon, Balaft. III. S. 114), burch Einschnitte in die Rinde bes Baumes. Gebraucht murde fie theils jum Rauchern Cantic. 3, 6. cf. Plin. H. N. 21, 18.; Athen. III. p. 101.), theils jum Parfilmiren ber Rleiber und Betten (Ps. 45, 9; Prov. 7, 17. vgl. Cantic. 5, 1, wie bie Hofbame bas Aroma in einem Gadlein am Bufen trug, Cantic. 1, 13: ארלר הוביר (ארלר בוביר), theile als Del יומרן והמרן (Efth. 2, 12.) zu Salben (Exod. 30, 23; Cantic. 5, 5.; wo der Liebhaber die Thurriegel der Geliebten bamit gefalbt hat, cf. Plin. H. N. 18, 2; Athen. 15, p. 688), theils, wie noch heute, ale Arznei (Horod. 7, 181), theils endlich pulverifirt jum Ginbalfamiren ber Leichen (3oh. 19, 39; Herod. 2, 86.; vergl. Real-Enchtl. Bb. I. S. 773; III. S. 723 \*\*\*)). Auch bem Weine wurden Myrrhen beigemifcht. um ihm einen würzigen Bohlgeruch zu geben, und biefer nicht berauschende undelerge olroc. vinum murrhinum, war bei den Frauen namentlich sehr beliebt (Plin. H. N. 14, 15. 19; Athen. 11. S. 464; Gell. N. A. 10, 23 u. 8.). Rady Mart. 15, 23. wurde Jesu vor der Kreuzigung "topworiopieros olivos" angeboten, b. h. wohl allgemein "Gewürzwein" zur Betäubung, wie benn Matth. 27, 34. Diefen Trant, "Effig mit Galle vermischt" nennt, womit er die mit irgend welchen bittern Ingredienzen gemischte osca ober ben fauern Bein ber römischen Golbaten bezeichnet; nach jübischer Sitte nämlich murbe den hinzurichtenden ein mit Beihrauch zur Betäubung gemischter Trank gereicht, f. Lightfoot, horae hebr. et talm. ad Matth. 27, 34. et ad Joh. 19, 29; und Real-Enc. VIII. S. 66. S. noch Celfius, hierobot. I. p. 520 ff.; Winer's RBB. unter "Effig" und "Myrrhe" und Teuffel in Pauly's Real-Enchtl. Bb. V. S. 301 f.; Ofen's Naturgesch. III, 3. S. 1760.

**Myrte**, presenten, ein in Asien häufig wachsenber, von dort nach Griechenstand und Italien verpflanzter Baum, der etwa 10 Fuß hoch wird und gern in Thälern und an Ufern +), doch auch auf Anhöhen (Plin. H. N. 16, 30. cf. Rehem. 8, 15.)

<sup>\*)</sup> Herod. 3, 107; Strab. 16. p. 769. 792; über Aegypten tam bas Gewächs auch nach Hellas, Athen. 15. p. 681.

<sup>\*\*)</sup> Daher Myrthe Math. 2, 11. unter ben toftlichen Geschenken ber Magier erscheint; auch Cantic. 4, 6. 14. sprechen nicht für beren Bortommen in Ranaan, in ersterer Stelle bezeichnet ber "Myrthenberg" wie ber "Beihrauchhugel" ben Zion als Sit bes Hofes, weicher von exotischen Bohlgeruchen burchbustet wird, und in ber zweiten wird die Geliebte mit einem Garten voll toftlicher Bohlgeruche verglichen, sofern sie sich gesalbet hat und ihre Kleiber burchbustet find, s. hitig 3. b. St.

<sup>\*\*\*)</sup> Daher die meisten Kirchenbater die Myrrhen Matth. 2, 11. als Zeichen des bitteren Leibens und Sterbens fasten; f. Dillmann in Ewald's Jahrbb. f. bibl. Biffensch. V. S. 138. Note 22.

<sup>†)</sup> Virg. Goorg. 2, 11. 2.; 4, 124: amantes litora myrti — man beutete barnach Sachar. 1, 8 ff. bas Bort 77822 — "Tiefe" (Bulg.; Rosenmüll.) ober "Schatten" (LXX.; Syr.), allein es bezeichnet vielmehr bas "Zelt" Gottes im himmel, bei welchem Myrten fteben nach Analogie

Mylic 143

wachft. Seiner Schönheit, seiner glatten, immergrunen Blätter und weißen Bluthen, wie des Bohlgeruchs wegen, den Blumen und Blatter verbreiten (Virg. Ecl. 2, 54.) war diefer Baum eine von jeher beliebte Gartenzierde und wurde auch bei den Hebraern als Culturgewächs gehflegt (vergl. Jefaj. 41, 19; 55, 13), obwohl er ouch in Palastina, wie überall in Sprien, wild wuchs, Rehemia a. a. D.). den schwarzen (Virg. Georg. 1, 106.) Beeren wurde ein Del und sogar eine Art Bein bereitet, Plin. H. N. 15, 85-88; 23, 44. Myrtenzweige bienten bei allen Festlichleiten als Schmud ber Baufer und Zimmer (g. B. beim Laubhüttenfest, Rehemia a. a. D.; vergl. Theophrast. hist. plantt. 4, 6.), oder wurden auf den Beg gestreut (Herod. 7, 54.), und Myrtenkränze trug man bei Gastmälern (Horat. Od. 1, 4, 9; 1, 38, 5. 7.) und besonders bei Hochzeiten, da die Myrte der Aphrodite heilig und Symbol ehelicher Liebe mar (Virg. Ecl. 7, 62; Aon. 6, 443; Pausan. 6, 24, 5). S. nod, Plin. H. N. 18, 85; Athen. II, p. 43 ff. XIV. p. 651 ff. AV. p. 675 f. und vgl. Celsius, Hierodotan. II, p. 17 ff.; Winer's RWB.; Teuffel in Pauly's Real-Enc. V, S. 305; Dten's Naturgesch. III, 3. S. 1941. Müctidi.

**Phila** wird in der heil. Schrift nur Apgich. 16, 7 f. erwähnt. Der Abostel Baulus gelangte nämlich auf feiner zweiten großen Diffionereife bon Galatien und Bithymien her and in diese kleinaftatische Landschaft, von wo er dann über Troas mach Europa überfette. Die Gegend gehörte bamals zur römischen Probing Afia (Cie. p. Flace. 27. 65 - vgl. Real-Enc. Bb. 1. S. 557). Der alte Name Myfia bezeichnete aber zu berichiedenen Zeiten und bei verschiedenen Schriftftellern einen fehr verschiedenen ganderumfang. Im weiteren Sinne granzte Mpfia im Norden an die Propontis und den Hellespont, im Westen an's ägäifche Meer, im Suben an Lydien, im Often an Bithynien und Phrygien, bgl. Strabo 12. S. 563 ff.; Ptolem. 5, 2 ff. Man theilte das größtentheils gebirgige, aber von mehreren Küstenflüssen, z. B. dem Caicus, Simois und Stamander, Granicus, durchzogene, theilweise von Sumpfen und Balbern bedectte Land in fünf Haupttheile: 1) M. minor, der nördlichste Ruftenftrich am Hellespont bis zu dem Berge Olympos, M. maior, der füdliche Theil des immeren Landes mit der berühmten Stadt Bergamum, von deffen einstiger herrlichfeit noch Spuren im heutigen Bergamo zeugen; durch des Ronigs von P., Attalus III., Testament war bekanntlich das ganze, zu feinem Reiche gehörende Land an die Romer gelangt; in Pergamum war früh schon eine christliche Gemeinde, welche zwar unter schweren Berfolgungen von heibnischer Seite treu blieb und in Antipas einen Marturer fah, dem fpater Andere folgten (Euseb. H. E. 4, 14), dagegen den Irrlehren der Bileamiten und Nicolaiten nicht eben fo fest das Ohr verschloß, f. Apol. 1, 11. 2, In einen der dortigen Tempel foll auch Berodes M. Weihgeschenke geschickt haben, Ios. boll. Iud. 1, 21, 11. 3) Troas, das ehemalige Gebiet von Troja ober der nordlichere Theil der Westlufte, mit der gleichnamigen Stadt Alexandria Troas, die von den Romern wegen ihrer zur Zeit Antiochus des Gr. ihnen bewiesenen Anhangs lichteit sehr begunstigt und zu einer Colonie erhoben wurde (Plin. 5, 30; Strabo 3. 593 ff.) und in welcher Baulus bas Evangelium predigte und eine Chriftengemeinde entftand, Apgesch. 20, 5 ff. (Auferweckung des Guthchus); 2 Kor. 2, 12; 2 Tim. 4, 13. In diefem Landestheile lag ferner, fublich von Troas, die Seeftadt Affos, wo Paulus auf der Reise nach Jerusalem ju seiner Reisegesellschaft ftieß (Apgich. 20, 18 f.); die Stadt, ehemals berühmt durch trefflichen Weizen und den sogenannten lapis assious, der wegen feiner, die menschlichen Leichen schnell verzehrenden Araft bielfach gebraucht wurde (Strabo S. 610. 735), liegt nun in Trummern. Auch Abramhttium lag hier, beffen

ber Delbaume vor dem irdischen Tempel, vergl. 2 Matt. 14, 4. mit Pf. 52, 10. 92, 14 f. (higig), wenn nicht vielmehr boot hier nicht "Myrten", sondern "Berge, Soben" bedeutet, f. 6, 1. (Ewald), so bag biefe Stelle gar nicht hierher gehören warbe.

Rame Apgich. 27, 2. erwähnt wird, indem Paulus auf einem dortigen Schiffe bie lette Reise nach Rom antrat. 4) Meolis, ber fübliche Theil ber Bestäfte, so benannt bon ben bort fich anfiebelnden Aeolern, welche bie mpfischen Ginwohner verdrangten. Endlich lag 5) in alten Zeiten im Guben bas Land Teuthraria. Bur Berferzeit gehörte Muffen gur zweiten Satrapie, der Rame umfaßte aber nur den nordoftlichen Theil an ber Bropontis, f. Horod. 3, 90. 7, 42, mogegen unter ben fpateren driftlichen Rais fern der größte Theil des alten Dyfien die Proving Bellespontus bildete, die füdlichften Theile aber bis Troas zu Afia gehörten (Hierocl. S. 658). Die Myster, welche zwar bor bem trojanischen Rriege nach Afien übergesett waren, aber erft nach biefem Ereigniffe, aus ihren früher öftlicher gelegenen Sigen durch die Bithynier verbrangt, die oben als "Mpfien" befchriebenen Gegenden, welche borber bon Phrygern befest maren, einnahmen, find ein thratifcher Boltsftamm, beren Sprache zu bem thratifch - fleinaflatifcharmenischen Stamm gehörte, aber mit der lydischen und phrygischen bermischt mar, val. Strabo S. 571; Berod. 7, 74. Bur Romerzeit hatte übrigens diefes in mehrere Stamme getheilte Boltchen eigenen Ramen und Sprache bereits eingebußt, Strabo S. 566; bgl. Chr. Laffen in ber Zeitschrift ber beutschemorgenl. Gefellich. Bb. X. S. 382 f. — Man bergl. noch die Ausleger zu Euseb. H. E. 5, 16; Biner's RBB. und befonders Forbiger in Bauly's Real-Enc. Bb. V. S. 807 ff.

Mofterien. Das Wort prorifeior weist junachst in feiner ursprunglichen Bebentung auf ben uvorns, ben in die griechischen Dhifterien Gingeweihten gurud. μύστης tann aber nicht, wie Rort will, auf den μύθος gurudgeführt werden, indem er behauptet, die in die fleinen Dyfterien Eingeweihten hatten blog die Dyfterien. formel, ben Mythos empfangen, dagegen die in die großen Myfterien Eingeweihten, die enontal, jugleich die Deutung. Die Mythen als solche wußte ja schon Jedermann; das also konnte kein Grad ber Mysterien seyn. Der μύστης wird bann auch allgemein auf ein μυείν oder μυείσθαι zurlitigeführt, den Einweihungsatt, wodurch er zu einem pever veranlaßt wird. Es fragt fich nun aber, ob zu einem Berfchließen der Augen ober bes Munbes. Beibe Ertlarungen theilen fich wieder in zwei. 1) Die Augen verschließen a) Reander (im Leben des heil. Bernhard) die Augen für die Sinnenwelt verfchließen, um fie zu öffnen fur die unfichtbare Belt des Beiftes. Ein theologischer Begriff, nicht anwendbar auf die alten Muften; Safe (Hutt. rodiv. S. 7.): uvelo Dat ooulos occludere - fterben, im symbolischen Sinne, um in den Mysterien nen zu leben, infofern initiari. Scheint junachft bei Bafe nicht hinlanglich begrundet, gleichwohl muffen wir hierauf gurudtommen. 2) Auf ben Dund bezogen; a) einen bumpfen Laut mit zusammengebrudten Lippen hören laffen, also etwas Beheimnigvolles: μύζειν (bei Listo - die Beilslehre der Theologia, deutsch - μύειν); b) den Mund fich verschließen laffen; d. h. das Gelübde der Berschwiegenheit ablegen. Dafftr Tholud (Bluthensammlung aus ber morgenlandischen Dopftit, S. 1, nach Suidas. Auch Blato fcheint baffir zu fenn, wenn er im Phadon die bobere Beisheitslehre anddόητα nennt. Indeffen scheint der Grad des μύστης zu dem Grade des επόπτης einen Gegensat zu bilden. Das wurde für die hase'iche Erklärung sprechen: fterben im symbolifchen Sinne. Sehr entschieden find dafür die Borte eines Eingeweihten bei Stobaus (Sorm. 119): "Die Seele empfindet im Tode baffelbe, was berjenige erfahrt, welcher in die großen Beheimniffe eingeweiht wird. Bort und Sache tommen bier überein, benn redeurar heißt fterben und redesodas eingeweiht werben. erfte Auftritt ift nichts als Irrthumer und Ungewißheiten, beschwerliche Reisen burch Racht und Dunkel. Und ift man an den Grenzen des Todes und der Ginweihung angelangt, fo ift Alles traurig und schredlich anzusehen, Alles voll Angft und Entfeten. Ift aber bieß vorüber, fo bricht ein mundervolles Licht hervor." — Dag eine Ableitung von Inop, latobra, nichts für sich hat, bedarf keiner Ausführung. Auch die Ableitung bon Sahn (Lehrb. des driftl. Glaubens, G. 83. nach Feftus: ra uvorfpea = soclusa sacra), nach welcher uver fich junachft auf die myfteriofen Obiette beziehen

whrde, in dem Sinne von claudore, also aliquid clausum, absoonditum (erinnernd an das hebräische τρομ) scheint zunächst schon an der beschränkten Bedeutung von μύειν (vorzugsweise auf den Mund und die Augen bezogen) zu scheitern; abgesehen davon, daß dann die Bezeichnung μύστης nicht hassend wäre.

Der Begriff des religiöfen Myfteriums hangt mit dem Begriff der Religion felbft aufe Innigfte zusammen. Die Religion felbst ift nach ber einen Seite schlechthin Dffenbarung, fofern fie die liebende und erlofende Selbstmittheilung Gottes ift an den bernehmenden und heilsbedurftigen Menschengeist; fie bleibt nach ber anderen Seite aber auch folechthin Beheimniß, Mufterium, fofern fie eine heilige Selbstmittheilung Gottes ift an den gur Beiligkeit berufenen Menschengeift, und sofern fie bemgemag heilig gehalten wird. Die Wahrheit enthüllt fich als Offenbarung für alle Welt in ihrem gottlichen Beruf; fie verhüllt fich als Mufterium für alle Welt in ihrem ungottlichen Wefen und profanen Berhalten. Gelbst die allgemeine Offenbarung Gottes durch die Ratur und den Menschengeift hat schon biefe zwei Seiten au fich: fie ift bas Dh. fterium der inneren Welt für das Beiftesauge im Gegensatz gegen die Erscheinung ber anferen Belt für bas Sinnenauge. Bott will als ber Beheimnifbolle gefunden merden in seinem eigenen Licht (vergl. Pfalm 36, 10: in beinem Lichte sehen wir bas Licht. Apoftel Geschichte 17, 27. Rom. 1, 19). Daher bleibt auch im Leben bee Glaus bigen jedes innerfte Beilverlebnig ein brautliches Mufterium (Joh. 3, 8; 32.), und felbft in der neuen vollendeten Welt ift ber Begenfat amifchen ber grofen Spiphanie und ihrer inneren Seite, bem göttlichen Leben noch borhanden (Offenb. Joh. 2, 17). Diefer Gegensatz aber spannt sich in der Sunderwelt zum Widerfpruch bes gottlichen Dhifteriums gegen bas profane Befen ber ungöttlichen Belt. Darum tritt der Begriff des Mufteriums auf dem Boden der fpeziellen Beilsoffenbarung in feiner vollen Machtigkeit auf; die Beilsoffenbarung felbst ift ein großes offenkundis ges Mysterium in der Belt ebensowohl, wie fie die große Offenbarung Gottes in der Belt ift (1 Tim. 3, 16). Daher läßt es sich denn auch erwarten, daß sich auch die Raturreligionen alle mehr oder minder in bas Geheimnig hullen, und bag die bebeutendsten heidnischen Religionen bon den Borspielen und Borzeichen des chriftlichen Myfteriums burchzogen find. Alle diese Musterien aber laffen fich eintheilen in zwei Saupt-So wie die Offenbarung zerfällt in die Atte der αποκάλυψις, durch welche der Beift Gottes die Wahrheit dem Geifte des Propheten mittheilt, und in die Atte der garkowic, durch welche die Propheten die Bahrheit in der Welt berbreiten und fixiren, fo besteht auch biefelbe Bahrheit als Mysterium einerseits in den objektiven Beheimniffen und himmlischen Lehren, und andererseits in den cultischen Institutionen, welche Diese Beheimniffe als Beheimniffe jugleich verhüllen und enthüllen.

Daher ift benn zuvörderst bas innerste Wefen ber in bifchen brahmanischen Religion Dhyfterienwort und Myfteriendienft. Der Missionar Paullin a Bartholomao berichtet (Systema Brahm. 170 sq.) von den Indiern, daß jeder Brahmine, welcher Briefter werden will, bor der Aufnahme in den geiftlichen Stand den Schwur ablegen muffe, niemals etwas von den Beheimniffen der Religion befannt zu machen. Kunf Jahre lang muß er ein ganzliches Stillschweigen beobachten, so daß er auch bei ber Feier ber Mysterien und anderen gottesbienftlichen Ceremonien fein Wort sprechen barf, fondern Alles, mas babei geschehen foll, durch gewiffe Zeichen mit ber Band, bie nur den Eingeweihten verständlich find, andeuten muß. Alles, was die Dipfterien der Religion und der beiligen Gefete betreffe, werbe nur im Innerften der Tempel gelehrt, und die Lernenden feben gur Beheimhaltung berfelben verpflichtet. Mit dem Stufengange ber Beihen correspondirte aber in Indien wie später anderwärts ein Stufengang gefetlicher Afcefe. Die Ibee des der brahmanischen Trimurti au Grunde liegenden Barabrahma icheint bas mysteriose Grundwort ber indischen Dyfterien gewesen gu fenn, die Bflege ber beiligen Schriften in der Form des Sanstrit die myfteriofe Grundform. Dem trabitionellen, an die Rafte gebundenen Mufteriendienft ber Brahmanen feste Real . Encyllopable far Theologie und Rirche. X.

fobann der Buddhismus oder der indische Protestantismus die allen Menfchen juganglich aemachte Doftit feiner beschaulichen Religionslehre entgegen (Laffen, indifche Mterthumstunde, Bb. IL). Eine bestimmtere Beltendmachung des Dofteriendienftes ericheint weiterhin bei ben agyptischen Brieftern. Bier torrespondirt mit bem indischen Barabrahma die Idee des Urwefens Amun oder Ammon, nach Jamblichus eine der Geftalten des Urwesens (de mysteriis liber. f. histor. Lehrstude von R. A. Dengel, 1. Thl.); mit bem indischen Sanstrit und feiner Schrift ("Götterschrift") torrespondirt bie Bieroglyphenfchrift. Das symbolische Mertmal ber agyptischen Eingeweihten war Die Beschneidung. Die geheime Beisheit ber Meghpter, bon welcher man neuerdings fehr gemäßigte Borftellungen bat (f. Uhlemann, Thoth ober die Biffenschaften ber alten Megypter), war ein Ziel der Sehnsucht für die forschenden Geister der alten Welt, namentlich für die griech. Weisen (Diodor. 1, 27). Mit den agypt. Myfterien hangen benn auch die griechischen nach den Bermuthungen der Alten (Jamblich. vit. Pythag. C. 3.) jufangmen; vielleicht aber nur durch Impulse und anregende Reime. Andererseits tonnten fie aber auch durch Thragien und Rleinafien mit ben indifchen Mufterien aufammenhangen. Rach Jamblichus reifte Bothagoras nach Megapten, um bei den Brieftern in Demphis und Theben Unterricht zu nehmen, nach Apulejus ware er aber auch bei den Brahmanen in die Schule gegangen. Man wird jedoch den griechischen Mysterien gerade denselben Grad von Driginalität vindiciren milffen, den man für die griechische Religion und Beltanschauung überhaupt in Anspruch zu nehmen hat. Wir muffen nie bergeffen, bag ber Urfprung ber griechischen Mysterien mit bem Ursprung ber griechischen Cultur gleichzeitig ift. "Er verliert fich in die Belasgische Periode, d. h. in die Zeit, wo der Sanger auch Priester und Religionslehrer war, und wo wir ihn selbst oft mit der toniglichen Barde betleidet sehen" (Creuzer, Symbolit und Mythologie, S. 547). Daber auch die Mannichfaltigfeit ber griechischen Denfterien: samothracische, eleufenische, orphische, dionhsische u. s. w. Der römische Bollsgeift leitete die ganze Religion und Politit bes Staates aus einem mysteriofen Bertehr bes Ruma mit ber Egeria ab und befaß in den fibyllinischen Buchern eine myfteribse Philosophie, war aber feiner politis schen Ratur nach einem abgesonderten Mysterienwesen nicht hold. Gleichwohl verbreiteten fich in ber fpateren Zeit in Rom die Myfterien ber Dea Syra, der Ifis und bes Mithras, wozu auch die alten Eleusinien, Dionyfien u. a. geheime Rulte tamen (f. Siefeler, 1. Bb. G. 125). Als Haupttendenz aller Depfterien läßt fich wohl bas Streben bes heibnifchen Beiftes betrachten, bas Bewuftfenn und die symbolische Bedeutung ber Mythen, welches in der Mythologie der Boltsreligion erloschen ift, bei einer Auswahl von edleren Beiftern wieder zu erweden, lebendig zu erhalten und weiter zu bilben, d. h. bas Streben nach ber Bflege ber monotheistischen Anfange der Symbolit und ihrer Entwidelung. In diesem Sinne tann Blato im Phadon fagen: man laffe fich in die Mifterien einweihen zu dem Zwed, dag die Seele wieder zu demjenigen Stande gelange, aus welchem fie als aus ihrem nathrlichen Sitz ber Bollfommenheit gefallen. Anf ber Grundlage einer antit pantheistischen Gottesibee icheinen nämlich bie Mufterien alle in verschiedener Beife die Idee ber Biedergeburt durch den Tod und das Hinabfahren in die Unterwelt und des neuen Lebens in einer jenfeitigen gottlichen Belt, wie fich biefe Idee abspiegelte in dem Leben der Ratur (Tod und Auferftehung), in ber symbolischen Geschichte eines leidenden Gottes dargestellt zu haben, und die Muften scheinen selbst in der Form der Ginweihung erft die Todesfahrt durchgemacht zu haben, bebor fie zu ber Anschauung ber scenischen Darftellung Diefer gott= lichen Beheimniffe und zu ber Bewifiheit biefes neuen Lebens mit ben Gingeweihten gelangten. So war der Gegenstand der samothrac. und eleusin. Mysterien der Raub der Berfephone (f. Rint, die Religion ber Bellenen, S. 150), worin bas Berfallen an Die Unterwelt und die Allettehr jum himmlischen Licht ben bedeutsamen Gegenfat bilben. In den bacchifchen Mufterien wurde Dionpfos (ebenfalls durch ein Bergeben der Unterwelt verfallen, wie Berfephone) von den Titanen überfallen und ermordet, aber bas

schlagende Berg rettete Ballas hinauf jum Bater Zeus, und daraus wurde ein neugeborenes Rind, Bacchus. Bon den Mufterien der Ifis, die den todten Oftris wieder sucht, versteht sich dieser Grundgebanke von selbst; ja besonders von Reghpten her werden die Griechen diese Idee der Berföhnung mit dem Tode und dem Jenseits erhalten Daher haben auch alle Beroen der alten Griechenwelt den mystischen dosoensus ad inferos bestanden: Orpheus, Bacchus, Ulysses, Hertules, Castor, Pollux u. s. w., md Birgil läßt auch seinen Helden Aeneas diese Jahrt machen, die sich in Dante's göttlicher Kömödie noch einmal in christlicher Umbildung reflektirt. Bat Birgil wirklich in seiner Geisterfahrt des Aeneas ein Bild der Mysterien geben wollen (Rork, symb.= mpth. Borterbuch III, 223), so erhält die Annahme eine neue Bestätigung, daß ber theologische Grundgedante der Mufterien ein pantheistisch gebrochener Monotheismus gewesen sey (---,,Titaniaque astra spiritus intus alit" etc.). --- Der Einweihung in die spmbolische Anschauung der Unterwelt und des Jenseits, welche den Eingeweihten über die Gefahren des Lebens und die Schrecken des Todes erheben follte, entsprach denn auch die strenge Form und die sittliche Seite der Einweihung. Berbrecher wurden gus rüdgewiesen oder fie mußten gefühnt werden; Nero wagte es nicht, die Zulaffung zu ben Elenfinien in Athen burchzuseten. Der Priester auf Samothrate forderte bon Lyfander eine vorhergehende Beichte. Reinigungen, Opfer, fittliche Dahnungen gingen der Einweihung voran, und diese fand in einer Folge von Stufen statt: erst wurde der Einzuweihende jum μύστης, später dann jum έπόπτης oder jum Schanenden. Ru diesen beiden Rlaffen tam noch eine Klaffe bloger Anhänger oder Nachfolger (axodov-Die großen Dhifterien wurden burch die tleinen erganzt, was die Unnahme veraulaft hat, in den letteren sehen nur die Mysten, in den ersteren die Spopten geweiht worden (f. barüber Rint, die Religion der Hellenen, II. S. 338). Berbflichtungen, moralifche Borichriften, ichmere Strafen für bie Berrather ber Beheimnifie, große Berheißungen für die ächten Geweihten gaben der Institution eine wirkliche religios-fittliche Beihe, bezeichneten aber auch in Griechenland den Gegenfat eines Laien-Briefterthums der Edlen und Geweihten gegen das profane Bolf, welches dem blinden Mythendienste und den Schrecken des Hades überlassen wurde, sowie gegen den vollsthumlichen Briefterstand als solchen. Bielleicht waren die kleinen Mysterien eine bobuläre Form des Ganzen, welche den Segen des Mysteriums zu verallgemeinern bestimmt war. Beachtenswerth ift näulich, daß fie zuerft für Richtathener oder Auswärtige gegrundet und daß fle in einer für das Landvoll bequemeren Zeit gefeiert wurden. Ein Hauptgefichtspunkt bei der Burbigung der symbolischen Ratur der Mysterien, nach welcher fie als Schattenriffe des Offenbarungsmufteriums zu betrachten sind, liegt noch in der Boraussetzung, welche Ritsch hervorhebt (System 36): "Die wichtigsten derselben bestanden in gefeierten Selbstmittheilungen der Gottheit. Die Gottheit hatte nicht allein einem Lande, einem Bolle ein mal und misprünglich ein wesentliches Bestandtheil der Cultur zc. gefchentt, fondern auch ftetige Einrichtungen getroffen und feit der begrundenben Theophanie hinterlaffen (val. Hymn. Hom. in Cororom 474), vermöge welcher bie einzelnen Gefchlechter in ihren würdigen Individuen der vollen Weihe zum höheren Leben theilhaft und felig werben tonnten."

Es ist leicht begreistich, daß die Gnostiter, welche das Christenthum mit den Ideen ihrer heidnischen Weltanschauung versetzen, auch die heidnische Form, das Mysterienswesen in ihren Schulen wieder aufnahmen (s. den Art. "Gnostiter"). Eben so, daß das heidenthum sich einerseits in dem Mysteriendienste, wie andererseits in der politischen Schule zu Rom und in den Superstitionen des Landvolkes am längsten zu erhalten wußte, und daß in der späteren Zeit mit den Missethätern und Profanen besonders auch die Christen von dem Hinzutreten abgemahnt wurden. Nicht minder endlich, daß die Renplatoniter durch diesen Stolz des Heidenthums, die Mysterienphilosophie, wenn auch in derallgemeinerten Grundgedanten (Ascese, Enthusiasmus, mystische Bersentung Gottschauen z.) das wantende Heidenthum zu retten suchen, das nicht mehr zu retten war.

Als die eigentliche Wahrheit und Erfüllung der höheren Idee des vorchriftlichen Mysterienwesens mußte das driftliche Bewußtseyn die Offenbarung in Chrifto und die Gemeinschaft des Beils in ihm selbst betrachten. Daher gab es von voruherein zwei Arten bon Mysterien auf dem Offenbarungsgebiet: Offenbarungsmysterien oder Lehrmufterien und Gemeinschaftsmufterien. Indessen nehmen auch diese Mysterien wieder boribergebend in der driftlichen Rirche eine gesetzliche Form an, nämlich in der disciplina arcani der alten Rirche (vgl. den Art. "Artan-Disciplin" und die lehrreiche Abhandlung von Rothe: de disciplinse arcani, quae dicitur, in ecclesia christiana origine. Heidelb. 1841). Die Institution der disciplina arcani wurde theils durch die Neigung des griechischen Beiftes jum Myfterienwefen, theils burch den Gegenfat gegen den Guoftigismus und gegen die beibnifche Beltmacht fammt all ihrem Berrath in's Leben gerufen. Da fie den Göttern des Bolfs gegenüber den mahren einigen Offenbarungsgott berherrlichte und den Mithen von Tod und Auferstehung gegenüber den wirklichen heilstraftigen Tod Chrifti und seine Auferstehung, so wie bas Sterben jum neuen Leben mit ihm darftellte, und die reale myftische Reinigung, Beihe und Berpflichtung zum neuen Leben bollzog, fo mußte fie als bas reale Erfüllungsbild, die positive Aufhebung aller heidnischen Dofterien erscheinen. Bas fie in formeller Beziehung mit biefen gemein hatte, war das Beheimniß, bas Schweigen der Eingeweihten bon ber bestimmtesten Gestalt ihrer Lehre und Gemeinschaft, ber Gegensat zwischen ben Geweihten und Nichtgeweihten (der profanen Welt) einerseits, zwischen den Anfängern (Aloluthen, Ratechumenen) und ben völlig Geweihten (Communitanten) andererseits. Doch wurden bie erwachsenen Denften (Getaufte) hier auch alsbald Cpopten (Communifanten), und ber Beift der Rirche konnte nicht umbin, mit dem Trieb der Evangelisation und bes Martyriums die gefetlichen Schranten der Institution überall ju durchbrechen. Mit der Erbebung des Christenthums jur Weltreligion mußte die disciplina arcani allmählich erlöfchen. Allein bas Befen des großen Mysteriums erlosch nicht: es war fortan in bogmatifcher Beziehung geschützt durch die Orthodoxie, in sozialer Beziehung durch die Rirchenordnung und die Rirchenzucht. Beachtenswerth aber ift bie Erscheinung, bag überall und immer wieder, wo die Offenbarungereligion Gefahr lauft, in die volksthumliche Borftellung ju berfinten, ober in außerer Prieftersatung ju erftarren, fich jus gleich getreulich die entgegensette Richtung eines myftischen und mysteribsen Berhaltens bes religibsen Beiftes einstellt. Go hatte fich schon auf alttestamentlichem Gebiete bem Satzungsdienste der Pharifaer gegenüber ber mysteriose Orden der Effener gebildet. So bildete fich dem nachdriftlichen jubifchen Buchftabendienft bes Talmud gegenüber bie Rabbala aus, ohne Zweifel im Zusammeuhang mit dem alexandrinischen Gnoftigismus. :®as aber bas Christenthum betrifft, so hätte nach Kestner's "Agape" schon der Apota lyptiter Johannes den Blan zu einer myfteriofen Gemeinschaft entworfen. Das Wahre an dieser Fabel ift nur, daß allerdings die johanneische Tiefe des Christenthums fehr fruh zu einem offenbaren Bebeimniß in der Rirche geworden ift. Im eigentlichen Ginne nipfterienartig aber ift bie Entstehung eines Protestantismus, welcher fofort bie Rehrfeite ber vollsthumlich ausgeprägten hierarchie bilbet, und fich in ben verschiedenften Formen durch bas Mittelalter hindurchzieht (Culdeer, Ordensritter, Maurer 2c.); daß fich fogar der volksthumlichen Juftig eine myfteriose Juftig (die Behme) gegenstberftellt. Erstarrung der ötumenischen Orthodoxie ift aber auch die Moftit der pseudo-dionysischen Schriften vorhanden, und der Scholaftit bes Mittelalters geht die Muftit bes Mittel. alters beständig zur Seite. Daher ift es nicht zu verwundern, wenn mit der proteftantischen Scholaftit des 16. und 17. Jahrhunderts fich auch die Rehrseite der Myftit getrenlich einstellt. Denn das ift ein Lebensgeset, welches fich einfach aus der Thatfache bilbet, daß die auserwählten Beifter in der Welt nicht aussterben, die Beifter. welche es nicht ertragen, daß die Satzung die Erkenntniß und das Leben, den Buchftaben und den Geift auseinanderreißt, daß fich überall, wo das Bewußtfeyn um den Unterschied awischen bem Buchstaben und bem Geifte, ber Sagung und ber Ibee erlischt. immer wieder die symbolischen Interpreten des Buchstadens und der Satung einstellen und zwar als Mysteiler, wo man sie erträgt, als Mysterienorden, wo sie der Geist der Bersolgung in die Souterrains hineintreibt. Selbst das heidenthum hat sich im Tried der religiösen Freiheit gegenüber der Gewalt des christlichen Mittelalters in dieser Form (Waldurgisnacht) zu retten gesucht; das lebendige Christenthum wird sich aber immer den Bersolgungen des Satungsgeistes als Hugenotismus in die Wiste zurückziehen, um in der Krast innerlicher Erstartung stegreich wieder hervorzutreten in der West. Diesen realen Mysterien gegenüber aber kann auch die starre Satung selbst den mysteriösen Karaster nicht verläugnen; indessen versällt sie in den symbolischen Mysterien-cultus zurück. Dahin gehört die mittelalterliche Berhüllung des Eultus in die lateinische Sprache, die Kelchentziehung sir die Laien, besonders aber der symbolisch-dramatische Rescultus, und ganz bezeichnend wurden die kirchlich-dramatischen Passionsspiele des Mittelalters Mysterien genannt (s. Mundt, Dramaturgie I, 202).

Wenn nun von dem biblischen und kirchlichen Begriff des Mysteriums die Rede ift, so haben wir es eben mit dem reinen ewigen Wesensgehalt der Mysterien, b. h. wir haben es mit der Innenseite der Offenbarung, wie fle als anoxadowus und als φωέρωσις auftritt, fowie mit ihrer tirchlich dogmatifchen und liturgifchen Seite ju thun. Das bogmatifche Myfterium bes alten Testaments ift zuborberft Jehoba felbst, der einige Gott als der Gott der Offenbarung in Ifrael; denn in mysteribfer Beife gibt er fich feinen Auserwählten fund, indem er aus ber Berhüllung, welche die Sunde gemacht hat, herbortritt. Es ift zu beachten, daß Jehoba bem Abraham fich zuerft nur durch seine Stimme zu erkennen gibt und ihn aus dem Rreise seiner Bollsgenoffen herausruft (1 Mos. 12, 1) und ihm erst in der Einsamkeit des fremden aber. and gelobten Landes, im Balbesbunkel, unter ber Giche More bei Sichem erfcheint (B. 7.). Biederum unter ben Gichen Mamre's (Rap. 18, 1.). Wie hochheilig und mpfteribs biefe Erscheinung ift, ergibt sich barans, daß sie sich bei Jakob schon meist in Nachtgesichte zurückzieht (1 Mof. 28, 82) und daß es dem Mofes ungeachtet der mannichfachen Kundgebung Jehova's, welche er empfängt, doch verfagt wird, das Angeficht Jehova's selbst zu sehen (2 Mos. 33, 20). Die Erklärung Jehova's: "nicht kann mich sehen der Mensch und leben", wurde von der Bolisvorstellung Ifraels so gedeutet, daß Jeder fterben muffe, der den Herrn in unmittelbarer Theophanie gefehen habe (Richt. 13, 22). Genug, die Offenbarung Jehova's selbst ift (sogar der Name Jehova für den späteren Juden) ein mysterium tremendum, welches aber die Begnadigten eben fo fehr aufrichtet und belebt, wie es fie juborderst erschüttert. Go ift also die Offenbarung Gottes junachft ein Beheimnig, bas er feinen Auserwählten und Bropheten mittheilt (5 Dof. 18, 15. 18. Amos 3, 7. Siob 29, 3. 4), burch bie Propheten aber werben bie Geheimniffe Gottes und von Gott dem Bolle Frael mitgetheilt als ein Geheimniß, davon die Beiden nichts wiffen (5 Dof. 29, 29; ju beachten ift hier, wie die Begriffe Beheimniß und Offenbarung zusammengefaßt und unterschieden werden; Bf. 147, 19. 20). Indeffen ift die wahre Gotteserkenntniß auch in Ifrael felbst wieder verhüllt für die Gottlofen (Bf. 18, 27; Jef. 6, 9. 10) und nur ben Frommen als Geheimnig des herrn offenbar (Bf. 25, 14. 36, 10. Spr. 3, 32). Die Rabbaliften haben ben falichen, an ihre Borganger erinnernden Schluß gemacht, weil 5 Mof. 11, 19. nur bon bem Unterricht der Sohne, nicht auch der Tochter, im Gefet die Rede ift, fo fet bas Lesen der heil. Schrift den Weibern unterfagt. Wie aber schon das alte Testament den merlichen Begriff ber Gotteberkenntnig befitt, wornach fie ein Geheimniß der frommen Erfahreng bleibt, so spricht es undererseits auch die Thatsache aus, daß dieses Geheimnig aller Welt enthallt werden foll zu feiner Zeit (Jef. 2, 8. 4, 5. 11, 9. 25, 7.). Die Bermittelung aber bes gottlichen Beheimniffes mit ber ungottlichen Belt gefchieht auf Seiten der Erlöfungsthat durch die Form des Bunders; auf Seiten der Erlöfungslehre burch die Form bes Gleichniffes (Bf. 78, 2; bgl. Matth. 13, 35), fur Beibe mit einander durch bas liturg. Geheimniß, ben Opfercultus. Und hier tommen wir natürlich zu ber

Frage, ob auch bas alte Testament ein Minsterium des Sterbens jum neuen Leben, der Mederfahrt zur Unterwelt und der Auffahrt in die neue Welt tenne. Es mußte in der That hochft befrembend erscheinen, wenn bas alte Testament barin hinter bem Beibenthum follte gurudgeblieben fenn. Daran aber ift nicht zu benten. Dag das alte Testament eine heil. Todesweihe tennt, beweiset das symbolische Opfer. Der Tod bes Opferthieres bedeutet ben Tob bes Opfernden. Nirgends aber tann hier ber Tob und das neue Leben gefchieden werden. Dafür zeugen benn auch viele Stellen: 1 Sam, 8, 6. Bf. 16, 10. 11. 22, 22. 23. 23, 4. 5. 30, 4. 71, 20. Jes. 53. — Die Weihen und Berpflichtungen Ifraels sind denn auch seinem symboliichen Glaubenestandpunkte gemäß. Durch ben Opfercultus geht bas dogmatische Mufterium in bas liturgifche über. Diefer Cultus ift im Allgemeinen ein Denfterium für die Beiden; vorübergehend auch für die unreinen und mit dem Banne behafteten Ifraeliten. Die priesterlichen Funktionen im Beiligthum aber sind wiederum ein Dip fterium für die Laien überhaupt; endlich die Guhne am großen Berfohnungstage, mit welcher ber Hohepriester in das Allerheiligste geht (Bebr. 9, 7), ein Mysterium zwischen Behova und ihm allein. Indessen hat auch das liturgische Mysterium der Ifraeliten den heidnischen Karafter abgeftreift. Das Bolt weiß, was im Beiligthum und Allerheiligsten vorgeht, und was da vorgeht, ist zu seinem Besten; der Hohepriester tritt mit bem Segen herbor für alles Bolt.

Die neue Gestalt, welche bas bogmatische Geheimniß im neuen Testament annimmt, ift die Lehre bom himmelreich, das Beheimniß des himmelreichs (Matth. 13, 11. Mart. 4, 11). Es umschließt alle einzelnen Momente bes alttestamentlichen Beheimniffes in ihrer Erfullung und Bollendung und faßt fie in der Person Chrifti, welcher das concentrirte absolute, personliche Beheimniß ift, eben weil er die concentrirte absolute, personliche Offenbarung ift, zusammen (30h. 1, 9. 10. Matth. 11, 27. 16, 17). Chriftus ift junachft ein offentundiges Geheimniß filr bie gange Belt. In ihm aber foll das Beheimniß Gottes aller Welt offenbar werden (Ephef. 1, 9). Darum ist auch sein ganzes Leben ein entwickeltes offenbares Geheimniß der Gottseligkeit nach allen seinen Momenten (1 Tim. 3, 16). Dieß gilt benn gang insbefondere auch von dem Krenze oder von dem Tode und von der Auferstehung Christi (1 Kor. 1, 18. 2, 7. 14), und bon feiner Wirtung, der Erlöfung (1 Betr. 1, 12). Diefes große Beheimniß ist hinwiederum auch die große Offenbarnng, aller Welt jum Beil bestimmt (1 Tim. 3, 16). So öffentlich aber auch bas Beheimnig gemacht wird, nur durch eine perfonliche Offenbarung kann es der Mensch im Glauben als Geheimniß empfangen (Matth. 11, 25-27. 16, 17). Rur durch das Geheimniß ber Wiedergeburt nimmt ber Gunber Antheil an dem Beheimniß ber himmlischen Geburt Christi und ihrer Beschichte (30h. 3.). Auch das Leben des Christen wird dem zufolge ein Geheimniß Gottes, das Beheimniß bes neuen namens (Rol. 3, 3. Ap.-Befch. 2, 17). Insbesondere aber wird es das als eine Einweihung zur Gemeinschaft des Todes und des neuen Lebens Christi (Rom. 6, 3). Wie aber ber Gnadenrath Gottes in Christo ein objektives Geheimnif ift, das ber Menfch nur in dem subjektiven Beheimniß der Biedergeburt verfteben lernt, so ist auch der Gnadenplan ein Geheimniß, d. h. die Dekonomie Gottes, nach welcher er fein Beil in die Belt eingeführt hat (Rom. 11, 25. 33). In diefem Geheimnißplane tritt aber als ein besonders großes Moment der Beschluß hervor, daß die Beiden berufen werden follen jum Evangelium ohne die Uebernahme der judischen Ga-Bungen, ja gerade an die Stelle des ungläubigen Judenthums. Diefes Beheimniß ift in besonderem Mage dem Apostel Baulus anbertraut (Rom. 16, 25. Ephef. 3, 2-6. Rol. 4, 3). Ueberhaupt aber find die Apostel als solche die Berwalter göttlicher Beheimniffe (1 Kor. 4, 1), und zwar ebensowohl der liturgischen Geheimniffe der Bemeine, ale der dogmatischen Geheinmiffe des Lehramtes, die sich in ihnen reflettiren. Daß die Taufe ein Musterium seu, ergibt sich aus Joh. 3, 5. Gal. 3, 27, bag das Abendmahl ein Mufterium fen, aus Offenb. 3, 20; eben fo bas innerfte Gebeteleben aus Rom. 8, 26. Als das Centrum der kirchlichen Mysterien im Allgemeinen aber erscheint das Berhältniß zwischen dem Herrn und der Gemeine; daher ist auch die She selbst in ihrer symbolischen Bedeutung ein großes Wysterium.

Die Offenbarung ist in ihrer Einheit ein Mysterium des höchsten Lebens, das sich in einer Fülle von Einzelmpsterien erschließt (1 Kor. 14, 2. 15, 51. Offenb. 10, 7). Sie ist ein dogmatisches Mysterium, das sich selber schlützt auch durch seine symbolischen Hüllen gegenüber der Finsterniß der unerleuchteten Welt (Matth. 13.). Sie ist ein liturgisches Mysterium, beschützt durch das Amt der Schlüffel, die kirchliche Ordnung mod Disciplin.

In beiden Beziehungen nun wird auf dem firchlich dogmatischen Gebiete das Wort μυστήριον gebraucht, sowohl von den dogmatischen als von den liturgischen Geheim= And die alte Kirche redet bon bogmatischen Dhisterien. Tertullian gebraucht bas für ihn gleichbedeutende Wort Saframent auch von der Religion überhandt adv. Mare. V, 18; adv. Prax. 30; Frendus gebrancht baffelbe Wort auch von der Trinität und bon dem Gebet des herrn (de oratione dominica). Und fo redet andererfeits auch die prot. Kirche von liturgischen Mbsterien, obwohl fie in ber Berhandlung über bie Satramente dem Worte prorifoior ursprünglich gern aus dem Wege gu gehen scheint ogl. Form. conc. sol. declaratio, VII.: Justinus, Cyprianus ut mysterium sacramenti coense dominicae explicant. Calvini institutio IV, 14, 4. hauer, Mysteriosophia, sive doctrina de sacramentis ecclesiae. 1646). Man tann aber mit Grund so unterscheiben, daß bei den Alten der liturgische Begriff des Dinfteriums entschieden vorwaltet, obicon er erft allmählich jum ftritten Begriff bes tirchlichen Saframentes fixirt wird, nachdem namentlich die Bulgata die Identität ber neutestamentlichen Ausbrucke uvorisoior und sacramentum sixirt hatte (barüber vergleiche man die Artitel "Arfandisciplin" und "Saframent"), während bagegen gang entschieben in der protest. Theologie der dogmatische Begriff des Musteriums vorwaltet. Unter dem dogmatischen Gesichtspunkte hat man denn unter ben Myfterien die Grundlehren ber Ofjenbarung verstanden, wie sie das Berftandnig der menschlichen Bernunft überragen. Man unterschied freilich junachst die Musterien ratione argumenti sive matoriae bon ben Mitterien ratione formas, indem man bie ersteren in theoretische (bogmatische im engeren Sinne), prattifche und historische eintheilte. Borzugsweife war aber von den mysteriis rationo formae die Rede, Mufterien fitte die menschliche Fassungstraft, die man wieder in absolute und relative unterschied. Außerdem unterschied man die Dinsterien noch nach ihrem Ursprung, indem man den hostiwen Beilempsterien die philosophica, rationalia oder naturalia gegentiberstellte. Mit Recht wies man auf die Analogien ber Beilombfterien im natilrlichen Lebensgebiet bin, während die Deiften bem Christenthum die Geheimmisse gang absprachen (Toland, Christianity not mysterious, London 1696). Die ältere protestantische Dogmatit bestimmte im allgemeineren Sinne das Berhältniß der göttlichen Dipfterien zu der menschlichen Bernunft als ein transscenbentales. "Quae lumen naturae simpliciter excedunt, Baier — quae captum rationis sibi relictue transcendunt, Hollaz etc. Doch fiel von jest an die Bestimmung über die Mosterien mit der Bestimmung über bas Berhaltnig der Bernunft zur Offenbarung mehr ober minder in Gins aufammen. Dit ben Steigerungen ober Minberungen der Orthodoxie wurde auch der Begriff des Myfteriums gesteigert oder gemindert; der Rationalismus aber hob ihn im Wefentlichen auf, wie er die Offenbarung aufhob. Leibnit firirte in Betreff der Musterien (de la conformité de la foi avec la raison) die Unterscheidung zwischen Lehren, die nib er die Bermmft, und folden, welche gegen die Bernunft seben. Die letteren waren ihm verwerflich und von folchen Lehren das Christenthum frei; an ben erfteren rechnete er bie Lehre von ber Trinitat und abnliche. Der neue Supernaturalismus ftellte entweber bie Mufterien als verfchloffene, geheiligte, auf die hiftorifchen Zeugniffe für das Chriftenthum gegrundete Bofitivitäten, welche über die Bernunft sehen, in den hintergrund, oder er befinirte fie etwa mit Reinhard als

res occultas, quarum nulla esse potest ob imbecillitatem ingenii humani distincta cognitio. Rant bestimmte bie Musterien als religible Lehren, welche die prattifche Bernunft anzunehmen Grund habe, ohne daß die theoretische Bernunft fie begreife. Diefer Dualismus ift noch erträglicher als ber Begel'iche, welcher die Mufterien in das Gebiet ber Borftellung verweift, bagegen in ber philosophifchen Region die geoffenbarte Religion in eine offenbare aufgelöft findet. Denn die christlichen Myfterien hören badurch nicht auf zu fenn, daß fie fich aufschließen. Eben fo, wie fie fich abschließen gegen ben ungläubigen Sinn und Berstand als verhüllte Wahrheiten, schließen sie sich auf für die gläubige Bernunft als unergründliche Wahrheiten (Rom. 11, 33. 1 Kor. 13, 9. 10. 12.), und je tiefer die Sinblide find, welche die driftliche Erteuntniß gewinnt, befto mehr tritt ihr bie Dajeftat ber absoluten Berfonlichteit entgegen, welche nur in dem Myfterium der Liebe ober in der unio mystica felbft erkamt werden kann. Bur Literatur f. Dang, Universalwörterbuch, den Artikel "Mofterien" G. 680, und bas Supplement S. 75; Jamblichi de mysteriis liber, recogn. Parthey, Berol. 1857; Pleffing, Memnonium; Lobed, Aglaophamus etc.; die Symbolit von Creuger; Rint, bie Religion ber Bellenen u. A. 3. B. Lange.

Mofterien, f. geiftliche Dramen.

Mitte. Der Wortbebeutung nach ift ber Myftiter ber in die Myfterien (f. diesen Artitel) eingeweihte μύστης nach seinem Rarafter und Berhalten, und ra μυστακά find die Objette und Ertenntnisse, welche durch die Mysterien vermittelt werden. Die Myftit ift die Richtung, die Seele und Bluthe ber Myfterien - Beisheit; daber ift in Betreff ber Ableitung bes Wortes auf die Etymologie ber Myfterien zu verweisen. Der Ansdruck hat jedoch eine allgemeinere Bedeutung erlangt, und dem zufolge ist die Myftit als eine bestimmte Gestalt bes geistigen Lebens auf dem religibsen und driftlichtirchlichen Gebiete sachlich zu erklären. Die dunklen, unklaren, man möchte sagen ultram h ft i fchen Beschreibungen bes vorliegenden Gegenstandes, welche fich burch die neuere Theologie hindurchziehen, vermengen vielfach die Mystik selber mit ihrer krankhaften Ausartung, bem Myftizismus, ben Myftizismus bann wieder mit dem Quietismus, bem Fanatismus, ber Schwärmerei u. f. w. Go ibentifizirt g. B. Bretfchneiber bie erfigenamiten Dinge: "bie Dhyftit ift ber Glaube an fortgehende, ummittelbare, burch besondere religibse Uebungen ju erlangende Ginwirtungen Gottes auf die Seele, um diese zu erleuchten, zu beffern und zu befestigen. Daher ber Glaube (Myftigismus!) an ein inneres Licht, Geringichatung ber geschriebenen Offenbarung, Enthaltsamteit, Contemplation u. f. w." Begicheiber betrachtet die Schwärmerei als einen Zweig ber Mystif und unterscheibet diese nur bem Grade nach vom Fanatismus: "Omnino mysticismum prae se ferre dicuntur ii, qui neglectis, aut repudiatis sanae rationis legibus sensibus acrioribus et phantasiae ludibriis in religione describenda et colenda indulgentes immediatam quandam rerum divinarum perceptionem iactant. Mysticismus haud raro abit in fanaticum errorem." - Rach Safe ist bas Gemeinsame und Fehlerhafte des Dyftigismus das Ausschließen der Ertenntnig und allgemein menschlichen Gesetmäßigkeit bom religibfen Leben, wodurch biefes atvar an innerer Kraft des Gefühls nichts verliert, aber unfrei und jedem Irrthum ausgesetzt, mehr und minder jum Aberglauben fibergeht; hingegeben ber Phantafie, Gon warmerei, geworfen auf die Rraft des Willens, Fanatismus, auf Ertenntnig des Beifterreichs außer bem Mittel bes menichlichen Erfenntnigbermogens, Theofophie. Bon ber landläufigen Berwechselung bes Myfligismus und Bietismus geben die Journale ber rationalistischen Beriode reichliche Runde. Dem vagen bin - und herreben Aber die Muftit hat besonders Ritfd fur die Ginflctigen ein Ende gemacht in feinem Spftem der christlichen Lehre (S. 35 ff.). Gerügt wird zuvörderst das sunlose Spiel mit den Namen Muftigismus und Dhiftiter. Gewöhnlich wird der in Rede ftehende Fehler durch die Redensart "in dunkeln Gefühlen schwärmen" (auch "schwelgen") angedeutet, woran wenigstens fo viel ift, dag es fich allerdings um bas Gefühl und um die Anfcauung, Aberhaupt um bie Ertenntnigweifen ber Unmittelbarteit handelt, wenn man nach Moftit ober Moftigismus fragt, und von ber innerlichen Erfahrung. Das Bort fchreibt fich aus den griechischen Culten her u. f. w. - Das Rystifche ift baher allezeit, wenn es objektiv verstanden wird, das fich dem Menschen durch außerliche oder innere Bermittelung (3. B. durch ein Saframent) mittheilende Bottliche, in subjettiber Binficht bagegen bas befondere, eigenthumlichen Bedingungen md Brozeffen unterworfene Erfahren, Erschauen und Finden deffelben. Denn obgleich ber Menfch an fich zu gottlichen Mittheilungen fahig und bestimmt ift, so gehort boch wefentlich ein Sichberhalten, irgend eine ascetische Gelbstverläugnung, irgend ein Bermegeben ans ber theils finnlichen, theils nur berftandigen Gigenheit bagu, um mitten in biefer irbifchen, weltlichen Gemeinheit bennoch bes Ungemeinen fundig und theilhaftig m werben. Es leuchtet ein, daß bemnach ber religiöfe, ber gläubige Menfch als folder em Muftiter ift zc. Die innerliche Lebendigkeit ber Religion ift allezeit Muftit - Myfizismus ift eine einseitige Herrschaft und Ausartung ber Myftit." - Aehnlich bestimmt and R. H. Gad in feiner Bolemit (G. 288) bas gefunde Myftifche als bie innerfte Seite bes driftlichen Beifteslebens, wobon fich benn ber Muftigismus als eine Abfehr bon bem bernunftigen Gebantenbertehr ber Rirche unterscheibet. Wir find damit einberftanden, daß die Doftit im allgemeinften Sinne als bas unmittelbare Leben in bem imerften Befen ber Religion, in bem Mysterium ber Offenbarung bezeichnet werben tam und infofern die Bahrheit ber Religion felbst ift. Es barf jedoch nicht unbeachtet bleiben, daß die Mystit als eigenthumliche und historische religibse Erscheimung eine besondere Gestaltung jener religibsen Innerlichteit, ja eine gewiffe Einseitigkeit berfelben bezeichnet, wovon bam bas eigentliche Krantheitsbild ber Myftit, ber Myftizismus namlich, immer noch zu unterscheiden ift. Fassen wir bas Wefen und Leben ber Religion in feiner allgemeinen Erscheinung auf, so wird es uns erscheinen als eine gesunde normale Bechselwirtung amischen bem objettiven Gottesbewuftfenn und dem subjettiven Gelbftbewußtfenn. 218 Depftit bezeichnen wir nun die vorwaltende Beziehung des fubjektiven Lebens auf den fich ihm mittheilenden Gott, als Pietat die vorwaltende Beziehung Sottes auf bas fubjektive Leben. Der Myftiter will fich durch unmittelbare religiofe Anfchauung grundlos in Gott verfenten, ber Menfch in feiner Bietat will bas Sttliche getreulich in ben einzelnften Bugen feines Lebens barftellen. Bei bem Erfteren tritt bas fittliche perfonliche Selbstgefühl zurud, bei bem Letteren tritt gurud bie Rube in Gott, das festliche Anschauen seiner objektiven Berglichkeit. Daher ift die ernere Richtung geneigt jum Bautheismus. Birb bie eigene Berfonlichfeit nicht nur geiftig geopfert, fondern methodisch preisgegeben an eine überschwängliche Anschauung Gottes, fo berliert ber Mensch allmählich mit bem flaren Spiegel ber eigenen Berfonlichteit auch bas flare Bilb der Perfonlichfeit Gottes. Dagegen ift bie entgegengefette Richtung geneigt jum Dualismus, ja fie hat eine polytheistische Richtung, wenn fie and auf monotheistischem Gebiete nicht jum Bolytheismus tommt. Reflettirt der Menfch in einseitig methobischer Beife auf die Darftellung bes Gottlichen in seinem subjettiven Bandel, fatt im einfachen Gottesbewußtsehn bor Gott zu wandeln, fo berfällt er einem fortdauernden 3wiefpalt in feinem Bewuftfeyn, b. h. bem vorherrichenden Bewuftfeyn bes 3miefpalts amifchen ber Ibee bes Göttlichen und feinem Leben. Diefe Ginfeitig-Leiten bilben fich ju Krankheiten aus in den entgegengefetten Richtungen des Myftizismus mit des Bietismus. Der Doffigismus verliert fein flares Gelbstbewußtfenn in tenben, felbfigemachten afcetifchen und etftatifchen Erfaffungen ober vielmehr leidentlichen Erfahrungen bes Gottlichen; sein Beilmittel ware also die fittliche Bietat. dagegegen verliert fich in felbstgemachten subjettiven religibsen Sagungen und Gelbftqualereien; fein nathrliches Beilmittel ware die gefunde Minftit. Der Erstere verliert nich in Gott und will in quietistischem Berhalten Gott in fich wirten laffen, weil er fich nicht als Berfonlichkeit an Gottes Berfonlichkeit hingibt und barum verklart wiederfindet, der Lettere verliert Gott in fich, weil er bas Gefilhl feiner Berfonlichkeit nicht

154 Wrait

burch die Hingebung an die Bersonlichkeit Gottes von der subjektiven egoistischen Beschränktheit und religiösen Selbstbespiegelung befreit. So wäre also nach der dogmatisschen Bestimmung die Mystik selbst: Religiosität mit überwiegender objektiver Richtung; daher Religiosität in der Form des centralen Gemüthslebens, des unmittelbaren Gedanztens, des contemplativen und intuitiven Erkennens, die aber, von einem ascetischen Bershalten getragen, sich vorzugsweise via negationis in die Gottheit zu versenken sucht. Unterscheiden wir zwischen einer religiösen und ethischen Polarität im Leben der Menschen oder zwischen Nachtbewußtsehn und Tagesbewußtsehn, so ist die Mystik eine einsseitige Annäherung an die erste Bewußtsehnsform, und in der somnambulen Mystik der Montanisten und Hespchasten ist sie derselben mehr oder minder verfallen. Bon vornsherein neigt sich die spezisische Mystik zur somnambulen Mystik hin, wie dieß der Susi

"Im Kuran heißt's: schau, sie sind die Schlafenden! Tief entschlummert bei dem Weltlauf Tag und Nacht" u. s. w. (Tholud, Blüthenlese morgenland. Mystik, S. 61).

Indeffen ift damit die historische Genesis ber Muftit noch nicht angegeben. Ausgangspunkt für die Bestimmung der historischen Erscheinung der Mystik bilben, wie gefagt, die griechischen Musterien. Wir wollen hier die Mustit einfach als die lebendige Symbolik, d. h. als die symbolische Darstellung und geistige Interpretation und Reprobuttion ber jur vollsthumlichen Satung erftarrten Mythologie in einem religiöfen Centralcultus für die Empfänglichen oder die Auserwählten, worin die objektive Selbstmittheilung des Göttlichen fortbauert oder fich abspiegelt, betrachten (f. die Mufterien). Die Muftit ift die Erneuerung und Muffigmachung einer bestimmten Religion auf ber Rehrfeite ihrer volksthumlichen fanungsmäßigen Erftarrung, die individuelle, fombolifch-cultifche und boctrinare Buruduberfetjung eines ber Ibee entaugerten Dothus ober Dogma in die himmlische Sprache der Idee. Demaufolge wird in der Regel jede Erftarrung irgend einer Religion gur volksthumliden Satzung, jebe eroterifchempthifche Religiofitat (mythisch nennen wir hier jede Auffaffung, bei welcher bas Bewustiehn bes 3beellen Ja felbst die gesunde, vollserloschen ift) eine esoterisch=mystische Erganzung haben. thumliche und historische Besonderung der Religion wird fcon nach der Allseitigkeit des Beiftes ihre Rehrseite haben muffen in einer myftischen Bertiefung und Berallgemeine. rung ihrer religiöfen Ibeen. Go findet in ber That ber gefunde dabibifche bolle. thumliche Bartifularismus ber altteftamentlichen Deffiashoffnung feine Erganzung in ber salomonischen Theologie, und die weltbildende oogela ift hier ber muftische Grundgebante. So wird die neutestamentliche populare Gemeinde-Theologie ergangt burch ben muftifchen Der Logos des Johannes Universalismus, insbesondere die Logoslehre des Johannes. torrespondirt mit der Sophia des Salomo; falomonische und johanneische Idealität der Offenbarung entsprechen einander. Wo aber nun vollends die Bollsthumlichteit der Religion in tranthafter Einseitigkeit erftarrt, ba ftellt fich nach bem Mafie ber Ginseitigkeit mehr oder minder auch die gegenübertretende Ergangung ein. Auf heidnischem Bebiete tann dabei freilich die Dhiftit ebenfo wenig die Dhithit gang abftreifen, wie fie auf gefeblich-driftlichem Gebiet die Scholaftit gang abstreifen tann. Benug, die brahmanischen Satungen rufen der buddhiftischen Dhiftit; die Rehrseite des judaistischen Talmudismus ift ber muftische Rabbalismus, die Rehrseite bes muhamedanischen Korandienstes ber orientalifche Sufismus, die Rehrseite der altfatholischen Orthodoxie die pseudodionufische Myftit, die Rehrseite des hierarchismus das Maurerthum; und so stellt fich denn auch der spanischen Inquisitionstheologie die Myftit ber Alombrados, dem Jesuitismus der Quietismus und Janfenismus, der altprotestantischen Scholaftischen Orthodoxie die protestantis fche Muftit getroft gegenüber. Fast also scheinen die beiden Formen so ungertrennlich au fenn, wie die beiden Befichter bes Janustopfes: das myftische Geficht aber ift ber Idee augewendet, und die Familie der Dhiften will die Religion erleben, als eigenes Beiftesleben ertennen und zur Bahrheit bes Beiftes machen. Die bollfte Aushildung

bes Gegensates im Großen ift der Segensatz zwischen der kathol. und der evangelischen Kirche; boch nur insofern beide ideell betrachtet werden, denn es ist keine Frage, daß die evangelische Kirche, im Einzelnen betrachtet, viele mythologisirende Satzungsmänner des Evangeliums zählt, die katholische Kirche dagegen noch manche Mysten des kirchlichen Gesetses.

Bei allen Bereinzelungen der Erscheinung aber hat die Mhstit einen großartigen welthistorischen Zusammenhang. Die Basis ihrer Strömungen wollen wir noch einnal bezeichnen als die Symbolit der Mythologie oder als die durch das Heidenthum und alle religiösen Boltsthümlichteiten sich hindurchziehende monotheistische Urreligion und Urtradition. Bon diesem sich immer wieder im Gemüthe der Auserwählten unter der Selbstmittheilung des Logos erneuernden Quell gehen zwei Hauptströmungen aus durch die Geschichte, einerseits der geschichtliche Monotheismus, durch Abraham bezeichnet, dis zur Bollendung der Offenbarung: die Quelle aller Prophetie, und seitdem in der christlichen Kirche die Quelle aller Reformation, siberall beruhend auf der Wechselwirkung zwischen dem lebendigen Offenbarungsgott und den auflebenden erwählten Gemülthern; andererseits der geschichtslose Monotheismus, durch Melchisedet bezeichnet (dxiarwo, durtwo, dyereaddyntos): der Quell der religiösen Humanität, des welthistorischen Humanismus im bessern Sinne.

Die altheidnische Mystit hat brei Stadien, die Mysteriosophie des indischen Brabmanismus, objektivirt in der Arifdnamythe, Weltreligion geworden im Buddhismus und in ber Cultur des Drients; die Mysteriosophie der agpptischen Priester, fruchtbar geworben in der antiten Cultur des Occidents, und die Myftit der griechischen Myfterien, das eigentliche Saatforn ber griechischen Philosophie und bes flassischen humanis-In dem erften Stadium find nur die Auserwählten der Brahminentafte, die Bu-Ber im Befit der Mysterien, im zweiten Stadium die gesammte agyptische Priefterkafte als bie Anderwählten bes Bolles, im britten Stadium bie gebilbeten Laien bes Bolles selbst als der priesterliche Rern der Bolksgemeine. Mit dieser dritten Klasse heidnischer Digften scheinen die ägyptischen Therapeuten zu korrespondiren, indem hier die mystische Ajcefe, dort die mystische Gnosis vorwaltet. Nach der Erscheinung des Christenthums aber lebt die altheidnische Duftit in ihrer hiftorischen Machtigkeit (benn bas muftische Element selbst ist auch in der jetigen Heidenwelt nicht erloschen) sich allmählich aus in den Reuplatonitern, in ben Supfistariern, Guphemiten, Colicola und ahnlichen Schulen und Much die judische, von bem Offenbarungegehorsam mehr ober minder abgelofte, unter beidnischen Ginfluffen fich entwickelnde Migfit hat 3 Stadien: der Effenismus, der Rabbalismus, als die Bollendung der alexandrin. judifchen Religionsphilosophie - und ber Spinozismus, namentlich ale Ausgangspuntt ber neueren pantheistischen Systeme. Richt minder scheint die Geschichte ber muhamedanischen Mustik ober die Geschichte bes Sufismus in brei Berioden ju zerfallen. Rach Tholud (Bluthensammlung aus ber morgenland. Myftit, G. 30 ff.) finden fich fcon die Reime der muhamedanischen Dyftit in den erften zwei Jahrhunderten nach Muhamed (f. die Belege aus den Sandschriften, Bluthenlese S. 31 ff.). Mit dem Ende des zweiten und dem Anfange des dritten Jahrhunderts der muhamedanischen Beitrechnung finden fich benn aber die Sufi's (die Bollebekleideten) als eine bestimmte Gattung religiöfer Menschen erwähnt. Als Stifter des Sufismus "einer gemüthvollen Mustif, welche da, wo sie mehr ausgebildet ift, sich pantheistisch ausspricht", wird Abu Said Abul Cheir genannt. Shlbefter de Sach mare ber Sufismus nicht aus dem ungeistigen Muhamebanismus hervorgegangen, fondern vielmehr als die Fortpflanzung einer alteren perfischen muftiichen Gette unter ben perfifchen Muhamedanern zu betrachten. Der Dabiftan erwähnt unter ben alten Berfern nipftifch-pantheiftifche Getten, welche ben Gufi's fehr gleich tommen. Dagegen bemerkt Tholud, daß auch die wenigen muhamedan. Geschichtschreiber, welche, wie Chilton, eine geschichtliche Treue besitzen, die derjenigen der Abendlander gleichtommt, von jenen Frommen des muhamedanischen Alterthums einzelne Buge erzählen,

len, welche ben mbftischen Karatter berfelben hinlanglich berbfirgen. Daß ber Duhamebanismus zu ungeiftig feb, um eine fo geiftige Dhftil zu erzeugen, feb tein begrundeter Einwand. Bei lebendig religiöfen Gemuthern konne auch eine mangelhafte außerliche Religion die Muffit anregen. Dieg ware bestimmter fo gu faffen: ber Satungsgeift einer bestimmten Religion rufe felber die erzeugende mufftifche Richtung in tieferen religiösen Gemuthern hervor. Sobann ift in Anschlag zu bringen, was auch Tholud berichtet, bag Duhamed felber feine myftifche Rehrseite hatte, indem er gur Balfte Sagungemann, jur Salfte mbflifder Biftonar mar. Bei alle bem hindert nichts, angunehmen, daß ber Duhamedanismus in Berfien burch altere gnoftifchempftifche Richtungen (wir erinnern an den Manichaismus) belebt werden tonnte, in Rleinafien, Syrien und anderwärts durch das später aufgenommene Studium ber altgriechischen und alexan-Beachtenswerth ift es, daß fich die muhamedanische brinifden Religionsphilofophie. Mittit in ber bestimmteren Gestalt bes Sufismus in biefer zweiten Beriode borzugsweise in ben verschiedenen Moncheorben verbreitet. "Die Moncheorben ber Duhamedaner haben alle mehr ober minder eine religiofe Muftit." Das dualiftifche Element biefer Mondsorden beutet besonders auf fremdartige persische und agypt.-heidnische, vielleicht auch auf driftlich-monchische Einfluffe. In ber britten Beriode hat fich bie muhamedanische Mhstit zu einem gnostisch spantheistischen Universalismus erweitert, und tommt besonders in den persischen Sufis zu ihrer vollen Ausprägung, im Gillichen Ras und anderen Schriften, aus benen Tholud in feiner Blathenlese Auszuge geliefert hat.

Als die Einleitung zur firchlich driftlichen Muftit im historischen Sinne, welcher Die haretisch-philosophische Denftit ber Gnostifer und die sebaratistisch-pathologische Denftit ber Montanisten (bie somnambule Myftit, wieder anklingend in ben Gustathianern, Aubianern, Meffalianern, wiebertehrend in ben Befpchaften, "fleinen Propheten", predis genben Kindern, rufenden Stimmen 2c.) vorangeht, fann man die Theologie der alexanbrinischen Schule betrachten. In Alexandrien, wo die vordriftliche Muftit mit dem Reuplatonismus zu Grabe geht, geht die driftliche Muffit aus ihrer Biege herbor. Sie ift hier besonders eingeleitet mit der allegorifchen Spiritualiftrung des Schriftfinnes; ihre allgemeinere Bafis aber ift die Bergeistigung ber in ihrer gefetlichen Form allmahlich erloschenden disciplina arcani (welche fich auch in den Schriften des Clemens von Mexandrien abspiegelte). Schon in den Homilien des Matarins (um 301) finden fich die Anklänge einer Anschauung, die sich später als Dogma im Monophysitismus beftimmter auspragte, ale Muftit aber in ben bfeudosbionufifchen Schriften (im 6. Jahrh.) ihre volle Ausbildung erhalten hat, während fie in dem Monchsthum ihr angemeffenes Organ fand. Ueberhaupt gehört bas ganze Mondsthum von Antonius abwarts nach feiner inneren Seite der Geschichte der Mystif an, obschon es nach seiner außeren Seite als ber Pietismus ber vorreformator. Zeit zu betrachten ift. Es war nur der Zwed bes Bleudodionystus, das Christenthum als eine platonische Mysteriosophie darzustellen. "Als bas höchste Ziel des Christenthums gibt er an die Bewoig und Erwoig. Zu derfelben führen drei Stufen: κάθαρσις, φωτισμός oder μύησις und εποπτεία. Die Gläubigen heißen ihm οι της ίερας μυσταγωγίας την τελετήν έξ ίεραρχιχών μυστηρίων χαί παραδόσεων τετελεσμένοι. Auch ba, wo es weniger Roth war, find ihm Borte aus den Mhsterien gewöhnlich, wie Θεςμοθεσία, μυσταγωγία, έκφαντορία u. f. w. rend nun schon Andere vor Pfeudodionyflus die quietistische Erwais als die höchste Stufe ber Mpfteriosophie und der Beisheit angegeben hatten, mahrend ichon Proflus von den in dieser Anschauung Befindlichen den Ausdruck gebraucht hatte: processes androve Fedouo Fai, finden wir bei Dionpfius auch das Wort uvorixos in einer bestimmten Bedentung zur Bezeichnung jener höchsten Art bes Erkennens gebraucht, f. f. Buch do mystica theologia" (Tholud, Blitthenlefe, S. 9). Indeffen ift in den pfeudo-dionysis schen Schriften wie in dem universalen Dentergeiste, der fie im Abendlande heimisch machte, Scotus Erigena (im 9. Jahrh.) die mhstifche Anschauung noch mit der dogmatifchen Reflexion verwachsen. Erst mit der bestimmteren Ausbildung der Scholastif stellt Machit 157

sich auch eine bestimmtere Gestaltung der Megftit ein. Der Gegensatz und Abstoß zwis schen beiden kundigt sich im 12. Jahrhundert schon in dem Berhaltniß zwischen den Scholaftitern Abalard und Gilbert und bem myftischen St. Bernhard an. Die Bictoriner leiten bann den Gegensat ein; mit Balter von St. Bictor ift die antischolaftische Richtung der mittelalterlichen Myftit entschieden (obschon das ganze Mittelalter im weiteren Sinne scholastifch ift, und fogar auch die Myftit des Mittelalters ihre besondere sormale Scholastik hat). Wenn dann aber endlich die frankogallische oder romanische Philit in Gerson und Anderen wiederum von dem firchlich gefährlichen Wege der innerlichen Emanzipation einlenkt und in die humanistisch gemilderten Schulformen der findlichen Theologie eingeht, fangt die deutsche tatholische Mustit erft recht an, in munderbarer Pracht und Geistesfülle, aber auch in einer immer bedrohlicher auftretenden Beiftesfreiheit fich an entfalten. Ueber ben Unterschied ber verschiedenen Schulen ber Rightt bemertt Bohringer (bie beutschen Muftiter, G. 6): "Man tann zwei Sauptperioden und Hauptformen der bisherigen Myftit unterscheiden, die eine die griechische, die andere die abendlandische. Beibe unterscheiden fich von einander in berfelben Beife, in der fiberhaupt sich die griechische Kirche von der abendlandischen unterscheidet. wiedifche Moftit (bem Orient verwandt) mit ihrer nenplatonischen Anficht ber Enblichfeit borgugeweise in der intelligiblen Belt lebend, geht burchweg bon Dben aus, bom gottlichen Standpuntte u. f. w. Die Dhiftit der abenblandischen Rirche hingegen, der Augustin fein unvergängliches Gebrage aufgedruckt hat, geht bom Authropologischen aus, bom Menfchen, bon bem eigenen Seelenheil." Bur Unterscheidung ber "romanischen" und der deutschen Mustit fodann: "die romanische Migfit ift mehr psychologischer Art. in ihr ift auch die Reflexion noch borberrichend, daber benn auch ihre icholaftisch-methobifche Stellung." Die beutsche bagegen lebt rein aus eigenen Mitteln, fie erzeugt und touftruirt fich aus der eigenen Tiefe des Gemuths, ohne Berbindung mit ber Scholaftit, ober eber im Gegenfat ju ihr, infofern fcon ift fie gange, reine Dipftit, wiewohl fie allerdings schon borhandene Elemente der romanischen und griechischen Dyftit in fich anfnimmt."

Wir unterscheiden sonach auch brei Perioden ber mittelalterlichen Mystit, und zwar erftlich die der griechischen, zweitens die der frankogallischen oder romanischen, drittens die der germanischen Kirche.

Die Muftit ber altgriechischen Rirche, welche in ben pfeubo-bionpfischen Schriften ihren Thous erreicht und im 7. Jahrhundert bon bem Monche Maximus noch fehr ansehnlich vertreten ift, scheint in ihrer unbewußten monophysitisch-monotheletischen Richtung allmählich in den Zellen der Monche zu einem entschieden pathologischen Quietiemus herabgefunten ju fenn. Darf man annehmen, daß der Buftand ber Befuchaften ein religibfer Autosomnambulismus war, so hat die griechische Kirche unbewußt auf den Synoden zu Konstantinopel (1341, 47 und 50) ben Somnambulismus als eine hochgeweihte Offenbarungsform tanonifirt. Man muß bemerten, daß diese Form in der abendlandifchen Rirche besonders in den Bifionen heil. Beiber jum Borfchein tommt, namentlich in den Biftonen der Elisabeth von Schönau, der heil. hildegard, der heil. Brigitte, der heil. Katharina von Siena u. A. (f. d. Art. "die Jungfrau von Orleans") und bier offenbar eine bem firchlichen Beifte entschieden untergeordnete volksthumliche haltung einnimmt. Dag allerdings das griechische Beiftesleben auch noch einer höheren ethischen Form der Myftit fahig war, beweift die Mystit des Nitolaus Rabasilas (f. d. Art.) u. A. im 14. Jahrhundert. Freilich unterscheidet sich auch diese Mystit von der abendlandischen barin, daß nicht bie freie Welt bes inneren Christenlebens als das Begenbild der firchlichen Beheimniffe gefeiert wird, fondern daß die Rirche in ihren Alten (nach dem Borgange des Pfeudodionyflus) als das dieffeitige Abbild der himmlischen Belt erscheint, und daß der Chrift felber als ber Myftiter bargestellt wird, in welchem die Rirche die himmlischen Mufterien durch Taufe, Firmelung und Abendmahl vollzieht. Arreilich werben biese leidentlichen Erfahrungen bes mpftischen Kindes ber Kirche durch Billensakte ergänzt; die Burzel derselben liegt aber in der widerstandslosen hingebung an die füchlichen Alte. Bährend der abendländische Rystiker immer freier eine reale, innere Kirchlichkeit, die in der frommen Subjektivität wurzelt, als Erfüllung der äußeren symbolischen Kirchlichkeit auferbaut, läßt der griechische Rystiker das mystische Subjektive in dem Kirchlichkeit aufgehen und seine Rystik mit der Birkung frommer Kirchlichkeit zussammensallen. Bie pathologisch trüb die mystischen Richtungen in der neueren russischsgriechischen Kirche sind, ersieht man aus dem Reiseberichte von Harthausen's (s. das Brotestant. Jahrbuch, Berlin 1853, S. 348).

Indeffen barf nicht übersehen werden, daß einzelne diefer myftischen Getten baretifch find. Und diese Thatfache weist jurud auf den alten Bug eines haretischen moffiichen Snoftigismus, welcher burch die griechische Christenheit hindurchgeht und fich bom Driente aus über das Abendland verbreitet. Die Manichaer und Priscillianisten (lettere bem Abendlande angehörig) waren bagewesen, als im 7. Jahrhundert die Paulicianer auftraten und eine dualistisch trub bestimmte Innerlichteit ber Beraugerlichung ber Rirche entgegenfesten. Später folgen dann, abgefehen von den Athinganern, Thondracenern und späteren Euchiten, im Orient die Bogomilen, und nach vereinzelten Erscheinungen einer dualiftifchen gnoftisch-myftischen Gemeinschaft im Abendlande (Italien, insbesondere Turin x. Frantreich, besonders Orleans) feit dem 11. Jahrhundert tritt dann die machtige Gemeinschaft ber Ratharer auf. Im Abenblande hat fich biefer Dualismus nach ber Bertilgung feiner volksthumlichen Trager in die Theofophie und Philosophie himeingeflüchtet, im Morgenlande icheint er fich in vereinzelten geheimen Getten erhalten zu haben. Benn bie griechische Doftit ben driftlichen Doftiter jum Abbilde der himmlischen Sierarchie macht, die fich in der firchlichen hierarchie reflettirt und durch diefelbe bermittelt, fo ftellt die frantogallifche Dopftit bagegen in dem inneren Leben des Myftiters ein reales Gegenbild ber firchlichen Objectivität bes Christenthums auf. Clairbaur (Reander, ber heil. Bernhard) hat freilich bas Bewußtfehn, tatholifcher gu benten, als seine scholaftischen Gegner, er ahndet aber nicht, daß er mit seiner snbjettiven Bergens : und Erfahrungetheologie (de diligendo deo; de consideratione sui ad Rugenium III. etc.) den Beg der Aufhebung der veräußerlichten Gesetes und Symboltheologie einschlägt. Bezeichnend ift schon, daß hier ber muftische Monch bem Babft (Eugen III.) Unterricht in ber Beschaulichkeit ertheilt, und daß er bom Deinen gum Glauben, bom Glauben jum Erfennen auffteigt, ober auch bon ber Bahricheinlichfeit jur Autorität, bon ber Autorität jur Bernunft. Schon hier culminirt jene Spite bes geistigen Lebens, welche die firchliche Gebundenheit überragt: bas Schauen, bas Ginswerben mit Gott. Die geiftliche Freiheit vollendet fich ihm in brei Graben, die Liebe in vier Graden. Der momentane Abstoß der Myftit gegen die Scholaftit in Bernhard's Leben wird zu einem ftationaren Gegenfat in bem Rlofter St. Bictor zu Baris, in welchem Wilhelm bon Champeaux 1109 eine Schule grundete, nachdem er bem Abalard auf bem Rambfplate ber Scholaftit gewichen war. Seine Scholaftit, die fich ber mbftifchen Contemplation jumandte, bilbete fich in ben drei Bictorinern: Sugo, Richard und Balther a St. Bictore, im 12. Jahrhundert zur spezifischen Depftit um, und bas Rlofter St. Bictor ward jur eigentlichen Refidenz ber frantogallischen Myftit. uns aber fast vergebens nach romischen Mitfifern umsehen (auszunehmen find befonders Tostanische Italiener u. A.), so barf nicht übersehen werben, bag auch bie berühmteften Bictoriner meistens teine Parifer find. Sugo war, wie Luther, ein Sachse, Richard ein Schotte; auch ber heil. Bernhard, Gerfon, wie die Jungfran bon Orleans gehoren ben nördichen burgund. Grenzstrichen Frankreiche an. hugo von St. Bictor (Dr. Liebner, Sugo von St. Bictor) stellt die Einheit des crodere und intelligere dar, indem er die Liebe jum Pringip macht, mahrend fie für Bernhard nur noch Boftulat gewesen mar. Darin zeigte fich fein Gegenfat gegen die Scholaftit nach ihren zwei berichiebenen Richtungen. Anfelmus nämlich ftellte bas credere bem intelligere voran, Abalard umgekehrt. Sugo's Lofung bagegen war: tantum deus cognoscitur, quantum diligitur. Bei ihm fängt schon die

Siebenzahl an, bedeutsam zu werden, wie sie allmählich in fleben (zuweilen auch in mehr oder minder als fleben) mystischen Weihen fixirt wird, in bewußtem oder unbewußtem Gegenfats zu den fleben hierarchischen Beihen der Rirche. Er redet von den fünf Giebenden in der heil. Schrift: fleben Laster (Todfunden), fleben Bitten (im Gebet des herrn), fieben Gnadengaben des heil. Beiftes, fieben Tugenden, fieben Seligkeiten (bie fechfte bas Schauen Gottes, die fiebente die Rindfchaft Gottes). Richard von St. Bictor (Engelhard, Richard von St. Bictor und Joh. Ruysbroef) gahlt feche Stufen ber Erfenntniß, die in der Entrudung des Geistes, welche die Siebengahl voll macht, munden und vorab durch sieben Tugenden bedingt find, welche auf fieben Hauptaffetten beruhen, die ebenfowohl fieben Lafter werden tonnten. Die Liebe, welche beide Richtungen vereint, ift in diefer Entwidelung über die menschliche Natur hinaus, fie fteigt gleichsam in ihrer Glut zu Rauch verdunut zum himmel auf. Dieg ift ber Buntt, wo die Myftit in Dyftigismus übergeht. Das Sichverlieren ber Mystiter in Gott tommt nicht zu bem rechten berfonlichen Sichwiederfinden in Gott, welches bem vollen Begriff ber Liebe, der Berfonlichfeit und bes gottmenfchlichen Lebens gemäß ift. Gleichzeitig tommt and die moftische (allegorisch-tropologische) Schriftauslegung ber alexandrinischen Theologie, welche hier bestimmter an den Tag tritt, zu einer entwidelteren Theorie. hatte eine scholaftisch gebildete Denftit aufgestellt, Richard hatte ber Denftit im engeren Sinne (Benjamin major) eine mystische Scholastit (Benjamin minor) jur Basis gegeben; Balther fließ die Scholaftit mit fanatischer Einseitigkeit ab ("Contra quatuor Labyrinthos Galliae"). 3m 18. Jahrhundert fuchte Bonaventura (f. diefen Art.) von ber Scholaftif aus die Einigung berfelben mit ber Dhftit wieber berauftellen. In bem Itinerarium montis ad deum geht die Seele wieder auf feche Stufen zu der flebenten, dem Sabbatgipfel empor. In ahnlicher Beife fucht im 14. Jahrhundert Berfon Die Myftif mit einer geläuterten Scholaftif zu vereinigen.

Als eine prattisch ascetische Barallele der frantogallischen Mystit tann man den großen Strich des Franziskaner-Spiritualismus betrachten, der schon in dem heil. Franz dem Affist bestimmt ausgesprochen ist und in den Schriften Ioachim's den Floris eine apotalyptische Sestalt annimmt. Das Evangelium des Geistes, die Franziskaner Spiritualen oder Fratziellen, die Beghinen und Begharden, die Apostelbrüder gehören hierher.

Die dritte Beriode der mittelalterlichen Muffit bezeichnet ihre Bollendung, und zwar fowohl im guten wie im üblen Sinne. Es ift die deutsche Dofftit, die rheinische und vorzugsweise wenigstens auch die Geistesblüthe des Dominikanerordens, wie sie hervortritt im 14. und 15. Jahrh. (f. Charles Schmidt, essai sur les mystiques du 14 siècle 1836; Ullmann, Reformatoren bor der Reformation, Samb. 1841; Joh. Bfeiffer, beutiche Dhititer bes 14. Jahrh. 2 Bbe. Leipzig 1845. 57.; Bohringer, die deutschen Myftifer des 14. und 15. Jahrhunderts ["die Kirche Chrifti" II, 8.], Burich 1855). Der Benedittiner Ruprecht von Deut hatte schon im 12. Jahrhundert in feiner Geistesfreiheit und Innerlichteit den Strich bezeichnet, in welchem die mittelalterliche Rirche immer mehr mit der Saat der myftischen Gottesfreunde auflebte (Badernagel, die Gottesfreunde in Bafel, Bafeler Beitrage jur baterland. Gefch. 1843; Schmibt, die Gottesfreunde bes 14. Jahrh., Jena 1855). Bu Anfang bes 13. Jahrh. fteht plotlich am Rhein ein mpftifcher Pantheismus in der Bluthe in den Brubern und Schwestern bes freien Geistes. Sie werden zu dem aristotelischen Pantheismus des Amalrich von Bena und David von Dinanto (f. dief. Artitel) in Beziehung gesett. Ein Brobingial des Mondsordens, welcher ber hauptwachter ber Orthodoxie und ber handtverwalter der Inquisition gewesen, der aber jest durch das Dogma der unbefledten Empfängniß gewiffermaßen nachträglich verurtheilt worden ift, weil er für die entgegengefette Lehre geifert hat, also ein Dominitaner-Brovingial, der Meifter Eccard (f. Martenfen, Meifter Edart. Samb. 1842; Bfeiffer, bentiche Digftit. 2. Bb.), wirb als ein Baubtanhaltsbunkt biefes pantheistischen Mystigismus betrachtet. In wiefern mit Recht, bas muß die Wiffenfchaft noch naber festftellen; offenbar find manche Tieffinnig-

keiten bes Magus von Kiln migverftanben, migbeutet, wohl auch migbraucht worben, und seine Frommigleit, sein sttlicher Ernft sind außer Zweifel. Gleichwohl hat er sich bon ber hantheistischen Bermengung Gottes und ber Welt nicht gang freigehalten. Seine Beltanschauung ist mit der des Scotus Erigena verwandt. Indessen mußte die spetulative Muftit über den überspannten dualistischen Creaturbegriff der Scholastiter hinausgeben; wenn gleich fie den vollen Begriff ber absoluten Perfonlichteit nicht erreichen Eccard wurde von den beiden Dominitanern Suso und Tauler hochverehrt, obschon diese mit ben Gottesfreunden im Zusammenhange standen. An Tauler, ben großen mystischen Brediger (Chr. Schmidt, Joh. Tauler, 1841), und an Sufo (Diepenbrod, B. Suso), der in Prosa das innere Christenleben mit den Schwunge eines religiösen Minnefängers bargestellt hat, welcher vielfach an das Hohelied erinnern möchte, reiht als ber britte ebenburtige Deutsche ber Beltpriester und Augustiner Chorherr Rupsbroet (Engelhardt, Richard von St. Bictor und Rupsbroet) fich an. Die deutsche Dinftit tam auf bem Sohepuntte ber Bisionen Aupsbroet's, bes Dr. exstatious, mit einem Ausläufer ber frautogallifchen Moftit in Conflitt: Ruysbroet mit Gerson. Bon hier geht nun die deutsche Muftit in berschiedenen Stromungen weiter. Die Krone der spekulativen Richtung bildet sich in einem anonymen Buchlein, der von Luther zuerst herausgegebenen fogenannten deutschen Theologie, von Ginigen mit Unrecht Tauler zugefchrieben, von 3. Wolf ad annum 1460 einem gewiffen Eblandus ohne sicheren Grund, von der aufgefundenen Sandschrift aus dem Jahre 1497 einem Freund Gottes (Gottesfreund), der da vor Zeiten gewesen ist ein deutscher Herre, ein Priester und ein Custos in der deutschen Herren Hus zu Frankfurt oder genauer zu Sachsenhausen, jenseit des Mains. Man bermuthet, der Ursprung der Schrift falle in die lette Balfte bes 14. Jahrhunderts, da mit beffen Ende bie Spur der Gottesfreunde verschwindet.

Eine andere Strömung entfteht in der niederlandischen Doftit, die einen ihrer Ansgangspunkte in dem mystischen Stillleben der Rarthäuser Monche findet. Gerhard Groot von Deventer wurde in der Laufbahn seiner Studien querft in Koln durch das mahnende Wort eines frommen Mannes erschüttert, später durch die Einwirkung seines Freundes, des Karthaufer : Priors ju Munithaufen bei Arnheim, Beinrich Meger von Raltar, noch entschiedener für ein driftliches Leben und völlige Weltentsagung gewonnen. Bon diesem Manne geht nun eine "rein popular-ascetische" myftische Schule aus, "die fich alles beffen, was ihr nicht unmittelbar mit dem fittlichen Leben, der Religiofität, ber Afcese, in Berbindung ju ftehen icheint, rein entschlägt." Groot ift anfangs ein rein ascetischer Bugprediger; allein die Befanntschaft mit Aunsbroef übt auf ihn einen ähnlichen Einfluß aus, wie ihn die herrnhuter auf John Wesley ausgeübt, und fo wird er nach der Anregung feines Freundes Florentin der Stifter der Benoffenschaft der Brilder des gemeinsamen Lebens. Florentius oder Floris Radewins und Thomas Rempen find die bedeutenoften Ramen diefer Gemeinschaft (Rempen, Mors und Raiferswerth liegen in einem Umfreis von ein Baar Meilen: die heimath von Thomas Samerten, Terfteegen, Friedrich bon Spee); bor Allem Thomas als Berfaffer bes berühmten prattifch-myftischen Wertes: de imitatione Christi. (leber ben Streit, Die Autorschaft betreffend, vgl. Giefeler, Rirchengesch. II, 4. S. 347; Ullmann, Reformatoren vor der Reformation, 2. Bd. S. 711). Eine dritte, mehr sputretistische und firchlich - prattifche Strömung, genahrt von Bernhard, Gerfon u. A., geht fpater burch den Augustinerorden hindurch und findet ihren letzten Ausbruck in Johann von Staupit, dem Generalvitar der Augustiner, dem Freunde des jungen Luther.

Daß sich endlich ein Keim der reinsten Mystit durch das Leben und Wirten der sogenannten Borläuser ber Resormation hindurchzieht, versteht sich nach dem Obigen von selbst. Insosern gehören also auch hierher Wiclisse, Huß, Savonarola und besonders die drei rheinischen Johannes: Joh. von Goch, Joh. von Wesel, Joh. Wessel; der Letztere der tiesste, spekulativste und bedeutendste von Allen (j. Ullmann, das angef.

161

Bert, II.). Diese biblisch-mystischen Elemente kundigen sich in allen Protestantismen des Mittelalters mehr oder minder beutlich an, also auch besonders in den Waldensern, Wiclissiten und Hussiten; sogar in den früheren entschieden schwärmerischen, biblischpiritualistischen Richtungen der Betrobrusianer und Henricianer, die sich im Einzelnen in wilde Fanatismen verliesen (Eudo de Stella u. A.). Das negative protestantische Geschlich fand erst allmählich seinen vollen Lebensgehalt in dem Evangesium nach der beiligen Schrift.

Unter diefen Stromungen ift bas subjettibe Glaubens : und Beiftesleben der Chris fteuheit erstarkt; die mystische Schule der Innerlichkeit kann den Kampf mit der veräuherlichten Kirche bestehen und zur Kirche der Reformation werden. Daher beruht auch bie ebaugelische Kirche durchweg auf der mystischen Tiefe. Daß aber die katholische Kirche ihren mystischen Gehalt nicht rein verloren, die evangelische Kirche dagegen die bolle Racht der ideellen Mystif noch nicht entfaltet hat, beweift die Geschichte der nachreformatorischen Mystik. Zuborderft war die reine Mystik der Reformation selbst von einem Schatten des tranthaften Myftizismus begleitet; eines Myftizismus jedoch, der in ber Biebertäuferei in ben wildesten Fanatismus umschlug. Sobald aber das protestantifche Betenntnig nur ben Schein gewann, ale wolle es bon ber Glaubensgerechtigfeit bes herzens in die Lehrgerechtigkeit des orthodoren Buchftabens fich verirren, trat auch der mbftische Trieb mit erregter Haltung in die Opposition: Rasp. Schwentfeld (+ 1561), Balentin Beigel († 1588), Jakob Böhme vor Allen († 1624) suchten die Idealität des ebangelifchen Buchftabens, das johanneische Element des Schriftglaubens zu fichern, wußten fich aber freilich von separatistischen und bualistisch-theosophischen Clementen nicht frei 311 halten. Baracelfus, obschon tatholisch von Geburt, Angelus Silesius, obwohl latholisch geworden, gehören diesem Zuge der neueren beutschen Mystit im Allgemeinen a. In der Berleburger Bibel fliegen verschiedene Strömungen berfelben zusammen. 3m 17. Jahrhundert verfällt diese Mystit, deren Ziel die absalute Idealität des Glaubens, der heil. Geschichte und der Natur felbst ist, von der sie aber theils durch Dualismen, theils durch Pantheismen getrennt bleibt, gegenüber der neuscholastischen Sanction des Orthodoxismus, in die verschiedensten Ausartungen des Mystizismus: in den montaniftischen Chiliasmus eines Petersen, die ascetische Theosophie eines Gichtel, den enthusiastischen Fanatismus eines Auhlmann u. f. w., den mystischen Bietismus eines Hochmann, den pantheistischen Spiritualismus eines Dippel, in die vielfachen patholog. Inspirationserscheinungen oder Enthusiasmen (3. B. die betenden Kinder in Schlesien), den chiliastischen Antinomismus der "Butler'schen Rotte". Eine reiche Gallerie ber Erscheinungen dieses wildromantischen Mystizismus eröffnet Gottfried Arnold's Richen - und Repergeschichte im zweiten Band. Die allmähliche Rudfehr der kirchlichen Orthodoxie zu einer muftischen Bertiefung und Innerlichteit in Johann Arnot, Johann Balentin Andrea, Heinrich Müller († 1675), Christian Scriver († 1693) war die beste Gegenwirtung gegen diesen verwilderten Myftigismus. Auch in der reformirten Rirche trat eine mystische Richtung neben dem fritischen Arminianismus (welchem in der lutherischen Rirche ber caliptinische Sontretismus entspricht) ber orthodoxistischen Scholaftit gegenüber; und vor Allem ift hier der Labadismus zu nennen (f. Goebel, Gefch. des chriftl. Lebens in der rhein.-westphal. ev. Kirche, 2. Bb. S. 181 ff.), welcher von Jean de Labadie († 1674) ausging. Jodokus von Bodenstein u. A. waren vorangegangen. Labadie suchte für den neuen Bein der katholischen Mustik von Bort - Royal, ben die Jansenisten eigenstimig in bem alten Schlauche ber tatholischen Afcese bewahren wollten, einen nenen Schlauch, eine gehobene Bucht ber Rirche und eine gehobene Bemeinschaftlichkeit des bruderlichen Lebens auf geiftlichem Grunde in der reformirten Rirche. Die berühmte Kölnerin Anna Schurmann und andere edle Frauen (s. Goebel S. 238), der Liederdichter Joachim Reander u. A. waren unter seinen Schulern und Anhangern, die Gemeinden zu herfort und Wiewert feine Stiftungen, feine Wirtung auf die Belebung ber niederlandischen und niederrheinischen Rirche unermefflich. Real-Encyliopable für Theologie und Rirche. X.

Richtung ertrankte an ihrem bonatistischen Element, welches mitunter in den Gegensat des Antinomismus umichlug. Bringen wir uns die Thatfache zur vollen Anschauung, daß der reformirte Labadismus mit dem tatholischen Jansenismus zusammenhängt und bag wiederum der lutherische Spenerianismus von ihm Impulse erhalten hat, so sehen wir, bag bas Beistesleben und die Bemeinschaft bes Beiftes in ber abendlandischen Rirche nicht burch die Schranten ber Confes sionen gebunden ist. Reben der Richtung des Labadie tritt denn auch in entschieden firchlicher Haltung die Schule des Joh. Coccejus († 1669) mit vertiefter Schriftauffaffung und Innerlichkeit der Buchstabentheologie gegenüber (eine Parallele zu Ioh. Arnot und Balentin' Andrea). Doch fehlte es auch ber reformirten Kirche nicht an ben Ausläufern eines verwilderten Dhftigismus: Rollegianten, Levellers, Philadelphifche Gocietät, die "kleinen Propheten", Ranters u. f. w. Im 18. Jahrhundert und feit demfelben treten mannichfache Berfchmelzungen bes Muftigismus mit bem Bietismus, bem Herrnhutianismus und dem Methodismus auf; zunächst im 18. Jahrhundert Bebrder in Holland, Hutchinsonianer und Jumpers in England, Zioniten in Norwegen, Glerianer im Bergischen, Janssenisten in Oftfriesland, Brüggler Rotte in der Schweiz 2c.; von reinerer Haltung Michelianer in Burttemberg. Sodann im 19. Jahrh. Antonianer in ber Schweiz, harmonisten in Rordamerita, Zioniten in Burttemberg, Bofchelianer, Rlogianer, Muder u. f. w. Biele diefer Erscheinungen gehören mehr unter die Rubriten des Chiliasmus, bes Fanatismus, ber Schwärmerei und bes Antinomismus, als unter die bes Myftizismus. Dieß gilt namentlich auch von den neuesten Bildungen: Darbysmus, Irvingianismus, Mormonismus. Die Hauptwahrnehmung, welche hier zu machen ift, ift bie, daß jede Kirche ihre besondere Mystit und myftischen Richtungen hat, welche einen Gegensat zu ihrer Beräußerlichung bilben. Go treten in der neueren romisch-tatholischen Kirche hervor neben vereinzelten Mystikern: Franz von Sales, Frau von Chantal, Antoinette Bourignon, Fénelon, Frau von Sugon, Michael Bajus und vielen Anderen, ihre Alombrados in Spanien (im 16. Jahrh.), ihre Molinisten in Italien (von Spanien ausgehend im 17. Jahrhundert), vor Allem ihre Jansenisten in Frankreich und in ben Niederlanden, ihr Port-Royal, das, wie wir fahen, felbst für bie Belebung ber reformirten und ber lutherischen Rirche seine Bedeutung bat. griechisch-tatholische, ruffische Kirche hat ihre (fanatischen) Morelschitt, ihre Stopzi, Beglowestnige, Filipponen (die dritte Abtheilung der Staroverzen oder Rastolniken), besonders ihre spiritualistischen Malakanen und Duchoborgen. Go hat die deutsch-lutherische Rirche ihre Theosophen, namentlich Böhmisten, die schwedische ihre Swedenborgianer, Leser, rufenden Stimmen, die norwegische und danische ihre Haugianer, die englische reformirte Kirche ihre Qualer, die continentale reformirte ihre Lababisten, die ameritanischen Kirchen ihre berschiebenen Dopftizismen in seltirerischen Formen. Mystit bes inneren Lebens aber zieht sich als inneres Grundleben ber Rirche durch die ganze Kirche Christi hindurch und hat ihre Geschichte in der unsichtbaren Welt; in der fichtbaren kommt fie nur mittelbar jur Erscheinung in ihren Frlichten. wir die allgemeine Mystit, die spezifische Mystit und den Mystizismus, so bezeichnet die erstere die innere ursprüngliche Gestalt des religibsen Lebens, den Punkt der unmittelbaren Bechselwirtung zwischen bem gottlichen und bem menschlichen nrevua, religio fee Quellenleben; die zweite eine einseitige Immerlichkeit, welche einer einseitigen Aeufterlichteit ober ber veräufterlichten Religion forrigirend gegenübertritt und fich baber auch jum allegorifirenden Spiritualismus gegenüber bem Literalismus, jum Quietismus gegehüber bem Ergismus, jum Enthusiasmus gegenüber bem Traditionalismus geftaltet, als ein Drang jum religibsen Schauen im Glauben, geisterhafte Religiosität; unter bem Muftigismus aber die polemisch frankhaften Extreme der Innerlichkeit, welche ihrer Ratur nach als Extreme in Schmarmerei und Fanatismus umschlagen oder auch wieder im Bietismus fich verlaufen, als ein chiliastischer Hang zur Anticipation des Schauens und der Barufie Chrifti. Der gewöhnliche Muftigismus geht gern eine Berbindung mit ascetiMykit 163

schen und pietistischen Formen ein; ber ftartere, tiefere Migtigismus verbindet sich bagegen gern mit myfteribsen religibsen Trabitionen, namentlich dualiftischen und gnoftischen, und nimmt bann ben Raratter ber myftischen Theosophie an. Auch bie fpezifische Myftit schon ift injofern tranthaft, als sie vielsach die historische Gestalt der Offenbarung im Gegenfatz gegen die fubjektiven Momente der Gotteserfahrung zu gering anschlägt. Der Phftizismus aber vollends ift ein Zwittergebilde des Unglaubens und des Aberglanbens, welches fich zu ber historischen Seite ber Offenbarung negativ verhält, um den Berth der subjektiven individuellen religiofen Ginblide und Erlebniffe einseitig zu Schon die fpezifische Moftit hebt als exegetische Muftit den allegorischen und tropologischen Schriftsinn im Gegensatz gegen den historischen start hervor; der exegetifche Dugftigismus lofcht ben hiftorischen Schriftfinn burch seine spiritualiftische Deutmg mehr ober minder aus. Die dogmatische Myftit läßt bas Dogma von dem obieliben berfonlichen Chriftus, bem geschriebenen Worte, ber Rirche, ben Saframenten in Shatten treten gegenüber dem Chriftus, dem Wort u. f. w. im inneren Leben; der dogmatifche Duftigismus hebt in montanistischer Beise bie Beriode bes Geiftes über die Beriode des Sohnes empor und befindet fich unbermerkt auf dem Wege zu einem pfendochriftlichen und antichriftlichen Ziele. Die religionsphilosophische Mystik bebt den universellen Chriftus, den verborgenen Logos im Universum und in der Menformbelt überftart herbor im Gegensatz gegen ben historischen Christus; ber religionsphilosophifche Muftigismus wird jum Muthigismus, welcher die heilige Gefchichte in Mithe berwandelt und die hochsten Offenbarungen bes Beiftes in der Philosophie der Gegenwart findet. Die ethifche Myftit betont es überftart, daß die Rechtfertigung durch den Glauben nur in der ftart ascetisch vermittelten Wiedergeburt ihre Berwirklichneng finde; ber ethische Myftizismus verlegt die Berfohnung in eine personliche beibgung, welche fich vielfach in schwärmerischen Mortifitationen bethätigen will.

Rommen wir endlich auf den objektiven Kern aller Mysterienweisheit zurud: die Bee des Mit-Sterbens und Mit-Auferstehens mit Christo, wie dasselbe in der subjektiven Asees und Beihung symbolisirt und angeeignet wird, so tritt uns das eigenste Besen der spezistschen Rystil in der einseitigen Geltendmachung des "Christus in uns" des subjektiven Sterbens und Uebergehens zum neuen Leben vor Angen, und wir verstehen es, daß der Mystizismus diesen geistigen Gedanken der Mystil so vielsach in's Spirismalistische auslösen oder in's Similiche umbeuten, und dabei sogar auf somnambule Bissonen und neue Offenbatungen, auf rohe Mortisitationen, halbe und ganze Kreuzigungsake und dergleichen, wie auch auf rohe Antinomismen versallen kann. Die wesentliche Rystik aber ist ein subjektives Sterben und Leben mit Christo, welches sich fortwährend uns dem Prinzip seines versähnenden Todes und seiner vollendeten Anserstehung erneuert.

Bur Literatur: f. ben Artifel Dhiftit und Myftigismus in Dang Universalmorterbuch der theolog. Litteratur, S. 681, und Supplementheft S. 75; Winer, Handb. 8b. 1. S. 501 ff., Erganzungsheft S. 82; Bretfcneiber, spftematische Entwidelung S. 22. — Ramhaftere Schriften außer den angeführten: Tholud, Susismus seu Theosophia Persarum pantheistica (Berlin 1821). Blüthensammlung, f. oben. — Frank, die Kabbala, oder die Religionsphilosophie der Hebräer, Leipzig 1844. (Auch bie betreffenden Schriften von Rleuter, Molitor, fo wie bie Schriften über ben Effenismus, das Maurerthum, die Rofentrenzer, den Illuminatenorden gehoren hierher.) -Berger, disputatio de mysticismo, Barlem 1819, beutsch von Sange. - Sofe ling, Myftigismus, ber mahrhaft historifche, Erlangen 1832. — Theremin, über das Befen der myftischen Theologie; in den Abendstunden; Berlin 1833. — Beinroth, Gefchichte und Rritit des Myftizismus aller befannten Boller und Beiten, Leibg, 1830. - Borres, die driftliche Myftit, Regeneb. 1836. - Belfferich, Die driftliche Myftit in ihrer Entwidelung und in ihren Dentmalen. 2 Thle. Hamb. 1842. Listo, die Beilslehre der Theologie, deutsch. Rebst einem auf fie bezüglichen Abrik der driftlichen Dyftit bis auf Luther. Stuttg. 1857. — Bamberger, Stimmen aus dem Heiligthum der christlichen Mystit und Theosophie. 2 Thle. Stuttg. 1857. — Pfeiffer, deutsche Mystiter im 14. Jahrh. 2 Bde. Leipz. 1845 — 57. Dazu die oben angeführten Werte. 3. B. Lange.

Wehthologie der alten Germanen. Bon der Mythologie der Germanen haben sich bei den einzelnen Stämmen nur Bruchstücke erhalten, da das Christenthum zu einer Zeit unter ihnen Eingang sand und das Heidenthum überwand, als sich eine höhere Cultur noch nicht entwickelt hatte. Am reichhaltigsten sind die Quellen der nordischer Stämme, die Lieder der älteren Edda, da sich unter ihnen der alte Götterglaube am längsten erhielt. Aus allen uns erhaltenen Fragmenten lassen sich, wie aus den Trümmern eines großen Baues, die allen germanischen Stämmen gemeinsamen Grundzüge ihrer Mythologie erkennen. Die germanischen Seligion ruht auf einer dualistischen Grundanschauung und zielt in ihrer weiteren Entwicklung auf eine Ueberwindung des Dualismus hin; sie ist in dieser Hinsicht der persischen Religion am nächsten berwandt.

Das Chaos der germanischen Mythologie, gap, "Rluft", oder gap ginnung, "Rluft der Rlufte", umfaßt zwei entgegengesette Bole: Muspell, "Feuer", die Belt der Barme und des Lichts im Süden, Nifl, "Nebel", die Belt der Kalte und da Die zu Gis erftarrten Strome bes Nordens werben bon ber Dunkelheit im Rorden. warmen Luft bes Subens aufgeloft, fo entfteht Leben und ein riefiges organisches Gebilde, Ymir, "ber Rauschende", genannt. Dieß erfte belebte Befen, zu dem sich die roben Stoffe gestalten, halt noch bas mannlich zeugenbe mit bem weiblich empfangenben Prinzip in fich gebunden. Erft als der Riefe in einen Schlaf fiel und ju fchroiten begann, wuchsen unter seinem linken Arm Mann und Beib hervor und der eine Fuß erzeugte mit dem anderen einen Sohn, der sechs Röhfe hatte und der Urheber der Riesengeschlechter wurde. Dem Riesen Ymir ber Edda entspricht Tuisoo bei Tacitus; auch dieser ist ein erdgeborenes Wesen, baterlos und ohne seines Gleichen, darum auch von doppeltem Geschlecht, wie sein Name, "ber Zwiefache", besagt. Der Sohn, der Tuisco aus fich felbst erzeugt, ift Mannus, ber erfte Mensch, beffen weitere Rachtommer nach ihm Man oder Manna heißen. — Ein anderes organisches Gebilde, welches nach der Edda aus dem schmelzenden Gis entstand, ift die Ruh Audumbla, "die Reichthusfeuchte", aus beren Euter die Milchstrome floffen, welche Ymir Nahrung gewährten. Die Ruh, welche den Indogermanen überhaupt als Bild der Fruchtbarkeit galt, entbindet bie zeugende mannliche Rraft, welche in ber Edda durch das Salz bezeichnet wird, indem fie bas erfte mannliche und menschliche Wesen aus ben Salzsteinen berauslockt, nämlich Buri, "ben Erzeuger", beffen Sohn Bor, "ber Erzeugte", ober Borr, "ber Erhalter", der Bater der weltbildenden Götter Odin, Vili und Vo war. Diese brei erschlugen ben Riefen Ymir. Ale er fiel, lief fo viel Blut aus feinen Bunben, baf alle Riefen barin ertranten und nur Giner mit feinem Beibe in einem Boote entfam; von biefem ftammt bas jungere Riefengeschlecht, bas Beschlecht ber Feuer . und Froftriefen, ber Berg - und Sturmriefen. Aus Ymir's Gebeinen bilbeten Bor's Sohne die Welt : and seinem Blute das Meer und Baffer, aus seinem Fleisch die Erbe, aus seinem Gebeine die Berge, aus feinem haar die Baume, aus den Zahnen und zerbrochenen Anochen die Felfen und Rlippen. Dann nahmen fie feinen Schabel und bilbeten ben himmel Die von Muspelheim ausgeworfenen Funten festigten fie am himmel oben und unten, fo daß Alles davon erleuchtet wurde. Ginem jeden der Lichter fetten fie einen bestimmten Bang fest, wornach Tage und Jahre berechnet wurden. Die Erbe war freistrund und ringsumher von dem tiefen Meer umgeben. Die Ruften wurden ben Riefen jur Wohnstätte angewiefen; nach innen rund um bie Erbe herum machten Bor's Sohne eine Burg zum Schute wider die Riefen. Dazu verwendeten fie die Augenbraumen Ymir's und nannten die Burg Midgard. Des Riefen Gehirn nahmen sie und bildeten. indem sie es in die Luft warfen, die Wolfen daraus (Vafthrudhnismal 21, 29, 81, 33.; Snorro Edda 5-9).

Die wilden und ungebändigten Dachte der Ratur, die gewaltigen verheerenden Birtungen der Elemente, welche dem religiblen Bewußtsehn der Germanen in den ungeschlachten Riesengeschlechtern berkörpert erschienen, werden durch die Götter, ein anberes Gefchlecht, in Schranken gehalten. In bem Rampfe, welchen biefe gegen bie elementaren Riefengewalten führen, tragen fie in der Weltbildung den ersten entscheidenden Sieg babon, ein Sieg, in welchem fich bie Uebermacht bes Beiftes über ben Stoff ber Urwelt ausbrudt. Schon in den Namen der Nachkommen Buri's, des Erzeugers, der bie Burge bes Stoffs, bas Salg, mit feiner belebenben und erhaltenben Rraft in fein Besen aufgenommen hat, spricht sich der geistige Karakter des Göttergeschlechts deutlich aus. Od in ober Vodan ift ber Alles durchbringende Geift des Lebens, und damit bangen alle Attribute, die ihm beigelegt werden, zusammen. Vili ift eigentlich Bille, mb Vo kann wohl nur mit wiho (heilig) zusammenhängen. Der Gegensat, welcher mifchen ben Göttern, ben weltbilbenden und regierenden Ason, und den zerftorenden Riefen (Jötunen) für das religiöfe Bewußtsehn fich herausstellt, nimmt in der germaniichen Mathologie einen fittlichen Rarafter an. Rach ber Darftellung ber Wöluspa, "ber Seherin Ausspruch", einem ber altesten Lieber ber Ebba, befanden fich die Afen anfangs auf Ibafeld, dem Mittelpunkt ihrer Burg Asgard, in einem Zustande der Unfondb. Sie fpielten nur mit bem Golbe, fannten aber bie Bier bes Golbes noch nicht. Der Fall der Götter trat mit der Ankunft von drei Thursen- (Riesen-) Tochtern ein, die, reich an Macht, aus Riefenheim (Jotunheim) tamen. Die Afen gingen mit diesem Gefchlecht Berbindungen ein und lernten die Begierde nach Gold kennen. In Folge diefer Berbindung tritt Loki in ben Kreis ber Afen ein, ber in feiner Riefenmatur, wie seine alteren Ramen Lodur oder Logi, "Loder" oder "Lohe", besagen, das Element des Feuers reprafentirt, wahrend seine beiden Bruder, Kari und Oegir, bas Element der Luft und des Baffers vertreten. Sie find die Sohne Forniot's, "des alten Riefen" beffelben, der fich bei ber großen Fluth mit feinem Beibe in einem Boote gerettet und ein neues Riefengeschlecht erzeugt hat. Die elementare Ratur Loki's nimmt im Rreife der Afen einen geistigen Karatter an, der fich in der sittlichen Zerftorung, welche ber Fenergeift auslibt, immer mehr entwidelt. Rach dem Berluft ber Unichulb bilden die Asen bas Geschlecht der Zwerge aus bes Meerriesen Blut und schwarzem Die Zwerge, welche in der Erde Schof wohnen, Gold und ebles Metall Gebein. graben, follen der erwachten Gier nach Gold Befriedigung ichaffen. An die Bilbung ber 3werge schließt sich die der Menschen an, die aus organischen Gebilben, nämlich ans Baumen, ber Efche und Ulme, hervorgeht. Bu ben geistigen Gaben, die Odin und Honir, das gottliche Brüderpaar, bem Menschen verleihen, nämlich Bernunft und Seele, fagt Loki, der britte im Bunde der Afen, die Lebenswarme und jugleich die Ginnlibseit hinzu.

Der Mensch, der mit dem Riesengeschlecht ursprünglich in keinem Zusammenhange steht, vielmehr seiner Natur nach bestimmt ist, an dem Kampse der Götter wider die ungebändigten Kräfte der Elemente Theil zu nehmen, wird durch Loki's Mitgist in die Lage versetzt, den Kamps des Geistes wider die der Riesennatur entstammenden Begierden in sich selbst durchzutämpsen. Durch diese sittliche Aufgabe des Menschen wird seine Bestimmung mit der der Götter enge verslochten. In dem den Göttern und Menschen eliegenden Kampse wider das vom Riesengeschlecht vertretene Böse sind daher auch ihre Geschiede eng verwoben. Die Seherin schaut in dem großen Weltdrama Götters und Menschengeschichte in eins. —

Das Leben ber Welt und ihre Entwidelung, ber Matrotosnus, ift in ber alteren Ebba (Wöluspa 19. sq. cf. 8n. Edda 15. u. 16.) unter bem Bilbe ber großen Beltse fiche Yggdrasil dargestellt, welcher der ans der Esche gebildete Mensch mitrotosmisch entspricht. Ihre Zweige breiten sich über die ganze Welt und reichen hinauf zu dem Himmel. Drei Burzeln halten den Baum aufrecht, die sich weithin ausbehnen. An der ersten Wurzel liegt der Bruunen der Nornon, welche das Schickfal

ber einzelnen Menichen bestimmen, und awar führt ber Brunnen nach ber alteften, ber Bergangenheit zugewandten Norne Urd (von vorda) feinen Namen. Die Götter, welche nach bem Berluft ber Unfchuld felbft bem Schickfal, ale einer hoheren Macht, verfallen find, steigen baber täglich bom himmel herab, um an Urd's Brunnen Gericht zu halten. Dhne Recht und Gerechtigfeit wurde die Welt nicht bestehen, beghalb muß fur die Schuld ber Bergangenheit eine Guhne geforbert werben; beghalb werben bilblich aus Urda's Brunnen täglich die Zweige der Weltesche mit dem heiligen reinen Baffer befprengt, damit fie nicht faulen oder verdorren; von da fällt der Than auf die Erde herab, der neue belebende Rraft hat. - Bei ber zweiten Burgel ber Beltefche liegt ein Brunnen, der nach dem Gigner beffelben, dem Riefen Mimir, den Ramen führt. Es ift ein Born ber Beisheit, und Mimir, ber Riefe, ift voller Beisheit, weil er taglich von dem Brunnen aus dem Giallarhorn trinkt, mit dem bereinst Heimdall, der Götterwächter, bas Zeichen jum letten Rampfe ertheilt. Mimir und feine Gohne, Die Riefen, welche den letten Entscheidungetampf der Belt, in dem die Gotter felbft untergehen, herbeiführen werben, find im Besit ber Renntnig ber Zufunft ber Belt und ber Geschide ber Gotter; fie beginnen, wenn fie bas gellende Giallarhorn am Ende ber Tage erfchallen horen, ju fpielen und die Beltefche entzündet fich. Bergebens berfucht Odin, ber Bater ber Gotter, ber mit feinem Gefchlecht nach bem Berluft ber Unschuld ber Macht bes Schickfals berfallen ift, aus Mimir's Born Austunft über die eigene Zutunft zu erlangen; er bleibt bis zu der letten Rataftrophe verschloffen. -Bei ber britten Burgel ber Beltesche liegt ber Brunnen, aus bem bie fcweren Ströme der Unterwelt entspringen, welche die Berbrecher durchwaten muffen; an diefer Wurzel nagt Nidhöggr (ber im Finftern Sauende) von unten auf; es ift bie gerechte Bergeltung, welche hier an der Burgel des Weltbaumes nagt. An dem Gipfel ber Efche, der über Walhalla, Dbin's helbenfaal, ragt, zehrt bie Biege Heidrun, von beren Euter täglich die Fulle Meth's fließt, die allen Einheriern, b. h. den im Gingels tampf gefallenen Belben, vollauf ju trinken gibt und ihre Berfonlichkeit erhalt. großen Reichthum sittlicher Ibeen birgt die mythische Weltesche Yggdraeil in fich : die Begriffe von Sunde und Schuld, von einer über der Welt waltenden Gerechtigfeit und Bergeltung waren in dem religiblen Bewußtsehn ber germanischen Boller tief gewurzelt und fie erhoben fich fühn zu bem Glauben an die Fortbauer bes berfonlichen Lebens nach bem Tobe.

Die ursprüngliche Bestimmung bes Menschen zu sittlichem Kampfe wurde bei den germanischen Bölkern unter dem immer steigenden Einsluß der Begierden verkannt und ein Rampfesleben äußerer Art als Bestimmung des Menschen angesehen. Das Leben der germanischen Bölker erhielt einen kriegerischen Karakter. Odin, der Gott des Geistes, der Alles durchdringende und belebende Geist, wurde zum Kriegsgott, dem die höchste Berehrung erwiesen wurde. Er ist es, der die Helden mit kriegerischem Geiste erfüllt, und die auf dem Kampfplatze gefallenen Helden leben, von Odin beseelt, wieder auf. Odin wählt die gefallenen Helden vermittelst der Walkyron, die Nornen Odin's genannt; welche jene nach Walhalla führen. Dort in Odin's Saale seten die Kinderier täglich ihre Kämpfe sort und rüsten sich dadurch zu dem letzten Kampfe. Durch die Borstellung, daß Tapferkeit im Rampf die Anfnahme in Walhalla bedinge, wo man sich zum Kampfgenossen Odin's und der Götter silr den letzten entscheidenden Kampf vordereite, wurde kriegerische Tapferkeit bei den Germanen als die höchste Tugend angesehen.

Wie sehr die ursprüngliche Bedeutung des Kampfes als eines sittlichen von den germanischen Bölkern verkannt wurde, erhellt aus der "Seherin Ausspruch" (Wöluspa), wonach die Gier des Goldes den ersten Krieg und den damit verbundenen Mord hervorrief. Die alten Heldenlieder und Sagen der Germanen bestätigen, welche Rolle von Anfang das Gold bei ihnen gespielt hat. Durch die Begierde nach Gold entstand zuerst Treubruch und der verrätherische Mord, selbst der edelste der alten germanischen

Helden, Sigurd, der Fasnirstödter, ging durch die treulose Gabe der Zwerge, welche Loki herbeigeschafft hatte, zu Grunde und die mächtigsten Heldengeschlechter wurden nach ihm in denselben Abgrund hinuntergerissen. —

Der erfte Rrieg, ben bie Ebba berichtet, findet zwischen zwei berfchiebenen Gottergefchlechtern ftatt, zwischen ben Afen und Banen. Während die Afen, mit Dbin, dem Kriegsgott, an der Spitze, als ein kriegerisches Geschlecht auftreten, tragen die Banengotter noch einen friedlichen Raratter an fich, der sich auf eine den Menschen wohlthätige und segenbringende Weise äußert. An der Spitze dieses von Vanaheim summenden Göttergeschlechtes fleht Niördr, der seine Wohnung in Noatun (Schiffstadt) hat. Er beherricht den Sang des Windes und stillt das Meer, baher man ihn zur See auruft. Den Namen der Schwester, den uns die Edda verschweigt, hat Tacitus überliefert, nämlich Northus, ein Name, der dem des Niördr fo ähnlich lautet, als der bon Freyr und Freyja, welche aus der Che jenes Götterpaares entsprungen sind. Die Göttin Northus wurde, wie Tacitus berichtet, von den zu den Sueven gehörenden Stammen verehrt als die terra mater, die Mutter Erde. Wenn sie von der Insel im Djean, wo fie in heiligem Haine wohnte, zu Bagen die Bolfer durchzog, so gab es frohe Tage; bann ruhte verschloffen alles Gifen, und Frieden und Ruhe war dann nur belannt. Richt nur der Name, sondern auch das Wesen der Northus, entspricht ganz bem bes Niordr, welche beibe als friedliche Gottheiten von meeranwohnenden Bollern bereitet wurden. Das Wesen dieser Banengotter tritt in dem Karatter von Frehr und Frehja noch entwidelter herbor. Frehr ist der Gott des Friedens, der mit dem Frieden and fruchtbare Reiten verleift. Unter feiner Berrichaft blüht ber Aderbau, und ftatt des Schwertes wird die Pflugschaar zur Hand genommen. Er ist der Gott der Schifffehrt. Bie die Mutter auf einem Wagen bei ben suevischen Stämmen umberzog, so wurde auch in Schweden, wo Frehr und Frehja hohe Berehrung genoffen, Frehr's Bildfaule auf einem Bagen umhergeführt und bas Bolt gab fich in Hoffnung auf ein fruchtbares Jahr ber Freude bin.

In dem Rampfe amifchen ben Afen und Banen hat fich die Natur der letteren bon bem phyfischen Hintergrund schon abgeloft und eine ethische Bedeutung gewonnen. Die Folge biefes Rampfes aber, ber burch Friedensschluß und Austausch von Geigeln beendigt wurde, war, daß der Rarafter der in den Kreis der Asen eintretenden Banen sich veränderte und auch die Banengötter, Niördr und sein Sohn Frehr, Berbindungen mit den Töchtern des Riesengeschlechts eingingen. Wie die frucht = und segenbringende Natur der Banengötter im Widerstreit steht mit den schäblichen elementaren Gewalten der Riefen, fo loft fich anfangs die unnatürliche Berbindung Niordr's mit Stadi, ber Riefentochter, wieder auf (Grimnismal 11 und 16, Anorro Edda 23), Frehr aber erleidet durch feine Berbindung großen Schaden, wie das Lied der alten Edda: Skirnisbe (Skirnir's Fahrt), berichtet. - Freyja, die mit ihrem Bruder als Beigel ju ben Asen gelangt ist, geht eine Berbindung mit Odin ein, daher Odur's oder Odin's Braut genannt. Mit ihrer neuen Wohnung, Folkvang, hat sie einen kriegerischen Karakter angenommen und schaltet baselbst als Kriegsgöttin unter bem Namen Walfreyja, ber bie Walkyren, die Rornen Obin's als Dienerinnen untergeben find. Als Hausfrau Odin's schenkt Frenza nach germanischer Sitte in Walhalla den Einheriern Meth ein. Frenza, die Hansfrau Odin's, tennt außer der Edda der Mythus vom Ursprung des Namens ber Longobarden bei Paulus Diaconus und bas longobardische Gesethuch des Rotharis; auch bei den Angelsachsen wurde Frea als Woben's Gemahlin verehrt. Benn in der nordischen Edda Obin's Gemahlin in dem Liede Grimnismal von Frenja unterschieden und Frigg genannt wird, so ift Frigg dem Begriffe wie dem Namen nach nur aus Frebja hervorgegangen; fie hat sich aus ihrem Wesen abgelöst und als besondere Berfonlichteit neben fie gestellt. In der Edda wird Freyja die Kampfesgöttin zugleich als Liebesgottin dargestellt (Snorro Edda 24), eine Gigenschaft, welche auf ihre Banennatur gurudweift. Diese Berbindung ber Rambfes., alfo Tobesgottin und ber Liebesgottin, bie

sich in Freyja vollzieht, weist auf den geheimnisvollen Insammenhang von Zeugung und Bernichtung, Geburt und Tod hin, welchen das religiöse Bewußtseyn hier mythologisch ausgeprägt hat.

Der Göttin Frenja entspricht in den wesentlichen Zügen die deutsche Göttin Holda, welche Fruchtbarkeit und Frieden bringt, wenn sie auf ihrem Wagen im Lande umherzicht. Wenn sie früher wie Frenja mit Odin auf der Wahlstatt die Helden wählte, so nimmt sie später nach driftlicher Borstellung die ungetauften Kinder auf und sinkt don der guten Frau Holda zu einer Unholde herab.

Die feindliche Gesinnung der Banengötter gegen die Riefengeschlechter lebt in Fredja auch nach ihrer Aufnahme in den Kreis der Asen fort. Loti, der stets auf den Schaden der Asen bebacht ist, versucht durch List und Berschlagenheit, die schöne Banengöttin, nach der die Riesen gelüsten, ihnen zuzuwenden, und nur durch Ungerechtigkeit, Bundund Siddund gesingt es den Asen, den Schaden wieder abzuwenden. Das sind die Folgen der ersten Schuld, welche die Asen auf sich geladen hatten, daß sie mit den Riesen in Berbindung getreten waren, anstatt sie als ihre natürlichen Feinde zu bestämpfen und zu vernichten. Jene Kämpfe um Fredja stellt das Lied Thrymskridha oder des Hammers Heimholung, und Fredja's Berdsündung (Snorro Edda 42) dar. Hier tritt Loti's bösartige Natur und sein auf das Berderben der Asen gerichtetes Streben offen hervor, das sich nach dem Mythus von Idun (Bragarödur, d. i. Bragi's Gespräche) auch gegen die Göttin wendet, welche den Asen Jugendfrische und Krast verleiht.

Loti's verderblicher Ginflug im Rreife ber Afen entfaltet fich erft allfeitig, als berselbe mit seinem Geschlecht hervortritt, wozu Narvi, der Bater der Nacht, gehört, unter deffen Schutze die schwarzen Thaten geschehen. Rarvi's Tochter ift Nott, welche, schwarz und dunkel wie ihr Geschlecht, dem finsteren, lieblosen Geiste Raglfari vermählt ift. Aus diefer Che entsteht Audr, b. i. Reichthum, nach ber Borftellung bon ben berberblichen Birkungen, welche das Gold in der Welt ausgeübt hat. - Ein anderes verberb= liches Geschlecht erzeugt Loti mit bem Riesenweibe Angrboda (Angstbotin), nämlich ben Fenriswolf, Jörmungandr ober die Midgardeschlange und Hel, welche bei ben Riefen in Jotunheim auferzogen wurden. Als die Gotter durch Beiffagung erfuhren, daß ihnen von diesem Geschlechte Berrath und großes Unheil bevorstehe, fo suchten fie auf Allvaters (b. i. Dbin's) Beheiß ben! Schaben abzuwenden. Die Schlange wurde in die tiefe See geworfen, welche alle Lander umgibt, daher Midgardswurm genannt. Sie beleckt, wie die stürmische Brandung der Fluth, beständig zerstörungsbegierig die angebaute und bewohnte Erbe und broht Berderben. Dbin's fraftiger Sohn, Thor, ber bie Erbe und ihren Anbau beschirmt, liegt mit ihr im beständigen Rampfe. Hel wurde nach Niflheim (die Rebelwelt) hinabgeworfen und erhielt Macht über die Unterwelt, das Reich der Todten (Grimnismal 31). Den Fenrismolf erzogen die Götter bei fich, ale fie aber fahen, daß er jeden Tag wuche und zu ihrem Berberben bestimmt sen, schlugen sie ihn in Fesseln (Oegisdrocka 39, Snorro Edda 34). Bei der Feffelung des Fenriswolfes fpielt Tyr (oder Zio), der zwar ale Ddin's Sohn bezeichnet wird, aber zugleich jötunischer Bertunft ift, eine Rolle. Seinem Ramen nach "Rufter, Baffner", ift er ein friegerischer Gott, ja ber Kriegegott, unterscheibet fich aber von Odin als Borsteher und Lenker solcher Kriege, welche als ungerecht und widernatürlich betrachtet wurden, weil fie mit Berletzung heiliger verwandtschaftlicher Bflichten verbunden waren. Darin tritt Tyr's verderbliche Riesennatur hervor; feine Grofmutter zählt "der häupter neunmal hundert", da Tyr's Rriege nie enden und aus einem sich immer wieder neue entspinnen. Wenn Tyr es ift, welcher den Fenriswolf im Rreife ber Bötter anfangs füttert, so tann die Speise feine andere fenn, als die Opfer der ungerechten Kriege, die in der Welt mit der Zunahme des Berderbens immer zahlreicher geführt werden. Wenn dann Tyr bei der Fesselung Fenrir's durch seine Tollfühnheit seine rechte Hand einbugt, so empfängt er für seine verderbliche Thätigkeit, welche gelähmt wird, seine gerechte Strafe.

Roch befindet fich, fo fehr auch das Berderben nnter Göttern und Menfchen zunimmt, da Fenric's Geschlecht, ohne dag die Asen es wissen und wehren konnen, aufwächst und gebeiht, Einer, ber rein und schulblos ift unter ben Alen, und ber ben Untergang aufhalt, bas ift nämlich Baldur. Er ift ber Sohn Dbin's und ber Frigg, ber Befte ber Afen, welcher bie Statte bewahrt, die Breidablick (Baitglang) beißt, wo nichts Unreines gebuldet wird (Grimnismal 12). Niemand tann feine Urtheile schelten (8n. Edda 22. of. 17). Beunruhigende Borzeichen kündigen ben Afen Balbur's Untergang an, aber sie versuchen Alles, um ihn in ihrer Mitte zu erhalten. die alteren Lieber ber Ebba, Vogtamskvidha ober bas Wogtams-Lieb und Hrafnagaldr Odhins ober Obins Rabenzauber bar. Balbur's Tob tann burch teine Borficht berhindert werden. Loti's Lift gelingt es, ben Bertreter ber Unschuld im Rreise ber Gotter, ben letten Biberftand feiner bofen Anschläge, aus bem Bege ju raumen. Obgleich bie Botter alle zum Schutze Baldur's ausreichende Magregeln getroffen zu haben meinen und wie im Spiel feine Unverletlichkeit erproben, weiß Loti ein tobtliches Beschof fitt Balbur ju finden, bas Sodur, sein blinder Bruder, auf ihn richtet. Die ferneren Bemihungen ber Botter Balbur aus ben Fesseln Bel's herauszureißen, scheitern wieder an Loti's talter Selbstfucht. Loti's diabolifches Wefen wird, nachdem daffelbe verfciebene Stadien durchlaufen hat, bei Balbur's Tode von den Gottern in feiner vollendeten Emwidelung ertannt, und wie fie fruher das zu ihrem Berberben erstandene Beschlecht Lok's unschädlich zu machen bersucht hatten, so schlagen sie nach Balbur's Tobe loli in Fesseln.

Die altere Edda läßt die Fesselung Loti's in dem Liede Oogisdrocka, d. i. Degir's Trinkgelag, auf die Schmähungen Loki's folgen, welche berfelbe bei einem von Degir, bem Meeresgotte, den Gottern bereiteten Dahl wider diefelben ausflöft. Lofi erfcheint hier, bevor die Asen sich an ihm rachen, als das objektivirte bose Gewissen, das denselben ihre geheimsten Berbrechen aufbeckt, daher das Lied auch den Ramen Lokaglopsa, L i. Loti's Beißen, erhalten hat. Zwar wird auch Loti dafür in seinem mit Baldur's Tode offenbar gewordenen bojen Befen nach allen Seiten gezeichnet, aber bie fittliche Schuld bleibt auf den Asen lasten. Loti, dem seine Strafe schon im Boraus vertundigt wird, kundigt jetzt auch den Asen den Weltuntergang an. — Nach der ausführlichen Erzählung der Fesselung Loti's in der jungeren Edda hat sich das Bose, welches Loti nach ber zerftorenden Seite seines Wefens reprafentirt, endlich in feinem eigenen Rete verstridt und gefangen. Die Botter schlagen, nachdem ein Sohn Loti's den anberen gerriffen hat, mit den Eingeweiben des gerriffenen Sohnes den Bater in Feffeln und laffen bas Gift, bas aus bem Bosen ausgeflossen ift, ihm fortwährend in's Angesicht tranfeln. Die furchtbare und verderbenbringende Macht des Bofen ift damit für eine Beitlang niedergehalten; wenn aber Loti an feinen Retten rlittelt, erzittert bie gange Erbe zum Borzeichen ihres brohenden Untergangs, wenn Loti dereinst bei der Götterbammerung feine Retten wieder abschütteln wird.

Bor dieser Katastrophe steigt das Berderben in der Welt auf einen immer höheren Grad. — Die alte Seherin schildert (Wöluspa 45 sq.) die Zustände als solche, da Reuchelmord, Meineid und Shebruch, also Verbrechen, welche bei deu germanischen Bölkern am verächtlichsten waren, im Schwange sind. Selbst das Bewußtsehn von einer Bergeltung nach dem Tode und einem Gericht vermag dem steigenden Verderben keinem Einhalt mehr zu thun. Die verschiedenen Arten des unterweltlichen Strasseichen, welche die Edda schildert, sind ganz dem altgermanischen Leben entnommen, und obgleich die heidnische Hölle der Germanen einige Analogie mit der christlichen hat, so ist sie doch als Wasserhölle von der Feuerhölle sehr verschieden und die Vorstellung ganz auf heidsnischem Boden erwachsen. Das Durchwaten größer oder schwerer Ströme z. B., eine der größten Mühseligkeiten und Gefahren, wird auf das jenseitige Leben nach dem Tode übertragen. Eidbrüchige und Meuchelmörder milssen Giftströme durchwaten, welche Schlangenhäupter ausspeien u. s. w. (Wöluspa 42—45.).

Der hochfte Grab, ben bas Berberben erreicht, besteht barin, daß bie bei ben Bermanen besonders geheiligten Bande des Bluts, selbst das Bruderverhaltnig, sich allgemein in der Welt auflosen. Der Bruderschaft wurden alle anderen noch so engen Bande wie die Liebe zum Gatten und den Rindern geopfert, wobon Signy und die Gubrun ber Nibelungensage lebendige Beispiele sind. An dem Bruder war nicht einmal, wenn er felbst den Bater getöbtet hatte, Rache verstattet. Mit dem Brudermord, und zwar aus habgier veranlagt, hat also bas Bose, das mit bem Mord in dem ersten Bolls, frieg hereinbrach, sich völlig entfaltet und alle sittliche Ordnung ist aufgelöst. Es ist die Bolfszeit (Vargöld) mit Beziehung auf das völlig herangereifte Geschlecht Fenrir's, das in erschrecklichen Kriegsstürmen sich austobt; daher auch Windszeit in der Edda genannt; da wehen die Winde scharf und die Sonne hat ihre Rraft verloren. Ein beständiger Winter herrscht (Fimbul-Winter, d. i. der große Winter); da stöbert der Schnee von allen Seiten und ber Froft ift groß. Diese Naturphanomene bezeichnen, wie alles Rechtsbewußtfenn verduntelt, alles Bflichtgefühl erloschen und alle Liebe unter ben Menfchen erfaltet ift.

Nach diesen Borzeichen der letten Zeit folgt der Untergang der Welt oder die Götterdämmerung (ragna rökr, d. h. das Ende der waltenden Götter). Die Götter, welche bisher als die weltordnenden und erhaltenden Machte gewaltet haben, find nicht mehr im Stande, ben gerftorenden Gewalten zu wehren. Fenrir's Gefchlecht, die beiden Bölse Stöll und Hati, verschlingen Sonne und Mond, und die Sterne fallen vom Himmel herab. Die Erde erbebt in ihren Grundfesten, so daß die Baume entwurzelt werden und die Berge zusammenftlitzen. Indem alle Ketten und Bande reiken, wird auch Loti und sein Geschlecht entsesselt und die riesigen Gewalten brechen bon allen Seiten los. Die Midgardschlange, b. h. bas ungeftime Meer, burchbricht alle Damme. Der Sturm, ein Riese in Ablersgestalt brauft wild baher. Die Frostriesen kommen von Norden und Muspell's Sohne von Suden herangesteuert. An ihrer Spise fährt Surtur, ber Bachter der Flammenwelt, vor ihm und hinter ihm glanzendes Feuer. Alle diefe furchtbaren Gewalten, unter denen fich auch Hel's ganzes Gefolge findet, sammeln fich auf ber Ebene Wigrid. mo bie Botter mit ihnen au bem letten entiche benden Rampfe zusammenstoßen, in dem fie ihren Untergang finden. Aber auch Lok mit feinem gangen Geschlecht und alle Riesengewalten tommen in biesem Rampfe um, und durch bas von Surtur, dem Fenerriefen, über die Erbe geschlenderte Fener geht die Welt in Flammen unter.

Nach dieser Katastrophe tritt eine Erneuerung der Sötter und der Welt ein. Das neue Göttergeschlecht, das wieder, wie im goldenen Zeitalter, vor dem Berlust der Unschuld, auf Idaselle (Idavölle, das wieder gewonnene Feld in Asgard) wohnt, besteht aus Odin's edlen Söhnen, unter denen Baldur, der Reine, aus Hel's Reiche befreit, zurücksehrt und in des Kriegsgottes Himmel wohnt. Thor lebt, wie Odin, in seinen Söhnen verklärt in der neuen Welt wieder auf; Modi, der Muthige, und Magni, der Starke, schwingen Miöllnir, des Baters Hammer, jest nur zum Weihen und Segnen. Auch ein neues Menschengeschlecht ersteht, da Lis (das Leben) und Listhrasir (die beharrliche Lebenskraft) sich während des Weltbrandes unter der Weltesche Vægdrasil verschorgen und durch Morgenthau erhalten haben. — Die Sonne hat, bevor der Wolf ste verschlungen, eine Tochter geboren, welche mit hellerem Glanze die Bahn der Mutter wandelt. Die Aecker tragen unbesate ihre Früchte. Alles Böse ist verschwunden, da Baldur wiederzesehrt ist. Das Gute herrscht für immer. Als Gegenbild zu den Orten des unterweltlichen Strasseibens, das nun aushört, stellt Wöluspa (63) den Ort dar, wo treue Wenschen wohnen und ewige Frende genießen.

Der germanische Geist erhebt sich am Schlusse bes ganzen mythologischen Berlaufs zu ber Anschaumg eines mächtigen und ftarken Gottes, ber als ber Höchste Alles leitet und dem die anderen Götter dienstbar sind. Der höchste Gott, Fimbultyr, d. i. der große Gott, der die neue Welt beherrscht, hat schon vordem, wenn auch geheimnisvoll, ge-

171

waltet; seine Erinnerung wird jetzt wieder lebendig und das neue Göttergeschlecht unterwirft sich ihm. Der Zug zum Monotheismus, der in der germanischen Mythologie in dem Streben, den ursprünglichen Dualismus zu überwinden, sich zu erkennen gibt, und der bei aller späteren Zertheilung der göttlichen Kräfte und Eigenschaften im Polytheismus Odin als Allfadr an die Spize der Göttergeschlechter stellt — dieser Zug gewinnt in der neuen Welt wieder die Oberhand. Der höchste Gott der neuen Welt, dessen nach unaussprechlich ist, unterscheidet sich dadurch von Odin, dem Kriegsgott, das mter seiner Perrschaft ewiger Friede besteht, denn in seinem Reiche herrscht ewig Recht und Verechtigkeit.

Die Hauptquelle für die germanische Mythologie, die altere Edda, ift von der Arma - Magnaanischen Commission nebst einer lateinischen Uebersetung herausgegeben : Rida Samundar hinns Froda. III Part. Hafniae 1787-1828. 4., nebst einem mythologischen Lexiton von Finn Magnusson. Renerdings von P. A. Munch den seldre Edda. Christiania, 1847. 8. Die jungere Ebba wurde von der genannten Commission ebenfalls heransgegeben: Edda Snorra Sturlusonar, II Tom. Hafniae 1848-1852. Bagl. Litecorische Einleitung in die nordische Mythologie von C. F. Köppen. Berlin 1837. Gine Ueberfetzung beiber Edden hat Mirglich Simrod geliefert. Filr die deutide Muthologie hat fich 3. Grimm die groften Berdienste erworben: Dentiche Dipthologie. 2. Ansg. 2 Thie. Göttingen 1844. 8. Bergl. ferner: Simrod, Handbuch der dentschen Mythologie mit Einschluß der nordischen. Bonn 1853. Quellen S. 7. f. Monograph. Arbeiten: der Dhythus von Thor. Stuttg. 1886. Ddin, von B. Menzel. Stuttg. 1855. Ueber die mythologische Prädisposition der germanischen Böller für das Christenthum. S. Rrafft, die Rirchengeschichte ber germanischen Boller. Berlin 1854. 1. **B**. 1. Abth. S. 128 f.

Denthus, mit Begiehnng auf bie beilige Schrift, ein in neuerer Beit vielbesprochener, aber noch teineswegs auf's Reine gebrachter Begriff, wie vielseitig er and feit herber von Gabler, Schelling, Crenter, Gottfr. hermann, F. Baur, Ottfrieb Raller, David Straug und seinen Gegnern, George u. A. behandelt worden ift. Diese Berhandlungen wieder aufzunehmen und zu Ende zu führen, kann hier nicht die Absicht Rur so viel muß beigebracht werben, um die Frage jur Entscheidung zu bringen, ob von Mythen im Alten und Neuen Testamente die Rede fenn tann. — Mertwürdig, daß das Wort µvidog von µvo, ich verschließe die Augen, abgeleitet, gleichen Stamm mit Myfterium und Myftit hat, und zunächst auf den dunklen hintergrund in der Seele hinweift, auf ben Gedanken, der fich dann im Worte tund gibt. Daher bedeutet es nicht nur das Wort, sondern auch die Erzählung, insbesondere die aus dem verborgnen hintergrunde der Idee hervorgehende, zumal die aus grauem Alterthume überlieferte; wher auch die erdichtete Fabel und die unglaubwürdige Sage (1 Tim. 4, 7. ypawdeis μόθους παραιτού, bgl. 2 Tim. 4, 4. wo es der άλήθεια entgegengesetzt wird. Tit. 1, 4. Tovoaitol µvooi), dann überhaupt jedes unglaubwürdige überlieferte Gerebe (1 Tim. 1, 4. μῦθοι σεσοφισμένοι 2 Betr. 1, 16). An beide Bedeutungen fchloß sich der alte Sprachgebranch, wornach μυθολόγημα eine fabelhafte Erzählung, μυθολοyia das Erzählen von Fabeln, und der neuere, wornach es die Götter- und Beroengefchichte, oder, wie man modern fagt, die Götterlehre bedeutet. Unter Mythen aber verftand man von Anfang her und bis in neuere Zeiten nicht allein bie Gottergeschichten, sondern auch viele andere Sagen, die nicht, oder nur loder, auf historischem Grunde ruben; nicht freie Dichtung, fondern unwillfürlich bichtende Bollsfage, oft Bahrheit im Gewande einer Dichtung, deren personlicher Urheber nicht nachzuweisen ist, — also nicht λόγος ψευδής είκονίζων την άλήθεων (Suidas). — Hier stellt sich nun die Berwandtschaft bes Mythus und der Sage heraus, welche lettere die in mundlicher Rede fortgepflanzte Exinnexung an eine geschehene Thatsache ist, die, ansangs am lebendigften und ungetrübteften, bann oft allmählich erblaßt, und bann manchmal von der Phantafie ergangt, ausgeschmildt und bereichert wird. In neueren Zeiten hat man beibe

schärfer geschieden, unter Dhathus die Bilbung einer Erzählung in Gestalt einer Thatsache aus einer Idee verstanden, gewöhnlich mit Anfnühfung an etwas Thatsachliches - eine Person, eine Begebenheit, eine Dertlichkeit - unter Sage dagegen die Ueberlieferung eines wirklich Geschehenen oder borhanden Gewesenen, gewöhnlich mit Anknupfung an eine Idee. "In dem Mythus ift die Idee gegeben, in der Sage die Erscheinung; beides ift auch in beiden Begriffen das überwiegend Bahre, während der Irrthum auf ber entgegengesetten Seite, bei bem Dhthus in ber Erscheinung, bei ber Sage in ber supponirten Ibee, fich erzeugt" (George, Mythus und Sage. Berlin 1837, S. 83). Strauß in feinem Leben Jesu verfteht unter Mythen "gefchichtartige Ginfleidungen (urchriftlicher Ideen), gebildet in der absichtslos dichtenden Sage (ber erften Gemeine)", beren Summe uns in unseren Evangelien vorliege. Es liegt in der Natur der Mythe, daß fie oftmals wie ein Symbol des Gedankens ift, aus welchem fie hervorgegangen. Die Berwandtschaft beiber hebt Ullmann besonders hervor (Historisch ober Mythisch. Hamburg 1838, S. 56. ff.); beide sehen Berfinnlichung einer Idee, beim Symbol durch das Zeichen, beim Mythus durch das Wort. "Das Symbol brudt das unmittelbare und permanente Berhältnig bes Uebersinnlichen zur Sinnenwelt aus, der Dhithus das geschichtlich vermittelte und deghalb außerlich genommen zwar vorübergehende, aber doch seiner wahren Bedeutung nach unbergängliche". Letterer tann aber entweder an historischen Elementen, die er sich afsimilirt, sich bilben, oder frei aus der plastischen Auft ber 3bee berborgeben; barnach entfteben entweder hiftorifche oder philosophische Mythen, zwischen benen überdieß viele Mittelgestalten möglich sind.

Beide, Mythus und Sage, find also nicht Geschichte, wohl aber der dunkle Grund, auf welchem fich die Geschichte erhebt, ehe fie ins Licht ber bezeugten Thatfachen tritt; man unterscheidet daher die geschichtliche Zeit im Leben ber Boller oder gewiffer Rreife von der Sagen- und mythischen Zeit. Ungeschichtlich wird die Betrachtung nur, wenn sich Sagen und Mythen mit dem Auspruch auf geschichtliche Wirklichkeit in die historifche Beit eindrangen, mahrend fie als historische Zeugnisse nur gur Raratteriftit der Zeit dienen konnen, in der fie entstanden find, deren Ideen und Anschauungen wir baraus ertennen. — Für den Bibelforicher und felbst für den frommeren Bibellefer erhebt fich nun die bon Berber querft mit Klarheit aufgeworfene Frage, ob in der Urgeschichte der Menschheit und insbesondere des Bolles Gottes baffelbe Gefet obwalte, daß fie mit einer mythischen Zeit, einem Sagentreise beginne, insbesondere aber, ob im Reuen Testamente in einer sonft geschichtlichen Zeit dem Gefete des religibsen Lebens gemäß eine Mythenbildung der Geschichte voran = oder ihr jur Seite gehe. Das tonnte wohl der Fall seyn, ohne daß damit das Ansehen des Alten und Neuen Testaments geschmälert würde; es konnte ja die Mythe als von der Idee getragene Erzählung in ihrer Entstehung wie in ihrer Aufzeichnung ganz vom göttlichen Geiste beseelt und durchdrum gen fenn. Ja es ließe fich benten, daß diese Form für die Aufange eine nothwendige, wohl die allein mögliche, ware. Erflarte Creuper in feiner Symbolif und Mythologie (1810 ff. 3te Aufl. Darmft. 1836-41) lettere für ein großes, meift bem Morgenlande angehöriges Banorama religibser Ideen und Anschauungen, so fragt fich, ob auch auf dem Offenbarungsgebiete ein Analogon bazu zu finden fen.

1. Sind Mythen im Alten Testamente anzunehmen? Davon verschieden ist die Frage, ob sich geschichtliche Sagen unter den Erzählungen desselben sinden? Daß Letzteres der Fall seh, kann eine nur irgend unbefangene Erforschung seiner Geschichtsurtunden gewiß nicht in Abrede stellen. Aber ob auch Mythen, also vom Gedanken beseelte, auf Grund von Sagen durch unwillkürliche Dichtung gebildete geschichtartige Erzählungen darin vorkommen, das ist eine andere und eine wichtigere Frage. Bekanntlich ward dieselbe gegen Ende des vorigen und im Anfange dieses Jahrhunderts, in der Zeit der Herrschaft des Rationalismus, besahend beantwortet und der Annahme von Mythen ein sehr weiter Spielraum gegeben. Eichhorn in Göttingen und Gabler, später in Jena, wandten die von herder über die Mythen in den Urgeschichten der

Böller und Religionen aufgestellten Ibeen weiter an (Johann Gottsried Eichhorns Urgeschichte, herausgegeben mit Anmerkungen von Johann Philiph Gabler. Altdorf und Rürnberg 1790. 93. I. u. II., 1., 2., 3. Bb. 8.). Lorenz Bauer in Heidelberg gab sogar eine eigene Mythologie des Alten Testam. (Leipz. 1802, 2 Th.) heraus. Letzeterer sindet in der Bibel philosophische, historische, historische, historische, philosophische und poetische Mythen, indem er so ziemlich Alles zusammenfaßt, was in seiner Zeit darüber verhandelt worden — freilich etwas oberstächliche Untersuchungen noch verstachend. Spätere Forschungen gingen viel tieser in den Begriff des Mythus und seine Anwendung ein, insbesondere die von Schelling (über die Mythen der ältesten Welt in Paulus Memorabilien St. 5.), Treutzer (a. a. D.), F. Baur in Tübingen (Symbolist und Mythologie oder die Naturreligion des Alterthums, Stuttgart 1824, 1825. 2 Th. in 3 Abth. 8.), Ottsried Müller in Göttingen (Prolegomena zu einer wissenschaftlichen Rythologie, Götting. 1825.) n. A. Batke, die bibl. Theol. des A. Test. I. Berlin 1835.

Im Alten Teftament ward für mythifch ausgegeben: die Schöpfungsgeschichte und die des Falls der ersten Menschen, des folgenden Berderbens, der großen Fluth, die Entstehning der verschiedenen Bolter und die Aussonderung des ifraelit. Bolts nebst der Bildung des Bundesverhältniffes deffelben zu Jehovah (Jahveh), die Patriarchengeschichte, ber Aufenthalt der zu einem Bolte herangewachsenen Framilie in Aegubten (obgleich letsterem, wie die Dentmaler zeigen, doch eine Thatfache zum Grunde liege), die Befreiung beffelben aus Megypten, Die Gesetzgebung auf Sinai, ber vierzigjährige Bug durch die Buffe, die Geschichte der Ginnahme des gelobten Landes durch die Juden; dam Bieles in deren späteren Stammfagen, wie auch in der späteren Bolts- und Ronigsgeschickte, zumal in der Form, wie wir sie in den Büchern der Chronik sinden, wo Mes im Intereffe des Briefterthums tendengibs umgebildet fen, ber größte Theil ber Prophetengeschichte, ja Buge in ben Erzählungen bis in die spätesten Zeiten hinab, da in den Apotryphen Mythen anzutreffen, welche das Heldenzeitalter ber Mattabaer und die Trene der Gesetzesbeobachtung in demselben verherrlichen wollen. Ueberall, außer in der Urgeschichte, schließe sich die Sage an, neben der jedoch der Mythus sich in nichen Abern hinziehe, beibe burch die gange Ifraelitische Geschichte in morgenlandischer Beife an wirklich geschichtliche Elemente fich anlehnend.

Diefe Auffaffung, nur oft noch viel unbesonnener und übertriebener vorgetragen, ward eine Zeit lang mit großer Zuversicht und für viele Bestandtheile der heiligen Geschichte mit einigem Scheine behauptet, ber um fo leichter entstehen tonnte, als alle Grenzen verwischt, durch Berallgemeinerung gewiffer Behauptungen Alles an Einem Makftabe gemeffen wurde. — Der Ungeschichtlichkeit dieser Behauptungen und der Untrommigfeit, welche fich um die Storungen, die burch diefelben in das driftliche und fichliche Leben eindringen mußten, nicht kummerte, gegenüber erhob sich eine leidenschaftliche ziemlich unbedingte Befampfung der Annahme von Mythen im Alten Teftament mit der Behauptung eines ftreng geschichtlichen Karatters der Urtunden beffelben bom Anfange bis jum Ende, wobei ber Gesichtspunkt im hintergrunde lag, daß bie Amahme bon Mythen darin mit der ihrer durchgangigen Inspiration im Widerspruche ftehe. Auch ward mit Recht geltend gemacht, daß die für mythisch ausgegebenen Ergablungen des Alten Teftaments viel zu tief und zu innig von himmlischer Beisheit burchbrungen feben, um der unwillfurlich dichtenden Sage anzugehören. Aber wie, wenn die mythenbildende Rraft eben vom gottlichen Beifte getragen und durchdrungen, wenn jene Erzählungen nicht eigentliche Gefchichte, aber göttliche Bahrheit in menschlicher (fymbolifch-typifcher) Form, eine Reihe folder Faffungen find, in benen fich die gottliche Offenbarung dem menschlichen Beifte in kindlicher Form mittheilte? Filr diese Annahme fand C. 3. Ripfd ben gludlichen Ausbrud: es enthielten biefe Ergahlungen mahre, wenn gleich nicht wirkliche Geschichte (Syftem ber driftl. Lehre. 6te Aufl. 1852). Bare es nicht allgu fihn, tonnte man fie bom Beifte Gottes felbft gebilbete Dythen nennen, wie die Bucher Hiob und Jonas von demselben inspirirte Gedichte find; boch

ift es wohl weniger mikverständlich, wenn man fagt: bilbliche Bezeichnungen von in ihrem eigentlichen Hergange dem menschlichen Berstande unfaßbaren Borgängen. Die Benemung Mythus wird man dabei aber beffer vermeiden, da fich durch dieselbe leicht fremdartige Borftellungen einmischen und "wir gewohnt find, dabei an die aus freier dichterischer Produktion erzeugten heidnischen Religionsdarstellungen zu denken" (Ullmann a. a. D., S. 58. f.). Uebrigens tann und foll nicht gelängnet werden, daß im Alten Testament auch in dem Sinne Sagenhaftes und Mothisches vorkomme, das es, um die reine Geschichte herzustellen, durch die Kritit erft ausgeschieden werden muß, und zwar nicht bloß in den apoltyphischen, sondern auch in den kanonischen Buchern, wie sich aus der Bergleichung der Propheten mit den historischen Büchern und in diesen wieder der alteren Geschichtsbucher auf der einen, der Chronit auf der andern Seite unwidersprechlich ergibt. Und ist das einmal anersamt, so wird es ans innern Grunden and in manchen Fällen Anwendung leiden, wo und eine folde Bergleichung nicht bor: liegt. Aber das Interesse dieser Anwendung, welche man in früherer Zeit unbesorgt und unbefangen gelten ließ, ift in der neneren Zeit ein gang anderes geworben, feit die Freibenker und Deisten, besonders aber die rationalistischen Theologen und Ansleger, den Mythus und die Sage herbeizogen, um das Bunder zu entfernen, "da es in der hiftorischen Darstellung nie bortommen darf" (George). Da follte benn die Sage blog die allgemeinen Grundzlige deffen, was fich begeben hatte, erhalten und die Drythe, welche von der Idee aus oft wunderbar umbildet, das ergänzt haben, was an Zwischengliebern fehlte. So 3. B. hatte die Sage die Erinnerung an Mofes, an den Aufenthalt der Fraeliten in Aegypten, die Himansführung des Bolles durch Moses, die Gefetgebung n. f. w. erhalten. Aber die Frage: wie gefchahen diefe? rief die Denthe hervor, welche als Mittel jene Bunder erfand, die den Pharao nöthigten das Boll gieben au laffen und seinen Bug durch die Bulte begleiteten. Die Frage: woher follten die Ifraeliten dort ihren Sunger und Durft stillen? erzeugte die Mythen vom dem Manna, den Bachteln, dem Baffer ans dem Felsen. Ebenso find die Bunder der Brobheten Glias und Elifa, wenn fie Tobte erweden, Rahrungsmittel bermehren, Gifen auf bem Baffer schwimmen laffen, nur Erzeugniffe ber Sage von den Machterweisungen und bem Schute bes fie leitenden Gottes. Die Runde bon ber Erfcheinung, in ber Sage, und die Idee berbinden fich ju einem Ganzen im Mythus. Rach diefem Dage werben die Ergählungen im Alten Testament gemeffen, so daß die Bunder gang baraus entfernt werden. Damit war ber gesammte Rath Gottes im Alten Testament auf Menfchenwert herabgefest und mit rein menfchlicher Geschichte auf Gine Linie gestellt.

2. Mit noch viel mehr Gewicht tritt aber in Bezug auf bas Rene Testament Die Frage vor uns hin, ob Mythen darin anzunehmen segen. Rach mannichsachen Borbereitungen jur Annahme von Mythen im Renen Testament in der neueren Bhilosophie und Theologie, besonders auch bei Schleiermacher, ging ja von diesem Buntte eine große Bewegung in der Kirche wie in der Theologie von der Frage aus, ob durch mothifche Auffaffung ber Bunder beffelben bas gange Chriftenthum in bie natürliche Entwicklung des Menfchengeschlechts unter bem Gefet der Gelbstentfaltung der 3dee eingereiht werden tonne. Defhalb mußten alle Erzählungen deffelben darauf angeseben werben, ob fie Mythen oder doch mythische Bestandtheile enthielten; bas ward bon Leonhard Ufteri gefordert (theol. Stud. u. Rrit. 1832, 4., S. 781 ff.), bon Dabid Strang in seinem "Leben Jesu" fritisch bearbeitet (Tübingen 1835, 2 Bbe., 4te Aufl., 1841.) mit viel Scharffinn durchgeführt. An dieß Unternehmen schloffen fich wichtige Berhandlungen an, welche hier jedoch nicht weiter im Einzelnen verfolgt werden tonnen. Rur einige Grundzuge find hier zu geben. Der hochft unnathrlichen fogenannten matilrlichen Erflärung ber Evangelien (besonders burch S. E. G. Baulus) gegenüber mufte freilich eine Deutung, welche die Erzählungen filr fich in ihrem natürlichen Sinne nahm. benen willtommen segn, die zur Annahme übernathrlicher Thatsachen sich nicht verfteben wollten. Aber von den Meisten (Gabler, Greiling u. f. w.) waren mythische Bestand.

theile im Leben Jesu und ber Geschichte der Apostel mur vereinzelt zugelaffen - in der Jugendgeschichte, Bundern, Die an Christo geschehen, der himmelfahrt, der Pfingftausgießung des heiligen Beiftes u. bgl. m.; Strauß wollte ben rein gefaßten Begriff bes Mythus nun durch die gange Erzählung bin durchgreifend in Anwendung bringen; fo daß alle Röthigung wirklich geschehene Wunder anzunehmen verschwände, ohne daß man doch zu tunftlicher Wegertlärung der wunderbaren Auffassung der Begebeuheiten in ihrer Erzählung seine Zuflucht zu nehmen braucht. Daß die Bildung von Mythen auch in historischer Zeit nicht undenkbar sey, wird so erwiesen: "Um ein großes Individuum, mmal wenn an daffelbe eine in das Leben der Menschen tief eingreifende Umwälzung gehnupft ift, bildet fich fruhzeitig, felbft in der trodenften hiftorifchen Beit, ein unhiftorifder Preis fagenhafter Berberrlichung". Daß biefes in Beziehung auf Chrifti Berfon ber fall ift, beweift unwidersprechlich die lange Reihe der apotryphischen Evangelien. Die Imge ift aber eben, ob auch unsere kanonischen Svangelien mit Recht als Sammlingen folder verherrlichenden Mythen zu betrachten fegen. Darüber fagt Strauk: "Ran dente fich eine junge Gemeine, welche ihren Stifter um fo begeisterter berehrt, je unerwarteter und tragischer er aus seiner Laufbahn herausgeriffen worden ist; eine Semeine geschwängert mit einer Maffe neuer Ideen, die eine Welt umschaffen sollten; eine Gemeine von Orientalen, von größtentheils ungelehrten Mannern, welche alfo jene Ibeen nicht in der abstrakten Form des Berstandes und Begriffs, sondern einzig in der tontreten Beise ber Phantafie, als Bilber und Geschichten, sich anzueignen und auszudruden im Stande waren. So wird man erkennen: es mußte unter diesen Umftunden entstehen, was entstanden ift, eine Reihe heiliger Erzählungen, durch welche man die ganze Masse neuer, durch Jesum angeregter, sowie alter auf ihn übertragener Ibeen als einzelne Momente seines Lebens sich zur Auschauung brachte. Das einfache historifde Gerufte des Lebens Jefu, daß ner zu Razareth aufgewachsen sey, von Johannes sich habe taufen lassen, Bünger gesammelt habe, im jüdischen Lande lehrend umbergezogen fen, überall dem Pharifaismus fich entgegengestellt und zum Deffiasreiche eingeladen babe, daß er aber am Ende dem hag und Reid der pharifaifchen Partei erlegen und on Rrenze gestorben fen: — dieses Gerufte wurde mit den mannichfaltigsten und finnbollften Gewinden frommer Reflexionen und Phantasteen umgeben, indem alle Ideen, welche die erfte Christenheit über ihren entriffenen Meister hatte, in Thatfachen vermandelt, feinem Lebenslaufe angewoben wurden. Den reichsten Stoff zu diefer mythischen Bergierung lieferte das Alte Testament, in welchem die erste vornehmlich aus dem Jubenthum gefammelte Christengemeine lebte und webte." Jefus als ber größte Brophet unfte Alles überbieten, was das Boll Gottes, sein Gesetzgeber und Prophet erzählt, gethan und erlebt hatte. So ward ihm Soheres angedichtet, als er felbst gelebt (burch fein Leben bethätigt), und seine erften Junger find viel eber als er felbft die Stifter der driftlichen Religion, welche erft der Apostel Banlus zu ihrem vollen universalififden Rarafter brachte und fo jur Beltreligion erhob. Dieg ber Ausgang ber mythifden Auffaffung. Bem fo die hochfte Erfcheinung im Gebiet des religibsen Lebens fich in eine große Taufchung auflöste, bann ware es mit ber Religion aus (Julius Maller in den Studien und Pritifen 1836, brittes Heft, S. 770. ff.). Ein Grundfehler von Strauß und feiner ganzen Richtung ift die Berkennung der Bedeutung der Berfonlichkeit, und eben baber ber Geschichte, im geiftigen Leben.

Damit ist die mythische Auffassung der gesammten neutestamentlichen Geschichte freilich wohl zurückgewiesen, aber nicht die Frage erledigt, ob mythische Bestandtheile im Reuen Testament anzunehmen seben. Freilich meint Strauß, die Benemung, Mythen, werde bei Berständigen ebensowenig Anstoß erregen, als jemals ein bloßes Wort einen solchen hervordringen sollte. Aber der Gebrauch eines unrichtigen Wortes bringt auch eine schiefe Stellung des Gedankens mit sich. Elemente der durch den Gedanken umgebildeten Sage ditrsen wir gewiß, wie schon die Differenzen der Berichte unter einsunder zeigen, in den edangelischen und sonstigen neutestamentlichen Erzählungen annehmen,

auch Züge wahrer, wenngleich nicht wirklicher Geschichte, wie in den Erzählungen ans der Kindheit, der Bersuchungsgeschichte u. s. w. Der ethische Ernft des Christenthums aber macht, daß diese Erzählungen mehr einen sumbolisch-allegorischen, als einen mythi= schen Karakter an sich tragen. B. Lange hat in seinem Leben Jesu (Heidelberg 1844 ff.) bedeutende apologetische Gedanken nach dieser Seite hin ausgesprochen, und Safe bemerkt mit Recht, daß die Grundzuge des Karafters und der Wirtsamkeit Jesu, welche fübischen Erwartungen wie apostolischen Borurtheilen widersprechen, Zeugniß geben, daß fein Bilb junachft von ihm felbft, nicht bon ber Gemeine ausgegangen ift. Dann bleibt tein Raum mehr für ben eigentlichen Mythus. Aber baraus folgt nicht, baß nicht auch im Neuen Testamente dem Mythus analoge Clemente anzunehmen fegen. Dem an sich ift " bas Mythische nicht schon bertverflich und falsch ober gar lugenhaft, fondern ein bortreffliches, fur eine gewiffe Bilbungsftufe nothwendiges Behitel aur Darstellung der religiösen Ideen und daher in das geistige Leben des Alterthums, auch in das achte und beste, tief verflochten" (Ullmann a. a. D., S. 58.). Aber der Ansbruck Mythus "führt, wenn er auf die driftliche Urgeschichte angewandt wird, fast unausbleiblich eine Bermischung verschiedenartiger Gebiete mit sich. " Ift aber durch Anexkemmung fagenhafter, wie symbolisch allegorischer Elemente im Neuen Testamente nicht ber Willfur Thor und Thur geöffnet? hier bilden die Briefe des Apostels Paulus, welche den Grundstoff der Evangelien voraussetzen und bestätigen, eine außere, und der Beift Gottes, der unter und in der wahren Lesung des Evangeliums produktiv wirkfam ift, eine innere Schrante, die ihr Correttiv bei etwaigen Abirrungen in fich felbst hat Es ift, wie Leffing fagt, ber ewige Inhalt, welcher diese Bucher lebendig erhalt und fitt fie gengt von Gefchlecht zu Gefchlecht. Derfelbe Geift, ber in ber driftlichen Rirche als einer "mit nichts zu vergleichenden geiftigen Dacht auf Erden", welche die Stiftung burch einen Getreuzigten und Auferstandenen und die Grundthatsachen der ebangelischen Beschichte jur Boraussetzung und unerschütterlichen Grundlage hat - burch Zeugung. nicht blok burch Zeugniß zeugt.

Bgl. D. Thenius: Das Evangelium ohne die Evangelien. Leipzig 1843. H. Ewald's Geschichte Christus und seiner Zeit (1854. 2te Aufl. Göttingen 1857) mit den Artiseln über die einzelnen Evangelien und das Leben Jesu in dieser Reals-Enchklopädie. L. Pelt.

Maroniten (Johannes Maron). Den Ramen Maroniten führt eine driftliche Kirchengemeinschaft ober Sette, wenn man will, die das Libanongebirge und feine Abhange und Thaler bewohnt von Tripolis im Norden bis nach Tyrus und gegen ben See Benegareth hin im Guben. In fleinerer Zahl gibt es beren gwar auch in Haleb, in Damast, auf Cypern und einzelne Familien in anderen Städten und größeren Dorfern Spriens; aber ihren Hauptfit und ihre eigentliche Beimath, wo fie ben Ader banen, haben fie im Libanon, befonders in dem Diftritt Resraman, nordbftlich von Beirut, der fast nur von Maroniten bevöllert ift, während fie anderwärts mit Jakobiten. Griechen. Drufen u. f. w. untermifcht wohnen. Rach den neueren ftatiftischen Angaben ber tatholischen Miffionen wurde die Gefammtzahl berfelben über 500,000 betragen (Notizia statistica delle Missioni Cattoliche, Roma 1848, p. 170), welche Zahl wohl zu hoch gegriffen ift: boch follen auch nach anderen Rachrichten ullein im Libanon 120,000 bis 180,000 wohnen. Sie reden jetzt seit langer Zeit die arabische Sprache, find aber ursprünglich Sprer, was schon baraus hervorgeht, daß fie noch immer beim Gottesbienft die Liturgie in fprifcher Sprache haben, wenn auch mur febr Benige von ihnen sie verstehen. Sie betrachten sich gern als eine besondere Nation und behaupteten faft zu allen Zeiten eine gewiffe politische Unabhängigkeit, indem fie unter Scheith's aus ihren bornehmften Familien, die ihren Abel bilben, fich felbst regieren und ber ottomanischen Pforte nur einen Tribut gahlen. Sie bilden eine besondere firchliche Gemeinschaft (ecclesia Maronitarum), an deren Spite ein felbftgemahlter Batriarch fteht, der ben Titel eines " Patriarchen von Antiochien" führt, aber gewöhnlich in dem Rlofter

177

**Lanobin im Libanon refidirt; doch haben fle flich feit lange dem Pabst unterworfen, von** welchem auch der Patriarch seine Bestätigung erhält. Obwohl nun diese Berbindung mit der römischen Kirche mehr auf äußeren Grundlagen und von Zeit zu Zeit erneuten Abmachungen beruht und nie zu einer inneren Durchdringung und wirklichen und völligen Einigung in Lehre und Cultus gediehen ift, fo haben doch die neueren maronitischen Schriftsteller, welche in Rom felbst ober von Rom her ihre Bildung erhielten, fich auf's Amberfte bemüht, durch leichtgläubige Annahmen und unbegründete Boraussetzungen, ja selbst durch dreiste Behauptungen und Erdichtungen festzustellen, daß unter ihrem Bolte bon den Zeiten der Apostel her die rechtgläubige Lehre, unberührt von den Repereien md Streitigkeiten der Rirche umher, sich erhalten und fortgepflanzt habe, und daß diefe ihre Orthodoxie, abgesehen nur von dem Ritual beim Gottesvienst, in allem Wesentlichen mit der der romischen Kirche übereinstimme. In diesem Sinne schrieben hauptschellensts (Chronicon orientale, Paris 1651, u. a. Schriften), Furfus Rayron (diss. de origine, nomine, ac religione Maronitarum, Rom 1679. 8. und Euoplia fidei cathol. Romanae historico-dogmatica, ex vetustis Syrorum s. Chaldecorum monumentis eruta, Rom 1694. 8.), etwas besonnener J. Sim. Assemani (Biblioth. orient.), nenerlich noch Nicolas Murab (Notice historique sur l'origine de la nation Maronite, Baris 1844. 8.) u. A. Diefen Maroniten schlossen fich einige wenige romisch-latholische Schriftsteller gläubig an, wie De la Roque (voyage de Syrie et du mont Liban. T. II. Amflerb. 1723. 8. S. 10-120), Bagi (Crit. in Baron. snn.), während auf der andern Seite jene Uebereinstimmung bestritten und auf Grund der Zeugniffe von Gutychius und Wilhelm von Thrus behauptet wurde, die Maroniten sezen erft feit dem Jahre 1182 allmählich der römischen Kirche beigetreten, vorher aber, mb theilweise auch noch später, Monotheleten gewesen. Diese Ansicht wird schon den Jacob de Bitry und Baronius, befonders aber von Renaudot (hist. patriarch. Alex. Jacobit., Paris 1713. 4. S. 149 — 151, 548. u. a.) und Richard Simon in seinen Bemerkungen zu Dandini (s. unten), sowie von sämmtlichen neueren Kirchenbiftorifern vertreten, z. B. Heineccius (Abbild. der griech. Kirche, Leipzig 1711. 4. E. 98. ff.), Balch (Entwurf einer vollst. Historie der Rep. Th. IX. S. 474—488.), Schröckh (Kirchengesch. Bd. IX. S. 474—78.; Bd. XX. S. 452—55.; Bd. XXIX. S. 370 — 72.), Giefeler (Kirchengesch. I. S. 128.), Reander (Kirchengesch. Bb. III. 1834. S. 276.) u. A. Auch Le Quien, ber in seinem Werte Oriens christianus (Karis 1740. T. III. p. 1—100), wo er ausführlich von den Maroniten handelt, die Grunde für und wider zusammenstellt, hatte sich fruher schon (in feiner Ausg. des 30bames Damasc., 1712. T. I, p. 395) für die letztere Ansicht erklärt, und diese hat कि auch uns nach wiederholter Prüfung der geschichtlichen Zeugnisse als die richtige miefen.

Am Orontes, zwischen Hama und Emesa, sag ein altes Kloster des heiligen Maron, welches schon Kaiser Justinian restauriren ließ (Procop. de aedisto. 5, 9). Es galt in der Mitte des 6. Jahrhunderts für eins der angesehensten Albster in Sprien, wie aus einigen aus jener Zeit erhaltenen Schriftstüden herdorgeht (s. die prima actio der 5. ökumen. Shnode, und Epp. decretal. T. I, auch Baron. adnot. Martyrolog. d. 21. Octdr.). Danach hatten sich die Mönche dieses Klosters den Beschlüssen derschalt der hatte des Stofters den Beschlüssen derschlichen Spnode unterworfen und wurden des Klosters den Gegnern derselben hart derfolgt. Jenen Maron, nach welchem das Kloster benannt war und den die Marroniten noch jetzt als ihren derzüglichsten Heiligen verehren, hält man für den Einsteller Maron, dessen Theodoretus beschrieben (rolig. hist. c. 16. Opp. ed. Schulz. III, p. 1222), auch wohl sür den Mönch und Preschter Maron, den welchem Chrhsostomus in sehr ehrenden Ausbrücken redet in einem Briese (op. 36.), den er aus seinem Exil an ihn schrieb. Sonach würde derselbe um das Jahr 400 gelebt haben, was zwar nicht gewiß, aber an sich nicht unwahrscheinlich ist. Bon ihm und dem nach ihm benannten Kloster leiten die Maroniten ihren Namen gewöhnlich ab; Andere sühren ihn

auf ein kleines Dorf Maronea zurud, bas 30 romische Meilen öftlich von Antiochia lag; Einige meinen auch, die Benennung datire erst von Johannes Maron, von welchem fogleich die Rede sehn wird, ben aber Neander a. a. D. nicht mit jenem Abt Maron au Giner Berfon hatte machen follen. Go viel ift gewiß, daß der Rame Maroniten uns erst in Schriften des 8. Jahrhunderts begegnet, und zwar als Retername bei 30hannes Damascenus (in der Schrift περί δοθού φρονήματος c. 8, Opp. ed. Le Quien T. I. p. 395, vgl. auch de hymno trisagio c. 5, ebend. S. 485, wo die Lesart μαρωνίσομεν προσθέμενοι τῶ τρισαγίω τὴν σταύρωσιν, die alte latein. Uebersegung: maronizabimus apponentes Trisagio crucifixionem, bon le Quien ber andern nagoivlooper etc. mit Recht vorgezogen wird). Zwar finden wir eine Erwähnung der Maroniten schon bei Timotheus, der zu Anfang des 6. Jahrhunderts schrieb (Combasis. hist. haeres. Monothel., in PP. Bibl. nov. auctar. T. II, Baris 1648 f., S. 460.), aber nur in einer offenbar später zugesetten Stelle, die schon der 6. ökumen. Synode (im I. 680) erwähnt, die indeß alt genug ist, um ein sicheres und unverdächtiges Beugniß abzugeben. Sie bezeichnet die Marouiten entschieden als Monotheleten (oi την δ΄ καὶ την έ καὶ την ς΄ αποβαλόμενοι σύνοδον, καὶ την σταύρωσιν έν τῷ τρισαγίω προστιθέμενοι, καὶ μίαν θέλησιν καὶ μίαν ενέργειαν επὶ χριστοῦ π**ρεσ**βεύοντες), und dieselbe Bezeichnung ift namentlich den arabisch-schreibenden chriftlichen Schriftstellern in Aegypten geläufig, wie Ibn-Batrit (Cutychius, Anf. bes 10. Jahrh.) in seinen Annalen (T. II, S. 191, 271. ed. Poc.), Ibn-el-Affâl (Benassalus, 13. Ih.), El-Matin, Abulbaratat, denen auch der Muhammedaner Matrifi im 15. Jahrh. folgt. (Bgl. Renaudot, hist. patriarch. Alex., Paris 1713. 4. p. 149. sqq.). Diefe gebrauchen den Ramen Maroniten für Monotheleten überhaupt und halten den Johannes Maron für einen hauptstifter diefer Sette. Ibn el = Mfal unterscheidet fie ausdrucklich von den Melchiten und Franken (Lateinern) und berichtet, daß sie kurglich zur Religion ber Franken übergegangen seben. Er meint damit den im Jahre 1182 erfolgten, auch von bem gleichzeitigen Wilhelm von Tyrus gemelbeten Uebertritt ber Maroniten jur romischen Kirche. Letterer berichtet nämlich in seiner Geschichte ber Kreuzzüge (B. XXII. Cap. 8.), daß in jenem Jahre ein in Phonicien am Libanon, in der Nachbarschaft der Stadt Byblus wohnendes fprifches Bolt (natio quaedam Syrorum) in seinen Buftanden eine große Beränderung erfahren habe (plurimam circa sui statum passa est mutationem). Denn nachdem diefe Leute fast 500 Jahre lang ber Irrlehre (error) eines gewiffen Barefiarchen Maron gefolgt waren, fo daß fie nach ihm Maronitae genannt wurden und von der Rirche ber Gläubigen getrennt ihren besonderen Cultus hatten (ab ecclesia fidelium sequestrati seorsum sacramenta conficerent sua), sepen sie jest, durch eine gottliche Eingebung getrieben, zu dem lateinischen Patriarchen Aimetich getommen, hätten ihren Irrthum abgeschworen, den orthodoren Glauben wieder angenommen und so mit ihrem Patriarchen und einigen (nonnullis) Bischöfen sich ber römisch-tatholischen Kirche angeschloffen. Es sepen ihrer wohl mehr als 40,000 tapfere und in den Waffen gelibte Leute, die in dem Rampfe mit den Saracenen gute Dienste leisteten. Die Irrlehre des Maron und seiner Anhänger bestehe, wie man aus der gegen ste berufenen 6. Synode ersehe, in der Behauptung, "quod in Domino nostro Iesu Christo una tantum sit et fuerit ab initio et voluntas et operatio": wonu fic bann noch andere verderbliche Lehren gefügt hatten. - Alle diese Zeugniffe fuchen die neueren Maroniten zu schwächen oder zu berdächtigen; Wilhelm b. Tyrus feb zwar ein glaubwürdiger Schriftsteller, aber in diesem Buntte fen er bon Gutychius abhangig, und beffen Nachricht fen falfch. Allein mag auch Gutychius in feinen Annalen manches Irrige berichten, so hatte er doch in diesem Falle als Orthodoxer gar teine Urfache, die Maroniten zu Retern zu machen, wenn fie wirklich orthobor waren, und jedenfalls brudt er, wie die übrigen genannten Alexandriner, die herrichende Meinung der Zeit aus, an beren Richtigkeit im Allgemeinen zu zweifeln gar tein Grund ift. Wenn übrigens aus Wilhelms Worten deutlich hervorgeht, daß damals die Maroniten in Maffe übergetreten sind, so scheint er boch auch anzudeuten, daß ein kleinerer Theil derselben diesen Schritt nicht gethan, denn er spricht vom Patriarchen und einigen Bischösen ("opiscopis nonullis"), die sich mit der Masse Bolls bekehrten. Und so ist es um so weniger zu verwundern, wenn der Jakobit Barhebräus im 13. Jahrhundert (bei Assen. dibl. or. II, 292.) die Maroniten immer noch, wenn auch im Hinblid auf ihre früheren Berhältnisse, als Monotheleten bezeichnet: was Assenai mit Unrecht "mera calumnia" neunt. Daß sie auch später noch nicht für rechtgläubig galten, zeigen die dis ins 12. Jahrhundert herab immer wieder erneuten Bersuche, ihre Lehre der römischlatholischen Lehre consorm zu machen, woden unten.

Die Maroniten berufen fich mm ihrerfeits, um die Rechtgläubigkeit ihrer Borfahren und namentlich ihres angeblichen ersten Patriarchen Johannes Maron zu erweisen, zuborderst barauf, daß in ben Aften der 6. Synode (im 3. 680), welche die Ronotheleten verdammte, die Maroniten gar nicht genannt werden. Aber warum sollen fie nicht unter jenem Reternamen mit einbegriffen sebn, zumal wir auch sonft die Benennung Maroniten erft nach dieser Zeit gebrancht finden? Ihre positiven Zeugnisse entwehmen fie aber nur aus einigen jungeren, jedenfalls erft nach dem Jahre 1182 von tatholifch gewordenen Maroniten verfaßten Schriften von fehr zweifelhaftem Werth, die iberdieß einige grobe Berftoge gegen die Geschichte und von ihrem Johannes Maron vieles offenbar Legendenhafte enthalten. Des Letteren Leben erzählen fie nach einer sogenaunten arabischen Chronik, welche noch Rachrichten aus dem 13. Jahrhundert entbalt (Nayron diss. p. 105.) und wohl nicht vor dem 14. oder gar erft im 15. Jahrhmdert abgefaßt ift. Den betreffenden Abschnitt gab querft in lateinischer Uebersetung Quaresmins in seiner Elucidatio terrae sanctae T. I, c. 37, p. 96. Das arabische Original benutten dann Rayron u. A., und Affemani (bibl. or. I, 496 ff.) gab daffelbe enszugsweise heraus, aber in besserem (b. h. vermuthlich in corrigirtem) Text aus den "Vindiciae Maronitarum", einem handichriftlichen Berte bes Stephanus Ebenenfis, ber im Jahre 1707 als maronitischer Patriarch starb (s. La Roque voy. de Syrie II, 99, Maundrell journal from Aleppo to Jerusalem ed. 6. Orford 1740, S. 142, Schnurrer in Staudlins Archiv f. Rirchengesch. I, S. 60). Das Wesentliche baraus ift Folgendes:

Johannes Daron mar in Sirum bei Antiochia geboren (nicht bon frantischer Abkunft, wie Quaresmius und selbst Affemani I, 497 sagen nach einer Berwechselung mit einem andern Johannes, f. denf. II, 306. III, 189), erhielt Unterricht in Antiochien and in bem Kloster St. Maron, ftudirte in Constantinopel griechische Sprache und Bissenschaft, wurde dann Monch und Priester in jenem Kloster und schrieb gegen die Reter. Rachher wurde er bon dem pabstlichen Legaten in Antiochia borgestellt und jum Bischof von Botrus gemacht im Jahre 676 (so ift zu lesen ftatt 686), dem achten Jahre bes Conftantinus Bogonatus. Und nun befehrte er den ganzen Libanon, Monophysiten und Monotheleten, Gingeborne und Fremde, jum romifchen Glauben, feste Briefter und Bischofe ein, und begrundete auch die politische und militärische Berfassung der Maroniten, "und es ward eine große heerbe, fo daß der Libanon fie nicht fagte, und fie breiteten fich bis nach Jerufalem und nach Armenien aus". Im zweiten Jahre Juftinians IL ftarb bann ber bon ber 6. Synobe jum Patriarchen von Antiochia eingesetzte Theophanes, und Johannes, der durch gottliche Fügung gerade in Antiochia anwesend war, wurde einstimmig zu deffen Nachfolger gewählt. (Bei Quaresm. und in dem bon Nayron diss. p. 33. benutten Terte fteht, Iohannes fen nach Mom gereift und bom Babft Honorius jum Patriarchen gemacht worden, welchen groben Anachronismus -Sonorins lebte um 80 Jahre früher und war Monothelet, der zeitige Pabst war vielmehr Sergius I. - die Darftellung bei Steph. Eden. vermeidet. Aber auch diese wird bon Affem. I, 503. für unrichtig gehalten, weil fonft unbegreiflich ware, daß Johannes sonft nirgends als Batriarch angeführt wird. Er meint, berfelbe fen nicht in Antiochia, sondern von seinen Bischöfen im Libanon gewählt, und darum von den Griechen und anderen Setten nicht anerkannt worden. Aber warum follte er nicht wenigstens bon ben Lateinern anerkannt und angeführt werden, da er zu ihrer Sette gehört haben soll? Die Reise nach Rom hält auch Assem. a. a. D. für eine Fabel). Er hatte dann noch Kämpfe mit den Griechen, welche sein Schwestersohn Abraham, den er zum Heersührer ernannt hatte, glücklich bestand. Da die Griechen das alte Waronkloster zerstört hatten, so baute er ein neues in Kasar-Hai bei Botrus, in welchem er im Jahre 707 starb. Sein Gedächtnis seiern die Seinigen am 5. Februar.

Dieß das legendenartige Lebensbild, welches die Maroniten von ihrem Johannes entworfen haben. Sie geben ihm noch badurch eine eigenthumliche Farbung, daß fie bas bamals im Libanon haufende Bolf ber Marbaiten mit den Maroniten identifi= ciren und fo letteren die tapferen Thaten zuschreiben, die von den Mardaiten erzählt werden. Gie leiten diefen Namen vom hebr. 770 ab und fiberfeten ihn: Die Bider-Dieg foll nun nach Abraham Ecchell. Chrenname ber Maroniten gewesen sehn im Sinne von "indomiti". Nahron bagegen (diss. p. 49-66), La Roque (voyage p. 53-62), Affemani (bibl. or. I, 501. 508), und nach ihnen Bolney (Reise II, 9 ff.), Balch (Entwurf e. vollst. Hift. d. Rep. IX, 475), Baumgarten (Gefch. der Religionsparteien S. 617), Mosheim (institut. p. 247), Schrödh (XX, 452), Spittler (Werte II, 198) u. A. verstehen barunter die Maroniten als Rebellen, die fich den taiferlichen Befehlen in Religionsfachen widerfest hätten. Allein diese Ibentificirung ift falsch und unhistorisch, schon Joh. Morinus widersprach ihr (commentar. de sacris eccl. ordinationibus p. 310), und Anquetil Duperron (recherches sur les migrations des Mardes, ancien peuple de Perse: in Mém, de l'acad. des inscr. T. 50. p.1-47) hat nachgewiesen, daß diese Mardaiten eine 12,000 Mann ftarte Truppe bom Bolk der Mardi waren, welche Conftantin Pogonatus im Libanon stationirte zur Betämpfung der Muhammedaner. Durch ihre wilde Tapferleit wurde Moawijja zur Anbietung des Friedens und einem ftarten Tribut gezwungen, und Abdulmelit erneuerte dieß Anerbieten, worauf Juftinian II. die Marbaiten vom Libanon entfernte und nach Armenien versette. So berichtet Theophanes im 8. Jahrhundert und nach ihm Zonaras und Cebrenus. Diefelben Schriftsteller fagen, daß fich ben Mardaiten Biele bom Bolte ber Eingebornen angeschloffen hatten, und fo mogen die Maroniten allerdings jum Theil gemeinschaftliche Sache mit ihnen gemacht haben, wie fie fich auch später oft und bis in die neueste Zeit herab als tapfere Krieger bewährten.

Renaudot ging zu weit, wenn er die Existenz des Johannes Maron läugnete (liturg. T. I, diss. p. 7. 15. 16). Er scheint in der That ein Mann von Ginfluß gewesen zu sehn, und wenn er auch nicht ben Titel eines Patriarchen hatte, so mag er boch weltliche und geiftliche Macht über feine Bollegenoffen geubt haben. Bie feine Berehrer hauptfächlich erft in der Schule Roms gelernt haben, ihn zu Ehren und Burden zu erheben, so haben sie dort auch nöthig gefunden ihn zum Schriftsteller zu machen, was ihnen aber schlecht gelungen ift. Abgesehen von dem gröblichen Irrthum des Abraham Ecchellensis und des Stephanus Ebenensis, die ihm fogar die Schriften eines Restorianers zuweisen (s. Assom. bibl. or. III, 189), so existirt jede der sieben Schriften, welche Assemani aufzählt (bibl. or. I, 512—520) zur Zeit nur in Einer Handschrift, und zwar in Rom. Die beiden letzten (Nr. 6 und 7): De sacordotio und Expositio liturgiae 8. Jacobi apostoli, obwohl fie Abraham Ecchellenfis eigenhändig unter Johannes' Namen abgeschrieben hat, find boch entschieden, die erstere von Johannes Darensis (9. Jahrh.), die andere von Dionys Barfaltbi (12. Jahrh.), also beide viel fpater und von Monophysiten abgefaßt, wie Affemani selbst zugesteht. Die Epistola de trisagio (Nr. 5) erklärt Affemani ohne weiteres für untergeschoben. Nr. 1, eine Anaphora (Cod. Ecchell. 5 im Batitan), gefchrieben in Cypern im Jahre 1585, wird wenigstens bon einem Kenner wie Renaudot (a. a. D.) filt unächt gehalten. Die kleinen Stude Nr. 3 u. 4 Adversus Monophysitas und Adversus Nestorianos, jedes zehn • Seiten umfassend (Cod. Eccholl. 14 im Bat.) geben sich als Auszüge eines größeren Wertes und haben vermuthlich nichts Karafteristisches, worauf fich ber Anspruch ber

Mechtheit gründen ließe. So bliebe nur noch das in derselben Handschrift stehende Glaubensbekenntniß übrig, 100 Seiten sprisch mit arab. Uebersehung. Es scheint meistens ziemlich gut römisch zu klingen; doch notirt Assemani einige ketzerische Stellen, die er indeß auf Interpolation zurücksühren will, wie er anch das auffallende Fehlen jeder Beziehung auf die 6. Spnode darans zu erklären sucht, daß die Schrift noch vor derselben abgesaßt sehn und die Bezeichung des Iohannes als Patriarchen vom Abschreiber herrühren möge. Iedenfalls ist anch bei dieser Schrift die Abkunft von Iohannes Maron sehr zweiselhaft, und damit seine Schriftellerei überhandt in Frage gestellt.

Bie es in der Zeit vor Iohannes Maron unter den Bewohnern jener Gegenden mit dem religiösen Bekenntniß gestanden, wie früh oder wie spät das Christenthum überhaupt in ihre Berge gedrungen sehn mag, ob und in wie weit sie bei den vor dem 7. Jahrhundert geführten firchlichen Streitigfeiten betheiligt gewesen, darüber gibt es kine naberen Rachrichten. Wenn sie aber im 7. Jahrhundert Monotheleten woren, dam ift es and, fofern der Monotheletismus von den Monophysiten in Aussicht auf eine Sinigung mit den Raiferlichen fehr betrieben wurde, nicht unwahrscheinlich, daß fie früher dem Monophysitismus zugethan waren, der durch Jakob Baradai (f. d. A.) mit jo viel Saft und Erfolg unter ben Spreen verbreitet worden war, und dem ohnedieß der den ihnen beliebte theopaschitische Zusat im Trisagium "qui crucifixus est pro nobis" eigentlich angehört. Und wenn die Monche des Maronflosters, wie gemeldet wird, wegen ihrer Buftimmung jum chalcedonischen Concil ju Martyrern wurden, fo muffen wir auch darans wohl schließen, daß nicht viele ihrer Bolksgenoffen auf ihrer Seite fanben. Die Maroniten laugnen auch nicht, daß in ihren Buchern manches Reserische gestanden habe; aber sie sind breift genug zu behaupten, daß diese Stellen von Monophpfiten und Monotheleten in verführerischer und gehässiger Absicht eingeschwärzt feben. Sie haben derlei Bucher and viele in ihrem romischen Gifer verbramt und ruhmen fich in neuerer Zeit noch einige unverdorbene Bucher zu haben, worin die Lehre bon zwei Raturen und zwei Billen in Chrifto deutlich borgetragen werbe; borjüglich die in Rom gedruckten (!) seigen durchaus corrett. Jenem Zusate zum Trisagion fichen fie, wie auch Jakobiten thaten und Sphrämius Antiochenus bei Photius (bibl. cod. 228), eine orthodoxe Wendung zu geben, sofern fie fagen, es fen nur hinzuzufügen, wenn das ganze Trisagion auf Christus allein bezogen werde und nicht auf den dreis einigen Gott: worin Jedermann leicht ein blofies Austunftsmittel erkennt. Die römischen Maroniten (Abrah. Echell. im Eutych. vind. II. ind. auctor. no. 19, und Nayron diss. S. 89 ff.) produciren auch ein handschriftliches Wert "Constitutiones eccles. Maronitarum, welches angeblich um die Mitte des 11. Jahrhunderts von einem maronitischen Erzbischof David aus dem Sprifchen ins Arabische übersetzt murde, und worin be Rebe ift von zwei Billen in Chrifto, die zuweilen zu Ginem zusammengeben, wenn beide einstimmig auf daffelbe Objekt gerichtet find: was wieder wie ein Bermittelungsversuch aussieht.

Ferner aber erzählen ihre Chroniten (f. oben), daß zu Anfang des 12. Jahrhunderts ein gewisser Thomas aus Harran, Erzbischof von Kafartab bei Haleb, unter den Maroniten die Lehre der Monotheleten mit Glüd ausgebreitet und deßhalb Streit mit dem griechischen Patriarchen von Antiochien gehabt habe. Die arabische Vertheidigungsschrift des Thomas, worin er sich für einen Maroniten ausgibt (sic!), ist in dem Cod. Ecchell. 14. enthalten (Assem. bibl. or. I, 576). Es soll dieß eben nur ein Schisma gewesen sehn, welches durch den Uebergang der Maroniten zur römischen Kirche im 3. 1182 sein Ende gesunden habe und der übertreibenden Darstellung dei Wilhelm von Thrus zu Grunde liege; eine Anschauungsweise, die zu deutlich die Farbe der Beschönigung an sich trägt, als daß sie Anspruch auf historische Wahrheit haben könnte. Es wird zugleich hieraus ein Borwand entnommen, um den Monotheletismus der auf der Insel Chpern lebenden Maroniten zu erklären. Jenes Schisma soll auch dorthin verpflanzt worden sehn umb sich erhalten haben dis zur Zeit des Pabstes Engen IV. im 15.

Jahrhundert, wo der dortige Bischof Clas den Monotheletismus abschwor. Im Libanon gab es schon bald nach dem Jahre der großen Bekehrung antirömische Bewegungen unter den Maroniten, die ihnen einen pähstlichen Bannspruch zuzogen, dessen Zurücknahme endlich ihr Patriarch Jeremias, der persönlich nach Rom kam und über sünf Jahre dort blieb, von Innocenz III. erlangte, im Jan. 1215 (Nayron diss. S. 98 st.).

Rom machte aber immer von Neuem Bersuche, die Maroniten an fich zu feffeln und unter feine Protection zu ftellen, und es hat fich das fortwährend viel Dube und Geld toften laffen. Schritte folder Art gefchahen im Jahre 1445 in Folge bes florentinischen Concile. Im Jahre 1596 wurde auf Befehl Clemens VIII. im Alofter Kanobin ein maronitisches Concil abgehalten und dazu als pabstlicher Legat der Jesuit B. Girolamo Danbini abgefchickt mit bem Anftrage, die Angelegenheiten ber Daroniten zu revidiren und auszugleichen. Sein Bericht erschien zu Cesena 1655 u. d. T. Missione apostolica al Patriarca e Maroniti del Monte Libano, und in franzosisfaca Uebersetzung mit gelehrten Anmertungen von Richard Simon (Voyage du mont Liban., avec des remarques par R. S. P., Baris 1685. 12.). Das Rejultat war nach Danbini eine willige und gangliche Unterwerfung unter ben babftlichen Stuhl, Uebereinftimmung in Glaubensfachen, Abweichungen nur im Ritus, fonft einige außere Dig. ftande, die zu corrigiren sehen. Das Abweichende, das fie beibehielten, war aber nicht gering, 3. B. bas Abendmahl in beiderlei Gestalt, die vielfach eigenthumliche Defliturgie in sprischer Sprache, die Priesterehe (f. unten), die hergebrachten Fasttage, eigene Deilige, besonders St. Maron, und Anderes. Im Jahre 1736, als der Batriarch Iv feph gegen seine widerspenstigen Bischöfe den Babft Clemens XII. um Bulfe ange rufen hatte, wurde abermals jur Abstellung der eingeriffenen Migbrauche im Marinkloster zu Luweiza im Resrawan ein Concil abgehalten, wobei als pabstlicher Runtius Joseph Simon Affemani, der berühmte in Rom gebildete Maronit, unter Affe ftenz feines Reffen Steph. Evodius Affemani erschien. Es galt diegmal vorziglich, die Maroniten soviel als möglich an die Satungen des Tridentinum zu binden, da fie daffelbe teineswegs fofort angenommen hatten, und noch viele andere Dinge ausaugleichen. Bon diesem Concil handeln die Nouveaux mémoires des missions de la comp. de Jésus dans le Levant T. VIII. (Paris 1745. 8.), S. 353 ff., St. &. Affemani in Bibliothecae Mediceae catal. (Florenz 1742 f.), S. 118 ff., Fleurt, Alexander Bd. 60, S. 379 ff., Schlegel Kirchengesch. bes 18. Jahrh. Bd. II, S. 88. Die Alten des Concils find grabisch gedruckt im Kloster Mar Hanna auf dem Libanon 1788, 4., und aus diesen hat Schnurrer reichliche Mittheilungen gegeben querft in zwei Tübinger Programmen: De ecclesia Maronitica P. I, II, 1810 u. 1811, bann in Stäudlin und Tafchirnere Archiv Bd. I, S. 32-82, vgl. auch deffen Biblioth. and. S. 309 ff. Aus diefen Atten ift recht zu ersehen, wie viel damals an einer Uebereinstimmung der Maroniten mit der rom. Kirche noch fehlte und wie viel man ihnen auch fur die Zukunft nachließ, so daß unmittelbar nach dieser Zeit ein Karmelitermönch dem Reisenden Korte fagen konnte: "Für jeto erkennen fie den Babft als Oberhaupt, außerdem haben fie nichts Ratholisches an fich " (Rorte's Reife nach bem gelobten Lande, Salle 1751, 8., S. 463), nicht viel andere ale von Troilo im Jahre 1666 fagt (Drient. Reifebeidt. S. 168): "Theils find fie dem romifchen Stuhl zugefallen, theils bei ihren alten Satzungen und Lehren noch verblieben". Das Wichtigste, was auf diesem Concil von ben Maroniten geforbert und jugestanden wurde, war Folgendes: im Glaubensbefennmiß bom Ausgehen bes heiligen Beiftes die Formel a patre filioque; bas Rieberknieen bei der Confecration; im Synagar die ausdrudliche Erwähnung nicht nur der feche ersten ötumenischen Concilien, sondern auch bes siebenten (2. Ric. 787) und achten (Conft. 869), des Florentinischen (1439) und des Tridentinischen; Rennung des Pabstel im Kirchengebet und bei der Deffe; Gebrauch des Catechismus Romanus, der in's Arabische übersetz und gebruckt werden sollte (was uber erst 1786 geschah, Schnurbibl. arab. p. 303). Neu eingescharft wurde der Gebrauch des Gregorianischen Ra-

183

lenders (den Dandini noch nicht erlangen fonnte). Die Firmelung follte fortan nur vom Bischof vollzogen werden (wie Trident. sess. 7), das Salböl nur vom Patriarchen oder Bischof aus Del und Balfam am fünften Tage ber Charwoche zubereitet und bertheilt Die Berheirathung der unteren Geiftlichen wurde nachgegeben. Die Transsubstantiation ganz wie Trident. sess. XIII, c. 3. Die Hostie foll mit einem Kreuz verfehen und nur aus Dehl und Waffer bereitet fenn (nicht mit Del und Salz, wie bei den Jakobiten und Restorianern), der Bein mit etwas Wasser vermischt (Trident. sess. XXII, c. 7). Der Genug bes Saframents sub utraque wird nur den oberen Beiftlichen bis jum Oberdiaton herab erlaubt. (Uebrigens werden die Softien in fleine Stude gerbrochen in ben Wein gethan und fo mit einem Löffel bargereicht). Stufen des geistlichen Standes sind festgestellt und das Cerimoniel der Weihen ausführlich vorgeschrieben. Der von sämmtlichen Bischöfen gewählte Patriarch hat seine Confirmation mittelft Uebersendung bes Palliums vom Pabst zu erhalten; dem deffall= figen Gefuch muß er bas tatholische Glaubensbekenntniß beiffigen, auch alle zehn Jahre Bericht erftatten. Bei bem Concil hatten 13 Bifchofe unterfchrieben, die Diocefen follten aber auf folgende acht beschränkt werden: Haleb, Tripolis, Byblus mit Botrus, Baalbet, Damast, Cypern, Beirut, Tyrus mit Sibon. (Es tam aber bald noch Eben hingu, and mehrere Bischofe in partibus). — Diese Synodalconstitution bildet die Grundlage noch des heutigen Rechtszustandes ber maronitischen Rirche; nur ift manches wieder auf den alten Bestand zuruchgekommen, manches auch wohl gar nicht durchgreifend eingeführt worden.

Babft Gregor XIII. grundete im Jahre 1584 zu Rom bas Collegium Maronitarum, eine Bildungsanstalt für junge Maroniten, aus welcher früher mehrere namhafte Gelehrte hervorgegangen find, wie Georgius Amira (Berf. einer fpr. Grammatit, gest. 1644 als Patriarch), Gabriel Sionita (Prof. an dem Colleg. d. Sapienza in Rom, dann Interpret am hofe Ludwig XIII., Mitarbeiter an ber Barifer Bolyglottenbibel mb Berfasser mehrerer Schriften, gest. 1648), Abraham Ecchellensis (b. i. aus hatel in Sprien, erft Brof. in Rom, bann in Baris, wo er mit an der Bolggl. arbeitete, Berf. mb Berausg. mehrerer Bucher), ber berühmte Joseph Simon Affemani, Stephan Evodins Affemani, Joseph Alopsius Affemani u. A. Aus früherer Zeit kennen wir den Raroniten Theophilus als Hofastrologen des Rhalifen Al-Mehdi, der eine Chronit berfaftte und den homer in's Sprische übersette, gest. 785 (f. Assom. bibl. or. I, 521). Gie hatten aber bor ihrer Berbindung mit Rom nur fehr wenig von Schriftstellerei, und trot mehrerer Schulen, wie die zu Ain Warta in Resrawan (f. Burdhardt R. in Sprieu S. 305 f.), und trot ber Drudereien, die man ihnen 1735 ju Mar Hanna und 1802 in Kascheia eingerichtet hat, ift in der Masse des Bolts wenig Trieb filr Beiftesbildung, obwohl ihnen bei ihrer ruftigen Natur Anlagen nicht fehlen. Gie halten ibre einfachen Sitten, besonders Mägigfeit und Gaftfreiheit, aber auch die Blutrache bon alter Zeit her fest. In ihren Bergen wußten sie fich manche Rechte und Freiheiten m ichuten, wie fie g. B. von jeher bei ihren Rirchen Gloden haben durften und ihnen den grünen Turban zu tragen gestattet wurde. Ihr Abel wurde auch von Rom und Baris aus ofter anertannt, daher die fogenannten " Prinzen vom Berge Libanon", Die im porigen Jahrhundert als Abenteurer und Bettler an den europäischen Sofen ihr Blid machten (Niebuhr Reife II, 458 ff.). Die Macht der Maroniten überwog eine Beit lang die der Drufen im Libanon, besonders seit die herrschende Emtr-Familie des hauses Schihab, vormals muhammedanisch, zum maronitischen Glauben fiberging. Auch der befannte Emtr Beschir war Maronit, obwohl er fich außerlich zum Islam hielt. Seit deffen Sturze im Jahre 1840 aber fant die Macht der Maroniten wieder, und ihre Rambfe mit ben Drusen im Jahre 1845 haben bas Land verwüstet und in Armuth und Unordnung gestürzt. Dabei find auch in die kirchlichen Angelegenheiten Störungen getommen; doch wollen fie immer noch pabfilich febn, und ihre gahlreichen Beiftlichen haben die Achtung des Boltes, obwohl fie armer find als zuvor, da fie fich fast allein von Messelses und freiwilligen Seschenken nähren müssen, wenn sie nicht nebenher etwas Aderbau oder gar ein Handwerf treiben. Auch von den früher zahllosen Monchstund Nonnenklöstern sind viele aufgehoben und zerstört. — Ueber die Zustände der Naroniten in neuerer Zeit vergleiche man, außer den gelegentlich schon oden anges. Schristen, besonders noch Bolney's Reise nach Syrien (d. Uebers. Th. I, S. 7—25), Coranoes itinéraire (Paris 1816), Ed. Robinsons Palästina (III, 744 st.) und in Bibliotheca sacra (1843, S. 209—213), G. B. Brocchi Giornale delle osservazioni fatti ne'i viaggi in Egitto, nella Syria etc. (Bassano 1842, t. III), auch Ritters Erdsunde (Th. 17, Abth. I, 1854, S. 772—797), Thomson in Missionary Herald (Boston 1845), G. Guy relation d'un séjour de plusieurs années à Beirout et dans le Lidan. (Paris 1847. 2 Bde. 8.).

## N.

Naama, Τημέρ, "die Liebliche", ein seiner Bedeutung nach für Frauen und Ortsschaften sehr passender Name, der denn auch mehrsach im Alten Testament vorkommt. Bon Person en dieses Namens werden erwähnt: 1) die Tochter Lamechs, Schwester des Tubalkain, Genes. 4, 22.; sie gilt im Orient als Ersinderin des Pupes und Schmucks, s. Real - Encykl. Bd. 7, S. 212; eine, freilich sehr gewagte Combination derselben mit einer Gottheit aus dem Kreise der Esmuniden in der phönicischen Mythologie versucht Bunsen, Aeg. Stelle in d. Weltgesch. Bd. V., S. 345 f.; V., S. 67.

— 2) Die Mutter des Rehabeam, Tochter des letzten ammonitischen Königs Chanan nach LXX. hinter 1 Kön. 12, 24.; vgl. 14, 21. 31.; 2 Chr. 12, 13.

Ms Ortsname tommt Naama vor von einer in der Niederung des Stammes Juda gelegenen, bis jest nicht wieder aufgefundenen Stadt, Jos. 15, 41. Streitig ift, ob der als "Naemathite" bezeichnete Zophar, Siobs Freund, aus Diefem Naamah stammte, wie noch Ewald und Ziegel annehmen, oder ob hier eine, freilich nicht weiter bekannte, Ortschaft gleichen Ramens in der spro-arabischen Bufte, in der Rahe Coans, wohin die beiden anderen Freunde durch ihre Bezeichnung als Themaniter und Suchite gehoren, anzunehmen feb. Für ersteres konnte gwar nicht ohne einigen Schein geltend gemacht werben, daß wir von teinem andern Naama als dem judaifchen wiffen, und bag ber Dichter nicht unzwedmäßig Ginen ber brei Freunde und zwar gerade ben schwächsten aus Juda tommen laffe, um anzudeuten, daß es eben die bulgare, in Ifrael herrichende Meinung fen, welche durch jene Freunde reprafentirt werde. Indessen, warum ware bann ber Rame gerabe biefer, fonft unbefannten und unbebeutenben Stadt ftatt irgenb einer fignificanteren gemahlt worden? muß nicht Bobhar ungefahr dem gleichen Rreife angehören wie die beiden anderen Freunde, b. h. der ichon bezeichneten Gegend Arabiens? bag wir dort fonst fein Raamah tennen, andert nichts an der Sache - wir tennen eben noch gar viele geographische Namen jener Regionen nicht. Go neigt sich bie Bagschale boch wohl zu Bunften ber Annahme eines vom judaischen verschiedenen, nicht-ifraelitischen Naamah als Beimath Zophars, wie 3. B. auch Rosenmuller, Gefen., Winer annehmen. Die LXX druden aus Miralwr βασιλεύς, denken also an grei in der Nahe von Betra, welches fie auch anderwarts irriger Beife mit den befannten Minaern combinirten, f. Real-Encytl. Bb. 8, G. 7. Andere Bermuthungen über Diefes Naamah f. bei Spanheim, hist. Jobi c. 14, §. 11 ff. Rüetfdi.

Rabajoth, i. q. Nebajath, f. Arabien.

Mabal, f. David.

Nachtgebet der Juden, f. Gebet bei den alten und bei den heutigen Hebraern.

Nachtmahlebulle, f. Bulla in coena Domini.

Rächfter. Nach dem Wortbegriff ein Jeder, der uns bor anderen nahesteht, mit dem wir uns in enger außerer Berührung befinden, sodann berjenige, mit dem wir burch ein natürliches, bürgerliches, sittliches, religiöses Band verbuuden sind. Das Heibenthum betrachtet die Glieder eines fremden Boltes als Barbaren oder als Halbwilde,

als jum Dienen geborne Auechte und Staben, welche keine Rechte auf Achtung ihrer Berfonlichkeit, ihres Eigenthums, ihrer Ehre und Unschuld haben. Selbst ein Plato fieht es in seiner Republit V. 409. als eine Naturordnung an, daß Bellenen gegen Barbaren und Barbaren gegen Hellenen im Rampfe liegen. Rach Aristoteles ist die Sklaverei eine Einrichtung der Ratur, und es erscheint ihm in der Gerechtigkeit gegrundet, daß die Griechen über die Barbaren herrschen. Pol. I, 2, 8. VII, 7. Es war herrschender Grundsatz ber alten heidnischen Welt, Rache an Jedem, der uns beleidigt habe, seh nicht nur erlaubt, sondern fie seh ein Zeichen von Kraft und Stärke, während die Unterlassung der Rache ein Beweis von Schwäche und Feigheit seh. Nur einzelne edlere Geister, wie Plato, Cicero, Seneta halten es für kleinlich und unwürdig, fich am Feinde zu rachen. Die geoffenbarte Religion durchbricht die engen Schranken ber Nationalität, des Partikularismus und Egoismus und stellt die Forderung auf: Du sollst Deinen Nachsten lieben, wie Dich selbst, denn ich bin der herr, 3 Mos. 19, 18.; bgl. Marc. 12, 31.; Matth. 22, 39.; Rom. 13, 9. Der Rächste (27, und ift nicht in dem eingeschränkten Sinn von Mitifraelite, Boltsgenoffe, noch weniger bloß in dem Sinn von Freund, Berwandter zu nehmen, was es allerdings zunächst bedeutet\*), sondern von jedem Menschen, mit welchem wir zusammenleben, oder mit welchem und eine gottliche Fügung aufammenführt. Diefe erhellt unwiberfprechlich aus der Art und Weise, wie den Ifraeliten Liebe gegen Fremdlinge und Ausländer eingeschärft wird. "Wenn ein Fremdling bei Dir in eurem Lande wohnen wird, den follt ihr nicht schinden (nicht bedrucken). Er soll bei euch wohnen, wie ein Einheimischer (Eingeborner) unter euch; und follst ihn lieben, wie Dich selbst, denn ihr send auch Fremdlinge gewesen in Aegyptenland. Ich bin der Herr euer Gott; B. 33, 34. Daher fteht B. 10 der Fremdling neben dem einheimischen Armen, vgl. 5 Mof. 10, 19. In 2 Mof. 11, 2. werden ägyptische Männer und Frauen als Nächste ber Ifraeliten bezeichnet, bon welchen fich diese filberne und goldene Gefäße erbitten follen, val. Sach. 7, 9. 10. So ist im Detalog 2 Mof. 20, 17. zwar zunächst ber Genoffe bes in sich geschloffenen Bolles, jugleich aber auch der Fremdling und Jeder, mit dem man in Berührung tommt, ju verstehen. Bgl. 22, 21. 23, 9. 5 Dof. 10, 18. 19. 24, 17. 27, 19. Jec. 22, 3. 7, 6. 4 Mof. 15, 15. 1 Mof. 11, 3. 7. (im Grundtert). Mit Recht wirft Calov bei Erklärung des Dekalogs gegenüber von Grotins die Frage auf: Collen wir denn glauben, es fen den Ifraeliten erlaubt gewesen, falfches Zeugniß ju reden, ohne den Defalog zu verleten, wenn es nur nicht gegen einen Ifraeliten geschah? ce fen mur verboten gemefen, das Weib, bas Saus eines Ifraeliten ju begehren? Wie weit das mosaische Gesetz davon entfernt ift, die Feinde von der Liebe auszuschließen, oder gar haß gegen perfonliche Feinde zu pflanzen, das fehen wir aus der schonen Berordnung: Benn du beines Feindes Ochsen ober Esel begegneft, daß er irret, so joust du ihm denselben wieder zuführen, 2 Mos. 23, 4. vgl. Spr. 24, 17. 18. 25, 21. 22. 20, 22. Siob 31, 29. Bf. 7, 5. 6. Rur die falfche Gefetesauslegung bes hochmuthigen und felbstfüchtigen Pharifaerthums fügte gu bem gottlichen Bebot: Du follst beinen Rachsten lieben, wie dich felbst, ben daffelbe geradezu umftogenden menschlichen Busas: und beinen Feind haffen, Watth. 5, 43. Lightfoot bemerkt zu dieser Stelle: Man tomte hier jene giftigen Grunbfate anführen, wodurch die Juden zum emigen Saß gegen die Beiden angewiesen werden, ja selbst gegen solche Ifraeliten, die nicht bis auf's Einzelne hinaus diefelben Traditionen und Gebräuche beobachten. Gin Beispiel moge flatt vieler genügen. Wenn ein Jude einen heiben erblickt, der ins Meer gefallen ift, fo foll er ihn auf teine Beife herausziehen, benn es fteht geschrieben: Du follst nicht stehen wider deines Rächsten Blut, 3 Mos. 19, 16. Aber dieser ift fein Rachfter. Maim. in rix o. 4. Wie ber Begriff Rachfter bei ben spateren jubischen

<sup>\*)</sup> In Sach. 13, 7. bezeichnet es ben Meffias, ben Anecht Gottes, ber auf eigenthümliche Beise mit Gott verwandt ift und mit ihm im Bunbe fteht.

Lehrern nur auf die Ifraeliten bezogen und allen Richtjuden entgegengeset wurde, bafür gibt Gifenmenger (Entbedtes Jubenthum II. 589 ff.) verschiedene Mare Belege. Bur Zeit Iesu und der Apostel muß diese Anschaumg schon ganz mit dem Leben der Juden verwachsen gewesen sehn. Man versagte ben Fremben die allgemeinsten Bflichten der humanität, so daß man einem auswärtigen Wanderer nicht einmal den Weg zu zeigen oder ihm einen Trunk Wassers zu geben sich für verbunden hielt. Wenn wir dieß nicht aus dem Reuen Testament wußten, Joh. 4, 9. Apg. 10, 28. Luc. 10, 29., fo tonnten wir es aus Tacitus und Iuvenal fehen. Soldjer heillofen Berkehrung des göttlichen Gesetzes stellt Jesus das Gebot ber Feindesliebe gegenüber Matth. 5, 44. und lehrt uns, daß unfere Liebe, wenn wir feine Minger fenn wollen, fich nach dem Borbilde Gottes, der feine Sonne über Bofe und Gute aufgehen laffe, über alle Menfchen ausbreiten muffe, ohne bamit zu laugnen, bag es engere und weitere Kreise und Bande ber Liebe gebe, 45. ff. In einem höchst lehrreichen Geschichtsgleichniß, wo, während Briefter und Levite an einem fdwer vermundeten Menfchen vorübergeben, ein Samariter ihm beispringt und mit eigener Gefahr und Anfopferung ihm Gulfe leiftet, zeigt ber Berr, daß ber Wirtungsfreis ber driftlichen Erbarmung fich auf alle erftrede, Die unserer Liebe und Bulfleiftung bedürftig find, sepen es Juden oder Samariter, Chriften oder Beiden, Gute oder Bose, Freunde oder Feinde, Luc. 10, 30. ff. Wir sollen uns in die Lage des Bedrängten hineinstellen und an ihm thun, was wir bon ihm an uns gethan wünschten, Matth. 7, 12. Bon tiefer Bedeutung ift dabei die Umstellung ber Frage B. 36. Jesus fragt nicht: Wen hat ber Samariter als feinen Rachften behandelt, fondern: wer ift dem Ungludlichen in der That der Rachfte gewesen? Diese Wendung follte einestheils zur Beschämung bes jubifchen Stolzes bienen, indem ber Schriftgelehrte fo genothigt murde, es einzugestehen, ber Samariter habe ebel gehandelt; anderntheils liegt die Erinnerung darin: Besinne dich nicht lange, wenn du einen Ungludlichen fiehft, ob das bein Rachfter feb ober nicht, fondern wechsele in Gedanten schnell den Blat, stelle dich in seine Lage hinein, schreite rafch zur That, und erweise dich in der Wahrheit als den Rachsten dem, der in der Roth deiner Bulfe bedarf. Durch bas in dir liegende Grundgefühl beffen, was recht und gleich ift, fodann durch ben Gedanken: Er ift ein Menfch wie ich, von Einem Blute mit mir aus Abam; er ift bon Gott geliebt, und zu einem hohen Ziele berufen, lag dich zur erbarmenden Liebe gegen ihn bewegen. Bei einem Christen tritt noch der bringendere Beweggrund hinzu: Much für biefen Ungludlichen ift der Sohn Gottes Mensch geworden und geftorben. Lerne ihn darum lieben, wie dich felbst, ja höher als dich felbst, fo wie Christus uns geliebt hat, als er fein Blut für uns bergofi. Dieg bas neue Gebot bes Reuen Bundes. Joh. 13, 84. 15, 12. 1 Joh. 2, 7. Eine innere Herzensgemeinschaft kann jedoch nur zwischen benen ftattfinden, die fich als Rinder Gines gemeinsamen Baters wiffen, 1 3ob. 5, 1. Dieg ift die Bruderliebe Rom. 12, 10: 1 Betr. 3, 8., welche, wenn fie rechter Art ift, die allgemeine Menschenliebe nicht aus- fondern einschließt. 2 Betr. 1, 7.

Raeman, אַבּכְּיָרָן (eigentlich Annuth), kommt als Rame zweier Männer in der Bibel vor. 1) R. ist ein Sohn oder Enkel Benjamins, auf den sich ein Zweig dieses Stammes zurücksicht, Gen. 46, 21.; Rum. 26, 40.; 1 Chr. 8, 4. — Weit bekannter ist aber 2) Naeman, Feldhauptmann des Königs Ben-Hadad II. von Damaskus, 2 Kdu. R. 5. Er, der früher Israel geschlagen hatte, wenn er auch nicht, wie die jüdisch-midraschistische Tradition aus 2 Kdn. 5, 1. vgl. 1 Kdn. 22, 34. herausspinunt, derzenige war, welcher durch einen glücksichen Schuß den Kdnig Ahab vor Ramoth in Gilead gestödtet hatte (cf. Jos. Antt. 8, 15, 5. und Thenius Comm. z. d. BB. d. Kdn. p. XX), wird später selber von Gott mit dem Aussatz geschlagen und muß in Irael Hülfe suchen und sinden. Durch ein von sprischen Streisschaaren gesangenes ifraelitisches Mädchen, welches seiner Frau Stlavin geworden war, auf den "Propheten zu Samaria" ausmertsam gemacht, als welcher in solchen Hülfe und Hilfe und Heilung gewähren könne,

und daraufhin von seinem Könige mit einem Empfehlungeschreiben an Ifraels König und awar wohl nach ber Stellung bes ganzen Abschnittes und ber Andeutung 2 R. 5, 6. Boram, nicht, wie Ewald III, 265. vermuthet, Joahas - versehen, begibt sich der Feldherr mit einem großen Befolge und ansehnlichen Beschenten nach Samaria und empfängt von Elifa, vor deffen Hausthure haltend, ben Befehl, fich flebenmal im Jordan Anfangs aufgebracht barüber, daß ber Prophet ihn nicht einmal gewürdigt habe zu ihm herauszukommen und etwa unter Anrufung bes Namens feines Gottes und Bewegung feiner Sand über ben Ausfat hin ihn perfonlich von feiner Plage zu heilen, und der Meinung, daß die herrlich reinen fluffe von Damast Amana und Pharphon, d. i. heutzutage Banada und Awadsch (s. Real-Encykl. Bd. III, S. 261) sich zum Baden und Reinigen beffer eignen würden als alle Waffer in Ifrael; befolgt Naeman boch auf die Borftellungen seines Gefolges hin den Rath des Propheten — und wird wirklich geheilt. Sofort zu Elisa umkehrend bekennt er nun bor diesem offen, daß kein Gott fey auf der ganzen Erde außer in Ifrael, und daß er fortan diesem Gott allein dienen und opfern wolle, zu welchem Behufe er eine Maulthierlast Erde aus dem heis ligen Lande mitnimmt, offenbar um auf derfelben als dem Eigenthum Jehovahs diesem rite opfern zu konnen; mun wolle ihm Jehovah verzeihen, wenn er als Begleiter feines Fürften im Tempel Rimmons sich ebenfalls verbeugen muffe. Elifa, ftillschweigend guflimmend, was er wohl durfte, da es sich ja nicht um eigene Anbetung des heidnischen Gopen, sondern blog um, burch feine Dienstleiftung erforderte, Affiftenz dabei handelte, heißt ihn in Frieden ziehen und nimmt von allen ihm bankbar angebotenen, fast aufgedrängten Geschenken nichts an, mit Recht jumal einem Fremden gegenüber die Uneigenmitigleit wahrend, die dem Propheten ziemt, der nicht um Lohn die Gnaden spenden jollte, die er umfonft empfangen hatte, bgl. Matth. 10, 8. Apg. 8, 20. Als nun aber fein eigener Diener Gehaft dem geheilten Naeman nacheilt und gelbgierig unter lügneriichem Borgeben dem Aramäer, dem er unbedenklich etwas abpressen zu dürfen sich überredete, ein Geschent abfordert als im Namen Elisa's für zwei mittlerweile angetommene Prophetenschüler vom Gebirge Ephraim und wirklich ein noch viel größeres empfängt, so wird er bei feiner Rudtehr von Elifa ernft gur Rede gestellt und, da er läugnet, mit bem Ausfate bestraft. Die bem Sprer Naeman durch einen Propheten Ifraels zu Theil gewordene Beilung führt Jesus seinen Mitburgern von Ragareth als ein Beispiel ber ju aller Zeit größern Empfänglichkeit der Beiden jur Befchamung bor Luc. 4, 27.

Bgl. Winer, RBB. — Ewald, Gesch. III, 1. S. 224 f. und in praktischer Beziehung besonders die treffliche Schrift des Pfr. Passaunt in Basel: "Naeman oder Altes und Neues". 2te Ausl. Bas. 1844.

אמסר, יהור, was Philo opp. I, p. 525 sq. Mang. et quaest. in Gen. IV, §. 93, p. 319 ed. Aucher abenteuerlich genug durch φωτός ανάπαυσις deutet, als tame es von сеп und אור bwogegen Higig (Comment. z. Daniel S. 61) bas armenische nachord = "Borfahr" vergleicht, ift ein in der ifraelitischen Urgeschichte doppelt vorkommender Eigenname, nämlich theils als Name des Großvaters Abrahams (R. ift dargestellt als Sohn Serugs, Entel Ebers, Bater Therachs Genef. 11, 22. 24. Luc. 3, 34.; unter ihm zieht der Stamm der Hebräer nach Ur Casdim), theils als Name eines Bruders Abrahams Gen. 11, 26. Jos. 24, 2., hiemit Entel des Borigen. Diesen jungeren Rahor, an beffen geschichtlicher Berfonlichteit zu zweifeln tein Grund vorliegt, so daß man den Ramen, wie es mit anderen in jener Reihe, z. B. Serug, offenbar ber Fall ift, als geographische Bezeichnung bes Stammaufenthaltes faffen mußte und etwa mit von Lengerke die Euphratinfel el-Baura damit combiniren durfte, wird durch feine Gattin und Richte Milca Gen. 11, 29. Bater von acht Söhnen 22, 20. ff., worunter Bethuel, Bater der Rebecca, 22, 23, 24, 15. ff., und durch fein Rebsweib Reuma von vier anderen Sohnen 22, 24., fo daß uns auch hier in der aramäischen Linie des hebraifchen Stammes, deren Begrunder eben Rahor ift, die Theilung in amolf Stämme begegnet wie bei Ismael und Jakob, vgl. Movers, Phönik. II, 1, S. 481 ff.

486, Not. 19. Bei Abrahams Auswanderung blieb N. in Haran, dem Carrd der Classifiker, welches daher "Stadt Rahors" heißt Gen. 24, 10., und eben damit im Heibenthume zurück 27, 48. 31, 53. Doch unterhielt die Familie Abrahams mit jener in Mesopotamien angesiedelten, verwandten Linie Nahors durch Heirathen (Rebecca, La und Rahel) einige Berbindung. Später breiteten sich Rahoriten auch diesseits des Euphrat aus, wie aus mehreren Namen der Shne Rahors, z. B. Uz, Bus, Maacha, und aus der Grenzbestimmung Gen. 31, 52, mit Sicherheit zu erkennen ist, vgl. Ewald, Gesch. Ifr. I, S. 365, erste Ausg.; von Lengerke, Canaan I, S. 216 si.; Winers RWB. und Bunsen, Aeg. n. s. w. Bd. IV, S. 447 si.; V, S. 308. Ausschlich.

Rahum, Prophet. 1. Der Rame בחום (griech. Naovu of. Luc. 3, 25., lateinisch Nahum oder Naum of. IV Est. 1, 40.) ist von and gebildet wie and von ברחם. Es ist also Adjektiv nicht Particip, und die Bedeutung ist nicht nothwendig eine passive. Bgl. Swald, auss. Lehrb. &. 155, b, d. Da nun crid (in Kal ungebr.) in Niphal die Bedeutungen "fich etwas leid sehn laffen, Mitleid, Reue haben", in Bid die des Erquidens, Troftens hat, woraus hinwiederum für Niphal die Bedeutung des fich Erquidens (überhaupt und durch Rache fpeziell) fich entwidelt, da ferner die Bedeutung des Erquidens und Troftens diejenige ift, in welcher das Berbum am bfterftm vorkommt, und welche allen davon gebildeten Nominalformen, fowohl Appellativis (מַנְחוּמִים , נָחָמָה , נְחוּם, מוֹנָחוּמוֹת ale Propriis (נְחוּם, , זָחָמָה , נָחוּם, נְחוּם, נִחָם), ale Propriis (מַנְחוּמִים , נָחָמָה 2, 2, wo daffelbe רחום heißt], הַהַמָּן ,כָהַמֶּן ) אַנ Grunde liegt, fo werden wir wohl am sichersten die Bedeutung von 2717 als "der Tröstliche, Trostreiche" bestimmen, worin beides liegt, sowohl daß der also genannte febst des Trostes voll, als auch wif er fitr andere ein Erkster ist (Hieron. u. A. nehmen ברוכם = consolator). Mit biefa Bedeutung des Namens stimmt der Inhalt der Weiffagung volltommen überein, dem dieselbe ist eine für Ifrael überaus trostvolle. Es findet sich in ihr kein Wort bes Tabels oder der Drohung gegen die Theofratie, wohl aber die Berheißung, daß der herr an dem damaligen Hauptfeind, Affur, das Strafgericht ganzlichen Untergangs und damit die Rache Ifraels vollziehen werde. Bielleicht ift es nicht fo ganz zufällig, daß wie bij fich durch Rache erquiden heißt, so die Beisfagung unseres Propheten gerade dadurch eine Erquidung für Ifrael ift, daß sie Rache am Feinde verheißt. — 2. Nahum wird 1, 1. האלקשר genannt. Daß hiemit nicht ber Bater bes Propheten bezeichnet werde, wie manche Aeltere gemeint haben (f. Strauss, Nahum p. IV), geht schon baraus herbor, daß der Bater nur dann fo bezeichnet wird, wenn er als Repräfentant des Beschlechtes genannt werden foll. Bon einem Geschlecht der Elkoschiter aber wiffen wir nichts. Es ist also nichts. Es ift also nichts. Es ift also nichts. Es ift also nichts. Belcher Ort nun damit gemeint seh, ift eben so schwierig als wichtig zu bestimmen, denn es steht damit die Frage nach dem Zeitalter, dem Aufenthaltsorte und der Mb ftammung des Propheten im engsten Zusammenhange. Zwei Ansichten stehen sich hier gegenüber. Rach der Einen erkennt man in diesem Ellosch seit Assemani (Bibl. or. I, p. 525. III, 1, p. 352) den Fleden Alkusch (الأهداء, الغوشي) in Assprien, zwei Meilen nördlich von Mosul auf dem östlichen Ufer des Tigris, wo noch heute das Grab des Propheten gezeigt wird. Diefer Ansicht folgen auch 3. D. Michaelis, Uebers. d. A. T. XI, Anm. 138; Eichhorn, Einl. i. A. T. IV, S. 390; Ewald Proph. d. A. B. I, S. 350; Ritter, Erdfunde IX, S. 742 ff.; Tuch, comm. de Nino urbe; Layard Nineveh and its remains, New-York 1849, I, S. 197 f.; Fletcher, Notes from Nineveh, Philadelphia 1850, S. 150 f. — Nach der anderen Ansicht, welcher die Meisten zugethan sind, war Eltofch eine Ortschaft in Palastina. Bas nun die erstere Ansicht betrifft, so stehen erstens bie außeren Grunde dafitr auf sehr schwachen Denn, wie anerkannt ift, find die Zeugniffe für das affprifche Eltosch so jumg\*),

<sup>\*)</sup> Layarb fagt a. a. D.: The house containing the tomb is a modern building. There

daß die Annahme nur zu nahe liegt, daß der Rame nicht von einem Borfe in unser Buch, fondern aus unserem Buche zu jenem Dorfe gekommen seh. "Auch ein Grab des Jona wird bei Rinive gezeigt; und dem des Nahum folgte der Name Elfosch für bas dabei entstehende Dorf nach. Bofern anders nicht ber Zufall spielten, Go Hitzig; J. Maurer, Comm. in proph. Min. p. 300; de Wette, Ginl. i. A. E. S. 364 u. a. Bas zweitens die inneren Grunde betrifft, aus denen hervorgehen foll, daß Rahum in Affprien gefchrieben habe (wir hatten dann in ihm einen Brobheten — ben einzigen — Ewald (a. a. D. S. 349 f.) bes affprischen Exils), so find fle sehr subjektiver Natur. behanptet, schon die allgemeine Farbe des kleinen Buches beurkunde den Augenzengen. Es drehe fich mit einer Ausführlichkeit, die tein alteres Oratel fiber ein fremdes Bolt aufweise, nur um Ninive, und blide nur beiläufig auf Juda hin (1, 13-2, 3). Reine Spur verrathe, daß Nahum in Juda schrieb, vielmehr folge aus ber Fassung ber Worte 2, 1. bgL Jes. 52, 7, daß er sehr weit von Jerusalem und Juda redete. Aber sollte dem nicht auch ein alterer Prophet in Folge einer Spezialmission Urheber einer Spezials weiffagung haben sehn können? Rahum blidt, wie auch Umbreit findet (Pratt. Comm. S. 252), nicht beiläufig auf Juda, fondern, da die Weiffagung gegen Ninive doch nur für Inda bestimmt, also Mittel zum Zwecke ist, so nimmt jener Blid, so kurz er ist, boch eine fehr bedeutsame, centrale Stellung ein. Daß teine Spur Rabums Anwesenbeit in Juda verrathe, bestreiten Andere, 3. B. Maurer, hitzig, der auf 1, 4. hindeutet, Umbreit, auf ben die Worte 1, 13-2, 3. gerade ben entgegengesetten Eindruck wie auf Ewald machen. Der Lettere hebt auch mit gutem Grunde hervor, daß, wenn Rahum in Affprien unter den von der Ratastrophe felbst mitbebrohten Exulanten weiffagte, ein Wort des Troftes an dieselben nicht fehlen konnte. Wir finden aber im genzen Buche leine Spur davon, daß Rahum jene Exulanten vor Augen gehabt habe. Die Betanntschaft mit affprischen Dingen, die Ewald ferner hervorhebt, ift nicht größer als fie in der Zeit histia's nach der Niederlage der Affprer jeder Bewohner Balaftina's baben tonnte. Dem bie Ortstenntniß, die 2, 7. voranszuseten scheint, ift, wie Sitzig wit Recht fagt, keine genauere, als man fie von der berühmten Stadt wohl in ganz Borderafien hatte. Die Lebenbigkeit ber Schilberung aber geht burch's gange Buch. kap. 1, 2—16 ist nicht weniger lebendig als Rap. 2, und doch wird Niemand baraus ichließen wollen, daß Rahum bas Alles mit leiblichen Augen gefehen habe, mas er uns 1, 2 ff. in fo groffartigem Bilbe bor bie Augen stellt. Bas endlich bie affprischen Borter betrifft, welche bas Wohnen in der Nahe Ninive's beweifen follen, fo kann beren Swald nur brei namhaft machen: 1) 327 2, 8. Wenn auch bieses Wort, wie es unstreitig dem Zusammenhange am besten entspricht, die Berson der affprischen Romgin (Ewald, ציבה מוברת ביבה regina insidens currui, viele Rabbiner, Luther u. a.), eter sogar ben Namen ber Königin (so schon Samuel ha-Nagid im 16. Jahrhundert, kimchi, Rudert, Ewald, Meier (hebr. Burzelwörterbuch S. 319), Flirst im hebr.-chald. HBörterb. S. 335) bezeichnet, so setzt doch die Kenntniß dieses Wortes so wenig als bie von 2) מַכְּזֶר (3, 17), und 3) טַפְּטֵר (ibid.) einen affprischen Aufenthalt des Propheten boraus, fie erklärt fich vielmehr umgekehrt volltommen aus dem Aufenthalt ber Affiprer in Balaftina, wie ja auch Jeremia (51, 27) bas lette ber brei angeführten Borte gebraucht, ohne daß es noch Jemand eingefallen ware, wegen dieses und mancher anderer aus ben öftlichen Sprachen entnommener Worter an einen Aufenthalt diefes Propheten in jenen Landern ju denken. Alle diefe inneren und außeren Grunde bestimmen uns die Meinung zu verwerfen, daß unter dem Elfosch, aus welchem unser Prophet stammt, eine affgrische Stadt zu verstehen seh. Wir muffen uns bemnach für die andere Anflicht entscheiden, nach welcher Elfosch in Balaftina lag. Freilich haben wir für die nabere Bestimmung ber Lage biefes Ortes mur durftige und widersprechende

are no inscriptions, nor fragments of any antiquity about the place; and I am not aware in what the tradition originated, or how long it has attached to the village of Alkoch".

Nadprichten. Denn im Grunde ift es ber einzige Bieronymus, ber infofern Bestimmtes über ben Ort mittheilt, als er fagt, es fen ihm in Galilaa von feinem Fuhrer gezeigt worden . . . . cum Helcesaei (all. Helcesei, Elcesi) usque hodie in Galilaea viculus sit, parvus quidem et vix ruinis aedificiorum indicans vestigis, sed tamen notus Iudaeis et mihi quoque a circum ducente monstratus (Procem. in Nah.)". Das "monstratus a circumducente" hatte nun freilich an sich wenig Gewicht. Da aber Hieronymus ausbrucklich hinzusett "tamen notus Iudaeis", so find wir doch nicht auf die Autorität jenes Führers allein angewiesen, sondern haben das Wissen der Juden überhaupt um jenen Ort zur Grundlage, mag auch der Führer die Lokalität falich beftimmt haben. Freilich weitere Zeugniffe haben wir nicht. Denn Cprillus von Aleranbrien (ad Nah. 1, 1.) sagt ganz unbestimmt: "Όρασις τοῦ Ναούμ, τοῦ ἀπὸ τῆς Ἐλχεσέ χώμη δὲ αθτη πάντως που τῆς Ἰουδαίων χώρας". — Dorotheus aber um Spiphanius (de vitis proph. c. 17) lassen ihn aus Eltesi trans Bethabaram de tribu Simeon (Epiph. ἀπὸ Ἐλκεβεν, πέραν τοῦ Ἰορδώνου εἰς Βηγαβάρ ἐκ φυλῆς Συμεών) abstammen, und mehrere Spätere, wie Hefnchius, Istdorus hifpalenfis, und das Martyrologium Romanum, das Bethabara als Ort seines Todes und Begrähnisses und den 1. Dezember als seinen Gedächtniftag bestimmt, fagen ihnen dieß nach. Diese Angabe verdient aber keinen Glauben, denn abgesehen von allem Anderen, läßt fie Rahum aus dem Oftjordanlande und doch zugleich aus dem Stamme Simeon abstammen, defia Gebiet doch im außersten Sudwesten gegen die philistäische und agyptische Grenze im gelegen war. Wollen wir nun auch den julet mitgetheilten Nachrichten fein Gewich beilegen, so geht doch aus den Angaben des Hieronymus und Cyrillus soviel mit Bo stimmtheit hervor, daß es einen Ort Eltosch in Balastina und zwar in Galiläa gegeon hat. Daß nicht öfter und ausführlicher von ihm geredet wird, erklärt sich aus feiner Geringfügigkeit sowie aus seiner, wie es scheint, fruhe erfolgten Zerstörung zur Genuge. Daß hieronymus und die Anderen nach ihm den Ort Elcefei (Elcefei, Elcefe) nemmen, darf uns nicht befremden. Da der Name Elfosch nicht selbst, sondern nur in dem abgeleiteten Eltoschi vortommt, so erging es hier wie z. B. bei wind, welches auch die LXX mit τον του Μωρασθεί (Mich. 1, 1), Hieronhmus und die Vulgata (zu In. 26, 18) mit de Morasthi wiedergeben (vgl. Caspari Micha S. 35). — Fürst (im hebr.-chald. Handwörterb. S. 98) vergleicht in Bezug auf die Schreibart –54 die Städte: namen אל מולד, אלחקון, אלחקא, אלחקון. פר nimmt אל ale fürzere Form von אל und wir - Bogen, d. i. Bild für Kraft, Macht. Darnach wäre wird gleich dem phonicischen burnip (Castulus) d. i. El's Kraft. Doch diese Ableitung, sowie die weitere Annahme Flirst's, daß neben wip eine Form wip oder wip existirt habe, daß baraus die griechische Form Elkesi sich erkläre, und daß darnach Eltosch mit Lijcon zusammenhänge und wohl an diesem Flusse zu suchen sep, wollen wir dahingestellt sepn laffen. Auch verzichten wir darauf, den Ramen Elpai, von welchem die Sette der Elkefaiten ihre Benennung herleitet, irgendwie zur Bestimmung der Lage von Elfosch zu benuten, wie Delitich (Rudelbach und Gueride Zeitschr. 1841, I, S. 43), Savernid (Einl. in's A. T. I, 2, S. 376 f.), Strauß (Comm. in Nah. p. VI sq.) thun, da c im höchsten Grade zweifelhaft ift, daß es je eine Person diefes Namens gegeben babe, Elrai vielmehr der Titel eines Buches scheint gewesen zu fenn, vgl. Uhlhorn, Art. Elkefaiten. — Ebenfowenig konnen wir Gebrauch machen von der Behauptung Anobels (Brobh. d. Hebr. II, S. 210) und hitigs (in der ersten Aufl. seines Comm.), daß Rabernaum, b. i. Dorf bes Nahum, entweder ein jüngerer Rame von Elfosch, oder der Drt des gewöhnlichen Aufenthalts des Propheten (feine idia nolic) gewesen fen, dem, pon allem andern abgesehen, war es boch eine in der Luft schwebende Supothese (bie Sitig in der zweiten Auflage feines Comm. auch zurudgenommen hat), daß Rabernaum feinen Ramen gerade von diesem Rahum erhalten habe. 3. Was die Abfaffungszeit bes Buches betrifft, so herrschen barüber die bivergirenbsten Anfichten, die wir aufgablen wollen, ohne uns mit ihrer Aritit aufzuhalten. Bal. Strauß a. a. D. S. XIII f. -

Rahum 191

Bon Jehn an bis herab zu Zebekia ist fast kein König, dessen Zeit Nahum nicht irgend einmal ware zugetheilt worden. Man hat ihn nämlich für Jehu's, für Joaha's, für Jotham's Zeitgenoffen gehalten (fo Joseph. Arch. IX, 18). Uffer fetzt ihn in die Zeit bes Ahas. Die Meisten jedoch find ber Ansicht, daß Nahum zur Zeit des Histia geweiffagt habe, wobei jedoch der Unterschied obwaltet, daß die Einen ihn vor der Niederlage bes Sanherib auftreten, ja biefelbe weiffagen laffen (fo hieronymus), die Andern in jener Riederlage gerade die Beranlassung zu dieser prophetischen Aeußerung erblicken. Andere machen Nahmm zum Zeitgenoffen des Manasse; Ewald setzt ihn in die Zeit des Josia, fofern er annimmt, daß Nahum den Angriff des Phreortes (Herod. 1, 102), welcher in die Jahre 630—625 v. Chr. fällt, vor Angen hatte. Hitzig setzt ihn etwas früher (nicht ganz 633), indem er meint, Nahums Weissagung beziehe sich auf die erste Belagerung durch Charares (Herod. 1, 105). Bis auf Jojakim geht Coccejus, bis auf Zedefia Clemens von Alexandrien herab (Strom. 1, 392). Bochart (Phaleg. S. 6) will Rahum fogar nach Jeremia und Ezechiel feten. Gichhorn endlich ift durch biefe große Divergenz der Ansichten zu der verzweifelten Annahme gekommen, daß sich das Zeitalter des Propheten überhaupt gar nicht bestimmen lasse. Als festen Ausgangspunkt wehmen wir mit den bei weitem meisten Auslegern die Aussage 1, 12. an: "So spricht Behovah: wenn fie ganz und so viel waren, und wurden doch so abgemäht und er verschwand, so brud ich dich wieder ohne zu bruden noch einmal". Dhne uns auf die Ertlarung biefer Stelle im Einzelnen einzulaffen, tonftatiren wir nur, daß, wie gefagt, die meisten Ausleger in diesen Worten eine hindeutung auf die Riederlage Sanheribs bor Jerufalem (Jef. 37, 36) erfennen, sowie fie auch 1, 11 "bon bir ging aus, ber Bofes fann wider Jehovah, der Heillofes rieth" denfelben Sanherib, und in 2, 14 .md nicht mehr wird vernommen werden die Stimme beiner Boten" die Sendung bes Rabsaleh (Jef. 36) angebeutet finden. Ift nun dem also, so ist weiter zu beachten, daß jene Worte 1, 11 ff. burchaus nicht ben Karatter einer bloß zufälligen Anspielung Denn nach der allgemeinen Einleitung B. 1-10 bilbet B. 11 und 12a den Uebergang jum hauptthema bes ganzen Buches, welches B. 12 b bis 13 nach ben brei Seiten bin ausgesprochen wird: Sturg Rinibe's (man beachte bas Femininsuffix in תבביוך, Befreiung Ifraels (auch hier הועליך "ה. ל. ש.), Bernichtung des Königs von Rinive (man beachte die Maskulinsuffice עליה u. f. w.). Dieses Thema wird sodann Rap. 2 und 3 im Einzelnen weiter ausgeführt. Nimmt nun alfo die hindeutung auf die Riederlage Sanheribs vor Berufalem im 14. Jahre des histia eine fo hervorragende Stelle in unserem Buche ein, daß man fagen muß: bas hauptthema des Buches ift unmittelbar auf fie gebaut, so ift eben damit auch ausgesagt, daß jenes historische Faktum die Beranlassung zu unserer Beissagung war. Das geht ja aus der Stellung mer Uebergangeverse 1, 11 und 12 jum Thema unwidersprechlich herbor. Ift aber jene Niederlage die geschichtliche Beranlassung zu unserer Beiffagung gewesen, so darf man lettere von der ersteren nicht zeitlich losreißen. Man muß ihre Entstehung in dem Beitmoment augestehen, welcher von jener Niederlage, als feinem weltgeschichtlichen Cardinalbunkte beherrscht wurde. Man darf also die Absassung unserer Weissagung nicht lange nach jenem Faktum ansetzen. Dieß ist der Fehler, in welchen alle die verfallen, die zwar 1, 12 fo berftehen wie wir, doch aber die Beiffagung unter Manaffe ober gar noch fpater entstehen laffen. 3ch habe hier befonders Straug im Auge, der in seinem Commentar mit großer Bestimmtheit die Zeit nach der Wegführung Manaffe's als den Entstehungsmoment unserer Beiffagung angibt. Er wird dazu vorzugsweise bestimmt durch feine Auffassung des Berhältnisses Rahums zu Jesaia II. Da nämlich Rah. 3, 5 mit Jes. 47, 2. 3; N. 3, 7. 10 mit J. 51, 19 ff.; N. 2, 1 mit J. 52, 1. 7; R. 2, 3 mit 3. 52, 8 offenbar in verwandtschaftlichem Berhältniß stehen, so er-Mart er Jesaia für die Quelle, Rahum für abgeleitet. Da nun der zweite Theil bes Befaia jedenfalls geraume Zeit nach dem 14. Jahre bes histia verfaßt febn muß, fo blieb nichts übrig, als Rahum so weit herabzuruden, daß er aus Jesaia schöpfen konnte.

Aber von einer positiven Hindeutung auf jene Wegführung Manasse's findet sich im ganzen Buche keine Spur. Denn daß die Worte 1, 18 במוסרותר אנחס nicht auf Manaffe gehen konnen, wie Strauß meint, zeigt boch wohl schon die Form des Suffires. Nahum aber hat nicht aus Jefaia geschöpft, sondern umgekehrt. So urtheilt auch Delitifch im Drechslerschen Commentar zu Jesaia III, S. 404 f. — Delitich fagt bort: "Reil erklart Ginl. S. 281 Rahum für ben Entlehnenden, aber wenn, wie Reil selbst S. 845 wahrscheinlich findet, Nahum in der nächsten Zeit nach der Riederlage Sanheribs geweissagt hat, so ist das nicht möglich". Haben wir also in der Riederlage Sanheribs einen festen Anhaltspunkt jur Bestimmung bes torminus a quo unserer Beissagung gewonnen, so bieten uns die Worte אָשִּׁים קבְרֶךְ 1, 14 auch einen Anhaltspuntt jur Bestimmung des terminus ad quom. Die Accente verbinden biese Worte mit dem Borhergehenden, und schon der Chaldaer und Sprer, sowie viele judische Er-Marer, sodann Munster, Crufius, Rosenmuller u. a. überseten: ich mache ihn (ben Tempel) zu beinem Grabe, und finden barin eine hindeutung auf die Ermordung Sanheribs im Tempel des Nisroch (Jef. 37, 38). Strauß (S. 43), der als nächstes Db= jett von Dien nicht den Tempel, sondern die Bilber supplirt, gesteht doch die Beziehung auf jene Ermordung, wenngleich nur als Rudblid auf eine bergangene Thatfache ein. Wenn nun aber Nahum bald nach der Niederlage geweiffagt hat, fo tann hier von keinem Rücklick, sondern nur von einem Borausblick die Rede sehn, man mag mm als nächstes Objekt zu nicht den Tempel oder die Bilber ergänzen. Dann wurden wir alfo fitr unfere Zeitbestimmung zwei feste Grenzpuntte gewinnen: bie Abfaffung unferes Buches muß ftattgefunden haben nach ber Niederlage und bor ber Ermordung Sanheribs, wiewohl es bis jest noch nicht möglich ift, wegen ber großen Schwantungen in ber Chronologie diefer Zeit, jene beiden Endpuntte mit bestimmten Bahlen zu benemmen (vgl. Brandis, über den histor. Gewinn aus der Entzifferung der affpr. Inschriften, 1856, S. 42 ff.). - Die Erwähnung einer Einnahme von No-Amon (3, 8) läßt fich noch nicht chronologisch verwerthen, ba die Thatsache selbst noch zu wenig aufgehellt ift, wiewohl bie Beiffagung gegen Aegypten Jef. 20 jebenfalls in einem bebeutfamen 3nfammenhange mit Rah. 3, 8 ff. steht, wie denn auch nicht wenige Erklarer (vgl. Strauß S. 98 ff.; Drechsler, Comm. ju Jef. II, S. 106) in der bon Rahum gemeinten Thatfache bie Erfullung ber Jesaianischen Beiffagung erbliden (vgl. Brandis a. a. D. S. 48, S. 51 f.). — So finden wir denn, um das Gefagte turz zu faffen, daß Nahum, aus bem nördlichen Reich geburtig, nach ber Wegführung ber zehn Stämme in bas Reich Juda, ohne Zweifel nach Jerusalem sich begab, bort die Belagerung burch Sanherib und beffen Niederlage mit erlebte, und hierdurch veranlagt, in Folge einer fpegiell hiezu erhaltenen Miffion, den ganglichen Untergang des affprischen Reiches und feiner Sauptftadt insbesondere in den Tagen des Konigs Sistia als Zeitgenoffe der Propheten Jefaia und Micha weiffagte. — 4. Das Buch bes Propheten bildet ein wohlgeordnetes Gange. Defhalb tann auch die Ansicht von huetius (demonstr. evang. IV, p. 441), Ralineth (vatici. Chabac. et Nah. p. 230 sq., 269 sq.), Bertholdt (Einl. S. 1661), baß die brei Rapitel verschiedenen Zeiten angehören, als verschollen betrachtet werden. Die Hauptzuge ber Gliederung haben wir ichon oben angegeben. Die Rapiteleintheilung entspricht richtig ben brei Sauptwendungen ber Rebe: Rap. 1 enthält die Einleitung und bas Thema, Rab. 2 und 3 die Ausführung des Thema's in der Art, daß Rap. 2 fich vorzugeweise mit dem Bie?, Rap. 3 fich vorzugeweise mit dem Barum? beschäftigt. Die Aechtheit bes Buches ift anerkannt. In Bezug auf die Integrität ift nur ber erfte Theil der Ueberschrift (מַשָּׁא נִינְרָה) bon Eichhorn (Einl. i. A. T. III, S. 325), Bertholdt (S. 1659 ff.), Ewald (Proph. des A. T. I, S. 60 f., S. 853), de Wette (Einl. S. 366) als acht bezweifelt worden. Gewiß ohne genugenben Grund. Denn, wie Babernid fagt, wie tann es unpaffend gefunden werden, bag die erfte Balfte ber Ueberfchrift ben Gegenstand, die zweite den Berfasser des Buches angibt? — Der Styl Nahums ift ausgezeichnet burch poetische Erhabenheit sowie burch Massische Reinheit ber

Sprache. In exflerer Beziehung seh erlaubt auf das Urtheil Lowths (do s. poës. Hobr. p. 216 sqq.) zu verweisen. Derfelbe sagt: "Ex omnibus minoribus prophetis nemo videtur acquare sublimitatem, ardorem et audacem spiritum Nahumi. Adde quod eius vaticinium integrum ac iustum est poëma. Exordium magnificum est et plane sugustum; apparatus ad excidium Ninivae, eiusque excidii descriptio et amplificatio ardentiasimis coloribus exprimitur, et admirabilem habet evidentiam et pondus". Bas die Sprache betrifft, so trägt dieselbe, wie gesagt, noch ganz den Karakter der Rlafficitat aus der besten jefaianischen Zeit, doch machen sich einige Eigenthumlichkeiten bemertbar, die vielleicht auf Rechnung der galiläischen Abstammung Rahums zu setzen find. So z. B. die Suffixformen גבוררוה 2, 4. בולאָכֵכה 2, 14. Dann die Aramaismen רהב suspiravit (2, 8), הור, currens (3, 2, außerdem nur noch im Lied der Debora Richt. 5, 22), אַלַרוֹיו (2, 4). Bgl. Sitig im Comm., de Bette, Ginl. S. 365. Die neneften Spezialcommentare, von benen der zweite die altere Literatur ausführlich manhaft macht, find: Nahumi oraculum. Ex praefatione de externae poëseos in vernaculam convertendae ratione etc. illustravit Herm. Gust. Hoelemann,. Leipzig 1842 (bie Roten find lateinisch, die Uebersetzung beutsch und in Reimen). - Nahumi de Nino vaticinium explicavit, ex assyriis monumentis illustravit Otto Strauss. Bedin 1853. E. Rägelsbach.

Rain, Nath, hebräisch entweder 7482 — Trift, oder 7292 — Annuth, war der Bohnort jenes Kinglings, welcher, der einzige Sohn seiner Mutter, die eine Wittwe war, durch unsern Herrn auserweckt worden ist, als sie ihn eben hinaustrugen (Luk. 7, 11 st.). Obschon sonst in der Bibel nirgends weiter erwähnt, ist der Ort doch den Bilgern zu allen Zeiten bekannt genug gewesen und hat auch seinen alten Namen dis auf den hentigen Tag dewahrt. Er heißt jetzt (1964), Nein, und liegt — heute ein keiner, nur von ein paar Familien bewohnter Weiler, jedoch mit Ueberresten alter Gebände — ziemlich dicht am nördlichen Fuße des sogenannten kleinen Hermon im nordsstlichen Theile der Ebene Lesreel, südösklich vom Tador dei Endor. Das Städtchen (nddes, Ank. a. a. D.) lag also im Stammgediete von Isaschar und gehörte zu Galilda, und ist nicht zu verwechseln mit dem von Jos. B. J. 4, 9, 4 genannten Flecken Nain im südlichen Ostjordanlande, welchen Simon von Genasa, Sohn des Gioras, mit Rauern umgab.

Ligthfoot, chorograph. ante ev. Luc. cap. III.; Reland. Palaest. p. 497. 904; Robinson, Paläst. III. S. 469; Ritter, Erdunde, XV. 407. Rüetschi.

Rame, biblifche Bedeutung deffelben. Da alle Ramengebung ben 3med hat, einen Gegenstand in seinem Unterschiede von anderen für die Ertenntniß zu fixiren, fo find die Ramen ursprünglich nicht willfürliche Wortzeichen, fondern bestimmt durch die Eigenthlimlichfeit des zu bezeichnenden Gegenstandes, Ausbrud des Eindrucks, welchen derfelbe burch die Art und Weise, wie er sich barftellt, ummittelbar erweckt, oder Ausbrud der besonderen Bedeutung, welche er in irgend einer Beziehung filt ben Benennenden gewonnen hat. So will augenscheinlich die erfte Ramengebung, von ber die beilige Schrift berichtet (1 Dof. 2, 20), verstanden fenn; als Bezeichnung ber Thiere nach den an ihnen fich tundgebenden Eigenthumlichteiten bringt fie dem Menschen den Unterschied thierischer und menschlicher Natur (bag er in den Thieren nicht "eine ihm entsprechende Bulfe" findet) jum Bewußtsenn und fixirt diese Erkenntnig. Ebenso pflegt die Benenmung von Lokalitäten beftimmt zu fenn theils durch die naturliche Beschaffenheit derfelben (z. B. Rama, Mizpa, Jericho u. dergl.), theils durch die besondere geschichtliche Bedeutung, welche fie in Folge eines an ihnen haftenden Ereigniffes erlangt haben, in welchem letteren Falle der Rame angleich dazu dient, die Erinnerung an das Ereigniß zn befestigen (vgl. 1 Dof. 11, 9. 22, 14. 26, 20 f. 28, 19. 32, 3. 31; 2 Mos. 17, 7; 4 Mos. 11, 34. 21, 3; Jos. 7, 26 u. s. w.). Richt anders bershält es sich ursprünglich mit den Bersonennamen. Dieselben fixiren irgend eine hervorftechende Eigenthumlichteit, die an einem Menschen erscheint, etwas Raratteristisches, Real - Encyllopable far Theologie und Rirche. X.

194 Rame

was fich an ihm begeben hat, ein benkwürdiges Ereigniß, das mit feiner Geburt fich verknüpft u. dergl. (j. z. B. 1 Mof. 25, 25. 26, 30. Kap. 29. 30; 1 Sam. 4, 21; 1 Chron. 4, 9), ober fie bienen bagu, die spezifische Bebentung, welche ber gangen Berfon zukommt, auszuhrägen (vgl. z. B. 1 Mof. 3, 20. 4, 25). Die Anerkennung, bag ber Name nicht bloß äußerlich an der Person haften soll, macht sich auch noch geltend, nachbem bie Namen mehr ober weniger conventionell geworden find. Es bleibt die Reigung, das nomen als omen zu behandeln (in diesem Sinn erfolgt z. B. die Ramensanderung 1 Mof. 25, 18), Beziehungen ber Uebereinstimmung ober bes Contraftes amifchen dem Ramen und der Beschaffenheit oder den Erlebniffen ber Person aufzusuchen (vgl. 3. B. 1 Sam. 25, 25; Ruth. 1, 20 und die Bemerkungen von heng-Das Bermachsensehn des Namens ftenberg, Beitr. z. Ginl. in's A. T. II, 271). und ber Berson, und eben bamit die Bebeutsamkeit ber Ramen, wird aber besonders bewahrt auf dem Bebiete der Offenbarungsgeschichte. 3m Beifte jener Bahrhaftigteit, die den Widerspruch amischen Ramen und Genn getilgt und Jedem den rechten Ramen gegeben wiffen will (vgl. Jef. 5, 20. 32, 5; Offenb. 3, 1) erzeugt fich hier eine Reihe bon Ramen, die wirklich die perfonliche Bedeutung und Lebensstellung ihrer Trager ausbruden, und fo felbst Offenbarungszengnisse, bleibende Unterpfander gottlicher Führung und Berbeiftung werden. Diefe bebeutsamen Ramen find theils folde, die ben betreffenden Bersonen von Anfang an gegeben werden, so Noah 1 Mos. 5, 29, Ifrael 16, 11, Ifaat 21, 3; vgl. 17, 17-19. 18, 12-14 n. f. w., im R. T. ber Rame 30 fus Dath. 1, 21, theile, und dieß ift das Saufigere, Reubenennungen. Wie auch außerhalb des Offenbarungetreifes, namentlich bei ben morgenländischen Boltern (f. Ro fenmüller, altes und neues Morgenland I, 68) die Sitte erfcheint, ben Gintritt in ein neues Berhaltnif burch einen neuen Ramen zu bezeichnen (vgl. 1 Dof. 41, 45; Dan. 1, 7; Efth. 2, 7\*)), wobei in der Annahme des neuen Ramens zugleich die Anerkennung der Oberherrlichkeit beffen lag, der ihn ertheilt hatte (2 Ron. 23, 34. 24, 17): so wird an den Offenbarungsorganen die Bedeutung und neue Lebensstellung, die ihnen im göttlichen Reiche angewiesen ift, häufig durch einen Ramenwechfel ausgeprägt Hierher gehoren die Namen Abraham 1 Mof. 17, 5; Sara 17, 15; Ifrael 32, 29 (zur Bezeichnung bes geiftlichen Raratters an die Stelle bes ben Raturtaratter bezeich: nenden Jakob tretend), Josua 4 Mos. 13, 16; vgl. auch Jerubbaal Richt. 6, 32; im R. T. Rephas ober Betrus Joh. 1, 42. 16, 18., Boanerges Mart. 3, 17., Barnabas Apgich. 4, 36., und fo wollte wahrscheinlich auch Paulus durch Annahme dieses Ramens seines Erftlings aus ber romischen Beibenwelt (Apg. 13, 12) feinen neuen Beruf anzeigen (vgl. auch Glassii philol. s. IV, 3. observ. 14). Es ist übrigens metwürdig, wie häufig auch bei solchen biblischen Namen, bei denen eine besondere Absicht ber Benemung nicht angegeben ift, eine auffallende Uebereinstimmung awischen ber Bedeutung des Ramens und der Person hervortritt; 3. B. Saul, David, Salomo (vergl. übrigens 1 Chron. 22, 9), Elia (1 Kon. 18, 36). Befannt ift, welches Gewicht nomentlich die Propheten auf die Ramen legen. Rathan gibt Salomo den Namen Jebidja "um Jehova's willen" 2 Sam. 12, 25; Hosea (Kap. 1.) und Jesaja (7, 3. 8, 8) pragen in ben Ramen ihrer Rinder ben Inhalt ihrer Beiffagungen aus: Jesain felbft getröftet fich (8, 18.) ber unterpfändlichen Bebeutung, welche in feinem eigenen Ramen liegt. Auch in ben Wortspielen, ju benen die Propheten Berfon - und Ortsnamen bunfig benützten, ift mehr als ein bloger Schmud ber Darftellung gut feben. wie Micha 7, 18 f. auf die Bedeutung feines Ramens anspielt (f. hierilber Cafpari, über Micha zc. G. 20 ff.); man erwäge Stellen wie Jef. 25, 10; Mich. 1, 10 ff.; Ber. 20, 3. 28, 6. (An der letztgenannten Stelle wird, da das Stud in Zebefia's Zeit fällt, eine Auspielung auf den Namen dieses Königs in dem Ginne zu finden sehn, daß

<sup>\*)</sup> Bahrscheinsich find aus solcher Sitte bes Namenwechsels auch gewiffe Doppelnamen (wie Afarja und Ufia) zu erklären; f. Thenins zu 2 Kin. 14, 21.

ber Prophet diesem Zerrbild des theokratischen Königthums den rechten Träger dieses Ramens entgegenstellen will). — Ans der Verwachsenheit des Namens und der Person sind endlich auch gewisse biblische Redensarten zu erklären. Wenn Gott kraft person-licher Qualistation einen Mann erwählt, so rust er ihn mit Namen 2 Mos. 31, 2; Ies. 45, 3. 4. Wenn es heißt 2 Mos. 33, 12. 17., Jehova kenne den Moses mit Namen, so will das sagen, er habe sich zu Moses in ein spezissisch persönliches, nur dem Moses zukommendes, also an seinem Namen hastendes Berhältniß gesetzt. Hiernach ist auch der Sinn von Ies. 43, 1 deutlich: "ich habe dich bei deinem Namen gerusen, mein dist du" (vgl. 49, 1). Einen neuen Namen von Gott empfangen (Jes. 65, 15; vgl. 62, 2; Offend. 2, 17. 3, 12) ist der Ausdruck für ein durch göttliche Gnadenthat ganz neu begründetes persönliches Berhältniß. Endlich ist auch an den häusigen Gebrauch des NIP. zur Bezeichnung realer Zustände zu erinnern (s. die Wörterbücher).

Die biblischen Bersonemamen verdienen aber auch noch in anderer Begiehung in Betracht gezogen zu werben. Bie überhandt die Ramen jedes Bolles ein wichtiges Dentmal bes Boltsgeiftes und ber Boltsfitte find, fo legen fie auch in Ifrael bedeutsames Zeugniß ab für den eigenthumlichen Beruf diefes Boltes. Bei teinem Bolte des Alterthums finden fich verhältnismäßig so viele Namen mit religiöser Beziehung. Die Samulung bei Matth. Hiller im onomasticum sacrum, 1706, die fibrigens der Sichtung bedarf, enthält über 100 Mannsnamen diefer Art, und wie fehr fie im Gebrauch überwogen, lehrt ein Blid auf langere Namenverzeichniffe 3. B. ber Chronif\*). Diefe Ramen, die in der altesten Zeit meist mit in, seltener mit wo und mit nau (3. B. Zurischaddai = beg hort ber Allmächtige ift, Pedahsur = ben ber hort erlöft; bal. Ewald, ansführl. Lehrb. der hebr. Sprache. 6. Aufl. S. 586 ff.), fpater, befonders seit David's Zeit, vorzugeweise mit rrier zusammengefett erfcheinen, enthalten Aussagen aber Gigenschaften Gottes, über fein Berhaltniß jn bem anserwählten Bolte, über fein allmachtiges, gerechtes und gnäbiges Balten u. bergl.; fie fprechen ferner Dant, Soffming, Flehen zu Gott aus. Gelbft formliche Gebeterufe erfcheinen in einzelnen Ramen, 3. B. Eljoenai (1 Chron. 3, 24. 4, 36. 7, 8) = zu Jehova sind meine Augen (gerichtet), Hodawjahu (1 Chron. 3, 24. 5, 24) = bantet Jehova. Befondere mertwürdig ift der Frauenname Harlelponi (1 Chron. 4, 8) = gib Schatten, der du zu mir bein Angesicht wendest (vergl. Emalb a. a. D. S. 590). Die Bedeutung biefer Ramen blieb meistens durchsichtig, wenn auch mitunter eine ftarte Abschleifung namentlich bes mrr eintrat. (G. über ben letteren Buntt die Erorterungen von Cafpari a. a. D. S. 8 ff.). Baufig war gewiß die Ertheilung folcher religiösen Ramen bloge Bewohnheitssache; hat boch selbst ein Ahab seinen mit der Isebel erzeugten Sohnen die mit אידורה jusammengesetzten Ramen Ahasja und Joram gegeben. Aber eben fo feft fteht, daß in vielen Fällen die Bahl des Ramens (die oft von der Mutter ausgegangen m febn scheint, 1 Mof. 29, 82 ff. Rap. 30. 1 Sam. 1, 20. 4, 21) ein religiöser Bekenntnigalt von Seiten der Eltern war. Die religiofe Bedeutung der Ramen wurde noch dadurch gehoben, daß diefelbe bei ben Anaben mit der Befchneidung zusammenfiel, was allerdings ausbrücklich erft Luk. 1, 59. 2, 21 erwähnt wird, aber bereits aus bem Aufaummenhang der Erzählung in 1 Mof. Kap. 17. 21, 3 f. erfchlossen werben kann. hierdurch wurde angebentet, daß der Rame Ausbrud der wefentlichen Lebensftellung bes Menfchen, nämlich feiner Stellung im göttlichen Bunde fenn folle, unter welchen Besichtspunkt auch die später gewöhnlich gewordene Annahme neuer Namen von Seiten ille difcher Broselnten au ftellen ift. Bei Madden foll die Ramengebung bei ber Entwöh-

12 \*

<sup>\*)</sup> Biel geringer ift die Zahl ber berartigen Frauennamen, verglichen mit benen profaner Beziehungen, namentlich solden, die von anmuthigen Thieren, Gewächsen u. f. w. hergenommen find. Daß unter ben Mannsnamen nächst benen religiöser Bebeutung verhältnißmäßig viele aus dem Thierreich genommen erscheinen (f. Simonis onomast. V. T. S. 898 ff.), erklärt sich aus dem früheren Romadenteben des Bolles.

nung erfolgt febn. - Endlich tommt noch die Bedeutung ber Ramen für ben Busammenhang der Familien und Geschlechter in Betracht. Beil ber Name mit der Berson verwachsen ift, ift die Fortsetzung des Lebens in den Nachkommen auch ein Fortsetzen bes Namens, und so wird "nach bem Namen eines genannt werden" Bezeichnung ber Erbberechtigung (vgl. 1 Mof. 48, 16.; 5 Mof. 25, 6. 7). Die Bewahrung biefes Familienzusammenhanges beruht auf dem Mannsftamme, woher vielleicht (vgl. 2 Sam. 18, 18) das Wort זָכֵר per quem memoria parentum propagatur (nach Simonis und Winer) zu ertlaren ift. Dief wird auch außerlich angedeutet durch Beifigung "Sohn des" — (noch im R. T. Matth. 16, 17), eine Bezeichnung, deren Fehlen häufig auf niedrige oder fremde Abstammung hinzuweifen scheint; vgl. Jef. 22, 15. die Ermähnung des Gebna ohne Nennung des Baters mit der des Eljakim, des Cohnes Hillias in B. 20. Für das Patronymicum trat dann in foldem Falle häufig die Bei benennung nach dem Geburteort ein. (Bgl. hierliber die Bemertungen bon Cafpari a. a. D. S. 45)\*). Richt felten icheinen patronyme Benennungen ju Saubtnamen geworben zu fehn, und dieß nicht erft in fpaterer Zeit (wie Bartholomans, Bartimans, Barabbas, Barjefus u. f. w.), sondern schon 1 Kon. 4, 7 ff. ift die auffallende Erscheinung, daß funf der dort aufgeführten Beauten nur nach dem Namen ihrer Bater genannt werben, mahrscheinlich mit Thenius baraus zu erklären, daß fie ben baterlichen Namen mit Borsetzung des 73 selbst als Eigennamen führten. — Ueber die mit Abi und Achi — (Bater und Bruder) zusammengesetten Ramen f. Emald S. 588 ff., wo auch der Unterschied berfelben von der Kunje, dem Zunamen der Araber nachgewiesen ift. — Nathrlich ift, daß man in den Familien gewiffe Namen borzugeweiße fortzupflanzen liebte (vgl. Lut. 1, 61), zumal wenn an denfelben eine befondere Bedentung haftete. (Bgl. das über ben levitischen Ramen Ellana in Bb. VIII. S. 354 Bemerkte.) Benennung nach dem Bater erscheint Tob. 1, 9 (vgl. Luk. 1, 59), nach bem Großvater 2 Sam. 8, 17 (vgl. 1 Sam. 30, 7), nach dem Dheim 1 Chron. 23, 28 (vgl. B. 21.). Doch läßt fich durch das ganze A. T. herab bis in die nacherilische Zeit die Erzeugung neuer Namen verfolgen, was beweift, daß in dent Bolte ber Sim für die Appellativbedeutung der Namen fortwährend lebendig war. Als diefer Bilbungstrieb fcmacher murbe, griff man nach ben alteren Eigennamen, ja, wie Em alb S. 592 bemerkt, es wurden nun mit Borliebe gerade folde Namen aufgefrischt, die in altefter Beit gewöhnlich, aber bann lange gurudgetreten waren, wie Jatob, Joseph, Simeon, Maria u. f. w. Daneben erscheinen in ber fpateren Zeit aramaifche Ramen, wie Martha, Tabitha, Raiphas u. f. w., feit der macedonischen Beriode zahlreiche griechische, fpater römische Namen, wie Alexander, Andreas, Andronitus, Antipater, Aquila, Martis und viele andere; wurden doch felbst Ramen, die an heibnische Gotter erinnerten, nicht verschmäht, wie Apollonius, Bacchides, Demetrius, Epaphrobitus u. a. . . aus fremden Sprachen herübergenommene Ramen liebte bie Bollssprache abzuftirzen, wie Antipas, Epaphras u. f. w. (f. Biner, neuteftam. Gramm. §. 16 f.). sche Namen wurden vielfach in der Form gräcisirt, so Lazarus aus Cleasar, Matthaus aus Amitthai, Ananias aus Chananja, Alfimus aus Eljatim, Jafon aus Jefchua (vgl. Jos. Arch. XII, 5. 1.), Hyrtanus aus ברקון (b. h. Flavius). Manche griechische Ramen tonnten auch als Ueberfetung ber hebraifchen gelten, wie Dofitheus ober Theodotus = אַלְכָחַן oder אָלְכָחַן, Rifolaus = פֿרָבָם. Biele Juden verbanden mit dem hebraifchen Ramen einen griechischen ober romischen Zunamen, fo Rol. 1, 11. Jefus mit dem Zunamen Juftus, Apgich. 12, 2. Johannes mit dem Zunamen Martus. G. Simonis onomasticon Novi Test. et libr. apocr. 1762.

Ein besonders wichtiger biblischer Begriff ift der Rame Gottes und Chrifti. Daß alle Benennung ursprünglich ein fich Rundgeben des zu Benennenden vorausset,

<sup>\*)</sup> Umgelehrt freilich tonnte auch in ber blogen Benennung nach bem Bater, wenn biefer geringen Stanbes war, etwas Berächtliches liegen; fo 3. B. Jef. 7, 4; 1 Sam. 22, 8 u. a.

Rame 197

dagegen das der Ertenutniß sich Berschließende als solches ein axaroromaoror ift, gilt auch in Beziehung auf Gott. Ban falfchen Gottern tonn ber Menfch Namen erbichten. aber ber wahre Gott fann bon dem Menschen eben nur benannt werden, sofern er bem Menschen sich offenbart, sein Wesen ihm erschließt. Der Name Gottes ift zuerst nomen editum und bann erst nomen inditum. Darum wird מֵלֹדִים, bas nach feiner urfprunglichen Bedeutung bie Gottheit im Allgemeinen abgefehen von ihrer gefchichtlichen Selbstbezeugung bezeichnet (f. Bb. VI. S. 459) im A. T. nicht eigentlich als Gottesname betrachtet. (Der Ausbruck מים אַל הוים fommt nur Bs. 69, 31 (vgl. 48, 11) bor, wo fich aber der Ausbruck aus bem eigenthumlichen pragnanten Gebrauche bes in den elohistischen Pfalmen erklärt). — Gott nun nennt fich dem Menschen nicht nach dem Inbegriff feiner Bolltommenheiten (wie man öfters den göttlichen Ramen befinirt hat), fondern nach dem Berhältniß, in das er fich jum Menschen gefett hat, nach den Gigenschaften, in denen er in der Gemeinschaft, die er mit dem Menschen eingeht, erkannt, bekannt und angerufen sehn will, kurz nicht nach bem, was er für fich, fondern nach bem, was er für ben Denfchen ift, weghalb jede Form ber gottlichen Gelbstdarftellung in ber Belt in einem entsprechenben Gottesnamen fich ausbragt. Der Gott, der die berlaffene Sagar erfahren läßt, daß feinem allsehenden Auge ten Bulflofer entgeht, gewinnt fofort ben Ramen Bott bes Schauens 1 Dof. 16, 13. (nach ber allein richtigen Auffassung diefer Stelle, f. Delitich z. berf.). Das Rarafteriftische ber patriarchalischen Offenbarungeftufe prägt fich aus in bem Gottesmamen Elschabbai 1 Mos. 17, 1., der dort der Aenderung des Ramens Abram in Abraham entspricht, indem Schaddai zunächst mit Rücksicht darauf, daß dem kinderlosen Abraham reiche Nachsommenschaft geschentt werben foll, Gott als benjenigen bezeichnet, der die Ratur durch seine Machtthaten seinem Offenbarungszwecke unterwirft. Ueber die Bedeutung des Jehovanamens 2 Mof. 3, 15. 6, 3 ff. f. den Art. "Jehova". Da nach bem erften Bundesbruch Gott in feiner Gnade, Barmherzigfeit und Langmuth fich offenbart, entspricht dem eben wieder eine Rundgebung der entsprechenden Namen 2 Dof. 34, 6. Desgleichen dient es der Fixirung des Offenbarungsverhältniffes, daß Gott als ber Gott Abraham's, Isaal's und Jalob's 2 Mos. 3, 6. und auf der Stufe des neuen Bundes, nachdem ber eingeborene Sohn ben Namen Gottes ben Menfchen geoffenbart (3oh. 17, 6.), als Bater unferes herrn Jefu Christi, oder um das nun vollendete Beileverhaltnig allfeitig ausznbruden, mit bem Ramen bes Baters, bes Gohnes und des heiligen Beiftes (Matth. 28, 19) benannt fenn will. - hiermit ift aber ber biblis iche Begriff bes Ramens Gottes noch nicht erschöbft. Diefer ift nämlich nicht blog ber Titel, ben Gott gemäß bem Berhaltniß, in bas er ju ben Menfchen getreten ift, führt, fondern der Ausbruck "Rame Gottes" bezeichnet jugleich bas ganze Balten Gottes, burch bas er sich in bem von ihm eingegangenen Berhältniß perfönlich gegenwärtig bezeugt, die ganze gottliche Selbstdarstellung oder die ganze dem Menschen zugekehrte Offenbarungefeite bes gottlichen Befens. Dan verftehe wohl; nicht überall, wo gottliche Machtwirkung in der Welt ist, ist darum schon göttlicher Rame, sondern überall, wo der Offenbarungsgott als folder wirfend fich zu ertennen, und daher zu betennen und angurufen gibt. Dtto (bekalogische Untersuchungen S. 81) bemerkt gang richtig, daß ber Rame Gottes nicht die ideale Erifteng Gottes im Bewußtsehn des geschaffenen Geis ftes, sondern eine von jeder Subjektivität unabhängige, objektive Eriftenz ift; aber diefe bem Menschen objektive, innenweltliche Gottesmacht ift doch Rame Gottes nur, sofern fie bem Menschen sich zu nennen gibt, offenbarungsmäßig an ihn tommt, sofern also ber Mensch von ihr wissen tann; ob der Mensch von ihr wiffen will, ift eine anbere Frage, da ber Menich ben Ramen Gottes, Die fich ihm bezeugende Gottesmacht, perlanguen und entheiligen tam. Der Ifraelit nun, ber ben ihm geoffenbarten Gott als Schöbfer und herrn des Universums ertennt, schaut beffen perfouliches Balten, die Rundgebung feiner Gottesmacht und herrlichkeit auch im gangen Naturlauf, weghalb der Pfalmift (8, 2.) ausruft: "wie herrlich ift bein Rame auf ber gangen Erde!"

198 Rame

Doch gebort natürlich ber gottliche Rame vorzugeweise ber Sphare bes gottlichen Reiches an und bezeichnet hier jebe an irgend einer Lotalität ober Inftitution, au irgend einem geschichtlichen Ereigniß, fo wie auch an bem von Gott gefandten Borte haftende Offenbarteit Gottes; fein Rame ift hier überall, wo er in die irdifche Sphare fo eingeht und eingreift, den Menfchen fo fich darstellt, daß er als gegenwärtig erkannt, bekannt und angerufen werden tann. Bon dem Mal'ach, in welchem das gottliche Angeficht (2 Mof. 83, 14) das Bolk leitet, der also Träger der persönlichen Gnadengegenwart Gottes unter dem Bolle ift, wird gefagt, der gottliche Rame fen in feinem Immern (23, 21); die Ginwohnung der gottlichen Berrlichfeit im Beiligthum ober die gottliche Schechina (2 Mos. 40, 34, 3 Mos. 9, 23, 1 Kön. 8, 11), vermöge welcher Gott an diesem Orte in befonderer Beise personlich gegenwartig ift, diese feine Gegenwart bort zu erfahren gibt und barum bort angerufen feyn will, ift ein Bohnen feines Ramene an biefer Statte (5 Dof. 12, 5. 11. 14, 23 f. 1 Ron. 8, 29.; bgl. Jer. 3, 17), daher der Dienst daselbst ein יי שׁהַת בָּשָׁם יי (5 Mos. 18, 5. 7). Benn man, wie felbst von Winer (im bebr. Lexit.) gefchieht, die Ausdricke, daß Gott feinen Ramen an einen Ort sett oder baselbst wohnen läßt, bloß durch locum eligere, ubi sacris solemnibus colatur erflart, fo wird die Folge, die an die Einwohnung des gottlichen Ramens fich knübft, mit dieser selbst verwechselt. Hiernach ift ferner deutlich, wie bas "Dein Rame ift über uns genannt", Jer. 14, 9., nur weitere Erblitation ift des Wortes: "Du bift in unserer Mitte", und wie 5 Dos. 28, 10. das, daß nach B. 9. Gott fich Ifrael zum heiligen, in feiner Offenbarungsgemeinschaft ftebenden Boll aufrichtet, so ausgedrickt wird, der Name Jehoba's werde über dem Bolte genannt. In ber Erlöfung bes Bolfes und in ber Bundesstiftung ift Gottes Name groß und herrlich Bf. 111, 9. (Man beachte auch die Wechselbegriffe in Jes. 43, 7). Ifrael wandelt im Ramen feines Gottes in objektivem Sinne, fofern es bie Rraftwirtung bes in feiner Mitte fich tundgebenden Gottes zu erfahren betommt (baher Sach. 10, 12. dem יתהולכר שיים שיים borausgeht וְגַבּרְתִּים בִּיר), in fubjettivem Ginn, fofern es bemgemäß feinen Gott in Wort und Banbel befennt, in der Erftillung feines Gefetes feinen Ramen fürchtet, 5 Dof. 28, 58. hiernach ift auch die haufig migverftandene Stelle Micha 4, 5. ju beuten; bag einst alle Nationen jum Zion wallen muffen, um borther das Gefetz zu empfangen, hat darin seinen Grund, daß Ifrael im Ramen Jehoba's wandelt, d. h. in der Gemeinschaft des unter ihm sich tundgebenden wahren Gottes steht, mahrend die anderen Boller (wenn gleich auch fie unter der Dadht des mahren Gottes stehen, doch so lange sie dieselbe nicht als die Macht dieses Gottes extennen) im Namen ihrer Götter, in der Zugehörigkeit zu denfelben wandeln. Das Biel bes göttlichen Reiches ift, daß ber Rame bes mahren Gottes auch über die aus bem Gericht geretteten Refte ber heidnischen Böller genannt wird Am. 9, 12. (bgl. Dal. 1, 11), d. h. daß fie, indem er in das königliche Berhältniß zu ihnen tritt, Sach. 14, 9., in seine Offenbarungsgemeinschaft eingeführt werden, in Folge beffen denn fie ihrerfeits Behova's Namen bekennen und anrufen (Beph. 3, 9). — Bon den gahlreichen Bendungen, in benen der Name Gottes sonft noch erscheint, mogen zur Erläuterung bes Gefagten noch folgende hervorgehoben werden. Da Jefaja 30, 27 ben herrn im Berichte nahen fieht, fpricht er: "fiehe, Jehova's Rame tommt bon ferne, bremend fein Born" 2c. Damit vgl. 26, 8: "auf dem Pjade beiner Gerichte harren wir, Jehova, bein; nach beinem Ramen und beinem Bedachtniß fteht ber Seele Berlangen". Der Sfalmift betet 54, 3: "hilf mir durch deinen Ramen ", und dem entspricht בָּבַבּרִרקַד (bgl. Jer. 10, 6), wie 1 Ron. 8, 42 dem großen Ramen die ftarte Band und ber ausgeredte Arm entspricht. Daher tann gefagt werben Spr. 18, 10: "ber Rame Behova's ist ein starter Thurm, in ihn läuft der Gerechte und wird geschirmt"; bgl. Bs. 20, 2. 44, 6 ("durch beinen Ramen zertreten wir unfere Biberfacher"), 124, 8. u. a. Benn Gott durch Bunderthaten feinem Bolle feine machtige Gegenwart zu erfahren gibt, fo heißt dieß: "bein Rame ift nahe", Bf. 75, 2., wo Bengftenberg bem Musbrud **Name** 199

unrichtig eine fabjettive Benbung geben will. Gott gibt Ehre feinem Ramen, Bf. 115, 1., heiligt benfelben u. bergl., wenn er fich burch die Erweifungen feiner Macht und herrlichkeit als den wahren Gott legitimirt; wo es dagegen den Schein gewinnen wurde, als ob es mit der Macht und Berrlichkeit des Gottes Frael's nichts fen, wie durch bleibende Berftogung seines Bolles, ware dieß eine Entheiligung seines namens im objektiven Sinn, Czech. 20, 14. 22. Subjektiv wird ber göttliche Rame von ben Menfchen geheiligt, wenn fie ber gottlichen Gelbstbezeugung und Gelbstdarftellung in ber Belt die fcnlbige Anerkennung erweisen. Im objektiven und subjektiven Sinne bilbet die Bitte, "geheiligt werbe bein Rame" die Boranssetzung für das "dein Reich komme" Matth. 6, 9 f. Entheiligt wird dagegen der göttliche Name von den Menschen, wenn fie die göttliche Selbstbezeugung und dasjenige, woran sie haftet, also das Realste, als ein Richtiges und Kraftloses, das man ungestraft vernachlässigen dürfe, behandeln im Reden (2 Mos. 20, 7) oder im Thun (vergl. das bu won Spr. 30, 9). — Gott leitet die Frommen um seines Ramens willen, Pf. 23, 3. 31, 4., er leiftet Beistand um feines Ramens willen Bf. 109, 21. 143, 11., er bergibt Schuld um feines Ramens willen 25, 11., vgl. 103, 1 ff., sofern er mit dem, als was er fich bargeftellt und tundgegeben hat, nicht in Widerspruch treten tann. Auch die berschiedenen Wenbungen, in benen bas nim Namen Gottes" noch vortommt, ertlaren fich aus dem Bisherigen. In objektivem Sinne bezeichnet der Ausdrud: in Gottes Kraft, Bollmacht und Bertretung (vgl. Mich. 4, 8., wo nin ber Hoheit des Namens Jehoba's" bem 🕶 xxxx entspricht wie Apgesch. 4, 7. εν ποία δυνάμει neben εν ποίω δνόματι steht, 5 Dos. 18, 18 ff. u. a.). Dem entspricht dann die subjektive Bebentung, das Remen und Befeimen Gottes als beffen, in beffen Bollmacht man fpricht und handelt, für beffen Sache man leidet u. f. w.

Dieselbe Bedeutung nun hat im N. T. das droua Xolorov. Es bezeichnet Christum nach Allem, was er für die Menschen ift, nach der ganzen Seilsmacht und ber biefer entsprechenden Barbe (Bhil. 2, 9), worin er fich ben Menschen barftellt, und daher von ihnen geglaubt, bekannt und angerufen sehn will. Daher die pragnante Bedeutung von Andbriden, wie: "den Namen Chrifti wohin tragen" (Apgefch. 9, 15), wenn durch Berkfindigung des Evangeliums der Heilsmacht Christi Bahn gebrochen wird; "Buge und Bergebung der Gunden predigen ent ro drouare adrov" (Lut. 24, 47) auf feinen Ramen bin, b. h. fo, daß die Bredigt ihre Auftorität aus der Burde Chrifti und ihre Birtung aus ber Beiloffille, in ber er dem Menfchen fich barftellt, nimmt. Ferner gehort hierher nioreveir els rd oroma Xoiorov, 30h. 1, 12; 1 30h. 5, 13. ober to dropare Xoiorov, 1 Joh. 3, 23; durch die lettere Bendung wird das oropen nicht bloß als Biel des Glaubens, fondern, wie Dufter died g. d. St. treffend bemertt, auch die von dem öropa felbst ausgehende Beziehung auf die Glänbigen angedeutet. "Das orogea felbst erscheint hier auch der Form nach, was es dem wesentlichen Begriffe nach ift, als foldjes, welches bem, welcher glanben foll, von fich Zeugniß gibt, fich offenbart und barbietet, um mit Bertrauen und hingabe ergriffen zu werden." hiernach bestimmt fich auch ber Ginn der Ansbrude: in bem Namen Chrifti felig werben Apgefch. 4, 12., in seinem Namen das Leben haben Joh. 20, 31., worin Beibes, das objettibe Moment der fich dem Menschen zu eigen gebenden Beilsmacht Chrifti, und das subjettive ber hinnahme, Berehrung (vgl. Phil. 2, 10), des Bekennens, Anrufens von Seiten bes Menfchen verfnupft ift. Die objektive Beziehung des Ausbruck darf auch in Matth. 18, 20 nicht übersehen werden; συνηγμένοι είς τὸ ονομα Χριστοῦ find freilich diejenigen, die unter Anrufung Christi fich verfammeln, aber fo, daß diefes Aneufen die Beilsgemeinschaft, in die Chriftus fie mit fich gefetzt hat, voraussett. Ebenfo ift εν τις δνόματι Χριστού Mart. 16, 17. Apgesch. 16, 18 nicht bloß: unter Anrufung, sondern vor Allem in der Kraft Chrifti und der hieraus fliegenden Machtvollkommenheit (f. oben). Wo dieses objektive Berhältnig nicht fattfindet, kum ein Amensen Chrifti fenn, ohne bag doch in feinem Ramen gehandelt wird, wie bei jenen Befchworern in Sphesus, Apgesch. 19, 13; ja es tann das Rennen Christi von Kraftwirtungen begleitet fenn, die aber tein Ausfluß ber Beilsmacht Chrifti find, Matth. 7, 22. 24, 5. Lut. 21, 8. Ueber das Gebet im Ramen Jesu f. Bb. IV. S. 692 ff. Bas endlich den Ausdruck Bantileir ele ro oropea betrifft, fo ift derfelbe nicht mit Bindfeil (Studien und Rritilen 1832. S. 410) ju erflaren: burch die Taufe hinfuhren ju bem Namen Jemandes = durch die Taufe bewirken, daß Jemand nach Einem sich neme (1 Kor. 1, 13.) beweift für diese Erklärung nichts, sondern gegen fie; Paulus verwirft bort bas fich nach feinem Ramen nennen, weil bas auf feinen Ramen getauft werben, weil er nicht Begrunder der Beilsgemeinschaft ift, eine Unmöglichteit ware.) Aber auch bas ift nicht ber nachfte Ginn bes Ausbrucks: burch die Taufe jur Berehrung Jemandes verpflichten (Vitringa observ. I, 813). Das fich-Rennen und das fich-Berpflichten ift das Sefundare; das Erfte ift, daß ber Name Gottes über dem Täufling genannt und diefer fraft deffen in bas durch ben Bater, Sohn und Beift begründete Beilsverhalmig aufgenommen, in die Erfahrung beffen, was Gott als Bater, Sohn und Beift fur die So bezeichnet auch βαπτίζεσθαι είς Χριστον, Christo Menschen ift, verset wird. durch die Taufe einverleibt werden, Bantiljeo Jas els ror Javaror Xpioron, durch bie Taufe in die Gemeinschaft des Todes Christi versett werben. Man beachte noch besonders die Stelle 1 Ror. 6, 11. Deblet.

Namensfest Jesu. Sofern dasselbe zusammenfällt mit dem christlichen Reujuhrsfest, mussen wir auf diesen Artikel verweisen. Hier ist bloß zu erwähnen, daß für die katholische Kirche Pabst Innocenz XIII. im Jahre 1721 ein befonderes sich des Namens Jesu anordnete, das jährlich am zweiten Sonntage nach dem Erscheinungsesch geseiert werden soll. Das Rähere s. in Marzohl und Schmeller, liturzia sacra IV. S. 191 st. Auszeichnendes scheint diese Feier nicht zu haben, wie auch ihre Berlegung auf einen Sonntag zeigt, daß ihr kein höherer Rang zugedacht war, wiewohl die Abstraktion, den Namen Jesu als etwas Selbständiges zu verehren, immer noch denkbarer ist, als der Cultus, der mit dem Herzen Jesu getrieben wird. Wie letztert von den Jesuiten, so ist jenes Fest von den Franziskanern ausgegangen. Nach Betzer's und Welte's Kirchenlexikon kann übrigens "in den österreichischen Staaten Jeder vollkommenen Ablaß gewinnen, der an diesem Fest reumüttig beichtet, andächtig kommunizirt und dem Hochamt beiwohnt"; also ohne alle Ausstattung mit Kräften und Enaden ist das Fest wenigstens in Destreich nicht geblieben.

Mangis, Bilhelm von —, de Nangiaco, ein Benediktinermönch in der Abtei St. Denis bei Paris; über seine Lebensumstände ist so gut wie nichts bekamt; er lebte noch im Jahre 1300. Er hat sich nicht als kirchlicher Schriftseller, sonden nur als Historiker bekannt gemacht; seine Gesta der französischen Könige Ludwig IX. und Philipp III. gehören zu den vorzüglichsten Quellen der Geschichte jener Zeit; sie besinden sich in sämmtlichen Sammlungen der Scriptores rorum Francisarum. Bon seiner Chronik, von Erschaffung der Welt die 1300, sind erst einzelne, auch sür chengeschichte wichtige Fragmente gedruckt, von 977 bis 996 (bei Pithoeus, Scripthist. Franc. Bd. 12.) und von 1113 bis 1300 (bei D'Acheri, Spicilogium, Bd. 3.

Mantes, Editt von, f. Frangof. Reformation.

Naphthali, Nep ταλείμ, hieß der siebente Sohn Jatob's von der Bilha, Gen. 35, 25; der Name wird Gen. 30, 8. nach der gewöhnlichen Erklärung gedeutet "mein Kampf", weil Rahel "Kämpfe" Gottes mit Lea gekämpft, indem sie die Begründung des Gottesvolkes nicht der Lea allein überlassen wollte, und obgesiegt habe, indem sie durch ihre Magd auch Stammmutter geworden ist; da indessen der Stamm den sont sont nirgends "kämpfen" bedeutet, sondern "gedreht", d. h. "listig sehn und handeln", wie auch die arabische Wurzel Jid, "torsit" bedeutet, so erklärt man sicherer mit Clericus: "mit Künsten (Windungen) Gottes habe ich listig gehandelt" u. s. was ohnehin zu ber Erzählung trefslich paßt, also den kunft oder List", vol. schon Jos.

Autt. 1, 19, 7., und für das Lexibalische Sprikchen. 8, 8; Hist 5, 13; Pf. 18, 27. Gang unrichtig nach feiner Art ift die allegorificende Deutung bei Philo, de somn. IL §. 5. tom. I. p. 665, ed. Mang.: πλατυσμός η διανεργμένος, was fo viel als εἰρήνη seine foll. — Der auf Raphthali sich zurüdführende Stamm Ifraels zählte beim Anszug aus Aegypten 53400 waffenfähige Manner, war aber am Ende des Buffenanges auf 45400 berabgetommen, die in vier Gefchlechter zerfielen und im Lager neben Dan und Affer im Rorden des heiligen Zeltes lagerten, auf dem Murfche aber den Schluß bes gangen Beeres bilbeten, Ben. 46, 24; 1 Chr. 7, 13; Rum. 1, 42 f. 2, 29 f. 8, 25-27. 26, 48 ff. Bei der Bertheilung des eroberten Landes fiel an R. (vgl. 3of. 19, 32—39) der nordöstlichste Theil Kanaam's, ohne daß wir jest die Grenze aberall gang genan angeben tonnten; im Beften grenzte sein Gebiet an Affer, im Gaben an Sebulon, im Often an den See Genezareth und den Jordan, im Rorden an den Tuß des Antilibanon. Ans Matth. 4, 13 ff., vgl. Jef, 8, 23., schloß man gewöhnlich, die Grenze von R. und Sebulon muffe bei Rapernaum angenommen werden, jedoch läfit der Ausbrud "ér ópiois Zaßovkor zai Neg-Iukelu" auch eine andere allgemeinere Dentung = nim Gebiete von . . . " (vgl. 15, 22 n. a.) zu, besonders da fich aus dem folgenden Citat des Jefaja erklart, warum beide Stamme genannt febn folken, ja, da der Talmud den ganzen See Genezareth zum Gebiete von Raphtali rechnet (Lightfoot, cent. geogr. anto evangel. Matth. c. 71.) und mehrere zu R. gehörige Städe entschieden fühlich liegen, so wird man beffen Sudgrenze ziemlich gegen bas Ende jenes Sees seben muffen. Im Often bilbet weiter nörlich der Jordan die Grenze, und man darf bas Gebiet von R. nicht zu weit gegen Often bin fich erftredend benten, wie neulid beforders Thrapp, non the Borders of the Inheritence of the Tribe of N." im journ. of sacred and classic. philol. 1855. p. 290 sqq. an erweisen fucte. welchem Tregelles ibid. 1856. G. 141 ff. beipflichtete, wogegen ichon Emald im achten Jahrb. f. bibl. Wiffensch. S. 144 nachgewiesen hat, daß die dafitr angebrachten Grunde nicht flichhaltig sehen, indem der "Gaulonder" Judas auch sonft leicht als "Galilaer" bezeichnet werden konnte, und die Grenzbestimmung bei Jos. Antt. 5, 1. 22: η μέγρι Δαμασχού πόλεως " (woffir fcon Reland μ. Δαν πόλ. bermuthete) jedenfalls nicht gepreßt werden darf. Das Wort הְבִיהוּרֶה Jef. 19, 34 ift endlich ohne Zweifel eine alte Corruption, ba teine der vorgeschlagenen Ertlärungen bef. selben irgend befriedigen kann; wirft man es nicht einfach mit LXX aus dem Text, so burfte am besten mit Ewald, Gesch. 3fr. II. G. 294 nings emendirt werben, bgl. 1 Ron. 15, 20. Das Gebiet bon Raphthali gehort im Allgemeinen zu ben fruchtbarften Landftrichen von Balaftina, weghalb es im Gegen Mofis heißt: "gefattiget mit Bulb und voll vom Segen Jehova's", Deut. 33, 23. Es gehörte dazu das Quellengebiet des Jordan, der See Merom (f. d. Art.), das "Gebirge Raphth." (Jof. 20, 7; Richt. 5, 18), der jegige Djebel Safed, von Städten namentlich hammath, d. h. Appaovs, Jos. Antt. 18, 2, 3; bell. j. 4, 1, 3., die heißen Quellen fublich von Tiberias (Robinfon, Bal. III. S. 509), Bazor (f. R.C. Bb. VI. S. 364), Redes, die Freis und Levitenftadt (Jos. 20, 7. 21, 32. -- f. diesen Art.), Chinnareth = Genegareth (f. d. Art.), Migdal-El, das nachmalige Magdala (f. d. Art.) und andere mehr.

Längere Zeit freilich behaupteten sich im Stammgebiete von R., besonders zu Bethsenzes und Bethanath, kananitische Tinwohner, wenn sie auch Ifrael frohnpslichtig wurden, Richt. 1, 33., und dieß, wie die überhaupt durch die geographische Lage nahe gelegte Bermischung mit den umwohnenden Phöniken (ein Beispiel gibt der Kunstler Hinter am 1 Kön. 7, 14) gab Beransassung zu der Benennung dieses Distrikts von Raphthali im äußersten Norden als "Kreis der Heiden", Erier, woraus später die Bezeichnung von ganz Nord-Palästina als Galiläa entstand, vgl. Jes. 8, 23; 30s. 20, 7. 21, 82; 1 Mak. 5, 15 und den Namen der Residenz Sisera's Chareseth-Gojim Richt. 4, 2. In der Richterzeit betheiligte sich Raphthali sehr kräftig an den Rämpfen um die Unabhängigkeit des Landes; Barak aus Radesch gehörte diesem Stamme

an, Richt. 4, 6 ff. 5, 18., und and Gibeou fand bort Unterkilizung, 6, 35. 7, 23. Auf diefe Belbenthaten und ihre Bestegung beziehen die meisten Ausleger den Spruch aber R. in Jatob's Segen, Ben. 49, 21: "R. ift eine fluchtige (fcnelle) Sindin; er, ber ba gibt Borte ber Schönheit", wogegen Bochart, Berber, 3. D. Michaelis, Bater, v. Bohlen, Ewald (Gefch. 3fr. II. S. 294 f.) mit geringer Beränderung der Lesart, yum Theil nach LXX, überseten: "R. ist eine schlante Terebinthe (האַרַלָּה ftatt אַיבּלָה); er, der schöne Bipfel (אבירי flatt אליביי) gibt ", was man benn von dem lang und schmal hingestreckten Gebiete diefes Stammes und seinen stattlichen Belden oder Führern deutet, was wirflich einen paffenden Sinn gibt, während die erfte Auffaffung im zweiten Gliede unklar ift, ba wegen der Ueberschrift (Richt. 5, 1) doch nicht gerade ben Raphthaliten, fondern nur der Debora "Borte der Schönheit" jugefchrieben maren (vergl. B. 3. 7. 13. und Bertheau Comm. G. 82). 3mangig Stadte in jenem "Rreife" bes ohnehin halbheidnischen Obergalilaa, in der Rabe des Gebietes von Tyras gelegen, schenfte Salomo seinem Bundesgenoffen hiram (f. d. Art.), 1 Kon. 9, 11 ff.; doch muffen fie fpater wieder an Ifrael gekommen fenn. Den spateren Angriffen bom Rorden her war natürlich Raphthali am meisten und erften ausgefest; fcon zur Zeit bes Ronigs Baefa (f. d. Art.) litt diese Gegend durch einen auf Anstiften des Konigs Affa bon Juda unternommenen Einfall ber Sprer von Damastus unter Benhadad, 1 Kon. 15, 20; 2 Chr. 16, 4; bereits unter Bekah wurden die Rabhthaliten burch die Myrer unter Tiglath-Bilefar in's Exil abgeführt (um 740 b. Chr), 2 Kon. 15, 29; Jef. 8, 23 f. Wir finden bann einen Naphthaliten aus Thisbe, füdlich von Rebes, den bekannten Tobi, in Rinive Tob. 1, 2. 7, 3. Wenn Bf. 68. sich (nach Gwald) auf die Einweihung des zweiten Tempels oder (nach Reuß und Olshaufen) fogar auf noch fpatere Zeiten bezieht, fo liegt in B. 28. ein Beweis, bag naphthaliten auch unter ben aus dem Eril Beimgefehrten fich befanden und Sebulon und Raphthali aufammen bereits neben Juda und Benjamin genannt find, wie später Galilaa neben Judaa.

Bergl. Reland, Palaest. p. 32 ff. 160. 258 f.; Robinson, Palafft. III. S. 531. 543 f.; Ritter, Erdfunde, Bb. XV. S. 154. 222. 241 ff. 256. 281. 313 ff.; XVI. S. 17. 20. 675. 682 ff.

Marcifus. Der Apostel Baulus bestellt Rom. 16, 11. einen Gruf an "die bon den leuten des R., die in dem Berrn find" (τούς έκ τίον Ναρκίσσου, τούς όνvas der Kvolw). In der Boraussetzung, daß dieser R. in Rom wohne, und nach ber befonders bei alteren Auslegern sichtbaren Begier, jeden berühmten Namen entweder jum Chriften ju ftempeln oder boch mit den Chriften oder Apofteln in Bertihrung gu bringen, nahmen viele Interpreten aus alter und neuer Zeit, z. B. Calvin, Reander ("Gefch. d. Bflangg. d. R. durch die Apg." I. S. 344 (1. Ausg.), an, es fen hier ber befannte Narciffus, der Freigelassene, Privatsetretur (ab opistolis) und allgewaltige Ginftling des Raisers Claudius (Suet. Claud. c. 28; Tacit. Ann. 12, 57 u. 5.) gemeint, unter deffen Angehörigen es hiermit schon bamals Christen gegeben habe. jedoch der Text selbst teinerlei nähere Bezeichnung dieses R. angibt, da ferner jener Narc. bereits im Anfange der Regierung hingerichtet wurde (im 3. 55; vgl. Tac. Ann. 13, 1), während ber Romerbrief erft einige Jahre fpater abgefaßt fenn kann, da endlich Narcissus ein in Rom besonders unter den Freigelassenen sehr häufig vorkommender Name war, wie denn z. B. auch Rero einen später burch Galba befeitigten Freigelaf. fenen diefes namens hatte (Dio Cass. 64, 3), - fo wird man fich befcheiben muffen, zu gestehen, der Rom. 16. genannte D. fen uns weiter nicht befannt. Sollte vollends, wie nicht ohne Schein ber Wahrheit neuerdings wiederholt, z. von Schulz, Ewald, vgl. Reuß, Gefch. d. Schr. d. R. T. §. 111. (2. Ausg.), behauptet worden ift, das 16. Rap. des Romerbriefs gang oder theilweife vom Apostel nicht nach Rom, fondern anderswohin gerichtet gewesen sehn, so fiele jeder Grund bahin, unter dem Narcissus eine romische Notabilität zu vermuthen. Roch fabelhafter ift es jedenfalls, wenn R. zu einem

der 70 Inger und nachherigen Bischof von Athen oder von Patra gemacht worden ift. Bgl. Winer, RBB. — Teuffel in Pauly's RE. V, 414. Rietschi.

Raede, כֵּרְדִ, κάρδος, hieß ein im ganzen Alterthum (Polyb. 31, 3, 2; Horat. od. 2, 11, 16; Tibull. 2, 2, 7. 3, 6, 4 u. ö.) und fo auch bei ben Bebraern Bobelied 1, 12. 4, 13 f., wo durchaus nicht von der Pflanze selber die Rede ift) hochgeschäptes Aroma, von dem es mehrere beffere und geringere Arten gab. Das achte, ungemein toftbare (Movers berechnet den Breis eines Pfundes auf beilaufig 62% Thir.) Amdendl (Mark. 14, 5) wurde gewonnen und bereitet aus dem unmittelbar über der Burgel fich erhebenden, haarigen Theile des Stengels einer im nordlichen und öftlichen Indien, nach Strado 16, 4, 25 auch in Sadarabien, auf Anhohen und Ebenen wachinden Bflanze, die jum Geschlechte der Valoriana gehort und daher im System mit ihrem bengalischen Namen Val. Gatamanst bezeichnet wird. Schon ihre Blatter verbreiten einen angenehmen Geruch, vergl. Strabo 15. p. 695; Plin. Hist. Nat. 12, 25 f.; Dioscorid. 1, 6. und die karakteristische Erzählung bei Arrian. Alex. 6, 22, 8., ans der sich ergibt, daß eben die Phoniken es waren, durch welche dieses wikliche Probutt in den Handel des Westens - auch nach Palästina - tam. Die gewöhnliche Andenfalbe -- man schätzt nach der indischen besonders die sprische, vorzüglich gut in Tarjus angesertigt, Athen. 15, p. 688., auch die assprische und babylonische genannt, die salifde mo tretenfische - bestand übrigens in einer Mischung von Delen vieler jum Theil ebenfalls zu den Valorianis gehörenden aromatischen Pflonzen (Plin. H. N. 13, 1, 15). Sie wurde gewöhnlich in kleinen Alabasterbuchschen bezogen (Horat. od. 4, 12, 17; Athen. 15. p. 686; Mart. 14, 3) und in Riechfläschen (nardi ampulla, Petron. matyr. 78) getragen. Richt bloß als Salbe wurde fie benutt, fonbern man wirzte damit auch den Wein (Plant. mil. glor. 3, 2, 11; Plin. Hist. Nat. 14, 19,5) mb trank das Del geradezu, Athon. p. 689. Daher wollten einige Ausleger, z. B. Fritzsche, comment. ad Marc. p. 597 ff. und Hall. Literat.-Zeitung 1840. Nr. 99. 3. 179 ff., den - Ausbruck νάρδος πιστική, Mart. 14, 3. erklären: "trinkbare Rarden", bos bann Bezeichnung einer besonders toftlichen Art senn mußte. Indeffen berbient de gewöhnliche Erfarung (z. B. bei Bretfcneiber, lox. man. a. v., be Bette, Reper ju Mart. und Joh., Winer, Gramm. b. N. T. S. 90 f. 4. Ang.) durch -date R.-, eigentlich "glaubhafte" R., noch immer den Borzug, da ste sich etymoloaif leichter als die andere begründen läßt, bei folchen Kunstwörtern des Handels aber emige Kühnheit des Ansbrucks nicht verwundern darf. Mit folder toklichen Rarbe lalbte Maria von Bethanien den Herrn feche Tage vor dem Bascha im Hause des Lajund wie auf sein nahe bevorstehendes Begrähniß hin (Ioh. 12, 1 ff.), denn eben auch in Bewahrung vor der Berwesung wurde dieses Del angewandt (ovangel. inf. arab. a 5.). Der Rame "Parbe" ift fibrigens aus bem Sanstrit zu erklaren, weist also fcon auf die eigentliche Heimath der Pflanze hin.

Bergl. Colsii hierobotan. II, 1 ff.; Oten, N. G. III, 2. S. 789; Winer's ABB.; Teuffel in Baulh's Real-Enc. V. S. 415; befonders B. Jones in den Asiatic. Research. II, 445 ff. IV, 485, ed. Paris.; Lassen in der Alterthumst. I. S. 288 f.; Movers, Phonit. II, 3. S. 103 ff.

Rarrenfest. Die heidnische Feier der Saturnalien, Kalendas Januarii, erhielt sich lange Zeit in der Kirche. Man bemithte sich zwar, dadurch, daß man dem 1. Jasmar die Bedeutung des Festes der Beschneidung Christi gab, durch eine christliche Feier die heidnische Sitte zu verdrängen. Bei der Rohheit des Boltes sounte dieß aber nicht leicht gelingen; nicht nur dauerten die lärmenden Januar-Lustdarkeiten während der Uebersangsperiode vom Heidenthum zur allgemeinen Herrschaft des Christenthums fort, sie sanden auch Eingang in die germanisch-christlichen Länder, wo sie sich rasch verbreiteten. Um 950 klagt Otto, Bischof von Bercelli in Piemont: "Quidam falsi christiani tanti diei solomnitatem sacrilega commixtione perturbant, ita ut divina officia in ecclesiis videantur colebrare, et variis malosiois domi non desinant inservire" (Maji

scriptorum veterum nova collectio, Bb. 6. Th. 2. S. 18). Bielleicht fand um diese Beit auch etwas Achnliches in ber griechischen Rirche ftatt. (G. die Stellen bei Bie seler, Bb. 2. Th. 2. 4. Ausg. S. 479). Im Occident verband sich bamit ber Gebrauch, der jüngeren niederen Geistlichkeit und den Schülern der Rlöster — sowie der Rathedral - und Capitelschulen in der Weihnachtszeit einige Freiheit zu gestatten, um in Bergnügungen eigener Art bald die Geburt des Herrn und das Gedächtniß seiner Kindheit, balb das Andenken an den Diakonus Stophanus zu feiern; daher festum hypodisconorum. Der Erste, ber bavon rebet, ift Johann Beleth, in ber zweiten Salfte bes zwölften Jahrhunderts Lehrer der Theologie zu Paris; f. seine Summa do divinis officiis, Rap. 70 u. 72. Man ließ die Schüler Kinderabte und Kinderbischöfe wählen, welche in den Kirchen den liturgischen Dienst versahen; es wurden dabei besonders gedichtete Lieder gefungen und Prozeffionen durch die Stragen gehalten; die Kinder warn verkleidet in die Tracht der Beiftlichen, die fie darstellen follten. Anfangs mag es mohl auf harmlofe Beife, wie hafe fagt (Kirchengefch. 3. Ausg. G. 250), gefchehen fem, bald aber wurde die Parodie zur burlesten Mummerei, zur Karritatur des Heiligen; Schüler und Geiftliche hielten Mastenzüge, tangten, larmten, jur großen Beluftigung bes Bolles, das, statt der Symbolit, falls eine folche darin liegen follte, mit richtigen Urtheil nur eine grobe Farce erblickte. Schon zu Beleth's Zeiten wurde das Iniben ein festum stultorum genannt; bald darauf kommen auch die Bezeichnungen sestum fatuorum oder follorum vor. Die Zeit der Feier war gewöhnlich zwischen Weihnachte und Spiphanien, besonders am vierten Weihnachtstage, daher auch der Rame festum innocentum für gleichbebeutend galt mit Narrenfest. Gegen Ende des zwölften 3411: hunderts fing die Kirche an, dagegen einzuschreiten; der Legat, Kardinal Petrus, 1198, der Bifchof von Baris, Betrus Cambius, 1208, das Parifer Concil, 1212, und das bon Rouen, 1214, erließen ftrenge Berbote bagegen; ebenfo Innocen; III, 1210, und mehrere spatere frangofische Concilien des breizehnten Jahrhunderts; im 3. 1249 m ging bon Seiten Innocenz IV. ein spezielles Berbot gegen ben zu Regensburg getrit. benen Unfug. Da aber Alles nichts nutte, gab zulett die Kirche nach; die Salzburger Synode von 1274 verbot die Theilnahme nur den Geiftlichen, gestattete fie aber ben Anaben unter 16 Jahren; ber Erzbischof Johann von Canterbury beschränkte 1279 bit Dauer auf den Abend des Johannistages bis zum Morgen des festum innocentum. Ein ausführliches, höchst merkwürdiges Ritual des Festes sindet sich in dem 1369 geschriebenen Ceremonial des Bisthums Biviers lim füblichen Frankreich; es ift abgebrudt in Ducange's Gloffarium, Ausgabe von Benfchel, Bb. 3. S. 959. Sitzung bom 9. Juni 1435 erließ endlich die Kirchenversammlung von Bafel folgendet Berbot: "Turpem etiam illum abusum in quibusdam frequentatum ecclesiis, quo certis anni celebritatibus nonnulli cum mitra, baculo ac vestibus pontificalibus more episcoporum benedicunt, alii ut reges ac duces induti, quod festum fatuorum vel innocentum, seu puerorum, in quibusdam regionibus nuncupatur, alii larvales et theatrales jocus, alii choreas et tripudia marium ac mulierum facientes, homines ad spectacula et cachinationes movent, alii comessationes et convivia ibidem praeparant: haec sancta Synodus detestans, statuit et jubet tam ordinariis, quam ecclesiarum decanis et rectoribus, sub poena suspensionis omnium proventuum eclesiasticorum trium mensium spatio, ne haec aut similia ludibria . . . exerceri amplius permittant." Einige Jahre später, 1444, sprach sich auch die Pariser theologifche Fakultat, in einem Genbichreiben an die Bifchofe, verdammend über die Rarren Nichtsbestoweniger bauerten sie überall fort, in Frankreich (f. 3. B. die Sto. fefte aus. tuten der Kirche von Foul, vom Jahre 1497, bei Ducange a. a. D.), in England, in Spanien, in Deutschland (z. B. in Straßburg, noch in den ersten Jahren des sechzehn ten Jahrhunderts, nach einem alten Ritual von 1185). Da wo die Reformation ein: brang, wurde die Unsitte alsobald abgeschafft; in den katholischen Gegenden erhielt st sich länger, trop wiederholter kirchlicher Berbote; meist gelang es erst der weltlichen Obrigkeit, dem mittelalterlichen Unfug in dieser Hinsicht ein Ende zu machen. Zu Rouen und zu Dijon hatte man noch lange Zeit indecente Bolksbelustigungen, die mit den alten Narrenfesten zusammenhingen; zu Mainz hat sogar die Bahl des Kindersoder Schulbischofs noch im 18. Jahrhundert stattgefunden (f. Dürr, commentatio distorica de episcopo puerorum, vulgo vom Schulbischof. Mainz, 1755. 4.).

S. Ducange, Glossarium, die Artikel Kalendae, Abbas cornardorum, Mater fatus. — Du Tilliet, Mémoires pour servir á l'histoire de la fête des fous. Lausanne 1741. 4. — Gieseler, Kirchengeschichte, Bb. 2. Thl. 2. 4. Ausgabe. S. 479 u. f.

Mafiraat, bas wichtigste ber unter bem ifraelitischen Bolte üblichen Gelubbe. ή μεγείλη εὐχή, wie es Philo de ebriet. §. 1. bezeichnet. Der Rame בורר (bon niph., fich absondern, fich enthalten, Hiph. aussondern, ausscheiden) bezeichnet bas Gelabbe wefentlich als Ablobung ober Enthaltungsgelubbe, wie auch bie Rabbinen סרישה burd, מרישה ertlaren (f. bie Stellen bei Carpzov, app. ant. a. cod. S. 151 f.). Doch ift ber Rafir, ber fich Anssondernde eben nur mit der positiven Be-Rimmung der Weihe für Jehova (להדיר לייז 4 Mof. 6, 2. vgl. 5). Umrichtig ift die noch bon Saalfchut (moj. Recht S. 158) festgehaltene Ertlärung bes Ramens "ber Betrome" nämlich burch bas volle haar; auch bie andere Bebeutung "Erlauchter", in der כויר, 1 Moj. 49, 26; 5 Moj. 33, 16; Rlagl. 4, 7 vorkommt, hängt mit בור, Arone, eben nur insofern gusammen, als beide Wortbedeutungen bon dem an die Grundbedeutung des ard fich weiter anschließenden Begriff des fich Auszeichnens ausgeben. Das Rasiraat ift geregelt burch bas Gesets 4 Dos. 6, 1-21, beffen Inhalt, bem wir fogleich einige Erläuterungen aus ber fpateren Raftraatsorbnung beifugen, fol-Wer, Mann ober Beib, bas Nafiraatsgelubbe geleiftet, verpflichtet fich für gender ift. bie gange Zeit beffelben 1) bem Genug bes Weines und jedes fonftigen beraufchenden Betrantes (benn in diefer Allgemeinheit ift ohne Zweifel שבר gu nehmen, vergl. Philo, de victimis &. 18.), ferner bes von biefen Getranten bereiteten Effigs und jeder Anf-Bjung von Tranbenfaft, ja dem Genufe alles deffen, was vom Beinftod tommt, bis of die Rerne und Bulfen hinaus, zu entfagen. Er hat 2) während ber gangen Beibezeit fein Saar frei machsen zu laffen, so bag tein Scheermeffer auf fein Saubt tommen joll. Endlich darf er 3) bei teiner Leiche, felbft der von Eltern und Gefchwiftern nicht, sich verunreinigen. Im Uebrigen ift ihm nicht geboten, dem menschlichen Berkehr sich m entziehen. Wenn ber Rafirder während seiner Weihezeit burch einen unbersehens in feiner Umgebung vorgekommenen Todesfall fich verunreinigt, foll er an dem gesetzlichen Tage der Reinigung, dem flebenten (vergl. 4 Dof. 19, 11 ff.) das handthaar scheeren. (Diefes Baar des unrein gewordenen Rafiraers war nach Mischna, Thomura 6, 4., vgl. Maimonides z. d. St., nicht zu verbrennen, sondern zu vergraben). Tage hat er sodann zwei Turtel = oder zwei junge Tauben, die eine als Silmd = die andere als Brandopfer darzubringen und fich vom Priester fühnen zu lassen. muß er fein haupt neu heiligen und, ohne dag ihm die früheren Tage gerechnet warden, unter Darbringung eines jährigen Lammes als Schuldopfers, eine neue Beihezeit beginnen. Ift die gange Zeit des Gelübdes abgelaufen, fo hat der Raffraer ein dreifaches Opfer, nämlich ein jähriges mannliches Lamm als Brands, ein jähriges weibliches Lamm als Sund - und einen Wibber als Beilsopfer, dazu einen Rorb mit Ungefauertem, Auchen von Beigmehl in Del gelnetet und Fladen mit Del bestrichen, fammt einem Speis und Trantopfer barzubringen. Sodann wird fein Haar vor der Thure bes Beiligthums gefchoren und in bas Feuer bes Beilsopfers geworfen. (Es ift ohne 3weifel nicht an ein Rahlfcheeren zu benten, was ja beschimpfend war, sondern mur an die Abnahme des außergewöhnlichen Haarwuchses; in der Zeit des herodianischen Tembels geschah die Scheerung und das Rochen bes Beilsopfers an einem besonderen Plate in der Gudoftede des Beiberborhofs.) Endlich nimmt der Priefter den gefochten Bug vom Bidder sammt einem Auchen und Fladen aus dem Korbe, legt selbige auf die

Bande bes Naftraers und webt es als Bebe vor Jehova. Diefe Opfertheile fielen dem Priefter zu neben der Webebruft und Bebefchulter, die ihm ohnehin (wie bei allen Beilsopfern) gehörten. Radidem fo bas Gelubbe gelöft, ift dem Rafiraer bas Hat er außerdem noch andere Leistungen gelobt, fo Beintrinken wieder gestattet. muß er biefe gleichzeitig vollziehen. - Diefes Gefet handelt bemnach nur bon einem für bestimmte Zeit übernommenen Rafiraat. Die gewöhnliche und augleich fürzeste Daner beffelben betrug nach ber späteren Ordnung (Mischna Nasir 1, 3, beigl Jos. b. jud. II, 15, 1) dreißig Tage, was die Rabbinen aus dem Zahlwerth det ארדיד 4 Mof. 6, 5 begründeten. Daneben gab es aber auch lebenslängliche Rasirder (בזררי שולם), wogegen bie anderen בְּזִירֶר זְמָן קַצוּב oder, קַזִּרֶר שׁלֹם) hießen) und konnten zu dem lebenslänglichen Rasiräat Kinder schon vor der Geburt bestimmt wer ben, wie Simfon, Samuel, Johannes ber Täufer \*). Hierbei ift bemertenswerth, bof Simfon's Mutter nach Richt. 13, 4. während der Schwangerschaft des Beins und be raufchenden Getrants, fo wie unreiner Speife fich enthalten muß; beginnt boch and bei Johannes bem Täufer nach Lut. 1, 15 die Beihe bereits im Mutterfchoft. Mischm Sota 3, 8. fpricht nur dem Bater, nicht aber der Mutter bas Recht ju, ben Gohn, che er bas 13te Jahr erreicht hat, jum Rafiraat zu geloben, ohne bag ersichtlich ift, wie man dieß mit 1 Sam. 1, 11 vereinigte. - Die spatere Satzung (Mischns Nasir 1,2) unterscheibet bon dem gewöhnlichen כזיר עולם noch den Gimfons-Rafirder. Jener bai fich bas haar vertirzen, wenn es ihm zu laftig wird, nach dem Borgang Absalom's (2 Sam. 14, 26), den man ale Rafiraer betrachtete, dem Simfone- Rafiraer ift bir nie gestattet; bagegen ift ber lettere bei Berunreinigung nicht zu bem gesetlichen Na nigungsobser verpflichtet, weil Simson nach ber Berunreinigung Richt. 14, 8 f. 15. teines gebracht hat.

Das Raftraat wird 4 Mos. Rap. 6. bereits als befannt vorausgesett; es scheint bennnach auf einer alteren Boltsfitte ju beruben, über beren Urfprung fich jedoch nichts Sicheres bestimmen läßt. Die von Spencer (de leg. hebr. III, 6. 1.), 3. D. Michaelis (Entw. ber typ. Gottesgelahrtheit, 2. Aufl. G. 52) u. A. beliebte Ableitung ans Aegypten ftust fich namentlich auf Diod. sic. 1, 18., wornach Ofiris bei feinen Rug nach Aethiopien gelobte, bis ju feiner Rudtehr nach Aegypten fein Saar machfa ju laffen, ferner 1, 83, wornach die Aegupter bei Ertrankungen ihrer Kinder ein ber artiges Gelübde zu übernehmen pflegten. Allein Diefe Sitte ift befanntlich gar nicht spezifisch ägyptisch; das Haropfergelübde findet sich auch bei anderen alten Bollern, es wurde namentlich vor bent Antritt einer gefahrvollen Reife geleiftet (vgl. 2. B. bas Gelibbe bes Achilleus in ber Iliade 23, 141 ff.). Auf der anderen Seite ift freilich eben fo unhaltbar, mas Batte (Relig. des A. T. S. 288) gegen den ägyptifchen Ur sprung des Näsiräats erinnert, daß nämlich das Verbot des Weingenusses sich erft in Beinland Ranaan habe ausbilden konnen, da die biblischen Angaben, welche dem alter Aegypten den Weinbau zuschreiben, durch die Denkmäler vollständig bestätigt worden find (f. Beng ftenberg, bie Bucher Mofis und ber Ronige G. 12 ff.). Bie es fid mit bem Urfprung des Rafiraats verhalten moge, die Bedeutung deffelben fann jeden falls nur aus bem A. T. felbst ertaunt werben. Diefe liegt nach 4 Dof. Rap. 6. in einer fpezifischen Beihe, Singabe der Berfon an Jehova. Das erfte Maftraatserfor. bernif, die Enthaltung vom Bein und fonftigem beraufchenden Getrant, ja von Allen mas bom Weinftod tommt, bilbet bas eigentlich affetische Stud bes Belübbes. In Rastraer foll hiernach uicht bloß stets die volle Rlarheit und Nüchternheit des Geistes bewahren, fondern es ift zugleich, wie Reil (Handb. ber bibl. Archaologie I, 324) mit

<sup>\*)</sup> Schröring in der Abhandl. "Samuel als Beter" (Zeitschr. f. luth. Theol. 1856. S. 420!.) such zu zeigen, daß auch Elia Rasträer gewesen sen. Doch reicht das Beigebrachte zum Beweis nicht aus. Namentlich in 2 Kön. 1, 8. ift doch am wahrscheinlichsten "Fod ben icht auf den langen Harwuchs, sondern auf den härenen Prophetenmantel zu beziehen.

Recht geltend macht, jene Entfagung Sinnbild der Enthaltung von den die Heiligung gefährdenden delicise carnis, wie 3. B. Hof. 3, 1. die Traubenfuchen ben Sinnen-Reig des Gogenbienftes bezeichnen. Wenn aber schon bei diesem Stud bes Dafiraats eine Anspielung auf die Lebensordnung der Priefter 3 Mof. 10, 9 ff. taum verkannt werben tann, fo tritt noch beutlicher in bem Berbot ber Berunreinigung an ber Leiche felbft eines ber nachften Angehörigen bie Beziehung auf bie bem Sobebriefter 3 Dof. 21, 11. gegebene Borfdrift hervor. Die Idee des priesterlichen Lebens, seine Reinheit und Unberührtheit von Allem, woran Tod und Berwefung haftet, die felbst über die imigsten irbischen Bande fich hinwegsetzende Hingabe an Gott foll der Nasiraer in sich ansprägen. Diefe Berwandtschaft bes Nastraats mit bem Priefterthum ift auch bon icher anerfannt worden (vergl. Philo, de vict. §. 13.; Maimon. More Neb. 8, 48\*)). Werdings schließt das Rasiraat als solches teinen besonderen Dienst am Beiligthum in fich; in 1 Sam. 1, 11 find die Worte nich gebe ihn Jehova alle Tage feines Lebens", die nach B. 22. u. f. w. auf einen bleibenden Dienst am Heiligthum gehen, wahrscheinlich als ein zum Rasiräat hinzukommendes, besonderes Gelübde zu fassen; daß die am Heiligthum dienenden Frauen (2 Mos. 88, 8; 1 Sam. 2, 22) Nasträerinnen gewefen, läßt fich ebenfalls nicht nachweisen. Es handelt sich beim Nafiraat, wie gesagt, war um die Berwirklichung der Idee des briefterlichen Lebens, um die freie Aneigming beffen, was dem Briefter traft des auf feiner Abstammung ruhenden Berufs auferlegt warde, fich nämlich Gott verlobt zu tragen und barum Allem, was mit diefer Singabe im Biderspruch stand, abzusagen. Daß aus einem solchen priesterlichen Karatter, einem folden "die tiefften Kräfte spannenden Glauben, Jehova besonders eigen zu fehn" (f. Emald, Gefch. des Bolt. Ifr. II, 404), auch eine befondere Freudigkeit jum Gebet, mmentlich jur Filirbitte, entspringen konnte, ift nicht zu bezweifeln; die befondere Bebetstraft Samuel's aber burfte boch wohl weniger mit feinem lebenslänglichen Rasiriat (wie Schröring in der oben angef. Abh. nachzuweisen fucht), als mit seiner prophetischen Stellung und Begabung in Zusammenhang ju setzen febn. — Eine ansfuhrlichere Erörterung erfordert noch das dem Nasiräer auferlegte Wachsenlassen des Haares. Auch für dieses konnte man eine Analogie in der priesterlichen Lebensordnung zu finden geneigt febu, nämlich in dem Gebot 3 Mof. 21, 5., wornach der Priefter teine Glate auf dem Baupte scheeren und die Eden des Bartes nicht abschneiden darf, was einen Gegensatz gegen die aguptische Brieftersitte bilbete (Horod. II, 36. "Die Briefter ber Gotter tragen fouft überall langes haar, in Aegypten aber icheeren fie fich"). Da aber andererfeits, wenigstens nach Ezech. 44, 20. bei'm Priefter auch ju langes haar eben jenes שַרַע, welches 4 Mof. 6, 5. vom Nafträer fordert - nicht ftattfinden foll, so ift auf diese Analogie tein Gewicht zu legen. Das lange Haar des Nafiräers hat vielmehr ein anderes Analogon bei'm Hohepriefter. Nach 4 Mof. Kap. 6. nämlich bildet es augenscheinlich ben Beiheschmud bes Raftraers; es ift nach B. 7. bas min feines Gottes auf feinem Sanpte und fuhrt alfo benfelben Ramen, wie das Salbbl auf dem Sanpte des Sohepriefters, 3 Moj. 21, 12. und das hohepriefterliche Diadem, 2 Mof. 29, 6. Darauf, daß das ar als Schmud zu betrachten ift, weift auch Ber. 7. 29 hin. Da in dem freien Haarwuchs die Weihe des Nafträers tulminirt (baher ber Ausbrud riser - no wird 4 Mos. 6, 11; val. B. 9.), so wird in ihm auch die Bebentung des Rasiraats am vollkommenften fich ausbrägen. Das aber ware nicht ber Fall, wenn das Bachsenlassen des Haares, wie hengstenberg a. a. D. S. 208 und S. Baur 2. Am. 2, 11 annehmen, nur die negative Bedeutung hatte, daß der Rast-

<sup>\*)</sup> Auch Mischna Nasir 7, 1. stellt 4 Mos. 6, 5 f. und 8 Mos. 21, 11. zusammen und erörtert hierbei die spitzsindige Controverse, wie es sich verhalte, wenn der Hohepriester und der Raskräer auf der Reise auf einen TIRI III d. h. auf einen Tobten, der Riemand hat, der ihn bestatte, stosen. Es werden verschiedene Anstate augegeben; die Entscheidung aber fällt dahin aus, daß in diesem Falle der Raskräer sich verunreinigen dliese, der Hohepriester aber nicht, weil die Heiligkeit des ersteren nicht, wie die des Hohepriesters, eine ewige sep.

raer, indem er das vom gewöhnlichen Anstand geforderte Scheeren des Haares unterlaffe, das thatfachliche Betemmiß ablege, er wolle der Welt entjagen und darum jeden Schein eitler Gelbftgefälligkeit meiben. (Berwandt ift die Anficht des R. Bechai f. Carpzov, app. G. 153 -, ber in dem langen haar bes Rafirders ein Zeichen ber Trauer sehen will; ebenso 3. D. Michaelis a. a. D. S. 127). Das Scheeren bes haars bei bem gereinigten Ausfätigen, in Folge beffen biefer bem menschlichen Berkehr wiedergegeben wird, ift nicht zur Erläuterung von 4 Mof. 6, 18 herbeizuziehen. Auf die richtige Deutung leitet vielmehr 3 Mof. 25, 5. 11., wo die Beinstocke, die im Sabbath . und Jobeljahr unbeschnitten frei wuchern und nicht abgearntet werben follen, Rafträer heißen. Die Weihe des Weinstocks wird nämlich badurch vollzogen, daß seine ganze Triebtraft sich unverkummert entfalten und das durch sie Broduzirte brofaner Einwirtung und Berwendung entzogen werden foll. In ahnlicher Weise ift ber freie Haarwuchs des Rasiraers Symbol der Kraft und Lebensfülle; indem berfelbe mahrend der gangen Beihezeit unantaftbar ift, wird die Berfon des Raftraers mit ihrer ganzen Kraftfille als Gott angehörig und seinem Dienste geweiht bezeichnet, und eben barum bilbet ber Haarwuchs einen heitigen Schmud, ahnlich bem Diadem, das den Hohebriefter als gottgeweihte Person zu erkennen gibt (2 Mos. 28, 36). Das Bebot des freien haarwuchses bildet fo die positive Seite au dem Berbot aller Beruhrung mit Tobten (vgl. Bahr, Symbolit bes mofaifchen Cultus II, 433). Rechtfertigung diefer Deutung barf wohl auch an jene heibnischen Saarobfer (3. B. ber athenischen Blinglinge Plut. Thes. c. 5.; brgl. die trozenische Sitte, Lucian. de Den Syra o. 60.) erinnert werden, denen die Anschauung, daß das Haar im Allgemeinen Sumbol der Lebenstraft, das Barthaar Rennzeichen der Mannheit ift, zu Grunde liegt. Borzugsweise aber zeugt für die gegebene Erklärung das Beispiel Simson's, bei dem bas Baar nicht blog als Symbol, sondern fogar als Behitel ber Kraftfulle erscheint. durch die er jum Befreier seines Boltes ausgeruftet wird. Die Siehenzahl der haarflechten Richt. 16, 13. läßt ben haarschund bes Gottverlobten jugleich als Bundeszeichen erscheinen, was er wirklich im weiteren Sinne ift. Eben bas Beispiel Simson's zeigt aber, daß dieses Symbol nicht bloß mit Bahr (S. 432) ethisch gewendet, als Bild der Beiligkeit als der Blüthe des Lebens gefaßt werden darf, wenn gleich die ethische Anwendung, die volle hingabe der Lebenstraft jum Dienft des herrn unmittelbar fich anschließt. — Gine andere Deutung hat Baumgarten (im Commentar 3. 4 Mof. Rap. 6. und die Apostelgesch zc. Bb. II, 1. S. 307) aufgestellt; unter Bergleichung von 1 Ror. 11, 3-16. fieht er in dem haarwuchs das Zeichen der Abhangigkeit, des Untergebensenns, bei welcher Auffassung sich keine natürliche Erklärung der obigen Data ergibt. Umgekehrt hat Bitringa (observ. sacr. ed. 1728. I. 70) miter Beixiehung von 5 Mof. 32, 42. Pf. 68, 22. das lange Haar bei den Tyrannen als symbolum libertatis et naturae indomitae und fo, das Symbol geiftlich wendend, das Rastraat als symbolum status perfectae libertatis filiorum Dei etc. gefaßt (vgl. defselben Abh.: typus Simsonis mystice expositus im 6ten Buch der observ. S. 507 j.). Die Bedeutung des in Folge eines Bruchs des Rasiraats stattfindenden Opferattes erhellt aus dem, was über die betreffenden Opfer in dem Artikel "Opfercultus des A. L." zu sagen ist; dagegen ist hier noch die Ausweihung des Rasträers näher zu erörtern. Bon den drei dazu gehörigen Opfern, dem Brandopfer, das die Grundlage bes genzen Opferattes bilbete, dem zur Gühnung etwa vorgetommener unwesentlicher Bergehungen bestimmten Silndopfer und dem Heilsopfer, ist natürlich das dritte das höchste, wie dieß schon in der Forderung des höheren Opferthieres ausgedruckt ist. Ueber das, was diesem Beilsopfer mit anderen Gelübbeopfern gemeinsam ift, s. wieder den Artifel "Opfercultus bes A. T." Gigenthumlich ift ihm erstens dieß, daß der Nasiräer das abgeschorene Haar in das Opferfeuer (denn an dieses, nicht an das bloße Rochfeuer ift nach dem Sinn des Gefetzes ohne Zweifel zu benten) zu werfen hatte. aweitens die Webe eines weiteren Opfertheils. Durch den ersteren Alt wurde der BeiheNafiräat 209

schmud des Rasirders aller Prosanirung entzogen und dem hingegeben, zu dessen Ehre er getragen worden war, was, wie bei den Theilen der Opferthiere, die nicht genossen werden dursten, durch die Berzehrung mittelst der Opferslamme bewirkt wurde. Durch das Zweite aber wurde angedentet, daß die Tischgenossenschaft mit dem Herrn, welche durch das Heilsohser vermittelt wird, hier in erhöhetem Maße stattsinde, wie dieß das natürliche Ergebniß der priesterlich heiligenden Gemeinschaft war, in welche den Nasiräer sein Gelübbe zu Gott gesetz hatte (f. Keil a. a. D. S. 326).

Das Raftraat scheint, wie aus bem Beispiel Simson's und Samuel's und aus Am. 2.11 geschloffen werden barf, befonders in der Richterzeit in Uebung gewesen zu fehn. Die Berrattung jener Beit mag Ginzelne um fo ftarter getrieben haben, im Nafiraat bem Bolte bas Bild feiner heiligen briefterlichen Bestimmung vorzuhalten. Daß Am. 2, 11 bie Erwedung bon Rafirdern neben den Propheten ale eine besondere gottliche Gnadenerweisung bezeichnet, bedarf nach bem Bisherigen feiner befonderen Erklarung. Musbrud an jener Stelle: "ich erwedte" n. f. w., weift, wie bas in B. 12. Gefagte. auf einen Gegenfat hin, in ben folche Gottverlobte ju ber Daffe bes Boltes traten. Dagegen wiffen wir bon Nafirdervereinen und einem Zusammenhang berfelben mit ben Prophetenconobien (Batte a. a. D. S. 285 ff.) lediglich nichts. — In den jüngeren Schriften des A. T. ift das Nasiräat nie erwähnt; doch sind die Rechabiten, die nach Ber. 85, 8 ebenfalls den Weingemig bermieden (f. den betr. Art.), ale eine berwandte Erscheinung an betrachten. Die Gesetlichkeit der nacherilischen Zeit führte auch wer Erneuerung bes Rafirdats. Zuerft werben 1 Matt. 3, 49 Rafirder erwähnt; unter Jannans tritt einmal eine Schaar von 300 Raftraern auf (f. Lightfoot zu Lut. 1, 24). Das Raftraatsgelubde wurde nun üblich bei Krantheiten und anderen Rothfüllen (Jos. b. jud. II, 15), bei Reisen (Mischna Nasir 1, 6) u. dergl. Nach Mischna Nasir 5, 5 f. war es eine ganz gewöhnliche Betheuerungsformel geworden: "ich will Rafiraer fenn, wenn" u. f. w. Welchen angerlichen Rarafter bas Gelubbe nun an kich trug, tann man an den Satzungen abnehmen, mit denen es in der Mischna ausgefinttet ift; boch finden fich auch Urtheile jud. Lehrer, wie Simeon's des Gerechten, welche bie Gelftbefucht migbilligten (vgl. Joft, Gefch. bes Judenth., 1857, I, S. 171 f.), und in Johannes dem Täufer und Jakobus dem Gerechten, bei welchem letteren (f. Hegesipp. bei Euseb. R.-G. II, 23) das Rastraat mit essenischer Ascese verbunden erscheint, tragt baffelbe gang ben feiner Bebentung entfprechenden ernften Rarafter\*).

Rum Schluß ift noch über die Stellen der Apostelgeschichte zu handeln, die sich auf ein Raftraatsgelubbe des Apostels Paulus beziehen follen, wobei fich die Gelegenheit ergeben wird, noch einige ber fpateren Bestimmungen über die Sache mitzutheilen. – Bas zuerst 18, 18 betrifft, wo die Worte κειράμενος την κεφαλήν 2c. nicht als Ausfage über Afplas, sondern über Paulus zu faffen find, so unterliegt allerdings die Beziehung berfelben auf bas Raftrdat bedeutenden Schwierigkeiten. Bohl fett Mischna Nasir 3, 6 voraus, bag man bas Rafiraatsgelubbe auch außerhalb bes Laubes Ifrael übernehmen tonnte; aber bestimmt wird ebendafelbst gelehrt, daß man es auf fremdem Boden nicht abfolviren (השלים) durfte, was auch ganz im Sinne des Gefetes ift, weldes ja das Erscheinen des Rastrders am Beiligthum gebietet. Nur darliber war nach ber angef. Stelle Streit unter ben Schulen Schammai's und Billel's, wie lange einer, der im Auslande das Rafiraat gelobt hatte, nach seiner Ankunft im heiligen Lande seine Beibereit aushalten mufite. Schammai forberte hierfilt nur breißig Tage, wogegen Billel ber Anficht mar, daß bie gange Beihezeit wieder von vorne begonnen werden muffe. Als Beispiel ber letteren Art wird die Konigin Belene angeführt, welche, am Schluß eines 7jahrigen Rafiraats in's Land tommend, noch einmal einer 7jahrigen Beihezeit fich unterwarf. Uebrigens hat auch die Bestimmung Schammai's, welche eine

<sup>&</sup>quot; Ueber ben mahriceinlichen Zusammenhang bes Effaismus mit bem Raftraat vgl. Grat, Geldichte ber Juden. 3. Bb. 1856.

210 **Raffan** 

awar turge, boch bollständige Weiheperiode forbert, die Boraussetzung, daß der Nafirder als solcher eigentlich nicht auf dem unreinen Boden des Beidenthums verweilen durfe (f. Maimon. 3. b. St. bei Gurenhus.) Daher wollten ichon einige Aeltere an ber angef. St. ber Apostelgefch, die tonsura immundifiei berftehen; ein unrein geworbener Rafirder burfte nämlich (f. die Stellen aus Daimon. bei Carpgob, opp. S. 159) fein Baar am fiebenten Tage auch außerhalb ber Beiligthumsftatte abicheeren, aber eben במדיכדו, was nach bekanntem rabbinischen Sprachgebrauch auf das heilige Land außer Jernfalem geht; und am achten Tage mußte bann boch ber Naftraer fein Reinigungsopfer am Tempel barbringen, was bei Baulus im borliegenden Falle eine Ummöglichkeit gewefen ware. Dagegen konnte es feinem Bebenten unterliegen, in dem zeig. zeg. ein Haarfceeren jum Beginn ber Beibezeit ju finden; benn wenn aud hiefftr fchwerlich mit Reander Jos. b. jud. II, 15., angeführt werden barf, wo eben ber Ausbrud ungenau scheint, so ift boch mit dem Geset 4 Mos. Rap. 6. wohl vereinbar, daß, wie der verumreinigte Rafirder feine neue Beihezeit mit geschorenem Saupte begann, ein foldes Scheeren auch bor bem Antritt bes Gelübbes fiberhaupt ftattfinden tounte, bamit ber heilige Haarschmuck gang ein während der Weihezeit erzeugter ware. Freilich fehlt jede Andeutung in der Apostelgesch., daß Baulus sein Gelübde damals erst begonnen und es bann in Jerusalem vollendet habe. Darum ift wahrscheinlich anzunehmen, baft nicht an ein eigentliches Rafträatsgelübbe zu denken ift, sondern an ein demfelben verwandtes, wie es bei ben Juden in der Diaspora als Surrogat für das ihnen fchwer zugängliche Rasiräat aufgekommen sehn mag, wobei auch die heidnische Sitte der Haarschurgelübbe eingewirft haben kannte. — Was endlich das Apostelgesch. 21, 28 ff. Gr zählte betrifft, so bezieht fich B. 24. auf eine auch sonst erwähnte jüdische Sitte. die Ausweihung des Nafirders, wie aus dem Obigen erhellt, mit bedeutendem Aufwand verknüpft war, fo galt es als ein gutes Wert, wenn Jemand die Roften ber Nafiraatsopfer übernahm und so auch Aermeren die Bollziehung des Gelübdes ermöglichte. So erzählt Jos. Ant. XIX, 6. 1. vom König Agrippa: Naziquiw zvoäsdai dikraze μάλα συχνούς. Bgl. auch Mischna Nasir 2, 6. Eine Erweifung Diefer Bohlthat tonnte nicht auch den Wohlthater zur Uebernahme eines vollen Raftraatsgelabbes für seine Berson verhstichten; selbst wenn er sich an der Weihe der von ihm unterftutzten Nasiräer personlich betheiligte, konnte dieß doch nur bis zum Ablauf der Weihezeit der letteren bauern, fonft mare ja biefe ungebührlich verlängert worben. Das Schweigen der Mischna über diesen Bunk wird nicht als Gegenbeweis geltend gemacht werden burfen. Bon einer eigentlichen Nafiraatsperiode von fieben Tagen, die allerdings mit ber judifchen Ordnung in entschiedenem Biberspruch mare, ift also B. 27. auf teinen Kall zu verstehen. Die sonst über die Erklärung der Stelle bestehenden Differenzen (f. Wiefeler, Chronol. des apostol. Zeitalters, S. 107 f., und gegen ihn Baur in ben theol. Jahrb. 1849, S. 481 ff.) berühren die Rafiraatsordnung nicht.

Nassau, Einführung des Christenthums, der Reformation; tirchliche Statistik. Die Bewohner der Landschaften, die an beiden Usern der Lahn, abwärts Wetslar, sich nordwärts dis gegen die Sieg hinziehen und stidwärts an den Rhein
und Main grenzen, und welche das heutige Herzogthum Nassau umfaßt, enwfingen die
ersten Lichtstrahlen des Evangeliums schon zu den Zeiten der römischen Weltherrschaft,
besonders nachdem die römischen Kaiser Christen geworden waren. Zwar gibt es keine
geschichtlichen Urkunden, die diese Behauptung erhärteten; allein ihre Richtigkeit erhellt
doch aus dem Umstand, daß die Grenzen der Mainzer Diöcese, wie sie die die in's zwölfte
Jahrhundert noch in Nassau bestanden, genan mit denen der alten römischen Militärund Civileintheilung in diesen Gegenden zusammenfallen. Wäre das Christenthum erst
nach dem Untergange der römischen Herrschaft in Nassau eingedrungen, dann würden
die Sendboten der Bischöse von Mainz und Trier, die aller Wahrscheinlichseit nach zuerst
das Wort von Christo an den Usern der Lahn predigten, ihre Wirksankeit nicht so auf
das Gebiet des römischen Territoriums beschräntt haben.

Bon festen Angledelungen diefer driftlichen Sendboten ober bom Bau driftlicher Kirchen ift übrigens aus diefer Zeit teine Spur vorhanden. Der erste Reisebrediger dieser Art, dem die Sage die Erbauung einer Rapelle an der Stelle zuschreibt, wo jest noch die alteste Kirche des ganzen Raffauer Landes fteht, in Dietfirchen bei Limburg, war der Bresbyter Lubentius, der, ein Schüler des Bischofs Mariminus von Trier, die Mosel und Lahn entlang, das Evangelium mit foldem Erfolg verkindigte, daß er in der vorbezeichneten Gegend die zerstreut wohnenden Gläubigen zu einem regelmäßigen christlichen Gottesdienste in der von ihm erbauten Kabelle versammeln komte. er dann wieder an die Mosel zurückgekehrt und hier im 3. 350 von Feinden des Chris stenthums erfchlagen worden fenn. Die Sage läßt den Märtyrer aber noch fterbend berordnen, daß man seine Leiche in einem Nachen bem Wasser übergeben solle, damit es ihn zu benen trage, die fein Wort beffer aufgenommen hatten; und da fen der Raden die Mofel herab - und die Lahn himanfgefahren ohne alle menschliche Gulfe bis m der Kirche von Diektirchen, wo seine Gebeine in einem filbernen Schrein, der die form eines Schiffchens hatte, bis in die neueste Zeit in der That aufbetnahrt wurden. Bei der Bollerwanderung mogen diese ersten driftlichen Pflanzungen in den Lahngegenden allerdings Noth gelitten haben; aber völlig ausgerottet konnen fie doch nicht worden febn, ba damals teine Auswanderungen der unter der römischen herrschaft angefeffinen Bevollerung flattfand, und da fcon nach der Schlacht bei Bulpich im 3. 490 biefer kandstrich unter bas Szepter ber driftlichen Frankentonige tant. Die Geschichte schweigt indessen auch da noch ganglich über die Einführung und Ausbreitung des Chris stembums in Nassau, und erst gegen das Ende des sechsten Jahrhunderts taucht aus bem langen Dunkel der Rame des heiligen Goar († 575) auf, der, aus Aquitanien sammend, am Ufer des Rheins sich als Einsiedler niederließ an der Stelle des frenndlichen Städtchens, das heute noch seinen Ramen trägt, und der von da oft in das gegmüberliegende Raffauifche gewandert sehn muß, den zerstreuten Brüdern dort die Hände fürlend und muter den Beiden missionirend, woher denn auch auf der anderen Seite des Rheins der naffauische Ort und Amt St. Goarshausen seinen Namen verewigt.

Eine feste Gestaltung empfing bas driftliche Wefen im Nassauer Lande erft durch den Rann, der auch für die meisten übrigen Theile des deutschen Baterlandes als der Apostel des Christenthums und der Begründer der Kirche dasteht, durch Bonifacius. In dem Miffibe, welches bemiethen im Jahre 789 der Babft Gregor III. auf feiner weiten Rückreise von Rom mitgab, werden unter den Bölfern, unter denen Bonifacius die driftliche Kirche gegründet oder befestigt habe, auch die Bewohner der Lahn, der Rifter (eines Flüßchens auf bem Westerwald) und der Metter (im öftlichen Theile des Raffauischen) genannt. Bon jetzt an wurden auch in verschiedenen Theilen des Landes kirchen gebaut. Die älteste von allen ift bie oberwähnte von Dietfirchen, welches ber Sit eines trierischen Archibiakonats wurde, das mit seinen sechs Rural = Capiteln zur Beit der Reformation fast das ganze Nassauerland umspamte. Nach dieser folgen im Alter die Kirchen von Limburg, gegründet 909, von Beilburg (912), von Heiger (918), und noch später bedeutende Klosterstiftungen, wie Seligenstadt auf dem Westerwalde (933), Schonau bei Bacharach (1132), Arnstein an der Lahn (1138), Thron in der Wetterau (1243), Lindenthal bei Limburg (1288), Clarenthal bei Wiesbaden (1296). teinischen Schulen wie überhaupt von Schulen gab es bagegen im gangen Mittelalter in Naffau nur die im Balpurgisftift ju Beilburg, gleichzeitig mit ber bortigen Lirche bon Raifer Ronrad I. gegründet, unter beren feche Stiftsgeiftlichen einer mit dem Titel Scholasticus feine Pfrunde bloß für das Schulehalten genoß nach der bon Rarl bem Großen für alle Stifter getroffenen Berordnung. Gegen die Zeit der Reformation hin war aber auch diese einzige nassausche Bildungsanstalt zu einer bloßen geringen Trivialschule herabgesunken, in welcher außer Lefen, Schreiben und Singen mir etwas Mondelatein aus dem Donat gelehrt wurde bon einem schlecht bezahlten Shulmeister, dem der Scholasticus an seiner Statt die Arbeit übertragen hatte, und 14 •

212 Raffan

ber bariber Magt, daß er feinen Prinzipal in zwei Jahren nur einmal in feiner Sonle gesehen habe.

So fab es im heutigen Naffau aus, als die Bewegungen der Reformation in Deutschland anhuben. Rurz zuvor (im 3. 1516) hatte Graf Bilhelm, genannt der Reiche, die Regierung über das Erbe der Ottonischen Linie angetreten, welches bedeutender war, ale bas der anderen Balramifchen in Weilburg, 3bftein und Biesbaben verzweigten Linie, indem es bie Landschaften von Siegen, Dillenburg, Habamar, Sall, Diez und Wehrheim umfaßte. Diefer Graf Bilhelm hatte in feinem Raratter viel Aehnlichteit mit feinem berühmteren Zeitgenoffen Friedrich dem Beifen von Sachfen. Er hatte auch, wie diefer, ein für die Wahrheit empfängliches Berg und ging, wie diefer, in den Neuerungen und Berbefferungen bedächtig und ruhig zu Werte. Auch war er, wie dieser, dem Raiser Rarl naher befreundet, ja er gehorte, wie seine Agnaten, die schon damals Herrschaften in den Niederlanden besaßen, gleichsam zu der Hausfreundschaft des niederländischen Karl, und dieser bediente fich seiner öfters zu Unterhandlungen mit anderen Fürsten. Eben so wie Friedrich widersette and er sich bem Betrieb des Ablaghandels in seinen Landen. Auf dem Reichstage zu Worms lernte er Luther perfonlich tennen und ward mit Hochachtung vor ihm und feinem Wert erfallt. Um mehr von bemfelben tennen zu lernen, wandte er fich an beffen Landesherrn mit der Bitte um Uebersendung seiner Schriften. Der Kurfürst Friedrich schickte ihm, was er gerade jur Band hatte, und fchrieb bagu: "Mit Gottes Bulfe will ich bamit einen guten Christen aus Such machen." Auf dem Reichstage ju Angeburg, bem Bilbeim beiwohnte, mag fich feine evangelische Richtung noch weiter befestigt haben. Doch hielten ihn die Rucksichten auf seinen kaiserlichen Gonner und Freund, zu dessen Staatsmich und beständigem Gefolge sein eigener Bruder gehorte, immer noch ab, seine ber Reformation zugethane Gefinnung bffentlich an den Tag zu legen, fo daß Rarl nach dem Augsburger Reichstag ihn noch als feinen Gefandten nach Wittenberg abordnete, mit bem Auftrag, den jungen Rurfürsten von der Sache der Lutheraner abwendig ju maden. Aber siehe, diefer sein Besuch im Hauptlager ber Reformation diente nur dazu, den Grafen Wilhelm felbst für dieselbe zur Entscheidung zu bringen. Rach seiner Rackti ans Wittenberg in feine Refibenz Dillenburg erwählte Graf Wilhelm zwei evangelische Brediger, den einen, Beilmann von Crombach, zu feinem Hoftaplan in Dillenburg und ben anderen, Leonhard Mogner, jum Pfarrer in Siegen, und übertrug benselben die Abfaffung einer verbefferten Kirchenordnung, welche um das Jahr 1581 im Drud erschien und zunächst nur gegen die groben Digbranche anfampft, gegen bas Ballfahren, weil bamit viel Gelb und Zeit berfchwendet wird jum Schaben ba Sitte, gegen die Rirchweihen, fie follten fortan alle auf einen Tag gehalten werben, gegen bas unerbauliche Bredigen - es follten feine Legenden ber Beiligm mehr auf die Ranzel gebracht werden, sondern nur Gottes Wort — gegen den Unfug im Beichtftuhl - es follte nur an unberbächtigen Orten gebeichtet werben, gegen bie Ceremonien - fie follten bem Bolle erflart werben und nicht als jur Seligkit nothig gelten, gegen ben anftogigen Bandel ber Briefter - fie follten feine ber dachtigen Beibspersonen bei sich haben und sich der Birthobauser enthalten. blieb die Meffe noch unangetaftet ftehen und Raifer Rarl hoffte, auch den Grafen Bilhelm von weiteren Reuerungen abzuhalten, indem er ihm die Statthalterschaft in Buttemberg anbot und ihm die Statuten des goldenen Bliefes überfandte mit bem Bersprechen bes nachfolgenden Ordens, wofern er ber romifchen Rirche treu bliebe. Wilhelm ließ sich dadurch in dem einmal betretenen Wege der Reformation nicht aufhalten. Er trat vielmehr im Jahre 1534 in den Schmalkaldifchen Bund ein und führte nun im Dillenburgischen und Siegenschen die Mirnberger Reformations. und Rirchenordnung ein, nach welcher bekanntlich die Privatbeichte und Absolution nicht mehr als zur Seligkeit nöthig, sondern nur noch als nützlich dargestellt wurde und an die Stelle der stillen Priestermesse die Gemeindecommunion unter beiden Gestalten treten follte. Die lette Sand legte Bilhelm an sein Bert i. 3. 1538 burch die Berufung des beruhmten fächfischen Theologen Erasmus Sarcerius, den er zum Superintendenten und Bifitator ber Rirche in feinen Landen machte. Diefer veranstaltete fogleich Synoben, eine in Dillenburg und eine in Siegen, in welchen halbjährlich die Beiftlichen der betreffenden Bezirte unter feinem Borfit jusammentamen. Diefe dienten jur Auftlarung über die evangelische Wahrheit, zur Besprechung über die ftreitigen Lehrpuntte, zur Empfehlung guter Bucher, jur Brufung bes theologischen Wiffens. Als Normalbuch wurden in diefen Synoden Melanchthon's loci festgesett. Zugleich wurden biefe Synoden die richterliche Instanz fitr den Wandel und die Dienstführung der Geistlichen, und die noch vorhandenen Synodalatten beweisen, wie viel in dieser hinsicht da zu untersuchen und zu rügen war. Sarcerius richtete auch gelehrte Schulen ein zu Dillenburg, Berborn, Siegen und hadamar, veranlagte den Grafen Wilhelm, tüchtige Lehrträfte von answarts herbeizuziehen, und lehrte felbst mit vielem Gifer an ber Schule zu Berborn. Endlich um aus dem Lande selbst dem schreienden Bedürfniß nach gelehrten Dienern der Rirche entgegenzukommen, feste er die Grundung von Stipendien in's Wert und entwarf selbst die erste Stipendienordnung, nach welcher zehn taugliche Jiluglinge zwei Jahre lang auf der neu gegründeten Universität Marburg mit dem nöthigen Unterhalt becfehen wurden (24-36 Rabergulden waren dazu hinreichend), und fich dafitr bem Andendienft im Baterlande jur Berfügung ftellen mußten.

Immitten dieser seiner segensreichen Wirksamkeit ward aber der Dillenburgische Reformator Sarcerius gestört durch die üble Wendung, welche der unglückliche Ausgang des Schmalkaldischen Krieges in die kirchlichen Berhältnisse der Protestanten brachte. Graf Bilhelm hatte zwar an biefem Kriege feinen thatigen Antheil genommen. Landgraf Philipp von Beffen, mit dem Wilhelm bamals megen des Befites von Ratenellenbogen in einen langwierigen Prozeß verwickelt war, hatte gegen seinen Eintritt in den Schmaltalbischen Bund protestirt und es durchgesett, daß ihm auf den Bundestagen wenigstens feine Stimme zugestanden ward. Deghalb hatte Wilhelm beim Ausbruch bes Prieges auch tein Contingent jum Bundesheer geschickt, und bas war num bei dem Unglud der Protestanten sein Glud, denn nun blieb fein Land auch von den drudenden Ariegscontributionen verschont und seine Herrschaft ungeschmälert und unbehelligt von bem Sieger Rarl. Rur die Einführung der halb tatholischen Rirchenordnung, die bis jur Ausgleichung ber Lehrstreitigkeiten auf bem vielversprochenen Concil einftweilen in den protestantischen gandern nach dem Willen des Raisers gehandhabt werden follte, das fogenannte Interim, mußte fich Bilhelm auch gefallen laffen und that wenigstens offiziell, was das taiferliche Gebot verlangte. Er legte junächst ben Synoben bon Dillenburg und Siegen bas Interim bor und forderte die Beiftlichen auf, fich ju ertaren, ob fie nach demfelben ihr Amt führen ober baffelbe niederlegen wollten. Darauf bantte Sarcerins ab und zog wieder nach Sachsen zurud. Die Geiftlichen von Dillenburg erklärten fammtlich, fie konnten das Interim nicht annehmen, wollten aber nicht hindern, daß papistische Priefter die Meffe lafen; die Synode von Siegen wollte das Interim annehmen, aber nur so weit es nicht gegen Gottes Wort wäre. ber Graf Bilhelm diefe taiferliche Rirchenordnung auch ben Burgerschaften in Dillenburg, Baiger und Berborn vorlefen und melbete bann bem Raifer in feinem und im Ramen der übrigen Grafen der Wetterauer Sinigung, "daß sie die Religionsdeklaration bekannt gemacht hatten und sich zu ihren Unterthanen versähen, sie würden derselben genau Folge leisten." Mit diesem Bescheid war jedoch Karl nicht zufrieden und erwis berte ben Einigungsgrafen, "sein Befehl sey nicht bloß an die Unterthanen, sonbern auch an ste, die Herren ergangen, und er verlange von ihnen selbst pünktlichen Gehorsam und eine unverdunkelte zuverlässige Antwort." Auch die Kurfürsten von Mainz und bon Trier Mindigten dem Grafen an, daß fie nach dem taiferlichen Willen nun die ihnen in seinen Landen zustehende geiftliche Jurisdiftion und die eingegangenen Ruralcapitel wieder aufrichten wurden, und verlangten, daß die dazu gehörigen Guter und

214 -Maffan

Renten wieder hergestellt wurden. Der Aursurft von Trier melbete zugleich zwei Bifitatoren an, die demnächst erscheinen und die seiner Dibces unterworfenen Lande wieder gur allgemeinen Kirche gurudbringen wurden. Die trierischen Abgeordneten famen auch ichon im Februar bes Jahres 1549 in Dillenburg an und hielten mit ber Ginwilligung bes Grafen zu herborn eine Sendschöffen - Spuode, auf der die einzelnen Beiftlichen noch einmal zu Protofoll erklaren mußten, ob fie fich bem Interim fügen und bom Cheftand abstehen wollten. Gie wiederholten alle, mit Ausnahme eines einzigen, ihre früher schon gegebene ablehnende Erklärung. Darauf wurde ihnen angeklindigt, wenn fie bas Interim nicht annahmen, maren fie ihres Dienstes entfest.

Diefelbe Anklindigung ließ auch der Erzbischof von Mainz an die zu seiner Diöcefe gehörigen naffauischen Beiftlichen ergeben, aber seine Drohungen hatten so wenig Wirkung wie die trierischen. Auch blieben die Geistlichen tropdem, daß fie fich dem Interim nicht unterwarfen, fortwährend in ihrem Dienst, und als sich die Kurfürsten darüber beim Grafen beschwerten, entschuldigte er sich damit, daß er keine anderm Pfarrer in ihre Stellen einzuseten habe, und bat fie, ihm welche zu schicken. konnten diese vorerst nicht, und da die Herrschaft des Interims überhaupt nicht von langer Daner war, fo brachte es gar teine wefentliche Beränderung in dem Stande in tirchlichen Berhältniffe von Raffau-Dillenburg hervor. Nach bem Paffauer Bertrag (1552) ließ Graf Wilhelm gleich die Synoden wieder herstellen; im Jahre des allgemeinen Religionsfriedens fand er in Bernhard Bernhardi auch wieder einen Superintendenten, der das Werk des Sarcerius würdig fortsette, und hatte die Freude, bor seinem im 3. 1559 erfolgten Tode die evangelische Kirchenberbesserung nicht nur in

feinen Landen, sondern in gang Deutschland gefichert zu feben.

Aehnlich war der Gang des Reformationswertes in dem benachbarten Raffau-Beilburg, wo damals Graf Philipp III. von dem Balramischen Stamm und der Saarbrildenschen Linie über die Landschaften von Weilburg und Usingen regierte. Die Reformation fand in Beilburg bon geistlichen Elementen bor das uralte Balpurgisstift mit seinen feche Ranonicis und seiner herabgekommenen lateinischen Schule, dam einen Stadtpfarrer an der Martinefirche, der auch in vielen umliegenden Borfern die Meffe las, eine Station für einen jeweilig bort terminirenden reisenden Dominifaner Mönch ans dem Kloster Braunheim bei Frankfurt und endlich ein Johanniterkloster in einem nahe beis der Stadt gelegenen einsamen Baldthal, von beffen Gestalt es ben Namen "ber Pfannenftiel" führte. Aber bei feinem biefer ungeiftlichen "Beiftlichen" fand das Wort des neu gepredigten Evangeliums Anklang. Auch hier ging, wie im Dillenburgifchen, die geiftliche Bewegung von dem Landesfürsten aus. war, wie fein Better Wilhelm, mit bem Rurfürsten von Sachsen, mit Luther und Delandthon personlich befannt und nahm noch früher wie dieser das Resormationswert in die Band, indem er ichon im Jahre 1526 den berühmten Burttembergischen Theologen Schnepf von Beibelberg nach Beilburg berief. Derfelbe begann fein Wirten damit, daß er mit den Stiftsherren ein Colloquium über die ftreitigen Lehrpunkte am stellte, das, über Tisch ansangend, bis tief in die Nacht anhielt, bei dem die Kanonika fich oft in ihrer Heftigkeit sehr unkanonisch geberdeten und das ohne alle sichtbare Frucht Gern hatte der Graf das Stift ganz aufgehoben und aus seinen reichen Pfrun: ben evangelische Brediger angestellt, allein er magte es nicht aus Rudficht auf feine Saarbrudenschen Agnaten, die damals dem Papismus streng ergeben waren. Doch lief er ein Inventar über ihr bedeutendes und in den Sanden der Kanoniker schlecht ver waltetes Stiftsvermögen aufstellen. Die Stiftsherren, in der Furcht, ihre Pfritaden gi verlieren, bequemten fich endlich zu einigen Reformen, ließen es fich gefallen, daß ba Graf die Befoldung Schnepf's auf ihre Einfünfte anwies und daß dieser die Stifts schule ganz und gar in seine Hand nahm und völlig umgestaltete, wodurch sie rasch z ansehnlicher Blitthe fich erhob. Schnepf predigte zugleich abwechselnd mit bem Statt pfarrer in der Martinstirche und gewann den größten Theil der Burgerschaft für bei

ebangelischen Glauben, tropbem daß sein fanatischer College oft heftig gegen ihn und feine Lebre bolemifirte. Auch behielt der Stadtpfarrer fortwährend die Deffe bei, mahrend Schnepf in derfelben Kirche das Abendmahl unter beiden Gestalten austheilte. Da diese Stadtfirche fehr Klein, feucht und baufällig war und die Menge berer, die die Bredigt des Evangeliums hören wollten, nicht faffen fonnte, fo drang Schnepf wiederholt in ben Grafen mit bem Gesuch um einen Neubau, welches die Bürger unterstützten, indem fie darauf aufmertfam machten, wie fo manche firchliche Stiftungen, die gur Unterhaltung unnöthiger Ceremonien, wie der ewigen Ampel, der Brogeffionsfeierlichkeiten, bienten, bagu viel nüplicher verwendet werden fonnten. Allein der Graf konnte oder wollte die nothigen Mittel zu bem Ban nicht herbeischaffen, und diefe feine allzu aroke Sparfamteit ward fogar die Urfache, bag er feinen Reformator Schnepf fcon nach einer kaum zweijährigen gesegneten Wirksamkeit wieder verlor. Der Stiftebetan, der demfelben feine Befoldung auszugahlen hatte, war nämlich theils aus bofem Billen, theils wegen der Unordnung in der Berwaltung der Sinklinfte darin so jaumselig und nachläffig, daß Schnepf beständig um feinen rudftandigen Behalt bitten mb betteln mußte, darüber in Schulden gerieth und endlich seine Stellung in Weilbug merträglich fand und gern einen Ruf an die benachbarte Universität Marburg Der Graf wollte ihm anfangs die Entlassung aus seinem Dienfte gar nicht atheilen und mußte erst durch ein eigenhändiges dringendes Schreiben des Landgrafen von Heffen, worin ihm diefer das Bedürfniß seiner neuen Universität und die Bichigleit des dortigen Lehramtes für die evangelische Sache überhaupt darlegte, dazu bewogen werden. Go verließ benn Schnepf bas eben angefangene Reformationswert in Als er seine Abschiedspredigt hielt, triumphirte ber Beilburg ichon im Jahre 1528. papistisch gefinnte Theil der Bewohner Weilburgs und schlug um die Kirche herum die Der Bürgermeister und ber Rath bagegen mit bem größten Theile ber Burgerichaft hielten eine Bersammlung und fetten in derfelben eine Bittschrift um Beibehaltung Schnepf's an den Grafen auf. Allein feine Berfetzung nach Marburg war nicht mehr rudgangig zu machen. Der Graf seinerseits gewann aus bieser Kundgebung der ebangelischen Gesinnung der Bürger mehr Muth und Gifer zur Fortsetzung der Reformation. Er fette im Jahre 1529 den papistischen Stadtpfarrer ab und ernannte an deffen Stelle einen ,ebangelischen Brediger und im folgenden Jahre zog er auch das hans der Dominikaner-Station ein. 3m Jahre 1536 machte Philipp den Pfarrer von Usingen, Heinrich, genannt Romanus, einen genauen Freund Schnepf's, zum Bisitator über seine ganze Landestirche, damit er zunächst auf den Wandel der Geistlichen und den Sittenzustand der Gemeinden sehen solle. Denn leider war auch hier, wie jast allexwärts, die evangelische Freiheit vielfach in den Gemeinden fleischlich gemißbraucht worden. Weil die Geiftlichen feine Deffe mehr lafen, meinten viele Bauern, ihnen den Zehnten nicht mehr schuldig ju febn; weil fie ihre Gunden nicht mehr beichten mußten, meinten Biele, sie waren jetzt nicht mehr ftrafbar. Der neue Stadtpfarrer bon Beilburg, Boltmann, eiferte darum machtig auf feiner Ranzel gegen diefen einreißenden Leichtsinn und scheute fich nicht, Gemeindeglieder, die von ihrem ärgerlichen Wandel nicht abließen, vom Abendmahl auszuschließen und zu bannen, und das ohne alles Ansehen der Berfon bei Sohen und bei Niederen. Er wurde darüber beim Grafen verklagt, und als ihm das Bannen verboten wurde, entgegnete er zu feiner Rechtfertigung: "durch solche Unfitte würde die evangelische Sache in der Welt stinkend gemacht; aller Augen im lande maren auf Weilburg gerichtet; Erasmus von Rotterdam hatte schon vor Luther die richtige Ginsicht in die Wahrheit gehabt und hatte fie trefflich lehren konnen; allein er batte damit feine Reformation zu Wege gebracht; nur dem Luther ware das gelungen burch fein Gifern und fein entichiebenes heftiges Sandeln." diese firchlichen Beranderungen im Gebiete bes Grafen that der Rurfitrft bon Mainz Einsprache wegen Ufingen, das ju feiner Diocefe gehorte, und der von Trier wegen Beilburg, das ihm unterworfen war. Allein Graf Philipp ließ sich durch sie nicht

216 Raffan

Er trat dem Schmaltalbifchen Bunde bei und ftellte ein Fahnlein von acht Reitern zu seinem Beere, zog baffelbe jedoch im Jahre 1543 wieder gurud, weil feine Agnaten ihm nicht beistimmten. Das Johanniterklofter im Pfannenstiel hatte er auch fcon aufgehoben und beffen beträchtliche Guter als eine Schentung feiner Borfahren ju seinen Hausgutern geschlagen. Endlich im Jahre 1546 ernannte er den trefflichen Tp roler Dr. Raspar Goltwurm ju feinem hoffaplan und hatte nun ben Mann, ber die Rirchenreformation in feinen Landen gur Bollendung bringen tomte. Derfelbe hatte auerft in Italien ftubirt, hatte da einen Abichen vor der Sittenverderbniß der romifchen Briefter und por dem Sodom des Babstthums bekommen und war nach Wittenberg gegangen. Bon da in fein Baterland zuruckgefehrt, fand er bei feinen Landsleuten mit ber neuen Lehre teinen Beifall und folgte gern dem ehrenvollen Rufe nach Beilburg. Graf Bhilipp machte ihn balb jum Bisitator und Superintendenten über alle Rirchen feines Landes, und er veranstaltete gleich nach bem Borgang des Sarcerins in Dillenburg Synoben ber Pfarrer und Bisitationen ber Gemeinden, in welchen er nicht wenig bagu beitrug, durch feine begeisterten Bortrage in Predigten und Colloquien den ebangelischen Glauben bei ben Pfarrern und Gemeinden zu läutern und zu befestigen. Er besuchte selbst öfters die Dillenburger Synoden. Auch ordnete er fonntägliche Ratechis. nuspredigten (über ben lutherifden Ratechismus) an, grundete Schulen und beranlafte ebenfalls die Stiftung von Stipendien durch Einziehung von Bräbenden und Altackiftungen. Die Stipendiaten hatten die Freiheit zu ftudiren, wo fie wollten, mußten aber hernach in ben Dienst der baterlandischen Kirche treten, und bald waren alle neu angestellten evangelischen Brediger im Beilburg-Ufingischen aus ehemaligen Stipendiaten erwachsen.

Als das Interim eingeführt werden sollte, lud Goltwurm alle Prediger zusammen und forderte sie zur Erklärung auf. Sie waren fast alle gegen dasselbe und vor allen Goltwurm selbst, trosbem daß sein College in Dillenburg um dieses Schrittes willen seine Stelle verloren und das Land verlassen hatte. Auch Goltwurm wurde auf die Forderung des Kurfürsten von Trier entsetzt und die Geistlichen sämmtlich nach Trier beschieden, um sich vor dem Erzbischof selbst zu erklären. Nur zwei solgten der Ladung, und diese zwei waren Pfründner des Walpurgisstiftes.

Graf Philipp verhielt sich in dieser Zeit, wie sein Better Wilhelm, mehr passo. Trot einer trierischen Bistation wurden auch hier aus Mangel an römischen Mespriestern die Geistlichen noch in ihren Stellen belassen. Goltwurm begab sich nach seiner Amtsentsetzung auf Reisen. Nach dem Passouer Religionsfrieden tehrte er alsbald nach Weilburg zurück und setzte seine frühere Thätigkeit mit erneuetem Eiser sort. Im 3. 1555 wurde auch das Walpurgisstift aufgehoben, und aus seinen Pfründen konnten die evangelischen Pfarreien im ganzen Weilburger Lande hinreichend fundirt werden, da der letzte Stiftsherr schon im Jahre 1564 starb.

In demselben Jahre wurde auch die Reformation in Diez vorgenommen, da dasselbe erst dann durch einen Bertrag zwischen Nassau-Dillenburg und Kurtrier von der geistlichen Herrschaft wieder unter die seiner alten Stammgrafen zurückfam. Der Berlauf war ähnlich wie in Dillenburg, nur rasch in einem Jahre beendigt. Ueber die Reformation in den Landschaften von Idstein=Biesbaden, die einem besonderen Zweige der Nassauschlächsen Linie unterworfen waren, ist noch keine geschichtliche Zussammenstellung der betreffenden Urtunden veröffentlicht. Nur das sindet sich darüber in Sichhoss Resormationsgeschichte Beilburg's beiläusig erwähnt, das die Kirchenverbesserung von dem dortigen Grasen im Jahre 1540 begonnen wurde und daß, als das Interim eingesührt werden sollte, eine Synode zu Idstein sich eben so gegen dasselbe erklärte, wie die von Dillenburg und Weilburg.

Um die Zeit des Augsburgischen Religionsfriedens waren also alle die Landschaften, welche an den Ufern der Lahn von Nassaulichen Grafen beherrscht wurden, der Augsburgischen Confession mit dem lutherischen Lehrbegriff zugethan, obwohl sich schon

in der synodalen Rirchenberfaffung und in der auf den Synoden gehandhabten Rirchenjucht ein Element offenbart, das zu den Eigenthumlichkeiten der Calvinischen Reformation gehörte und das in der lutherischen Kirche nirgends sonft so angetroffen ward, wie in Nassau. Auch trat vorerst der Sohn des im 3. 1559 verstorbenen Grafen Bilhelm, ber treffliche Johann VI., ber Bruder Wilhelm's bes Schweigfamen, bes helben ber Rieberlande, als er gur Regierung in Raffau-Dillenburg gelangte, gang in bie Fußftabfen seines Baters und berief noch im Jahre 1570 den als strengen Luthermer bekannten Dr. Morlin aus Sachsen ju feinem hofprediger und Generalsuberintendenten. Diefer, ein erklärter Gegner ber Melanchthonischen Abanderung ber urfprunglichen Fassung der Augsburgischen Confession, hielt alsbald eine Rirchenvistation, und der Graf bestätigte seine in Folge derselben entstandene Bistationsordnung, in welcher als Lehrnorm die Augsburgische Confession sammt der Apologie und Luther's Ratechismus hingestellt und außerdem die Schmalkaldischen Artikel und Melanchthon's loci nebst den Rurnbergischen, Medlenburgischen und Württembergischen Agenden jedem Pfarrer zur Nachachtung anbefohlen werden. Die Brivatbeichte und Absolution wird darin als nothwendig für jeden Communitanten betrachtet, aber ohne namentliche Auf-Auch ift barin von einem Confistorium die Rede, welches die idhlung der Sanden. obefte richterliche Inftanz in geiftlichen Dingen und Chefachen fen. Schon nach zweijöhriger Birtfamteit in Dillenburg jog indeß Mörlin wieder nach Sachsen jurud, und auf den im Jahre 1572 gehaltenen Conventen in seinen Landschaften gab Graf Johann feinen fammtlichen Beiftlichen schon einen antilutherisch klingenden Bescheid, daß er "den Crorcismus, die Mekgewande (welche die Bfarrer immer noch getragen hatten). aller= hand Shen, Kreuze, Fahnen u. dergl. ein - für allemal abgeschafft wissen wolle." Alle Beiftlichen erflarten fich bagu bereit, weil bas Abiaphora feben; nur ben Stand hinter ben Altaren zu nehmen, schien ihnen nicht gerathen, auch oft nicht thunlich, weil die Altare meift wider die Rirchenmaner anstießen. Unter biesen Beiftlichen ragte am meis ften hervor Coban Geldenhauer, genannt Noviomagus, dem der Graf auch nach dem Abgang Mörlin's die Bifitatur übertragen hatte und deffen Rathes er fich nun vormalich in kirchlichen Angelegenheiten bediente. Diefer fühlte fich in dem damals heftig entbrannten Abendmahlsftreite immer mehr auf die Seite Melanchthon's und Calvin's hingezogen, befonders durch die Erklärung, mit welcher Friedrich von der Pfalz den ihm vorgeworfenen Uebertritt zum Calvinismus vor Raifer und Reich 1566 vertheidigt hatte, und durch perfonliche Bekanntschaft mit den Riederlanden. Er verschaffte baher auch einigen wegen ihres Arppto-Calvinismus aus Sachfen vertriebenen Theologen, Bezelius, Widebrom und Cruziger, 1576 Aufnahme in Nassau. Auf den Conventen in den Jahren 1576-80 brachte Noviomagus in Bredigten und Colloquien die ftreitigen Lehrbuntte vielfältig zur Sprache; auf dem zu Berborn 1577 gehaltenen tamen die Bfarrer wirtlich überein, kinftig beim Abendmahl den ritum fractionis zu gebrauchen, und im folgenden Jahre wurde der Synode zu Dillenburg eine Schrift zur Abstimmung vorgelegt, welche die Communicatio idiomatum und die Ubiquität in der Lehre bon der Berfon Chrifti berwirft und bom Abendmahl belauptet, daß mit den Elementen bei der Einsegnung weder eine Transsubstantiation, noch eine Consubstantiation borgebe und daß teine Riegung des Leibes Christi bei ben Ungläubigen stattfinde, daß aber doch den Glaubigen der wahre Leib Christi applicirt werde, und daß nicht allein das Berdienst und die Kraft des Leibes Christi, sondern Leib und Blut Christi selbst vorgetragen wird, und wir also in Wahrheit mit der Substanz des Leibes Christi Gemeinschaft haben, gleich wie Riemand von einer leiblichen Speis ober Trant des Safts ober ber Rraft genießen tann, es fen benn, bag er bie Speife felbst ju fich nehme."

Bon dem Exorcismus wird in dieser Schrift gelehrt, daß er nur bei Befefenen anzuwenden seh, aber nicht bei den Täuflingen, von der Jach = oder Beibertause, sie seh gegen die Ordnung des Amtes und bestärke in dem papistischen Irrthum,

als wirke die Taufe ex opere operato, und als wäre im außerlichen Branch des Saftramentes unsere Bereinigung mit Gott und nicht in der Berheißung göttlicher Gnaden.

Bon den Ceremonien wären als abergläubisch abzuschaffen die Lichter beim Abendmahl, die Defigewänder und Chorrode ber Geiftlichen, die Altare an statt der gedeckten Tische, die Hostie anstatt des gebrochenen Brodes; an die Stelle der Firmelung, die bei der Reformation unterblieben war, solle die Confirmation als Brufung und Bestätigung des Glaubens treten, an die Stelle der Brivatbeichte und Abfolution die feelforgerische Besprechung, wo die angemeldeten. Communitanten fie nothig haben. Für die Berftorbenen folle man nicht bitten, denn aben Todten mit Bunfch und Gebet zu Gulfe zu tommen, fage die Schrift nirgende". Das Neigen des Hauptes bei Nennung des Namens Jesu, und das Aniebeugen beim Gebet fen in die driftliche Freiheit ju ftellen; die Apostel= und Beiligentage fenen abauschaffen, bafür ein wöchentlicher Bettag angeordnet; bie Bilder sehen gang aus ben gotteedienftlichen Orten zu entfernen und ebenfo die Cruzifire. Schlieflich berief fich die Schrift auf die Freiheit, die der Frankfurter Abschied den ebangelischen Standen in den Abiaphoris und Cexemonien eingeräumt habe und dexen sich die Pfalz und Dessen bereits bedient hätten. Diese Lehrschrift wurde nicht nur auf der Spnode zu Dillen burg, soudern auch auf allen anderen Conventen in ben Grafschaften Dillenburg und Siegen von sammtlichen Beiftlichen unterschrieben und als Blaubensbelenntnig und Lebenorm angenommen. In demfelben Jahre wurde auf einem foateren Generalconvent ju Dillenburg eine Kirchendisciplins und Presbyterial-Ordnung beschlossen, welche festfette, bag in jeder Gemeinde bom Pfarrer und dem Beamten Meltefte (Senioren) ausgewählt und den Pfarrern beigegeben werden follten, welche verpflicht waren, auf die Sitten, den Besuch der Gottesdienste und die Armenbersorgung in den Gemeinden Acht zu geben und die Befugniß hatten, diejenigen, welche öffentliches Aergerniß gaben, vorzuladen und zu ermahnen. Wollten die Geladenen nicht erscheinen, so hatte der Schultheiß fie zu nöthigen; wollten fie teine Befferung berfprechen, fo follten sie vom Abendmahle abgemahnt werden, und wenn auch das nichts hülfe, so soll Anzeige an den Beamten und die Inspettoren gemacht werden. Auf zwei Rlaffenconventen des Jahres 1581 wurde endlich noch beschlossen, den Beidelberger Ratechismus, befonders den kleinen, in Kirchen und Schulen zu gebrauchen und fammtlichen Pfarrern die Anschaffung der hauptsächlichsten Lehrschriften der Calvinischen Reformation anzube fehlen und zu ermöglichen.

So war denn die Calvinische Umgestaltung der Reformation in Nassau-Dillenburg schon im vollen Gange, als Graf Johann 1582 einen Hauptbeförderer derfelben in Deutschland, den Mitverfaffer bes Beibelberger Ratechismus, Dr. Raspar Dlevian ber bon Beidelberg vertrieben und feit 1576 ju Berleburg Erzieher der graflich Bittgensteinischen Kinder war, als Pfarrer nach Berborn berief und mit beffen Beitath und Gulfe daselbft eine fpezififch reformirte theologische Atabemie grundete, an da Dlevian zugleich Profesor war und außer ihm andere anerkannte theologische Celebritaten, wie Urfinus und Biscator, wirften. Dit biefer Mabemie, an ber auch bas römische Recht, Arzneikunde und Philosophie gelehrt wurden, war auch ein Padagogium mit vier Rlaffen verbunden. Der Graf wendete diefer feiner Lieblingsichopfung eine besonders thatige Sorgfalt ju, und es gelang ihm, trot feiner befchruntten Mittel, burch Bermendung der Stipendienfonde, in Gemeinschaft mit feinen regierenden Agnaten, daselbft ein bedeutendes Alumnium ju gründen, in dem armere Studirende ihren Unterhalt fanden, und die Atademie fo in Flor zu bringen, daß gegen das Ende feiner Regierung einmal 16 Reichsgrafen und 50 Freiherren und Abelige zu gleicher Zeit in Berborn ftubirten, und daß diefe Sochicule im erften Biertel-Jahrhundert ihres Beftehens megen ihres ansgeprägten reformirten Raratters von Schweizern, Böhmen, Englandern, Lici landern, Norwegern und Frangofen besucht wurde. Durch feinen Dlevian lieft Graf

Johann im Jahre 1586 fchließlich auf einer Generaksnobe ju Berborn, an der Abgeordnete der benachbarten Grafichaften von Solms, Wittgenstein und Wied Theil nahmen, Propositionen jur Berathung einer auf Grund ber niederlandischen reformirten (1581 ju Middelburg angenommenen) Rirchenordnung vorlegen. Es wurde befchloffen, baf alle Jahre folde Beneralfnnoben gehalten werben follten, abwechfelnd in ben einzelnen Graffchaften, die in den Berband treten wilrben, und zusammengefett aus ben Inspettoren und je einem bon ben Rlaffenconventen zu wählenden Mitgliede, um zu entscheiden über ftreitige Fragen der Lehre, der Gottesdienstordnung, der Rirchenzucht, ber Armenpflege. In biefer erften conflituirenben Generallynobe wurde in Sachen bes Rirdenregiments bestimmt, bag bie Brediger nach dem Urtheil ber Rlaffen und einiger Aeltesten zu berufen wären, daß wohlstehende Kirchenkassen den vierten Theil ihrer Ginkunfte zur Erziehung Studirender der Theologie verwenden follten; die Aelteften follten burch Abstimmung bes Boltes gewählt werben; ebenfo die Diakonen, welchen die Armen - und Krantenpflege obliegt; die Klassenconvente sollen aus den benachbarten Paftoren und wenigstens je einem Aeltesten zusammengefest sehn. In benkiben foll auch nach ber Dienstführung ber Pfarrer, Schullehrer und Melteften geforscht weden. Der Prafes fen von dem Convent auf die Dauer der Sitzung zu wählen und nicht ibentisch mit dem Inspettor ber Klasse. Mit der Berborner Kirchenordnung war ber Schlufftein zur Erbanung des Rirchenthums in Raffau-Dillenburg und ben oberwähnten verbitindeten Grafschaften gelegt. Wie lange biefelbe in Kraft bestanden habe, ift nicht nachweislich. Dlevian überlebte dieß fein schönes Wert, das zu' seinem Katehismus das wirdige Seitenstud bilbete, nur um ein einziges Jahr, und ber für den Aufbau der reformirten Kirche und der reformirten Theologie wie des Schulunterrichts in seinen Landen so thätige Graf Johann erfreute fich seiner Schöpfungen noch bis zum Jahre 1606, wo er, geliebt und gesegnet von seinen Unterthanen, nach fast Sojähriger Regierung feinen Stab in die Bande des hoheren Berrn niederlegte, um die felige Ersahrung von dem zu machen, was er immer geglaubt und gehofft hatte und was er in seinem geistreichen Bahlsbruch ausbrückte:

"Wer ftirbt, ehe er ftirbt, Der ftirbt nit, wenn er ftirbt."

Rach dem Tobe Johann des Aelteren wurden seine Landschaften unter seine vier Sohne in vier befondere Berrichaften vertheilt, nämlich Siegen, Dillenburg, Dies und habamar. In den drei erft genannten bestand auch das firchliche Wefen in der Gestalt fort, die es unter Johann gewonnen hatte. In der Graffchaft Sadamar bagegen wurde durch die Jesuiten eine papistische Gegenreformation durchgeführt, und ift seitbem diefer Theil der alten naffauifchen Lande auch tatholifch geblieben. Die Beranlaffung 3u diefem Ruchall gab eine Reise, welche Graf Ludwig bon Sadamar, mit beauftragt von seinen drei regierenden Brüdern, im Jahre 1629 nach Wien machte, um fich felbst und feine Agnaten gegen den Bormurf der beleidigten Majeftat zu vertheidigen and die Niederschlagung eines Prozesses, der schon beim Reichstammergericht gegen fie eingeleitet war, zu erlangen, fo wie eine Erleichterung von den schweren Einquartierungen und Kriegscontributionen, die ihnen die flegreiche Ligue anferlegte. Er war, um seinen Imed leichter zu erreichen, zubor nach Trier an den turfürstlichen Hof gereift, um fich da Empfehlungsschreiben an ben Raiser zu holen. In Trier hatte er, ber feiner Beit in herborn, Sedan und Genf formlich Theologie studirt hatte, und bei schönen Geistesgaben gern sich in bogmatische Disputationen einließ, auch über die Controverspmitte mit Befuiten gestritten und dabei ein gewisses Schwanken in seinen reformirten Ansichten zu ertennen gegeben. Das benutte der Aurfürst und empfahl den Grafen dem Raifer und seinem Beichtvater Lamormain als einen Flirsten, der leicht wieder in den Schof der wahren Kirche zuruckzuführen wäre, was bekanntlich die Passton Ferdinand's II. war. Schlan griff man nun am taiferlichen Hofe ben armen Grafen bei feiner schwachen Seite an, bei feinem Chrgeig, bei feiner Brachtliebe, bei feiner Phantafte und feiner 220 Staffan

Disputirsucht; der Raiser zeichnete ihn mit vielen Chrenbezeigungen ans, und als er auf dem Rahlenberg den Grundstein zu einem Kloster legte, nahm er den Grafen Lubwig mit zu der Festlichkeit und ließ ihn nach derselben mit fich an feiner Tafel speisen ohne andere Mitgafte als den Bater Lamormain. Da entspann sich denn zwischen diesem und dem Grafen im Beisehn Ferdinand's eine theologische Disputation, welche fieben volle Stunden währte und die jur Folge hatte, daß Ludwig in Wien gar nicht mehr in sein Logis zurudtehrte, sondern in das Profeshans der Jesuiten, wofelbst er das Fürstenzimmer bewohnte. Da war denn ein naffauischer Jesuit sein beständiger Gesellschafter und widerlegte ihm alle von ihm selbst zu Piscator's Bibelübersetzung gemachten Randgloffen. Rach langem schweren Kampfe glaubte endlich Ludwig unter einer Meffe sich ploylich wie von einem inneren Lichte durchstossen und von heiligem Schauer etgriffen, als fühle er ben in ber Softie gegenwärtigen Gott, und rief: "Ich bin tatholisch!" Als er bald darauf sein neues Glanbensbekenntniß vor dem ganzen Hose abgelegt hatte, empfing ihn ber Raifer mit ben höchften Ehrenbezeigungen und machte ihn an feinem Rammerherrn. Darauf ward ihm auch der Zweck seiner Reise bewilligt. Der Prozest gegen die naffauischen Grafen ward niedergeschlagen und sein eigenes Land wurde von aller Einquartierungs - und Rriegsstener befreit. Sein Uebertritt wurde zuerft von einem seiner Diener ben Geiftlichen in habamar mitgetheilt. Diese schickten in höchster Bestürzung Einen aus ihrer Mitte zu der Gräfin, einer frommen Dame aus dem lippe'schen Sause, um sie auf den Schlag vorzubereiten. Bei der erften Radpricht fiel fie in Ohnmacht; als fie wieder zu sich tam und von dem Geiftlichen zur Standhaftigfeit ermahnt wurde, versicherte fie diesem, bak fie eber, wenn es fenn mukte, fic von ihrem Gemahl scheiben, als von dem Worte Gottes abfallen wurde. ließ fie jedoch nach seiner Zurudtunft in ihrem Glauben ungeftort; er erlaubte ihr fogar, fich einen reformirten Sofprediger zu halten und ficherte ihr die reformirte Erziehung ihrer Tochter ju. Sammtlichen Beiftlichen bagegen erklarte er, bag, wenn fie auch in den Schof der alten wahren Rirche zurlickehren wollten, wie er, er ihnen in feinem Lande Bedienung bei Schulen und anderen Stellen geben wolle, da fie wegen ihrer Franen nicht Diener ber Kirche sehn konnten; wo nicht, so mußten fie fein Land Darauf begab fich Ludwig nach Trier Sie erwählten alle bas Lettere. und holte fich von dort zwei Jefuiten, die ihm bei Wiedereinführung der tatholifchen Religion behülflich waren. Er fing dieselbe mit ber herstellung der außeren Ceremonien an, ließ die haltung der tatholischen Feiertage und Festtage seinen Unterthanen gebieten, somie das Ave Maria und Pater-Noster-Bebet beim Abendlanten. Dann wurden fatholische Pfarrer angestellt, die die Messe lasen. Da der Graf des materiellen Wohles seiner Unterthanen sich sehr väterlich annahm und unermüblich war, wo es galt, ihnen Erleichterungen und Bortheile juguwenden, fo ließen fich diefe ohne vieles Widerftreben biefe Menderung gefallen nach dem Grundfat, der bei der Reformation im naffauischen Lande, wie überhaupt fast überall auf dem flachen Lande, auch in den Augen der Unterthanen gegolten hatte: cujus regio ejus religio, und bei ber Befürchtung, die die Siege der tatholischen Baffen weithin verbreiteten, mit dem Protestantismus ware es boch aus.

Außer der tatholischen Grafschaft Hadamar umfaßt aber das heutige, auf dem Wiener Congreß arrondirte Herzogthum noch andere ansehnliche katholische Landestheile, die ihm aus den ehemaligen Aursurschnichtenthümern von Mainz und von Trier zugefallen sind und in welche niemals die Reformation eingedrungen war, so daß die Zahl der Katholiten nur ein Geringes weniger als die Hälfte der ganzen Einwohnerzahl beträgt im Berhältniß etwa wie 4:5, indem auf ungefähr 450000 Rassauer gegenwärtig etwa 200000 Katholiten kommen.

Die Berwaltung des katholischen Kirchenwesens in Nassau hat seinen Mittelpunkt in dem Bisthum von Limburg, dem auch die katholischen Bewohner Frankfurts unterworfen sind und welches, im Jahre 1816 errichtet, zu der oberrheinischen Kirchenprodinz gehört. Der Bischof von Limburg ist umgeben von einem Domcapitel und hat ein

Raffatt . 221

Seminar fir die angehenden Geistlichen. Auch besteht seit dem Jahre 1848 in Montabaur ein eigenes Seminar fir die katholischen Schullehrer und bei der Landesregierung ein befonderer Referent für die katholischen Schulangelegenheiten.

Die protestantischen Einwohner Rassau's bilden eine evangelisch "unirte Kirche seit der Bereinigung der beiben Confessionen auf der durch Herzog Wishelm am 6. August 1817 nach Ihstein berufenen Spnode. Dieselbe war zusammengesetzt auß 38 Geistlichen, welche die Regierung auß den 200 im Lande besindlichen ausgewählt hatte und an deren Spise sich der Generalsuperintendent von Weisburg und der von Wiesbaden besanden. Sie wurde geleitet und prästdirt von dem Regierungspräsidenten von Ibel und hatte zunächst nur den ausgesprochenen Zweck, eine würdige Sähularseier des Resormationssestes zu berathen, und diese sollte denn in der Bereinigung der beiden Consessionen bestehen, "da die Verschiedenheit der Meinungen in den wenigen bisher noch abweichenden Borstellungen beider protestantischen Kirchen in das eigentliche Wesen der Religion nicht eingreise und vernlinftigerweise keinen Grund der sortdauernden Trennung mehr abgeben könnte."

Der Generalsuperintendent Miller sprach in seinen Borten die Ansicht aus, "daß es genug sehn möchte, wenn man sich klinftig allein an die Bibel, das apostolische Glaubensbekenntniß und die Augsburgische Confession sessihiete", und als der borstende Regierungspräsident an die Bersammlung die Frage richtete, ob sie Berseinigung wolle, gaben Alle durch Ausstehen ihre Zustimmung zu erkennen. Seben so rasch wurden auch die Propositionen sast ohne alle Discussion angenommen, welche die Regierung über die Art ihrer Aussilhrung gemacht hatte und welche sich lediglich auf die Entwaltung der Kirche und das Gut der Gemeinden bezogen.

Seitdem bilden nun die früher lutherischen und reformirten Landschaften Nassau's eine einzige evangelisch unirte Landestirche, an deren Spize ein evangelischer Bischoffteht, dem insbesondere die Oberaufsicht über die Diener der Kirche, die Abhaltung von Detanats-Bistationen und der Borschlag der anzustellenden Geistlichen obliegt, während im Uebrigen das Kircheuregiment durch eine Abtheilung der Landesregierung gehandhabt wird, welche "edangelischer Kirchensenat" heißt und in welcher der Bischof mit zwei anderen praktischen Geistlichen und zwei Juristen ad doo unter dem Borsit des Regierungsprästdenten nur collegialisch fungirt.

Synoden sind seit jener constituirenden keine wieder zusammengerusen worden, und was in dieser hinstelt im Jahre 1848 versucht und versprochen worden ist, ist nicht weiter ausgeführt worden. Die liturgischen Bücher, ein Gesangbuch, eine Agende und ein Katechismus sind nach und nach von der Regierung heransgegeben und eingeführt worden. In den einzelnen Gemeinden werden die Kirchenvorsteher von den Pfarrern erwählt und haben nicht mehr das alte Recht der Presbyterien, bürgerliche Gemeindeglieder vor ihr Forum zu laden. Dem Pfarrer steht dieß zwar noch zu, weigert sich der Geladene aber, zu erscheinen, so gibt es kein Geset, das diesen nöthigte, und hängt das nur von der zufälligen Willschrigkeit der Beamten ab.

Diese mangelhaften Zustände der evangel. Kirche Nassan's sind ihr besonders von einer kleinen Fraktion ausgetretener Lutheraner vorgeworfen worden, welche seit dem 3. 1848 in dem Dorse Steeden bei Runkel an der Lahn gesetzliche Duldung erlangt haben. Gegen den Borwurf der Consessionslosigkeit haben die wohlgestunten lirchlichen Oberen die evangelische Kirche in Schutz genommen durch die freilich mehr personlich als offiziell ercheikte Hinweisung auf die in den constituirenden Spaden vom Jahre 1817 ausgesprochene und derselben zu Grunde liegende Erklärung: "daß man an der Augsburgischen Consessions sie von vielen Weunde liegende Erklärung: "daß man an der Augsburgischen Consessions, die von vielen Geistlichen dringend gewünscht wird, sind ebenfalls von der bischstichen Behörde Schritte gethan worden zur Annahme des in der evangelischen Lirche Badens 1856 recipirten, aus den beiden alten Katechismen der Reformationszeit so glücklich zusammengesetzen Lehrbuchs. Ob und wann das, was für die Wiederber-

222 . Raisills

stellung der Presbyterien und Synoben im Jahre 1848 berheißen und angehahnt morben, in der evangelischen Landestirche Naffau's ins Leben treten wird, muß die Zufunft entscheiben, und davon wird auch die Möglichkeit der Wiederaufrichtung der aufgegebenen Rirchenzucht abhängen, für die in den Sitten und Traditionen bes Landvolkes in Rassan noch manche Antulipfungspunkte vorhanden sind. Einstweilen ist die Hauptaufmerksamkeit bes Kircheuregimentes auf bas Wert ber evangelischen Bredigt gerichtet. Die alte Socischule von herborn, die im vorigen Jahrhundert nur noch klimmerlich ihr Dasen friftete, bis fie endlich durch Rapoleon völlig aufgehoben warb, ift feit bem Jahre 1817 in ein evangelisches Prediger-Seminar verwandelt worden, in welchem alle naffanifchen ebangelischen Theologen, nachdem fie ihre Studien auf irgend welchen beliebigen auswärtigen Universitäten vollendet haben, noch ein Jahr lang Borträge über Baftoral-Theologie und Anleitung zu Uebungen in derfelben von drei Brofefforen empfangen, unter benen zwei selbst prattische Beiftliche ber Stadt Berborn find. Die von bem Seminar Entlaffenen werden barauf in Biesbaden von einer Brlifungscommiffion en minirt, welche aus fünf an verschiedenen Orten des Landes ebenfalls im praktischen Dienste der Kirche stehenden Geiftlichen zusammengesett ift. Das evangel. Schullehrer-Seminar befindet sich in dem Schlosse zu Uflingen und fteht unter der Direktion eines in wissenschaftlicher Sinsicht hervorragenden Geiftlichen. Die Angelegenheiten der ebangelischen Schulen und Lehrer werden bei der Landesregierung durch einen besonderen ebangelischen Referenten vertreten. Der Ortsgeiftliche ift zugleich Dirigent des Soul borftandes und ber Schulinspettor, ber bie Schulen eines gangen Detanats ju vifitiven hat, ift auch einer der Geistlichen deffelben, den die Regierung dazu ernennt. so ernennt die Regierung auch die Dekane und besetzt alle Pfarreien außer beneu, bei welchen die Standesherren das Brafentationsrecht haben. Die Berfassung der ebangelischen Kirche Rassar's ift bemnach eine burchaus monarchische und ihre Regierung mit der bes Landes felbft völlig identisch. Gine gewiffe Gelbftandigfeit wurde fie erlangen, wenn das öfters angeregte Projekt zur Ausführung fame, an die Spitze der evangelischen Rirche ein Confistorium zu ftellen, bas, der Landesregierung coordinirt, dirett mit bem Landesfürsten oder feinem Staatsminister vertehrte. Indeffen was 3. v. Diller bon bem burgerlichen Gemeinwesen fagt, baf beffen Beil nicht von den guten Gefesen, sondern von den guten Sitten abhängt, das gilt noch viel mehr von dem kirchlichen. Richt Berfaffungsformen, bon Menichen entworfen, tonnen ber Rirche helfen, fondern mir ber heilige Beift, ben Bott in die Bergen ihrer Blieber gibt, namentlich in die Bergen berer, die den Dienst am Worte haben und von deren Leibe dann Strome des lebenbigen Baffers in die ganze Bemeinde fliegen. — Quellen: Steubing, Gefchichte ber Reformation in Naffau-Dillenburg. - Eichhorn, Gefch. ber Reform. in Raffau-Beilburg. — Bogel, historischer Almanach. Dr. A. Röfter.

Ratalis (Roel) Alexander wurde am 19. Januar 1639 in Rouen bom Eltern aus dem Mittelstande geboren. Früh in die Schule der Dominikaner seiner Baterstadt geschick, trat er am 9. Mai 1655 selbst in diesen Orden. Seine großen Talente blieben nicht unbemerkt; der Orden sandte ihn nach Paris, wo er im Convent zu St. Jakob Philosophie und Theologie zuerst hörte dann selbst lehrte. Bon dem Orden veraulaßt nahm er 1672 die Wurde eines Licentiaten der Theologie an und wurde 1675 Dottor der Theologie. Seine Dissertation handelte von der Simonie und richtete sich gegen Lannoh. In den von Colbert zur Ausbildung seines Sohnes (des nachherigen Erzbischofs von Rouen) veranstalteten theologischen Conserenzen, zu denen er zugezogen wurde, behandelte er kirchen-historische Themata mit solcher Auszeichnung, daß ihn Colbert zur Behandlung der ganzen Kirchengeschichte aussordere. So entstand sein großes kirchen-historisches Wert, von dem 1677 der erste Band in Otan zu Paris unter dem Titel: Salecta historiae esclosiasticse sapita et in loca eiusdem insignia dissertationes historiae, oriticae, dogmaticae" erschien. Natalis Alexander arbeitete daran mit großem Eiser und einer staunenswerthen Arbeitskraft. Schon 1686 erschien der

leste 24. Band, der bis jum Ende des Tridentiner Concils reicht. Spater fligte er noch bie Geschichte bes Alten Testaments in feche Banben hingu. Das Bert, bas an den ausgezeichnetsten der gallicanischen Schule gehört, ift weniger eine fortlaufende Beschichtserzählung als eine Reihe von Einzelabhandlungen über die wichtigsten Punkte der Airchengeschichte. Zuerft gibt ber Berjaffer von jedem Jahrhundert eine Synopsis hist. ecol., dann folgen die Dissortationes, welche einen weit größeren Umfang einnehmen. Die Behandlung ift mehr dogmatisch polemisch als historisch. Eine umfangreiche Panoplia adversus haoroses, die bann auch auf die neueren Gegner Roms, namentlich die Calvinisten Rudficht nimmt, fehlt nicht. Die Haltung ist freisinnig, gallicanisch. In ben erften Banden tounte diefelbe wenig herbortreten, beghalb gefielen diefe, in denen die erften Jahrhunderte mit großer Gelehrsamkeit aber fritiklos im Intereffe ber rdmifchen Rirche behandelt find, in Rom, wohin Ratalis Alexander fie fandte, fehr und trugen dem Berfaffer großes Lob ein. Sanz anders gestaltete sich das aber, als das Bert bis jum Mittelalter fortidiritt und hier die antipabstliche Tenbeng berbortrat. Ratalis Alexander nahm hier oft Bartei gegen die Babfte, namentlich gegen Gregor VII, Defhalb verbat Imoceng XI. durch ein Defret vom 13. Juli 1684 bei Strafe ber Excommunication, die Schriften des B. Alexander zu lefen. Natalis Alexander gab bem Urtheile jedoch nicht nach, sonbern vertheidigte fich in einer 1699 in Folio erschienenen Ansgabe in angehängten Scholien gegen die religiosi censores und wies jum Theil die fattische Richtigkeit seiner Angaben, jum Theil nach, daß die Urtheile, welche man verworfen hatte, nicht seine, sondern die angesehener Kirchenlehrer und Zeitgenoffen seben, die er nur aufgenommen habe. Go hatte R. A. z. B. Gregor VII. mit den Worten fmalterifirt: "virum ingenii vehementis et severae sanctimoniae". Diese waren beanfandet und N. A. autwortet baranf in den Scholien: "Hic Gregorii VII. character. Addidi: eruditionis exquisitae, studii in disciplinam ecclesiasticam incredibilis, animi intrepidi, quem sanctissimi et purissimi consilii virum B. Petrus Damiani ad Nicolaum II. scribens praedicat". Alia ad eiusdem commendationem congessi, ne eins effigiem ex parte tantum delineasse viderer. Ramentlich hatte das Rapitel de politis ecclesisstics XI et XII seculi großen Anstand gefunden. Hier werden 2. B. Ansipriiche wie: "Numquid ideo malum esse desiit, quia papa concessit?" verworfen, worauf N. A. einfuch antwortet: "Ipsa S. Bernardi verba sunt, non mea". Dagegen verbffentlichte Roncaglia 1734 in Lucca eine Musgabe mit Berichtigungen und gegen Dt. A. felbst gerichteten Differtationen und nun wurde bas Wert burch Benebict XIII. bem Index wieder entnommen. Außerdem existiren noch mehrere Ansgaben. Luccae 1749 sq. (burch ben Erzbifchof Manfi beforgt), Venet. 1778 sq. (durch einen Anonymus in zwei Banden fortgeführt), Bingen 1784. 4. Neben einzelnen fleineren hiftorischen Schriften gibt es von N. A. auch Schriften dogmatischen (Hauptwerf: Theologia dogmatica et moralis zuerst Paris 1693, dann 1703; 1743; 1768), und homiletischen (Praecepta et regulae ad praedicatores verbi divini informandos) Inhalts. Endlich auch einen Commentar über die bier Evangelien und die Briefe bes Neuen Teftaments. N. A. wurde 1706 Provincial feines Ordens. Schon durch die bamit berbundenen Arbeiten feinen Studien entzogen, wurde er darin feit 1712 durch ein Augenleiden noch mehr gehindert. Er farb am 21. August 1724, 86 Jahre alt, im Jatobinertlofter zu Paris. Dr. Ublbern.

Nataltia 88., Todestage ber Beiligen, f. Anniversarius.

Rathan, 173 (b. i. "gegeben" von Gott) war ein in Ifrael ziemlich häufig vorsommender mänmlicher Eigenname. Bon den fünf dis sechs im A. T. errodhnten Mänsern dieses Namens — noch zu Esra's Zeit sinden wir zwei Esr. 8, 16. 10, 89., ein R. von Zoda wird als Bater eines der Helden Davids genannt 2 Sam. 28, 36. — führen wir nur zwei genauer an. 1) Wir kennen einen Sohn Davids, von Bathsted zu Ierufalem geboren, Namens Nathan, 2 Sam. 5, 14. 1 Chr. 3, 5. 14, 4. Bei dem hohen Ansehn, in welchem der Prophet Nathan bei David stand, scheint mir

nicht unmöglich, daß ber königliche Bring eben von biefem ben Ramen erhalten babe. Derfelbe ist vielleicht auch Sach. 12, 12. gemeint als Repräsentant des Stammes Inda außer dem königlichen Geschlechte (? Sitzig), wenn nicht auch dort vielmehr (mit Hieronymus, Jarchi u. A.) an den Propheten R. zu denken ist; jedenfalls ift der Davidide R. in der Genealogie Jesu bei Luc. 3, 31. genaunt. — 2) Bei weitem berühmter ist der Brobbet Rathan, bas erhabene Borbild eines achten Oberhofpredigers! Bon feiner Abstammung ift nichts bekannt; doch möchte die Bermuthung gestattet senn, er seh der in 1 Chr. 2, 36. genannte R., der einen Sohn Sabad hatte, denn 1 Kön. 4, 5. wird bem Propheten R. ein Sohn Sabud zugeschrieben, die wohl identisch fenn mochten, jumal auch die genealogische Reihenfolge 1 Chr. 2. der Zeit nach fo ziemlich zutrifft; in diefem Falle ware N's. Großbater ein agyptischer Stlave gewesen, der eine Judaerin geheirathet hatte. Schon seiner Stellung zu David wegen scheint er dem Stamme Jude angehört zu haben. Er übte an Davids Sofe den größten und wohlthätigften Ginfing. Richt nur brachte er den Ronig im Namen Gottes von dem bereits gefaßten und anfangs von R. felbst gebilligten Blane des Tempelbaues ab und verkindete ihm die Ewigfeit feines Fürstenthums burch Gottes Gnabe 2 Sam. 7., fondern fcon fruber, als David durch seine Leidenschaft zur schonen Bathseba tief gefallen war, war es Nathan gemefen, welcher es magte, bemfelben feine Gunde fraftig porzuhalten burch bie foone Barabel vom Lamme des Armen und zu ihm zu sprechen: Du bift der Mann! ihm Gottes Strafgerichte in feinem eigenen Saufe, aber bann auch wieder bie Bergebung anzuklindigen im Ramen feines Gottes, 2 Sam. 12. Der eble, gedemuthiate und gebefferte Firft übergibt bann biefem nämlichen treuen Rathgeber die Erziehung feinet geliebten Salomon 2 Sam. 12, 25, welcher endlich hauptfachlich auf Rathans Betrieb noch bei Lebzeiten Davids auf dessen Anordmung durch den Hohenpriester Zadot zum Rachfolger gefalbt wurde gegenüber ben burch Nathans Bachfamteit und Entichloffenbeit au nichte gemachten Auspruchen bes Abonia 1 Ron. 1. Wie bantbar Salomon seinem Erzieher war, fieht man baraus, bag zwei Gohne beffelben bobere hofchargen befleibeten, indem Afarja über alle Amtleute gefest, Sabud aber der vertraute Hausminister ("Fremd bes Königs") Salomo's war 1 Kon. 4, 5. Rach 1 Chr. 29, 29. 2 Chr. 9, 29. fcheint R. auch Jahrblicher ber Regierung jener beiben großen Ronige gefchrieben m haben, wenn nicht vielmehr nur die Abschnitte des großen Wertes "Bucher der Könige bon Juda und Ifrael" gemeint ober citirt sind, welche bon Nathan handeln und bon feinen Zeitgenoffen, nicht aber eigene Schriften biefes Propheten, bal. Bertheau, Comm. 3. d. Chron. p. XXXIV sqq. — Der Tradition gemäß wird noch heute beim Dorfe Hulbul in der Rahe Bebrons - und auch das mag für obige Genealogie Rathans sprechen — Nathans Grab gezeigt, Robinson I, S. 360; Ritter, Erdf. XVI, S. 264. – Bgl. im Ganzen Ewald, Gesch. Ifr. II, S. 592 ff., 633 ff.; III, S. 7 ff., 106 (erfte Ausgabe). Mietidi.

Mathanael, f. Bartholomaus, Apoftel.

Naturgeset. Zum Begriffe desselben gehoren die drei Momente, daß 1) im Stoffe der Ratur, an demselben oder durch denselben 2) bestimmte Kräfte steig wirksam sind, welche 3) unter gegebenen Umständen immer dieselbe Wirkung üben. Dieser äußerlich sich immer gleichbleibende Zusammenhang wird durch den Inductionssschling zur inneren Rothwendigkeit gestempelt: das Resultat der Empirie als Bostulat der Bernunft aufgestellt. Ebenso wird weiter die Gesammtheit aller besannten Naturgesetze als Ein Ganzes zusammengesaßt, als das Naturgesetz, unter welchem der mit Rothwendigkeit wirkende Naturzusammenhang, die in sich verschlungene und in sich geschlossen Gesammtheit aller Naturzusammenhang, die in sich verschlungene und in sich geschlossen Gesammtheit aller Naturzusammenhang, die in sich verschlungene und in sich geschlossen Gesammtheit aller Katurzusammenhang, die ünstätze und aller Erscheinungen (als durch die Kräfte in Stand und an das Licht der Bevbachtung herausgesetzer) verstanden ist. In diesem Sinne ist aber das Naturgesetz mur durch seinen Gegensatz ganz verständlich. Es gibt im Gebiete der Theologie zwei Derter silv dasselbe, am welchen

es Anspruch auf Behandlung zu machen, ja theilweise eine unrechtmäßige Präponderanz sich angeeignet hat. Es gehört einmal in die Apologetil und Dogmatil, wo das Naturgesetz im Berhältnisse zur Schöpferkraft des lebendigen Gottes, sowohl bei der Entskehung als insbesondere bei der Erhaltung der Welt, seine Beleuchtung fordert; der andere Ort aber ist im Bereiche der Moral, wo die Cansalität der Naturkäste im Unterschiede zur Causalität des menschlichen Willens, die Naturnothwendigkeit im Bereichte zur menschlichen Freiheit, das Naturgesetz im Unterschiede vom Sittengesetz zu erörtern ist. In beiden Fällen steht dem Naturgesetz das Wirken der Freiheit gegenäber, an der dogmatischen Stelle aber die Freiheit des Schöpfers als Herrn der ganzen Kreatur, an der ethischen Stelle die des Menschen als des mombrum praecipuum der irdischen Kreaturlichteiten.

1) Raher handelt es fich in der Dogmatit um die Frage: ob das der Areatur und ber Belt immanente Naturgeset ein Ginwirfen Gottes zulaffe ober ausfoliege, fep's, daß pantheistisch die Natur in ihrer Allheit selbst Gott ware, oder daß Gott, an sich herr der ganzen Natur, beistisch gedacht mit dem Augenblicke der Schöpfung fich aller weitern Einwirtung auf bas burch ihn erstmals in Bewegung gejezte Räderwerk der Natur begeben hätte. Bon der Beantwortung dieser Frage hängt einfach bie Entscheidung ab über die Doglichkeit ber Bunder. Befanntlich hat Shleiermacher und ihm nach, aber noch entschiedener Straug vom Standpuntt des Raturgefetes aus bas Bunber geläugnet. Denn (Schleiermacher, ber driftl. Glaube §. 46, I, S. 222) das fromme Selbstbewußtsehn als schlechthiniges Abhängigkeitsgefühl "fällt ganz zusammen mit der Einsicht, bag Alles, was uns erregt und auf uns einwirkt, durch den Naturzusammenhang bedingt und bestimmt ift", und (§. 47.) "aus dem Intereffe der Frömmigkeit kann nie ein Bedürfniß entstehen, eine Chatfache so aufzujaffen, daß durch ihre Abhängigkeit von Gott ihr Bedingtfenn durch den Naturzusammenhang schlechthin aufgehoben werbe". Bedes absolute Wunder zerstört den ganzen Raturjufammenhang fowohl negativ mit Beziehung auf die Bergangenheit, aus welcher Alles, was zu einer bestimmten Wirtung angelegt war, im Bunder aufgehoben, also der Begriff der Natur ganz aufgehoben erscheint, als auch positiv mit Beziehung auf die Butunft, "für welche nun mit einem Dale Alles anders wirb, als wenn bas einzelne Bunder nicht geschehen ware, so daß jedes Wunder nicht nur den ganzen Zusammenhang der ursprünglichen Anordnung für alle Zukunft aushebt, sondern jedes spätere Bunder auch die früheren, fofern fle schon in die Reihe der wirksamen Ursachen eingereten find". Es ift hier der Ort nicht, den Begriff des Bunders (f. d. Art.) gegenüber bem Raturgefete festzustellen. Es moge genugen in biefer Beziehung auf ben neuesten Bortführer in der Sache hinzuweisen, R. Rothe in seinem "Zweiten Artikel zur Dogmatil" (Offenbarung, Studien und Rritifen 1858, I, S. 27-40), welcher den oben ungeführten Gagen Schleiermachers erwibert: "Benn ber Beltverlauf ein Rechenerempel ift, deffen Faktoren, auch die freien Ursachen mit eingeschloffen, in sich selbst schlechthin underanderliche Großen find, und die gottliche Weltregierung bas Abdrehen bes Walgwertes einer Spieluhr, bem von Emigfeit her die abzuspielende Melodie in dem vollftandig ausgeführten Sate von einzelnen Stiften fest aufgehammert ift; bann freilich gibt es feinen Raum in der Welt für das Bunder. Es hat zu seiner Boraussetzung eine wirkliche relative Selbständigkeit der Belt gegenüber von Gott, ihrer unbedingten Abhängigkeit von ihm unbeschadet, ein wirkliches Unterschiedensehn und Auseinandertreten ber gottlichen Caufalitat und ber freatikrlichen und ebenfo auch einen Spielraum für bie Bewegung ber Freiheit in ber Belt. . . Ich ehre bas Naturgesetz aufrichtig und freue mich herzlich, wenn man ihm immer beffer auf die Spur kommt; Gott felbst hat ihm ja die Raturkräfte unterworfen; aber sich selbst, seine Freiheit, seinen allmächtigen Willen hat er ihm nicht unterworfen und nicht unterthänig gemacht; auch in der von ihm geschaffenen Belt hat er fich seine unbedingte Freiheit und Oberherrlichteit unverkummert vorbehalten. . . Das Bunder bezeugt, daß mit nichten bas Raturgefet die höchste Macht in der Welt ift, sondern daß über ihm der waltet, der es gemacht hat, der lebendige perfonliche Gott" — daß das Raturgeset geset ift von dem ewigen Gesetzeber und heilig liebevollen Regenten, der als "weiser Fürft im Regiment figet".

handelt es sich also in der Dogmatik um das Berhaltniß des Raturgesetzes jum göttlichen Oberherrn, fo tommt 2) in ber Ethil in Betracht bas Berhaltnif ber lebens und willenlosen und dagegen der perfonlichen Kreatstrlichkeiten, mit anderen Borten bas Berhaltnig von Ratur - und Sitteugefes. Bewöhnlich wird ber Unterfchied bamit bezeichnet, daß das Raturgeset ein Seyn in fich enthalte, das Sittengeset ein Bollen; bas erfte gelte im Reiche der Rothwendigleit, bas andere wende fich an bas Bebiet bet freien Willens. Schleiermacher hat zwar diefen, besonders durch Rant und Fichte beftimmten Gegensatz ber phaenomena und noumena, der theoretischen und bruftischen Bernunft, bes Objekts und des Subjekts zu verwischen gesucht vom Standpunkte der Schellingschen Ibentitatsphilosophie, welche im Contraft ju ber fcproffen Scheidung mi bas Band der Einheit zwischen Natur und Beift, auf den aus der todten Ratur fic allmählich heraus entwickelnden "Billen" hingewiesen hat. Go fucht er in der intereffanten Abhandlung über den Unterfchied zwifchen Ratur: und Sitten gefet (Sammtliche Werte III, 2, S. 397-417) bie beiden gegen fich ausm gleichen. Rach der gewöhnlichen Auffaffung folle (S. 400) das Raturgefetz eine allgemeine Ausfage enthalten von etwas, was in der Ratur und durch fie wirklich erfolge, bas Sittengefet aber eine Ausfage fiber etwas, was im Gebiete der Bernunft und burd fle erfolgen folle. Aber einerseits rube boch auch bas Gollen bes Sittengesetes auf dem Sehn der Gefinnung, der Achtung bor dem Gefete, aus welchem deffen Erfüllung hervorgehe, und also auch hier bestimme bas Gefet ein Senn; andrerfeits (S. 409 i. 413) hänge anch dem Raturgesetze ein Sollen an, sofern ja nicht gedacht werde, die alles rein und vollkommen nach dem Gefetze verlaufe. Go verhalten sich Difgeburten und Krantheiten jum Raturgefet, in beffen Gebiete fie bortommen, gerade wie bas Unsittliche und Gesetwidrige sich berhalte zum Sittengesete. Bu den elementaren Artisten und Brozessen treten im Gebiete ber Natur die Begetation und die Animalisation; Difgeburten und Krantheiten aber in diesem Gebiete segen nicht Birtungen bes neuen Pringips, fondern beruhen nur in einem Mangel der Gewalt beffelben. Gerade fo trete, um der Steigerung die Krone aufzuseten, zu diesen beiden der "intellectuelle" Prozeg abermals als ein Reues, und "in diesem geistigen Lebensgebiete wiederholen fich auf die seiner Natur gemäße Beise abeide Abweichungen, die innerhalb des Gebietes ber Animalifation und Begetation vortommen; ja es entstünden zugleich neue, welche ihra Grund haben nicht in ber Intelligenz an sich, sondern darin, daß der Beift, eintretmb in das irdifche Dasenn, ein Centrum werden muffe und als solches in einem oscillirenden Leben im Einzelnen unzureichend erscheine gegen die untergeordneten Funktionen". 📶 fey mit Bernunft und Bernunftgefet zugleich eine Infufficieng gefett, und die Abweichungen, in welchen die Begeistung unzureichend erscheine gegen die Befeelung, seben eben nichts anderes, als was wir bofe nennen und unfittlich. Go feben die beiben Befete wefentlich gleichartig. Der Unterschied des Sollens fen nur ber, "daß erft mit bem Eintreten ber Begeiftung bas Einzelwefen ein freies wird und nur bas begeiftet Leben ein wollendes ift, also auch nur auf diesem Gebiet bas Gollen fich an ben Willen richtet". Es hangt diefe Schleiermachersche Auffassung in vortheilhafter Beife zusammen mit seiner Ansicht ber Sthit als Biffenschaft überhaupt, fraft welcher er ber Uebertreibung des Pflichtbegriffs in feiner Zeit entgegentrat und die Ethil hauptfachlich unter bem Befichtspuntte des höchften Gutes, ihre Darftellung fomit hauptfächlich als eine bescriptive gestaltet wiffen wollte. Aber ebenfo flar ift in der gegebenen Ausführung ber nachtheilige Zusammenhang, unter beffen Ginfluffe Diefe Bestimmung von Raturund Sittengeset bei Schleiermacher fteht. Es ift die Berkennung der Freiheit und eben bamit der positiven und intensiven Bebeutung des Bosen. Der nintellectuelle" Projek tritt als gleichartig bem begetativen und animalen jur Seite: ber Beift erscheint vornehmlich nur don der Erkenntnißseite; das Böse hat seinen Grund nur im quantitativen Oscilliren und in der relativen Schwäche des geistigen Prinzips. Das Leben des Geistes ift unter den Gesichtsdynukt eines Naturprozesses gestellt, und so begegnen wir auf dem Gebiete der Ethik wieder demselben Naturzusammenhange bei Schleiermacher, wie auf dem der Dogmatik.

Es ift das die bekannte pantheistisch seterministische Seite des Schleiermacherschen Spstems, deren Consequenzen in atheistischen Materialismus die Männer von "Araft und Stoff" gezogen haben, denen der Stoff selbst schon ewige Kraft und der Gedanke mr eine "Secretion des Gehirus" ist. Für die Theologie handelt es sich deswegen jetzt darm, den pantheistischen Sauerteig zu verwinden und die Omnipotenz des Naturgesiehes zu limitiren, das die Naturnothwendigkeit nicht Gottes Schöpferkraft und des Reuschen Freiheit absordire, sondern der Geist, vorab der unendliche, als der Herr erstum werde, der die Freiheit ist 2 Cor. 3, 17. und nicht in ethnistrender Weise die Ratur, Röm. 1, 25., sondern ein dristlicher Gott seh Alles in Allem. Nur das hiedei die Wahrheit des Schleiermacherschen und speculativen Standpunkts, das Zussammenschauen beider Gebiete in ihrem immanenten Berhältnisse gewahrt, in gleicher Weise eine gestloss-materialistische Naturbetrachtung, wie eine naturlos-spiritualistische Viehraussaufissung abgewehrt und kräftigem Idealismus, wie gesundem Realismus zum Recht verholsen werde!

Raturreligion, f. Religion.

Randans, Philippus, geb. ju Des 1654, als Refugié feit 1687 in Berlin angefiellt und als Mathematifer Mitglied ber bortigen Alabemie ber Biffenschaften, geforben 1729, hat sich in der Theologie einen Namen gemacht durch unbedingte Bertheibigung des calvinistisch-orthodoren Lehrspstems der reformirten Kirche. An der strengfin, supralapsarischen Brabestination, wie an der bloß imputativen Rechtfertigung hielt a fet, und verfocht " das von Gott felbst geoffenbarte Lehrsustem " mit beharrlicher Entschiedenheit wider die von allen Seiten ber versuchten Milberungen, um welche seit Anfang des 18. Jahrhunderts die ansgezeichnetsten Theologen sich bemüht haben. Rauds ik nicht mur wider Bayle's reflektirende Stepfis und wider die Mystik eines Boiret aufgetreten; er hat feine Bertheidigung bes alten Systems auch gegen Le Blanc, La Placette, Ofterwald, ja gegen die theologische Fakultät von Frankfurt richten miffen. Bas fich wider die verschiedenen Erweichungen des harten Spftems fagen läßt, hat Raubé geschickt und mit noch größerer Entschiedenheit als Jurieu geltend gemacht; sint Schrift: "la souveraine perfection de dieu dans les divins attributs et la parfaite integrité de l'écriture prise au sens des anciens reformez — — " hebt in ber That die alten Hauptintereffen bes reformirten Lehrbegriffs hervor, "Gott feb ein jo absolnt volltommenes Befen, daß er Alles nur fich felbst und seiner Berrlichteit au lieb mache; fodann daß ihm allein bekannt fen, was feiner Bolltommenheit und Berherrlichung diene, wir aber gar nicht darüber urtheilen konnen". Bon hier aus wird der Supralapfarismus als allein folgerichtig, alle Abweichungen von demfelben als inconfequent und an nichts führend beleuchtet, sowohl die arminianische und lutherische, als and die in der reformirten Rirche felbst versuchten universalistischen Milberungen. Die infralapfarifche Lehre widerspreche der supralapfarischen nur scheinbar (was wir oben im Artitel Infralapfarier auch gefunden haben). — Auch der Betonung der Moral bei Burnaftellung des Dogmatischen hat Randaus fich widersett. Dennoch, obwohl er perjonlich fich große Hochachtung erworben, vermochten alle seine Anstrengungen ben Umschwung in der Theologie nicht aufzuhalten; die Zeit der Orthodoxie war vorüber, edle und ansgezeichnete Theologen, getragen bom Bedürfnisse der Zeit, bahnten die Umgefultung an. Die Rechtglaubigfeit war unfruchtbar geworden, es mußte auf Moral und wirfliche Frommigfeit mit Preisgebung nicht mehr einleuchtender dogmatischer Satungen bingearbeitet werden. Wer jest wieder im Dogma ber Sonderconfession Beil sucht, ber wird filt feine Awede in Ranbans Schriften große Forderung finden. Ueber feine Therlopie veral. m. Gefärichte der Cemtraldopmen in der reinem. Kirche II, S. 765 f. und S. 820 f.; das Burgrapeite dei Perinc, Beiträbe 3. Gefä. der edung.ereinem. Kurne in den Krenfu.Brundent. Lindern II, S. 170, und befindend den Antiel Raubs der ihr de pere in De Chanfferiel's Tictionneite.

4. Educipe.

Nannburger Fürftentag beife bie Aufemmentung erengelicher Fürften und Stinde, jum Theil mich ber Geimbten berfeinen, in Munntene m ber Sonke bem 20. Januar tie 8. Februar 1561, an bem Amede, bie Aubenmariche Confession bon Jaire 1860 ton Neuem ju mmerforenten, um baburd mit nur ein andeiliges Bekentruf in der nad finnen unt Aufen durch Etwadeneisteltungen websch geruffenen Anne iberbanti que Stande unt tuse babură quiu Arieben que france, feudeun andi ber dem Court, gu Erident, desses Sorriegung benreitent, jene Einbeltieben thablichlich ju bewerfen. Der Kampf ber beurfchen und fo weigerichen einembelichen Kurche und ber rimifica dine fent dem Beginne der Aefremanisa in ungeficiolitese Archi beitgebauert: jene beiben Auchen liven felest miteminder im Streite unt die Erdinerung zwischen beiben birte fen Linders Tebe in toben Grebe gnoeurminen. Die Erferer um ben Kurren Bud Anden Lutvere Schmitten unt verbännigen Melunchtung mehrn der neuen Ansande der Andefrarder Confession vom Jaime 1540 von dage Andelvack's und Sucride's Beminner i. t. tunt. Therweie unt Kurne 1851, IV. S. 640 als einen Abminimom: ibre Angriffe mit ibn und seine um dem Alemen "Primipitien" bezeichneten Amidwoer Keiderten fich um fr metr, nie bie Zeleien in bem Hinlichundung wur ben vernogner Calvinismus embedien, der ihnen abneine manches Seit emirinen bann. Neter der retrenfiniden und fregeneeltemfrichen Seremelenen under die interingfrichen, abstouriliéen, majoriliéen, riandriéen, kancariéen, inneraliéen und flocianises ber unt erfahrenen geweinigen bie einmetriche Ruche. Alle Berfinde ber Entragelijden, in der eigenen Mine und nur der römfichen Kuide zum Frieden zu kommen, waren verget lit betreien, beimot einenerken fich biefe Berfinde numer wurder, wenn kingent gineinde Ammente fich geinten, bie eine Barftemen terffen lieben. Unter folden Damemen folde im Anglet 1557 bas Borneier Gefreich an Stante frommen; mm bes Rie., un eigenen tager den Frieden enundahnen, dehr finderer zu erreichen, batte bantt ida lie Bertor Chriticht von Binnembere ber Beichitung eines vorbenenenben Cin veniel in Franklini a. M. beirieben. Ger fans el mai 30. Juni zu dem Abidiede Sellig, Billie Sint, ber Annete Conf. I.I. 2 256 ff., 272 : Kund, Gefche ber perceit. There III E. III, I24, her ohe Sainde ihren Thenenann ernftild besehlen woulden, in der Mignerftanden. is niner den Angeburr-iden Confestionerennaden werdeilten. ber Samen einen Smittumt zu beiten, unt fin er tein Sameiben unt Gegentrebigen emerdent, alem nein wert biem bie erigien Bedenfen dem Abstinede entgepen, den er nitter Juftimmung seiner Hinter mis einen Berritt im ber littherbiten Kurche bezeichnete. Das Gefrein zu Wiems bennm im 11. Seinember, aber Florins miest ich icherfen Sementiale une den ibm derbassen Alemanatum das dener der Annewocht zu ichinen. und der Russipali unter den betreibnischen Ebendoor, der dem brieber der Austricht der underinderen und derinderen Angsburger Confession in Franz fam. unsiede der rimitaten Kanne nie ein wertigiet Minne hienen, das game Geitrich zu zeweitze. Indem aber und Mirs 1884 der Kurfirftenner an Seineffent a. M. in das beier trees felde. deze bestimme, den vistervoor rinnivere Kinne ferdunand zum Anger verer dut an militum und mie france an derstammen, dennique der Herang Streibudt dem Würt tendene, der Pfalgand Bokanne und der Landand Bulint dem Kesten und dem brei Ler leinen Angus von Sanden. Janden von Brandenburg und Dur Heinrich von der Bing die Gelegenhen, die Karificanise der Kriebe abermalf in die Hunt zu mehinden. Meinmällun ernen den Aufrig, eine Ledminin über die kreinzen Handipunkte aufprieger, die Finiten erfammen in der Ceffmenton die fluie Aedereinstammung met der Augstauper Confesion, descrimers in als incorposed Belenninis und Lieben die im den Sandfunder Miges 18. Mirg 1555 meinehmen. Juplent bewenigen die sich noch

babin, fich in Gute gegenseitig ju verftanbigen, falls einer ber ftreitigen Sauptpuntte noch naher erörtert werben muffe, "vorläufig aber nicht zu gestatten, daß in ihren Landen , Rirchen und Schnlen etwas gelehrt, gepredigt, oder unter Die Leute gebracht werbe, fo ihrer gethanen mahren Confession zuwider febn möchte" (Bland G. 183), endlich auch "fich mit allen Abwesenden auf alle driftliche, gebührende Weise zu bereinigen und zu bergleichen". Dennoch wurde der Regeg von mehreren Seiten, namentlich auch von Seiten der Flacianer, angefochten. Jest fielen die fachsischen Bergoge auf die Idee, durch eine große lutherische Generalfynobe das Lutherthum im flacianischen Sinne fanttioniren ju laffen; ju biefem 3mede erließ Bergog Johann Friedrich ber Rittlere eine Einladung an die niederfachsischen Stände, mit ihren Theologen in Magdeburg am 16. Dai 1558 zusammenzutommen, die Ausführung des Blanes scheiterte jedoch am den gewichtigen, von Melanchthon und Brenz erhobenen Bedenken. Darauf erflarte Raifer Ferdinand auf bem Reichstage ju Augsburg 1559, daß er jur Befeitis gung ber Religionshandel die Berufung eines Concils fich angelegen fenn laffen werde, an dem fich aber die protestantischen Fürsten und Stände nur für den Fall betheiligen wollten, wenn es in Deutschland als ein wirklich freies stattfinden, der Pabst nicht Richter, die heilige Schrift die alleinige Norm fenn wurde. Indem Babft Baul IV. aeftorben war und Babft Bius IV. ben romischen Stuhl bestiegen hatte, ließ sich die Beranstaltung des Concils erwarten, aber freilich mußte borber in der ebangelischen Rirde, wenn fie bort ber romifchen gegenfiber ale ein fester Rorper in ber Ginheit und Einhelligkeit des Glaubens erscheinen sollte, die allseitige Einigung gefunden, der bon der romischen Bartei oft ausgesprochene Borwurf beseitigt sehn, daß fie felbft nicht mehr wiffe, zu welcher Augeburgifchen Confession fie fich bekennen solle, bag fie erft unter fich feftftellen milffe, welche Confession die rechte Augeburgische Confession sen, daß fie überhaupt teine rechte Augsburgische Confession mehr habe. Da trat nun, hauptsächlich durch die Bemühungen des Herzogs Christoph von Burttemberg, der Naumburgische Fürftentag in bas Leben, um diefe Borwürfe ju befeitigen, die Einheit im Glauben durch die erneuerte Anerkennung der Augsburgischen Confession vom Jahre 1530 in der ebangelischen Kirche herzustellen und baburch auch ebentuell bor bem Concil barzulegen.

Zunachst verständigte sich der Herzog Christoph allein mit dem Aurfiliesten Friedrich III. bon ber Bfalz und beffen Schwiegersohne, bem Bergog Johann Friedrich bahin, baf fie fammtlich die Angeburgische Confession bom Jahre 1530 auf's Reue unterschreiben und zugleich erklaren wollten, die Apologie und Schmaltalbifchen Artitel anzunehmen, bei diefen Bekenntniffen ftandhaft zu bleiben, feine Gelten in ihren Landen gn bulben und ihren Theologen das gegenseitige Schmähen nicht zu gestatten; ferner aber kamen ste darin überein, daß auch die anderen Fürsten und Stunde zur perfonlichen Theilnahme an einer zu veranstaltenden Zusammentunft eingeladen und hier, auf Grund jener Stipnlationen, zum Beitritte einer Ginigung veranlaßt werden follten. Der Landgraf Philipp von heffen wurde zunächst von dem Plane in Kenntniß gefett; er billigte ihn, und als auch Bergog Johann Friedrich von Sachsen ihm zugestimmt hatte, erließ Kurfflieft August von Sachsen am 6. Dezember 1560 ein Ausschreiben an alle der Augsburgifchen Confession bertvandten Fürsten und Stande, auf den 20. Januar 1561 in Raumburg an der Saale perfonlich fich einzufinden\*), um die neue Unterschrift und Befiegelung der Augsburgifden Confession vorzunehmen, und daburch fogleich im Stande gu fenn, bem fünftigen Concil ein gewiffes einhelliges und ftanbhaftes Befenntnig borlegen zu tonnen. Das Ausschreiben enthielt außerdem noch die bestimmte Erklärung, baß "alle Condemnationes, barin ein Theil bem anderen eingeriffene Corruptelen und Setten auflegen wollte, ganglich unterbleiben " follten (Salig S. 666). Darauf er= schienen folgende Fürsten und Stände perfonlich in Naumburg: Aurfürst August von

<sup>\*)</sup> Salig S. 665; verfciebene Ginladungsfcreiben f. in Gelbte's unten erwähnter Schrift S. 29 ff.

Sairien, Friederif tem ber Pitte unt beffen Soln Bergen Coffenie, Landgen Milit tun benen unt benen Sein Butchn, Berres Surfrat von Bürntenberg unt beier Siebe Crechent, Bergen Umif von Medkenburg, Johann Friedend der Minlet im Sanfen, Errit unt Fruitt ben Bennrichtsein, Muchens Cert bon Baben, Pichens Selfnag von Zweirüden, dürft Erek von Hemeberg der aber wegen Umerliebt Remeiburg teilt wieber berfiefe unt feinen Rempler Gebriem Gleifer als Bereimidturien partialites, ber Gens Gineber, Hand Gineber, Alberda unt Prality von Schooldura, Krefanna von Berto, Litrup von Stellberg, Hand Autrein von Manfelt, hand unt Sinifict von Obenmite zu Dfeinekant, heinrif von Gienberg, bit Erneit, Befinen von heifenftem, Georg von Erftel, Gire. Ent unt knienig ber Gunden, Ricelinst von Princin, Peinrin Narf der Aeiner, Mintere und Einen hand Schent von Lautenburg. Beif von Schindere ju Ganiche. Le Gefende e. iduenen rum Anticiden Inacian von Brandenturg: Erni Bubelm von Hobenfei, Lengelt von Clising, Lamivede Dischneber\* unt Andreas Bed; von den herzige in Pommern: Geni Entwic von Cheritein, May Berde, Criber Archenig und Erminn Krime; rom Landgrafen Platite von heifen eine er selbst in Rammburg angelomme war : Burffint von Cran, Ammann zu Lubolieberge und Aeinhard Scheffa\*! bern Bergog Johann Albrecht ju Medlenturn: Berner haine unt Cinffindb lefent; bom Bergog Atrub gu Solestwie Britiein: Bent von Sipen, Machael Bentine m' Adom Transcer; von den Anderrichen Finden: Johann Trobendrode, Johann Nob unt Inham Statint; von den Martaroien Johann unt Georg Frieduch zu Brunde imme: Georg Albums, Berthalt von Mandelklich, Solf von Roberts unt Heinrich m Mußler: wen Bergog Franz zu Sodien Lauenburg: Penerali von Selza unt Andei Sind; ber Piaigerai Georg imitte irmen Ratt Dir von Seelen. Bem Kinig Frieribem Dinemert und ben Bergigen heimrich unt Beibelm von Lineburg erschienen jur feine Geimbien, bod erfieren biefe firften iduffilich ihren Benein gu ben Beibliffe der Berichmitung, die nach ihren Theilnehmern und nach dem Orie der Zusammenlich tie Begeichnung "Nammburgricher Gurbentag" erfnett.

Am 21. Januar traten genächn nur die erichienenen finifien zufammen. Rach ber ausgegangener Bemisfung vermlofte bas Antidreiben in Betreff ber Unterlaffung alle Berbennungen eine beit beigelegte Dirieben junichen dem Ausfürsten Angust und den Bergog Johann Friedrich. In der zweiten Conferenz, 22. Januar, bestimmte man, bis bie Berhandiung auf die neme Unterzeichnung ber Ampsburgrichen Confession und ut die Frage über bie Beschickung bes Concils fich beziehen follte. Kurfürft Angust wänicht, daß die Angeburgeiche Conjession von Indre 1540 unterzeichnet weitete, weil für u einigen Artifeln ermeitert, in ber Substang aber michts geandert, zugleich auch micht bon den Babien gegen die Emirifian dem Jahre 1580 erhobene Einwärfe beiemt habe \*\*\*. Tie übrigen Fürsten unt Siande legten dagegen den Nachteunk auf die Uebehaltung ber zulest erwähmen Confession unt der Kursinst stimmte endlich and bei both forbeite er, doft man die Uebereinstammung beider Emsterfannen anerkenne. Auferdem übergaben die Gesandten ihre Ereditive in dieser Conserenz. Die Berhandlung w ber beinen Comereng, 28. Immar, brebte fich hamprichtlich noch um bie Frage, ob mit bie Schmoliulvichen Arrifel unterzeichnet werden follten, wie mit dem Gerzog Indent Friedrich von Sachsen und Berzog Ubrich von Medlenburg und ber Bielgerei Beli gang von Jweibrüden forderte, doch einigte man fich ichlieflich dabin, daß zwächn im ben ben tunteftentijden Girften im Jahre 1580 umerzeichnete, bem Lufer übergeben

<sup>\*)</sup> Die Namen der Gesantten der Salig S. 867 und Gelbst S. 8 i. weichen est sein von einender als Bestinachten filt Gesantte j. der Gelbst S. 45-77.

<sup>\*\*)</sup> Safig guitt S. 668 tie Ramen falich an; i. and Renteller, Urbunben ant ber Reiermationitzeit, S. 822.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Rentedet a. a. E. E. 821.

mb bon bem Berzog Johann Friedrich jest vorgelegte Exemplar ber Augsburgischen Confession mit ben alteren und neueren Ausgaben berselben zu vergleichen seh. Befandten beranlafte man noch, fowohl über bie zu unterfchreibenbe Confession als auch über die Beschickung des kunftigen Concils fich zu berathen und dann das Resultat ihrer Bergibung borgulegen. Die Frage, welche Confession zu unterschreiben fen, beschäftigte and die Theologen lebhaft, die ihre filrftlichen herren nach Naumburg begleitet batten; namentlich forberten bie herzoglich-fachfischen Theologen, Mörlin und Stofel, mit Dabid Chytrans, ber mit bem Bergog Ulrich von Medlenburg gefommen war, die Fürsten in besonderen Bedenken auf, vor der Annahme der von Melanchthon vorgenommenen Aenderungen forgfältig fich ju huten und nur bei der ersten Augsburgischen Confession zu bleiben (Salig S. 670 ff.; bazu Bland S. 226 ff.). Auch entfalteten bie Flacianer bon Jena, die ihren Collegen Matthaus Juder als Friedensftorer nach Rumburg entsendet hatten, eine lebhafte Thatigkeit gegen die angeblichen Repereien Delundthons, ja fie versuchten es felbst, eine Supplit an den Filrstentag zu bringen, um eine Spnode jur feierlichen Berdammung aller Reter zu erhalten. Ihr Berfnch miglang. Indem bie Gefandten in der vierten Conferenz, 24. Januar, erklärten, daß fle im Ramen inn herren nur die erfte, dem Raifer übergebene Confession unterschreiben follten, foit man nun burch Borlesen zu einer Bergleichung ber lateinischen Augsburgischen Confession bom Jahre 1530 mit den Ausgaben ans den Jahren 1531, 1540 und 1542\*). Diefes Gefchaft wurde in der fünften Conferenz Bormittage, 25. Januar, bewigt und Nachmittags verglich man in derfelben Beise das deutsche Original mit den Ausgaben aus ben genannten Jahren. Die sechste Conferenz, 26. Januar, beendigte biefe Bergleichung und schlug nun folgende Fragen zur Erbrterung vor: 1) Db man bie gebrudte Ausgabe bom Jahre 1531, 1540 ober 1542 beibehalten follte? 2) Db in den Borten des zehnten Artifels der erften Ausgabe die Transsubstantiationslehre beftigt werde? 3) Db nach ben letten Worten bes Artifels folgen würde, daß beide Befulten bes Satraments angleich in Prozession herumgetragen werben burften unb tonnten, wenn es heiße, daß die Herumtragung unterlaffen würde, weil die Bertheilung des Satraments mit der Einsetzung Christi ftreite, - wie der Aurflieft Friedrich von ber Pfalz behauptete, der 4) hinzusette, daß er auch den Sat: Rotinontur enim Missae apud nos et sua reverentia celebrantur nicht unterschreiben könne, weil in ber Pialz alle Meffen abgeschafft seizen. 5) Db man in der neuen, der Augsburgischen Confession beizufügenden Borrede statt der Schmalkaldischen Artikel vielmehr die sächste ide Confession (b. i. Repetition ber Augsburgischen Confession im Corp. Doctrinae Baxon., darauf fich ber Sendomirsche Bergleich grundet) erwähnen, die Artitel vom Abendmahl, von der Brogeffion und Deffe aber fürzer faffen wolle? Die meiften Fürsten and Stände waren in der siebenten Conferenz, 27. Januar, wohl darin einverstanden, bie erfte Ausgabe ber Augsburgischen Confession bom Jahre 1581 zu unterschreiben, über die anderen Bunkte aber kurze und bündige Erklärungen in der Borrede zu geben, doch die Diskuffion tam nicht zu Ende, und in der achten Conferenz, 28. Januar, hatten fich drei Anfichten ausgebildet, bon benen die eine die Schmaltalbifchen Artitel, eine andere den Frankfurter Rezeg, eine dritte beide Theile mit der fachfischen Confession in der nenen Borrede aufgeführt und befräftigt wiffen wollte. Endlich führte die Berhandlung zu dem Resultate, jene brei Puntte gang mit Stillschweigen zu übergeben und nur die Apologie und die Ausgabe der Augsburgischen Confession vom Jahre 1540 in der Borrede zu exwähnen; zugleich wurden die beiden Kurfürsten August und Friedrich beauftragt, die neue Borrede \*\*), die an den Raiser gerichtet wurde, abfassen zu lassen, bann aber jur Beurtheilung vorznlegen.

<sup>\*)</sup> Sierbei war ber Kurfurst Friedrich und Bergog Christoph vom Ansang an bis jum Ende gegenwärtig; jeder hatte ein Exemplar ber Confession in der hand und las nach; s. Reubeder, Reue Beitrage jur Geschichte ber Resormation II, S. 2.

<sup>\*\*)</sup> Ein Entwurf derfelben vom Herzog Joh. Friedrich zu Sachsen fteht bei Gelbte S. 172 ff.

Immischen hutte Babft Bius IV. jur Fortsetung des Tridentiner Concils die erften Einleitungen getroffen; jest ließ er die protestantischen Fürsten zur Theilnahme an temfelben durch Breben einladen. Seine Legaten, Bacharias Delphinus, Bifchof zu Faro, und Joh. Franzistus Commendon, Bijchof von Zachnthus, demen Caspar Schöneichen als Dollmeticher beigegeben war, hatten zumächft in Bien mit bem Raifer Ferbinand verhandelt; auf beffen Rath gingen die Legaten nach Raumburg, und um bes Pabfies Absichten zu fordern, hatte ber Raifer feine Rathe, Graf Otto gu Eberftein, felix Bogistans von Beffenftein und Georg Meal, dahin abgesendet. Rachdem in der neunten Conferenz, 29. Jummar Bormittage, die Bergleichung der Ausgaben ber Angeburgischen Confession vom Babre 1531 wieder vorgenommen worden war, beschäftigte man fich mit der jest bringend gewordenen Concilfrage. Die zehnte Conferenz, 29. 3amar Rachmittage, trug jest einer Commission auf, alle Reichsabichiebe und Regeffe bom Anfange ber Reformation an durchzuseben, um bie bon den protestantischen Stanben bieber über die Conciliade gepflogenen Berhandlungen und Beidluffe gniammenguftellen und ein Butuchten bem frürftentage vorzulegen. Die nene Borrebe, mit welcher bie collationirte und revidirte Augeburgifde Confestion tem Raifer übergeben werben follte, war auch bereits fertig geworten und fam jur Unterzeichnung . Die Stande berwahrten fich in der Borrede gegen bie Berunglimbfung, bon ber Angeburgifchen Confeision abgegangen zu fenn, auf welche, wie auch auf die beilige Schrift, sie auf den Reichstagen, gulest noch ju Angeburg 1559, fich bezogen und auch jest wieder fich berglichen batten. Bebl fen die Confeifion 1540 und 1542 etwas andführlicher gestellt und auf Grund ber beiligen Schrift erflürt worden, toch wollten fie bei ber Confeifion bom Intre 1530 berbleiben, um in beweifen, daß fie weber neme, noch ungegrunden Lebren bertheibigten; gugleich wollten fie andere mit ber beiligen Schrift, Angeburgifden Confession und Abolique quinmmenstimmente, que Armentung feisider Lebren und Migbründe übergebene Geriften anstrudlich reteftet baben. Mit Begebung auf ben oben ermabnten britten und vierten Buntt erflärte fich bie Borrebe gegen bie Trundfubftontiation und More, mit bem Buinge, dig . Richts Suframent fein fonnte, aufgerhalb den Brund ber Riefung. Alfo lebrten auch biefemigen umrecht, welche fagten, daß ber herr Chriftes nicht mefentlich in ber Riefung bes Radinnabe, fenbern bag es allein ein außerliches Zeichen fen, birbei bie Chriften ihr Befennmiß thun und zu fennen finde. Die Grinte biten fallieflich, fie nach bem Paffaner Bertrage und Reitgimefrieben bon Angebung ju bebindeln und nicht ju geftinen, bif unter bem Cheine eines nicht geercholitique Counté coursé Bolimalines apper six bonacemente minte. Die Unioserfrang erfelgte bem Kurftreen Stiebrich ben der Pfelz nab Kurftreen Angust, dem Pfalgerifen Belfarm ben Imericaten, dem Person Conficto ben Mirtuenberg, bem Mutigrien Cirl bin Biten, bem Lintippien Plitter ban Derfünften ten Bembenture bem Greien Bie ein ben Bereiften, für ben Pielegreien Georg ten Dir tin Seilen, für den Minfirifen Johann ben Brundennurg ben Georg Alle binnet, für den Martinafen Gerry finedrich ben Brundenautz ben Welf ben Roberts, für den Bertog Burnun ben Pommern bem Groben budung ben Cherften, für bee Bergogs Brüber von Corritin Riffin, für bie mitmiden fünften von Erd. Tredenbritt, für tie Griffe ben Bemeters bin Geriffin Guier Gule &. 684; bal. Beilte E. 230 A. Perper Berma Fredrich ben Gedien und Lind von Medienberg umergelingen um ber lingen Geführten nich nehn dereiten med Seiten bedannt begennet and bendemme worden begen, beier fich einer Bebeicher und

dag finnen mas die dufinnen Gefinden in der aften Cinfrienz, 31. Januar, im Kinnen dreit harm die Allinen in die Alfrica und Sidde, die und Andert unsgehörnebene Cinal zu erführen Geite S. 75 ff., und in der in demfelden Tire zeitellen Girfe und Geführen zud Geführen problem Cinfrienz erführen die Forfen und Geführen, welche unde unserzeichnet

<sup>&</sup>quot; To Guide Lemmais unt touris E. 1:1-3.4.

hatten, daß fie fich nur dann gur Unterzeichnung verftehen tonnten, wenn die von der lutherifchen Rirde verworfenen Irrthumer, insbesondere die Saframentirer, namentlich verdammt wurden. Allerdings fuchten die librigen Flirsten und Gerren den Gerzog Joh. Friedrich umzustimmen, allein feine bom flacianischen Geifte beseelten Theologen wußten jeben Berfuch bazu zu vereiteln, indeg versprach ber Berzog boch, eine lette Erflarung in der nachften Conferenz geben zu wollen. Er legte fie in derfelben, der dreizehnten, 1. Februar, jedoch noch nicht bor, und in ihr wurde die Concilsache verhandelt, ohne ju einem Befchluffe zu tommen. Herzog Friedrich übergab aber in der vierzehnten Conferenz, 2. Februar, eine entschiedene Brotestation (b. Gelbte G. 99 ff.) gegen bie pu unterschreibende Borrede und verließ bann Raumburg am folgenden Tage, während der Aurfluft Friedrich von der Pfalz, den der Herzog in der Protestation am meisten angegriffen hatte, in der funfzehnten Conferenz, 3. Februar, fein Bekenntnig bom Abendmahl nodynals, und zwar zur Befriedigung der übrigen Fürsten und Stande, barlegte. Imwischen waren die pabstlichen Gefandten möglichst thätig gewesen, ihrer Werbung einen gunftigen Erfolg zu fichern; fle hatten bagu vornehmlich die Bermittelung der beiben Aurfürsten von Sachfen und Bfalg ju gewinnen gefucht, bon diefen aber waren fte an den Fürstentag felbst gewiesen worden, der fie zur fechzehnten Conferenz, auch an 3. Februar, einladen ließ. hier priefen fie bor Allem die Beranftaltung bes Concils als das trefflichste Mittel zur Beilegung der streitigen Religionssache an (Gelbte E. 18 ff. dazu 119 ff.; Salig S. 691 f.), die Fürsten und Stände extlacten aber, bie Sache in Berathung nehmen und bas Resultat berfelben ihnen mittheilen zu wollen. Sofort sette die Bersammlung einen Ausschuß nieder mit dem Auftrage, den Borfchlag ber legaten zu prüfen und bann die Antwort aufzustellen, welche benfelben gegeben werden folle. Als die Legaten die Conferenz verlaffen hatten und die Fürsten die pabstlichen Breven einfahen, bemertten fie an benfelben erft jest die fünftlich verstedte Unrede "dilecto Filio". Sofort fandten fie bie Breven an die Legaten jurud mit ber Bemertung, bag der Pabst ihr Bater nicht fen und teiner von ihnen ein geliebter Sohn bom Babfte fein wolle. Die fiebzehnte Conferenz, 4. Februar, einigte fich über bie ben miferlichen Gefandten zu gebende Antwort, die mit ber, welche die Fürsten und Stande dem Raifer bereits auf dem Reichstage ju Augsburg 1559 gegeben hatten, und mit dem Inhalte ber auch bereits ermähnten Schluftworte zur neuen Borrebe ber Augsburgifchen Confession übereinstimmte (Salig S. 693 f.; Gelbte S. 86). In ber achtzehnten Confrenz, 5 Februar, murbe fie ben Befandten burch ben turbfälgifchen Befandten Erasmus von Mintroit vorgelefen; zugleich ließen fich die Fürsten und Stande die Antwort an die pabstlichen Legaten von dem Ausschuffe vorlegen (Gelbte S. 130) und in der neunzehnten Conferenz, 6. Februar, vorlesen. Um aber auch das offenbare Zerwürfniß wo möglich noch zu beseitigen, das der Bergog Joh. Friedrich durch seine Brotestation gegen die Borrede und durch feine Abreife in die Mitte des Fürstentages und der Friedensfache gebracht hatte, fandte die Berfammlung heinrich von Riebefel, Boller von Steinberg, Christoph Landschad von Steinach, Balthafar Eklinger und Apel von Berlepsch als Deputation zum Herzog nach Weimar, um ihm die Gefahr für die Herstellung des Kirchenfriedens, ber zur Freude ber Papisten weiter gestört werden wurde, vorjustellen, ihn nochmals zu einer Erklärung für die Annahme ber Borrede zu veranlaffen, womöglich jur Unterzeichnung noch ju bewegen und ihn babei auf die geheimen Dachinationen und Gegenwirtungen der Jenaischen Flacianer hinzuweisen. Jest erhielten auch die pabstlichen Legaten eine offizielle Antwort durch eine aus zehn Räthen bestehende, an sie abgesandte Deputation. Diese Antwort (Gelbke S. 22 ff.; Salig 3. 698) ging wefentlich dahin, daß fich die Fürsten und Stände zur Theilnahme an bem Concil nicht entschließen könnten, und vergebens ftellte der Legat Commendon nochmals die Bortrefflichfeit der Concilien als bewährtes Mittel zur heilung aller Bunden ber Rirche bar. Da inzwischen auch bie in Frankreich verfolgten Sugenotten bas Besuch einer Bertvendung beim Ronige an ben Fürstentag gerichtet hatten, beschäftigte fich berfelbe in ber awangigsten Confereng, 7. Februar, mit ber Berudfichtigung bes Gefuches. Er richtete ein entsprechendes Schreiben an den Konig wie auch an Anton von Ravarra (Gelble S. 124 ff.), dem die Beharrlichteit im evangelischen Glauben dringend empfohlen wurde. Mit den Schreiben fandte die Berfammlung an beibe ein Gremplar ber von Renem unterzeichneten Augsburgifchen Confession; eine gleiche Sendung ging nach England. Schottland und Schweden ab. Nachdem endlich noch den faiferlichen Befandten ein Schreiben an ben Raifer felbft (b. Belbte S. 126 f.) übergeben worben war, erfolgte die einundzwanzigste und lette Conferenz, 8. Februar, welche in einer Insammenftellung bes Hauptresultates ber gepflogenen Berhandlungen den Abschied bes Flirstentages (b. Gelbte S. 139 ff.) erließ. In der Recusation der Theilnahme am Tridenter Concil war das protestantische Bewußtseyn wieder hervorgetreten, aber die Berftellung ber Einheit und Einhelligkeit im Glauben, hiermit auch bes Friedens in ber ebangelischen Kirche war nicht erreicht, ja vielmehr durch den inneren Zwiespalt in noch weite Ferne gerudt worben! Bgl. Der Naumburgifche Filiestentag zc. bon Joh. Seine. Gelbte. Leipz. 1793. In Beziehung auf die neue Unterzeichnung der Borrede der Augsburgischen Confession f. noch bes Unterzeichneten Reue Beitrage jur Reformation II, S. 24, 29, 32 1c., über die Richtverdammung der Schweizer S. 9 und die Urkunden S. 824. Dr. A. Bed, Iohann Friedrich der Mittlere x. Beimar 1858 L S. 356 ff. mit ber Literatur bas. Renbeder.

Magaraer, f. Chioniten.

Majareth - Ναζαρέθ und Ναζαρέτ, es tommen beibe Schreibweisen bor ift gewiß einer ber ben Chriften theuersten Orte unferes Planeten, benn bort verlebte unfer Berr in ftiller Berborgenheit feinen Eltern unterthan die Jugendzeit bis ju feinem ersten öffentlichen Auftreten Marc. 1, 9. Matth. 2, 23. Luc. 2, 39. 51, ba er nach Rang und dann nach Rapernaum übersiedelte, indem der ungläubige Sinn der Bewohner Ragareths, ber fich bei seinem spatern Auftreten in dieser feiner "Baterftabt", wie fie wohl genannt wird (Matth. 13, 54. Marc. 6, 1.), fehr handgreiflich manifestirte (Matth. 13, 53 ff.; Luc. 4, 16 ff.) tein geeigneter Boben für seine Lehren und feine Wunderthaten war (Matth. 4, 13., vgl. Ewald, Chriftus S. 301 ff.). Jefus wurde wegen biefes langen Aufenthaltes in Magareth von den Juden, die auf bas galilaifde Landstädtchen geringschätig herabsahen (3oh. 1, 47.), selber verächtlich "ber bon Ragaret", "ber Nazarener" (6 Nuluppròs ober Nulupaios, letteres nach bamaliger sprifcher Aussprache von (حَرِفَ) genannt, welcher Name dann auf seine Junger überging, bis er jum Settennamen einer hinter ber Entwicklung ber Mehrheit juruchegebliebenen, jubendriftlichen Bartei herabsant, f. Joh. 1, 46. 18, 5. 19, 19. Marc. 1, 24. 10, 47. 14, 67. 16, 6. Matth. 21, 11. Luc. 4, 34. 18, 37. 34, 19. Apg. 2, 22. 3, 6. 4, 10. 6, 14. 10, 38. 22, 8. 24, 5. 26, 9. Der Ort ist weder im Alten Testament noch bei Josephus erwähnt, defto häufiger im Reuen Testament und von da an bis auf unfere Tage. Der Name, von II herkommend, wie dessen hebräische Form lanten mußte (val. Bengstenberg, Christol. d. A. T. Bb. II, S. 1 ff.), bezeichnet entweber ben Ort selber als ein schwaches Reis, als einen kleinen Fleden, ober war ihm nur beigelegt von dem Geftrupp und Bufdwert feiner nachften Umgebung (Burdhardte Reisen in Sprien II, S. 588), vgl. Matth. 2, 28., wo wohl unläugbar auf in Bef. 11. 1. angespielt ift. Die Stadt gehörte zu Rieber-Balilda, Matth. 21, 11. Luc. 1, 26. 2, 4., jum ehemaligen Stammgebiete bon Sebulon und lag auf einem Berge, Luc. 4, 29., filblid bon Rana, etwa 14 Stunde westlich vom Tabor, nach Gufeb. 15 Meilen öftlich von Legeon. Das heutige en-Nasirah liegt brei Tagereisen von Jerusalem, acht Stunden öftlich von Tiberias in schönen, ebenso ernften als lieblichen, Umgebungen auf ber westlichen Seite eines schmalen, langlichen Bedens, am unteren Theile bes Abfalls eines Berges, der fich boch und fteil liber der Stadt erhebt und von beffen Gipfel bei einem verfallenen Bely man eine prachtvolle Aussicht auf die Ebenen Esbraelom

und el-Buttauf, die Berge Tabor, Gilbon, Rarmel, hermon und auf bas Mittelmeer genieftt. Die jetige Stadt erftrecht fich bis in's Thal hinunter, bas nach Schubert und Lynd 821 Barifer Jug, nach Ruffegger fogar 1161 F. über bem Weere liegt, während die umliegenden Berge fich noch bedeutend höher erheben (die Angabe von 15-1600 g. fitt dieselben findet jedoch Robinson viel ju hoch). Es ift eine fitt jene Gegend nicht gang unbedemtende Stadt von etwa 3000 Einwohnern, die in der großen Dehrzahl Chriften find, mit meift wohlgebauten, fleinernen Saufern, unter benen fich vorzüglich bas lateinische Rlofter auszeichnet. Während in früheren Zeiten bis auf Conflantin teine Chriften in Ragareth wohnen burften, finden wir zur Zeit der Kreuzfahrer den erften Bischof von Nazareth, indem der Metropolitansit von Palaestina socuada damals von Senthapolis nach R. verlegt wurde; ein griechischer Titularbischof von R. resibirt heutzutage in Jerufalem. Enfebius ift der ältefte Rirchenschriftsteller, der Razareth erwähnt; von Antonin Marthr an wurde der Ort stets bewallfahrtet und daher in fast allen Sabrhunderten vielfach beschrieben mit seinen beiden Saudtmerkwürdigkeiten, der Airche an der Stelle, wo der Engel Gabriel der Maria die Berkindung brachte, und ber anbern an der Stelle des Saufes, wo Jejus erzogen wurde. In unferen Tagen behaupten Lateiner und Griechen, ihre Kirchen seben die achte Kirche ber Berklindung, und und die Maroniten haben eine Kirche in der Stadt. Rachdem Ragareth jur Zeit der Rrengzüge zu Tantrede Fürstenthum gehört hatte, ging es 1185 burch die Schlacht bei hattin für einige Zeit verloren und wurde 1268 durch Sultan Bibans völlig in Rininen verwandelt. Erft nach mehreren Jahrhunderten wurde es wieder aufgebaut, blieb aber lange Zeit nur ein kleines Dorf; 1620 banten die Franzistgner die Berkundungefürche wieder auf und verbanden damit ein Kloster; seit 1720 hat die christliche Bevölkerung daselbst bedeutend zugenommen, und in neuerer Zeit sind in Nazareth durch Anregung der nordameritanischen Mission in Beirnt Schulen gestiftet worden. Durch bas Erdbeben bom Januar 1837 hat auch Razareth gelitten.

Bgl. Lightfoot, disquis. chorogr. ad ev. Joh. c. 2; Reland, Palaest. p. 497, 905 ff., 1039; Burchardt's Reisen S. 583 ff.; Schubert, Reise III, S. 169 f.; Robinson, Palast. III, S. 419 ff.; Ritter, Erdunde XV, 397, 434, 478; XVI, 739 ff.— Abbildungen geben the Christian in Palestine tab. 9, 11, 12; D. Roberts, la terre sainte (Bruxell. 1845), livr. 19, tab. 54; Lynch, Expedit. b. B. St. zum Jordan xc. S. 292 ("die Quelle der Jungfrau"); Schulz, Reise in d. gel. Land, 3te Aust. Wählh. 1855, S. 259 f. (das lat. Kloster).

Reander (Dr. Johann August Wilhelm), ber größte Rirdenhistoriter unferer Beit, fammte aus ifraelitischem Geschlechte und führte bor seinem Uebertritt jum Christenthum ben Ramen David Menbel. Er wurde am 17. Januar (nicht am 16., welcher Tag als fein Geburtstag gefeiert zu werben pflegte) 1789 in Bottingen geboren, wo fein Bater Emanuel Mendel als Sandelsmann lebte. Seine Mutter, Efther Mendel geb. Gottfchalt, war ans hannober geburtig. Sie war verwandt mit bem Philosophen Mofes Mendelssohn und dem Ober - Medicinalrathe Stieglit in Hannover und muß eine fromme Frau, eine liebevolle Mutter gewesen seine. Balb nach ber Geburt biefes ihres jungften Rindes jog die Mutter, getrennt von ihrem Manne, nach hamburg, welches Reander befihalb auch als feine eigentliche Baterftabt anzusehen gewohnt war. Die Familienverhaltniffe, in benen er aufwuchs, waren in mancher Beziehung drudend, und nur die Unterftutung Fremder, namentlich Stiegliti's, beren er bis in's hochfte Alter dankbar erwähnte, machte eine gelehrte Ausbildung möglich. Er erhielt diese zuerft in einer Brivatschule, bann seit 1808 auf dem Johanneum in Hamburg, deffen bamaliger trefflicher Direttor Johannes Gurlitt fruh die bedeutenden Anlagen des jungen Mendel erkannte und unter beffen Leitung er den Grund zu einer tuchtigen Maffifchen Bilbung legte. Am 4. April 1805 bestand er bas Maturitätseramen und ging nun, nachdem er eine Abschiederede über das Thema: "De Iudaeis optima conditione in civitatem recipiendia" gehalten (gebrudt im Michaelisprogramm bes Johanneums

236 Reauber

von 1805) als Studiosus juris anf das akademische Symnastum Hamburgs über, sich bort noch weiter für die Universität vorzubereiten. Es war hier besonders das Studium des Plato, das ihn beschäftigte und ihm zu einer Borschule für das Christenthum wurde. Rach seinen eigenen Geständnissen ist es außerdem besonders eine Stelle in Platurchs Pädagogen gewesen, die ihm zum Begweiser wurde; vor Allem aber schlossen ihm Schleiermachers Reden über die Religion die Erkenntniß des Christenthums auf (vgl. Strauß in der Rede im Sterbehause S. 14). Im Umgange mit Sieveking, Reumann, Roodt, Barnhagen, die mit ihm das Gymnassum besuchten und ihn in einen Bund, den ste geschlossen, dessen sie mit ihm das Gymnassum besuchten und ihn in einen Bund, den ste geschlossen, dessen Striese wie die Chamisso's unterzeichnet), aufnahmen, ihn auch wieder mit Abalbert von Chamisso in Berbindung brachten, mannichsach angeregt, kam ber Gedanke des Uebertritts zur Reise. Am 25. Februar 1806 wurde David Rendel burch den Pastor Bossau an St. Katharinen in Hamburg getauft und nahm nun den Ramen Johann August Wilhelm Reander an (vgl. Krabbe S. 18, Ann.).

Reander's bamaliger Standpuntt erhellt befonders aus einem Auffas, den er bem Baftor Boffau vor der Taufe übergab und den Kling (Stud. u. Krit. 1851, II, S. 524) hat abdrucken laffen. Es ist ein Berfuch die Religion in ihren Entwickelungsftadien zu construiren. Berfchiedenartige Elemente, Bohmefche, befondere Schleiermacherfche neben romantischen, find hier mit einender verschmolzen und zeigen, daß Reander, wenn and noch mehr in symbolisch-idealistischer Beise, das Christenthum als die absolute Bahrheit erkannt hatte. Aehnlich zeigen ihn die hochft intereffanten Briefe an Chamiffo (Chamiffo's Berte, heransg. bon Bigig, V. Bb., zweite Beilage, S. 365 ff.), bem er fem ganges Berg aufschloß, voll jugendlichen Schwunges, voll hoher Begeisterung für Fremdschaft, Freihelt, Wiffenschaft, voll tiefer aufflammender Frommigkeit, wenn auch oft übersprudelnd und mehr romantisch als spezifisch chriftlich. Daß ihm aber die Tauje ein Bad der Wiedergeburt, eine Erneuerung des ganzen Menschen, wie er das in seinem neuen Namen ausdruckte, geworden mar, zeigt auch der nun gefaßte Entschluß Theologie au ftubiren, um seinem herrn gang zu bienen. Um Oftern 1806 hatte Reander hamburg verlaffen, noch mit der Absicht Jurisprudenz zu ftudiren. Er nahm seinen Beg über Dannover; hier veranlaßte ihn Stieglit seine Grunde, weßhalb er Jurift zu werden beabsichtige, schriftlich aufzuseten. Schon mahrend bes Schreibens tamen Reanber 3weifel, und als er den Auffat Stieglit vorlegte, ertlarte ihm biefer auf's Bestimmtefte, er fen nicht zur Jurisprudenz bestimmt, er milfe Theologie und Philosophie ftubiren. Offenbar war damit nur zur Rlarheit gebracht, was in Reander ichon ihm felbst noch unbewuft lag \*). Mit begeisterten Worten theilt er Chamiffo ben Entschluß mit. Er konne nicht dem gemeinen Berstande huldigen, der fich entfernt habe und immer mehr entferne von dem Centrum aller Befen, die Göttliches athmen. "Ja ihm und Allem was ihm heilig ift, seinem Goben und seinem Tempel, ewiger Arieg! Jeder fichre ben Rrieg mit den Waffen, die ihm Gott verliehen, bis das Ungeheuer erliegt". Dann kundigt er feinen Entichluß an und fahrt fort: "Gott fchenke mir Rraft, wie ich es wunfche und strebe, ihn den Einen in einem Sinn, wie es der gemeine Berftand nie gu begreifen vermag, ju erkennen und ben Profanen ju verkinden. Beiliger Beiland, du allein kaunst uns ja mit diesem profanen Geschlecht verschnen, für das du von inniger Liebe entbrannt, ohne daß es folches verdiente, lebteft, litteft und ftarbft. Du liebteft die Profanen und wir konnen fie nur haffen, vernichten".

Um Theologie zu ftudiren, bezog Neanber Die Universität Salle, two befondere Schleiermacher auf ihn einwirtte. Die Kriegsereigniffe im Berbft 1806 nothigten ihn

<sup>\*)</sup> Rach munblichen, auf Reander's eigener Erzählung beruhenden Angaben, mit benen auch ber gleich zu citirende Brief R's. (a. a. D. S. 371) zusammenstimmt. Allerdings trägt ber Brief nach N's Beise lein Datum, allein berselbe muß, wie aus seinem Inhalte zu schließen, nach R's Abreise von Hamburg in Hannover ober auf bem Wege von Hannover nach Halle geschrieben sebn.

Reanbet 237

jedoch Salle mit Gottingen ju bertauschen. Dier war er nur ungern, er bermifte bas frifche Leben (einen Brief von Göttingen batirt er Philiftropolis 3. Januar; val. a. a. D. 384), welches fich in Halle durch Schleiermachers Ginfluß entfaltete. Am meisten gewann Pland, ber bamals auf ber Bohe feines Ruhmes ftanb, Ginflug auf ihn; doch fand Reander feinem Lehrer ichon bamals felbständig gegenüber, und in einem Urtheil, bas er in einem Briefe an Reumann (vgl. ben eben citirten Brief a. a. D. S. 381; Rling, a. a. D. S. 487) fiber Pland's Borlefungen fällt, läßt fich fcon ber fpatere Gegenfat beutlich ertennen. Pland wedte nicht nur in Reanber querft ben Gedanken, fich der atademischen Laufbahn zu widmen, sondern regte ihn auch zu ben monographifchen Arbeiten an, burch welche Reanber fpater fo bedeutend eingewirft hat (vgl. Lide, Dr. Gottlieb Jatob Bland, ein biographischer Bersuch, G. 69). Bon großer Bedeutung für Reander's inneres Leben muß die Reife gewesen fem, die er im Jahre 1807 über Hannover nach Hamburg unternahm, obwohl wir das nur mehr aus Andentungen schließen tonnen. In hamober traf er bei feinem Ontel dem Ober-Medicinalrath Stieglit mit einem Professor Frid zusammen, mit bem er viel bisputirte und ber bem begeisterten Schüler Schleiermachers entgegenhielt, daß des Lehrers Auffaffung des Christenthums boch nicht eine unfehlbare fen, und ihn ermahnte, die Onellen ju fundiren und ben einigen herrn und Meister aufzusuchen, in bem alle Schate ber Beisheit verborgen segen. In Samburg verkehrte er viel mit Matthias Claudius, der gewiß in ahnlicher Beise auf ihn einwirtte. In Bandsbed hielt er feine erfte Bredigt aber Joh. 1, 1 ff. Als er zurucktehrte, bemerkten feine Freunde eine große Beranderung Schleiermacher, Schelling, Fichte wurden bei Seite gelegt, das N. Testam. nahm ihren Plat ein und die Kirchenbater füllten feine Stube. Rach einigen Monaten legte er feinen Freunden ein Glaubensbetenntnig bor, an beffen Schluffe er das Studium ber Rirchengeschichte als das Ziel seines theologischen Studiums hinstellte und den herrn inbrunftig anrief, bag er ihn barin leiten und bor allen Berirrungen bewahren wolle.

Rach Beendigung seines akademischen Studiums tehrte Reander Oftern 1809 nach Hamburg zursich. Eine ihm in Göttingen angebotene Repetentenstelle hatte er zwar angenommen, konnte sich aber nicht entschließen, sie wirklich anzutreten. Nachdem er im Jahre 1809 sein Candidateneramen bestanden hatte, blieb er 1½ Jahre in Hamburg, gab Unterricht, predigte auch disweilen und setzte inzwischen seine Studien, namentlich kirchenhistorische mit großem Eiser sort, schon jetzt mit dem Gedausen an den akademischen Beruf beschäftigt. Warheinete's und de Wette's Berufung von Heidelberg nach Berlin lenkte durch Noodt's Bermittelung seine Gedausen auf die erstere Universtätt; sein Lehrer Gurlitt, obwohl jetzt Neander ganz andere Wege gegangen war, nahm sich seiner mit alter Liebe an, verschaffte ihm ein Stipendium aus der Aberhofsschen Stistung und sicherte ihm dadurch seine äußere Eristenz. So habilitirte sich Neander 1811 in Heides et es, qua ad se invicem at que ad philosophism referantur, ratione secundum mentem Clementis Alexandrini (Heidelbergae 1811)".

Schon im folgenden Jahre 1812 murde er jum außerordentlichen Professor ernannt, noch ehe er die erste seiner Monographien heransgegeben hatte. Diese erschien in demselben Jahre 1812: "Ueber den Kaiser Julianus und sein Zeitalter; ein historisches Gemälde (Leidzig 1812)". Zwar dachte man jest in Heidelberg daran, Reander durch Uebertragung einer ordentlichen Professur dort zu halten, aber ein auf Schleiermacher's Amegung an ihn ergangener Ruf nach Berlin sollte ihn in einen größeren Wirkungstreis hineinstellen. Wie die Gründung der Universität Berlin mit der Regeneration Prensens in der Zeit tiefsten außerlichen Druckes zusammenhängt, so ist es die theologische Fakultät Berlins vor allen gewesen, von der die Regeneration der Theologie wie die Wiederrweckung des christlichen Glaubens ausgegangen ist, die mit der Erhebung Deutschlands in den Freiheinstriegen Dand in Hand geht. Schleier-

macher, be Bette, Marheinele wirtten schon bort, zu ihnen tam nun Reanber, ber nicht bas Benigste zur Erfällung jener Aufgabe beigetragen hat.

Reander begann seine Wirksamkeit in Berlin im Jahre 1813, als eben Preußen sich zum Kampse erhob, eine Wirksamkeit, die zwar Ansangs durch die Zeitverhältmisse eingeengt, bald und rasch sich in immer größeren Kreisen entsaltete. Außer Kirchengeschichte las er auch Gregese des Reuen Testaments, beides mit großem Beisall. Dameben ruhten seine literarischen Arbeiten nicht. Roch im Jahre 1818 folgte die zweite Monographie: "Der heilige Bernhard und sein Zeitalter (Berlin 1813, 2te Aust., 1848)", dann im Jahre 1818 die "genetische Entwickelung der vornehmsten gnostischen Systeme" (Berlin 1818); im Jahre 1822 "der heilige Chrysostomus und die Kirche besonders des Orients in dessen Zeitalter" (8te Aust., 1848) und die "Denkwürdigkeiten aus der Geschichte des Christenthums und des christlichen Lebens" (3 Be., 3te Aust., 1845); endlich im Jahre 1825 der "Antignostitus, Geist des Tertussianus und Einleitung in dessen Schriften" (2te Aust., 1849).

Alle biefe Monographien waren nur Borbereitungen auf bas Sauptwert feines Lebens, feine "Allgemeine Gefdichte ber driftlichen Religion und Rirche". Schon langere Beit hatte fich Reander mit bem Gebanten einer folden getragen, ohne au einem bestimmten Entschluffe tommen au tonnen aus Scheu vor der Große bes Berts. Gine Aufforderung feines Berlegers Friedrich Berthes ju einer nenen Auflage des Julian brachte ihn jum Entschluß, indem er jenes Bert in der bisherigen Geftalt wieder ausgehen zu lassen Bedenken trug und nun den Plan zu dem größeren Berke, deffen Grundzüge übrigens in dem Erftlingswerte über Julian fo flar wie in teinen ber späteren schon vorgezeichnet fteben, faßte. Im Jahre 1826 erschien ber erfte Band, bann successibe bis jum Jahre 1845 funf Banbe in zehn Abtheilungen, welche bis auf Bonifacins VIII. reichen. Gine neue Auflage ber ersten Banbe erfchien feit 1842 vielfach umgearbeitet; einen elften Theil, der die Rirchengeschichte bis zum Baseler Concil enthalt, hat Schneider 1852 aus ben nachgelaffenen Bapieren Reanber's himungefagt. Endlich erfchien eine britte Gefammtausgabe bes gangen Bertes in zwei Banden (vier Abtheilungen) 1856 mit einem inhaltreichen Borworte von Ullmann. Reben der allgemeinen Gefdichte ber Rirche bearbeitete Reanber bie "Gefdichte ber Pflangung und Leitung ber driftlichen Rirde burch bie Apoftel, ale felbftanbiger Rachtrag zu ber allgemeinen Beschichte ber driftlichen Religion und Rirche" (2 Bbe., Samburg 1832, 4te Aufl., 1842) und angeregt burch ben Rampf gegen Strauß bas "Leben Befu" (ebendaf. 1837, 4te Aufl., 1845). Außerdem haben wir von ihm eine große Zahl kleinerer Schriften, Programme, Borträge in ber Mademie der Wissenschaften. Auffäse in der von ihm mit begründeten "deutschen Zeitfdrift filt driftliche Biffenschaft und driftliches Leben" u. f. w. Wir neunen nur einige der hauptfächlichsten: Commentatio de Georgio Vicelio eiusque in ecclesiam ovangelicam animo (Programm ju ber britten Sacularfeier ber Reformation in ber Mart Brandenburg 1839); Theobald Thamer, der Repräsentant und Borganger moberner Geiftebrichtung im Reformationszeitalter (1842); über bie geschichtliche Bebeutung ber Ponsées Bascal's filt die Religionsphilosophie insbesondere (1846); Bascal's Anffaffung des eigenthumlich Chriftlichen im Berhaltnig zu der allgemeinen Beltbetrachtung und bem Allgemeinen des religibsen Bewußtsehns (1847); über Matthias bon Janow als Borläufer ber beutschen Reformation und Repräfentanten bes durch dieselbe in die Beltgeschichte eingetretenen neuen Pringips. Ginen Theil feiner kleinen Schriften mehr popularen Inhalts hat Reander felbst in zwei Sammlungen unter dem Titel: "Rleine Belegenheitsichriften brattifch-driftlichen, bornehmlich eregetischen und biftorifchen Inbalts-(Berlin 1829), und "Das Gine und Mannichfaltige bes chriftlichen Lebens " (Berlin 1840) aufammengeftellt. Gine Angabl Keinerer wiffenschaftlicher Abhandlungen bat 3acobi nach Reander's Tode aufammen heransgegeben (Berlin 1851).

Bir haben die firchenhistorischen Arbeiten Reander's zuerft nur zusammengestellt, um einen mehr außerlichen Ueberblick über biefelben ju geben; versuchen wir nun eine Barbigung berfelben. Um Reanber's Bedeutung in ber Entwidlung ber Rirchengefchichte zu verstehen, muß man fich vor Allem erinnern, wie es mit berfelben ftand. Der bedeutenbfte Rirdenhiftoriter jener Zeit war unzweifelhaft Reanbere Lehrer, Bland. Bland gehört ber fog. pragmatischen Geschichtschreibung an, und diese barf als die Stufe angesehen werden, auf welcher Reander die Kirchengeschichte vorfand, obwohl in Schelling's und Marheinete's Conftructionen ber Rirchengeschichte wie in bem nen erwachenden grundlicheren Quellenftudium Giefeler's u. A. Elemente einer hoheren Auffaffung theils schon gegeben waren, theils gleichzeitig gegeben wurden. Die pragmatifche Geschichtschreibung ift die des Rationalismus wie des Supranaturalismus; erft eine Theologie, welche fich überhandt über diefen Gegenfat erhob, tonnte auch eine bobere Geschichtauschauung herborrufen, und wie es vor Allem Schleiermachers That ift, den Fortschritt über jenen Dualismus hinaus bewirft zu haben, so bietet Neander's Airchengeschichtschreibung dazu die Barallele in der einzelnen Disciplin. Rationalismus wie Subranaturalismus wiffen das Christenthum nur als eine Lehre aufzufaffen, mag nun diefe Lehre als eine aus der Bernunft fammende oder als eine von oben übernathruch geoffenbarte aufgefaßt werben; beibe wurzeln in berfelben nur nach verschiedenen Seiten gewendeten mechanischen Weltanschauung; beiden fehlt daher bas Berftandniß einer geschichtlichen Entwidelung; beiben treten bie objektiven Machte gang vor ben Inbividuen gurud. Deren Denten und Bollen, beren Blane und Absichten, gute und bofe, find die einzigen Motive aller Beranderungen. Bon hoheren über die einzelnen Individuen hinausliegenden Caufalitaten weiß man nichts, ober wo folde auftreten - Borfehung, Blan Gottes - da find fie todt, schweben in unnahbarer Ferne über den In-Diefe zu belaufchen in ihren Blanen, darin besteht die historische Runft des Bragmatismus, auf psychologischem Wege foll bas Material gewonnen werden, während bas Quellenftudium gurudtritt. Un bie Stelle bes reichen Inhalts ber lebenbigen Entwidelung tritt ber eigene arme, entleerte Begriff vom Christenthum, in dem man fich boch fo boch und reich buntt und mit bem als Dagftab man gulett gu Gerichte fist. Statt Bingabe, ftatt liebevolles, felbftverlaugnendes Gingehen in die Erfcheinungen, ftatt Treue im Auffaffen und Biedergeben teunzeichnet Diefe Geschichtschreibung ftolges Aburtheilen über Alles was nicht ben eignen Anfichten entspricht; ftatt einer Entfaltung ber Fulle bes Lebens Chrifti, wird die Rirchengeschichte zu einer unbegreiflichen Gallerie menfclicher Thorheit wo nicht gar Bosheit, über die man fpottend oder ftrafend richtet, wie 3. B. Spittler ju Gingang feiner Befchichte bes Pabftthums fein Erftaunen barüber ausspricht, "bag ber Saupthaftor von Rom, ein Mann, beffen Bestimmung es eigentlich nur mare, zu tatecheftren, zu predigen, zu taufen und Abendmahl auszutheilen, im gangen Oceident Despot Aller feines gleichen, Despot aller Ronige wurde " und Bente (um Gelegenheit zur Bergleichung mit Reander zu geben, führen wir biefes eine Beispiel ftatt vieler an) von Bernhard von Clairvaux, der übrigens in feinen Augen noch besondere Gnade findet, urtheilt, er feb ein mit ber Weltsitte unberfohnlicher, mitre rifch und hart ftrafender Prediger gewesen, zeige babei aber so guten Berftand, daß man wohl erkenne, wie er die scholaftische Weisheit für fich als unnothig und ungenießbar halten tonnte. Daneben wird freilich die Anklage gegen Abalard als auf "blbbfinniger oder feindfeliger Difdeutung" beruhend angefehen.

Reamber

Gleich die erste Arbeit Neander's, sein Julian, hat die pragmatische Geschichtschreibung im Wesentlichen nach allen Seiten durchbrochen. Wenn er gleich im Einzgange darauf hinweist, "wie wenig es in der Macht des Einzelnen steht, etwas zu
schaffen, wie wenig der Einzelne vermag im Kampse mit der Borsehung, die nach
ihrem ewigen Nathschlusse den Geist der Zeiten leitet und bildet", so ist damit der bisher herrschende Pragmatismus aufgehoben und eine höhere teleologische Geschichtsbetrachtung an die Stelle getreten. Daß Neander gerade den Inlian zum Gegenstand

ermählt, wie die Art in der er ihn auffaßt, daß er selbst in diese seinem innersten Leben fremde und widerstrebende Perfonlichkeit (benn wenn man beide, Reander und Julian, als Romantifer einander verwandt gefunden hat, fo ift bas mehr Schein als Wahrheit) mit folder Liebe und hingabe eingeht, zeigt fogleich Reauber's glanzenofte Gigenthumlichfeit. An die Stelle ber pfychologischen Runfte tritt ein reiches Quellenftudium, und man braucht nur zu lefen, wie Neander fogleich im Gingange die Bestrebungen Julian's in den Entwidelungsgang der Rirche einfügt, um ju ertennen, daß hier eine hohere Be schichtsauffassung waltet, als jene außerliche, die einen Julian nicht zu verstehen im Stande war, ihn entweder als Abtrilmigen nur zu verabscheuen wußte, oder ihn gar eben wegen biefes Gegensates gegen bie Kirche mit einer gewiffen Glorie umgab. In noch höherem Mage tritt bas Alles in Reander's zweiter Monographie, in bem Leben des heiligen Bernhard hervor. hier hatte er eine ihm felbst im Innersten bermanbte Berfonlichkeit vor fich. hier erft fieht man recht, wie er es verfteht eine Berfonlichkeit in ihrem innersten Kern aufzufassen und von da aus ihr Thun und Birken barzustellen, fo daß es bor ben Augen der Lefer aus jeuem Rerne von innen herandwachft, fo daß man von da aus auch die Ginfeitigkeiten und Schroffheiten begreifen lernt. Die Schilderung und Beurtheilung Abalard's und Arnold's von Brescia neben Bernhard aber beweisen, daß Reander nicht minder ganz entgegengesette Perfor lichkeiten zu erfaffen im Stande ift. Dit ber "genetischen Entwidelung ber gnoftischen Shfteme" wendet er sich dann der Dogmengeschichte zu, und auch hier ift feine Arbeit unzweifelhaft epochemachend. 3mar hatten Beaufobre, Mosheim u. A. fcon die Ueberwindung der alten Auffassung, nach welcher die gnostischen Systeme nichts als Ausge burten einer franken Phantafie oder firchenfeindlicher Bosheit waren, vorbereitet, da auch ihnen waren jene wunderbaren Shsteme doch nur noch vereinzelte Meinungen, die fle weder ihrem Urfprunge nach zu begreifen, noch in ihrer Bedeutung zu wurdigen wußten. Reander hat zuerst die Berwirrung auf diesem Gebiete zu lichten angefangen, er hat die gnoftischen Systeme mit verwandten Erscheinungen combinirt, hat gezeigt, aus welchen Bedürfnissen sie hervorgingen, und fie in den Entwidelungsgang der Rirche ein gereiht; und wenn allerdings dieses Wert jest neben den neueren Darftellungen und nach den großen Entbedungen auf diesem Bebiete als antiquirt gelten muß, fo gebuhrt Reander bas Berdienst bier viele Forschungen angeregt (wir erinnern mur an die Elementinen) und den Weg gebrochen zu haben. Dann folgt der Chrysostomus, die ausführlichste der Biographien Neander's, oft breit, gerfliegend, der Form nach mangelhaft, wie das überhaupt Neanders fcmachfte Seite ift, die mehr fast noch in den Monographien als in ber allgemeinen Kirchengeschichte hervortritt, aber reich an Inhalt. Gang anderer Art ift der Antignostifus, mehr dogmengeschichtlich als biographisch, mehr mir das Material einer Darstellung Tertullian's als diese selbst bietend. In der Auffassung Tertullian's vermißt man oft die Scharfe, in der Uebersetzung tritt die freilich ungemein schwer wiederzugebende Eigenthumlichkeit diefes Rirchenvaters nicht genug heraus, aber bennoch ift auch diese Monographie ein bedeutungevoller Beitrag zum Berftandnig eines ber schwierigsten Rirchenbater, jur Burdigung eines ber originellften gleichermaßen auziehenden wie abstoßenden Karaftere der ältesten Kirche, auf die er eine tief gehende Einwirfung ausgeübt.

Gehen wir nun zu dem Hauptwerke Reander's über, zu seiner nallgemeinen Geschichte des Christenthums und der christlichen Kirche", so werden wir hier überhaupt auf die Art, wie Neander die Kirchengeschichte ausgefaßt und dargestellt hat, eingehen muffen. "Das Christenthum erkennen wir als eine nicht aus den verborgenen Tiesen der menschlichen Ratur ausgeborene, sondern als eine aus dem Himmel, indem dieser sich der von ihm entsremdeten Menschheit geöffnet hat, stammende Kraft, eine Kraft, welche in ihrem Wesen, wie in ihrem Ursprunge erhaben über Alles, was die menschliche Natur aus ihren eignen Mitteln zu schaffen vermag, neues Leben ihr verleihen und von ihrem inwendigen Grunde aus sie umbilden sollte". In diesem Bekenntnisse,

Reauber 241

welches er im Eingange zur allgemeinen Kirchengeschichte ablegt, liegen die Wurzeln der gamen tirchengeschichtlichen Anschanung Reander's. Das Christenthum ift ihm eine Kraft, ein Leben, nicht bloß eine Lehre; und gwar nicht ein bloß menfchliches, aus ber Menschheit ausgeborenes, fondern ein von oben hineingesenktes, ein göttliches Leben, ein gottliches bas aber wahrhaft in bas menschliche eingeht, es von innen heraus ummbilden. "Obgleich es als höheres Umbildungselement in die Menschheit eintrat, so jollte es boch nicht blog burch Bunder fich fortpflanzen, sondern ift benfelben Entwidelungsgesetzen wie alles Uebrige unterworfen". Dieses Eingehen ift aber, wie das Remder ebenfalls im Gingange jur Rirchengeschichte ausführt (3te Aufl., I, 1), möglich, wil die menschliche Ratur nach ihrer Schöpfungsanlage zur Aufnahme diefes höheren Bringips bestimmt, für daffelbe empfänglich ift. "Wenngleich das Christenthum nur als twas über die Natur und Bernunft Erhabenes, aus einer höheren Quelle ihr Mitgeheiltes verftanden werben taun, fo fieht es boch mit dem Wefen und Entwidelungssange derfelben in einem nothwendigen Zusammenhange, ohne welchen es ja auch nicht day bestimmt fenn konnte, zu einer hoheren Stufe fie zu erheben, ohne welchen es überhaupt nicht auf sie einwirken konnte".

Die Befdichte ber Rixche ift alfo fur Reander bie Befdichte bes Durchbringungsmuffit bes von oben hineingefenkten göttlichen Lebens mit dem menfchlichen. Sie ift im die Befchichte bes Lebens Chrifti in der Menschheit, die Geschichte des von ihm angehenden, die Menschheit burchbringenden, gottmenschlichen Lebens. Es ift bas Gleichniß dom Sauerteig, auf das Reander immer wieder hinweift. "Die Geschichte wird uns erkmen lehren, wie ein wenig Sauerteig, in die Masse der Menschheit geworfen, sie almahlig burchfäuert hat" (R. G. I, 1). "Wie das Wenige des Sauerteigs, in die swife Raffe des Mehls geworfen, einen Gahrungsprozeß in derfelben herborbringt, nd, durch die inwohnende Kraft darauf einwirkend, das Sanze fich verähnlicht; fo rief des Christenthum, als das himmlische Ferment, durch die Macht eines göttlichen Lebens ann Gährungsprozeß in der menschlichen Natur hervor, der seine Wirkungen mitten ans den verborgenen Tiefen derfelben, von ihrem innerften Grunde aus, auf das Denken wie auf das angere Leben berbreitete, Alles fich zu verähnlichen, Alles umzubilden und ich anzubilden; etwas, das nur in allmähligem Entwidelungsgange erfolgen konnte und mamichfaltige Rampfe mit den zu überwältigenden fremden Elementen voraussetzte". (Bgl. außerdem "Rleine Gelegenheitsschriften" S. 123.)

Sehen wir noch genauer ju, wie fich Reander diese Entwickelung vorstellig macht. Das neue göttliche Leben hat sich zunächst in Christo dargestellt. In ihm als bem Urbilbe, dem anderen Abam ift es in feiner ganzen Fille, deghalb über alle Gegenfage ahaben, die Grundelemente aller menschlichen Eigenthumlichteiten in fich zusammenschließend. Bas aber in ihm eins war, das muß mun in der von ihm ansgehenden Entwidelung sich individualistren. Das Eine Leben gestaltet sich mannichfaltig eingehend in die Mannichfaltialeit bes Menschenlebens. Da die natürlichen Sigenthumlichkeiten der Individuen nicht aufgehoben, sondern verklart werden follen, fo stellt jedes Christenleben das Eine leben Chrifti in eigenthumlicher Gestalt dar. In teinem ift es ganz und völlig; jeder bringt mir eine Seite beffelben zur Offenbarung, Einer muß daher den Andern erganzen und bedarf wieder bes Andern zu seiner Erganzung, und erft in Allen zusammen, im Lauf der ganzen Geschichte kommt der ganze und volle Christus zur Darftellung. So febt Rean ber bas Gine Leben in berichiebene Richtungen auseinander geben, bie unter Emwirtung ber ftets noch eingreifenden Gunbe zu Gegenfagen werden, die ftatt einander ju ergangen fich andschließen und befehben, und bann boch wieder auf Grund ber hoheren Leitung fich ergangen muffen. Immer auf's Neue ftellt Reander folche Gegenfate einmder gegenüber: angeres und inneres Christenthum, Beltaneignung und Beltbefambfung, rationaliftifche und supranaturaliftische, scholaftische und muftische, spetulative und pratifche Richtung. Diefe fiete Altion und Reaktion, biefes fich gegenfeitig hervorrufen, Anziehen und Wostogen, Anfeinden und Busammenschließen, Fordern und Erganzen und Real-Encottopable far Theologie und Rirche. X.

in dem Allen die immer völligere, alleitigere Offenbarung des göttlichen Lebens bis zur vollständigen Darstellung des ganzen Christus in der Geschichte — das ift die Bewegung der Kirchengeschichte, das darzustellen die Aufgabe des Kirchenhistoriters.

Bon hier aus verfteht man die Gigenthumlichteiten ber Reander'ichen Rirchenge-Bier wurzelt zunächst ihr erbaulicher Rarafter. Reander hat felbft darauf aufmerksam gemacht, daß hier "ein nothwendiger Cirtel für das Ertennen ift". "Das Berständniß der Geschichte setzt das Berständniß dessen, was das wirksame Prinzip in ihr ift, voraus, die Gefchichte gibt aber auch wieder bafür, bag uns bieg gelungen ift. die rechte Brobe" (R. G. I, 1). Ift die Kirchengeschichte die Darftellung des Lebens Christi in der Menschheit, so kann sie auch nur von dem verstanden werden, der dieses Leben aus eigener Erfahrung kennt, so ift sie felbst wiederum ein Zeugniß von diesem Leben, bas auch wieder Leben weckt und fördert. Für Reanber ift die Geschichte der Rirche das Bewuftfenn der Kirche von ihrem eigenen Leben, ihm ift feine Arbeit als Geschichtschreiber ber Rirche eine Bethätigung feines eigenen frommen Lebens; es gilt hier sein oft gebrauchter Bahlspruch: "Pectus est quod facit theologum". Bei Reander wird baher die Rirchengeschichte gang von selbst erbanlich; es ift bas nichts von Außen Hinzugethanes, fondern der nothwendige Zielpunkt dieser Bewegung. Defhalb erklärt er, daß er einen Begenfat zwischen erbauender und belehrender Rirchengeschicht nie anerkennen werde, defhalb fpricht er es aus: "Die Geschichte ber Rirche Christi darzustellen als einen fprechenden Erweis von der göttlichen Rraft des Christenthums, als eine Schule chriftlicher Erfahrung, eine durch alle Jahrhunderte hintonende Stimme der Erbauung, der Lehre und der Warnung file Alle, die hören wollen -- dieß war bon früh an ein Sauptziel meines Lebens und meiner Studien .

In ben bargelegten Grundanschauungen Neanber's wurzelt bann ferner auch die Gigenthumlichteit, welche an allen seinen Berten zunächft in's Auge fällt, die m ben leuchtenoften Bügen seiner Erscheinung gehört, feine Achtung vor bem individuellen Leben, feine hingabe an das Indibiduelle, feine Fähigkeit, biefes zu erfaffen und zur Darstellung zu bringen, kurz die Objektivität seiner Darstellung. Neander bat in einem Mage wie kein anderer Rirchenhiftoriker Achtung, ja Shrfurcht bor bem Indivibuellen; es ift ihm wie ein heiliges, bas anzutaften, burch Einmischung feiner Subjektivität zu verdunkeln, ihm Sunde ift. Aber diese Achtung vor dem Individuellen ruht auf tiefem Grunde; es ist nicht Achtung vor dem Individum an fich, sondern bor bem Individuum als Trager des driftlichen Lebens. Beil er weiß, daß fich bas driftliche Leben so individualisitet darftellen muß, weil er Christum überall fucht und "die Gabe hat, ihn überall zu finden", darum beugt er fich vor dem Individuellen. Daher benn biefe hingabe an ben Gegenstand feiner Geschichtschreibung. Chrifti Fruftapfen in der Gefchichte und läßt fich feine Muhe verdrießen, fie ju ent-Mit aller Trene, mit der größten Gelbstverläugnung strebt er bie Bilber bet individualisirten driftlichen Lebens zu erfassen und bas Rleinob, bas er gefunden, and ungetrübt wieder zu geben. Aus diefer hingabe entspringt dann die Fabigteit, die wir schon oben in seinen Monographien aufgewiesen haben, sich hineinzuleben in andere Individualitäten, das christliche Leben in jeder Umhüllung, in jeder auch noch fo fremden Form zu finden und aufzudeden; selbst ben leisen Schimmer bes Lichtes, der fonft von Racht umhullt ist, noch zu erfassen und auch Andere erbliden zu lassen. Daber diese Beitherzigkeit, diese Milde des Urtheils neben unbedingter Bahrheitsliebe. Daber mit einem Borte diese Objektivität der Geschichtschreibung, bei der die verschriebenartigften Gestalten in ihrem eigenen Lichte, in ihrer eigenen Umgebung bor und hintreten, wir Baur fcon gesagt hat (Epochen der Kirchengeschichtschreibung S. 206): "frei vor dem fich ihrer Freiheit freuenden Geschichtschreiber dastehen!"

Doch damit stehen wir auch an dem schwächsten Bunkte der Reander'schen Geschichtsauffassung. Das Individuelle überwiegt bei Weitem das Gemeinsame, bas Objektive tritt ganz hinter das Subjektive zurild. Die Gemeinschaft besteht fitr Reander,

Reauber 248

genauer angesehen, eigentlich nur in dem Rebeneinander von einzelnen Individuen, die dasselbe eine Leben in Mannichsaltigkeit darstellend, sich gegenseitig ergänzen und im Gleichgewicht halten. Dieses Aggregat von Individuen ist nicht start genug gegenüber dem Einzelnen, desthalb macht sich doch immer wieder der Einzelne, die Berson vor der Gemeinschaft, das Individuelle vor dem Gemeinsamen geltend. Es ist mit einem Worte der Mangel des Kirchenbegriffs, die Schwäche des Kirchlichen der Grundsehler der Reander'schen Kirchengeschichte. Statt einer Kirche haben wir nur eine Sammlung einzelner, vom christlichen Leben erfüllter Individuen, wie denn auch die Grenze der Kirche sast verschwindet, indem alle Individuen, in denen uur noch die leisesten Spuren des christlichen Lebens sich sinden, mit in den erweiterten Kreis gezogen werden, zwischen Kirchlichem und Häretischem nur ein völlig relativer, im Grunde nur conventioneller Unterschied belassen wird.

Damit hangt es auf's Engste zusammen, bag bas biographische Element bedeutend bortvaltet. Die Geschichte brobt, fich in eine Reihe von Biographien ju gersplittern. Die Beziehungen bes Chriftenthums zu den Gesammtheiten, zu ben Bollern, noch mehr yn der Menschheit als Ganzem, treten zurud. Roch weniger als das kirchliche ift das tatholifche Element bei Reander zu feinem Rechte gefonmen. Mit Borliebe wendet er fich überall bem immeren Leben, bem Gemutholeben bes Ginzelnen zu, hier fucht er die Burgeln aller Gestaltungen und Bewegungen in ber Rirchengeschichte, wahrend er Die objektiven Machte nicht genng zu würdigen weiß, ja biese oft migtranisch anfleht als Beschrändungen ber Freiheit bes Individuums. Das immere, ftille, verborgene Leben bes Chriftenthums hat er mit Meisterhand ansgeführt, aber feine weltüberwindende Reaft, seine nach außen hin gestaltende Dadht hat er nicht in ihrer gangen Fille m erfassen vermocht. Das Gebiet des inneren Lebens durchschant er und stellt es unübertrefflich dar, bas Gebiet des außeren Lebens, bas Leben der Rirche als Boltsfirche, wie es fich offenbart in der Bildung bes Dogma's wie des Rechts, in den Geftaltungen der Sitte, wie in den Schöpfungen der Runft, im Bau der Sprache, wie im Ban himmelanstrebender Dome - das ift zu turz gekommen. Defhalb mangelt bei aller lebendigen Bewegung, bei aller reichen Mannichfaltigkeit ber Raraktere democh eine eigentliche Entwidelung. Immer neue Individualitäten werden uns borgeführt, aber ba diefelben Eigenthumlichkeiten immer wieder da find, wenn auch anders vertheilt, ba fie auch nach bem Reander'schen Gefetze einander immer wieder bas Gleichgewicht halten muffen, fo ift es eigentlich immer wieder derfelbe Anblid, ben man bor fich hat, diefelben Elemente, nur anders goschoben, und componirt, keine Entwides Die Aftion ruft immer auf's neue Reaftion hervor, Rationalismus halt bem Immer find es Supernaturalismus die Bage, Scholaftit fteht der Mystil gegenüber. diefelben Rategorien, unter die Neander die Erscheinungen bringt, wie er dem auch fo gern Erscheinungen verschiedener Beiten vergleicht. Es werden immer neue driftliche Berfonlichkeiten, immer nen brechen fich die Strahlen ber Sonne; man folgt Reander so gern, wenn er uns hindurchführt, uns das Leben in seiner Manuichfaltigkeit auffolieft, aber man ist boch nicht befriedigt, weil man boch am Ende objektiv nichts werben fieht. Es ift eine Bilbergallerie ohne Ende, in ber bie Gestalten einander immer wieder ahnlich feben, in ber man gulett jeden Ueberblid verliert. Auch angerlich prägt sich bas in der Form ab in dem Mangel großartiger Gruppirung und in dem oft zerfließenden Stil. Faffen wir's zusammen, fo möchten wir fagen: Reander hat allerdings die Geschichte des Christenthums geschrieben als Commentar zu dem Gleichniß bom Sauerteig, welches das innere Durchdrungenwerden der Menschheit von dem gottlichen Leben darstellt, aber das Gleichniß, welches erganzend daneben fieht, welches ergangend das Bachethum bes Reiches Gottes nach außen barftellt, fein Bachfen und Werden als Organismus allerdings von innen heraus, aber nach außen hin, das Gleichnif bom Senftorn ift nicht zu feinem Rechte getommen.

Bergegenwärtigen wir uns, um diefes Urtheil ju bestätigen und um jugleich die

244 Reguber

letten Gründe ber beregten Mängel aufzudeden, einmal die Conftrultion ber Lirchen geschichte bei Reander. Es ift ein ungemein einsaches Schema der Entwicklung. Diese vollzieht sich in brei Berioden, wobei wir naturlich nicht an die außere Beriodenabtheilung, fondern an den inneren Entwidelungsgang denten. Die Grengscheide der erften und zweiten Beriode bilbet für Deanber bie Bilbung einer Briefterichaft, auf die er nicht genug Gewicht legen tamn, ein Umftand, der aufhört, befrembend ju fenn, wenn man fich erinnert, welches Gewicht Neander im Zusammenhange mit dem Bervorheben des Subjektiven auf das allgemeine Priefterthum aller Chriften legt, so daß man wohl fagen mag, feine Rirchengeschichte ift zugleich eine Beschichte bes allgemeinen Briefterthums. Diefe Bilbung einer Prieftertafte hatte einen bobbelten Grund. Einmal wurzelt fie in dem Gesetze der normalen Entwickelung. "Auf die Zeit der ersten driftlichen Begeisterung, einer folchen Ausgiegung bes Beiftes, welche Die Unterfchiebe ber Bilbung in ben Gemeinden mehr gurudtreten ließ, folgte eine andere Beit, in welcher das Menschliche in dem Entwidelungsgange der Kirche fich mehr geltend machte. Die Berfchiebenheiten in ben Stufen ber Bilbung und ber driftlichen Ertenntnig traten mehr hervor, und baher tonnte es geschehen, daß die Leitung der Gemeindeangelegen heiten immer mehr dem Kirchensenate, die Erbauung der Gemeinden durch bas Bort immer mehr Jenen, welche als Lehrer an der Spipe ftanden, zugeeignet wurde." Dazu tam aber nun noch ein abnormer Faltor ber Entwickelung, und in dem liegt eigentlich die Urfache, weghalb es zur Bildung einer Brieftertafte tam. "Bu bem, was von felbft aus bem geschichtlichen Entwidelnugsgange folgte, tam unvertennbar noch eine bem driftlichen Standpuntte fremde Ibee hingu, eine Idee, welche einen fikt Jahrhundent nachhaltigen und fich aus dem einmal gegebenen Reime immer weiter entwicklinden Umschwung der Dentweise erzeugen mußte." Das ift bas Biedereindringen des übermm benen ilibifchen Standpunttes. "Die Menfchheit tonnte fich auf ber Bohe ber reinen Beistesreligion noch nicht behaupten; der überwundene judische Standpunkt war der erft für die Auffassung des reinen Christenthums zu erziehenden, erft bom Beibenthum entwöhnten Maffe ein naherer; aus bem jur Selbständigfeit gelangten Chriftenthum herans bilbet fich wieder ein dem alttestamentlichen verwandter Standpunkt, eine nene Beraugalichung bes Reiches Gottes, eine neue Bucht bes Gefetes, welche einft jur Ergiehung ber roben Boller bienen follte, eine neue Bormundichaft für ben Beift ber Deufchheit, bis derfelbe gur Reife bes Mannesalters in Chrifto getommen mare. berberhallung bes driftlichen Beiftes in einer bem altteftamentlichen Stand punkte verwandten Form mußte fich, nachdem einmal das fruchtbare Bringip hervorgetreten war, immer weiter entwickln, bie barin liegenden Folgen immer mehr aus fich herausbilben; es begann num auch eine Reaktion bes nach Freiheit ftrebenden driftlichen Bewußtsehns, welche in mannichfaltigen Erscheimungen immer von Reuem wieder har vordrang, bis fie in der Reformation zu ihrem Siege gelangte" (Rinch-Befch. I, 106). Da haben wir das einfache Schema ber Entwidelung, auf bas Reander immer wieder jurudommt (vergl. 3. B. II, 1. 26 ff.). In der ersten Beriode die Bohe ber reinen Beifteereligion, dann in der zweiten eine "Bieberverhullung des driftlichen Beiftes" durch eine Rudtehr des alttestamentlichen Standpunttes, daneben beständige Reattionen des nach Freiheit ftrebenden driftlichen Bewußtfeuns, endlich in der dritten der Sich biefer Realtion, alfo die Bieberenthüllung bes driftlichen Geiftes. Fragen wir nur aber weiter, woher benn diese Wiederberhüllung, fo tann die hinweifung auf den Plan Gottes, nach dem der dem alttestamentlichen berwandte Standbunkt ben roben Bollern gur Erziehung bienen follte, nach feiner Seite bin anereichen, benn abgefeben bon ber Richtigkeit des Sapes, ware damit mer gefagt, wie Gott diefe abnorme Entwicklung bennoch jum Dienste des Evangeliums verwandt habe, nicht biefe in ihrem Ursprunge nachgewiesen. Wir feben uns also auf ben Gat verwiesen, bag "bie Denfcheit fich auf der Bobe ber reinen Beifteereligion nicht halten tonnte", daß nach ber Beit ber erften driftlichen Begeisterung, wo das Menschliche bor dem Göttlichen gerindtrat, eine Reander 245

Beit folgen mußte, wo umgetehrt das Menfchliche vor dem Göttlichen hervortrat. ruht also die Entwidelung auf einem Schwanken zwischen dem Göttlichen und Menschlichen, die einander widerstrebend gegenilberstehen, wechselsweise einander überwältigend und berbrängenb. Wir sehen uns im Wesentlichen auf ben Standpunkt ber Centurien oder richtiger Arnold's, dem Neander am meisten verwandt ift, juruchgeworfen. Richt daß wir damit Neander's Arbeit als eine mißlungene darstellen wollten, nur das muß gefagt werben, daß Reanber am Anfange einer Cpoche ber Rirchengeschichtfchreis bung fteht, noch nicht deren Bollendung bietet. Sein in ganger Jugendfrische gegebener Berfuch, die große Aufgabe zu lösen, ist noch nicht deren wirkliche Lösung. Leben Des Christenthums überall zuerft innerliches Leben ift, zuerft in Berfonlichkeiten als individuelles Leben fich barftellt, fo mußte bon ba aus auch zuerft bie Geschichte des Christenthums angefchaut werden, und wie in der ganzen Theologie feit ihrer Biederbelebung immer mehr die objektiven Faktoren jum Rechte kommen, fo wird es Der Weg bahin geht durch neue Einzelauch in der Rirchengeschichte fenn muffen. arbeit, auch durch neue Einseitigkeiten. Die Elemente, die in Reander zusammenliegen, ohne bolltommen geeint zu febn, muffen auf's Reue auseinandertreten, scharfer und weiter als fruher, um dam einer höheren Einigung juzustreben. Aber an der Spitze diefer Entwidelung als der, welcher zuerft die neue Epoche der Theologie in einer nenen Gefammtbarftellung ber Rirchengeschichte vertreten hat, fieht Reander. Dit Recht gilt er barum als ber Bater ber neueren Kirchengeschichte.

Bur Erganzung ber allgemeinen Rirchengeschichte bienen "die Geschichte ber Pflanjung und Leitung der driftlichen Kirche durch die Apostel" und "das Leben Jefu". Reander fühlte felbst bas Bedürfniß, "Rechenschaft abzulegen über seine Auffaffung bon dem Ursprünglichen in dem Entwidelungsgange des Christenthums" (A. G. IX.). Gerade in der Geschichte der apostolischen Zeit treten die bon und erbrterten Grundgedanken auf's Klarste hervor. Auch hier ift es liberall das Streben Meanber's, das Söttliche und Menschliche zu einigen. "Ueberall", fagt er (I, 113), "werden wir im Entwidelungsprozeß des Christenthums ein Busammenwirten des Nathrlichen und Uebernatürlichen, des Göttlichen und Menschlichen zu erwarten, im Boraus geneigt sehn." Das besondere Berhältniff aber, in dem diese beiden Faktoren in der Schöhfungsepoche bes Chriftenthums ftanden, bestimmt für Reander ben besonderen Rarafter biefer Epoche, wonach fie die normative Anfangsepoche, und doch eben Anfang, noch nicht die Bollendung ift. Es ift die Zeit, wo das Uebernatürliche, das Göttliche in das Menschliche eingeht, defhalb die Zeit, wo Uebernattlrliches und Nattlrliches noch in einem gewiffen Gegenfate zu einander ftehen. Daher einerseits die besondere Dignität, der befondere Glanz diefer Zeit, in der das Uebernatürliche noch als folches im Bunder auftritt, das Göttliche das Menschliche noch überwumden in seiner Macht halt; daher andererfeits der Anfangetarafter diefer Zeit, da jener Gegenfat noch nicht die Bollendung, jene Ueberwältigung des Menschlichen durch die neu hineintretenden übernatürlichen Rachte noch teineswegs bas Biel ift. Die apostolische Zeit ift als Anfangsepoche auf's Bestimmteste von der Bollendung unterschieden. So vermag denn auch Neander, was weber die alte orthodore, noch die rationalistische Geschichtschreibung vermochte, die Eigenthumlichteit der apostolischen Lehrtypen in ihrer Mannichfaltigkeit und Ginheit, in ihrer Individualität unbeschadet ihrer normativen Dignität zu würdigen. "Als nothwendige Mittelglieder zwischen bem Berrn und ber folgenden Entwidelung ber Rirche, als Organe und Trager feines Geiftes filr alle folgenden Jahrhunderte, stellen die Apostel, fcon bas "Die Berschiedenheit sollte Gefet ber Mannichfaltigkeit des einen Lebens an sich bar." baan bienen, die lebendige Ginheit, den Reichthum und die Tiefe bes driftlichen Beiftes in der Mannichfaltigkeit der ohne Absicht sich einander gegenseitig erganzenden und erlauternden menschlichen Auffassungsformen zu offenbaren" (A. G. II, 653). Gerade bie Darftellung der apostolischen Lehrbegriffe gehört zu den trefflichsten Partien des Werkes. Allein andererfeits laffen fich auch hier die oben besprochenen Mängel deutlich genug

246 Reander

erkennen. Die Einheit der apostolischen Lehre ist mehr behauptet als dargestellt, die drei Grundrichtungen in Baulus, Jakobus und Iohannes werden nur neben einander gestellt, ohne daß eine Entwickelung, in welcher dann auch die höhere Einheit sich ergeben würde, nachgewiesen wäre. Das Individuelle, die einzelnen Personlichkeiten treten auch hier so sehr in den Bordergrund, daß die Geschichte der apostolischen Kirche sich in die zum

Theil gang abgefchloffenen Biographien der Sauptapoftel anflöft.

Es blieb Reander, wie er felbft fagt (Borrede gur 1. Auflage bes Lebens Jefu), noch übrig, auf das zurückzugehen, was auch der Erscheimung und dem Dasehn der aboftolischen Kirche felbst zur nothwendigen Boraussetzung bient, bas Leben und die Birtsamteit bes göttlichen Stifters ber Rirche selbft. Die großen Schwierigkeiten ber Anfgabe, die Beiligkeit und Erhabenheit bes Gegenstandes, die Reander auf's Lebenbigfte fühlte, wie die Schwierigkeit der kritischen Fragen, die Reander gewiß nicht minder erkannte, hatten ihn davon bisher trot mannichfacher Aufforderungen, diefe lette Erganjung feines Wertes nicht schuldig zu bleiben, jurudgeschreckt. Aber "das Berhältnik beffen, welcher ben Beruf eines Geschichtschreibers ber driftlichen Kirche in fich fiblt, ju den Zeichen der Zeit, forberten ihn auf, im Bertrauen auf Gott biefe Bedenken zu überwinden" (vgl. ebendas.). Straug's Leben Jesu hatte nicht bloß die theologische Welt in Aufregung gesetzt, die tritische Zersetzung des Lebens des Herrn brochte auch in den Gemeinden verderblich zu wirten. Als das Ministerium ber geistlichen Angelegenheiten in Breußen die Frage aufwarf, ob nicht and mit anderen als bloß geistigen Baffen dem entgegenzutreten fen, hatte namentlich Reander, um ein Gutachten angegangen, von allen derartigen Magregeln abgerathen und gefordert, daß der Kampf seinen inneren Berlaufe, dem Gährungsprozesse der geistigen Faktoren, aus welchem die Wah: heit zuletzt flegend hervorgehe, überlaffen werde. Um fo mehr lag für ihn die Aufgabe vor, diesen Rampf aufzunehmen. Go erschien im 3. 1837 sein Werk: "das Leben Befu Chrifti, in feinem geschichtlichen Bufammenhange und feiner geschichtlichen Entwides lung bargestellt." Reander wollte den Kampf auf positivem Wege führen, indem er dem Bersehungsprozeffe ein Bild des Lebens Jesu entgegenstellte; die eigentliche Polemit ift mehr in den Anmerkungen geführt.

Den Standhuntt, von dem er ausgeht, hat er felbft bestimmt genug taratterifut. "Bir fühlen", fagt er in ber Borrebe, S. IX., "das Bedürfniß, diefes geschichtlich verwirklichte, allen Zeiten angehörenbe Ideal uns lebendig zu vergegenwärtigen von dem Standbunkte der Entwidelungsflufe des Lebens und der Biffenschaft, der wir angehören. Das Christusbild ift das, was nicht von gestern und heute, doch immer mit der Menschheit fich verjungt und mit neuer, himmelanstrebender Jugendkraft die alternde Belt durchdringt. Bas Photius fagt von der Berschiedenheit der Christusbilder unter den berfciebenen Bollern, läßt fich auch von den verschiedenen Zeiten fagen, daß in einer jeden das Bedürfniß entsteht, fich durch eine neue Uebertragung mit dem Christusbilde vertraut zu machen." Sein Streben geht also babin, bas objektiv gegebene Bild Christi fubieltiv dem Standpunkte der Wissenschaft und des Lebens entsprechend lebendig an machen, und wenn hier dem subjektiven Clemente ein großer Ginfluß eingeraumt ift, so betont Reander doch auch entschieden wieder die andere Seite, wenn er in der Einleitung fogleich ben Standpunkt ber fogenannten Borausfetungslofigkeit abweift und erklärt, allerdings von einer Boraussetzung auszugehen, nämlich von ber, "daß Jesus ift ber Sohn Gottes in einem Sinne, in welchem biefes von keinem Menschen ausgesagt werben kann, das vollkommene Abbild des überweltlichen, verfönlichen Gottes in ber von ihm entfrembeten Menfcheit, bag in ihm bie Quelle bes gottlichen Lebens felbft in ber Menschheit erschienen, daß burch ihn die Idee der Menschheit verwirklicht werben" (S. 5). Auch hier ift es wieder wie in der Rirchengeschichte die Aufgabe, Die fich Reander ftellt, bas Leben bes herrn als ein gottmenschliches barguftellen, biefes will er in seiner "gefchichtlichen Entwidelung", wie schon ber Titel fagt, mis vorführen. Es lagt fich nicht vertemen, dag die Unbestimmtheit der dogmatischen Grundlegung, ber Reauber 247

Mangel einer scharfen dogmatischen Construktion der Person Christi, der vorwiegend apologetische Karakter, der nicht selken zu schwankenden Bermittelungen sührt, daneden die Unsichenheit der kritischen Prinzipien, die viel zu sehr subjektiver Art sind, wesentlich endlich anch der Mangel eines alktestamentlichen Unterdaues schwere Mängel herdorgezusen haben, allein eben so wenig möchte sich verkennen lassen, das auch hier wieder Reander's eigentliche Gabe, die Persönlichkeiten zu erfassen, auf's Slänzendste herdorstritt. Die menschliche Seite in der Geschichte des Herrn, das rein Menschliche in seiner heiligen Persönlichkeit kommt hier zu einem lebendigen Ausbrucke, und gewiß kann der überall herdortretende Glaube, daß dieser Jesus der Welt Heiland, daß sein Leben der Lebensquell für die ganze Menschheit ist, dieser Glaube, der mit seinem warmen hauche die ganze Darstellung durchzieht und den Leser unmittelbar berührt, nicht anders als Glauben wecken, wie denn unzweiselhaft gerade dieses Wert Reander's, das, rein wissenschaftlich betrachtet, nicht so hoch steht, wie sein im engeren Sinne kirchengeschichtliches, vor allen Glauben weckend und belebend gewirkt hat.

Der literarischen Thatigkeit Reander's geht eine nicht minder bedeutsame perfonlice Birkfamleit gur Seite, ja man kann zweifelhaft fenn, burch welche er mehr gewirkt but pur Biederbelebung des Glaubens, jedenfalls hatte feine literarifche Thatigkeit ohne bie berfonliche nicht ben großen Ginflug üben tonnen. Achtundbreißig Jahre hat Neanda in Berlin gewirft. Schon bei Lebzeiten Schleiermacher's las er neben feinen firchenbiftenifen und neutestamentlich eregetischen Borträgen auch Dogmatit. Die Eregefe trug einen praktischen Karakter, wie die zu einzelnen Spisteln auf Grund der Borlesnugen afdienenen Commentare barthun. Rach Schleiermacher's Tode übernahm Reander and Borlefungen über Ethit. Reiches biblifchetheologisches Material foll die Bormige über Dogmatit und Ethit ausgezeichnet haben, boch war Neanber's bogmatische Bildung ju werrig felbständig, ju fehr von Schleiermacher abhängig, über ben er jedoch w wesentlichen Buntten, namentlich in ber Chriftologie, wie schon bas Leben Jesu zeigt, Seine Borlefungen follten uach seinem Tode sammtlich herausgegeben werden, boch ift bis jest nur die Dogmengeschichte erschienen (Dr. A. Reander's theologische Borlefungen. Herausgegeben durch Dr. 3. Müller. 1. u. 2. Theil. Chriftliche Dogmengeschichte. Herausgegeben von Prof. Dr. 3. 2. Jacobi. Berlin 1857).

Ungemein bedeutend war auch Reander's verfonlicher Ginfluß im Berkehr mit den Stubirenben. In weiteren und engeren Rreisen ift er Ungahligen jum reichen Segen geworden, wie benn überhaupt die Dacht feiner großartigen Ginwirfung auf feine Beit in der Macht seiner Bersönlichkeit liegt. Eine durch und durch einfache und kindliche Ratur, unbeholfen nach außen, fast unmundig im außeren Lebensverkehr, treu im Beruf, freng gegen fich felbft, voll Milbe und Liebe gegen Andere, ein ganz und rudhaltlos dem Herrn hingegebenes Leben, so steht seine Perfonlichkeit vor uns. Seine ganze Theologie trägt einen perfönlichen Karafter. Pectus est quod facit theologum, bas ik sein Wahlspruch, der seine Theologie karakterisirt. So mild und weitherzig sein Urtheil fonst ift, fo tritt er mit einer gewissen Heftigkeit auf, fobald er etwas als ein bie Entwidelung des chriftlichen Lebens Berberbendes ertennt. Da wirft er das ganze Bewicht feiner Berfonlichkeit in die Wagschale, und je weniger der Gegenfat auf festen dogmatischen Prinzipien beruht, desto mehr trägt er einen durchaus perfönlichen Karakter. So hat er gegen die evangelische Kirchenzeitung protestirt und von ihr sich losgesagt, ale fie Schleiermacher angriff, fo hat er fich pantheistischen und spiritualistischen Spetulationen mit großer Bestimmtheit nicht ohne Schärfe und Reizbarkeit entgegengesetz, aber auch ber tirchlich ftrengen Richtung, die auf Fixirung bes Dogma's brang, wobei er benn leicht Beschräntung ber individuellen Freiheit fürchtete und sehr geneigt war, bon Menschentnechtschaft zu reben. Sein ganzes Leben und Arbeiten, seine schriftstellerische wie seine atademische Thatigkeit und sein perfonliches Leben find ein großes, lautes und lebendiges Zengnig von Christo bem herrn, und auf diefes Zeugnig ift von dem herrn ein großer Segen gelegt filr Taufende. Unter ben Perfonlichkeiten, an welche

248 Resuber

hat die Bieberbeichung des Charlens und der Uberlegie in den erften Infrachnten deries Eilerbandens kainfe, nimmt er ungseischlaft einen der erften Pläge ein, sieht nam ers den profisionen Erfrag vielleichs den erften.

Neunder hime iden mitrend seines amzen Lebens unt manderlei Lediebsichende beit, tee oft pa Beirramfen Anles gut, pa timpien gehaft. Gen bem Jahre 1847 defiel din ein Angenlieden, unt bedurch en der frendezung jeiner Anchengeichichte gebinden, wentete er fid nimerifid der Ummbeitung überer Schriften gu, wie er bem 1849 um Siede femer Schiller bie prente Auflage des Annymitales vollenden frante. An Schlife der Berrede freich er iden die definieute Alemany nich, des dan mur nich kurge fleit binieben vernium fen, und die Atomog abeiden ihn mits. Son der Brechreite ergreffen, wurde er und einer Krinstheit der werinen Tagen wie 14. Juli 1850 beimpenrien. Schon erfrand, beite er nich seine Kreiefungen incipilieger in den Phontrien der Armithen bei diffingten ihn nach der Gebenden zu die Fornierung seiner Riedengeldufen, wer der er figer eine Stillberung der Gerecktennte billiete. Alle er ju Ente mar, fragte er nach der zeit und antwerten dann: "Ei den mitte, ich will ma lithirien geben. Gute Anti!" Sein Anner war zu Ende, fant feidenmerk er him iter. In 17. Juli wort er bestime. In Surbehmie bat im Smut bie Leichenrebe gehalten über den Ten Ivil Idi. 21, 7: +De ibrach ber dinger, weichen der Hert het hane: Es it ber her: " unt bever lift für fem Leben unt Bulen nicht gubanmenienen, als in twies eine Bort. Sein ganget Leben ift ein Zempung vonn herrn petroden, eine Predict, durch die er immer twieder uns dem heure dangeniefen. Den ungeliebigen Geldecht hat er den Herrn inseder papaya, din und sein Seben der Men medpepein in ber Gestäufen seiner Kurde.

Spi. Dr. Dur Aratite, Angur Nember; ein Beinup zu besten Anneheniell. Hund. 1852. — Dr. S. A. Liup. It Angur Rember; ein Beinup zu dessen Lebensteile und einem Andurup: Arander's Sumidenberhältende, übere Ingendyen, Uchertum zum Storigenflum, Univerdiest: und Sumdenbeiten. Sind. u. Krit. 1851. II.— Zum Gedichung Angur Neumber's. Berlin 1856. — Acuer Achroling der Demichen. 1856. S. 42%. — Hapariach. Rember's Berdiende um die Andersprischte in t. Sind. u. Krit. 1851. III. — Baur, die Ennden der indichten Geschuchschape.

— Litzern, die Einer Amstengeschufter in innen neuenen Turkelungen. Inkeld. Für benricht Thenlagen. II. St. 2. Hen. S. 648 fü.

Mondber, Errif im, bertrem nutu nur als reinnunger Kebertechter, senden und als effeiger Theilmehmer an der Labadischen Benegung i. den Archein-Cabadismiers Benatung. Wenn preif er in erfierer Begiebung geößeren Bondung werde is, fo in das und zu verkennen, das sein narübliches Leben, der Tuncke seiner geößlichen Lucker, und und der Landbehmes zurückliches

Neuerter is ze Lucmen nahrinsemielt im Jahre 1656 geharen. Die Angelen von 1670 und 1646 sind incid, wie Ereter a. a. L. und Letermann a. a. L. benarien haben. Er penium einer Piarrer und Leinersammie m., woden das öbeide behande Giet, Jandum Aremann Neumann, met Bistum pediutig, im I. 1555 burd Welmadithau's Consistentung Kodon an der St. Landumissischen made und erfer Sabermondem made. Der Immer unieres Neumber wurde 1686 bei der lawin. Schale in Toumen als beider Schwer ungesiellt; deine erfer hähreige Ehe von innderlos und die Laufen der Veler myrstellt; deine erfer hähreige er son processen Kole: und derein Schwer Sin Laufen der Ander 1649 16. Sein, verriedigm er son zum preinen Role: und derein Sin anderen der Anderen Sin keinen find kann er von 1650 pedagen iron. In Kunderdamerweite mad ungepeten. Im keinen find kann er von 1650 pedagen iron der Luchenbaumen, die Kunderdamen, der Luckers der Lucker

Reauber 249

tigen afademischen Spunnastum. Er gehörte jur orthodoren Partei und wandelte, ftolg auf feine Belehrfamteit und leichtfertig in Beziehung auf die Lufte ber Jugend, in forglofer Sicherheit seinen Weg. Ginstmals ging er in die Kirche Unterent's, um bei dem nen angefommenen, als Quater und Labadift berfchrienen Prediger Anlag jum Spott ju finden. Allein da verging ihm die Lust jum Spotten: Unterent's Worte trafen fein Ben; es erfolgte eine grundliche Erwedung. Reander entbedte fein Inneres feinem geiftlichen Bater und empfing nun bon ihm fortwährende Belehrung und Startung. Bald darauf wurde er Begleiter von fünf vornehmen reformirten Frankfurtern und Rolnem auf der Sochschnle in Beidelberg, wo er selber noch fleißig fortstudirte. In dieser Stadt mühfte er den Freundschaftsbund mit Ezechiel Spanheim, der von Labadie augeregt worden war. In Frankfurt, wo er auch einige Zeit verweilte, schloß er sich an Spener an; in biefer Stadt erhielt er vom Bresbyterium ber reformirten Gemeinde in Diffeldorf einen Ruf als Rettor der lateinischen Schule. Diese Gemeinde mar bamals eine ber bebentenbsten bes Landes und die latein. Schule in gutem Zustande. Reauder fand feinem Schnlamte mit Eifer, Treue und fconem Erfolge bor, fchuf fich aber weien seinem Schulamte noch einen besonderen freien Wirkungstreis, indem er nicht nur fett predigte und während der Pest dem Pfarrer in Besorgung der auftedenden Kranten mhalf, sondern auch nach dem Borbilde Unterent's und Spener's besondere Erbauungsfunden hielt. Leider ließ er fich, nach der Art Labadie's und Lodenstein's, durch feinen Gia fitr grundliche Betehrung zu weit reißen; weil alle Gemeindeglieder ohne Unterschied um Abendmahl zugelaffen wurden, mahnte er diejenigen, die sich befonders an ihn an-Solfen, bis zur Abstellung jenes Aergernisses von der Theilnahme am Abendmahl ab. - Er berfaumte felbst die Kirche an manchen Feier - und Sonntagen; es wurde ihm auch borgeworfen, daß er ohne Borwiffen des Presbyteriums das Examen in feiner Soule angestellt und darauf fitr etliche Tage ohne Urlaub Ferien genommen habe. So lam es babin, daß er als Rektor suspendirt und ihm das Predigen fo lange untersagt wurde, bis er fich gefügt haben werde (1676). In der Muge, die ihm fo zu Theil wurde, dichtete er manche feiner Lieder, in einsamen Gegenden Troft und Erheiterung suchend (von ihm hat eine Kallsteinhöhle bei Duffeldorf ben Ramen Reandershöhle erhalten, und die dichtende Bolksfage hat hinzugefügt, Reander, von den Katholiken verjolgt, habe fich dorthin begeben und dort feine Lieder gefungen). Im folgenden Jahre (1677, 3. Febr.) beschloß bas Presbyterium, "daß dem Rettor Reander von zwei Aelteften sammt den Herren Scholarchen sollen ernstlich vorgehalten werden die heimlichen Zusammenkunfte, welche er angestellt hat ober mit hat austellen helfen. Und weil solches bem Schluß lettgehaltener Synodi gen. zuwider, foll ihm Namens des Consistorii angezeigt werden, daß im Fall folches wieder von ihm geschehen sollte, er feines Dienstes folle entlaffen werben." Die gedachte Synobe ift die Clevische bom Jahre 1674, welche in Bezug auf separatistische Bewegungen mehrere sehr weise Berordnungen getroffen hatte. Reander, ein Mann feurigen Temperamentes, hatte doch zu vielen chriftlichen Ernft, als daß er hartnäckig die aus Uebereilung eingeschlagene Bahn hätte versolgen wollen. Am 17. Febr. 1677 unterschrieb er ein (von Goebel a. a. D. mitgetheiltes) Prototoll, in welchem er sein Unrecht anerkannte, die labadistische Trennung mishilligte und alle besonderen Busammenkunfte, welche ohne Beiseyn und Aufficht bes Bredigers und ber Meltesten gehalten werben, ju unterlaffen berfprach. Im Jahre 1679 tam er nach Bremen zurud als britter Prediger an St. Martini und gab alsbald feine Bundeslieber und Dantpfalmen beraus. Schon im Jahre 1680 murbe er abgerufen in eine bessere Beimath. Auf seinem Arankenbette sprach er: "Es ift nicht so leicht, sich seine Gemeinschaft mit Gott in Chrifto zu berfichern, wenn man auf feinem Rrant = ober Todbette liegt, als wenn man noch frisch und gesund ift. Doch ich will mich lieber zu Tode hoffen, als durch Unglauben verloren gehen." Unter sein Bildniß hat er die Worte gefett: aulentos de Xquoro. Berheirathet war er nicht gewesen.

Die lababistische Bewegung war es, welche die alte Festel des anschließtichen Psalmgesanges bei den Resormirten durchbrach, indem sie das neue christliche Leben in Liedern (von Labadie, Lodenstein u. A.) anssprach, welche zu großem Aergernisse der strengen Resormirten wenigstens in den Häusern und in den besonderen Bersammlungen gesungen wurden. Damit ist auch Neander's Berdienst auf deutschem Boden gezeichnet. Er ist der Bater des deutsch-resormirten Kirchensiedes, der erste in der Reiche kirchlicher Dichter, die nach einer langen Pause seit Zwid und den Strasburgern in der beutsch-resormirten Kirche ausgetreten sind. An ihn schloß sich eine zahlreiche niederrheinische Dichterschule an, welche in Lampe und Tersteegen (f. d. Art.) ihre höchste Blütthe erreichte.

Reander's Lieber, beren er 71 gebichtet hat, erschienen im Jahre 1679 jum erstenmal; ihr Titel ift: "A und Q, Joachim Neandri Glaub : und Liebestibung, aufgemuntert burch einfältige Bundeslieder und Dankpfalmen, neu gefetet nach befannt und unbefannten Sangweisen, gegrundet auf ben amifchen Bott und bem Sunder im Blut Jefu befestigten Friedensichluß,' zu lefen und zu fingen auf Reifen, zu hans, ober Christenergötzungen im Grünen durch ein geheiligtes Herzens-Alleluja." Go sehr diefe "Bundeslieder" bon Spener und feinen Freunden mit Beifall aufgenommen und in den Pribatversamnilungen gern gefungen wurden, so fand doch erft 1698 eine Angahl der: selben den Weg in ein tirchliches Gesangbuch — das Darmftadter vom genannten Jahre; bon da an aber fehlt fein Name in feiner bedeutenderen firchlichen Liederfammlung mehr; boch erft 1731 nahm die Synode von Billich-Cleve-Berg und die von Mart 1784 eine Angahl von Liedern Neander's in eine neue Ausgabe der üblichen Bfalmen auf. — Lieder wie "Lobe den Herrn, den mächtigen König der Ehren" 2c., "Sieh', hier bin ich, Chrentonig", "himmel, Erde, Luft und Meer", "Romm', o tomm', bu Geift bes Lebens", "Bunderbarer Konig", branchen nur genannt zu werben, um darzuthun, welch hohe Chrenstelle in der ebangelischen Humnologie dem Manne nicht nur von der Gemeinde faktisch zuerkannt ift, sondern auch von Rechtswegen gebührt. Reander, wie vor ihm Luife henriette von Brandenburg, wie nach ihm Lampe und namentlich Terfteegen, liefern den Beweis, daß auch die reformirte Kirche, obwohl weniger poetisch ausgestattet als die lutherische, dennoch Befferes als Lobwasser'sche Pfalmen aufznweisen, so wie daß auch auf diesem Bebiete ber Bietismus eine Union bes Beiftes gwifchen beiben Con-Die Subjektivität in der poetischen Darftellung allgemein fessionen hergestellt hat. driftlicher Gebanten und Erfahrungen hat Neander mit ber gangen Gerhard'ichen Beriode gemein; aber es ist auch bei ihm nur eben bie Form, während ber Inhalt fich burcheus noch nicht, wie bei den späteren Dichtern der halle'schen Schule, in's Brivate und Aparte berliert; es ift eine eble Einfalt und Wahrheit in seinen Liebern, eine Natürlichkeit ber Empfindung und bes Ausbrucks, ber die Sprachgewandtheit des Schulmannes trefflich ju Statten tommt. Wenn Lange in f. Hymnologie bemertt, daß seine Lieder fehr ungleich fepen, so ist das ein Borwurf, den noch viele Andere auf diefem Gebiete mit ihm theis len; fo Manchen halten wir wegen einiger wenigen Lieber in hohen Shren, während wir eine große Menge anderer Dichtungen, bie berfelbe Mann gefertigt, vergeffen burfen, ohne undantbar zu febn. — Als bedeutendes mufitalifches Talent hat fich Reander durch verschiedene Melodien ausgewiesen, die er ju feinen Liedern gefchaffen; die Delobien "Bunderbarer Ronig" (biefe gumal in ber urfprunglichen ariofen Form), "Unfer Berricher, unfer Ronig", "Meine Soffnung ftehet feste" find claffifch. Bu anderen feiner Lieber find theile altere Beifen, theile bie trefflichen Tonfage, die G. C. Strattner bazu lieferte ("ber Tag ift hin, mein Jefu" 2c., "himmel, Erbe, Luft und Meer" x., "Pobe den Berrn, 2c. u. a. m.) im Gebrauch.

Die Quellen filr diese Darstellung, was das Biographische betrifft, sind: 1) Daz Beschichte des christlichen Lebens in der rheinisch-westphälischen Kirche. 2. Bb. Biographische genügend erörtert. 2) Kohlmann, Pastor ichim Neander, sein Hersommen und sein Geburtsjahr", in ber reform. Kirchenzeitung 1856. S. 173—181. — Schon Reit, Historie ber Wiebergeborenen, 5te Anst. Thl. 4. S. 42—55, gibt eine wenn and ungentigende Biographie. — Bgl. außerdem Winterfeld, evangel. Kirchengesang II. S. 516—522 und Loch, Gesch. des RL. 2. Aust. I. S. 882. II. S. 476.

Reapel, f. Stalien.

Reapolis, Flavia, f. Gichem.

Rebajoth, f. Arabien.

Rebo, בבל, So heißt fowohl ein Gott ber Chaldder, Jesaj. 46, 1., ale eine Bergspite des Berges Bisga im Moabitischen, Deuter. 32, 49. 84, 1., und eine Stadt in der Rabe diefes Berges, Rumer. 32. 3. 38; eben so eine andere Stadt im Stamme Juda, Efra 2, 29. 10, 43. Rehem. 7, 38. Man nimmt mit Bahrscheinlichkeit an, daß der Gott auf bem gleichnamigen Berge und in der in beffen Rabe liegenden Stadt Rebo berehrt worben fen. Go Biner im RR. und Gefenius zu Jefaj. 15, 2. Bb. II. S. 633. Daraus folgt, bag auch ein Moabitischer Gott diesen Namen getragen haben muß, und awar in fehr alter Zeit. Da der Berg denfelben Namen hat, fo liegt ebenfalls die Annahme auf der Sand, daß diefer Gott ein Berggott war. Wir wiffen, bif bei ben Sprern viele Berge als Gotter verehrt wurden (vgl. oben Bb. VI. 172 ff.). Daya warde die Etymologie des Wortes fehr gut haffen, wie fie Simonis, Winer, Sowal annehmen, vom Arabischen 2003, erheben, hoch sehn, hervorragen. Indeffen leitet auch nicht umpaffend der heil. Hieronhmus (ad Josaj.) und Andere nach ihm das Bort bom Hebr. 1833, weissagen, und erklärt es durch prophetia et divinatio. Erflärung wird unterftlitt durch die Auffassung der Zabier, denen Rebo der Dollmetscher interpres) der Götter ift. Münter, Bab. 15. Diefe Zabifche Erflarung hangt wieder mit ber aftrologischen Faffung biefes Gottes als bes Planeten Merturius zusummen, der als Schreiber des Himmels die irdischen Begebenheiten bezeichnet und auch jo obgebildet wird. Gefenius G. 342. Münter 14. Hyde de relig. vet. Persar. 67. Dupuis origine des cultes I, 1. 15. III, 747. Edermann, Mythol. I, 141. Dunder, Gefchichte I, 117. Die Beziehung alter Raturgotter auf Planeten gebort war erft einer späteren Zeit an, vgl. oben I, 641. 642.; auch ift Nebo ein alter Gott, besonders bei den Moabitern, aber auch bei den Affprern (f. unten). Daß aber daffelbe ipdier burch Merkurins überset wurde, zeigt, daß zwischen Nebo und Hermes-Merkurins rine wesentliche Berwandtschaft stattfand. So wurde Baal über den Stern Jupiters geset ober vielmehr bieser Stern Jubiter von ben Romern genannt, weil beibe, Baal mb Inpiter, die höchsten himmelsgötter find. Der agyptische Anubis wird ebenfalls als hermes erklärt, und fein name wird wohl mit dem des Rebo verwandt fenn. Ueber die Beifugung des A. am Anfang vgl. die Artt. "Artargatis" und "Nergal". Ein oberer, machtiger Gott tann aber gar wohl als ber Prophet, als ber oratelgebenbe, als ber Phthon bezeichnet werben.

Daß der Dienst dieses Gottes auf jeden Fall über die chaldäische Zeit hinaufteiche und sich schon bei den Assurern vorsinde, ergibt sich aus Inschriften von Khorsiadad, auf denen sein Rame neben Bel und Astarte zu lesen ist. Dun der I, 295. Bei den Assurern sind auch viele Eigennamen mit Nebu zusammengeset, wie bei den Phoniziern und Karthagern mit Baal — so Redukadnezar, Rebusaradan u. dergl. — bei den Chaldäern Sangar-Rebu (Ierem. 39, 3.), Nebuschasban (Ier. 39, 13). Roch üblicher ist bei den Chaldäern die spätere Form Nadu oder Nadju, wie in Nadju, Nadbonassar, Nadundalassar, Naduchodrossor oder Naduckubrussur, auch Nadussfadaracha auf Inschristen, — serner Nadarossarchod, Radunit oder Nadunita. Bgl. Nieduspr, Assurdsorssarchod, Beyer 333. Da die Buchstaben L, N, R bei diesen Wörtern nicht selten vertausscht werden, so sind auch hierher zu zählen Ladunit und Ladrossorshod. Die Form Nado sindet sich auch bei den Griechen. Die Siedziger übersesen Nodo mit Naso, Naso, Nasda, Nasla, mit ersterem auch Aquila und Theodotion, so wie die griechischen Kirchemdter, nur Eusedius nennt den Berg Nasov, Symmachus schließt

fich in Bezug auf die Stammfplbe an das hebraische und gibt Nesovs. — Das Borkommen dieses Wortes bei Königsnamen und Ramen anderer berkhinter Bersonen, die eine hohe Stellung einnahmen, scheint besonders fur die Appellativbedentung hoch, erhaben zu haffen. Doch ift dadurch auch die andere Stymologie Dallmetfch, Prophet nicht ausgeschlossen, ba fogar die Griechen Gigennamen mit uerrie, iepenic miemmensetzen, bei den Drientalen aber der Konig noch viel mehr der Stellvertreter und Dollmetfch der Gottheit ift. — Auf jeden Fall ift das Wort ein tanamitifch echamitifches (fogenanntes femitisches), welches von den oberafiatischen (arischen, wirklich semitischen) Bölfern, den Moabitern, Affprern, Chaldaern, bei ihrer Einwanderung in die border: asiatische Riedexung angenommen wurde. So hatten die Moabiter auch andere kananitische Gottheiten sich angeeignet, wie z. B. den Baal Beor und den Chamos. — Mit letterem aber den Nebo zu identifiziren, wie Selden II, 13. 266. I, 5. 92. md Beyer 385 thun, dazu liegt kein Grund vor. Denn daß auch Chamos in der Stadt Rebo verehrt wurde, will bei einem polytheistischen Bolle nichts sagen. — Soust wisen wir blog noch von Nebo, daß er zur Zeit der Chalder und des jungeren Jesajas bilde lich berehrt wurde, wie man ihn benn auch als Schreiber bes himmels abbilbete. 3. G. Müller.

Rebucaduezar war einer der größten helden des orientalischen Alterthums, der größte Feldherr und Eroberer seiner Zeit. Sein Name wird in der Bibel am häufigften בוכרכות oder באבר gefchrieben, bei Ezech. aber und oft auch bei Ger. בוכרנאצר oder בברכרראעיר (Efr. 2,1), welches lettere die älteste und relativ richtigste Form # sepn scheint, wie man denn den Ramen auf der berühmten Reilinschrift zu Behistun in persischer Form Nabuthadrochora" lieft (Benfen, die pers. Reilinschr. Leipzig 1847, S. 12 f. 20 f.), auf den babylonischen Monumenten aber Nabu-kudu-ur-usur; dieser entspricht die griechische Form Nasoonoopoog (Euseb. ahron. arm. I. p. 44 sqq.; Georg. Synkell. L. p. 416. ed. Bonn.), woneben sich auch Nasovrodovodog und Nasoxuláoupog findet; bei biefer Unsicherheit über die ursprüngliche Form des Ramens ift naturlich die Bedeutung deffelben noch ungewisser, obwohl unverkennbar ber Rame des Gottes Rebo deffen erften Theil bildet. Was wir vornehmlich aus der Bibel und zu deren Erlanterung und Bestätigung aus ben bon Josephus und den Chronographen uns überlieferten Bruchftuden des Berofus, Alexander Polyhiftor, Abydemus, Megasthenes und anderer Historiker über N. wissen, ist in der, dem Zwede einer theologischen Real-Enchflobadie entibrechenden Kilrze Folgendes.

Nabutodrossor war der Sohn des Nabupolassar, welcher, aufangs Bicekonig in Babylon (625 v. Chr.) unter assprischer Oberhoheit zum Schutze wider die einbrechenden Schthen, später in Berbindung mit dem Meder Ayarares Ninive erobert (806 v. Chr.) und ein selbständiges chaldäischebahlonisches Weltreich gestiftet hatte (s. oben R.-Enc. II. S. 621 und den Art. "Ninive"), welchem von den assprischer Gebieten sofort die Länder diesseits bes Tigris (ck. Herod. 1, 106), namentlich Mesopotamien, zusielen. Noch bei seines Baters Ledzeiten sührte Nabukodrossor, der nach Tob. 14, 15. vergl. Ezech. 32, 22., auch schon gegen Ninive die chaldässchen Hilfstruppen kommandirt hatte, als Kronprinz, indem das neuchaldäische Reich nach Westen hin auf das ganze Erbe der einstigen assprischen Monarchie Anspruch machte\*), chaldäische Schaaren gegen die in der Zeit des assprischen Wonarchie Anspruch machte\*), chaldäische Schaaren gegen die in der Zeit des assprischen Berfalls dis an den Euphrat vorgedrungenen Aegypter und schlassie unter ihrem Könige Necho (s. d. Art.) in der entscheidenden Schlacht bei Kartemisch (s. d. Art.) 605 v. Ehr. dergestalt auf's Haupt, das sie sofort ganz Syrien räumen und bald bis hinter den "Bach Aegyptens" sich zurückiehen mußten, fortan jeden entscheidenden Sin-

<sup>\*)</sup> Mehr als dieß befagt die Notiz des Boros. ap. Jos. Antt. 10, 11, 1., an der noch Biner, RBB. 11. S. 143, Not. 5. Ansich nahm, nicht, wenn er von einem abgefallenen "Satrapen" von Aegypten, Colefyrien und Phönikien redet, den R. im Auftrage des Baters habe unterwerfen sollen; man kann auch mit Riebuhr S. 867 annehmen, der affprische Satrap von Syrien habe sich mit Recho verbündet und sen so als Redell von dem neuen Oberherrn angesehen worden.

fing in Border-Afien berlierend, bgl. Jer. 46, 1—12; Beros. ap. Jos. Antt. 10, 11, 1. (wo aber offenbar Alles sehr zusammengezogen erzählt ist); 10, 6, 1. Schon bamals fürchtete man in Jerufalem nicht ohne Grund ben Einbruch ber Chaldder und schrieb daher einen Fasttag aus, Jerem. Rap. 36; indeffen für den Augenblick ging die Gefahr theilweise weuigstens noch ziemlich glimpflich vorüber: ber jugendliche Beld, den Jeremias einem Alles unwiderstehlich niederwerfenden Obwen oder einem im raschen Fluge seine Bente unentstiehbar erhaschenden Abler bergleicht (49, 19. 48, 40. 25, 38 u. a.), tounte feinen Sieg nicht gleich energisch bis an's Ende verfolgen, die ihn in Sprien erreichende Nachricht von der mittlerweile erfolgten Erfrantung und dem Tode feines Baters rief ihn nach Babel zurud, wohin er durch die Bufte feinem heere voraneilte und wo er den ihm durch die Chaldder gestcherten Thron bestieg im Jahre 604 b. Ehr., welches als das erfte volle Regierungsjahr des Nabutobroffor zu zählen ift und mit bem 4. Jahre Jojakim's jufammentrifft, Ber. 25 ff., wogegen Jer. 46, 2. "bas 4. Jahr Joj." Die Zeit der Abfaffung bes Liedes und nicht der Schlacht angibt (Niebuhr a.a.D. S. 86) oder ein Irrthum des Samuelers ist ähnlich wie in Kap. 52, wo Alles um ein Sahr zurückgesett werden muß, ogl. Beros. ap. Jos. Antt. 10, 11, 1; c. Apion. 1, 19. Doch blieb Juda damals taum gang verschont von den Chaldern, wenn schon Recho und die wichtige Grenzfeste Gaza besett hielt, f. Ber. Rab. 47., vgl. Berob. 2, 159. Rad Daniel 1, 1 f. mußte Jerusalem kapituliren und wurde tributur an Babylon (wgl. Seder Olam. Rabb. c. 24). Erft nach einigen Jahren tonnte fich Nabutobroffor, mitt. lerweile wohl im Often seines Reiches beschäftigt, wieber nach Borberaften wenden, nach diefer Seite hin die Macht des alten Reiches von Babylon zu erneuern und den Sieg aber die Aeghpter durch vollständige Berdrängung berfelben and Afien zu vervollstänbigen. Ein Stamm nach bem anderen wurde unterworfen, eine Stadt nach der anderen erobert (Ber. Rap. 49); bei diesem Falle der Rachbarvoller zitterte nicht ohne Grund and Jerufalem (af. Habat.), benn eben am Befite Juda's, bas burch feine Lage an der Seerstraße aus dem inneren Aften nach Aegypten von fo eminenter Wichtigkeit für die um die Beltherrichaft ftreitenden Parteien war, mußte ben Chalddern Alles liegen. In Jernfalem regierte feit 608 b. Chr. der burch Pharao Recho eingesette Jojatim (f. d. Art.); diefer hatte fich, wie gesagt, gleich nach ber Schlacht bei Kartemisch, nicht wie Josephus Antt. 10, 6, 1.\*) behauptet, erft "im achten Jahre feiner Regierung" als Rabutobroffor jum erstemmale die Grangen von Juda überfchritten hatte, den über Alles gefürchteten Chaldern unterwerfen muffen (2 Kon. 24, 1; fo Themius, Hitzig zu Berem. S. X. u. 298 f., au Daniel S. 4, Biner RBB. L. S. 596 A. 4. ber 3. Musg., Bertheau z. Chron. S. 427 f., Niebuhr a. a. D. S. 373). Nach drei Jahren aber (601 v. Chr.) fiel er, aufs Reue von Aegupten aus ernmthigt, ab; Rabutobroffer fandte querft die Spret (val. fcon Berem. 35, 11), Monbiter und Ammoniter, welche Judaa verheerten (2 Ron. 24, 2), dam jog ein chalddisches heer vor Jerusalem; Jojatim wurde hinterliftig in's feindliche Lager gelodt und, wie es scheint, bort niedergemacht (vergl. Jerem. 22, 18 f. 36, 30 mit 2 Chr. 36, 6), allein fein 18jähriger Gohn Jechonja oder Jojachin feste ben Widerstand noch einige Zeit fort, bis endlich ber tonigliche Belb ber Chaldder, ber mittlerweile die Aeghbter völlig aus Aften berausgeworfen hatte (2 Kon. 24, 7), selber bor der aun erft enger eingeschlossen jitbifchen Hauptstadt erschien, worauf sich ber junge Konig nach bloß 100tagiger Regierung auf Gnade und Ungnade ergeben mußte, bon dem Sieger aber, ber zugleich schon jest die besten Schatze bes Tempels und bes toniglichen Palaftes mitnahm, nebst. ben machtigsten Beamten und Optimaten, ben einfugreichsten Grundbefigern und Handwertern, alfo der triegefähigen Manuschaft, im Sanzen an 10000 Mann (auch ber Brophet Gechiel befand fich unter ihnen, f. diefen

<sup>\*)</sup> Benn nach Josephus eigener Ausjage R. gleich im Jahre 605 gang Sprien bis nach Betufinm unterworfen bat, fo tann Juba unmöglich ohne Anertennung feiner Oberherrsichteit icon bamais babon getommen febn!

Artifel), nach Babylon abgeführt wurde, 2 Ron. 24, 11 ff.; Jer. 22, 24 ff. 27, 16 ff. 28, 3-6. Dieg geschah "im achten Jahre Rebutadnezar's", b. h. 597 b. Chr. (Ber. 37, 1). Der nun als chaldaifcher Bafall (vgl. Ezech. 17, 18) in Jerufalem jum Kbnig eingesette Zebekia, Dheim seines Borgangers, blieb aber feinem machtigen Dberberrn mur fo lange treu, als er ihn fürchtete; noch im Jahre 598 b. Chr. awar hatte er ber Aufforderung der Phonizier und deren Rachbarvoller zum Abfalle von Babel fein Behör geschentt, er überließ fie ihrem Schickfal und reifte felbft nach Babylon, mahrscheinlich um fich bon etwaigen Berbachtigungen ju reinigen; Phonizien scheint schon damals bis auf Infel-Thrus von den Chaldern unterworfen worden ju fein, bgl. Jer. Rup. 27. 51, 59; Ezech. 32, 30. Allein fobald man in Jernfalem einige Jahre foliter erfuhr, daß Bharao Hophra gegen Rabutobroffor ruftete, verweigerte Zebefia, auf aguptifche Bille bauend (Ber. 87, 5 ff.; Ezech. 17, 15; Jon. Antt. 10, 7, 3), ben Chalbaern ben Tribut, 2 Ron. 24, 20., worauf Rabut. im neunten Jahre ber Regierung Bebetia's (vgl. Ber. 32, 1) ben Aeguptern zuvortommend in Inda erschien, die festen Städte bis auf Lachis und Azeta eroberte (Ber. 84, 7) und die Belagerung Berufalent anordnete im Jahre 588 v. Chr., 2 Ron. 25, 1.; Jer. 34, 1 ff. 89, 1. 52, 4.; Gedh. 24, 1.; 21, 24 ff. Sie jog fich 11 Jahr in die Lange; im Jahre 587 namlich verfuchten die Aegypter wirklich eine Diverfion und nothigten an momentaner Aufhebung ber Belagerung ober doch Umwandlung berfelben in bloge Blotade, jedoch wurben fie zurudgeworfen und Berusalem hierauf ärger bebrängt als zuwor, Ber. 87, 5 ff; Ezech. 17, 17 ff.; Rap. 30 f. Im 3. 586 v. Chr. wurde vorerst die Unterstadt a: obert, ber König selbst auf einem nächtlichen Bersuche, fich burchauschlagen, bei Iriche eingeholt und gefangen nach Ribla in's Hauptquartier geführt, wo auf Befehl Rabul. vorerft feine Rinder We feinen Angen getöbtet, dann er felber geblendet und in Retten nach Babel beportirt wurde, Eg. Rap. 12. 19, 9. Fast etwa einen Monat fpater eroberten die Chaldaer unter Rebufaradan (f. d. Art.) die feste Davidskadt und Königsburg und zerstörten Tempel und Baläste völlig, 2 Kon. 25, 2 ff.; Jer. 39, 2 ff. 52, 5 ff. So im Raden gebedt, unternahm min Rabutodroffor die Belagerung von Infel-Tyrus (Jos. c. Ap. 1, 21.; Ezech. 28, 1 ff.), dem letzten Punkte, der im Sprien seiner Berrichaft nicht unterworfen war; vor dem Falle von Jerusalem war an eine solde Belagerung nicht zu benten. Jos. c. Ap. 1, 21. fagt freilich, diefelbe habe wim 7ten Regierungsjahre bes Rebut." begonnen; dieß ift aber handgreiflich falfch und widerspricht seinen eigenen, genaueren Angaben, es ift "nach deretron" ausgefallen (Ewald, DR. v. Riebuhr, und Gefenius z. Jef. I. S. 711 hatten ihm darin nicht folgen follen, f. dagegen Biner, Real-Borterbuch Bd. IL. S. 144 Ann. 2. und S. 638. Sigig zu Jes. S. 274. Movers Phonik. II. 1. G. 427 f.) Die Belagerung von Thrus dauerte 13 Jahre, von 585-572 v. Chr., und endete ohne Groberung ober gar Berftorung ber Stadt, wie fie noch hengstenberg, habernid und andere theologische Siftorike pofinliren (f. dagegen Biner, RBB, II. S. 638 f. und fein Pfingstprogramm von 1848 "de Neb. expugnatione Tyri", Hitig zu Jes. S. 278 ff., zu Ezech. S. 227 ff. und ichon Gefenius a. a. D.), mit einem Abtommen und Bergleich, laut welchem bit Three awar die babylonische Oberhoheit auerkannten und die Beskätigung ihrer Oberhäupter durch den chaldaischen Großtonig einraumten, ohne ihm aber die Thore ju dif nen, bgl. Ezech. Rap. 26 ff. 29, 17 ff. 30. und 2 Kin. 25, 21 (man begreift, warum R. fein Bauptquartier in Ribla hatte, um nämlich fofort nach Beftegung Jerufalems gegen Thrus operiren ju konnen). Bahrend jener langen Belagerung gulchtigt und unterwirft R. auch die Stämme im Oftjordanlande, Ammoniter, Moabiter, Comiter und Bhilister, Ezech. Lap. 25; Jos. Antt. 10, 9, 7. Db er aber, wie Jos. a. a. D. behauptet, im 25sten Jahre seiner Regierung, 5 Jahre nach Jerusalems Fall, wirklich gegen Aegypten gezogen und felbft, ben Berafles übertreffend, bis zu ben Saulen gelangend, einen großen Theil von Lybien und Iberien verheert habe und bis Thracien und ben Bontus im Norden und Nordwesten borgerudt feb, wie Mogasth, bei Jon Antt.

10, 11, 1.; c. Ap. 1, 19; Euseb. Chr. arm. I. p. 59.; Strabo 15, 1, 5. behaupten, ift mindeftens zweifelhaft. Onalifizirt sich nämlich die letztere Angabe sofort als eine unhistorifche Uebertreibung, als beren historischer Rern nur das anzusehen ift, daß nach ber Unterwerfung von Tyrus auch phonikische Colonien (vgl. Jer. 25, 22) in Afrika mpd Spanien Rabut. Oberheerlichteit amertannt haben (Mobers Phon. II. 1, 454; Niebnhr S. 221 f.), so komte man geneigt sehn, auch die erstere nach Allem, was wir soust von der agpptischen Geschichte aus den übrigen Nachrichten wiffen, als eine bloß aus den Drohungen der Propheten erschloffene und ihretwegen postulirte Annahme anzusehen, wie schon Bolnen bemerkt hat; sehr natürlich wurde schon gleich nach der Schlacht bei Kartemisch (Ber. 46, 18 ff.), dann wieder nach Jerusalem's Untergang (Ber. 44, 26 ff.; Ezech. Rap. 32 f.) und noch einmal nach dem Bergleich mit Thrus (Ezech. 29, 17 ff. 80, 1 ff. 10. — aus dem Jahre 84 des Rabut. = 571 b. Chr.) eine Expedition des Rabul. gegen Aegypten erwartet, Aegypten scheint auch wiederholt betriegt und am wahrscheinlichsten in ber von Josephus angegebenen Beit wirklich von den Babhlonierm stegreich betreten worden zu sehn; gleich nach Jerusalem's Fall war Agpten tief gedemuthigt, daher einige Zeit ruhig; die flüchtigen Juden hielten flch bahr in Aephpten vor dem Rriege ficher (Jer. 42, 14. vgl. 40, 7 ff. 41, 18. 43,6). All hater Hophra fich aufs Reue erhab, traf ihn eine Züchtigung 581 v. Chr. (Jer. 43, 10 ff. 44, 13); bam nochmals 571 b. Chr.; jedenfalls errangen die Chalder kine Erfolge, twelche ihre Berrichaft über die alten und natürlichen Grenzen Aegyptens himus erweitert hatten, wenn auch Aegypten seit der Schlacht von Karkemisch 40 Jahre lang (Ezech. 29, 1 ff., besonders B. 11) fich in einem Zustande großer Schwäche befunden hat in Folge der beständigen Angriffe der Babylonier; jene prophetische Weiffapung, beren gottlicher Inhalt teinen bestimmten Feind als Bollstreder des Gottesgerichts über das treulose Regypten nannte, was vielmehr nur Sache des Propheten war, der nach seiner Zeitlage auf den damals allgewaltigen Chaldäerfürsten schloß (Ezech. 30, 10), ging, wenn auch bamals noch nicht in ihrer ganzen Ausbehnung, besto vollständiger bann burch Rambufes in Exfilling. Bohl "fiel Jerusalem vor Memphis, aber ber bort ansgestrente Same gottlichen Lebens ging auf und fein Gemachs erhob fich über ben Erummern des ersten und zweiten Tempels, Aegupten aber fiel, um nie wieder aufzufteben" (Bunfen); vgl. auch Bitig's Gedy. G. 231 f.

Mit bem Befige von Sprien (im weiteren Sinne des Wortes) zufrieden, jog es R. vor, fich der in langen Kämbfen errungenen Herrschaft von nun an in Frieden an freuen; er jog fich nach folden Selbenthaten nach Babylon gurud; er fcmudte und erweiterte feine Sauptftadt mit den großartigften Bauten ju ihrer Berichonerung und Befestigung, wie er auch zur Sicherung des Landes gegen Norben die sogenanute Medische Maner und zum Schutze vor Ueberschwemmungen die stannenswerthesten Basserbauten, Baffins, Landle u. dergl. ausführen ließ und den Handel und Anban seines Reiches, in welchem er mehrere Städte erbaute, z. B. Teredon in der Rähe der Enphratusine bung (Arrian. Indic. c. 41. Bgl. Rawlinfon im journ. of the roy. asiat. Soc. XII. p. 476 sq.), auf alle Beise zu heben bemüht war, vgl. Beros. ap. Jos. Antt. 10, 11, 1.; Abyden. ap. Euseb. chr. arm. I, 55; presp. ev. 9., 41; Ptolem. 5, 17. 19; Herod. 1, 178 sqq.; Diod. 2, 8; und bas Ansführlichere über feine Bauten im ersten Bande dief. R.-Encyll. S. 644 ff., wo wir der Literatur nur noch beifügen: Fresnel im journ. asiat. 1853, I. p. 485 ff. II. p. 5 ff.; Oppert in der Zeitschr. d. D. M. G. VII. S. 504 ff. VIII. S. 593 ff.; Rödiger das. X. p. 725 ff.; Sto. Croise in ben mein. de l'Ac. d. Inser. t. 48; Layard, "Bab. und Rin., überf. v. Beuter", S. 369 ff. Berschwägert mit ben medischen Königen durch seine Gemahlin; des Angueres Aochter, Annais oder Amuhea (Alexand. Polyhist. ap. Georg. Synkell. p. 396. ed. Bonn.), ber zu Ehren er die fogenannten fchwebenben Garten erbauen ließ, farb Rabutodroffor nach einer glorreichen 48jährigen Regierung im Jahre 562 bis 561 v. Chr. und hinterließ das neuchaldäsische Reich, dem er Mesopotamien und Syrien hinzugefügt und welches er rasch auf den höchsten Gipfel seiner Nacht und welthistorischen Bedeutung gehoben hatte, seinem Sohne Evilmerodach (s. d. Art.). Aber wie schon der Prophet Habatut Rap. 2. es ausgesprochen hatte, daß das Chalderreich bereits in seinen Ansängen den Keim unausbleiblichen Todes in sich trage (vergl. auch Jer. Kap. 25), so geschah es; noch rascher als es sich erhoben, sant es herab und erlag binnen einem Wenschenalter dem noch mächtiger ausstrebenden Reiche der Medo-Perser, mit deren Hüsse allein Nabopolassar die Unabhängigteit von Rinive hatte erlangen können und dassur, wie Riebuhr neulich nachgewiesen hat, ausangs noch längere Zeit bis nach dem Tode des Kharares unter medischer Oberhobeit gestanden hatte.

Bas bas Bud Daniel von Nabut., feinem Sofe und namentlich feiner rathfelhaften Krantheit, Belehrung und Genefung erzählt, tann nicht als ftreng hiftorifc, fonbern höchstens als zu paranetischen Zweden ausgeschmudte Benutung sagenhafter Elemente betrachtet werden. Rach Dan. 1, 6 ff. foll Daniel unter R. an den chaldischen Sof getommen febn; ber thierifche Bahnfinn Rabut. während fleben Jahren, Dan. 4, 20 ff. 5, 21. (Lyfanthropie), muß als Erdichtung, beren religibs-pfychologische Bahrbeit von der hiftorischen Wirklichkeit unabhängig ift, bezeichnet werden; Boros. ap. Jos. c. Apion. 1, 20. weiß nichts babon, und die chalddifche Sage vom ploplichen Berichmin ben bes Runigs bei Abyden. ap. Kuseb. praep. ev. 9, 41 hat einen gang anderen Sinn und will ben vergötterten Belben eben fo fehr über bas gewöhnliche menfoliche Mak und Gefchid erheben, als ihn die judische Darftellung, welche übrigens auf Antiochus Spiphanes oder Enquarys geht, unter daffelbe erniedrigen will, f. bef. v. Lew gerte, Daniel S. 146 ff. und Sigig, Daniel S. 56 ff. 3m Buche Budith endich bildet der Rame Nabutodroffor's, wie andere orientalifche Konigenamen, wur den Me knübfungspunkt für einen bibaktischen Roman, in bem die historischen Buge fast gan verwischt find, f. Frissche im ereget. Sandb. II. S. 123ff. und Riebuhr a. a. D. S. 284 ff.: "der hiftor. Hintergrund d. B. Judith."

Bgl. überhaupt Winer's NWB.; Georgii in Paulh's Real-Encytl. Bb. V. S. 491 ff.; Ewalb, Gesch. III. S. 420 ff. 472 ff.; Mobers, Phonitier II. 1. S. 141 ff. 161 ff. Ann. S.140 und S. 372 ff.; Dunder, Gesch. d. Alterth. Bb. I. S. 451 ff. (1. Ausg.); Bunsen, Aegyptens Stelle in der Weltzesch. IV. S. 398 ff. V. S. 413 f. 506 ff. 522 ff. 535 ff.; Mart. d. Rieduhr, Geschichte Affur's und Babel's seit Phul, aus der Concordanz des A. T., des Berossus, des Kanons der Könige und der griech. Schriftsteller u. s. w., Berlin 1857, besonders S. 41 f. 58 ff. 90 f. 96 ff. 106 f. 204 ff. 384 ff.

Rebufaraban, נברור אַרָן, Napovζαρδάν (bas foll nach Gefen ins heißen: "bes Rebo Fürst und Berr"), Oberster ber Leibwache Nebuladnezar's, vollendete im 19ten Jahre ber Regierung seines Konigs die Eroberung von Jernfalem, nachdem bereits einen Monat vorher ein Theil der Stadt genommen worden war, durch endliche Bezwingung ber hartnädig vertheidigten Davidestadt, stedte dann den Tempel, deffen toftbare Gerathe er nach Babel schleppte, ben königlichen Palaft und die bedeutenderen Saufer ber Stadt in Brand und führte die übrig gebliebenen Judder gefangen hintveg, bon benen aber die Anführer und der fleine Rest der Besatung in Ribla hingerichtet wurden. Den bisher bon feinen eigenen Landsleuten gefangen gehaltenen Propheten Beremia feste Rebufaradan auf des Konigs Befehl in Freiheit und entließ ihn in Rama feiner Saft; über die im Lande gebliebenen Judder aber fette er den Gedalfa jum Statthalter. Flinf Jahre später führte Rebusaradan noch einmal 745 Juden gefangen hinmeg, die wahrscheinlich in der damaligen Weltlage verdächtig waren oder wirklich gegen die Chaldder, die damals Tyrus belagerten und mit Moabitern und Ammonitern im Kriege lagen, sich empört hatten. -- Bgl. 2 Kön. 25, 8 ff. und dazu Theuius; Jerem. 39, 9 ff. 40, 1 ff. 41, 10, 52, 12-80. - Ewald, Gefch, III, 1. S. 445 bil 447 (1. Ausg.).

**Яефо** 257

Recho. Der in der Bibel vorkommende agyptische Konig dieses Namens, dort oder כבה gefchrieben, auf ben agyptischen Monumenten Noku (Tam-HT-Ra), in ben LXX Nexus, bei Berod. Nexus, ift ber zweite biefes Ramens, ber Sohn bes "großen" Pfammetich, unter welchem fich Aegypten nach langen Wirren wieber zu einiger Racht nach außen und zu innerer Ordmung aufgerafft hatte. Er gehört also der (semitifchen) 26sten Dynastie an und regierte 16 (genauer 15; die Bahl 6 bei Manetho ift lediglich ein Irrthum) Jahre, nämlich von 609 — 595 v. Chr. (fo Movers, Lebfius, Riebuhr, Bunfen, Meg. V2. S. 413 f. \*), wogegen ber nämliche Gelehrte S. 506 f. den Beginn der Regierung auf 611 v. Chr. fest; Bodh, Manetho u. f. w. S. 721 ff. 778, nimmt die Jahre 613-598 an und läßt ihn bis 604 nur Mitregent fenn; Dunder endlich gibt die Jahre 616-600 v. Chr. als feine Regierungszeit an). Wie sein Bater, hatte Recho II. die Restauration der agyptischen Macht im Auge und schritt mf ben Begen beffelben mit verstärfter Thatigfeit und Rühnheit vorwärts, ohne jedoch bedeutende Erfolge erreichen zu können. Hatte also — um zunächst die friedliche, nach imm gerichtete Thatigkeit biefes Filrsten zu zeichnen — sein Bater die Hafen des Delta ben Anslandern geoffnet, fo beabfichtigte Recho, ben Seehandel bes Mittelmeeres mit bm Berkehr auf dem rothen Meere in direkte Berbindung zu setzen und zu dem Zwecke, bin Plan bes großen Ramses wieder aufnehmend, beibe Deere burch einen Ranal aus den Ril in ben arabischen Golf zu verbinden; ber Ranal follte breit genug werden, um mi Dreiruderern begnem neben einander Platz zu gewähren; wirklich wurde der alte Ronal erweitert und die bitteren Seen, bis in deren Begend man ichon zu Ramfes' Beiten gekommen war, erreicht, aber nun ftodte die Arbeit, die Strede von da zum when Meere blieb unvollendet, obwohl so emfig war gearbeitet worden, daß nach Hewor's Bericht 120000 Menschen in der heißen Sandwüste um's Leben kamen. wird nicht sowohl das Oratel, welches bem Könige verkundete, daß er für die Barbaren abeite, als die Gefahren und das Unglika des sprisch-babylonischen Kriegs gewesen sepn, was das Unternehmen in's Stoden brachte und die Bollendung des großen Baues binderte. Auf Recho's Befehl unternahmen "phonizische Manner" vom rothen Meere ans die Umfchiffung Afrita's, die fie im britten Jahre gludlich vollendeten. Aber nicht nur die Förderung des Handels und der Schifffahrt ließ fich dieser König angelegen fenn, nicht bloß auf Werte bes Friedens war sein Sinn gerichtet, Aegypten follte auch wieder eine gebietende Beltftellung über seine natürlichen Grenzen hinaus einnehmen. Daher wurde in den Safen des Delta wie im rothen Meere eine Kriegsflotte erbaut, mit deren Bulfe Recho die von seinem Bater begonnene Unterwerfung Spriens zu vollenden hoffte. Um gegen Sprien und weiter nach dem Euphrat vorzudringen, sandeten die Aegypter nördlich vom Karmel in der Bai von Allo; da wollte ihnen aber König Iofia (f. b. Art.) ben Weg verlegen und fie nicht im ehemaligen Gebiete Ifrael's, welches fich das Reich Juda wieder angeeignet hatte, fich festsetzen laffen, womit es freilich um Inda's Selbständigkeit geschen gewesen ware, wenn schon Necho für den Augenblick es nicht auf Inda, sondern auf Affur abgesehen hatte. Zwischen Habad-Rimmon (vgl. Sach. 12, 11) und Migdol (Maydolor bei Herod., jest el-Medidel füblich von Afto) auf der Chene Jiereel bei Megiddo tam's gnr Schlacht, in welcher Josia gefchlagen und tobtlich verwundet wurde im Jahre 608 v. Chr. Necho bezog nun fein Hauptquartier in Riblah; borthin begab fich Joahas (f. b. Art.), Sohn des Josia, den das Bolt nach ber ungludlichen Schlacht auf ben Thron erhoben hatte, fen's freiwillig, um Frieden ober Bestätigung seiner Bahl bittenb, seh's vom Sieger vorgefordert, wurde aber fofort gefangen gefett und - nach blog breimonatlicher Regierung - nach Megypten abgeführt und an beffen Stelle fein alterer Bruder Jojatim (f. b. Art.) als tributarer Flirft über Juda eingefett; bas Land mußte eine Contribution von 100 Talenten Gilber

<sup>\*)</sup> hier nennt B. unferen Pharao Recho III., indem fein britter Borganger, Rechepfos als Recho I. gegahit wird.

und einem Talent Gold bezahlen. Recho unterwarf fich nun allmählich die phonizischen und fprischen Städte, und bereits war ihm gang Sprien bis an ben Cuphrat zugefallen, als der Stärkere über ihn tam. Zwar von Affur brobte feine Gefahr mehr; fo giemlich gleichzeitig mit ber Schlacht von Megibbo und Necho's Einbruch in Sprien batte die Belagerung Ninive's durch die verbündeten Meder unter Umal'hihatra (Angrares) und Babylonier begonnen; 606 b. Chr. war die ftolge Sauptstadt gefallen, das affpris fche Beltreich hatte fein Ende erreicht, aber bie Sieger waren nicht gewillt, einen Dritten an der Beute Theil nehmen zu laffen. Sobald baber Affur erlegen war, fandte der alte und franke Nabupaluffur, König von Babylon, dem von dem affprischen Erbe auker Babylonien Mesopotamien und Sprien augefallen war, gestärkt durch medifche Bulfe, feinen Gohn, ben jugendlichen Belben Rabuludruffur ben Aeguptern entgegen, um fie aus Sprien herauszumerfen. Diefer brachte feinem Begner Recho im Jahre 605 v. Chr. bei Rartemisch eine so entscheidende Riederlage bei, daß allen Eroberungsplanen der Aegypter ein schleuniges Ende gemacht war; Sprien ging sogleich verloren, nur Philista blieb noch einige Zeit in den Sanden ber Aegypter (Recho hatte Gaza erobert, Jer. 47, 1), da Rebucadnezar, durch den Tod seines Baters zurlidgerufen, ben Sieg nicht sofort bis an's Ende verfolgen tounte; aber ichon 597 v. Chr. waren die Aegypter ganz aus Asien herausgeworfen. Bgl. 2 Kon. 23, 29 ff. 24, 7. 2 Chron. 35, 20 ff. bis 36, 4; 3er. 22, 10 f. 15, 7 ff. Rap. 46; 3 Efra 1, 23 ff. Joseph. Antt. 10, 5.; Herob. 2, 158 f. 4, 42. Als eine Curiofitat mag noch a wähnt werden, daß die Rabbinen den Ramen נכה הַגְלַיָם burch נכה הַגְלַיָם beuten (zu 1 Ron. 14, 25), weghalb die chaldaifche und fprifche Ueberfetung העררא der Lahme" feten, ein Beiname, mit welchem Necho auch im driftlichen Abambuche (überf. von Dillmann in Ewald's Jahrbb. V. S. 129) und bei Barbebr. chron. syr. p. 28 erfcheint.

Bgl. Wilkinson, manners and customs of ancient Rg. I. p. 157 sqq. (ed. 3. Lond. 1847); Lepsius, Chronol. I. S. 351 f.; Movers, Phonit. II, 1. S. 372 ff. 182; Rosellini, monum. stor. II. p. 129 ff.; Haath in Banth's Real-Enchtl. V. S. 498 f.; Ewald, Gesch. III. S. 404 ff. 416 ff. 423 ff.; Dunder, Gesch. des Alterth. I. S. 99 ff. 447 ff. (1. Ausg.); Bunsen, Aeg. III. S. 130 f. 145 f. IV. S. 398 f. V. S. 413 f. 506 f.; M. b. Riebuhr, Gesch. Aff. und Babyl. (Berl. 1857), S. 72 f. 205 f. 364 ff.

Rehemia, f. Efra und Rehemia.

Rektarins, Patriarchen dieses Ramens. Bon den beiden Rektarius, welche die griechische Patriarchengeschichte auszuzeichnen hat, gehort der eine und bekanntere nach Constantinopel und war der Nachsolger des Gregor von Nazianz und der unmittelbare Borganger des Chrysoftomus. Gleich nach der Zusammenberufung des Concils vom 3. 381 wurde durch Gregor's Niederlegung der dortige bischöfliche Stuhl Nettarins, aus Tarfus geburtig und hoch bei Jahren, lebte daselbst als Ge-Derfelbe gedachte damals in feine Beimath gurudzugehen und begab fich zuvor zu dem gerade in Constantinopel anwesenden Diodox, Bischof von Tarfus, um sich etwaige Briefe ober Bestellungen borthin von ihm auszubitten. Bei biesem fand er die beste Aufnahme, Diodor wurde dergestalt für den ehrwürdigen Mann eingenommen, daß er ihn für die erledigte Stelle in's Ange faßte. Er ftellte ihn dem Bifchof von Antiochien bor, ber mm, als der Raifer ein Berzeichnig würdiger Randidaten forberte, es fo einzurichten wußte, daß Nektarius an letzter Stelle genannt ward. Bu allgemeiner Berwunderung fiel die Wahl des Theodofins auf diesen Letten, den die Bischöfe nicht kannten und bon dem fie balb erfuhren, daß er weber Aleriker, noch ichon getauft fet. Sozomenus, der Erzähler dieses Herganges (h. e. VII. cap. 8.), setzt vorsichtig hinzu, dieser besondere Umstand sen wohl auch dem Diodox unbekannt gewesen, da ex sonst schwerlich einen ungetauften Laien jum Batriarchen würde vorgeschlagen haben; doch fieht er darin ein Zeichen göttlicher Beranstaltung. Indessen ist ja dieser Fall einer unmittelbaren Erhebung bom Laien . jum Batriarchenstande in der griechischen Kirche Reltarins 259

mehrmals vorgefontmen. Der Raifer ließ fich durch bie Bebenten ber Bifchbfe nicht beirren; Rettarius wurde sofort getauft und noch im Rleibe eines Reophyten von ber Spunde jum Bifchof ber Bauptstadt ausgerufen. Auch erhielt er fogleich Gelegenheit, seine Bahl zu rechtfertigen. Er war es, welcher in den folgenden Conciliarverhand. lungen zur Beftätigung bes nicanischen Glaubens mitwirkte; zu seinen Gunften fchlng bie gleichzeitige Erhebung bes bortigen Bisthums zur hochften Patriarchenwurde nachft ber romischen ans. Durch ihn ließ Theodosius zwei Jahre fpater jene friedliche bogmatifche Besprechung veranstalten, bei welcher jebe bogmatifche Richtung ihr Bekenntniß unumtounden barlegen follte. Rettarins und Agelius waren die Bertreter ber nicanischen Partei, und Biele gingen zu dieser über; das Resultat aber konnte kein anderes seyn, als daß allen anderen Parteien die firchlichen Rechte abgesprochen wurden (Bosom. VII, 12.). Wichtig wurde des Nektarins Regierung noch durch die bon Sokrates (V. cap. 19. cf. Soxom. VII, cap. 16) im Busammenhang berichtete Aufhebung bes Beichtamtes. Seit ber Beit ber Robatianischen Unruhen hatte bie griechische Rirche einen besonderen Beichtpriefter eingeführt, welcher bas Bekenntniß der nach der Taufe in schwere Sänden Gefallenen embfangen und die Kirchenbuke verbängen sollte. Zwar galt die Pflicht des Schweigens, das Beichtgeheimniß ward aber nicht immer geschont. Damals befannte eine Frau, daß ein Diakon unguchtigen Umgang mit ihr gepflogen; die Sade ward ruchbar und der Klerus schien prostituirt. Ein Freund rieth daher dem Batriarchen, den prosbyter poenitentiarius ganz abzuschaffen, damit die Kirche von jedem öffentlichen Makel frei bleibe. Dieß geschah, die Abrigen griechischen Bischöfe folgten demfelben Beifpiel, so daß von nun an in diefer Rirche Jeder auf fein Gewissen gestellt war und ohne vorangegangenes Sündenbekenntniß am Sakrament Theil vehmen durfte. Endlich foll, nach der Angabe des Balfamon (Harduini Concil. I. p. 955), in Folge eines awischen Agabius und Bagadius über bas Bisthum Boftra entfundenen Streits zu Conftantinopel unter des Rektarius Borfit im 3. 898 eine ausehnliche Kirchenbersammlung gehalten febn, welche zu dem Beschluß führte, daß das Urtheil mehrerer Bischofe einer Proving erfordert werde, wenn die Absetzung eines Bischofs gultig fenn folle. — Rektarius lebte bis 398, nachdem schon ein Jahr borher Beigelegt wird ihm eine Homilia in Chrysoftomus jum Nachfolger ernannt worden. Theodorum martyrem, welche zuerst, Paris 1554, unter Reben des Chrysostomus und dam öfter (Tom. V. Lipomanni, apud Surium, tom. VI., 9. Nov.) gebruckt wurde. Sein Synodalausspruch über Agapius und Bagadius findet sich bei Freher in Jure Graeco-Romano, IV, p. 247. Sgl. Tillemont, IX, p. 486. Oudin, Comment. I. p. 686. Fabric. Bibl. Gr. ed. Harl. IX, p. 309. XII, p. 390.

Der andere Nettarius versetzt uns in bas 17. Jahrhundert; er war Patriarch bon Jerusalem. Aus den über ihn vorliegenden unzureichenden Rotizen ergibt sich so viel mit Sicherheit, daß er ungefähr 1660—72 in dieser Burde fungirte und dem Dofitheus unmittelbar voranging, bemfelben Dofitheus, ber 1672 burch die Synode von Bernfalem bas Bekenntniß feiner Rirche reinigen und jum Abschluß bringen wollte. Rach Fabricins, ber falfchlich feinen Rachfolger Dorotheus nennt, war er aus Kreta geburtig und hatte zu Athen von Theophilus Rorydales feine philosophische Bilbung empfangen. Gewiß ift ferner, daß er, wie Dorptheus, ber griechisch-orthodoren Partei angehorte und nach beiben Seiten jeder kirchlichen Abweichung widerstand; er hat davon einen dob-Pelten Beweis geliefert. Bundchft betheiligte er fich an ber Confession bes Mogilas, indem er neben Parthenins beren erfte Ausgabe von 1662 mit einer empfehlenden Borrebe begleitete (conf. Libr. symb. eocl. or. ed. Kimmel p. 45). Eine andere ener-Bifche Defloration war gegen Rom gerichtet. Unter ben romifden Emiffaren, welche in Palaftina die unter turtischem Joch seufzenden Griechen auf ihre Seite zu loden suchten, befand fich ein Franzistaner, Beter, welcher funf Thefen gur Bertheidigung ber Dabftlichen Lirchenherrschaft verbreitete. Auf diese Thesen antwortete ber Patriarch Nettain einer Begenschrift: κατά της άρχης του Παππα, welche zuerft Jasii 1682; dann Londini 1702 edirt wurde und nicht mit Unrecht geruhmt worden ist. Auch nach dem mir borliegenden lateinischen Auszuge (Acta Krudit. 1703, p. 292 sqq.), -- dem den griechischen Text kenne ich nicht -, verdient fie bas Lob einer unter den Griechen nicht gewöhnlichen Umsicht und historischen Sachtenntuig. Dem Sate bon ber Einheit ber Rirche stellt er ben ber Allgemeinheit und bes apostolischen Raratters jur Seite, welcher keinerlei äußerliche Beschränkung oder Centralisation verstatte, da die Kirche wefentlich nichts Anderes sen als tatholische Gemeinschaft der Gläubigen. Auf die zweite Thefis, daß im Alterthum beide Haupttheile der Kirche mit einander einig gewesen, wird mit einer guten historischen Rachweisung geantwortet, nach welcher es vielmehr schon vom zweiten Jahrhundert an zwischen den Griechen und Lateinern Streitpunkt und Abweichungen wenn nicht der Lehre, doch des Ritus und der firchlichen Ordnung gegeben habe. Die im Symbol vorhandene Uebereinftimmung aber durfe man burchaus nicht als Erzeugniß der römischen Berrichaft ansehen, da die ölumenischen Synoden erweislich nicht unter Leitung ber Babfte geftanden hatten. Gine britte Behauptung, baf die lateinische Kirche nach Ablösung der orientalischen die wahre sen, kehrt Rektarius zu Gunften der feinigen um, indem er auf die Berfälschung des alten Symbols hinweift. Und wenn fich ber Gegner auf die Rothwendigkeit einer monarchischen Regierung berufen hatte, weil jeder Körper naturgemäß nur ein Haupt habe: so antwortet Relturins mit der bekannten Erklärung des mystischen Abrhers der Rirche; diefer fordere ein alleiniges Haupt und befite es in Christus, mahrend die irdische Berwaltung mit Recht ariftofratifch organisirt worden fen, umfo mehr, da auch die Apostel in ihrer Boll macht einander gleichgestellt gewefen. Die Schwächen diefer Entgegnung bedürfen teiner Erinnerung, aber im Berhaltnig jum Papismus und ju ben übrigen Demonstrationen eines Abfalls ber orientalischen Kirche von ber römischen hat fie ihr gutes Recht, und fie beweift, daß auch einzelne neuere Griechen diese Controverse scharfer, als es in den griechischen Beteintmißschriften geschieht, in's Auge gefaßt haben. — Bgl. Fabric. Bibl. Gr. ed. Harl. IX, p. 310. Kimmel, l. c. praef. p. 75. Nic. Comnenus in praenott. mystagog. respons. VI, sect. 2.

Remefius. Ein driftlicher Philosoph, von dem wir eine Schrift περί φύσεως årθρώπου besitzen. Daß er Bischof von Emisa oder Emesa in Phonizien gewesen, fagt der Titel diefes Buchs; fonft miffen wir bon feinem Leben nichts, und ebenfo fehlt es an ganz sicheren Datis für die Zeit seines Lebens. Obwohl seine Schrift viel benutt worden, wird er namentlich erst ziemlich spät aufgeführt. Man hat ihn mit dem heidnischen Präsetten Kappadociens, Nemesius, an welchen Gregor von Razianz mehrere Briefe und ein Gedicht gerichtet und den er wegen seiner Rechtschaffenheit und Philofophie belobt, identificirt, und gemeint, die Aufforderung des angesehenen Rirchenvaters, er solle statt aller irdischen Gaben die Berle Christus erwerben, werde nicht vergeblich gewesen sehn (Tillemont nach den älteren Berausgebern). Natürlich ohne positiven Grund, um so mehr als ber name auch sonst mehrfach vorkommt, 3. B. bei Isidorus Pelus. Der Zeit nach scheint man aber dem Richtigen nahe gekommen zu sehn, da N. keine über das vierte Jahrhundert herabgehenden Schriftsteller erwähnt, dagegen mehrjach Apollinaris und Eunomius anführt. Ritter setzt ihn in die Mitte des 5. Jahrhunderts, weil die Ausbrude über die Bereinigung des Logos mit der menschlichen Natur (p. 60 ed. Antw.) an die vom chalcedonensischen Concil sanktionirten Bestimmungen erinnerten. Aber die ausdrückliche Beziehung auf Nestorius und Eutzch. fehlt, ebenso der stehende Terminus von zwei Naturen, dagegen findet sich allerdings Beziehung auf die antiochenische Christologie des Theodor von Mopsvestia\*), sodaß wir wohl bis auf die ersten Decennien bes 5. Jahrhunderts herabgehen muffen. Sein Buch muß fruhzeitig den

<sup>\*)</sup> P. 62. ούκ εύδοκ (α τοίνυν ο τρόπος της ένώσεως, ως τισι των ένδόξων άνδρων Sonel ntl.

Rennins 261

Berten Gregore von Ruffa beigezählt worden febn; die unter deufelben aufgeführten libri octo de philosophia, schon im 12. Jahrhundert in's Lateinische übertragen (Fabric.) find nichts Anderes, und die zwei Bücher περί ψυχής (Grog. Nyss. opp. II, 90 sqq.) find wiederum R. 2 u. 3 aus Remefins Schrift. Es fehlt auch nicht an Bernhrungspuntten zwischen Greg. und Nemes, namentlich theilen fie mit einander in der Betrachtung bes Menschen sowohl die Anschauung von ihm als bem Band ber stehtbaren und unfichtbaren Belt, als die Aufmerksamkeit auf den Ban und die physiologische Befchaffenheit deffelben. Bei Remefius aber treten die philosophischen Untersuchungen nur gelegentlich in engere Beziehung ju ben driftlichen Glaubensfagen, wem er auch biefen entscheidende Autorität auschreibt. Roch halt er im Busammenhang ber alteren philosophischen Lehren über das Wesen der Seele an der Präexistenz und Metempsychose in gewiffem Sinne fest, wahrend in ber Rirche die origenistische Lehre verworfen wird. -Er bezeichnet einen Bendepuntt in dem Berhaltnig der Philosophie jur Theologie. Rachdem die driftliche Theologie in ihren Anfängen bedeutende Ginfluffe der Bhilosophie (besonders des eflektischen Platonismus des 2. Jahrhunderts) erfahren und in ihrem wiffenschaftlichen Aufbau verarbeitet hatte, war die Theologie felbst ber Ort geworben, wo auch bas philosophische Intereffe feine Befriedigung suchte und fand in einer driftlichen Spetulation, welche bem Origenes, Athanastus und Augustin eine Stelle fichert and in ber Geschichte ber Philosophie. Indem aber nun auf ber Grundlage ber griechifchen Theologie des 4. Jahrhunderts die Dogmatif jum traditionellen Syftem ju werden begann, das auf den gegebenen Grundlinien fich nur weiter ansbaute, regte fich wieder neben der Theologie fo ju fagen auf neutralem Boden ein fpeziell philosophifches Intereffe. Es hangt bamit zusammen, daß neben bem theologischen Philosophen Plato der logische und naturwiffenschaftliche, der gelehrte Philosoph Ariftoteles, mit seiner reichen empirischen Naturbetrachtung, seinen physischen und anthropologischen Untersuchungen wieder mehr zu Ehren tommt. Nemefins sucht felbst in der Dethode - ber tritischen Rebue verschiedener philosophischer Meinungen - ben Ariftoteles nachzuahmen, freilich ohne beffen wiginelle Rraft. Ginen Ueberblid über den Saubtinhalt feiner Schrift, in welcher besonders die Untersuchungen über bas Berhaltnig bes Beiftes jur Raturseite des Menschen, die er zu beherrschen und durch die er zu wirken hat, über die Freiheit und Borfehung hervortreten, gibt Ritter, Gefch. der driftl. Philos. II, Das Buch ift als philosophifche Schattammer fpater viel benutt, so von 3. Bhiloponus, Joh. Damascemus, Glias Cretenfis u. A. Rach frilheren lateinischen Ueberjetungen zuerst griechisch herausgegeben von Nicas. Ellobodius, Antvorp. 1565. Danach mehrfach, zulest von E. F. Matthäi, Sal. 1802. Bgl. Fabric. bibl. graec. VII, 549 sqg. (ed. Harl. VIII). 28. Miller.

Rennind. Es gibt mehrere feltische Beilige biefes Ramens, fiber bie jeboch gar nichts Sicheres befannt ift. Rur einer berfelben, Rennius, ein Schiller bes Elbodus (Erzbischofs von Nord-Wales, geft. 809) ift zu neunen, ba er bis in die neueste Zeit für ben Berfaffer der Historia Britonum angesehen worden ift. Allein diese Annahme beruht nur auf dem Zeugniß zweier Prologe in einer Sandfchrift des 12. Jahrhunderts, in denen fich Rennius selbst als Berfaffer einführt. Bon 30 Handschriften haben nur zwei noch. diese Angabe, während 17 andere Gildas als Berfaffer nennen und eine ber besten bas Buch einem Anachoreten Marcus zuschreibt. Die alteste handschrift ans dem 10. Jahrhundert flammend, und einige, die ihr folgen, tennen den Ramen bes Berfassers nicht, ebensowenig Wilhelm von Malmesbury (c. 1125), der jenes Buch unter dem Namen Gosta Britonum citirt. Auch Beinrich von Huntingdon (c. 1147), ber Mehreres aus ber Historia abgeschrieben hat, sagt nur, er habe dieg bei einem gewiffen Schriftsteller gefunden, dagegen beruft er sich auf Gildas als Gewähremann, wo er Arthurs Thaten aus der Historia anführt. Es genugt dieß, um an extennen, mit wie wenig Recht bas Buch bem Rennius zugeschrieben wird. Da ber Berfaffer unbefannt war, fo fuchten bie Monche ber fpateren Beit unter ben Beiligen

ihres Rlofters oder den älteren Geschichtsschreibern einen Ramen, um das anonyme Wert damit zu schmuden.

Die Historia Britonum ift nicht bas Wert eines Angengengen, wie bas Buchlein bes Gilbas, noch eine Berarbeitung von Quellen, wie Beda's Geschichte, fonbern eine Sammlung welfcher Traditionen mit geschichtlichen Radrichten verwoben. Sie ftammt ans der Zeit, wo die Britten, von den Sachsen verdrangt, einen Erfat für die berlorene Freiheit und Macht in prahlerischen Fittionen suchten. Go ließen fie die Britten pon Brutus ober gar von den Trojanern, die Stoten von einem schthischen Ebelmann, der gur Beit bes Auszuges ber Ifraeliten aus Aegupten nach hibernia getommen, abstammen. Die Geschichte ift gang im Geifte der welfchen Triaden geschrieben, Bieles bas aus Gildas, Beda und anderen Quellen geschöpft ift, willkurlich verarbeitet. Dennoch finden sich manche werthvolle historische und chronologische Angaben, z. B. die, daß die Sachsen schon gegen Ende des 4. Jahrhunderts nach England gelommen seben. — Das Buch ift, wie die ungemein verwirrte Chronologie und die widersprechenden Daten zeigen, nicht das Bert eines Berfaffers. Sie geben aber ber Rritit die Mittel an die hand, die Zeit und Art der Entstehung des Buches annahernd zu bestimmen. Der ursprungliche Berfasser schrieb um das Jahr 822 ober 831. Etwa fünf Ueberarbeiter laffen fich herausfinden, die bis jum Schlug bes 10. Jahrhunderts bas Buch burch Bufate und eingeschobene chronologische Rotizen vermehrten und verwirrten. (S. bat Rabere in meiner Diss. de Eccles. Britonum Scotorumque Historiae Fontibus р. 29—87.

Reologie, eine Bezeichnung, die inmitten des Kampfes wider den Rationalisme in Deutschland entstand, sich aber an alte Borstellungen und Bezeichmungen aufulbit, auf die Berwerflichkeit des schon bei den Alten verrufenen ros novas moliri, auf den Umfturz ber alten naturwüchsigen, daher heiligen Ordnungen hindentet. In dieser Beit bes Wechsels hat das Alte und das Neue zugleich Recht. Bliebe Alles beim Alten, würde Stagnation, julest Tod eintreten; mare Alles in fortwährendem Fluffe, fo wurde tein sich veranderndes, entwickelndes Subjett mehr übrig bleiben. Es ift das ewige Befen, das Unberänderliche am Beränderlichen, von der zeitlichen Erscheinung, dem Beränderlichen am Unveranderlichen, zu unterscheiden. Die wahre Sinheit beider ergibt ben neuerdings fo hoch erhobenen und fo ftart angefochtenen Begriff ber Entwidelung, welche eine berechtigte ist, wenn sie aus dem göttlichen Prinzip erfolgt, eine unberech tigte, wenn fie durch die Erftartung des inneren Berderbens Selbstauflösung wird (vgl Schöberlein in Stud. u. Arit. 1847, I, S. 28 ff., S. 67 mit Matth. Schröder: Die Idee der Entwidelung und deren Bedeutung filr die protestantische Kirche. Hamburg und Gotha 1848. 8.). Das Trachten nach Neuerung, die nicht eine von Imen berechtigte ift, nach dem Reuen nur als foldem, ift Reologie (xarvodogla, xarvoτομία). Das Wort gehört nicht dem klafsischen Sprachgebrauche; indeß ware reologia nicht gegen die Sprachanalogie gebildet und wurde zunächst das nomina mutare bedeuten (wie Cicero de Fin. III, 5 vom Zeno sagt: non tam rerum inventor suit, quam novorum verborum). Reologie ist also unnöthige Neuerung in Sprache, Gebanken und Sitte und schon als solche verderblich, weil die Continuität aufhebend und der eitlen Mode unterworfen. Daher tam es auch wohl tommen, daß wenn die Reologen (novatores) eine Zeit lang geherricht haben, ihre Blitthezeit vorüber geht, fie selbst altmodisch werden, wie jest der rationalismus vulgaris, zu seiner Zeit sehr allgemein verbreitet und von Bielen hoch gefeiert, jest eine abgelebte Mode reprafentirt. Der eigentliche Modebegriff mar ber ber Auftlarung, nicht nur gegen Bauber- und Hexenwesen und gegen Aberglauben aller Art, sondern auch gegen alles Dunkle und Dip: ftische, überhaupt gegen alles nicht handgreifliche in der Religion gerichtet, wie fich biese Dentweise besonders in der allgemeinen deutschen Bibliothet (feit 1765 von Ritolai herausgegeben) am meisten breit machte. Diese Denkweise ward mun von den im firchlichen Glauben Stehenden mit Recht als Reologie, als Renerung sfucht bezeichnet, deren Anhänger dagegen die Fremde des Bestehenden in Kirche und Staat, insbesondere die wahren Glänbigen als Paläologen lächerlich zu machen suchten. Es sommt aber nicht darauf an, ob etwas alt oder neu seh, sondern nur, ob es aus der rechten Duelle hergestossen seh; denn veritatem Christus se nominavit, non consuctudinom (Tertullian). Nicht alle Renerung ist unberechtigt; vielmehr waren das Christenthum, die Resormation in ihrer Entstehungszeit auch etwas Reues, Altes Umskirzendes. Da gilt dann die apostolische Regel: nárra doxudzere, rd xaldr xaréxere (1 Thessal. 5, 21), aber nur unter Boraussehung des Festhaltens am wahren Grunde, des Geleitetsehns durch den Geist Gottes.

Die Anhanger ber einzelnen firchlichen Confessionen bezeichneten nun auch bie Abweichung von ihren Normen und ausgebildeten Lehren, die Heterodoxie als Neologie, ihre eigenen Sate in ihrem Zusammenhange als Orthodoxie (f. d. Artikel). In dieser Hinsicht rif in der rationalistischen Zeit einige Berwirrung ein, so daß Bretschneider (Handbuch der Dogm., 3te Aufl., I, S. 21) davon fagen tonnte: "Beffer bezeichnete man wohl das Festhalten des firchlichen Lehrbegriffs durch Balaologie und das Abweichen davon (Anderstehren wie die Kirche) durch Reologie, weil beide ein Bradicat als Differenz aussprechen, dessen Bestimmung sogleich Kar gemacht und überzeugend nachgewiesen werben tann, und bas babei boch weber Anmagung noch eine Berdammniß ausspricht". So einfach fleht die Sache aber nicht; so waren die Grundsase der Reformation der tatholischen Kirche gegenüber freilich Reologie, aber doch bei alle dem Burudgeben auf die Urzeit des Chriftenthums, alfo Balaologie, nur mit weiterer Entwidelung, also wieder mit einem neologischen Elemente. Der Begriff leidet, wie alle relativen Begriffe, nur eine beschränfte und verlangt eine sehr vorsichtige Anwendung. Alle Aritif gegen ein Ausgeartetes ift beides, Reologie und Balaologie, wenn fie anders auf die richtigen Grundfate jurud- und bon ihnen ausgeht.

Bgl. Rechenberg, de studio antiquitatis et novitatis; Lehmann, de eo quod justum est circa novitates; Ehrenberger, de studio novitatis in philosophia; alle brei Jenae 1712; G. Arnoldi, de novitate philosophandi. Giessen. 1724. 4. Ueber Reologismus in Augusti theol. Blättern, I. Jahrg., 3. Heft, S. 577 ff. Ueber die heutige und zufünstige Reologie, von einem protestantischen Theologen. Jena 1792. 8. (Anch Morhof's Bolyhistor. II [philosophicus], 1, 15 de Novatoribus). 2. Pett.

Resphyten, recorvo, recons plantati, ober Novitien werden die Neubekehrten genannt. In diesem Sinne bedient sich der Apostel des Ausdrucks (1 Timoth. 3, 6.), das Bild des Pflanzens in Bezug auf die Mittheilung des Glandens auch sonst gebrauchend (1 Korinth. 3, 7). Die tirchlichen Schriftsteller haben das Wort in den mannichsachsten Anwendungen beibehalten, wie die von Suicer im thesaurus eocl. s. h. v. mitgetheilten Stellen ergeben. Ueber die Art und Weise, wie die Kirche mit den neu recipirten Christen versihr, ist auf den Art. Katechumenen (Bd. VII, S. 441 f.) und Taufe hinzuweisen (m. s. höfling das Satrament der Taufe Bd. I, §. 98, S. 538 ff.). Daß Reophyten nicht alsbald zu sirchlichen Aemtern verwendet werden sollten, ist im Anschlusse an die citirte Stelle 1 Timoth. vergl. 5, 22. schon zeitig vorgeschrieben und zum Theil auch späterhin sessgelaten (m. s. den Art. Irregularität Bd. VII, S. 70). Analoge Borschriften sind auch für die in ein Kloster eintretenden Novizen erlassen.

Um Nichtchristen zum Uebertritt zu bewegen oder der römisch tatholischen Kirche nicht angehörige Christen zum Eintritt in dieselbe zu bringen, sind von den Pähsten sie Reophyten mannichsache Privilegien bestimmt worden (vgl. Forrari's dibliotheca canonica s. v. Noophytus nro. 8). Ein besonderes Collegium junger Neophyten, zur Beförderung der Missionen unter ihren früheren Glaubensgenossen, hat Gregor XIII. errichtet und auf's Reichlichste privilegirt (a. a. D. Nr. 4 fl.) 5. F. J.

Neostadiensium admonitio christiana de libro concordiae, quem vocant, a quibusdam theologis nomine quorumdam ordinum Augustanse confessionis edito, Neostad. in Palatinatu 1581, auch beutsch: Christiche Erinnerung — —; unter

diesem Titel haben die von Johann Casimir zu Renstadt an der Haurdt angestellten resormirten Theologen ihre Sinwendungen wider die lutherische Concordiensormel und wider das zum Symbol gemachte Concordienbuch veröffentlicht. Die meisten dieser Theologen waren vom Aursürsten Andwig, der für die lutherische Lehre Partei nahm, ans Heidelberg vertrieben, von dem eistig resormirten Ioh. Casimir aber in der Meinhsalz, besonders am Gymnasium zu Renstadt angestellt worden, welches, so lange Heidelberg lutherisch blieb, d. h. von 1576—1583 eine Pslanzschule sür resormirte Consession gewesen ist.

Die Admonitio, von Urfinus verfaßt, darum auch in erweiterter Geftalt Urnini Opera, Heidelb. 1612, T. II, p. 486 sq. abgedruckt, ift unter den resormirten Dellarationen wider die Concordienformel die bedeutendste, und steht in Zusammenhang mit der 1580 ju Reuftadt erschienenen "historia der Augsburger Confession — — ". — Die Admonitio wird, nach weitläufigem Borworte über das Berderben ber Parteisucht und die Unausweichlichteit der Lehrdifferenzen, über die falfchen Dentungen gefunder Lehre von Seiten der Begner, in 12 Rapitel zerlegt, 1) Ueber die Berson Chrifti, Bieberholung der wahren Lehre; 2) Ebenso über das Abendmahl; 3) Auslösung der falschen Antlage unserer Kirchen wegen gewiffer Dogmen; 4) Bon der Auftorität der Angsburger Confession; 5) Bon der wahren Meinung dieser Confession; 6) Bon der Anttorität Luthers; 7) Bon der ungerechten Berurtheilung unferer Lehre im Concordienbuch; 8) Rachweisung falscher Behauptungen in eben bemfelben; 9) Rachweisung ber in ihm enthaltenen Biderfpruche; 10) Bom Berfahren ber Theologen im Concordiengefcift und bon der Bflicht der chriftlichen Obrigfeit bei firchlichen Controberfen; 11) Bon ben Uebelftanden in der Durchführung diefer Concordie; 12) Spilogus von der mahren At und Beife, Gintracht in den driftlichen Rirchen zu errichten.

Bieles verdient immer noch Beachtung. "Das Ansehen der Angeburger Confession werde vielfach übertrieben (S. 115), als ob wer der Schrift felbst folgend von diefer Confession abweiche, ein haretiter ware. Wir übrigens weichen von ihr, recht ausgelegt, gar nicht ab. Göttlich find nur die tanonischen Bucher, fie allein find Ranon ber Lehre. Bas hingegen fouft über firchliche Lehre geschrieben wird, darf wohl firchliche, aber nicht gottliche Schrift beißen, und tann nur fo weit gelten, ale es mit ber Schrift übereinstimmt. Unter ihnen find öhnmenisch, die Riemand privatim abandern darf, hisgegen Bekenntniffe von partifularen Kirchen haben ein minderes Ansehen, weil man, auch ohne sie zu unterschreiben, Blied ber allgemeinen Rirche sehn kann, und weil ben anderen Bartifularfirchen ebenfalls das Recht zusteht, nach ihrem Bedurfnik Confestionen aufzustellen. Den Consensus ber allgemeinen Lirche heben fie nicht auf. Auch entscheiden sie nicht, was wahr ober falfch fey, soudern nur was mit der in dieser Riche recipirten Lehre übereinstimmt und was nicht. Sie sind also nicht Symbole, wozu man die Augsburgifche Confession und die Concordienformel nun machen mochte, als ob alle wahren Chriften unseres Zeitalters fie annehmen mußten. Es ift weber möglich noch rathsam, allen Kirchen Gine Formel vorzuschreiben; darum laffe man ben einzelnen Bartitularfirchen Freiheit, nach Bedürfnig und bortommenden Controversen ihre Betenntnife aufzustellen, wenn nur alle am Fundament des Christenthums festhalten. Das thun viele Confessionen unserer Zeit, die neben einander Bedürfuiß find, und die Augeburgische hat vor anderen keinen Borzug, so viel Lob sie berdienen mag. Weber sie noch eine andere ist Allen bergestalt vorzuschreiben, daß wer fie nicht annimmt, ein Saretiker ware. Sie ist bald nach Beginn der Reformation geschrieben, als man noch nicht ber papistischen Finsterniß gegenüber das Licht deutlich anschauen tonnte und nicht Alles schon scharf zu erklaren verftand. Es ware schamlos und unverftandig, frommen Lehrern und namentlich dem Berfasser der Confession selbst zu verwehren, daß sie fortschreitende Erfahrungen nicht mehr für die Lehre benuten und Siniges später beffer und genaner beflariren follten. Ueberdieß haben nur Benige bei diefer Confession mitgewirkt, und geschrieben wurde sie im Drang ber Umftande unter bem Larm eines ftreitenden Reichstoges; fodann unter ber Furcht bor großen Gefahren, daber man die babiftifchen Migbranche mit der möglichsten Schonung berahren mußte. Sie ist daher nicht so volltommen und erfchöpfend, als Biele behaupten möchten; ift fpater ber Rachbefferung bebürftig gewesen ---."

Genug um zu zeigen, daß jetzt noch die Admonitio Noost. lesenswerth ift. beres ift ausgezogen in meiner Geschichte ber reform. Centralbogmen I, S. 491 f. Das Lapitel von Luther's Autorität ist immer noch eine acht evangelische Predigt, die aber gerade bon denen, welche ihrer bedürfen, nicht gelesen wird.

Bon der Partei der Concordienformel wurde die Admonitio angegriffen und von ben Pfalzern, am besten von Urfinns felbst (8. Opp. II) vertheidigt. Wie und in welchem Sinne die Reformirten die Augsburger Confession, natürlich im Einklang mit ihren eigenen Confessionen verstanden, angenommen haben, wird hier volltommen flar.

A. Schweizer.

Repomut, Joh., f. Johann b. Nepomut.

Repos, ein ägyptischer Bischof, ber um die Mitte bes 8. Jahrhunderts ftarb, war ein Bertreter bes Chiliasmus und der wortlichen realistischen Schriftauslegung und eben darin ein Gegner der prigenistischen Theologie, welche von ihren spiritualistischen Borausfetzungen aus, aber im Bunde mit ber allgemeinen Beranderung des firchlichen Beitgeiftes, die fich g. B. in ber Ausscheidung des Moutanismus zu ertennen gibt, die bisher in ber Rirche beimischen diliaftischen Borftellungen gurudbrangte. Er hat eine uns nicht erhaltene Schrift, Widerlegung der Allegoriften (έλεγχος άλληγοριστών), bera faßt, welche bon ben Anhangern bes Alten in Aeghpten, besonders in ber ganbichaft Arfinoë, wo vielleicht Repos felbst Bischof gewesen, als unwiderlegliche Beweisfilhrung für das dereinstige irdische Reich Christi angefeben wurde. Die Grundlage bildete wie bei Früheren ohne Zweisel die Offenbarung Johannis. Ueber seine Auffassung aber ber Lehre bom taufendjährigen Reich Chrifti auf Erben und dem Buftand ber Gläubigen in ihm, namentlich barüber, wie weit er biefer Soffnung eine finnliche Farbung gegeben, wiffen wir nichts Bestimmteres. Gennadius schreibt ihm die Unterscheidung der Auferftehung ber Gerechten bon ber erft am Schlift bes tausenbighrigen Reichs ftattfindenben Auferstehung der Ungerechten und was weiter Offenb. 20. damit in Berbindung gesetzt ift zu, wahrscheinlich nur ein richtiger Schluß aus ber Thatsache, daß Repos die Apotalapfe wortlich, oder, wie Gusebius sagt, judaiftrend auffaßte. Den in dieser Schrift des Repos vorgetragenen diliaftischen Erwartungen scheinen fich nun manche driftliche Lehrer in Aegupten in fehr einseitiger Beise hingegeben gu haben. Der Bifchof Dioupfins von Alexandria klagt, daß fie mit Bernachläsfigung von Gesetz und Propheten, der ebangelischen Lehre und der apostolischen Briefe sich auf diese Schrift des Repos geworfen und in ihr große verborgene Beheinnisse zu besitzen gemeint hatten. Dadnrich feben die Ginfaltigeren von allen erhabenen, geistigeren Bedanten und Erwartungen abgezogen, die Betrachtung ber herrlichen, wahrhaft gottlichen Erscheinung und Biebertunft bes herrn, unferer Auferstehnng, Berfammlung ju ihm und Berahnlichung mit ihm fen gurudgetreten hinter die Meinlichen irdischen Soffnungen bom Reiche. Dionuftus fah fich veranlaßt, nach bem Tode bes Repos in Arfinoë, wo ichon langst diese Meinung großen Auhang gehabt und im Rampfe mit ber origenistischen Theologie selbft Spaltungen und Abfall ganger Gemeinden herborgerufen hatte, die Presbyter und Lehren mfammengurufen und unter Zulaffung der Laien mit ihnen eine Brufung der Schrift des Repos anzustellen. Es gelang ihm wirklich in einer dreitägigen Berhandlung, bei welcher er das leidenschaftlose Berhalten der Brüder, ihre selbstverläugnende Bahrheitsliebe und die Willigkeit, mit der fie in die Untersuchung eingegangen, zu rühmen hatte, mit seinen Ansichten durchandringen, so dag ber Hauptvertreter jener chiliaftischen Lehre, ber Presbyter Roration, diefelbe aufgab und man fich ber erlangten Uebereinstimmung exfrente. Bei dem Ausehen aber, welches die Schrift des Repos erlangt hatte, hielt es Dionnfins für nothig, ungeachtet aller Anertennung, die er ber Berfonlichteit bes Repos,

feiner Brumigfeit, feinem Schriftstudium und feinen Berbienften um ben firchlichen Gefang zollte, diefelbe zu widerlegen. Dief that er in ben zwei Bachern neol enwyedeur, welche, weil fie es mit ber Belümpfung des Chiliasmus überhaupt zu thun botten. bon Pieronhmus als gegen Irenaus, von Theodoret als gegen Kerinth-gerichtet angesehen werden kounten. Die Fragmente aus diefer Schrift bei Ensehins enthalten bie Mittheilungen über Repos und die an ihn sich anschließende Bewegung, zugleich aber anch die bekannten kritischen Menferungen über die Apokalphse, bas Hamptbolivert der Chiliaften; Diampfins will fie nicht mit Manchen völlig verwerfen, er bescheibet sich tieber das von vielen Bendern so hoch gehaltene Buch nicht versteben, nur tiefere Aufschläffe in ihm vermuthen zu konnen, spricht es aber doch dem Apostel ab, einem anberen frommen Manne beffelben Rament ju. Der Gegenfat gegen ben Chilinsuns mag ibm bas fritische Auge gefchärft baben. — Die benberkiche Beilegung bes Streite durch Lieusstas hat sich im Lichte der Materen Zeit in eine stemtliche Berdammung bet Repos, der dem Kerinth an die Seite gestellt wird, umgestaftet libell synod bei Mansi cell. cene. I, 1017, we er Repetian genannt wire). Rach Fulgentins in Pint. Arian. a. 2, der ihn ebenfalls als Häretiter ansieht, beitte es noch im 6. Inhehmetet Repotioner gegeben; of find wohl war überhaupt Chilicilen, bie fictwerlich im bifterifilen Juliumenhauge mit Repos fiehen. — Duelle: Busedins hist. eccl. VII. 24 sq. Ngl. Granadius de degra, eccles, c. 55 al. 25'. — Tillement, mém. T. IV, 261 sq. ed. Venet. Beld, Reperhiebrie II. Die Schrift bet Gieffener Therleven Behupart. de chilineme Nopotis, Giefen 1794, rief einen Streit gtrieben ibm und bem Arthbestehr Keterfen berber. Bel & G. Beld, End. in die Aelfrimusskreingleiten br but Kirche II, 559 K. Led bibli theol. II, 511. S. Mila.

Mergal, dans, if his soon des Claministen Crises der Enthäre, die in des fe maridide Gebiet verritunge weeden weren, 2 Kin. 17, 34. Anfubr Afur 166. Tuin Rume donnet auch in dreichen und dulde den Supennumen von 3. A. Mergel-Schurge, Angahanns, Merigliffer, Merigalbereffer, Merigeibereffer. In ber öbineren geit wert Arryal dier den Kameten Mart gefest. der armafris Verige, 2002, 2000, anstift Nivery beige. Router plunden, der eine Bott Remail fer und medenlich und medicine bid jener Stren. Se Gebenmes. Stude. Biner. Lunder. Etn Thenind. Allein af in didente Sied wurden die Planeten Hampitaten übermieben. Bei der Art. Bei. Rede. Die gemisseliche Commingen leiner dem Ruman Bergel von --- Liche, und is ing soing Course. In Indianaeth wil he Soume dependent norther wine, is mit in Magel un Sommigent wies. Software de Die Syrie II. A. 244. Repor 315. Minorie susmentiere. Man nehm un, dif beier ufbriffe Summent und berficht In munitaliter in den Precediere un bieden eine Feiner bereiter werden Geite 288. Topes 818. Compan. Somit II, 888. So was of die uniformita, duf mas in and dan Sommunget Bel demirians. N vineius Ancres weider desirbe and Anol than dot I hat he die America Arthu neiter Affice remaine und die sagie dimarter wert Minner But. 24 Cremer Comm. II fin Center berte Geffermit **deute was preude die dutten Berrumbung diesel Guttel uit dem Klimeter Mark. Hie** der die Mar Marie ungeführer Schieder ung Koren oder ein Arensamt neusse der green prout bedeu de generalies sons ammitespares distinguisses des areas a series 27 W., vontest jung dur mit die Brirmmung unes Littes immerft. Wie der Infollung Count and has Correleve des. dreven und verben he Island des Magna une Bildinink neuge satur. Stunder dien rindos 🗀 🖟 Minus. But. 🖟 Former war mader und dieser Britadiner für finder wer, das die Morringer James. E Salaman, Anada, durindum die Salant unes Jumes weimen. Seiber 🗀 4, 5%. Page 190. 198. Bustack inn 1991, Lentuce, Stant. 🗆 188. Minute besimine bei name Comments and allers sprippersonate some that recommends some that which urbane arbaner vanden der Sie Winer Second, Oder Dierend, Sieger ?! Additions if he parameter his sent Commiss he Countries for institution of Meri 267

Auch die Juden haben ihrerseits, wenn fie den Beelzebud, den Fliegengett, verhöhnen wollten, ihm gerade den Thiernamen weggenommen, und denfelben zu einem Beelzebul, Rothgott, verdreht. Ein innerer Grund fpricht alfo nicht gegen ben Sahn. Aber auch bie außere Kritit wird nicht fo fchuell jenen gelehrten Rabbinen die Möglichkeit abfprechen, eine alte Ueberlieferung an berichten. Affprische Thiergotter hat andem die wenere Zeit manche auf den Ruinen vorgefunden, Raten, Bferbe, Sunde, Abler, Geier. Bgl. Otto Thenius ju 2 Ron. 17, 31. Reil, Hebr. Archaol. 449. nach Layard's Rinive, dentich von Zenker 410. Zum Ueberfluß befindet fich unter denfelben auch noch ein Sahn. Ramentlich ift eine Gemme zu erwähnen, die einen vor einem Sahn betenden Briefter darstellt; auch auf einem kleinen Altar steht ein Hahn, Lahard 410. Jum Grundbegriffe des Kriegsgottes past der Hahn sehr gut. Der mexikanische Kriegsgott fagt in einem alten Dathus, bag ber Sahn fein eigener Rbeber und fein eigenes Blut sen. Texoxomoc II, 11. ed. Ternaux Compens. Auch des Ares Freund ift der hohn. Luciani Somnium sou Gallus, ed. Tauch. III, 177. Und so wurden ebenfalls bie Kriegsgötter Ballas, Athene und ber italifche Mars mit dem Sahn in Beziehung gefest. Bei bem Bendvolke follte der triegsfertige Sahn die Dews verschenchen, und schon in Athen und Pergamum veranschanlichten Sahnentumpfe Die Streitluft. In dem fprifchen Lund au Mabog wurde der Hahn aum Bahrfagen gebraucht, Lucian de Deo Syr. 48; alfo amlich, wie in Mittelitalien ber Specht und Kriegsgott Picus, und bei ben Mexiknem der schlagfertige und ebenfalls den Kriegsgott darstellende Kolibri Weiffagegötter warn. Im Kriege ist man am ängstlichsten um bas Geschick ber Zutunft bebacht. Dit die Erlarung des Rergal als Hahn konte die Etymologie von wie in den Langumin und im Calmud der Hahn heißt, zusammenhängen, sprisch erzezen. Bgl. Buxtorf lex. exhald. sub voce trick: Chaldaeorum idolum, sic appellatum quod haberet similitudinem galli דמרה שַּוְלַגוֹל juxta R. Salomonem et Kimschium. אזי den dagegen leiten den Namen Nergal aus dem Sprischen כרגרא, Norgo, i. e. seeuris, bipennia, and hasta, was ebenfalls wie quiris filt ben Kriegsgott haffen wirde. Bgl. ma das chaldaische ברבא, כרג. Wilnter, Bab. 25. Winer, R. L.

Rert, Philipp, Stifter ber Congregation bes Dratoriums, ift einer ber Beiligen ber tatholischen Rirche, welche überftromten von ungefürbter Liebe zu Gott und dem Rächsten, vielleicht der reichste an köstlichem Humor, rein von allem pharifäischen Sanerteige. Zu seiner ächten Humanität wirkten gewiß auch Ort und Zeit seiner Geburt mit; berm er ist in Florenz und zwar im Zenith seiner Kunstbluthe, unter bem Babste Leo X., dem Medicaer, 22. Juli 1515 geboren. Heiterkeit und Sanftmuth zeichneten schon ben Anaben aus. Da feine frommen, gut bürgerlichen Eltern burch Fenersbrunft ihr Bermogen großentheils verloren, wurde ber 3fingling um 1531 gu seinem kindexlosen Oheim, einem reichen Kaufmanne in St. Germano geschickt, welches auf der Binnenlandstraße von Rom nach Reapel, im westlichen Theile der neapolitanis schen Broding Terra di Lavoro am Fuse des berühmten Monte Cassino liegt, auf welchem St. Benedikt in den Ruinen des Apollotempels der alten Bolskerstadt eben ein Iahrtaufend früher die erste Benediktinerabtei gegründet hatte. Er zog sich öfters zu ben Benediktinern auf einen Berg oberhalb Gaëtas und feines Golfs zurucht, wo die Bunder der Natur in Land und Meer mit denen der frommen Mythe wetteifern. Nach einem edleren Erbe, nach der edlen Perle durftend entfloh er den liebevollen Anerbietungen bes Dheims, ihn aum alleinigen Erben feiner Sandlung einzuseten, 1588 nach hier studirte er Philosophie und Theologie bei den Angustinern, während er die Sohne einer angesehenen Familie erzog, das verwilderte Bolt im Glauben unterrichtete, Aranke auffuchte und fich kasteite. Nicht fobald hatte er jene Studien vollendet, als er feine Bucher zum Besten ber Armen vertaufte, um nur allein Christum, ben Getreuzigten burch brinftiges Gebet recht tennen gu lernen. Er wurde von ber gottlichen Liebe ofters so entzündet, daß er rufen mußte: es ift genug, o Berr! halte ein mit den Strömen beiner Gnade! In ber Angft, feine Seele werbe burch ben gottlichen Geift aus feinem

268 Meri

Leibe verdrängt, rief er einmal laut: weiche von mir zurekt, o herr, weiche zuritat! ich fterblicher Menich kann ein folches Uebermaß himmlifcher Freuden nicht ertragen. Siebe, herr, ich sterbe, wenn du mir nicht zu Sulfe eilft! - Er mußte der inneren Flamme manchmal durch Aufreißen der Rleider Luft machen. Er war 29 Jahre alt, als er fich am Pfingstfeste im Gebet um den heiligen Geift fo überwältigt fühlte, daß er fich auf die Erde werfen mußte. Als er fich wieder erhob, fühlte er, daß feine Bruft über dem Bergen um eine Fauftbide erhoht war. Diefes blieb ihm noch die 50 Jahre feines Lebens über; befonders bei heiligen Handlungen oder beim Umarmen von Freunden wurde er vom Herzen aus am ganzen Leibe gewaltig erschüttert. Er fah bieß als die Urfache seiner häufigen Krankheiten an, lächelte über die Aerzte und sprach leise: ich bin burch die Liebe verwundet! Er befam aber auch diese Regungen seines Herzens gang unter die Gewalt feines Billens. Bei feiner Settion fant fich ein völlig gefundes Berg, aber die zwei falschen Rippen und die vierte und flufte davor waren am Bruftknorpel gebrochen und erhoben. Go versichern die Aerzte. Damit er aber ja seinem Meister gleiche, wird ergablt, daß er dabei nicht ohne Anfechtungen und Berfuchungen war; der Satan erschien ihm unter verschiedenen Gestalten, namentlich auch in ber von verführerischen Beibern. Er überwand ihn aber unter jeder Geftalt.

Die Priesterweihe erhielt er in der Laterankirche den 23. Wai 1551. Mit den Stiftern bes Jefuitenorbens war er febr befrembet; aus ber Mitte beffelben - es war Die erfte, begeisterte Generation - nahm er gewöhnlich feinen Beichtvater. Es war die Zeit, in welcher die romische Kirche aus ihrem Simmentanmel sich erhob und innerlich stärkte, an der dadurch veranlagten Stiftung von Bruderschaften und ähnlichen kichlichen Instituten zur Hebung der Kirche und Rettung des halb beiduischen Bolles nach Leib und Seele nahm er fraftigen Antheil. Go ftand er oben an bei ber Stiftung der Bruderichaft von der Allerheiligsten Dreifaltigteit, deren Genoffen gunachft von einer Krankheit sich erholende Arme und Fremdlinge in ihre Hauser aufnahmen und pflegten. Je mehr Rom fich im Glauben der tatholifchen Bolter bob, befto mehr trat bei dieser Genossenschaft die Pflege der Bilger in den Bordergrund. Im Inbeljohre 1600 wurden im Hofbig der Britberschaft 270,000 Pilger meift je einige Tage beherbergt, im Jahre 1650 ihrer 834,000, im Jahre 1720 an 382,000, dann nahm die Rahl ber Bilger ab, bei bem Jubilaum von 1825 waren es ber Beherbergten wieber 273,000. Die angesehensten Damen und Manner Roms, Babfte und Laien verbanden hier die Bunden der Pilger und pflegten sie. Noch in neuexen Zeiten wurden anglitanische hohe Offiziere und Staatsmänner in die Bruderschaft ausgenommen, was manchen eine Brude zur Convertirung wurde.

Wir erwähnen nicht, was Philipp mit anderen "Seiligen" gemein hat, 3. B. die in Kirchen oder Katakomben durchbeteten Rächte. Philippus versammelte Alte und Junge, Priefter und Laien ju allabendlichen Andachtellbungen und Betrachtungen, welche feit 1556 eine taratteristische Gestalt annahmen. Abends versammelte man sich in einem Betfaale (Dratorium); Gebete, Borlefen aus der heiligen Schrift, aus Kirchenbatern, Martyrergeschichten, Gefange, welche bon dem gregorianischen Gesang bollethilmlich abwichen, eine Art von Ratechefationen wechselten mit einander ab. Rein Bortrag burfte eine halbe Stunde übersteigen; alles Rhetorische, alle Spitzsindigkeit war entfernt, der familiare Ton war der Grundton. Aus den fortlanfenden Bortragen über Rirchengeschichte, von ihrem Aufang an, mit apologetischer Absicht für die romische Rirche, entftand die berühmte Kirchengeschichte, die annales ecclesiastici des Cafar Baronins (f. biefen), welchem Philipp befohlen hatte jene zu halten. Aus dem Schape ber Rirchenmufit nahm er bas Ausprechenbste hervor, um jene Anbachten zu beben. Go eutftanden bie "Oratorien". Roch jest werden von den Mitgliedern der darnach fo benannten Congregation bei Chiesa nova ober Sta Maria in Ballicella in Rom, bom Allerheiligenformtag (1. Nov.) bis Balmformtag Abends, folde heiter tirchliche Muftfitide mit Imstrumentalbegleitung aufgeführt und zwar über biblifche Gegenftande, 2. B. die 90cri 269

Schöpfung, ben Auszug aus Aegypten, Tob Mofis, über David, Esther, Daniel in ber Lowengrube, Tob der Mastabaer bis Christus am Delberg. Ein Knabe spricht baawischen ein turzes Gebet, einer der Brüder halt eine stets kurze Ansbrache.

In Allem war das freundlichste: cogo intrare; es wurde nichts genommen, ohne daß etwas Geläutertes dafür gegeben worden wäre, immer heitere Bordergründe mit ernstem hintergrunde und thätiger Ausübung der Rächstenliebe. Die Woche ein paar Mal zog Philipp mit seinen sämmtlichen Andachtsgenossen in die verwahrlostesten Hospitäler, um die Kranten zu reinigen und zu pstegen. In dem Bruderhause verrichteten alle Brüder ohne Ausnahme der Reihe nach alle für dasselbe nöthigen Dienste: noch zeigt man im Kamin die Inschrift von der Hand des großen Kirchengeschichtschreibers: Caes. Baronius, cocus perpetuus. Dafür reinigte und ordnete ihm, während er in den Archiven forschte, heimlich Philipp mit Hülse eines Nachschlässels das Zimmer, die Baronius undersehens heimtehrend den brüderlichen Scherz wahrnahm.

Philippus war überzeugt, ein fröhliches Gemüth sen viel eher für die christliche Tugend an gewinnen, als ein melancholisches, bem auch diese bald entleide. Er behanptete, die Seelentrantheit der Strupulanten laffe zwar manchmal einen Stillftand hoffen, aber wahre Beilung konne nur grundliche Demuth bringen. Während man ihm die Gabe guschrieb Befeffene gu beilen, fagte er, man burfe nicht leicht an Befeffenheit glauben, oft tomme es mir von Melancholie, von Ropffchväche u. bgl. her; nach Umftanden feben Gebulb ober Schläge bas beste Mittel bagegen. Ginem Schwermuthigen gab er wohl einen Badenftreich - er fagte, man muffe den Satan im Menfchen folagen - ober fagte er lachend: "fei froblich", ober "es ift nichts!" Die meiften ibm angeschriebenen Bunberheilungen vollbrachte er mit dem Borte: gehe nur fröhlich hin und zweifle nicht! Auch Bekimmerte an entfernten Orten glaubten ihn mit biefen Borten bor fich zu fehen und zu horen. — Sah er Jemanden über fein Berbrechen niedergedrudt, so rief er frisch: o, hatte ich nichts Schlinmeres gethan! Er wußte die Leute aber auch auf die Probe ju ftellen, ob fie felbft unter Schmähungen, unter ungerechten Rachreben heiter blieben, wie er benn auch felbst einen großen heiteren Gleichmuth und guten humor in folden Fällen bewies. So scherzte er oft lustig barüber, als er mit den Seinigen felbst bei dem Bolte mehrere Jahre im starten Geruche der - Schwelgerei war. Dazu gaben namentlich die oft tagelangen Umzüge Beranlaffung, welche er, spater jumal in ber Fastnachtzeit, mit Rovigen anderer Orden, mit Laien burch die Bignen in die fieben Kirchen Roms und in Rapellen um Rom, etwa bis St. Paolo machte. Die Billa Mattoi, von welcher aus fich der toftlichfte Ueberblid fiber die Campagne, über ihre antiken Bafferleitungen und nach dem Albaner Gebirge eröffnet, war ein Lieblingsziel. Man fang Hymnen, hielt andants turze Betrachtungen, speiste und trant im Freien ein Glas Bein; Philipp arrangirte Bartieen Boccefpiel (bas Augelwurfspiel); war es im Gauge, so stahl er sich bei Seite, betete in der heiligen Schrift und hatte oft Bergudungen.

Den Heiligen, welche die kirchliche Restauration mit sauertöpstschem Eifer anfasten, mußte dieß großes Aergerniß und bittere Galle erregen Philippus wurde bei dem Cardinalvitar von Rom, welcher die Stelle des Pabstes in kirchen-polizeilichen Dingen vertritt, hart angeklagt, gleichsam daß er den Seinigen gehfissen und sie getanzt hätten. Der Cardinalvitar fuhr Philippus zornig mit den doppelschneidigen Worten an: wie, schänst du, als ein Verächter der Welt, dich nicht, um eitler Ehre und armseligen Lobes willen, eine so große Menschenmenge zu versammeln und dabei unter dem Scheine der Frömmigkeit nach kirchlichen Wirden zu trachten! — Er trug es geduldig, daß er von Beichtstuhl und Kanzel suspendirt wurde. Die Anklage, er wolle damit eine Settestisten, kam dis vor den Pabst; seine Rechtsertigung soll durch den seltsam plöslichen: Tod des Cardinalvitars beschleunigt worden sehn. Auch über die ungewöhnliche Weise der Abendversammlungen wurde er 1570 angeklagt, als werde in den Vorträgen Undessammens und Leichtsertiges vorgebracht. Es ist aber, als hätte er sich dennoch oder eben

barum absichtlich je länger je mehr auf die heitere, humorifitische Krömmigfeit gelegt. -Der berühmte Pater Theiner, Mitglied des Dratoriums, welcher in ber Enchtlababie von Beter und Belte einen intereffanten Artitel aber Ph. Reri gegeben bat, fagte eines Tags zu mir, sie wüßten noch munblich und hätten schriftlich in ihrer Congregation bie genialften Bige ihres Stifters, allein man tonne fie (wohl "aus Furcht vor ben 3mben?") nicht veröffentlichen; allerdings tann man bas nicht, fo lange man fich ein Befchäft darans macht, den allerdings manchmal bizarren Humor Luthers als flandalds barmfeellen. Zunz Glud ift es uns boch möglich, theils aus dem Munde bes römischen Bolls, theils aus Buchern (flehe außer den Biographieen Reri's: Bilder und Sligen aus Rom, feinem Krahlichen und burgerlichen Leben, Stuttgart 1844, bon?) solche Züge aus dem Leben unseres Philippus mitzutheilen. Manchmal ging er, lächerlich toftlimirt, 2. B. Sommers in Belg, oder fchidte er Andere fo aus, felbft in die Rirche; ober ging er wissentlich einseitig rasirt. Defters tanzte er öffentlich, vor dem Bolle wie vor den Cardinalen, welche befanntlich die Ballfale meiden, und fich an ben Spieltisch feben. Seine andachtigen Biographen schreiben dieses und vieles Achnliche seiner Demuth an, er babe alles Menschenlob von sich werfen und es dahin bringen wollen. daß man ihn "ffir einen alten Rarren" halte. Dieselben Berren fagen aber, es feb bei ihm nicht Schein gewesen, wie er erschienen, fo feb er auch gewesen. Wie ftimmt bas? Philifter über dir, Simfon! Offenbar wollte er durch folden humor die fanertopfifche, pharifaifde Scheinheiligkeit, welche in Rom mit ber gewaltigen Restauration feit 1560 fiegte, geißeln, die Seinigen bavon reinfegen. Merkwürdig ift, daß Rexi und der fürchterlich ftrenge Babst Sirt V. (1585—1590) Zeitgenossen waren. Dieser hat zum Theil and durch seinen unberwüftlichen humor fich dem Andenken bes romifchen Boltes tief in geprägt, beffen Lieblingsheiliger unfer Ph. Reri noch ift. Damit hangt jedenfalls die Thatfache zusammen, daß das rechte Bolt von Rom fich vor allen Italienern haben fie alle, zumal der Florentiner Stenterello - durch wahren humor auszeichnet, bem auch im Batikan nichts zu boch ift. Denn je zahlreicher die Pfaffheit, befto flatter ift der humor herausgefordert. — Am bekamtesten ift, daß Bhilipp einem mundfertigen Cheweibe, welche bei ihm klagte, daß ihr Mann Rachts fpat beimkehrend flets Streit mit ihr erhebe, eine Flasche angeblichen Weihmaffers gab, wobon fie, sobald fie ihren heimkehrenden Mann hore, einen Dund voll eine Biertelftunde lang bei fich behalten follte. Und flehe burch das Bunderwaffer wurde der Hausfrieden wieder hergestellt! Und ift dieg eines von den Bundern, welche jeder Kritik flegreich troten. Besonders jungen Bittfrauen befahl er bei Berfuchungen dem Teufel in's Geficht zu fagen, der Efel Philippus laffe ihm fagen, er fen ein Efel; fie follen den Teufel nur recht auslachen. Wenn der Pabst vornehme Auslander zu ihm schickte, seine Beiligkeit zu bewundern, so ließ er sich schnell aus einem schnakischen Buche, das stets bei der Hand fenn mußte, borlefen, bis fie befrembet, manchmal entruftet ben Rudjug antraten.

Den wiederholten Anträgen einiger Pabste, ihm den Cardinalshut zu ertheilen, wußte er sich stets humoristisch zu entziehen; was er bei einer solchen Gelegenheit dem Pabste in's Ohr sagte, habe ich nie erfahren können. Als ihm aber ein schlichtes Mitglied der Bruderschaft zusprach, er sollte um des Bortheils dieser willen den rothen hut annehmen, antwortete er: aber das Paradies, das Paradies! — Berzeihet, Pater, sagte der Bruder, ich sabe nicht daran gedacht! — Er kliste dem Pabste die Faße, schried ihm aber: erinnern Sie sich, daß es sich für einen Pabst schickt sein Bersprechen zu balten. —

Theiner, der seltene Kenner der pabstlichen Archive, theilt Folgendes mit: umsonft hatte König Heinrich IV. von Frankreich 1593 sich wieder zur latholischen Kirche betaunt und der französische Epissopat sich umsonst beim Pabst verwendet, daß er den Konig von der Excommunitation entbinde. Die Gesahr einer Arenung der französischen Kirche wurde immer drohender. Da besahl Philipp dem Baronins, dem Pabste und der Beichte die Absolution zu verweigern, die er verspreche sie Heinrich zu ertheilen.

Nert 271

Zitternd gehorchte Baronius, Clemens VIII. gab bald barauf Heinrich die Absolution. Diefer schenkte bem Dratorium in Rom toftbare Meggerathe und Gemanber. — Die Bruderschaft des Dratoriums erhielt die pabstliche Bestätigung 1575 für ihre Ordnungen, welche völlige Bleichheit aller Blieder festseten, der Suberior muß auch ber Reihe nach zu Tisch dienen. Alles geht durch Stimmenmehrheit. Erst mit dem vierten Jahre nach der Aufnahme erhalt man berathende, mit dem zehnten entscheidende Stimme. Bei diefen Brudern ift die gefetgebende und die richterliche Gewalt auch über ben Superior. Jedes Mitglied, lauter Weltgeiftliche, nicht Monche, gahlt einen monatlichen Beitrag zur Haushaltung, denn es hat nur die nackte Wohnung frei. Man berzichtet nicht auf perfonliches Sigenthum und kann jederzeit austreten und all bas Seinige mitnehmen; benn man ist burch teinerlei Gelfibbe gebunden. - Die casus conscientise und dubia, welche noch nach Tifch vorgetragen und aus firchlichen Autoritäten gelöft werden, find besonders auf Beichtvater berechnet. Das jetige Orntorium, Bohnhaus der Brüder nebst Kirche, Sta Maria in Ballicella, bezog endlich auch Philipp 1588. Es fteht nördlich vom Plate Navona in Rom. Er wollte nicht, daß die Seinigen vielerlei Thatigleiten, sondern nur Gebet, Ausspendung der Saframente, Berkundigung bes Bortes Gottes, aber bieg grundlich und nachhaltig trieben. Damit fie nicht zerstreut wurden, ließ er fie nicht gerne in Urlaub, felten ju Grundung eines Bruderhauses in anderen Städten', und auch bamit hangt es zusammen, daß er gewöhnlich einem folden Saufe seine Unabhangigkeit, unter dem Bischofe, ließ, so daß die italienischen Oratorien teinen General, teine Abgeordnetenberfammlungen, Aberhaupt teinerlei Centralifation fannten, noch fennen.

Bhilibb's Baubtthätiakeit war die Seelsorge und der Beichtstuhl. Einen lasterbaften Menschen ermahnte er sich vorerft vor Tobsunden zu huten und lud ihm langere Zeit feine andere Bufe auf, als sofort, wenn er eine neue begangen batte, fie wieder au beichten. Er suchte ben Reuigen das Bekenntniß möglichst zu erleichtern, er fragte wohl: wie oft haft bu biefe Stinde begangen? 50, 60 Mal? — auch wenn er voranssetzen durfte, daß es nur einige Mal geschehen sen. Er fiel auch wohl dem beichtenden Sunder um den Hals und rief: mein Sohn, widerstehe nicht dem heiligen Geiste, denn Gott will Dich felig machen! Borgerfidtere tonnte er wohl wiederholt mit einer gemiffen Beringschätzung auf ein anderes Dal von feinem Beichtstuhl fortfchiden, um ihre Demuth ju prufen und ihr zur Reife zu helfen. Gegen folche nahm er fich überhaubt viel heraus. — Einem Blinglinge, welchen von feiner Rachsucht zu befreien er fich umfonft bemuht hatte, befahl er, daß er bor bas Rrugifir niederfnieend bas Bebet fpreche: mein Berr und Gott, obwohl Du mit burchbohrten Banden und Ruffen am Rreuze bangft und aus beiner geöffneten Seite alles Blut vergießeft, fo ift bieg boch nicht genug. Defihalb muß bein Berg auf's Neue burchbohrt und bein Blut auf's Reue vergoffen werden, da das bisher für mich vergoffene mir nicht genügt. — Der Jüngling war kaum niedergekniet, als ihn durch Mark und Bein ein Zittern ergriff, fich ihm die haare ftraubten. Endlich ftand er verfohnlich auf. - Sein prophetischer Scharfblick für Seelenzuftande lieft ihn auch manchem in ben Beichtftuhl Tretenden feine Sunden und Seelengustand grundlich fagen. Rraft feiner geiftigen und forperlichen Engelreinbeit foll er einen außerft feinen Geruch für die Sanden, besonders für die gegen das fechste Gebot gehabt haben. Defters brach er in die Amede aus: Sohn, ich rieche beine Sitnden! Mitleiden mit den in diese Silnde Gefallenen hielt er für das ficherfte Schutmittel, Mangel beffelben ziehe meift eignen Fall rafc nach fich.

Bei dem Allen war ihm die Wurzel und der Gipfel aller Tugenden, wie des wahren Humors, die Aufrichtigkeit und innere Ehrlichkeit. Als er hörte, daß die Ramen einiger Kömer öffentlich angeschlagen sehen, weil ste sich geweigert hätten an Oftern zu beichten, sagte er: ich will auch hingehen und die Namen dieser rechtschaffenen Männer lesen, welche lieber Strafe auf sich nahmen, als daß sie durch heuch-Lerische Beichte Gott vernnehrt und gelästert hätten.

272 Reri

Die außere Ascese hielt er nur filr ein Mittel, wodurch je nach bem Seelenn. ftande und zeitweise, ber Bauptzwed bie Ansrottung bes Eigenwillens geforbert werben tonne. Auf unwillfirliche, fleine, flundliche Unannehmlichfeiten bielt er bei rechtem Bebrauch mehr. Auch ebleren Chrigeis und Gelbstheit fuchte er zu entwurzeln. Bon Ba. ronius berlangte er, mit dem Beitrage, den ihm der Babft gur Berausgabe seiner Annalen, welche boch die Ehre ber romischen Rirche zu retten bestimmt maren, gab, sollte er nun auch ein Roftgelb bezahlen. Philipp ließ es bis jur Gefahr feines Anstritts tommen; sobald er fich unterwarf, lehnte er das Roftgeld ab. hatte einer der Brüder burch eine Predigt großen Beifall erlangt, fo befahl er ihm wohl diefelbe fo oft nach einander zu halten, bis die Zuhörer ihm davonliefen. In diefem Sinne und als von Gliedern der occlosia militans verlangte und übte er ftrengen Gehorsam. Als einft C. Baronius an heftigem Fieber darnieder lag, ließ er demfelben fagen, er folle in feinem, Philipp's Namen dem Fieber gebieten zu weichen. Baronius gebot es dem Fieber und ftand geheilt auf. Einen gestorbenen Freund soll er auf so lange vom Tode aufgewedt haben, bis er noch beffen Beichte gebort und ein rechtes Berlangen nach bem Himmel in ihm entzündet hatte.

Rebft feinen Gebeteerhorungen war er auch mit Berglidungen begnabigt; er hielt aber bafür, das befte Mittel mahre von falfchen Gefichten zu unterscheiben fen fie gurud mweisen. Bon den seinigen sprach er wohl als von "einer seiner Thorheiten ". Besonders, meinte er, Frauenspersonen werden leicht getäuscht; da sich häusig ein biser Beist dahinter stede, sollen ste selbst Besichten der heiligen Jungfrau und anderer bei ligen ted in's Gesicht spuden. Er, der in seinem Gebete oft ganz verzückt war, bat junge Anfänger um ihre Fürbitte und war stets bereit, aus foldem Gebete fofort fribid aur thatlichen Sandreichung überzugehen. Defters foll er bor ben Angen Anderer im Gebet leiblich mehrere Fuß über bem Boden schwebend gehalten worden senn. So in einer Krankheit ein Jahr vor seinem Tode, als er zugleich eine Bifton der Maria hatte, welcher er zurief: ich bin nicht wurdig; o meine heiligste, schonfte, füßeste, gebenedeite Frau, wer bin ich denn, daß du zu mir kommft? — Souft finden wir felten, daß er fich in seinem Gebete an fie wandte. Als er 1595 ofters farte Blutftirze hatte und aum letten Mal das heilige Abendmahl empfing, rief er: Herr, ich bin nicht würdig, niemals war ich würdig; ich habe nichts Gutes gethan. Wer etwas Anderes sucht als Chriftum, der weiß wahrlich nicht, was er fucht. — Er verschied um Mitternacht nach dem 25. Mai 1595 gegen 80 Jahre alt. Gefichte und Bunder folgten unmittelbar. Bie seinen (und Anderer) Tob hatte er auch seine Beiligsprechung (welche 1622 etfolgte) mitunter humoristisch vorausgefagt. Seine Landsleute, die Florentiner, hatten ihm ihre ichon fruber eigene Rirche in Rom, die von St. Johann bem Taufer übergeben. Auf die Frage, warum er feine Baterstadt nicht auch einmal wieder besuche, antwortete er: in Florenz werbe ich aufgehängt werben. 2018 in Folge feiner Beiligfprechung einer gabne mit feinem Bilbe in ber florentiner Rirche dieg wiberfuhr, a. tannten feine Junger ben Sim feiner Worte. — Schon einige Jahre bor feinem Tobe hatte Bhiliph das Superiorat niedergelegt; sein Rachfolger war Baronius, bis er den Cardinalshut erhielt.

In Italien war und ist nicht leicht eine größere Stadt, wo nicht Weltgeistliche in einem Oratorium zusammenlebten und in ermunterudem Berkehre zu den priesterlichen Phichten und zu wissenschaftlichen Arbeiten sich erwärmten. Tarucci stiftete 1586 das Oratorium in Neapel; trotz des Geses von 1595 wurde dem römischen das von Lanciano in Betracht seiner großen Gitter einverleibt. In Italien heißt man die Oratorianer gewöhnlich Philippiner. Du die meisten dieser Huser auf keine Weise centralistet sind, sehlt es an einer übersichtlichen Geschichte der italienischen Oratorien, obgleich z. B. über die in Biemont es eine eigene Schrift gibt. (Die Lieteratur stohe bei Weser und Welte unter Neri von Theiner; dazu nehme man noch: das Leben des heiligen Philippus von Neri, bearbeitet von Post. Regensburg 1847,

Reri 273

in der Borrede. Der alteste Biograph Neri's, Gallonio, war Oratorianer, ebenso Bacci dessen Schrift gegen hundert Ausgaben und Uebersetzungen erlebte). Mancherlei, doch weist über Oertlichkeiten und Aenserlichkeiten sindet sich bei Ersch und Gruber, dritte Seltion, Theil 4, von H. v. Stramberg.

Einen etwas veränderten Karakter nahm das von Peter Berulle (geboren in der bochsten parlamentarischen Berwandtschaft 1575) 1611 in Paris eröffnete Oratorium an, welches sich über Frankreich verbreitete. Die gelehrten, nur zum Theil theologischen Conversationen nach der gemeinsamen Mahlzeit erlangten in Paris besondere Bedeutung. Mit Genehmigung der Lokalgeistlichkeit widmete man sich auch dem Beichthören und der Belehrung auf dem Lande. Bon Ansang an hielt man mehr auf gemeinsamen Geist als auf Statuten. Berulle wollte, daß die Glieder ihrem jeweiligen Ordinarius, also Bischofe, denselben Gehorsam leisteten, den die Jesuiten dem Pabste schwuren. Als der Kerus und das Parlament in Rouen ste als einen Orden beanstandeten, setzten sie ihre Frundsätze auf, wornach sie nur "durch, unter und filr den Bischof" wirken sollten. Sollte je die Majorität irgend ein Gelübbe verlangen, so sollte sie als ausgetreten anspiehen sehn mid die Güter der Minorität bleiben.

Berulle, 1628 zum Cardinal erhoben, an Frommigkeit mit Ph. Neri wetteifernd, glaubte im Interesse der Kirche auf Bereinigung der katholischen Großmächte Frankreich mb Spanien hinarbeiten zu müffen. Deßhalb geschach es nicht ohne Berdacht von Carbinal Richelien ihm beigebrachten Giftes, als er im Ottober 1629 schnell starb. Tabarnad hat feiner Biographie auch eine etwas oberflächliche Geschichte ber folgenden Generale des framabsischen Oratoriums angehängt. Denn dieses war centralisirt und die Congregation ber Abgeordneten der Saufer, fpater auch die dem General gefetzten Co-abjutoren hatten oder follten vielmehr nach den Statuten große Gewalt haben. Allein Ricelien und die, welche nach ihm am Hofe Macht hatten, übten Gewalt, namentlich and die Jesuikenbeichtväter Ludwig's XIV. Diese waren eifersüchtig barüber, daß der hof die junachst dem Loubre gelegene Kirche der Dratorianer viel besuchte. Es zeigte sich jett auch, wie weislich es von Philipp gewesen war, den Seinigen die Leitung von Seminaren und Collegien für die Laienjugend nicht aufzutragen. Die Eifersucht darüber stiftete bitteren Groll zwischen ben Jesuiten und den frauzösischen Dratorianern. Dazu am, daß Bischof Jansen die französischen Oratorianer veranlaßte, sich in den spanischen Riederlanden anzusiedeln, um durch sie die streng augustinische Lehre von Sunde und Gnade zu förbern. So wurden fie in bas Schidfal bes Janfenismus und in den Borwurf des Cartestanismus — Malebranche, wie Mascaron und Massillon, war Oratorianer — tief verflochten. Der Wiberftand der so gesinnten Majorität der Oratorianer war mehr ein abvolatisch-intriganter als marthrmuthiger. Bor längeren Jahren machte mich der achtzigjährige Großmeister der Archive von Frankreich, Daunou, vor der Revolution felbst Dratorianer, auf ein merkwürdiges Manuscript von Abry aufmertam. Daffelbe ift fo eben unter bem Titel: "Gefchichte ber Oratorianer in Frankeich unter Ludwig XIII. und Ludwig XIV., nach Hanbschriften bes Pariser Archive", in ber Zeitschrift für die histor. Theologie, herausg. von Dr. Niedner, 1859. I., erschienen. Es ift ein Beitrag zu der noch zu schreibenden Geschichte der Congregation und eine Parallele zur Geschichte von Port-Royal. Wir sehen baburch wie durch eine Spalte in all' den Jammer einer erzwungenen kirchlichen Einheit. Richtsbestoweniger lauten die Borte Boffuets recht schon, das Dratorium seh eine Körperschaft, in der Jedermann gehorche, Niemand befehle. — Das französische Oratorium zählte im Jahre 1760 in Frantreich 58, in den Niederlanden 11, in der Graffchaft Benaiffin (pabftliches Gebiet in der Provence) 2, in Savohen 1, in Littich 1, im Ganzen 78 (rosp. 75) Häuser mit Beltpriestern, theils Seminare, theils Collegien.

Die Erbitterung und das Gefühl der Unmacht, wider den Stachel der vereinten Pabst- und absoluten Königsmacht zu löcken, Ließ die "Philosophie" des vorigen Jahrhunderts in die Congregation sich tief einsenken. So schloß sie sich den besseren An274 Nero

fangen der Revolution an; die der Civilordnung der Kirchensachen gunftigen Geistlichen beschworen die Civilversaffung für Frankreich in der Kirche des Oratoriums (der jetigen reformirten Kirche, in der Nahe des Loubre, bei deren Aufbau Berulle als Handlanger gearbeitet hatte). Aber gerade das frangof. Dratorium erhob sich von seiner Auflösung nicht wieder. — Die Eigenthumlichkeit und Unabhangigkeit bes italienischen und bes französischen Dratoriums prägt sich auch darin aus, daß jedes sein besonderes Bappen hatte, jenes die Mutter Gottes, dieses ihren Namen in einer Dornentrone. — In England pflanzte Newmann feit 1847 das Dratorium; meift frühere Busehiten traten ein. Es war 1850 schon je ein Bruderhaus in Liverpool, Birmingham, London. In England hat wohl diese Congregation durch entsprechende Elemente in den nationalen Traditionen mehr Aussicht auf Berbreitung, als die meisten anderen romischen Rörberschaften. In dem neistalten" Deutschland, fagt Theiner, habe fie nie gedeihen wollen; wohl weil Bilbung und firchliches Rorporationswesen in Deutschland einander längst fremd ge-Rendlin. worden find.

Rero, Berfolgung unter. Sie ging nicht aus Religionshaß hervor, fondern aus bem Bestreben, einen wohlbegrundeten, fdredlichen Berbacht abzuwalzen. Es brach namlich um die Mitte des Monats Juli 64 n. Chr. in Rom eine furchtbare Feuersbrunst aus, welche, mit Absicht angeschürt und verbreitet, sechs Tage und fieben Rächte dauerte und bon den vierzehn Begirten der Stadt brei bis auf den Grund gerftorte und in den übrigen nur noch wenige zerriffene und halbverbranute Trümmer von Gebanden übrig ließ. Aber der fürchterliche Brand verzehrte nicht mur die Tempel, öffentlichen Gebäude, Häuser und das gesammte Eigenthum der Bewohner, sondern gerftorte auch eine ungeheuere Menge von Denkmalern aller Art, historische Urtunden, Kunstwerke und Bibliotheken, und eine Unzahl von Wenschen verlor in demselben das Leben \*). Obgleich der Raifer während des Ausbruches der Fenersbrunft zu Antium verweilte und nicht eher nach Rom zurudlehrte, als bis fich bas Feuer feinem Balafte näherte, so hatte das Bolt ihn doch nicht ohne Grund allgemein im Berdachte, er habe bas Fener anlegen und bas Lofchen verhindern laffen, um die niedergebrannte Stadt schöner wieder aufbauen zu können. Zwar geschah auf seinen Befehl später alles Dogliche, die entfetliche Roth der hülflosen Menschenmenge zu lindern und die Burger bei dem Wiederaufbaue ihrer Häufer zu unterftüten. Richtsbestoweniger verfehlte er seine Absicht, sich dadurch populär zu machen, weil das Gerücht überall Glauben fand, daß er während des Brandes den Thurm des Mäcenas bestiegen und im tragischen Anfange jur Leier ben Untergang Troja's befungen habe. Selbst die Guhnungen ber Botter, die Gelübde und Buffeste, welche er anordnete, vermochten ebenfo wenig ale die reiche lichen Spenden, die er verschwenderisch austheilte, den Glauben ju unterbruden, daß die Feuersbrunft von ihm geboten fen. Unter biefen Umftanden malgte er bie Schuld ber Brandstiftung auf die Christen, und indem er sie mit den ausgesuchtesten Strafen belegte, durfte er um so mehr darauf rechnen, die Meinung der Wenge für sein Borgeben au gewinnen, ba diefelben bamals nicht nur von Griechen und Romern bes Saffes gegen bas menfchliche Geschlecht beschuldigt, sondern auch wegen ihres Abschenes vor jeder Art des heidnischen Cultus, wegen ihrer beharrlichen Weigerung, an den Religionshandlungen derfelben auf die hergebrachte Beife Theil zu nehmen, fowie wegen der Sonderbarteit ihres Lebens und ihrer Gefellschaftsverhaltniffe allgemein gehaft und berachtet wurden \*\*).

So dunkel und unsicher auch die Nachrichten über den Ursprung der Christenge= meinde in Rom sind, so ist doch mit Gewißheit anzunehmen, daß sie nicht einer aposto=

<sup>\*)</sup> Tacit Ann. XV, 88 sqq.; Suet. Nero c. 38; Dio Cass. LXII, 16 sqq.; Eutrop. VII, 14; Oros. VII, 7.

<sup>\*\*)</sup> Tacit. Ann. XV, 44; Suet. Nero c. 16; Oros. VII, 7; Tertull. Apol. 5; Euseb. hist. cocles. II, 25; August. de civit. Dei XVIII, 52; Sulpie. Sev. II, 28 sq.

Rers 275

lifden Stiftung ihre Entflehung verdankt, daß fich vielmehr bafelbst bei bem lebhaften und fortwährenden Bertehre ber bortigen Juden mit Balafting und Berufalem ichon frühzeitig einzelne Bekenner ber neuen Lehre jufammenfanden, welche fich anfänglich zu den Synagogen der Juden hielten, und beren Bahl im Laufe der Zeit immer größer wurde. Baufige Streitigkeiten, die hier, wie in anderen Stadten unter ben Juden theils aber ihre eigenen Glaubenslehren, theils tüber die Person und die Sendung Christi ansbrachen und bald zu öffentlichen Tumulten ausarteten, gaben dem Raifer Claudius Beraulaffung, im Jahre 41 n. Chr. ein ftrenges Ausweifungseditt gegen alle Juden, und somit auch gegen biejenigen, welche Christus befamten, zu erlaffen \*), in Folge beffen jedoch nur die bei jenen Umruhen am meiften herbortretenden Berfonlichkeiten, wie der aus den neutestamentlichen Schriften befannte Aquila und Andere, als die hauptschuldigen, junachft betroffen wurden. Filr die Uebrigen muß bald nachher eine Dilderung des ursprünglichen Gebotes eingetreten febn, nach welcher fie in Rom bleiben durften, aber eine Zeit lang das Recht verloren, in den Synagogen ihre Ausammentimfte zu halten \*\*), bis ein neues, gegen Ende beffelben Jahres erschienenes, taiferliches Editt auch diefe Bestimmung wieder aufhob und den Juden im romischen Reiche allgemeine Dulbung gestattete \*\*\*). Durch die wenngleich nur boribergebende Schliegung der Synagogen faben fich ohne Zweifel die Chriften genothigt, eigene Bersammlungsorte für ihre gottesdienftlichen Busammenfunfte einzurichten und die fo entstandene Gemeinde febftanbig zu organistren. Seitdem vermehrte fich die Zahl der Mitglieder derfelben fo fehr, daß der Apostel Paulus, der von den früheren Berhaltniffen der Chriften in Rom burch den ihm befreundeten Aquila in Korinth unterrichtet war, in dem auf seiner britten Miffionsreise in Griechenland verfagten Briefe an die Romer viele Indens und Beibendriften namentlich erwähnt und ben lebhaften Bunsch einer Reise nach ber Raiserstadt ausspricht. Indeffen wurde ihm diefer Bunfch erft brei Jahre fpater erfult, als er, als Gefangener von Cafarea nach Rom geführt, baselbft eine langere Zeit bauernbe und nur durch die Aufficht eines Soldaten beschränkte apostolische Thätigkeit begann, die bem Bachsthum der Gemeinde so förderlich war, daß Tacitus mit Recht von einer "ungeheuern Menge" ber jum Tobe verurtheilten Christen sprechen tomite.

Während Sueton im Leben Nero's (R. 16) ganz einfach berichtet: "die Christen, eine neue, schädliche Sette, rottete er burch Hinrichtung en aus", überschritt nach der aussiührlicheren Erzählung des Tacitus die Strafe, welche Nero über sie verhängte, bei Weitem das Maß einer einfachen Hinrichtung nach römischen Gesetzen. Denn es war nicht der Tod allein, den die unglücklichen, nicht sowohl der Brandstiftung als des allgemeinen Menschenhasses überwiesenen Opfer erlitten, sondern es wurde dei ihrem Tode auch noch Spott mit ihnen getrieben, indem sie theils in Felle wilder Thiere gesteckt und von Hunden zerrissen, theils gekreuzigt, theils, zum Feuertode bestimmt, in Werg und Paphrus gehüllt, sodam mit Wachs und anderen brembaren Stossen bestrichen und an Pfähle gebunden wurden, damit sie, wenn der Tag sich geneigt, bei einer vom Kaiser in seinen Gärten veranstalteten Lustvarkeit dem Bolke in ihrer Todesqual leuchteten. Daher ward auch, wie Tacitus ausdrücklich hinzussigt, das Witleid im Bolke rege, da die Unglücklichen nicht dem allgemeinen Besten, sondern der Mordlust eines Sinzigen geopfert zu sehn schienen is werklären; vielmehr trägt die ausgenicht, das unmenschliche Versahren des Kaisers zu erklären; vielmehr trägt die ausge-

\*) Suct. Claud. c. 25: "Iudaeos impulsore Chresto assidue tumultuantes Roma expulit".
Bgl. Apostelgejó. 18, S. 2.

<sup>•••)</sup> Dio Casa. LX, ο. 6: τούς τε Ιουδαίους, πλεονάσαντας αὐθις, ώστε χαλεπώς ἄν ἄνευ ταφαχής ὑπὸ τοῦ ὅχλου σφών, τῆς πόλεως εἰρχθήναι, οὐκ ἐξήλασε μὲν, τῷ δὲ δὴ πατρίφ νόμφ χρωμένους ἐκέλευσε μὴ συναθροίζεσθαι.

<sup>†)</sup> Tacit, Ann. XV, 44; Sonoc. Epist. 14; Schol. Iuven. I, 155; vergl. Giefeler, Kirchen-gefch., Theil I, S. 93.

276 Rerba

fuchte Grausamkeit, mit welcher er die Christen bis zur völligen Ausrottung verfolgte, unverkembar zugleich den Karakter des Religionshasses, den damals die Inden auch außerhalb Palästina's fast überall gegen die neue Lehre erregten. Es erscheint daher sehr glaublich, daß die einflußreiche und mächtige Poppäa Sabina, neben Tigellinus "die vertrauteste Rathgeberin des Fürsten"\*), und nach dem unzweiselhaften Zengnisse des Josephus (Antiq. XX, 8) eine jüdische Proselhuisen unzweiselhaften Zengnisse des Josephus (Antiq. XX, 8) eine jüdische Proselhuisen der Christen anreizte, in welcher unter der großen Zahl von muthigen Besendern ihres Glaubens höchst wahrscheinlich auch der Apostel Paulus sein Leben verlor. Uebrigens scheint sich die Berfolgung, so blutig ste auch war, tros der entgegengesetzten Nachricht des Orosius \*\*\*), nicht auf alle Provinzen erstreckt, sondern nur auf die Stadt Rom und deren unmittelbare Umgebungen beschränkt zu haben.

Nach dem am 11. Juni 68 n. Chr. erfolgten Tode des Nero verbreitete sich bald unter dem Bolke der Glaube, daß er noch lebe, und beschäftigte dasselbe in den nächsten nach seinem Tode auf's Lebhasteste. Die Erwartung, daß er aus dem Orient als mächtiger Herrscher zurkaktehren werde, gab sogar mehreren Empbren daselbst eine erwünsichte Beranlassung, seinen Namen anzunehmen und zu verschiedenen Zeiten die Ruhe des Neichs zu stören. Besonders waren es aber die Ehristen, welche, irre geleitet durch Andentungen in der Offenbarung des Inhanes, und noch mehr durch sidhallinische Wahrsagungen, dei dem Andenken an die harte Bersolgung der ersten Bekenner des Christenhums in Rom anch in späteren Iahrhunderten noch den Glauben sessihielten, daß Nero nicht nur fortlebe, sondern auch am Ende der Tage als Antichnst oder mit diesem wiederkommen werde †).

Bergl. außer den angefährten Schriftstellern des Alterthums: Pauly's Real-Enchklopädie der klass. Alterthumswissenschaft, Th. V, S. 576—591: Chr. Kortholt. de persecutionidus ecclesiae primitivae sub imperatoridus ethnicis, Kilon. 1689; Fr. Walch, de Romanorum in tolerandis diversis religionidus disciplina publica (in den Nov. Commentt. Soc. Reg. Goett. 1733, T. III); H. Lehmann, Studien zur Gesch. des ahost. Zeitalters. Greissen. 1856. 4.

Rerva, Coccejus, ein 64jähriger Greis mit dem doppelten Abel der Geburt und edelstungen Geistes, verdankte seine Erhebung aus der Stellung des Senators zum Kaiserthron der Berschwörung gegen Domitian, welche diesem Tyrannen in der Mitte Septembers 96 einen blutigen Tod bereitete. Bekannt ist aus seiner kurzen Regierung (96—98) seine Milde gegen die Christen, weniger bekannt, daß diese wahrscheinlich mit höchst unerwarteten Einstüssen des Christenthums zusammenhängt. Domitian (vol. den Art.) hatte seinen Untergang vorzugsweise seinen Maßregeln gegen die Christen, insbesondere der Hintergang vorzugsweise seinen Maßregeln gegen die Christen, insbesondere der Hintergang vorzugsweise seinen Kaßregeln gegen die Christen, insbesondere der Hintergang vorzugsweise seinen Kaßregeln gegen der Setters und der Berbannung der Domitilla, der Gemahlin des Elemens, seines leiblichen Betters und der Berbannung der Domitilla, der Gemahlin des Elemens zu danken. Denn es kann kein Zweisel sehn, daß Clemens und Domitilla als Christen, nicht als südische Proselpten zur Strafe kamen, wenn sie schon unter dem allgemeinen Borvourf des Atheismus und sitbischer Sitten verurtheilt wurden; die Tradition des Melito und Irendus, gewiß nicht auf bloße Schlässe aus heidnischen Schristellern gebaut und entschieden im Bortheil gegen dage jüdische Sagen, entscheidet dassu. (Mol. ap. Eus. h. e. 4, 26. Iren. haer.

<sup>\*)</sup> Tacit. Ann. XV, c. 61.

Bergl. R. Biner, Real - Ler. a. v. Profelhten, und Giefeler, Rirchengefch. I, 1, 6. 56, Ann. Auch Cacitus, Ann. XVI, 6 bebt ausbrucklich hervor, bag bie Leiche ber Raiferin Boppaa nicht nach römischer Sitte verbrannt, sondern nach ausländischer Könige Gewohnheit mit einer Fülle von Spezereien einbalfamirt (differtum odoribus conditur) worden sey.

<sup>\*\*\*)</sup> Oros. VII, 7. "Romae Christianos supplicio et morte affecit ac per omnes provincias pari persecutione excruciari imperavit.

<sup>†)</sup> Sulpic. Sever. hist. sacr. II, 28 sq., Dial. II, 14; August. de civ. Dei XX, 19; Lectant. de morte persec, 2.

Nerva 277

5, 30, 3. bgl. Tert. spol. c. 5. Lact. mort. pers. c. 2. Eus. 3, 18. und Chron.\*). Der Grund war politische Angft bor ber seit Rero ftart vertretenen driftlichen Deffiasibee und bor Deffiasrollen, die Domitian feinem Better zuzutrauen fchien. An ber Spite der Berfchwörung gegen Domitian ftand Stephanus, der Freigelaffene und Berwalter Domitian's: man tann annehmen, er ift ber religibfen Richtung feiner Gebieterin, einer eifrigen Christin, die offenbar auch ihren Gemahl nach sich zog, nicht ganz ferne geftanden. Rach Sueton freilich hatte er nur in der Berlegenheit, feine Unterschlagungen am Gut Domitilla's an den Tag tommen zu fehen, conspirirt (Domit. c. 15); nach Philoftratus wahrscheinlicherer Erzählung aber faßte er seinen Plan aus Achtung und Liebe gegen Clemens und Domitilla (vit. Apollon. 8, 25). In der Zeit felbst lag es, bog Chriftenthum und Beidenthum in einem Menfchen fo trub fich mifchen tonnten. Stephanns vereinigte fich mit ben Unzufriedenen aller Forben, die ju fürchten und an Magen hatten, hofbeamte und die Gemahlin Domitian's felbst. Sie schritten zur Ausführung, als Nerva, wegen der Prophezeiungen der Sterndeuter selbst bedroht, sich bereit finden ließ, den durch die Sterne verheißenen Raiferthron einzunehmen. Stephanus mit bem Schredensruf "bein Feind Clemens lebt noch und ruftet fich" ermordete unter ber Balfe ber Uebrigen Domitian (Dio Cass. 67, 14 sqg. Philostr. a. a. D.).

Rerva wurde als Raifer anerkannt; feine Milbe und Rechtlichkeit, wie feine Dpposition gegen das vorangehende Regiment, aber wahrscheinlich auch die Rücksicht auf Die Partei, die ihm zum Thron geholfen, bewogen ihn, in Berbindung mit dem Senat bie religibsen Berfolgungen, die fich an die Magregeln gegen Clemens und Domitilla in der Hauptstadt zunächst angeschloffen und die (trot der gegentheiligen Behauptungen Tertullian's sp. c. 5; bgl. auch Euf. 3, 20 und felbst noch Mosheim, res christ. 6. 112) bis jum Sturz Domitian's acht Monate lang fortgedauert hatten, zu fteuern. Me wegen Atheismus Berbannten wurden unter Restitution in ihre Guter gurudgerufen, bie noch in Untersuchungshaft Stehenden wurden entlaffen. Ausbrücklich wurde verboten, daß kinftig einer wegen Dajeftatsbeleidigung, Atheismus und judifcher Lebensweise angeklagt werden burfe und den Pladereien des judifchen Ropfgelds, von welchem auch bie Chriften betroffen wurden (Sust. Dom. c. 12) ein Ende gemacht. (Dio Cass. 68, 1 sg. Euf. 3, 20). Es waren Magregeln, die besonders dem Christenthum galten, aber auch dem Judenthum dienen konnten (vgl. Boldmar, Theol. Jahrb. 1856, S. 307). Alte Rachrichten bei Clemens von Alexandrien, Origenes und Eusebius lassen den Johannes in Folge biefer Befchluffe aus dem Eril gurudfehren, wenn mir bas Eril überhaupt gefichert und insbesondere unabhängig von einer einseitigen, in den Berfolgungszeiten freilich undermeiblichen Auslegung der Stelle Apoc. 1, 9. baftehen wurde (Clem. Al. quisn. div. 42. Orig. in Matth. 3. Tert. praeser. haer. 36. Eus. 3, 20.; bgl. übrigens den Art. Johannes ber Apostel).

Nebersieht man die Stellung des heidnischen Staates zum Christenthum im Ganzen, so ist die große Reigung desselben nicht zu verkennen, trot aller augenblicklichen Conslikte immer wieder in die Rolle der Gleichgültigkeit gegen das erst auftretende Christenthum zurückzusinken, wie ste aus der gewiß nicht bloß durch personliche Gründe zu erklärenden Thatsache der Freigebung der neuen Religion erhellt, deren eigenthümlicher Name seit dem Tode Rero's sogar wieder vergessen scheint.

Doch ist Nerva zugleich der Wendehunkt wie des Jahrhunderts, so der öffentlichen Gestimmung gegen die neue Religion. Am Schluß seiner kurzen Regierung gab Nerva, um sich und den Staat zu sichern, durch Aboption des Feldherrn Trajan, der Welt einen kräftigen Derrscher und Staatsmann, unter dem das Christenthum nicht bloß für alle Zeit zu seinem eigenen Namen kam, sondern auch unter diesem Namen auf ein volles Jahrhundert den Leidensweg öffentlicher Berfolgungen zu betreten begann. Doch war es wiederum

<sup>\*)</sup> Ungulänglich ift ber Beweis Boldmar's (Theol. Jahrb. 1856, S. 306 f.), ber ben Begriff adsorns nur bei ben Chriften realisitt findet. Aber auch die Juden hieffen adsor Apollon. Mol. ap. Joseph. c. Ap. 2, 14.

278 Reftor

im Geiste Nerva's, daß bis zur Mitte des Jahrhunderts unter Trajan und seinen Rachfolgern der Angriff der öffentlichen Sewalten durch Humanität und Apathie gemilbert und erträglich blieb.

Th. Reim.

Reftor, ber altefte ruffifche Annalift und Bater ber ruffifchen Gefchichtichreibung. verdient in kirchlicher und kirchenhistorischer Beziehung hier erwähnt zu werden. Rusland ift reich an Dentmälern der älteren baterlandischen Geschichte, und unter biefen find die merkvärdigen Chroniken zu einem ununterbrochenen Gesammtwerk angewachsen. Reftw steht an der Spite einer fortlaufenden Erzählungereihe, welche von jedem Rachfolger aufgenommen den Zeitraum von 500 Jahren umfaßt; nicht einmal der Zeitraum, wo er felber endigt, tann mit Genauigfeit ermittelt werden. Aber gerade diefe fo ehrwirbigen Chroniten, welche die Renntnig ber nordifchen Lander und Stamme erfchloffen haben, find erft fehr fpat Gemeingut der Wiffenschaft geworden. In der Ditte bet 17. Jahrhunderts beginnen die Studien über Reftor und feine Annalen, man fing au bie große Bahl ber Banbidriften zu sammeln und fand fie im hohen Grabe abweichend, burch Zuthaten entstellt und verwirrt. Inlander und Ausländer bemühten fich um bie Berausgabe, die ju Betersburg 1767 vollständig in fünf Banben bewertstelligt murbe. Für Deutschland ift Kenntnig und Kritit bes alten Textes durch Schlozer 1802 und amar mit mufterhafter Grundlichfeit und Belehrfamteit eröffnet, von teinem Spaten mit gleichem Erfolge gefördert worden. Schloger burfte ausrufen, bag Neftor zwar den Leibe nach noch existire, ba feine Gebeine unverweset in ber alten Soble von Rich ruben, ber Originaltert feines Wertes aber fen verloren.

Das wenige über Reftor's Person Befannte erfahren wir von ihm felbst. Er im 1073 ale Jingling von 17 Jahren jn Theodofius, dem dritten Abt des Petideri fchen Rlofters bei Riem, muß folglich 1056 geboren fenn. hier in dem Stammft der ruffischen Rirche lebte er fortan als Dond, hier begann er feine Arbeiten und enbigte fie erst im folgenden Jahrhundert. Er mag um 1120 gestorben seyn, ba seine Geschichtserzählung nach verschiedenen Bestimmungen bis 1110 ober 1116 reicht. Gein Sauptwert ift die Chronit; ein zweites, Patericum Poczericum, enthält Lebensbeschreibungen einiger Aebte und Beiligen bes Riewschen Sohlenklofters, es ift feit 1661 vielfach in späterer Gestalt herausgegeben worden, da die Urschrift nachweislich fru abhanden gekommen ift. Die Ruffen befaßen in jener Zeit noch keine einheimische Bilbung, sondern nur eine von den Griechen und von Constantinopel aus empfangene. Rirchenthum und gelehrte Cultur gingen von den Griechen auf die Glaven über. Auch Reftor war von derfelben abhangig; er schöhfte Bieles aus gleichzeitigen Byzantinern wie Zonaras, Cedrenus, Liphilin, während er Anderes als Zeitgenoffe berichtete ober ans Erfundigung, Tradition und Sage aufnahm. Zum Nationalschriftsteller wurde a aber dadurch, daß er feine Sammlungen in der flavonischen Landessprache niederlegte, alfo feinem Bolt in die Hand gab. Den Mönchstaratter finden wir in den Annalen in ehrwürdiger Gestalt ausgeprägt. Restor erzählt einfach, andächtig und wo ihn ba Bunderglaube nicht in's Fabelhafte treibt, auch zuverläffig, zuweilen bei Einführung rebender Berfonen mit biblifcher Lebendigkeit. Es liegt in ber Cache, wenn die gange ruffische Borgeschichte bis in's 9. Jahrhundert auch nach seinen Rachrichten völlig im Dunkeln bleibt. Doch ist nach Schlözer's Nachweisungen vieles Irrige und Berkehrte nicht ihm, fondern der Willfur feiner Abschreiber zur Laft zu legen. Schon der Aufang verrath ben kirchlich-monchischen Standpunkt. Zuerst wird der Ursprung der Slaven nach der biblifchen Boltertafel von Japhet hergeleitet und dann ergahlt, daß der Apoftel Andreas von Sinope am schwarzen Meere aus den Onieper hinausgefahren und die Boben um Riew, also gleichsam die Wiege ber ruffischen Rirche gefegnet habe. Gine fpatere Bemertung fucht gar die Reisen des Paulus, als diefer Allyrien beruhrte, mit der Berbreitung des Christenthums unter den Russen in Berbindung zu bringen. Rit 850 beginnt nach Restor der russische Name, und von nun an wird ihm die Jahresrechnung möglich. Etwas fpater unter Großfürft Rurit fällt ber Bug der Ruffen nach

Constantinopel zum Kaiser Bastlius, welcher einen Bertrag mit ihnen schloß, und bei bieser ersten vermeintlich en Bekehrung (866) soll das Wunder mitgetvirkt haben, daß ein in's Fener geworsenes Bibelwerk nicht verbrannte. In Wahrheit hat die Einschung des Christenthums bekanntlich erst unter Wladimir um 988 stattgefunden. Wir dürfen jedoch diese Notizen nicht fortseten, sondern bemerken nur noch, daß in den solgenden Abschnitten des Nestor die Großthaten des Cyrillus und Methodins und deren Sendung zu den Mähren — abermals ein Punkt, wo die griechischen Quellen mit den russischen Annalisten zusammentressen — und das Zeitalter des Wsadimir besondere Anszeichnung verdienen.

Siehe ruffische Annalen in ihrer slavonischen Grundsprache — von A. L. Sch 18zer. Gött. 1802—5. 3 Bde. Ph. Strahl, Beiträge zur ruff. Kirchengeschichte, Halle 1827. I, S. 80. 90. Göttinger gel. Anzeigen, 1807. S. 263 ff.

Reftortaner, die, ale Rirchenpartei. (Gefchichte.) Cyrill (Batriarch bon Alex.) hatte alle Spur ber neftorianischen Lehre vertilgt. Berbrangt aus bem Occident erhob fich der Reftorianismus in dem Orient, und feine Anhanger in dem persischen Reiche verbreiteten durch Diffionare das Christenthum und ihre Dogmen bis in die entferuteften Beltgegenben. Den erften Impuls baau gab ber berühmte Brief bes gelehrten Presbytere 3bas von Sbeffa (f. d. A.), welcher felbst fpater auf dem Concil von Chalcebon, gleich bem Theodoret, freigesprochen wurde, bes späteren Rachfolgers (feit 435 n. Chr.) von Rabulas auf dem Bifchoffitz diefer Stadt. Amz nach der Bereinigung des Patriarchen Johannes von Antiochien mit Cyrillus schrieb er diesen, an Mares, Bijchof von Hardofchir in Berfien gerichteten Brief, in welchem er mit fichtbarer Abneigung gegen Cyrill und Borliebe fur Restorius, boch ohne biefen ju fchonen, ben Streit andeinander fest, jum Schluß aber feine Freude barüber ausdruckt, bag ber Friede zwischen Cyrill und ben Orientalen wieder hergestellt sey. Diefer, sowie die Uebersetzungen der Schriften des Diodorus von Tarfus und Theodorus von Mopsbeste in die perfifche Rirchensprache, die sprifche, verbreiteten die Lehren des Restorius in dem gangen perfischen Reiche. Dagu tamen noch die von Rabulas vertriebenen Lehrer der perfifden Soule, unter benen fich besonders Barfumas auszeichnete, welcher als Bifchof oder Metropolit von Rifibis (485-89 n. Chr.) in feinem, von Ratholiten und Monophyfiten wahrscheinlich übertriebenen Eifer überall die Spuren ber cyrillischen Partei auszurotten fnchte, und die politische Abneigung bes perfischen Sofes (bes Ronigs Pheroges oder Firm,) gegen die Romer ohne Zweifel für seine Zweide geschickt zu benutzen verftand. Ihm ichiog fich Rerfes, der Aussatige, an, ebenfalls aus Ebeffa vertrieben, welcher die dort aufgelofte Schule in Nifibis, auf perfischem Gebiete, wieder grundete, und mehrere Andere, welche in Berfien Bisthumer erhielten.

Das Christenthum war sehr früh, wahrscheinlich schon zu den Zeiten der Apostel, bis nach Versten gedrungen, aber die Nachrichten über diese ersten Zeiten sind, wie die ganze Seschichte des parthischen Reiches, in tieses Dunkel gehüllt. Während der Herrschaft der parthischen Arsaciden, welche in Religionssachen ganz indisserent gewesen zu sehn scheinen, hatten sich die Christen wahrscheinlich ungestört ausbreiten können, und nur eine kurze Versolgung derselben wird von Barhebräus und Andern\*) erwähnt, aber Trajan versolgte sie, so weit er auf seinem Zuge in dieses Reich eindrang. Der Bischof der Haubt und Restdenzstadt, der Doppelstadt Seleucia Resich eindrang. Der Bischof zum Oberhandt der Christen dieses Reiches und des weiten Orients, obgleich ihm dieß lange Zeit von dem Vischof von Persten streitig gemacht wurde. Als Papa, der Bischof von Seleucia, Simeon und Schadost als seine Vertreter zu dem nicänischen Concil sandte, war auch unabhängig von ihm Iohannes, Bischof von Persten, der als Repräsentant der Kirchen von ganz Persten und Großindien angesehen wurde, zugegen; und obgleich auch Jabaslaha (Erzh. von Seleucia) auf der Synobe 420 n. Ehr. diesen

<sup>\*)</sup> Bergl. Assemani Bibl. Or., Tom. IV, p. 89.

Bischöfen von Perfien die Wilrbe von Metropoliten verlieh, so brachte fie boch erft Jesujah pon Abiabene (654—60) ober sein Schüler und Nachfolger Georgius (660—80), und dauernd endlich Timotheus (778 - 820) jur Unterwürfigfeit unter den Stuhl bon Selencia. Beibe Bisthumer ftanden erft fattifch, bann nominell unter ben Patriarchen bon Antiochien, von benen fie die Weihe erhielten; wenigstens ift dieg von bem Bifchof bon Seleucia bekannt. Da aber die öfteren Rriege ber Romer mit ben Perfern die Reise bahin erschwerten ober gang unmöglich machten, so unterblieb fie gulett, und Schachlubha, welcher 182 (nach Amru erft 244, vergl. B. O., IV, p. 42) ftarb, war ber Erste, ber in Seleucia ordinirt wurde. Dadurch gelangten fie zu einer gewissen Selbständigkeit und Unabhängigkeit. Schon Bapa, der Rachfolger des Schachlupha, wird Erzbifchof genannt; die Späteren nahmen den Titel eines Batriarchen ober Latholitos an, und stellten fich bem Range nach ben Patriarden bes Occidents gleich. Dieg gefcah nach Affeman (Bibl. Or. III, p. 427 ff. IV, p. 80) zuerft von Babaus, welcher von 498 — 503 den Stuhl von Seleucia inne hatte, auf einer von ihm im 3. 499 gehal tenen Spnode. Ihn nennt er als den ersten nestorianischen Bischof von Seleucia und behauptet, daß feine drei Borganger, Dadiefu, Babuaus und Acacius, der katholischen Lehre treu und dem Batriarchat von Antiochien gehorsam geblieben sehen. Allein schon Dadjesu (430-65) hielt eine Synode, in welcher festgesetzt wurde, daß man den Erzbischof oder Katholitos von Seleucia weder verklagen noch richten burfe, sondern ihm unbedingten Behorsam zu leisten habe. In dem arabischen Squodifon und dem Romokanon ift noch hinzugefügt, daß es nicht verstattet sen, ihn bei ben Batriarchen bes Occibents zu verklagen oder von ihm an diese zu appelliren, was Affeman freilich filr eine spätere nestorianische Interpolation hält. Babuaus aber und Acacius scheinen sehr schwache Rirchenfürsten gewesen zu fenn, ba beide, wie aus ben gegen ben Ersteren erhobenen Beschuldigungen und aus dem zweiten Kanon der Synode des Babaus herborgeht, eine große Sittenberberbniß unter der Geiftlichkeit dulbeten, und Acacius, als aus ber Schule von Ebeffa hervorgegangen, anfangs wenigstens ficher ber nefwrianischen Lehre anhing, später zwar in Constantinopel, wohin er als perfischer Gefandter kam, das Anathema gegen Nestorius aussprach, aber nach seiner Rücklehr doch nicht das Beringfte gegen die Anhanger und Berbreiter diefer Lehre unternahm. Derfelbe flagt auch nach Barhebraus (vgl. Assem., B. O. III, p. 383 not.) darüber, daß Tenajas, monophysitischer Bischof von Mabug (Hierapolis), befannt unter bem griechischen Ramen Philorenus als Ueberfetzer bes R. T. in das Sprifche, ihm und den Seinigen den Namen "Neftorianer" gegeben habe, ba er weder von Restorius noch von beffen Barefie die geringste Renntnig habe (!). Bon diesem scheint also derfelbe herzurühren. Sie felbft nennen fich "Chalbder" - ein Rame, ber in ber neueren Zeit allein für bie mit ber romifchen Kirche unirten Restorianer gebraucht wird - und sagen (nach Ebedjesu bgl Assom., B. O. III, p. 354 f.), daß man fie mit Unrecht nach Restorius benenne, der nicht ihr Patriarch gewesen seh und beffen Sprache fie nicht einmal verfteben. Er fen vielmehr ihnen gefolgt, nicht fie ihm; ba fie aber gehört, daß er diefelbe Lehre vorgetragen, fo haben fie bie feinige burch ihr Beugnig bestätigt.

Wenn nun diese Patriarchen noch nicht wagten, in offenen Bruch mit den Occidentalen zu treten, so war Babäus — ursprünglich Laie und als solcher verheirathet— der nach zweisähriger Basanz den Sit von Seleucia einnahm, der Erste, welcher damit ohne Schen hervortrat. Er hielt eine Synode, auf welcher sestgesetst wurde: 1) daß Alles, was zwischen Barsumas und Acacius (die sich gegenseitig anathematisirt hatten) vorgesallen sen, vergessen, und deren Brieswechsel vernichtet werden solle; 2) daß es dem Patriarchen, wie den Bischösen, Priestern und Mönchen verstattet seh, sich mit einer Frau (nicht mit mehreren, welches Unwesen schon früher überhand genommen hatte, vgl. J. A. Assoman. de catholicis seu patriarchis Chaldaoorum et Nostorianorum Commentarius Rom. 1775. 4. p. 18.) zu verheirathen\*); 3) daß man dem Patr. von Selencia

<sup>\*)</sup> Schon Barfumas hatte mit Rudficht auf 1 Cor. 7, 9. baffelbe poftulirt; jest aber, ju bet

unbedingten Gehorsam zu leisten habe, und 4) daß die Bischöfe bei ihren Metropoliten nicht zwei, sondern nur ein Mal jährlich, bei dem Batr. aber nicht, wie bisher, alle zwei, sondern fortan alle vier Jahre ein Mal, und zwar im Laufe des Monats Oktober, zusammen kommen sollten, um sich über kirchliche Angelegenheiten zu berathen; es seh denn, daß der Patr. besondere Gründe habe, sie früher zu berusen. — Barhebrans, der monophhistische Maphrian, sagt in Bezug auf den zweiten Kanon: Babans habe dei Strafe des Interdikts seinen Nachsolgern in dem Patriarchat de fohlen, Frauen zu nehmen, und ebenfalls den Bischöfen und Preschtern geboten, sich nach dem Tode ihrer Frauen wieder zu verheirathen — offenbar eine gehässlige Berdrehung! (Bergl. Bibl. Or. III, p. 429.)

Seine Nachfolger waren ihm gleichgesinnt, alle Bisthümer wurden mit Nestorianern besetzt und sie waren eifrig darauf bedacht, ihr Gebiet nach allen Richtungen hin zu erweitern. Außer ihnen verbreiteten aber auch das Christenthum und diese Lehre zahlereiche Schriststeller und namentlich die Mönche mehrerer Rlöster in Assprien, sowie die Zöglinge verschiedener Schulen, die an vielen Orten gegründet wurden, unter denen die älteste, die von Nisibis, bald alle andern durch ihre Berühnutheit überstrahlte. Es gingen aus denselben aber nicht nur gelehrte Theologen und tüchtige Geistliche hervor, sondern auch bedeutende Aerzte und Philosophen; sie übersetzten die griechischen Klassister, namentlich Aristoteles, Hippotrates und Galen; sie waren in jenen Zeiten der Finsterniß fast die einzigen Bewahrer der Wissenschaften und die Lehrer der Barbaren.

Rach Arabien war bas Chriftenthum schon in ben ersten Zeiten getommen. Restorianer und Jatobiten suchten spater ihren Dogmen dort Eingang zu verschaffen; die meifte Berbreitung erlangten aber die Ersteren; unter ben Chalifen behnten fie fich auch über Sprien und Balästina aus und unter Mar Aba II (Batr. 742-52) wird selbst ein Bischof für die in Aeghpten zerstreut lebenden Restorianer erwähnt, welcher unter dem Metropoliten von Damastus stand; später werden auch Metropoliten von Aegypten angeführt, weil dieses mit Damastus vereinigt war. Die Bischöfe in den verschiedenen Theilen Arabien's ftanden anfangs unter bem Metropoliten bon Berfien. Bu feinem Sprengel gehörte auch Oftindien, deffen gange Westflufte ju Anfang bes 7. Jahrhunderts noch driftlich gewesen sehn muß. Der Abostel Thomas wird als der Evangelist der Inder und Begründer ihrer Rirchen angesehen, baber man fie gewöhnlich "Thomasdriften" nennt. Bahricheinlich manberten auch viele Chriften ju ben Zeiten ber berfischen Berfolgungen nach Indien; auch foll 345 ein Bischof mit Prieftern aus Jerus salem nach Malabar getommen feyn. Rosmas Inditopleustes (im 6. Jahrh. um 530) spricht von einer Kirche in Male (Malabar). In Calliana war ein Bifchof, der in Berflen ordinirt war; auf der Insel Taprobane (Ceplon) war eine Kirche mit einem in Berflen ordinirten Bresbyter, einem Diatonus u. f. w., aber nur filr die dort ftationirten perfischen Rausleute, da, wie derfelbe hinzusett, die Eingeborenen mit ihrem Flirften eine andere Religion hatten. Rurg nach Rosmas, um bas Jahr 570 hatte Bub, ber Breshpter, als Periodeutes (ein Amt, welches noch heute in der nestor. Airche existiren foll, bgl. Assom. B. O. III, p. 219) bie Rirchen bon Indien zu inspiciren \*); aber Besujah von Abiabene (Batr. 650 - 60) Kagt in seinem Schreiben an Simeon, den Metroboliten bon Berfien, bag burch feine und feiner Borganger Schuld bie Rirchen von

Beit bes Babans, wurde ein solches Geset wahrscheinlich um so nothwendiger, da die Berordmung des Königs Cavades (Kobab), die Gemeinschaft der Frauen betreffend, ohne Zweisel auch unter den Christen des persischen Reichs, und selbst unter den Geistlichen, die Zügellosigkeit und Sittenwerderduss sehr batte. Dieses Geset aber in Beziehung auf die Mönche ist so perstehen, daß diese nicht auf Lebenszeit sich zu ihrem Stande verpflichteten, sondern, wenn ste fich verheirathen wollten, wieder austreten konnten. So ist es noch heute bei den Restorianern. Siehe Smith and Dwight Rossarches in Armonia. Boston. 1888. 8. Th. 2. p. 228.

Tr fiberfette bas bekannte Fabelbuch Kalila wo Dimna aus bem Indichen in bas Sprifche; turz vor ihm hatte baffelbe ber Arzt Barfuje in bas Altperfiiche überfett.

Indien ganz verwaist seine, (dem erst der Patr. Timotheus gab ihnen einen Metropoliten) und das Christenthum zu Merv in Chorasan sast ganz ausgerottet sen; den Lettoren aber besiehlt er, ihren, in einer Synode von Seleucia abgesetzen Bischösen nicht mehr zu gehorchen, neue zu erwählen und diese Indien Production zu ihm zu senden. Bon dort aus, vielleicht aber auch über Indien gelangte das Christenthum auch nach Chim, und das dort ausgesundene Steindenkmal, dessen Acchtheit freilich in der neuern und abermals in der neuesten Zeit, aber wohl mit Unrecht, bezweiselt worden ist, gibt Nachricht von dem glücklichen Fortgang der nestor. Kirche, den ihrem ersten Ansang unter Zesujad von Gadala im J. 636—781. Salibazacha (Patr. 714—26) ernannte zuerst einen Metropoliten sir China. Um dieselbe Zeit erhielten auch Herath und Samarkand Metropoliten; in Bolch, von wo aus mehrere Bischöse nach China gesandt wurden, war schon frühzeitig ein Bisthum errichtet. In der Folgezeit verbreiteten sie sich auch durch die Tatarei.

Der Zustand ber Nestorianer war in den verschiedenen Zeiten und unter den berschiedenen Regenten und Dynastien, welche nach und nach den Orient beherrschien, ein fehr verschiedener. Bertrieben aus dem römischen Reiche, fanden fie anfangs eine will tommene Aufnahme bei ben Berfern, welche fast in fortwährender Fehde mit den romi fchen Raifern lebten. Allein biefe Ruhe tonnte nicht von langer Dauer fenn, ba die Saffaniden, welche durch Biederbelebung bes zoroaftrifden Cultus bas parthifde Reich gestürzt hatten, diesen auch nicht allein zum herrschenden, sondern zum alleinigen in ihren Staaten zu machen ftrebten. Jeboch scheinen die spätern Regenten dieser Dynastie mehr die Bolitik als die Religion im Auge gehabt zu haben; und es wurden daher die Epic ften, b. h. die Restorianer, fast nur bebrildt, wenn Kriege mit den griechischen Kaisen ansgebrochen waren. Bherozes (Firuz) war vielleicht durch Barfumas glinftig für die Nestwrianer gestimmt worden, während er die Katholiken ausrotten ließ. Cavades (Robab) fing erft nach seiner Räcklehr von den Hunnen, zu denen er aus dem Gefängniß geflohen war, Krieg mit bem griechischen Raiser an, welcher vier Jahre danerte und bie Beranlaffung zu einer Christenverfolgung gab. Er hatte die Gemeinschaft ber Franen Dekhalb hatten fich die Groken des Reichs gegen ihn emport und ihn in das Befängniß geworfen, aus bem er durch die Lift feiner Schwester entlam. Sein Bruder, Dichamash, welcher an feiner Stelle regierte, hob fogleich biefes Gebot wieder auf und, da daffelbe wahrscheinlich auch auf die Christen einen verderbenden Ginfluß ausgentt hatte, fo hielt Babaus mit Ginftimmung des Dichamasp jene Synode, burch beren Beschlüsse er dem Unwesen zu stenern suchte. Rach Barbebrans (B. O. II, p. 409) foll Robad mit Hulfe ber Griechen zu dem Thron wieder gelangt fenn, und in Folge deffen Die Reftorianer mit Gewalt ju dem tatholifchen Glauben gurlidgefilhrt haben; bod berichten die ersten Autoren davon nichts, und bas Erstere ftimmt auch nicht zu ben nbrigen Relationen. Aber gegen das Ende feiner Regierung trat ein Schisma bei den Reftorianern ein, welches zwölf Jahre gedauert haben foll, indem zwei Patriarchen bon verschiedenen Parteien, Rerses und Elifaus, jugleich gewählt wurden, beren Jeder wieder Bischöfe seiner Bartei ernannte. Rachdem Nerses im Gefängniß gestorben und Elisans in einer Spnode von den Bischöfen abgefett worden, erwählten diefe Paulus, welcher aber nur wenige Monate regierte und Mar Aba I ober "ben Großen", einen gum Chriftenthum belehrten Magier, jum Nachfolger hatte, 536—52. Diefer überfette bie Liturgie ber R. aus bem Griechischen in das Sprifche, welche noch heute in ben neft. Rirchen gebraucht wird, und entwickelte, abgesehen von vielen andern literarischen Arbeiten, eine außerordentliche Thatigkeit, um die Rirchenzucht zu heben und Friede und Ordnung aller Orten wiederherzustellen. Er machte zu biefem Zwede Rundreisen in verschiedene Provinzen des Reichs, fandte Birtenbriefe an die entfernteren Gemeinden, und hielt 544 eine Synobe, auf welcher, was bis auf den heutigen Tag in dieser Kirche Gultigkeit hat, bestimmt wurde, daß weder der Patriarch noch die Bischöfe verheirathet sehn dürfen; jugleich bestätigte er die frühern Canones und verordnete, baf man fich ftreng an bas nicanifche Glanbens-

bekenntniß, in der Erklarung der heiligen Schrift aber an die Worte des Theodorus von Mopsvefte zu halten habe. Da aber burch bas erwähnte Schisma an vielen Orten zwei Metropoliten oder zwei Bifchofe eingeset waren, fo fette er die Unruhe ftiftenben und unwurdigen Beamten ab und von zwei gleich Burdigen ließ er den Aeltern im Amte, der Andere aber mußte bis ju beffen Erledigung in feine frubere Stellung jurich-Der Batt. Ezechiel (577 - 80) hielt gleich im erften Jahre, Febr. 577, eine Synode, beren Hauptgegenstand ein Ebitt gegen die Meffalianer war. Da unter Robab, und mehr noch unter Chobrov I, Auschirvan, die Monophysiten sich in dem persischen Reiche weit verbreitet hatten, so ernannte damals Jacob Baradans, als öhnmenischer Metropolit in Stellvertretung ber eingekerkerten Batriarchen einen Metropoliten bes Orients, Achndemes, den Barhebräus als den ersten Maphrian des Orients auführt. Alles dieß geschah unter der Regierung des Chosrov I, welcher nach einer Boltsfage am Ende seines Lebens Chrift geworden sehn und feinen Rachfolgern alle fernern Kriege mit den Griechen untersagt haben soll. Er selbst führte viele Kriege mit denselben und scheint dann jedesmal die Christen verfolgt zu haben. Hormuzd IV, sein Sohn, und Chosrob II begunftigten bie Restorianer fehr, namentlich aber der Lettere, welcher alle übrigen Chriften feines Reiches zwang, zu ihnen überzutreten; zulest jedoch verfolgte und bedradte er fle, da fie gegen seinen Willen den Gregorius zum Batriarthen erwählt hatten, nach beffen 608 erfolgtem Tode er ihnen verbot, einen Andern zu wählen. Go blieb der Stuhl des Patriarchen 20 Jahre erledigt, die Schirnje (Stroës) an des ermordeten Baters Stelle trat, welcher gegen alle Chriften gleich gunftig gestimmt war. Seine Rachfolger unternahmen ebenfalls nichts gegen fie, und regierten auch zu turze Zeit und in zu bedrängten Berhältniffen, um an etwas Anderes als an die Erhaltung bes Thrones und Lebens benten au tonnen.

Unter ben Chalifen fanden nur felten Bedritchungen ber Restorianer fatt; im Gegentheil ruhmen fie fich mehrerer Freiheitsbriefe, beren Bahrheit zum Theil wenigstens wohl mit Recht bezweifelt wird. Den erften erlangte nach ihrer Angabe ber Patr. Jefujab von Sabala, welcher bon 628 - 47 regierte und die letten perfischen Ronige fag. Er foll felbst zu Duhammed gegangen febn und bon ihm benfelben erlangt haben, welcher noch vorhanden und von Gabriel Stonita, Paris 1680, querft ebirt worden ift. Ginen meiten erhielt berfelbe von Omar mit ber Zusicherung einer völligen Freiheit von Abgaben für fich, feine Brüber, Diener und Nachfolger, welcher bis zu Anfang bes 14. Jahrhunderts noch als vorhanden erwähnt wird; und Aly gab bem Maremes, Rachfolger des Befujab, damaligem Bifchof von Rifibis, weil er fein Beer bei ber Eroberung von Moful mit Proviant berfehen hatte, ein Schreiben, worin er ihn und alle driftlichen Unterthanen ben Seinigen bringend empfahl. Aehnliche fdriftliche Buficherungen murben berschiedenen ihrer Patriarchen von Muttedir billah, Rader billah und deffen Nachfolgern ertheilt, und ichon Jesujab von Abiabene (650-60) fchreibt an Simeon, ben Metropoliten von Perflen, daß die Araber bem Christenthum nicht nur nicht entgegen fepen, sondere bielmehr diese Religion ruhmen, ihre Priefter und Gläubigen ehren und felbft die Rirden und Rlofter unterftuten. Da fich die Restorianer burch Tuchtigkeit und wiffenschaftliche Bildung anszeichneten, fo befleibeten Biele von ihnen Stellen als Gouverneure bon Stabten und Diftritten, sowie andere hohe Memter, namentlich aber die von Leibargten, unter benen die Familien Desbe, Bochtjefu, Sonain in mehreren Generationen befonbers beruhmt find, und von Setretaren bei Chalifen und Emire. Das Ansehen diefer Merate und Sefreture war fo groß, daß teine Patriarchenwahl oder sonft wichtige Berathung in firchlichen Angelegenheiten ohne ihr Wiffen und ihre Bustimmung vorgenommen wurde. Auf diese Beise erlangten die Nestorianer ein bedentendes Uebergewicht über Die andern driftlichen Getten, und die Chalifen Rajim beamr illah und Muttebir billah gaben ben Batriarthen Gabarjefu (mit bem Beinamen Banbur) und Ebebjefu in ihren Diplomen die fchriftliche Buficherung, daß nicht bloß die Reftorianer, fondern auch die romifchen, b. i. die tatholifchen (bie Melchiten), und die jutobitifchen Christen ihnen untergeben und gehorsam sehn sollten. Mit Ausnahme einer durch Berkäumdung der Christen unter Harun al Raschid stattgesundenen kurzen Berfolgung sinden wir während dieser ganzen Zeit nur noch zwei erwähnt, deren erstere von Mutewestil besonders gegen die Restorianer gerichtet war, als sein Leidarzt Bochties ihn erzürnt hatte, die zweite aber von dem fatimidischen Chalisen, dem Wütherich Hastim deannr illah, gegen die Christen aller Consessionen und zugleich auch gegen die Juden ausging, aber, so grausam sie war, sich doch nur auf seine Staaten, Sprien, Palästina und Aeghpten, erstrecken konnte. Die Wacht der Leidärzte und Selretäre übte aber zuweisen auch einen verderblichen Einsunz so daß sie nach eigener Willstür Patriarchen ein- und absetzten und ihren Willen bei den Chalisen durchzusehen wußten. — Seitdem Bagdad erwäut und zur Residenz erhoben war, restdirten auch dort die Patriarchen. Dort wurden sie erwählt, aber in Selencia ordinirt. Ananzesu II war der Erste, der in Bagdad erwählt wurde. Mar Aba II restdirte in Basit, und nach der Erstauung von Sermenra durch Mutasim 220 d. H. restdirten auch dort einige Vatriarchen.

Als Hulagu Chan im 3. 1258 Bagdad eroberte, ließ der B. Machicha sammtliche Christen aller Confessionen in einer Kirche versammeln, und rettete sie auf diese Weise vor bem Blutbabe, welches die Mongolen dort anrichteten. Sulagu und die Meiften seiner Nachfolger waren gunftig gegen die Christen und insbesondere gegen die Nestorianer gestimmt, theils, weil diefe gleich ihnen Gegner der Muhammedaner, ihrer politischen Feinde, waren, theils, weil der Buddhismus, dem fie ergeben waren, fo viel in seinen Cultus aus dem nestorianischen entlehnt hatte, daß die ersten driftlichen Beobachter in demfelben eine Nachäffung des Christenthums durch den Teufel wahrzunehmen glauben, theils endlich, weil ihre Gemahlinnen jum Theil wenigstens Chriftinnen waren, und einige Fürften felbft fich zu bem Chriftenthum betehrt haben follen. Dief war eigentlich in Tenduch, dem Lande der Rerait der Fall, wo nach verschiedenen Rachrichten schon seit bem eilften Jahrhundert der Neftorianismus eine allgemeine Berbreitung erhielt, und deffen Fürsten fich zu bemfelben Glauben bekannt zu haben scheinen. Der Titel berseb ben. Ung ober Bang Chan, tonnte leicht burch Berftummelung zu bem Ramen Joan, Johannes geführt und fo die Beranlaffung ju der Sage bon dem Bresbyter ober Prie fter Johannes, als einem mächtigen Rönig, gegeben haben, welche fpater, als man bie Richtigkeit derfelben erkannt hatte, auf den bis dahin unbekannt gebliebenen chriftlichen Ronig in Aethiopien übertragen wurde. Dichingis Chan felbft nahm eine Tochter bet bon ihm bernichteten Bang Chan, Toghrul, jur Gemahlin, und fein Sohn Dichaghatm foll nach Marco Bolo fich zu bem Christenthum bekennt haben. Das Geschlecht bes Bang Chan von Tenduch blieb auch bis auf Marco Bolo in Blutsverwandtschaft mit bem Raiserhause, und bem Bater ber Minoriten Johannes de Monte Corvino gelang et in der That, einen dortigen Bringen, Nachtommen des Bang Chan, den er Georg nannte, mit vielen Reftorianern aus feinem Gefolge im 3. 1292 zu dem tatholifchen Glauben an bringen. Jeboch war ber Bestand diefer tatholischen Gemeinde nur bon febr hunge Dauer, ba schon nach seinem Tobe sein Sohn Johannes 1299 mit allen Uebrigen zu bem Restorianismus zuruckehrte. Derselbe Bater Johannes de Monte Corvino erbante and die erfte driftliche Rirche in Beting, ba er bei Rublai Chan in Gnaben ftant, mit Glodenthurm, und taufte 6000 Personen, woster ihn der Papst zum Archiepiscopus Cambalionsis ernannte. Affeman nennt unter ben Herrschern und Bringen aus ber Familie Ofchingis Chan's, außer dem erwähnten Ofchaghatar, als Christen noch Sartis, Sohn des Bathu Chan, an welchen B. Innocenz IV bei seinem Uebertritt ein Gratulationsschreiben sandte, und Gujuch Chan, Sohn des Uchathai (Octai) Chan; als zweiselhaft führt er an Mangu Chan und Rublai Chan (ber Erstere nach bem Armenier Sabtho, der Andere nach einem Briefe des B. Nicolaus III Chrift), ferner Hulagu Chan und Abaga Chan, beibe ebenfalls zweifelhaft, doch gunftig für die Chriften gestimmt. Aber ber Bruder und Rachfolger bes Letteren wurde unter dem Namen Achmed Chan Muhammedaner. Arghun Chan versprach Chrift zu werben, sobald er Jerusalem erobert haben wärde. Raigatu, Sohn des Abaga, soll nach Hath Christ gewesen sehn; Cassan war Ansangs den Muhammedanern günstig, durch die er zu dem Throne gelangt war, daher sein Heersührer Neuruz alsdald die Christen hart verfolgte; später aber, als er sich auf dem Throne besestigt sah, verfolgte er diese und begünstigte die Christen. Thodabende, zweiter Sohn des Arghun, bei den Tartaren Oldschaftu genannt, ward dem Knistliche Mutter zu dem Christenthum gedracht, und erhielt in der Tausse den Namen Nikolaus, aber nach deren Tode wurde er Mossem und nannte sich Muhammed Shaiath ed din; auch sein Sohn, Abu Said, mit dem Beinamen Behadur Chan, war wahrscheinlich Muhammedaner und so auch dessen Underscheinlich Wuhammedaner und so auch dessen Underschein Seepter dereinigte. Rach ihm herrschten die Turkomanen in Mesopotamien, Chalda, Medien und Persten; in Indien ward von seinen Nachsolgern das Neich der Wongolen gegründet, und in Bestassen entstand das türksische Reich.

Die viele Jahrhunderte lang andauernde und nur felten unterbrochene gunftige Lage der Christen unter der Herrschaft der Araber und Mongolen hatte dem Restorianismus eine angerordentliche Berbreitung im Often von Aften verschafft, welche unter den Aras bern angebahnt, einen gludlichen Fortgang unter ben Mongolen hatte, ba ju ber Zeit ihrer Oberherrschaft ein lebhafter Bertehr mit jenen Gegenden, ihrem Beimathlande, wo and die Restdenz bes Großchans war, ftets unterhalten wurde. Sulagu hatte (nach Santho) Christen die Aufficht über Lager und Städte übertragen und dem Batr. Machicha einen Balaft in Bagbab zu seiner Refibeng überwiesen. Abaga Chan bestätigte ihm biefe Schentung, boch mußte er wegen eines felbst verschulbeten Tumultes (ba er einen christlichen Renegaten in den Tigris werfen ließ) die Stadt verlaffen und nach Arbela giehen; fein Rachfolger war ein uigurischer Türte, Jaballaha, den er erft zum Metropoliten von China ernannt hatte. Der Uebertritt von Adymed Chan, Chodabende und deffen Rachfolgeen zu dem Islam hatte awar zur Folge, daß die Begunftigungen der Chriften aufborten, boch finden wir nichts von offenbaren Bedrudungen verzeichnet; nur Timur verfolgte Christen und Muhammedaner auf gleiche Beife. Seitdem unterblieben die Berbindungen mit dem fernen Often, die bortigen Gemeinden verklimmerten gang. Der 36lam brang immer weiter bor und berbrangte ober bernichtete bie Chriften, wie in ber Tartarei, so in Indien, wo sich nur fleine Gemeinden noch erhielten. Daffelbe geschah bald nachber unter ben fanatischen Schitten in Perfien und eben so unter ben moslemis fchen Dynaftien in Borberaften. Dagu tam noch, daß die Babfte, namentlich feit bem Auftreten ber ben Chriften gunftigen Mongolen burch lebhaften Briefwechsel mit ben Filteften und durch ftets erneuerte Absendung von Missionaren dem Restorianismus entgegen arbeiteten und Biele von ihnen ab = und dem katholischen Glauben zuwendeten, bis fie endlich faft gang auf die turbifchen Gebirge befchrankt murben, wo fie mit Ausmohme von wenigen Gemeinden in Oftindien noch jest unter fortwährendem Rampfe mit den fie umgebenden Aurben und umlagert von tatholischen Missionaren, fich in geringer Anzahl erhalten und an den amerikanischen Missionaren, die seit 1834 segensreich unter ihnen wirten, eine trene Stilte gewonnen haben. Der Erfte, welcher zu bem tatholischen Slauben übertrat, war ber Metropolit Sahaduna, welcher von dem perfischen Konig Sixves (Schiruje), jugleich mit bem neuerwählten Patr. Jesujab von Gabala 628 an ben bygantinischen Sof gesandt murbe, um den Frieden zu vermitteln, und bort übertrat. Rurg barauf machte ber Raifer Berattins eine Reife nach Affprien und aberrebete viele Reftorianer und Monophysiten jum Uebertritt. Sahaduna, von dem Patr. Maremes freigesprocen, ward von dessen Rachfolger Jesujab von Abiabene excommunizirt, weil er nach beffen Berficherung brei Mal mit Schrift und Siegel und funf Mal bffentlich und mindlich fein (neftor.) Glaubensbelenntnig abgelegt habe und eben fo oft wieder abgefallen fen. — Die zweite Bereinigung mit ber tatholischen Kirche war nur eine eingebil-Der Babst Impocens IV hatte einige Bischöfe mit einem Schreiben an Rabban Ara, Bicarius des Orients (nicht "Patriarch" wie Rapnaldus angenommen) der Neftoriquer geschickt, worauf bieser mit orientalischer Devotion im J. 1247 antwortet, mb ihm den Erzbischof von Jerusalem und seine Brüder in Sprien empsiehlt; zugleich leat er ein von dem Erzbischof von Nifibis verfaßtes und von zwei andern Erzbischöfen und drei Bifchofen unterschriebenes Glaubensbekenntnig bei, in welchem Maria als xororo-2005 bezeichnet wird. Nicht andere verhält es fich mit den zwei gleichzeitigen Schreiben bes jatobitischen Batriarchen Ignatius und bes Mabhrian Johannes \*). - An den Batr. Iaballaha (1281 — 1317) hatte der B. Nikolaus IV im J. 1288 ein Schreiben nebst Glaubensformel gefandt, und fein Rachfolger Beneditt XI erhielt von demfelben im 3. 1804 ein Begenschreiben, worin er die romifche Rirche die Mutter und Lehrerin aller andern, den Pabst aber den Oberhirten der gangen Christenheit nennt. Darans, wie aus dem beigelegten, orthodox scheinenden Glaubensbetenntniß, schließt Affeman, baf Iaballaha sich der römischen Kirche angeschlossen habe. Wie dem aber auch sen, so hatte bieß wenigstens teinen weitern Ginfluß auf feine Rachfolger. Dagegen wurden unter B. Eugenius IV fämmtliche Restorianer auf der Insel Chpern 1445 mit ihrem Metropoliten Limotheus von Tarfus durch den Miffionar, Erzbifchof Andreas, jum Uebertritt bewogen, und eine nachhaltigere Bereinigung mit der römischen Kirche fand in der Mitte bes 16. Jahrhunderts statt. Die Nestorianer waren damals schon auf ein kleines Sausien ausammengeschmolzen, welches -- abgesehen von den Thomaschriften in Indien - mit wenigen Bischöfen fast gang auf die kurdischen Gebirge gurud gebrungt war. Das Botriarchat war feit geraumer Zeit schon erblich geworben, indem dem Oheim der Reffe p folgen pflegte. Als der P. Simeon 1551 gestorben war, maßte sich dessen Reffe Bar Ram, mit Bulfe des einzigen noch übrigen Metropoliten, Ananjefu, die Batriarchenwurde an Es versammelten sich deghalb die drei noch übrigen Bischöfe von Arbela, Salmas mb Azerbeidschan (welche allein schon der Bestimmung gemäß zu einer Batriarchenwahl gendsten) mit Brieftern, Monchen und Gemeindevorstehern in Moful und wählten Johannes Sulata, Monch ober Abt des Klosters Hormuzd, zum Patriarchen. Um diefer Bahl einen befondern Rachdrud gegen jenen Simeon Denha Bar Mama gu geben, fandten fie ihn zur Weihe nach Rom. Auf der Rücklehr wurde er, wie Affeman behauptet, auf Anstiften feines Gegenpatriarchen, in Amib (Diarbefir) gefangen genommen und im Ge fängniß ermordet. Sogleich wurde ein Anderer an seine Stelle erwählt, und so erhielt fich diese tatholische Bartei gegen 100 Jahre. Sener Simeon Denha hatte aber deshalb, unterflitt von den treugebliebenen Restorianern, fein Patriarchat nicht aufgegeben, fonbern behielt es bis zu seinem Tode 1559, worauf feine Anhanger fogleich einen Andern erwählten, welcher mit feinen Rachfolgern ben Namen Elias annahm. Unter biefen war auch Einer, welcher von B. Paul V aufgefordert, in den Jahren 1607 und 1610 Schrife ben mit orthodoxen Glaubensbekenntnissen nach Rom schickte und kurz vor feinem Tode in einer Smode zu Amid 1617 die Forderungen des Babftes annahm; feine Rachfolger entfagten aber wieder der Bereinigung. Endlich erwählte 1684 B. Innocenz XI abermals einen Batriarchen, welcher gleich seinen Rachfolgern in Amid (Diarbefir) residinte und den Ramen Joseph erhielt, ben auch die folgenden beibehalten haben. Beit existirt ein Patriarch der Chaldaer (katholisch gewordenen Restorianer) unter dem Ramen Joseph, welcher jetzt in Mosul residirt, und ein Anderer fitt die Restorianer, der ben Ramen Simeon führt, fich aber ebenso "Batriarch ber Chalder" nennt und seinen Bohnsts in dem turdischen Gebirge, und zwar in Kotschannes, nahe bei Ofchulamert, hat. Die Bahl ber Letteren wurde im 3. 1888 auf 14,054 Familien ober 70,000 Seelen angegeben (vgl. Smith and Dwight Researches etc. II. p. 218. f.).

Die "Thomaschristen" in Indien erhielten zuerft unter dem Patriarchen Timothens (778—820) einen Metropoliten und von dieser Zeit an auch ihre Bischöfe unmittelbar von dem Batriarchat. Sie erlangten von den einheimischen Fürsten bedeutende Brivile-

<sup>\*)</sup> Bon ber ephemeren Bekehrung in bem Lande Tenduch burch Johannes de Monte Corvins ift schon oben gesprochen worden.

gien, welche großentheils ans dem Anfang des 9. Jahrhinderts herrühren und auf Thomas Canandus, auch Mar Thomas genannt, zu beziehen sind, der aber wahrscheinlich nicht Bifchof, fondern ein fehr begüterter und einflugreicher Raufmam war. Durch biefe und ihre große Bermehrung gelangten sie allmählich bazu, einen eigenen Staat zu bilden und eigene Ronige ju ernennen, nach beren Aussterben ihr fleines Reich burch Erbichaft an die Beherrscher von Cochin überging. Durch die Streitigkeiten und Kampfe ber tleinen indischen Flirsten unter einander, welche die Muhammedaner gefchielt zu ihrem Bortheil benntzten, wurden fie fehr gebrudt und boten beghalb 1502 bem bort gelandeten Basco de Gama die Krone an. — Ihre Berbindung mit dem neftor. Patriarchat scheint bald unterbrochen worden zu fenn. Um 1120-30 foll ihr geiftliches Oberhaupt, 30bannes, nach Conflantinopel, um bort ben Bischofsmantel fich zu erbitten, gefommen und bon ba nach Rom gereift febn. Spater war die indische Rirche gang bermaift, fo bag mer noch ein Diatonus übrig war, welcher alle geiftlichen Funttionen zu verrichten hatte, Daher wurden 1490 Georgius und Josephus zu dem neftor. Patr. Simeon gesandt, um fich einen Bifchof bon ihm ju erbitten. Beide wurden ju Prieftern ordmirt und ihmen die beiden Monde, Thomas und Johannes, als Bischofe beigegeben. blieb in Indien und refibirte in Cranganor, Thomas aber tehrte bald zurud. Batr. Clias († 1502) fette drei Monche, Jaballaha als Metropoliten, Jakobus und Denha als Bifchofe ein und fandte fie mit Thomas nach Indien. Sie fanden Dar Johannes noch am Leben und berichteten, daß fie an 30,000 driftliche Familien bort gefunden haben, welche in zwanzig Stüdten zerstreut lebten; spatere portugiefische Berichte geben theilweife nur 16,000 driftliche Familien an. Balb verarmten fie fehr, gebriett von verschiedenen Seiten, daher fie die Portugiesen um Schut baten und ihnen versprachen, den Ronig Emmanuel als ihren alleinigen Berricher anzuerkennen. Dieß gereichte gu ihrem Berberben. Dem balb wurden fle wegen biefes Schutes bon ben einheimischen Fürften, balb aber auch von ben Portugiefen felbft hart bebrudt. Es tamen babfiliche Emiffare, namentlich Jefuiten, welche Lift und Gewalt anwendeten, um fie bem Babf m unterwerfen. Der Erzbifchof von Goa, Alexius Menez, groang fie mit Gewalt, Die Beidlaffe ber 1599 an Diamber gehaltenen Synode angunehmen, fo dag nur wenige Gemeinden in den Gebirgen treu und ftandhaft bei dem Glauben ihrer Bater verharrten. Aber in dem Jahre 1653, fast zu berfelben Zeit, da das chaldaische Batriarchat wieber einging, schüttelten auch die mit Gewalt zu dem Uebertritt Bewogenen in einem allgemeinen Anfftand bas romifche Joch ber ihnen verhaften Besuiten wieder ab, welches innen wieder aufzublirden feit diefer Beit die Barfuger = Rarmeliter mit mehr Effer als Glud fich bemutht haben. — Roch follen 70,000 Seelen fich ju den Thomaschriften sählen, die unter britischer Hoheit einen eigenen kleinen Staat bilben, welcher burch Briefter und Aeltefte regiert wird.

Außer diesen Restorianern leben auf der Kliste Malabar und in Travancore noch an 200,000 Jakobiten. Diese scheinen erst seit dem 16. Jahrhundert dahin gekommen zu sehn. Die Beranlassung dazu hatte vielleicht jener Aufstand gegen die Katholiken gegeben. Der jakobitische Patriarch sandte Gregorius von Jerusalem als Metropoliten nach Indien; ihm folgte Andreas, dann Basilius als Mahhrian, nach diesem Iohannes, und darauf Thomas, welcher 1709 und 1720 an den jakobitischen Patr. Ignatins schrieb. In dem letzen Briefe theilt er demselben unter Anderm mit, daß im 3. 1709 Gabriel and Rinive, als Metropolit gesandt von dem Patr. Clias, zu ihm gekommen sen, den er, weil er zwei Naturen und zwei Personen in Christo angenommen, als Retzer (Nestorianer) erkannt habe. — Frühere Uebertritte zu den Inkobitien, schließlich sing woch hinzu, daß mir der jakobitische Prießer in Opchezire dier jakobitische Bischen in Indien angestellt nannte, von denen der Eine in Cochin restdire, den Sits der drei Andern wußte er aber nicht anzugeben.

Auker den angegebenen Schriften find noch zu vergleichen: Hohlenberg, de origi-

nibus et satis ecclesiae christianae in India orientali. Havniae. 1822. 8. Bruus, neues Repertorium sür die theol. Literatur und sürchliche Statistis. Bd. 1. S. 185 sf. Band 2. S. 90 sf. Band 3. S. 84 sf. Band 5. S. 198 sf. S. 292 sf. Band 6. S. 86 sf. C. Ritter's Erdfunde. Bd. 2. 7. 9.—11. an vielen Stellen. Justin Perkins, a residence of eight years in Persia. Andover. 1843. 8. Betermann.

Refortus und die nestorianische Streitigkeit bis jum Jahre 489. Das Auftreten bes antiochenischen Bresbuters Reftoring, ber 428 jum Batriarden von Constantinopel erhoben worden war, gegen bas Prabitat ber Gottesgebarerin (Seevococ), welches die glaubige Berehrung der Mutter des herrn beilegte, bezeichnet den Eintritt der großen chriftologischen Rampfe, welche in verschiedenen Stadien von da m durch dritthalb Jahrhunderte die griechische Rirche bewegen sollten. Die Gegenfate, welche ihre Bermittelung, die Brobleme, welche ihre Lblung bier luchten, batten fich bereits im vierten Jahrhundert in der Stille gebildet und waren in Borfpielen, wie 3. B. im Streit mit Apollinaris, fchon hervorgetreten. Die große Arbeit des vierten Jahrhunderts am Trinitatsbogma hatte die Aufmerksamkeit überwiegend bei dem Berhaltnif des Göttlichen in Chrifto zur Gottheit überhaupt festgehalten, und es mußte erft nach und nach flar werden, wie die hierin gewonnenen Resultate ihre Frucht auch in tiefen Durchbildung der Christologie abzuseten hatten. — Der eigentliche Dotetismus tonnte als fiberwunden gelten, und ebenfo hatte Origenes die bestimmtere Anertenmung einer menschlichen Seele in Christo angebahnt. Allein diese Lehre des Drigenes bing in ihm bestimmten Fassung so fehr mit der ganzen Sigenthumlichteit der origenistischen Acelogie ansammen, daß fie nicht ohne Beiteres Gemeingut der Kirche werden tonnte. Daher fand in dieser Beziehung noch Schwanten flatt. Genauere Erdrterung hatten pimachft die Arianer angeregt, welche lehrten, daß der Sohn Gottes nur Kleisch zur Umhallung seines höheren Besens angenommen, in diesem also selbst die Stelle des imme ren Menschen, der Seele, eingenommen habe: fie lehrten also ein ouprodieu im Gegenfat jum drar Downfocu, da der Sohn Gottes ihnen felbst ein Geschöpf war, bat nicht mit einem anderen endlichen Befen zur Einheit der Berfon verbunden gedacht werben tonnte, sondern mur eines Leibes bedurfte, um als irbifches Wefen in ber Sphäre der Menschen zu erscheinen. Als Geschöpf ift der Logos selbst, nicht eine mit ihm vereinigte menschliche Seele, Subjett der fittlichen Entwidelung Chrifti, indem a mit gefchöpflicher Freiheit Tugend übt, auf ihn felbst alfo fallen alle leidentlichen Br ftande des irdischen Lebens Christi. Bon gang entgegengesetter Seite war Marcell von Anchra (f. d. Art.) zu einer ähnlichen Aufhebung des Menschlichen gelangt, da ihm in Chrifto der Logos nach seiner Weltwirtsamteit durch Affinmtion des Fleisches Goon Gottes wird, ein vorübergehendes Sphostatischwerden des Logos, bedingt durch die av genommenen Schranken bes Fleisches, wobei ber Berfonlichkeit Chrifti nur vorübergebende Bedeutung zukommen kann. Aber fogleich zeigt fich auch in Phosis das Ueber: schlagen dieser Richtung auf die eutgegengesetzte Seite: das Göttliche reducirt sich auf erleuchtende Einwirtung des fich ansdehnenden Logos, die eigentliche Perfon aber wird Im Unterschied von durch einen bloken, also auch vollständigen Menschen constituirt. diesen beiden die Wahrheit der Menschwerdung beeinträchtigenden Extremen snate um Apollinaris (f. d. Art.), von der orthodoxen Trinitatslehre ausgehend, eine wirkliche Menichmerdung Gottes im ftrengen Sinne feftzuhalten. Indem er aber bal Sauptgewicht barauf legt, daß biefe 3bee ber Menschwerdnung nicht verflüchtigt werbe in die Borftellung eines gottbegeisterten, unter der Ginwirfung des Logos ftehenden Denfcen (ar Lounos Er Leos), sondern daß Christus wirklich als Mensch gewordener Gon (Bede Fraueros) erscheine, so läßt er ben Logos zwar einen menschlichen Leib und eint niedere Seele annehmen, ihn felbft aber die Stelle bes menfchlichen bernimftigen Beiftes (rovs) vertreten, um die Identität des ewigen Logos und der hifterischen Berfon Chrifti festzuhalten, und die Einheit der Person nicht durch die Zweiheit vollständiger

Raturen (die relleia) zu sprengen. Auch dieser anziehend und mit religiöser Wärme burchgeführte Berfuch tounte bas driftliche Bewuftfenn nicht befriedigen. Alles brangte jest zu genaueren Bestimmungen. Athanasius hatte früher sich noch sehr unbestimmt ausgebrudt, von Erscheinung des Logos im Leibe, Amahme eines Leibes z. gesprochen (bef. de incarn.), ahnlich Chrill v. Jeruf. Das Erscheinende in Chrifto ift ber Mensch, das Richt-Erscheinende Gott. Später trieb jedoch der Gegenfatz gegen arianische und photinianische Borstellungen und gegen Apollinaris weiter. So stellt die Alex. Synode bon 362 den Sat auf, daß Gott in Christo anders gewohnt habe, als in den Bropheten, das Wort felbst Fleifch geworden und daß der Erlöfer teinen unbefeelten Leib, keinen empfindungs - und geistlosen Leib angenommen (άψυχον, αναίσθητον, ανόητον σώμα). Bie wahrhafter Sohn Gottes, so sen er auch wahrhafter Menschensohn, und amar in Ginheit und Identität der Berfon. Für die behauptete Bollftandigfeit der menschlichen Ratur tritt hier auch ber die bedeutenosten Rirchenlehrer leitende Besichtspunkt hervor, daß nur eine Bereinigung Gottes mit einer vollftandigen Menschennatur die Erlösung und Biederherstellung des ganzen Menschen bewirten tonne. umdaft ber fefte Ausgangspunkt für die Betämpfung bes Apollinaris (Athan. Greg. b. Raz. b. Ryffa). Beide Seiten find in ihrer bollen Wahrheit, also auch die menfoliche in ihrer Bollftanbigkeit festauhalten. Dhne biese konnte Christus nicht bie gange menschliche Ratur erlosen, konnte nicht unser Borbild fenn, und teineswegs wird er durch diefelbe in die Sandlichkeit hineingezogen, da biefe nicht nothwendig zur Natur des Menfchen gehört, ja gerade Corruption berfelben ift. Stand nun aber diefe Bollftandigkeit der menschlichen Ratur als kirchliches Postulat fest, so drängte sich m fo mehr die Aufgabe auf, die gleichfalls postulirte Ginheit ber Perfon in ber innigen Bereinigung beiber Seiten nachzutweisen. Allerdings hatte hier Apollinaris von feinen Boransfetzungen aus leichtere Arbeit; und fo feben wir auch Athanafius in einer berühmten Stelle (de incarn. v. opp. ed. Montf. II, 1) im Interesse ber Einheit ber Person zu Ausdrücken greifen, die abollinaristisch klingen: derselbe ist Sohn Gottes und Gott nach dem Seifte, Menfchensohn nach bem Fleische; wir schreiben einem Sohne nicht zwei Raturen, deren eine angebetet, die andere nicht angebetet werde, sondern eine Fleisch gewordene Ratur des Gottes-Logos, zu (μία φύσις τοῦ θεοῦ λόγου σεσαρχωμένη)\*). Doch erfeunt er fouft eine menschliche vernunftige Seele Chrifti an, und behauptet nur eine mlosliche ungetrennte Einigung beiber Geiten, die er auch σύγκρασις άλυτος nennt, ohne dadurch eine ununterscheibbare Dischung ober Berwandlung behaupten zu wollen. Bon bem alteren Sprachgebrauche, nach welchem undoraaig = ovola, ausgehend, lehnt er eine ενωσις καθ' υπόστασιν ab (weil fonst die Menschheit in Christo mit der Gottheit gleiches Wesens, δμοούσιος, sehn müsse), und will dagegen eine ασύγχυτος φυσική erwarz oder krwaig xara groair, das heißt, ju einem einheitlichen perfonlichen Wefen (alfo gerade im Gegensat jum fpateren Sprachgebranch), wobei ber Logos burchaus als das eigentliche Subjett, bas Berfonbilbende, gedacht ift.

Die beiden Gregore begründen nun aber in ihrem Kampfe mit Apollinaris den spater allgemeinen Sprachgebrauch von zwei Naturen in Christo, so aber, daß dadurch nicht zwei Sohne gesetzt sehen (đươ qươcus els & συνδραμιούσαι, so daß Christus zwar äddo nad äddo, aber nicht äddos nad äddos seh). Filr die Möglichkeit einer solchen Bereinigung berufen sie sich darauf, daß zwar Körper sich gegenseitig ausschlössen, nicht aber geistige Wesen; diese könnten sich aus amigste mit einander und mit Körpern vereinigen (Analogie von Leib und Seele). Insbesondere sehen sie gerade im Wenschengeiste das Nittelglied, durch welches die Berbindung Gottes mit dem Fleisch vermittelt seh. Die Art aber, wie sie nun diese Bereinigung beschreiben, zeigt, daß sie den Apollinaris hervorgehobene Schwierigkeit, zwei volltommene Wesen in persön-

<sup>\*)</sup> Ueber die Zweifel an ber Achtheit biefer und ähnlicher Schriften aus bem vierten Jahrhundert f. Giefeler, Kirchen-Geich. I, 2. S. 133. Real-Carpliopable für Theologie und Kirche. X.

licher Einheit zu benken, noch keineswegs überwunden haben. Denn nicht wir betrachten sie die menschliche Natur durchaus als das Unselhständige, den Logos allein als das Bersonbildende, und gelangen so nicht zu einer wahrhaft menschlichen sittlichen Entwickelung, sondern sie lassen auch in ihrer Schilderung der Bereinigung, die sie auch ulzes und positischen nennen, die menschliche Natur ganz auf und untergehen in der allbestimmenden göttlichen, durch welche sie vergottet wird (Bild von einem Tropfen Essig im Meer, Grog. Nyss.).

Die in der ula poois σεσαρχωμένη des Athanasius ausgesprochene, in der Schil berung der Einheit von beiden Gregoren trot der Behandtung zweier Naturen verfolgte Richtung wird min besonders von der Alexandrinischen Theologie seit Ende biefes Jahrhunderts festgehalten. Man will zwar den Unterschied beider Naturen an fich (abstratt betrachtet) nicht vermischen, unterscheibet auch abttliche und menschliche Bräbifate, wil aber beibe nicht nur auf den einen fleischgewordenen Logos beziehen, sonbern bezeichnt auch die Person Chrifti nach Borgang jenes athanastanischen Ausbrucks als die eine fleischgewordene Natur des Gottes Logos, und betont deshalb die Uebertragung der Praditate beider Seiten: Magla Feoroxog (was schon seit Anfang des vierten Jahr hunderts fich findet), doyog oravowels. Zu biefer Richtung trat nun aber, ihren allgemeinen theologischen Karakter entsprechend, die antiochenische Dogmatik in Gegensat, beren hieher gehörige Sate ichon von Diobor von Tarfus ausgesprochen, von Theolor von Modebeftia genauer und eigenthümlich entwickelt find. Ausgehend von der geschicht lichen Berson Christi, wollen sie im Interesse ber wahren Menschheit, ber Realität seiner menschlich-sittlichen Personlichkeit, nicht nur gegen Apollinaris die Integrität der umschlichen Natur, sondern auch gegen die Grwoig proces der Alexandriner und eine unde dingte Uebertragung der Brädikate die Selbständigkeit und den bleibenden Wesensunterfchied der menschlichen Natur im Berhaltniß zur göttlichen behaupten. Die menschliche Ratur ift vollständig, also namentlich auch mit freiem Willen zu benten, und es ift darnach Ernst zu machen mit der von der Schrift behaubteten sittlichen Eintwicklung Christi (Lut. 2, 52.; Berfuchung; Gethsemane). Christus ift nicht nach (göttlicher) Raturnothwendigkeit unfündlich, foudern bermoge menfchlicher auf Bahlfreiheit ruhender Entwidelung burch Berfuchung und Anfechtung hindurch. Die Freiheit ichließt aber eine vom Anfang des menfchlichen Dafenns Chrifti beginnende Ginwirkung des Gottlichen auf ihn nicht aus (wird vielmehr von dieser nochwendig als receptives Organ borausgesett). Diese Einwohnung (evobenois) Gottes in Christo kann nun aber nicht gebacht werden als eigentliche Einwohnung des Wefens oder der Kraftwirkung Gottes, weil eine folche, wenn fie fich nicht in den allgemeinen Begriff der Allgegenwart und Allwirtsamteit Gottes auflosen, sondern eine spezifische in Christo febn foll, die unende liche Umumschränktheit ber Ratur Gottes beeintrachtigen wurde. Die Einwohnung Gottes barf nicht auf seine georg (wozu auch feine derauig gehort), sondern nur auf ein ethisches Berhältniß Gottes zurückgeführt werden, auf das göttliche Wohlgefallen (evdoxía); durch fle allein ift er dem Einen nah, dem Anderen fern. Gine folche ethische Ginwohnung Gottes findet in berschiedenen Graden bei allen Gerechten statt, in absoluter Weist in Christo, weil in ihm der Logos durch folche Einwohnung den gangen angenommenen Menschen mit fich bereinigt und ihm an aller ihm felbst zutommenden Shre Antheil gegeben hat, fo daß eine Berfon zu Stande gekommen ift. Diese Ginigung aber ift, weil eine ethisch vermittelte, auch eine mit der fittlichen Entwickelung des Menschen wachsende, bis nach der Erhöhung Chrifti diefer in den Zustand der Unfterblichteit des Leibes und der Unwandelbarkeit der Seele erhoben, das vollendete Werkzeug der Gottheit wird und, zur Rechten Gottes gesetzt, mitangebetet wird wegen seiner untrennbaren Bufammenfugung mit ber gottlichen Ratur. Diefe Bufammenffigung (ovraqua) ist der stehende Terminus der antiochenischen Christologie. Jede Natur bleibt dabei unauflöslich bei fich felbft, ohne Bermifchung mit ber anderen ober Bermmbelung Dennoch aber fagen wir, auf die Berbindung beider blidend, es fen eine Berfon; nicht wei Sohne, sondern ein herr Jesus Christus, der seinem Wesen nach Gottes Sohn, wit dem der Mensch Jesus verbunden und so der Gottheit des Sohnes theilhaftig ist. Dies und die Analogien von Mann und Frau u. dergl. zeigen nun aber, daß hier zwar die Wahrheit beider Seiten und die Integrität der menschlichen Seit gewahrt, die persönliche Einheit aber mit der göttlichen Natur unerfülltes Postulat geblieben ist.

Bevor diese beiden Richtungen im nestorianischen Streit aneinander geriethen, hatte im Abendlande schon eine Art Borspiel desselben stattgefunden. Der gallische Mönch und Preschter Leporius hatte nach Art des Theodor v. Modst. gesucht, Menschliches und Söttliches in Christo genauer auseinander zu halten, indem er nicht nur Christo als Menschen Arbeit, Frömmigkeit, Glaube und sittliches Berdienst zuschrieb, sondern auch, wodurch er sich von der tieseren geistigeren Fassung Theodor's entsernte, behauptete, Christos habe als vollkommener Mensch seinen Leiden ohne irgend welche Unterstüszung von der Gottheit vollbracht durch die Krast seiner menschlichen Natur. Es gesang jedoch Augustin, ihn zum Widerruf zu bewegen (Leporii libell. emend. bei Mansi IV. 518 sqq. Cassian. de incarn. Christi adv. Nest. I, 3 sq.).

Reftorius, geburtig aus ber fprifchen Stadt Germanicia und in Antiochien gebilbet, hatte als Monch und Bresbyter in Antiochien burch ascetisches Leben, orthodoxen Gifer, mb buch seine Predigten einen bedeutenden Ruf erworben. Rachdem er Bischof von Conflantinopel geworden mar, trat er in mehreren Predigten gegen die Bezeichnung "Gnitegebärerin " auf und unterstützte darin seinen Presbyter Anastasius, der dasselbe gechan, und dadurch Aufregung und Widerspruch hervorgerusen hatte. Jener Ausbrud afdien ihm als eine heidnische, Gottes unwürdige Borstellung. Richt Gott, fonbern nur der mit ihnn verbundene, von ihm angenommene Mensch habe eine Wutter, der Gott (Logos) Fey nur durch Maria hindurchgegangen. Nicht er habe gelitten: "die lebendig macheride Gottheit nennen sie sterblich und wagen es, den Logos in die Fabeln des Theaters herabaugiehen, als ob er in Windeln gewidelt worden und gestorben ware." Das Bolt und besonders die Monche tamen darüber in Aufregung. Geiftliche (Proflus) predigten gegen ihn, Laien unterbrachen ihn auf der Kanzel. Sobald dieß bekannt wurde, trat Cryrill von Alexandrien, ein eifriger Anhänger der alexandrin. Lehrart und überdieß der natürliche Rival des Bischofs von Constantinopel, gegen diesen auf, schrieb teghalb an bie aguptischen Monde, bann an feine Beiftlichen, bie in Conftantinopel feine Interessen wahrzunehmen hatten, endlich an die Schwester und die Gemahlin des Laifere Theodofius, um diefe für feine Sache ju gewinnen, mahrend fich ber Raifer felbst dem Restorius gunftig zeigte. Schon die ersten Schritte Cyrill's hatten Restorius gereizt, er hatte auch Alexandrinern, die in Constantinopel sich über Cyrill beklagten, Behör geschenkt, und beantwortete Chrill's Briefe nicht ohne beschränkten Stolz. Aufnahme der aus dem Abendlande vertriebenen Pelagianer, deren Sache er erst untersuchen wollte, gab ihm Gelegenheit, dem römischen Bischof Calestin den christologischen Streit von feinem Gesichtspunkt aus darzustellen, trug aber von vornherein dazu bei, feine Sache bem Abendlande gegenüber in ungunftiges Licht zu ftellen und Cyrill's Berichten an Calestin geneigtes Behor zu verschaffen. Gine romische Synode erklarte sich im 3. 430 gegen Restorius, forderte schleunigen schriftlichen Widerruf bei Strafe der Ercommunitation. Chrill wird beauftragt, bem Reftorius biefen Befchluß befannt gu machen, der römische Bischof wendet sich unterftugend an die Gegner des Restorius in Constantinopel und warnend vor der Irrlehre an orientalische Bischofe. Wirklich suchte Inhannes von Antiochien, dem Restorius befreundet, diefen, der übrigens schon gegen Caleftin fich bereit erklart hatte, ben Ausbrud Beoroxog, wenn er nur recht verftanden werde, zuzulaffen, jum Nachgeben zu bewegen, wurde aber von diefem auf die bald zu haltende allgemeine Synode verwiesen. Cyrill hielt jest eine Synode in Alexandrien, welche den römischen Beschluffen gemäß verfuhr und in einem von Chrill verfaßten Schreiben von Nestorius das schriftliche Bekenntnig jur alexandrinischen Dogmatik berlangte, welche von Chriff in awölf angehangten Gagen (Anathematismen, Rapitel) gusammengefaßt war. Außerdem wandte man sich in Briefen an den Klerns, das Bolt und die Mönche in Constantinopel, und Cyrill setzte Alles in Bewegung, seine Partei dort zu verstärken. Die ägyptischen Bischöse, welche das Synodalschreiben an Restorius seierlich übergeben mußten, erhielten von ihm keine Antwort; den zwölf Sätzen Cyrill's stellte er aber zwölf Gegenanathematismen entgegen. Zu den möglichst schroff gesasten Sätzen Cyrill's konnten auch andere Anhänger antiochenischer Dogmatik nicht schweigen, mehrere, unter ihnen besonders Theodoret, erhoben ihre Stimmen dagegen (Theod. re-

prehens. 12 anathem. opp. V, 1 sqq. ed. Hal.).

Ueberblicken wir auf diesem Punkte, wo die beiden Richtungen einander am schrossften gegenüberftanden, den bogmatifchen Gegenfat. Reftorins erblidte in der alexanbrinischen Lehre und ihrem Lieblingsausbruck Georoxog eine heidnische Bermischung bes Böttlichen und Kreatlirlichen: habet matrem deus? non peperit creatura increabilem. Die Gottheit des Logos ift baber wohl von feinem Rleid oder Instrument, feinem Tempel, in dem er wohnt, ju unterscheiden, zwei Raturen oder Substanzen sind zu behaupten, damit einerseits von der Gottheit alles Leiden, alle Berganglichkeit (Geburt, Areuz, Tod) fern bleibe, andererseits das menschliche Geschaffene, dem Tode Unterworfene nicht als wesentlich göttlich erscheine. Aurz beibe Raturen bleiben, was fie find; bas Endliche tann bas Unendliche nicht in fich faffen, das göttliche Unwandelbare nicht berwandelt werden. Beibe nicht zu vermischende Naturen find aber in bem einen Christus zu verbinden: ἀσύγχυτον την των φύσεων τηρωμεν συνάφειαν. Βαmoge diefer Zusammenfügung ift Christus nach ben Raturen zwar ein boppelter, aber als Sohn (Berfon) einer. Bir haben alfo in Chrifto einen Bott im Denfden ober einen mit Gott vereinigten Menschen, einen Gott und eine Geodoxog ucopg f. Aus der (untrennbaren) Berbindung beider folgt nun, daß man zwar nicht fagen tann, Maria habe den Sohn Bottes geboren, wohl aber fie habe die Menschheit geboren, welche burch ihre Berbindung mit dem Sohne Gottes Sohn feb, ja der Sohn Gottes feb aus der driftgebarenden Jungfrau hervorgegangen; andererfeits: bem Menschen gebühre wegen feiner unlosbaren Berbindung mit bem einwohnenden Gotte gottliche Ehre und Burde: χωρίζω τας φύσεις, αλλ' ένω την προσχύνησιν. 3a man dürfe nach der Amahme bes Menfchen den Logos nicht mehr auf getrennte Beise für sich Sohn nennen, um nicht zwei Sohne zn bekommen. In bem hieraus fich ergebenden uneigentlichen Sinne wollte nun Restorius sich auch bazu berfteben, Maria als Gottesgebarerin zu bezeichnen, obwohl fie beffer Christusgebärerin (xoiororóxos) ober, der göttlichen Natur gegenüber, Feodoxos genannt werbe. Dieg die Hauptsatze des Restorius, in benen gerade diejenige Seite ber Lehre Theodor's, worin die tiefere theologische Bedeutung ber antiochenischen Anschauung liegt, das Dringen auf eine wahrhaft menschliche, sittliche Entwide lung Christi gurudtritt, die überhaupt im Streite weniger berührt wird. Es ift ihm nur um ernstliches begriffliches Auseinanderhalten der Naturen zu thun, und wenn darin, theologisch betrachtet, ein Mangel liegt, so ruckt es ihn doch eigentlich der alexandrinis fchen Lehre naher als Theodor. Gleichwohl hatte Chrill und feine Partei Recht, wem fle in den Sagen des Nest. das wirkliche Zustandekommen einer einheitlichen gottmenschlichen Berfonlichteit (was Neft. allerdings wollte) vermißten. Bon biefem Interesse geht Cyrill auf's Entschiedenfte aus. Ihm ift des Gegners Lehre eine bloge Einigung zweier Personen (προσώπων ένωσις) wodurch Immanuel in zwei Christi, zwei Sohne getheilt wird. Die ovragera bringt es nur zu einem Bohnen Gottes in einem Menschen, bas, wenn auch gesteigert und vom Mutterleibe an als vorhanden gedacht, sich boch nicht wefentlich unterscheidet vom Wohnen Gottes in ben Gläubigen und Propheten, und nicht berechtigt, diefem Menschen gottliche Burbe juzugestehen. Gin folder tam uns nicht retten, namentlich verliert fein Leiben als bloß menfchliches feinen unendlichen Der Logos hat nicht bloß einen Menschen angenommen, fondern ift Mensch, Fleisch geworden (Joh. 1, 14., worauf sich Apollinaris schon ftüte. Rein Borwurf wurde auch Cyrill häufiger von den Gegnern gemacht, als der des Apollinarismus).

Er hat fich die menschliche Ratur wirklich angeeignet (olzelwois, loionolyvis) und ihr badurch Theil an fich gegeben (xorvanoieiv). Er ftellt baber ber ovvagera bie grwoge groix f entgegen, durch welche beide Raturen in eine Ginheit gufammenlaufen, und zwar eine hppostatische (xa9' vnboruaur), deren Resultat eine Natur ift. Die an sich umendlich berfchiedenen Raturen Gottes und bes Menfchen find baher boch nur bor der Einigung zu unterscheiden; da waren es zwei Naturen (qu'ouis), aber nicht Perfonen (πρόσωπα), fondern nur eine, nämlich die Perfon ober Supostafe des Logos. Diefer berfonliche Logos hat das Menfchliche, nicht die für fich bestehende Berfon eines Renfchen angenommen. Rach ber Bereinigung find doher um fo weniger zwei Sppostafen ober Perfonen zu unterscheiden, ja nicht einmal zwei Raturen, benn durch bie Emigung muß die Scheidung beiber als in der einen Ratur des fleifchgeworbenen Logos aufgehoben gedacht werden; die Ginigung ift zwar nicht als Bermiionng (xoaois, quouds) au benten, fo bag burch fo gu fagen chemische Mischung ein Drittes entstünde, noch als Bermandlung (roonf), fo daß abfolute Bereinerleiung entftunde; abstraft betrachtet, bleiben die Naturen gwar der Zahl nach, aber fie sind fo geeint, daß teine mehr für sich ift, teine mehr ohne die andere gedacht werden tann (sie hoben feine εδακήν έτερότητα mehr). In der Ginigung find daher die eigenthumlichen Bribite beider Raturen vermischt. Bon bem, was in ber Schrift über Chriftus gejogt wird, darf nicht das Eine bloß auf den göttlichen Logos, das Andere bloß auf die bon ihm unter schiedene Menschheit bezogen werben, fondern Alles muß auf die Einheit bar Berfon, des fleifchgewordenen Logos bezogen werden, alfo auch Geburt, Niedrigkeit, Leiden, Auferftehung. Derfelbe, ber feine erfte Beburt aus Gott hat, hat feine zweite ans berm Samen David's, beffelben ift bas ewige Sehn und bas Sterben. Anbeerfeits ift die Menfcheit (nicht ber Menfch, diefer tann für fich, weil nicht Berson, and nicht Trager gottlicher Praditate fenn) der göttlichen herrlichkeit theilhaftig, die Gottheit ift wirklich ber menfchlichen Natur zu eigen geworden (baber fein Fleisch im Abendmahl - gottliches Leben gebend). Gleichwohl muffen biefe ben scharfften Begenjat gegen Reftorius enthaltenden Sate auch von Chrill nothwendig beschränkt werden. 1) Obwohl der menschgewordene Logos Subjekt ist auch für die Leiden u. f. w., muß er doch, als irt fich unveränderlich, leidenslos gedacht werden; er erleidet burch die Menschwerdung nichts, ift aber bas Subjett zu bem, was bas Fleisch leibet. Der ewige Logos wird von Maria geboren, aber dem Fleifch nach (συρκικώς); er ift's, der da leidet, aber er leidet am Fleische (vapxl), kurz & d. ånadws knader, was Cyrill nicht doles 2) Andererseits foll boch anch die menschliche Ratur durch Mittheilung göttlicher Idiome nicht aufgehoben und völlig verflüchtigt werden (οὐ δαπανάται, ύποalenterae). Defhalb hat die gottliche Natur fich erträglich gemacht für die menschliche, fo baß fie bie Dage und Gefete ber menschlichen Ratur nicht vernichtet, fondern benselben eine Macht über sich einraumt; fie eignet sich die meufchliche Ratur nur in ber jeber Stufe und Lebenslage angemeffenen Form an (ein Analogon fittlicher Entwidelung). — Im Streite beider Parteien hielt fich naturlich jede derfelben nicht sowohl an die Formeln der Gegner, als an die theils unberechtigten, theils wenigstens nicht Chrill: Reftorius mache Chriftum beabsichtigten Consequenzen ber gegnerischen Lehre. ju zwei Sohnen, zu einem blogen gotterfüllten Menschen, Restorius: Chrill laffe ben Logos in Fleifch verwandelt werden, fchreibe ihm felbft Leidensfähigkeit ju u. f. w. Aber auch auf bas rechte Dag zurudgeführt, bleibt boch eine wirkliche und wesentliche Differeng ber Auffassung, Die um fo scharferen Gegensat herbeiführte, als auf beiden Seiten ein berechtigtes theologisches Intereffe vertreten wurde, auf neftorianischer ober beffer autiochenischer Seite bas verständige Intereffe der Sonderung und bas ethische, im Erlofer eine mahrhaft menschliche fittliche Perfonlichteit festzuhalten, auf ber anderen das religibse Bedurfniß, in Christo wirklich und wefenhaft Gott gegenwärtig zu wissen, ihn mit ber Menschheit real geeinigt und damit ein göttliches Beilsprinzip in ihr wirkfam ju feben. Benn in bem folgenden Streite bas Abendland fich auf Seiten ber

Referins

alexandrinischen Dogmatik stellte, so lag dieß zum Theil in der schon älteren Macht der von Athanastus ausgegangenen Richtung, zum Theil allerdings in hierarchischen Motiven, wie in der Gereiztheit über die Aufnahme der Pelagianer durch Restorius, aber eben in dieser Beziehung sand doch auch ein richtiges Bewußtsehn davon statt, daß eine gewisse Wahlverwandtschaft bestehe wie zwischen athanastanisch alexandrinischer Christologie und augustinischer Anthropologie, so zwischen antiochenischer Lehre und dem Pelagianismus, wie Cassianus de incarn. Christi adv. Nest., freilich in ziemlich roher Beise, biesem Gesichtspunkte folgt.

Dem von verschiedenen Seiten fich tundgebenden Berlangen nach einer allgemeinen Spnode entsprach Raiser Theodosius II. in Ausschreiben an die Metropoliten, nicht ohne dem Chrill sein entschiedenes Wiffallen über sein bisheriges rantevolles und anmaß. liches Berfahren zu erkennen zu geben. Die Metropoliten follten jeder aus feiner Probing einige tuchtige Bischöfe mitbringen und zu Pfingsten des Jahres 431 follte Die Synobe in Ephefus gehalten werden. Rechtzeitig traf Restorius mit den Seinigen unter dem Schutze des kaiserlichen Comes Irenaus ein, während zugleich ein anderer kaiserlicher Comes, Candidian, nach Ephefus tam, um im Auftrage bes Raifers die Synobe zu überwachen. Bald kam auch Chrill mit 50 Bischöfen. Die Sprer aber, an ihrer Spige Johannes von Antiochien, liegen auf fich warten, burch Ungludsfalle und Beschwerben auf ber langen Landreise aufgehalten. Nachbem man 16 Tage gewartet hatte, eröffnete Cyrill, der zugleich im namen bes romifchen Bifchofe auftrat, trot ber eintreffenden Rachricht von der Rabe der Syrer und der entschiedenen Protestation Candibian's, mit bem gang auf feiner Seite ftehenden Memnon von Sphefus bas Concil an 22. Juni \*), behandelte Restorius, der allen Berkehr mit der so zusammengesetzten, willig bon Chrill abhängigen Berfammlung abwies, von vornherein als Angeklagten, und bie 200 Bifchofe unterschrieben noch an demfelben Tage, angeblich unter vielen Thranen, bas Urtheil: der bon Reftorius gelästerte Berr Jesus Christus bestimmt burch die gegenwärtige heilige Synobe, daß Neftorius von der bifchoffichen Burde und aller priefterlichen Gemeinschaft ausgeschlossen sein. Die bald barauf eintreffenden Sprex traten, ergurnt über diefes Berfahren, fogleich ju einer Synode gufammen und fprachen unter Anwesenheit Candidian's die Absetzung über Chrill und Memmon aus, wogegen die turz darauf antommenden romischen Legaten, nach Caleftin's Anweisung als Schieds richter auftretend, Cyrill's Partei völlig Recht gaben. Beibe Parteien fuchten nun beim Raifer, ber junachst auf Candidian's Bericht die Beschluffe ber Chrill'schen Bersammlung für ungültig erklarte und ben Bifchofen gebot, bis jum gemeinschaftlichen Austrag in Ephesus zu bleiben und weder nach Hause noch nach Constantinopel (um dort zu agitiren) ju gehen, ihre Anschauungen durchzuseten; für Chrill wirften dabei die Monde Constantinopels, an ihrer Spite der alte hochberehrte Archimandrit Dalmatius, der der Einwirtung Chrill's auf ben Raifer burch feine Fürsprache die Bahn brach. zwar wollte man ben Streit, ohne fich auf bas Daterielle einzulaffen, badurch beilegen, daß man die von beiben Berfammlungen ausgesprochenen Absetzungen beftätigte. Dit biefem Anftrag ging der taiferliche Beamte Johannes nach Ephefus und nahm Chrill und Memnon in Baft, während Candidian die Bewachung des Neftorius übernahm. Die Entfernung der Baupter bermochte nun aber nicht, die Bifchofe ju einer Bereinigung zu bringen, und fo fah der Raifer fich genothigt, Abgeordnete beider Barteien noch Constantinopel zu rufen, ließ fie jedoch nach verandertem Entschluß nur nach Chalcedon Restorius aber, des Treibens mide, war bereit, sich zurnichzuziehen; der Kaiser befahl, ihn nach seinem früheren Rloster bei Antiochien zu bringen, ohne baß er ihm fich feindlich zeigte. Während der fruchtlofen Berhandlungen in Chalcedon erlangte aber Cyrill's Partei immer entschiedener das Uebergewicht. Ihre Abgeordneten durften end-

<sup>\*)</sup> Sefele sucht, gestützt auf Cyrill's parteiische Darstellung und eine unfichere Combination, bie Sache gunftiger für Cyrill barzustellen, aber auch so bleibt Cyrill formell im Unrecht.

lich nach Confantinopel gehen und bort an Restorius' Stelle einen neuen Bischof einsehen; die ephesinische Synode ward entlassen, Cyrill und Memnon durften ihre Bischstener wieder einnehmen.

Trot diefes Sieges des Chrill aber betrachtete der Raifer die dogmatifche Diffe. reng zwischen ben Sprern und Chrill als unentschieden, Die Antiochener burchaus nicht als bogmatifch übermunden. Er verlangte einen Bergleich, bem Johannes von Antiochien und Theodoret nicht abgeneigt waren, und zu dem dann auch Chrill, einsehend, daß er mit feiner fcproffen Stellung nicht burchzubringen bermochte, burch milbernbe bogmatifche Ertlarungen die Sand bot. Dan verzichtete antiochenischerseits darauf, dag Chrill feine Anathematismen ausdrudlich berdamme, Paulus von Emifa mußte ihm im Auftrag bes Bifchofs Johannes ein vermittelnd gehaltenes Symbol, bas die Antiochener ichon fruber mer Rechtfertigung ihres Glaubens bem Raifer übergeben hatten, vorlegen, und Chrill berftand fich jur Unterschrift, wöhrend Johannes nun feinen Freund Reftorius fallen lief und fich jur Berbammung beffen, "was er der apostol. Lehre Fremdes gelehrt habe", fo wie zur Anerkemung der bon der Cyrill'schen Partei borgenommenen Ordinationen entfolog (432). Benes Bekenntnig, beffen Abfaffung man, jedoch nicht mit bolliger Giderheit, dem Theodoret aufchreibt, befannte eine Ginigung zweier Naturen in dem Ginen Chriftus, geftand auf Grund biefer unbermifchten Ginigung ben Bebrauch bes Musbruds - Jarrang ju und erklarte, bag bon ben durch bie Schrift Chrifto beigelegten Prabitaten bie einen auf die einheitliche Berfon, die anderen je auf Gine Ratur zu beziehen feben. Das Betenntniß enthielt fo nichts, was der Dogmatit Chrill's abfolut entgegen war, berrieth aber nicht mir feinen Ursprung aus ber antiochenischen Dogmatik, sondern ließ and die Erflärung im antiochenischen Sinne, die Cyrill durch feine Anathematismen hatte ausschließen wollen, völlig offen, und seine Annahme durch Cyrill war daher doch eine bogmatifche Inconfequeng. Auf beiden Seiten erregte biefe Bermittelung baber Ungufriedenheit. Chrill mußte Borwurfe horen nicht nur bon den Fanatitern feiner Bartei, fonbern auch bon bem frommen Ifibor bon Belufium, gegen Johann's Berfahren aber und für den von diesem geopferten Restorius erhob fich eine extrem antiochenische Bartei oftaflatifcher, fleinafiatifcher, aber auch theffalifcher und möfischer Bifchofe, und bildete eine entschiedene Opposition gegen die drei Patriarchen des Orients, die Iohannes in feinem Sprengel nun mit rudfichtelofer Barte zu unterbruden fuchte. Anch Bemaffigtere wie Theodoret, welcher mit bem Bekenntnif Cyrill's gufrieden mar, wollten boch die Berdammung des Restorius nicht unterschreiben und kommten nur badurch, daß man ihnen dief nachsah, gewonnen werden. Das Beftreben, ben geschehenen Bergleich um jeden Preis festanlalten, ließ jest wie den Johannes v. Ant., so auch den Kaiser gang anf Seiten bes Cyrill treten. 3m Jahre 435 erilirte er Restorius nach Betra in Arabien, befahl feine Schriften zu verbrennen und feine Anhanger als Simonianer zu brandmarten. Während nun Restorius, wahrscheinlich nach veränderter Weisung, in einer agupt. Dafis in Berbannung lebte, fpater burch Ginfalle rauberischer Stamme hinweggeführt und wieder freigelaffen, bann bon bem agupt. Brafetten mit rober Barte an berschiedene Orte transportirt wurde, bis der Tod, man weiß nicht wann, die Tragodie feines Lebens endete, suchte Cyrill ben Sieg weiter ju verfolgen und ben burch Accomodation gewonnenen nun gegen bie antiochenische Dogmatit zu benuten. Der Bifchof Rabulas von Sbeffa, fruher Schuler Theodor's von Mopsvestia, ging dabei mit ihm Sand in Sand, verdammte die Schriften Diodor's von Tarfus und Theodor's und vertrieb die biefer Richtung ergebenen Lehrer ber ebessemischen Schule, unter ihnen Ibas, obgleich biefer bem Bergleich vom Jahre 432 beigetreten war. (Damals schrieb 3bas ben berühmten Brief an Maris, f. die Art. "Dreicapitelstreit" und "Ibas".) Bu gleicher Beit warnten Chrill und Proflus von Conftantinopel die armenische Rirche vor Theodor als bem eigentlichen Bater ber neftorianischen Regerei. Ihre Beftrebungen icheiterten aber an bent großen Ansehen der antiochenischen Rirchenlehrer, und der Raiser verbot, Mamer, die in der Gemeinschaft der Kirche gestorben, so zu verdächtigen, und nach des

Bischofs Rabulas Tode wurde der erklärte Anhänger Theodor's, Ibus, sein Nachfolger (436). Schon nach jener Bertreibung ebeffenischer Lehrer hatten fich einige nach Berflen gewandt, wo die Lehre Theodor's durch Bijchof Barsumas von Nifibis unter ben Chriften befestigt wurde. Seeffa blieb unter Ibas in Berbindung mit diefen perfischen Chriften, und die edeffenische Schule, Bertreterin ber antiochenischen Dogmatit, wurde eben befihalb auch vom Raifer Zeno ale bie lette Burg bes Reftorianismus im Reiche und Bundesgenoffin der perfifchen Chriften, die gerade durch ihren Gegenfat gegen die grie chifche Rirchenlehre Schut in Perfien fanden, gerftort 489. Nur wenige Spuren bes entschiedenen Restorianismus finden fich noch später im griechischen Reiche.

Quellen. Die Concilienatten bei Mansi IV. V. VII. IX., darunter bas fogenannte Synodicon aus dem 6. Jahrhundert, das auf des Comes Irenaus tragoedia, wie diese auf Nestorius eigener Erzählung beruht (zuerst ed. Lup. Lovan. 1682), die Mittheilungen bes Marius Mercator (opp. ed. Baluz. 1684), der Brief des Ibas an Maris in ben Atten der chalced. Synode und des Liberatus breviarium cause Nestor. et Eut. - Cyrilli opp. ed. Aub. Par. 1638, befonders Tom. VI. u. VII., und in Maji script. vett. nov. coll. VIII, II. Theodoreti opp. ed. Schulze et Noess. Hal. 1769 sqq. Tom. V. — Socrates h. e. VII, 29 sqq. Evagr. I, 7 sqq. - Bald, Reperhift. V. Reanber, Rirchengefch. Bb. 4. b. a. A. Baur, Drei einigfeit I. Dorner, Entwidelungegefch. II, 24 ff. Befele, Conciliengeschichte II. Fuch 8, Biblioth. der R. Berf. III. u. IV. 28. Miller.

Methinim, בְּחֵיכִים, d. h. traditi (so. jum Dienst der Leviten Efr. 8, 19; vergl bas כחבים 4 Mof. 8, 19), heißen in den nacherilischen Buchern die den Leviten jur Unterftugung, nämlich zur Berrichtung der niedersten und ichwersten Geschäfte beiggebenen Tempelknechte (ἰερόδουλοι Jos. Arch. XI, 1. 2), weßhalb fie in Anfzählungen bes Cultusperfonals 1 Chr. 9, 2. Efr. 7, 24. u. a. nachst ben Lebiten genannt werden. Ihren Urfprung hat man ichon wegen 5 Dof. 29, 10. in die mofaische Beit verlegen wollen; doch handelt diese Stelle nur im Allgemeinen von im ifraelitischen Lager befindlichen Fremdlingen, benen die niedrigften Berrichtungen oblagen. Den urfpränglichen Stamm ber Nethinim scheinen vielmehr (vgl. Aben Esra ju Efr. 2, 43) die Gibesniten gebildet zu haben, die von Josua zu holzhauern und Wasserschöpfern für alle Beit berordnet murben (3of. 9, 21 ff.; bgl. ben Art. "Gibeon"). Benn bort B. 27. gefagt wird, daß Josua fie fur die Gemeinde und ben Altar bestimmt habe. fo ift nicht an eine anderweitige Berwendung für den Dienst einzelner Ifraeliten, sondern nur baran zu benten, daß fie durch ihre Berrichtungen am Beiligthum ber Gemeinde bienten. Dagegen waren nach Efr. 8, 20. die Nethinim durch David und die Fürsten jum Bei ligthum geschentt worden; ferner erscheinen Efr. 2, 58. Reb. 7, 60. 11, 3. neben ihnen Sohne ber Rnechte Salomo's. Es muffen bemnach zu jenem Stamme ber Bibeoniten, ber durch die blutige Berfolgung Saul's (2 Sam. 21, 1) wahrscheinlich ftart berringert worden war, vielleicht auch mit Rudficht auf bas Bedürfnig des erweiterten Cultus neue Leute hinzugekommen fenn, vermuthlich von David und anderen Königen geschenkte Rriegsgefangene; ferner gehörten zu ihnen Nachkommen jener nach 1 Kon. 9, 21 f. von Salomo frohnpflichtig gemachten Refte ber kanaanitischen Stamme. Dhne Ameifel maren diese Alle zur haltung des mosaischen Gesetzes verpflichtet; benn follten Unbefcnittene am Beiligthum gedulbet worden fenn? Jedenfalls fteht dieß nach Reb. 10, 29 f. filt bie nacherilische Zeit fest. Die Bahl ber Nethinim war nach bem Eril nicht bedeutend; nach der erften Rudfehr von Babel betrug fie mit ben Sohnen ber Rnecht Salomo's nur 392 (Efr. 2, 58. Nehem. 7, 60); mit Efra tam ein nener Zug (Efr. 7,7) von 220. (8, 20). Sie wohnten fortan theils in Jerufalem, theils in ben Levitenftabten (Efr. 2, 70; bgl. Reh. 7, 73), am ersteren Orte in einem besonderen Begirte am Fuße des Tempelberges (Reh. 3, 26. 31); fie ftanden nach Reh. 11, 21. unter zwei Borftehern, die aus ihrer Mitte genommen worden feyn muffen, benn der Rame bet einen berfelben, Zicha, erscheint in der nethinitischen Stammliste (Efra 2. 43. Ref.

7, 46). Wie für ihren Unterhalt gesorgt wurde, ist nicht gemeldet; in dem königlichen Edikt Efr. 7, 24. wird ihnen, wie dem übrigen Cultusbersonal, Abgadenfreiheit zugessichert. Ob gegenseitige Berheirathungen zwischen Ifraeliten und Rethinim gestattet waren, ist aus dem A. Test. nicht zu ersehen. Ursprünglich dürften die Nethinim wohl unter das Gebot 5 Mos. 7, 3. gefallen sehn. In der Mischna (Jodamoth 2, 4. Kidduschim 4, 1.) werden sie mit den Mamserim zusammengestellt (die Rangliste des jernsalemschen Talmud — s. Carpzov app. S. 112 — stellt sie sogar noch unter die letzteren, aber höher als die Proselhten); sede eheliche Berbindung zwischen Israeliten und Rethinim ist hier bestimmt verboten. Weiteres über diesen Punkt s. dei Carpzov a. Debler.

Retter, Thomas von Walden, gewöhnlich Thomas Waldensis genannt, war ein tüchtiger und seiner Zeit berühmter Scholastiker und römisch-katholischer Kirchenmann im Anfange des 15. Jahrhunderts. Er wurde in Walden, einem Fleden der englischen Grafschaft Esser, geboren und trägt daher, gemäß der Sitte seiner Zeit, den Zunamen Waldensis; sein Geburtsjahr ist undekannt. Er trat in den Karmeliterseden und wurde mit der Zeit Prior provincialis für England, wohnte als ansertaunter Meister in der Scholastit und Polemik, so wie als ersahrener und hochgeachstere Weister in der Scholastit und Polemik, so wie als ersahrener und hochgeachstere Weister der römischen Kirche, vielen Prozessen wider die Lollarden in England dei, ja er war anch Mitglied der großen Kirchenversammlungen zu Pisa und Confanz, dei der letzteren als Abgeordneter des Königs Heinrich V. von England. Dieser hatte ühm nämlich zu seinem Beichtvater und Seheimschreiber gewählt, verwendete ihn auch zu politischen Missionen, z. B. im I. 1420 schieste er ihn als Gesandten an den König von Polen. Später begleitete er den jungen König Heinrich VI. zur Krönung nach Frankreich, starb aber in Rouen am 3 Nov. 1431.

Thomas von Walden hat viel gefchrieben, namentlich befitzt die Bodlean Bibliothet ju Oxford zahlreiche Werte von ihm in Handschriften, z. B. ein Berzeichniß von Retereien unter dem Titel: Catalogus Zizaniorum. Allein nur ein Wert von ihm ift gedruckt worden, freilich dasjenige, welches unstreitig fein Hauptwert ift; es führt den Titel: Doctrinale antiquitatum fidei ecolesiae catholicae. Man jucht hinter einem "Lehrbuche der Alterthümer des Glaubens der latholischen Kirche" nicht leicht das, was diefes Buch in Wirtlichkeit ift, nämlich eine gelehrte Polemit wider Biclif und die Lallarden. Diefes Wert, welches nicht weniger als drei Foliobande fallt, ift im Reformationsjahrhundert in brei Auflagen erschienen, zuerst in Baris 1521, 23, 32 (Bb. 1. julest), mit einer Empfehlung bes Buchs burch bie Sorbonne, als borguglich geeignet, die lutherifche Regerei ju entfraften. Die zweite Auflage erfchien 1556 gu Salamanca, jedoch mit Weglaffung bes erften Bandes; Die britte endlich 1571 m Benedig mit Anmerkungen eines Karmeliters, Rubeo, welche häufig auf Luther und die deutsche Resormation hinweisen. Bor hundert Jahren erschien noch eine vierte Auflage, 1757 ff., mit Roten bou Blanciotti. Das Wert zerfallt in 6 Bucher: 1) bon Gott und Christo, 2) bon bem Leib Christi, ber Rirche und ihren Gliebern, 3) bom Monchsthum, 4) bon ben Bettelorben und ben Rloftergutern; 5) bon ben Saframenten, 6) von den übrigen Cultusgegenständen. Der Polemiter verfährt prinsipiell, geht auf die Grundfate ein; er hat Bielif im eigentlichen Ginne ftubirt, bringt end wirlich mitunter tuchtige Beitrage jur Kritit von Biclif's Syftem, beffen fdmache Seiten er gludlich entbedt und angegriffen hat; natürlich läßt er bem mahrhaft ebangelifden Bahrheitsgehalt der Lehre und Reformbeftrebung Biclif's und feiner Auhanger Durchaus feine Gerechtigfeit wiberfahren. Um fo beffer hat bas gelehrte Bert zu einer Fundgrube getangt für die Polemit römischer Theologen gegen die Reformation und Die ebangelische Bahrheit. Das Buch hat aber einen bleibenden geschichtlichen Berth als Urtunde zu ber Beschichte Biclif's und seiner Birtungen aus bem Lager ber Begner.

Bergl. über die Lebensberhältniffe Thomas Retter's: Samberger, zuverlässige Radrichten bon den bornehmften Schriftftellern. Bb. IV. S. 688. Ueber fein Sampt-

werk: Lechler, "Wielif und die Lollarden" in Niebner's Zeitschwift für hifterische Theologie. 1853. S. 559-572.

Membrigenfis, Billiam, 1186-1208, genannt Betit ober Barbus, Ranonikus der Augustinerabtei Newburgh (Newburty) in England, war im 3. 1136 zu Bridlington geboren, und ba er schon als Anabe hervorragende Talente zeigte, in jenem Kloster erzogen worden. Aufgefordert von den Aebten der benachbarten Rloster, schrieb er einen Kommentar zu dem Hohenlied und nachher eine Historia Rorum Anglioar um, die er dem Abt Ernald von Rivault bedicirte. Diese Geschichte, in 5 Bucher eingetheilt, umfaßt die Beriode von William I. bis zum Jahre 1197. Buch, in welchem er meist heinrich von huntingdon folgt, geht bis zur Zeit Stephan's und ift nur eine histor. Ginleitung ju bem Sauptwerte, bas die Befchichte feiner eigenen Beit behandelt — ein Werk, das unter den gleichzeitigen Chroniten bei weitem das vorauglichfte ift. Es zeigt eine fur jene Beit überraschende historische Rritit, scharfe Beobachtungegabe, befonnene Auswahl bes Stoffes und überhaubt eine hohere Wefchichtsauffaffung. Dbwohl nicht durchaus frei von den Borurtheilen bes Mittelalters, bat Billiam der wahren Geschichtschreibung Bahn gebrochen, das Sagen . und Fabelgewebe des Galfrid von Monmouth gerriffen und die Creigniffe feiner Zeit mit anertennungs werther Unporteilichfeit beurtheilt. Auch fein Stil ift nuchterner und flaver als ber ber anderen Chronisten. - Die Biftoria ift zuerft in Antwerpen 1567, bann in Beibelberg 1587, Paris 1610 u. 32, und 1719 von Bearne in Oxford herausgegeben worden. Die beste auf awei fehr gute Sandschriften bes 13. Jahrhunderts baftrte Ausgabe ift bie, welche H. E. Hamilton 1856 für die English Historical Society beforgt hat.

Neues Testament, s. Bibeltext bes M. T., Kanon des N. E., Helle nischer Dialett und die Art. Hebräer, Brief an die, Jakobus im R. Test., Johannes und s. Schriften, Ep. des Lukas, Markus, Matthaus, Offenb. Joh., Baulus, Betrus.

Renjahrefest, driftliches. Da die eigentlichen Festtage ber Rirche immer eine Beilethatsache zum Objett haben, die fich in ihnen vergegenwärtigt und verewigt, so tam ber Anfang bes burgerlichen Jahres teinen Anspruch auf firchliche Feier machen; ift et boch ber Kirche nie eingefallen, etwa ein Fest zu Chren der Schöpfung zu veranstalten, alfo den Beginn aller Zeit, ihre Geburt aus der Emigfeit, an feiern, wie viel weniger hat ber Bechsel ber Erbenjahre nach willfürlicher Festsetzung des Anfangs und Endes fitt fle zu bedeuten. Ueberdieß hat fie ihre eigene Jahresrechnung, die bon ber bargerlichen gang unberührt bleibt, fo bag lettere geandert werben tann, ohne bag jene baburch alterirt wilrde. Zu der Zeit aber, als die Idee des Kirchenjahres noch nicht vollkändig ansgebilbet, der Kalender der Kirche noch nicht fertig war, konnte diese noch weniger Lust haben, den Jahresanfang zu einer Cafualfeier zu erheben, da derfelbe durch beidnische Orgien auf eine dem christlichen Gefühl anstößige Weise ausgezeichnet war. (S. Tertull. de idol. c. 14. Bingham orig. l. 20, c. 1. §. 3.) Aber gerade bieß zwang die Rirche, davon wenigstens Notig ju nehmen, woraus am Ende bennoch eine firchliche Renjahrefeier erwuchs. Die Brediger riefen ihre Gemeinden jum Gotteshaufe, um fte gu bermarnen, um bem heibnifchen Spettatel driftliche Buggange entgegen gu feten. Per istos dies, jagt Augustin hom. in Ps. 98., ad hoc jejunamus, ut, quando ipsi lastantur, nos pro illis gemamus. Diesen Aarafter haben alle Neujahrspredigten, bie wir bei Chrysostomus (über 1 Kor. 10, 31. und über Luk. 16, 19 f.), bei Augustin (sorm. de tempore 147. 148.), bei Petrus Chryfologus (serm. 155) u. f. f. finden; bei Augustia haben sie vichtige Ueberschrift (nicht etwa: die circumcisionis, denn hievon ist bei jenen Batern mit keiner Sylbe die Rebe, sondern:) do calondis Januariis contra paganos. Prozessionen als Buffahrten hat noch die Synode von Tours im 3. 567 angeordnet. (Wenn die fpateren homiliensammlungen Reben fiber bie Befchneidung Jefu, bon Ambrofius and hieronymus, auf diesen Tag enthalten, so find das blog Compilationen

aus anderen Schriften, als Predigten find fie nicht gehalten worden.) Jene Auffaffung bes Tages als Buß = und Bettag dauerte, bis in der germanischen Welt die alte romifche Sitte überwunden war, wenn diefer Ausbrud nicht ju ftart ift für einen blogen Bechsel ber Form; benn sowohl bas Narrenfest (f. b. Art.), als ber etwas später beginnende Carneval, ja bie bis auf diefen Tag auch bei ben Protestanten beliebte Art, die Reujahrenacht larment zu feiern, ift eine Befriedigung ber gleichen, halb leichtfinnigen, halb abergläubischen Reigung, wider die die Bater eiferten. Baronius (martyrolog. ad 1. Jan.) fagt von jener Buffeier: perduravit ejusmodi religiosus ritus in ecclesia, quousque gentilium superstitio permansit: qua demum abolita, de ea veluti triumphans sancta Dei ecclesia spirituali gaudio exultans, coronam pro cinere, oleum gaudii pro lucta et pallium laudis pro spiritu moeroris accepit; es habe aber auch hiernach noch faure Duhe gekostet, das Wiedereindringen heidnischen Unfugs ju hindern. - In einer zweiten Beriode, die wir in der Geschichte des Festes unterscheiden konnen, verschwindet nicht nur der spezielle Raratter einer antipaganischen Bugfeier, fondern auch beinahe jede Bezugnahme auf ben Jahresanfang. Dafitr wird ber Lag als Gedachtnißseier der Beschneidung Jesu betrachtet, und ihm um so mehr ein pofair-tirchlicher Raratter zuertannt, als feit ber allgemeinen Aunahme bes Chriftfeftes am 25. Dec. ber Reujahrstag ohne fein Berbienft jur Ottabe bes Weihnachtstages geworben war. Der Beschneibung wird zuerft im Saframentarium Gregor's ermahnt; Die erste Beschneibungspredigt, die man tennt, ift von Beda; von da an wird die Beschneibung auf alle mögliche Beise von den Predigern archäologisch, dogmatisch, myftisch und allegorisch behandelt, während die Benutzung des Namens Jesu, den die fonst unergiebige Beritobe (Lut. 2, 21.) als Erbauungsstoff barbietet, weniger häufig ift. Wirklich fcon hat der heilige Bernhard (serm. de tempore) über die Beschneibung gesprochen (Quid est circumcisio, nisi superfluitatis et peccati indicium? In te, domine Jesu, quid est superfluum, quod circumcidatur? . . . Quid facitis circumcidentes eum? potest oblivisci pater filii uteri sui? aut non cognosceret eum, nisi signum circumcisionis haberet . . . Dod; quid mirum, si pro nobis dignatus est circumcidi, pro quibus dignatus est mori etc.). Die zweite feiner Predigten behandelt dann den Namen Jesu nach Bef. 9, 6; aufs Reujahr tonnte nur in der britten eine feine Bezugnahme gefunden werden. Tauler fängt zwar (vorm. do tompore) gleich damit an, daß mit dem neuen Jahr es billig fen, die alten Sunden abzuthun und sich geiftlich zu beschneiden, aber von Betrachtungen über Zeit und Zufunft, wie sie die modernen Neujahrsprediger lieben, ift auch dort nichts zu lefen. In minder edler Beise hat fich freilich die tatholifche Reliquiensucht bes Festobieltes bemachtigt; die Bollandiften wiffen nach Jatob de Boragine und ähnlichen Quellen zu erzählen, wie das prasputiam des heiligen Kindes bon Maria ftets bei fich getragen, bor ihrer himmelfahrt ber Maria Magdalena anbertraut, von einem Engel Raifer Karl bem Großen verehrt worden und so nach Aachen getommen feb; übrigens habe Engen IV. auch in Antwerpen, wo man fich eines gleichen erft 1566 burch calvinistische Bande zerstörten Kleinods gerühmt, eine eigene confratornitas sancti prasputii bestätigt und mit Brivilegien ausgestattet. — Die Brediger der Reformationszeit haben ebenfalls die Beschneidung jum hauptgegenstande genommen, inbem fie theils ihre Bedeutung für Perfon und Wert Chrifti ertlaren, theils fie als Borbild der Taufe nehmen, theils von der geiftlichen Beschneidung sprechen. Die Beziehung aufs neue Jahr lassen die Einen ganz weg (so Luther in der Hauspostille, Corvimus in der expos. evang., Beit Dietrich u. f. w.); die Andern aber nehmen mehr oder weniger darauf Rudficht; fo Matthefius (Boftill von 1567), der - übrigens nur in ber Befperpredigt — über den Jahresanfang hauptfächlich aftronomische und chronologische Belehrungen gibt; fo Brenz, der in der expos. pericoparum 1556 die dritte Predigt als homilia de novo anno bezeichnet und zeigt, was man thun muffe, damit das Iahr ein aludliches werde; ähnlich Lutas Ofiander, der in der Bauernpostill eine spezielle Renjahrspredigt über 1 Tim. 4, 8. halt, bagegen in ber zweiten, über ben Namen

Jefu, die Beziehung aufs neue Jahr fallen läßt. In der Rirchenhoftill mocht Luther bloß zum Anfang die Bemerkung: "Auf diefen Tag pfleget man das neue Jahr auszutheilen auf ber Rangel, ale hatte man fonft nicht genug nutliche, beilfame Dinge ju predigen, daß man folche umuite Fabeln anftatt göttlichen Bortes borgeben mußte und aus solchem erusten Amt ein Spiel und Scherz machen. Bon der Beschneidung fordert bas Evangelium zu predigen und von dem Ramen Jefu, barauf wollen wir fehen." Was jenes "Austheilen des neuen Jahrs" war, zeigen uns gleichzeitige tatholiiche, wie noch spätere protestantische Brediger. Gin Angustiner-Cremit, Gottichall in Osnabrud, von welchem 1517 ein sermonum opus exquisitissimum heraustam, verwendet die britte dort enthaltene Neujahrspredigt zu folder "Austheilung"; die acht Tage im Text werden auf acht Stände gebeutet und nun jedem in der Korm jum Theil läbbischer Bergleichungen mit irgend einem Thier und beigefügter ebenso läppischer Geschichtha ein besonderer Bunsch gewidmet (die Jungfrauen werden mit dem Phonix, die Ehendung mit dem Hahn verglichen, nam gallus miro modo diligit suas uxores; fchlieftlich heißt et: octavus status servorum et ancillarum, quibus dabo pro novo anno gruem, meil dit Araniche alle ihrem Bordermann nachfliegen, auch einer ftets Bache halte x.) Gelbft Joh. Arnbt hat in feiner Bostill in der vierten Neujahrspredigt diesen Brauch nicht mu ermahnt und naher geschildert, ohne eine migliebige Bemertung zu machen, fondern bew felben nach seiner Beise evangelisirt, indem er jedem Stande einen biblifchen Bunfc mitgibt. Diese Sitte ift eigentlich erft neuerlich abgekommen,wo man gegen folche formlichteiten difficiler geworden ist; die frühere Zeit hielt umfo strenger darauf, da mif Emolumente aus öffentlichen Raffen barauf fundirt waren, ohne Zweifel auch die wa bestehenden Reujahrsgeschenke an die Geiftlichen zum Theil eine Remuneration für ihm Bunfch von der Rangel fenn follen. Ein einfacher Gegenswunsch, wie er an diefen Tage gang natürlich und ber Rangel nie fremd ift, tann ohne gefchmadlofe ober alte terische Spezialitäten dennoch in homiletischer Weise individualifirt werden, wie dies 3. B. schon Beinrich Müller gethan hat. — Ueber Die Behandlung des Tages als Ramensfest Jesu f. die homiletit des Unterzeichneten, 4. Aufl. S. 227 f. topensammlungen haben entschieden nur auf den Jahreswechsel bezügliche Texte aufgenommen; ein deutliches Zeichen, daß weder die Befchneidung noch die namengebung als burchaus wesentlicher Festgegenstand angesehen wird. - Bom Geschichtlichen fiber bas Fest find bei S. Alt, ber driftl. Cultus, II. Abth. S. 46, bei Augusti, Dentw. L S. 311 ff. Die Hauptbata zusammengestellt. Ueber bas tatholifde Ramensfeft Befu f. diesen Artifel.

Reumart, Georg, ift ale Lieberbichter burch jebes altere Gefangbuch allen ebangelischen Christen in Deutschland wohlbekannt. Er war ein geborener Thuringer, aber nicht aus Mühlhausen geburtig, so oft auch dieses wiederholt worden ift und noch wiederholt wird, fondern vielmehr in Langenfalga nach bem bafigen Rirchenbuche gu St. Stephani am 7. Mary 1621 getauft, ein Sohn Michael Reumart's, nach feinem Taufpathen Beorg Gutbier genannt. Die Aeltern find erft fpater nach Muhlhaufen gegogen: es war in ber Zeit "ber Ripper und Bipper". Der Sohn hat in Schleufingen als Schüler die schweren Kriegsjahre von 1630 bis 1640 verlebt und 1648 die Universität Königsberg, wo damals Simon Dach fang, — zum Studium der Rechtswiffenschaft bezogen. Aber — statt ber Themis follte ihn Lied und Gefang burch bat Leben geleiten. Bon Königsberg ging er nach Danzig und Thorn; Thorn wurde ihm eine zweite Baterstadt. Dennoch zog es ihn je langer je mehr nach Thuringen zwrud; er tam wirklich bis hamburg jurud, wo er wegen Armuth nicht weiter tomte. Damals mußte er aus Roth feine Kniegeige, Viola di Gamba, die er fo trefflich ju fpielen wußte, als Pfand verfeten; damals hat er das unsterbliche Lied gedichtet: "Wer nur den lieben Gott läßt malten" ic., ein Lied, welches alle Deutschen ausund inwendig lernen follten; er hat auch die Melodie dazu erfunden. Er fand übrigens bald Hilfe in der Noth und für seine weitere Subsistenz eine ausreichende Anstellung.

Dennoch war seines Bleibens nicht länger in der Fremde; das heimweh zog ihn nach Thüringen, wo er denn endlich auch 1651 in Weimar bei dem Gerzoge Wilhelm IV. das Untersonmen fand, welches ihn befriedigte. hier war er successive als herzoglicher Archivselretär und Hospvoet, sowie als faiserlicher Hof- und Pfalzgraf, aber auch als Erz-Schreinhalter und Sekretär des Ordens der frucht bringenden Gesellschaft unter dem Ramen "der Sproffende" in mannichsacher Thätigkeit; so starb er in Weimar am 8. Juli 1681 nach volleubetem 60. Lebenssahre.

Bon seinen Liedern hat er mehrere selbst componirt. Ihm verdanken wir auch das Kreuz-, Troft- und Sterbelied "Ich bin müde mehr zu leben" ic. und das Morgenlied "Es hat uns heißen treten, o Gott, dein lieder Sohn" ic. Neumark gehört, wie die Raumburger Georg Albinus († 1679) und Christoph Homburg († 1681) zu den Zeitgenossen Paulus Gerhard's († 1676), lauter geistliche Sängerkinder, die Kreuz-, Trost- und Sterbelieder gesungen haben, an denen wir uns noch erquicken. Seit Kurzem ist die Zeit auch wieder wie auf die Lieder selbst, so auch auf die Wirkungen der Lieder ausmerksam geworden, worüber sich bereits eine förmliche Geschichte gebildet, an welcher auch der theure Greis von Schubert in München seinen guten Antheil hat.

Außer seinen geistlichen und weltlichen Liedern in mehreren Sammlungen (Lustwälden, Fortgepflanzter Lustwald, Tägliches Abendopfer, Geistliche Arien) hat er auch manderlei historische Abhandlungen in lateinischer Sprache geschrieben (Horti historici, manuale et libellus precatorius, Comoediae de Caliste et Lysandro etc.). Aber besonders zu nennen ist noch seine Geschichte der fruchtbringenden Gesellschaft: "Hochspros-

sender poetischer Balmbaum. Nürnberg 1670".

Bum Schlusse erinnern wir noch an das Lied, welches der Hofrath Kind zu Dresden († 1843) über die Geschichte des Liedes "Wer nur den lieden Gott läßt walten"
nach Amarentes (Herdegen) Erzählung in der "historischen Nachricht von dem löblichen Hirten- und Blumenorden an der Pegnitz. Nürnberg 1744" gedichtet hat, so wie nicht minder an das "Ehrengedächtniß", welches ihm und anderen Sängern der Archidiakonus Börkel in Eilenburg zur dritten Jubelseier des Augsburgischen Bekenntnisses
ebensals in Liedern gewidmet hat (Leipzig 1830. II. S. 43—50). Außerdem ist zu
dergleichen "E. E. Koch, Geschichte des Kirchenliedes und Kirchengesanges, 2. Auslage"
im ersten, zweiten und vierten Bande. — Unwillfürlich kann wohl auch Neumarks
Biola an die wunderliebliche Legende von der Biola erinnern, welche einst Franz von
Assische — und berzückt ward.

C. F. Göschel.

Reumeister, Erdmann, geb. am 12. Mai 1671 ju Uechtrit bei Beigenfele als der Sohn eines Schulmeisters, war zu Pforta auf der Schule und sechs Jahre zu Leipzig auf der Universität. Im Jahre 1697 hat er zu Bibra in Thuringen sein erstes geistliches Amt angetreten und ift dann von Amt zu Amt über Edartsberga, Beigenfels, Sorau nach hamburg gewandert, wo er als Baftor zu St. Jakob am 30. Juni 1747 fein funfzigjähriges Amtsjubiläum gefeiert hat und am 18. August 1756, 86 Jahre alt, berftorben ift. Als eifriger Orthodox tann er uns an ben Samburger Baftor Bobe erinnern, ber, ein geborener Salberstädter, feit einem Jahre nach hamburg getommen war, als Neumeister ftarb. Als Lieberbichter konnte er uns an einen viel als teren Hamburger Pastor erinnern, nämlich an Dr. Philipp Nikolai, ber, aus ber Graffchaft Balded geburtig, ebenfalls in Samburg ftarb, nur daß freilich Ritolai's wenige Lieder im höheren Chor sind, als Reumeister's werthe treue Stimme reicht. Die Baben find verschieden; es ift eine Babe wie die andere wohl ju achten, fo fie nur treu gepflegt wird. Die Treue im Betenntniffe ift auch hier die eigentliche Rraft des Liedes. — Reumeister hat außerdem nicht allein in polemischen Schriften, sondern auch in Liebern gegen den Bietismus geeifert; er war ein Zeit. und Kampfgenoffe Balentin Lbicher's, ber auch, gleich ihm, Glanbenslieder gefungen hat. Go hat er auch gegen den Betersen'schen Chiliasmus ernftlich gekampft; er besorgte die Gefährbung bes einfältigen Glaubens unter ben wechselnden Reuerungen bes Tages. Aber

seinen Ramen haben boch allein seine Lieder für die Rachwelt erhalten. — "Gott macht ein großes Abendmahl" w. — "Da ich mich hier eingefunden, mit zum Abendmahl zu gehn" w. — "Besns nimmt die Sünder au" x. — "Laß irdische Geschäfte stehn" w. — "So ist die Woche nun geschloßen" w. — Wie Paul Eber vor ihm und Ritolaus Graf Zinsendorf nach ihm, so singt auch Neumeister in einem Odem und Geiste:

"Christi Blut und Gerechtigkeit Ift meines Glaubens Sicherheit" 2c.,

fast mit denselben Worten. Neumeister hat sich übrigens anch um die Geschichte der beutschen Boesie bekümmert und hiermit leise eine Saite berührt, die erst jest zum volleren und nachhaltigerem Klange kommt. Sein Bersuch heißt: "Specimen dissertationis historico-criticae de poetis germanicis." — Seine geistlichen Poesien sind: "Fünsche Kirchenandachten, 1716 u. 17. — "Fortgesetzt fünssache Kirchenandachten, 1726." — "Evangelischer Nachtlang, 1718—1729." — "Zugang zum Gnadenstuhl." — In Neumeister's langer Lebenszeit begegnen uns der geistlichen Sänger mehr, von denen wir nur J. J. Rambach († 1735), Benjamin Schmolte († 1737), Freylingshausen († 1739), E. G. Woltersdorf († 1761) statt mehrerer nennen.

€. 3. Giffel.

Menmonde, die, und die Beobachtung ihres Erscheinens waren für die Ifraeliten, beren Monate (f. biefen Artitel) Mondsmonate waren, ein Gegenstand von großer Wichtigkeit. Nach ihnen wurde der Beginn der Monate und somit auch der Feier- md Festtage festgesest. Unter Neumond verstand man nicht, was die Astronomen damit be zeichnen — die Conjunktion des Mondes mit der Sonne —, sondern das neue, fichtbar gewordene Licht bes wieder erscheinenden Mondes (Mondsphase). Im Talmud (Menachoth 29a.) und Mibrasch (zu 2 Mos. 12, 2.) findet fich die Agada, der Berr selbst habe Moses den Mond unmittelbar nach seinem Wiedererscheinen gezeigt und ihn gelehrt, daß er fo gesehen werden muffe, um als Reumond geheiligt zu werden. 3m Zeit des zweiten Tempels war durch mehrfache Borkehrungen dafür geforgt, daß das Erscheinen des Neumondes gewiß sogleich beobachtet und die Nachricht davon ohne Bergug dem Shnedrium in Jerusalem überbracht werde. Ungefähr 200 Jahre nach der Zerftorung des Tempels hat man unter den Ifraeliten angefangen, bei Feststellung des Neumondes fich nach aftronomischen Berechnungen zu richten, und findet fich eine gang genaue Anweisung, wie babei zu verfahren, in Maimonidis Jad hachsaka, hilchoth Kiddusch hachadesch cap. VI—XXIX.

Nach dem Talmud (Berachoth 59b.) hat Derjenige, welcher den Mond in seiner vollsten Klarheit sieht — und in dieser erscheint er nach den Commentatoren, wenn er beim Beginnen eines Monats, in das Sternbild des Widders eintretend, seine Bahn versolgt, ohne weder gegen Norden noch gegen Süden abzuneigen — die Benediktion auszusprechen: "gelobt seh, der das Wert der Schöpfung vollbracht." Für jede Neumondserscheinung resp. deren Betrachtung ist solgende größere Benediktion vorgeschrieben: "Gelobt seh'st du, Herr! unser Gott! der durch sein Wort die Himmel geschaffen und "durch den Odem seines Mundes ihr ganzes Heer. Ordnung und Zeit bestimmte er "ihnen, daß sie nicht weichen von ihrer Stelle. Freudig und froh erfüllen sie den "Willen ihres Schöpfers, dessen Wirken Wahrheit und dessen Werke Wahrheit. Zum "Monde aber sprach er, daß er in Pracht und Herrlichkeit sich erneuern solle für die "wom Mutterleibe aus Getragenen (Beiname Irael's nach Ies. 46, 3), denn auch sie "werden sich einst erneuern, wie er, und ihren Schöpfer verherrlichen nach der Ehre "seines Reiches. Gelobt seust seut? der ber der Konde erneuert (Synedr. 42a.)."

In späteren Zeiten wurden zu dieser Benediktion mehrere kabbalistische Spruche und bas Auffagen verschiedener Bibelverse (2 Mos. 15, 16. Hohest. 2, 8. 9. 8, 5. Pf. 121. 150) hinzugefügt, und wird dieselbe nicht alsbald beim Sichtbarwerden des Neumondes,

sondern erst, wenn dieser bereits mehrere Tage zugenommen hat, gesprochen, was in der Regel bei versammelter Gemeinde geschieht.

Die Remnondstage wurden, wie dieß auch bei manchen anderen Bollern ber alten Belt gebräuchlich war, festlich begangen (2 Mos. 10, 10. 28, 11—16. 1 Sam. 20, 5. 18 ff.), jur Auffuchung ber Brobheten (2 Kon. 4, 28), jur Einkehr in fich und Buse verwendet - bas an die Stelle des früheren Zusapopfers getretene Zusatgebet für den Remnondstag beginnt mit den Worten: "Neumondstage gabst du deinem Botte, eine Zeit der Sahne für alle Gefchlechter." Doch durfte an ihnen nicht gefastet werden (Thanith II, 10. vgl. Judith 8, 6). Die Berrichtung von Arbeiten an den Renmondsingen ift in der Schrift nirgends unterfagt, im Talmud (Chagiga 18a. u. Erachin 10b.) sogar ausdrücklich gestattet, nichtsbestoweniger hat sich unter den Franzen die von Späteren belobte Sitte verbreitet, daran wie an Halbfeiertagen zu ruben. Als Grund filt diefe Bevorzugung der Frauen wird in der Agada (Pirko Raddi Klieser cap. 44. Thosephoth zu Rosch haschana 23a.), deren ftanbhafte Beigerung, ihr Gefchmeibe pom goldenen Balbe herzugeben, angeführt; in Folge der Aufforderung Aaron's (2 Mof. 32, 2) habe nämlich zwar das Boll, d. i. die Männer, ihre goldenen Ohrringe abgenommen und Aaron gebracht (B. 3.), nicht aber die Franen. Uebrigens geht aus Amos 8, 5. herbor, bag an biefen Tagen ber Marktverkehr im Allgemeinen eingestellt gewefen. Es hat fich jedoch diefer Branch im Berlaufe der Zeit ganglich aufgehoben und die Rennondstage find bollftandige Werktage geworben. Dr. Baffermann.

Ren-Platonismus. Das anziehende und abstoßende Berhättniß, in welches diese lette Entwickelungsform der hellenischen Philosophie zu dem Christenthum trat, indem se demselben verwandte Tendenzen verfolgte, gibt ihr Anspruch auf Berücksichtigung an diesem Orte.

Der Berfall der alten Welt, jene Anflosung der religiös-fittlichen Grundlagen, jene im Bechsel und Streit der philosophischen Systeme zu Tage gekommene Unficherheit und Ungulänglichteit des wiffenschaftlichen Bewußtsetwe, wodurch fie vorbereitet ward für die Aufnahme bes Christenthums, erzeugte auch die demfelben borber ober jur Seite gebenden Berfuche und Beftrebungen ber beibnifchen Denter, burch unmittelbare Erfusfung bes gottlichen Befens (Enthusiasmus, muftifche Bereinigung) einen ficheren Grund und Balt für die philosophische Erkenntniß ju gewinnen und durch diefe wiederum bas religiofe Bewuftfeyn und die alte Gottesberehrung zu beleben und ju lautern und fo unabhängig vom Christenthum, mit ben Bilbungselementen und ben Araften ber alten Belt, das schwerzlich flihlbate Beditrfniß zu befriedigen. Man wandte fich mit Liebe benjenigen alteren griechischen Shftemen gu, in welchen am meiften bas Philosophische mit bem Religibsen verschmolzen war, bem Buthagoraifchen und Platonifchen, und nohm aur Wiederbelebung und Erweiterung berfelben Anregungen aus ben orientalischen Dentweifen, mit benen ber hellentiche Beift inzwischen in Berührung gefommen war. Die fogenannten Ren-Bythagorder, wie Abollonius von Thana, ferner Plutarchus von Charonen mit aberwiegendem Anschluß an Plato, Rumenius von Apamea mit besonderer hinneigung zur orientalifchen Beisheit, verfolgten biefe Richtung. Durch fie, namentlich Rumenius, wurde ber Neu-Blatonismus vorbereitet. — Das Cigenthumliche bes Reu-Platonismus im eigenelichen und engeren Sinne ift, daß er biefen Bestrebungen seiner Reit den philosophischen Ausbrud gegeben hat durch Bilbung eines umfaffenden Spftems, welches die gauge Kraft und Bahrheit der hellenischen Bhilosophie concentriren und Re aus dem Berfall und der Berachtung, in die fle durch den Streit der Schulen gerathen mar, erheben follte, indem es die philosophischen Rorpphaen als im Wesentlichen abereinstimmend, werm auch in den Formen von einander abweichend, darstellte, bem gottlichen Blaton aber bie normative Autorität vindicirte und die Seiligthumet felner Anschanungen ertlate. Die spftematische, bon einem Prinzip ausgehenbe und befitmurte Bufammenfaffung unterscheibet ben Reu-Bl. von jenen fruheren Beftrebungen; die Behandtung bes hellenifden Stundpunttes, auf welchem bas Frembe mur gur Berherrlichung ber griechischen Wissenschaft angewendet wird, von der verdandten Theosophie Philo's, die aus Verschmelzung des alttestamentl. Offenbarungsglandens mit hellenischen Philosophemen gebildet und von Einsuß auf den Reu-Platonismus war, sowie von dem In oftizismus, welcher mehr vrientalische Anschauungen und insonderheit Elemente des Christenthums in sich ausgenommen hat. — Die Entwicklung des Neu-Pl. verläuft in drei Perioden; der ersten gehört die Ansbisdung der spekulation Ween des Systems durch Plotinus au; in der zweiten suchen namentlich Porphyrius und Jamblichus dieselben populär und praktisch zur Begründung und Ernnerung des polytheistischen Eultus anzuwenden; in der dritten geht vorzüglich Protlus darauf aus, durch dialestischen Formalismus den wissenschaftlichen Arauter der Lehr zu retten und dem gewaltig angeschwollenen Waterial von heidwischen Theologumenen und theurgischem Aberglauben den Schein systematischen Zusammenhanges zu geben.

Der lebendige Geist und tiefe Gehalt des Systems ist von Plotinus (geb. 205 n. Chr. zu Lytopolis in Aegypten, lehrte zu Rom, gest. 270) ausgeprägt. Ammonins Saklas, dessen Lehrer, wird wohl als der Anfänger der Schule genannt, schried aber nichts und ist gegen den Schiller in den hintergrund getreten. Plotin's Schriften sammelte Porphyrius in sechs Euneaden; sie wurden zuerst herausgegeben mit lateinischen Uebersetzung von Marsilius Ficinus, Basileas 1580; sodann mit kritischem Apparat von Ereuzer, Oxonias 1835, 8. voll.; wieder abgedruckt Paris: 1850; neuerlichst ist eine emendirte Ausgabe von Abolf Kirchhoff, Lips. ap. Toudnor, 1856, begonnen.

Die gesammte Lehre Plotin's ift barauf gerichtet, "die Seele aus dem Zustand der Entwürdigung, in welchem sie, ihrem Bater und ihrem Ursprung entfremdet, sich selbst verkennt und unter die vergänglichen Dinge herabsett, zu dem Entgegengesetzt, dem Höchsten und Ersten, empor zu führen". Sein Shsten zeigt den Weg, indem es den Ausgang des gesammten Lebens von dem höchsten Einen und die Rücksehr in dasselbe beschreibt.

Das Urwesen, der Grund aller Dinge, ift bas Eine, über Alles Erhabene, Boll tommene, bon bem, weil es diefes ift, jede Bestimmtheit und Unterfcheibung, Denten und Bollen, jegliche Beziehung auf ein Anderes, wodurch ein Streben, etwas Cablicet, in daffelbe kommen würde, ausgeschloffen ift. Rein Rame vermag es zu bezeichnen; es ift bas Eine zu nennen, boch mit Ansschluß quantitativer Borftellungen; Die Urfache ber Dinge, jedoch fo transcendent, daß nicht Etwas in ihm, sondern nur ein Berhaltmif ber Dinge ju ihm ausgedrudt wird; das Gute, Dwell alles Guten, aber nicht weil es eine Thatigteit in Beziehung auf baffelbe übt, sondern weil Alles nach ihm hinstrebt. Aury wir konnen eigentlich nichts bon ihm aussagen, sondern nur unfere Affektionen in Beziehung auf baffelbe bezeichnen. - Richts von Allen, ift es aber die duraus rom nderwe. And ihm geht, während es immer fich felbst gleich bleibt, ohne Bewußtsem und Willensbestimmung, bas Andere herbor, wie eine Umftrahlung, dem Glange gleich, welcher die Some umgibt, immer aus ihr hervorgehend, wahrend fie ohne Beranderung bleibt. Es ist hier nicht ein ethischer ober logischer Alt, sondern ein Brozes, der, wenn auch dem Einen absolute Freiheit beigelegt wird, sofern es durch nichts außer ihm geawungen ift, boch als Prozes physischer Nothwendigkeit bezeichnet werden muß. and nach der Absicht Blotin's die Borstellung einer substanziellen Emanation, wodurch die absolute Transcendenz des Einen beeinträchtigt werden konnte, fern gehalten werden foll, so wird es doch immer nur im Bilbe der Emanation vergegenwärtigt; es ift ein Projeg von Kraftmittheilung, welche ftufenweise fortidreitet und abgefchwächt wird bis au ber Granze bes Richtfehns.

Die Abstufungen sind: das Leben des benkenden Geistes — rose —, und der die simmliche Welt gestaltenden Seele. Der rose, das Andere, Denkende, hat in sich nothwendig die Bielheit, aber die Bielheit, die zugleich immer wieder zur Einheit wird. Das Eine ist die Möglichkeit aller Dinge, und indem das Denken, gleichsam getrennt von der Möglichkeit, das, dessen Möglichkeit dieselbe ist, schaut, so entwickelt sich das

wirkliche Gem, die odola; so wird der roos, indem er das Eine unmittelbar anschaut, bas Bild beffelben und zugleich ber Grund der Dinge; in ihm erzeugt fich die Fille der Ideen, welche real find, der xóopiog vonros; jede Idee, jedes intellektuelle Befen aber ift nicht etwas Anderes als der Beift. Wie die Wiffenschaft alle Theorien ums faßt und jedes Einzelne in dem Ganzen seine Kraft hat, der Wirklichkeit nach dieses Einzelne, der Kraft nach Alles ist, so ist der roos, in der Bewegung und Bielheit sich ruhig bestigend, die etvige Fülle, das unendliche Leben, welches nichts verbert, nicht vergangen noch zuklinftig ift. - Bie ans bem Erften ber rove, so geht ans dem roug nach demfelben Gefete ber Rothwendigkeit das Dritte, die Seele, bervor; geringer als der vous, aber ein Bild deffelben, wie das ausgesprochene Wort ein Bild des Bortes in der Seele ift. Das Eine, Gute, ift das Centrum alles Senns; ber Rus gleicht bem unbewegten Kreise, ber es umgibt, die Geele dem ferneren, bewegten. Sie ift einerseits vom Rus erfüllt, ihn anschauend, in vernünftigen Gedanken (logispiois) lebend, andererfeits wendet fie dem fich zu, was unter ihr ift, dem Sinnlichen, indem fie erfüllt von dem, was sie in dem Rus fchaut, Etwas hervorzubringen fuebt; so wird sie gleichsam zu einer anderen, erzeugt ein Abbild von sich, das nicht in der reinen Betrachtung bleibt und nur empfindend, bewußtlos (als quoic, Naturfeele) bie formen in der Materie ausbrägt, welche ihr von der höheren, schauenden eingeprägt find. Wie der Rus ein einiger und boch die Fulle der intellektuellen Welt in fich umfofender ift, fo ift auch fein Bild, Die Geele, eine einige (die Allfeele) und augleich wiele. Es gehen aus ihr viele hervor, beffere oder schlechtere, je nachdem fie das intelletinelle Berlangen bewahren, und bem zugekehrt, waraus fie entstanden sind, mit der allgemeinen Seele im himmel bleiben oder, ihr Eigenes suchend, in das Getheilte fich berlieren, aus bem Ewigen in das Zeitliche heraustreten und in die Feffeln des Leibes seichlagen werben.

Diefer Prozeß, in welchem die Erscheinungswelt aus bem Ginen hervorgeht, ift bebingt durch die Materie; diese ist das rein Formlose, ohne alle Bestimmtheit und Gigenichaft, das schlechthin Nichtsehende, die Brivation, das Unding, welches nur durch Abfraktion von aller Form und Bestimmtheit gedacht werden kann und eigentlich gar nicht zu denken ift; fie ist so der Gegensat des Guten und in ihr die Quelle des Bosen, de apoirus zeco, während des abgeleitete Bose nur in der Theilnahme und Berähnlichung mit berfelben besteht. In bem Beraustreten bes Ginen in das Richtseyende bildet fich aber die Fille des Daseyns. Wie der Ausgang aus dem Einen überhanpt und das Berabsteigen der Seele in dieses Gebiet insonderheit nothwendig ift für das Besammtleben des Universums, so ift auch der Gegensatz und das Bose nothwendig, nothwendig diefe unbolltommene Erscheinungewelt, die, voller Mangelhaftigkeit und Streit, immer nur ein Schattenbild ber idealen bleibt. Darum lakt fich Blotin auch in lebendiger Religiofitat angelegen fenn, die Schonheit und Berrlichkeit der Welt, gegen unberechtigten Tadel, wie gnostische Lehren vom Demiurg, zu preisen und die Borfehung, welche sich daxin offenbart, zu rechtfertigen. Die Borsehung ist ihm jedoch nicht ein Balten nach Boraussehen und Absicht, fondern fie ift das Beltgefet, nach welchem die Seele wirft und in Allem Abbilber bes 2005, wenn gleich in diefer niederen Welt nur andollkommene Schattenbilder, barftellt und Alles durch Sympathie zu einem harmonischen Ganzen verbindet, so daß Jedem in seiner Beise das Streben nach Einheit einwohnt, und fich Alles zu Einem zusammenfaßt, während, was nicht von diesem Streben geleitet ift, seinem Schicksal anheim fällt. Ift Einzelnes für sich unbolltommen und schlecht, fo bient es boch als Theil gur Bolltommenheit bes Gangen, wie in bem Drama auch die Rollen der Schlechten nicht ausgeschieden werden durfen. Ift das Beffere, fo muß auch bas Schlechtere fenn, und man foll biefes nicht jenem zum Borwurf machen, sondern vielmehr bas Beffere preisen, daß es von fich bem Schlechteren mitgetheilt hat. --"So ift bas ewig aus bem einen innerlich bleibenden Prinzip herborgehende Universum gleich bem Baume, welcher aus ber Burgel, die in sich selbst bleibt, zu getheilter Fulle Real-Encollopabie für Theologie und Rirche. X.

emporschießt. Das eine bleibt der Wurzel nahe, das andere geht weiter vor und wird zertheilt in Zweige und Spitzen, in Blätter und Früchte, und das eine ist immer bleibend, das andere immer werdend und wechselnd, wie die Blätter und Früchte, und das Leußerste immer wieder von der Wurzel aus erfüllt, und wenn anch das Aenserste immer nur von dem, was ihm zunächst ist, hervorzugehen und afsizirt zu werden schein, so geschieht dieß doch Alles von dem einen Prinzip aus."

Wie das Eine das Prinzip und Ziel aller Dinge ift, so ift es die ethische Anfgabe des Menfchen, der fein Bohl fchaffen will, nach dem Einen als feinem hochften Bute au ftreben. Die Seele gelangt jum Befit des Guten, wenn fie auf demfelben Bege, wie fie aus der hoheren Belt jur materiellen herabgeftiegen oder gefallen ift und ihr wahres Senn verloren hat, wieder zu jener und zu fich felbft zurudlehrt. Dief geschieht durch Tugend; boch find nicht die bargerlichen Engenden geung, die woll dienen, das außerliche materielle Leben zu ordnen und zu fcmuden, aber nur Bilber find bon bem, was wahrhaft gottlich ift, mit benen man fich felbst tanfchen tann, ohne et wirflich zu befiten. Es gehort bazu bie Reinigung von ber Bermifchung mit bem Materiellen, wodurch die finnlichen Affeitionen nicht blog beschränft, sondern ansgerottet werden. Dit der Abtehr bom Materiellen ning die hintehr jum Ras fich berbinden, wodurch die Seele erlenchtet wird und die in ihr fchimmmernben Abbrude bes intel lettuellen Lebens zu Wahrheit und Wirklichkeit erhoben werben. Als liebung zu biefer Erhebung in das intellektuelle Leben dienen die Biffenschaften, namentlich Mathematik und Dialettif. 3m Befite beffelben ift ber Menfch felig, es ift nichts Gutes, was n nicht darin hat, er hat nichts zu fneben, und was er fucht, fucht er nicht als ein Gu, wornach er trachtet, sondern als ein Rothwendiges etwa für Andere oder für den mit ihm verbundenen Rörper, der sein eigenes Leben führt, was nicht eigentlich das Leben eines solchen geistigen Menschen ift, sondern es gleichsam nur wie ein Spiegel abbilbet. Das lette und bochfte Ziel aber ift, zu bem Ginen, Erften fich zu erheben, wie ja bas Wefen des Rus die Anschauung des Einen ift. Wenn Jemand nicht zur Anschauung ftrebt und tommt, fo hat er in fich nicht die wahre Liebes-Leibenfchaft, die den Liebenden nur Ruhe finden läßt in dem, was er liebt; er ift noch beladen durch das, was Die Anschanung hindert, nicht gesammelt zu dem Ginen; benn biefes ift Reinem fern. Die Seele nuß nicht nur von dem Streben nach angen und den Bildern, welche bon bort kommen, sondern auch von den Formen, in denen das intellettuelle Leben fich in ihr ausprägt, abstrahiren, sich selbst nicht benten und wiffen. Indem fie fo gang in ihr Centrum fich vereinfacht (andworg), gelangt fie jum Anschauen des höchsten Ginen, Gob tes, mit dem fle in ihrem Centrum verbunden ift, wie er das Centrum von Allem ift; fie ist in sich selbst ganz allein und damit ganz in Gott (exorasec, exovoraspis, Erwois). Doch werden ihr diefe Momente ber myftifchen Ginigung hier nur als eingelne Lichtblide zu Theil. Gie muß aus jener Bohe wieder herabsteigen; mur wenn fie erft gang vom Körper gelöft ift, wird eine Anschauung ohne Unterbrechung ftattfinden; aber freilich nimmt fie auch babin bas jum vergänglichen Werben geneigte Wefen, welches fie herabgeführt hat, und fomit die Möglichteit, auch wieder berabzukommen, hinauf.

Bei aller Berwandtschaft mit dem Christenthum, die sich in diesem Bersuch, in der Dreiheit der Prinzipien die Einheit und das lebendige Walten Gottes in der Welt degreislich zu machen, so wie in dem Streben, aus der Eitelkeit des irdischen Lebens zum Besitz des ewigen Intes, zu dem Leben in Gott, welches innerlich gerecht ist, zu erhoben, zeigt, bleibt der Neu-Platonismus doch seinem innersten Wesen nach heidnisch und der Weg, auf welchem er seine Ausgabe lösen will, dem Christenthum entgegengesetzt. Dieser ewige Prozes des Ausgehens und der Rückehr, in welchem auf gleich ewige Weise der Ursprung des Bösen und die Erlösung von demselben gefunden wird, läst den Begriff der Schöhung, den Ursprung des Bösen durch die Freiheit der Treatur, die Erlösung durch die freie Inade in der Menschwerdung des Sohnes Gottes, die schließliche Welt-Umwandlung und Bollendung nicht zu. Das Christenthum mit seinen

Aufprachen und Berheißungen erscheint auf diesem Standpunkte als unphilosophische Berkennung der ewigen Rothwendigkeit und Harmonie des Universums, als Berläfterung beffen, was die gottlichen Manner der Borzeit schon und der Wahrheit volltommen gemaß gefagt haben, als felbstigefällige leberhebung über bas Göttliche, bas von Alters ber verehrt worden ift. Bei Blotimes findet fich awar nicht eine birette Bolemit gegen bas mit Ramen bezeichnete Christenthum, sondern nur gegen die Gnostifer (Enneas II, 9); allein er betämpft im Gnoftigismus nicht nur bas, was ihn bom Christenthum unterschied, sondern auch das, was er vom Christenthum in sich aufgenommen hatte; bei biefer Species bes Chriftenthums hat er den Zusammenhang mit dem Genus nicht ans dem Auge verloren. (Siehe die genauere Rachweisung in meiner Schrift: Reuplatonismus und Christenthum, S. 187 ff.; bgl. auch Reander: über die welthistorifche Bedeutung bes Buches Plotin's gegen die Gnoftiker in den wissenschaftlichen Abhandlungen. Berlin 1851. S. 22 ff.) So wandte Blotin fich aus immerer Neigung dem alten Gotterglauben gu. Filr den Begriff von der Offenbarung und Wirksamteit des Gottlichen, nach welchem fie nothwendig durch vermittelnde Abstufungen bedingt ist, bet die große Reihe höherer und niederer Götter und Damonen, welche der Bolfsglaube vereirte, bequeme Antunpfungspuntte und Bilber. Für bie mit bem heidnischen Cultus berbundenen magischen Wirkungen bot die Einheit des das All durchdringenden Lebens, für die Mantit die Erkenntnig des Gesetzes der Analogie, welches im Universum waltet, cine philosophische Begrundung. Doch hielt fich Plotinus im spekulativen Gebiet als dem allein befriedigenden, war mehr geneigt, Aberglauben zu bekampfen als zu begilnfigen, und begungte fich, in wohlwollender Berablaffung in ben Meinungen des Boltsglaubens Sullen für fpetulative Ibeen ertennen zu laffen.

Dagegen machten sich die nachfolgenden Anhänger und Bertreter diefer Philosophie per Aufgabe, burch diefelbe im Rampfe gegen bas Christenthum eine Restauration bes heidnischen Cultus zu bewirken. Bunachst Borphprins, der Schüler Plotin's (geb. im Jahre 233 zu Thrus, gest. im 3. 304 zu Rom), ein Mann von ausgebreiteter Gelehrsamkeit. Er bemühte sich zwar, den reineren philosophisch-ethischen Geist seines Reisters, dem er an spekulativer Lebendigkeit und Tiefe nicht gleichkam, zu bewahren und mit bemfelben belebend, aber auch veredelnd auf den Boltsglauben und Cultus einunwirten (f. feinen Brief an Anebo in Jamblich. de myster. Aegypt. ed. Gale. Oxf. 1678), bereitete aber damit doch, auch für calbaifche Beisheit empfänglich, aberglaubis scher Damonologie und Theurgit Eingang, indem diefelbe nach feiner Ansicht zwar nicht für das intellettuelle Leben gur Bereinigung mit Gott, wohl aber, vorbereitend, für die empfindende Seele jur Reinigung und Bereinigung mit den vermittelnden Engeln und Damonen dienen follten; auch veräußerlichte er, bem entsprechend, die Ethit fehr ju leiblicher Ascese (περί ἀποχής εμψυχών, ed. Rhoer. Traj. ad Rhen. 1767). er Chriftum wohl als einen frommen Mann gelten laffen wollte, beffen Geele in den Simmel erhoben, ber aber ben Unwiffenden, die ihn gottlich verehrten, zu verhangnig. vollen Irrthumern Beranlaffung geworden seh (Augustin. de civit. Dei XIX, 28), betampfte er bas Chriftenthum. In feinen 15 Buchern gegen bas Chriftenthum (welche chen fo wie die ausführliche Gegenschrift bes Enfebius verloren gegangen find) fuchte er das Fundament beffelben in der Autorität der heil. Schrift zu erschüttern, Widerforuche in biefer nachzuweisen, die Glaubwurdigteit ber alttestamentlichen und neuteftamentlichen Geschichte, die Aechtheit biblischer Schriften, namentlich bes Bropheten Daniel, widerlegen. Dagegen wollte er bem religibsen Glauben ber Beiben einen Erfat für das, was die Chriften in ihren heiligen Schriften befagen, verschaffen, durch allegorische Auslegung homerischer Muthen (de antro nympharum); durch Zusammenstellung alter vorgeblicher Drafelfpruche, welche bem Bedurfniffe nach einem auf gottlicher Autorität ruhenden Religionsunterricht entgegenkommen follten (περί της έχ λογίων φιλοσοφίας, Fragmente b. Euseb. praeparat. evang. I. IV. demonstratio evang. III, 6. Theodoret grace. affect. curat. X. Augustin. de civ. Dei XIX, 23); vielleicht sollte auch die

Darstellung eines Borbildes der Frömmigkeit und Weisheit in dem Leben des Phythagoras (heransgegeben mit Jamblichus de vita Pythagorien v. Kiesnling, Lipa. 1815. S. 12), diesem Zweise dienen. — Bgl. Luc. Holstenius de vita et acriptia Porphyrii in Fabricii Biblioth. graeca, Vol. IX. und Neauder, Kirchengeschichte, Th. 1. Bd. 1. S. 291. — Bei dem Schüler des Borphyrius, Jamblichus aus Colesprien, und dessen Anhängern überwacherte das Streben, aus nen-platonischen Prinzipien eine phantastische polytheisische Theologie und abergläubische Theurgit und Mysteriosophie zu begründen, den spekulativen Sinn und die innerliche geistige Frömmigkeit. Doch sie dermochten, trop der Anstrengungen ihres begeisterten Bereitzers, des Kaisers In sianns (s. d. Art. im 7. Bde.), nicht, dem alten Sötterglanden wieder zu Ansehen und Herrschaft zu verhelsen. Und man darf nur vergleichen, was z. B. ein Angustinus ihnen entgegenstellt, um zu sischen es war nicht bloß die Macht anserer Umstände, es war die Lebenstraft und Frische des christlichen Geistes, der sie unterliegen umsten.

Rach dem Tode des Kaisers Julianus mußte sich unter den Berfolgungen der christlichen Kaiser der dem heidnischen Eultus und der Theurgie zugewendete Siser der Ren-Platonister in die Berborgenheit zurücksiehen, um so mehr suchten sie nun durch die diaslettische Ausbildung ihrem Systeme Stärte und Bollendung zu geden. Sie dewahrten sich so noch lange Einfluß auf die gestige Vildung. Dieß geschah in der Schmie zu Athen, als deren Koryphäe Profins (gest. 485) zu nennen ist. Der Karatter seiner Lehre ist schon in dem Artikel "Dionysius Areopagita" Bd. 3. S. 414 besprochen. Mit Recht sind diese Reu-Platonister in ihrem Berhältniß zur schheren Philosophie und zur hostitien als Scholastiter bezeichnet worden; die platonischen Schristen, die Traselsprüche, die orphischen Gedichte vertreten ihnen dabei die Stelle normativer Offenbarungsurfunden. Unter des Profins Rachfolgern versiel diese Schule mehr und mehr in hohlen Formalismus und innere Schwäche, die durch den Beschl des Kaisers Inkinian 529 geschlossen wurde.

Bie die neu-platonische Philosophie trot ihres prinzipiellen Biberspruches gegen bas Christenthum doch dem Einfluffe beffelben auf die Bildung ihrer Anschaumngen, Probleme, ja einzelner Ausbrücke sich nicht hat entziehen konnen (vgl. 3. B. Ullmann, "der Cinflug des Christenthams auf Porphyxins" in den theol. Stud. n. Krit. 1832. 2.); jo hat sie, Jahrhunderte hindurch die vorherrichende philosophische Dentweise, wiederum auf die christliche Theologie und Kirche eingewirft. Richt nur, daß einzelne Manner durch fie jum Christenthume übergeleitet wurden \*), die bedeutendsten Theologen haben sich an diefer Philosophie gebildet, 3. B. Drigenes, welcher den Ammonins Sattas gehort hatte (f. Reander, Richengefch. I, 2. G. 1206); bie tappadocifchen Rirchenlehrer, Augustinus. Auch finden wir in ihren Buchern nen-platonifche Schriften, namentlich Plotin's, im Ginzelnen benutt; fo bei Bafilins dem Gr. (bgl. A. Jahn, Basilius M. Plotinizans, Bern. 1838, wo die Benutung Plotinijder Erdrterungen über die Seele für die Lehre vom heiligen Geifte nachgewiesen wird; so bei Theodoretes (grace. affect. curat. disp. VI. ed. Schulze. T. IV. p. 868 aqq.) Matsenbung ber Ansführungen Plotin's über die Borfehung, wobei er jedoch zugleich nachzuweisen fucht, daß Plotin ans driftlicher Lehre geschöpft habe. Immer aber find die firchlichen Theologen bei aller Aneignung neu-platonischer Gebautenbilbung fich bes burchgreifenden Gegenfates bewußt geblieben und haben, festhaltend an dem o dojos onos egene, ju einer im inneren Rern und Befen felbständigen, bem Ren-Platonistuns entgegenstehenden Lehre von Gott, der Belt, dem Beil fich durchgenrbeitet. Den Kern des gegenfählichen Berhaltniffes fuffen turz die Borte Augustin's an Borbbprins gefangmen: Praeclicus

<sup>\*)</sup> Augustin ad Diescorum ep. CXVIII. Opp. ed. Bened. Paris 1836. Vol. II. pz. 511. Plotini Schola Econae floruit, habuitque condiscipulos, multos acutissimos et solertissimos viros. Sed aliqui corum magicarum artium curiositate depravati sunt, aliqui Dominum Jesum Christum ipsius veritatis atque sapientiae incommutabilis, quam consbantur attingere, cognoscentes gestare personam, in ejus militiam transforunt.

Rewton 309

Patrem et ejus Filium, quem vocas paternum intellectum seu mentem; et horum medium, quem putamus te dicere Spiritum sauctum, et more vestro appellas tres deos. Ubi etsi verbis indisciplinatis utimini, videtis tamen qualitercunque, et quasi per quaedam tenuis imaginationis umbracula, quo nitendum sit: sed incarnationem incommutabilis Filii Dei, qua salvamur, ut ad illa quae credimus, vel ex quantulacunque parte intelligimus, venire possimus, non vultis agnoscere. Itaque videtis utcunque, etsi de longinquo, etsi acie caligante, patriam in qua manendum est; sed viam, qua eundum est, non tenetis (de civit. Dei l. X, c. 29). Ein S y= nefins (feit 410 Bifchof bon Ptolemais, f. Reander's Rirchengeschichte Bb. IV, S. 658 und 1303 ff.) fand wohl in den neu-platonischen Ideen den Rern der Bahrheit, in den kirchlichen Dogmen und Inftitutionen mehr nur die symbolische, exoterische hulle, war fich aber ber Abweichung feines Standpunktes von dem kirchlichen bewußt und nahm nur für benfelben, als einen efoterischen, Dulbung in Anspruch. Erft als der Glanz, welchen ber Reu-Platonismus bema heibenthum verleihen wollte, erloschen war, unternahm es ber Pfeudo-Dionyfins Areopagita, die Ideen diefer Spetulation als den wahren ursprünglichen Inhalt christlicher Lehren und Institutionen barwiellen, welcher von ben Apostelichulern ichon als bie tiefere geheime gottliche Biffenicht überliefert worden fen. Durch diefen Ranal floß benn die Beisheit der platoniion Shule bem Mittelalter zu, einflufreich fur icholaftifche wie für muftifche Theologie (f. d. Art. "Dionyfius Arcop." Bb. 3.). Am Ende des Mittelalters wurde auf Amegung der nach Italien gekommenen griechischen Theologen, namentlich des Plethon, aufs Reue Begeifterung für neu-platon. Lehre angefacht und in ber platonischen Andemie gu Floreng gepflegt. Ihre Biebererwedung galt hier einem Marfilius Ficinus (f. b. Art. im 4. Bbe.) ale ein Wert der Borfehung gur Bulfe fur die finknde Religion, und nicht gang mit Unrecht. Bergl. Ritter, Geschichte ber Philosophie. Th. IX. S. 230 u. 272 ff.

Zur Literatur überhaupt: Bogt, Nen-Platonismus u. Christenthum. Berl. 1836. Steinhart, die Artikel "Blatonische Philosophie (Neoplatonismus)", "Plotinus", "Borphyrius", "Proclus" im 5. u. 6. Bande der Real-Encyklopädie der klassischen Alterthumswissenschaft von Pauly. Stuttg. 1848 ff. Ritter, Geschichte der Philosophie. Bb. IV. Zeller, die Philosophie der Griechen. Th. 3.

Rewton, Thomas, Bifchof von Briftol und Dombetan von St. Paul's in London, war am 1. Jammar 1704 zu Litchfielb geboren, und in der dortigen fehr bluhenden Freischnle, hernach in der Westminsterschule erzogen. 1723 trat er in das Trinity-College in Cambridge ein und wurde nach vollendeten Studien zum Fellow defselben erwählt. Er trat nun als Bulfsprediger bei feinem Dheim, Dr. Trebed, einem Geistlichen in London, ein und erhielt bald eine Stelle als Abendprediger, zugleich als Erzieher in Lord Carpenter's Familie, durch die er bei der Londoner Aristotratie und den bedeutendsten Theologen, wie Stillingfleet, Bearce, Chandler u. a. eingeführt wurde. Bearce ernannte ihn zum Frühprediger an der Springgardenchabel und der König gab ihm 1744 die wichtige Stelle eines Rettors von Marylcbow, der Kirche, in welcher die Erzbischöfe von Canterbury confetrirt werden. Nach einigen Jahren wurde er auch noch jum Lettor an St. George's, Hanoversquare erwählt. Schon zubor war er burch die Bittwe des Dichters Row bei hofe vorgestellt worden. Besonders der Bring von Bales und beffen Gemahlin wollten ihm wohl, und die Lettere machte ihn 1751 zu ihrem Raplan. Er hatte nun die begrundetsten Aussichten auf eine ber ersten Stellen in der Kirche, zumal da er fich bereits nicht bloß durch seine Predigten, sondern auch durch seine schriftstellerischen Leistungen einen Ramen gemacht hatte. Aber einflugreiche Manner ftanden ihm im Wege. Er wurde zweimal bei ber Wiederbesetzung bes Bisthums von London übergangen und erhielt nur bas wenigft einträgliche Bisthum Briftol 1761 nebft einigen Brabenben, und 1768 bas Dombefanat von St. Baule. Er ftarb in hohem Alter auf feinem Landfitz bei Rew im Februar 1782.

Remton hat fich burch seine kritische Ausgabe von Milton's Paradise lost (ed. 1749) ein großes Berdienst erworben. Der von ihm fritifch hergestellte Text ift bis in bie neuere Beit der recipirte geblieben. Dem Texte gab er, wie bei Rlafftern, forgfaltig ausgewählte Roten aus früheren Commentaren bei. Gein Bert war für die fpateren Bearbeitungen allezeit die Grundlage. Anch fein Leben Milton's, aus guten Duellen geschöpft, hat großen Werth, nur sucht er ju fehr Milton's Orthodoxie ju beweifen. Bon geringerer Bedeutung ift feine Ausgabe von Milton's Paradiso regained und beffen Meineren Gebichten. - Als Theologe hat fich Remton besonders durch feine Dissertations on Prophecies (L B. 1754; II, III. B. 1758) befannt gemacht. Diefes Wert murbe in furger Zeit in mehreren Taufend Eremplaren verbreitet und in's Danische sowie in's Deutsche übersetzt. Er geht davon aus, daß die Weiffagungen bes Alten und Reuen Testaments die ftartften Beweise für die geoffenbarte Religion feben, anmal wenn dem Borwurf eines vaticinium post eventum gegenüber gezeigt werden tome, daß viele Beiffagungen erft lange nach Abschluß des Ranon, jum Theil eben in jungft vergangener Zeit erfullt worden feben oder ihrer Erfullung entgegengeben. Er nimmt min alle Weiffagungen von der Genefis bis zu der Apotalppfe einzeln bor und fucht burch Beigiehung ber Gefchichte ihre Erfüllung nachzuweifen. Bei ben abotalphtifchen Stilden fchlieft er fich, was Deutung und Berechnung betrifft, meift feinen Borgangern an. Die vierte Danieliche Monarchie ift ihm bie romifche, die gehn Sorner bie Reiche, in welche bieselbe im 8. Jahrhundert gespalten war, das fleine Born das Babftthum. Das lettere findet er ebenso in dem siebentopfigen Thier der Apotalppse, wah rend ihm das ameitopfige ber romifche Rlerus ift. Die fieben Siegel umfaffen die gange Geschichte bis gur Biebertunft Chrifti, und gwar die feche erften bis Theodofias M., das flebente die übrige Zeit bis jum Ende, wobei die zwei Zeugen noch an ermarten find. -. Der zweite Theil der Apotalypfe (vom 12. Rap. an) ift nur Erweiterung und Erflärung bes erften Theils. Die Dauer ber muhamebanifchen Macht, welche mit 606 n. Chr. beginnt, wird auf 1260 Jahre festgefest. Dit ihrer Bernichtung beginnt bas Ende, die Betehrung ber Beiden und das taufendjährige Reich. - Außer Diesem größeren Werte hat Newton mehrere Abhandlungen, namentlich über alttestamentliche Fragen geschrieben, 3. B. über die Aechtheit des Bentateuch, die Schöpfungsgeschichte, Batriarchenzeit u. f. w., und in biefen wie in bem obigen Berte teine geringe Gelebrfamteit an ben Tag gelegt. Newton gehört ber subranaturalistifchen Schule feiner Zeit an. Er ift positiver als Sam. Clarke, sucht aber wie diefer die hochfte Aufgabe ber Theologie darin, Bernunft und Offenbarungsglauben als Abereinstimmend darzustellen. Im Kirchlichen, wie Politischen war er entschieden konservatio, ein erklärter Anbanger ber anglitanischen Rirche und ihrer Liturgie, und ein abgefagter Feind ber rebublitanis fchen Diffenter, webellischen Ratholiten und schwärmerischen Methodiften. Als Rangelrebner war er geschätzt. Er hatte mehrere Male bei ber Barlamentseroffnung und ebenso bei ber Thronbesteigung Georg's III. ju predigen. Seine Predigten find fibrigens mehr nüchterne Abhandlungen als lebendige Reden. Newton hat turz bor feinem Tobe eine Autobiographie verfaßt, Die burch zahlreiche Bemerkungen fiber Die berporragenden Manner und Greigniffe feiner Beit Intereffe gewinnt. (Newtons Gefammelte Berte 1782, 3 Bbe. 4.) C. Scheell.

Rewton, John, Rettor von St. Mary's Woolnoth in London, war einer von den Männern, durch welche am Ende des letzten Jahrhunderts die evangelische Richtung in der anglikanischen Kirche aufkam. Er wurde am 24. Juli 1725 in London geboren und war der Sohn eines Schiffskapitäns, der den kaum elfjährigen Knaben schon mit zur See nahm. Bis in sein 23. Lebensjahr führte er ein wildes, abentenerliches Leben, diente längere Zeit unter Kapitänen, die Sklavenhandel trieben, und hatte zum Theil solch bittere Roth und grausame Behandlung zu erfahren, daß ihm sogar das Loos der Sklaven beneidenswerth erschien. Die wenigen religiösen Eindrikke, die er in der Kindheit erhalten, waren bald verwischt, zumal da er mit Freidenkern in Berührung kam

und beren Schriften las und zudem auf ben Stlabenschiffen nur mit ben robeften Meniden Umgang hatte. Er wurde bes wuften Lebens balb fatt, berfant in Trubfinn und wollte feinem elenden Leben ein Ende machen. nur feine feurige Liebe an einem Madden, das er als 17jahriger Bungling fennen gelernt hatte, bewahrte ihn vor diefem letten beraweifelten Schritt. Durch die Bermittelung feines Baters murbe er aus feiner elenden Lage befreit und nach England zurückgebracht. Auf der Reise dahin (1747) brachte ihn ein Seefturm, aus dem das Schiff nur durch ein Wunder gerettet wurde, jur Umtehr. Er begann nun eifrig die Bibel gn lefen, und feste bieß fort, als er bald nachher wieder an Bord eines Stlavenschiffes nach Sierra Leone ging; zugleich nahm er das Studium des Lateinischen wieder auf. Rach seiner Rücklehr heirathete er (1750) und ging nun als Rapitan eines Stlavenschiffes aus, jest ein gang anderer als friher. Er hielt fleißig Gottesbienft mit feinen Matrofen und ging ihnen überall mit gutem Beifpiel voran. Nun erwachten bei ihm auch Bebenten über die Rechtmäkigteit des Stavenhandels und er war froh, daß er, durch Rrantheit für ferneren Seedienft untidtig gemacht, eine Stelle als Bafenauffeher in Liberhool erhielt, die ihm Beit genug ließ, um Latein, Griechisch und Bebraisch für fich zu ftubiren, und fich - was fein higher Bunsch war, für das geistliche Amt vorzubereiten. Er wurde dazu von frommen Beiflichen, mit denen er umging, aufgefordert. 3mar verweigerte ihm der Erzbischof bon Port (1758) die Ordination, aber er erhielt diese nach längerem Warten (1764) buch Dr. Green, Bischof von Lincoln, und wurde Hülfsprediger in Olney, wo er bis 1779 blieb. Durch die Freigebigkeit des trefflichen Thornton, der unter den Philancompen jeuer Zeit eine der ersten Stellen einnimmt, wurde ihm nicht blof sein klummerides Behalt erhöht, fondern auch Gelegenheit gegeben, in mannichfaltigfter Beife Gutes p thun. Durch benfelben erhielt er die Bfarrei St. Mary's Boolnoth in London, wo er bis in seinem Tobe, ben 21. Dec. 1807, blieb. Remton war tein hervorragender Brediger. Seine Predigten waren nicht wohl fludirt, sein Bortrag nicht angenehm. Und doch hatte er immer eine volle Kirche, da er als geistlicher Berather hochgeschätzt war. Sein Sans ftand Allen offen. Illngere Beiftliche besonders ftellten fich gerne witer seine Leitung. Dit vaterlicher Liebe und Beisheit nahm er fich Aller an, bie feinen Rath fuchten. Dit ben besten Mannern feiner Zeit wirkte er zur Berbreitung des Coangelinms ausammen. Bilberforce wurde besonders auch durch ihn, der aus Ershrung reden konnte, angefenert, den Skavenhandel zu bekämpfen. Rewton hat mehrere Schriften beröffentlicht: Predigten 1760 (eine andere Sammlung 1767), Omioron's Letters 1762, Narrative 1764 (feine viel gelesene Autobiographie), Review of Boologiastic History (nach einem Blane, ben Milner weiter verfolgte) 1769, Olney Hymnus 1779 (von ihm und Cowper; vielfach aufgelegt und in vielen Rirchen eingeführt); Cardiphonia 1781 (eine treffliche Auswahl aus feiner Korrespondenz, auch in's Dentsche überset); Letters to a wise 1793; Predigten über den Text des Han-delschen Messias 1786; Letters to the Rev. W. Ball, ed. 1847. Als Briefsteller zichnet sich Newton befonders aus. Er legt in seinen Briefen große Originalität, seelforgerliche Beisheit und tiefgehende Menschenktnif an den Tag. Beachtenswerth find auch feine Tifchreden, die Cecil gefammelt und in der Fortfepung bon Newton's Biographie herausgegeben hat. Newton's Schriften mit Cecil's Rotizen find bie Quellen für sein Leben, das neuerdings in erweiterter Form erschienen ift unter bem Titel: Memoirs of J. Newton 1843. 2te Anfl.

Micanisches Concil, erstes und zweites. I. Das erste Concil zu Richa erdstinet die Reihe ber allgemeinen Kirchenbersammlungen. Mit Recht ist demselben eine welthistorische Bedeutung beigelegt worden, weil es einer metaphysischen Frage galt, wie sie zuvor Gegenstand großartiger gemeinschaftlicher Berathung geworden war, und weil es eine zwar nicht ewig gültige aber doch relativ anzuerkennende (s. d. Eunomins) und für viele Jahrhunderte maßgebende Entscheidung traf; es erhält aber auch burch seine Folgen und sonstigen Beschlässe, sowie durch bie mit ihm beginnende Ein-

wirtung der Staatsgewalt auf die Lehrangelegenheiten eine nicht geringe timben und dogmengeschichtliche Wichtigkeit.

3m Bergleich mit vielen späteren hat diefes Concil feine verwickelte und langwierige innere Geschichte, auch kennen wir den Borgang nicht genau. Rach Protokollen ober altenmäßigen Aufzeichnungen sehen wir uns vergebens um; fie find nicht verloren, sondern niemals vorhanden gewesen, wie theils an fich wahrscheinlich ift, da diese amt lichen Beitläuftigkeiten sich erft mit der Zeit als membehrlich erwiefen haben mogen, theils ziemlich sicher aus ber Bemerkung bes Gusebins (Vita Const. III, 14) hervorgeht, daß die gemeinsamen Beschlüsse (ra zowy dedopuera), also nichts Anderes, schrift lich niedergelegt worden. Was wir an Onellen besitzen, sind zunächst Urtunden: die Glaubensformel, die Kanones, ein Spnodalschreiben und eine Anzahl taiferlicher Briefe. Dazu tommen mehrere Relationen und Zeugniffe, die theils von Mitgliedern der Symble herrühren, theils der fpateren Geschichtschreibung angehoren, und dieser Apparat lagt und zwar in den inneren Stand und Beift der Spnode einen lebendigen Blid thm, reicht aber keineswegs aus, um beren Berlauf bis in's Einzelne zu vergegenwärtigen. Borm steht Eusebius v. Caf., seine Erzählung in der Vita Const. III, 6 sqq. ift grundlegend, dient aber dem Intereffe des gangen Werts, indem fie mit unruhmlicher Devotion in ber Synobe nur das Berdienft und die Großthat des Raifere in's Licht zu ftellen fucht Dagegen in bem intereffanten Senbidreiben (Epist. ad Caesar., bollftandig bei Theodoret. I, 11) zeigt sich Eusebius um so mehr theologisch und subjettiv betheiligt, wa hier seine Stellung zu der Synode vor sich selbst und vor der Gemeinde, der er mige hörte, rechtfertigen will. Ihm steht Athanasius (De decretis synodi Nic. und koist ad Afros, Opp. I, p. 1 ed. Montf.) jur Seite, ein nicht minder aus ber Sache haus rebender und urtheilender, obwohl einseitiger Referent. Dieg die beiden Augenzengen, zu denen man noch Eustathius v. Antiochia (deffen Fragment bei Theodor. c. 7) rechnen kann. Bon den späteren historikern liefern Sotrates 1, 8 ff. und Sozomenus 1, 17 ff. auf Eusebius gestützte nüchterne und glaubhafte, aber wenig eingehende Berichte, während Theodoret 1, 6 ff. (vgl. auch Rusini hist. eccl. I, 1 sqq.), obwohl sehr vollständig in der Mittheilung des Urfundlichen, schon einige ausschmudende Zuthaten wahrnehmen läßt. Der arianische Standpunkt wird burch Philostorgius I, 7. II, 14. vertreten. Berloren ift die von Maruthas, Bischof von Tagrit in Mesopotamien, am Ende bet 4. Jahrhunderts verfaßte Geschichte bes Concils, vorhanden, aber von untergeordneter Bichtigleit das Σύνταγμα των κατά την εν Νικαία άγιαν σύνοδον πρακθέντων de Gelafius bon Chaitum (um 476) in brei Buchern, bon benen fich bas aweite mit unferem Gegenstande beschäftigt (Mansi II, k. 759, deutsch bei Fuchs, Biblioth. der Kirchenders. I S. 416). Durch jüngere Schriftstude, Briefe, Sammlungen der bischöflichen Unterschriften (f. bes. Pitra, Spicileg. Solesmense, I, p. 509. Combesis. Nov. Auctust. II, p. 547. 583), Erklärungen ber Ranones find diefe Materialien noch fehr vermehrt worden (vgl. Mansi I, f. 635 - 1080): allein diefe Zuthaten enthalten wenig Zuverläffiges und viel offenbar Erdichtetes, konnen daher bei ber Feststellung des Thatfach lichen wenig in Betracht kommen. Unbedeutend find auch die Notizen des Libellus synodicus und des Photius (Fuchs, a. a. D. S. 411), merkwürdiger ber neueste Beitrag: Analecta Nicaena, fragments relating to the council of Nice. The syriac text from an ancient M. S. — by Harris Cawper, Lond. 1857.

Bur Hauptsache übergehend, setzen wir alle dem Concil vorangehenden Umstände als bekannt voraus (s. Arianismus). Nachdem sich der Kaiser umsonst bemüht, den in Alexandrien ausgebrochenen Glaubensstreit friedlich beizulegen, berief er im Jahre 325 — die Monate und Tage sind unbestimmdar — briestlich die Bischöfe seines Reichs nach Ricka in Bithynien — ein glücklich gewählter Ort nach des Eusedius schmeichelnder Bemerkung, da der Name schon an Sieg erinnert — und erleichterte deren Perbeikommen durch Lieserung von Reisegeld und Fuhrwert. Die Gerusenen erschienen in großer Anzehl und von allen Seiten, aus Syrien, Arabien, Phönizien, Persten, Libyen, Mesopo-

tomien, Reinaften, Aogypten und Nordafrita, Griechenland, Bannonien, Giner fogar ans Spanien; das Abendland war schwach, der Drient fehr ftart vertreten. Der Bischof bon Rom, Sylvester I., nicht etwa Julius I., tonnte seines vorgerudten Alters wegen nicht zugegen sehn; zwei Presbyteren, nach späterer Angabe Bitus und Bincentius, exschienen an seiner Stelle. herborgehoben werden aus biefer Menge Macarius bon Jerusalem, Enstathius von Antiochien, Mexander von Alexandrien und beffen damaliger Dialon Athanafius, Baphnutius von Thebais, Spyridon von Cypern, und als arianische hanter: Cufebius von Nicomedien, Theognis von Nicaa, Maris von Chalcedon, Secundus von Ptolemais, Theonas von Marmarica, denen Theodoret noch Menophantes, Batrophilus und Narcissus beistigt, endlich Arius selber. Im Allgemeinen wird gefagt, daß die Berfammelten sehr ungleich an Jahren, aber durch Kenntnift, Wohlredenheit und Frommigkeit ausgezeichnet gewesen; Eusebius vergleicht sie einer apostolischen Schaar, größer als die des Pfingstfestes, und Theodoret fügt ausschweifende Prädikate hinzu und weiß von Bunderthätern wie Jacobus von Nisibis und zahlreichen Confessoren unter ihnm, welche die Spuren der Berfolgung und die orizuara rov xopiov an ihrem leibe getragen. Sehr grell tontraftirt mit foldem Lobe bas Urtheil des Macedonianers Sabines von Heraclea, welcher nach Sofrates I. 8. die Mitalieder als robe und unwistade Leute bezeichnet und nur den Raiser und den Eusebius rühmt. Auch dieß ift eine Parteistimme, doch dürfen wir annehmen, daß die Berfammlung bei vorherrschendem min Billen und driftlichen Gifer viele gang unfelbständige Elemente neben einzelnen Talenten und vordringenden Perfönlichteiten in fich getragen habe. Die Gesammtzahl läft sich nicht genau feststellen. Eusebius nennt 250 Bischofe nebst zahlreichen Bresbytern und Afoluthen, Sofrates über 300, Sozomenus etwa 320; nur Athanasius und Theodoret kennen die bestimmte Zahl 318, welche nachher die recipirte geblieben und duch allegorische Deutung noch mehr befestigt worden ist. Noch weniger lassen sich die mahberigen Unterschriften, deren wir in verschiedenen Texten mehr als 200 besitzen (vgl. and die neuesten Analecta Nicaona), controliren. Doch genug von diesen Rebendingen. Daß die Sitzungen im Juni oder Juli des genannten Jahres stattgefunden haben, ift um Bermuthung. Der feierlichen Eröffnung gingen einige Borbereitungen voran. Es ift febr glaublich, was Sozomenus I, 18. berichtet, daß die Bischöfe diese Gelegenheit auch jur Schlichtung ihrer Brivatfehden benuten wollten und baher bem Raifer allerhand Beschwerdeschriften einreichten. Constantin benahm sich klug und taktvoll. Er bestellte die Kläger auf einen gewissen Tag und erklärte ihnen damn, daß er als kurzsichtiger Mensch in solchen Dingen sich leine Gntscheidung anmaßen dürfe, daß er sie aber auf einen höheren Richter verweisen und übrigens zur Berföhnlichkeit und gegenfeitigen Bergebung ermahnen muffe; Die Rlageschriften ließ er berbrennen. Unftreitig leistete Constantin damit der Sache den besten Dienst, indem er die Gemuther von ihren Sonderintereffen ablenkte. Ferner wurde die dogmatische Frage auch von redefertigen Laien erörtert, und unter den Bischöfen fanden zubor Privatunterredungen und Disputationen mit dem Arins ftatt, in benen die Talente und verschiedenen Grundfase offenbar wurden, und wo befonders ber Diakon Athanafius eine hervorragende Stellung gewann. Selbst an Einmischung heidnischer Philosophen fehlte es nicht, und einer berfelben, welcher der Bischofe und ihrer Streitfrage unabläffig fpottete, foll von einem ungelehrten Bijchof durch einfache Darlegung des driftlichen Glaubens zum Schweigen gebracht, ja bekehrt worden sehn (Sozom. I, 18). Am festgesetzen Tage wurde der Raifer bon den im Palaft verfammelten Bijchofen und fonftigen Mitgliedern erwartet; er erschien - und hier britdt fich Gusebins, Vit. C. III, 10. wieder sehr hochtrabend ans - mit allen Abzeichen seiner kaiferlichen und perföulichen Würde, militärisch begleitet und von feinen christlichen Anhängern umgeben, in gebietender und doch frommer Haltung; er wurde stehend empfangen und von dem zur Rechten sitzenden Bischofe, nach Theodor. I, 6. von Enstathius, begrüßt. Dann hielt er selbst eine Anrede, beren Text wenigstens insoweit Glauben verdient, als er in allgemeinen Ausbrucken

fich betregend, zum kirchlichen Frieden rath und die Nothwendigkeit einer Bereinbarung Aber die fragliche Lehre vorhalt. Das lateinisch Gesprochene ward griechisch verdolmetscht. hieranf überließ ber Raifer die Leitung der Berhandlungen ben Borfiteuden (mobidou, Bus. c. 13). Wer aber waren diese Borfitzer? das sagen weder Eusebins noch seine Fortsetzer. Wenn Bermuthungen hier der Mähe lohnen, so ist man weit eher berechtigt, mit Schrödh und Ernefti an die beiden Metropoliten Eustathius und Merander gu benten (vgl. Theodor. I, 6. Sotr. I, 9), als ber geringen Auttorität des Gelafins ju folgen, nach welchem Hofius von Corduba (f. d. A.) diefes Amt geführt und das Symbol znerft unterschrieben haben soll, obwohl biese Angabe neuerlich von Befele auf tendenzibse Beise vertheidigt worden (Schrödh V, S. 554). Den Einfluß des Hofins schlagen wir darum nicht gering an, beziehen ihn aber hauptsächlich auf den Kaifer. Dem Constantin dachte bekanntlich noch turz vorher sehr geringschätzig über die ganze Angelegenheit wie über eine leere Grübelei (Euseb. Vit. C. II, p. 69 — 71); wenn er fie also jest anders beurtheilt und sich, so weit er des Griechischen machtig war, zu Gunften der ftrengeren Anficht in die Debatte gemischt haben foll, wie Alle berichten, so muß a gestimmt worden sehn, und wir wiffen Reinen, der ihn gestimmt haben konnte wie hofins (vgl. Philostorg. I, 7 und Gfrorer, Kircheng. II, 1. S. 210). Bichtiger nun als diefe Fragen ift die andere über den Gang und die Bendungen der Disputation, dern Ende die Bestätigung der Homousie und die Aufstellung der nicanischen Formel war. Bergleichen wir die Auffassungen des Athanasius und des Ensebius. Der Ersterr if fehr geneigt, seinen Standpunkt mit dem des christlichen Glaubens und der gauzen Liche zu identificiren. Er stellt fich nur dem entschiedenen Arianismus gegenüber, welchen unweigerlich auszuschließen die Aufgabe der Synode gewesen sen. Er hebt baher in der Epist. ad Afros (Theodor. I, 7) hervor, daß man sich anfangs, um Befen und Ursprung des Logos zu bezeichnen, an biblische Praditate wie ex rov Jeon elvat und elmir go halten, und erft als die Gegner biefe sogleich aufgegriffen und in ihrem Sinne gebeutet, fo daß fie auch auf den freaturlich gebachten Sohn Gottes hatten Anwendung finden tonnen, — dann erst habe die Synode die scharfen Ansbrucke duoovorog und ex ix odolus und die wefenhafte Zeugung in ihr Symbol aufgenommen. Diefe lettere Berdung ift gewiß glaubhaft, erscheint jedoch bei Eusebins in anderem Zusammenhange. Wenn nämlich Athanaftus von jenen Mittleren abfieht, die, ohne Arianer ju fepn, doch die lette gegentheilige Confequenz scheuten, weil fie fürchteten in Sabelliamismus pu verfallen; fo find es gerade diefe, ju welchen Gusebius gehörte und auf welche seine Darftellung Rudficht nimmt. Er erzählt daher, daß er felbst zuerft fein cafareenfifchet Symbol von origenistischer Fassung in Borschlag gebracht, und dieses habe anfänglich keinen Widerspruch und von Seiten des Kaisers Beifall gefunden. Doch habe derselbe den Zusatz der Homonsie für nothwendig erachtet, und demzusolge sey die Formel en in der zweiten verschärften Fassung von der Mehrheit genehmigt worden, und zwar nach lebhaftem Streit über bas όμοούσιος, welches Praditat Enfebins felbst sich erft an zweiten Tage nach reiflicher Erwägung und um des Friedens willen habe aneignen tounen (Theodor. I, 11). Rad) seiner Anschauung gab es also innerhalb der Berfammlung drei Richtungen, während Athanafins nur das scharfe Dilemma zweier Standpuntte unterscheibet. Schon Reander hat RG. II, S. 792 dieses Berhältniß scharf beleuchtet. Gewiß werden wir darin von Gusebius auf das Richtige geführt, und er irrt auch nicht, wenn er bas Bewicht ber faiferlichen Stimme in Anschlag bringt, obgleich wir ben Brad diefer Einwirfung nicht mehr ermitteln konnen. Berbinden wir nun diefe Gefichts-Duntte und nehmen wir hingu, was übrigens berichtet wird, fo ergibt fich Folgendes Die Synobe gablte nur wenige eigentliche Arianer, und biefe wahrichemlich. wie Gustathius bei Theodoret Rap. 7 bezeugt, theilweise von bem und bes Raifers einschüchtern und zur Berwerfung ihrer eigenen querft icheint ein arianisches Betenutnig - fo verftebe ich 1 c. Blov Bhaagequiac, b. h. des Enfeb. von Ricomedien (vgl. bas

Fragment bei Ambron. Do fide, o. 7) — anfaestellt worden zu sehn, es ward zurückgewiesen; solglich wurde das erste negative Resultat ohne sonderlichen Ramps erreicht. Darans erklart fich die Ausfage des Athanafins, daß die Erklarungen der Axianer nur mit Unwillen von der Spnobe aufgenommen feben. Schwierigkeit aber hatte bas andere positive und abschließende Moment, und an dieser zweiten Stelle benten wir uns Ensebius v. Cas. auftretend. Durch ihn und feine leichter annehmbare Formel wurde die Disputation auch über den Standpunkt der Weittelpartei hinaus- und zur vollen homonste fortgetrieben. Auch dieses Resultat ging durch, aber nicht ohne in Bieben einen Zweifel an der haltbarteit zurlichzulaffen. Go verlief nach unferer Meinung der Streit in zwei anfeinander folgenden Hälften ober Stadien. Wir zweifeln nicht, daß der Ansgang der Berhandlungen burch menschliche Berhältniffe und Schwächen sehr bedingt war, weßhalb denn auch die nachherige Herrschaft des Dogma's zu Nicāa nur mgebahnt und keineswegs bewirtt worden ift. Gleichwohl behauptet die Spnobe ihren Berth eben weil fie sich entschieden hatte, und das Gewicht der Entscheidung sollte sogleich offenbar werden. Fünf hatten außer Arins die Unterschrift der Glaubenssormel umeigert; Sufebius von Nicomedien, Theognis von Nicaa (mexivaribeigerweise der Bifof des Ortes), Maris, Theonas und Secundus. Das Concil verdammte fie, und ba Aufer fügte die Strafe der Landesverweifung hinzu. Da aber nur die beiden Lepten ftandhaft blieben, fo verbannte er diefe und den Arius nach Alprien; die ersten Baden, welche zuruckgetreten, dann aber wieder von dem Symbol abgewichen waren, winden nach Gallien exilirt. Conftantin gab in mehreren Erlassen den Beschlässen vollständige Sanktion und verbot bei Todesstrafe die Berbreitung arianischer Schriften.  $\mathfrak{D}$ ie Spnode aber erließ ein Schreiben, in welchem sie über das Geschehene berichtet und Gehorfam anbestehlt. Dergestalt war bas Selbstgefühl ber Berfammlung durch ihre cigene That exholit worden, daß sie jeht ihrem Detret unbedingte Gilltigkeit beilegen durfte (Softe. Rap. 9. Sozoue. Rap. 21. 24. Theodoret Kap. 8. 9).

Soviel von der wichtigsten dogmatifchen Frage. Rach Erledigung berfelben lamen daselbst noch zwei Hauptpunkte, welche die Zusammenberufung mit veranlaßt hatten, zur Sprache: die Meletianische Spaltung (f. d. A.) und der Ofterstreit (f. b.). In ersterer Beziehung wurde Meletius mit Belaffung feiner Bitrbe zu bischofs lichen handlungen für untuchtig erklärt, ber Paschastreit aber ganz zu Gunften ber romijden Praxis geschlichtet (Soft. Kap. 9. Sozom. Rap. 21). Beide Beschlüffe haben die berlangte Anerkennung nicht fobald gefunden. Dit diesen Bestimmungen ftehen nun and die 20 von Nicaa ausgegangenen Rauones ober disciplingrifden Keftsetungen nahem Bufammenhang. And diefes Urtundliche ift im Laufe der Zeit mit Maffen undatter Anthaten überfcuttet worden. Die im 16. Jahrhundert befannt gewordenen arabischen Sammlungen des Turriamus und Abraham Echellenfis enthalten 80 oder 84 Anones, ungerechnet die arabischen Umschreibungen, welche Beveridge, Pand. can. L. p. 681 aufgenommen hat. Die 20 unbestrittenen betreffen das Bergehen der Selbsberftummelung bei Beiftlichen, den Tauftermin der Rleriter, den Umgang verfelben mit dem weiblichen Geschlecht, die Wirtung der Ercommunitation, die bischöflichen Sprengel don Alexandrien und Antiochien, die Novationer (cf. Sozom. a. 22), die Repertaufe, bie Buge ber Gefallenen und einiges Andere; alle find Gegenstand weitläuftiger tirchenrechtlicher oder historischer Untersuchungen geworden. Wir heben nur hervor, daß can. 8 ben Alexifern verboten wird, fremde Frauenspersonen im Sause zu haben, womit aber die She nicht verboten, sondern stillschweigend freigegeben war. Allerdings wollte die Synode noch weiter gehen; fie wollte den Klerikern der drei oberen Grade auferlegen, fich nach der Ordination der früher geheiratheten Frauen zu enthalten. Allein der ehrwürdige Confessor Paphnutins, der mit durchstochenem Auge in Ricaa erschien, proteftirte fraftig gegen biefe neue Belastung, vertheidigte die Renfchheit der Che und er-Narte es für himreichend, wenn nur dem älteren Herfommen gemäß nach der Aufnahme in ben geistlichen Stand keine Ehe mehr eingegangen werbe, womit er benn auch durchbrang

(Solr. I, 11). — Rach Beendigung aller Spnodalgeschäfte veranstaltete der Kaiser unter Juziehung der Bischöfe und zur Feier der Bicenalien seiner Regierung eine große Festlichtet und vertheilte Geschenke in der Stadt und auf dem Lande (Bused. Vit. Const. III, 22).

Zum Schluß haben wir noch Eine Bemerkung übrig. Es ist anerkannt, daß ber Bischof von Rom auf die Synode von Ricaa und beren Ergebuisse gar teinen erheblichen Sinfluß gelibt; selbst die Entscheidung ber Ofterfrage wird nicht auf seine Authvität zurudgeführt. Wie mangenehm diese Thatsache ben romifchen Siftorilern von jeher gewesen, erhellt aus ben berfchiebenen Berfuchen fie zu laugnen ober zu berbeden Um eine Abhangigfeit von Rom ju ermöglichen, wurde hofius jum Borfigenden bet Concile und jum Bertreter des romifchen wie des faiferlichen Billens gemacht. Bu bemselben 3wed berief man fich auf die trullanische Synode von 680, welche Actio 18 erwähnt, daß Conftantin und Sylvester bas Concil berufen hatten - ein gang unguberlaffiges und aus ber Befchaffenheit jenes Concils ertlarliches Zeugnif. Selbft Beiek (Conciliengeschichte I, S. 425. 426) traut solchen Argumenten, ja er geht so weit dem Baronius nachzusprechen, daß die Synode von Nicaa ihre Beschluffe dem Sylbester un "Bestätigung" (!!) vorgelegt habe, aus Gründen, die gar feiner Biderlegung went find. Es ist unzuläffig, von dem Berfahren des chalcedonensischen Concils, oder wu ber Ausfage des Dionysius Eriquus, die ohnehin anders lautet, oder von der Forderung des Bischofs Julius (Sotr. II, 17) auf unsern Fall zurückzuschließen.

Th. Ittigii, Historia concilii Nicaeni, Lips. 1712. Edm. Richerii, Histor. concil. general. I, p. 10. Balch, Entwurf einer Concilienzeschichte, S. 157. Jud, a. a. D. I, S. 350. Hefele, a. a. D. I, S. 249 M.

II. Rürzer faffen wir uns über das zweite Concil zu Ricaa, nach gewöhnlicher Bahlung das fiebente öfumenische, welches uns mitten in das Zeitalter der Bilberfich tigteiten (f. d. A.) ber griechischen Rirche versetzt. Rach ben bilberfeindlichen Regierungen des Leo und Constantin Ropronymus tehrte befanntlich Irene als Regentin statt des m mundigen Constantin VII. zu den Grundfaten des Bilberdienstes zurud. Die Berfolgten wurden Berfolger, die eben noch vollständig unterdrikkte Partei gewann die Oberhand; Lift und Gewalt, Schlauheit und Wantelmuth bis zu vollständiger Gefinminglofigfeit waren die fchlechten Bertzeuge diefes Umichwungs. Dem Concil gingen einige wohlberechuete Schritte voran. Baulus, ber bisherige Batriarch von Constantinopel, 199 fich jurild, an feine Stelle trat ohne alle firchlichen Borftufen Tarafins, ber jedoch in wahrscheinlichen Ginverständnig mit ber Irene jur Bedingung machte, bag ber tegerifche Watel hinweggeräumt und das Einverständniß mit den übrigen Saubtfirchen wieder hagestellt werben moge. Allein es hatte große Schwierigkeit, ben Bedingungen einer all gemeinen Synobe gerecht zu werden. Zwar gab hadrian I. mit flotzen Erflarungen seine Einwilligung und fchicte zu feiner Stellvertretung einen Bresbyter und einen Ardipresbyter, beibe mit Namen Betrus. Dagegen befanden fich die brei anderen Patriarden von Jerusalem, Antiochien und Alexandrien damals unter der Gerrschaft der Saracenen, welche fie vom Abendlande völlig absperrte; man war ihrer Zustimmung weber gewiß. noch konnte man fie burch Abgefandte befragen. Um nun der Sache den nothigen Schein ju geben, war man unredlich genug, aus der Zahl der Monche Zwei zu wählen, welche mit bem Lehrstande ber fprischen und agyptischen Kirche genau bekannt und Synkellen daselbst gewesen sehn sollten, und die darüber durch erdichtete Briefe legitimirt wurden Die Gewählten waren Thomas und Johannes, fle wurden zu Stellvertretern (ronoempnens) der drei orientalischen Patriarchen erklart, in welcher Gigenschaft fie im Laufe ber Berhandlungen vielfach das Wort nahmen (vgl. Balch, Historie der Repereien X, 👫 514 ff., wofelbst auch die Frage über die damaligen Inhaber der drei genannten **larch**ate erörtert wird). Freilich konnte dieses täuschende Spiel nicht verborgen 📭 🐝 ift schon von dem Abt Theodorus Studita, einem eifrigen Beforderer ber na, der nur Anerkenmung des Concils alle Urfache hatte, aufgebeckt worden 88 und Reand., RG. III, S. 319).



Die Sprode trat zumächft in Conftantinopel am 1. Aug. 786 zusammen, fach sich aber fofort gewaltsam in ihrer Thatiafeit unterbrochen. Die Refiden, gahlte noch viele Gegner bes Bilberdienftes, auch das heer und die taiserliche Leibwache hing berfelben Bartei an. Diefe Leibwache, im Ginverstandnig mit vielen Bifchofen, erregte fcon bei dem Einzuge der Raiferin Unruhen und störte dann mit tumultuarischem Eindringen in die Apostellirche die Berhandlung. Die Kaiserin auch auf diesen Fall vorbereitet, verlor die Befinnung nicht. Die Berfammlung wurde aufgehoben, die Leibwache mit einer neuen vertauscht, das Concil aber auf ein Jahr hinausgeschoben und von Constantinopel entfernt, in der flugen Berechnung, daß es damit auch einen anderen Standpunft gewinnen werbe. Der Erfolg bestätigte biefe Boraussicht vollständig. Nachdem in der 3wifdenzeit zur Umftimmung der bilderfeindlichen Bifchofe Alles aufgeboten worden, eröffnete fich das Concil auf's Reue, und zwar dießmal zu Nicaa; es begann am 24. September 787 und endigte überraschend schnell am 13. Oftober mit ber siebenten Situm. Die Rahl der Berfammelten betrug 350, an der Spite awei faiferliche Commifarien, der Batriarch Tarafins und die genannten Stellvertreter. Man braucht die Uten diefer Sitzungen, welche vollständig vorhanden find, nur nachzuschlagen, um an alamen, wie wenig es hier auf freie Untersuchung ober Meinungsaustausch abgesehen wa. Bon vorn herein wurde das Resultat festgestellt und die Ansicht der Bilberstürmer pu Arzerei gestempelt; die widerwilligen Bifchofe erlangten durch feierliches Bekenntniß and Abschmörung ihres Unrechts Wiederaufnahme. Dan ging hierauf zum Gegenstand iber, die folgenden Sitzungen lieferten zur Bestätigung bes Bilberdienstes ein langes Bezeichnig von biblischen und patriftischen Zengnissen nebst Auszügen aus Legenden und heiligengeschichten. Bisionen und Bunder 3. B. aus dem Leben des Symeon Stylites wurden ju bemfelben 3med gebeutet und die fromme Runft der Maler in Schut genommen. Dabei ergab sich unter Anderem, daß von den Gegnern eine apotrophische Schrift pon do tetischer Richtung als Beweis gebraucht worden, es erhelle also um fo mehr, daß das feindliche Prinzip zum Doketismus oder Manichaismus führe und den Inthumern ber Juden, Beiben und Samaritaner berwandt fen. Demgemäß wurde auch bie unter Constantin Robronymus gehaltene allgemeine Synode von 754 als haretisch verurtheilt. Alle diefe Behauptungen ließen sich die früheren Bilderfeinde unter ben Mitgliedern gefallen, und bie Bustimmung-Mancher, wie bes Gregor von Reocasarea, der früher eifrig für Kopronymus gewirkt hatte, glich vollständig dem si omnes consentiant, ego non dissentio. Die siebente Sitzung sprach das Resultat aus (cf. Mansi T. XIII, p. 374 sog.). Die Spnobe ertlart, ber heiligen Geschichte und firchlichen Ueberlieferung, welche die Anfertigung gottesbienftlicher Bilber anbesiehlt, weil biefelben ben Glauben an die Wirtlichkeit ber Menschwerdung Christi und folglich an die Darstellbarteit bes Gottlichen in ber sichtbaren Welt bestätigen, tren bleiben zu wollen. Es follen baber bie Bilder des heiligen Kreuzes, sowie die Abbildungen Chrifti, der Maria und der Beiligen, theils die gemalten theils die in Mosait gearbeiteten, in den Kirchen fortbestehen und bon den Besuchern zwar nicht wie Gott angebetet (Luxpeia), wohl aber mit Gruß und huldigung (άσπασμός καί τιμητακή προσκύνησις) verehrt werden. Denn je andachtiger dieß geschieht, besto mehr werden die Beschauer zu frommer Erimerung und jum Berlangen nach den Urbildern angeregt. Wer aber dem zuwider lehrt oder handelt, den trifft Amthentsetzung oder Excommunitation. Diefer Befchluß wurde endlich ju Conftantinopel in der achten oder Schluffigung am 23. Ottober feierlich befannt gemacht und der Raiserin zur Unterschrift vorgelegt (Mansl L c. p. 414).

Außerdem hat die Shnobe noch 22 Kanones (Manai, p. 318. Beveridge, Pand. can. I, p. 289) exlassen, welche ihr bester als der Geist jener Berhandlungen zur Ehre gereichen. Außer der Bestätigung der frihheren Concilien handeln sie von der Prilsung und Wahl bische bestätigten, von der Abhaltung sährlicher Provinzialspnoden, von der Ausstatung der Tempel mit Reliquien, vom Ant des Dekonomen im Bisthum und von der Klostecordunung, namentlich dem Dappelklössen und dem Berkehr der Mönche mit dem weibl. Geschleche.

Bliden wir von der zweiten auf die erste nicknische Kirchenversammlung zurüch, so ergibt sich ein beträchtlicher Abstand. Jene erscheint, ungeachtet ihrer inneren Schwächen, im Bergleich mit der anderen noch ehrenhaft, aufrichtig und frei. Jene ist mit einer wichtigen Lehrfrage, diese mit einer Angelegenheit des Eultus beschäftigt, die nur durch langwierige Feindschaft und verkehrte Uebertreibung zur Glaubenssache gemacht werden konnte. In jener beginnt der kaiserliche Sinsus auf die Lehrverhältnisse, in dieser ift er zur äußersten despotischen Willtur fortgeschritten. Jene eröffnet die Reiche der allgemeinen Concilien und führt zur Besestigung katholischer Kircheneinheit; die andere zehört einer Zeit an, wo diese Sinheit schon sehr wankend gewoorden war. Auf das Aussehen der späteren Concilien kann es nur ein bedenkliches Licht wersen, wenn man erwägt, daß das zweite nicknische die beanspruchte Allgemeinheit nur dem Scheine nach besaß und daß es bei verschiedener Bählung als das sechste, stebente oder achte ausgestührt worden ist.

Die Alten nebst den zugehörigen taiserlichen, dischöflichen und pabstlichen Sendschriben sinden sich Harduin T. IV. und vollständiger Mansi XII, p. 951, XIII, p. 820. Auf diese und die Berichte des Theophanes und Cedrenus gründen sich die Forschungen den Richer., Histor. concil. gen. lid. I, c. 2. Spanhem., Histor. imagin. restit. sect. 6 et 7 in Opp. II. Cramer, Betrachtungen über die andere nickn. Ko. in der zustehung des Bossuck, und bes. Walch, Historie der Retzereien, X, S. 419 ss. ander treffend ist die Darstellung Reander's, KS. III, S. 318.

Micephorus, Callifins, Sohn des Callifius Xantopulus, beschließt die Reik ber griechischen Rirchenhistoriter und ift im Mittelalter ber Ginzige unter ben Griechen, welcher biefen namen im engeren Sinne verdient. Er lebte in Conftantinopel, viellich als Mond im Klofter ber Sophientirche, beren Bibliothet ihm zu Gebote ftand. Ru eigenem Bengniß (Hist. occl. I, c. 1) begann er seine Arbeit frühzeitig und endut fie mit 36 Jahren. Er bedicirte das Wert bem Anbronitus Baldologus senior, all diefer schon in höherem Lebensalter stand, und da derfelbe 1827 gestorben ist, so mag Ricephorus bis um 1356, also noch in die Regierung des Johannes Cantacugems gelebt haben, womit auch bas ihm zugeschriebene Batriarchenberzeichnif übereinftimmt. Ab Bluthezeit wird 1820 oder 1830 angenommen; Geburtsjahr und sonstige Lebensverhalb niffe find unbefamt. Ricephorus hat fich befanntlich mit feiner Rirchengeschichte kinn großen Namen gestiftet. Gute Sprache und gewandte Darstellung erwarben ihm w Lob eines firchlichen Thucydibes, während ber Inhalt einer Sammlung von Fabeln und Unmöglichkeiten gleichgeachtet wurde, so daß Causaubonus sagt: historia eins non pluris quam folia farfari facienda est. (Exercitt. in Baron. I, sect. 17, cf. Joh. Gerhard, Mothod. stud. theol. p. 238). Diefes geringschätzige Urtheil muß jedoch an feinn Sunften modificirt werben. Aller Leichtgläubigfeit ungeachtet hat er nicht vergeblich go arbeitet, und gewiß wollte er Befferes leiften als er geleiftet hat und als er in einer Beit leiften konnte, wo Aberglanbe und Mangel an Aritik nicht bem Gingelnen jur lat Die Ginleitung des Ganzen (Rap. 1) fpricht für den Ernft feiner Beftrebungen Er schilbert querft ben Ruten und die moralische Fruchtbarteit ber Gefchichtstunde und gablt dann feine Borganger von Eufebius bis Protop und Agathies mit Angabe ihra Mangel und Tugenden auf, wobei freilich Eusebius tegerisch und Sotrates unrein go scholten wird. Bon allen diesen seinen nur einzelne Beitalter befchrieben, auch ihre Er kenntnig des Rechten durch Abweichungen von der gefunden Lehre getrubt worden. Rim gebe ein umfassendes Ganze, wie er es beabsichtige, indem er jene Borarbeiten und ein zelnen Geschichtswerte zusammenzufassen, zu erganzen oder nach eigenem Urtheil abzw turgen, überall aber ber Bahrheitsliebe fich ju befleißigen gebente. Diefe Antlindigung erregt weit größere Erwartungen, als fie bas Folgende zu befriedigen im Stunde if Der Berfaffer theilt nun fein Wert in achtgehn Bucher, in welchen Die außere und innere Entwidelung mit besonderer Rudflicht auf Dogma, Lehestreitigkeit, Mbuchthun und Epistopat verfolgt wird. Er hat bas Berbienst einer angemessenen Eintheilung und

gleichmößigen Darftellung, in foldem Zusammenhange war bas Material noch nicht bearbeitet worden. Allein er endigt schon mit dem Tode des Photas (611), bon fünf anderen Budern, die bis jum Tode des Leo Philosophus (911) fuhren sollen, findet fich mur die Inhaltsanzeige, auch diefe allem Anschein nach bon späterer Band. If nm Ricephorus wirklich nicht weiter getommen, ober find die fpateren Theile verloren? Ein Biderfpruch liegt jedenfalls vor, da er am Anfang verspricht, das Wert bis nahe m seinem Zeitalter herab fortsetzen zu wollen, während doch die von ihm ausbrücklich wigegablten achtzehn Bucher nur feche Jahrhunderte umfaffen. Man muß annehmen, daß sein Borhaben weiter reichte, daß er also in diesem Prospettus nur den erften Sandttheil bon achtzehn Buchern als vollendet bezeichnen will, welcher ihn bei einem Alter bon 86 Jahren füglich an eine Fortsetzung denken lassen konnte. Schwerlich ift jedoch eine folche Fortsetzung von ihm ausgeführt, wenigstens von einem weiter führenden Cober bisher nicht bas Geringste befannt worden. Bur inneren Rarafteristit genüge folgendes. Nicephorus hat Enfebius und beffen Rachfolger reichlich ausgebeutet, infoweit ift seine Arbeit nur eine abrundende, wenn auch vielfach willkurliche Compilation. t hat aber auch die aktere griechische Literatur stellenweise benutzt, aus politischen Dueden geschöhft, Bieles ans ber Sagen- und Beiligengeschichte unbesehen eingeschaltet und dadurch feinem Werk ein buntes und völlig kritiklofes Ansehen gegeben. Doch mmt beffen Werth in den letten beiben Jahrhunderten zu, und ans dem Zeitalter ber Anfer Suftin, Justinian und der folgenden finden sich auch historisch brauchbare Abshuite und mancherlei bankenswerthe und nur hier vorliegende Rachrichten. Der griehijd-lirchliche Standpunkt beherrscht den Schriftsteller dergestalt, daß er vom fünften Inhrhundert an awar noch einzelne römische Bischöfe berücksichtigt, im Ganzen aber bie Entwidlung der lateinischen Rirche auf fich beruhen läßt, während er auf die der griehifden großen Fleiß berwendet. Er fpricht von Anaftafins Sinaita, bon Johannes Philoponus und den Sauptern der Monophyfiten ausführlich, aber die Belagianischen Streitigfeiten übergeht er. Bichtig find die Berichte über die Buge der hunnen und Gothen, der Burgunder, Bandalen und Alauen. Sagen und Fiktionen finden fich in Menge, zumal in der erften Sälfte, 3. B. über die wahre nicht durch Menschenhaud entstandene Abbildung Christi (lib. II, c. 7), iber die letten Schicksale ber Abokel aber Simon Magus in Rom, über göttliche Beiffagungen zur Zeit des Irenaus, über die Befehrung ber Inder unter Conftantin, dazu viele Monches, Martyrer- und Beiligengeschichten in mährchenhafter Gestalt.

Bon dieser Kirchengeschichte ist die jetzt nur eine einzige griechische Handschrift bekannt, und diese wurde von einem thrisschen Soldaten aus der ungarischen Bibliothet zu Buda (Osen) unter Matthias Cordinus geraubt und nach Constantinopel gebracht, daselbst von einem Christen angekauft und gelangte nach mancherlei Schickfalen in die kalerliche Bibliothel zu Wien, woselbst sie noch heute ausbewahrt wird. Aus dieser Handsschrift wurde zuerst lateinisch von Johann Lange in Ersurt Nicophori Hist. voclosissica, Basil. 1853, sol., herausgegeben und dann häusig wiederholt Basil. 1860, Ant. 1560, Par. 1562. 73, Francos. 1588. 1618. Der griechische Text solgte später: Graeco et lat. vura Frontonis Ducaei, Par. 1630. 2 voll.

Außerdem werden dem Ricephorus noch zugeschrieden: Catalogus imperatorum C Politanorum versidus jambicis gr. in Laddei Protreptico histor. Byzant. p. 34. — Catalogus patriarcharum C Polit. apud Laddeum ibid. p. 35, reicht die Calliatus unter 306. Cantacazenns). — Excidium Hierosol. versidus jambicis in Morelli Exposit. memoradilium quae Hieros. sunt, Par. 1620. — Synopsis totius script. sacrae ad calcem Epigrammatum Theodori Prodromi, Par. 1536. — Σύνταγμα de templo et miraculis 8. Marise ad sontem, dieß Lette nur handschriftlich, doch gewiß von ihm herrährend, s. Hist. secl. XV, 26. und Lambec. Comment. VIII, p. 119. — llebrigens vgl. Oudini, Comm. de script. III, p. 710. Fabric., Bibl. Gr. ed. Harl. VII, p. 487 sqq. Ständlin, Geschichte und Literatur der Airchengeschichte, S. 111 ff.

Ricephorus, Batriard von Conftantinopel, nimmt unter ber Zahl ber byjantinischen Schriftsteller und Kirchenfürsten einen namhaften Platz ein. Er war um 758 geboren und stammte aus einer ftreng tirchlichen und dem Bilberdienst eifrig ergebenen Familie. Sein Bater Theodorus, Staatssefretar des Conftantinus Ropronymus, fiel eben ber Bilder wegen in Ungnade, wurde gegeißelt, abgefest und exilirt. Ricephorus, talentvoll und von ungewöhnlicher wiffenschaftlicher Bildung, machte ebenfalls am hofe fein Glad und erhielt das Amt feines Baters; unter Irene erlebte er den bolligen Umschwung der kirchlichen Angelegenheiten, und durch die zweite nicanische Synode wurde 787 die Partei der Bilderverehrer zur herrschenden. Dennoch scheint er an ben Schwantungen des Hoflebens ein ftartes Difffallen gefaßt zu haben, weßhalb er sich ip ein Kloster des thrazischen Bosporus zurudzog. Seine firchliche Thatigkeit beginnt 806. Im April diefes Jahres wurde er, ahnlich wie fein Borganger Tarafius, aus ben Mondisftande unmittelbar zum Patriarchen der Residenz erhoben, ein Fall der betamtlich in ber griechischen Rirche oft genug vorgetommen ift. Der Sitte gemäß richtet a 811 an Bifchof Leo III. von Rom ein begrußendes Sendschreiben. Balb barauf tra ein abermaliger firchlich politischer Wechsel ein, der deutlich bewies, wie zweidentig bie Resultate von Nicaa gewesen waren. Kaiser Leo Armenius bestieg 813 mit entgegengesetten Grundsätzen ben Thron. Als ber Patriarch ihn aufforderte, burch ein schrift liches Bekenntnig der Kirche die nothige Burgschaft zu geben, verschob Leo diesen An bis nach der Krönung, um ihn nachher ganz zu unterlaffen. Schon im folgenden Ichn wurde der Bilberdienst verboten, und Nicephorus hatte einen schweren Stand. Ump achtet des taiferlichen Cbitte verband er fich mit ben gleichgefinnten Bifchofe mb Aebten. An den Hof richtete er dringende Abmahnungsschreiben, um das eingeschlagen Berfahren aufzuhalten; aber es war vergeblich, ebenso vergeblich wie umgelehrt der Kaiser ihn durch Bitten, Drohungen und Machtgebote zu erschüttern fuchte. Zu den Behorfamen gehörte Nicephorus nicht, er ließ das Loos der Standhaften über fich n. geben. Der Kaifer unterfagte ihm die Predigt, feste ihn bem Muthwillen der Golbaten aus und fchritt 815 zur Absetzung. Run trat Nicephorus in fein fruheres Leben aurild und mahlte bas bon ihm gegründete Rlofter St. Theodorus jum Aufenthalt, mo selbst er 828 starb.

Als Schriftsteller hat Nicephorus grofes und jum Theil verdientes Lob davongetragen. Er ift ein Byzantiner im befferen Sinn, zugleich von umfaffender hiftvrijder und dogmatischer Renntniß. Seine historische Darftellung und Sprache ift, wie Phot. cod. 66 rühmt, wohlgewählt ohne schwülstig zu fenn. In Lehrfragen war er allerdinge von der Tradition ganz abhängig, und es ist wunderbar, in welchem Grade er sich in das Lieblingsthema der Bilderberehrung vergrübelt hatte. Daffelbe wurde unter feinen Handen zu einer schwierigen religiös sphilosophischen und äschetischen Theorie. Rich genug, daß das allgemeine Symbol des Kreuzes mit den höheren Eigenschaften der Bilber verglichen wird, welchen beginalb auch größere Berehrung zukomme, fondern a stellt die Bilder auch mit allen Arten der Bergegenwärtigung ober sinnlichen Darstellung und felbst mit dem forperlichen Schatten zusammen, um auf alle Beife zu ermitteln, daß fie ein inneres Berhaltniß zur Sache haben. Bild und Sache gehoren dergeftalt aufammen, baft Ehre ober Unehre der einen auch bie ber anderen nach fich giebt. Die gange Lehre bon ber Cbenbildlichfeit wird in Die Streitfrage verflochten. Chriftus bilblich bergegenwärtigt werden tamn, erhellt baraus, weil er burch die Gini aung ber Raturen ein Erfagbares und in feiner Thatigfeit ein Umfdriebenes (neolyour-Tor) und Begrenztes geworben ift; es ift nur nothig, Die Birtlichteit feiner Erfcheinnag nicht boletifch zu berflüchtigen. Nicephorus urtheilt baber febr ungunftig über Gufebind, in er ertlart beffen Brrthum, daß er jene Darftellbarteit bestrutten und das nepippanter Tabe, für schlimmer als den Arianischen (Canis. Lectt. antiq. II, part. 2, p. 3 sqq.) and all applications tennen wir aus der Erzählung des Ignatius (polit. baus ber Fortfetzung des Theophanes.

Riccias 521

Bir filgen das Berzeichniß der Schriften hinzu: Broviarium historicum, bom Tode des Raifers Manxitius bis jur Bermählung Leo IV. mit der Irene, 602-770, merst od. Potav. Par. 1616, dann übergegengen in die Ausgaben der Byzantiner, z. B. Venet. 1729. — Chronologia compendiaria tripartita von Anbeginn bis jum Zeitalter des Berfaffers, schon von Anastas. Bibliothec. übersett, dann mehrsach edirt Par. 1648, ibid. 1652 cum notis Goari, ein mit Irrthilmern angefülltes Werk. Antirchetici libri adversus Iconomachos opuscula IV apud Canisium l. c. et in Bibl. Patr. Lugd. T. XIV, unvollständig. Dazu gehörig Disputatio de imaginibus cum Leone Armeno ed Combesis. Paris 1664. — Stichometria librorum sacrorum in opp. Petri Pithoei, Par. 1609, item in Criticis sacris Anglis, T. VIII. — Confess, fid. ad Leonem III in Baron. Annall. ad a. 811 et apud Harduin. T. IV, p. 978. - Canones ecclesiastici XVII in Harduini T. IV et in Coteler. Monum. T. III, p. 445. — Fragmentum de sex synodis in Combesis. Auctar. nov. Bibl. T. II. p. 603. Einiges Andere ift nie gebrudt worden, so wie auch Combosis und Banduri größere Ausgaben verheißen, aber nicht zur Ausführung gebracht haben. Der literarische Apparat findet fich: Combesis. Origin. Constant. p. 159, Cave, II, p. 4, Oudini Comm. II, p. 2. Samberger III, S. 561. Fabric. Bibl. Gr. ed. Harl. VII, p. 603 sqq. Bgl. Reander, RG. IV, S. 373.

Ricetas, nach feiner Baterftadt Choniates (Chomae, das alte Roloffae) ober mit seinem Familiennamen Atominatos genannt, war der jüngere Bruder des Michael Afominatos und Beide bilben ein in der griechischen Literaturgeschichte des 12. Jahrhunderts wohlbekanntes Brüderpaar. Ihr Bater muß ein wohlhabender Mann gewesen sepn, er ließ unter der Regierung des Manuel Romnenus seine Sohne in Constantinopel sorgfältig erziehen und stellte den neunjährigen Nicetas unter die Obhut des älteren Michael. Der Lettere zeigte große Liebe und treue Anhanglichkeit für feinen Bruber, er sette ihm in der Μονωδία είς τον άδελφον αύτοῦ (Bibl. Patr. Lugd. XXV, p. 180) ein ehrendes, wenn gleich allzu lobpreisendes Dentmal. Doch war ihre Laufbahn verschieden. Bahrend sich Dichael zum prattischen Alexiter und Bischof ausbildete, ergab sich Nicetas außer der Theologie besonders historischen und juristischen Studien, welche ihn zu bedeutenden Staatsamtern befähigten. Er wurde unter Isaat Angelus taiferlicher Schreiber (υπογραμματεύς βασιλικός), dann geheimer Logothetes, Dberrichter, Dber-Schatthalter der Proving Philippopolis und in diefer letten Gigenschaft hatte er 1189 mahrend des Durchzuges des Raisers Friedrich Barbaroffa große Schwierigkeiten zu bestehen. Noch Härteres war ihm vorbehalten. Denn als 1208 die Lateiner unter wilden Gewaltthaten Constantinopel eroberten, mußte er mit vielen Anderen nach Nicaea fliehen, woselbst er auch nach 1206 gestorben ist. Sein Geburtsjahr mag in die dreißiger Jahre des awölften Jahrhunderts fallen.

Ricetas gehört gunachft in die Reihe der byzantinischen Biftoriter. Seine Histor. Byzant. libri XXI. umfassen den Zeitabschnitt von 1118 bis 1205 und zeichnen sich bei schwülstiger Darstellung durch gutes Urtheil und Zuverlässigkeit aus; die perfonliche Theilnahme des Berfaffers an vielen Ereigniffen gibt ihnen einen bedeutenden Duellenwerth. Seine theologischen Studien hat Ricetas aber in ben 27 Buchern eines Onocopo's do Jodo Blas, welche er gur Belehrung eines Freundes niederschrieb, gewiß aber auf ein größeres Publikum berechnete, niedergelegt. Ullmann ftellt diefes Wert mit der Panoplia des Guthymius zusammen, da Beide ben Standpunkt der dogmatischen Kritik und bogmenhiftorischen Belehrsamkeit in diesem Zeitalter der griechischen Rirche reprafentixen, gibt ihm aber mit Recht vor jenem ben Borgug. Ricetns, obwohl burchaus byzautinifch und firchlich geschult, theilt doch nicht die monchische Beschranktheit des Guthymins, er verfährt felbständiger, bentender und genetischer in ber Begrundung ber Lehre und in der Berleitung der Barefieen und bezeugt große Achtung bor der Philosophie. Er beginnt mit der Darstellung des Juden - und Griechenthums und seiner mythologiichen und philosophischen Erzeugniffe. Dann folgen die kirchlichen Bauptlehren, zwar Real . Encollopable far Theologie und Rirche. X.

B22 Micetas

wesentlich gebaut auf die dogmatische Ueberlieferung der griechischen Bitter, aber nicht ohne eigenthumliche Gefichtspuntte, namentlich in ber Anthropologie und Pfochologie So bertheilt 3. B. der Berfaffer, was Ullmann hervorhebt, die geiftige Thatigteit bes Menschen unter die drei Funktionen der ronoic, dont und didroia dergeskalt, das mit dem ersten Ramen die höchfte Stufe der Anschannng, mit dem zweiten die niedrigfte ber Borftellung ober Meinung, mit bem britten bas Berbindenbe zwischen beiben, also bas verstandesmäßige Denten bezeichnet werben foll. Als Stufen ber Tugend weiß Ricetas feche aufzugahlen, die natürliche, sittliche, burgerliche, remigende, contemplative (Θεωρητική) und theurgische (Θεουργική), d. h. diejenige, in welcher die Berühnlichung mit Gott gegeben ist, — Eintheilungen die an das psychologische Schema der latemischen Mystiker erinnern. Das vierte Buch eröffnet die Polemit gegen die Hareila von Simon Magus an, und dieser kritische Bericht führt nicht allein durch die bekannten Regionen, fondern beruhrt auch buntle und erwähnt schwer verftanbliche und fonft mbe-In den letten Buchern tommen der Gegenfat jum Islam, tannte Repernamen. die Controversen mit den Lateinern und die Meinungstämpfe innerhalb der griechischen Rirche dur Sprache. Berglichen mit den älteren häresiologischen Schriften ist es also der Umfang, welcher diefem "Schape der Rechtgläubigkeit" einen Werth verleiht. -Uebrigens ift unfere Kenntnig bes Bertes eine fehr unvollständige. Rur die erften finf Bucher find in lateinischer Uebersetung von Potrus Morellus edirt worden: Paris. 1561. 1579. Genev. 1629. Bibl. Patr. Lugdun. XXV, p. 54, bagu griechijd a Fragment des 20. Buches gegen die Agarener in Sylburgi Saracenicis, Hoidelb. 1595. p. 74 und öfter. Inhaltsangaben und Beschreibungen finden sich außerdem bei Montfauc. Palaeogr. Gr. p. 326 und Fabric. Bibl. Gr. VI, p. 429. Db ber Grander bes Ganzen noch einmal vollständig an's Licht treten wird, ist zweifelhaft; vielleicht würde der Aufwand nicht gang zu dem Ertrage im Berhaltnif ftehen. Bochft wunfcens werth und fehr wohl ausführbar mare es bagegen, wenn die lehrreichen Abschnitte besonders der späteren Bucher von tundiger Sand aus den vorhandenen Sandschriften griechisch herausgegeben würden. Und vielleicht geht durch ben thatigen Fleif Dehler's, ber ja ichon mit ber Berausgabe ber Barefiologen einen Anfang gemacht hat, biefer Bunfch in Erfüllung.

Bergl. bes. Ulsmann's Charafteristif in der Abhandlung: die Dogmatik der griech. Kirche im 12. Jahrhundert, Stud. u. Krit. 1833 und bes. abgedr. S. 30 ff., woselbst auch die literar. Notizen von Cave, Dudin, Fabricius, Bossus, Hande ec. vollständig zusammengestellt sind. Dazu einige Bemerkungen bei Ellissen, Michael Atominatot von Chonae, S. 7 ff.

Ricetas, David, wird gewöhnlich Paphlago zubenannt, weil er entweder mr in Baphlagonien geboren oder auch daselbst Bischof gewesen ist, und erhält das dreische Prädikat eines Redners, Historikers und Philosophen. Er lebte um 880 und ist darum wichtig, weil er eine Lebensbeschreibung des Patriarchen Ignatius, der 878 gestorben war, verfaßt hat. Zwar sehlt es diesem Werke gänzlich an historischer Gerechtigkeit; Ignatius wird in den Himmel erhoben, sein Gegner Photius möglichst tief herabgeset, mit verdienter und underdienter Schmach überhäust, und da sich der Berf. damit auf die Seite der lateinischen Partei schmach überhäust, und da sich der Berf. damit auf die Seite den Nicetas sederzeit lobend hervorgehoben haben. Gleichwohl bildet diese Biographie einen werthvollen Beitrag zur Geschichte des Patriarchenstreits. Sie ist mehrsach seinen werthvollen Beitrag zur Geschichte des Patriarchenstreits. Sie ist mehrsach sernangegeben: Gr. et lat. ed. Matth. Raderus, Ingolstad. 1604, dann in den Innellieunten, z. B. Harduin V, p. 955. Eine andere Streitschrift Liber pro synodo Chalecdon als epistolam regis Armeniae gr. et lat. apud Allat. Graec. orthod. I,

Demielbent humnen und Gedichte und Lobreden auf Beilige und bei bei ber großen

Angahl von Schriftstellern dieses Namens leicht Bertvechsetung möglich ist. Einige Resten (Apostolorum encomia, oratio in Marcum evangel. etc.) hat Combesssus mitsetheilt: latins in Biblioth. Concionatoria, gr. et lat. in Auctar. Biblioth. patrum noviss. Par. 1672. et in Illustrium Christi martyrum triumphis, Par. 1660.

Als Philosophen bezeichnet ihn der Historiker Nicophorus lib. XIV, cap. 28, doch kunen wir diesen Ramen mit Nichts belegen. Denn die von Gesner erwähnten Quaestiones in philosophiam et commentarii in Aristot. categor. et quinque voces Porphyrii sind, wie Fabricius nachweist, jüngeren Ursprungs.

Bergl. Allat. De Simeon. p. 102.111. Idem De Psellis, §. 13. — Oudinus, II, p. 215. Fabric. Bibl. Gr. ed Harl. VII, p. 747. Hanckius, De script. Byzant. p. 261. Brucker, Hist. philos. III, p. 548. — Reanber, R. G. IV, S. 409 ff.

**Nicetas,** Pectoratus (δ στηθατός), war zur Zeit, als ber Patriarch Michael Caeralarins (f. d. A.) fich von der romifchen Rirche losfagte, Monch und Presbyter im Roster Stadium bei Constantinopel; er wird als Schiller eines Abts Simeon zu St. Mamas bezeichnet. Als geschworener Feind der Lateiner ergriff er mit Leidenschaft die Butti des Patriarchen und ffigte zu deffen Invettiven feinerfeits eine heftige Gegenthiit, welche den Gebrauch des Ungefänerten, das Fasten am Sabbat und die Priesterde ktraf. 3m 3. 1054 erschien die bekannte romische Gefandtschaft, den Carbinal strater und Archibiakonus Friedrich an der Spitze. Der Erstere antwortete schriftlich of die beiberseitigen Befchuldigungen, und fo fehr er auch bei Michael, der allen Berhandlungen auswich, scheiterte: so wurde doch seine Gegenschrift in's Griechische überfest und in Gegenwart des Raifers und des Nicetas vorgelesen. Es kam mit dem Ricetas zu einer Disputation im Rloster Studium und Nicetas wurde durch die lateis miche Gesandtschaft und den kaiserlichen Willen dergeskalt eingeschlichtert, daß er Alles prudnahm, alle Feinde der romifden Rirche berurtheilte und in Die Berbrennung feiner Schriften willigte. 3mar schweigen die griechischen Onellen von diesem Borfall ganglich und nur die lateinische Darstellung berichtet ihn (cf. Canis. Lectt. antiquae III, p. 1, p. 325 et Wibertus in Vita 8. Leonis II, 5): aber bergleichen Unbeständigkeit kam p haufig unter den Griechen vor, als daß wir darum fchon an der Richtigkeit der Sache zweifeln bürften. Auch braucht Nicetas nicht für immer feinem Standpunkt untreu geworben zu fehn.

Die noch vorhandene Hauptschrift des Nicetas ist: Liber adv. Latinos de Azymis, de Sabbatorum jejuniis et nuptiis Sacerdotum latine apud Canis. l. c. p. 308, ed. Basnage (cum resutatione Humberti, cs. Allat. De Missa praesanctisc. §. 2. 16. De purgator. p. 870). — Außerdem sind zu nennen: Carmen Jambicum in Simeonem juniorem graece in Allat. De Simeon, p. 168. Tractatus de anima in Fragmenten bei Allat. De synodo Photian. cap. 14. — Mehreres Andere: Capita ascetica, capita de sanctis patribus, contra blasphemam Armeniorum haeresim, de processione sp. s., de coelesti hierarchia, de paradiso terrestri, epistolae, wird handschriftlich machgewiesen bei Fadric. Bibl. Gr. ed. Harl. VII, 753. 54. — Bergs. auch Allat. De perp. consens. II, 9. §. 6. Cave, Hist. lit. II, p. 136. Schrödh, R. G. XXIV, S. 219. Reander, R. G. IV, S. 445.

Rticole, Beter, lange Jahre die rechte Hand Dr. A. Arnauld's (f. biesen Artikel Band I, Seite 531), Personisitation der mehr literarischen, trockenen zweiten Generation den Port-Rohal; er hat St. Chran nie gesehen und ist literarisch sein Gegentheil. — Im J. 1625 in Chartres in einer parlamentarischen, humanistischen Familie geboren, wurde er wegen seiner frithen Talente zu der glänzenden theologischen Lausbahn bestimmt, blied aber stets Baccalaurens, besonders weil er durch eine Tante, Ronne in Bort-Rohal, 1650 veranlaßt wurde, sich den "Einsiedlern von P.2R." anzusschließen. In der Kirchengeschichte gelehrt, ein guter Lateiner, rascher, ausbauernder,

326 Ricole

Frau von Sevigné durch seine osseis so sehr an Baseal eximent wurde, welcher jedech selten so genau zeichnet. — Wie herzlich sich dabei Dr. A. Arnauld gegen Ricole benahm und wie er die Ungerechtigkeiten gegen diesen zurecht wies, siehe weine Seschicht von B.-R., Band 2, Seite 496—498.

Da ihm Lüttich keinen Schutz mehr gewährte, besuchte Nicole den Arnauld in Brüffel und lebte von 1683 an leidend aber sicher in und um Paris im Umgange mit ausgezeichneten Männern. Er hatte dieß durch eine gewisse Unterwerfung unter die Ansprüche des Erzbischofs erkausen milsten.

Jett nahm Nicole eine Idee auf, welche er schon 1656 mit Pascal getheilt hatte, nämlich durch Entfernung gewiffer Barten in der Darftellung der Augustinischen Leber bon der Gnade das Aergerniß zu entfernen, welches fo viele Gläubige und Philosophen an diefer nahmen; als Moralift mußte er befonders bagu fich gebrungen fühlen. Def. halb stellte er eine allgemeine Gnade fest, welche aber ohne das hingutommen der wiel famen nur eine leere und traftlose ware. Sie follte namentlich die Zurechnung der Sünden der Heiden, der Wilden rechtfertigen. Er fchrieb diefen defhalb, wenn auch untlare Borftellungen von den göttlichen Geboten gu. Dr. A. Arnauld fließ fich namentlich daran, daß eine fo traftlose Rraft boch noch " Gnabe" wolle genannt werben. Gelb fam lautet es, daß diefe allgemeine Gnade Ricole's ein Berdienft Chrifti fen, aber daß man fie besitzen tonne, ohne von Christo gehort zu haben. War fie also nicht eine Brude jum Belagianismus? - Dan fdrieb bin und wieder. Nicole außert fich nach Arnauld's Tob fo barüber: "Ich weiß nicht, ob es in Wirklichkeit folche allgemeine Gnaden gibt, ich weiß auch nicht, ob St. Augustin fle zugelaffen hat; ich habe teine Ueberzengung weber für, noch wider. Ich behaupte nur, daß man mit der Bernunft die Falfcheit der Meinung, welche diese allgemeine Gnade zuläßt, nicht beweisen kann und daß als die zehn geometrischen Beweisführungen Arnauld's dagegen nicht absolut gultig sind. Das ist meine ganze Behauptung darüber. Go wollen wir benn all' diese spekalativen Differenzen geben laffen! Ich tann mich taufchen, auch Ihr Bunt Guch barin taufchen; das find Prozesse, die man dem Urtheile Gottes überlossen muß." Diese humane Stepfis fehlte bem großen haufen ber janfenistischen Theologen. Auch in einen Streit bet lömener Dottors Hungens und des Mauritianers Lami mit Arnauld war Ricole duch feine Behauptung verwickelt worden; die Liebe der Seiden ("Irolefen") zur Gerechtigleit, welche fich von der Liebe ju Gott nicht unterscheiden läßt, tann man nur durch die allgemeine Gnabe ertlären.

Unser Anatom des Menschenherzens hätte wohl auch ohne Bossnet's Zusprechen den Quietismus und seine "confusen Ideen" bekämpft, — welcher sich mit Berzicht auf eigene Thätigkeit, auf die erprobten Gnadenmittel in die göttliche Unendlichkeit zu versenden suche fenten suche. Es ist merkvilltig zu beobachten, wie Ludwig XIV, indem er alle freie Thätigkeit im bürgerlichen und kirchlichen Leben unterband, für alle möglichen Abnormitäten des Aberglaubens und des Unglaubens die Furchen zog.

Mehr Interesse als diese scholastischen, polemischen Arbeiten haben auch für ms noch seine 1687 in vier Banden erschienenen restexions morales über die Evangesien und Spisteln der Fest- und Sonntage des Kirchenjahrs, über deren beabsichtigte Uebersetzung in's Deutsche Arnauld mit dem Landgrafen von Hessen-Reinsels correspondirte. Auch die Schristen seines mystischern Freundes Hamon, des Arztes von Port-Rohal, gab er heraus, welche seinen Stoff zu einer Monographie böten stie sinden sich auf der tübinger Univ.-Bibliothes). Am meisten Ausbeute bieten seine später von ihm gelegentlich vermehrten essais; so wurde der neue Abschnitt über le proces injuste und des arditrages durch einen drohenden Prozes seiner Familie veranlaßt. — Der arme, in äußeren Dingen zerstreute, mehr seine als mannhaste Nicole mußte auch darin der Sündenbock sehn, daß unter Andern namentlich die silngere) Angelika von P.-R. ihn — gewiß sehr mit Unrecht — für den Urheber der scholastischen Richtung Dr. A. Arnauld's ansah und seinen Einsluß auf diesen zu brechen suches. Nichts desto weniger

wäuschte er, daß sein Herz neben dem von Arnauld in Port-Royal beigesetzt werde. Er ftarb in Folge von Schlaganfällen 16. November 1695, also 70 Jahre alt. Renchlin.

Riederlande, f. Bolland und Belgien.

Riem, f. Dietrich bon Riem.

Miemeter, Dr. Anguft hermann, ift geboren in Salle am 1. Septbr. 1754 als Sohn des Archibiatonus an der Marientirche, als Urentel Aug. herm. France's (seine Mutter war eine Tochter Fredlinghaufens); studirte ebendaselbst von 1771 an Theologie unter Sember, Abffelt, Griesbach; habilitirte fich 1777 als Brivatbocent an ber philosophischen Fabiltät, wurde 1779 als Prof. extraord. und Inspeltor des Semiunt an die theologische Fakultät berufen, erhielt 1784 das Ordinariat in derselben und bie Inspektion bes Badagogiums, 1792 ben Titel als Confistorialrath, 1799 die Direktion ber sammtlichen Franck'schen Anftalten, wurde 1804 wirklicher Oberconfistorialrath, 1808 Ramler und Rector perpetuus der Universität, von welchen beiden Birben er bie erfte bis am feinen Tod behielt, wogegen er die zweite mit der Berstellung der Universtultsordnung nach den Befreiungefriegen niederlegte. Er ift am 7. Juni 1828 als -gladlicher Greis", wie er fich felbst nannte, geftorben. Ohne in der theologischen Biffenschaft eine felbständige Stellung einzunehmen, verdient er dennach theils wegen bir Bielseitigteit seines Wirtens als Lehrer und Schriftsteller, theils wegen seiner aufspfraden Bemuhungen für die Universität Salle und für die Frande'schen Stiftungen in der allerschlimmiften Frangosenzeit, überdieß aber als berjenige Theolog, ber die Babajogit burch eine mit allen Mitteln der Gelehrfamtelt ausgestattete Bearbeitung jum Rang einer bollblirtigen Biffenschaft erhoben hat, einen Chrenplay in der Geschichte deutscher Deologie. Als Brivatdocent las er über homer, griechische Tragiter, horaz zc., besorgte and eine felbft von Bolf anerkannte Ausgabe der Ilias, wie fpater von Sophotles; and als Inspektor bes Seminars lagen ihm noch philologische Borlesungen ob. Als Profeffor der Theologie las er über Moral, Homiletil, "biblifch-prattische Theologie", Einleitung in die theol. Biffenschaften und Encyflopadie; überdieß zog er die Padagogit in ben Rreit feiner Borlefungen und richtete 1787 ein pabagogifches Seminar ein. Der Sawerpunkt feiner Thatigkeit lag in der praktischen Theologie, das Wort in weiterem Sime genommen; dahin gehören auch feine wichtigften schriftstellerischen Produtte: ein handbuch für chriftliche Religionslehrer, 1790 u. 1792; Briefe an chriftliche Religions. lehrer, 1796; ein Lehrbuch filr die oberen Ghunasialklassen, 1801; Charakteristis der Bibel (freilich ein nicht ganz genaner Titel für die bort enthaltene Galerie bon Rarakterfoilberungen ber biblifchen Berfonen), 1775; Grundfate ber Erziehung und bes Unterrichts, 1796; Entwurf der wefentlichen Pflichten driftlicher Lehrer nach den verschiedenen Theilen ihres Amts, 1786; babagogisches Bandbuch für Schulmanner und Erzieher, 1790; Grundrig ber unmittelbaren Borbereitungswiffenschaften zur Fihrung des driftlichen Bredigtames. 1808; Religion und Rirche - fiber Berbefferung des protestantischen Cultus, 1815; Schriften, von welchen die meiften eine Menge von Auflagen erlebt haben, die sich fast Jahr filr Jahr folgten. So unglanblich fruchtbar — man wird wohl fagen barfen: fo fcreibfelig - feine Feber war (bas Berzeichniß ber Titel feiner Schriften, die Fortsetzungen und wiederholten Auflagen mit eingefchloffen, füllt im Anhange ber Biographie von Gruber beinahe zwanzig Octavfeiten), so war es boch kein biffuses Arbeiten: auker bem Philologischen und vielen durch Beit- und Ortsverhaltniffe herbeigeführten Flugschriften (hat er boch als aufflärender Boltslehrer im 3. 1783 eine Bufdrift an die Halloren und Fischer ju Halle erlassen "über den Aberglauben bei Ertruntenen") gehen alle seine Produtte jenes Hauptgebiet mehr oder weniger nahe an. Richt nur verschiedene, zur Erbanung bestimmte Berte (atademische Predigten, wobon 1819 eine Sammlung erschien, nachbem viele andere einzeln ausgegeben waren; ein Befangbuch für höhere Schulen, 1785; Sammlung neuer geistlicher Lieder, 1790; geistliche Lieber, Dratorien und vermischte Gedichte, 1818; Timothens, eine religiofe Beitschrift, seit 1784; Beschäftigungen der Andacht und des Nachdenkens sitr Inglinge, 1787; Betrachtungen und Gebete, als Anhang zum glauchaer Gesangbuch, 1801), son dern auch Biographisches und Geschichtliches schlägt dahin ein (die Biographie Frehlughausen's, 1786; John Wesley's, 1793; die Geschichte der ebangel. Missionsanstalten, 1826 u. 1828); selbst das hallische patriotische Wochenblatt, das er vom J. 1800 an die an seinen Tod gemeinschaftlich mit Wagnit heransgab, kand mit seinem Beruf, wie

er ihn auffaßte, in enger Begiehung.

Saben wir ihn hiernach vorzugsweise in seinen Beziehungen zur prattischen Theologie zu betrachten, so genfigt freilich, was er geleistet, jett so wenig, daß man in den Lehrbfichern und auf den Lehrstühlen taum mehr in anderem, als nur in geschichtlichen Zusammenhang barauf zu sprechen kommt, ausgenommen seine "Grundsätze ber Erziehung", die, wer diesem Fache überhaupt naber tommen will, aufmertfam gelesen haben muß. Es ift der Standpuntt eines milben und ehrlichen Rationalismus, ben er einnimmt; eines Rationalismus, der eigentlich bloß in feiner zeitgemäßen Ausbruckweife vom bibliichen Chriftenthum zu differiren glaubt, der die Rirchenlehre nicht antaften, fondern mir Eins und Anderes auf fich beruhen laffen will (cf. 3. B. in feinem Lehrbuch für die obern Rlaffen x. S. 124: "Rach Jefu Abschied fühlen fich die Apostel mit solchen Muth und folder Kraft erfüllt und baburch zur Ausführung feiner Auftrage noch gefcie ter gemacht, daß fie barin ben von Jefu verheifenen Beift ertennen." §. 141. "Jefut ift (aufter durch Lehre und Beispiel) drittens Bohlthater ber Menschen als Erlbser bon der Furcht und als der Grund ihrer Beruhigung.") Wie Niemeher in der Badagogit die humanität zum Prinzip macht, fo ift ihm auch an Chriften und Chriftenthum die humane Seite die Hauptsache. In dieser Beziehung ift die "Charatteristit der Bibelbesonders von Interesse. Bahrend die alte Orthodoxie und bestgleichen auch der Bietismus auf die Rarattere ber biblischen Bersonen, sofern fle fich in feineren Bugen unterscheiden, wenig Acht hatte, weil dort die Menscheit einfach in Kinder Gottes und Bellkinder getheilt wird; während auch ein Mann, der nach andern Seiten hin scharfe Sime hatte, wie Detinger, in seinem "historisch-moralischen Borrath" (1762) das ganze in der biblifchen Gefchichte auftretenbe Personal nur in "Beibessamen" und "Schlangenfamen" (und noch eine dritte Rlasse von ungewisser Farbe S. 288) zu theilen weiß: trägt sich Niemeyer schon als Bungling mit dem Gedanken, die Karattere jener Personen schafe au zeichnen, was ihm auch im Ganzen unftreitig in einer Beise gelungen ift, die das Buch immer noch nützlich macht. Bezeichnend ift aber biefes Studium für Niemeyer darum, weil 1) flar ift, daß ihm die Bibel, fo wenig er ihre Gottlichfeit antaften will (vergl. Borrede S. X in der Aufl. von 1830, 1. Bb.), doch vornehmlich als Material jur Menschenkenntnig bient und an die darin bortommenden Bersonen ein rein menschlicher Makstab gelegt wird; aber auch 2) weil ihm dieß zugleich für avologetische Zwede dienen foll (f. ebend. S. 13 ff.), indem die Möglichkeit, aus den biblifchen Erzählungen ein in sich wahres Karakterbild zu gewinnen, die geschichtliche Bahrheit derfelben wesentlich mit verburge. Dabei ist aber hervorzuheben, daß er (f. die Biographie von Gruber S. 75), trop öfteren Aufforderungen hiezu fich nie entschließen konnte, unter diese Rarafterbilder auch ben herrn felbft mitaufzunehmen; ein bentlicher Beweis, bag er, ob auch seine Theologie hiegegen nichts zu erinnern haben komite, perfönlich boch ein Soheres und Sochstes in der Berson Jesu erkannte und heilig hielt. — Auch auf dem engeren Boben ber prattischen Theologie verläugnet sich jener wiffenschaftliche Standpunkt feiner Zeit nicht. Der Geiftliche ift ihm Religionslehrer; ftatt bloger Ropfgelehrsamfeit soll er "das ächte Humanitätsgefühl" (Handbuch II, Borr. S. XXVIII) statt der Anmaßung, Bermittler zwischen Gott und Menschen zu fenn, reinen Pflichteifer haben; was der savogische Bicar in Rouffeau's Emil über das Schone des geiftlichen Amtet fagt, hat seine volle Zustimmung. Um populär zu sehn, foll ber Prediger und Katechet die vielen Drientalismen der Bibelfprache - Ausbrilde, wie "Chriftum anziehen", "Linber des Lichts", "Rrafte ber gufünftigen Welt" u. f. w. in landebubliche Minze um:

bragen (ebend. II, S. 184), auch Iweiflern gegenüber "historische, fritische, dogmatische Streitfragen vorerft gang bei Seite laffen, um über die hauptwahrheiten mit ihnen einig ju werden, die fich auf's Prattifche beziehen" (S. 814). Demgemäß war es tein Bunder, daß beim Ministerium Bollner auch Niemeyer in's schwarze Buch tam und jene Biftation im 3. 1794, die bon ben hallenfer Studenten durch Fenstereinwerfen im Quartier der Bifttatoren in's Stoden gebracht wurde, auch ihm galt. Ebenso begreiflich ift et, daß Riemeyer's geiftliche Poessen, so gerne man fie in die Gesangbilder der abgewichenen Beriode aufnahm, in unfern Tagen nahezu fammtlich den Laufpaß erhielten; waren fie gleich feiner Zeit ben Liebertaftrirern umb Gefangbuchsfabritanten noch viel zu warm und zu christlich, so daß an ihnen dasselbe Wester operirte, wie an Gerhaed's und Schmold's Liebern (f. bie Belege bei Beis, Rirchenlied G. 273 ff.): fo find doch auch die Originale, in Klopftod'scher Manier, mur noch ziemlich getilblt, im Munde einer gottebbienftlich versammetten Gemeinde nicht mehr bentbar. Beffer pafte jener Ton noch p feinen Deatorientexten, die von Rolle in Magdeburg in Musit gesetzt wurden, obgleich ma dort der Berkehr d. B. zwifchen Abraham, Sara und Isaat mehr in einen sentimentalen Birtel als in bas Belt eines Patriarchen paßt. - Richt minder umgenfigend if and die wissenschaftliche Form, die Riemeyer der praktischen Theologie gegeben hat. (Em bandige Reitit fiber biefen Bunft f. bei Disfch, Bratt. Theol. I, G. 85 n. bei Roll, S. 25.) Es ift schon nicht entsprechend, daß Alles unter ben Begriff eines shubbuchs fitte christliche Religionslehrer" subsumirt wird, als ob die prattische Theologie nur den Geiftlichen zu instruiren hatte und als ob diefer auch in Liturgie und Seelforge war Religionslehrer, fo wie als ob außer ihm fonst Niemand Religionslehrer ware. Schief ift es ferner, als ersten Theil diefer Wiffenschaft eine Dogmatit und Moral, in dem Umfang und in der Form, wie Beides für den Bollomterricht zu behandeln feb, emmreiben und diefe "Materialien" die "populare und praftische Theologie" zu nennen; so wie auch die Abrigens nicht weiter ausgeführte Ascetit (II, S. 20) gang ungehöriger Beife in eine Reihe mit Homiletit, Ratechetit, Baftoralwiffenschaft und Liturgit gestellt ift.

Und dennoch mulffen wir uns wohl huten, über diefen Mangeln theologischen Inhalts und theologischer Form das Tüchtige zu übersehen oder zu unterschätzen, was Niemeiger in fich trug und geleistet hat. Er gehörte unter bie nicht wenigen Manner jener Zeit, in benen mehr Chriftenthum war, als fie au fagen wuften; die eine leberne Sprache fuhrten in Brofa und Boefie, aber babei einen Ernft in der Uebergengung und eine sittliche Entschiedenheit des Ancatters hatten, wie fich dieß, auch wo man von allen himmlischen Dingen mit überschwenglicher Salbung zu reden weiß, nicht immer findet. Und daß unter der flachen Dede nuchterner Berftunbigteit eine tiefere religibse Innigfeit fost unbewußt ruhte, davon geben einzelne Laute -- wie Riemeyer's Lied: an wen ich glaube z.", wenn es auch bogmatisch ben eilften Artikel des Symbolums micht vollständig reprasentirt - ein immerhin schones Zeugniß. Bas aber die Systematifirung ber praktischen Theologie anbelangt, fo muß, um Riemeber's Leiftung zu würdigen, im Ange behalten werden, daß sich ju seiner Zeit die prattische Theologie noch gar niche aus ber Bastoraltheologie, d. h. der filr den Pfarrer bestimmten Pastoralanweisung heransgewunden hatte; berselbe wissenschaftliche Trieb und ordnende Berstand, ber Niemeber jum Bater wiffenschaftlicher Pabagogit gemacht, hat auch bort, nur weniger gludlich, boch einmal etwas einigermaßen Abgerundetes, Banges und Gegliedertes von prattifcher Theologie zu Stande gebracht; hat namentlich für die gottesdienstliche Funktion (freilich auch nur mehr mit dem Zwede der "Beredlung" in damaligem Geiste) einen selbständigen Ort, die Liturgik, ausgemittelt.

Hoher indeffen, als die wissenschaftliche Bedeutung des Mannes ist jedenfalls das zu stellen, was er für Halle und seine Institute gethan. Rach der Schlacht bei Iena hatte Rupoleon am 20. Oktober 1806 die Universität aufgehoben und die Studirenden ausgewiesen. Riemeyer hatte sofort einzig seinen Studien gelebt, als plötzlich im Mai 1807 der Befehl kam, ihn mit vier andern ausgesehenen Männern nach Paris zu depor-

tiren, weil man ihre gut preufgifche Gefinnung faunte. Geinen bartigen Aufenthalt benützte er, um an mafgebender Stelle für die Bieberherftellung der Univerfielt und fit die Frande'schen Stiftungen, die unter den letten Antaftrophen fehr gelitten hatten, borläufige Schritte zu thun. Als er im Ottober beffelben Jehres nach halbjährigem Enl heimtehren durfte, war inzwischen durch den Frieden von Tilfit Halle von Prenfen abgeriffen und zum Königreich Bestphalen gefchlagen worden. Rach dem, was A. schon in Paris vorgearbeitet, gelang es um so eher, daß von Ansiel aus die Herstellung der Universität und Sulfe für die Frande'schen Stiftungen zugefagt wurde; Riemeter felbft war bei Jerome so empfohlen, daß er von diesem jum Langler und Roctor perpotum eingeset wurde. Das Gehäffige ber letztern, mit dem Geifte der deutschen Universitäten schlechthin unverträglichen Bürde konnte bamals, wo vor der Barbarei der welfchen Ränder nichts sicher noch heilig war, nicht wie zu andern Zeiten gestählt werden; jedenfalls wußte man, daß Riemeber seine Stellung nie anders, als jume Besten der Universität antwenden werde. So war es auch Trene gegen die ihm andertrauten Inflitute, daß er, so sehr er Prengen zugethan war, doch den ehrenvollen Ruf nach Berlin an die nen errichtete Universität ablehnte. Allein die Gnuft des kuffeler hofes währte nicht lange. Man merkte wohl, wohin die Herzen sich neigten; und als dem Rufe Preufens in Februar 1813 eine Menge Studirender von Balle folgte, als verfonliche Berkenmbungen das Ihrige gethan hatten, fo verhehlte der Schattenkonig bei einer Durchreife feinen Groll nicht mehr; er hatte die Stirn, Riemeher'n mit dem Galgen zu droben. Democh gelang es diefem, noch gute Borte für Halle von Jerome zu betommen; allein de faiserliche Bruder war weniger gnädig und geruhte die abermalige Aufhebung der Universität zu besehlen. Der Oftober tam heran, es erschienen prengische Truppen in hale, die mit Inbel aufgenommen wurden; vor der leipziger Schlacht lagirte Blacher bei Riemeger und lud fich, falls er verwundet wirde, pur Pflege in deffen Saus ein. -Die spätern Magregeln, die man wegen Demogogie gegen die Universitäten zu nehmen für gut fand, trafen auch Riemeyer insofern, als ein angerordentlicher Rommissär die ihm zustehenden Funktionen zu beforgen erhielt. Sein Inbildum im 3. 1827 ward dadurch besonders ausgezeichnet, daß ihm der Konig am Bornbende deffelben die Runte augeben ließ, daß anm Reuban einer Aula, ben R. längst gewänzigt und betrieben hatte, die erforderliche Summe angewiesen set. — Daß das Bewagtsehn der Stellung, die a einnahm, und der Berehrung, die ihm allenthalben entgegen tum, in seiner aufgern Saltung, die noch würdevoller gewesen sehn muß, als nöttig und angenehm war, etwas p merklich wurde, läßt fich als menschliche Schwäcke wohl begreifen; es wird aber von benfelben, die diesen Zug erwähnen, auch beigefügt, daß den näher mit ihm Berkehrenden bald nur ein reines Wohlwollen fühlbar gewesen sein - jene humanität, deren Prediger er als Theolog und als Pabagog gewesen ift.

Rikodemus, ein zur Partei der Pharister haltender vopodischamlog des Spuedriums, der vorresperd; padyris der Kirchenväter, der zum husparde geworden, gehört zu den Wenigen, die, ähnlich dem Paulus, ans der Werkeiligkeit und dem Buchstadenlienst des Pharistismus zum Glauben an Christum durchgedrungen sind. Wir begegnen ihm nur im Evangelium Iohannes, und zwar in drei sehr verschiedemartigen Romenten der Geschichte Issu, welchen eben so viele Phasen seiner inneren Entwicklung von der ersten Glaubensregung dis zum Hervorgang der vollen Glaubensfrucht entsprechen.

Das erstemal ist der Stern der Erlöserwirksamkeit Christi eben im schönken Aufgang begriffen. In rascher Auseinandersolge wenden sich ihm auf das Zengnis des Täusers erst dessen gereifteste Jünger und Freunde, bald nachher aus Aulas seiner Anwesenheit auf dem sogenamnten ersten Passahseite in Ierusalem viele seiner Bollsgenossen zu, unter denen als frühester Repräsentant der Pharisäer und der Hochgestellten Risodemus erscheint (Joh. 3, 1—21). Durch seine Wunderthaten wenn nicht entschieden von seiner göttlichen Sendung überzeugt, so doch gleich anderen Parteigenossen

:Midelni 331

(oidquer, B. 2.) zu ihrer Anerkennung disponirt, tritt der greise, die Wahrheit suchende, aber durch irdische Auchschen noch gebundene Nathscherr bei dem galisäischen Rabbi zur Nachtzeit ein. Das Gespräch über die Nothwendigkeit der Reugeburt B. 2 bis 10, das sich zwischen ihm und Jesu entwicklt, und in gewaltigen Gottessprüchen vorwärts eilt die zu den tiesten Enthüllungen der "himmlischen Dinge" vom Liebesande Gottes zur Erlsssung der Welt durch den eingebornen Sohn (B. 11—21), bildet eine der reichsen Verlen des Evangeliums, voll unerschöpfter Geistessstlle. Wiewohl die diplomatisch erakte Ueberlieserung der nächtlichen Berhandlung sich nicht behaupten läst, so verbürgt dagegen die Eigenthämlichkeit ihres Ganges die wesentliche Ursprünglichkeit des Ganzen. Die nach Erasmus Borgang die Anssührung von B. 16. an auf Rechnung des Evangelisten zu setzen seh, mag die Aritit zu entscheiden suchen.

Das zweitemal, sast britthalb Jahre später, ist die Situation schon weit ernster. Der Kamps um die Erscheinung Jesu und die dadurch sich anbahnende Arisis hat in weiten Areisen bereits begonnen. Die Sährung der Gemüther ist eine allgemeine. Auf dem Lanbhattensest in Jerusalem, nachdem er im Tempel seinen Lehrstuhl aufgeschlagen, sollte Jesus nach dem Willen des Raths gegriffen werden. Jest wagt Nitodemus, wem auch etwas schückern, wenigstens das Recht des audiatur et altera pars (5 Wos. 1, 16.) für ihn in Anspruch zu nehmen, und ladet damit den ersten Berdacht der Zu-

migung zu ihm auf sich. 30h. 8, 45 ff.

Bieder ein halbes Jahr später ist Jesus äußerlich dem verknöcherten Judenthum alegen. Bis auf ganz wenige sind selbst seine nächsten Freunde vom Eindruck des Schreckens beherrscht. Risodemus dagegen, gelehnt an den unerschrockenen Muth seines Collegen Joseph von Aximathäa, bereitet ihm im Bunde mit diesem die ehrenvollste Bestatung Joh. 19, 38—42. Denn "wer die Wahrheit thut, der kommt zu dem Liche" (8, 21). Gerade der Tod Christi hatte die letzten Hemmungen seines alten Lebens vollends gesprengt und vermochte ihn, alle zeitlichen Interessen zum Opfer zu bringen.

Der Trabition zufolge mare Nilodemus fpater burch Betrus und Johannes getuft, des Bekenntnisses wegen aus dem Synedrium gestoßen und aus Jerusalem berbannt, bon feinem Berwandten Gamaliel aber bis an feinen Tod in einem Landhaufe beherbergt worden. Phot. cod. 171. Ihn mit Lightfoot, Alting und Wettstein wegen einiger bagu fehr allgemeiner Bertihrungspuntte in ben beiberfeitigen Lebensichiafalen für die nämliche Berson mit dem vom Talmud (Taanith L 20, c. 1. und Gittin f. 56. a. 1.) genannten מַכְר יַמֵּרֹן au halten, der eigentlich Bonai geheißen, liegt kein aunichender Grund vor. Otho, loxic. rabb. p. 459 sqq. Das apolryphische Evangelium Nikodemi (Fabricius, Cod. apoor. I. 213 sqq. Thile, Cod. apoor. I, 487 sag. und die Prolegomena), diese erweiternde Bearbeitung der Schlußtheile des Lebens Jesn, welche fich unter Anderem die bereits von Justinus Martyr, Apol. I. c. 76.84 erwähnten Epistolas und Acta Pilati zu Ruten gemacht hat und nach bem gries hijden Borredner von Nikodemus in hebraischer Sprache verfaßt sehn soll; liefert wenigftens den Beweis, daß feine bedeutsame Stellung zu Chrifto in der Kirche von Alters her nicht unrichtig gewürdigt worden ift. - Die Literatur und die abweichenden Beurtheilungen, welche sowohl ber Karafter als die johanneischen Relationen über Nilos bemus bis auf die jungfte Zeit erfahren, f. bei Bafe, Leben Jefu. §. 54. 86. 122.

Ritolat aus Münfter, f. Familiften.

Rikolai, Dr. Philipp, geb. 1556 im Walbed'schen, von 1576 an als Pfarrer in mehreren Gemeinden wirkend, bis er 1596 nach Unna in Westphalen und zulest 1601 als Pastor zu St. Katharina nach Hamburg berufen wurde, wo er 1608 starb. Eine Gesammtausgabe seiner Werke ist 1617 erschienen, besorgt von Debekenn, vier Theile deutscher und ein Band lateinischer Schriften, deren Volumen zum wirklichen Werthe nicht in ganz genauem Verhältniß steht. Die Historia des Reichs Christi, die

332 Mille lai

er noch als Pfarrer zu Unna lateinisch geschrieben, worauf fie 1598 von Ortus verbenticht wurde, enthält eine Conftruition ber Belt - und Rirchengeschichte aus Beseitel, Daniel und der Apotalypse, wornach z. B. die Benschreden (Apot. 9, 7.) "die Calvinianer" find und auf's Jahr 1670 ber Weltuntergang anberaumt wird. Es erregt ein gewiffes Bedanern, hier fo viel Kraft einer feurigen Phantafte und fo viel fame Dabe des combinirenden Berftandes an eine Arbeit gerudt zu feben, die auch bei borgeschrite tener Eregese und Geschichtsforschung noch wenig gelungen ift. Erquicklicher ift ber "Freudenspiegel des ewigen Lebens", 1598, wo der Berfaffer es nicht mit Geschichte, sondern mit malerischer Darftellung der Berrlichkeit des etwigen Lebens zu thun bat, wozu ihm die heilige Schrift das Material liefert. Die Eregese fteht freilich auch bort mehr im Dienste frommer Phantafie, als unter ber Bucht bes Beiftes, aber in ben Bebeten und ben oratorischen Theilen ift eine Gluth ber Andacht, wodurch fie dem Beftm nahe kommen, was die kirchliche Literatur in diesem Fache kennt. Doppelt merkolitig wird biefe Schrift baburch, baf fle die Frucht einer furchtbaren Beftzeit ift, in welche gu Unna wie in gang Beftphalen die Menschen maffenweise hinftarben. Unter diefen Eindruden, während ein allgemeines Entfeten bie Gemuther beherrichte, batte Ritolai fich in jene Meditationen über die Herrlichkeit ber himmlischen Belt vertieft und barin reichen Troft gefunden. Diefe Dinge erfüllten ihn fo fehr, daß im Jahre 1606 noch ein Wert ähnlichen Inhaltes, theoria vitae acternae, erschien. Was Abria ift, find theils Predigten, die fich weder durch ben Inhalt, noch durch die blumelnde Form bon ben bamals üblichen in bemerkenswerther Weise unterscheiben, theils theologische Controversschriften in namhafter Zahl. Der Berausgeber seiner Berte halt ihm beftalb die Lobrede: "Unter den Kindern des Unglaubens hat dieser theure Held insonderheit die Calvinianer mit großer Freudigkeit seines reichen Beiftes, mit herzlichem Ernft und wahrem Gifer für Gottes Wort und Ehre bestritten, daß sie auch ihm und seinen Schriften Gottlob! fonderlich feind find. Reben diesen sind auch die warmeuserischen (sio) heimlichen Calvinianer" 2c. Die bedeutenofte unter jenen Schriften ift die "Grund: feste ber Ubiquitat" 1604; es ift ihm barin wenigstens gelungen, ben fpinosen Begen ftand burch Mitaufnahme von Ideen, die nicht der damaligen Scholaftit, sondern ber Muftit angehören, in anziehenderer Beise zu behandeln, als es gewöhnlich geschah; bas Rabere f. bei Dorner, Christologie, 2. Aust. 2. Thl., lette Abth. S. 779-787 und Thomafius, Christi Berson und Wert, 2. Thl. G. 451—472; diese Beiden vindiziren ihm auf Grund dieser Schrift einen Ehrenplat in der Geschichte der Chriftologie. — Der Bollftandigkeit halber mag noch eine Jugendarbeit des Berfaffers genannt werden: "de rebus antiquis germanicarum gentium", 1578, ein Exercitium in alter, Geschichte, wobei viel Biffen, auch einiges fritische und combinatorische Talent, in Gangen aber wenig wiffenschaftlicher Ertrag zu finden ift.

Was den Namen Nitolai's im Gedächtniß der edangelischen Kirche undergestich, ja unsterblich macht, das sind zwei im Jusammenhange mit den Meditationen des "Freudenspiegels" entstandene, aus seiner Begeisterung hervorgequollene Lieder, die zu dem Allervortrefslichsten gehören, was der Schatz des Kirchenliedes besitt: "Bachet auf! ruft uns die Stimme" und "Wie schön leucht't uns der Morgenstern". Wit beiden beginnt eine neue Periode des Kirchenliedes insosern, als einerseits die Gluth subjektiver Glaubens- und Liedesinnigkeit, andererseits der poetisch-mustkalische Schwung, der sich schon in den neuen Bersmaßen ankündigt, namentlich auch die farbenreiche Schilderung liberirdischer Justände den Liedern der Reformationszeit selbst, auch denen, die diel mehr als gereimte Katechismushauptstücke waren, noch fremd ist. Eunz neunt daher tressen (Gesch. des Kirchenl. I. S. 429 ff.) Risolai mit Balerius Herberger die Prohheten einer neuen Zeit. In ebeiden Lieder erschienen (mit zwei weiteren, aber minder bedeutenden) als Anhang zum Freudenspiegel; beide fanden bald den ihnen gebührenden Platz in den evangelischen Gesangbüchern, nachdem sie 1604 in dem von den vier Hamburger Organisten Jasob und Hieronymus Prätorius, D. Scheidemann und

Milalei 333

3. Deder hermegegebenen "Melodehen-Gefangbuch" zum erstemmal mit ihren an Hoheit und Feuer ihnen ebenburtigen Melodien in der Reihe mehrstimmig gesetzter Kirchencordle erschienen waren. Das Bersmaß des Liedes "Wie schon leucht't uns der Morgenstern" — und freilich nicht bloß das Bersmaß, sondern auch der geistlich-erotische Ton mehrerer Strophen, die defhalb in den neueren Gefangbuchern einer Caftigation nicht entgehen burften — war einem weltlichen Bolkslied ("Wie schon leuchten die Aeugelein" x.) nachgebildet, und so ift auch die überaus festlich klingende Melodie von diefem entlehnt. Das Bersmaß von "Wachet auf" bagegen ift neu und unzweifelhaft Nitolai's eigene Erfindung. Winterfeld bermuthet fogar (Ev. R.-Gefang I. S. 427), daß auch bie Relodie ihm angehöre; bem feht jedenfalls die Ueberfdrift in dem genannten Chowhache: J. Praetorius composuit, nicht im Wege, da man unter componere nicht die Erfubung einer Melodie, fonbern wortlich ben tunftmäßigen mehrftimmigen Sat an berfelben verftand. Rur follte man meinen, ein musikalisches Talent, bas zu folch einer Relodie, der prachtigsten im gefammten Choralschape, den Zeug hat, würde auch Graft und Trieb gn weiterer mufitalischer Produttion haben; ein Schlug, ber in Begug auf Aufit viel mehr berechtigt ift, als er es in Bezug auf Dichtung eines Bollsliedes feine wirde. Bintexfeld glaubt, ber Sanger ber Delodie habe fich an ben fogenannten finiten Ton des Magnificat angelehnt; aber diefe Aehnlichkeit beschränkt fich auf ein Bur Anfangenoten, mahrend ber musikalifche Gedanke bort ein gang anderer ift; wenn je irgend ein Borbild dazu vorhanden war, so mag es viel eher die Weise irgend eines Bichterhorus gewesen segn, die er in ibealisirter Gestalt zum Anfang dieser Liedweise verwadete. — Einiges Nähere über Dichter und Lied gibt Beis, Theorie und Gesch. bet Kirchenlieds, S. 140, und Roch, Gefch. bes RL. 2. Aufl. I. S. 184. Balmer.

Ritolat, Christoph Friedrich, und die allgemeine deutsche Bibliothet. Die Ansichten und Grundsätze der "Auftschrung" (vgl. diesen Artikel) durch die genannte Zeitschrift und seine übrige literarische Thätigkeit auf allen Gebieten der Bissenschaft und Kunst zu allgemeinerer Herrschaft gebracht zu haben, ist das von Riblai in der Literaturgeschichte in Anspruch genommene Berdienst. Nur von Seiten des Einsusses auf Religion und Theologie kunn jene Zeitschrift und ihr Bersasser am diesem Orte in Betracht gezogen werden. Das Richteramt, welches sie auf anderen Gebieten, der Aestheit, Philosophie, Rechtswissenschaft, Politik u. s. w. ausübte, war von nicht geringerem Einsluß.

Ritolai wurde im 3. 1733 in Berlin geboren, wo bereits fein Bater eine Buchhandlung gegründet hatte — vielleicht damals die ansehnlichste, da sie auch von Friedrich d. Gr. als Kronprinzen öfters besucht zu werden pflegte. Der Unterricht in der Sallischen Baisenhausschule, wohin der junge Ricolai 1748 gebracht wurde, diente, bas die Religion betrifft, nur dazu, einen tiefen Widerwillen gegen die "Ropfhangerei bes Bietismus" in ihm zu erweden; ber Erbauungsstunden und bes Dringens auf ben "Durchbruch in der Gnade" murbe er überdruffig, das Lefen weltlicher beutscher Bucher war unterfagt; als die zu feiner Geschmadsbildung von ihm gelesenen "Bremer Beis trage" bei ihm gefunden wurden, wurden fie mit Beschlag belegt. Bur Erlernung bes Buchhandels nach Frankfurt a. D. geschickt, fing er an, die griechischen und englischen Schriftfteller, auch die Bolfiche Philosophie, Cartefius, Lode zu ftudiren; mit Gebet und Lefen des griechischen neuen Testaments fängt er damals noch seinen Tag an und beschließt ihn damit, gesteht indeß selbst, daß die Religion auf sein Leben ohne Einfluß geblieben. Im Jahre 1772 tehrte er nach Berlin in das väterliche haus zurud nub tommt hier bald darauf mit Leffing und Mendelssohn in Berbindung. Erft 28 Jahre alt, gibt er bereits das mit Theilnahme aufgenommene Bert heraus: "Briefe, ben jegis gen Zustand der schonen Wiffenschaften betreffend." Im 3. 1758, wo die Buchhandlung in die Bande des alteren Bruders übergeht, zieht er fich mit einem beschränkten Erbtheil ganz auf die Studien und literarischen Beschäftigungen zurud, wird jedoch durch den 1759 erfolgten Tod des Bruders genothigt, die Handlung felbst zu übernehmen. Dun wurde im Berein mit Leffing und Mendelssohn die Herausgabe der "nemesten Literaturbriefe" unternommen, nach deren Eingehen im Jahre 1765 der Plan zur "Allgemeinen deutschen Bibliothet" zur Ausführung gebracht wird.

Ein foldes kritisches Justitut, welches, von tüchtigen Kraften im gangen Umfange des bentichen Reichs und ber Schweig unterftutt, alle Gebiete der Literatur umfaffend, nicht bloß eine neue Richtung in benfelben jur herrschaft zu bringen unternimmt, fom dern im Ramen des schon zur herrschaft gelangten neuen Zeitgeiftes fiber alle hinter demfelben gurudgebliebenen, fpater noch über die demfelben vorangeeilten Produkte gu Gleich das erfte Stied mußte Gericht fitt, war in Deutschland noch nicht bagewesen. in bem Jahre feines Erscheinens auf's Rene abgebruckt werben. Mit 40 Mitgliebern begonnen, unter welchen ein Heyne und Kaftner zu den thätigsten gehörten, war die Bahl im 3. 1792 auf 133 gestiegen. Die Ramen fammtlicher Mitarbeiter von 1765 bis 1805 gibt aus Nitolai's Rachlaffe Barthen: "Die Mitarbeiter an der allgemeinen deutschen Bibliothel nach ihren Ramen und Zeichen 1842". Begen Cenfurschwierigkeiten in ber Periode des Wöllner'schen Ministeriums war das Werf 1792 mit bem 106. Bande von Nicolai beschlossen worden und unter dem Titel "Rene allgemeine beutsche Bibliothet" eine Fortsetzung beffelben in Riel erschienen, beren Berausgabe ie hoch bom 56. Bbe. an im J. 1800 von Nifolai wieder übernommen und im J. 1805 mit dem 256. Bde. beschloffen wurde.

Es war nicht die Gründlichkeit und Tüchtigkeit der Recenstonen, welche biesem Werte jene beispiellose Autorität verschafften, daß durch nicht wenige derfelben spezielle Begenschriften, ja Rangelpredigten hervorgerufen, daß offizielle Befchwerben ber Sofe beim preußischen Ministerium eingereicht wurden, eine z. B. von Kurmainz; unter ben Theologen finden wir awar berlihmte Ramen jener Beriode: Berder. (bis jum 35. Bbe.), Bente, Martini in Roftod, Tittmann in Dresben, Teller, aber die fpateren Recenfionen find meift turz, im Gangen wenig gründlich und eingreifend, oft nur referirend. Auch war es namentlich in der ersten Periode des Journals nicht der bittatorisch-todtichlägerische Karatter beffelben — biefer Ton ift mehr einer spateren Beriode ber Jourmalistit eigen - weit häufiger als die Reulenschläge auf die Berfonlichteiten find die Ausrufungszeichen der Bermunderung über den Unberftand ber Behauptungen und Anfichten. Noch weniger verdantt das Journal einem Extrem des Unglaubens bie allgemeine Beachtung, die ihm zu Theil wurde: nur nach bem Ranon ber prattiich en Brauch barteit wird in ber Regel über die Glaubenslehren entichieden und nach diefem allerdings die firchlich-orthodore Lehre meift als unbrauchbare Ernbität berworfen, indeg ebenso auch das Extrem eines Bahrt und ber frangofischen Spotter. Der umfaffende Blan bes Inftitute, alle in Deutschland erfchienenen Schriften aur Angeige gu bringen muß ale ber nachfte Grund feiner weiteren Berbreitung angesehen werden. In der Borrede jum 105. Bbe. weist Nicolai nach, wie das Journal bei seinem ersten Erscheinen als das einzige feiner Art auftrat. Demnachst wirkt allerbings mit die festgehaltene Confequenz der Richtung burch alle Gebiete der Literatur hindurch und die Tuchtigleit einzelner Krititen. Gin Umftand ift aberdieß noch zu erwähnen, welcher auch dem besten protestantischen Journal der Gegenwart nicht zu Gute tommen würde, bamals aber ben Leferfreis um Bieles erweiterte: bie Jofephinifche Richtung bee Ratholizismus. In Folge berfelben war bie Theilnahme des tatholischen Deutschlands baran um nichts geringer als die des protestantischen. Geiftliche Rurfurften, Bijchofe und Monche, fatholifche Symnofial . und Rlofterbibliotheken machten einen Ehrenpunkt daraus, zu den Subskribenten zu gehören. unter den Rubriten verschiedener Disciplinen feltsamerweise eine eigene Rubrit auf: "Biener Schriften", von 1800 an erhalt auch die fatholische "Gottesgelabetheit» eine eigene Rubrif, und Portraits der aufgeklärteften Rlofter - und Weltgeiftlichen fcmitden die Titel der einzelnen Jahrgange! — Mit bem Anwuchs der Literatur wuchs auch die Ausbehnung des Wertes. Während 1765 nur jahrlich zwei Bande erfchienen waMidulai 835

ren, wuchsen die letzten Jahrgänge zuweilen bis auf 18 Bande. Es muß eingestanden werden, daß ein Ivurnal von folder Ausbehnung und solcher sich gleichbleibender resamber Tächtigkeit der Artikel zu redigiren ein nicht geringes Maß reduktorischen Talentes des Heransgebers erforderte und bewöhrte.

Im Jahre 1773 gab Nicolai ben theologischen Roman Gebaldus Rothanter heraus. In 12000 Exemplaren wurde burch brei Auflagen hindurch das Original in Umlauf gefest und erlebte Uebersetungen in bas Frangbifche, Englische, Sollandische, Sowedifche und Danifche. Selbft in ben bochften Rreifen fand es Bewunderer, bon ber Raiferin von Rufland wurde bem Berfaffer eine goldene, 36 Dufaten fchwere Dentmunge überfandt, auf beren Umschlage von ber eigenen Sand ber Raiferin gu lefen war: "Au Sr. Fr. Nicolai, Libraire à Berlin; et il est prié, d'envoyer à St. Petersbourg tout ce qui pourrait sortir de la plume de l'Auteur de Sebaldus Nothanker." Der Seld diefes Romans, bei welchem bem Berfaffer Thummel's Wilhelmine als Borbild gedient, ift ein weichherziger Cruftaner, den zwar sein weiches Herz zum Gegner ber ewigen Berbammnif und jum Freunde ausgebehntefter Tolerang gemacht hat, dem indef von Erufius her noch der Bopf der Apotalhptit anhängt: indem nun derfelbe jum maludlichen Opfer hartherziger Orthodoren und gefühloser Bietisten wird, erhält der Bafuffer Gelegenheit, die Raritaturbilder diefer beiden Genres von Aftertheologen nach allm ihren Schattirungen dem Lefer vorzuführen. Ift auch der Roman als folcher tein Amstwert, so ift er boch lebhaft und gefällig gefchrieben, beffer als andere Broduktionen wn Ritolai. Wie allgemein der Eindrud, zeigen die zahlreichen Gegenschriften, Geitenflide und Rachahmungen, die er hervorgerufen.

Bon 1781—1796 folgt die Heransgabe der zwölf Bande seiner "Reise durch Daufchland und die Schweiz", ein Buch, welches ebenfalls die theologische Welt des kuholischen wie des protestantischen Deutschlands nicht wenig in Harnisch brachte; in kuholischen wie in protestantischen Ländern werden nämlich die theologischen und Schulsanfalten wie die Personlichteiten mit rückstablischer Dreistigkeit nach dem Richtmaße der Berliner Auftlärung der Censur unterworfen.

Bis in die achtziger Jahre ftand die dentsche Bibliothet mit der von ihr vertretenen Richtung auf ber Bobe ber Zeit. In Berlin felbst fand Nikolai fich von einem Kreife gleichgefinnter Manner umgeben und sah feine Beftrebungen von dem wärmsten Antheil begleitet. Es gehörte insbesondere hierzu einmal der Kreis der schon 1749 von einem Soweizer in Berlin gegrundeten Montagsgefellschaft, unter beren Mitgliedern bedeutende Ramen wie Leffing, Ramler, Sulzer, Biefter, Gebide - auch BBliner, fobann bie 1783 von dem D.-C.-Rath von Brwing gestiftete Mittwochgefellschaft, deren bestimmter 3wed war, fich felbft über die Mittel jur Boltsaufflärung zu verständigen und burch Bermittelung einflufreicher Beamten, Lehrer und Buchhandler fie in allen Spharen gur herrichaft an bringen; unter ben 24 Mitgliebern biefer Gefellschaft, beren geheimer Rame "die Freunde des Lichts", finden fich brei Oberconfistvrialrathe, Teller, Spalding, Dietrich, and Mendelssohn, Ramler, Gebide u. A. Geit der Mitte der achtziger Jahre beginnt jedoch ein neuer Zeitgeist sich zu regen, durch welchen Rikolai sich gewöthigt fieht, nicht weniger gegen die über ihn hinausschreitenden, als gegen die hinter ihm Burudgebliebenen ben Rumpf zu eröffnen. In diefem Rampfe nun wird - wie foater bei bem Robriden Rationalismus, als er gegen die über ihn hinausschreitenben in das Feld zu treten fich genothigt fieht — die Impotenz des Mannes, zugleich aber and jene grenzenlofe Gelbstüberschätzung und Dummbreistigfeit offenbar, welche ihn am Ende zu der von gang Deutschland verhöhnten Bogelschenche ber Aufflarung macht. Er wagte zuerft mit Bothe anzubinden, indem er meinte, dem schadlichen Einfluffe ber Ueberschwenglichkeiten bon Werther's Leiben burch feinen Wifch "bie Freuden des jungen Berther's 1775" borbengen zu muffen. Bon da an führt er fort. Feldzuge gegen Alles zu fuhren, was in der schonen Literatur, in der Theologie und auf allen anderen Gebieten über ben Gefichtspuntt praftifcher Ruchternheit und Philiperei hinandgeht. "Run hante er es mit Göthe und Launter, mit Indebi und haunenn, mit Wieland und Jung, mit Schiller und Jimmermann, mit Börger und Blumauer, von Alapftod's bis zu Schlegel's Schule in den Briefen der Melaide) mit Allen derborben; Theologie und Geichichte, Ratur und Genie, Aritif und Dichtung, die Poeffe der Imagination wie Alapftod's und des humoes wie hippel's, Alles war ihm nicht recht, und nun muste auch noch die Spekulation dema (Gerbinus).

Bas die Theologie insonderheit betrifft, so war das Gespenft, mit dem ex von nun an ju tampfen batte, bie fire 3bee einer durch gang Deutschland verbreiteten fathelischen Lique, welche bie zu machtig gewordene Auftlarung niedergulanten finde. Seine Reiserfahrungen in Defterreich und Babern von der noch immer bedeutenden Mocht der Bierarchie hatten ihn in biefer feiner Meinung beftärft; er flagt über die Bubigfeit der tatholischen Bornrtheile felbft moch bei den am weiteften in der Auftlarung Fortgefchrittenen, wie 3. B. bei einem Cberthur. Schon 1786 band er mit Labater wegen feines Ratholizismus an in Folge eines Gebetbuches Sniler's, des nachmaligen Bifchoft bon Regensburg, welches bon Labater und feinem Freunde Pfenninger in 700 Eremplaren in der Schweiz verbreitet worden. Bald darunf that Lavater ihm den Gefallen, feine brei Lobgedichte auf den tatholijden Gottesbienft hernnsyngeben, welche Ritolai, mit Anmerfungen begleitet, abbruden ließ. Dit richtigerer Spitzung erhob Die Berliner Monatsschrift und fpater Ritolai in bemfelben Jahre Die Antlage auf Arppto - Antholiziemms gegen den 1781 jum darmftädtischen Oberhofprediger bernfenen Johann Angust Start, und überhaupt ging nun die feit 1783 von Rifolai's eng verbundenen Freunden Bedide und Biefter herausgegebene Monatsichrift, die Larmtrommel rubrend, feinen eigenen Angriffen auf den geheimen Ratholigismus gur Geite. Bon diefem Feinde follte fich Rifolai bald perfonlich noch empfindlicher berührt feben. Bollner-früher Ditarbeiter an der Allgem. dentschen Bibliothet, obwohl nur im Fache ber Defousmie war 1788 an die Spite des geistlichen Ministeriums getreten, hermes und hilmer waren durch ihn berufen worden, das Religionseditt wurde erlaffen, die Glaubenscommission, spater die Eraminationscommission, wurden in Berlin errichtet, eine Maurerloge, die Rosentreuzer alten Stiles, an deren Spipe Bollner als geheimer Oberer ftand, war der Ausgangspunkt diefer dem schwachen König abgenothigten Magregeln. In dem muftisch-magischen Karafter der Geheimlehre jenes Ordens, von welcher zwei Dotumente an die Deffentlichteit gelangten, fand Ritolai die Beftatigung feines Berbachtes, daß teine andere als tatholifche Tendengen auch hier im hintergrunde ftunden, wofür auch noch politische Kundgebungen Wöllner's für das katholische Interesse von Nitolai angeführt werden. Seitbem begegnete die Allg. deutsche Bibliothek immer aunehmenden Schwierigkeiten. Die Gesimung des herausgebers wurde dem Konige als jatobinisch und religionsfeindlich verdächtigt; R. that sich Gewalt an und gab seinen Ditarbeitern auf, ber politischen Meinungsaugerungen fich gang ju enthalten, religiose Daterien mit möglichster Schonung zu behandeln. 3mmer aber schwebte die Censur ber Examinationscommission als Damoklesschwert über ihm. Go faßte er benn 1792 den Entfaluft, der ferneren Berausgabe feiner Zeitung zu entfagen und diefelbe einem auferpreußischen Berleger, dem ihm befreundeten Buchhandler Bohn in hamburg, ju über-Dennoch war er hiemit fernerer Ansechtung nicht entgangen; die scharfe Recension der das Religionseditt betreffenden Schriften, und namentlich des Schema examinationis von hente in Braunschweig im 115. Bande, rief erneuerte Antlagen der Examinationscommission bei bem Ronige hervor, in Folge beren ber Bertauf bes gesammten Wertes von Anfang an in den preußischen Landen verhoten wurde - allerbings nur für fürzere Reit, indem 1795 die Aufhebung des Berbots erfolgte. Erft mit bem Regierungsantritt Friedrich Wilhelm III. entschloß fich Rikolai, die mur unfreiwillig niedergelegte Redaltion aufs Neue zu übernehmen.

In dieser zweiten Beriode der Zeitschrift schien nun das Gespenft von der im Finftern schleichenden katholischen Ligue immer mehr Realität zu erhalten; die romantische Mitplai- 337

Schule ftreute bem Ratholizismis mit vollen Banben Beihrauch, der tatholifirende Rovalis hatte i. 3. 1799 feinen Auffat, "die Christenheit oder Europa", geschrieben, Abam Miller, Stolberg, fpater Fr. Schlegel, traten jur romischen Rirche über. biefen "tatholifchen Alfang" verfehlte bie Allg. deutsche Bibliothef nicht, traftiges Zeugniß abzulegen. Dazu nahm auch die Philosophie eine Wendung, welche mit jener endamonistifc hausbadenen Religion des gefunden Menschenverstandes, den die Bibliothet bisher vertreten hatte, in Biderfpruch trat. Bu den orthodogen Dickfopfen und den "äfthetischen Braufetopfen", mit denen es Nicolai bisher zu thun gehabt, tam eine neue Alaffe hinzu, "die philosophischen Onerköpfe", wie er diejenigen zu benennen beliebte, denen der Kopf anders stand als ihm. Schon Kant war ihm nicht recht; er fand das Bahre bei ihm nicht neu und das Neue nicht wahr, dazu seinen Styl unerträglich. Gegen seine Kritit der reinen Bernunft hatte er eine Rezension von Garve in die Bibliothek aufgenommen, die berändert und verkürzt schon in dem Göttinger Anzeiger ge= Garbe, Feder, Ri= fanden hatte und auf lauter Migverständnig des Autors beruhte. tolai und die Gleichgefinnten, die von Wolf ausgegangen waren, waren zu einem Etlettijismus fibergegangen, der am Ende, wie es Nikolai in seinen Reisen ausspricht, alle Spelulation mur als gymnaftisches Exercitium betrachtete, welches die Borsehung der Amschheit gestattet — was indes nicht hinderte, daß Nikolai 1799 zum Witgliede der philosophif chen Rlaffe ber Berliner Atademie ber Biffenschaften ernannt wurde! Bie Ritolai von sich versichert, hat er 12 Jahre lang gezögert, bevor er selbst gegen den Kantianismus auftrat. Dieser Rampf wurde von ihm 1794 mit einem Planklergefecht in seiner "Geschichte eines diden Mannes" eröffnet; 1796 außerte er in einem anonymen Auffatze der dentschen Monatsschrift Bedenklichkeiten gegen das Kantische Moralfostem, in demfelben Jahre erfolgte auch der Hauptangriff, in dem alle Trilmpfe grober Dummdreistigkeit in bem 11. Bande der Reisen ausgespielt wurden, nämlich gegen Kantianer, gegen Fichte und gegen "Magister Schelling II.". Im 3. 1799 wurden "Rene Gespräche zwischen Wolf und einem Kantianer" mit einer Borrede von ihm beransgegeben, als Beilage feiner Streitschrift gegen Rant, Ehrhart und Fichte: "leber meine gelehrte Bildung", und in demfelben Jahre erfchien feine Satire auf die Rantianer in seinem "Sempronius Gundibert".

Es war natürlich, daß namentlich von der. Schule der "brausenden Genialität", wie Ritolai fie felbst nennt, die Befehdung von einem folden bornirten Standpunkte aus nicht ungeahndet hingenommen wurde. Berhältnißmäßig gemäßigt war noch Kant's Entgegnung 1798 in den zwei Briefen über Buchmacherei 2c., die empfindlichsten unter den Geißelschlägen, die aber num auf ben bummdreiften Dann herabregneten, waren die in den Kenien, in Fichte's "Leben und sonderbare Meinungen des Nifolai", und in dem erften Befte des poetischen Journals von Tied in dem "Gefichte des Weltgerichts". Das Aeußerste, was je einem noch lebenden Schriftsteller nuter die Augen gesagt worden, waren die Cynismen Fichte's, von denen wir nur folgende ausheben: "Es ift zu beklagen, daß Nitolai nicht unmittelbar, nachdem er die Widerlegung gegen mich ju Ende gebracht hatte, aufgehenft worden, damit er im Bewuftfenn bes glorreichen Arguments feine fpetulative Laufbahn befchloffen hatte." - "Wir wurden ein großes Diftranen auf die Benetration unseres Lesers sepen, wenn wir nothig funden, nach allem Befagten hingugufeten, bag wir Dit. für ben einfältigften Denfden feines Beitalters halten und nicht glauben, daß irgend etwas Menschliches in ihm gewefen, anger der Sprache." - "Es ift tein Zweifel, daß auch ein hund, wenn man ihm nur bas Bermogen ber Sprache und Schrift beibringen fönnte, und die Ritolai'sche Unverschämtheit, mit demselben Erfolge arbeiten würde, als R."

Im Inhre 1804 sollte berselbe "Weltweise" neben Nitolai Mitglied ber Berliner Alademie werden; burch die in dem Botum von Nitolai ausgesprochene Provocation an die Shre dieser Alademie wurde indeh der Antrag rückgängig gemacht. Nachdem die Real-Ancystopädie star Theologie und Kirche. X. 338 Mifolaiten

Großen mit solchen Ungezogenheiten vorausgegangen, folgte auch die ganze Schaar der Aleinen. "Er kam in seinen letzten Tagen nach dem Jahre 1803 so herab, daß jeder Muthwillige, der gerade keinen spaßhafteren Zeitvertreib hatte, den alten Steinbod zu Berlin neckte und am Barte zupfte, nm sich an seinen Capriolen zu belustigen."

Die R. Allg. D. Bibliothet hatte Rifolai für gut befunden, 1805 aufzugeben in Folge des Berlustes eines seiner Augen; auch seine literarische Thätigkeit cessite seit biefer Zeit, obwohl er fich noch bis in fein 78. Jahr einer ungeftorten Gefundheit erfreute — mit Ausnahme jener Tagesvisionen in wachem Zustande, von denen er in der Berliner Monatsschrift 1799 selbst eine Beschreibung gibt. Die bertrautesten unter seinen Freunden blieben, seiner eigenen Aeufterung nach, bis an fein Ende Biefter und Er ftarb im Jahre 1811. — Bei allem Widertodetigen in der Art feines Auftretens tann body feinem Rarafter bas Lob ber Offenheit, ber Festigkeit und ber Bahrheitsliebe nicht verfagt werden, nur daß die blinde Selbstüberschätzung ihn allerdings die ihm gesetzten Schranten ganz und gar verkennen ließ. Das Dag feines Biffent auf den verschiedensten Gebieten war ein fehr ausgedehntes und meistentheils eratt, fein Urtheil, wo er sich nicht in die höheren Sphären verstieg, praktisch und vielsach tressend, feine Thatigkeit und Arbeitetraft beifpiellos, feine fchriftstellerifchen Leiftungen leiben faft fammtlich an Weitschweifigkeit — eine Folge der Ueberbürdung mit Geschäften. — Die religible Tendenz der Allg. deutschen Bibliothet wird allerdings von Sichte richtig gezeichnet: "Die Allg. D. Bibliothet war allerdings ein der Religiofität der Nation bich schädliches Unternehmen. Religiosität ist Tiefe des Sinnes und geht aus ihr herwe; bie gange Tenbeng jenes Unternehmens geht auf Oberflächlichkeit; Religion beutet auf bas übersinnliche, höhere Leben; ber ganze Zwed jenes Unternehmens ift unmittellen Brauchbarteit und Ruplichteit für bas Gröbste biefes Lebens. Die von biefer Clique haben die Religionsaufklärung und einen Boltslehrer fattfam gelobt, wenn sie erabh haben, daß die Bauern weniger Prozeffe filhren, fich feltener betrinken und die Stallflitterung eingeführt haben." An denen jedoch, welche die durch diese Zeitschrift reptifentirte Richtung mit Fugen treten, läßt fich unschwer nachweisen, daß diefelbe ein in tegrirendes Moment ihrer Bilbung geworden ift.

Duellen. Nitolai's Schrift: "Ueber meine gelehrte Bildung", und feine übrigen Schriften, welche großentheils Personalien enthalten. Ibrd en & Lexison deutscher Dichter und Prosaisten. IV. S. 32. Sodingt, Nitolai's Leben und literarischer Nachlaß.

2501nd.

Rikolaiten. Go werden junachst in der Offenbarung Johannis gewiffe Den schen genannt, welche in den Kirchen Kleinastens ihr Besen trieben. Sie suchten in die Rirche zu Ephesus fich einzuschmuggeln, wurden aber abgewiesen; bieg wohl ber Sinn der Borte 2, 6. ori puveis ra egya rwr rixolairwr. hingegen in der Be meinde in Bergamum fanden fie Eingang 2, 14. 15. Offenbar find hier die xoarowτες την διδαχην βαλααμι und die κρατουντες την διδαχην των Μακολαιτων dieselben, daher die Worte: ovrwe exele xal ou x. r. d. (wie de Wette ad h. l. sagen tam, daß biese Auffassung dem Wortsinne entgegen seh, begreife ich nicht — decoews gehört zu peravonoor und bildet eine Parallele mit B. 5). Jene didayn bestand übrigent nur in der Uebertretung der ben Beiben gegebenen Speifegefete und bes Berbotes ber Unzucht, Apgesch. 15, 29 (φαγειν ειδωλοθυτα και πορνευσαι). In der Gemeinde ju Thuatira kamen dieselben praktischen Berirrungen vor; sie werden aber nicht mit dem felben Namen benannt, und es wird hinzugefett, daß die betreffenden Leute vorgeben, ra Badn rov varava ju tennen, 2, 24; bas ift teine ironifche Bezeichnung ber Gotteerkenntuiß, beren fie fich ruhmten, wie Schaff meint (Befch. ber apostol. Rirche, S. 667), sondern es zeigt sich darin die gnostische Richtung dieser Leute; die Saubtfrage der Gnosis betraf ja, wie bekannt, ben Ursprung bes Bosen: Tertallian de pracecript. haeret c. 7. unde malum et quare? Eus. H. E. v. 27. πολυθρυλλητον παρα τοις άιρεσινταις ζητημα το ποθεν ή κακια; - Sind aber die Anhänger ber Lehre bes Bilean

339

mb bie der Lehre der Ritolaiten identisch, wie aus dem einfachen Wortsimme der Stelle 2. 14. 15. herborgeht, fo empfiehlt fich um fo mehr die bon vielen neueren Belehrten. auch von hengstenberg in seiner Schrift über Bileam (doch nicht von de Bette ad h. l. noch bon Schaff a. a. D.) borgetragene Bermuthung, bag der Rame Nito= laiten von Bileam herrührt (Bileam, zusammengesetzt aus zz, absorpsit, perdidit, w, Bolt, baher Bileam, Bollsverderber, Bollsbesieger, i. q. Nixolaog.) Demnach ware der Rame "Ritolaiten" vom Apostel Johannes aufgebracht worden, um durch Anspielung auf den Bolsverderber Bileam Rum. 31, 16. (f. diesen Artikel) die irreli= gibse und unfittliche Richtung dieser Leute zu brandmarten. Richts ift natürlicher, als daß sehr bald aus dem symbolischen Ramen ein wirklicher Name gemacht, und daß jener Klaffe von Leuten ein Haupt gegeben wurde. Wenn aber Frenaus II. 27. III, 11. n. Clom. Alex. Strom. III, 4., benen andere R. B. folgen, den Diaton Ritolans, den Profelyten aus Antiochia Apgefch. 6, 5. als haupt der Sette angeben, so ift bief auffallend, um fo mehr, ba Brenaus anzubeuten icheint, bag bas ausichweifenbe Leben ber Ritolaiten aus bem fchlechten Beifpiel bes Ritolaus entftanden fen. tum man dazu, diefer fo unfittlichen Sette einen apostolischen Mann als Haupt vorzufeten und felbst einen Berdacht auf feine Sittlichkeit zu werfen? Man begreift das willbummen von den haretitern, aber daß die R. B. fo etwas annehmen, das ift schwer m bgreifen. Nach der Darstellung des Clemens a. a. D., wobei er sich nur auf unbestimmte Sagen (quoi) bezieht, verhalt fich die Sache freilich etwas anders: "da Riblans eiferfüchtig auf feine schöne Frau war, so hatten ihm die Apostel begwegen einen Baweis gegeben, worauf er seine Frau in die Bersammlung der Christen geführt und erflat habe, es fiehe Jedem frei, fie zu heirathen; das fen gemäß dem von ihm angeführten **Borte: ότι παραχρησασθαι τη σαρκι δει.** Dieses Bort hätten die Auhänger feiner Gette migberftanden und fich ber Ungucht ergeben, indem fie jenes Wort fo auffasten, daß man die Lufte, indem man fich ihnen hingebe und fich durch fie nicht affiziren laffe, befiegen muffe. Rikolaus felbft aber foll bavon ganglich frei gewefen fenn, und gerade aus Abstinenz sich von feinem Weibe getrennt und in biefem ftreng ascetischen Sinne jenes Wort verstanden haben." --- (παραχρασθαι heißt nämlich Beides, mißbrauden, nach Suidas namentlich de conoubitu immodico, dann auch tödten, i. q. διαχρισθαι so bei Just. M. apol. I. o. 49.) Haben wir in der Erzählung des Clemens eine Fiktion der tirchlichen Sage behnfe ber Chrenrettung des Nitolans ober die Darftellung des eigentlichen Sachverhaltes?

Nikolaiten

Fir die erste Annahme spricht die erwähnte Gleichstellung der Lehre Bileam's und der Rikolaiten, die Ableitung des Wortes selbst von Bileam, so wie der Umstand, daß nach Kus. H. E. III. 29. die Sekte selbst es war, die den apostolischen Nikolaus als ihr Haupt ansch. Da liegt die Bermuthung nahe, daß die kirchliche Sage ihn auf die genannte Weise rein zu waschen suchte. Aber immerhin bleibt es auffallend, daß sie micht jede auch indirekte Berbindung des Nikolaus mit diesen garstigen Leuten läugnete; doch nur destwillen können wir nicht der zweiten Annahme beitreten, wonach wir in der Erzählung des Clemens die Darstellung des wahren Thatbestandes hätten. Die Sache sieht etwas adokrübhisch aus.

Eine andere Frage ist die, ob Irendus wirklich die Nikolaiten der Offenbarung Ishannis kannte. Er behauptet es zwar, sührt aber Züge an, die zu dem Bilde, das wir von ihnen durch die Offenbarung erhalten, nicht hassen, daß sie nämlich die Irrlehre des Cerinth angenommen hätten. Sollte dieß der Fall sehn, so begreift man nicht (wie Rosheim mit Recht bemerkt in seiner Abhandlung über d. Nikolaiten und in dem Commentare de rodus christianorum anto C. M. p. 195.), das Stillschweigen der Offenbarung über diesen wichtigen Bunkt. Möglich bleibt es immerhin, daß die Nikolaiten der Offenbarung, d. h. die Klasse von Menschen, die im adostolischen Zeitalter jene unsittlichen Grundsähe hegten, späterhin auch cerinthische Irrlehreu sich angeeignet haben. Mosheim zwar a. a. D. ist geneigt, eine Berschiedenheit der Nikolaiten in der Offens

barung und berjenigen, welche die R. B. erwähnen, anzunehmen; Reander aber (apoft. B. A. II. 620) vermuthet, daß die Ritolaiten des 2. Jahrhunderts ihrem ersten Keime nach von jenen ersten herrühren.

Wie dem auch sehn möge, so zeigt sich uns auch in den Rikolaiten, wie sehr die erste Kirche mit dem unreinen Geiste des Heidenthums zu tämpsen hatte. Es ist ein Geset der Geschichte, daß, wo das Gute glänzend sich zeigt, auch das Böse energisch auftritt, gewöhnlich als Karrisatur des Guten. — Insbesondere ersehen wir daraus, mit wie großen Gesahren die völlige Emanzipation vom mosaischen Gesete verbunden war. Um so eher begreift man das hartnäckige Festhalten desselben von Seiten eines Theiles der Christen. Dasselbe erschien ihnen als heilsame Schutwehr und Umzäumung der christlichen Offenbarung gegen heidnische Berderbniß in Lehre und Leben. Aus jeden Fall aber sind die mit jenem Namen bezeichneten Leute gering an Zahl und Sinstuß getwesen. Beachtung verdient, daß auch die im 2 Briefe Petri und im Briese Indä geschildexten unssttlichen Menschen mit Bileam zusammengestellt werden. 2 Petri 2, 15. Indä B. 11.

Rifolaiten ift auch ber Rame einer bohmifchen Gelte bes 15. Jahrhunderts, aus der huffitischen Bewegung hervorgegangen. Sie heißen auch Mitulafenci, Blafe Balady a. a. D. ift unfere Onelle darüber. nicer, Becinower und bie Beinenden. "Es waren bieß", fagt er, weine Art Borlaufer ber Quater, indem fle ben geiftlichen Stand als folden ganglich verwarfen und ihren Glauben nicht bloß auf die heilige Schrift, sondern auf eine besondere Offenbarung grundeten, womit, wie fie sagten, ber heil. Beift die Blieber ihrer Befellschaft unmittelbar erleuchtete. Der Urheber diefer Sette, Ritlas von Blafenic, einem Dorfe bei Bilgram, ein ungebildeter und gemeiner Bauer, rfihmte fich der Gnade Gottes, vermöge welcher es ihm vergonnt fen, mit ben Engeln zu verfehren und von ihnen Belehrung zu erhalten; aber auch Andere, die an ihn glaubten, wähnten, ben beil. Beift in fich ju haben. Bon feinen Schriften blieb nur eine übrig, "ber Streit über Gottes Blut", ben er mit ben Prieftern ber romijden Rirche auf der Burg Chaustnit im 3. 1471 hatte; feine Hauptwerke: "Gottes Offen barung, ergehend an die Diener Gottes", und die "Prophezeiung", die im 3. 1455 gedruckt wurde, in welchem er ftarb, find uns ans dem Index bekannt, der fie zu berbrennen befahl. Anhanger fand diefe Gette in den unteren Rlaffen bes Bolles; man weiß von teinem Gliede derfelben, das durch Gelehrfamteit, durch ein Amt oder durch Frommigkeit sich ausgezeichnet hatte. In Prag begann ein Rurfchner, Matthias Slama, biefe Lehre zu verbreiten; als er aber beghalb 1486 bestraft murbe, ließ er von ihr fammt seinen Anhangern. An anderen Orten jedoch in Bohmen und Mahren erhielten fich die Nikolaiten bis in's 17. Jahrhundert, indem fie fich der weltlichen Aufmerkfamteit und Bewalt am meisten durch ihre geringe Zahl entzogen, obwohl fie in dem Dorfe Becinow im Ratonicer Areise ausammenautommen pflegten. Sie sollen auch in ber Bewohnheit gehabt haben, viel zu weinen, woher fle ihren Beinamen erhielten. — Gine Art Confession dieser Gette erschien 1676 im Drud, boch ift tein Exemplax babon aufzufinden." Balacty, Geschichte bon Bohmen. 4. Bb. 1. Abth. G. 468.

Rikolaitische Ketzerei hieß mit Beziehung auf die Nikolaiten des apostolischen Zeitalters im kirchlichen Styl des Mittelalters jede Abweichung des Geistlichen vom Eblibatgeset, seh es durch She, durch Concubinat oder auf andere Weise; es war bezuem, die Gegner des Eblibats mit diesem verhasten Ramen (Offenb. 2, 5.) zu bezeichnen. Zugleich zeigt sich darin, wie sehr der Begriff der Härests sich erweitert hatte, so daß man ihn zulest auf rein disciplinarische Punkte anwendete: ein ächt mittelalterlicher Zug.

Mitolaus, Diaton, f. Ritolaiten.

Rikolaus I. Bald nach Karl's b. Gr. Tobe hatten die Pähfte angefangen, das Ivah abzuschütteln, das ihnen der Kaiser aufgelegt. In der Person Nikolaus' I. ift dieses Streben auf seinen Gipfel gelangt. War Gregor d. Gr. der eigentliche Gründer des weströmischen Stuhls gewesen, so hat Nikolaus die römische Kurie von der welt-

lichen Obergewalt des Auferthums befreit und noch kühneren Entwürfen die Bahn gesehnet, wie sie in Gregor VII. und Innocenz III. auftauchten. Durch Geist und Karakter gleich ausgezeichnet, erschien er schon dem Chronisten Regino als eine so bedeutende Berstnlichkeit, daß er nur mit Gregor dem Großen verglichen werden könnte. Die Gewalt, die er über Könige und Füwsten übte, sein Gebahren, wie wenn er Herr und Schiedsrichter über die ganze Welt wäre, machte einen überwältigenden Eindruck schon auf seine Zeit. Seine Art mit dem Klerus zu versahren, milbe und freundlich mit den Gehorssamen, schrecklich und hart gegen die Berirrten, ließ ihn in dem Lichte eines zweiten Tas erschienen. Dabei erfüllte er die strengen Sittenforderungen, die er an Andere kulte, zuerst an sich selbst und wußte der Welt auch durch seine wissenschaftliche Beststigung Achtung abzugewinnen.

Im Jahre 868 folgte er dem Babste Beneditt III. auf dem römischen Stuhle. Ran hatte die Mitwirtung des Kaisers bei der Wahl nicht abgewartet, nachdem schon bei der Erhebung Beneditt's der taiferliche Einfluß Ludwig's II. in Rom teine Bedeuung gehabt hatte. Awar wurde die Arönung des neuen Babstes erst im Beiseyn des Rifers borgenommen, aber die Einführung biefes Attes war für bas Pabstthum überhandt etwas Neues, und man tonnte barans auf die Intention des neuen Rirchenfürsten laufen. Der Babst sollte hierin den Kaisern fünftig gleichstehen. Und in den verschiedenfin Areisen hat er dann mit großer Consequenz feine Intentionen durchzuführen gesucht. Gift der erfte Pabft gewesen, der die Grundfate des falschen Isldor benutt und fie in bes Smatsrecht der römischen Kirche und der damaligen Welt faktisch eingeführt hat. Die Idee der Zeit war in ihm lebendig, die Idee von der Einheit der Kirche und des Staats und von der Sinheit der christlichen Welt. Die weltliche Gewalt war nicht mehr Trägerin dieser Idee, sie hatte ihre Aufgabe vergessen. Die Gedanken Karl's b. Großen waren uicht mehr mächtig in seinen Nachkommen. Wie Jener sie geltend gemacht hatte unter Boranstellung des Staatsbegriffs, so sollte nun der der Rirche voraustreten. Die Kirche trat ein in bas Erbe Karl's b. Gr., das seine Sohne und Entel nicht zu halten vermochten.

Buerft ward die Macht ber romischen Kirche in Italien erweitert. Hatten die frinklichen herrscher ihre Stellung in der Stadt Rom darauf gegrundet, daß sie den romischen Abel in's frankische Interesse zogen, so stützte fich Nitolaus nach bem Beispiele Nicht ohne die politische Absicht find die Magregeln zu Gregor's auf die Menge. denken, durch die er seine Sorge für das Bolt an den Tag legte: die ausgedehnteste Organisation öffentlicher Wohlthätigkeit. Mit derfelben Taktik ging er in Rabenna sicher auf fein Ziel los; er nahm fich ber Unterbrudten an. Man weiß, bag ber Stuhl biefer Stadt ein alter Rebenbuhler bes romischen war. Willfürliches Berfahren des Erzbischofs Iohannes gegen die Einwohner gab Beranlassung zu Klagen in Rom. Dier ergriff man die Sache mit Eifer. Ritolaus hatte die öffentliche Meinung in Italien für sich, Johannes ben Kaiser Ludwig II., ber in ihm ein Mittel sehen mochte, den Pabst von hier aus im Schach zu halten. Trot diesem hohen Schutze unterlag der Ravennate, seine Rirche unterwarf fich; kunftig follte kein Bischof in der Provinz Aemilia geweiht werden von Iohannes ohne Zustimmung von Rom, teinem follte der Zutritt nach Rom verwehrt sehn, der Erzbifchof felbst sich alle Jahre in Rom stellen. Und daß diese Buftande bleibend wurden, hatte man burch den Bertrag die Bischofe für denselben zu interefftren gewußt, ihre Rechte waren besonders gewahrt worden. Roms und Italiens war der Pabst sicher.

Aber anch die Oberhoheit der römischen Kirche im franklichen Reiche auszubreiten und zu besestigen, war seine Absicht. Schon die Bereinigung des Bisthums Bremen mit dem Erzbisthum Hamburg gab ihm Beranlassung auf diesem Boden einzugreisen. Ludwig der Fromme\*) hatte den letztgenannten Stuhl im 3. 834 gestistet. Bremen

<sup>\*) 3</sup>ch bemerte bier gelegentlich, baß in bem Artitel "Lubwig ber Fromme" Offrib's Evangelienbuch ans Berfeben unter biefe Regierung flatt unter bie Enbwig's bes Deutschen gesetzt wurbe. Der Berfaffer.

gehörte bisher zur kölnischen Prodinz. Andwig der Deutsche wollte den durch Leuterich's Tod eröffneten bremischen Stuhl an Anstar, den Apostel des Rordens übergeben, um ihn mit Hamburg zu verbinden und von der lothringischen Kirche loszureisen. Günther von Köln widerstrebte. Beide Parteien wandten sich nach Rom. Ritolaus entschied sich für Anstar und die Idee Ludwig's des Deutschen, und bestätigte den ersteren als pähstlichen Legaten für den Norden bei Danen, Schweden und Slaven durch eine Bulle vom J. 858.

Beit wichtiger aber und größer waren seine Absichten und Erfolge im Innern ber westfrantischen Kirche, durch ben langen Kampf mit hintmar von Rheims. Diefer Detropolit gab dazu Beranlassung durch sein Berfahren gegen Rothab, Bifchof von Soiffone, feinen Guffraganen. Es ift fchwer ju entscheiden, wer in bem zwischen Beiden ausbrechenden Streite Recht hat, hinkmar ober Rothad. Sie gehörten von vornherein verschiedenen politischen Standpunkten an. Rothad gahlte jur Partei des Raifers Lothar, hintmar war einft burch beren Unterliegen und den damit verbundenen Fall Ebbo's auf feinen Stuhl gekommen. Rothad arbeitete mit benen, die ben Sturg ber Diesen tieferen Grund hat Bintmar's heftiges Metropolitangewalt im Auge hatten. Berfahren gegen ben Gegner ber alten Ordnung. Auf fein Betreiben wurde Rothad 861 auf einer Synode ju Soiffons von der bischöflichen Gemeinschaft ausgefchloffen, weil er seinem rechtmäßigen Metropolitan nicht gehorchte. Schon 862 beruft er fich auf ben Babft, er will felbft nach Rom. hiermit ift bie Sache in ein neues Stadium getreten. Zwar stellte sich der Appellant 862 ox. oder 863 in. auf einer Synode zu Senlis, hatte somit thatfächlich auf die Appellation verzichtet, wurde dort auch wirklich abgefett und mit einer Abtei abgefunden; nichtsbestoweniger besam er sich bald eines Anderen und kam wieder auf die Appellation zurkkt. Die Sache war für Hinkmar und den König gleich unangenehm. Beiden mußte baran liegen, das Recht, die Bifchofe in der Heimath zu richten, aufrecht zu erhalten. hintmar besonders war in gefahrdeter Lage, da er ichon gegenüber von Benedift III. Die Befchluffe von Sarbita über bas Appellationerecht der Bifchofe an den Babft anerkannt hatte, wahrend fie noch in dem Staatsrechte Rarl's d. Gr. teinen Blat fanden. Er felbst erzählt, die Bartei Lothar's II., bem er in seinem Chehandel entgegengetreten war, und beutiche Rirchenhaubter, die ibm gfirnten, weil er den Absichten Endwig's des Deutschen auf das westfrantische Reich Widerstand geleiftet hatte, hatten Rothad von Neuem angestiftet. Durch folche Machinationen auf politischem Grunde, durch den Eifer der karolingischen Ronige gegen einander ift dem Babft die Belegenheit geboten worden, feine Dacht im frantischen Reiche zu erweitern. Es erschien alsbald ein formlicher Befehl von Ritolaus; Rothad follte vorläufig wieder eingesett werden, Rläger und Beklagter in Rom fich vor Gericht flellen. Auf hintmar's Beigerung ichreibt Nitolaus an ihn, an Rothad, an die Bifchbfe von Reuftrien, an ben Ronig felbft, macht bie Befchliffe von Sarbita geltend, legt ben Bifchofen nabe, wie fehr es in ihrem Bortheile fen, eine folche Stilte gegen willfilliches Berfahren ihrer Metropolitane an dem romischen Stuhle zu befiten, und verlangt abermale, daß die Sache in Rom abgemacht werde. Die ernftesten Drohungen waren beis gefügt, felbst gegen ben König. Aber man verhinderte Rothad, feine Reise zu vollenden. Noch hat hintmar im Jahre 864 die Biedereinführung Rothad's nicht borgenommen, aber er weigert fich nicht, die Grundfage ber Spnode von Sarbita anguertemmen. auch gegenüber bon Ritolaus. Endlich in ber Mitte des Jahres 864 trifft Rothab in Rom ein, und am Tage vor Weihnachten erflart fich ber Pabst offentlich für ibn, hebt bas Urtheil ber Synode von Senlis auf, bekleibet ihn am 21. Januar 865 mit bem bischöflichen Gewand und läßt ihn die Deffe lefen. Zugleich wird hintmar für ben Fall des Ungehorsams mit Entsetzung bedroht. Aber jett ift auch ein neuer Benbepunkt eingetreten. Seit Rothad's Ankunft zu Rom werden bom Pabst unerhörte Anfprüche geltend gemacht: allen pabstlichen Detretalen als folchen gebührt Behorfam, bon einem hoheren Gericht barf nicht an ein nieberes gurudgegangen werden, ohne Befehl

bes edmifchen Stuhls ift teine Synobe zu berufen, alle bifcoflichen Angelegenheiten find ber Entscheidung der römischen Aurie vorbehalten als causas maiores. Den ersten Buntt hat Ritolaus schon 864 gegenüber von Anftar für deffen Nachfolger bei Empfang des Balliums geltend gemacht. Mit diesen Saten aber war entschieden über die Beschluffe von Sardita, die Appellation betreffend, hinausgegangen, es wird hier der erste amtliche Berfuch gemacht, ben Gagen bes Bfeudo-Ifidor brattifche Geltung ju berichaffen. Recht hat Gfrorer die Bermuthung aufgestellt, daß es Rothad gewesen sen, welcher dem Babft die Waffen der pseudoisidorischen Detretalen in die Sande geliefert habe. Wir durfen annehmen, daß sich Nikolaus über den Ursprung dieser Schriftstucke nicht getäuscht hat, wie denn derselbe auch von Hinkmar, obwohl man dieses Berhältniß lange verlannt hat, fehr mahricheinlich durchschaut worden ift (vgl. 3. Beigfader, Sinkmar and Bleudo-Ifidor, in Rieduer's Zeitschrift für historische Theologie. Jahrg. 1858). Aber es lag im Intereffe Beider, fich auf die Sammlung zu berufen, und Beide haben es gethan, Ritolaus, um mit diefer Baffe die Metropolitangewalt zu brechen, hintmar, um die Idee von der über dem Archiepistopate aufzuwölbenden Primatialgewalt für sich m berwenden. Und es gelingt bem Pabste, 865 wird Rothad von dem romischen Legaten Arfenius wieder in fein Amt eingesett. Die auf die falsche Sammlung gestützten Anbride ber Rurie haben gestegt.

hintmar hatte fich gefügt. Mit ihm war fein König, war die neustrische Kirche mittlegen. Aber noch fcheint bem Babfte mit biefem vorübergehenden Siege ber Begner nicht hinlänglich gebeugt. Noch schwebte ein alter Handel: der Streit des Rheimser Retropolitans mit den einft unter Ebbo mahrend feiner zweiten Amtsführung geweihten Die Synode von Soiffons im 3. 853 hatte die Absetzung ber bon bem umechtmäßig wieder eingesetten Ebbo unrechtmäßig geweihten Priefter bestätigt. Benedit III. hatte diese Beschluffe sanktionirt, aber nur mit dem Beisat: wenn Alles wirklich so fich verhalte, wie hinkmar es dargestellt habe. Dieselbe Bestätigung, aber auch mit demselben Beisatz und mit der weiteren Bedingung, daß hinkmar durchaus gehorsam bleibe, hatte 863 Nitolaus auf die Bitten des Letzteren ergehen laffen. Nun aber, 866, berlangte er plotlich, die abgesetzten Kleriker sollten von hinkmar restituirt werden, und bann follte ihre Sache einer neuen Untersuchung unterliegen. Es war bamit auf nichts Beringeres abgesehen, als auf hintmar's Sturg. Entschied die zu berufende Synobe fir die Rlexiter, fo war Ebbo's zweite Ginfepung gesetlich und Bintmar's Stuhlbefteigung ungesetzlich gewesen; entschieden fle gegen dieselben, fo konnten lettere nach Rom appelliren, und Rom konnte bann immer noch ben Erzbischof verurtheilen. Das Concil an Soissons vom August 866 gab in der Sache, der Wiedereinsetung der Abgesetzten nach, hielt aber den Rechtsftandpunkt aufrecht. Aber eben den letteren bestritt Nikolans. Daran hing hintmar's Schicffal. Rur der Streit der romifchen Rirche mit Photius, über Bulgarien, wandte das drohende Berhängniß von Rheims ab. Rikolaus bedurfte des Beistandes der frantischen Rirche. Er wandte sich an hinkmar. Die Berföhnung ichien gewonnen. Reue hoffnung auf völligen Sturz des Metropolitans aber eröffnete sich, als Hinkmar und Karl der Rahle zersielen. Da stirbt Nikolaus zu einer Zeit, wo hintmar felbft feine Sache fcon verloren gegeben hat. Immerhin aber ift bas große Ergebniß gewonnen, daß die pfeudo-ifidorische Tenden, auf Bernichtung der bem Babftthum hinderlichen Metropolitangewalt im frankischen Reiche gelungen war.

Aber wie Ritolaus die Metropolitangewalt gebrochen und dadurch dem pähftlichen Einstuß einen ungemessen Spielraum eröffnet hatte, so erhöhte er diesen Einstuß im ganzen Occident auch durch sein kuhnes Auftreten gegen das entartete Fürstenthum. Und wie es dort gelungen war durch Begünstigung des unterdrückten Epistopats, der in das däbstliche Interesse gezogen wurde, so gelang es auch hier durch Unterstützung der Leidenden und Gedrückten. Lothar II. lebte neben seiner Gemahlin Teutberga mit einer Beischläferin Baldrada. Sie wollte Königin sehn, und deßhalb mußte Teutberga verstoßen werden. Exzbischof Günther von Köln und Thietgaud von Trier wurden ge-

Im Jahre 859 marb bie Konigin eines fritheren Incests mit ihrem Bruder beschuldigt, begangen vor ihrer Beirath. Ihr Gatte war ihr Anklager vor einer Berfammlung von Laien und Prieftern. Ronnte bie Sache bewiesen werben, fo war bie Che ungultig, die fie mit Lothar eingegangen hatte. Es ift begreiflich, bag bie Ronigin läugnete. In der That erscheint sie als durchaus unschuldig. Aber es war umsoust, baf einer ihrer Diener die Brobe mit fiebendem Waffer gludlich für fie beftand. Dan amang fie bor zwei Synoden zu Aachen im Januar und Februar 860, ihre eigene An-Klägerin zu machen. Da fie aber bennoch nach ihrer Berurtheilung floh und fich zu Rarl bem Rahlen begab, so wurde auf einer britten Synode zu Nachen 862 die Ebe abermals für ungefetlich erflart und die Möglichkeit einer zweiten Berheirathung für Lothar ausgesprochen. Walbrada wurde auch bald mit dem Konige vermählt und getrout. Die Freunde Teutbergen's wandten sich an ben rechtsgelehren hinkmar bon Rheims. Sein Gutachten erklärte fich entschieden gegen Lothar. Aber auch die Entscheidung bes Pabstes wurde angerufen, und zwar von beiden Parteien. Er entschied für Abhaltung eines Concils zu Det 863. Sier follte bas Urtheil über König Lothar gesprochen werben, bei Strafe bes Bannes hatte er fich hier bor feinen firchlichen Richtern ju ftellen. Gich felbft behielt Ritolaus die Beftätigung ber ju faffenden Befchluffe vor. Aber feine beiben Befandten liegen fich burch des Ronigs Gold beftechen, und Die Gonode bestätigte die Machener Beschluffe von 862. Jest war es Beit für Ritolaus. Mit großartigem Ernfte tritt er für die gefrantten Rechte ber Ronigin ein. Er taffint bie Meter Synodalbefchluffe und entfett die Erzbischöfe Gunther und Thietgand. Da mit fibte ber Babft eine Gewalt in Lothringen über Ronig und Geiftlichteit, wie fie bis jest bon Rom aus noch nicht gentt worben war. Die Entfesung erfolgte allein burch feinen Spruch ohne Einwilligung des Ronigs, ohne Befragung eines provinzialen Ge richts. Auch dieser Streit also, junachst gegen ben Fürsten geführt, endigte nicht blog mit ber Demuthigung ber weltlichen Macht, sondern auch mit dem Siege des Babit thums über die bisherige Stellung der Metropolitangewalt. Aber die Rurie hatte bier die öffentliche Meinung und das absolute Recht der Sittlichkeit auf ihrer Seite. Rury nur dauerte 864 bie militarifche Unterftusung der zwei abgefesten Bifchofe burch Lud. wig II. in Rom, ihre freche Brotestation, die fle auf dem Grabmal Betri niederlegen ließen, war nur der lette Rothschrei ihrer fculdbelabenen Gewiffen. Lothar felbft fah fich burch die brohende Haltung feiner beiben Dhme, Rarl's bes Rahlen und Ludwig's des Deutschen genöthigt, seine Sache und die Freunde feiner Sache fallen zu laffen, er bemuthigte fich in den erniedrigenoften Ausdrücken por bem romifchen Stuble im I. 864. Wieber mar es ber innere Zwiespalt ber frankischen Könige, was dem Babsthum ben Sieg möglich machte. Und glangend war biefer Sieg. Lothar fah fich beranlaft, ben Babft felbst zu seinem Schutz gegen die Nachbarn aufzurufen. Darauf fugend, gebot Mitolaus benfelben den Frieden, non cum apostolica mansuetudine (wie hintmar in Annal. Bertin. berichtet ad a. 865) et solita honorabilitate sicut episcopi Romani reges consueverant in suis epistolis honorare, sed cum malitiosa interminatione; fein Legat Arfenius maltete in den frantischen Reichen wie ein oberfter Gebieter. Teutberga ward wieder eingefest, Balbrada follte mit dem Legaten nach Italien. Unterwegs entfloh fie, und bald mar die Stellung Lothar's ju Rifolaus wieder gang wie bor bem Concil ju Det; er konnte wieder Befferes hoffen, feit er fich mit feinen Dheimen berfohnt hatte, 866, fie erkannten zusammen ihr folidarisches Interesse, bennoch blieb Ritolaus fest. Aber noch mar der Streit unerledigt, Balbrada gebannt, ber Rouig mit bem Banne bedroht und Ergebenheit blog heuchelnd - ba, mitten unter bem rantebollen Spiele ber Dachthaber ftarb Nitolaus, aber er hat den Konigen gezeigt, bag mich fie unter einem hoheren Gefete ftanben, er hat ber Welt gezeigt, mas ber geiftliche Suter biefes Befetes felbst über fürftliche Uebertreter beffelben bermoge, er bat in ber lothringischen Kirche willfürlich geschaltet, wie er sich die neustrische unterworfen hat.

Auch außerhalb bes Occidents bot fich biefem unternehmenden Manne bie befte

345

Gelegenheit, seine Macht zu erweitern. In Confantinopel war schon 867 der Patriarch Ignatius unrechtmäßig abgefett, ber gelehrte und einflufreiche taiferliche Beamte Photius eben so unrechtmäßig eingesett worden von Barbas, dem Oheim und ersten Rathgeber bes jungen Kaisers Michael III. Es gab hier eine Partei von Unzufriedenen unter dem Alerus, welche feit einiger Zeit ftrebten die byzantinische Kirche eben so unabhangig vom Staate zu machen, wie es die romische war, man konnte dieß nur im Bunde mit dem Babft erreichen, zu diesem ftand man baber in lebhafter Beziehung. Auch Ignatius beabsichtigte, in Beziehungen zu Rom zu treten. Photius und der Sof tomten daber nicht anders handeln, als daß fie ebenfalls fich nach Rom wandten. Nitolaus war bereit, die Belegenheit zu ergreifen. Er fchicte zwei Gefandte nach Conftantinopel mit bem Anftrage, die Sachlage zu untersuchen; zum erstenmal tritt hierbei der Ausbruck logati a latore auf. Bahrend der Pabst sich in Ansehung des Bildercultus im Sinne Habrian's L anssprach, verlangte er zugleich die Wiedererstattung der Hoheit über die Diöcese von Beft-Illprien und gewiffe Gater in Ralabrien und Sicilien gurlid. Aber die Spuode ju Conftantinopel 861 bestätigte unter Beisehn der bestochenen pabstlichen Gesandten den Bhotins. Darauf wurde biefer 863 von Rom gebannt. Ein heftiger Briefwechsel entspann fich, in welchem Raifer Dichael die romischen Ansprüche auf firchliche Oberwheit über Constantinopel entschieden jurilawies: man habe von Seiten des oftromischen hofes dem Babfte nur eine Chre anthun wollen, indem man ihm die Sache des Phoins vorlegte, eigentlich aber seh mit Bersehung der taiserlichen Residenz auch der firchtide Brimat nach Conftantinopel gekommen. Ritolaus bagegen verlangte, daß Bhotins und Ignatius sich in Rom personlich oder durch Stellvertreter zu Gericht stellen folten.

Imwischen erhob fich ein neuer Gegenstand bes Streites. Zwischen 863 und 864 war die Bekehrung der Bulgaren unter Bogoris erfolgt. Photius hatte verfucht, das Bebiet Conftantinopels nach diefer Seite hin anszudehnen. Bogoris aber ersah barin bie Gefahr, in politische Abhangigkeit vom griechischen Reiche zu gerathen. Er fnupfte beghalb Berbindungen mit ber occidentalischen Rirche an. Schon bachte Ritolaus baran, einen eigenen Batriarchen oder wenigstens einen Bifchof über die Bulgarei einzuseten. Die Gefahr für Byzanz war groß in politischer sowohl als in kirchlicher Be-Dan fuchte baber von hier ans die Metropolitanftible bes faragenischen Morgenlandes, Alexandrien, Antiochien, Berufalem, wiewohl vergeblich, zu einer Der Streit war nicht mehr ein perfonlicher, die ölumenischen Synobe aufzubieten. orientalische Rirche sollte jest als Einheit ber occidentalischen gegenubertreten, die definitive Exerming bahnte sich an. 3m Jahre 867 wurde dann auf einer Synobe bon Conftantinopel der Bamstrahl auch gegen Ritolaus geschleudert wie gegen die occidentatifchen Betehrer ber Bulgaren; man hieß fie die VIII. öfnmenische. and Ritolans hatte fich nach Sulfe umgesehen; er forderte hintmar von Rheims und die Abrigen westfrantischen Bischofe auf, die Angriffe ber Griechen schriftlich ju widerlegen. Go glaubte er, am besten zeigen zu tonnen, daß er die moralische Rraft bes frantischen Reiches hinter fich habe. Der Streit war indeß auch auf das dogmatische Gebiet hinübergespielt worden. Noch haben wir die durch die Aufforderung des Babftes entstandenen Streitschriften des Bischofs Aeneas von Paris und des Monchs Ratramuns von Corbie gegen die Griechen. Doch auch das Ende biefes Streites und die Absetzung des Photius durch den neuen Raiser Bafilius Macedo erlebte Ritolaus nicht. Er starb am 13. Rovember 867. Aber er hatte Kaiser und Patriarchen von Conftantinopel seine Macht fühlen lassen und die Kirche der Bulgaren war unter ihm lateinisch geworden.

Seine Beiefe und Detrete am vollständigsten bei Mansi T. XV. mit Erdrterungen über die Chronologie. Die Vita bei Muratori RR. Itall. SS. T. III. P. II. p. 301 sqq. vgl. (Giesebrecht, Quellen b. früh. Pabst-Gesch., allgem. Mon.-Schr. 1852. Febr. n. April). Hardouin, Acta Concill. etc. T. V. Hist. litter. de la France.

T. V. Geß, Merkvürdigk. aus d. Leben und d. Schriften Hinkmar's. Sotig. 1806. Bower, unpart. Gesch. der röm. Pähste, aus d. England. übers. von Hr. E. Rambach. VI, 10—131. Magdeb. u. Leipz. 1765. Gfrbrer, Kirchen Gesch. III, 1, 237—271. III, 2, 982—1045. Sieseler, Kirchengesch. II, 1. Hugo Lämmer, Pahk Rifolaus I. und die byzantinische Staatskirche seiner Zeit; eine kirchengeschichtl. Stizze. Erl. 1857; als Borarbeit für eine künftig zu erwartende vollständige Monographie über Ritolaus I.

**Nikolaus** II., von 1058—1061. Seine Regierung füllt in die Zeit des wachsenden Einflusses Hildebrand's; die Hauptereignisse sind die Berhandlungen mit Berengar von Tours (s. d. Art.), das neue Reglement für die Pabstwahl (worüber f. d. Art. "Pabst») und die Annahme des Robert Guiscard, des Herzogs der Normannen zum Lehensherru und Beschützer der römischen Kirche, worüber f. Gregor VII., Bd. V, S. 334.

Ritolaus III., friher Cardinal Cajetan, aus der Familie Orfini entsproffen, regierte vom November 1277 bis August 1280. Obwohl für sich selbst sittlich streng, hat er seine Regierung und seinen Karakter durch Nepotismus bestedt. Unter ihm erbeutete das Babsthum große Bortheile, indem es den neuen römischen Kaiser, Rudolf von Habsburg bewog, ihm eine Menge frilherer römischer Bestigungen, welche die Kaiser an sich gerissen hatten, zurückzugeben. Zur Entgeltung dastir zwang er den König beider Sicilien, Karl von Anjou, das Reichsvicariat über Toskana wieder abzugeben, da das Reich wieder einen Kaiser habe. Zugleich nöthigte er Karl, die Senatorenwürde in Rom und mit ihr die Stelle des ersten Gewalthabers über diese Stadt niederzulegen; er selbst ließ sich nun zum Senator wählen und dieß Amt in seinem Namen durch seine Berwandten verwalten. Er arbeitete auch an der Durchsührung der 1274 in Lyon beschlossenen Union mit der griech. Kirche, als ihn der Tod ereilte.

Mikolaus IV. regierte von 1288 bis 1292. Geboren zu Arcoli im Kirchenftoate, frühzeitig in den Franzistanerorden getreten, beffen General 1274 nach dem Tode bes Bonaventura, von Nikolaus III. zum Cardinal erhoben, nahm er die auf ihm gefallene Bahl jum Pabste erft bann an, als jum britten Dal die Stimmen im Conclave fich für ihn vereinigten. In dem Streite zwischen Alphons von Aragonien und Karl II. von Anjon um den Thron beider Sicilien erklärte er fich für den letteren und kronte ihn jum König. Ein Fürstenconbent ju Tarascon 1289, durch feinen Legaten beranlaßt, entschied, daß der Konig von Aragonien auf Sicilien verzichten und feinem Bruder Batob, der faktisch über Sicilien herrschte, kein Recht einraumen solle; hingegen solle der Bann, der von früher her auf Alphons laftete, geloft febn; Aragonien aber wurde jum Lehen des römischen Stuhles erklärt. Jatob tam nach dem Tode des Albhons auf den Thron von Aragonien und stieß den Bertrag von Tarascon um, woffte er bom Babfte mit bem Banne gestraft murbe. - Als die lette Festung ber Chriften, Ptolemais, 1291 in die Bande ber Ungläubigen gefallen war, verfuchte er mit vieler Dithe aber bergebens einen neuen Krenzzug zu Stande zu bringen. Bu ben Mongolen, die er and gum Kampfe gegen die Saracenen zu bewegen fich bestrebte, schickte er mehrere feiner Ordensbrilder als Miffionare, namentlich Johannes be Monte Cordino nach China, wortiber f. Bd. IX, S. 733,

Nikolans V., nach Ritolaus I. unstreitig der bedeutendste Babst dieses Ramens. Thomas von Sarzano, geboren 1398 zu Bisa, wo sein Bater als Lehrer der freien Künste und der-Medicin lebte, erhielt von dem Geburtsorte feiner Mutter den genannten Beinamen. Rachdem er die ersten Beihen erhalten, studirte er in Bologna mit großem Eiser; darauf verbrachte er vier Jahre in Florenz als Lehrer der Kinder von zwei Edellenten; er sam aber nach Bologna im 22sten Lebensjahre zurück und trat num bei dem Bischof Risolaus als Haushofmeister ein und benützte seine freie Zeit zu sieissigen Studien; im 25sten Jahre erhielt er die Priesterweihe, wurde vom Pabste zu Gesandtschaften in verschiedenen Ländern gebrancht, so namentlich in Deutschland, wo er die Angelegenheiten Eugen's IV. gläcklich betrieb. Rach dem Tode des letzteren wurde

er an 7. Marz 1447 zum Pabste erwählt; in bemfelben Sahre war er Bischof und Cardinal geworden.

Seine Regierung ift vor Allem daburch ausgezeichnet, daß er bas Wert feines Borgangers vollendete (f. Concordate und Circumfcriptionsbullen Bb. III. G. 66. 67). Das Concil von Bafel, beffen wichtigfte Befchluffe aufgegeben worden, bestätigte ihn 1449 als Babft mb löfte fich fogleich bernach auf. - 3m Jahre 1450 feierte er mit einem außerorbentlichen Zulauf, ber viel Gelb nach Rom brachte, bas Inbeljahr. Er beendigte in demfelben Jahre den Streit zwischen Konig Alphons von Neapel und ber Republit Benedig. Befonderen Glang gab feiner Regierung die Kronung Raifer Friedrich's III. 1452, wobei diefer den Eid leistete, daß er den Pabst und die römische Kirche bei jeder Gelegenheit schützen wolle. — Ungludlich war seine Einmischung in die öfterreichischen Handel; sie gereichten weder dem Kaifer noch dem Babst zum Nuten. Als ber Pabst fich auf des Raisers Seite geschlagen, appellirten die Desterreicher und Ungarn ab eo parum instructo ad eundem instruendum informandumque magis oder an ein allgemeines Concil, und erhoben fogar Bedenken gegen die Rechtmäßigkeit der Bahl des Pabstes. Mit eben so wenig Erfolg begleitet, aber weit löblicher war sein beharrliches Bestreben, dem hartbedrangten griechischen Reiche zu Bulfe zu tommen. Ummittelbar nach dem Falle Conftantinopels 1453, suchte er einen neuen Krenzzug gegen bie Turfen gu Stande zu bringen. Er wurde nicht ansgeführt, unerachtet ber glanzenden Buedtfamkeit des Joh. von Capistrano (f. d. Art.), der in mehreren deutschen Städten, zulest 1455 in Wien auf bem Reichstage, ben Kreuzzug predigte. — Ritolans hat fich um die Biffenschaften fehr berbient gemacht; er unterftlite auf bas Freigebigfte die gelehrten Griechen und Italiener. Er sammelte bei 5000 Bandfchriften — er schuf so eigentlich die berühmte baticanische Bibliothet - beforderte auch die Runft, er ließ neue Prachtgebaube errichten ober bie ichon vorhandenen erweitern und verschönern, fo ben vaticanis ichen Balaft und die Beterstirche. Seine Liebe zu den Wiffenschaften that aber feiner Bolithatigfeit teinen Gintrag. Er mieb auch ben leifeften Schein bes Repotismus und regierte mit untabelhafter Gerechtigkeit. Sein frilher Tob i. 3. 1455 wurde zum Theil durch den Rummer und Schnierz über die Einnahme Constantinopels herbeigeführt.

Ritoland von Bafel, f. Gottesfreunde.

Ritoland von Clemange, f. Clemange.

Mitoland von Cufa, f. Cufanns,

Ritolans b. ber Aine, f. Flue.

Ritoland be Ehra, Lhranus, von Lyre geburtig, einem Fleden ber Diocefe Greux in ber Normandie. Sein Geburtsjahr ift unbefannt; aus feiner genauen Renntniß des Hebräischen hat man gefolgert, er sen von jüdischer Abkunft gewesen; dieß ist jedoch bloße Bermuthung, die durch tein thatfächliches Zeugniß bestätigt wird; fein Hebraifch hm er anderswoher gelernt haben, von einem der damals zahlreichen gelehrten Rabbinen. 1291 trat ex, noch jung, in den Franziskanerorden zu Berneuil. Bon da nach Baris gefandt, vollendete er seine Studien in dem Barfilgerkloster, wurde Dottor der Theologie und lehrte diefelbe mit Auszeichnung und Erfolg. 1325 ward er Ordensprovinzial von Burgund; als folcher erscheint er in dem letzten Willensakte der Königin Johanna, Gemahlin Philipp's des Langen, die ihn zu einem ihrer Testamentvollstreder ernannte. farb zu Paris den 23. Ottober 1340. Gine feiner Schriften hat die Bertheidigung des Christenthums gegen das Judenthum jum Zweite: De Mossia, eiusque adventu praeterito, tractatus, una cum responsione ad Iudaei argumenta 14 contra veritatem evangeliorum (ben Postillen gewöhnlich beigebruckt; auch mit dem Hebraeomastix des Hieronymus de Sancta-fide, Frankf. 1602, 8.); — eine andere bezieht fich auf die Berwaltung der Messe: Tractatus de idoneo ministrante et suscipiente ss. altaris sacramentum (S. 1. & a., mit einem Traftate bes Thomas von Aquino fiber den namlichen Gegenstand); -- ein Commentar über die Sentenzen ift ungedruckt geblieben; -ob bie contemplatio de vita et gestis S. Francisci (Antw. 1623, 4., mit ben Opusoula des heiligen Franz, von Babbing heransgegeben) von ihm ift, ift zweifelhaft. Diese Schriften indessen sind es nicht, die Ritolaus von Lyra feinen bleibenden Ruhm verschafft haben; sein großes Berdienst besteht in seinen ausgebehnten, ber Anslegung der Bibel gewidmeten Arbeiten, die unter dem Titel erschienen find: Postillae perpetuse in V. et N. Testamentum (zuerst Rom, 1471—1472, 5 Bde. in Folio; 1480, unter dem Titel: Biblia sacra latina, cum postillis, Benedig, 4 Bde., Folio; spater fehr oft; die Postillen über die Spisteln und Evangelien sind auch mehrsach besonders erschienen; 1511 wurden fie in frangofischer Uebersetzung zu Baris gedruckt, 5 Bbe., Folio; ber Pfalter war ichon um 1490 französisch erschienen, Paris, s. d., 2 Bbe., Rlein-Folio). Durch dieses Werk hat sich Lyra den Titel doctor planus et utilis erworben; es ift das bebentendste, ja einzig bedeutende Dentmal der mittelalterlichen Eregese vor dem Biederaufleben der flafsischen Studien, und feinen Berth erhielt es dadurch, daß es von der gewöhnlichen Methode damaliger Bibelauslegung abwich, um nene Bahnen zu brechen. Die wenigsten icholastischen Theologen verstanden griechisch; noch seltener war unter ihnen die Renntniß des Bebraifchen; mit diesem Mangel an Sprachwissenschaft gingen Sand in Sand dogmatisches Borurtheil und kirchliche Gebundenheit. Lyra war nun der erste, der gründlichere Studien zur Eregese mitbrachte, und daher auch zu mancher freieren Auffassung tuchtig wurde. Er war unbefangen genug, um neben ben tatholischen Schriftstellern auch den jubischen das Recht zu gonnen, bei der Ertidrung des Alten Testaments mitgehört zu werden; dabei schloß er sich zunächst an den berühmten Rabbi Salomo Jarchi an. Den Anfang feines großen Bertes bilbet ein Auffat de libris Biblise canonicis et non canonicis, worauf zwei Prologe folgen, de commendatione sacrae Scripturae in generali, unb de intentione auctoris et modo procedendi. In diesen Studen spricht er seine Grundfate aus; querft bestimmt er, dem Hieronhmus folgend, was kanonisch und was apokryphisch ift, und gibt das Berhältnift diefer beiden Rlaffen von Buchern zu einander an, um, wie er fagt, die vielfachen aus Unwiffenheit hierüber verbreiteten Berthumer zu beseitigen. Dann ftellt er ben vierfachen Ginn ber Bibel auf, nach ber Regel:

> Litera gesta docet, quid credas allegoria, Moralis quid agas, quo tendas anagegia;

allein er fügt bei, daß gerade um die geistigen Bedeutungen ju faffen, ber Bortfinn am ersten ergründet werden müsse, denn "omnes expositiones mystiese praesupponunt sensum literalem tanquam fundamentum; . . . ideo velentibus proficere in studio sacrae Scripturae necessarium est incipere ab intellectu sensus literalis, maxime cum ex solo sensu literali et non ex mysticis possit argumentum fieri ad probationem vel declarationem alicuius dubii"; es sen dieg um so nothiger, je mehr bisher der Wortsinn, sowohl aus Mangel an Sprachkenntnig, als aus vorwiegender Reigung ju mbftischem Grubeln, vernachläffigt und verdunkelt worben fen. Bon diefem Standpuntte aus hat Lyra in Bezug auf das Alte Teftament Ausgezeichnetes geleiftet; "schwächer dagegen ift seine Arbeit über das Neue Testament, doch hat er die Theorie bon einem zwiefachen buchftablichen Sinn, wodurch die eigentliche Eppif, befonders die prophetische, wieder gur Anerkennung tam" (Reuß, Geschichte der heiligen Schriften des Reuen Testamente, G. 239). Lyra hat indeffen weber auf feine Zeitgenoffen, noch auf bie folgende Zeit einen bedeutenden Ginfluß ausgeubt; die Bibelerflarung wurde noch lange in der alten Beise getrieben. Befanntlich hat er auf Luther eingewirft; ber Spruch: "Si Lyra non lyrasset, Lutherus non saltasset" fagt jedoch insofern zu viel, als Lyra allein nicht ber Anftof zur Reformation geworden wäre, wenn nicht bei Luther noch andere und tiefere Anregungen mitgewirft hatten. C. Samidt.

Mitolaus von Methone. Unter dem Namen eines Nitolaus Bischof von Methone (bem heutigen Modon in Messenien) sind eine Anzahl von Schriften auf uns getommen, die wir den besseren wenn nicht besten Produkten aus der Epoche der byzantinischen Theologie beizugählen haben; es sind Streitschriften von der Gegenwart Christi

im Abendmahl, bom Gebranch bes Ungefäuerten, bom Ausgang bes heiligen Geistes, gegen den Brimat des Babftes, namentlich aber gegen den heidnischen Platonismus des Broffins. Die bisherigen Berfuche, Die Berfon bes Berfaffers und beffen Zeitalter feftzustellen, haben noch zu keinem ficheren Resultat geführt. Sinige Kritiker, wie Cave und Dubin, versetzen ihn an's Ende des 11. Jahrhunderts und in die Zeit des Theophplatt Bifchof von Bulgarien und des Nicetas von Berallea, Cave jedoch mit der Bermuthung, daß mehrere ber erwähnten Schriften wohl einem zweiten und jungeren Nitolaus zugehoren mochten. Andere, wie Fabricius, nehmen die zweite Balfte des 12. Jahrhunderts an, und diefer Meinung folgt auch Ullmann, der lette und umfichtigste Beurtheiler. Er fieht teinen hinreichenden Grund, das vorhandene Material auf zwei Schriftsteller zurudpufahren, halt fich aber an das historische Moment, bag unter Raiser Manuel I., als gerade die Bolemit awischen Morgen- und Abendland besonders im Gange wor, 1166 eine Shnode zu Conftantinopel gehalten wurde, bei welcher ein Rikolaus, Bifchof von Methone, augegen gewesen, wie dieß durch Allatius, De perp. consensione p. 689 handschriftlich beglandigt wird. Ehe nicht neue und namentlich handschriftliche Daten vorliegen, mochte jede weitere Brufung diefer Anfichten vergeblich fenn.

Angiehend wird diese historisch dunkle Berson nur durch die beiden neuerlich hermigegebenen Schriften: Ανάπτυξις της θεολογικής στοιχειώσεως Πρόκλου Πλατω-Refutatio institutionis theol. Procli Platonici, primum ed. J. Th. Voemel. Fancof. ad M. 1825, und die Meinere: Nicolai Methonensis Anecdoti P. I, II, ed. Voemel. Francof. 1825. 26 (zwei Schulprogramme), - auf welche Schriften auch Ulmann seine Karakteristik hauptsächlich gebaut hat. Nikolaus erscheint in diesen Arbeiten als eine selbständiger Schüler der älteren Bater, welcher sich mit Freiheit in dem Empfangenen bewegt, und bem in der Antvendung für feinen befonderen 3wed auch kitischer Scharffinn und manche geistwolle Bemerkungen zu Gebote stehen. Er bestreitet ben heidnifden Platonismus, hangt aber felbft mit jenem driftlichen und tirchlichen aufanemen, welcher burch ben Areopagiten u. A. überliefert worden. Darum ift seine Gotteslehre eine durchaus idealistische und transcendente. Gott ist ihm das Absolute und schlechthin Urfächliche, welches allem Anderen nur durch mittheilende Glite Realität gibt, seinem Wefen nach aber soweit über der Sphare des menschlichen Dentens hinausliegt, daß es nur aunähernd und symbolisch erkannt werden kann. Die negativen Bestimmungen von Gott haben mehr Wahrheit als die positiven, und alle menschlichen Aussagen bitrfen mur gelten, indem fie fich bermittelft der Insporn ben Stembel ber eigenen Unbolltommenheit aufbruden. Trinität, Menschwerdung Christi, Berhältniß der beiben Raturen erhalten von Ritolaus den schärfften hier und da vervollständigten Ausdrud. In der Erlösungslehre aber geht er über die Unbestimmtheit alterer Darftellungen entschieden hinaus und sucht die Nothwendigkeit gerade dieses göttlichen Gulfsmittels bialetifch barguthum. Die Menschheit, fagt er, lag in ben Banben bes Teufels; fie enthielt in fich felber teinen möglichen Befreier aus diefer Gefangenschaft, ba ja jeber Sandhafte querft fich felbft, wogu er nicht fähig war, von der fremden Gewalt hatte losmachen muffen. Rur bon bem Gunblofen und Sochften, von Gott felber mußte bie Erlöfung ausgehen, und ebenfo nur in menfchlicher Form und durch Uebernahme menfchlichen Leibens und Sterbens tonnte fie bollbracht werben. Aus diefen Gagen erhellt die Nothwendigkeit der Erscheinung eines Gottmenschen unter der Boranssetzung, daß die göttliche Barmherzigkeit nicht ben ewigen Tod ber Gunder wollte. Wir haben hier ein vereinfachtes Gegenstüd ber Anselmischen Theorie, und bergleichen Ansate finden fich anch bei späteren Griechen, 3. B. sehr beutlich bei Ritolaus Cabasilas. Wenn Ullmann dabei die Bermuthung, daß Ritolaus aus lateinischer Quelle geschöhft haben mone, ablehnt, fo geben wir ihm für diesen Fall Recht und bemerten nur, daß die Annahme eines lateinischen Ginflusses auf die Byzantiner in solchen Lehrpunkten darum noch nicht im Allgemeinen beseitigt werden darf. Die Kritik gegen Proklus bietet ebenfalls manche intereffante Buntte. Gie fest voraus, daß es felbft bamals in der griechifchen Rirche

gewiffe Bellenifer gab, welche aus ihrer Liebe ju bem fpateren Platonismus undriftliche und untirchliche Confequengen herleiteten, weil fonft die Polemit des Schriftftellers teinen praktischen Zweck gehabt hätte. Das kleinere Ansocioton beginnt mit der hellenistischen Erklärung: Die Welt ist ungeworden, der göttliche Aft des Schaffens erfolgt in immer gleicher Dauer und erlaubt teine Unterscheidung des Bergangenen und Kimftigen. Bollten wir ihm Ansang oder Ende setzen, so würden wir damit ein Bergängliches in die höchste Energie eintreten laffen, also die Macht und Wesenheit Gottes der Berunderung unterwerfen. Hierauf lautet die chriftliche Berichtigung bes Ritolaus: Wer das Zeitliche aufhebt, ber fett es nicht; Gott kann also auch kein Zeitliches geschaffen haben, wem dieses überhaupt bei ihm keine Stelle findet. Die Borftellung des Schaffens kann überhaupt nicht vollzogen werden, außer in Beziehung auf ein bevorstehendes Zeitverhaltniß. Die Macht Gottes wird nicht dadurch vollkommen, daß sie sich ruhelos und endlos in derfelben Richtung bewegt, fondern daß fie zu einem vollendeten Werke fortschreitet. Der behauptete Mangel wird zu einem Mertmal ber Bollenbung. Da die göttlichen Berte nicht grenzenlos, sondern begrenzt find, so wurde es ein Aesultat gegen die Uneudlichkeit und Unberanderlichkeit des Schöpfers liefern, wollten wir jene und ihn felbft mit gleichem Maße meffen. Nicht durch Beränderung der Macht nimmt die göttliche Energie Anfang und Ende an, fondern durch den Wechsel des Bonfichlaffens und Zurudziehens (mara προβολήν και συστολήν, Anecd. I, p. 10). — Bir werden hier und da an Origenes erinnert, deffen Platonismus von dieser Kritit gleichfalls getroffen werden wurde.

Außer den erwähnten Schriften des Nitolaus ist nur die den der Gegenwart Christi im Abendmahl herausgegeben: Grasso cum liturgiis Jasodi etc., Par. 1560, et in Auctario Ducaeano II, p. 372. Die übrigen liegen handschriftlich zerstwent. S. die Titel und Nachweisungen dei Fadriaius, Bidl. Gr. ed. Harl. XI, p. 290, dazu die Praesatio von Bomel zu der Restutatio, und Ulmann, die Dogmatis d. griech. R. im 12. Jahrh., Stud. u. Krit. 1833.

Ritoland, Bifchof von Myra in Lycien und Confessor, ift ein beiliger Rame in der Tradition der griechischen wie der lateinischen Kirche, aber wenig mehr als ein solcher. Die vorhandenen Nachrichten über ihn sind völlig sagenhaft und verwirrt. Rach der Erzählung bes Metaphraften (apud Surium ad 6 Dec.) foll er zu Anfang ber Diofletionischen Berfolgung gefangen gesetzt und erft unter Conftantin frei geworben und nach feinem Bisthum Digra entlaffen fenn. Auch fen er, wird erwähnt, wach Jerufalem gevilgert, um das heilige Krenz zu verehren; und er fen ferner auf der Synode zu Ricka 325 angegen gewesen, obwohl sein Rame nirgends von den historitern erwähnt wird. Die Berwirrung und Unwahrscheinlichkeit dieser Daten hat schon Tillemont gezeigt, indem er ein fpateres Zeitalter des Ritolans vermuthet. Bunder werden demfelben in Menge von dem Metaphraften und in dem Menologium Graecorum jugeschrieben, 3. B. daß er Sturme beschwichtigt, gefangene Solbaten wunderbar befreit, Getreide vermehrt, daß aus feinem Grabe ein heilender Balfam ausgefloffen feb, welches Bunber fich nach vielen Jahrhunderten bei der Ausgrabung seiner Reliquien (1087) wiederholt habe. Diefe Sagen beweisen wenigstens einen ungewöhnlich ausgebreiteten Ruf, den diefer Beilige hinterließ. Es tann daher nicht auffallen, daß ihm in der Liturgie des Chrb fostonus eine Anrufung gewidmet wurde. Die Berehrung ging aber noch weiter; Inflinian erbaute in der Rahe der Blachernentirche bei Conftantinopel jum Gedächtnift bes heiligen Briscus und Nikolaus eine Kapelle, die von den Avaren zerstort wurde. Ginige andere Kirchengebäude wurden bemfelben Gedachtniß geweiht. Rachdem bie Gebeine des Beiligen angeblich im 11. Jahrhundert nach Italien (und zwar nach der Stadt Barum in Apulien, vid. Sur. ad 9 Maii) verpflanzt worden, ging deffen Ruhm auch auf den Occident tiber und erhielt fich. lange Zeit in der tatholischen Kirche, so daß noch Tillemont der Dathe, die Wunder des Ritolans zu erzählen, fich beghalb überheben darf, weil fie Jedermann bekannt fegen.

Lobreden, Lebens. und Wunderbeschreibungen bes Nitolaus Myroblatus finden fich

mehrere, gebrudte und ungebrudte: Leonis imperat. orat. gr. prod. Tolos. 1644; Andreae Cretensis inter einsdem orationes.lat. ed. Combess.; Vita e Metaphraste et aliis collecta a Leonardo Justiniano Tom. I, ap. Lipom. et ap. Surium 6 Dec.; Nicolai Studitae in Tom. II Auctar. novi Combess. — Die Abrigen Rotizen, besonders die handsdriftlichen, siehe bei Fabric., Bibl. Gr. ed. Harl. X, p. 298. XI, p. 292, und in Tillem., Memoires, VI, p. 760. 765. 952.

Ritolaus von Stragburg, der gewöhnlich zu den alteren deutschen Dinftitern gerechnet wird, war zu Anfang des 14. Jahrhunderts Lektor ober Lesemeister im Dominitanerklofter zu Coln. Er hat an verschiedenen Orten gepredigt, zu Strafburg, im Frauenflofter bon St. Agnes zn Freiburg im Breisgau, in Abelshaufen in der Rabe letterer Stadt, und wahrscheinlich auch anderswo am Oberrhein. 1326 Abertrug ihm Ioham XXII. das Amt eines nuntius et minister, mit der Aufflicht über die Dominifanerklöfter in ber beutschen Orbensproving. Es find noch 13 Bredigten von ihm buhanden, welche herr Frang Pfoiffer, nach mehreren Sanbidviften, in dem erften Banbe feiner Deutschen Minftiter, S. 261 u. f., herausgegeben hat; zwei berfelben, bie britte und vierte, find indeffen nur Bruchftlide. Die Mundart ift die reine oberrheis uise, wie fie auch bei Tauler und Anderen vorkommt. Ritolaus ist weit weniger mbhich ale Edart, Tauler, Sufo; Spekulation ift ihm fremd; dagegen bringt er, in einsoder, fastlicher Beise, auf immere Frommigfeit und auf Ausübung driftlicher Tugend: a pricht ein inniges Berlangen aus nach Frieden und Ruhe in Gott, will feine Zuber, meift Rlofterbrüder und Ronnen, mit dem Feuer der gottlichen Minne entzunden und auregen dem eigenen Billen zu entfagen, kennt aber das kahne Streben nicht, Gott mit bem Begriff zu erfaffen und bas 3ch in wesentlicher Einigung mit dem absoluten Beifte anfangeben. Seinen Predigten weiß er eine febr ansprechende Lebendigkeit au geben, baburch, daß er den Buhorer in die Bandlung hereinzieht, indem er ihm Fragen und Einwurfe in den Mand legt, die er bann ju lofen fucht; ferner burch zahlreiche, aus dem täglichen Leben genommene, anschauliche Bergleiche und Beispiele. Fabeln webt er ein, von denen er nicht unpassende Anwendungen macht; so die recht anziehend erzählte Fabel von dem Fuchs, der übermuthig der Rate ihren Mangel an kunft vorwirft, weil fie nur ju klettern versteht, der aber in einer Gefahr, welcher fte gerade durch Rlettern entrinnt, von ihr beschämt wird. Diese Fabel ift jedoch nicht bon feiner Erfindung; es gab bereits, wie Pfeiffer nachweiß, eine poetische Bearbeitung berfelben ans bem 13. Jahrhundert, die wahrscheinlich ben Strider jum Berfasser hat. Daß Ritolans bas Allegoriftren liebt, lag im Geifte ber Zeit; boch hat er es nicht in ber tief muftifchen Beife gethan wie Edart; wenn er 3. B. von ben feche Schöpfungs tagen berichtet, fle gehoren nicht blog bem Bater an, fondern auch ber Gohn und ber heilige Geist haben folche in geistigem Sinne, fo ift dieß mehr parabolisch als mystisch berftanden. Gine theologisch philosophische Abhandlung, die fich in der Beidelberger Bandfchrift der Bredigten des Nikolaus befindet, und die Mone (Anzeiger 1839, S. 85 u. f.) und Jahn (Lefefrüchte altdeutscher Theologie, Bern 1838, S. 20 u. f.) ihm auschreiben, ift, nach Pfeiffer's richtigem Urtheil, ficher von einem anderen, mehr als Ritolaus an myftifche Spetulation gewöhnten Theologen. Außer den Predigten hat er ein größeres, noch ungebrucktes Wert verfaßt. Als er von bem Pabfte jum Bifitator der deutschen Dominitanerklöfter ernannt worden war, widmete er ihm aus Erkenntlichteit einen Traftat de adventu Christi (Strafburger ehemalige Johanniterbibliothet Cod. C. 25. 4.). Ohne Zweifel wollte Nitolaus burch biefes Buch den vielen, im Mittelalter verbreiteten Sagen und Prophezeiungen entgegenarbeiten von dem Ende der Belt und dem Kommen des Antichrists und des Gerichts. Solche Weissagungen und Befürchtungen, die balb in Brofa balb in Gedichten ausgesprochen wurden, und besonders in traben Zeiten, wozu ja auch das 14. Jahrhundert gehört, auftauchten, fand der verftandige und fromme Dominitaner für ungegrimdet. Zugleich verband er mit seiner Arbeit einen abologetischen 3wed; er wollte, gegen Beiben und Juben, beweisen, bag

in Christo der von Allen ersehnte Retter gesommen ift. Er theiste fein Buch in bei Theile; in dem erften bringt er, aus den flaffischen Antoren des Alterthums, bon benen er eine für feine Zeit mertwürdige Renntnif befag, benen er aber meift Gewalt anthat, Beweise für den Glauben bei, daß Chriftus sowohl ber Beiland als der Richter ift; im zweiten geht er Die Schriften ber Inden burch und widerlegt ihre Einwirfe gegen bas Chriftenthum; erft bas britte Buch ift bem Antidgeift und bem Beltenbe gewidnet; er führt die Brophezeinngen des Abtes Joachim, der Hilbegarde und Anderer an, stellt verschiedene Berechnungen auf, und tommt jum Schluffe, daß bieg Alles zu nichts Sicherem führe, da fich aus der Bibel nichts über Zeit und Stunde weder der Antanft des Antidprifts noch der Biederfunft Chrifti bestimmen laffe. Db diefe Schrift biel Berbreitung fand, wiffen wir nicht; es ift uns unbefannt, ob noch fouft wo Manufcripk bavon eriftiren. Die alteren firchlichen Literarhiftorifer, felbst Quetif und Echard, Die Berfaffer der Seriptores ordinis praedicatorum, tennen Rifolans nicht. Diefer ift abrigens nicht mit einem späteren Ritolans von Strafburg zu verwechseln, deffen eigenlicher Rame Rifolaus Remph, de Argentina, war, und der 1440 Aarthanfer zu Chennit wurde und 1497 hundertjährig ftarb. In feiner Bibliotheca ascotica (Regensburg 1724, Bb. 4, praes. no. V, und S. 257 n. f.) gibt Bez die Titel der Schriften bieles Nifolaus an, und theilt einen seiner Traftate mit: dialogus de rocto studiorum fine ac ordine, et fugiendis vitae mecularis vanitatibus. C. Sámitt.

Ritopolis. Die alte Geographie fennt mehrere Stabte biefes flenbertunden Ramens, unter benen wir diejenigen hier zusammenftellen, an welche fich kirchenhistorisch Notigen fullpfen. 1) Ritopolis in Spirus, in ber Landschaft Almena und in der Ribe bes Borgebirges Actium. Angustus grundete Diefe Stadt 29 b. Chr. jum Audalia feines Sieges bei Actium, conf. Plin. IV, 1. 2; Strabo VII, 325; Dion. Casa. 51, 1; Sueton. Aug. 18; Pausan. V, 23. hier fand Drigenes auf einer Reise eine ber in den Beraplen bon ihm zusammengestellten Uebersetzungen des Alten Testaments, Bu. VI, 16; Hieron. Prol. in Origen. Cant. c. 11. Sier wurde ein Bisthum und spater ein Erzbisthum errichtet. Ein Beliodorus, Bifchof bon biefem R., foll auf ber Synode an Sardes, ein Dynatus zu Sphefus, ein Attiens zu Chalcedon augegen gewesen sem. Auch Erzbischöfe werden erwähnt, wie Andreas, Soterich, Hypatins. 2) Nikopolis al Nestum, am Fluffe Reftus, im Imeren von Thracien, aber nach der Grenze von Macedonien gelegen, - ebenfalls eine bischöfliche, dem Gebiet von Conftantinopel augehörigt Stadt. Einen Bischof, der aus Mössen nach Rikopolis in Thracien verfest seh, neut Soor. h. e. VII, 86. 3) Ein kleiner Ort in Cilicien, Btolem. V. 8; Strabo XIV, 676. 4) Der Fleden Emmans in Balaftina, welcher nach ber romifchen Eroberung von Betpasian den Ramen Risopolis erhielt nach Sosom. V, 21, coll. Ptol. V, 16. Ein nachmals hier errichtetes Bisthum gehörte zum Sprengel von Cafarea. 5) Nikopolis Pompeii in Armenia minori, woselbst ebenfalls ein Bisthum gegrundet wurde, welche dem Gebiet von Sebafte zufiel. Zwei andere Orte biefes Ramens, an der Donau und in Meghpten gelegen, gehoren nicht hierher.

Bekanntlich war es nun auch ein Nikopolis, woselbst Baulus nach Tit. 3, 12. den Winter zubringen wollte, als er den Brief an den Titus schrieb, und wohin er diesem in Eile zu reisen aufträgt. Es entsteht also unter Boraussehung der Aechtheit des Briefes die Frage, an welche der genannten Städte wir dadei zu denken haben. Es kann Nikopolis in Epirus, in Thracien, in Cilicien gemeint sehn, aber die gangt historisch-dronologische Unsicherheit der Pastoralbriese macht eine bestimmte Anwort darauf ummöglich. Den verschiedenen kritischen Annahmen und Combinationen, die wir hier nicht durchzugehen haben, liegt entweder das Eine oder das Andere näher, je nachdem der Brief entweder sammt dem ersten Timothensbrief in den Zwischenraum zwischen der ersten und zweiten Gesangeuschaft verlegt, oder in eine frühere offene Stelle der Apostelgeschichte eingeschaltet wird. Huther, Reuß, Matthies n. A. haben für Nikopolis in Epirus, Läghtsoot und Heinrichs sit das thracische, Anger und Schrader für Nikopolis in Epirus, Läghtsoot und Heinrichs für das thracische, Anger und Schrader für Widopolis

Milon 353

licische gestimmt, Reander sich jeder Entscheidung enthalten. Wenn mehrere Handschriften am Schluß des Titusbrieses die Unterschrift darbieten: έγράφη ἀπὸ Νικοπόλειος τῆς Μακεδονίας, so ist damit wohl das thracische Nisopolis, nicht das in Epirus gemeint. Auch Theodoret sagt Praes. in opist. Pauli, Opp. III, p. 5 od. Hal: τὴν δὲ Νακόπολιν Θρακικὴν μὲν πόλιν είναι φασί, τῆ δὲ Μακεδονία πελάζειν. Gas.

Riton, ruffischer Patriarch. Das Leben diefes Mannes verfetzt uns in jenes Zeitalter der ruffischen Kirche, als dieselbe zwar ein selbständiges Patriarchat erlangt hatte, aber zu der Bewalt der Zaren ichon in eine abhängigere Stellung getreten war. Riftin, denn so hieß er eigentlich, war in einem Dorfe des Gebiets von Rifchni-Rowgorod 1605 von armen Eltern geboren. Aus dem Nothstande des väterlichen Hauses sloh a schon als Knabe in's Rlofter, suchte und fand bort den Unterricht und die Bildung eines klinftigen Geiftlichen. Er wurde Diaton und Priester, was ihn nach griechischer Sitte nicht hinderte fich zu verheirathen. Aber nach 10jahr. Che treunte er fich bon feiner Frau, wurde Monch auf einer Insel des weißen Meeres und nahm den Namen Nikon an. Sein spateres Leben führte ihn rasch von einer Stufe zur andern, es ift reich an Bechselfällen, wie fie ber damalige firchliche Zustand herbeiführen konnte, und deutet wn Anfang an auf die Entwicklung eines willensstarten, ehrgeizigen und thatkräftigen Amatters. Der Zar Alexei Michailowitzsch ernannte ihn zum Archimandriten des Klosters Romajastoi und 1647 jum Metropoliten von Nowgorod. Als folder zeigte er fo bedentende praftifche Fähigfeiten, wirfte fo fraftig durch Beredtfamteit auf das Bolt und kistete dem Zaren so wesentliche Dienste, daß ihm dieser i. 3. 1652 das erledigte Patriarchat und somit die höchste kirchliche Stelle seines Reiches übertrug. Niton war und blieb ein großer Freund des Klosterlebens, auch als Patriarch fuhr er fort, für Ausbau mb Ausschmudung der ihm untergebenen Klöster zu sorgen und kostbare Heiligenbilder herbeizuschaffen, während er zugleich die griechische Kirchenmusik einführte und die Berbesserung der Kirchenbücher sich zur wichtigsten Aufgabe machte. Zugleich lebte er asletifc wie ein Monch, verschmähte Bequemlichfeit und außeren Glanz. Das Bertrauen des Raifers wuchs, zumal nachdem Niton bei Ausbruch einer Pest aufopfernd für die laiserliche Familie und deren Sicherheit Sorge getragen hatte. Er stand in freundichaftlichem Bertehr mit feinem herrn, empfing gahlreiche Geschente und wurde bei Abwesenheit bes Zaren mehrmals mit ber Regierung ber Hauptstadt betraut. Und dieses gute Einvernehmen dauerte mehrere Jahre. Da fiel plöslich der Patriarch in der höchsten Gnade, und unfähig als gestürzter Günftling in der Rahe des Monarchen zu bleiben, berließ er Mostau 1658, bezog sein Lieblingstlofter Wostresenst und mußte geschehen laffen, baß 1660 fein Umt anderen Banden übergeben wurde. Die Urfachen biefes Berwürfniffes sind nicht völlig klar; großentheils aber lagen sie in dem Stolz und der Eigenmächtigleit feines Betragens. Der talentvolle Emportommling war bon ber Große feiner Burbe gang durchdrungen und wies jeden wirklichen ober vermeintlichen Gingriff in seine Rechte, wie jede Bernachlässigung feiner Berson mit Barte gurud; er liebte es auch, die Selbständigkeit des geiftlichen Thrones neben dem weltlichen mit ftarten Worten hervorzuheben, turg er zeigte jene hierarchische Sprodigkeit, die in der griechischen Kirche neben dem gewöhnlichen Fehler knechtischer Unterwürfigkeit mancherlei Beispiele hat. langere Zeit verging, in welcher Nikon nicht nach Moskau zurückehrte, ohne jedoch auf feine Bollmacht zu bergichten. Endlich berief ihn ber Bar nach ber Sauptstadt und ftellte ihn 1666 unter Buziehung ber orientalischen Batriarchen bor ein geiftliches Bericht, welches ihm fculogab, feine Stelle willfürlich berlaffen, mehrere hochgestellte Bersonen und Beiftliche ohne Grund gebannt und dem Zaren gegenüber die nothige Ehrerbietung verabfaumt zu haben. Niton vertheidigte fich unerschroden, nur die Gegenwart bes Zaren tounte die Rlagen aufrecht erhalten. Sein tedes Auftreten erhellt aus dem Einen, daß er nach dem Berhor und der Abführung in feine haft klagte, daß man ihn und die Seinigen ganglich unbefoftigt gelaffen habe, nachher aber, ale ihm nun bom Raifer Speifen im Ueberfluß zugeschickt wurden, er diese sammtlich zuruchwies und nur Real-Encyllopabie fur Theologie und Rirche. X.

354 Rilea

verlangte, man folle feinen Lenten freien Ausgang zur Befchaffung von Lebensmitteln gewähren. Sein Schicffal war jedoch bald entschieden. Die berfammelten Bischofe sprachen die Absetzung und den Bann über ihn ans, er wurde unter großer Traner des Bolks nach dem entlegenen Klofter Theropont verwiesen und daselbst unter die strengste Aufficht gestellt, eine Strafe, die auch bei Boraussetung eines ungebuhrlichen Berfohrens nicht hinlanglich gerechtfertigt erscheint. - Auch in der Berbamung blieb Ribn fic gleich und ungebeugt, er lebte feiner Reigung, indem er zwischen geiftlichen Uebungen und ländlichen Beschäftigungen wechselte. Spater gestaltete fich das Berhaltnif jun hofe erträglicher. Der nächste Bar, Fedor Alexijewitsch, wurde ihn zuruckerufen haben, wenn nicht Joafin, ber jetige Patriarch von Mostan, widersprochen hatte. Als biefer enblich einwilligte, war Niton schwer erfrankt. Auf seinen Wunsch transportirte wa ihn nach dem geliebten Bostrefenstischen Aloster, aber noch ehe dieses erreicht war, ftarb er am 17. Aug. 1681, umgeben von einer laut Kagenden und leidtragenden Menge. Das feierliche Begrähniß im Kloster gab alle ihm entzogenen Shren wieder zurud, m den Ramen des Batriarchen nicht, welcher ihm, dem Gebannten, auch im Tode noch borenthalten blieb. Erft zwei Jahre fpater langten die Abfolutionsfchreiben der beiben orientalischen Batriarchen, des Barthenius von Alexandrien und Dositheus von Jecusalen an und machten es möglich, daß fortan Riton in ber Reihe ber Oberhirten ber mifiichen Rirche aufgeführt murbe.

Bum Schluß find wir bem Lefer noch einige Bemertungen über die Berbefferm der sogenannten Kirchenbucher schuldig, weil diese besonders dem Rikon einen historifon Ramen gestiftet hat. Außer ber Bibel hatten bie Ruffen befanntlich auch die Litmin, Kirchengebete und Glaubensformeln vor Zeiten von den Griechen überkommen. Mij in altflavonischen Uebersetzungen waren im Laufe der Zeit viele jungere Abschriften w Redaktionen gefolgt, bis durch Willfür und Rachlässigkeit oder auch durch Rudfichtuchur auf volksthumliche Gewöhnung zahlreiche Aenderungen in die kirchlichen Texte fich ein: schlichen. Schon im vorigen Jahrhundert war man mehrmals, z. B. unter Iwan Bajfiljewitsch, auf diese Abweichungen aufmertsam geworden, aber die Bersuche fie zu beseitigen scheiterten theils an ihrer eigenen Ungrundlichkeit, theils an der zähen Anhänglichkeit der Gemeinden an das Alte. Niton dagegen faßte fogleich nach dem Annit seines Regiments den Gegenstand in's Auge. Er fand in seinem Archiv die 1589 pm Bestätigung des ersten ruffischen Patriarchen Siob abgefaßten Bestätigungsbriefe bei Patriarchen von Constantinopel Jeremias und anderer Erzbischöfe, und bemerke, das u ihnen der ruffischen Kirche der strengste Anschluß an die dogmatischen und liturgischen Normen der griechisch orthodoren zur Pflicht gemacht worden war. Er forschte weiter nach, fand schon ben Text bes nicanischen Symbols mit bem griechischen nicht übereit stimmend und beschloß mun eine genaue Durchsicht und Bergleichung. Eine großt Basammlung von Geistlichen billigte diesen Beschluß. Nach Befragung des Patriarden von Constantinopel wurden von allen Seiten und selbst vom Athosberge her an 500 griechische und altflavonische Sandschriften des Psalters, der Evangelien, der liturgischen Formeln und Gefänge zusammengebracht. Man fand die alten flavonischen Texte den griechischen Driginalen entsprechend, kundige Hande unterzogen sich dem Geschäft ba Berichtigung, und bas erfte berbefferte Kirchenbuch tonnte icon 1655 gebruckt werden. Dem Anschein nach war dieß ein rein gelehrtes Unternehmen und lag dem Bollsintereffe fern; aber die ungehenere Bedeutung des Liturgischen und Rituellen in biefer Rirche gab demfelben die größte öffentliche Wichtigleit und machte es unter dem Ginfluß traditioneller Borurtheile zur Parteisache. Nicht Alle waren mit den Aenderungen einverftanden, Biele fanden fie sinnentstellend und verfälschend und schalten beren Inftifter einen Feind der Kirche. Go entstand jene Partei der Rastolniten, welche im Gegenfatz zu der gelehrten Correttheit den volksthumlich überlieferten Formen und dendsweisen als Altgläubige tren bleiben wollten. Zwar bewirtte die zwischen nd bem Patriarchen ausbrechende Feinbschaft eine Stockung in bem beNilus 355

gonnenen Geschäft; boch wurde die Revision nach der Absehung des Letteren fortgesett. Bedenfalls gebührt Riton bas Berdienft, burch fein Unternehmen mehr gelehrte Renntniß und Aufmertsamkeit in seiner Rirche in Gang gebracht zu haben, und das ift ber Grund, weshalb mit ihm eine neue Epoche ber ruffischen Kirchengeschichte begonnen zu werden pflegt.

Bgl. Johann Badmeifter, Beitrage jur Lebensgeschichte bes Patriarchen Riton.

Riga 1788. Strahl, Beitr. zur ruff. K.G., Halle 1827, S. 287. Gaß. Rilus der Anachoret und Andere dieses Namens. Der Name Nilus tommt in der griechischen Kirchenliteratur häufig vor, und um benfelben hat fich eine beträchtliche mb febr berichiedenen Beitaltern angehörige Schriftenmenge angefammelt, welche von Allatine in ber Distriba de Nilis et Psellis jum ersten Male gesichtet und später bon Fabricius und Barles erneuter Prufung unterworfen wurde. Seitbem find genauere hitische Untersuchungen dieser Schriften und ihrer Berfasser nicht bekannt geworben.

Bor Men ragt unter diesen der sogenannte ältere Rilus als ehrwürdiger Berteter des griechischen Monchthums herbor. Er lebte am Ende des 4. und bis gegen die Mitte bes folgenden Jahrhunderts und war ein Schüler, Freund und Berehrer des Chrisoftomus, beffen unverdientes Schickfal er beklagte. Das griechische Menologium brichtet, daß er, aus vornehmer Familie stammend, in der Hauptstadt zu hohen burgerligen Ehren und felbst zu der Burde eines Exarchen emporstieg und eine gluckliche mb glanzende Ehe schloß, welche mit zwei Rindern gesegnet wurde. Er gab aber diese Guter preis, um dem Beruf eines Anachoreten ju folgen. Mit feinem Gohne Theodulus begab er fich nach dem Berge Sinai und lebte baselbst, muthmaßlich seit 420, als Mondy, während seine Frau mit ihrer Tochter in die ägyptischen Klöster wanderte. Rachher wurde er einmal von einer heidnischen Barbarenhorde Aberfallen, sein Sohn gerieth in deren Gefangenschaft, foll aber nachher von einem Bischof losgekauft und jum Diakonus geweiht worden fehn.

Rilus war ein fruchtbarer Schriftsteller, und er ift bes Lobes einer gehaltvollen Beredtsamkeit, das ihm Photius Cod. 201 ertheilt, würdig. Es werden ihm mehr als 20 Schriften und Abhandlungen beigelegt, die nach ihrem moralischen und ascetischen Inhalt meist in die monchische Periode gehören muffen. Bollständig find dieselben niemals gesammelt; die Mehrzahl aber findet fich in den Ausgaben von Potr. Fr. Zinus, Venet. 1557; Petr. Possinus, Par. 1639, und bef. Nili Tractatus et Opuscula ed. Jos. Mar. Suaresius, Rom. 1673, und zulett Opp. omnia ex edit. Leon. Allatii et J. M. Snaresii, Rom. 1668. 78. 2 voll. fol. Wir fügen die einzelnen Titel fammt einigen Specialausgaben hinzu: Exposit. in Cantica Cantt. ex vs. Zini, Venet. 1574, graece in Auctar. Ducaeano II, Par. 1624. — Narrationes de caede monachorum in Monte Sinai ed. Possin. (zweifelhaft). - Oratio in Albianum monachum gr. et lat. narrationibus subjuncta a Possino. — Capita paraenetica graecolat. a Mich. Neandro, Basil. 1559, bann oft wiederholt, interpr. Glasero, Hamb. 1614. — Capita et praeceptiones sententiosae, Flor. 1578, bann bei Suarez. -- De octo vitiosis cogitationibus, juerst in Combesis. Auctar. noviss., Paris 1672. — Alius de eodem argumento liber in Coteler. Monumentis eccl. Gr. Tom. III, Par. 1686. — De oratione ed. Fr. Turrianus, Flor. 1570. - Epistolae 355 (worunter viele Ercerpte ans älteren Schriften) zuerst ed. Possin. Par. 1657, bann interprete L. Allatio, Rom. 1668, und in der Gesammtausgabe. — Rurzere Abhandlungen find: De vita ascetica, Ad Agathium monachum, Tractatus moralium seu spirit. admonitionum, Epicteti Enchiridion a Nilo contractum, De monachorum praestantia, Ad Eulogium monachum, Ad eundem de vitiis, De malignis cogitationibus, Spiritt. sententiae, Institutio ascetica, Sententiae, Sermo in Luc. 22, 36., sammtlich bei Suarez. Dazu noch geringe handschriftliche Reste.

Gewiß wird die monchische Lebensrichtung von Rilus auf fehr achtungswerthe Weise bertreten. Bei aller Berehrung biefes Standes war er bod besonnen und verftandig genug,

356 Rilns

sich über dessen Gefahren nicht zu täuschen. Er warnt nicht allein vor den Abwegen des Hochmuths und der Unthätigkeit, sondern gibt auch unumwunden Zengniß von den Seele und Leib zerruttenden, selbstmorderischen Folgen monchischer Ueberspannung, und er tannte den geheimften Git einer unentfliehbaren Berfuchung (lib. I, epist. 295. lib. II, epist. 140). Seine Schriften, z. B. die Paranesen, der Tractatus de exercitatione monastica u. a., geben ein reichhaltiges Bild bes monchischen Lebens, seiner Bwede und Mittel, feiner inneren Erfahrungen und Kampfe und bes gesammten aus bemfelben hervorgehenden Gedankenkreifes. Die Beisheit des Rilns liebt die Form bes Spruche, gern ergeht er fich in Spruchreihen, benen wir bas Lob der Sinnigfeit, des Ernstes und der feinen sittlichen Bahrnehmungsgabe nicht verfagen werden. "Arbeitsam, fagt er in den Paranesen, ift jener, dem die Zeit niemals überfluffig ift. — Du sollt nicht die Gestalt, sondern die Seelenrichtung eines driftlichen Mannes dir aneignen. -Bei jeder Sandlung faffe bor dem Anfang fcon das Ende in's Auge. - Unfer Gebet fen mit Rüchternheit verbunden, damit wir nicht von Gott erbitten, woran er feinen Befallen hat. — Zähme bein Fleisch mit nütlichen Beschäftigungen, bente nicht barm, es vollständig zu vernichten. — Den bofen Gedanken tritt mit anderen und befferen in ben Weg. — Halte die Trägheit (oadveila) für die Mutter aller Uebel, benn fie raubt dir das Gute was du haft, und was dir fehlt, läßt fie dich nicht erwerben. — Bergleiche das Traurige wie das Glanzende des Lebens mit einem Schatten und Rade, denn wie ein Schatten vergeht es, und wie ein Rad rollt es dahin. — Die "Philosophie" ist ein ausgezeichnetes But für die Meuschen; aber da fie einzig ift, will fte auch von ihrem Besitzer allein besessen sehn (ούσα δέ μονογενής, μόνη μόνω συκύα τῷ κεκτημένω βούλεται). — Beherrscheft du deinen Bauch, dann auch deine Zungt, damit du nicht des einen Anecht und in der anderen ein underftandiger Freier werdest. -Beilig ift ber Altar des Gebets, denn es zieht das Allerheiligfte auf heilige Beife a uns heran. — Gutes reden muß, auch wer nicht gut handelt, damit er mit seinen Worten seine Werte beschämen lerne. — Die Thrune bes Gebets ift ein heilfames Bab der Seele; aber nach dem Gebet erinnere dich, weßhalb du geweint hast. — Wer nicht auch unter Sündern die Sünde haßt, wird auch, wenn er sie selbst nicht ausübt, berurtheilt". - In diefen und ahnlichen Sentenzen find flaffische und altphilosophische An tlange mit christlichen Gebanten und ascetischen Reigungen auf merkwürdige Beise gemischt, sowie auch Rilus in seinem Enchiridion christianum den Spittet nachgeahmt und gleichsam driftlich überset hat. Tiefer werden wir anderwärts in die ascetischen Grundfate eingeweiht. Denn ungeachtet aller Befonnenheit nimmt berfelbe boch feinen Anstand, sein monchisches Princip unmittelbar von Christus abzuleiten. Christus ift ber alleinige Beisheitslehrer; er hat in den Aposteln und diese wieder in den porafortes ihre mahren Rachfolger. Der driftliche "Philosoph" muß frei fenn von Affelten, irdifchen Sorgen und torperlichen Bemmniffen; Freiheit und bruderliche Gleichheit find nur in diefer form bollfommen barftellbar. Denn alle Abwendung von irbifden Guter und sinnlichen Begierden gilt zugleich als Mittel einer inneren Seelenbefreiung, welche den unmittelbarften Bertehr mit Gott und die werdende geheimnifbolle Einverleibung mit Christus möglich macht. Ruhe und genießende Betrachtung bezeichnen das Ziel eines Kampfes, der den Beist auf seinen Berrschersts erhebt. Die Weltvergessenheit der Mönche foll so weit reichen, daß der Entsagende seiner eigenen Blutsverwandten nicht mehr gebenken barf (Tract. de philosoph. christ. §. 44). Belche unnachsichtliche Strenge also im Prinzip! Um so mehr contrastirt es damit, wenn Rilus von der Bobe seiner Idee zu deren Ausführung herabsteigt. Denn in solchen Fällen muß er die un: erbittliche Naturgewalt und das unabweisbare Recht ber Natur, das er eben verläugnet, felbft anerkennen; er muß das einreißende Berberben feines Standes, ber vielfach von ber Gottseligkeit nur ein Gewerbe machte, aufbeden, die Unberufenen gurudweisen, die tragen herumläufer schelten, durch heilfame Rathschläge die Uebungen erleichtern, die Racht ber Gewohnheit, die mit der Zeit eine neue Ratur an die Stelle der alten ju Nilus 357

setzen vermöge, zu Hülfe nehmen und überhaupt auf das Gebiet der natürsichen Seelentunde und der individuellen Reigung und Fähigkeit eingehen, zu welchen seine Theorie sich von vorn herrin in ein abstraktes Berhältniß gesetzt hatte (lib. III, opist. 119. Do philos. christ. §. 51). In dieser letzteren Beziehung gerade liesern seine Briefe eine interessante Ausbeute. Sie stammen meist aus der mönchischen Beriode des Nilus und sind sast alle an uns unbekannte Bersonen, Männer und Franen, Laien, Alexiker und Bischofe, Aebte und Mönche gerichtet und beweisen, wenn auch nur der größere Theil ächt sehn sollte, an wie vielen Fäden damals ein hochgeehrter Anachoret mit der von ihm verlassenen Welt noch zusammenhing. Erwähnung verdient der zur Bertheidigung des Chrysostomus abgesafte Brief I, opist. 309.

Bon den fibrigen zwanzig Nilus, welche Allatius kennt, wollen wir jest noch einige Bemerkenswerthe namhaft machen. Abgefeben bon einem agybtifchen Bifchof und Martyrer, welchen Euseb., De mart. Palaest. o. 13 erwähnt und beffen Andenten fich in bem Menol. Graecor. die 17 Sept. erhalten hat, find alle junger als ber oben Be-Rämlich zunächst: ber im 10. Jahrhundert in Italien lebende griechische Douch Rilus Roffanenfis, geboren zu Roffano in Calabrien, und zum Unterschiede bon bem Obigen ber Jungere genannt. Der wilbe Beift ber bamaligen Zeit brauchte micht wie vordem ein beschaulich philosophisches Monchthum, sondern vielmehr ein Monchs thum ber Demuth, Bekehrung und Sittenreinheit, und in biefem Sinne wollte jener Rilns, wozu ihn feine Erziehung hingeleitet hatte, Rachfolger eines Antonius und Silarion fenn. Bie er felbst schwere Buftampfe zu bestehen hatte, fo legte er fie auch Anderen auf und wirfte ale ernfter und vielgesuchter Bewiffenerath unter den Berberb. niffen der hoheren Stande. Als nach der Bertreibung bes Pabstes Gregor V. durch Crescentins der Erzbifchof Philagotus oder Johann von Piacenza, ebenfalls von griechifcher Abtunft, sich in die pabstliche Burde eindrängte, warnte ihn Nilus vor dem ebrgeizigen Unternehmen, und der Erfolg bewies, wie fehr er Recht hatte. Raifer Otto III. fette 998 den Gregor wieder ein und ftrafte den Erzbifchof mit Ausstechung der Angen und graufamer Berftimmelung. Nilus aber machte dem Raifer die fraftigsten Borhaltungen und fette die Freilaffung bes öffentlich gefchanbeten Freundes burd. Seinem ernften und fanftmuthigen Rarafter blieb er bis an's Ende (1005) getreu. Bir wiffen diese Notizen aus einer Lebensbeschreibung, welche Matth. Carpophilus, Rom. 1624 lateinisch mitgetheilt, und beren griechischer Text in ben Act. Sanctor. XXVI. borliegt (vgl. Reander, RG. IV, S. 212). — Ferner: Rilus, Batriard von Conftantinopel und Nachfolger bes Philotheus (1380). — Rilus Damyla, ein Monch auf ber Insel Areta um 1400, welchem die Rataloge einige antilateinische Streitschriften beilegen. — Nilus der Archimandrit mit dem Zunamen Doxopatrius; dieser verdient Be-Er lebte gegen die Mitte des 12. Jahrhunderts und wurde nach einander Notar bes Batriarchen von Constantinopel, Protoproëdrus Syncellorum und Nomophylax bes romischen Reichs. Auch brachte er einige Zeit in Sicilien während ber Berrichaft ber Königs Roger zu. Auf ben Antrag bes Letteren wurde bon ihm bie Schrift: Syntagma de quinque patriarchalibus thronis um 1113 abgefaßt, welche Steph. le Moyne, Var. sacra I, p. 211 heransgegeben hat. Es ift dieß eine mertwurdige und gang im griechischen Interesse entworfene firchlich historische Deduktion, welche, ausgehend von der Bertheilung der Beltreiche und dem Ursprung des driftlichen Epistopats, junadift die brei altesten Batriarchate von Antiochien, Rom und Alexandrien neben einander ordnet und dann bas fpatere Singutreten von Berufalem und Conftantinopel erklart. Der römische Sprengel wird durchaus auf Europa beschränkt. Ein bermeintlicher Primat des Betrus tann nicht auffommen gegen die synodalischen Beftinrmungen, welche den kirchlichen Sit von Constantinopel dem römischen völlig gleich: geftellt haben. Die Fünfzahl der Patriarden von gleicher Burde und ungleichem Range wird mit den funf Sinnen verglichen, welche den einheitlichen Bestand und die Regierung des menschlichen Körpers bedingen. Aus diesen Andeutungen ift die Anschauung

des Ganzen ersichtlich. Der Berfasser geht sehr in's Einzelne und ist undesangen genng, bei der Anizählung der kirchlichen Distrikte auch solche Ortschaften zu neunen, welche keiner kirchlichen Oberhoheit sörmlich und rechtlich zugeordnet waren. Römischen kingen war natürlich das Produkt widerwärtig. (Bgl. Schrödh, KG. XXIX, S. 375; Kman. Schelstrate, Antiquitt. eeel. illustr. Rom. 1697. II). — Endlich solge noch Rilus Cabassilas, Erzbischof von Thessalanich um 1340 unter Iodannes Cantacupenns. Bir wissen von demselben, daß er damals zu den hestigsten Widersachern Roms und stärken Protestanten gegen die Annassungen des Padstitums gehörte. Eben darum haben lutherische Theologen ihn beachtet und theiltveise an's Licht gezogen, während er von Lallatins als infamis et sexcentorum flagitiorum maculis notissimus sekismatiens sive potius haeretieus bezeichnet wird. Gedruckt sind von ihm nur die beiden Schriften: Oratio de exusa dissidii ecclesiarum Latinarum et Gruecarum und De primatu Papae, in den Ausgaben: ed. a Matthia Flacio, Fruncos. 1555, ed. Bonav. Vulcanius, Lutet. Batav. 1595; De primatu Papae etc., Cl. Salmasii opera et studio, Hanov. 1608.

Rimbes

M. J. Nieephori hist. eccl. XIV, e. 54, Cave H. l. I, p. 428; Saxii Onomast. I, p. 488; Hamberger, Zuderl. Radyr. III, S. 175; Fabric. Bibl. Gr. ed. Harl X, p. 3 sqq.; über den älteren Rilus and Reander, RG., Bd. II. an mehreren Stellen; über Nil. Cabas. noch le Quien, Oriens christ. II, p. 55.

Rimbus, f. Beiligenichein.

Mimrod, 7-22, LXX Νεβρούδ, Joseph. Νεβρούδης; war nach 1 Mos. 10, 8—10. und 1 Chron. 1, 10. ein Sohn von Chus, dem ältesten Sohn des Ham, der ask "gewaltige Herr auf Erden" und ein so "gewaltiger Jäger vor dem Herru", die a zum Sprüchwort ward; "der Ansang seines Reiches war Babel, Erech, Accad und Chalm im Lande Sinear". Soust wird seiner im A. Testament unter diesem Namen nur woh in Mich. 5, 5. erwähnt, wo Sinear 7722 γ788 genannt wird im Zusamennschang mit Assur (s. weiter unten). Dagegen wird das Sternbild "des Thoren" (5-22) in hiod 9, 9. 38, 31., Ies. 13, 10. und Amos 5, 8. mit seinen "Fesseln" von Syr. Chald. LXX und demansolge von Luther geradezu mit "Crion" übersetzt, der bei den Griechen und Kömern gleichfalls als ein Riese (Cohss. 11, 309. s., bgl. Isad. 18, 486., βesiod. opp. 580. und Psin. 7, 16.) und als gewaltiger roher Jäger (Oduss. 11, 574.) erschen und wie Moders (Phön. S. 471.) und Baur (zu Amos S. 351.) dargethan

haben, wohl eben so wie das Sternbild des Riesen in der persischen Aftrognosie (Chron. pasch. p. 36. Cedren. hist. p. 14 f. Bgl. Hyde ad Ulugbeigh p. 44 f.) mit Rimrod identisch ist. Ein so gewaltiger Mann der Urzeit mußte sich ja auch in der Erinnerung der andern Bölker erhalten und seine Bersehung an den Himmel die Bedentung eines Bahr- und Barnungszeichens haben, indessen in Bewußtsehn der modernen Belt nur noch etwa "der Jäger mit seinen Hunden" geblieben ist, die Meisten in dem Sternbilde nur ein Spiel der Phantasie erblicken; die alte Belt im Orient und Occident hatte dabei den himmelanstürmenden und von Gott überwundenen Titanen im Auge; daher heißt es auch bei Jonathan Gen. 10, 8. von Rimrod: "Titanen im Auge; daher heißt es auch bei Jonathan Gen. 10, 8. von Rimrod: "Titanen im Auge; daher heißt es auch bei Jonathan Gen. 10, 8. von Rimrod: "Titanen im Auge; daher heißt es auch bei Jonathan Gen. 10, 8. von Rimrod: "Titanen im Auge; daher heißt es auch bei Jonathan Gen. 10, 8. von Rimrod: "Titanen im Auge; daher heißt es auch bei Fredels, ja der eigentliche Bater des Himmel reichen sollte, und das Haupt dieses Fredels, ja der eigentliche Bater des Heinhums gewesen sein Die Erzählung in 1 Mos. 11. läßt aber die Richtigkeit jener Sage zu und der Ulmstand, daß gerade\*) der nachweisbar älteste und der kolossalte unter den hentzutage

<sup>\*)</sup> Batrend alle andern mesopotamischen Trummerhugel bie Zerftörung von Menschenhand verrathen, tragen hier die nicht nur in kleinen Stüden, sondern in ungeheuern formlosen Raffen jusammengeschwolzenen und nach Farbe und Alang verglaften Ziegescheine die Birtung eines Semelzesens gleich gesommen sehn muß und beners an fich, welches der farthen Gluth eines Schwelzesens gleich gesommen sehn muß und

Rimrob 359

in Mefodotamien erforschten Erilmmerhugeln bei den Gingeborenen den Ramen Birs Nimrud trägt und in der Rachbarschaft\*) der späteren babylonischen Erimmerhügel liegt, macht die Sage defto wahrscheinlicher. Dag Rimrod gerade um des Thurmbaus willen seinen Ramen erhalten habe, ift nicht anzunehmen; er heißt also in 1 Dof. 10., ebe noch jener Ban ergahlt wird und im Zusammenhang mit einer Angabe, welche biefen Ramen hinlanglich rechtfertigt und wobon ber Thurmbau nur ein besonders startes Beiden war: "Der fing an, ein gewaltiger Berr zu fenn auf Erben". Die Berrichaft auf Erden aber follte nach 1 Dof. 9, 25-27. bei Gem und bagegen Sam fein Rnecht fenn: biefe Ordnung Gottes ward durch Rimrod, indem er fich jum herrn aufwarf, geradezu berkehrt und dem entspricht nun gang sein Rame, man mag ihn mit Gefenius

(irrisor) الضحيّاك סרד שום ("wir wollen uns empören!") oder mit Winer von ableiten.

Bon sehr langer Dauer kann diese erste Weltherrschaft nicht gewesen sehn; denn da R. erft ein Entel (und nicht einmal ber alteste Gohn von Chus) bon Sam mar, Chus ent nach der Sundfluth geboren ward, der Thurmbau aber etwa britthalb Jahrhunderte nach berfelben zu rechnen ift, fo kann die Dauer feines Reiches, bas er boch auch nicht in jungen Jahren und mit Einem Schlage zu gründen vermochte. kein Jahrhundert bemgen haben. Gine alte orientalische Tradition, welche wir aus Bruchftuden bes Bewind tennen, brudt freilich (vergl. Niebuhr's in ber Anmert, genanntes Wert, pag. 262 n 490. A. 2.) den Thurmbau mit der Zerstreuung des Gigantengeschlechts in die zehnte Generation nach der Gundfluth herab, ftatt in die funfte (Beleg Ben. 11.), allein mit so augenscheinlicher Willfilt, um sich aus einer Rathlosigkeit zu helfen und so gegen alle barmonie mit der Gefchichte der Erzbater, daß darauf teine Rudficht zu nehmen ift; eben so wenig auf die Nachricht des Atesias, welche ben Nimrod mit Ninus (Niebuhr, p. 322.) ober des Abydenos und Artapanos, welche ihn mit Bel\*\*) (Riebuhr, p. 505. Ann. 8.) ibentifigirt; eben fo wenig endlich auf die curiofen Gefchichten, welche ber Koran von Abrahams \*\*\*) Berfolgung durch Nimrod erzählt. Nimrod's Auftreten als Herr hatte wohl bem Semiten Affur Anlaß gegeben zur Gründung einer festen Stadt als Apls für die Semiten, jur Grundung Rinive's (1 Dof. 10, 11.), diefer Wiege bes affprischen Weltreiches, das später die inzwischen von gleichfalls semitischen Chaldaern an Rimrob's Stelle begrundete zweite babylonische Berrichaft (3. 1273 v. Chr.) perschlang.

dech, biefen offenbar bom Gipfel herabgefchlenberten machtigen Klumpen nach zu urtheilen, nur bon Oben getommen, ein fiberirbifches Feuer gewesen fenn tann, womit bie weitere nachricht bes Bofephus übereinstimmt, bag bie Berftorung bes babplonifden Thurmes von foredlichen Gewitterftirmen begleitet gewesen fen, und worauf auch 1 Dof. 11, 5. befonders im Bergleiche mit 1 Dof. 18, 21. bingubenten fcheint.

\*\*) Siegu bat vielleicht ber oben genannte Aufbau bes Beltempels auf ben Erlimmern bes Birs

<sup>\*)</sup> Dag er nicht mitten unter ihnen liegt, sonbern allein auf bem westlichen Ufer bes Euphrat, brei Stunden Beges vom Ufer, bei bem beutigen Barbfipa, erhoht noch bie Babricheinlichfeit, ba bie erften Begrunber bes nachherigen Babylon boch bie Statte bes Gottesgerichtes mogen gemieben baben. Diefer Birs Rimrud hat auf bem Boden fiber 2000 guf im Umfang und erhebt fich ned in zwei Abfagen ju einem Badfteinhugel bon 200 Fuß; er war alfo, wie wir bon Rind auf ibn uns benten, terraffenförmig erbaut, jeboch nicht runb, fonbern vieredig. Die genauere Befereibung nach Rer Porter fiche in Preiswert's Morgenib. Jahrg. 1839. Die hier beftrittene Anficht, bag biefer Riefenrumpf bem fpatern Belustempel jur Unterlage gebient babe, bat Riebubr (Gefd. Affur's und Babel's feit Phul. 1857. p. 489) wieber verfochten.

Rimrud Anlaß gegeben.

\*\*\* Dag R. ben Abraham noch erlebt habe, ift nicht unmöglich; gewiß aber hatte bie Ber\*\*\* menn er am Leben aeblieben war, an ihrer treibung ber Samiten aus Sinear, in Folge beren R., wenn er am Leben geblieben war, an ihrer Spite, entweber mit einem Theil ber Rufchiten und mit But nach bem Guboften ober mit bem andern Theil ber Ruschiten und mit Canaan und Migraim nach bem Gubweften gezogen fenn mag, ibn fo weit beseitigt, bag Abraham nicht mehr bon R. verfolgt werben tonnte, vielmehr Tharab an ber Spibe bes erften Buges bon Chalbaern bon ben norblichen Bergen berabfteigen und in dem mittleren Desopotamien in Saran fich ruhig niederlaffen durfte.

360 Nivian

bis Ninive von den Medern (3. 753 v. Chr.) zerftört und andererseits (3. 747) duch Rebutadnezar bas babylomifche Beltreich begrundet murde. Die Supothefe v. Boblen's (Genef. p. 126.), wornach Rimrod mit Merodach Baladan identisch seyn soll, verdient fanm noch der Erwähnung. Ziemlich schief erscheint die Darftellung dieser Urzeit in der neuesten Weltgeschichte von Mar Dunder. Die Bestimmung ber brei andern Stabte, welche der Anjang der Herrichaft Rimrod's waren, hat durch die neuesten Forschungen in Mesopotamien theilweise gewonnen und man sucht nun den früheren, oft weitumberschweifenden Sypothesen gegenüber diese brei Stadte in berjenigen Rabe bon Babel, welche insbesondere das Berhältniß zu Ninive nach B. 10. u. 11. in Gen. 10. forbert: Während Sphrem, der Sprer, der zu Sdeffa lebte, ebenso hieron., Pseudojon und Targum. hieros. (סחה) Erech in Ebeffa gesucht haben, die Bewohner diefer Stadt bon den spätern Sprern Lesil genannt (vergl. Bater und b. Bohlen zu Gen.) wurden und baher noch Buttmann (Mythol. 1, 235. ff.) diefer Anficht beitrat, haben schon Salmas. (ad Solin. p. 1194.), Bochart (Phal. 4, 16.), Gefen., Tuch u. A. unter Erech bas Aracco des Ptolem. (6, 3. 4.) und Ammian. Marc. (23, 6.) auf der Grenze atrifchen Lufiana und Babylonien am Tigris erfannt, ift Rosenmuller (Alterth. I. 11. 25.) mit Sinfict auf Efr. 4, 9. (אַרַבּרָאַ) und Ritter (p. 335. f.) mit Hinsicht darauf, daß die Eriften bon Sbeffa nicht über die macedonische Zeit hinauf verfolgt werden tann, dieser Ansicht beigetreten und hat nun Rawlinson unbedentlich Orchoe (Arfa, Grech) an die Stelle bes jepigen Ruinenfeldes von Barta gefett, 30 Stunden fudoftlich von Babel. Bahrend ferner noch Michaelis (Spicil. 1, 226.) ebenfalls mit Ephrem dem Sprer, Abulfarabid, Bfeudojon. und Targ. hier. (nach ber Lesart 70n, wie Spr. hat), sowie Bieron. Onom. die Stadt Accad an der Stelle des spateren Rifibis im nördlichen Mesopotamien ficht, und Clericus an Sacada des Ptolem. (6, 1.), eine Stadt unterhalb Ninus, wo da Lycus in den Tigris fich ergießt, dachte (vergl. Bochart, Can. 1, 35.), vergleicht Bochart (Phaleg. 4, 17.) nach ber Schreibart der LXX (Moxid) damit den Flug Mogiδης in der Landschaft Sittacene (Aclian. anim. 16, 42.). Diesen drei unwahrscheinlichen Sypothefen (bie amei erften greifen au weit nordlich, die britte au weit öftlich) gegenüber fehlt indeffen noch jede weitere Spur; es ift nur anzunehmen, daß nach ber Aufgablung in 1 Mof. 10, 10. Accad ziemlich zwischen Erech und Chalne, wenigstens nicht zu weit ab von Beiden gelegen habe und man konnte fo an das jetige Riffer denten, halbwegs amifchen Babel und Barta, in der Mitte der Infel, das Rawlinfon mit Raine felbft ibentifiziren wollte. Ueber biese lette Stadt ift indeffen taum ein Ameifel mehr, baf fie in Amos 6, 2., בלכה in Jef. 10, 9. Xuláry bei den LXX), dieß Mal in Uebereinstimmung mit der Ansicht des Jonathan, Targ. hieros., Gufeb., hieron. und Ephrem Spr., das Seleucia gegenüber vom persischen König Bacorus (3. 90 n. Ch.) umgebaute und umgetaufte Rtefiphon feb, jett ein großer Trümmerhaufe, den Rich 1811 und 1812 erforschte, 20 Stunden nordöstlich von Babel. Pfarrer Preffel.

Riniam (Rinianus im Martyr. Rom.), Rynias, Apostel der Südpitten. Gelegentlich der Bekehrung der Nordpitten durch Columba im Jahre 565 erwähnt Beda (Hist. Eccl. III, 4) eine Sage ("ut perhibent"), nach welcher lange zudor die Südpitten durch die Predigt des Bischofs Nynias, eines zu Rom im wahren Glauben unterrichteten Britten bekehrt worden sehen. Nynias habe dem heil. Martin zu Ehren eine Kirche aus weißen Steinen gebaut, weschalb der Bischofssis ad Candidam Casam (Whithevn in Gallowah) genannt worden seh. Ueber die fernere Geschichte diese Bischums ist nichts bekannt. Erst im 8. Jahrhundert taucht es wieder auf, wo Beda am Schlusse seiner Hist. Ecc. sagt: "als sich die Zahl der Gläubigen vermehrt habe, seh der Ort ad Candidam Casam zu einem Bischofssis erhoben und Peethelm (725) zum ersten (fächsischen) Bischof gemacht und so auch das Viktenvolk in den Schoß der kathe lischen Kirche ausgenommen worden. Diese zweite Rachricht lautet, als ob die Pitten das römische Christenthum zuvor gar nicht gekannt oder später wieder verworsen hätten das römische Christenthum zuvor gar nicht gekannt oder später wieder berworsen hätten

An fich nun würde das Lettere möglich fenn und die Belehrungsfage nicht umftoßen, wem nicht andere Bedenten fich erheben murben. Bas nämlich die Bohnfite der Bitten betrifft, so sagt Beda wiederholt, daß von Alters her das Frith of Clyde die Granze wijchen Bitten und Britten gebildet habe, auch ift es sonft geschichtlich fichergestellt, bag bie Brobing Balentia (awischen ben Wällen bes Babrian und Antonin) von Britten bewohnt war. Seit ber Mitte des 4. Jahrhunderts machten die Biften und Scoten wiederholte Raubeinfälle in biefes Gebiet, wurden aber wiederholt, namentlich durch Das rimus (381) und Stilicho's Legionen (c. 400) gurudgeworfen und obwohl die Britten nach dem Abzuge der Romer von den rauberischen Sorden hart bedrängt wurden, so ift es doch höchst unwahrscheinlich, daß sich die Bitten vor dem Hallebejatrieg (um 430) in Balentia fest angesiedelt hatten. Aber gerade in diese Beriode wird die Bekehrung der Pitten gesetzt, benn nach ber gewöhnlichen, auf spätere Nachrichten über Nynias (Acta SS. Sept. Vol. V, p. 318) gegründeten Annahme foll Nynias 370 nach Rom getommen, 394 bom Pabst Siricius ordinirt und zu ben Pilten als Heilsbote gefandt und 432 gestorben fenn. Die Bitten murden also zu einer Zeit belehrt worden fenn, da fie beständige Raubzüge unternahmen und von einem Manne des Boltes, mit dem sie im Krieg lagen, von einem Bischof aus Rom, bas seine Legionen gegen sie fandte. Beda hat keine bestimmte Zeit angegeben, jene Daten beruhen auf bloßer Conjektur spakm Martyrologen, und so mare es immerhin möglich, die Thatsache der Bekehrung der Bitten durch Mynias dadurch zu retten, daß fie in spätere Zeit gesetzt wurde, was mit Beda's Angabe nicht im Widerspruch steht. Später nämlich scheint ein Zweig der Pitten, tie Ridwaren, sich in dem südwestlichen Schottland niedergelassen zu haben und obwohl Beda (I, 14) fagt, daß die Pitten nach 446 fich in den höchsten Rorden der Insel jutidgezogen und bis zu seiner Zeit nur gelegentliche Raubzüge nach dem Guden unternommen haben, so wohnten boch im 7. Jahrhundert nach andern Angaben desselben Gemährsmannes (Hist. Ecc. III, 23, IV, 3) Pitten in dem alten Balentia, die von Sewin dem northumbrischen Reiche unterworfen und 669 dem Ceadda, Bischof von lithfield und Lindisfarne (zur Bekehrung oder Aufsicht?) übergeben wurden. Erft nach einem halben Jahrhundert übrigens war es möglich, ein eigenes Bisthum für die Pikten ju grunden (f. oben). — Bei bem tiefen Dunkel, in das die Geschichte ber Pitten, besonders der sublichen, gehüllt ift, wird es schwerlich je möglich senn, über Zeit und Art ihrer Bekehrung irgend etwas Sicheres zu ermitteln. Galloway gehörte langere Zeit ju einem ber nordbrittischen Reiche Regee ober Strathclyde, welche feit dem Ende bes fünften Jahrhunderts aufblühten und ohne Zweifel im sechsten Jahrhundert dyristlich waren. Bermuthlich war der kleine südpiktische Stamm der Ridwaren von ihnen abhängig und ihre Belehrung durch einen Britten ließe sich so leichter erklären. — Ueber Nynias felbst ift gar nichts Sicheres bekannt und die Sage, daß er in Rom den katholischen Glauben angenommen, nicht ohne Bedenken, ba nach der obigen Angabe des Beda die Bikten erft im 8. Jahrhundert in den Schoß der tatholischen Kirche aufgenommen wurden, außerdem die brittischen Christen bor dem 7. Jahrhundert in feiner Beziehung zu der romis ichen Kirche standen und es endlich seit der Pflanzung der römischen Kirche in Britannien durch Augustin gang gewöhnlich mar, den Aposteln der Britten und Scoten Reisen nach Rom und pabstliche Ordinationen anzudichten, um ben Ansprüchen ber romifchen Rirche leichteren Gingang ju verschaffen. Auch spricht der Rame der Rirche, St. Martin's, viel mehr für einen brittifch-gallischen als romischen Ursprung. C. Schöll.

Ninive und Affprien. Ninive ist die Hauptstadt des alten affprischen Reiches, das lange vor dem Beginne der Zeit, die für uns geschichtlich beglaubigt ist, schon in Blüthe stand, dessen Kunde für uns aber, einige dürftige Notizen abgerechnet, noch vor wenig Jahren gänzlich verloren schien. Erst jetzt, seitdem die früher kaum geahnten Entdeckungen in den affprischen Palästen von Botta, Lahard u. A. ein reichliches und kaum mehr erwartetes Material zu Tage gefördert haben, ist die Hoffnung vorhanden, daß auch das alte Assprien in den Kreis der beglaubigten Geschichte treten könne. Sehe

362 Ninive

biefes Ziel erreicht ift, muß freilich noch viel geleistet werden, indeffen find doch schon jett diese kaum begonnenen Studien mit solchen Resultaten gekront gewesen, daß sie bei ben Untersuchungen über das alte Affprien nicht mehr unbeachtet bleiben durfen.

Rinive blieb ftets die Sauptstadt des affprischen Reiches, aber die Grangen des Reiches felbst waren in verschiedenen Zeiten verschieden. Im weiteren Sinne befaßte man unter Afchur, Affprien auch alle unterworfenen Boller. Go z. B. Jef. 10, 9.; 11, 11.; 37, 12.; Micha 4, 1.; 2 Ron. 17, 24. Doch ift biefer weitere Gebranch bes namens nur burch die Eroberungen hervorgerufen, welche die Bewohner der fleinen Proving Affprien machten. Daß es wirklich eine folche Proving Affprien gab, was früher bezweifelt wurde\*), ist jest außer allem Zweifel. Darius, der lange nach Auflbsung des großen affprischen Reiches regierte, tennt nichts besto weniger eine Proving Athura \*\*). An diese Form des Namens schließen sich die aramäischen Formen 304 an, aus ihnen sind die späteren Formen im Huzvaresch (מסור) und im Armenischen (agori) hervorgegangen. Diefe Formen feten auch die griechischen Umschreibungen voraus, wie Arovola, was sich bei Arrian und Stephan von Byzanz (s. v. Nīroc) findet und Arvola, wie Dio Cassius schreibt. Bei den westlicher wohnenden Semiten, wie 3. B. ben Ifraeliten, ging diefe Form nach den Lautgesetzen in "uber, baran fchließt fich bie gewöhnliche griechische Umschreibung Aoovola. Die Grenzen biefer Probing Affprien laffen sich noch ziemlich genau angeben. Sie wurde im Norden von Armenien, im Saden von Babylon, im Besten bom Tigris, im Often bom Zagrosgebirge begrenzt Das spätere Reich umfaßte ftromabwärts auch Babylon, ftromaufwärts Armenien, die Fortschritte in Kleinasien lassen sich nicht mit Bestimmtheit angeben \*\*\*). Aber die Fortschritte der affprischen Baffen gegen Often, namentlich in Bactrien, bon benen Rtefias berichtet, muffen wir bezweifeln, benn es fehlen nach Rawlinson's Ausspruche in den Inschriften folche Ermahnungen; biefe ermahnen Debien immer als ben öftlichften Buntt, auf den die Eroberungen ausgedehnt wurden +). Diefe Rotig zu bezweifeln burfen wir uns nicht etwa durch Migtrauen gegen die Rawlinson'schen Entzifferungsversuche hinreißen laffen, denn gerade für die Entzifferung der Namen ber öftlichen Provingen des perfifchen Reiches, besonders des Ramens Bactra felbst, liegt fo ficheres Material vor, daß man mit Bewifheit entscheiden tann, ob diefe Ramen vortommen oder nicht. Dann aber leidet, zweitens, ber Bericht des Rtefias, den uns Diodor über die Ginnahme von Bactra durch Rinus und Semiramis aufbewahrt hat, an einer erheblichen Ungenauigfeit, indem er die, auf dem Felsen gelegene Burg von Bactra erstürmen läßt, während doch Bactra in der Ebene liegt. Ueberhaupt hat der ganze Bericht ein mythologifches Beprage. Die übrigen, von Rteflas berichteten, Angriffe der Affprer auf Libben, Aegnpten zc. werden gleichfalls bezweifelt ++).

Die Lage der Hauptstadt des affyrischen Reiches hat die neuere Forschung mit Entschiedenheit sestgestellt. Die früheren Geographen waren darüber in Ungewißheit, weil eine doppelte Angabe bei den Alten vorliegt, von denen Einige das alte Ninive an den Euphrat, Andere an den Tigris setzen. Nur die letztere Angabe ist die richtige \(\frac{++}{+}\), das spätere Ninive am Euphrat hat mit dem älteren nichts zu thun. Auch die neuere Tradition, die bekanntlich oft sehr zähe an alten Namen sesthält, sieht die auf den heutigen Tag Ninive im Norden von Mosul, am östlichen Ufer des Tigris, nördlich vom Lykus. Genauer noch wurde die Lage des alten Ninive durch die topographischen Untersuchungen

<sup>\*)</sup> Mannert, Geographie ber Griechen und Romer. V, 426. Rofenmfiller, biblifche Alterthumsfunde. I, 2. p. 110.

<sup>\*\*)</sup> Infcrift von Behiftan. I, 14. 15. II, 53. \*\*\*) Cf. Dunder, Gefchichte bes Alterthums. I, p. 263. 1. Ausg.

<sup>†)</sup> Rawlinson, Outlines. p. 32. ††) Dunder, l. c. p. 262.

<sup>†††)</sup> Ausführliche Untersuchungen bei Tuch de Nino urbe. p. 17 ff.

bestimmt, die F. Jones an Ort und Stelle angestellt hat \*). Das Bebiet, in welchem fich die Ueberrefte ber ninivitischen Bauwerte befinden, befaßt eine Ebene im Umfange von etwa 350 engl. Quadratmeilen. Die großen Gebirge des Taurus im Norden, des Zagros im Often gehen in jener Gegend in eine Ebene über, die nur in Zwischenräumen von unbedeutenden Bügelreihen durchzogen wird. Diefe Undulationen zeigen fich in berfchiedener Bohe gegen Beften, öftlich von Moful find diefe Bugelreihen am niedrigften und geftatten den Gebirgeftromen, sowie den namentlich im Winter entstehenden Sturzbächen den Ausstuß, um sich mit dem Bab - oder Lytusstusse zu vereinigen. Rorben durchftromt die Chene der fogenannte Chofr-fu, der bon einem Berge der Nabe, dem Ofchebal Maglub tommt, welcher fich 2000 Fuß hoch über dem Tigris erhebt. Der Chofr-fu ist im Sommer unbedeutend, aber im Winter schwillt er an und ist nicht ju passtren; dem heutigen Mosul gegenüber fällt er in den Tigris. Im Süden begränzt bie Ebene der fogenannte obere Bab, der Lylus der Alten, der gleichfalls in den Tigris fallt mid deffen Bette jetzt fast dem des Tigris gleich kommt. Der Fluß ist jedoch nur m manchen Zeiten ftart, im Sommer ift er unbedeutend gemug. Im Often wird die Bene durch die Hugelreihen Dichebal Maglub und Ain-as-Sfafra gefchützt, hinter benen der Gomal oder Ghazir-sn (der Bumadus der Alten) die Gegend abgrenzt. Im Westen bibet der Tigris die Grenze. Diese geographischen Berhaltniffe find im Auge zu behaltm, denn sie haben bei der Wahl für die Anlage N.'s bedeutend mitgewirkt. Es bot nimlich diese Ebene eine vortreffliche militärische Position, die von allen Seiten durch Ströme geschittst war, indem diese die Stelle von Festungsgräben vertraten. Der Schutz, den der nördlich fließende Strom gewährte, war am wenigsten bedeutend, aber ber Chofr-su tounte mit ben übrigen Stromen burch Ranale in Berbindung gefest und somit feine Bebeumug klustlich erhöht werden. Die Sbene selbst, durch Thau-und Winterregen besenchtet, kunn noch durch das Wasser der Ströme leicht bewässert werden; fie ist daher fruchtbar und im Falle einer Belagerung können fich ihre Bewohner leicht vor Hunger schützen. Diese gesicherte lage hat diese Ebene von jeher zum Schauplate großer Ereignisse gemacht; Alexander der Große wie später ber Raifer Beraclius haben ihre wichtigsten Schlachten hier geliefert. Die gange Gegend muß von fruhe an fehr bewohnt gewesen sehn, denn fie ift gang mit Bugeln bebeckt, die ficher von Menschenhand find und Ruinen enthalten; die wenigsten sind aber noch untersucht, so daß man nicht mit Sicherheit behaupten kann, sie rührten alle aus ber Zeit bes alten affprischen Reiches ber.

Eine fo wichtige militarische Bostion, wie die besprochene Chene ift, tonnte von einem fo triegerischen Bolte, wie die alten Affprer waren, nicht unbeachtet bleiben und die strategischen Rudsichten haben wohl bei der Anlage von N. mehr noch gewirkt, als die gunstige Lage für den Handel, von der später die Rede seyn soll. Den Ort aber, wo das alte R. in dieser Ebene lag, kann man bestimmen mit Hulse der noch zum Theil erhaltenen Festungswerte, welche baffelbe umgeben. Diefe zeigen, daß man durch tunftliche Ranale die Stadt im Often und Norden mit eben fo breiten Baffergraben bersehen hatte, wie man sie gegen Westen und Süden durch die natürlichen Ströme besaß. Gegen Often hatte man fogar einen doppelten Graben angelegt, fey es, daß man von biefer Seite befonders einen Ueberfall befürchtete, ober, daß die Natur des Stromes es nothwendig machte, einen Abzugstanal zu graben, in dem man das überfluffige Baffer ablassen tonnte. Dazu war die Stadt noch durch eine umgebende Mauer geschützt, an den Schleußen ber Ranale war dafür geforgt, daß man eine genügende heeresmacht bersammeln und dieselben vertheidigen tonnte \*\*). Nach diesen genauen Meffungen stellt sich die Größe des alten R. freilich weit kleiner dar, als Diodor angibt; fie beträgt nur

<sup>\*)</sup> Cf. F. Jones: Topography of Ninive im Journal of the R. Asiatic Society of Gr. Britain and Ireland. T. XV, p. 297 ff.

Den genauen Plan fiber bie Lage bes alten Rinive, mit Angabe ber noch erhaltenen Ruinen, findet man auf ber erften ber brei Karten, welche ber Abhandlung von Jones bei- gegeben find.

etwa ein Achtel der dort angegebenen Größe. Jones vermuthet daher einen Schreibfehler bei Diodor, es icheint aber, ale ob man ben Ramen R. auch in weiterem Sinne gebrancht und die gange Sbene zwifchen dem Bab und Chofr-fu damit belegt habe. An eine dicht zusammengebaute Stadt in unserem Sinne darf man ohnehin bei diesen altorientalischen Städten nicht beuten, die einzelnen Saufer und Stadttheile waren burch die zwischen liegenden Garten und Aecker oft weit von einander getrennt. - Die militärifche Bebentung aber war es nicht allein, was die Stadt R. groß machte, ihre Lage war vornehmlich auch wichtig für den Handel der alten Belt. Sie lag an der Stelle, wo fich, nach orientalischen Begriffen. Drient und Occident scheiden \*); fie theilte die Bortheile, welche das hentige Mosul besitzt und hatte bagn noch mehrere andere. Der Berkehr mit dem in früher Zeit als Sandelsftadt fo bedeutenden Babylon war durch die Kanale leicht gemacht, die Berbindung mit dem perfischen Meerbufen wenigstens eine mögliche. Der Tigris fann nur an wenigen Stellen mit Sicherheit überschritten wer: ben und diefe wenigen Stellen liegen am oberen Laufe beffelben, alfo in ber Rabe bon Rinive. Bon da aus endlich fann man sowohl nach dem Often als nach dem Rorben einige begneme Wege finden. Darum nennt auch Czechiel (27, 28.) R. als Handels stadt mit Tyrns zusammen, und Nahum (3, 16.) sagt, es habe diese Stadt mehr Rauf: leute, als der himmel Sterne. Der viel berühmte Reichthum R.'s wird durch feine blühenden Handelsverhältniffe leicht erklärlich. Mit dem Ende des affprischen Reiches war aber auch R. dahin. Rach dem Zengniffe Strabo's verschwand die Stadt mit dem Untergange des affprischen Reiches bolltommen \*\*). Tenophon, als er mit feinem fleinen Heere die ninivitische Ebene durchwanderte, fand bloß Ruinen: was er Pespila neut, ist die Stadt Rinive, sein Lariffa das jetige Rimrud \*\*\*). Die bedeutendsten Gebande lagen ohne Zweifel in der Gegend des Tigris; diefer Fluß hat seine Richtung feit der Zerstörung von N. etwas geändert, früher bespülte er die Manern von R.+).

Fragen wir nun nach den Bewohnern dieses Landes, so geht es mit dem Ramen der Affyrer wie mit dem von Affyrien: ursprünglich wird man nur die Bewohner der Proving Affgrien mit dem namen Affgrer benannt haben. Spater, bei der wachsenden politischen Bedeutung des Bolfes, haben die Ansiedelungen viel dazu beigetragen, den Ramen befannt zu machen. Schon in fruber Zeit finden wir Affgrer im Bontus und Cappadocien ++). Diefe ausgewanderten Affbrer gehörten natürlich zu demfelben Gefchlechte wie ihre zu hause gebliebenen Bruder. Bu welchem Stamme gehörten aber diefe? ift eine vielfach erörterte, felbst in unserer Zeit teineswegs mit Sicherheit erledigte Frage. Bahrend die Einen die Affgrer jum semitischen Sprachstamme rechnen, wollen fie Andere den Judogermanen beigählen, noch Andere endlich ein Mischvolf in ihnen sehen, das ans Semiten und Indogermanen gemischt war. Die Grenzen der Landschaft Affprien liegen so nahe an der Grengscheide des semitischen und indogermanischen Bolfergebietes, daß an fid) eigentlich jebe diefer brei Annahmen gleich wahrscheinlich ift. Seitdem aber bie Entzifferung der affprifchen Inschriften begonnen hat, neigt fich mehr und mehr bie Anficht ber Cachberftandigen ju ber Amahme hin, daß die Affprer Semiten waren. Für diese Ansicht sprechen auch einige andere, sehr gewichtige Grunde. Die Böllertafel der Benefis (f. Ben. 10, 22.) gahlt Afchur entschieden gn ben Semiten, und es ift nicht glaublich, daß ein Ifraelit nicht gewußt haben folle, zu welchem Stamme die Affprer gehörten. Ferner sprechen bie Affprer Jefaia 36, 11, hebraifch, aber fie werben von

<sup>\*)</sup> Die Belege bei Tuch de Nino urbe. p. 31.

<sup>\*\*)</sup> Strabo, XVI, p. 245. ή μεν οὖν Niros πόλις ής ανίσθη παραχρημα μετά τήν τοῦν Σύρων παιάλυσιν.

<sup>\*\*\*)</sup> Cf. Anab. III, 4, 7—12. Die Bestimmung ber Lolalitäten rfihrt von Tuch ber (l. c. p. 41—43). Die neuern Untersuchungen von Jones stimmen vollsommen bamit überein. Cf. p. 331. 332. seiner eben angeführten Abhandlung.

<sup>†)</sup> Jones l. c. p. 316 ff.

<sup>11)</sup> Die Belege bei Anobel: Die Bolfertafel. p. 153.

Rinive 365

ben Inden aufgefordert, aramaisch zu sprechen, ohne Zweifel, weil dieß ihre Muttersprache war. Da aus der eben angezogenen Stelle des Jesaias herborgeht, daß die gewöhnlichen Inden das Aramaische nicht zu verftehen vernochten, wenn fie es nicht erlernt hatten, so erklärt sich daraus, wie die Assprer an andern Stellen des A. T. ein Bolt von dunfler Zunge genannt werben tounen (Jef. 33, 19). Wenn nun nach bem Gefagten wohl als wahrscheinlich angesehen werden darf, daß das affprische Bolt im Ganzen und Grogen, ale jum femitifchen Stamme gehörig, betrachtet werden muß, fo ift bagegen ein Ginwurf der Gegner diefer Anficht nicht außer Acht zu laffen: die überlieferten affprischen Ramen sind mit wenigen Ausnahmen nicht aus den semitischen Sprachen erklärbar. Dieß muß zugeftanden werden, und num fragt es fich, ob nicht das herrschende Geschlecht oder and ber herrschende Stamm von einer andern Nation entsprungen war, als die Masse bes Bolles. Es liegt am nächsten, babei an die Bewohner bes benachbarten Berfien ju benten, deffen machtigfte Stämme, Deber und Berfer, nach dem Berfalle der alten femis tischen Reiche am Cuphrat und Tigris, Die Berrichaft an fich riffen. Es konnten immerhin einzelne fraftvolle Clane diefer Stamme ichon in früherer Zeit ihre Grenzen überidritten und fich der Berrichaft über die Semiten bemachtigt haben. Diefe Anficht, wis das herrschende Geschlecht R.'s iranischen Ursprunges gewesen seh, hat besonders Amit in Betersburg zu begrunden gesucht und der Geschichtschreiber der semitischen Smachen, E. Renan in Baris, ftimmt ihm bei. Der Schwerpuntt des Beweises der genommten Anflicht foll aber in den Sigennamen liegen und hier muffen wir ebenfo entschieden verneinen, daß fie indogermanisch sind, wie Renan (und wie mir scheint mit Recht) für die Dehrzahl berfelben den semitischen Ursprung in Abrede ftellt. Die Berfuche, folche Ramen aus dem Indogermanischen, namentlich dem Berfischen ober Sanstrit, zu erlautern, welche bis jest aufgetaucht find, muffen entschieden als verfehlt bezeichnet werben. Gine weitere Möglichkeit ift nun aber noch, daß fie einem Boltsftamme angehort haben, der weder semitisch noch indogermanisch ift. Dag ein folcher Boltsflamm irgendwo in der Rahe seine Wohnsite in früher Zeit aufgeschlagen hatte, zeigen die Inschriftere ber Achameniden. Die zweite Gattung ber Achamenideninschriften gehort einem Bolle an, das gewiß weder indogermanisch noch semitisch war, dieß fteht fest, wenn ich auch die Zuberficht, mit der man diefes Bolt zu einem tatarischen macht, durchaus nicht theile, weil mir die sprachlichen Grunde dafür bei Beitem nicht ausreihend erscheinen. In welcher Gegend bes perfischen Reiches biefes Bolt wohnte, ift freilich noch zweifelhaft, doch vereinigen fich manche Grunde, die fur Suffana forechen. In Suftana find jumeift die Inschriften biefer Gattung gefunden worden, dort tennen auch die Alten ichon fremde Anfiedler und Sufa galt für eine Gründung des Memuon bie Belege bei Knobel: die Bollertafel, p. 249 ff.). Außer ben Tataren tann diejes Bolt auch etwa den afritanischen Boltern angehort haben, felbft an die fubinbifchen Boller zu benten, mare nicht unmöglich. Es ift bieß eine fehr intereffante ethnographiiche Frage, über welche erft die Zutunft mehr Licht verbreiten wird. Wir konnen hier blog auf die Möglichkeit hinweisen, daß ein foldes Bolt über Affprien ein Dal geherrscht und den Semiten von feiner Bilbung mitgetheilt habe, wenn auch die lettere nicht fo bedeutend war, als D. v. Niebuhr ober gar Rawlinson uns glauben machen wollen. Der Lettere will bei dieser Bevollerung die Ursprünge der Religion und Bildung suchen. — Rach biblischen Nachrichten wird man wohl am geneigtesten fenn, in dieser Rlaffe ber Bevölterung Anschiten zu feben. Rach Ben. 10, 7. ff. grundet Nimrod, ein Cohn bes Rufch, ein Reich zuerft in Babylon, bann auch ein Reich in R. hierdurch ware nun eine tufchitische, also athiopische ober agyptische Einwanderung in die Ebene am Suphrat und Tigris flar genug bezeugt und auch sonft find Ruschiten als Einwohner Babylon's dem Alterthume nicht fremd. Diefe fremde Einwanderung wurde nun sowohl bie auffallenden Eigennamen als auch den thatfachlich nachgewiesenen Zusammenhaug zwischen Affprien und Aegypten ertlaren. In welchem Berhaltniffe freilich diese tufchitische Cultur zur einheimischen gestanden habe, welchen Ginfluß fie auf die lettere aus366 Rinite

übte, dieß ist eine Frage, die sich auf dem jetzigen Standpunkte unserer Renninisse von Affprien nicht mit Sicherheit entscheiden läst.

Die Befdichte bes affprifchen Bolles ift, was auch im letten Jahrzehnte jur Aufhellung berfelben geschehen ift, noch immer mit tiefem Dunkel bebedt. Seben wir bon den Reilinschriften ab, von welchen fpater die Rede fein wird, so gerfallen unfere Quellen in zwei Rlaffen: die hebraifchen und die tlaffischen, vereinbar find beibe nicht. Die hebraischen Berichte haben, nach ihrer außern und innern Beglaubigung, jeden Anspruch auf hohes Bertrauen, ihre Autorität ist auch niemals in Aweifel gezogen worden. Unter den klaffischen Autoren find zwei als die hauptfachlichsten Gewährsmanner hervorzuheben: Atefias und Berobot; ber Lettere gibt nur einige wenige Rachrichten, Die aber, wegen ber bekannten Zuverlässigteit Berodot's, hochft fcaber find, weit mehr gibt Atesias, aber fcon burd die Befchaffenheit seiner Berichte über Indien und Berften wird feine Glaubmit. bigleit verdächtig. hierzu muffen wir nun die Angaben des Berofus rechnen, die in der in armenischer Uebersetzung erhaltenen Chronit Gusebins mittheilt. Bergleicht man alle bie Radprichten, fo findet man, daß die wenigen Angaben des herodot und Berofus mit den biblifchen Berichten ftimmen, während Atestas allein fteht. Aber, obwohl die Glaubwindigteit bes Atesias schon im Alterthume angefochten war, fo find doch die ausstührlichen Berichte über affprische Begebenheiten bei den Alten auf Rtefias gurudguführen, ihn Glaubwürdigkeit also verdächtig \*). Rach dem unverdächtigen Zeugniffe des Berofut regierte über Affprien eine Semiramis und eine Reihe von 45 Konigen während eines Zeitraumes von 526 (nach Herodot 520) Jahren und diefe sind von 1273 — 747 w Chr. Geb. \*\*) ju fegen. 3m Jahre 753 fielen die Meder, im Jahre 747 Babylon von Affyrien ab und so nach und nach alle übrigen Nationen, bis N. endlich 606 pafibrt ward. In diesen Zeitraum vom Jahre 1273—747 milfen nun die in den bibliichen Blichern genannten herrscher gesetzt werden.

Als Stifter bes affprischen Reiches gilt gewöhnlich Rinus. Obwohl schon ber Name, der so genau an Rinive anklingt, verdächtig ift, so beruht er doch nicht allein auf dem Zeugnisse des Atestas, denn auch Herodot erwähnt ihn und nennt ihn einen Sohn des Bel. Db aber feine naheren Lebensumftande mythifch oder bloß fagenhaft ausgeschmudt seben, läßt fich jest nicht mehr bestimmen; Rteffas ergabit, daß Rims querst ben König der Babylonier besiegt habe, dann auch die Armenier und die Meder. Bahrend eines stebenjährigen Krieges unterwarf er sich die Boller Rleinaftens und im Norden des Pontus. Sartnädiger war der Rampf gegen Bactra, wo eine wohl befest und gut vertheibigte Burg feinen Siegeslauf zu hemmen brohte \*\*\*). Dit Bulfe einer tuhnen Frau, Semiramis, gelang es ihm, herr der Burg zu werden; zum Dante dafür erhob er fie zu feiner Gemahlin, ungeachtet bes Widerftrebens ihres fruberen Gemahle, Menon, der sich aus Berzweiflung den Tod gab. Nach dem Tode des Rinus übernahm Semiramis felbft die Regierung des affprischen Reiches. Ihren Ruhm suchte fie durch neue Groberungen zu vergrößern und unternahm zu dem Ende einen Bug mich Indien. Anfange war fie flegreich, aber es gelang bem indifchen Ronige Stabrobates t), fie fo erfolgreich zu ichlagen, daß fie in ihr Land zurudflieben mußte. Dort übergab fle ihrem Sohne Ninyas das Reich und wurde bald darauf ermordet ober, nach ander

\*\*) Cf. Branbis: Ueber ben biftorifden Gewinn aus ber Entzifferung ber affprifden 311/fdriften. p. 18.

\*\*\*) Cf. oben. +) Man bat b

<sup>\*)</sup> Die Gründe findet man zusammengestellt bei Brandis: rerum Assyziarum tempora emendata (Bonn, 1858). p. 20 ff. und bei Riebuhr: Geschichte Affur's. p. 3.

<sup>†)</sup> Man hat diesen Ramen fruher mit Sanstrit Sthavirapatis ober Sthavarapatis, b. i. Herr des Festlandes, verglichen. A. Weber (Indische Stizzen, p. 15.) schlägt dafür das iranische staorapatis, Herr der Stiere, vor. Auf keinen Fall liegt in der Richtigkeit des Namens irzent ein Beweis für die Richtigkeit der Erzählung, in der dieser Name vorkommt. Er kann recht gut auch später eingeführt worden sehn.

Minibe 367

Radridten, zu den Göttern entruckt. Auf das Unwahrscheinliche der ganzen Erzählung braucht wohl nicht besonders ansmerksam gemacht zu werden. Rach der ferneren Erzählung des Rtefias regierte das Geschlecht ber Semiramis (Die Derketaben) in ununterbrodener Reihenfolge fort, bis auf Belochos; wir wiffen von allen diesen Fürsten nichts weiter, als daß fie die herrschaft über Affprien und Medien, Baltrien und Babylonien befeffen haben follen. Um 800 murbe Belochos von feinem Gartner Balatoras gefturat; letterer grandete eine neue Dunaftie. Diefe neue Dunaftie icheint sich nicht ohne Schwierigfeit befestigt zu haben, fo nennt Bofea (10, 14.) einen Ronig Schalman, der fich Arbela, also eine Stadt des eigentlichen Affgriens, noch unterwerfen mußte. Um diefe Zeit war es, wo die Affyrer aufingen, ihre Eroberungen nach bem Besten auszudehnen und dadurch haben wir glaubwürdigere Nachrichten über einige ihrer Könige, als die bisherigen gewesen find. Die Berhältniffe der westlichen Staaten erleichterten diese Eroberungen fehr. In Sprien bestand tein großes Reich, fondern nur verschiedene, durch kin gemeinsames Band verbundene Städte regierten fich felbst, Palastina war in die beiden Reiche Ifrael und Juda getheilt, welche, anstatt fich gegenseitig zu helfen, nur emander Berlegenheiten zu bereiten suchten. Der affprische König Phul war der erfte, von dem Eroberungen in Palästina erwähnt werden (769 bis 759). Er hatte sich den imelitischen Rouig Menahem dienstbar gemacht und obwohl dieser eingewilligt hatte, ihm enen Tribut won 1000 Talenten Silber zu bezahlen, so kounte er doch nicht verhindern, die, aus uns unbefannten Gründen, ein Theil der Einwohner des transjordamischen Landes, mmentlich von Basan, in die Gefangenschaft geführt wurde (2 Kon. 15, 19. 1 Chr. 5, 26). Phil verpflanzte dieselben zum Theile nach Mesopotamien, zum Theile auch in das affprifche Stammland, nach Chalonitis. Dieß geschah etwa 770-760 v. Chr. Gefährlicher noch war die Einmischung bes affprischen Königs Tiglat - Bilaffar in die Streitigkeiten ber fprischen und palaftinenfischen Berrscher. Der jub. König Achas richtete, hart bebrangt bon der Uebermacht der verbundeten Könige von Ifrael und Damastus, ein Hulfsgesuch an den eben genannten König von Affyrien und versprach ihn dafür als herrn anzuer-Die erbetene Bulfe wurde gewährt. Tiglat-Pilaffar rudte gegen Damastus und zerftorte es; Rezin, der König von Damastus, wurde getödtet und der König von Ifrael, Betah, tonnte nur durch schleunige Unterwerfung ber Bernichtung entgeben. Benn auch der Konig selbst durch seine Unterwürfigkeit dem schlimmsten Schickfale entging, so konnte er doch nicht verhindern, daß ein Theil bes Stammes Raphtali, sowie die Bewohner von Gilead gefangen nach Affprien weggeführt wurden (740 b. Chr.). Diese Kriegszüge, welche bas Königreich Ifrael verheerten, hatten bazu gedient, bas kleine Reich Inda zu schützen, aber auch in volltommene Abhängigkeit von feinem mächtigen Befduter zu bringen. Beibe Reiche eilten nun unaufhaltfam ihrem Untergange entgegen. Belah's Ansehen in Ifrael war burch bie ungludlich geführten Kriege gang erschüttert; er wurde ermordet; aber sein Rachfolger Hosea verpflichtete fich, denfelben Tribut au jahlen, wie fein Borganger. Langere Zeit hielt er diefes Berfprechen, ale aber Salmanaffar, ber Rachfolger Tiglat-Bilaffars, die Stadt Tyrns ungludlich belagerte, glaubte er den gunftigen Augenblid getommen, der ihn für immer aus der affprischen Abhangigkit befreien follte. Auf ben Schutz Aeguptens vertrauend, suchte er fich ber Entrichtung des bedungenen Tributes zu entziehen. Aber Salmanaffar erhielt rechtzeitig Nachricht bon dem Borhaben Hofea's; er eilte herbei, nahm Hofea gefangen und überzog bas gange Land mit affprischen Truppen. Die Ginwohner wurden gefangen fortgeführt, nachbem das gange Land erobert und zulest auch Samaria, nach breijährigem Wiberftande, gefallen war (719 v. Chr.). — Trot biefes warnenden Beifpiels versuchte auch das Reich Inda das unerträgliche Joch des affprischen Königs abzuschütteln. Wenige Jahre nach bem Falle Ifraels trug fich Sistia, Konig von Juda, mit abnlichen Gebanten. Auf die Radricht davon rudte Sennacherib, der Nachfolger Salmanaffars, in Juda ein und nur ein schwerer Tribut (300 Talente Gilber und 30 Talente Golb) vermochten ihn zu beschwichtigen und bas gangliche Berberben von Juda abzuwenden. Als aber

Sennacherib außer allen biesen schweren Opsern noch die Uebergabe Verusalems der langte, da beschloß Hiska es lieber zum Aenßersten kommen zu lassen, als diesem Berlangen nachzugeben. Der schleumige Rückzug Sennacherib's in sein Land, der ganz vohl beglaubigt ist, dessen Ursache aber don verschiedenen Schriststellern verschieden angegeben wird, rettete dieses Mal noch den König von Juda, nun so mehr, als Sennacherib wegen innerer Zerwürsnisse und wegen seines bald solgenden Todes nicht an Wiederholung des Inges denken konnte. Es scheint, als ob das Unglisch, das den Sennacherib vor derusselsen betrossen, mehr als einem Bolke den Muth zum Absalle gegeben habe. Alle Rachsolger des Sennacherib, mit Ausnahme Affarhadons, scheinen nicht kräftig gewesen zu sehn, und so gelang es endlich den vereinten Bemähungen der Meder und Bahylonier das Reich von N. zu vernichten und die Stadt N. zu zerstören (606 v. Chr.). Wie der Aufang, so ist auch das Ende des assurischen Reiches in Dunkel gehüllt. Rach Rtesse soll sich Sardanapal, der leste König von Assweiselhaft, ob dieser Bericht wahr ist.

Wir geben nur zweifelnd auch die Refultate ber Forschungen, welche die Studien ber affpr. Reilinschriften bis jest ber affprifchen Geschichte zugeführt haben. Bieles, ja bat Meifte läßt fich nicht einmal prüfen, bis fowohl bie affprischen Inschriften selbst all gemein zugänglich gemacht find, als auch Rechenschaft über das Berfahren abgelegt ift, das man bei der Entzifferung im Einzelnen befolgte. Es läßt fich im Borans mit Se wißheit behaupten, daß nicht alle die Refultate, die uns geboten werben, bor bem Richterstuble einer strengen philologischen Aritik werden bestehen konnen, eben so unzweiselhaft wa ift es schon jest, daß bereits ein guter Anfang gemacht und Bieles richtig bestimmt worden ift. Bas das Bertrauen zu den jest mitzutheilenden Refultaten noch bestinkt tann, ift der Umftand, daß diefelben von zwei Forschern herrlihren, die gang unabhängig von einander arbeiteten: Rawlinson in Bagdad und Dr. hinds in Irland\*). Dob wichtigste Fattum war die Bestimmung der Chronologie. Diefe wurde dadurch möglich, baß die beiden Ramen Samaria und Beth Chomri (b. i. Haus des Omri), sowie der Rame Jehu in den Annalen des unten zu erwähnenden Königs Divannbara gelesen wurde. Letteren Ramen entbedten beide Forscher gleichzeitig, ohne etwas von einander p wiffen. Hierdurch wird es benn nun möglich, diesem Konige Divanubara seine Stelle anzuweisen und auch die übrigen Ronige zu gruppiren. Das affprische Reich wurde nach Rawlinson von einem Könige gegründet, ber um bas Jahr 1250 v. Chr. regierte und nach der Göttin Derceto benannt war. Rawlinson vermuthet, dieser König möge R. erbaut haben, aber es gibt hierfur teinen diretten Beweis, hinds und Lanard nehmen baher an, daß R. damals fcon langft bestand. Die Rachrichten über das Reich von R. bleiben aber noch fragmentarisch bis in das zehnte Jahrhundert. Etwa ein Jahrhundert nach dem Könige, den wir eben erwähnt haben, baute ein anderer affprische König, Divanncha, eine Stadt an der Stelle des heutigen Nimend; diese exhielt, nach Rawlinson, den Ramen Calah. Beide Orte waren königliche Bohnplate. Die Ramen des Sohnes wie des Enfels dieses Divanncha kommen zwar auch auf den Mommenten box, aber es ist noch nicht gelungen, dieselben mit Sicherheit zu lesen. Rawlinson glaubt, bak ihre Ramen den beiden Sigemamen Mardocempad und Mefessimordatus entsprechen möchten, ba beibe im Ranon bes Ptolemans vortommen. — Der nachfte König, von dem wir wissen, muß im eilften Jahrhundert regiert haben. Er war nicht der unmittel bare Rachfolger der beiden vorhergehenden, scheint aber nicht durch einen zu langen Amischenraum von ihnen getrenut zu febn. Den Ramen lieft Rawlinfon zweifelnd Anal-bar-beth-hira. Er ift der Erste, der Eroberungen machte, seine Thaten sind auf einer Blatte eingegraben, die zu Nimrud gefunden wurde. Der König rubmt fich, daß

<sup>\*)</sup> Ueber Dr. hinds Entzifferungen vergl. man Layard: Discoveries. p. 613 ff. Bur Kritit ber Inschriftenerklarung vergleiche man auch die oben augeführte Schrift von 3. Brandis: aber ben biftorischen Gewinn 2c.

er seine Eroberungen bis zum mittelländischen Meere ausgedehnt habe, doch scheint er weder Sprien noch Rleinafien, noch auch Medien befeffen zu haben; es umfaßte das affprifche Reich im eilften Jahrhundert nur Mesopotamien, Affprien und Babylonien, nach Armenien scheinen damals die ersten Einfälle gemacht worden zu sehn. wurde erst von Seimacherib erobert, der ausdrücklich fagt, daß seine Ahnen niemals biefe Gegend unterjocht hatten \*). Zusammenhangender wird die Dynastienreihe vom zehnten Jahrhundert an und erstreckt sich von da in ununterbrochener Folge bis 606 vor Sprifto. Der erste der hier zu nennenden Könige heißt Adrammelech I, der kurz nach dem Tode Salomo's den Thron bestiegen haben muß. Sein Sohn führt den Namen "Stlave des Mars", die Lesung ist unsicher (vielleicht lautet der Name Anaku-merodach). Weder bon dem zuerst noch bon dem zulett genannten Könige find bis jest Monumente gefunden worden, doch war der letztere gewiß ein bedeutender Krieger. Etwa um 930 v. Chr. wurde Sardanapal (Affar-addan-pal nach Rawlinson, Affurathbal nach hinds) König bon Affprien. Er stellte die Stadt Calah wieder her, die fein Borfahre Divanucha gebaut hatte und von ihm stammt der Nordwesthalast zu Rimrud, dem wir die schönften affprischen Monumente verdanken. Dort finden fich auch Berichte über seine Kriegspige. Er scheint diese durch Sprien bis an das mittellandische Meer, im Guden bis iber Babylon hinaus, nördlich aber nach Kleinasien und Armenien ausgedehnt zu haben. Den Namen seines Sohnes las Rawlinson früher Temenbar, jetzt Divanubara (Hincks Divanubar), b. i. der vom Divan ober Hertules Geliebte. Seine Kriegsthaten find auf einem, im Schutte zu Rimrud gefundenen, schwarzen Dbelisten beschrieben; wichtig ift, daß er mit Jehn, König von Ifrael, Krieg führte und von ihm Tribut erhalten haben foll. Wiederholt führte er auch Kriege mit Benhadad, König von Sprien und Sahulina, Lönig von Hamath und "den zwölf Königen, welche die obere und untere See inne hatten". Bei dieser Expedition führte er 120,000 Krieger in's Feld. Er residirte abwechselnd zu Calah (Nimrud) und Ninive und trug viel zur Berschönerung beiber Städte bei. Der Obelist berichtet die Ereigniffe bis zu dem 82. Jahre seiner Regierung, wie lange er ferner noch regierte, ist nicht zu sagen. Seine beiden Rachfolger find Schamas. Abar (Schamschiaw bei hinds) und Abrammelech II, vom Ersteren ift nichts bekannt, als der Rame, der Letztere errichtete Balafte zu Calah und zu Ninive. So berichtet Rawlinson, anders aber faßt Hinds diese Nachricht der Inschriften. Nach ihm hatte Affur-ath-bal, der Bater Divanubars, noch einen Bruder, der aber nicht in Affyrien, sondern in Mesopotamien regierte (bas Reich war damals getheilt). Der Sohn dieses Brubers mar es, ber auf Divanubar folgte und dann bas Reich auf feinen Sohn vererbte. Rach einer sehr verstümmelten Inschrift will hinds hier noch zwei andere Ronige, Baldaft und Afhurtish, einschalten; die Sache ist aber unsicher.

Rach dem Tode von Abrammelech II tritt ein Intervall ein, das allein in dieser ganzen Beriode der assprischen Geschichte dem Zweisel unterworfen ist. Es fragt sich nämlich, ob der Perrscher, den die biblischen Rachrichten Phul nennen, unmittelbar auf Abrammelech II gesolgt seh, oder ob ein König, dessen Ramen verloren gegangen ist, zwischen beiden geherrscht habe. Der Tod Phul's wird in das Jahr 747 v. Ehr. geset. Abrammelech II muß spätestens an den Schluß des neunten Jahrhunderts gesetzt werden. Der Zeitraum von da dis zum Tode des Phul scheint zu lange für die Regierungsdauer eines einzigen Fürsten und so dürste denn ein uns undefannter Regent anzunehmen sehn, dessen Regierung sich etwa von 800—770 v. Ehr. erstreckt hätte. Phul dürste daher ziemlich gleichzeitig mit Wenahem zur Regierung gesommen sehn und Sinds will diesen Namen (Winnahimi) auch auf einer Inschrift dieses Königs gelesen haben. Phul's Ramen sindet sich nirgends auf den Inschristen, wie überhaupt die Dentmele dieses Königs arg verstümmelt wurden, als sie aus dem Centralpalasse nach dem Südwestpalasse gebracht und dort als Baumaterial verwendet wurden. Auch ob mit

<sup>\*)</sup> Cf. Rawlinson im Journal of the R. As. Society. T. XV, p. 243. Real. Encyliopable für Theologie und Rirche. X.

Bhul die erste Tynastie erlosch oder nicht, bleibt ungewiß. Riebuhr\*) will Tiglatpilasunoch zur ersten Dynastie ziehen, set es, daß Bhul diesen Ramen führt oder daß es der Rame des Königs ist, der auf ihn folgte. Der Grund, den er dassir angibt, scheint mir sehr annehmbar. Der erste Theil des Ramens ist nach Rawlinson identisch mit Tartat, d. i. Derceto. Run ist aber diese Göttin die Schutzpatronin der ersten Dynastie, welche darum auch die Dercetaden heißen, in der zweiten Dynastie kommt ihr Rame nicht vor, es möchte darum gerathen sehn, den genannten König noch zur ersten Dynastie zu zählen.

Die Annahme einer aweiten Dynastie — der Affaratiden, wie fie Niebuhr nemen will - ift nach den Inschriften nicht gerade nothwendig, aber doch nach den Rachrichten der Alten. Der erfte Konig dieser Dynastie ift ohne Frage Sargina, der Sargon bet Befaias. Dag diefer Konig die Ramen feiner Borfahren fo felten neunt, fpricht auch dafür, daß fie keine Konige waren, auf einer ber Inschriften nennt er jedoch seinen Batt und Grofvater (Rebofiphuni und Chilapel nach Rawlinson). Seine Thaten tonnen auf ben bis jett bekannten Inschriften nicht mit Sicherheit angegeben werben, ba die Annalen in feinem Balafte an Rhorfabad blog bis in's 15. Jahr feiner Regierung reichen. Eine Inschrift, die einen Zug Sargina's nach Samaria beschreibt, ift leider zerftort; auf einer andern (Taf. 145 in Botta's großem Berte) foll er fagen, daß er 27,280 Ifraclien in die Gefangenschaft geführt habe. Rach Rawlinson ftarb Sargina im 3. 716 m muß also, wenn er gleich im 3. 747 zur Regierung tam, 31 Jahre regiert haben Sein Sohn und Nachfolger war gewiß Sennacherib, über beffen Regierung abn bie Materialien noch nicht bollftanbig beisammen find; brei Dotumente, namlich zwei How chlinder und die Infdrift auf einem Baare der geflügelten Stiere führen feine Regierung bis in's achte Jahr. Gleich im erften Jahre seiner Regierung beginnen seine Rimpfe gegen einen Merodachsbaladan, der in Rar-Dunyas wohnte, und gegen die Truppen wu Susiana, aus welchen beffen heer bestand. Es ift dieß derfelbe Fürst, der die Befandt-Schaft an Sistia fchidte. Die meiften ber bon Gennacherib betriegten Boller femen wir nicht einmal dem Ramen nach; er hatte biel mit den Medern ju thun, die er jum erften Dlale unterwarf, denn er fagt ausbrudlich, daß fie feinem feiner Borfahren unterthan waren. "Im dritten Jahre, fährt er fort zu berichten, zog ich in das Land der Chetta (Chittiten), Luliya, der König von Sidon (Clulaeus bei Menander), hatte bas 3och da Lehnspflicht abgeworfen. Bei meinem Anzuge von Abiri fioh er nach Petnan, das an bar Seekliste liegt. 3ch eroberte fein ganzes Land. Die Blate, welche fich mir unterwarfen, waren: Sidon die große und Sidon die kleine, Beth-Zitta, Saribat, Mahallat, Hufuva, Atzib und Atta. Ich erhob Tubaal auf den Thron an die Stelle Lulipas und legte ihm den geregelten Tribut auf. Die Konige der Seekliste alle erschienen bor mir in der Rähe der Stadt Husuba oder Thrus und brachten mir ihren Tribut dar. . . . Sitta von Ascalon, welcher nicht tam, um mir seine Huldigung zu beweisen, ihn, die Götter feines Hauses und seine Schatze, seine Shine und seine Thatter und feine Briber bom Saufe seines Baters ließ ich ergreifen und führte fie nach Rinive meg. 34 setzte einen andern Fürsten auf den Thron von Ascalon und legte ihm den geregelten Tribut auf. Die Eblen und das Bolt von Stron, nachdem fie ihren Ronig habdim und die affprischen Truppen, welche die Stadt befet hielten, vertrieben hatten, schloffen fich an hezelia von India an und zollten ihre Berehrung seinem Gotte (ber Rame if verloren gegangen). Die Könige von Aegypten fandten ebenfalls Reiterei und Sufvoll von dem Heere des Königes von Mirucha, deren Haufen nicht zu zählen waren. In der Rabe der Stadt Allachisch bot ich ihnen die Schlacht an. Die Führer ber Roborton und die jungen Leute des Ronigs von Aegypten, sowie die Fichrer der Roborten bet Königs von Meroë erfchlug ich in der Gegend von Lubana. Darauf zog ich gegen bit Stadt Etron und, da die Häuptlinge des Bolkes fich gedemuthigt hatten , gewährte ich

<sup>\*)</sup> Cf. DR. v. Riebuhr: Gefchichte Affur's und Babel's. p. 181 ff.

Ninive 371

ihnen Aufnahme in meine Dienste; die jungen Leute aber führte ich als Gefangene fort, um die Städte Affpriens ju bewohnen. Ihre Babe und ihre Reichthumer plunderte ich bis ju einem taum ju nennenden Werth. Dann führte ich ihren König Saddiga bon Berufalem gurud und feste ihn wieder in feine fruhere Berrichaft über fie ein, indem ich ihm den geregelten Tribut des Reiches auferlegte; und weil Hezelia, der Konig von Inda, fich meinen Befehlen nicht unterwarf, nahm und plünderte ich 46 seiner besestigten und zahllose kleinere, von ihnen abhängige Städte. Doch ließ ich ihm Jerusalem, feine Hauptstadt und einige der unbedeutenderen Plate in ihrer Umgebung (bier folgt eine befchabigte Stelle, beren Sinn ameifelhaft ift). Die Stabte, welche ich genommen und geplundert hatte, entzog ich dem Reiche Hezetia's und vertheilte fie unter den Königen von Asbod und Ascalon und Etron und Gaza, und nachdem ich so in das Gebiet diefer Fürsten eingedrungen war, legte ich ihnen einen verhältnismäßig erhöhten Tribut, im Bergleich mit dem, den fie früher entrichtet hatten, auf. Und weil Hezekia sich immer noch weigerte, mir zu huldigen, entführte ich die ganze Bevölkerung, die aufälfige wie die umberziehende, welche um Berufalem berum wohnten, mit 30 Talenten Goldes und 800 Talenten Silbers, die Schätze der Bornehmen des Hofes Hezekia's, mb ihrer Töchter, mit ben Beamten feines Balaftes, mannlichen und weiblichen Stlaven. In tehrte nach Ninive gurud und betrachtete diese Beute als ben Tribut, den er fich beigerte, mir zu zahlen."

Dieß ist die denkwirdige Stelle in der Inschrift, welche auf die bekannte Belagerung Jerusalem's unter Bezeka anspielt und die ich beftwegen nach Rawlinson's Dittheilung vollständig hergesetzt habe. Daß Sennacherib über den Ruckung selbst nur summarisch spricht, kann nicht auffallen, da er in seinen Berichten nicht geneigt ist, bon Ungludsfällen zu fprechen. Die fruhere Ansicht, daß Sennacherib sofort nach seinem Radzuge ermordet worden seh, kann nun durch die Inschriften als widerlegt angesehen werden, die noch mehrere Jahre weiter geben. Die Magerteit der Ereigniffe aber in den nächstfolgenden Jahren deutet uns zur Genfige an, wie schwer die Folgen des Unheils waren, das den König von Affprien betroffen hatte. — Sennacherib's Nachfolger war Carhaddon, beffen Rame auf den Monumenten, nach der gewöhnlichen Geltung ber Zeichen, Affur ach as lauten mußte, auf einem Cylinder jedoch fteht beutlich Affur-ach-adana. Ex baute außer dem Südwesthalaste zu Rinund, von dem schon die Rede war, noch einen andern, in der Gegend des jetzigen Ruinenhügels Nebbi-Punus und einen britten für feinen Bruder in einer Stadt Tarbifi. Bichtige Rachrichten follen and feine Inschriften enthalten, doch besitzen wir noch teine Auszuge aus denfelben, es wird uns bloß gesagt, daß er ganz Asien zwischen dem persischen Golf, dem taspischen und bem mittellandischen Meere mit seinen Kriegsheeren fiberzogen habe. Es lagt fich annehmen, daß er etwa 668 vor Chr. gestorben seh. Sein Sohn scheint den Ramen seines Baters geführt zu haben, er hinterließ eine Menge von Denkmälern, die geschichtlichen beziehen fich bloß auf seine Rriege mit Sufiana. Bahrend seiner Regierung muß der Tod des Fravartis oder Phraortes stattgefunden haben. Der Name feines Sohnes ift noch nicht entziffert, er ift der lette Konig, von dem wir Monumente haben, ob er and der lette König von N. war, ist ungewiß, aber doch wahrscheinlich.

Nach allen Berichten die wir haben, erscheinen uns die Könige Affyriens als große Eroberer. Ein friegerisches Boll, wie die Affyrer waren, mochte allerdings von seinem berrscher erwarten, daß er sie zu stets neuen Thaten sühre. Doch hat die Nothwendigkeit gewiß sehr viele dieser Kriegszüge bedingt. Das Band, welches die eroberten Brodinzen mit dem herrschenden Lande verband, war ein äußerst loses; die meisten Länder blieben gegen Zahlung eines Tributes unter ihren einheimischen Flirsten. Die Empörungen nahmen kein Ende, und war nur ein Empörer siegreich, so kommte er sicher sehn, Rachsolger zu sinden. Es war die Pslicht der Selbsterhaltung, welche die assyrischen Könige antrieb, jeden Absall zu rächen und die Gelüste nach Unabhängigkeit zu ersticken.

372

Es ift befannt genng, daß während ber letten zehn Jahre Englander und Frun: sosen, Labard und Botta, die Trümmer der altassprischen Paläste wieder ans den Schutte hervorgezogen haben, unter dem fie feit der Berftorung von R. berborgen gelegen hatten. Es ift hier nicht der Ort die Geschichte dieser Ansgrahungen zu erzählen, über welche feiner Zeit auch die deutschen Zeitungen genugsam berichtet haben \*), wohl aber dürfte es nöthig sehn, ehe wir uns zu den Resultaten dieser Ausgrabungen wenden, die Frage aufzuwerfen, welches Recht wir denn haben, die zu Tage geförderten Alterthümer für Refte altaffprischer Borzeit anzusehen? Der Grunde hierfur gibt es mehrere. Erftens: Die Schrift. In der Schriftart, in welcher die Inichriften gefchrieben find, welche die Bande ber ansgegrabenen Palafte bedecken — der Reilschrift — ift bis jest tein Denfmal vorhanden, das junger ware, als Alexander der Große. Mit der Beit der Achameniden scheint der Gebrauch der Keilschrift außer Gebrauch gekommen zu sem Die Schrift der Achameniden felbst aber, die perfische Reilschrift, kennen wir genan mb wiffen, daß fie eine bloge Buchstabenschrift ift, während alle übrigen Arten, and bie affprische, schon der Menge der Zeichen nach, Sylbenschriften sehn muffen. Ge pride nun aber alle Bahricheinlichfeit bafür, bag die verwideltern Arten der Schrift alter feben, ale die verhaltnigmäßig einfache perfische, dadurch werden wir nun von felbit p ber Annahme gedrangt, daß diefe Schrift einem Bolte angehore, bas alter ift, ale bas perfische. Die Bermuthung nun, daß diese Denkmäler etwa babylonisch febn konnten, wird badurch abgewiesen, daß wir die Lage und Ruinen Babylon's genau feunen und daß die dort gebrauchte Reilschrift eine etwas verschiedene Abart bildet. Es entschied aber zweitens bei ber Frage zwifden Babylon, Debien und Affprien fchon du lat ber Ruinen zu Gunften des letzteren Reiches; denn diese ftimmt, wie wir bereits gefchen haben, vollfommen zu den Grenzen, welche der alten Landschaft Affprien gegeben werden, und wir wiffen, daß nach ber Zerftorung R.'s bort feine bedentende Stadt gebant wurde, der die genannten Ruinen angehören konnten. Für das Alter der Ruinen fpricht mu aber brittens and die oben angeführte Stelle Lenophon's, ans beffen Berichte beron. geht, daß er die Ruinen bereits genau in demfelben Zustande antraf, wie Layard mid Botta; fie muffen alfo um ein Bedeutendes früher zerftort worden fein. Es ift barun nichts weniger als gewagt, wenn wir annehmen, daß diese Ruinen ju dem alten Rimbe gehörten, und es hat fich auch die allgemeine Anficht dafür entschieden.

Bon den vielen Trimmern aus jener Zeit, die sich in den Ebenen des Tigris zerstreut vorfinden, sind noch die wenigsten untersucht. Die großen Ruinen, benen eine genauere Aufmerksamkeit geschenkt worden ift, liegen alle in der Gegend der heutigen Stadt Mosul. Die vorzüglichsten darunter sind 1) die von Rimrud. Rimrud ift eint fünstliche Terrasse von Menschenhand, auf der früher einmal mindestens nem Gebande ftanden. Treppen führen von dieser Terraffe nach dem Tigris hinab. In der nord: westlichen Ede der Terrasse stand ein hoher Thurm, den Labard für das von den Alten erwähnte Maufoleum des Rinus halten will, nebenan find zwei fleine Tempel mit Götterbildern. An der Nordwestseite der Terrasse lag ferner a) der sogenannte Rordwestpalast, mit der Hauptfronte gegen Norden, der alteste aller bis jest entbedten affin rischen Balafte. Der nächste Balaft, an ben man gegen Guben tommt, ift b) ber Gub westpalaft. Er wird von den Entzifferern der Inschriften dem Cfarhaddon zugeschrieben; er ist sehr prachtvoll, der große Saal in demselben ift 220 Fuß lang und etwa 100 Fuß breit. Am nördlichen Ende deffelben ift der große Eingang, von zwei toloffalen geflügelten Stieren bewacht. Um ben Saal herum liegen Kleinere Zimmer. o) Der Gab oftpalast ift bem Entel des Sarhaddon zugetheilt; hinfichtlich der Große wie des Banmaterials steht er weit unter ben beiben früher genannten Gebauben. Er enthält feine

<sup>\*)</sup> Bollständige Berichte über die englischen Ausgrabungen enthalten die Berke von Layard: Nineveh and its remains. London, 1849. 2 Bbe. und Discoveries in the ruins of Nineveh and Babylon. London, 1853. Die Ausgrabungen von Botta und Layard sindet man auch ziemlich ausstlich beschrieben dei Bonomi Nineveh and its palaces. London, 1852.

Minive 373

großen Gale, fondern nur Meinere Zimmer, die mit gewöhnlichen Sandfteinen ausgelegt find. Die Eingange werden nicht von geflügelten Thieren bewacht, und es gehört dieß Gebaude offenbar in die Zeit des Berfalles der affgrifchen Runft, wie des affgrifchen Reiches. Spuren eines alteren Gebaudes finden fich unter biefem Palafte. d) In ber Mitte der Terraffe find noch Spuren eines andern Palastes, den man den Centralpalast genannt hat. Der Name des Königs, der ihn erbaute, wird Divanubara oder Divanubar ju lefen fenn, aber bas Gebaude wurde fpater von Phul oder Tiglat = Bilaffar ganglich umgebaut. Efarhaddon hat diesen Balast gründlich zerstört, da er aus demselben die Mate= rialien zur Erbammg des feinigen nahm; nicht einmal den allgemeinen Plan des Gebaudes vermag man mehr anzugeben. — 2) Einer späteren Zeit, als der Nordwesthalast, gehört bas Gebäude, welches der französiche Ronful Botta zu Rhorfabad gefunden hat. Erbauer beffelben ift Sargon, der Bater des Sennacherib, den Rawlinson mit Salmanaffar identifiziren wollte, wahrend hinds den biblischen Salmanaffar filt den Bater des Sargon balt. 3) Der Balaft von Rujunbichit ift von Sennacherib felbft erbaut. 4) Auferbem find noch Balafte in dem Sigel von Nebbi-Punus, Mosul gegenüber, dort durften aber bis jest teine Rachgrabungen angestellt werden, weil den Muhammedanern der Umgegend jener Hugel für das Grab des Bropheten Jonas gilt und es für Sunde gehalten wird, daffelbe zu entweihen. — Zahlreiche kleinere Ruinenhilgel erwähnt Lapard in der Beschreibung seiner zweiten Reise, ba fie aber keine nennenswerthe Ausbeute geliefert haben, jo find fie hier nicht von Wichtigkeit.

Wir haben eben gesehen, daß die affprifchen Balafte aus fehr verschiedenen Beiten herrithren. Auch die affyrische Kunst bestätigt dieß Ergebniß der Inschriften. Shon eine oberflächliche Betrachtung lehrt, daß der Raratter der Kunstwerte im Rordvestpalaste zu Nimrud ein ganz anderer ist, als in den übrigen Balästen, und zwar zeigt sich nicht ein Fortschritt zum Bessern, sondern ein Berfall der affprischen Kunft, die bereits auf den Monumenten zu Rimrud ihren Gipfelpunkt erreicht hat. Die Monumente des Rordwestpalastes find in ihrer Auffassung großartiger, aber die späteren sorgföltiger in der Ausführung. — Das Material, aus dem die Gebaude N.'s zumeift aufgeführt murden, war durch die Berhältniffe der Gegend bestimmt und wahrscheinlich dazumal schon ganz daffelbe, wie heute. Der lehmige Boden, aus dem das Land besteht, eignet fich bortrefflich zu Material für Bacffteine, in der Sonne getrodnet, werden diese fest genug, um als Baumaterial dienen zu können. Ratürlich aber sind Gebände von solchen, nicht gebrannten Ziegeln, Backteinen u. f. w. auch der schleunigen Zerstörung ausgesett; wenn nicht beständig durch Reparaturen nachgeholfen wird, verschwinden sie in wenig Jahren budftablich bon ber Erbe. Aus diefen Berhaltniffen erflart es fich bem hinreichenb, warum wir von den weniger wichtigen und foliden Gebäuden des alten R. gar teine Spur mehr übrig haben, während die mehr foliden Bauten, die theilweise von Stein aufgeführt wurden, erhalten blieben. Die nahen Berge liefern auch Steine und namentlich eine Art Sups ober Alabafter, der fehr weich ift und fich leicht bearbeiten läßt, der aber namentlich von Feuchtigkeit leicht angegriffen wird. Aus diesem Alabaster bestehen jumeift die Basreliefs und fonftigen Runftwerte, mit benen jetzt die Dufeen bon Baris und London geziert find. Als Holz gebrauchte man vorzüglich Pappel- und Balmenholz, beibes leicht gerftorbar und barum felten erhalten, in feltneren Fällen wandte man jedoch auch Cedernholz an, das von weither, wahrscheinlich vom Libanon, gebracht worden sehn muß, folche Cedernbalten haben sich noch in den Ruinen vorgefunden. Die Gebäude haben wohl mehrere Stockwerke gehabt; die große Daffe des Schuttes lagt fich mur ans dem Einstnrze ber oberen Stockwerte erklaren, auch hat man die Abbildung mehrstödiger Baufer auf ben Monumenten gefunden. Auf ben Monumenten erscheinen and Saulen und Bolbungen abgebildet, in einem der Palafte hat man fogar ein gewolbtes Zimmer gefunden; in den Prachtzimmern laffen fich aber weber die Spuren von Wölbungen noch von Saulen nachweisen. Daß die Affprer in der Bautunft und in der Gertigteit, große Steinmaffen bon einer Stelle jur andern gu fchaffen, nicht unerfahren

waren, geht aus mehreren Stulpturen in Rhorfabad und Rujundschit hervor. In dem aulett genannten Palaste findet sich namentlich eine sehr schone und genane Darftellung ber Art und Weise, wie die Affprer die toloffalen Figuren ausarbeiteten, die gewöhnlich die Portale zieren (cf. Layard Discoveries. p. 104 ff.) und zwar von der ersten Berbeischaffung des noch umbearbeiteten Steines bis zur Bollendung der Arbeit. Es erhellt aus diesen Darstellungen, daß die Figuren nicht an Ort und Stelle bearbeitet wurden, fie waren vielmehr ichon größtentheils ausgearbeitet, wenn fie aufgestellt wurden, und mur bas feinere Detail wurde noch nach ihrer Aufstellung binzugefügt. Die rohen Steine wurden auf großen Booten herbeigeschafft. Männer in verschiedener Tracht — mahr. fcheinlich Kriegsgefangene - find in großer Anzahl beschäftigt, bas Boot an langen Seilen vorwärts zu ziehen. Sie stehen unter der Aufsicht besonderer Frohnbögte, die fie jur Arbeit antreiben; in der Ferne fieht man Soldaten aufgestellt, vielleicht um die Arbeiter por feindlichen Ueberfällen zu ichnigen, vielleicht auch um Mentereien unter ben nur ungern arbeitenden Gefangenen zu verhaten. Der König felbst auf feinem Bagen besichtigt ben Fortgang ber Arbeiten. Die Fortschaffung ber bereits großentheils ansgearbeiteten Figur geschah auf einer Art Schlitten, von Männern gezogen. Ans den Abbildungen feben wir, daß die Affprer bereits Bebel und Balgen gebranchten, daß fie in der Runft Seile zu fertigen bedeutend fortgeschritten waren, während die hentigen Bewohner jener Gegend nur noch die ersten roben Anfange fennen. -- Ueber das Amfan ber affprifchen Balafte hatte man bis in die neuere Zeit teine Borftellung, bem mo aller gefundenen Ueberreste hatte man nirgends eine außere Maner gefunden. Rach ben Bermuthungen Labard's und Ferguffon's (eines englischen Architetten) follte ber aufene Anblid fehr majestatisch gewesen sehn; ber Lettere hat einen Bersuch zur Biederhaftle lung des Gefammtgebaudes gemacht (man vergl. das Titelbild zu Layard's Discoveries) und wollte namentlich auch viele Aehnlichfeit mit bem jubifchen Tempel entdedt haben Durch die Forschungen des frangofischen Ronfule Place ift jedoch diefes Luftgebilde gerftort worden. Diefem gelang es nämlich in Rhorfabad bie außeren Mauern eines Bebaudes bloß zu legen. Sie sind aus ungebrannten Backeinen aufgeführt, und da diese in dem Klima Affpriens leicht zerfallen, so ift es erklärlich genug, warum man so selten die außeren Mauern erhalten findet. Diefe waren übrigens gang fcmudlos und ihrer Bauart nach den altbabylonischen Gebäuden vollkommen ähnlich, welche Loftus im sidlichen Chaldaa zu Tage gefördert hat. Sie konnen durch Nichts imponiren, als durch ihre Größe.

Während wir die Baukunft der alten Affhrer zum Theil noch aus den Ruinen beurtheilen können, find wir weniger glücklich mit der Malerei. Biele der Basrelieft find gemalt gewesen, aber die Farben sind verblichen. Die gemalten Backeine, die man in den Ruinen gefunden hat, scheinen der späteren Beriode der affyrischen Kunst anzugehören, die behandelten Gegenstände sind dieselben, wie auf den Basreliefs \*).

Die Darstellungen selbst, welche die Wände der assprischen Paläste zieren, suhra uns vorzugsweise in das öffentliche Leben der Affyrer ein. Sie führen uns die ruhmbollen Schlachten vor, welche die affyrischen Könige geliesert und gewonnen haben. Sie bestätigen uns die diblischen Nachrichten, daß die Affyrer ein sehr kriegerisches Bolt waren. Die genauesten Darstellungen solcher Schlachtscenen sindet man übrigens im Balaste zu Kujundschik. Gewöhnlich ist der König die hervorragendste Person der Scene. Seine Kleidung ist stets prachtvoll, aber in den beiden Perioden, welche die affyrische Kunst durchlausen hat, etwas verschieden. Ein langes herabwallendes Gewand, reich gestickt und mit Fransen besetzt, das in der Mitte von einem Gürtel zusammengehalten wird, zeichnet ihn vor allen übrigen Personen aus. Ueber das Unterkleid ist ein (gleichfalls gesticktes) Oberkseid geworfen. Auf dem Kopfe hat er eine Mitra, die in der

<sup>\*)</sup> Ueber die Bestandtheile ber affprischen Farben hat Lahard genaue Untersuchungen anstellen laffen, die er mittheilt: Discoveries. p. 166 ff.

altern Beit niedriger, in der fhatern aber hoher und reicher verziert abgebilbet wird (cf. Layard, Nineveh. fig. 42 a. b\*), es wird diese Mitra von einer fleinen Spige überragt. Auch die Sandalen haben eine eigenthumliche, in beiden Perioden etwas berfchiedene Form (ibid. fig. 43 a. b). Baufig wird über ben Ronig ein Connenichirm gehalten, diefer muß alfo fcon bamale, wie im fpateren Driente, für ein Beichen ber thuiglichen Macht gegolten haben. In der Umgebung des Konigs, der in der Schlacht gewöhnlich in einem Streitwagen fahrend bargeftellt wird, erfcheint ber Bagenlenter, blufig auch Cunnchen, tenntlich burch runde Formen, die aufgedunsenen Wangen und das bartlofe Doppelkinn. Ihre Kleidung besteht in einer bis an die Knöchel reichenden Zmita, abulich ber bes Königs. Sie muffen bamals ichon häufig die wichtigften Aemter befleidet und einen ahnlichen verderblichen Ginflug ausgeubt haben, wie fo oft in fpateren Zeiten. Aus den Stulpturen fieht man, daß fammtliche Affprer fehr viel Sorgfalt auf die Ausschmudung ihrer Person verwendet haben muffen. Ramentlich ift auf die Pflege des Bart - und Haupthaares viel Fleiß verwendet. Die Krieger werden häufig mit einem Schuppenpanger bargeftellt, zuweilen find fie auch in gestidte Tunita's gekleibet, die wahrscheinlich aus Fils oder Leder gefertigt und hinreichend waren, der Gewalt ber damals gebrauchten Rriegswaffen zu widerfteben. Auf fpateren Monumenten zeichnen sich die Krieger durch eigenthumlichen Zierrath aus, auch scheint in der spätern Beriode die Reidung je nach der Ruftung verschieden zu fenn. Die mit Speer und Schild abgebildeten Krieger tragen Belme mit Spiten ober Rammen und glatte, gestickte Tunita's, die in der Mitte mit einem Gurtel zusammengehalten werden. Die Schleuderer hatten eine geftidte Tunita, mahrscheinlich aus Filz ober Leber, und einen spisigen belm mit über die Ohren berabfallenden Metallflügeln. Auf ben Monumenten bon Rujundschit find die Bogenschützen mit fehr turgen Tunita's belleibet. Pfeile und Burfpiefe find die gewöhnlichen Waffen eines affprifchen Rriegers, die ersteren wurden gemeiniglich aus Rohr gefertigt. Die größte Starte der Kriegsmacht aber scheint in den Kriegemagen bestanden zu haben, die Ronige und die hoheren Offiziere erscheinen borzugsweise in ihnen. Schon auf ben altesten Monumenten finden wir biese Wagen in sehr eleganter Form, in der späteren Beriode werden sie wieder etwas abweichend abgebildet (cd. fig. 11. 18. 51. bei Layard, mit ben Wagen der fpateren Periode ibid. ag. 19.). Bahricheinlich wurden diese Bagen aus Bolg gefertigt, an der Seite befanben fich zwei Rocher, welche die Pfeile, einen Meinen frummen Bogen und die Streitart enthielten. Der Wagen wird gewöhnlich von drei Pferden gezogen. Bagen befand fich ein Schild mit Bahnen und Budeln berfehen, nebenan ftedt ein Speer. Das Gefchirr ber Pferbe ift icon in ber alteren Zeit außerorbentlich reich, in der spateren wesentlich verschieden (ibid. fig. 52. 53.), jedes Pferd wird durch zwei Bugel geleitet, wenn ber Wagenlenter mit brei Pferden fahrt, halt er brei Bugel in ber Sand. Rachft den Streitwagen bilbete die Reiterei ben wichtigften Theil bes Beeres. Obwohl wir nicht wissen, woher die Assprer ihre Pferde bezogen, so sieht man doch, daß fie nach ben besten Duftern gezeichnet find. Reine ber Stulpturen zeigt uns bie affprifchen Beere in Schlachtordnung, aber ba icon bie agyptischen Denkmale bisgiplinirte Armeen darstellen, so läßt sich mit Bahrscheinlichkeit vermuthen, daß auch die Affyrer fie hatten. Bahricheinlich wird dieg auch durch die augenscheinlichen Fortschritte, welche die Affyrer in der Belagerungstunft gemacht hatten. Die Belagerung feindlicher Städte ist ein sehr häusiges Thema auf assprischen Stulpturen, und wir kennen daher die Belagerungsgefchute jur Genuge. Das gewöhnlichfte ift ber Sturmbod, bon bem man mehrere Arten tannte (of. 1. c. fig. 57. 58.), an einigen waren bewegliche Thurme angebracht, die mit bewaffneten Männern ausgerüftet wurden. Auf anderen Basreliefs hat der Sturmbod teine Raber, fcheint alfo nur für die eine Belagerung besonders gebaut

<sup>\*) 36</sup> habe nur bie beutsche Uebersehung von Lapard's Rinive vor mir und citire nach ber- selben. Die Citate aus ben Discoveries sind nach ber englischen Originalausgabe.

worden zu sehn. Die Belagerten werben häufig vorgestellt, wie fie auf biefe Sturm: bode Steine und Pfeile herabwerfen ober auch fie durch Feuer zu gerftoren fuchen. Die Belagerer legen auch zuweilen Minen an und suchen durch diefelben unter der Mauer in die Stadt zu dringen. Richt blog zu Land, auch zu Baffer werben oftere bie Trup: ben gur Belagerung eines Ortes herbeigeschafft. Auf ben Binnen hart bedrangter Stadte erscheinen gewöhnlich Frauen mit bittender Geberde, um Gnade flebend. Bum Sturme werden Sturmleitern angelegt (cf. Lapard 1. o. fig. 59. 60.). — Bar eine Stadt im Sturme genommen, so scheint ein allgemeines Morden begonnen zu haben. Die Befangenen wurden oft granfam hingerichtet, vornehmlich gepfählt (l. c. fig. 58.), Beiber und Kinder, gang wie es das A. T. befchreibt, in die Gefangenschaft geschleppt. Dan fieht die Frauen theils jn Fuß, theils jn Bagen abziehen (fig. 60. 70.). Die Befangenen find oft an Banden und Füßen gefesselt (fig. 61.). Schreiber und Cumucha legen dann Berzeichnisse der gemachten Beute an, auch die Ropfe der Erschlagenen werden herbeigebracht und forgfältig verzeichnet. Die Scenen folder Belagerungen find ungemein häufig und die Lotalitäten fehr verfchieden, bald liegen die Stadte in ben Ebenen, dann in moorigen, mit Schilf bedeckten Landftrichen, zuweilen auch auf Bergen. Bahrend bei diesen Belagerungen die Affhrer durch ihre Rleidung kenntlich genng sind, ift es bagegen schwer, Schluffe auf die Boller zu machen, mit welchen ber Arieg geführt wurde. In einigen der Zimmer des Nordwestpalastes find die Feinde durch die Abwefenheit von Belm und Ruftung fenntlich, in anderen zeigen fich feindliche Boller mit einer kegelförmigen Müte, die nicht wie der affprische helm zugespitt ift und wohr scheinlich aus Filz oder Leder verfertigt wurde. Im Südwestpalaste findet man kinde dargestellt, die einen Belm mit gefrummtem Ramme trugen. Bielfach ift aber eine im fache Binde um die Schläfe der einzige Kopfput, den fie tragen. Sie bedienen sich derfelben Waffen, wie die Affhrer felbst, sie haben ebenfo Bagen, Pferde und ummauerte Stadte, auch Burgen, die auf Bergen belegen find. Im Balafte zu Rhorfabid find unterworfene Boller dargestellt, die blog in Felle gekleidet find.

Die Darftellung folcher Rampfe und Siege bildet nun ben Bauptgegenftand auf ben Basreliefs der affprischen Palafte, weit weniger ausführlich verbreiten sich dick über das hausliche Leben der Affyrer. Darftellungen, die fich mit diesem beschäftigen, find überhaupt felten und geben uns nur einen Einblick in die gewöhnlichsten Berrich tungen des hauslichen Lebens. Da werben Schafe gefchlachtet, die Pferde gefüttert, Haus und Kliche besorgt u. f. w. Dieser Mangel läßt sich jedoch zum Theil ergänzen durch die Berichte der Alten und durch die Menge von Gegenständen, die man aus den Ruinen (namentlich in Rujundschit) hervorgegraben hat. Aus diefen beiden Quellen geht herbor, daß die Affprer ein gewerbthätiges, in Kunften und Handwerten wohlerfahrenes Bolt waren. Ihre Kunft toftbare Rleidungsstoffe zu fertigen war im Alterthum wohl bekannt und die kostbaren gestickten Gewänder, mit benen auf den Basreliefs die Bornehmeren geziert find, legen Zeugniß davon ab. Bon kunstvollen Arbeiten ift noch ber Thron des affhrischen Königs zu nennen, von dem Lahard sogar unter dem Schutte noch Trümmer gefunden und mit Mühe wieder zusammengesett hat. Ropfput, Helme, Ohrenringe, Schwertergriffe, Bracelets, Pferdezeug u. f. w. zeigen bedeutende Runftfertigfeit, Schwerter, Speere, Schilde (von letzteren hat man mehrere noch gefunden) beweisen, daß die Affyrer in Metallarbeiten nicht unerfahren waren. Bon Intereffe find auch die in Kujundschit gefundenen Glocken, wohl die ältesten in der Welt, welche jest das britisch Museum aufbewahrt. In einem Zimmer des eben genannten Palastes fand man die Geräthschaften für Bankette (beschrieben und abgebildet Discoveries p. 338 sqq.), Schiff feln und Taffen in großer Menge (Abbildungen ebendaf. S. 178 ff.). Eine Menge von Perlmutterinopfen, die im Schutte gefunden wurden, dienten wahrscheinlich jum Schmude der Pferde. Es läßt sich annehmen, daß die meisten diefer Gegenstände von ben Affprern felbst gefertigt murden. Nur in einigen wenigen Fällen ist äguptischen Einfluß warnehmbar, diese Gegenstände find bann aber leicht zu ertemen.

Minibe 377

Der Gegenstand, der außer Schlachten und Groberungen am häufigsten zur Darftellung tommt, ift die Jagd. Sie ift eine Borlibung jum Kriege und tann gewiffermaßen als Erfat bafür betrachtet werben. Die affprischen Könige scheinen fie sehr geliebt zu haben, nennt doch schon den Nimrod die Genesis einen gewaltigen Jäger. Gewöhnlich wird ber König jagend dargestellt, bald jagte er Löwen, die damals in der Begend am Tigris und Enphrat viel häufiger gewesen febn muffen als heutzutage, bald auch wilde Ochsen; Darstellungen beider Art finden sich öfter in den Zimmern zu Nimrud, and der Balaft zu Rujundschit enthält mehrere fehr gelungene Jagdfcenen.

Ueber die Religion der Affprer find wir bis jett noch schlecht unterrichtet, doch wird fie gewiß uns fünftighin beutlicher bor Augen treten, wenn wir einmal im Stande find die vorhandenen Nachrichten alle zu benutzen und zu einem Bilde zu vereinigen.

Die Quellen, die für diesen Gegenstand benutt werden konnen, find verschiedener Art. Emmal die Bucher des Alten Testaments. Doch findet fich da die affprische Religion nur beilanfig erwähnt. Zweitens die Abbildungen der affprischen Gotter in den Balaften und die Erwähnung derfelben in den Inschriften. Ohne die letzteren find uns die Abbildungen ziemlich unverständlich, und erst nach einer vollständigen Entzisserung der affwischen Schriftart wird man mit Nutsen die Bilber deuten können. Zu hoffen ist auch, daß die reiche Quelle über babylonische Religion, die fich in der sogenannten Agrifultur der Rabathäer erhalten hat, von welchem Werke eine arabische Uebersetzung erhalten blieb, die gegenwärtig von Chwolfohn in Petersburg herausgegeben wird, manches Licht auf die verwandte Religion von Ninive werfen werde. Doch dieß find hoffnungen auf die Butunft, wir muffen uns bescheiben, daß gegenwärtig fich nur durftige Andentungen über die religiöfen Berhaltniffe der Affprer geben laffen. Die alteren semitischen Religionen, die phonizische sowohl wie die heidnisch arabische, hatten alle fiberische Elemente in fich, aber es bilbet der Gestirndienst nur einen untergeordneten Bestandtheil in diesen Religionen. Seine wahre Ausbildung erhielt der Gestirndienst als solcher bei ben östlichsten Semiten, ben Babyloniern und den Affprern. Daher erllart es sich, daß, wie Movers nachgewiesen hat \*), der Gestiendienst in den Buchern des Alten Testaments, die vor der affprischen Beriode geschrieben find, nur wenig erwähnt wird und erst in jener Zeit hervortritt, als die Affhrer ihre Eroberungen nach dem Besten ausgebehnt hatten. Sie brachten borthin auch ihre Gotter mit sich, und dieser Gestierndienst ift es, den Ahaz und Manaffe auch bei den Ifraeliten einzuführen suchten. Seit dieser Zeit werden auch in den biblischen Buchern die Ausbrücke "Sonne, Mond und bas gange Beer ber Sterne" überaus häufig. Die Monumente bestätigen im Ganzen diefe Sate, doch führen sie uns auch nicht darüber hinaus. auf den Monumenten häufig genug den König mit den Emblemen der Sonne, des Mondes und der Sterne geziert, ebenfo auch die Wagen und andere Gegenstände. Db aber nur bie Gestirne verehrt wurden ober noch andere Götter neben ihnen, das muß erft die genauere Renntnig der Inschriften lehren. Bilbniffe von gottlichen Befen erscheinen öfters auf den Basreliefs. Die vornehmfte Stelle unter allen Gottheiten scheint jene einaunehmen, welche innerhalb eines Kreises schwebend dargestellt wird. Auf den alteften Monumenten von Rimrud erscheint biefe Figur als geflügelter Bogenschutze (Lapard, Nineve, Fig. 39, a. b. c.). Nur ihr erweist der König Berehrung, sie wird bei Schlachtgemalben ftete als über ihm fcwebend dargeftellt. Befanntlich erscheint biefe Figur auch auf babylonischen und perfischen Denknalen wieder, auf den letzteren wird fie Mhura - Mazda (Ormazd) genannt. Roch andere, geier - ober ablertopfige Figuren erscheinen auf ben Monumenten, boch scheinen biefe, wo fie im Kampfe mit den Menschen vortommen, ftets befiegt zu werben. Andere Figuren find: bas geflügelte Bferd, Menichen mit Löwenköpfen, Drachen mit Ablerköpfen u. f. w. (vgl. Lapard, Nineve, Fig. 83,

<sup>\*)</sup> Bgl. Movers, Phönizier, I, S. 65 ff. Etwas verschieden Keil, die Bücher der Könige ã. 560.

84. 86). Eine ber Guttheiten wird bervelleft als mit einer Fifchant angefinn, in ber Art, daß der Appi bes Friches eine Art Tians bildet, während der fächenrige Schneif gleichfam den Semm des Schoenbes vorstellt (vgl. Layard, Dincoverien, p. 343). Natelinfon will ben Ramen dieses Gottes Dagon gelefen haben. Rumentich erf ber Monumenten von Anjuntichit fieht man häufig Enunchen an Altinen fichen und irgen) eine religiöfe Ceremonie verrichten. Sie tragen dann den vieredigen Auch, den mi der älteren Donnmenten gewöhnlich die ablertipfigen Figuren tragen. Auf einem jolden Babrelief icheinen zwei an Bfühle gebundene Schlangen Gegenftund ber Bereitung p seign. Die Ennuchen scheinen aber beim Opfer die Hauptpersonen zu seine. Benn der Kimig auf ben Stulpturen in religiöfen Berrichtungen erscheint, so ift er gewöhnlich gang eigenthümlich gefleibet. Seine Teille umgibt ein mit Zierrathen verschener Gittel, beffen Enden fast bis auf bie Fufe herabfallen. Um ben Sals hat er bie Enblem: Soune, Mond und Sterne und den Dreizock.

Die Ramen affinifcher Gottheiten tonnen wir nur and ben Infdriften erfahren Bei dem jetzigen Stande der affprischen Philologie uft die Lefung der Rumen noch etnet zweifelhaft. Rawlinfon\*) theilt folgende Ramen mit:

1) Affur, die Schutgottheit Affpriegs und haupt des affprifden Bantheses, fol mit bem biblifchen Rieroch ibentifch fenn.

2) Ann, der vergötterte Roah ober der Dannes des Berofus, der Rume wird of in Zusammensehungen zu Gigennamen gebrancht.

3) Bel, auf ben Dbelisten auch "Gemahl ber Derceto" ober auch "Bair ber

Götter" genannt.

- 4) Perceto oder Semiramis, " bie Mutter ber Gotter . Der eigentliche Runt war vielleicht Tariat. Es war Tariat besonders die Göttin der erften affprischen De nastie, ihr Rame pslegt dem der Könige beigeschrieben zu werden, daber mag es sommen, daß die Griechen diese Dynastie die Dercetaden gewannt haben. Auch in dem Ramen Tarfat Bil Affur, ber in ben Inschriften bem biblischen Tiglat-Bilaffer entsprechen foll, will Rawlinfon den Ramen diefer Göttin wieder erkennen.
- 5) Saturn. Sein Rame ift vielleicht Moloch zu lefen. Er wird zuweiler auch an die Spipe des Bantheons gestellt, und wird bas haupt ber 4000 Botter genannt, welche den Himmel und die Erde bewohnen.
- 6) Mars, der Gott der Schlachten, von den Babyloniern Merodach genannt; bei den Affprern führte er einen anderen Ramen, der aber bis jetzt noch nicht ficher er mittelt ift.
- 7) Die Sonne Schamasch, wie in den übrigen semitischen Dialetten, ste führt aber auch noch mehrere andere Ramen. Sie wird "die haterin des himmels und der Erbe" genaunt.
- 8) San, derfelbe, der in den Ramen Sennacherib, Sanballat vortonnnt, beffen eigentliche Bedeutung aber bis jest nicht zu ermitteln war.
- 9) Diana fommt in Berbindung mit Derceto vor, deren Tochter fie gewesen p senn scheint, sie wird stets burch eine nachte weibliche Figur darpestellt. Wie ihr Rank in Affprien ausgesprochen ward, ift bis jest unsicher.
- 10) Sabab ober Abar, der Gott bes Feners, der Sohn Ame's (vgl. Rr. 2), ber symbolisch in Flammen bargestellt wird und den Ramen "Beleber ber Meuschheit" ober "das leben des himmels und der Erde" genannt wird.
- 11) Afhtheroth oder Benus. In den Inschriften lautet der Rame Paftern und tommt oft als allgemeine Benennung für die fammtlichen Gottinnen bes Bantheous bot.
- 12) Rhea oder Cybele, beren Rame im Affprischen König ber Gotter bezeichnet. Sie tommt gewöhnlich in Berbindung mit Saturn vor.
  - 13) Rebo oder Mertur. Diefe Gottheit führt den Titel "Ronig des himmels

Bgl. S. 7 ff. bei Gumpach, Abrif ber affprifch-babyl. Gefchichte.



Ninive 379

und der Erde " oder " Herrscher des Himmels und der Erde ". — Bon den übrigen Gbttern sind noch zu nennen 14) die Succoth-benot der Bibel; 15) Rit oder Minerva, wahrscheinlich aus Aegypten angenommen; 16) Dagon; 17) Martu oder Reptun, der Gott des Meeres; 18) der Mond, von dessen assignischem Namen aber die jetzt sich keine Spur hat entdecken lassen; 19) Diman oder Divan, scheint der Herkules der Griechen zu sehn; 20) der Himmel, als Gesammtheit auch göttlich verehrt, und endlich 21) Dasa, dessen Rame sich in Deleboras wiedersindet. Außerdem werden noch etwa zehn die zwässels gehant, deren Attribute aber die jetzt dunkel sind.

Soweit Rawlinson über die Götter der Affyrer. Wenn es auch schwer sehn möchte alles Einzelne zu vertreten, so scheint er mir doch im Ganzen den Ideentreis richtig bestimmt zu haben, in welchem sich die affyrische Götterverehrung bewegt hat.

Entzifferung ber Inschriften. Wir haben bei der vorhergehenden Darstellung nothwendigerweise vielsach die Resultate erwähnen müssen, welche die Entzisserung der nen ausgesundenen affprischen Inschriften bis jetzt gegeben hat, wir können eine kurze Darstellung des jetzigen Standhunktes dieser Entzisserung um so weniger umgehen, als seder Leser das Recht hat zu fragen, welchen Grad von Sicherheit diese Resultate gewähren. Es wird hier wohl am besten sehn, den historischen Weg einzuschlagen, um zu zeigen, wie sich nach und nach der Standhunkt heransgebildet hat, auf den wir heutzusuge gestellt sind. Dieß ist um so eher möglich, da der Beginn dieser Entzisserungen wich nicht so weit hinter uns liegt und wir den Gang derselben noch vollständig übersschauen können.

Was ist Reilschrift? Dazu werden verschiedene Schriftgattungen gerechnet, die alle durch Zusammensetzung von spigen Keilen und dem Wintelhaken (der selbst nur eine Combination zweier solcher Reile ist) gebildet werden. Die Zahl und die Combination dieser Keile und Winkelhaken gibt eine große Menge von verschiedenen Figuren. Die Schrift ist, was auch sonst ihre Mängel sehn mögen, äußerst bequem sür eine Monumentalschrift, und auf Monumenten ist sie bis jetzt auch allein gefunden worden. Das Gediet, in dem diese Keilschrift gefunden wird, ist groß genug, am häusigsken ist sie im Euhhrat- und Tigrisgebiete, aber sie kommt auch westlicher vor, in der Nähe von Beirnt, in Cypern hat man Monumente mit Keilschrift gefunden. Auch im westlichen Hochland von Iran war sie gedräuchlich, die persische Wiste hat man bisher sür die Grenze dieser Schriftart genommen, doch scheint sie, nach den Angaben des französischen Keisenden Ferrier, auch weiter östlich, z. B. in Bactra, vorzukommen. Hinsichtlich der Zeit scheint der Gedrauch dieser Schriftart auf den Zeitraum zu beschränken zu sehn, der mit den Achämeniden abschließt, wenigstens ist noch kein Denkmal mit Bestimmtheit nachgewiesen, das sünger wäre als Artarerres III.

Berschieden sind die Systeme dieser Schristart. Das einsachste System ist das altpersische, d. h. die Schristart, welche die Achämeniden in ihren Inschristen gebrauchten, bon Cyrus dis auf Artacerres III. Es ist dieß eine einsache Buchstadenschrift von etwa 60 Zeichen. Es ist hier nicht der Ort, ausstührlicher nachzuweisen, wie man zur Lesung dieser Reilschristgattung gedommen ist — genug, die altpersische Reilschrift ist volltommen entzissert, und wir lesen sie ebenso sicher, wie jedes andere Alphabet. Aber nicht alle Reilschriftensysteme sind so einsach, unter allen bekannten Gattungen ist die altpersische Reilschrift die einzige Buchstadenschrift. Neben dem altpersischen Grundterte haben sowohl Darins als Xerres ihre Inschristen noch in zwei Uebersetzungen in anderen Sprachen und in verwickelteren Gattungen der Keilschrift einhauen lassen. Die zweite dieser Gattungen nannte man mit verschiedenen Ramen bald die medische, bald die schristart einer semitischen Sprache an und versetzte sie derum nach Westen. Sie ist die verwickeltse von diesen drei Schristarten und gewiß eine Sylbenschrift.

Diese britte Gattung ber Reilschrift ift es nun, Die bei ben affprifden Inschriften von Bichtigkeit ift. Die Bergleichung ber affprifden Schriftart mit ber britten Gattung

ber Achamenideninfdriften beweift, daß die Schrift in beiden vielfach diefelbe ift. hierin liegt für den Entzifferer der Ausgangspunkt. In der dritten Gattung der Achamenideninschriften liegen Texte von ziemlichem Umfang vor, deren Inhalt von vornherein bekannt ift, an ihnen muß man fich anerst versuchen. Die Gigennamen, beren in ben Achamenibeninschriften etwa 80-100 vorkommen, liefern bas erfte Material, die übrigen Worter tann man, wenn auch nicht entziffern, doch dem Umfange nach annähernd bestimmen, iudem man die Gruppen von Zeichen ermittelt, die jedem Borte gutommen. Dieses lettere Berfahren ift ganz sicher und tann selten Zweifel laffen, da ja die meiften Borter fich mehr als einmal finden, also auch an jeder Stelle die einmal bestimmten Beichengrupben wieder vortommen muffen, abgesehen natürlich von benjenigen Beichen, welche grammatische Flerionen, Prapositionen u. dgl. bezeichnen. Durch dieses letter Berfahren erhalt man - ohne barum ein Wort lefen ju konnen - eine Art Leriton und taun mit ziemlicher Bestimmtheit fagen, welche Bedeutung einer gewiffen Lautgruppe inwohne. Diefer eben genannte Beg ift ein volltommen wiffenschaftlicher, ihn sind and Rawlinson und hinds gegangen, die zuerft fich auf diesem Gebiete versuchten. Die leritalifche Bestimmung ber einzelnen Borter in den Achamenideninschriften erwies fich als anferft wichtig, bem bei naberer Betrachtung ber affprifchen Inschriften fond man, daß die Einrichtung berfelben volltommen die nämliche feb wie in jenen. hierand er Mart fich bann die Leichtigfeit, mit ber namentlich Rawlinson die langen affprischen 32 schriften lieft. Daß er fie richtig lieft, ift tein Zweifel, einen einzigen wichtigen Runt ausgenommen — die Namen. Diese bilden die Ausnahme von den obigen Bestimmungen, bem biefe find begreiflicherweise in den affprifchen Inschriften nicht dieselben, wie in denen der Achameniben. Es tann am Ende gleichgultig fepn, wie ein Bort, 3. B. "ich eroberte", "ich ging", ober "Fluß", "Bolf", "Stadt", "Unterwerfung" n. f. w. lautet, wem ich nur gewiß weiß, was es bedeutet. Aber die Blate, ju benen man ging, die Flüffe, die man überschritt, die Bolter und Stadte, deren Unterwerfung gemelbet wird, muß ich dem Namen nach kennen, oder die Kenntniffe, die ich mir fonst aus ben Inschriften erworben habe, nuten nicht viel. Diese Bestimmung aber ift mit großen Schwierigfeiten verfnupft.

Bene Zeichen, welche die 80 bis 100 Eigennamen geben, welche die Achameniben inschriften zu liefern im Stande find, wurden zur Entzifferung fo ziemlich bimreichen, wenn wir eine Budiftabenschrift vor uns hatten. Aber die affprifche Reilfchrift ift eine Sylbenschrift, statt 60 Zeichen wie bei den Perfern, finden wir hier 500, ohne noch gewiß zu sehn, daß damit die Summe aller vorkommenden Zeichen erschöhrt seh. Die obigen Eigennamen lehren uns eine Anzahl von etwa 100 Zeichen tennen, die Anwerdung der gewonnenen Zeichen auf andere Borter, die mit folchen Reichen geschrie ben find, lagt uns noch einige weitere erkennen, die fich in Flexionen u. f. w. finden, badurch erhalten wir noch etwa 20 Zeichen mehr. Aber 120 Zeichen find noch bei Weitem nicht ausreichend, um die Inschriften zu lefen. Rene Schwierigkeit macht es, daß theils manche Zeichen ideographisch find (namentlich in Eigennamen), theils and manche bloge Barianten für andere Zeichen, wie man aus Barallelftellen leicht ersehm kann. Es ist indeß Rawlinson doch gelungen, auf 246 Rummern die Zeichen der Be hiftaninschrift zu ordnen. Den Text biefer Inschrift mit dem Anfange eines Commen tars, sowie eines ausführlichen Memoirs über die einzelnen Zeichen, hat Rawlinson im Jahre 1851 herausgegeben, und diefes Werk, das leider bis jetzt noch nicht vervollständigt worden ist, bleibt für den, welchem nicht der Zugang zu den Inschriften selbst offen steht, bis jest die Hauptquelle der Kenntnig.

Die Bemühungen ber Engländer Rawlinson und hinds erweckten auch den Sisce eines deutschen Gelehrten für diese Studien. Dr. Julius Oppert aus Hamburg, bekannt durch seine sehr werthvolle Schrift über die Inschriften der Achameniden, hatte, als Mitglied der von der französischen Regierung nach Babylon gesandten Expedition, die beste Gelegenheit seine Studien auch auf die verwicklteren Arten der Reilschrift aus.

gndehnen und unfere Renntnig derfelben zu fordern. Leider find die wichtigen Mittheilungen über Oppert's Resultate, die er in einem besonderen Werte au geben gebentt. noch nicht gebruckt, wir muffen uns an die kurzeren Mittheilungen halten, die er einftweilen gegeben hat. Ein gunftiger Umftand hat diefe Studien befonders gefördert und möglich gemacht, sie auf einer breiteren philologischen Basis zu begründen, als die oben angeführten des Oberften Rawlinson. Unter Taufenden von thonernen Cylindern, die aus der Zeit des Königs Sardanapal III., des Sohnes von Cfarhaddon herrühren. fund man auch einige hundert grammatische Tafeln. "Einige von ihnen find Spllabarien und erklaren geradezu die gefchloffenen Sylben burch die einfachen Zeichen (3. B. kal durch ka-al; lip durch li-ip; muk durch mu-uk) und fligen in einer britten Stelle die affprifche Benemming des Gegenstandes hinzu, den daffelbe als Ideograph vertrat". Die Bichtigkeit folder Tafeln, welche die ideographischen Zeichen, mit welchen namentlich Eigennamen geschrieben werden, auf ihren phonetischen Werth zurücksühren, liegt am Tage. Oppert theilt die gesammte Reilschrift in zwei große Rlassen, in die arische, ju welcher bis jett die altpersische Schriftart allein gehört, und in die anarische, die m mehrere Unterabtheilungen gerfällt, bon welchen bie affprifche Schriftart eine einzige ausmacht. Die Ersindung der Schriftart will aber Oppert weder den Semiten noch den Indogermanen, fondern einem alturalischen Bolte zutheilen, anderen nicht ftammberwandten Bolkern foll fie von diesem zugekommen sehn nebst einem Lautwerthe, ber auf die Ramen der Gegenstände, die damit bezeichneten Gegenstände nicht pakte. — Bie weit fich das Alles bestätigen wird, muß die Zukunft lehren. Auf alle Fälle ift ein Anjang jur Entzifferung der altaffprischen Dentmale gemacht, und die Wissenschaft darf hossen, in Rurzem neues und reiches Material zu gewinnen. Spiegel.

Riobiten, f. Monophyfitismus. Rifan, f. Monate bei den Bebraern.

Mifibis, Nloisis, , eine Stadt im nördlichen Mesopotamien, in ber Begend, wohin einst die zehn Stamme weggeführt worden waren, wiewohl bon etwas späterem Datum und in der heiligen Schrift nicht erwähnt; ihre Bedeutung für die Juden und für die Christenheit erhielt fie erft als Zantapfel zwischen den Romern und Bhaantinern einerseits, und den Armeniern, Parthern und Saffaniden andererseits. Rach den armenischen Annalen lebte ihr altester Erbauer bor der Zeit ber Seleuciden und hieß Medapin (St. Martin, Mem. s. l'Arm. I, p. 161), baher bie Stadt felbst ihren Ramen erhielt\*) und amar nach bulgar-armenischer Benennung Nesebin, Nesibe; fprifch Netsybin; arabifch Nesybin; lateinisch und griechisch Nisibin, Nisibis; die Rabbinen berftummelten es vollends in Menziven; einer ber neuesten Reisenden, von Mihlbach, horte bei feinem dortigen Aufenthalt ben Ort von den Armeniern Miatzmin benennen. Da schon vor Alexander's Eroberungszug das Reich ber Arfaciden biefe fübliche Grenzmark Acheznik (Aghdsnikh im Armen. = Mesopotamia septentrionalis) umfaßte, und bom Jahre 149 v. Chr. bis zum Jahre 14 n. Chr. (nach Mar Ibas und Mofes Chorenfis armen. Gefch.) Rifibis fogar die gefeierte Refidenz der armenifchen Konige war, bis fie im Jahre 79 gang von ihnen verlaffen und dem Kampf zwischen Romern und Barthern breisgegeben warb, fo ift jene armenische Abstammung ber Stadt und ihres Ramens nicht zu bezweifeln und die Meinung der Klaffischen Schriftsteller, welche Rifibis erft von Antiochus I. datiren, dahin ju verstehen, daß die Seleuciden ihr neue Festigfeit und Glang, und barum auch einen entsprechenden Ramen verliehen, welcher jedoch später von dem ursprünglichen armenischen Ramen wieder verdrängt wurde. Ja die Angaben ber Maffifchen Schriftsteller felbft laffen dieß ertennen, wenn Bolybius

<sup>\*)</sup> Daburch fallen die verschiedenen Etymologien, wie sie Steph. Byz. und beffen Commentatoren angegeben, hinweg; vgl. Ritter, Erbl. XI, 413—438. über diese Ramen wie über die ganze Geschichte und Geographie von Rifibis, ferner Biner, bibl. Realwörterbuch die Artt. Accab und Joba, und J. M. Jost, Gesch. der Ir., Bb. 8, S. 232 ff.

382 Rifibis

(V, 51) fagt, Antiochus habe fich bort aufgehalten, als er gegen ben Empirer Molon jog, indeffen Plinius (VI, 30) die Stadt erft von einem Statthalter Ricanor (entweber ein Beamter des Seleuens Nicator, ober, da beide Namen oft verwechselt werben, diefer Sohn des Antiochus I. selbst) erbant und Antiochus I. zu Ehren Antiochia benannt wiffen will. Bur näheren Bezeichnung nannte man es Arridzeia Moydorach, Antiochia in Mygdonia (welcher Rame von der Achnlichkeit mit einer Candichaft der Mygdonier in Macedonien rühren foll, vielleicht auch, daß von dem Kriegsheer Alexander's Lenk diefer Bollerschaft hier gurudgeblieben waren, gleichwie nach Pluturch ide vera num. vind. 21.] achte Rachfommen ber Spartaner hier gewohnt haben follen), indeffen all eingeborene Böllerschaft von Plinius (VI, 30.) ansbrücklich diejenigen mesopotamischen Araber bezeichnet werden, welche man Oreer (bas alte Ur) ober auch Marbaner neum. Blinius und Strabo (XI, 522. 527. XVI, 736.) tennen indeffen zugleich auch der Namen Nifibis und bemerten, daß das unter dem Berg Mafins gelegene Antiochin demit identisch sey. Kirchenschriftsteller des Mittelalters (Assemani bibl. Or.) erwähnen einer Residenz des nestorianischen Metropoliten unter dem Ramen Boba ober Banbo, und so meinte man vielfältig (f. Rosenm., Bibl. Erd: und Länderlarte, Bb. I, Th. 2, S. 144. 160.) in Rifibis das noch ungewiffe Zoba des Alten Testaments gefunden ju haben; allein baffter lag Rifibis viel zu öftlich. Sbenso irrig suchte man in Rifibis bas uralte Accad in 1 Mof. 10, 10., das viel weiter fühlich liegen mußte (f. ben Art. "Rimrod"). Den ersten uns bekannt gewordenen Rampf um diesen wichtigen Buntt wagten bie Barther noch gegen ben armenischen König Tigranes, ber die Stadt ihnen aber wieder entrig. Aurz barauf überrumpelten fie die Romer unter Lucullus, welcher das der befindliche Schathaus bes Tigranes plunderte und bann, wegen der fcwierigen Stimmung feiner Truppen gegen ihn, die Stadt im Frieden nochmals an den Ronig gurudgab. Spater wieder in die Gewalt der Barther gefallen, ward Rifibis nun bon Trajan ihner entriffen mit Unterwerfung ber Parther. Allein die Anfunft des berühmten palaftinens. Rabbi Atiba in diefer von einer zahlreichen judischen Gemeinde bewohnten Stadt mid bie Schilberung, welche er von ber Glaubensverfolgung ber Juden wie ber Chriften im Abendland entwarf, entflammte seine Glaubensgenoffen zum Aufftaud gegen die Romer, die Parther begunftigten ihn, und so erhob sich von Risibis und Rahardea aus die Juden fchaft von ganz Mesopotamien, indessen berselbe Aliba nun nach Balästina zurückzeleht, ben Aufftand auch hier unter Bar Cochba in's Leben rief. Er endete in beiden Begenden höchst ungludlich für die Juden; bennoch gab Trajan's Nachfolger, Sadrian, milden Makregeln den Borzug und gab fogar Rifibis an die Parther zurud. Dagegen erscheint dasselbe unter Septimins Severus wieder, und nun erft im vollen Sinne als romische Stadt unter dem Namen Septimia Colonia Nisibis, so daß, zwei schnell vorübergehende Ausnahmen abgerechnet, zwei Jahrhunderte lang alle Angriffe der Partha an diefem Bollwert ber romischen Legionen scheiterten. Eben so ftart hielt fie fich gegen die Saffaniden; Diokletian und Maximian hatten fle gegen diefe noch mehr befeftigt, und fo wiberftand fie fogar ben brei Belagerungen durch Sapor II. (Schabur) in ben Jahren 338, 346 und 350. Sie war die Beschützerin des romischen Sandels im Innern von Afien und seit Constantin auch die Pflegerin des Christeuthums in diesen Gegenden, die Heimath von der Kirche gefeierter Männer, wie des Bischofs Jakobus, welcher heute noch an seinem in der übrig gebliebenen Kirche befindlichen Grabe von ben morgenlandischen Chriften verehrt wird, und seines mit ihm auf ber Ricanischen Synobe bom Jahre 325 anwesenden Schülers Ephraem des Syrers. Julian's unglid. licher Feldzug und Jovian's schimpflicher Friedensschluß beraubte das Reich und die Rirche dieses πρόβολον orbis romani (Chrysostomus), dieses orientis firmissimum claustrum (Ammianus); die tapferen Einwohner wurden verjagt und 12,000 Persa hieher verhstanzt, und alle späteren Bemühungen Zeno's und Justinian's, die Stadt zurückzuerhalten, blieben vergeblich. Im 7. Jahrhundert tam sie wohl, gleich Ebessa x. in die Bande der Araber, und fo schilbern fie die arabischen Schriftfteller bom 10. bis Risros 383

14. Jahrhundert als die angenehmfte und befanntefte Stadt Mefopotamiens, umgeben von gewaltigen Mauern und von 40.000 Gärten, berühmt, selbst vor ganz Iran, burch ihre weißen Rosen, aber auch berlichtigt durch ihre von Khosroes Anuschirvan hieher berbflanzten \*) Storbionen. Unter ber turtifchen herrichaft fant die Stadt allmählich bergeftalt in Erfimmer, daß der tilrtifche Autor Ewlia fie die Hauptftadt von Ofchinnistan nennt und Magt, daß in dem Lande der Fußtapfen eines Noa, Abraham und hiob der Banderer nun die Dichinnen (d. h. Damonen) um Beistand anflehe. Unsere Reisenden Tabernier, Riebuhr, Dupre, Kinneir und v. Mühlbach, fanden nur noch ein geringes Dorf in sumpfiger Umgegend, eine mehr und mehr in Sand einsinkende Rirche mit dem Grab St. Jatob's, etliche torinthische Saulen mit Inschriften, einige Mauerreste, welche das Rastell genannt werben, einen kleinen Anbau an jener Kirche, welcher nun den Jakobiten als Gotteshaus dient, während die Kirche den Nestorianern gehört, eine rbmische Brude von zwölf Bogen über den Fluß, nebst dem Fundament des dieselbe eink beherrichenden Thurmes, endlich eine Biertelftunde entfernt ein fleines gerftortes Bebaude, dahin die dortigen Juden als zu dem Grabe eines ihrer Beiligen wallfahrten. Der borüberfließende, oberhalb der Stadt aus einer Bergichlucht El Bafa (Dafius?) entspringende Fluß, welcher einst jene Gärten wäfferte und noch als der größte aller fluffe auf der Route bom Tigris her gegen Besten erscheint, heißt heutzutage Dichatbschaftschah, hieß bei den Griechen Mygdonius, und ift der öftliche Hauptarm des Chaboras, des hentigen Rhabur. Rach der Uebergabe unter Jovian hatten sich die vertriebenen Cintrohner zuerst bei Amida angestedelt, später aber wohl wieder nach Nifibis gewagt; in der muhamedanischen Beriode sinden wir in R. den Six eines jakobitischen Bifchofs, eines nestorianischen Metropoliten, und eine Gemeinde von 1000 jübischen Familien; heutzutage ist die Bahl der Christen wie der Juden sehr klein; der kurze Bersuch aber, welchen im 19. Jahrhundert Hasiz Bascha machte, Nisibis wieder aus bem Schutt au erheben und in feine politische und militärische Bedeutung aus der Romerzeit wieder einzusetzen, und wozu v. Mühlbach ihm den Plan entworfen hatte, welcher mit beme Berluft ber Schlacht von Nigib wieder verloren ging, war bedeutsam genug, dem der daburch augenblicklich hervorgerufene Bau von 100 soliden Häusern ans manden zerftreut umherliegenden antiten Baufteinen, einem Dutend Kramladen, das bewegte leben, welches in diefer Einöde plötlich wieder auftauchte, der Glaube, welcher fich von Geschlecht ju Geschlecht unter ben Armeniern, diesem induftriosesten Theil ber bortigen Bevölkerung, an ihre dort erhaltene Kirche mupft, die Fruchtbarkeit, welche jede Befenchtung des Bodens noch an den Tag legt, — das Alles öffnet auch hier einen Blick in die vielleicht nahe Umgestaltung der Dinge im Drient. Biarrer Breffel.

Risroch, 7707, ist nach 2 Kon. 19, 37. Jes. 37, 38. ein assprischer Gott, in bessen Tempel ber König Sanherib, sein Berehrer, ermordet wurde. Sprisch heißt er Nesroch oder Nosra, arabisch Nosracha oder Nosrwawo. Da dieser Rame außer obigen Stellen nicht weiter erwähnt ist, so gehen die Dentungen seines Wesens sehr auseinander, und Seldenus de Diis Syris 2, 10. gesteht, von diesem Gotte nichts Weiteres zu wissen, und ihm stimmt Schwenck, Semiten S. 204, bei.

Die älteste Ueberlieferung und die neuesten Untersuchungen stimmen indessen darin äberein, daß Risroch derselbe seh mit Asarach. So übersetzen nämlich die LXX, ed. Ald. Compl. bei Jesaja, und auf dasselbe kommt bei 2 Kön. 'Esoodx herans, welches der cod. Alex. hat. Die übrigen Barianten der LXX: Nasuodx, Vat., Nesaodx, Compl. bei 2 Kön., und Messedx, Vat. bei 2 Kön., sind offendar setundäre Lesarten und erst nach dem Hebrässchen emendirt. Die Form 'Apasseds bei Joseph. Antiq. X, 1, 5. ist etwas mehr gräcisit.

Bon ben neueren Forfdern find zu nennen Rawlinson, Lapard, Brandis inber ben

<sup>\*)</sup> Der Barbar ließ gange Raften boll babon wahrend ber Belagerung burch Majdinen in bie Stadt folenbern.

historischen Gewinn u. f. w. 1856. S. 105 ff.), DR. v. Riebuhr (Affuru. f. w. S. 131) Während die Endung och, ach, ak entweder als bloge Abjektivendung anzusehen ift. Gefenius ju Jefaj. a. a. D., ober mit Gumpach (Abrif G. 65) von 138, Bruber, abanleiten ift, das im tropischen Sinne zu nehmen sen ft. der adlerahnliche, — ift Amer der einfache Gottesname, der in affprischen Eigennamen nicht selten vorkommt. Rach Niebuhr 131.179. ift Affar ber Schutgatt Sanberib's und fiberhaupt ber zweiten affibrischen Dynastie, die man baber die der Affaratiden nennen kome, wie die erfte die der Derketaden. Rach Brandis ift Affar die ursprüngliche Schriftform, während hingegen Risroch mehr die Aussprache wiedergegeben haben soll. Und wirklich findet man die Form Nieroch auf teinen inländischen affprischen Monumenten, Mungen oder Rönigsnamen, wohl aber vielfach Afar, Affar, Affarat. Auffallend ift hierbei, daß letterer Rame sowohl in der mythischen Geschichte Riums, als auch sonft als gewöhnlicher trojenischer Rame fich vorfindet, was mit der Behauptung Platon's (Gesetze III, 685), das bas Reich bes Priamus ein Beftandtheil bes affprifchen Reichs gewefen, zusammenge halten, boch wenigstens zur Annahme einer Berührung beiber berechtigt. Auch Duns I, 183, und Belter, der epische Cytlus II, 212 find geneigt, die Berwandtschaft des homerischen Affaratos mit dem affprischen Affarat anzunehmen. Bal. Breller, griechiiche Mythol. II, 263.

Was nun die Bedeutung dieses Gottes betrifft, so soll zunächst Affarat in der Inschriften als ein großer König der Götter bezeichnet sehn, welchem affyrische Könige Landschaften übergeben, Tempel und Altäre errichten. Rawlinson 461. 467. Dunder I. 295.

Damit würde nun, was die Sache betrifft, die Ansicht vieler älterer und neuten Erklärer zusammenstimmen, nach denen Nieroch eine Adlergotheit ist. Der Adler sowohl als eine adlerköpfige Gottheit sinden sich auf den Mommmenten vor. Diese Ansicht sind schoo Hyde, relig. vet. Pers. V, 132. Dupuis origine des cultus III, 755. Jurien, histoire des cultes et des dogmos. IV, 4. Ferner Görres, Borrete zum Schach-Nameh 97, asiatische Mythengeschichte 292. Beher zu Selden 324. Münter, Babyl. 116. Movers, Phoniker 68. Vielleicht häugt auch damit zusammen, daß der vom Adler gen Himmel gehobene Ganymed ein Bruder des Assacus ist.

Der Abler wurde von den Arabern gottlich verehrt, Pococke spec. 94. 199. Gefenius a. a. D., Movers I. 68. 507; eben fo bei den Phoniziern, bei benen er dem Meltarth heilig war, Nonnus Dionys. 40. 495. 528. Diefelbe Berehrung finden wir bei den Ariern. Den Berfern ift der Abler Symbol Ormugb's und bet Königs. Nach Philo Byblius bei Euseb, praep. ev. I, 10. führt Gott nach der Lehre Boroafter's einen Ablertopf. Ramentlich aber treffen wir den Abler auf den affr rifden Monumenten, auf benen fehr häufig eine abler - ober geierköpfige Denfchenfigur mit Doppelflügeln vortommt. Layard Nineveh, von Meisner 420 ff., Gumpad's M: rif 65, Rougemont, Peuple primitif I, 223. Hierher gehört auch der ninivitische Lömentolog mit Ablerflügeln im britischen Mufeum. Auf ben affprifchen Stulpturen fawebt der Abler über dem Streitwagen des Königs in der Schlacht. Dunder I, 295. Ueberhaupt vergl. Münter, Babyl. 116. Reil, Archaol. 449. Aehnlich befindet fich in der germanischen Mythologie der Abler beim Schlachtengott Wodan, der selbst der Ablertopfige, Arnhöfdi, genamt wird. Daher ift die Ansicht Zorn's, Hecat. Abder. fragm. p. 35 nicht unwahrscheinlich, ber in Nieroch einen Rriegegott fieht.

Wenn aber die Zusammenstellung dieses affyrischen Ablergottes mit Risroch auf der he bräischen Ethmologie von im (chald. in), Abler, Geier — beruhen soll, so geht ans Obigem hervor, daß diese Etymologie unrichtig ist. Denn die affyrische Grundsom ist Assar, das N ist nicht radikal, und auch der hebräische Tert schreibt Nisroch mit d, wie dei dem affyrischen Assar. Aber auch die andere, aus dem Chaldaischen versuchte Ableitung von ID, herrschen, fällt aus obigen Gründen weg. Bergl. Iken

Mikroğ 385

dissert. de Nisroaho idolo Assyriorum. 1747. Er bringt ben Namen mit Assur in Beziehung. Letteres geschieht aber besser, wenn man an eine arische Wurzel benkt. Anobel leitet in seiner Böllertnfel das Wort non, now, now, nur in den assyrischen Perssonalnamen vom zendischen atar, altpersisch ätarz, neupersisch ätarz, der, d. h. Kener. Bgl. anch Aleuter, Anhang zum Zendavesta I, 2. 57. Görres, asiat. Wythensgeschiehte 289. Daß die Assures so gut wie die Perser Fenerdiener waren, ist bekannt gemug. Wir dätten also in Assarisord, zunächst eine Fenergottheit zu sehen. Dabei deuten Lahard 477. 484, Rawlinson und Welder a. a. D. an den Landesnamen Assur, Aschur, der derselben Wurzel anzugehören hätte. Dasselbe Wort bezeichnet den Gott und das Bolt. Der oberste Rationalgott trägt den Namen seines Boltes auch nach den bisherigen Resultaten der Inschriften. Nach enhemeristischer Fassung ist der Gott zum denzötterten Patriarchen Aschur geworden, zur Schutzgottheit Asspriens und zum Haupte des assprischen Pantheons. Gumpach a. a. D. S. 7. 65.

Der Fenergott kam nun allerdings auch mit dem Abler zusammengestellt sehn. So war ja der Abler Symbol Ormuzd's, des obersten Licht- und Fenergottes. Auch dem Zeus bringt der Abler die Blize zu. Bei dem Zendvolk nimmt Behram, der Ized des Feners, die Gestalt eines Bogels an, am ehesten wohl dessenigen, der sesten Blicks in die Sonne schaut. Wir könnten uns nun, ähnlich wie Lahard thut, die Sache so denken, daß die Inden den Fenergott Affar, Affarak, in Berbindung mit dem Abler gedracht sahen und ihn dann nach eigener Ethmologie als Rescher oder Risroch denken, wobei sie aber doch das vorgefundene d beibehielten. Nach Lahard 484 wurde die ablerköhsige Figur auf den Denkmalen wirklich mit dem Namen Affarce bezeichnet.

Bie andere Götter durch die späteren Chaldder über Gestirne, besonders Planeten, gesetzt, und diese nach jenen genannt wurden, so scheint es auch mit Nisroch der Jul gewesen zu sehn. Gesenius denkt dabei an die beiden Sternbilder des Himmels, Adler genannt. Ebenso Biner. Bgl. auch Ideler, über den Ursprung der Sternmann, S. 416. Nach Dubuis III, 754 verehrten die heidnischen Araber das Gestim Adler (oder sallender Geier) nnter dem Namen Nesruachi oder Nosr' wawi, was ossend derselbe Name ist mit Nisroch. Schon deshalb ist die Beziehung Nisroch's auf das Sternbild Adler natürlicher, als die auf den Planeten Saturn. Bergl. Castelli Lexic. hoptagl. 2337, der den Namen vom aramäischen ID, dissocavit, ableitet, weil der Neif des Planeten Saturn ihm die Sestalt eines zerrissenen Körpers gebe. Mit neter, Babyl. 26. Simonis Onomasticon 578. Buxtors loxic. ahald. Auf jeden Hall aber ist die Beziehung auf das Sternbild nicht die ursprüngliche, sondern die des Feuers, die sich mit der des Ablers verband.

Manche, befonders Rabbinen, bringen den Gott Nisroch und sein Bild mit Noach mod seiner Arche in Berbindung, man steht nicht ein warum? So sagen Rabbinen, daß das Bild des Nisroch eine Nachbildung der Tanbe gewesen, welche Noach aus der Arche sliegen ließ. Ob diese Ansicht sich an die Berehrung des Gottes als eines Ablerstottes anschließe, so daß das undeutliche Bild Späteren eben so gut als Tanbe wie als Abler erscheinen konnte, — oder ob an die affyrische Tanbenderehrung, kann nicht gesagt werden. Ersterer Ansicht scheint Beyer, addit. ad Seld. II, 10. 324 zu sehn, welcher den Namen Nisroch erklärt durch 1717 NOD, aquila Noachi, indem 707 arabisch den Abler oder Habich bezeichnet. Der Ansbruck stehe synoodochioe für avis Noachi. Daß aber die Affyrer die Tanben verehrten, geht deutlich hervor aus Lucian de Jove tragio. cap. 42. Noordeos Svoorzes negeoteoge.

Nach anderen jüdischen Lehrern, Rasohi zu Josej. L. c., und Kimohi zu 2 Kön. L. c., war das Bild des Nisroch aus einem Brette der Arche Noach's verfertigt. Die Ableitung gründet sich auf die Ableitung des Wortes von 1713 703 oder 18703, das Brett Roach's. Bgl. Buxtorf loxio. chald. und Bener II, 10. 324. Nach Kircher im Panthenm stellte das Idol Nisroch's das Bild eines Schiffes dar, welches als die Arche Noach's zu deuten sey. Bener II, 10. 323.

Real-Encyclopable für Theologie und Kirche. X.

Mithaed. Der Gefchänfelerder Allif and it geforen gepen Ende det neuen Jefechenderst. Sein Seter war Amplifert, der berfinnte Setteman und firemd Auflidet Gerigen, von elder Arbeite; früher Abt pu Centralum oder St. Amplier an reiten Lier der neuern Seine, in der Luiseie von Marient. Seine Munter, die aufer in noch feinem Bender harteit geforen, war Bendert, die Luiser Artif d. Ge. ir ie neue Geschänkwerke IV. 5. neuer er prei Lieume, Allebeitand und Arbeit, die elektrisch feine Amfer Ant in feiner Antere An

Leber des Leben Kerbert's frie pum Tode feines Chems, Andwer's des firmmen, wifer war nicht; er werte weirigenlich em friedlichen hofe und pe St. Mann ermonen; jedenfulls erfieit er eine fregfirme Antiudum, die nam dem Artife entituit. and dem er herrergennoen, met der iewen Geist um Stednum des Albenhumd geröf botte. Best mar inter feine enrichte Steams unter Krei & Ge. feit, fint mit wir fremliche Migliffenen und Bernntiumgen. Bu ben Kinnbien und bem Tobe kabriel des Annumen trat erft fem Rame beder; er ficht ber abs tückener Gelfer mit Nat und That are Seiten Artis bes Arieles, unt deus er alle Entradelungsfinden bei bed feltriden Kraurfet burfraufe. Alle im 3. 841 Friber eben und Imfien untilt, und er Amfe Gefender en ibn jum Berfech eines Altemment. In ber Schlaft bei fin tanetum fünteit er unter Erzi Abalbart auf Seiten Ruffe. Im 3. 842 befindt e fich ju Machen unter den groß Commission, die doet das den Locher verlessen Red ma Lutrig ibeilen felten. And sein Buch idueilt er auf Binen seines Minist nedies inter turbes. Er beginn es um 841 unt jeste es fext bis firmitling 848. Ist preint Bud verlicht er theilweite super Ligerim juxta & Fludmildum constent Die Schlicht ton Frementenn nuch er iden einige Menner nach bem Greifent be schrieben baten. Man weiß nicht, ab er noch 843 gestorben ift, aber ab er sich mi Ueberbeuß an dem Gruze ber effentlichen Dinge, ben er in seiner Schrift offen bab gibt, war tom issentichen Leben und den Stautsgefrüsten preichzerenen dat. Die Les bintung mit Prim ift zweifelbaft. Rach Harinli .12. Jahra: wiere er furze Zeit Ut in St. Mienier gleich feinem Beter gewefen; an einer im Kuntife erhaltenen Astitunit foll er generben fem.

Sein Geschichtemert bat von Pert tie Bezeichnung erhalten : hintorinrum libri II. in der handichrift hatte es feinen Titel, die erftel herantgeber bieffen es: die dinennionibus filiorum Ludovici Pii libb. IV. Es uniuft im erften Bude bie Gefdicht Entwig's des Frammen als Einleitung jum gangen und eigentlichen Gegenftunte, gebt im speciten bis jur Schlacht von Fontanetum, 25. Juni 841, im beitten bis ju 14 thar's preiter Rieberlage im Marz 842, und bas vierte reicht bis in den Binter 842 und 843. Bir baben bier in ber That eine ber bedentenbften Gefchichtsquellen ier farwlingischen Zeit. Schon die Stellung bes Baters unseres Suftvriters gehört zu ben wichtigsten. Rithard felbit war Larl's b. Gr. Gutel, Better feines Muigs Ant's bet Rahlen, den er als vertranter Rath und Offizier überall bin begleitete, eingeweiht it alle Bechfel der Frmiliempolitik des fturmbewerten kurvlingischen Haufes. Dabei macht ihn feine Bilbung, Die Rtarbeit feines Geiftes, fein Ernft und feine Bahrheitsliebe w Bielen jum Geschichtefchreiber tunglich. Er schreibt bie Geschichte seiner Beit, meff Solches, was er selbst erlebt hat, meist unter bem unmittelberen Gindend der Thatsahen. Rut im ersten Buche ift er der größeren Vita Ludwig's des Frommen gefolgt, aber micht ohne eigene Buthat. Man ficht es bem Buche an, daß es mitten unter ben lien des Ariegs geschrieben ift; es ift nicht gang vollendet, die Spruche unweilen buntel, pr weilen and grammatitalisch unrein, wohl noch filt eine lette Feile bestimmt, zu ber ei micht mehr tam. Aber wir haben bier eine gang nene Art von Gefchichtscheng. Es find hier nicht Mosterliche Annalen, fondern ein Wert bas ans der Feber eines weltlichen Rriegs und Staatsmannes hervorging, ber felbft auf die Entfcheibung ber Ereigniffe einen nicht unbedeutenden Einfluß hatte; es ift eine Art boberer Memoiren. Rithard belibt nicht ftehen bei der nachten Ergablung des Gefchebenen, er fucht unter ber OberRisid 387

flache der Ereigniffe die bewegenden Urfachen auf, hinter der außeren Form der Handlungen weiß er die Motive berfelben au entbeden, so bag er sogar in dem Gifer einer logischen Berkuttpfung der Ereignisse fich du leichten chronologischen Irrthumern hinreifen lagt. And ba aber, wo er fich auf die größere Vita Ludwig's bes Frommen ftist, ift er doch eben badurch werthvoll, daß er aus deren ungeordnetem Stoffe ein wohl miammenhangendes Bild herausgearbeitet hat. Trop feiner perfonlichen Parteistellung bleibt er als Schriftsteller boch ruhig und gerecht, und läßt sich nicht zu bem Tone eines Theganus und Baschafius Radbertus fortreißen. Er schreibt, wie er selbst sagt, um den kommenden Geschlechtern die Wahrheit zu überliefern. Auch die Darstelbing ift gemeffen, im Sanzen lichtvoll, gedrungen, einfach, würdig, nicht tunftlichen Schmud borgend aus der Rüftkannner der phraseologischen Rachahmung der Alassiker, doch in der Kraft des Gedankens und der schneidenden Rurze des Ausdrucks an Tacitus leise erinnernd. Will man auch nicht fo weit gehen, daß man mit Gfrorer behaubtet. die Stellung bei hofe habe seiner Freimuthigkeit geschadet, so bag er wenigstens nicht Alles gesagt habe, was er wußte, so muß man ihm boch barin beistimmen, daß es auffollend ift, daß Rithard's Buch im Mittelalter fo wenig bekannt und benutt war, daß uns nur noch eine einzige (jest auch nicht mehr auffindbare) Abschrift erhalten ist, daß somliche Liden im Texte fichtbar find, daß namentlich gar tein Schluß gegeben wird, wie ihn doch die drei ersten Bücher planmäßig haben. Nur läßt der lettere Mangel sich eben fo gut aus der auch sonft ertembaren Richtvollendung des Werts als aus ben Cenfurftrichen ber Dachthaber ertlären.

Rinfch, Rarl Ludwig, Bater bes Raturforschers Christian Ludwig, bes Theologen Rarl Immanuel und des Philologen Gregor Bilhelm, ju Wittenberg, feiner Baterftabt, als Generalsuperintendent und erfter Direktor des Predigersemi-2008 im 3. 1831 im 81. Altersjahre gestorben, nimmt während der Wendezeit zwischen Kant und Schleiermacher eine so mertwürdige Ausnahmestellung ein und verhält sich als entschiedener Berkommling vom Kantischen Standpunkte nicht ohne erkennbaren Zusammenhang des Gedankenbandes so positiv und felbskändig, daß es schon lehrreich icheint, feine Entwidelung zu betrachten. Ritfd fammte von Lubwig Bilhelm, einem Geiftlichen, der fich als Liederdichter gendt, sein väterlich ererbtes Abelszeichen ans Amtsgrundsatz ablegte und als Armenfreund und Seelsorger einen brilichen Ruhm erwarb, der ihn, nach fruhem Tode an dem Besuche eines Lazarethschiffes, lange uberlebte. Der verwaiste Karl Ludwig wurde noch zu rechter Zeit aus kimmerlicher Baisenanstalt auf's Lyceum und auf die Fürstenschule zu Meißen gerettet. Bur Theo. Die Umftande ber Fatultat logie prädestinirt, bezog er die Universität Wittenberg. waren fo tummerlich, daß er nebst feinem Freunde Franz Boltmar Reinhard zu einem Professor in der philosophischen Fatultat, Biller, ber Eregese und der meisten übrigen Disciplinen wegen Zuflucht nehmen mußte. Er fing an, die Möglichkeit voranszusetzen, daß er fich mit der Sachsen beherrschenden Rechtzläubigkeit, welche in vornehmen Rreifen einige pietiftische Elemente außer ober neben fich dulbete, eine wiffen-Schaftliche Durchdringung aber abwies, nicht befreunden tonne. Entschloffen, zum Schulfach überzugehen, aber um, ber Berwandtschaft wegen mit ber gelehrten Familie Berneborf, mit Barbe von der Theologie abzugehen, erward er fich das Baccalaureat und verfaßte noch die beiden in der Literatur nicht unbemerkt gebliebenen Dissertationen, de synodo palmari

u. historia provident. divinam quando et quam clare loquatur. Besonders geschah dief auch Schrödh zu Ehren, der ihm bis an's Ende Gonner und Freund blieb. In Leipzig gewann er Ernefti's Bertrauen in foldem Grade, bag er von ihm nach berichiebenen Seiten hin an Schulpatronate empfohlen wurde. Jebesmal tam ihm ein Ganftling ber Stadt gubor. Baghaft barüber geworben und ichen bor bem Prebigtamte, nimmt jest Ritfch eine Sauslehrerftelle in ber Familie b. Bodenhaufen felbft an, für welche er Schon nach einem Jahre nothigt ihm fein Pringipal aus Gunft nur borfchlagen follte. und Liebe die Bfarrei Beucha bei Burgen auf, worauf er erft versuchen muß, ob er in Dresden die Candidatenprfifung mit seiner schwachen Orthodoxie bestehen werde. Es gelingt ihm body bolltommen, und nun wird er in neun Jahren jum Suberintendenten in Borna, in Zeig, und gum Generalfuperintendenten und ordentl. Brofeffor der Theologie in Wittenberg beforbert. Offenbar wollte die Borfehung ihn der Krchlichen und theologischen Wirtsamteit erhalten, filt welche er auch ganz angelegt war, sobald er sich frei entwideln komte. Immerlich kam er, wie er oft gestanden, zur Moglichkeit, als Theolog zu leben, mittelft ber bamals erft burch Reinhold recht verdeutlichten und berbreiteten fritischen Philosophie. Eben Rant zu Shren nannte er ben in Borna ihm geborenen Sohn Immanuel. Nur von der Moral aus erklärte und verklärte sich ihm die Theologie, und alle jene Elemente, welche, unbeschadet der Ertemtniggrenzen, bon Rant aus der Quelle der beweislos geltenden inneren und äußeren Erfahrung geschöhft, einen doyog noorpentunds filt die christliche Religion bilbeten, wußte R. auf seine Beife zu nützen; unmittelbare Gelbstgewißheit des Gollens, raditales Bofe, Widerstreit zwifchen dem bofen und guten Bringip, Poftulat eines Bereins jur Startung bes lettara, einstweiliges Bedlirfniß einer statutarischen Religion zur Stiftung und Exhaltung befielben, bis der reine Religionsglaube genilgen wurde, jegliche von diefen Ideen zusammengefaßt mit dem Unterschiede des Moralischen und historischen und des Empirischen bon Intelligibilien, wurde ihm zum Grundbau einer von allen Zeitrichtungen fehr abweichen ben Theorie der Offenbarung irgendwie dienstbar. Dazu befannte er fich noch 1808 m der Borrede zu Proll. acadd. de revelatione religionis externa eademque publica p. XVI, als in der Philosophie und theologischen Prinzipienlehre schon andere Ramen aufgekommen waren, Nitsich aber andererseits von oben her amtliche Berwarnungen iber seinen Kantianismus empfangen hatte. Er pflegte zu erwidern, auch ad protocollum: ba ich meinem Gewissen nach weder ber Palaologie noch der Reologie meine Buhbra überliefern wollte, komite ich zur Zeit nicht anders, als meinen Ausgangspunk bon Kant hernehmen. Denn in der That, um etwas Anderes handelte es sich für ihn nicht. Interpretatio scripturae moralis — quam vir immortalis paulo pinguius Disciplina ejus philosophica nobis commendaverat — viam nobis aperuit. ubique praeluxit. Filr N. war von einer etwaigen Brauchbarkeit der als Di fenbarung geltenden Lehre und Geschichte des Christenthums filte moralische Zwede nicht die Rede, sondern von objektiven und positiven Geschichten, Thatsachen, Wundern, ohn beren darstellende, anregende und erinnernde Gottestraft bei herrschender Beumung det moralischen Bewußtseyns bas driftliche Leben nicht gewedt und ber Belt Beil nicht begrindet werden könnte. Hiermit trat er dem theologischen Raturalismus und Rationalismus auch folder Zeitgenoffen entgegen, welche Kantianer hießen. Dieg nannte et die Form der Uebernatürlichteit, welche der Offenbarung in Christo eigen und umentbehrlich fen. Richt etwa mur fo, als habe die Bernunft und Sittlichkeit Gelegenheit zu nehmeu, die heiligen Geschichten aus eigener Macht zu allegoriftren und sumblisch zu verwenden, sondern so, daß der moralischen Fähigkeit der Welt, der jest gebow benen, eine ihr zur Inspiration gereichende Manifestation im Sohne Gottes gubortommen follte. Die Endursachen der Offenbarung find freilich auch das moralische, geifliche, gottliche Leben - diefe Begriffe gelten ihm gleich, allein bas Meufere, Gefchichtliche, welches bahin wirket, ift das Wert und der Wille der in göttlicher Macht und Beisheit vorsorgenden Gnade. Mittelft dieses positiven Momentes der Begriffe von Beil und Risid 389

Offenbarung wuchs ihm weiter durch's ganze lehramtliche Leben hindurch die Pietätt gegen die ganze heil. Schrift, und alle Glaubensfreudigkeit zum edangelischen Lehrbegriffe. Er freute sich auf die hohen Feste, vor denen sich die Prediger seiner Zeit zu schenen psiegten. Destoweniger sand er Beisall bei diesen mit seinem sormalen Supernaturalismus. Und doch nuchte er es mit den Supernaturalisten auf gleiche Weise verderben. In halt nämlich der Offenbarung kann nichts Anderes sehn, als die Religion, die es schlechthin ist, nämlich die sittlich-vernünstige. Also schließt sich mit jenem Supernaturalismus ein Rationalismus mittelst der Unterscheidung von Inhalt und Form und von Zweck und Mittel in Einheit zusammen, eine Annahme, dei welcher die bisberige kirchliche Theologie mit keinem ihrer Begriffe von der göttlich codificirten Lehre, von Mysterien, von articulis puris, von Berschnung durch Christi Tod u. s. w. beskehen kounte; wie sich dies in den späteren Abhandlungen de mortis a Jesu Christo oppetitae necessitate morali und de gratise Dei justissentis necessitate morali noch besonders herausstellte.

Rissch hatte seit der Wittenberger Anstellung in der Kirche und bei der Universität lehramtlich und als Mitglied der Berwaltung so viel von Kraft und Zeit auszuwenden, daß seine schriftsellerische Produktion eine sehr beschränkte bleiben mußte. Allein das damals noch wohlerhaltene Amt der theologischen Dekane, Festprogramme und Einsadungen zu Toktor-Promotionen zu schreiben, nöthigte doch, wenn auch nur sike Latein lesendes Publikum zur öffentlichen Wittheilung aus den reifsten Erträgen der Meditation auf Borlesungen, welche mit Ausnahme der Eregese siber alle Haupttheile der Theologie sehalten wurden. Selten wird das fortschriftsmäßige Suchen nach dem Prinzipe und nach Findung desselben, das solgerichtige Ausbauen des Systems so deutlich vorliegen, als bei diesem Theologen, achtet man der Reihe nach auf seine akademischen Brogramme und die nach Berpflanzung der Universität noch herausgegebenen deutschen Gelegenheitsschriften, vom Heil der Welt, vom Heil der Kirche, vom Heil der Theologie.

Der theologische Saubtgedante feines Lebens wirfte icon im hintergrunde, als mach und nach von 1791 bis 1802 elf Commentationen de judicandis morum praeceptis in novo testamento a communi omnium hominum ac temporum usu alienis erschienen. Bon selbst verstand sich, daß, wer von der Sthit des N. T. aus der Dogmatit Berftandnig und freie Burdigung erzielte, vor Allem jeden Schein gefetgeberischer Billit oder Beschränktheit von den sittlichen Geboten entfernen wollte. war die Aufgabe, das Individuelle, Bollsthumliche oder Zeitliche, welches der Form der Unmittelbarkeit wegen unbermeidlich gewesen, anzuerkennen, auszusondern und dem Pringipe nach mit den praeceptis communibus in Einheit zu seten, und dieß ift mit einer Sorgfalt und Grundlichkeit geschehen, welche damals allgemeinen Beifall bei entgegengesetten Parteien sand, theils war der Karakter der Allgemeingültigkeit nud Daner so mancher neutestamentlichen Forderung zu retten, welche (wie sogar die Forderung bes Glanbens an den Chriftus Gottes) im Zeitalter der rationaliftifden Rritit der Accommodation an Beitverhältniffe und der Berfectibilität auheim zu jallen pflegten. Gerade darauf richtet sich die Schlußabhandlung, welche zuerst darthut, das Chriftenthum verliere fich felbst, wenn es nicht den Glauben an den Weltheiland für sein Wesen achte, dann aber auch die begrifflichen Mittel und Unterschiede alle vollständig darreicht, die dazu gehören, den von superstitiöser Berehrung absoluter Auktoritat befreiten Glauben gegen ben naturaliftischen Berftand ficher gu ftellen. Gin anderer ift ber hifterifc-pragmatifche Glaube fnechtisch-felbstflichtiger Begehrlichteit, ein anderer ber historico-ethicae. Diefer lettere felbst wieder ist theils historico-ethica fides, theils ethicobistorica; das will fagen, es ift mit dem rechten und lebendigen Glauben ein Anderes, wenn er in unbefangener vorwissenschaftlicher Weise die historische Position des göttlichen Erlofers, der Berfohnung, der Gnade Gottes ju Grunde legt, oder bei miffenschaftlis der Scheidung der inhaltlichen und der weltkundig darftellenden Offenbarung an dem Inhalte des Gnadeuglaubens ein Bostulat hat, daß sprechende göttliche

390 Stisfá

Anttorität ihn in demfelben Umfange kräftigen und gründen werde, in welchem er duch der Sünde und des Todes Herrschaft gehemmt sein. In seine entschiedener Weise wird dies ausgeführt. Bergebens ware es, dem Geiste der Gnade (der inneren Offenbarung) Gottheit und Majestät beizulegen, wenn nicht der vox Dei externa ganz dieselbe göttliche Berehrung erwiesen würde. Dem historischen Interpres Dei kommt aber der Name über alle Namen nur zu, so er nicht eine arbitrariam et particularem gratiam offenbart, sondern das etwige Wohlgefallen an dem Sohne, d. h. die allerheitigste Liebe zu der Menschheit, die durch dessen Geist sich heiligen lätzt.

Indeffen gesteht Rigsch felbst, er habe nicht etwa von vornherein mach einem Pringip ber Theologie gesucht, welches nicht vorhanden ware, sondern aliud agendo bei einer einzelnen Aufgabe gefunden, was ihm fich dann weiter und weiter bewährt. Dan forberte in Sachsen ein Ontachten von den Rreisconfiftorien über die Che mit bet Brubers Bittme. Die Bittenberger Ansarbeitung fiel R. gu. Es handelte fic babei undermeidlich um das Berhaltnik der mosaischen Offenbarung zu derjenigen in Chriftus. Reine ber bisherigen Bestimmungen gentigte ihm, und er fund, alle Momente des Unterschiedes mußten in dem Gegensate Gottes Gesetzgebung und Gottes Unterweisung (legislatio et institutio) zusammengefaßt werden. Daher schließen sich im Jahre 1802 an jene Abhandlung über die Moral des N. T. die wichtigen Prolusionen de discrimine legislationis et institutionis divinae, welche den Gegenstand zuerk aus der Ibee und Geschichte der Offenbarung ertlaren, dann aber burch die scheinbar fich widersprechenden Lehren sowohl Jesu als Pauli begrunden. Die Erörterung bes Unterschiedes von Theotratie und Theodidastalie, Gefetz und Evangelium, ober bem atwiefachen Berhaltniß bes heiligen Gottes jum Menfchen in beiben Detonomien, beren teine fattfinde, ohne die andere vorzubereiten ober zu erfüllen, ift das Lehrreichste von Analyse und Apologie des A. T., was bis dahin in der Literatur vorgefommen war, aber auch von bleibender Fruchtbarteit. Bie nothwendig Abraham für Moses, die allgemeine Urgefcichte für die Gefetgebung, die Gefetgebung für die Beiffagung gemefen, wie organifch alle Inftitutionen der Theotratie zu einem Zwede zusammenwirken, welche Bollkommenheiten in den Schranken des A. T. ju finden fegen, turz die alttestamentl. Idee hatte früher in streng wissenschaftlicher Beise tein Theolog für fein Zeitalter treffender gezeichnet. Rächstem erprobte fich ber nun ichon gefundene Offenbarungs begriff bei ber Beurtheilung bes fogenannten Antinomismus bes Johannes Agricola. Im J. 1804 erfchienen zwei Prolusionen über den Gegenstand. Ribsch machte, ohne die Excesse und Defette des geistvollen Mannes ungerügt zu laffen, auf bie tiefe Bahrheit des Bedenkens aufmerkfam, welches die erfte Lehrart der Reformatoren in Ansehung der concio legis ad poenitentiam und der concio gratiae ad fidem dem Agricola erregen tonnte. Es tam auf eine bestimmtere Scheidung beider Detonomien an, als jene Lehrart erkennen ließ. Der hatte Recht, ber barauf brang, die Brebigt bes Gefreugigten wirte eben in ber nun volltommenen und achten Beise beibes -Buße und Glauben. Die Sande im R. Testam. ift zunächst Berletung des Sohnes. Die Offenbarung der göttlichen heiligkeit und herrlichkeit wirkt im R. T. oder mittelft der evangelischen Gnadenoffenbarung noch bringender und greifender, all mittelft der theofratischen Anftalt Gottes.

So mußte benn endlich ber Begriff der Einheit: Offenbarung = au gere (geschichtliche, thatsächliche) und auf den ganzen Umfang der Menschheit in ihrem geistlich gehemmten und versehrten Zustande gerichtete öffentlich e reprosesontatio und introductio der wahren Religion — in dem Hauptwerke oder den feche bei Göschen 1808 gesammelt edirten Proll. de revelatione religionis externa eadomque publica hervortreten. Der Berfasser schlos einen Exturs über 2 Thess. 2, 3—12. de revolatione mystorii iniquitatis rationem revelationis christianae illustrante an, der ihm zugleich Gelegenheit gab, den Begriff der Weisssana in ihrem Unterschiede von der Borhersagung des Zustligen zu enwolchen; nachdem er bereits früher das

Nips 391

nicht unbeachtet gebliebene Progr. quantum Christus tribuorit miraculis herausgegeben hatte. So fehlte die Behauptung des Momentes ber Uebernatürlichkeit immitten der Ausführung über die Bernünftigfeit der geoffenbarten Religion in teinem Puntte. Befus befannte fich zu seinen Bundern und ihrem göttlichen Grunde und 3wecke. Sie waren und blieben als Zeugnisse seines meffianischen Berufes und als Zeichen des Beiles auch im objettiven Sinne unentbehrlich, wie fehr fie fich auch in Schranten hielten und in Einheit mit seiner gangen personlichen Wirkung setzen, ja ber eigentlich begeis fternden wörtlichen Berkundigung bes Seils unterordnen nuchten. Um eine atiologische Frage über das Wunder handelte es fich gar nicht. Der gewählte Standbunkt war ganz und gar Teleologie, und in Angemeffenheit zum Kantischen Ausgangsbuntte und jur Kritif der reinen Bernunft durfte mit der naturaliftischen Apodittit von voruherein gebrochen werden. Gerade hieran lag es, wenn die Rationalisten fich bem Berfasser abhold zeigten, denn fie neigten fich - nach Kant ohne Noth - vorzugsweise zum Ratmalismus hin. Wenn nun doch Biebe ber ernfteren durch ben ethischen Ginn ber Theorie fich angezogen fühlten, so stiefen fich die Subernaturalisten, so viele übrig wanen — am meisten der vertraute Freund Fr. 28. Reinhard —, aber auch der Schüler henbuer, den es nicht hinderte, zu bekennen, quem mihi magistrum contigisse inter summa sompor raferam Dei boneficia, und die letten Blirttemberger von der Schule demonstrativer Apologetit daran, daß die Offenbarung nichts, d. h. nichts Uebernatürliches. vielmehr nichts Uebervernünftiges offenbaren follte. Riefch gab die empfangene Anklage writd. Bielmehr: eure Offenbarung offenbaret nicht, wenn fie nur, was an fich überbernlinftig ift und bleibt, offenbart. Ihr gesteht felbst ein, daß jene Geheimnisse mit schweren Biderspruchen behaftet find und unbegriffen und unbegreiflich bleiben muffen, mb doch wollt ihr, daß sie in Glaubens - und Ueberführungsformeln gefaßt werden; sie gelten,es hangt das Beil baran, fie zu bekennen; das ist also eine neue Lehr = Theofratie. Ihr braucht num, ohne daß ihr's wißt und wollet, einen unfehlbaren Ausleger, euer Supernaturalismus erdruckt die evangelische Freiheit 2c. Es ist ja wahr und heilsam, bag die alte Kirche trot dem schmähenden Berstunde der Philosophen die positiven Mysterien als folche vertreten und in Form der Ueberlieferung gebracht, denn auf diesem Bege hat fie einen Willichen Rern uns bewahrt, indem fie die Rinde vor Allem in Chren hielt, allein nicht alle Zeiten stehen dazu ganz gleich. Es ist ferner wahr, daß biele Supernaturalisten zugleich und am meisten den Kern meinen. Aber bann muffen wir fle boch uns fahig benten, ju ertennen, bag es jum Beil ber Belt auf Unterordmung aller physischen, metaphysischen, geschichtlichen Geheimniffe unter die ethisch-religiösen antommt, und daß die Gefahr groß ift, wenn das Bolt fich gewöhnt, das Bekenntniß zu jenen für felbständig zu achten. Das ethischereligiöse Berhaltniß, diese ewige Liebe Gottes zu der Bolltommenhott des Meuschen, in der rechten Tiefe, Sohe und Fille gesaft, und die daher erklärte und dahin gedeutete ethische Natur der Gnade, des Glaubens, des Todes, der Berson Jefu ift als ethisches auch vernünftig und boch bas schwerfte, größte Geheimniß für den Berftand des Bergens und daher bor Allem der Offenbarung werth und bedürftig. Ein fpaterer theologischer Standpunkt wird bennoch finden, bağ R., indem er bas Thatfächliche ber Offenbarung schlechthin vom Inhalte ausschloß, den Ideen eine Gelbständigkeit zueignete, die sie ja doch nur in der contreten Berwirklichung, und an fich felbst als Beilstrafte nicht anzusprechen haben, und daß mun dennoch hin und wieder die Schriftauslegung bei jener scharfen Trennung bon Form und Inhalt hat leiden muffen, auch weder die spekulative noch die myftische Theologie an ihrem Rechte tommen tonnte. Bon dem, was er in der Theologie noch erlebte, machte er sich meist barum los, weil es ihm auf bem Grunde bes Pantheismus erbaut foien. Rur bie philosophische Theologie Schleiermacher's, wie fie fich in ber turgen Darftellung bes theologischen Studiums als Apologetit und Polemit zeichnete, jog ihn gewaltig an, weil fie ihm auf ethischen Geschichts - Bringipien gu ruben ichien. Gelbft unter ben ihm perfonlich naber Stehenden - Fichte und Rrug, ben

beiben Plancks, den Flatts, Henke, Keil, blieb er als Thevlog einsam. Doch suchte er sich wiederholt und noch im Todesjahr mit seinem Sohne in der rührendsten Weise zu verständigen, und starb, fast ignorirt vom wissenschaftlichen Publikum, in sestem Bertranen zur Fruchtbarkeit seiner Theorie. Seine kleine Schrift über das Heil der Kirche blickt ties und weit in das Wesen der Berfassungs. Unions. und Bekenntnissfragen, welche ungelöst geblieben sind. Bollkommen trene Nachfolger hatte er, so weit sie in der Literatur erschienen sind, an einem früh verstorbenen Dankegatt Cramer, Prosesson zu Leipzig, und an einem Dr. Krause, der als Generalsuperintendent in Weimar starb und dessen Königsberger Programm de rationalismo libr. symb. in dogmats de praedestinatione den Hauptgedanken nach von ihm entlehnt war. Im Ganzen ist R's Theologie mit Schleiermacher's Epoche in Berwandtschaft zu denken. Die Dignität der Thatsackerischen Eriss Christus, der Welterlöser, hat N. nicht minder sowohl dem Intelektualismus der Supernaturalisten als der Rationalisten entgegengestellt. Dennoch litt sein Religionsbegriff an dem Mangel, den im Großen nur Schleiermacher erfüllte und den er selbst durch die mächtige Betonung des sittlichen Willens gut machte.

2. J. Risia.

Ro, No, Szech. 30, 14 ff. Jer. 46, 25., vollständiger 30, Nah. 3, 8. ift in der Bibel der name des altberuhmten hundertthorigen (Homer. Il. 9, \$83 ff.) Theben in Oberägypten, vgl. Btolem. 4, 5, 73. Plin. H. N. 5, 9, 11. Der biblifche Name, welcher µsoliz Aµµwr (LXX zu Nah.) oder Aibonoliz (LXX bei Ezech.\*)) bedeutet, erklärt fich daraus, daß dort Amun, den die Griechen (Herod. 2, 42) mit ihren Beus verglichen (f. Real = Enc. I, 286), vorzugsweise verehrt wurde (baher Jerem. a. a. D. "Amon von No" genanut); ber gewöhnliche griechische Name ift bagegen Gracistrung des Bulgar-namens Top, tof (Champollion, gramm. eg. p. 136. 153) oder Tap, Tape = "das Saupt", oder Te-Api = "die Groffe". Theben war eine ber urälteften Stäbte Aegyptens (Diod. 1, 50), wie benn bon feiner Erhauung nirgends bie Rebe ift, welche in die Beit vor Menes fällt; Thebens Urzeit - fagt Bunfen - ift die Borzeit Aegyptens. Schon in diefer grauen Borzeit war es Sit eines priesterlichen Königreiches; als in Unterägupten bas alte Reich mit dem Mittelpuntt in Memphis (f. dies. Art.) blühte, tommt erft mit der 11ten Opnoffie die erfte thebanische num Borfchein. "Mit dieser, die fich in Oberägphten unabhängig macht, grundet sich bie Macht und der Ruhm der vorher ungenammten Stadt und ihres Lokalgoties Ammon. Die 12te - oder 2te thebaische - macht sich zur Reichedynastie und exhebt bas Land au einer aweiten Bluthe, die fich uns vor Allem burch eine Reihe ftattlicher Dentmaler, besonders merkwürdiger Felsgraber, wie die von Beni haffan mit ihren reichen Bandgemalben tundgibt" (Lepftus in der Real-Enc. I, 144). Seitbem werben die Ronige "Berricher beiber Meghpten" genannt und mit der Rone des oberen und unteren Aeguptens abgebildet. Amenemha ift das Haupt dieser neuen herrscherreihe (um die Mitte des 3ten Jahrtaufends v. Chr.; über die genauere Zeitbestimmung ftreiten fich noch die Aegyptologen); Sesortosen I. ist's, welcher bas Reich ordnete und bas Land mit herrlichen Werken schmildte, Sefortofen II. ift ber eigentliche Rriegsbeld des Saufes. Bereits mit der 13ten Dynastie beginnt aber der Berfall; es bricht die trube Zeit der Hatfos-Berrichaft herein, aus welcher wieder von Theben ans die Rettung tam. war das Haupt der 18ten Dynastie, Aahmes oder Amosis von Theben, welcher, nachdem schon etwas früher (Ende ber 17ten Omaftie) Oberägypten fich unabhängig gemacht hatte, in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts vor Christus allmählich gang Aeghpten von jenen Fremblingen befreite. Go murde Theben ber glanzende Mittelpunkt des neuen Reiches; hier erhob sich die Kunftfertigkeit und Bildung der Aegypter jugleich mit dem friegerischen Aufschwung des Boltes zu der Bollendung, deren diefes Bolt überhaupt fähig war; hier erhoben sich nun jene mächtigen Palast= und Tempelbauten,

<sup>\*)</sup> An bas fleine Diospolis weiter nörblich am Ril ift auf feinen Fall ju benten.

**%** 398

beren Aulnen noch heute die flaurende Bewindberung aller Beschauer erweden, beren nahere Befchreibung aber dem Zwecke unferer Euchtlopadie fern liegt. Bon hier aus wurde Cufch, d. i. Rubien erobert, und wurden Züge bis an den Enphrat unternommen. Unter Sethos I. und Ramses-Miamun, dem Sesostris der Griechen, erreichte Aegupten den Gipfel feiner Große und feines Glanzes (Ende des 15. und Beginn des 14. bordriftlichen Jahrhunderts); Afien (Sprien, Kleinasien, Mesopotamien) und Afrika (Aethiopien, Nordafrita) fühlten die Macht der Baffen des Lettgenannten, wenn auch die Sage seine Thaten in's Abentenerliche vergrößert hat. Etwa vier Jahrhunderte des Ruhmes und der herrlichkeit waren feit der Befreiung Oberägnptens über Aegupten hingegangen bis zu den Zeiten Ramses III.; nach diesem scheint die Racht des Bolkes allmählich pu fiuten. Seit ber 21ften Dynaftie folgen unteragyptische Konigsfamilien auf die thebanischen; ber Sitz ber Pharaonen wurde zunächst in's Delta verlegt (etwa um 1100 bis 1000 v. Chr.), und von da an verlor Theben rasch an Bebeutung, es wird mehr und mehr blog die Stadt heiliger und alter Erinnerungen und priefterlicher Beisheit, wie von dort ans früher ber hägliche afritanische Thierdienst zur Reichsreligion geworden war. Roch mehr fant es feit der perfischen Eroberung. Bu Strabo's Zeiten (XVII. S. 805. 815 f.) war die Stadt verfallen, aber noch hatten ihre Ueberrefte einen Umfang von 80 Stadien, und mehrere abgesonderte Fleden lagen in ihrem Umfange. Sie lag auf beiden Ufern des Ril, durch Kanale und Graben noch mehr befestigt, westhalb Rah. 8, 8 f. fie beschreibt als "die am Milftrom wohnte, Baffer rings um fie ber, die ein Bollwerk bes Stroms, bom Strom ihre Mauer, Aethiopien ihre Macht und Aegypten, endlofer Menge; Phut und Libnen waren an beiner Sulfe." Das Milthal bilbet dort eine zwei Meilen breite Ebene; nach Diod. I, 45 f. hatte die Stadt einen Umfong bon 140 Stadien, Baufer von 4-6 Stodwerten, viele herrliche Tempel, namentlich Amun's (Herod. 1, 182. 2, 42), mit vielen gelehrten Prieftern. Andere Mertwirdigleiten waren die berühmte Memnonsfäule (Paufan. 1, 42, 2. Plin. H. N. 36, 11 f. — eigentlich eine ber zwei toloffalen Statuen des Ronigs Amenophis III.) und die prächtigen Konigsgraber, eingehanen in der aweiten Berglette im Beften der Stadt, während in ber erften libpfchen Bergfette, naber bei der Stadt, die Bollsgraber in den großartigften Ratatomben zwei Stunden weit fich fortziehen. Roch heute find viele traditiolle Ruinen vorhanden, "veterum Thebarum magna vestigia", Tacit. annal. 2, 70., welche zwifchen neun Dorfern zerftreut liegen, worunter besonders Karnat, Luror, Redinet-Abon und Gurun hervorzuheben find wegen ber dortigen leberrefte.

Die vom Propheten Rahum von Theben ausgesagte Eroberung und theilweise Deportation ihrer Bewohner (3, 10: "auch sie wanderte in's Clend, in Gesangenschaft; ihre Kinder wurden zerschmettert an allen Straßeneden, und über ihre Edlen warf man das Loos, und alle ihre Größen wurden in Retten gesessellet") kamn nicht wohl auf irgend eine affyrische Indasson gehen, indem der Prophet dieß Rinive gegenüber wohl ohne Zweisel nicht anzudenten unterlassen hätte; Bunsen, Aeg. V. S. 512, denkt an Theben's Fall und die grausame Hinrichtung des Königs Bolchoris durch den äthiopissen Eroberer Sabaton oder Sevech I. im Jahre 737 oder 736 v. Chr., während Ewald, Proph. I. S. 351, auf die immeren Unruhen Aegyptens im 7. Jahrhundert hinweist; die Entscheidung hängt ab von dem anderweitig sestgestellten Alter des Propheten Rahum (s. dies. Art.). Die von Sech. 30, 14 ff. angedroheten Gottesgerichte über Ro, das erbrochen und dessen Bollsmenge ausgerottet werden solle, gingen zwar nicht school verch Reducadnezar (s. dies. Art.), wohl aber dann durch Rambyses vollskändig in Erstillung.

Bergl. die Description de l'Egypte t. 2 n. 3; Callioud, voyage à l'Oasis de Thèbes, Paris 1821. Fol.; Ritter, Erdunde I. S. 781 ff.; Rosellini, monum. storici t. III, 2. n. IV.; Wilkinson, "view of ancient Egypt. and topogr. of Thebes", Lond. 1835, und dessen "manners and customs of anc. Eg." I. S. 116; Robinson, Baluft. I. S. 81 ff.; Russegger, Reisen II, 1. S. 112; Lepsius,

"Briefe aus Aeg., Aeth. und der Halbinf. d. Sinai" (Berl. 1852) S. 90.208.363 ff. und deffen großes Prachtwerk: "Denkm. a. Aeg. u. Aeth.", zumal Bd. II. IV. Bl. 120. 145 ff. V. VI. VII. u. a.; Dunder, Gesch. d. Alterth. I. S. 15.22 ff. (Iste Ausg.); Förbiger in Panly's Real-Enc. VI, 2. S. 1785; Winer's RBB. und Bunsen, Aegypten I, 105. 110 ff. 170. II, 46. 806 ff. 840 ff. III, 79 ff. V', 194 ff. V², 370 ff. 379 ff. 472 ff. 485.

Moah, 175, Nwe (bei Josephus Nweoc). Er war nach Gen. 5, 28. f. der Sohn bes Lamet, bes Meunten in der fethitischen Geschlechtslinie der Thol'dot Abam, - er felbft ber Behnte und Lette biefer Reihe. Ben. 5, 29. wird uns gefagt, bag Lamet feinem Sohne den Namen Roah um der Hoffnung willen gab, die sich an ihn (den Zehnten) fnüpfte: "Diefer wird uns troften (יבותנה) bon unferer Arbeit, bon ber Duhe (זָבברֹרָ of. 3, 17.) unserer Sanbe, (die ba kommt) von der Erde, die Gott verflucht hat". Ueber die weissagende Bedeutung biefes Ausspruchs, so wie über die angebliche Incomgruenz ber Wurzeln om und in bergl. Die Commenture und meine Schrift "Der Gottmenfch" I, S. 381 f. — Lamet's Hoffnung hat fich infofern nicht erfiblit, als Noah's Zeit nichts weniger als eine Wiederherstellung bes Paradiefes brachte. Insofern aber hat fie fich noch herrlicher erfallt, als Lamet ahnen tonnte, als in Roah, bem aus dem allgemeinen Berderben in die sichere Arche Geretteten, ein wichtiger Fortschritt der Beilsentwickelung und ein neues, bedeutsames Borbild und Unterpfand ihrer Bollendung gegeben mar. Noah's Leben fällt in die Zeit, in welcher bas Berderben, welches von ber kainitischen Linie ausging und durch damonische Einwirkungen (Gen. 6, 2. ff.) mächtig gefördert wurde, auch das fethitische Geschlecht ergriff, so daß "alles Dichten und Trachten der Menschenherzen nur bose war den ganzen Tag" und Gott es renete, daß er den Menschen geschaffen hatte (6, 5. f.). Bon Roah allein sagt die Schrift, daß er war איש עַדִּיק הַמִּים בַרֹרֹתֵין, und daß er mit Gott wandelte (6, 9.). Aber nicht etwa nur um feines Wandels willen fteht Roah als helles Licht immitten feiner Zeitgenoffen da, sondern die Schrift deutet uns auch an, daß er zu der That das Wort hinzufligte. Denn 2 Petr. 2, 5. wird er, ben der Berfass. des Hebraerbriefs 11, 7. κληρονόμος δικαιοσύνης nennt, auch ein κήρυς δικαιοσύνης genannt. Es wird ihm fonach, feinen Beitgenoffen gegenüber, diefelbe Thatigkeit jugefchrieben wie feinem Borfahren Henoch (Sirach 44, 16. Buch Henoch Kap. 2. Br. Juda 14 f. Cf. meine Schr. der Gottm. G. 376 ff. Rurt, Gefch. d. A. B. I, S. 73), und es haben Dieje Angaben allerdings auch eine große immere Wahrscheinlichkeit. Und wenn die Worte Ben. 6, 3. nund es follen fenn feine Tage 120 Jahre", wie jest von den Deiften anerkannt wird, die Festsetzung einer Buffrist bezeichnen, fo liegt die Bermuthung febr nahe, daß Noah es war, ber diese Frist verlundigte (f. Gottmenfch, S. 418 f.). Da nach 7, 11. die Fluth im 600sten Lebensjahre Roah's eintrat, so muß also diefe Berkindigung stattgefunden haben, als er 480 Jahre alt war, 20 Jahre (5, 32.) bor der Geburt feines alteften Sohnes. Jenes 600fte Lebensiahr Roah's, in welchem Die Bufifrist ablief und wegen unterlassener Buße das Strafurtheil in Bollzug trat, ist das 1656ste Jahr ber Welt nach bem bebräifchen Terte, bas 2242ste nach ben LXX, bas 1307te nach dem Samaritaner. Ueber die chronologischen Differenzen dieser drei Recenfionen bergl. Rury, Gefch. b. A. B. I, S. 74; Deligfch, Gen. G. 287. - Ueber die Ratur und die Beranlaffungen des die Fluth herbeifilhrenden Berderbens vergl. vorzugeweise Rurt, die Ehen der Göhne Gottes mit den Tochtern der Meufchen, Berlin 1857. Ich bemerte hier nur das Eine, daß durch jene damonischen Einwirtungen die menschliche Ratur in der Integrität ihres Wefens bedroht mar. "Es blieb fein ander Mittel mehr, ale diesen die Meufcheit entmenschlichenden Sang ihrer Sefcichte abzuschneiben", Delitisch, Comm. ju Gen. G. 228. Noah erhalt nun bon Gott ben Befehl, einen Raften zu banen von rur (Chpreffenholz nach Bochart und Celfins. wohl harziges Radelholz überhaupt of. Ruobel, Gen. S. 80). Das bebräifche Bort חבה (die verfchiedenen lleberfetzungen f. bei Delitich, Ben. G. 241) tommt mur hier

und Efr. 2, 3. 5. vor. Das Wort (nach Delitich a. a. D. von In hohl fenn, welches fich an אבר berhält, wie האב אנים אן האבר על האבר וון האבר וון האבר של berwandt mit dem ägyptischen Tow, topt. OHBE, TAIBE (arca ex variis lapidibus varii coloris constructa), f. Delitich a. a. D. Der Rasten sollte gemacht werden bigb, d. i. in Restern, Zellen; innen und außen follte er liberzogen werden mit bo, Bech, Asphalt. Die Lange follte fenn 300 Ellen, die Breite 50, die Hohe 30 Ellen. Man hat hierin die Proportionen eines liegenden Menschenleibes erkennen wollen: die Breite 1/6, die Bohe 1/10 der Lange, f. Augustin de Civ. Dei. IV, 26. Berlenb. Bibel gu 6, 15. Baumgarten, Bent. I, S. 107. Dmitel find die Worte 6, 16: שנהר תבלנה מלמעלה nicht "Dach" bebeute, mie Schultens und nach ihm Rosenmüller gemeint haben, oder gar "Bauch", wie 3. D. Michaelis in der Bibl. Oriont. (P. XVIII, p. 26 sqq.) behauptet, darüber ift man einig. Das Wort ייהר muß nach dem Dual אָהֶרְיִם, fo wie nach der Analogie von והר und אַכּה die Bedeutung "Licht, Lichtöffnung, jour" haben. Auch daß האַל־אַ nach ber Elle heißt, kunn nicht bezweifelt werden, benn bie tritt häufig in die Bedeutungen des aus ihm abgekuzten > ein. Bgl. w-d-gr Jos. 15, 13. mit der 1 Kön. 17, 1. S. Ewald §. 217 0, d. Die Erflarung von Anobel: "bis zu einer Elle von oben d. h. unter ber aberhangenden Dede follft du es vollenden", ftogt fich daran, dag es ning, nicht הלמעלה heißen mußte. Letteres Wort beutet unzweifelhaft barauf hin, bag bas Fenfter oben, d. h. in der Dede, angebracht werden follte. Eben dadurch ift auch die Deinung befeitigt, daß "hir von einer ellenlangen offenen Stelle an den beiden Längenseiten ber Arche" ju verstehen fen, f. Delit fch, S. 242. Die collettive Auffaffung von המים, die sich schon beim Sprus und bei Saadia findet, wird durch 8, 6. allerdings widerlegt, benu man tann nicht mit Delitich fagen, daß giby bort eben fo wenig das Gine Fenfter ber Arche fen, als היינה oder ביילבה die Eine Taube und der Eine Rabe der Arche. Denn ich tann in generellem Sinne wohl fagen : er öffnete bas Fenfter, nicht aber: er öffnete bas Fenfter, das er gemacht hatte. Denn durch das שַּׁמֵּר עַמַּה wird ber Begriff Fenfer der generellen Bedeutung entnommen und auf eine bestimmte, contrete Bedeutung eingeídränft. Es scheint mir beghalb nichts übrig zu bleiben, als unter nicht ein Fenster ju berftehen, bas oben in der Mitte angebracht war, und als Hauptfenster vorzugsweise filr ben Bohnraum Roah's bestimmt fenn mochte. Denn die Beschreibung ber Arche ift feineswegs vollftandig, wie fich aus, ihrer Rurge im Berhaltniß zu ber Große und ber Bestimmung bes Baues ergibt. Der gange innere Raum follte in brei Stockwerte abgetheilt fenn (6, 16.). Man mag nun wir als eine Deffnung ober als mehrere oder als eine über die gange Lange ber Arche gezogene Lichtöffnung (Baumgarten, Bent. I, G. 108) betrachten, fo bleibt immer noch ju erflaren, in welcher Weise Licht und Luft dem unterften Raume zugeführt wurde. Sagt der Bericht hiernber nichts, fo kann es nicht befremben, wenn er auch über die Berforgung aller übrigen Raume mit Luft und Licht teine vollständigen Angaben enthalt. - In die fo conftruirte Arche follte nun Roah nach 7, 2. von allen reinen Thieren je sieben Baare, von allen unreinen je ein Baar aufnehmen. Ein Biberfpruch mit 6, 19. besteht hier insofern nicht, als 6, 19. bloß das allgemeine Brinzip der Anfnahme von Paaren aufgestellt ift. Ueber die mannichfaltigen Schwierigkeiten, welche der Glaubwürdigkeit der biblischen Erzählung Eintrag thun follen, verbietet die Enge des Raumes ein Mehreres zu fagen. Aur über die Sandtpuntte einige Borte. Tiele hat in feinem Commentare berechnet, bag ber Rubitinhalt der Arche 3,600,000 Kubitfuß betrug und daß, wenn davon auch neun Zehntel jur Aufbewahrung des nach 6, 21. mitzunehmenden Futters verwendet wurden, das übrig bleibende Zehntel doch hinreichte, um beinahe 7000 (genauer 6666) Thierarten (von jeder Art ein Paar und für das Paar 54 Rubitfuß gerechnet) Raum zu gewähren. Dabei ift natürlich in Anschlag zu bringen, daß alle Bafferthiere von felbst ausgeschloffen waren, und daß überhaupt nur an die damalige Fauna des von den Menschen damals bewohnten Landes zu denken ift. Im 3. 1609 baute der Mennonit B. Jansen zu

396 Roah

hoorn in holland ein Schiff nach dem Mufter ber Arche, welches jum Schiffen zwar unbrauchbar war, aber um ein Drittel mehr Laft als andere Schiffe gleichen Rubitinhaltes zu tragen vermochte. Laft zu tragen und trodenen Aufenthalt zu gewähren war auch einzig die Bestimmung der Arche, jum Segeln war fie nicht bestimmt. Ueber bas Einfangen der Thiere bemerkt Baumgarten, daß daffelbe ein Rennen derfelben vorausfest, wobei wir jedoch nicht mit ihm bas ang 7, 9. urgiren wollen. "Bas die Thiere gur Arche führt, fagt Baumgarten fehr gut, ift nur eine bestimmte Gestalt von dem Triebe ber Bugvogel, welche den Ort, welcher ihnen bald jum Berderben werden wurde, verlassen und die ferne Stätte ber Zuflucht, die ihnen angewiesen, ju finden wiffen." Ueber die nur scheinbare Schwierigkeit, daß nach 7, 4. dem Roah nur steben Tage Zeit gelaffen ift, um die Thiere in die Arche ju bringen, vergl. m. Schr. der Gottmenfch I, S. 439. — Im Uebrigen ift auf ben Oberbaurath Joh. Jefaja Silberfclag gu berweisen, der in seiner Geogonie II, S. 63 - 97 alle hierher geborigen Fragen auf's Sorgfältigste erörtert hat. - Im 600ften Jahre des Alters Roah, am 17ten Tage bes zweiten Monats brachen auf alle Brunnen der großen Tiefe und die Fenfter des Himmels offneten fich. Dag der zweite Monat nicht von der Geburt Roah's an gerechnet ift, beren Datum wir nicht tennen, fondern von dem allgemein bekannten Zeitpuntte bes Jahresanfangs, wird jett wohl allgemein angenommen. Gestritten wird mur darüber, welcher Jahresanfang gemeint seh, ob der burgerliche oder der kirchliche. Im ersteren Falle wurde ber Anfang und bas Ende ber Huth in den Berbft fallen, also gerade in die Ighreszeit, wo einerseits die Früchte des vergangenen Jahres noch vorhanden waren, andererfeits die neue Bestellung des Aders fofort unternommen werden tounte. Denn der erfte Monat des burgerlichen Jahres, Tijchri, folgt unmittelbar der Berbftnachtgleiche, ber zweite, Marcheschwan, entspricht ungefähr unserem Rovember und Dezember, und in diese Monate eben fällt die Regenzeit. Dag diese Annahme die überwiegend wahrfcheinliche fen, zeigt Delitich, Ben. G. 250 ff. Bergl. Baumgarten, Bent. I, G. 111 f. Biner, Realwörterbuch n. Roach. - Bierzig Tage und vierzig Rachte lang ergoß fich ber Regen, aber bas Steigen ber Bemaffer bauerte nach 10, 17. - 24. bis jum 150ften Tage, denn erft nach biefem Zeithunkte "wurden verschloffen die Brummen ber Tiefe und die Tenfter bes himmels und der Regen bom himmel ward aufgehalten" (8, 2.). Der höchste Stand des Wassers war nach 7, 20. filmfzehn Ellen über den höchs ften Bergen ber Erde, benn nachbem B. 19. gejagt war, nes wurden bebedt alle Berge, die hohen, welche unter dem ganzen himmel find", wird B. 20. fortgefahren: "fünfzehn Ellen darüber (מלמעלה) ftanden die Waffer, und es wurden die Berge bebedt". Auf die Frage, woher Roah habe wiffen konnen, daß das Waffer fünfzehn Ellen über die höchsten Berge ging, wird in der Regel geantwortet: Roah habe dieß an der auf Ararat feststigenden Arche meffen konnen. Aber das wurde voraussetzen, daß die Arche im Momente bes hochsten Bafferstandes auffag. Dieg mar jedoch nicht der Fall, benn erft im fiebenten Monat am 17ten Tage blieb die Arche figen 8, 4., nachdem das Fallen des Wassers bereits mehr als zwei Monate vorher, nämlich nach dem 150sten Tage, alfo nach dem fünften Monate begonnen hatte (8, 3.). Es scheint beghalb nichts übrig au bleiben, als daß man jene Bestimmung der Bafferhohe entweder auf gottliche Offenbarung jurudführe (wie auch Andreas Bagner thut, Urwelt, 2te Aufl. S. 524) ober bag man fage: Roah mag die 15 Ellen allerdings an der festigenden Arche, aber nicht fo, daß sich ihm dieses Maß aus dem Aufsigen des 15 Glen Tiefgang haltenden Fahrzenges ergab. Sondern die Arche ging weniger, vielleicht nur 12-14 Glen tief. Da aber Noah einerseits wußte, wie viele Tage von dem Ginken des Baffers an bis jum Festsitzen, andererseits vom Festsitzen bis junt Sichtbarwerden des Bodens um die Arche her vergangen waren, fo konnte er durch Berechnung finden, daß die hochfte Bobe des Wassers über dem Berge 15 Ellen mitfe betragen haben.

Welche von diesen Erklärungen die richtige seh, wird nur dann entschieden werden können, wenn vorher fest steht, ob die Noachische Fluth als eine universelle oder als eine

**Steel** 397

bartielle zu betrachten fen. Dhne mich auf die Untersuchung der Sache bom geologis schen Standpunkt einzulaffen (vergl. in diefer Beziehung Bagner, Urwelt, I, S. 531 ff. gegen Friedrich Bfaff, Schöpfungsgeschichte, S. 646 ff.), muß ich mit Delipsch fagen (Gen. S. 255), daß das theologische Interesse nicht die Allgemeinheit der Fluth an sich, sondern nur die Allgemeinheit des durch fie vollzogenen Gerichtes fordert. ganze damals lebende Menfchheit mit der fie umgebenden Thierwelt vernichtet worden seh, das lehrt die Schrift mit Bestimmtheit. Bar nun die Menschheit über die gange Erde ausgebreitet, dann freilich war es auch die Fluth. Daß die Menschheit aber nicht so ausgebreitet war, gestehen auch Männer, wie A. Bagner zu (a. a. D. S. 528). Bar aber die Menscheit noch auf einen kleinen Theil ber Erbe, resp. auf das vorderasiatische Hochland beschräuft, so hindert uns kein theologisches Interesse, eine entspredende Beschräntung der Fluth anzunehmen. Denn die Form des Berichtes kann in der Darftellung der optischen Birklichkeit ihren Grund haben. Wer da meint, daß die Schrift uns die absolute Wirklichkeit der Fluthgeschichte vor Angen führen muffe, der sehe wohl zu, bag er ber Schrift nicht Motive unterschiebe, die fie nicht bat, Demn bie geologifche Birflichteit gehort nicht in Die Schrift, weil fie teine heilsgeschichtliche Bedeutung hat. Sie ift auch aberhaupt noch nicht für uns, fondern wie die Beheimnife der Schöpfung, der Zeugung, ja des gefammten, an Wandern überreichen Raturlebens, ift auch fie uns aufgespart auf den Tag, da wir's erkennen werden, gleich wie wir erfannt find. hingegen ben getreuen, unverfälschten Bericht von dem zu haben, was Roah gesehen hat, ist für uns von der höchsten Bedeutung. Denn dadurch erfahren wir ersteus gerade so viel. als wir zu wiffen brauchen. Denn so viel hat ihm Gott gezeigt und nicht mehr, weil er nie zu wenig und nie zu viel thut. Zweitens erfahren wir dadurch, wie Noah die Sache. (geistig) angeschaut hat, und haben darin den lebensbollen Anfang des psychologischen Prozesses, den jener göttliche Gerichtsatt in den Gemithern der Menschen herborgerufen und durchgemacht hat. Dit einem Worte: fagt uns die Schrift rein und wahr, was Noah von der Sintfluth gesehen und wie er fie empfunden hat, so haben wir eine menschliche, aber organisch-lebendige Mittheilung über die Aluthaefchichte. Ift aber diese Mittheilung Mose durch Inspiration zu Theil gemorden, fo trägt fie den Rarafter der mechanischen Meugerlichkeit. Der Raum gestattet nicht, dieß weiter auszuführen und im Bufammenhange einer umfaffenden Schrifttheorie darzustellen. Rur dieses seh noch bemerkt: daß die Anschauung Noah's rein und unberfälscht auf uns getommen ift, muß Angesichts der Entstellungen, die sie außerhalb des heiligen Geschlechtes erlitten hat, auf göttliche Bewahrung zurlichgeführt, mithin als ein Bunder betrachtet werden. Rur haben wir hier das Wunder an der rechten Stelle. Saben wir in der Erzählung der Genesis den getreuen Resler dessen, was Roah gesehen hat, so ist damit natikelich nicht ausgesagt, daß Roah alles so gesehen habe, wie es wirklich war. Db namentlich die Fluth eine univerfelle seh oder nicht, konnte er gar nicht sehen. Aber ihm erschien sie so, weil alles Land, das er sehen konnte, bis über die hochften Berge hinauf mit Waffer bebedt war. Sollte nun die Geologie unumftokliche Beweise dafür aufbringen, daß die Fluth nicht eine allgemeine war, so ist die Antorität der Schrift damit nicht im Mindesten compromittirt. Eben fo menig mare fie ce durch das Gegentheil. Das theologische Interesse ift also bei dieser Frage amar micht wesentlich betheiligt, infofern die Hauptfache nur die Allgemeinheit des Berichtes bleibt, aber das Berständnig der naturgeschichtlichen Realität ist allerdings durch die Renntniß der ficher ermittelten geologischen Thatsachen wesentlich mit bedingt. Am 17. Tage des fiebenten Monats (Nifan) also fag die Arche fest auf "den Bergen Ararat" 8, 4. Am erften Tage bes zehnten Monats (Tammuz) wurden bie Spigen ber Berge sichtbar. Bierzig Tage später öffnete Noah das Fenster, welches er gemacht hatte und entsendete er den Raben. Der flog hin und her, bis die Erde gang troden war, aber in die Arche zuruck tam er nicht mehr. Da ließ Roah eine Taube fliegen, die tehrte ju ihm in ben Raften jurud, weil fie feine Stätte fand, ba ihr Fuß hatte ruben mogen.

Rach sieben Tagen ließ Noah die zweite Tanbe hinans, die tam zuruck mit einem Delblatt im Schnabel; endlich nach abermal fleben Tagen entließ er die britte Tanbe; die kehrte nicht mehr zu ihm zurud. Am ersten Tag bes ersten Monats bes zweiten Jahres (also des 601sten Lebensjahres des Roah 7, 13.) war das Wasser vertrodnet und Roah bedte bas Dach bes Kastens ab. Und am 27sten Tage bes zweiten Monats, alfo ein Jahr und zehn Tage nach dem Anfang des Regens (7, 18.), war die Erde troden und erhielt Roah den Befehl, mit den Thieren die Arche zu verlaffen. Bas für ein Jahr bas Jahr der Fluth gewesen seh, ob ein Mondjahr oder ein wirkliches oder ein approrimatives Sonnenjahr, läßt sich aus den Angaben nicht wit Bestimmtheit erkemen. Dem es ift zwar gefagt (7, 24. 8, 3.), daß bas Steigen des Baffers 150 Tage bauerte. Aber die nächste Zeitangabe lautet: am 17ten Tage des fiebenten Monats (8, 4.). hier weiß man nun nicht, wie viele Tage von den 150 an ju gahlen find. Denn um das zu wiffen, mußte man zuerft wiffen, was für Monate gemeint find, ob Mondober Sonnenmonate. Eben so wenig ift es möglich, die Zahl ber Tage bis jum erften bes zehnten Monats zu bestimmen. Bgl. Delitid, Ben. S. 257. 3 beler, Chronol. I, S. 479. - Wie überhaupt über die Apobaterien, d. h. Landungsorte der Arche, mannichfacher Streit unter den Boltern ist (man vergl. C. Ritter, Borhalle europäischer Böllergeschichten, Berlin 1820, S. 326-335), so wird insbesondere noch darüber gestritten, welcher Puntt unter ben' הַרֶּד אָרֶכם 8, 4. ju verstehen fen. Ge gibt barüber zwei Anfichten. Rach ber einen, welche fich nach Josephus (Antiq. I, 8) und Gufebins (Praep. evang. IX, 4) schon bei Berosus und Abydenus, sowie in den Targumim und der Beschito findet und welche bis auf den heutigen Tag die Ansicht ber meiften orientalischen Christen, sowie auch der Muhammedaner ift, - nach dieser Ansicht lanbete die Arche auf dem Dichebel Dichubi, in den turbischen Gebirgen am Oftufer bes Tigris, woselbst ursprünglich ein Rlofter (Assem. Bibl. Or. T. II, p. 113), jest eine Moschee, in der alle Freitage die Lichter sich von felbft entzunden sollen, den Ort ber Landung Roah's anzeigen foll. S. Ritter, Erdlunde, Th. IX, S. 721 ff. — Rach ber anbern Anficht find die הרי אררם an unferer Stelle identifch mit bem bekannten in Armenien, im Arares = Thale, nahe bei dem berühmten Rlofter Stichmiadzin gelegenen Doppelberge, bem großen und kleinen Ararat, welche beibe burch einen schmalen Sobenaug mit einander berbunden sind. Die Bohe des erften beträgt nach Barrot 16,254 Par. Fuß über dem Meece, die des zweiten 12,284 Fuß. Daß diefer Ararut an unserer Stelle gemeint fen, ergibt fich theils aus Berem. 51, 27., wo die Berbindung "die Kouigreiche Ararat, Minni und Ablenas" barauf hindeutet, daß Ararat und Minni, d. i. Armenien, zusammengehören, theils aus der Berbindung, in welche an mehreren Stellen ber Schrift die Ramen Astenas oder Gomer mit dem Namen Togarmah, ber ichon bei Josephus gebrauchlichen Bezeichnung filr Armenien, gebracht werden (cf. Gen. 10, 3. G. 38, 6.). Befonders wichtig aber ift, daß die Lage bes Berges Ararat ihn gang befonders zu einer folden Stelle bon central-welthiftorifder Bebeutung qualifigirt. Denn wie R. bon Raumer (ber Ararat zc., ein Beitrag gur biblifchen Erdfunde, in Hertha Bb. XIII. 1829. S. 833-340. Allgem. Geographie. S. 172) nachgewiesen und Ritter (Erbitunde, Th. X. S. 364 f.) anerkannt hat, so nimmt ber Ararat wirklich in vierfacher Beziehung eine hochft bedeutsame Centralftellung ein. Er liegt nämlich 1) fast im Mittelpuntte ber größten Lanblinie ber alten Belt, zwischen bem Rap ber guten Soffnung und ber Behringsftrage, 2) faft im Mittelpuntte bes grofen afritanifchafiatifchen Buftenzuges, 3) in ber Mitte eines norblicheren Bafferzuges, ber den Buften parallel von Gibraltar bis jum Baital läuft, 4) in der Mitte eines Rranges von naheren oder ferneren Meeren und See'n, wohin gehoren: bas rothe Meer, ber perfische Meerbusen, die See'n Wan und Urmia, das taspische Meer, ber Aralfee, bas asom'iche, schwarze und mittelländische Meer. Auf diesem Ararat (ber Abrigens seinen Ramen von dem ihn umgebenden Gebiete erft erhalten gn haben scheint, bergt. אריך אררים 2 Ron. 19, 87. Jes. 37, 88. Jer. 51, 27.) scheint bie Arche fich nieder-

gelaffen zu haben. An dieses Exeigniß erinnert auch der Name Ruhi Rach, d. i. Berg Roah's, wie die Berfer ihn nennen. Sonft ift in ben mannichfachen Ramen, die ber Berg trägt, teine Spur der Erinnerung an jenes Fattum mit Sicherheit mehr zu ertennen. Denn der moderne tilrtijche Name Agher dag oder Aghri Dagh, den Hammer-Burgftall für Arghi Dagh nehmen und "Berg der Arche" erklären will, hat nach Ritter (Erblunde, X, S. 361) biefe Bebentung nicht (vergl. bagegen "Arghitagh" und "Arg in mythologischer Hinsicht" in Ersch und Gruber's Enchtl.). — Die Ramen Dassis (so neunen ihn die Armenier), Abos (so Strabo und andere Rlassifier) fceinen nach Ritter (Exdlunde X, S. 77 ff.) eben so wenig auf das Ereigniß der Landung Roah's anzuspielen, als bas von Tavernier fälschlich "Berg ber Arche" gedeutete Defesousar (Ritter, X, S. 362) und als der Rame Baris, der in einem Fragment des Nifolaus Damascenus (bei Jos. Antiq. I, 3, §. 6) vorkommt. Ritter lehnt die von Bochart n. A. vorgeschlagene Deutung bieses Bortes burch "Schiff" ab und identistzirt Baris vielmehr mit ber einheimischen Benennung des Berges Baraz (f. Erdf. X, S. 359 ff.). Als ein Denkmal ift aber auch der Rame der Stadt Rachibschevan zu betrachten, welche an der Oftseite des Ararat, am Nordufer des Araxes, in der Chene liegt. Der Name foll "primus descensionis locus, prima descensio" (f. Bötticher hor. aram. p. 1 f.) bedeuten, und da die Stadt lange vor Christus bekannt war (auch Ptolemaus V, 13 f. 135 fennt fie unter dem Namen Nahovara), so hat ohne Zweifel Josephus sie im Auge, wem et (Antiq. I, 35) fagt: "άποβατήριον μέντοι τον τόπον τούτον Αρμένιοι xαλοῦσιν<sup>n</sup>. — Bergl. insbefondere J. St. Martin, Mémoires historiques et géographiques sur l'Arménie. Paris 1818 et 1819. 2 Vol. 8. — Als eine nicht unwichtige Bestätigung der biblischen Fluthgeschichte find die heidnischen Fluthsagen zu betrachten. Denn obgleich von den letzteren manche offenbar unter dem Einfluß des biblis schen Berichtes entstanden sind, weßhalb tritische Sichtung hier sehr Noth thut (cf. Rury, Gesch. d. A. B. I, S. 81), so sind doch gewiß die meisten unabhängig vom biblischen Bericht entstanden. Dann aber sind sie auch wegen der so merkwürdigen Uebereinstimmung in den meiften Sauptpunkten eben so viele Bestätigungen ber biblischen Erzählung, mb ihre Abweichungen von derfelben komen nur als Modifikationen deffelben Grundftoffes durch den Sinfluß der speziellen, nationalen und lotalen Berhaltniffe angesehen werden. Wir können hier nicht die fammtlichen Authfagen ihrem Inhalte nach mittheilen. Wir begnsigen uns deghalb mit der Hinweisung auf die Quellen, indem wir in der Rlaffifikation der Sagen zumeift Delitsch (Gen. S. 234 ff.) folgen. Derfelbe unterscheidet a) die westastatischen Sagen. Die chalduische, nach welcher Aronos dem Kifuthros, dem zehnten und letten Herrscher vor der Sintfluth, die Ueberschwemmung ankundigte und die Erbauung eines Schiffes befahl, f. bei Berofus ed. Richter p. 52 ff. Joseph., Antiq. I, 3. 6. C. Apion. I, 19. Euseb., praep. evang. IX, 11, 12. — Euseb., chron. Armen. I, p. 31 ff., 48 ff. Syncellus I, p. 53 ff., 69 f. ed. Diod. - Die sprische s. bei Lucian. de Dea syria XIII. Die phrygische sindet sich sowohl als Bestandtheil der Sagen vom Annakus (Zenob. Prov. 6, 10. Stephan. Byzant. de urbibus, Art. Ικόνιον. Suidas s. v. Νάννακος und τὰ ἀπὸ Ναννάκου), als and auf den berühmten Mingen von Apamea, welche auf der einen Seite das Bild eines Raifers (bes Seberus, Macrinus ober Philippus), auf der andern aber die Figur eines Raftens enthalten, der auf dem Waffer schwebt, und (nach Edhel) die Inschrift NΩ trägt. In dem Rasten steht ein Mann und ein Weib, außerhalb deffelben steht ein gleiches Baar; auf bem Dache fitt ein Bogel, über bem zweiten Menschenbaare schel, sweiter Bogel, der einen Delzweig zwischen ben Rlauen hat. Bergl. Eckhel, doctrina nummorum veterum I, 3, p. 132-139. Wiseman, discours sur les rapports entre la science et la religion révélée, S. 829 ff. und die Abbildung am Shuffe. Zur Erklärung dient die Angabe der Sibyllinen (I, 268 ff.), daß in der Nahe von Celenae (bieß ift der Rame der alten Stadt, von welcher bas fpatere Apamea Κιβωτός nur eine Kilia ist, f. Plin. H. N. V, 29. Liv. 38, 13. Strab. XII, p.

576 ff. Ptolom. V, 2, 25) der Berg Ararat fich befinde, auf welchem die Arche fitzen geblieben sey. — Die phonizische Sage s. hei Sanchuniathon od. Orakli, p. 32 f. b) Die oftafiatifchen Sagen. Unter diesen ift die perfifche noch wenig befannt (f. Bundehosch, c. 17 bei Anquetil, II, 359). Db die Chinefen eine Runde von ber allgemeinen Fluth haben, ift fraglich. Zwar wollen manche eine folche in der Ergählung von der fogenannten Gundfluth des Jao ertennen (3. B. Klaproth, Ania polygi. p. 32 f.), aber C. Fr. Neumann behauptet in dem Art. Jao (Encytl. von Erfch und Gruber), daß "die chinesische Geschichte von einer allgemeinen, die ganze Erde überschwemmenden und alle lebenden Wefen bis auf wenige vertilgenden Sundfinth nichts wisse". - Am ausgebildetsten ift die indische Fluthfage. Sie findet fich in einer breifachen Gestalt. Das Gemeinsame gibt Félix Nève so an: "Mann wird aus den die gange Erde überschwemmenden Bemaffern gerettet. Das gottliche Befen, bem er feine Rettung verdankt, erscheint ihm in der Gestalt eines Fisches. In einem Schiffe fahrt Manu über die Wasser der Sintfluth hin, und nachdem er gerettet ist, schreitet er zur Wiederherstellung aller Dinge durch eine Neufchöpfung." Die älteste Gestalt dieser Sage findet sich in dem Catapatha-Brahmana, s. Weber indische Studien. 1850. S. 161 ff. — Nève, la tradition indienne du déluge dans sa forme la plus ancienne. Paris, 1851. Spätere Gestaltungen sind die im Mahabharata (f. Bopp, diluvium eum tribus aliis Mahabharati praestantissimis episodiis. Berlin 1829, in Quart. Deutsch unter dem Titel: Die Glindfluth u. f. w. Berlin 1829, in 12.) und in den Puranas (f. Rebe a. a. D. S. 38 ff.). - c) Die Fluthsagen ber tlaffischen Belt. Die Griechen miffen von mehreren großen Fluthen (Plato Kritias 188). Borgugsweise werden zwei als bedeutsam hervorgehoben: die des Oghges (Varro de re rast. III, 1. Servius zu Virg. Eclog. VI, 41. Jul. Afrit. bei Euseb. praep. ev. X, 10. Clem. Alex. Strom. I, p. 320 f. ed. Sylb. Nonnus, Dionyss. III, 204 ff. Maller's Orchomenos. S. 25. 128), und die insgemein als später geschilderte des Deukalion und der Pyrrha, von welcher Servius zu Virg., Eol. a. a. D. fagt: "Sane fabuls talis est: Jupiter, cum perosum haberet propter feritatem Gigantum genus humanum, scilicet quod ex illorum sanguine editi erant mortales, diluvio inundavit terras omnesque homines necavit exceptis Pyrrha et Deucalione, qui in monte Atho liberati sunt (cf. Pindar. Od. IX, 46, Pausan. I, 18, 8. X, 6, 2. Apollod. I, 7, 2. Ovid. Metam. I, 260-415. Apollon. III, 1085 ff.). — Bas Blato im Timaus (p. 28 Stoph.) von dem Biffen der Aegypter um die Fluthgefchichte erzählt, deutet darauf hin, daß sie zwar von mehreren Gluthen Runde hatten, die andere Lander überschwemmt haben follen, von Aegypten aber behaupteten, daß es niemals bas Opfer einer großen Fluth gewesen sen (cf. Diod. Sio. I, 10). — d) Die Sagen ber fibrigen heidnischen Bolter. Ueber die keltische Fluthsage, nach welcher die Gewässer bes See's von Llion die Erde überschwemmten und alle Menschen tödteten bis auf Dwiran und Dwirach, f. Mone ju Creuzer's Symbolit VI, S. 491 ff. Marcel de Serres, Cosmog. S. 184. Grimm, beutsche Mythol. S. 546. Bas bie nordische Sage über die durch Pmer's Blut entstandene Fluth und das darnach von dem allein übrig gebliebenen Bergelmir neu abstammende Brymthuffen-Gefchlecht ergahlt, barüber bgl. Grimm, beutsche Mythologie. S. 526. 538 f. 541 ff. — Auch die Lappen (f. Marcel de Serres, Cosmog. p. 191), bie Grönlander (f. Crang, Siftorie bon Gronland. I, S. 252), die Kolofchen, ein den Ruffen unterworfenes Boll auf der Bestlifte Rordamerita's (f. Lutke, voyage autour du monde. I, p. 189), sodann die Meritaner (f. Clavigero, Gefchichte von Mexito, in's Deutsche überf. I, S. 344), und viele Boller in Mittels und Gudamerita, deren Alex. bon humboldt gedenkt (Reife in bie Acquinottialgegenden des neuen Continents. III, S. 406 ff.; bergl. Wilh. b. Sumboldt, Ramisprache. I, 240. 3, 449. Mejer's mythol. Taschenbuch 2, 5. 181), ja fogar die Bewohner der Sandwichsinseln (f. hertha. IV, S. 334) und noch manche andere Bolter, die wir hier als weniger bedeutend übergehen, tennen die Thatfachen ber

Roah 401

großen Fluth und haben die Kumde davon in lokaler Färbung aufbewahrt. Andere Busammenstellungen der Fluthsagen s. in Link's Urwelt. II, S. 84 ff. Buttmann's Mythologus. I, S. 180 ff. — Ranne, bibl. Untersuch. u. Ausleg. I, C. 48 ff. — Bustuchen, Urgeschichte. I, S. 287 ff. — Rosenmüller, altes und neues Morsgenl. I, S. 33 ff. — Schubert's Weltgebäude. S. 660 ff. — Wagner's Urwelt. 2te Ausl. I, S. 536 ff. — Anobel, Gen. S. 69 ff. — Delitsch, Comm. zu Gen. 2te Ausl. S. 234 ff.

Rachdem Roah auf Gottes ausdrücklichen Befehl aus der Arche gegangen war (8, 16.), baute er einen Altar (f. die Fluthsagen), und opferte darauf ולכה bon allem reinen Bieh und Gebogel. Bie bedeutsam es fen, bag Noah nach ber Fluth ben Duft feines Opfers jum himmel auffteigen lagt, barüber vergl. hofmann, Schriftbeweis. I, S. 181 f. II, 1, S. 142 f. Delitich, Gen. S. 261 f. - Auf Roah's Obser antwortet der Herr mit der Berheifzung, die Erde nicht mehr versluchen zu wollm um des Menschen willen, deffen Dichten und Trachten nur bofe fen von feiner Ingend an, sondern Saat und Erndte, Kalte und hipe, Sommer und Winter sollten nicht aufhoren, fo lange die Erde bestehen werde (בַּל־יָמֵי הַאָּרֶץ). Schon durch diesen letten Bufat ift genugfam angebeutet, bag ber Erbe eine absolute Dauer nicht grantitt werden wolle. Rur foll fie nicht mehr um des Menfchen willen (בעבהר ס, ש. 21.), der unverbesserlich ift, geschlagen werden. Es scheint darnach, daß der Mensch in der Beriode vor der Sintfluth der Natur viel näher stand, als er ihr jetzt steht, daß er also auch in viel höherem Grade das Berderben, dem er selbst anheimgefallen war; in fie hinüberleiten konnte. Wir ftehen der Ratur ferner. Daraus folgt, daß die Natur unbeirrt durch uns ihren Weg geht. Sie bleibt sich im Wesentlichen gleich. Ihre Grundordnungen (B. 22.) bestehen unverrückt und unverändert bis an's Ende, d. h. bis auch die Naturkräfte sich abgenutzt und das Ziel alles Fleisches erreicht haben werden. Bergl. der Gottmensch. I, S. 442 f. — Rachdem 5, 17. die Thierwelt, 8, 21. f. die Erde überhaupt ihr Segenswort erhalten hatte, folgt 9, 1-7. der feierliche, mit Bedingungen verknüpfte Segensspruch über den Menschen, die Grundlage des Bundes, als deffen aukeres Zeichen fodam der Regenbogen eingefett wird. Diefer Segensspruch fleht aber in genauer Beziehung zu 1, 28. ff. Boransteht wie dort: send fruchtbar und mehret euch! Dann folgt, wie dort, die Uebertragung der Herrschaft. Rur ift hier die verstärkte Weise zu beachten, mit welcher dieß 9, 2. geschieht. Denn da heißt es: eure Furcht und Schrecken seh über allen Thieren. Man sieht auch hieraus, daß das Berhaltniß des Menschen zur Natur nicht mehr war, wie früher. Es hat eine beiderseitige Entfremdung stattgefunden, defihalb bedarf der Mensch zur Behauptung seiner herrschaft in erhöhtem Mage der Gewalt. Ferner ist höchst merkwilrdig, daß 9, 3. ausbrücklich Fleischnahrung erlaubt wird und zwar mit deutlicher Zurlickbeziehung auf 1, 29. Es wird aber biefer Erlaubniß, Lebendiges zu todten, sofort ein foutender Damm beigegeben: 1) wird ber Genuß folden Fleifches, in welchem noch das Blut ift (f. d. Art. Speisegesethe), verboten; 2) wird das Bergießen von Menschenblut nach doppelter Seite hin verboten: a) an dem Thier, welches einen Menschen um's Leben bringt, will Gott Rache üben (cf. Erob. 21, 28. ff. Saalfchut, Dof. Recht, Bergl. auch das englische jus Deo dati); b) der Mensch, der seinen Rebenmenfchen frebelhafter Beife um's Leben bringt, foll bafür felbft burch Menfchenhand (8, 6.) den Tod erleiden (vergl. den Art. Blutrache). An diefe Schriftausfage von den Roah gegebenen Borschriften knüpft die jüdische Synagoge ihre Borstellung von den fieben noachifchen Beboten an. Diefelben find: 1) ברכת השם do judiciis; 2) ברכת de benedictione Dei; 3) עבורה זרה de idololatria fugienda; 4) גלוי עריות de scortatione; 5) שבר מן de effusione sanguinis; 6) אבר מן de rapina; 7) אבר להדי de membro de animali vivo scil. non tollendo. S. Buxtorf, Lex. talmud. p. 409 s. v. Ja. Tractat Sanhedrin. Fol. 56, 1. Abodah Sarah übersett von F. Chr. Ewald, S. 9. - Es waren dieß die Gebote, welche ein zwin 3, d. h. ein Real - Encytlopable für Theologie und Rirche. X.

402 Roah

folder Fremdling, der sich nicht als prosolytus justitias in die Gemeinde Ismel vollständig aufnehmen laffen, fondern bloß in der Mitte des Bolles Ifrael leben wollte, als conditio sine qua non feines Aufenthaltes zu beobachten übernehmen mufite. Bulest bestätigt Gott feinen Bund feierlich burch Ginfegung eines Bundeszei-Dag nach der Meinung des Berichtes berfelbe bamals chens, des Regenbogens. jum ersten Male erschien, weil es vor der Sintfluth nicht geregnet hatte, wird bon den Meisten anerkannt. Bergl. Delitich, Gen. S. 269. Ueber die symbolische Bebeutung bes Regenbogens f. die Literatur bei Biner im Realwörterbuch s. v. Road, - Um noch einmal turg die Hauptpuntte der Fluthgeschichte ausammenzufaffen, so ift uns die Birklichteit berfelben heilsgeschichtlich durch ihren vom n. T. felbft bezeugten Busammenhang mit den großen Thatfachen des Beiles berburgt. Denn die Sintfluth ericheint nach Matth. 24, 37. ff. Luc. 17, 26. ff. (2 Betr. 2, 5. 3, 6.) eben so ale Borbild des Gerichtes, als fie uns nach 1 Betr. 3, 20. f. als Typus ber Taufe bor gestellt wird. Die Wasser der Sintfluth, welche den alten Adam im makrolosmischen Sinne (ben apxuios xoomos, 2 Betr. 2, 5.) erfauften, find beghalb eben fo wohl Borbild eines höhern Baffers, der Taufe nämlich, die im mitrokosmischen Sinne den alten Menschen erfäuft und den neuen zeugt, als sie auch Thous eines höheren Glementes find, bes Feuers nämlich, fofern daffelbe nach 2 Betr. 3, 6. jum Bertzeuge beim Bollzuge bes letten und höchsten Gerichtes bienen foll. Roah ift die lebendige Brude aus der alten Welt in die neue. Ob er wohl aus jener in seinem religiösen leben jene Herrlichkeit bes Anfangs hinliberleitete, die Melchifedet (f. b. Art.) fo groß gemacht hat, so war er boch seinem nathrlichen Leben nach noch zu fehr ein Rind jener alten, dem Berderben geweihten Welt, als daß er schon der Stammbater der heiligen Amschheit hatte sehn können. Erst der zehnte nach ihm war weit genug von jener erften Welt entfernt, um ber Anfanger eines neuen, auserwählten und heiligen Gefchlechtes werden zu konnen. Noah ist mithin nur der natürliche Stammbater der gesammten jetzt lebenden Menschheit. Er ist also nicht ein zweiter Abam. Denn er hat selbs Bäter und repräsentirt somit nur einen Theil des Ganzen. Weil er aber diesen Theil gang reprafentirt, d. h. weil von ihm die heidnische wie die heilige Menschheit gleicher weise abstammt, so ist er, obwohl ein heiliger Mann, doch keineswegs der neue Rensch oder auch nur der neue Stammbater des heiligen Geschlechtes. — Ueber den Soluk bes Lebens Roah nur wenige Worte. Die Schrift fagt nur (Gen. 9, 20.), daß a nach der Fluth anfing als Landmann zu leben und Wein baute. Aderban war zwa schon in der vorhergehenden Periode getrieben worden (8, 17. ff. 4, 2. 5, 29.), aber bas waren jedenfalls blog Anfänge. Daß nun Roah den Aderbau fortbildet und jun Beinbau den Grund legt, fteht vielleicht in nicht ferner Beziehung zu dem 9, 3. geflatteten Fleischgenuß. Fleisch, Brod und Wein — find das nicht in der Jetztwelt die dri Sauptstützen unferes leiblichen Lebens? Darüber, daß Armenien ein jum Beinban gunstiges Land war und noch ift vergl. Xenoph. Anab. IV, 4, 9. Ritter, Erdunde. X, S. 319. 554. Es ist aber gewiß auch nicht zufällig, daß der aus dem Bade der Sintfluth gerettete naturliche Menfch mit Brod und Bein fich nahrt, benn bas beutt hin auf den aus dem Wasserbade der Taufe herborgegangenen neuen Menschen, der mit dem Brod und Wein des Abendmahles genährt wird. — Bon feinen drei Sohnen f die Artifel; über die Altersfolge f. Delitich, Ben. G. 272) verfündigt fich ber jungfte an seinem Bater (9, 21. ff.) und gibt ihm dadurch Beranlassung zu jenem merkourdigen prophetischen Ausspruche (9, 25 — 28.), ber in großartiger Kitze bie Grundzüge ber welthistorischen Beziehungen der drei Stämme zeichnet. Denn in Canaan wird ham's Beschlecht zur Dienstbarkeit verurtheilt. Sem wird um feines Gottes willen gludlich gepriefen. Bon Japhet wird gesagt, daß er sich weit ausbreiten und daß er wohnen werde in den hutten Gem's, eine Beiffagung, die in der Beltherrichaft des drif lichen Suropa ihre offentundige Erfüllung gefunden hat. Bergl. übrigens über dick Stelle die Commentare. — Nach der Sintfluth lebt Noah noch 350 Jahre. Er ha noch Melchisedet, er hat noch Abraham erlebt. In seinem 950sten Jahre stirbt er, der lette Träger jener gewaltigen Raturtraft, die den Patriarchen der Urzeit die Erreichung eines so fern gesteckten Lebenszieles möglich gemacht hatte. Hier seh noch bemerkt, daß die Schreibart Sintsluth, welche mit Recht jett wieder allgemeiner wird, sprachlich und geschichtlich die allein begründete ist. Sindssluth ist neu. Luther noch schreibt in seiner letten Bibelausgabe Sindsluth, während peoceatum bei ihm Sünde heißt. Den Ursprung ans Sinsluth (sin = immer, überall, vollständig) hat R. von Raumer nachgewiesen schließeh, Gen. S. 210 f. Die ältere Literatur über Noah und die verwandten Gegenstände s. bei Winer im Realwörterbuch s. v. Noach. Man mag dazu allensalls noch vergeleichen: Drexelius, Noë architoctus arcae, in diluvio navarchus descriptus et morali doctrina illustratus. Monao. 1644. — Richers, I., die Schöpfungs, Parasbieses, und Shubsluthgeschichte erklärt. Lyz. 1854.

Roailles, Louis Antoine von, Cardinal und Erzbischof von Baris, geboren den 27. Mai 1651 als zweiter Sohn des Herzogs Anne de Roailles, ist hauptfächlich als Gomer des Jansenismus bekannt und im Zusammenhang damit schon im Artifel Imsenismus, Bd. VI der Enchklopädie, S. 429 ff. besprochen worden. Wit Sorgfalt erzogen und schon fruhe jum geiftlichen Stand bestimmt, erhielt er bald eine reiche Pfrande, die Abtei von Aubrac, einem alten Hospital in der Didcese von Rodez. Durch Familienverbindungen getragen, und durch personliche Frommigkeit wohl empsohlen, stieg er bald zu den höchsten tirchlichen Würden empor; 1676 wurde er Dottor der Theologie, 1679 Bifchof von Cahors, im folgenden Jahre schon Bifchof von Chalons und bamit einer ber kirchlichen Bairs, 1695 Erzbischof von Paris. Beim Ausbruch ber quietiftischen Streitigkeiten machte er den Bermittler zwischen Boffnet und Fenelon, gegen den er später einige Schriften herausgab, 1700 wurde er auf Empfehlung Ludwig's XIV. sum Cardinal ernaunt. Noch als Bischof von Chalons hatte er die reflexions morales. mit denen Quesnel seine 1693 erschienene Ausgabe des Neuen Testaments begleitete, gebilligt, was ihm nachher viele Anfechtungen und Berlegenheiten zuzog, um so mehr, als er sich einige Jahre später 1696 burch Berurtheilung einer jansenistischen Schrift des Abbé de Barcos: "Exposition de la foi" in Widerspruch damit sette. Eine anomme Schrift unter bem Titel: "Un problème ecclésiastique" warf nun die Frage auf, wem man glauben follte, dem, der die réflexions morales gebilligt, oder dem, der die Exposition verurtheilt habe. In der Folge immer weiter gedrängt, die Billigung der reflexions morales zu widerrufen, schwantte er lange zwischen Zusage und Berweigerung. Endlich schloft er fich der Protestation der Bischöfe gegen die Bulle Unigenitus an, mid nährte in feiner Diocefe offenen Widerftand dagegen. Längere Zeit ftand er an der Spite der Iansenistenfreunde, schwantte dam wieder, ließ sich 1720 auf eine Bermittlung ein, nahm endlich die Bulle Unigenitus am 11. Ottober 1728 vollständig an und ftarh gebrochenen Geistes am 4. Mai 1729. — S. Père Auvigny, Mémoires chronologiques et dogm., Paris 1730; Bausset, Histoire de Fénélon, Paris 1808 sqq.; Mémoires pour servir a l'histoire ecclésiast. pendant le XVIIIe siècle, Paris 1806 & 1815; Journal de l'abbé Dorsanne, Rome 1753; Villefore, Anecdotes ou mémoires sur la constitution Unigenitus, Paris 1730.

Rob, I, LXX Nousa, Jos. Antt. 6, 12. Nosa, war eine Stadt im Stamme Benjamin, Reh. 11, 32., und zwar an der Heerstraße gelegen, die von Rorden her nach Jerusalem führte, Jes. 10, 32., so nahe bei letzterer Stadt, daß diese von dort aus nach jüdischer Ueberlieserung (Lightsoot, cont. chorogr. ad ev. Matth. c. 44.) ersblickt werden konnte. Zur Zeit Saul's befand sich dort ein Heiligthum des Herrn, dessen Priester Ahimelech (s. d. Art.) den sliehenden David mit den weggelegten Schandroden labte und ihm das daselbst ausbewahrte Schwert Goliath's witgab, deshalb aber auf Saul's Beschl durch den Edomiten Doeg mit 84 anderen Priestern niedergemacht wurde, worauf die Stadt Nob selbst gebannt, d. h. alles Lebendige an Menschen und Bieh in derselben niedergemacht wurde, 1 Sam. 21, 22. Das Nationalheiligthum kam

Nob

nun nach Gibea, und ber Ort muß von da an gang unbedeutend gewesen sehn, obwohl er nach dem Eril wieder bewohnt erscheint, Rehem. 11, 32. Schon zu hieronymus Beit war nichts von bemselben übrig, und bis auf den heutigen Tag ist nicht einmal dessen Lage genau nachgewiesen. Auf Kiebert's Karte ist das heutige Dörfchen el-Isawieh als die wahrscheinliche Ortslage von Rob angegeben, und wirklich tann wenigstens die Einwendung von hitzig und Knobel zu Jesaj. a. a. D., daß R., weil auf dem Wege von Gibea nach Gath gelegen, nordwestlich von Jerufalem zu fuchen feb, nicht als stichhaltig anerkannt werden, David konnte fonst Grunde haben, auf feiner Flucht nicht den direkten Weg nach Sath einzuschlagen, sondern den kleinen Umweg zu dem befreundeten Priester zu machen, selbst abgesehen bavon, daß er damals noch nicht gleich au den Philistern nach Gath sich wandte, sondern querft in der Sohle Abullam feine Buflucht nahm (1 Sam. 22, 1.; ber Abschuitt 1 Sam. 21, 11—16. scheint an unrechter Stelle zu fteben, vgl. Thenius S. 92). Die Rabe von Anathot fpricht für die Lage von Nob in der Gegend des heutigen el-Ifamieh, das uns Tobler, Topographie von Beruf., Bb. II, S. 719 f. zuerft genauer geschilbert hat als ein lieblich gelegenes Dorf, fühmeftlich von Anata, 55 Minuten nördlich von Jerufalem, mit Aussicht aufe todte Meer. Diefer fo umfichtige Forfcher halt jenes el-Ifamteh "unzweifelhaft für eine alte Ortslage, wo man manch Alterthumliches antrifft". Freilich ift von da Bernfalem nicht au sehen, und so muß die Lage des alten Rob noch als unbefannt bezeichnet werden, bis es fünftigen Forschungen gelingt, den antiten Ramen wieder zu finden.

Nicht zu verwechseln ist Nob mit Nobah (n=5), einer Stadt in Trachonitis, welche ihren seüheren Namen Kenath mit dem von Nobah vertauschte, als der so benannte Manassit sich dort sestsest, jest aber wieder den alten Namen Qunawât sührt, s. Num. 32, 42. Judd. 8, 11. Real-Enchst. VII, S. 776. Seit Ensebius und Hihrt, sit diese Berwechselung öster vorgesommen. Zu unterscheiden ist auch Nobe unsern Lydda, das Beit Nüba der Kreuzsahrer und der heutigen Zeit, vgl. Hieron. ep. 86. In 2 Sam. 21, 16. 18. ist anders zu lesen oder zu erklären, s. Thenius. Die LXX lesen Nouse auch 1 Sam. 30, 30. statt Inv als Stadtname in Juda.

Bgl. Reland, Paläst., S. 911; Robinson, Paläst. II, 319. 368.; III, 280.; Ritter's Erdt. XVI, S. 518 f. 543; Ewald, Gesch. Ir. Bd. II, S. 538 f. 547 fs. Rittetschi.

אסל, כריר, wird Genef. 4, 16. das Land genannt, wohin Kain nach dem Brudermorde flüchtet. Es war ein völlig vergebliches Bemuhen, daffelbe in der wirklichen Geographie aufzusuchen und bald auf dieses, bald auf jenes Land zu rathen, wie noch Knobel an die Chinesen als das älteste kainitische Bolt denkt. Der Rame gehört, wie fcon beffen ethmologischer Sinn "Fluchtland, Land bes Exile" (von 732) beutlich genug anzeigt, ber idealen Geographie an, fo gut als z. B. Eben. Das Wichtige babei ift nun, daß daffelbe als im Often von Eben liegend gedacht ift. Der Weftaftate, und fo auch ber Ifraelit, verweist Rain's Geschlecht in ben Often; es liegt barin die wichtige Erinnerung, daß im Often alte Culturvoller wohnen, auf die aber der Weftaflate mit einer gewiffen Berachtung herabblidt; " die erfte Epoche ber im geschichtlichen Andenten gebliebenen Urwelt ift - mit Bunfen (Aegypten, Bd. V2, G. 328) ju reben - bargestellt im Ur-Turanier, ber tropig nach Often bin auszieht". Zugleich wird bem Plane ber Genesis gemäß baburch ber Faben ber Geschichte bes Oftens abgeschnitten, um bon ba ab nur noch die Geschicke ber westlichen Boller zu verfolgen, bgl. Tuch, Comment. Mietidi. 3. Genes., S. 111.

Röffelt, Johann August, winigl. preuß. Geh.-Rath, Dottor und Professor Theologie und Direktor bes theologischen Seminars in Halle, war daselbst am 2. Mai 1784 geboren. Seine Elementarbilbung verbankte er der Schule des Baisenshauses. Im 3. 1754 eröffnete er in seiner Baterstadt seine akademische Laufbahn. Unter den dortigen Professoren schloß er sich am engsten an Baumgarten an, obschon dieser ihn nur in einzelnen wissenschaftlichen Füchern befriedigte, am wenigsten in der

Röffelt 405

Bibelerflärung. Röffelt bildete fich größtentheils durch ein fortgefeties Privatftudium. Die vorzüglichsten deutschen Universitäten und ihre Lehrer kennen zu lernen, war der hanptgrund einer Reise, die er zu Ende des Jahres 1755 antrat. Am langsten berweilte er in Altdorf. Er begab sich hierauf in die Schweiz und über Stragburg nach Baris. Rach ber Beimtehr bon jener Reise hielt er feit 1757 als Magister zu Salle alademische Borlefungen, in benen er sich anfangs fast ausschließlich mit Erklärung ber romischen Rlassiter beschäftigte, späterhin jedoch seine Collegien auf einen Curfus über bas gange neue Testament ausbehnte. Die grundliche Gelehrsamteit, die er in feinen Borlesungen entwidelte, verschaffte ihm als Docent dauernden Beifall. Im I. 1760 ward er außerordentlicher Brofesor ber Theologie. Gin ordentliches theologisches Lehramt ward ihm vier Jahre später übertragen. Mehrsache Auträge zu auswärtigen Bejörderungen, nach Gießen, Helmstädt und Göttingen, lehnte er ab. Seit 1779 Mitete er als Direttor bas theologische Seminar. Bielfache Krantungen erfuhr er in ber Beriode, wo der Minister Wollner die preußische Kirche beherrschte. Gine neue Periode für die Universität Halle und für R. selbst trat mit dem Regierungsantritt Friedrich Bilhelm's III. ein. Mit dem Karakter eines Geh.=Rathes erhielt R. zugleich eine be-Die Abnahme seiner physischen Krafte ward beutende Bermehrung feines Gehaltes. ihm jedoch immer fühlbarer. Nur mit der größten Anstrengung konnte er seine Borlesungen fortsetzen. Der 17. Oktober 1806, an welchem Halle an die französischen Truppen überging, und die Aufhebung der ihm fo theuren Universität bruckte ihn gang barnieder. Er farb am 11. März 1807 mit dem Ruhme eines gelehrten Theologen. leichten Faffungstraft, einem richtigen Urtheil und bortrefflichen Gebachtnig umfaßte er eine große Masse theologischer, linguistischer und literarischer Kenntnisse. Was ihn besonders auszeichnete, war sein unermlidetes Streben nach Bahrheit, bas immer rege Intereffe an allem Wiffenswerthen und die unbarteilsche Achtung jedes Zuwachses an Remtnissen. Seine Borlesungen empfahlen sich durch Deutlichkeit, Bestimmtheit und In seinem freien Bortrage band er sich nie fklavisch an seine lichtvolle Anordnung. hefte. Schriftliche Mittheilung seiner Gedanken war weit weniger Bedurfniß für ihn, als die mundliche. Auch verhinderte ihn feine große Bescheidenheit, ein fruchtbarer Autor ju werden. Gine eigentliche Bahn brach er weber in der Theologie, noch in irgend einer Wiffenschaft, aber achtungswerth war schon sein Streben. Mit keinem Theile des theologischen Biffens hatte er fich fleifiger beschäftigt, als mit ber Erklarung ber Bibel, besonders des neuen Testaments. Ginen entschiedenen Ginfluß auf seine Interpretation gewann die neuere Philosophie. Seine hermenentischen Pringipien wurden modifizirt, feitbem er auf altere bogmatische Borftellungen minderen Werth legte. Bei einer Bergleichung feiner früheren und fpateren exegetischen Arbeiten zeigt bieß am beutlichften der im zweiten Theile seiner "Anweisung zur Bildung angehender Theologen" (Halle 1785) enthaltene Abschnitt von der exegetischen Theologie, dann aber auch sein Urtheil in Recensionen über fremde exegetische Arbeiten. Die hauptprinzipien, von benen er fowohl bei feiner mundlichen als schriftlichen Bibelerklarung ausging, waren ber eigenthumliche Sprachgebrauch einzelner neuteftamentlicher Schriftfteller, der Parallelismus und enblich ber hiftorische Sinn. Entschieben trat er ber moralischen Schrifterklarung entgegen. Er fürchtete, fie mochte bas gelehrte Bibelftudium beeintrachtigen und ben bisher darauf verwandten tritischen und exegetischen Fleiß entbehrlich machen. Mit besonderer Borliebe behandelt R. in feiner vorhin erwähnten "Anweisung" den historischen Theil der Theologie. In gedrängter Kürze stellte er dort zusammen, was nach seiner Ansicht Die genaueste Bestimmung bes ju dem Begriff eines achten Rirchenhistoriters gehörte. Sein firchenhistorisches Stubium Befchichtlichen war für ihn von großer Wichtigkeit. war im eigentlichsten Sinne bes Worts pragmatisch und hatte eben beghalb so großen Einfluß auf seine Anfichten von der Religion und Theologie. Wie um die historische Theologie im Allgemeinen, so machte fich R. auch um einzelne Zweige berfelben berdient, befonders um die theologische Literatur burch seine "Anweisung zur Kenntniß ber

beften allgemeinen Bucher in allen Theilen der Theologie" (Leipzig 1779. 4te Auflage Mit befonderer Borliebe behandelte R. als atademijcher Docent, weebendaf. 1800). niger als Schriftsteller, die spstematische Theologie, vorzüglich ihren prattischen Theil, die Moral. In dem theoretischen Theile, der Dogmatit, blieb er, wenigstens in den erften brei Decennien seines Lehramtes, bem firchlichen Lehrbegriffe treu. in feinen eregetischen und bogmatischen Borlesungen mitunter widersprochen habe, scheint ein ungegrundeter Borwurf. Schon seine "Bertheidigung der Bahrheit und Gottlichleit ber driftlichen Religion" (Halle 1766. 5te Aufl. ebendaf. 1783), fowie mehrere feiner früheren akademischen Programme sprechen für seine strenge Orthodoxie. natürliche Aengstlichkeit hielt ihn ab, ohne ruhige Prufung bas Alte mit dem Renen ju vertaufchen. Indeß gestalteten fich boch seine bogmatischen Borftellungen in ber Folge fast unmerklich anders. In seinen Ibeen von der Wirtung der göttlichen Gnade naherte er fich Spalding, feit er deffen Schrift "über ben Werth der Gefühle im Chriftenthum" gelesen hatte. Auch die ftrengere Theorie der Berfohnungelehre, besondere die Beweise ber absoluten Nothwendigkeit einer Genugthung und einer wirklichen Beleibigung Gottes, gab er fpaterhin auf. Die Angriffe auf bas Chriftenthum burch bie bon Leffing herausgegebenen Bolfenbuttler Fragmente fcmerzten ihn. An feine feiner Borlefungen fesselte ihn lebhafteres Interesse, als an die driftliche Moral. nicht ausschließlich irgend einem philosophischen Susteme. Seine Denkart schien mehr für die populäre Philosophie, als für die transcendentale geeignet. Zu einer Zeit, wo mehrere Moralisten die Prinzipien und Terminologien Rant's in ihre Compendien aufgenommen hatten, dachte R. an nichts weniger, als an ein Umformen feines Moral-In seiner Sittenlehre, die gur moralischen Befferung bes Menschen bienen sollte, berücksichtigte er weniger die ideale als die wirkliche Welt. Das Bringip eines geläuterten Endamonismus gab R. nicht auf und der Widerspruch, ben er fand, ward für ihn nur ein Anlaß, jenes Prinzip, das, wie er meinte, fich schwerlich aus dem neuen Testament hinweg philosophiren laffe, schärfer zu bestimmen und fraftiger zu ber-Durch paradore Sate und fühne Behauptungen Auffehen zu erregen, ber Sichtbar war überall fein ernftes Eindringen in ben Begenftand, ben a behandelte, sein Reichthum an Kenntnissen und seine seltene Belesenheit. Nicht weniger Fleiß, als auf ben Inhalt feiner Schriften, legte R. auf die Form und Sprache. Im Lateinischen brudte er fich mit großer Correttheit und Elegang aus, und nur in bem Reichthume der Ideen, die er zusammenzudrängen suchte, scheint es gelegen zu haben, daß sein lateinischer Styl durch zu lange Perioden und durch kunftlich verschlungene Zwischensätze mitunter dunkel ward. Demungeachtet gehörten seine kleinen akademischen Schriften, die zuerst als Kestbrogramme und dann in den Jahren 1771, 1787 und 1803 in einer dreifachen Sammlung erschienen, ju den schatbarften Beitragen jur Er-Karung der heil. Schrift und gaben ihrem Berfaffer gerechte Ansprüche auf den Ramen eines tuchtigen Eregeten. Seine Berbienfte als Gelehrter erhöhte R. durch feinen Raratter als Mensch. Eine ber sichtbarsten Wirkungen seines frith zur Frömmigkeit gebildeten Sinnes war die Besonnenheit im Handeln, die Festigkeit und Unerschrockenheit, wo es das unerschütterliche Beharren bei Grundfätzen und Ueberzeugungen galt, die mit den höchsten Angelegenheiten des Menfchen in Berbindung stehen. Ein liebenswürdiger Bug feines Raratters mar feine Befcheibenheit, die ihn abhielt, weber mit Borgügen noch mit irgend einer Tugend zu glänzen, in der er nichts als feine Pflicht erblickte. Gein Leben, seinen Rarafter und seine Berbienfte hat A. S. Riemeger in einer Schrift, die zu Halle 1809 in zwei Abtheilungen erschien, ausführlich geschildert.

Moet, f. Antitrinitarier.

Rogaret, f. Bonifacius VIII.

Rominalelenchus ift die in ber Bersammlung ber Gemeinde erfolgende amtliche Ruge eines Geiftlichen über eine bestimmte, mit Namen bezeichnete Berson. Dag der

Beinrich Döring.

Geiftliche in die Lage tommen tann, der Gemeinde eine rugende Anzeige über einen Barochianen ju machen, lagt fich nicht bezweifeln. Es wurde insbefondere ber Kall dahin gehoren, wenn über ein Gemeindeglied der Bann ausgesprochen wird, die Pfarrgenoffen vor dem Umgange mit jenem gewarnt werden follen, denn der Berkehr mit den Bebannten wird folechthin nach tanonischen Grundfagen verboten, sobald jene expresse et specialiter denunciati find (vergl. Rober, der Kirchenbann, Tübingen 1857, S. 248 ff. 376 ff.). Dagegen foll gelegentlich ober gefliffentlich mit ber Predigt eine perfonliche Ruge nicht verbunden werden. Dieß ergibt fich theils aus den Grundfagen, welche das Tridentin. Concil soss. V, cap. 2 de reform. über ben Inhalt ber Predigt aufstellt, theils aus befonderen Berboten einzelner Synoden, welche fowohl das Schmähen der Obrigkeit als einzelner Parochianen bei strengen Strafen untersagen mußten. So heißt es 3. B. in einer Ermländischen Synode von 1610 (Hartzheim, Concilia Germaniae, T. IX, Fol. 100): "Quoties in scelera, praesertim familiaria, auditoribus invehuntur acrius, non hominum, sed peccatorum id odio faciant, neminemque expresse aut per circumlocutionem notent, et maxime constitutos in aliqua dignitate caveant, ne acerbi, aut nominatim objurgent, sed leniter, atque in genere tantum admoneant", vgl. Culmer Synobe von 1745 (a. a. D. Bb. X, Fol. 514).

Die evangelische Kirche hat fich gleich anfangs gegen folche perfonliche Rugen ausgesprochen. So bestimmt schon die braunschweiger Lirchenordnung von 1528 (Richter, die Kirchenordnungen I, 110): "De Preditern scholen frylit sunt straffen, doch unbormerdet be perfonen, wente beteren scholen se weber nicht schenben . . . ". Indessen ift doch öfter bagegen gefehlt und bas Berbot baher wiederholt erlaffen. Die fachfifchen Generalartifel von 1580 (Richter a. a. D. II, 433) verfügen deßhalb: "Rachdem den Pfarrern und Rirchendienern mit ernft aufferlegt und eingebunden, das fie in ihren Predigten ihren eignen affect, mit holhippen, poldern ober fcmehen, nicht nachhengen -- ift foldes allein auff die ergerlichen Predigten gemeinet, da die Bfarrer, aus gorn und eigener rachgier, ihre eigene fachen auff die Cantel getragen, und, mit ergernis ber Gemeine, ausgestoffen, die leute mit namen genennet, ober fie fonften also ausgemahlet, das menniglich, wer fie fein, wol verftehen konnen . . ". Dieg wird ftreng verboten und verordnet, daß bei vortommendem Anlag die Bisitatoren jur Bermittelung von Streitigkeiten angegangen werben follen. Die alteren Schriftsteller gebenken bes Romis nalelendus häufig und erinnern an die Strafbarteit, welche nach bem Gefichtspuntte von Injurien abgemessen wird (m. s. Bened. Carpzov, definitiones ecclesiasticae, lib. I, def. LXVI; lib. III, def. XCVIII sq. Beyer, additiones ad Carpzov. l. c. u. a.). Auch bie neueren Befetgebungen enthalten bahin zielende Bestimmungen. Go bas preußische Landrecht, Th. II, Tit. XI, §. 83 - 85: "In öffentlichen Borträgen muß jeder Beiftliche aller perfonlichen Anzuglichkeiten fich enthalten. Schilberungen ber in einer Gemeinde herrschenden Lafter find keine Anzüglichkeiten. Sie arten aber darin aus, wenn Personen genannt, oder durch individuelle Nebenumstände kundbar gemacht werden".

Als ein Att der kirchlichen Disciplin ist in neuerer Zeit die Ramhaftmachung von Uebertretern der Rirchenordnung mehrfach wieder eingeführt. So ist im Medlenburgisichen, offenbar im Anschlusse an die von Seiten des Kirchenregiments hergestellte Kirchenzucht, in mehreren Orten durch Beschluß der Presbyterien angeordnet, daß am Neujahrstage die Ramen der Mütter, sowie der bekannt gewordenen Wäter von der Kanzel herab genannt werden, welche im versossen Jahre uneheliche Kinder taufen ließen.

B. F. Jacobion.

## Rominalismus und Realismus, f. Scholaftik.

Nominatio regla. Schon im franklichen Reiche zur Zeit ber Merobinger tritt ein burchgreifender Einfluß der Könige auf die Besetzung der bischöflichen Stühle hervor, welcher sich unter den Karolingern und den deutschen Kaisern zu einem förmlichen Ersnenungsrechte steigerte, so daß einzelne bischöfliche Kirchen nur durch besondere bischöfs

liche Privilegien die Freiheit der Bischofswahl gewinnen tonnten (vgl. Richter's Rir: chenrecht, 4te Aufl., &. 187, Anm. 6). Erft bas den Investiturftreit abschließende wormser Konfordat bom Jahre 1122 sanktionirte für bie beutschen Bisthumer bas freie Bahlrecht der Capitel, welches in gleicher Beise anch von Friedrich II. in der goldenen' Bulle bon Eger im Jahre 1213 anerfannt und in ben beutschen Ronfordaten bes 15. Jahrhunderts bestätigt wurde. Im Gegenfat zu diefer Rorm ertheilten aber die Pabste vielen Landesherren theils in Rontordaten, theils burch besondere Indulte bas Recht, ihre Landesbifchofe felbst zu ernennen. Gegenwärtig befiten daffelbe alle tatholischen Souveraine von Europa, fo namentlich in Portugal (feit dem Ende des 15. Jahrh.), Spanien (Konfordat bom Jahre 1753), Franfreich (Konfordate bom Jahre 1516, 1801, 1811, 1817), Reapel und Sicilien (Konkordat vom Jahre 1818), Sardinien und ben übrigen italienischen Staaten, Babern (Konfordat vom Jahre 1817) und Defterreich (durch das Ronfordat vom Jahre 1855 bestätigt). In letterem Staate besteht jedoch ein Wahlrecht der Capitel für Salzburg und Olmut, die Bischöfe von Lavant und Sedau nominirt der Erzbischof von Salzburg, den Bischof von Gurt prafentirt bei je zwei Bakanzen der Raiser dem Erzbischof von Salzburg, bei der dritten nominirt Letsterer allein, alle übrigen Erzbischöfe und Bischöfe bagegen nominirt ber Raifer. alle anderen deutschen Bisthilmer ift bas Bahlrecht der Capitel anerkannt, nur in Breugen bestehen für Posen-Onesen, Rulm und Ermland nur Scheinwahlen, während in Wirklichkeit der König nominirt, wogegen der Pabst den Rominirten motu proprio bestätigt, d. h. das Prinzip der freien Ernennung festhält. Ein Gleiches gilt hinsichtlich ber tatholifden Bisthumer Ruflands.

Die nominatio regia involvirt, wie die Wahl ober Postulation von Seiten des Catitels, nur eine Designation, auch bei ihr ist die Berückschitigung der erforderlichen kanonischen Eigenschaften des Randidaten nothwendig (weßhalb auch hier ein Insormativprozeß stattsindet), und der Nominirte erhält in gleicher Weise erst durch die pähstliche Consirmation, welche hier institutio heißt, das Recht zur Berwaltung der bischossischen Jurisdistion, mit Ausnahme der ungarischen Bischöse, welche nach einem bestehenden usus, wenigstens in Nothfällen, schon vor der Institution jene Besugnisse ausliben dürsen. Bgl. d. Art. Bischof, Bd. 2, S. 244, und überhauht: Staudenmaier, Gesch. d. Bischosswahlen mit bes. Berücksichtigung der Rechte und des Einflusses christlicher Fürsten auf dieselben. Tübingen 1831.

Nomokanonen. Mit xavores bezeichnete man in ber orientalischen Kirche firche liche Normen, mit rouse weltliche, namentlich faiferliche Gefete. Anfänglich beftanden bort für biefe, wie für jene, besondere Sammlungen; die griechischen Ranonen waren ursprünglich chronologisch geordnet, wurden aber fpater aus prattifchen Grunden fuftematifch zusammengestellt, u. A. von Johannes Scholasticus (f. d. Art.), welcher unter Kaifer Juftinian (564) Patriard von Conftantinopel wurde, in 50 Titeln. Cammlung enthielt außer 85 fogenannten Kanonen ber Apostel, Die Befchlusse der Gpnoden von Nicaa, Anchra, Reucafarea, Gangra, Sardica, Antiochia, Laodicea, Conftantinopel, Ephefus und Chalcedon, und 68 Ranonen aus drei Briefen des Bafilius (ab. gebrudt in Justelli et Voellii Biblioth. jur. can. Lutet. Paris. T. II, p. 499 sqq.; vergl. Assemani Biblioth. jur. oriental. canon. et civil., Rom. 1762, T. III, p. 354 sqq.). Die weltlichen Berordnungen und Rormen waren ebenfalls in verfchies benen, theils offigiellen theils Privatfammlungen ansammengestellt, namentlich in ben inftinianischen Collettionen, ben Novellensammlungen, und später in ben Bafiliten (f. b. Art.). Bei ber großen Angahl faiferlicher Berordnungen machte fich aber fehr balb bas Bedürfniß geltend, biejenigen, welche firchliche Berhaltniffe betrafen, befonders auszugieben und aufammenguftellen. Solcher Sammlungen der vopeor tennen wir brei. Die erfte, von bem eben erwähnten Johannes, Batriarchen von Conftantinopel nach Raifer Juftinian's Tobe (geft. 565) berfaßt, enthält nächst einer Borrebe 87 Rabitel, welche aus 10 Robellen erzerpirt sind (gebruckt in G. E. Heimbach Anecdota, Lips. 1838. T. II, p. 202 sqq.), die zweite Sammlung, deren Berfasser unbekannt ist, und welche bald nach der exsteren abgefaßt wurde, enthält in 25 Kapiteln kaiserliche Constitutionen aus dem Coder Justinian's und den Novellen (abgedr. bei Heimbach a. a. D. S. 145 st.), die dritte Sammlung endlich, welche wahrscheinlich in den letzten Regierungsjahren Instin's II. (565—578) von einem unbekannten Antor veranskatet wurde, enthält 1) die ersten 13 Titel des Coder im Auszug mit Paratitlen, d. h. erzerpirten Parallelsstellen aus dem Coder und den Novellen, 2) eine Reise von Stellen aus den Institutionen und Pandesten, welche sich auf das jus ecclosiasticum beziehen, und 3) die ersten drei Titel aus dem Novellencommentar des Athanasius Scholasticus (Emesanus) und als Anhang vier Novellen von Heraclius (610—641) über firchliche Berhältnisse. Früher wurde diese in der Bibliotheca jur. canon. von Vosllius und Justellus Tom. II, p. 1223 sqq. abgedrucke Sammlung irrig dem Theodorus Balsamon, einem ausgezeichneten Kanonissen aus der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts (s. d. Art.) zugesschrieben, daher die herkömmliche Bezeichnung: Pseudo-Balsamon.

Bald nach Justinian's Tode fing man an, die canones und diejenigen rouos, welche kichliche Berhältniffe behandeln, systematisch in combinirten Sammlungen zusammenzustellen, für welche der Rame Romokanon gebräuchlich wurde. Hierher gehörte: 1) eine Sammlung, welche lange Zeit mit Unrecht bem Johannes Scholasticus zugeschrieben wurde. Einige Handschriften nennen einen unbekannten Thoodoretus Cyrrensis (ober Cyprensis, Cytrensis) opiscopus als Berfasser. Dieselbe enthält das oben erwähnte Werk des Johannes in 50 Titeln, beren jedem die entsprechenden vouce aus der Sammlung der 87 Kapitel beffelben Johannes beigefügt find, nebst einem Anhang von anderen 21 Rapiteln ans letterer Collettion. Die Handschriften, welche übrigens mannichsach von einander abweichen, bezeichnen meift dieg Wert nicht als Romotanon, baffelbe ift jedoch unter diesem Ramen bis in bas 16. Jahrhundert vielfach benutzt und angewendet worden (abgedr. in Voellii et Justelli Biblioth. jur. can., T. II, p. 603 sqq.); 2) eine zweite Sammlung ist uns zwar als solche nicht mehr exhalten, wir ersehen aber ihren Inhalt aus dem unter 8) näher befchriebenen Nomokanon des Photins, welchem jene im Besentlichen zum Grunde liegt. hiernach bestand bieselbe aus zwei Theilen, von denen der erste Concilienschluffe, die sogenannten apostolischen Ranonen und Entscheidungen heiliger Bater enthielt, also eine Ranonensammlung, ber zweite aber ein Romokanon in 14 Titeln war, in deren jedem den nur citirten canones Exzerpte aus den Justinianischen Rechtsbüchern beigefügt waren, für welche vorzugsweise das dritte oben erwähnte, dem Balfamon mit Unrecht beigelegte, Werk benutzt worden ift. Der zweite Theil, der Nomokanon, scheint in dem Cod. Bodlej. 715 (Laud. 78) erhalten zu fehn. Bal, Zachariae histor. jur. Graeco-Roman. delineatio (Heidelb. 1839), 🕯 22, nr. 6. b., und Kritische Jahrb. für deutsche Rechtswissenschaft, Bd. 6, S. 983. Diese Sammlung ist noch bor der Trullanischen Synode (692) entstanden, und nenere Unterfuchungen haben es sehr wahrscheinlich gemacht, daß sie sowohl, als das eben genannte Wert des Pfeudo Balfamon, denfelben fibrigens unbefannten Berfaffer gehabt haben. Bal. Biener, Beitr. zur Revision des Justinian. Coder (Berlin 1833), S. 37. 38 und Zachariä a. a. D. Kr. 7. d. — Ein ganz besonderes Ansehen hat 3) das im 3. 883 veröffentlichte Wert bes Patriarchen Photius erhalten. Daffelbe besteht aus zwei Theilen, und ift in der That nichts weiter, als eine zweite verbefferte und erganzte Ausgabe der soeben beschriebenen Sammlung. Den ersten Theil dieser mit der Borrede hat Photius beibehalten, und diefelbe, wie er felbst in einem Nachtrag zur Borrebe fagt, durch die Kanonen der seitdem gehaltenen Synoden ergangt; auch den zweiten Theil, ben Nomokanon, hat Photius unberändert aufgenommen, und nur die neueren Citate nachgetragen, sowie einige Parallelstellen aus den weltlichen Rechtsquellen hinzugefügt. In den Handschriften steht übrigens der Romokanon voran und auf diesen folgt die Kanonensammlung, welche jetzt regelmäßig mit dem Ramen Syn-

tagma canonum bezeichnet wird. Bu Letzterem schrieb Johannes Bonaras

um's Jahr 1120, und ju bem gangen Werte Theob. Balfamon um's Jahr 1170 einen ausführlichen Commentar, jedoch erfcheint hier die Sammlung bereits vielfach, 3. B. hinfichtlich ber Reihenfolge ber einzelnen Stude, verandert und mit Zufaten berfeben. In diefer Form ift bas gange Wert mit bem Commentar bes Balfamon ofters gebruckt, am besten in der Bibliotheca jur. can. T. II, p. 815 sqq., das Syntagma mit ben Commentarien bes Zongras und Balfamon in Beveregius Synodicon (Oxon. 1672. Fol.), T. II, P. II, der Romofanon allein, ohne jene Commentarien, aber mit ausgeschriebenen kanonischen Stellen, aus einer Batikan. Sandschrift bes 12. Jahrhunderts im Spicilegium Roman. (Rom. 1842), T. VII. - 4) Go groß auch das Ausehen und die Berbreitung ber letteren Sammlung war, so machte fich doch bas Beburfniß einer überfichtlicheren Anordnung bes Stoffes geltenb. Diefem Bedurfnig entsprach bas um's Jahr 1335 verfaßte Syntagma des Matthäus Blastares, welches füglich unter die Zahl ber Nomokanonen gerechnet werden kann, obgleich et diefen Namen nicht führt. Dasselbe besteht aus 303 Titeln, welche alphabetifch noch dem Sauptworte ihrer Rubriten geordnet find, und in der Regel zuerst die betreffenden kanonischen Berordnungen, und nach ihnen die ropeoe enthalten, jedoch finden fich in einigen Titeln nur xarorec, in anderen nur rouor. Dieg Wert, welches bis jest nur bei Bevereg. a. a. D. T. II, P. II. gedrudt ist, hat eine große Berbreitung im Drient gewonnen, und war, neben dem Nomokanon des Photius das gewöhnliche Handbuch ber Beiftlichteit. Die große Angahl von Sandfdriften, felbft ans neuerer Beit, beweift, daß beide Werke bei den Griechen auch unter der türkischen Berrschaft ihr Auseben bewahrt haben. Bergl. Zacharia a. a. D. §. 54, §. 55, Rr. 1. Gehr verbreitet war außerdem, wie aus den zahlreich vorhandenen Abschriften hervorgeht, 5) der im Iahre 1561 bom Rotar Danuel Dalagus in Theben berfaßte Romotanon. Bgl Rachar. a. a. D., S. 89 ff. Welche Bedeutung übrigens bie oben unter 3) und 4) angegebenen Sammlungen in ber griechischen Rirche noch jest haben, zeigt ein Bect, welches feit dem Jahre 1852 in Athen unter dem Titel Torrayua ror Gelwe nat icom xurorwr in 6 Theilen erscheint, von denen der erfte den Nomotanon des Photius enthält, ber fechste bas Syntagma bes Blaftares enthalten foll. Bergl. Biener, bas tanon. R. ber griechischen Rirche, in ber tritisch. Beitsche, für Rechtswiff. und Ge fengeb. b. Ausl., Bb. 28, G. 163 ff. - Auch in ber ruffischen Rirche ift bis in bie neueste Zeit eine oft gebruckte, übrigens auch in den weltlichen Gerichten benutte, Sammlung seit der Mitte des 17. Jahrhunderts in Gebranch gewesen, welche den Ramen Kormozaia Kniga, b. h. Buch für den Steuermann, führt, und unter Anderem auch ben Nomokanon bes Photius enthält. Bergl. Wiener Jahrbucher ber Liter., Bb. 23, S. 220 ff., Bb. 25, S. 152 ff., Bb. 33, S. 288 ff. Auch in Serbien, der Moldau und Wallachei haben fich unter ben Griechen unzweifelhaft jene alten Sammlungen im Gebrauch erhalten, so namentlich in den beiden ersten Ländern das Syntagma des Blastares; vgl. Wiener Jahrbücher, Bd. 53, Anzeigeblatt S. 84 ff. Für die **Wallach**ei ift im Jahre 1652 ein Romofanon in der Landessprache, und im Jahre 1722 and in lateiuischer Uebersetung, herausgegeben worden, dessen erster Theil das oben unter 5) erwähnte Werk des Malaxus enthält. Bergl. Zachar. a. a. D. §. 57; Reigebauer, das kanon. R. d. morgenl. Kirche in der Moldau und Ballachei, in Bulau's Jahrb. 1847, Dezember, und Zacharia, Rechtsquellen in der Ballachei, in der tritisch. Zeitschr. für Rechtswiff. d. Ausl., Bd. 12, S. 408 ff.

Außer ben genannten Werken sindet sich eine große Anzahl von Sammlungen unter dem Namen Nouvakrores, Karorágia, Nóuiua, welche nicht, wie die obigen, Kanonen und weltliche Normen, sondern nur Kanonen enthalten; dahin gehört der Nomocenon Doxapatris (vgl. Zachar. §. 51, Kr. 4), ein anderer von unbekanntem Bersasser, welcher in Cotolorii Ecclos. graec. monum. T. I, p. 68 sqq. abgedruckt ift, und eine Reihe berartiger Werke, welche Zacharia a. a. D. §. 55, Kr. 3 angeführt hat. Bergl. überh. Biener, Gesch. u. Robellen Justinian's, Berlin 1824, S. 157 sf.; dess.

zur Revis. des Justin. Coder, Berl. 1833, S. 25 ff.; desselb. De collect. canon. eccl. graec., Berol. 1827; desselb., das tanon. Recht der griech. Kirche, in d. frit. Zeitschr. f... Rechtsw. d. Ausl., Bb. 28, S. 163-ff., u. Walter a. a.D. §. 72—83. Basterschleben.

Ronconformisten (gleichbebentend mit Dissenter), wurden in England im Gegensatze zu den Consormisten diesenigen genannt, welche die Unisormitätsatte 1662 verwarsen. Der Rame kommt offiziell zuerst in der Fünspmeilenakte (an act sor restraining Non-conformists from inhabiting corporations etc. 1665) vor und wurde von den Dissentern adoptirt. Ueber die Geschichte der Nonconformisten vergleiche die Artisel: Baptisten, Independenten, Buritaner und England kirchlich-statistisch, sowie die Schriften: Thom. Price, Hist. of Protestant Nonconformity, 2 BB., 1836.38.—E. Calamy, the Nonconformist Memorial 1666. — D. Neal, Hist. of the Puritans, 1731. — Bogue and Bennet, History of the Dissenters, 1808.38. n. a.

Nonna. Du Cange s. v. führt viele Beispiele der männlicher Form vor, Nonnus, Nonna. Du Cange s. v. führt viele Beispiele der männlichen Form an. Das Bort ist sanctus, castus. Arnodius junior in Ps. 105: si ille qui sanctus vocatur et Nonnus sic agit, ego quis aut quotus sum, ut non agam? Im liber usuum Cisterciensium c. 98 lesen wir: 1. Augusti odiit N.Nonnus de N. sacerdos et monachus eiuschem monasterii. Bisweilen, aber nur ausnahmsweise, wurden die älteren Mönche und die Borgesetzen des Klosters Nonni genannt. Es sommen noch andere Formen des Wortes vor: Nonnanes, Nunnones, i. q. monachi et sanctimoniales, nonnaicus habitus sür monachicus habitus. — Woher das Wort Nonne seinen Ursprung habe, ist nicht gewiß; nach Einigen sommt es aus dem Negyptischen. Soviel ist gewiß, daß schon Hieronhmus das Wort kennt, ad Eustochium ep. 22. — Uebrigens neumen die Italiener den Großvater nonno, die Großmutter nonna, nach Du Cange z. v., so sollte auch das Wort, auf die christlichen Klosterbewohner angewendet, die paterna reverentia ausdrücken.

Roph, f. Demphis.

Rorbert, ber heil., f. Bramonftratenferorben.

Rordafrikanische Kirche. Literatur: außer den nordafrikanischen Kirchensichristellern und Concilienakten, Moroelli (Jesuit) Africa Christiana, Romae 1780, Brixiae 1816—17. 3 Bbe. in 4.; Sanchez (Spanier) Historia ecclesiae Africanae, Matriti 1784; Schelstrate Eccles. Africanae sub primate Carthaginiensi, Par. 1679 in 4.; Leidecker, Historia ecclesiae Africanae illustrata, Utrecht. et Lips. 1690 in 4.; Münter, Primordia ecclesiae Africanae, Hasniae 1829; Papencorbt, Geschichte ber vandalischen Herrschaft in Afrika. Berlin 1837. Nur die erste und die beiden letzten Bearbeitungen waren dem Bersasser zugänglich. Besondere Beachtung verdient auch die Besprechung der afrikanischen Concilienverhandlungen in Hesele's Conciliengeschichte.

Unter den Landeskirchen der sieben ersten Jahrhunderte nimmt die nordafrikanische einen hervorragenden Rang ein theils durch die Selbständigkeit, die sie sich lange zu dewahren gewußt, theils durch manche Eigenthümlichkeit, die sie in ihrer selbständigen Stellung sestgehalten, theils durch den Einsluß, den sie auf den Gang der kirchlichen Entwidelung überhaupt gesibt hat. Ihre Kirchenlehrer gehören zu den ausgezeichnetsten, welche das Abendland aufzuweisen hatte; ihre Schicksale zu den traurigsten, welche die Prodinzen des weströmischen Reichs betrossen haben. Eine kurze Karakteristis der nordafritanischen Kirche und ihres geschichtlichen Berlauss mit Ansschluß der den Spezialariteln zufallenden Gegenstände ist der Zwed der nachstehenden Blätter. Da die dandische Indasson in jeder Beziehung einen entscheidenden Wendepunkt sit die nordafridauschen Kirchengeschichte bildet, so zerfällt dieselbe in die beiden Perioden von der Sindukung des Christenthums dis zum Jahre 430 und von da dis zur Bollendurus der

Das alte Nordafrita, der Ruftenstrich, der sich von der Cyrenaica bis zum atlan-

tifchen Dzean ausbehnte und von Rorden her vom mittellandischen Meere bespult, nach Suben durch ben Atlas und die übrigen Gebirgeginge von dem Lande der Gatuler und anderer Boller des inneren Libyens geschieden wurde, erstreckte fich über einen Flachengehalt von etwa 16000 Quadratmeilen. Seine Ureintvohner, von den Griechen Romaden, von den Romern mit lateinifcher Aussprache Rumibier, seit Berodian überhaupt Dauren (urfprünglich die Bewohner Mauritaniens) genannt, führten auf ihren Roffen ein unftetes Rauberleben und rieben fich, ohne Treue untereinander wie gegen Fremde, in fortwährenden Rampfen auf. Rur ein Theil wurde im Laufe ber Zeit durch fremde Eroberer an feste Bohnsige gewöhnt und bequemte fich jum Aderbau, mahrend die, welche der väterlichen Sitte treu blieben, int die Bufte und in die Bebirge zuruchgedrangt wurden, von wo sie bei jeder gunftigen Gelegenheit rauberisch in bas land Diese wichtige Scheidung vollzog sich zuerst, als phonizische Ansiedler Karthago gründeten, fich mit den alten Bewohnern mischten und fo das zweite Rationalelement, bas punifche, ausmachten. In Folge bes britten punifchen Rrieges und ber Berfib rung von Karthago tam dessen Gebiet als provincis proconsularis unter die romijde herrschaft. In Rumidien begann bas Städteleben und der Aderban unter Maffiniffa, deffen Gebiet nach dem Untergange feines Entels Jugurtha (106 v. Chr.) erft unter einheimische Fürsten vertheilt und foater gleichfalls romische Probing wurde. In Dasritanien, das erft 42 b. Chr. von ben Römern erobert wurde, theilte fich die Bebollerung in Aderbauer und Romaden; die letzteren ftanden unter tributpflichtigen Furften, und wurden bei der Unabhängigkeit, die fie fich thatfächlich zu bewahren wußten, der romischen Berrschaft nie völlig unterthan. Rur burch Erregung von inneren Zwistigleiten und durch gegenseitige Abschwächung konnten bie Romer die häufigen Aufstände vorübergehend unterbruden. Die Bieberherstellung des zerftorten Rarthago's, ichon bon ben Grachen beabsichtigt, wurde unter Augustus im Jahre 29 vor Chr. in bas Bert gefest. Es war die erfte außeritalische Rolonie. Bereits Strabo erwähnt fie um die Geburt Christi als eine ber reichsten Städte; im britten Jahrhundert war fie neben Alexandrien die voltreichste Stadt des Reichs nach Rom. Befonders in der Proconfularis und Numidien erwarben fich romifche Brivatleute einen ausgedehnten Grundbefis; durch Berwaltung, Beer, Civil - und Militartolonien wurden romifche Bildung, Sprache und Sitte immer weiter ausgebreitet; boch behauptete fich jugleich die punische und bie maurische Sprache unter der fruheren Bevollerung; lettere blieb namentlich in dem wenig romanistrten Mauritanien vorherrschend. Die ungemeine Fruchtbarteit Afrika's machte es bald zu einer bebeutenden Kornfammer Roms und bie Getreideflotten vermittelten einen lebhaften Berkehr, ber fur die Befestigung der romifchen Bildung von großer Bichtigkeit mar. Bon Afrita gingen bie bebeutenbsten Sachwalter und Geschäftsführer nach Rom. Allein auch die romifche Sittenlosigkeit und Schwelgerei drang in Rordafrita ein und fand in dem Nationaltarafter einen fo ergiebigen Boben, bag fie bort bie lebpigleit der Welthauptstadt fiberbot: tein Lafter foll bei den Afrikanern unbekannt und nicht im Schwange gewesen seyn. In der Raiferzeit hatte bas Land anfangs nur vier Brobingen: Broconsularis, Numibien, Mauritania Cafareenfis und Mauritania Tingitana. Seit bem Anfange des vierten Jahrhunderts wurden beren feche, indem noch Eripolis hingutam, die Proconsularproving aber in ihre beiden Bestandtheile Bengitana (mit Rarthago), auf die fich von jest der Name Proconsularis beschränkt, und Bhlacena (auch Byzacium) zerlegt wurde; bas tingitanische Mauritanien wurde zu Spanien gefchlagen, mit dem es burch die Meerenge von Gades ohnehin lebhafter verkehrte, ale mit bem burch Buften ihm fchwer juganglichen übrigen Afrita; bas übrige Mauritanien bagegen wurde in Mauritania Cafareenfis (mit ber Sauptftadt Cafarea) und Rumibien blieb in feinem alten Sitifen fis (mit der Hauptstadt Sitifi) getheilt. Bestande. Unter Justinian I. tam ale flebente Proving Sardinien hingu. politische Eintheilung wurde, wie überall im romischen Reiche, auch für bie Abgrenzung ber firchlichen Provinzen maßgebend, nur mit bem Unterschiede, daß Mauritania Tingitana, obgleich politisch zu Spanien gehörig, einen Bestandtheil der kirchlichen Provinz Wauritania Casarcensis bildete.

Das Christenthum fand an der Nordkuste von Afrika wahrscheinlich an der Grenze des erften und zweiten Jahrhunderts Gingang. Aeußerungen der afrikanischen Rirchenlehrer laffen darauf fchließen, daß es von Rom aus herübergepflanzt wurde, was auch der rege Bertehr und die mannichfachen bestehenden Beziehungen als bas Glaublichfte erscheinen laffen. Fast ein Jahrhundert hindurch ruht über den Berhaltnissen und dem Bilbungegange ber afritanischen Rirche undurchbringliche Nacht. Der erfte Bischof, von welchem wir Runde haben, ift Optatus von Karthago: er wird in ben Märtyrerakten der Perpetua und Felicitas (202 n. Chr.) erwähnt. Wahrscheinlich war Agrippinus sein Rachfolger, unter welchem ein Concil zu Karthago die Wiedertaufe der übertretenden Haretifer befchloß. Rach Augustin's Zengniß (de baptismo II. 13) hatten fich 70 Bifohfe von Rumidien und der Proconsularis bazu eingefunden; aus dem Umftande, bak feine Bischöfe von Mauritanien erwähnt werden, hat man schließen wollen, daß bort noch teine driftlichen Gemeinden bestanden; jedenfalls blieben die nomabifch lebenden Marrenftamme bem Christenthume am langsten verschloffen; erft zu Augustin's Zeiten wurden die erften Saattorner beffelben unter fie ansgestreut. Dagegen hatte zu Termilian's Zeit das Evangelium unter den romifchen, punischen und griechischen Elementen der Bevöllerung zahlreiche Befenner gesammelt; auch Reiche und Bornehme fühlten fich bon seiner Herrlichkeit angezogen, was wir aus der häufigen Klage dieses Rirchenlehrers aber den Lucus der Reichen erfehen; fogar die Gattin des afritanischen Broconsuls Quinctilius Marcellus (um's 3. 227) war eine Christin, benn auf ihrem Grabsteine (Munter S. 187) findet fich neben ihrem ursprünglichen Namen Bescennia der offenbar hriftliche Zuname Quodvultdeus. Bereits hatte die Kirche über bedeutende Mittel zu verfügen, die ihr aus den Oblationen, den monatlichen Beiträgen (sportulae, oblationes menstruse) und außerorbentlichen Gaben (stipes collatse) zufloffen, zu denen die Geiftlichen bei allgemeinen Rothständen aufforderten. Gie dienten zum Unterhalte bes Klerus und jur Bestreitung der Armenpflege. Für die gludliche Lage, in welcher fich in diefer Beziehung Rarthago befand, zeugt ber Umftand, daß Chprian Arme frember Gemeinden auffordert, nach ber Haubtstadt zu kommen, um bort unterftütt zu werben (op. 2. cap. 2). Auf dem im Jahre 256 unter Chprian fiber die Repertaufe gehaltenen Concile werden 85 Bischofe und Bischofsfitze aus sammtlichen Provinzen, mit Einschluß von Tripolis, erwähnt, doch waren nicht Alle zugegen, z. B. Jubaian. Dag bereits Mauritanien um diese Zeit kirchliche Proving mar, beweist außer der Einleitung der Atten die Stelle: latius fusa est nostra provincia, habet enim Numidiam et Mauritaniam sibi cohaerentes (ep. 48, 2). Im Jahre 411 belief fich die Bahl fammtlicher afritanischer Bifchofe auf 575 (Babencordt S. 194). Morcelli gahlt in ber nordafritanischen Rirche während der gangen Zeit ihres geschichtlichen Bestandes 715 Bischoffige auf.

Durch das Christenthum wurde ein ganz neues geistiges Leben in Nordafrika gewett. Segenkber dem einen Apulejus von Madaura um 170 n. Chr., einem der alteren Platoniker, hat die afrikanische Kirche eine Reihe von christlichen Schriftsellern aus ihrem Schose geboren und mit ihrer Milch getränkt. An die Namen eines Terwullian, Chprian und Augustin, Sterne erster Größe, reiht sich eine Anzahl Anderer: Arnobius aus Sicca, Optatus von Mileve, Possibius, Fulgentius von Ruspe, Fulgentius Ferrandus, Facundus von Hermasius von Adrumetum, haben theils als Apologeten die Bahrheit des Christenthums gegen die Borwürse der Heils als Apologeten die Wahrheit des Christenthums gegen die Borwürse der Heils als Apologeten die Wahrheit des Christenthums gegen die Borwürse der Heils auf dem Felde der Geschichtschung und der Exegese gearbeitet. Tertullian, Chprian und Augustin sind nicht bloß Lehrer ihrer Zeit und ihres Landes, sondern Lehrer der gesammten Kirche im vollsten Sinne des Wortes geworden und haben durch ihre Originalität die übrigen Abendländer, selbst einen Ambrosius, Hieronymus, Leo und Gregor den Großen, weit

überragt. Tertullian war ber erfte firchliche Schriftsteller, von bem wir fagen tonnen, daß er sich der lateinischen Sprache bediente; nur im muhsamen Rampfe hat er ihr, die in Nordafrifa nicht ohne barbarifchen Anftrich war, ben Ausbrud filt die neuen driftlis chen Gedanken und Begriffe abgerungen; Elegang und Fulle bes Wohllautes, wie fie gallischen und römischen Rhetoren eigen war, durfen wir bei ihm nicht suchen; an gedrungener Rurge, großartigen Bedanten, unerbittlich burchschneibender Dialettit, energiicher Rraft und flammendem Feuer der Beredtfamteit ift er ihnen weit überlegen. Db. gleich er durch feinen Uebertritt jum Montanismus den Ruf der Rechtgläubigkeit berscherzt hat, ift er boch ftete ein vielgelesener Schriftsteller des tatholischen Abendlandes geblieben: felbst neuere romifche Schriftfteller wollen fich in feinen Schriften von heimis icher Luft angeweht fühlen. Den entschiedenften Ginfluß hat er auf Cyprian geubt, ber nuchterneren Beiftes ben prattischen Lebensfragen ber Rirche noch weit unbedingter fich gumandte, als ber geiftreiche, aber phantaftifche Tertullian. Der Grundgebanke, ber fein Denten und Birten bewegte, war die Einheit der Rirche auf dem Grunde bes monarchischen Spiftopates; ift er auch barin bem allgemeinen Buge ber Beit gefolgt, durch ihn hat diefe Ibee im britten Jahrhundert ben Ausbrud gewonnen, in welchem fie fortan für die tathol. Kirche ihre Gultigfeit behauptet: ber rechtmäßige Bifchof, der Nachfolger der Apostel, der Erbe und Trager ihrer Schluffelgewalt, ift das constituirende Pringip der Gemeinde; er allein fichert ihr ihre Stelle in dem Gefammtorganismus der Rirche, legitimirt ihr den Besit der überlieferten apostolischen Bahrheit, verburgt bem Ginzelnen feinen Antheil an dem der Rirche verliehenen Seil. Wie biefe Grundfäte in Nordafrita formulirt wurden, find fie in den Bests der Kirche übergegangen; was wir bei Chprian noch in bem lebendigen Bilbungsprozes finden, legt fich uns in den apostolischen Conftitutionen bereits als fertiges Resultat in frystallisteter Gefetesform dar. Der britte der großen afrikanischen Kirchenlehrer, Augustin, ift der genialfte Beift ber abendlandischen Rirche; reichen und tiefen Gemuthes hat er, obgleich selbst nicht philosophisch durchgebildet, aber um so allseitiger angeregt, die Spelulation querft in die dogmatische Theologie des Abendlandes eingeführt, aber er hat fie weniger für die metaphpfischen Untersuchungen über die immanenten Unterschiede in der Gottheit und über bas Berhältniß der beiden Naturen in Christo, als zur Erledigung der anthropologischen Fragen über bas Berhaltniß ber menschlichen Freiheit und Sünde zur gottlichen Borherbestimmung und Gnabe verwandt. Der pelagianische Streit, obgleich von außen veranlaßt, wurde vorzugeweife in Nordafrita geführt, bewegte aber die ganze abendländische Rirche und griff entscheidend in ihre Entwidelung ein. herrschte mit seinem Einfluß die Rirche weit über das Mittelalter hinaus; nicht bloß die Scholaftit, sondern auch die Moftit find bon ihm ausgegangen; nicht bloß in der katholischen, sondern auch in der protestantischen Lehrbildung tritt sein Ginfluß sichtlich Für die nordafritanischen Berhaltniffe, insbesondere auch für ihre Sittengeschichte, find Augustin's Schriften eine unschätzbare, noch teineswegs genugend ausgebeutete Quelle.

Augustin's Birksamkeit begründete die höchste Blüthezeit der nordafrikanischen Kirche, der unmittelbar die Berwüstung durch die Bandalen solgte. Aber diese Beriode wird noch durch eine andere Persönlichkeit bezeichnet, nicht zwar durch schriftstellerische Thätigkeit berühmt, wohl aber durch ihren Sinsluß auf die Ausdildung der kirchlichen Gesetzgebung hochverdient, wir meinen den Aurelius, der vom Jahre 392 an dis 429 den bischöflichen Stuhl von Karthago inne gehabt und unter dessen Spissone nicht bloß eine Anzahl von Provinzialspnoden, sondern auch die berühmte Spnode von Hippo (im J. 393) und zwanzig karthagische Concisien von 394 dis 424 gehalten worden sind. Durch sie vourde, was größtentheils nur dem Herkommen gemäß bestand, sanktionirt und dem Bedürsniß gemäß erweitert. Die Beschlässe der Spnoden von Hippo siegen uns in fünf Kanones und dem sogenannten Breviarium in abgekürzter Gestalt vor; in vollständiger Fassung in dem von den Ballerini am besten edirten Terte der dritten karthagischen Spnode vom J. 397 (Migne, Patrologie. Tom. 56. S. 415). Aus den Atten der Spnode von

Karthago im Jahre 419, auf welcher eine große Angahl der alteren farthagischen Concilienbeschliffe wiederholt wurden, hat der romifche Abt Dionyfins Eriguus den fogenannten Codex occlosiae Africanae compilirt, welcher mit ben hipponenfischen Beschluffen die wichtigste Quelle für die Renntuig des afrikauischen Kirchenrechts bildet \*). firchliche Berfaffung batte fich nämlich in Afrita, wenn auch auf der gemeinsamen Bufis der Gesammtkirche, doch in eigenthumlicher Beife ausgebildet und athmete den Geift großer Gelbftanbigteit und Unabhangigteit. Chprian war fiber ben Gedauten bes eintradtigen Chiftobates noch nicht hinausgetommen; nach feiner Grundanschamung gab es nur einen Spiftopat, ber in jedem einzelnen Bifchof zu feiner vollen Erfcheis nung und Machtentfaltung tommen muffe; die Bielheit der Bifchofe war in feiner Betrachtung nur bas zufällige, die Einheit des Spiftopates bas nothwendige Moment. Bon biefem Standpunkte aus mußte er alle Bifchofe als gleichberechtigt aufehen und tonnte teinem eine hohere Gewalt über die anderen beilegen. Er hat diese Ueberzeugung als die gemeinsame der nordafrikanischen Kirche auf dem Concile im Jahre 256 underhohlen ausgesprochen: Neque enim quisquam nostrum episcopum se esse episcoporum constituit aut tyrannico terrore ad obsequendi necessitatem collegas suos adigit, quando habeat omnis episcopus pro licentia libertatis et potestatis suae arbitrium proprium tamque judicari ab alio non possit, quam nec ipse potest alterum judicare, sed exspectemus universi judicium Domini nostri Jesu Christi, qui unus habet potestatem et praeponendi nos in ecclesiae suae gubernatione et de actu nostro judicandi. Trot biefer Berficherung hatte fcon an Chprian's Beit nicht nur das Concil ohne Zweifel das Recht über Bischöfe richterliche Entscheidungen zu fällen, sondern Cyprian hat als Bischof von Karthago in der Proconsularis nachweisbar schon alle Metropolitamrechte thatfachlich genbt, wenn er auch den Ramen eines Metropoliten so wenig als einer seiner Nachfolger geführt hat. Allerdings werden zu seiner Beit besondere numibische Provinzialspnoden ausbrucklich erwähnt, wie die über den Baretiter Privatus zu Lambefe gehaltene (op. 59, 13), aber ba bie numibifchen, mauritanifchen und tripolitanischen Bischofe auch zu Generalspnoben nach Rarthago tommen und unter bem Borfite Cyprian's tagen, ba ferner Cyprian fammtliche Bifchofe von Rorbafrika bon der Ordination des Cornelius in Remtniß fetzt, damit fie fich nicht durch das in Rom ausgebrochene Schisma verwirren lassen (op. 48, 2), so tann man nicht mit Rettberg behaupten, fammtliche Provinzen von Nordafrika hatten in einem völlig coordinirten und unabhängigen Berhältniffe zu einander gestanden, vielmehr tritt thatsächlich darin schon ein Shrenvorzug des bischöflichen Stuhles von Karthago vor allen übrigen hervor. Diefe Berhaltniffe, die wir schon bei Chprian sich anbahnen sehen, legen sich in den afrikamischen Concilienbeschlussen unter Aurelius vollständig ausgebildet bar. Die afrikanische Kirche umfaßte sechs Brovinzen; nachdem im Jahre 393 auch die Mauris ritania Sitifenfis aus dem kirchlichen Berbande mit Rumidien abgeloft worden war und einen Primas erhalten hatte, ftand jeder Rirchenbrobing ein folcher bor (Cod. occl. Afric. can. 17.); aber ausbrudlich war verordnet, daß berfelbe nicht den Namen Metropolit führen, sondern einfach der Bischof des ersten Sitzes heißen solle: ut primae sedis episcopus non appelletur princeps sacerdotum ant summus sacerdos aut aliquid hujusmodi, sed tantum primae sedis episcopus\*\*) (Conc. Carth. III. can. 26). Die prima sedes der zeugitan. oder proconsularischen Provinz war Karthago, und der jeweilige Bischof berselben stand als Brimas den übrigen Bischöfen derselben vor; aber anders war es in den übrigen Provinzen; obgleich in denfelben die politische Hauptstadt wie

<sup>9)</sup> Die sogenannten statuta ocolosias antiqua, auch unter bem Namen bes 4. Conciles von Karthago im 3. 898 bekannt, sind eine Privatarbeit, die vielleicht erst dem 6. Jahrhundert angebört, und enthalten nicht bloß afrikanische, soudern auch anderweitige, namentlich morgeniändische Kanones. Bergl. Hefele, Conciliengesch. II, 64.

<sup>\*\*)</sup> Es ift ein Difgriff, wenn Reanber, Rirchengesch. II, 1. 350 f. 1. Auft., Diesen Ranon nur auf ben Bifchof von Rarthago bezieht, ba er gleichmäßig von allen Primaten Afrika's gilt.

überall Metropolis genannt wurde (für Numidien 3. B. wird die Stadt Cirta ober Conftantina ausbrudlich als folche bezeichnet can. 86. des Cod. occlos. Afric. de archivo et matricula Numidiae), so war boch die Brimatenwirde nicht an den Bischofefits berselben geknüpft, sondern wurde jedesmal dem der Ordination nach altesten Bischof verliehen, deffen zufälliger Sie demnach für feine Lebensbauer und übrige Amtsführung die prima sedes hieß; die Primaten der Provinzen wurden darum sones, d. h. Se nioren genannt. Eben so bestimmte sich ber Rang ber Bischofe in Nordafrita nicht nach der Bichtigkeit der Stadt, in welcher fie ihren Sit hatten, fondern nach der Anciennitat von dem Tage ihrer bischöflichen Ordination an gerechnet (cod. eccles. Afric. can. 86. de episcoporum ordine, ut qui posterius ordinati sunt, prioribus se non audeant anteferre), und es erhielt zu diesem Behufe jeder Bischof nach seiner Ordination einen bon feinen drei Ordinatoren eigenhandig unterzeichneten Ordinationeschein, worin ber Tag ber Handlung und ber Conful bes Jahres angegeben febn mußten (ib. can. 89). Indem somit die afritanische Rirche bie Abstufung der firchlichen Barbe innerhalb des Epistopates nicht an bestimmte Bischofssitze, fondern an das Amtsalter mubfte, hielt fie Cuprian's Gedanten von der Gleichheit fammtlicher Bifchofe feft; fie vermied die lästigen Streitigkeiten, welche in anderen Landeskirchen über den höheren oder niederen Rang der Bischofesite jum Mergernig der Gemeinden geführt wurden (vgl. Reanber, Rirchengesch. II, 1, 852); fie baute endlich einen Damm gegen ben Despotismus, den fo häufig die Metropoliten gegen die ihnen unterftellten Bifchofe ans-Da in den Provinzen nur alte Manner zur Primatenwürde gelangen kounten, so wurde dieses Amt begreiflicherweise nur verhaltnigmäßig turze Zeit von einem und dem: felben Trager befleibet, und ba es aukerbem nach dem Tode beffelben ftets an den Bischof einer anderen Gemeinde überging, so konnte feine Berleihung hierarchischen Ge luften weuig Borschub leisten; selbst der Titel, der damit verbunden war, exinnerte den zeitweiligen Inhaber stets daran, daß er sich nur als primus inter pares zu betrachten habe. Im Uebrigen lagen den Brimaten diefelben Geschäfte ob, welche in an beren Läubern die Metropoliten zu versehen hatten. Der Bischof von Karthago war nicht bloß ber Brimas ber proconfular. Probing, fondern übte zugleich Batriarchaltechte über gang Afrita, wenn ihm auch der Patriarchentitel nicht zufam. Er führte die Aufficht über fammtliche afrikanische Provinzen und beren Gemeinden (Ego cuncturum ecclesiarum dignatione Dei, ut scitis, fratres, sollicitudinem sustineo, fagte Aurelins auf bem britten farthagischen Concile can. 45. of. Cod. eccles. Afr. can. 55); et berief die Generalconcilien, zu welchen jede Proving brei Abgeordnete zu ftellen hatte (mit Ausnahme von Tripolis, das im Ganzen nur filmf Bischöfe hatte und darum auch mur bon einem Deputirten vertreten war), führte auf benfelben den Borfit, leitete die Berhandlungen und unterzeichnete die Synodalbriefe (Cod. eocles. Afric. can. 85). Ohnt fein Wiffen und feine Mitwirtung burfte in ben Probingen tein Brimas erwählt werben, und wenn Streitigkeiten über die Anciennitat des zu Erwählenden ftattfanden, fanb ihm darin die Entscheidung zu (can. 5. conc. Hippon.). Bur Zeit des Generalconciles hatte er die fammtlichen Provinzen zu visitiren, was aber bei dem Umfange Rordafrita's in den entlegenen, namentlich in Mauritanien, nicht regelmäßig geschah (ood. eccles. Afric. can. 52). Obgleich tein Bischof einen fremden Kleriter ohne Zustimmung seines Bifchofs in feine Diocefe ziehen oder ohne diefelbe einen Laien zum Reriter befordem durfte (Conc. III. Carth. can. 21), ftand dem Bifchof von Rarthago das ausschließlicht Recht zu, aus jeber Diocese den Rleriter, welchen eine Gemeinde zum Bifchof begehrt, ihr zu berufen und zu ordiniren, ohne daß der betreffende Bifchof dagegen einen Einspruch erheben durfte (cono. III. Carth. can. 45. cod. eccl. Afric. can. 55), und 3ma übte er dieses Recht nicht bloß in seiner Kirchenprovinz, sondern in ganz Nordafrika (vgl. Van Espen, Commentarius in canones et decreta jur. veter. fol. 338). 🗣 bertlindigte den Tag des Baschafestes durch Briefe oder auf dem Generalconcil (conc. Carth. III. can. 1). Diese ausgebehnte Gewalt hatte indeg ihre Schranken in bem General-

concile, auf welchem die gemeinsamen Angelegenheiten sammtlicher afrikanischer Brovinzen berathen und erledigt wurden; es follte zu Aurelius' Zeit aufangs jährlich (broviar. Hipp. can. 5) und zwar am 23. Aug. gehalten werben; fpater wurde befchloffen, es nur dann zu berufen, wenn eine solche Angelegenheit vorliege (cod. eccl. Afr. can. 95). Dhue Borwiffen des betreffenden Brimas durfte in teiner Proving ein Bifchof ordinirt werden (Conc. Telept. can. 1). Er hatte die Zustimmung zu geben, wenn ein Bifchof etwas bon dem Rirchenbermogen veräußern wollte (cod. eccl. Afric. can. 26). Primas hatte selbstverständlich die Provinzialconcilien zu berufen und zu leiten. Bifchof seiner Proving durfte nur bei ihm verklagt werden (broviar. Hipp. can. 6), und er fällte mit Zuziehung von elf Bischöfen bas Urtheil (cod. ecol. Afr. can. 12). Eine Anklage gegen einen Presbyter wurde bagegen von dessen Bischof mit fünf anderen, gegen einen Diakonen von demfelben mit zwei anderen Bischöfen entschieden. Rlagen gegen Laien untersuchte und entschied der Bischof allein (cono. Carth. III. can. 8). Presbyteren und Diakonen durften von dem Urtheil ihres Bischofs an ihre Primaten appelliren. Auch nahm das Generalconcil Appellationen von allen Justanzen an, soweit diese nicht freigewählte Schiedsgerichte waren, von deren Spruch tein Returs an eine bobere richterliche Behorde ftattfinden konnte. Die Abbellation an transmarinische Behorden war unter Strafe der Ercommunitation untersagt (cod. eccl. Afric. -can. 28). Die Primaten hatten die littorae formatae auszustellen, ohne welche Bischöfe nicht über das Meer reisen durften (breviar. Hipp. can. 27). Auf dem Concile zu Sardica (can. 8) klagte nämlich der karthagische Bischof Gratus, daß viele afrikanische Bischofe ohpe seine Zustimmung an das taiserliche Hoflager reisten und dort nicht bloß sich gemäß ihrem Amte der Bedrückten annähmen, sondern auch Bewerbungen um weltliche Burden unterftlitten. Das Concil zu Karthago beschloß 407, daß solche Kleriker mit einer epistola formata, die den Datum des Baschafestes enthalten und das Motiv der Reise angeben mußte, an den römischen Bischof und von diesem mit einer neuen an das Hoflager abzusenden sehen (cod. eccles. Afric. can. 106). Rein Kleriker durfte ohne vorgängige Brüfung der Bischöfe und das angehörte Zeugniß der Gemeinde ordis nit werden (conc. Carth. III. can. 22). Bor der Ordination wurden sie auf die Ranones der Synoden, die ihnen verlesen wurden, verpflichtet (conc. Carth. III. can. 3. cod. Afric. ecol. can. 18).

Bon besonderer Wichtigkeit ift die Stellung, welche die afrikanische Rirche zu Rom einnahm. Wie die Idee der Einheit der Kirche schon von Cyprian mit besonderer Borliebe ausgebildet und mit Energie betont worden war, so hatte er den plastischen Ausdrud derselben in der Thatsache gefunden, daß Christus dem Petrus schon Matth. 16, 18. 19., und erft nach der Auferstehung den übrigen Aposteln die Schlüsselgewalt übergeben hatte (do unit. ecol. cap. 4). Bei Optatus von Mileve erscheint der Gedanke schon in der neuen Wendung, daß Betrus die Schluffel des himmelreiche querft empfangen und sie dann ben übrigen Aposteln übertragen habe (do schism. Donatist. lib. VII. a. 3); in der rom. Rirche sieht er die Rathedra des Petrus, sie verhalt sich zu den übrigen Rirchen, wie der Epistopat des Betrus zu der Spistopalgewalt der anderen Apostel (lib. II. c. 2); bennoch tennt er fein anderes Band, das ben romischen Bischof mit ben übrigen Bischöfen zusammenhält, als den Berkehr burch die litterae formatae (ibid. cap. 3. cum quo, nămlich Siricio, qui est socius noster, nobiscum totus orbis commercio formatarum in una societatis communione concordat.). In der That war das Ansehen des romischen Bischofs in Afrita ein fehr großes; je lebhafter der Berkehr war, ber zwischen Afrita und Italien stattfand, besto vielfacher waren auch die Beziehungen zu Rom; die Nachrichten über kirchliche Ereignisse ferner Länder erhielt man meift durch seine Bermittelung; in schwierigen Lagen ober zweifelhaften Fallen wandte man fich borthin um Rath und bereinbarte ein gemeinsames Berhalten; in dem Stuhle des Petrus fah man das Symbol der firchlichen Ginheit — aber nichts lag den Afritanern ferner, als ber Bedante, ihr Land als eine Proving des romifchen Patriarchats Real-Encyllopable får Theologie und Rirche. X.

anzusehen; nichts bekämpften sie entschiedener, als die von Rom aus oft wiederholten Berfuche, in ihren Angelegenheiten felbständig oder gar oberrichterlich zu entscheiden; nur in freier Gemeinschaft mit bem romischen Bischof wollten fie die kirchliche Ginbeit bewahren, nicht aber ale Untergebene seine Befehle empfangen. Gine Reihe bon Borgangen hat diese Stellung ber afrikanischen Rirche zur Genüge erwiesen. Als Stephanus ihnen die romifche Praxis in der Behandlung rudfehrender Baretiter octropiren wollte, fand er allgemeinen Widerspruch, und als er es sogar wagte, über Rordafiita bie Ercommunitation zu berhängen, ließ sich Cyprian durch seine Hochschätzung bet Stuhles Betri nicht abhalten, mit bem Bifchof Firmilian bon Cappadocien in febr unehrerbietigem Tone über den zufälligen Inhaber diefes Stuhles zu correspondiren (vergl ben Art. "Repertaufe"). Als zwischen Innocentius I. von Rom und Theophilus von Alexandrien wegen Absetzung bes Chrysostomus Streit ausgebrochen war, beschloß die Shnode ju Karthago im Juni 407, an den Ersteren ju schreiben und ihn zu ermahnen, daß beide Rirchen ben Frieden halten möchten, den der Berr ben Seinen befohlen habe (cod. eccl. Afr. can. 101). Ale ber romische Bischof Zosimus es wagte, ben bon feinem Borganger Innocentius I. gebilligten Befchluft der Synoden bon Dilebe und Rarthago (416) zu verwerfen und die durch denselben verdammten Pelagius und Coelestius für orthodox zu erklären (417), beharrte die in bemfelben Jahre zusammengetretene Sp nobe von Karthago, so wie das 418 daselbst versammelte afrikanische Generalconcil bei ihrem früheren Urtheile; Augustin trug tein Bedenten, durch einen Comes Balerins, mit dem er in Berbindung ftand, die Sulfe der Staatsgewalt anzurufen und bon honorius ein sacrum rescriptum gegen Belagius und Coelestius zu erwirken; Zosimus fah fich nun genöthigt, durch die epistola tractoria fein früheres Urtheil zu retractiren und die zu Karthago Berdammten gleichfalls zu verdammen. Diese Niederlage hielt inbeffen den Zosimus nicht ab, in demselben Jahre einen neuen Eingriff in die Selbständigkeit der afrikanischen Rirche zu magen. Gin wegen grober Bergehen von seinem Bischof Urbanus abgesetzter Presbyter zu Sicea, Namens Apiarius, hatte sich mit seiner Beschwerde an den römischen Bischof gewandt und von diesem sein Recht gespredent. Bosimus sandte drei Commiffare, den italifden Bifchof Faustimus mit ben Presbyteren Philippus und Afellus, nach Rarthago und brang auf die Wiedereinsetzung des Apiarius und eventuell auf die Excommunikation des Urbanus, indem er sich auf Bestimmungen der Synode zu Sardica als nican. Kanones berief. In Sardica nämlich waren nach der Trenmung der Gusebianer mit ben Occidentalen nur abgesetzte Athanasianer aus dem Morgenlande vereinigt geblieben, welche gegen die in dem letteren herrschende eusebion. Partei in dem romischen Bischofe eine Stupe fuchten. Die Spnode hatte darum bem Bifchofe Inlius von Rom eine gewiffe oberrichterliche Gewalt verliehen. welche in ihrer heimath verurtheilt worden waren, follte der Returs nach Rom offen stehen; wurde derfelbe dort angenommen, so sollte der römische Bischof entweder die erneuerte Untersuchung einer Bersammlung bon Bischöfen in einer ber Beimath bes Berurtheilten benachbarten Proving einfach übertragen ober biefe von ihm ernannte leste Inftang burch Presbyteren von feiner Seite mit bem Rechte bes Borfites berfturten burfen (can. Bard. 3-5. nach griech. Bahlung). Eben fo follten Bresbyteren oder Dialonen, bie von ihrem Bischofe abgesett wurden, das Recht haben, an ihren Metropoliten oder in bessen Abwesenheit an einen benachbarten Metropoliten appelliren zu burfen (can. 14). Obgleich die Beschlüsse der fardicenfischen Bersammlung nicht einmal im Abendlande all gemeine Anerkennung fanden, hatte fie dennoch die römische Kirche, deren wachsenden Anspruchen fle in erwunschter Beise entgegenkamen, in ihren Sandschriften mit fortlaufender Rumerirung und ohne neue Ueberschrift den nicanischen Kanones angereiht; so komnte es leicht bem unkritischen Zosimus begegnen, daß er ben Afrikanern gegenüber fich auf sardicensische als nicanische Kanones berief. Zwar hatte ber karthagische Bifchof Gratus feiner Zeit felbst der Synode von Sardica beigewohnt, allein ba er auf dem Concile zu Karthago 348 nur aus seiner Erinnerung fich auf bort gefaßte Be-

schläffe besieht (memini in sanctissimo concilio Sardicensi statutum, can. 5), so ift man zu dem Schluffe berechtigt, daß teine Abschrift berfelben nach Afrika getommen ift. Benigstens waren zu Aurelius' Zeit die fardicenfischen Kanones in Afrika gang unbelaunt, und felbst Augustinus weiß von diefer Bersammlung nur als einer arianischen Smode (op. 44. Rr. 6.). Die Afrikaner waren erstaunt, die angeführten Stellen in ihrm Abschriften der nicauischen Alten nicht zu finden; sie nahmen darum den Apiarius vorlänfig wieder in die Kirchengemeinschaft und in das Presbyteramt auf, machten es ihm aber gur Pflicht in einer anderen afrikanischen Dibcese, deren Bahl fie ihm freis ftellten, feine priesterlichen Funttionen auszuliben. Bas aber die romifche Berufung auf das Concil zn Nicaa betraf, fo beschloffen fie in Conftantinopel, Alexandrien und Antiochien fich authentische Bandschriften ber nicanischen Befoluffe aussertigen ju laffen. indem fle dem romischen Bischofe überließen, das Gleiche zu thun. Da Zosimus im Mai 419 gestorben war, benachrichtigten sie seinen Nachfolger Bonifacius I. (418 bis 423), fle hatten einstweilen die mitgetheilten Ranones bis zur Antunft der authentischen Cremplare in ihre Aften aufgenommen und würden sich darnach richten, drückten aber jugleich die Erwartung aus, von feiner Weisheit und Gerechtigkeit auch ohne ihre ausbrudliche Ermahnung niemals einen folchen Hochmuth erfahren zu dürfen. Mittheilungen, welche sie unterbessen von Cyrillus von Alexandrien und Atticus von Confantinopel erhielten, ergab sich die Unächtheit der angeblichen nicanischen Beschlüsse, und Apiarius, gegen den fich unterdeffen die Anklagen gehäuft und der felbst ein underhohlenes Geständniß feiner Berbrechen abgelegt hatte, wurde auf's Reue abgefest. Als mm ber Rachfolger bes Bonifacius, Coleftinus I. (423 — 482), fich feiner abermals amahn, verbat fich im Jahre 424 die 20. Synode von Karthago unter Berufung auf die achten nicanischen Beschlusse jede richterliche Ginmischung Roms in die selbständigen Entscheidungen ihrer firchlichen Behörden: fle sprach das Bertrauen aus, daß keiner firchlichen Proving die Gnade des heiligen Geiftes fehlen werde, um ihre Angelegenheiten mit Billigkeit ju ordnen; wer fich durch einen richterlichen Befchluß gefrantt fihle, dem bleibe die Berufung an ein Landesconcil unbenommen; ein transmarinisches Bericht konne fcon begwegen nicht endgultig befchließen, weil viele Zeugen durch die Bartheit ihres Geschlechtes, die Schwäche ihres Alters und ahnliche Dinge verhindert schen, bor ihm zu erscheinen; fle schloß mit der hoffnung, man werde fle mit der Anwesenheit des Fanstinus nicht länger belästigen. Schon im Jahre 418 hatte das in Anthago versammelte Concil beim Beginn des Streites jede Appellation an überseeische Inflanzen unter Strafe der Ercommunitation unterfagt \*) (cod. ecol. Afr. can. 28 und 125). Eine Reihe von karthagischen Concilien hat diese Bestimmung wiederholt, so wichtig schien fie als Palladium der afritanischen Freiheit (vgl. über den Streit Befele, Conciliengesch. II. §. 120. 122. 125; ferner die opist. XV. Zosim., op. II. inter Bonif. und ep. II. inter Coelest. bei Constant-Schönemann). Daß trothdem während diese Streites bis zu feiner Erledigung im Jahre 424 Appellationen von Afrika nach Rom flattgefunden haben und von den Afrikanern nicht verhindert worden find, zeigt ber 209te Brief Angustin's vom Jahre 423; daß bieß aber nur mahrend biefer schwebenben Streitfrage ausnahmsweise geschehen seh und nicht als Regel filt die afrikanische Berfuffung gelten tonne, gefteht Couftant G. 752 Anm. f. unbefangen ein. Wir werden übrigens noch unten Gelegenheit haben, au berichten, wie muthig die Afritaner noch im schsten Jahrhundert dem romischen Bischof entgegentreten.

Eine große Bedeutung hat die nordafritan. Rirche in der Geschichte der Bufdisciplin.

<sup>\*)</sup> Allerdings fprechen die beiden Kanones zunächst nur von Prestytern und nieberen Aleritern, allein daß der Zusatz siont et de opiscopis saops constitutum est in can. 28. wirklich auch den Bischssen die Appellation nach Rom untersagen soll und nicht, wie hefele mit den Ballerini meint, bloß ausdrückt: daß auch den Bischsfen stets die Appellation an das Generalconcil offen gestauden, beweist der Brief der karthagischen Synode an Cblestin I. nach seinem ganzen Inhalt.

Awar ist die Frage nach ihrer ursprünglichen Ansicht über die Bergebbarkeit der Todsünden schwer zu erledigen. Wenn Tertullian's vormontanistische Schrift de poenitentie nicht bloß seine personliche Ueberzengung, sondern zugleich die Praxis seiner Landestirche dorlegt, so wurde jeder nach der Taufe begangenen Todfunde wenigstens einmal die Zulaffung zur Bufe und Reconciliation gewährt. Dagegen verfichert er in feiner momaniftischen Schrift de pudicitia, daß auch die Ratholiten bem Mord und ber Ibololatrie biefes Augeständniß verfagten, und bezeichnet es als eine Neuerung, daß der romifche Bischof den Shebrechern den kirchlichen Frieden gewähre (cap. 12). Auch Chprian begeugt (ep. 55, 17), daß viele altere afritanische Bischofe biese letteren ohne hoffmung ber Bieberaufnahme von der Rirche ausschloffen. Wahrscheinlich war in Afrika die Praxis in diesen Puntten teine übereinstimmende, doch wurde die Einigkeit dadurch nicht geftort, was fich bei bem noch geltenben Grundfate von der Autonomie jedes Bijchofs leicht erklärt. Roch Cyprian hielt anfangs den Grundsatz fest, daß die Kirche Sinden nicht vergeben konne, die gegen Gott begangen würden (Tostim. III, 28). dringenden Forderungen bes confreten Lebens, die Menge ber unter Decius' Berfolgung Gefallenen und die leichtfertige Behandlung derfelben von Seite der Partei des Felicissimus lenkten ihn von seiner abstrakten Theorie ab; er schlug den Mittelweg ein, den er bereits in Tertullian's Schrift de poenitentia bezeichnet fand; er erklarte auch bie Tobsünden für vergebbar, aber nur unter der Bedingung einer durch ihre Schwere und Länge die Größe der Schuld compensirenden Buge. Auf dem Concile zu Karthago 251 wurde in diesem Sime die Frage wegen der lapsi erledigt; die libellatici wurden ohne Weiteres wieder aufgenommen, die Aufnahme der sacrificati aber bis zum Lebensende hinausgerudt (ep. 55, 14); auch zwischen solchen socrificati wurde unterschieden, welche freiwillig sich jum Opfer gebrängt ober erft nach längeren Qualen nachgegeben hatten (oap. 11). Alle diese getroffenen Bestimmungen wurden in einer eigenen Schrift aufgezeichnet und sammtlichen nordafritanischen Bischofen jur Rachachtung jugeftellt unstreitig die alteste abendlandische Bugordnung, von der wir Renntnig haben. Chprian übersandte dieselbe dem Cornelius nach Rom, wo seit 60 Jahren eine Reihe von 3miftigleiten zwischen der strengeren und milderen Partei über diese Fragen stattgefunden hatten, und die afritanischen Grundfate empfahlen fich burch ihre Mäßignug und 3medmäßigkeit so fehr, daß ihnen Cornelius auf einer Synode formlich beitrat und ihnen auch für Italien Geltung verschaffte (ep. 55, 5). Ein neues Berdieust erwarb sich ju Aurelius' und Augustin's Zeit die afritanische Rirche um die Fortbilbung ber Bugbisciplin. Die altere Kirche kannte nämlich nur die öffentliche Bufibung, Die auch auf folden Bergeben ftand, deren der Schuldige fich felbst antlagte und die außer ihm Riemand wußte. In dem hipponensischen Breviarium aber (can. 80. III. conc. Carth. can. 31 und 32) wird bereits bestimmt: "ben Bonitenten foll von bem Bifchof bie Bufgeit nach ber Große ihrer Bergeben bemeffen werden; ohne Biffen bes Bifchofs foll tein Bresbyter den Ponitenten versöhnen, es seh benn, daß der Bifchof abwesend ware oder ein Rothfall vorliege; ift das Bergeben des Ponitenten ein öffentliches und fehr weit bekanntes, um das die gesammte Gemeinde weiß, dann soll die Handauflegung (das Symbol ber Reconciliation) bor bem Altare (ante apsidem) erfolgen." Dieje lettere Bestimmung erhält ihren Schluffel in einer Stelle Augustin's, worin er ausführt: "wem die Sunde nicht bloß in schwerem Frevel bestehe, sondern auch Anderen zum Aergerniß gereiche, fo folle fich ber Ponitent nicht weigern, wenn es nach ber Ansicht bes Borftehers (antistes, Bijchof) jum Frommen der Kirche gereiche, vor Bielen (in notitia multorum) oder auch der gesammten Gemeinde Buße zu thun" (verm. 351. §. 7). Halten wir damit zusammen, was Augustin von geheimen Gunden fagt: "Wir geben folche ber Deffentlichkeit nicht preis, fondern ftellen ihre Urheber insgeheim gur Rebe: wo ber Frevel begangen wurde, muß er ersterben" (ubi contigit malum, ibi moriatur malum, sorm. 82. §. 11.), so ergibt sich aus bem Allen, daß die Brivatbuffe zuerft in Nordafrika aufkam und daß dort zu Augustin's Zeit der Grundsatz bestand, daß der Grad

ber Deffentlichteit der Bufitbung und der Reconciliation fich nach dem Grade der Deffentlichteit bestimme, in welcher bas Berbrechen begangen, und nach dem Grabe bes Aergerniffes, welches dadurch gegeben worden war, daß aber für geheime Bergehen nur geheime Buße und geheime Reconciliation stattfand. (Bergl. meine Schrift: das romiiche Buffatrament. Frankf. 1852. S. 103.) Wit welchem richtigen Tatte man übrigens der Gefahr vorzubeugen wußte, daß nicht durch Privatgeständniffe geheimer Gunben ber formelle Gang bes richterlichen Berfahrens in ber Bufbisciplin beeintrachtigt oder gar der Bekennende der Willfür des Bifchofs preisgegeben werde, exsehen wir aus den beiden Ranones der karthagischen Synode vom 30. Mai 419 (cod. eccles. Afric. 133 u. 134): "Wenn ber Bischof sagt, es habe ihm Jemand unter vier Augen ein Bergehen betannt, und biefer laugnet es und weigert fich, die Buge bafür zu übernehmen, jo foll es ber Bifchof nicht filr eine Beleibigung halten, bag feiner Ausfage allein tein Glauben geschenkt wird, und wenn er sagt, er konne ohne Gewiffensstrupel mit einem folden nicht mehr Gemeinschaft halten, so sollen ihm, so lange er den Excommunijirten die Gemeinschaft verfagt, die anderen Bischöfe gleichfalls dieselbe verweigern, das mit fich jeder Bischof hute, Urtheile au fallen, die er nicht mit Beweisen erharten kann."

Die Sakramente und die Predigt verwaltete die afrikanische Rirche nach den allgemeinen Rormen. Das Abendmahl wurde zu Tertullian's und Chprian's Zeit täglich gmossen, und zwar, wie wir aus Tertullian's Schrift ad uxorem II, 5 wissen, unds tern (anto omnom cibum). Der nüchterne Genuß, welcher fpater ftatutarisch festgestellt burde (ut a jejunis altaris sacramenta celebrentur, breviar. Hippon. c. 28), hatte leineswegs, wie Dr. Baur und Dr. hilgenfeld gegen mich meinten, den Sinu, daß man sich durch Fasten auf die Sucharistie vorbereitete, welche Borstellung einer viel späteren Zeit angehört, sondern beruhte, wie wir noch aus Augustin ad Januar. ep. 54. Rr. 8. aschen, in der ältesten Kirche einfach auf dem Anstandsgefühl: ut in honorem tanti sacramenti in os Christiani prius Dominicum corpus intraret, quam caeteri cibi. Rur am grinen Donnerstag, als dem dies anniversarius coenae domini, bestand in Nordafrita der eigenthumliche Gebrauch, daß das Abendmahl, wie es der herr in feiner Leidensnacht gethan hatte, nach ber Mahlzeit, und zwar um die neunte Stunde, also um drei Uhr Rachmittags empfangen werden konnte (III. conc. Carth. can. 29. cf. August. op. 54. Dr. 9). Die Bredigt durfte bis auf Augustin's Zeit nur der Bijchof balten; Boffidius berichtet, Augustin fen der Erfte gewesen, der als Presbyter gepredigt babe. Durch ihn nahm, wie das tirchliche Leben überhaupt, so auch die Berkludigung des gottlichen Wortes einen nenen Aufschwung; eine Reihe ausgezeichneter Presbyter und Bischofe ist durch seinen Umgang und sein Beispiel gebildet worden und pflanzte den bon ihm eingehauchten Geift weiter fort. Eine folche Neubelebung der Rirche that dringend noth; flagte boch noch auf der Junispnode zu Karthago 411 der Bischof Aurelins, viele Gegenden Nordafrita's seyen so verodet und arm an Berfonlichkeiten, die sum Eintritt in den Rieritat willig sehen, daß man nicht einmal einen ungelehrten Ram jum Diakonat finden konne, gefchweige benn einen folden, der fahig mare, einen boberen Grad zu bekleiden; man befchloß, fich mit einem dringenden Sulfegefuch an Anastasius nach Rom und an Benerius nach Mailand zu wenden (cod. ecoles. Afric. can. 56). Das Monchthum war wohl aus Italien, wo es lebhafte Sympathien gefunden hatte, nach Nordafrita gekommen; hier machte sich besonders Augustin um die Berbreitung deffelben verdient. Als er 388 aus Italien nach seiner Baterstadt zuruckkhrte, lebte er mit feinen Freunden in Mofterlicher Burndgezogenheit in feiner Baterfadt Tagafte bis zum Jahre 391, wo er zum Presbyter in Sippo Regius gewählt Augustin's Beispiel wirtte machtig in weiteren Rreisen; felbst ber taiferliche Comes Bonifacius wollte nach bem Tode feiner erften Gemahlin in ben Monchestand treten; nur bie Borftellungen bes Angustin und bes Albbins, bag er im weltlichen Stande Gott und feiner Rirche beffer dienen kome, brachten ihn von diefem Entfchluffe ab (Augustin. epist. 220. Nr. 8).

Die Streitigkeiten der älteren afrikanischen Kirche bewegten sich meist um die Disciplin und die Lehre von der Kirche; hierher gehören: das Schisma des Felicissimus, des Robatian, der Streit über die Ketzertause, das donatistische Schisma; in dem letzteren hat Angustin die Lehre von dem Seligkeitsbogma für die katholische Kirche zum desinitiven Abschlüße gebracht (vergl. meinen Art. "Ketzertause"). Der erste rein dogmatische Streit war der pelagianische (s. d. Art.). An Häretisern hat es in Nordassikanicht gesehlt; die Anhänger des Marcion, der kainisischen Selte, des Karpokrates und des Balentin, hatten im dritten Iahrhundert vielsach Berbreitung gesunden. Der Afrikauer Hermogenes, Waler und Philosoph, wurde wegen dualistischer und materialistischer Ansichten, die er aus der pseudonymen Gnosis geschöpft hatte, von Tertusian bekämpst. Sinen besonders günstigen Boden sand in Afrika dei der großen Hinneigung zu rigoristischen Ansichten und bei dem selbst durch das Christenthum nicht überwundenen Sittenverderben der Montanismus. Zu Angustin's Zeit hatte auch der Manichäismus einen zahlreichen Anhang und besondere Gemeinden.

Wir wenden uns jetzt erft, um den Zusammenhang nicht zu zerreißen, zu den angeren Schickfalen und Lagen der afrikanischen Rirche. Die erfte Berfolgung hat fie unter der Regierung des Raifers Sulpicius Severus (193-211) betroffen. Im Jahre 200 endeten zu Scillita im proconsularischen Afrika zwölf Martyrer beiberlei Gefchlechtes unter bem Schwerte (Martyres Scillitani; vergl. die Aften bei Münter 219). Im 3. 202 wurden wahrscheinlich in Karthago die Frauen Berpetua und Felicitas einer wuthenden Ruh, die Martyrer Saturus, Revocatus und Saturniuns, der erftere einem Eber, die beiden anderen einem Leoparden preisgegeben. Die Aften (bei Minter 227) find bon einem Montanisten verfaßt, bagegen konnen die Marthrer felbst, obgleich ber rigoristifchen Ansicht zugethan, nicht felbst Montaniften gewesen febn; die Bifion bes Saturus, in welcher (cap. 13.) die Engel ben Bifchof Optatus und ben Bresbyter Afpafius zur Berfohnung auffordern und dem ersteren strafend zurufen: corrige plebem tuam, quia sic ad te conveniunt, quasi de circo redeuntes et de factionibus certantes, beuten darauf hin, daß die lare und die strenge Ansicht in derselben Gemeinde im Conflitte lagen und daß der Bifchof und fein Presbyter die beiden Parteien reprafentirten. (Bergi. Uhlhorn, Fundamenta chronologiae Tertullianese pag. 5 — 19. — Ritidl, Entstehung ber altfatholischen Rirche, S. 546.) Roch Augustin hielt ber Berpetua und Felicitas eine Gedachtnifrebe (Borm. 294.). Enthauptung, Borwerfen bor wilde Thiere (ber Bolleruf: ad leonem!), Berbannung in die Bergwerte waren gewöhnliche Strafen, womit man die afrikanischen Chriften belegte. Caracalla fette bie Berfolgung noch turze Zeit fort; die Magregeln des Maximinus Thrax in den Jahren 235—238 scheinen Afrika nicht berührt zu haben, dagegen wuthete um so heftiger ber Sturm unter Decius 249-251; hunger, Durft und zunehmende Martern, Confistation und Berbannung wurden ftufenweise angewandt, um die Chriften jum Abfall ju bewegen. Unter Gallus (251-253) und Balerian (253-260) bauerte bie Berfolaung mit geringen Unterbrechungen fort; im Jahre 258 erlag ihr Chprian, nach dem Zeugniffe seines Biographen Pontius der erste Bischof unter den Märttyrern Afrika's. Thronbesteigung bes Galliemus (260) trat eine Zeit 43fahriger Rube ein, bis 303 ber lette Sturm unter Diofletian fich entfesselte und Afrika tief erschutterte: "Biele wurden - wie Optatus I, 13. erzählt — Märthrer, Andere Confessoren, Andere erlitten den traurigsten Tob (nämlich ben ewigen durch ihre Berlängnung), nur wer sich verbarg, entlam unberlett." Befonders wirffam zeigte fich bas Gebot ber Auslieferung ber Schrift; Diakonen, Presbyteren und Bischöfe beeilten fich, Folge gu leiften. entzogen fich ihm in zweideutiger Cafuistit; es hatte fich eine vollständige Apologetik ge bilbet, burch beren Dialettit man die Bibelauslieferung formlich ju rechtfertigen wußte. Diese Scheingrunde sind in dem unächten Theile des 7. Buches des Optatus von Milere zusammengeftellt (vergl. m. Art. Optatus). Aber auch an Beifpielen fuhnen, burch feine Qualen des Kerters, der Dighandlung, des Todes ju erschütteruden Glaubensmuthes bat

Erft im Jahre 311 erlofch die lette Berfolgung; an manchen Dr. ten, wie in Cirta in Rumidien, lagen die Kirchen in Trummern; aber die traurigste Bendung nahm biefe lette Drangfal für Nordafrita burch die Entstehung des bonatiftis schen Schisma's - es geht burch die ganze spätere Beschichte ber nordafritanischen Kirche bis in die Zeit Gregor's des Großen hindurch und hat nicht bloß auf lange Beit diefe Rirche geradezu in zwei Salften gefpalten, fondern auch die emporenbften Zerrüttungen durch das Unwesen der Circumcellionen zur Folge gehabt. Oft drangen die wäthenden Banden derfelben, mit Stöden bewaffnet, die fie die Knittel Ifraels nannten, in die Städte, überfielen, mighandelten, plunderten die Beiftlichen, nothigten die Glaubiger, die in ihren Banben befindlichen Schulbfcheine auszuliefern, die herren von den Wagen abzusteigen und ihre Plate den Stlaven zu überlassen. Sie sturmten in die Kirchen, zertrammerten die Altare, verschütteten die Eucharistie ober warfen fie den Sunden vor, gerbrachen die Ampullen mit dem Chrisma, schmolzen die Abendmahlstelche und Kirchengefäße en. Mit besonderer Buth verfuhren fie gegen Solche, welche von ihnen zur tatholischen Bartei übergetreten waren. Ganze Gemeinden mußten fich, weil sie in die Union gewilligt hatten, das Haupt mit Asche bestrenen und sich die Absolution geben lassen. Wo sie, wie in Rumidien, das numerische Uebergewicht hatten, erlaubten sie sich die druckendfim Repressiomagregeln gegen die katholischen Gemeindeglieder; in Sippo litten 3. B. dufe zu Augustin's Zeit Brodmangel, weil die Bader, fammtlich Donatisten, für ste nicht baden durften. Aller Zustand der bürgerlichen Sicherheit, alle Berwaltung der Gerechtigkeit hörte unter diesem Unwesen auf. Selbst die Rlagen bei der Obrigkeit wurden nicht felten burch Mord und Brand gerächt. Oft wußten sich die Donatisten duch einflußreiche Berbindungen namentlich mit den Reichsfeinden furchtbar zu machen; als der maurifche Sauptling Firmus fich 372 im Intereffe des bedrudten Bolles gegen das Reich emporte und sich Krone und Königswurde beilegte, schlossen sie sich ihm an und berftartten fein Beer oder berriethen ihm die Stadte; fie wurden daher in Mauritanien Firmianer genannt; diese Stute dauerte indessen nur turze Zeit, da Firmus bereits im folgenden Jahre, durch den kaiferlichen Feldherrn Theodosius, den Bater Theodosius des Großen, bedrängt, sich selbst erhenkte. Dagegen sanden sie zwanzig Jahre fpater einen neuen Schützer in bes Firmus Bruber, bem maurifchen Fürsten Gilbo, ber unter Gratian den militarischen Oberbefehl in Afrita führte und unter beffen Schut fie ungescheut fich jede Bedrudung gegen die Ratholiken erlauben durften; Gilbo selbst unterstützte mit gewassucter Hand die Raubzüge und Gewaltthaten des elenden Optatus von Tamugada gegen die Kirchen. Man hatte erwarten follen, daß bie Donatisten nach den Grundfätzen ihrer Lehre befonders nachdrucklich auf heiligung der Gemeinden hatten bringen muffen; bieß war in keiner Beise ber Fall: Augustin erzählt viele Beispiele, daß fle Solche, die um grober Berbrechen willen von der Rirche excommunizirt waren, ohne Beiteres zur Taufe zuließen; in dem Treiben der Circumcellionen tam die robefte Zügellofigkeit des Fleisches jum Ausbruche. Durch Augustin wurde die Staatsgewalt zur Unterbritäung der Donatisten aufgerufen, und feit dem Jahre 417 machte ber Comes Bonifacius die Gefete gegen fie mit Strenge und Erfolg geltenb. Allein jede Abschwächung dieser zahlreichen Bartei hatte zugleich die Abschwächung des Landes zur Folge und brach die Kraft der Bevölkerung. In der vandalischen Beit wurden fie mit den Ratholiten decimirt.

Richt minder wurde selbst die Bluthezeit der afrikan. Kirche häusig durch den Kampf mit dem Heibenthum getrilbt. Obgleich das Christenthum durch Constantin zur Staatsreligion exhoben worden war, dauerte auch in diesem Lande das Heidenthum noch lange sort, und oft nahm der Widerstand desselben einen drohenden Karakter an. Trot der kaiserlichen Berordnungen bestanden noch die Tempel und die Opfer wurden noch immer den Göttern dargebracht. In Madaura war das Heidenthum noch zu Augustin's Zeit höchst blühend; auf dem Forum standen noch die alten Götterstatuen (epist. 16 n. 17), die Bewohner scheinen noch fast sämmtlich den paganistischen Culten ergeben gewesen zu

fenn (ep. 232). Er eifert in einer Rebe (serm. 62. Nr. 7 f.) gegen folche Christen, die in Gögentempeln am Opfermahle Theil nahmen. Auch bag Chriften bei den heib. nischen Göttern schwuren, war nichts Ungewöhnliches (ep. 47, 2). Aus einer anderen Rede geht hervor, daß 398 die Bildfäule des Herkules in Karthago neu vergoldet tworden war (sorm. 24. Rr. 6). Im Jahre 399 wandte sich das Concil zu Karthago an den Raifer Honorius mit der Bitte, die Tempel ganglich zu zerftoren und auch die heidnischen Festmahle zu verbieten, allein dieß hatte ben entgegengesetzten Erfolg; ber Raiser erklärte (cod. Theod. lib. XVL tit. 10. lex. 17), daß er die festlichen Zusammenklinfte und die öffentlichen Freuden seiner Burger nicht foren wolle, und verbot (lox 18.), daß Niemand es wage, die von heidnischem Gottesdienste gereinigten Tempel au beschäbigen; nur sollten die Götterftatnen barans entfernt werden. Als in demselben Jahre in Folge diefes Gefetes in der Rolonie Suffecta die Bildfanle des hertules weggeschafft wurde, tobteten die Beiden 60 Christen (epist. August. 50), welche in bem römischen Marthrologium unter die Zahl der Märthrer aufgenommen und denen der 30. August gewihmet wurde. Am 1. Juni 408 feierten die Heiden in Calama in Rumidien ein Fest und zogen babei tangend durch die Stadt bor die Rirche; als ber Riers bem Unfuge steuern wollte, entlud fich ber Born in einem Sagel bon Steinwarfen gegen bas Gotteshaus; acht Tage barauf erfolgte gegen baffelbe ein zweiter Sturm, weil ber Bischof auf Bollziehung der faiserlichen Gesetze brang; ein dritter Tumult endigte am folgeuden Tage damit, daß fie Feuerbrande auf die Rirche und die Chriften schlenderten, ein Priester wurde getobtet, die übrigen ergriffen die Flucht; der Bischof hatte fich berftedt und wurde von den Stimmen feiner Berfolger gefchreckt, die nahe feinem Schupfwinkel sich zuriefen, wenn sie ihn nicht fanden, hatten sie vergebens das Wagestud vollbracht. Die Behörden verhielten fich bei beiden Auläffen völlig unthätig (August. ep. 91. Nr. 8). Honorius verbot auf erhaltene Anzeige alle heidnischen Feste, befahl die Tempel zu öffentlichem Gebrauch zu ziehen, die Altare zu zerftoren, die Gotterbilder zu vernichten (cod. Theod. l. c. lex 19). Die unabhängigen maurischen Stämme waren noch faft fammtlich Beiben und blieben es auch großentheils in ber folgenden Zeit; boch zeigten fle fich im Gangen milber gegen bie tathol. Chriften als die Bandalen; Brotop erzählt fogar, fle hatten ben Gott ber Chriften für einen machtigen Damon gehalten, beffen Born man fürchten muffe; als daher das heer des Bandalenkönigs Thrafamund die tatholifchen Rirchen entheiligte, hatten fie ihre Rundschafter nachgefandt, mit dem Auftrage, überall das Gegentheil an den entweihten beiligen Stätten au thun, um ben Schaben wieder gut zu machen und das brobende Unheil abzuwenden (Procop. de bello Vandal. I, 8). Dag übrigens zu Augustin's Zeit auch Gebilbete in Afrita bem Beibenthume ergeben waren und die Borftellungen beffelben in neuplatouischer Beise idealifirten, zeigt sein Briefwechsel mit bem Grammatiter Maximus von Madaura (op. 16 u. 17.) und dem Philosophen Longinianus (op. 233-235).

Benn somit selbst der Höhepunkt in der Entwickelung der nordafrikanischen Kirche keine Zeit ungetrübter Ruhe war, so folgte dieser Beriode der höchsten Blüthe ein Jahrhundert der demüthigendsten Heimsuchungen und Drangsale. Lange war Afrika von den Berheerungen verschont geblieben, welche seit dem Jahre 375 eine Prodinz des römischen Reiches nach der anderen durch die Böllerwanderung zu erdulden hatte; am tiessen wurde es erschüttert, als die Wogen derselben sich fluthend über sein Gebiet ergossen. Der Comes Bonisacius, der sich zu Augustin's großem Schmerze in zweiter She mit einer Arianerin vermählt und sogar seine Tochter durch einen arianischen Geistlichen hatte tausen lassen (ep. 220. Kr. 4.), ließ sich durch eine Hosintrigue seines Gegners Actius bestimmen, die arianischen Bandalen nach Afrika zu rusen; da er sich bald wieder mit der Kaiserin Placidia versöhnte, verwandelte er seine beutelustigen Bundesgenossen in rücksichtslose Feinde des ganzen Landes. Im Jahre 429 landete Geiserich mit seinen Bandalen an der afrikanischen Kliste; ihr Andrang traf zuerst die Prodinz Mauritania Tingitana. Die Städte, nach römischem Grundsat ohne Beseltigung, konnten keinen

Biberftand leiften, fie wurden, wie die Dorfer und Gehofte, ein Raub der Plunderung und der Flammen, die Kirchen wurden zerftort, die Einwohner, Priefter wie Laien, ents weder niedergehauen oder an der Stlavenkette fortgeführt; nur ein Theil flüchtete in bas Gebirge, um später in dem veröbeten Laude den Qualen des Hungertodes zu erliegen. So rachte der wilde Eroberer in der ersten Buth die erlittene Treulosigkeit? Bonifacius fuchte vergebens bem verheerenden Strome, dem er felbft die Bahn gebrochen hatte, einen Damm entgegen zu werfen; an der Grenze Rumidiens und Mauritaniens geschlagen, warf er sich in die feste numidische Stadt Hippo Regius, den Bischofssitz Augustin's; im Inni wurde fie von Geiserich eingeschloffen, schon am 28. August starb Augustin während der 14monatlichen Belagerung, bei seinem Tode waren außer dieser Stadt nur noch das numidische Cirta und Karthago in den Händen der Römer. im Jahre 482 Bonifacius nach Italien gurudtehrte und im Rampfe mit feinem Gegner Actius den Sieg mit dem Leben erkaufte, war Afrika hülflos den Barbaren preisgegeben; Hippo fiel in demselben Jahre, 439 wurde auch das sorglose Karthago durch einen handstreich genommen, vollständig ausgeplundert, viele Bewohner niedergemacht oder in die Staverei geführt. Mit besonderem Rachdrucke richtete sich die Berfolgung gegen ben Abel und die Geiftlichkeit, theils weil fie die meiften Reichthumer befagen, theils weil die Bandalen die Interessen der romischen Herrschaft und der kirchlichen Drchodoxie in berfelben folidarischen Berbindung dachten, in welcher ihnen ihre Nationalität mit dem Arianismus fiand. Tod, Berbannung und Staverei waren ihr Loos. Die loge der einzelnen Provinzen war unter der vandalischen Occupation keineswegs dieselbe: der Bahl nach zu gering, um von dem ganzen Lande gleichmäßig Besitz zu ergreifen (im Ganzen waren ihrer 80000 Männer nach Afrika gekommen, darunter höchftens 50000 waffenfähig), hatten die Eroberer nur in der Zeugitana oder Proconfularis die Landereien unter sich vertheilt (sortes Vandalorum), und die Einwohner zu Ministerialen gemacht, boch fand fich auch hier noch eine Bahl kleiner freier Grundbefiger; in der Byzacena und einem Theile Numidiens, welche fich der König felbst vorbehielt, blieb ber Grundbefits in ben Sanden ber Eigenthumer, welche ihm bafür fteuerpflichtig murben. Tie brei mauritanischen Provinzen (Tingitana, Casarensis und Sitisensis), wie der westliche Theil von Numidien mit der Stadt Cirta wurden durch den Friedensschluß vom Jahre 442 bem Raifer Balentinian zurudgegeben. Erft nach bem 3. 455, in welchem Geiserich die Rache für die Ermordung deffelben übernahm, kamen auch sie unter die vandalische Herrschaft und die Berhältnisse gestalteten sich bort, wie in der Byzacena; Aberhaupt bestanden in allen Brovingen, mit Ausnahme der Broconsularis, in welcher fast allein die Bandalen fich angestedelt hatten, die alten römischen Einrichtungen, sogar die römischen Obrigfeiten und Memter fort. Darans erklaren fich uns auch die Berhaltniffe der nordafrikanischen Rirche in dieser Zeit. Die Berfolgungen, welche Beiferich über bie Ratholiken theils aus politischen, theils aus religibsen Motiven verhängte, trafen vorzugeweise die Provinz Zeugitana und namentlich die Hauptstadt Karthago. nach der Ginnahme ließ er die Kirchen ihrer Gefäße berauben und wies mehrere dem arianifchen Gottesbienste zu; ben katholischen Bischof ber Hauptstadt, Quodbultbeus, setzte er mit anderen Bischöfen auf lede Schiffe und überließ fie den Meereswellen : fie landeten gludlich bei Reapel. Erft im Jahre 454 gewährte er der katholischen Kirche zu Karthago auf Bitten Balentinian's die Erlaubniß, den bischöflichen Stuhl mit dem Deogratias zu besetzen, als auch bieser nach brei Jahren starb, blieb derselbe bis nach dem Tode Geiserich's erledigt. In den eigentlichen Besitzungen der Bandalen (den sortes Vandalorum) war jede Abhaltung firchlicher Berfammlungen den Ratholifen unterfagt; in den Prodinzen, wo die Romer nur tributpflichtig waren, blieb zwar der katholische Gottesdieust erlaubt, wurde aber von dem Ronige beaufsichtigt; streng wachte er darüber, daß der Klerus in den Bredigten nicht die Namen Bharao, Nebukadnezar, Holofernes, Antiochus und anderer gottloser Herrscher gebrauchte, was wohl nie ohne bestimmte Absichtlichkeit gegen ihn zu geschehen pflegte, und bestrafte die Uebertretung dieses

Berbotes mit Berbannung. Bebienungen am Sofe wurden nur Arianern verlieben, auf deren Treue fich der Konig ficherer berlaffen ju konnen glaubte. Gegen das Ende feiner Regierung wurde er milber. 3m 3. 475 schloß er mit bem oftromischen Raiser Beno ben ewigen Frieden, der alle Feindfeligkeiten zwischen Griechen und Bandalen aufhob. Den Katholiken wurde in Nordafrika freie Religionsübung gewährt und die Bischöfe tehrten allenthalben aus der Berbannung gurud. Als Geiserich am 25. Januar 477 starb, bestand die Kirche in Afrika noch in großer Blüthe, und die Zahl der katholischen Bijchofe war fehr bedeutend. Sein Sohn Hunnerich (477-484), der ihm auf dem vandalischen Throne folgte, bewies sich auf die Borftellung des Raisers Zeno anfange gegen die Katholiken sehr tolerant; er erlaubte sogar 481 der Gemeinde zu Kurthage, einen neuen Bifchof in bem Eugenius zu wählen; nur ben Besuch ber tatholischen Kirchen verbot er den Arianern auf das Strengste; Hentersknechte waren auf seine Auordnung an den Thilren aufgestellt, und wenn Manner oder Frauen in vandalische Tracht eingehen wollten, warfen jene ihnen Stabe mit eifernen Zinken in die hame und rissen sie sammt der Kopfhaut ab, eine Strafe, die auch bei den Angelsachsen nnter dem Namen hydan oder behydan vorkam und den an fich schimpflichen Berluft des Haupthaares schmerzlich steigerte. In den beiden letten Jahren feiner Regierung erneuerte hunnerich die Berfolgung mit sustematischer Graufamteit und dehnte sie über ganz Nordafrika aus. Auf's Neue wurden die Katholiken von den Hofamtern ausgefchloffen; ber Nachlag verftorbener Bifchofe ju Gunften bes toniglichen Fistus einge zogen; neue Wahlen nur gegen hohe Steuern gestattet; in der ersten Hälfte des Jahre 483 wurden 4976 Ratholiken, Bischöfe, Presbyteren, Diakonen und Laien in der proonsularischen Provinz, wie jest die Negerstlaven, zusammengetrieben, an der Grenze den Mauren übergeben und in die Wüste geschleppt. In einem Editte vom 19. Mai 483 befahl hunnerich allen katholischen Bischofen, sich am 1. Februar 484 in Karthago p versammeln, um dort mit den arianischen Bischöfen über den rechten Glauben zu dieputiren; als der karthagische Bischof Eugenius forderte, daß man auch transmarinische Bischöfe zulassen möge, weil es sich um den gemeinsamen Glauben handle, entgegnete ihm der König foottisch: Willft Du mich jum herrn der Welt machen, fo foll Dein Bunfch erfüllt werden. Die auf den festgesetzten Termin zusammengekommenen Bijdife lehnten die Unterredung ab, weil der arianische Bischof von Karthago sich als Patriarch benahm, den Borsitz sich aneignete und die Berhandlung in lateinischer Sprache unter dem Borwande seiner Unkenntniß berweigerte; Hunnerich rächte sich dafür an ihnen duch Stockschläge und Mighandlungen; durch eine Berordnung vom 26. Februar seste a allen Katholiken eine Frist bis zum 1. Juni, um ihren Uebertritt zum Arianismus p ertlaren, und mandte die taiferlichen Befete gegen die Baretiter auf die Biderftrebenden an: er entzog ihnen das Berfammlungsrecht, unterfagte dem Rierus die Ausübung firch licher Handlungen, sprach ben Laien bas Recht, zu testiren und Bermachtniffe anzw nehmen, ab, erklärte alle in Wurden Stehenben für infam und wies alle Rirchen fammt ihrem Besite und ihren Ginfunften ber bandalifchen Beiftlichkeit gu. Dierauf ließ a die in Rarthago noch anwesenden tatholischen Bischöfe in ihren Bohnungen auffuchen und bor die Stadt treiben; hier follten fie befchworen, bag fie ben Sohn humerich's gegen das vandalische Hausgesetz als feinen Rachfolger anerkennen und jeder Correspondeng mit Rom und Bugang entfagen wollten; ihrer 46, welche ben Gib unter bem Borgeben verweigerten, bag Chriftus ben Seinen alles Schwören verboten habe, wurden nadi Corfita geführt, um bort ale Stlaven bas Bolg für die koniglichen Schiffswerften ju fallen; bie welche ben Gid arglos geleistet hatten, mußten in der Rabe ihrer Bi-Copositive ale Rolonen den Ader bestellen, weil fie, wie man ihnen mit bitterer Ironie Gibesberbot Chrifti übertreten hatten. Doch ift nur ein Bifchof in ba 5 Sminerich Martyrer geworden. Wir erfeben aus dem Berzeichnig ber wach Carthago Gefommenen, daß bamale noch 458 Bifchofefite t fid alfo gegen bas Jahr 411 um 117 vermindert; ba

mn bis zum Jahre 484 die Bischhöfe in der Proconsularis von 164 bis auf 54 zussammengeschmolzen, also ihrer 110 weniger geworden waren, so ergibt sich, daß die Summe des Gesammtverlustes während der Regierung Geiferich's und Hunnerich's bis zum Jahre 484 sich fast allein auf diese Provinz beschränkte.

Bum Glud für die tatholische Rirche ftarb hunnerich schon am 11. Dezember 484; die Sage, daß ihn Burmer lebend verzehrt, oder daß ihm die Eingeweide aus dem leibe getreten feben, beruht auf dem Interesse, seinen Tod wie den des Antiochus Epiphanes und des Arius als Gottesgericht darzustellen. Rach dem Hausgesetze Geiferich's, welches die Succession bes alteften Sproklings des gangen Ronigsftammes forderte, folgte bem hunnerich mit Umgehung feines Sohnes fein Reffe Bunthamund (484-496), der mildgesumt die Berfolgung fogleich einstellte. Der Primas Eugenius bon Karthago burfte aus der Berbanmung zurnatehren, 487 wurde den Katholiten eine hauptlirche in Rarthago, 495 alle entriffenen Rirchen wieder augestellt. Bunthamund's Bruder, ber fcone, fluge und gebildete Thrafamund (496-523) begünftigte aufs Rene den Arianismus und fuchte ihn in Nordafrita zu verbreiten; er wählte bazu bas Berfahren, welches einst Julian gegen die Christen eingehalten hatte; die Uebertretenden überhäufte er mit Geschenken und Ehren, die treu bleibenden Katholiken strafte er mit Berachtung. Engenius wanderte jum zweiten Male in das Exil, in welchem er 505 fant; die Wiederbefetzung erledigter Bischofsstühle wurde streng verpont; als tropdem die Bischofe der byzacenischen Proving neue Wahlen vornahmen, wurden ihrer 120 nach Sardinien exportirt. Sein Nachfolger, Hunnerich's Sohn, Hilberich (523 — 530), mußte ihm noch auf dem Sterbebette bas Berfprechen ablegen, die den Ratholiken entjogenen Rirchen und Rechte mahrend seiner Regierung nicht wieder zu restituiren; aber um es dem Wortlaute nach halten zu konnen, berief hilderich, noch ehe er den Thron bestiegen hatte, die verbannten Bischofe und Briefter jurud, gestattete die Wahl neuer an der Stelle der verftorbenen und bestätigte der Gemeinde zu Karthago den bon ihr gewählten Primas Bouifacius (528). Allein biefe Milbe entfremdete ihm die Berfen seines Bolkes, und da zudem die Mauren, gegen welche bereits Thrasamund ungläcklich gekämpft hatte, sich fast der ganzen Byzacena bemächtigt hatten, ohne daß der König zu ihrer Bertreibung Dagregeln ergriff; ba er überdieß zu bem frenggläubigen byzantinischen Kaiser Justin I. (518 — 527) und bessen noch orthodoxeren Ressen Justinian L. (527-565) in enge Beziehungen getreten war und in ihnen eine politische Stute fand, so bemutte Gelimer, ber Urentel bes Geiserich, die allgemeine Unzufriedenheit und ermuthigte die Bandalen zu einer Reaktion, welche ebensowohl die Bewahrung ihrer bedrohten nationalen Gelbständigkeit, als die Aufrechthaltung des Arianismus jum Zwede hatte. Hilderich wurde im August 530 abgesetzt und Gelimer auf den Thron erhoben. Juftinian verfehlte nicht in der friedlichsten und gemäßigtsten Form Borftellungen ju Gunften des Entthronten einzulegen, aber da der Usurpator dieselben durch die Sinterterung Hilberich's beantwortete und auch die weiteren Borfclage des griechischen Raifere unbeachtet ließ, entschloß fich biefer nicht ohne manche Bebenfen jum Krieg. Traumerscheinungen, in denen er Zeichen bes himmels zu ertennen meinte, bestärften ihn in seinem Bornehmen. Im Juni 538 lief die taiferliche Flotte, von Belifar geführt, ans 500 Frachtschiffen und 92 Schnellseglern bestehend, ans dem hafen bon Bygang aus. Sie trug ein Landheer bon 10,000 Mann Fußtruppen und 5000 Reitern. Bon Sicilien ans, wo der Feldherr Ertundigungen über die Lage Nordafrita's einzog, landete fle im Anfang bes September, fünf Tagereifen von Karthago, in der Rahe von Caputbaba an ber norbafritanischen Rufte. Langfam und vorsichtig naberte fich Belifar in furzen Tagemärschen Karthago, wo Gelimer auf die erste Rachricht von der Landung des Heeres durch seinen Bruder Ammatas den unglücklichen Hilderich sammt allen seinen Auhängern hatte hinrichten und fämmtliche in der Stadt anwesende byzantinische Kaufleute verhaften laffen. Die Schlacht bei Decimum, 70 Stadien von Rarthago, öffnete dem flegreichen kaiserlichen Beer den Weg nach ber Hauptftadt, wo der Feldherr am •;•

15. September 533 seinen feierlichen Einzug hielt und sein Hauptquartier in die bem balifche Konigsburg verlegte. Auf bie Rachricht von biefem gludlichen Greigniffe legte fich Justinian die pomposen Namen: Alanicus, Bandalicus, Africamus bei. Roch einmal raffte Gelimer alle feine heerestrafte zusammen — felbst die Truppen, welche Sarbinien befett hielten, wurden nach Afrita berufen — um den letten Entscheidungstampf für seinen Thron und seine Krone zu wagen; er rückte auf die Hauptstadt zu und um das kaiserliche heer durch Baffermangel zu bedrängen, zerftorte er den berühmten Aquabuft, beffen Trummer allein dem Leo Africanus später die Stätte verriethen, an der einst Rarthago geblüht hat; 140 Stadien von der hauptstadt, bei Tritameron, stellte fich Belifar mit 5000 Reitern ber zehnfach überlegenen vandalischen Dacht gegenüber; noch ehe seine Fußvöller zu ihm fließen, hatte er - es war um die Mitte des Dezember — einen herrlichen Sieg erfochten; Gelimer selbst hatte ihm, durch eilige Flucht mit seiner Familie nach Numidien, denselben gegen Erwarten erleichtert; das ganze Lager mit unermeglicher Bente fiel in die Bande bes Siegers; was von ben Bandalen nicht entfloh, erlag dem Schwerte, Beiber und Rinder wurden ju Stlaven gemacht. Bon Karthago aus leitete hierauf Belisar die Unternehmungen, welche im folgenden Jahre (584) alle Besitzungen ber Besiegten unter die Herrschaft Justinian's brachten. Die Uebergabe von Sibbo Regins sette den Belisar in den Besits aller Schätze des Gelimer, ber Beute so vieler Raubzüge und Plünderungen, welche die Bandalen in ruhmvolleren Reiten unternommen hatten. Der König hatte fich nach dem Gebirge Babua gurudgezogen, wo ihn der Heruler Pharas eingeschlossen hielt und ihm jede Zufuhr an Lebensmitteln abschnitt; lange vermochte ihn nichts zur freiwilligen Uebergabe zu bewegen; a bat den griechischen Unterfeldherrn nur um ein Brod, weil er seit Monaten teins in bem unwirthlichen Gebirge gesehen, um einen Schwamm, seine bom Beinen geschwollenen Mugen an fühlen, um eine Leper, sein trauriges Schickfal au besingen. Erft als mehrere der Seinen dem Elende erlagen und sein Reffe, bon einem maurischen Knaben an den Haaren erfaft, unter Mighandlungen gezwungen wurde, einen in Afche gebadenen Auchen, den er im Hunger glühend verschlungen hatte, wieder auszuspeien, ergab er sich, von ber Größe feines Jammers bewältigt, unter ber Bedingung, daß ihn Juftinian jum Rang eines Patriziers erhebe und mit Landgutern beschenke. Nur das Letztere wurde ihm später in Galatien gehalten. Als er vor Belisar gebracht wurde, begrüßte er diesen mit dem Lachen der Berzweiflung oder, wie seine Freunde es auslegten, mit dem Lachen bes Spottes, das der Gang aller menschlichen Berhältnisse und Geschicke berdieue. Roch in demfelben Jahre schmudte er ben Triumphzug, in welchem Belifar in Byzang bor den Thron des Justinian und der Theodora zog; unter der vandalischen Beute, welche bor dem Feldherrn hergetragen wurde, befanden fich auch die Gefäße des Tempels ju Berusalem, welche Geiserich 455 von Rom mitgebracht hatte; Justinian ließ sie wieder nach Jerusalem schaffen, weil ihn ein Jube barauf aufmerkfam gemacht hatte, ihr Besit und ihre Aufbewahrung habe bis jest jedem Orte Berderben gebracht. Durch diesen Sieg war die Macht der Bandalen gebrochen; die Gefangenen, welche Belifar mit nach Byzang führte, traten theils in seine Haustruppen ein, theils wurden aus ihnen fünf Reiterregimenter gebildet. Nur zersprengte Trummer waren in Afrika zurfickgeblieben; im Jahre 536 wiegelten biefelben bie faiferlichen Solbaten burch die ihnen angeheiratheten vandalischen Frauen auf und stifteten eine Meuterei unter dem Heere; erft allmahlich gelang es biefelbe zu unterdrücken, in den blutigen Kampfen der nachsten Jahre wurde auch der Rest der Bandalen theils aufgerieben, theils weggeschleppt. Richt eine Spur von ihrer Sprache und Sitte hat sich in Afrika erhalten. Dagegen hatten sich in den letzten Zeiten der vandalischen Herrschaft die Mauren erhoben und bis in das Berg van Rordafrika festgesett; bis 550 hatten die griech. Feldherrn vollauf zu thun, dem un**destitute**n Lande die Ruhe, deren es fo bedürftig war, wiederzugeben. **Rach Protop's** follen diese Kriege 5,000000 Menschen weggerafft haben, Afrita eine Bufte n Schwerte verschonten Menschen in die bitterfte Armuth gefunten fenn.

Ueber die arianische Airche der Bandalen haben wir nur spärliche Nachrichten. Ihre hierarchie entsprach ber tatholischen. Der Bifchof von Karthago fuhrte ben Batriarchentitel und hatte die Aufficht über fammtliche Bischöfe. Er war am Sofe hochs geehrt und fibte nicht felten politischen Ginfluß. Jeder Bischof hatte die Jurisdiktion und das Strafrecht über feine Presbyteren und Diatonen. Durch die enge Beziehung jum Staate war aber die vandalische Geistlichkeit doch wieder vom König abhängig, der fie nach Willfitr absetzte und bestrafte. Der Gottesbienft wurde, wie bei allen gothisch-arianischen Boltern in der Landessprache gehalten. Wahrscheinlich bedienten sie fich der Bibelübersetzung des Ulfilas. Sie gebrauchten die Svangelienbucher wie ein Dralel, indem fie in zweifelhaften Fällen die Entscheidung von der Stelle abhängig machten, auf welcher beim Aufschlagen zuerst der Blid ruhte (Sortes Christianse). Unter der Beute Belifar's werden Cremplare mit Gold und Edelsteinen verziert erwähnt, was für die Sorgfalt zeugt, womit fie dieselben ausschmudten. Bon Streitschriften ber banbalifchen Beiftlichteit gegen die Ratholiten finden wir nichts in den Quellen, bagegen liebten fie es, munblich mit ihren Gegnern zu disputiren und forderten Beweise aus ber Schrift. Auf die Berfolgungen haben fle großen Ginfluß geubt.

Schon aus der früheren Darstellung ist die Lage der katholischen Kirche während ber bandalischen Beriode erfichtlich: je schroffer die romanisirten Einwohner den Eroberern gegenüberstanden, um so weniger konnte sich im Politischen und im Religiösen eine Berschmelzung der Nationalitäten vollziehen. Die katholische Kirche wurde oftmals verfolgt und genoß wieder Zeiten ber Duldung und Ruhe. Bifchofsfite find hauptfächlich in der Reugitana oder Proconsularproving erloschen; andere blieben auch in den übrigen Provingen Jahrzehnte hindurch erledigt, bis eine gludlichere Zeit ihre Befetzung wieder gestattete; gleichwohl haben sich die kirchlichen Einrichtungen unverändert vom Jahre 430 bis 534 erhalten, felbst bas Seniorat in den Provinzen blieb fortbestehen, wenn auch einzelne Fälle von Insubordination vorgekommen sehn mögen. Im Ganzen hat der katholische Klerus eine rühmliche Standhaftigkeit bewiesen, gewiß eine Nachwirkung ber schönen Zeit, in welcher neben Aurelius ein Augustin wirtte; doch sind nicht blog Laien, sondern auch Kleriter aller Grade den arianischen Lockungen zum Abfall vom katholischen Glauben erlegen, und haben nach arianischem Branche die Wiebertaufe empfangen. Nichts ist grundloser, als die Annahme, daß die vom Reiche verfolgten Donatisten sich den Bandalen angefchloffen hatten, nicht ein einziges Beispiel lagt fich für dieselbe anführen, die trinitarifche Rechtgläubigleit der Donatisten macht fie überdieß febr unwahrscheinlich. Schon 535 erließ Justinian eine Berordnung, welche allen Regern in Afrita Die Bollgiehung ber Taufe und ben Besitz eines Gottes- oder Bethauses unterfagte. Die Rirchen der Arianer follten gegen eine jährliche Abgabe ben Ratholiken eingeraumt werden (Novella 37).

Gleichwohl blieb die vandalische Occupation nicht ohne Folgen für die afrikanische Kirche. Zunächst gab sie dem Mönchthum einen größeren Aufschung; wenn nach dem Zengniß des Salvianus von Marseille früher die Mönche in Nordafrika, wenn sie sich mit ihrer aussallenden Tracht und Haltung öffentlich sehen ließen, oft der Gegenstand des Spottes gewesen waren, so trieb die Bersolgung Biele in die Einsamkeit und zur klösterslichen Bereinigung; angesehene Männer bestimmten ihr Bermögen zu neuen Klosterstifstungen; auch hatten sich die Cönobiten von Seite der Bandalen einer schouenderen Behandlung zu erfreuen, wahrscheinlich weil ihr abgeschiedenes Leben für den Arianismus weniger gesährlich schien, als das in die Dessentlichkeit eingreisende Wirken der Weltzeistlichkeit. Wir sahen serner, mit welcher Entschiedenheit die afrikanische Kirche jeden Eingriff der römischen Bischse in ihre Selbständigkeit abzuwehren wußte. Allein unter dem Drucke der Bersolgung sühlte sie das Bedürsniß eines sesteren Stützpunktes von Ausen; die Wenge der Flüchtlinge, die in Italien eine Zuslucht fanden, knüpste Berbindungen mit Rom an; die Berbannten in Sardinien mochten von dort manche Tröstung und Unterstützung empfangen. Wirklich sinden wir die römischen Bischöse von der Nitte

bis zum Ende des 5. Jahrhunderts in den Angelegenheiten Nordafrifa's thätig. In Folge des Friedens, ben Beiserich 443 mit Balentinian III. abgeschloffen hatte, war ganz Mauritanien mit einem Theile von Numidien unter die Herrschaft Balentinian's aurnichgekehrt; noch im herbste besselben Jahres erließ Leo ber Große ein Schreiben an die Bischöfe dieser Brovinzen, worin er unter Berufung auf die göttliche Justitution feines Brimates über die gesammte Rirche die unrechtmäßige Befetzung ber geiftlichen Stellen auf das Schärffte rugte und die Abstellung der eingeriffenen Unordnungen frenge befahl (vergl. Real - Encyflopabie VIII, 290). Im Jahre 487 versammelte Felix III. ein Concil in der Laterantirche und bestimmte in einer Reihe von Ranones, wie es mit den afrikanischen Rlerikern und Laien gehalten werden solle, welche bon den Arianen gezwungen ober freiwillig die Biedertaufe empfangen hatten. Bier afritanifche Bifcofe wohnten dieser Bersammlung bei (vergl. Hefele, Conciliengeschichte II, 594 ff.). Allein taum war ihnen burch Hilberich, nach bem Tobe bes Thrasamund, die freie Religions-Abung zugesichert, so nahmen die Afrikaner wieder felbständig die Anordmung ihrer Berhältniffe in die hand; auf den Synoden gn Junca und Sufes, wahrscheinlich 528 schlichteten fle ihre Rangstreitigkeiten; 525 hielt ber Brimas Bonifacius am 5. Februar ein Concil zu Rarthago, auf welchem die alten Rangverhaltniffe ber afritanischen Bijdofe auf's Reue festgestellt und sodann bie Ranones ber alteren Concilien verlefen, bem Brototolle eingereiht und von Allen unterzeichnet wurden. Unter anderen wurde die alte Berordnung eingeschärft, ut nullus ad transmarina audeat appellare (Mansi VIII, p. 644).

Raum war die Ruhe im Lande nach Bestegung der Bandalen wieder hergestellt, de entzündeten die bogmatischen Streitigkeiten auf's Reue das Feuer der Leidenschaft und boten augleich den Afritanern Gelegenheit zu zeigen, wie wenig fie gewillt waren, fich unter die Oberherrlichkeit des römischen Stuhles zu beugen. Als im Jahre 544 Iustinian I. durch bas berüchtigte Sbitt die sogenannten brei Capitel im Interesse bes Donobhhiftismus verdammte und der römische Bischof Bigilius dieser Berdammung in dem judicatum beitrat, schloffen ihn die afritanischen Bischöfe, die darin eine Digbilligung bes vierten öhmenischen Concils zu Chalcebon faben, 550 durch Synodalbeschluß von ber tatholifchen Rirchengemeinschaft aus und reservirten ihm nur wie einem Gefallenen ben locus poenitentiae. Diefe Renitenz gegen die kaiferliche hoftheologie trug fir Afrita die bitterften Früchte; ber Brimas Reparatus von Karthago, ber biefer Synode prafibirt hatte, wurde abgeset, seiner Guter beraubt und verbannt; sein ihm vom Raifer bestimmter Nachfolger Primafius tonnte nur auf dem Wege ber Exetution burch Gewalt und nicht ohne Blutvergießen dem widerstrebenden Klerus und Bolf aufgedrungen werden; trot diefer Zwangsmagregeln erhoben noch einmal die Afrikaner ihren Biderfbruch gegen die fünfte ötumenische Synobe ju Conftantinopel, welche 553 die Berdammung ber brei Capitel bestätigte, allein Primafius wußte burch Lift und Ueberrebung die Mehrzahl auf seine Seite zu bringen; gegen die Uebrigen schritt er mit Schlagen, Alosterhaft und Berbannung ein. Diefe Bewegungen bauerten bis jum Tobe Juftinian's 1. (565) fort; erft Justinian II. stellte durch Muge Mäßigung ben Frieden wieder völlig her. Man vergleiche über biefe Ereigniffe das Chroniton des Bischofs Bicter bon Tunumm bom Jahre 450-466, ber felbst ein Opfer bes Brimafins war. Der Lettere wurde später (wahrscheinlich nach Justinian's Tode) von den tatholischen Bifchofen Norbafrifa's wegen feines Berfahrens verbammt, durch Richterspruch feiner Guter beraubt und ftarb, wie Bictor ergablt, eines elenden Tobes.

Erst Gregor dem Großen (590 — 604) gelang es, mit Erfolg die Beziehungen Rom's zu der afrikanischen Kirche sester zu knüpsen und über diese seine Oberherrlichkeit auszudehnen. Die Donatisten gaben ihm dazu Beranlassung. So völlig war das Bewußtsehn der trennenden Schranken für die Katholiken gefallen und so arm war Afrika an Klerikern, daß donatistische Priester in den katholischen Gemeinden angestellt waren und sogar Bischossische imme hatten; ja es kam vor, daß sie in katholischen Kirchendienste

Ratholiten bon Reuem tauften. Gregor durfte fich bei feiner Ginmifchung in die afritanischen Berhaltniffe der Zustimmung des Raifers Mauritius verfichert halten; er hatte außerdem einen warmen Berehrer in dem Exarchen bon Afrita, dem Patrigier Gennadins, und zwei treue Anhanger in dem Bischof Dominitus von Karthago und dem Brimas Columbus von Rumidien. Um nur wilrdige Manner zu Brimaten erhoben zu feben und namentlich die Donatisten von den Primaturen auszuschließen, ließ er durch Gennadins 591 (lib. I, op. 74) ein Concil ber afritanischen Bischofe versammeln und muthete bemfelben die Abstellung bes Bertommens zu, nach welchem in den Brovingen ber altefte Bifchof diefes Amt bekleidete; er verlangte ftatt deffen freie Wahl und Residenz in einer bestimmten Stadt. Allein da die Afrikaner fich dieser Nenerung widersetzten und bom Pabste die Bestätigung ihrer alten Gewohnheiten und Rechte forderten; da selbst die Anhänger des römischen Stuhls befürchteten, sie möchten von Gregor aller Selbständigbeit beraubt werden, fo gab er nach und begnugte fich mit bem Zugeftandnig, dag Domiften bei ber Ernennung eines Brimas ober Sener übergangen werben follten; im Uebrigen bestätigte er der afrikanischen Rirche ihre Gewohnheiten, sofern sie nicht mit dem katholischen Glauben ftritten (I, 77), namentlich auch die eigenthumliche Besetzungsart und Sinrichtung ihrer Brimaturen. Nur allmählich schritt er nun gegen die Dongtisten ein; die im Kirchendienste bereits Stehenden beließ er, verhinderte aber, daß ferner aledigte Stellen burch folde befett wurden. Als ein farthagifches Concil 594 Bifchofe, welche fich in der Bestrafung der Haretiter laffig zeigen wurden, mit Berluft ihres Amtes und ihrer Buter bedrohte, erflarte er fich gegen diefe unzeitgemage Strenge (lib. V, ep. 5). Durch biefe ernste Milbe scheint ihm wirklich die Abschwächung bes Donatismus gelungen zu fenn, wenigstens wird berfelbe in feinen späteren Briefen nicht mehr erwähnt. Durch Gennadius erwirkte er auch (lib. I, op. 74), daß den afrikanischen Geiftlichen die Berufung an das oberrichterliche Ansehen des apostolischen Stuhles offen blieb und daß ihren Reisen nach Rom kein Hinderniß in den Weg gelegt wurde; auch hielt er einen eigenen Gesandten in Karthago. Wirklich finden wir, daß er einen in Afrita abgefesten Bresbyter, Ramens Abeodatus, wieder eingefest hat. Dit Gulfe bes Gemadius hat er es burchgeset, daß in Afrika bie Simonie unterbruckt und Knaben nicht mehr zu Priestern geweiht werden durften. Als eine Synode in Numidien Befoluffe gegen romifche Bestimmungen faßte, schritt er ein; er beauftragte ben Columbus mit der Untersuchung und bat den Gennadius, diesem zur Durchführung seines Commissoriums den Arm der weltlichen Wacht zu leihen (vergl. Lau, Gregor I. der Große, S. 72 ff. 102 ff.). Unter Gregor besaß die römische Kirche bereits ein ausgebehntes Patrimonium in Africa.

Das Ende des 6. Jahrhunderts wurde für die afrifanische Rirche abermals durch die Ginfalle ber Mauren berhängnisvoll. Hatte auch unter Justinian's I. Regierung bie Ansbreitung bes Chriftenthums unter ihnen einige Fortschritte gemacht, fo gingen diese nicht tief genug und hatten zu geringen Umfang, um Nordafrika von seiner alten Blage zu befreien. Im Jahre 568 erneuten fie ihre Raubzuge, plunderten bie Ribster und führten die Monche gefangen mit fich fort; manche Aebte verließen darum mit ihren Conobiten die Heimath und wanderten, um ruhigere Sitze zu finden, nach anderen Lanbern, namentlich nach der pprenäischen Halbinfel aus; so der Abt Donatus mit 70 Monchen. Die taiserlichen Beere tampften nicht immer gludlich gegen fie, und die Bertrage, die man mit ihnen zu schließen genothigt war, ftellten bei ber Treulofigkeit ihres Karafters die Ruhe nur auf turze Zeit wieder her. Im Jahre 593 ructen fie fogar bor Rarthago und magten es, auf ihre große Zahl vertrauend, bem Exarchen Gemabius unverschämte Friedensbedingungen vorzuschreiben; dieser ließ fich zum Scheine auf Unterhandlungen mit ihnen ein, und als fie, durch diese List sicher gemacht und ber reichen Beute fcon ohne Schwertstreich gewiß, sich dem Beingenug und dem Schlafe unborsichtig überließen, brach er Nachts mit feinen Cohorten hervor und brachte den Uebermichten und bom Schreden Berwirrten eine Niederlage bei, welche mit einem Schlage ben Krieg beendigte und auf lange Zeit Afrika von dem Randgesindel befreite (Morcelli ad annos 568-570. 574. 593).

Bu dem 7. Jahrhundert fah die afrikanische Kirche, einst so herrlich und durch ben in ihr lebenden Beift fo siegreich im chriftlichen Abendlande herrschend, seit zwei Jahrhunderten aber so schwer geprüft und so tief gedemuthigt, ihr lettes Berhangnig mit langfamem, aber ficherem Schritte naher ruden. Der 38lam, taum geboren, entfaltete eine jugendlich fraftige Energie und trat mit tuhner Begeisterung seinen ihm bom Bropheten vorgezeichneten Siegeslauf an. Schon 639 fandte Muhammed's zweiter Rach. folger, ber Ralif Omar, feinen Felbheren Amru nach Megubten: die Eroberung bet Landes gelang ohne Mühe; nach dem Tode des Heraklius fiel, unter den heftigen Streitigkeiten um die griechische Thronfolge jeden Schutes beraubt, im Dezember 641 mich Alexandrien, der lette Besit der griechischen Raifer in biesem Lande. Schon Amm dehnte seine Groberungen über das Land Barka bis in die Gegend von Tripolis aus; bei diesem Zuge trat er zuerst mit einigen mauritanischen und numidischen Romadenstämmen — die Araber gaben ihnen den Namen Berbern — in Berbindung; eine Gesandtschaft derselben ging nach Arabien und wurde von Omar als längst durch den Bropheten verheißene Bundesgenossen begrüßt; Araber und Berbern sahen sich nun als ftammbermandt an, gleiche Lebensart und übereinstimmende Sitten mußten fie in diefen Glauben bestärken. Omar's Nachfolger, der Kalif Othmann, ersetzte den Amru durch feinen Milchbruder Abdallah; biefer gog 647 an ber Spite von 40,000 Dann nach ber Nordfufte von Afrita; ber taiferliche Prafett Gregorius bon Tripolis berlor bei Sufetula, füblich von Karthago, gegen ihn Schlacht und Leben; die reiche Stadt, in der Byzacena gelegen, wurde eine Beute ber fturmenden horden. Mit Schapen und Befangenen reich beladen, kehrte Abdallah nach 16 Monaten wieder an das Ufer bes Ril gurud; fefte Niederlaffungen, bleibende Eroberungen waren allerdings nicht gewonnen, aber der Weg nach Westafrita war gezeigt. Die Thronstreitigkeiten der nachsten Jahrt hinderten, ihn zu verfolgen, erft Muawia I., mit welchem bas Saus der Omejjaden 661 jum Kalifate erhoben wurde, nahm biefen Plan wieder auf. Unter seiner Ro gierung drang der furchtlose Otba 665 durch Fezzan bis zur öftlichen Grenze der Bilb. nig, in welcher jest die prachtvollen Städte Fez und Marotto fich erheben, und wem einer nicht hinlanglich gesicherten Nachricht zu trauen ware, sogar bis zum atlantischen Meere bor, bas feinem Siegeszuge Granzen feste; er ift ber Grunder der erften arabifcen Riederlaffung in biefen Gegenden geworden, der Stadt Rairaman, füblich von Tunis; aber bag er bie Bolitit feiner Borganger verließ und die Bewohner ber Stadte gegen bit rauberischen Nomaden schütte, bereitete ihm ben Untergang, er fiel im Rampfe gegen die gereizten Berbern. Unter dem Ralifen Abd-Almalik (feit 685) wurde endlich die Eroberung Nordafrita's beendigt. Bis jest hatten die Araber nur die inneren Provinzen abwechselnd erobert und wieder verloren; der Feldberr Bafan richtete 693 feine Baffen nicht gegen die Berbern, sondern gegen die bisher verschonten griechischen Ruftenfladte, er eroberte unter andern Rarthago (694) im Sturme und gab es ber Plunberung preis. 696 segelte der Präfelt und Patrizier Iohannes, ein erfahrener Felbherr, von Conftantinopel nach Afrika und sprengte, von spanischen Westgothen unterftlit, unaufhaltsam bie Rette, welche Karthago's Safen fperrte; die Araber zogen fich, von Johannes mb ber ihm berbundeten Berberntonigin Demiah bedrangt, nach Barta guruck. Dif ungemeffenem Jubel hatten bie Chriften in ber Kreuzesfahne bas Pfand ihrer Rettung begrüßt — es war ein turzer Traum, dem ein furchtbares Erwachen folgte; 698 rudt ein neues arabisches heer, an hafan's Stelle von Musa angeführt, unter wilber Baheerung gegen Karthago an; Johannes aus feinen Berfchanzungen zuruchgetrieben und in einem Treffen bei Utika auf das Baupt geschlagen, konnte fich nur auf die Schiffe retten, er entfam nach Rreta und überlief Afrita feinem Schidfal. Rarthago's lest Stunde war gekommen, abermals geplundert ging es in Flammen auf. 3m Jahre 705 hatte Musa die Eroberung der ganzen Nordkuste vollendet; zwei Jahrhunderte lag Kurthago in Trimmern, dann wurde ein Theil der Stadt neu angedaut; im Anfang des 16. Jahrhunderts bestand es aus 500 Bauernhütten, einer Mosche und einer Schule ohne Schüler; auch diese spärlichen Ueberreste, die nur durch den Namen und die noch jest vorhandenen Ruinen des Aquadutts an das alte Karthago erinnerten, haben die Spanier unter Karl V. von Goletta aus vernichtet.

Nordafrika ift bas einzige Land, in welchem unter ber arabischen Herrschaft bas Christenthum fpurlos erlosch. Was die Araber verschonten, zerftorten die rauberischen Einfälle der Berbern, denen Niemand mehr Einhalt that, zumal fie dem 38lam zuerft fich zuwandten. Die Geiftlichkeit verschwand, auch die driftliche Bevolkerung beugte fich in dumpfer Berzweislung unter die Religion seiner Unterdruder. Nur schwache Ueberrefte bes Christenthums dauerten in armfeliger Berklimmerung bis in bas 12. Jahrh. fort; man nannte feine Bekenner wie in Spanien mogarabische Chriften; fie mieben, um ben Berfolgungen an entgehen, den im Roran berbotenen Genug bes Beines und bes Schweinefleisches. Aus den Briefen Leo's IX. und Gregor's VII. erhalten wir noch einige Rachrichten über den Zustand der nordafrikanischen Kirche im 11. Jahrhundert. 1054 bestanden noch fünf Bischofssitze in dem ganzen Lande; doch waren ihre Inhaber unter fich awiespaltig, ber Bischof von Gummita in ber alten Probing Byzacena weis gerte fich die Borrechte des Erzbifchofs Thomas von Karthago anzuerkennen und fich ihm als Metropoliten zu unterwerfen; die Bifchofe Betrus und Johannes, wir wiffen nicht, welchen Gemeinden fie vorstanden, vertraten ihren karthagischen Collegen. war sogar au gegenseitigen Ercommunitationen gefommen. Leo IX., um die Entscheis bung des apostolischen Stuhles angegangen, erklärte, der Bischof von Rarthago, ber allein in Afrika bas Pallium trage, seh ber erste Erzbischof nach dem römischen Pabste und der hochfte Metropolit ber gangen afritanischen Rirche, aber ein Generalconcil halten oder Bischöfe absetzen durfe er nicht ohne Zustimmung des römischen Bischofs, dessen Borganger Petrus zuerst und ganz speziell mit der Schluffelgewalt betraut worden seh (Leon. IX, ep. 3 & 4 apud Mansi XIX. 657 sqq.). Reunzehn Jahre später hatte der Berfall noch weitere Fortschritte gemacht. Im Jahre 1073 fand sich nämlich in ganz Rordafrita nur noch ein Bischof, der Metropolitan Cyriacus von Karthago und war unter den kläglichsten Umständen. Da er sich beharrlich weigerte, unkanonische Ordinationen, die man von ihm gefordert hatte, vorzunehmen, verklagten ihn mehrere Glieder feiner Gemeinde bei dem farazenischen König (in der Ueberschrift des Briefes Gregor's VII. lib. I, ep. 23 wird er Heinrich genannt), ber ihn vorladen und feinen nadten Leib geißeln ließ. Gregor, an ben er fich in seiner Roth wandte, lobte gwar seine Standhaftigleit im Slauben, meinte aber aus seinem ficheren Aufenthalte zu Capua, er wurde fich noch mehr fur Chriacus gefreut haben, wenn biefer nach empfangener Budigung um fo freimuthiger die Brrthumer der Saragenen befambft und fir die Bahrheit der chriftlichen Religion auch sein Blut vergossen hätte. Im Jahre 1076 war mit Gregor der faragenische Ronig Anzir in dem ehemaligen stifensischen Mauris tanien in Berbindung getreten; er hatte ihm mehrere driftliche Gefangene mit reichen Seichenten nach Rom geschickt und ihnen jum Begleiter einen Bresbyter Namens Gerbandus beigegeben, mit der Bitte, der Pabft moge ihn nach driftlicher Gitte jum Ergbifchof bon Sippo Regius für feine driftlichen Unterthauen weihen. Gregor willfahrte diesem Bunsche, und forderte nun den Chriacus von Karthago auf, ihm noch einen Presbyter jur Bifchofsweihe nach Rom zu fenden, bamit fie zu brei funftig im Stanbe feben, bifchofliche Ordinationen mit tanonischer Gultigteit zu vollziehen. Bugleich richtete er ein Dankschreiben an Anzir, welches wohl eins der merkwürdigsten ift, die aus der Reder ber Babfte gefloffen find, um fo merholirbiger, ba es ben Gregor VII. jum Ber-Es enthält die Sate: Chriften und Saragenen glauben beide an einen Gott, obgleich fie ihn auf verschiedene Beise verehren; was den Menschen vor Gott am wohlgefälligsten macht, ift bie Liebe, die er nachft ihm feinen Mitmenschen erweift, und gwar nicht bloß feinen eigenen, fondern auch fremden Bolts- und Glaubensgenoffen; benn er Meal-Encyllopable für Theologie und Kirche. X.

ift unfer Friede, ber aus beiden (Christen nämlich und frommen Nichtdriften) eins gemacht hat (Eph. 2, 14) und jeden Menschen erleuchtet, ber in diese Welt kommt (Ioh. 1, 9). Wenn jum Schluffe Gregor an die Berficherung, Gott wiffe, wie rein er ju feiner Ehre ben Angir liebe, die andere reiht, er bete taglich, daß ihm Gott nach einem langen Leben in den Schoft des heiligften Erzbaters Abraham einführe, fo heift diek nichts anders, als jeder werde auf feine Façon felig, denn auf die Betehrung jum Chriftenthum findet fich in dem gangen Briefe auch nicht eine leife hindeutung. Go völlig konnte das mittelalterliche Babstthum das römische Seligkeitsdogma verläugnen und ohne Bebenten bie weitherzige Sprache bes modernen humanitarismus reben, fobalb es golt, einen kleinen Bortheil des apostolischen Stuhles in einem entfernten Binkel ber Erbe zu erreichen. Jebenfalls ift diefer Brief ein wichtiges Aftenftud fur die sittliche Bemtheilung Gregor's VII. (lib. III, ep. 19-21 ad Cyriacum, ad Hipponenses, ad Anzir regem Mauritaniae). Die letten Nachrichten über ben Fortbestand ber driftlichen Rinche in Nordafrifa erhalten wir aus ber Beit Roger's II. von Sicilien, ber von 1134 bis 1154 eine Reihe von Ruftenstädten, unter anderen Tripolis eroberte. Berrichaft wird noch 1148 ein Erzbischof von Afrika erwähnt. Drei Jahre nach feinem 1154 erfolgten Tobe bevölkerte fein Nachfolger Wilhelm I. Die Infel Gerbi mit driftlichen Einwohnern und stellte fie unter einen Erzbischof. Mit dem Untergange der ficilianischen Berrschaft (1160) scheint auch das Christenthum in Nordafrita bem gegen ben Eroberer bestehenden Saffe erlegen und allmählich erloschen zu febn. (Bgl. ben intereffanten, meift auf arabifche Quellen gestütten Auffat: "Die Berrichaft Roger's IL bon Sicilien in Nordafrita und bas Erzbisthum Karthago", in ben historisch-politischen Blättern, 42. Bb. 3. Heft. 1858. S. 185 ff.) Mit dem Anfange des 13. Jahrh. beginnt die Miffionsthätigfeit in diefem verodeten Lande altehriftlicher Cultur. 1219 fandte Franz von Affifi fünf Brüder seines Ordens nach der Tingitana, um die Saragenen zu bekehren, fie fanden fammtlich den Märtyrertod (Wadding, Annal. Minor. I, 318 sq. 351 sq.). Spätere Bersuche -- ber bedeutendste war die Missionsthätigkeit des Raimundus Lullus in Tunis und Bugia, an welchem letteren Orte er am 30. Juni 1315 feinen Gijer mit seinem Blute besiegelte (Reander V, 1, 120-132) - hatten teinen gunftigeren Erfolg. Erst mit dem Beginne des 15. Jahrh., als Spanien, obgleich innerlich durch Bürgerfrieze gerriffen, eine glanzende Seemacht entfaltete und die Mauren nicht blog im eigenen Lande, fondern auch in Afrika glücklich bekämpfte, wurden auch für die Mission größere Anstrengungen gemacht. Im Jahre 1444 grundeten die Spanier ein Bisthum zu Ceuta, unter dem erzbischöflichen Stuhle von Sevilla ftehend; es existirt noch heute und umfaßt ben Rest der spanischen Eroberungen an der afritanischen Nordfufte. Seit 1630 besitzen die spanischen Franzistanerobservanten eine Mission in Marotto, welche sich über die Orte Fez, Mequinez, Felum und Tanger erstreckt und etwa 300 Gläubige in sich schließt. Im Jahre 1850 hat Frankreich ein Bisthum ju Tanger, Suffraganeat bes Erzbisthums von Aix gestiftet. Die Mission in Algier, Tunis und Tripolis ruhte stelb in den Banden von frangosischen Prieftern, die als Seelforger für die Chriftenftlaven borthin geschickt wurden. Seit 1677 arbeiteten in Algier Franziskanerreformaten, in Tunis Rapuziner, in Tripolis Missionare beider Orden neben einander. Die Propaganda hatte in Algier zur Leitung diefer Missionen einen apostolischen Bikar, in Tunis einen von ihm abhängigen Provitar bestellt. Diese Berhältniffe erlitten indeffen eine Aenderung, als Algier an dem 10. August 1838 jum Bisthum Julia Cafarea erhoba und unter die Erzbiocefe Air gestellt wurde. Es hatte im Jahre 1843 75.000 Ratholiten, 15 Rirchen und Rapellen, 37 Priefter und die Anfänge zu einem Cabitel mit & Kanonitern. Seit der Stiftung deffelben wurde Tunis eine felbständige Brafettur da Rapuziner, die anfangs unter dem Provinzial der Ordensproving Malta fand, aber feit 1844 ein eigenes apostolisches Bikariat geworden ist. 3m 3. 1843 hatte es 7600 Ratholiken und 8 Rirchen, die von feche Ordenspriestern bedient wurden. Tribolis ift eint ahostolische Präfektur der Franziskanerreformaten und hatte 1848 1300 Ratholiken, zwei Kirchen, den apostvlischen Bräfelten und drei Ordenspriester (vergl. Wejer, die Brodaganda I, 392, dem diese statistischen Notizen entlehnt sind). Seit dem Jahre 1843 hat in Algerien durch die unermüdliche Thätigkeit des Pfarrers Dürr zu Algier, einer ächt apostolischen Persönlichkeit, auch die edangelische Kirche Boden gewonnen. Es bestehen bereits außer Algier acht evangelische Pfarreien mit vom Staate besoldeten Beistlichen zu Duera, Blidah, Constantine, Philippeville, Bona, Oran, Wostageuem mid Ghelma; vier evangelische Communal- und mehrere durch Privatbeiträge erhaltene Freischulen, nebst einem großartigen Waisenhaus zu Delh Ibrahim, das 1844 mit vier Baisen eröffnet, schon 1856 deren 123 verhstegte und eine Jahreseinnahme von 58568 Francs hatte. Erhebende Beispiele von edangelischer Glaubensfreudigkeit (in Birkadem hat z. B. ein edangelischer Bürger eine Kapelle mit eignen Händen erbaut und darauf 1500 Francs verwandt) stellen der jungen protestantischen Kirche in der Heimath Terzustläns's und Augustin's eine schöne Zufunft in Aussicht.

Rordamerita, vereinigte Staaten von. Nordamerita, im Unterschiede bon Centralamerita und Gudamerita, umfaßt bas Landergebiet ber weftlichen Bemifphare zwischen dem 16. Grade nördl. Breite und dem nördlichen Gismeer. In politischer hinsicht zerfällt daffelbe in fünf Abtheilungen: 1) Die banischen Besitzungen, Gronland mit 384000 engl. Quadratmeilen. 2) Die britischen Bestungen, wozu die beiben Canada's, New Brunswick, Nova Scotia, New Foundland, Prinz Edward's Insel, bas Territorium der Hudson's Bay und Labrador, im Ganzen 3,050398 engl. Quadratmeilen gehören. 3) Die rufsischen Bestitzungen im Nordwesten mit 394000 Quadratmeilen. 4) Die vereinigten Staaten von Nordamerita mit 3,306865 Quadratmeilen. 5) Die Republik Mexiko mit 1,038834 Quadratmeilen. In kirchlich-religiöser Beziehung theilen die von europäischen Mächten abhängigen Besitzungen im Allgemeinen den Rarakter des Mutterlandes. Go ift das ruffifche Amerita griechifch - tatholifch, bas britifche Amerika überwiegend protestantisch (mit Ausnahme vom öftlichen Canada, das zuerft von Frangofen angefiedelt murbe und baher vorherrichend tatholich ift), Mexito ausschließlich romisch-tatholisch, da die politische Trennung vom spanischen Mutterlande die tirchlichen Berhältniffe wefentlich unberührt ließ. Die vereinigten Staaten, mit benen wir es hier speziell zu thun haben, sind eine selbständige Fortsetzung von gang Europa auf englisch-protestantischer Grundlage, und ein freier Tummelplat aller guten und schlimmen Krufte ber alten Welt auf einem neuen Boben und unter eigenthumlichen Berhaltuiffen. Sie bilden in Hinficht sowohl des Umfanges und der Einwohnerzahl, als des politischen, fozialen und religiöfen Lebeus die Hauptträger ber weltgeschichtlichen und firchengeschichts lichen Bedeutung des gangen ameritanischen Continents und haben nach menschlicher Aussicht eine unermegliche Butunft bor fich.

Indem wir nun eine allgemeine Karafteristit ihrer fixchlich-religiösen Zustände verssuchen, wollen wir besouders diejenigen Bunkte hervorheben, wodurch sich das nordsamerikanische Kirchenwesen von dem europäischen unterscheidet.

1. Geschichtlicher Ueberblick. Bei der Entbedung, Ansiedelung und geschichtlichen Entwickelung Amerika's haben neben wissenschaftlicher Neugierde, kühnem Unternehmungsgeift, Shrgeiz und Habsucht auch religiöse Motive wesentlich mitgewirkt. Columbus war ein religiöser Enthusiast im edlen Sinne des Wortes und brachte seine Entbedungen in die engste Berbindung mit der Ausbreitung der christlichen Kirche unter den
Heidendölkern, worin die Königin Isabella von Spanien ganz mit ihm sympathistre;
ja er beadsschichtigte sogar mit einem Theile seines gehofften Gewinns einen Kreuzzug zur Eroberung des heiligen Landes auszurüsten, so daß die Lösung der occidentalischen Frage
zugleich zur Lösung der orientalischen Frage in ihrer weitesten Ausbehnung sühren und
die äußersten Enden der Erde unter der Herrschaft des Kreuzes vereinigt werden sollten.
Noch entschiedener aber tritt der religiöse Fattor in den Ansängen von Rord amerika
hervor und zwar hier nicht im Dienste des römischen Katholicismus, wie in den spanischen und bortugiesischen Kolonien von Mittels und Südamerika, sondern überwiegend im Dienste des englischen Protestantismus. Die große Entdedung am Ende des 15ten Jahrhunderts steht offenbar in providentieller Berdindung mit der Reformation des 16ten Jahrhunderts, indem dieselbe einen neuen, unermeßlichen Schauplatz zur weiteren Entsahrhung des religiösen, sozialen und politischen Prinzips des Protestantismus eroberte. Auch ist es bedeutsam, daß die nördliche Hälfte der neuen Welt zuerst unter den Auspizien Englands von den beiden Cabot's entdeckt wurde, welche Labrador und New Foundland 1497 berührten, also ein Jahr bevor Columbus seinen Fuß auf das Festland von Sidamerika setze. Dadurch gerieth jene Hälfte von vornherein in enge Berührung mit der Nation, welche ein Jahrhundert später die größte Seemacht und das Hauptbollwerk des Protestantismus wurde.

Nordamerita tritt indeß erst mit der Ansiedlung Birginiens 1607 oder, genauct genommen, mit ber Landung der puritanischen "Bilgerväter" in Massachusetts 1620 in ber Rirchengeschichte auf. Bon ba an warb es in einem großartigen Dagftabe, was Benf gur Beit Calvin's gewesen, eine Bufluchtoftatte fur berfolgte Protestanten aus allen Landern. Buritaner, Bresbyterianer, Duater, Baptiften, Sugenotten, lutherifde Salzburger, herrnhuter, lutherische und reformirte Pfälzer, Mennoniten u. f. w. wanderten dahin aus, um dort ungeftort ihren Cultus ausliben zu konnen und brudten ihrer neuen Beimath bon bornherein ben Rarafter bes religiöfen Ernftes und zugleich ber nicht auf Indifferentismus, sondern auf bitterer Erfahrung von ungerechter Berfolgung ruhenden Dulbfamkeit auf. Auch englische Ratholiken, die damals in England unter dem Drude ftrenger Strafgesete fcmachteten, suchten und fanden ein Afpl in Maryland. Rimmt man bagu bie hollanbifchereformirten Anfledlungen in New Port und Die englischbifchöflichen Rolonien bon Birginien, ben beiben Carolina's und Georgien, welche nicht, wie bie meiften anderen, bem Gewiffensbrude ihren Urfprung verdanken, fo feben wir schon bor bem ameritanischen Unabhängigfeitetriege fast alle Zweige bes europaischen Protestantismus und jugleich eine tleine romisch tatholische Rolonie in ber neuen Belt reprafentirt. Raturlich waren diese Kirchen damals noch fcmach, doch ftark genug, m eine Bebolkerung heranzubilden, die im Stande war, den ungerechten Forderungen des mächtigen englischen Mutterlandes energischen Biberftand zu leiften und unter ber weisen Leitung Washington's, des reinsten und uneigennfitzigsten aller Batrioten, und mit Buft Frankreichs aus einem siebenjährigen Freiheitskriege mit der ftolzen Konigin der Mem flegreich herborzugeben.

Mit bem Friedensschluffe von 1783 ober, wenn man lieber will, schon mit ber Unabhängigkeitserklärung von 1776 fchließt die Rolonialperiode des Landes, das damals aus 18 unter fich lofe verbundenen Rolonien bestand und faum drei Millionen Ginwohner gahlte, und es tritt nun in die Reihe der felbständigen Staaten ein. prafentanten des freien Bolles, welche zu Philadelphia 1787 tagten, gaben fich eine der englischen nachgebildete, aber boch felbständig weiter gebildete, Religion und Politit nicht bermischende, sondern flar und scharf auseinander haltende Constitution, und bereinigten fich zu einem Bundesstaat (nicht Staatenbund) mit einer souveranen nationalen Centralregierung, an beren Spite ein alle vier Jahre vom Bolte gewählter Prafident steht. Der glückliche Ausgang des Krieges riß auch diejenigen Kirchen, welche nicht schon früher unabhängig waren, wie die bischöfliche und die methodistische, von ihrer Mutterkinche los und nöthigte sie zu einer selbständigen Organisation auf der Basis allgemeiner bürgerlicher und religiöfer Freiheit. Seit jener Zeit, befonders aber in den letten drei Jahrzehnten, nahmen die bereinigten Staaten, begünstigt durch ungemeine Fruchtbarkeit des Bodens, unerschöpfliche Metallquellen, zahllose Berkehrsmittel, freie Institutionen, welche bem individuellen Unternehmungsgeiste den weitesten Spielraum und doch zugleich der Person und dem Eigenthum volle Sicherheit gewähren, durch die angeborene Thattraft der anglo : sächsischen Stammbevölkerung und durch die eigenthamlichen Berhaltniffe Europa's seit bem wiener Congresse einen Aufschwung, der schlechthin ohne Beispiel in der Geschichte ift. Die Bahl der Bewohner wuchs bom Anfang dieses Sahrhunderts bis 1857 von fünf Millionen auf ungefähr 28 Millionen (worunter freislich in schreiendem Contraste zu dem freien Grundfarakter des Landes über drei Millionen Regerstlaben), die Zahl der Staaten (größtentheils durch Ankauf von Louisiana 1803, von Florida 1820, von Californien und Reumexiko 1848) von 13 auf 31 (worunter 15 Sklavenstaaten), wozu noch neun organistrte, aber sehr dünn bevölkerte Territorien (Kansas, Minnesota, Nebraska, Oregon, Utah 18.1), von beinahe eben so großem Umfange gehören, so daß nun diese Nation über ein zusammenhängendes herrliches Ländergebiet von 2,936166, nach einer andern Angabe sogar 3,306865 engl. Duadratmeilen (fast so groß als ganz Europa) und über zwei Weltmeere gebietet, wovon das eine sie mit Europa und Afrika, das andere mit Asien und Australien verbindet. Das sogenannte "junge Amerika" ist auch damit noch nicht zufrieden und sieht es als die "ossender Bestimmung" (manisost destiny) des Laudes an, allmählich den ganzen nördlichen Continent sammt Mexiso, Centralamerika und Euda unter dem Regimente des kernbesäten Banners der Freiheit zu vereinigen.

Nothrlich ift diefe Zunahme ber Bevolterung nur ju erklären burch eine Ginwanberung, welche von ben liberalften Naturalisationsgesetzen begunftigt, nach dem Schluffe der napoleonischen Kriege allmählich zu dem Strome einer friedlichen Bölterwanderung angeschwollen ift. Im Jahre 1820 betrug die Zahl ber Ginwanderer von Europa, besonders von Irland und Deutschland, nach den vereinigten Staaten 5993, 1830 bereits 23074, 1840: 83504, zehn Jahre später 279980, 1853: 368643 und 1854 erreichte fie die Bobe von 460474. Im Jahre 1855 und 1856 ift fie freilich durch die Migerndte von 1854, die Erhöhung der Preise für alle Lebensmittel, die fonelle, aber turge Bluthe der antitatholischen und antieuropäischen Partei der Knownothings, welche eine Abanderung der Naturalisationsgesete beabsichtigte, durch den orientalifchen Rrieg und andere Urfachen um mehr als um die Salfte bermindert worden, wird aber in größerem oder geringerem Maße noch viele Jahre fortdauern, selbst für ben Fall, daß fich neue Ranale für ben leberfchuß ber europäischen Bebolterung eröffnen sollten. Denn jenseits der Alleghanies bis an die Ufer des stillen Meeres gibt es noch unermefliche Streden bes fruchtbarften Landes, bas auf Menfchenhande martet, um feine Reichthumer ber Geschichte und Civilisation dienstbar zu machen. Go groß die europäis sche Auswanderung nach Amerika ist, so groß ist auch die Auswanderung der Amerikaner felbst aus den öftlichen nach den westlichen Staaten, befonders nach dem unerschöpflichen Mississpithale, nach Illinois, Jowa, Minnesota, Kansas, Rebrasta und dem Goldlande Californien.

Mit dem numerischen Bachothum ging auch ein Riesenfortschritt der Industrie, des Handels, des Reichthums und der allgemeinen Bilbung Hand in Hand. In letterer Hinsicht hat Amerika den ungeheueren Bortheil, daß es sich nicht, wie das griechischrömische, celtische, germanische und flavische Europa vor zwei Jahrtausenden, zuerst aus dem Buftande heidnischer Barbarei herausarbeiten mußte, sondern die Resultate der europaifchen Civilifation, Belt - und Rirchengeschichte als Erbe antrat. Freilich haben mit den verschiedenartigften Bildungselementen ber alten Belt auch bereits die Lafter berselben in der neuen eine Beimath gefunden, und der materielle Fortschritt des Landes, die Blithe von Sandel und Gewerbe und die ungemeine Bersuchung des raschen Reichs werdens, die nirgends größer ift als hier, führt eine Maffe von Schwindeleien und Betrügereien mit fich. Bahrend Europa besonders in der Rolonialperiode viele feiner erustesten und würdigsten Sohne und Töchter zur Auswanderung nöthigte, hat es in neuester Zeit auch eine Masse von sittlicher und religiöser Berkommenheit über den atlantischen Dzean gefandt, so daß man die neuliche Entstehung einer auf Fremdenhaß gegrundeten, geheimen politischen Bartei, der fogenannten Nichtswiffer, einigermaßen begreifen, wenn gleich nicht entschuldigen kann. Die verschiedenen europäischen Rationas litäten, unter welchen nachft ber englischen bie beutsche in ben mittlern und weftlichen Staaten am meisten Bebeutung hat, gabren in ber neuen Welt einstweisen noch chaotisch durcheinander, werden aber mit unglanblicher Schnelligkeit von der jugendlichen mb lebensträftigen amerikanischen Nationalität assimilirt, die in ihrem Haupttypus angelsächsisch, aber offendar dazu bestimmt ist, immer mehr ein Beltvolt, wie die englische Sprache (nach Grimm's Conzession) eine Beltsprache, zu werden.

Rur drei Elemente wollen sich diesem Affimilationsprozesse nicht filgen, die rothen Indianer, welche sich immer weiter nach dem Besten zuruckziehen und dem allmählichen Untergange entgegenzugehen scheinen, die schwarzen Afrikaner, welche sich zwar im Süden stark vermehren, aber fowohl in den Freistnaten als in den Skavenstaaten, ja in jenen gewiffermaßen noch in höherem Dage, burch eine unübersteigliche Kluft bon ber tautafifchen Race getrennt find; und endlich die Chinefen, welche fich feit einigen Jahren in San Francisco und den Goldregionen von Californien niedergelaffen haben, aber bom ameritanischen Nationalgeifte so entschieben abgestoßen werden, daß die gesetz gebende Berfammlung jenes Staates ichon ernstlich baran gedacht hat, die Ginwanderung bon China zu verbieten. Diese fremden Elemente werben aber in ber Sand Gottes für die Ausbreitung des Reiches Gottes in ihrer ursprünglichen Beimath bienen muffen. Die Reger besonders sind in dem Lande ihrer Knechtschaft christianifirt und bis auf einen gewiffen Grad civilifirt worden, damit fie von der westafrikanischen Republik Liberia aus, welche von amerikanischen Menschenfreunden gegrundet wurde und bis dahin einen sehr erfreulichen Fortgang genommen hat, die Bermittler ber Christianisirung und Civiliftrung ber verwandten Stämme und fo ein Segen für Afrita werden.

Die enorme Zunahme der Bevölkerung vermehrte natürlich auch das Arbeitsfeld und die Gliederzahl der verschiedenen Kirchen. Amerika ist das Land des Kirchenbaues, der Gemeindegründung, der Kirchenausdehnung und aller möglichen kirchlich-religiösen Schein und "Humbug" mitunterläuft. Es werden hier in großartigem Maßstade Boranstalten sitr ein neues Zeitalter des Reiches Gottes getroffen, und wenn man von äußeren Anzeichen auf die innere Bestimmung schließen darf, so wird Amerika in der weiteren Entwickelung und Ausbreitung desselben die an die Enden der Erde eine noch größere Rolle spielen, als England. Denn es ist ein Sammelplatz sast aller zweige der christlichen Kirche und gewährt ihnen den freiesten Spielraum sür gegenseitige Abstohung und Anziehung, Bekämpfung und Beröhnung, sür die allseitige Entsaltung und Bewährung ihrer Lebenskräfte.

Obwohl aber alle bedeutenden Elemente des tirchlich religiösen Lebens und Treibens ber vereinigten Staaten in Europa ihre Burzeln haben, so find fie doch in neue Berhältniffe hineingestellt, welche denselben natürlich eine eigenthstmliche Gestalt geben. Dahin gehört zunächst:

- 2. Die Trennung der Kirche vom Staat und die damit zusammenhängende allgemeine Religionsfreiheit und zwar nicht bloß im Sinne der inneren Ueberzeugung, die im Grunde in allen civilistren Ländern herrscht, sondern auch des religiösen Bekenntnisses und des öffentlichen Cultus. Wan nuß hier aber zunächst unterscheiden zwischen der allgemeinen Regierung und den einzelnen Staaten.
- a) Der Bundesstaat oder die allgemeine Regierung, welche in der Sudt Washington ihren Sit hat, war von vornherein bloß auf das politische Gebiet beschränkt und von allen inneren Angelegenheiten der einzelnen Staaten und besonders auch von jeder Einmischung in die Religion abgeschnitten. Die Constitution der vereinigten Staaten, welche bald nach der Beendigung des Freiheitskrieges im I. 1787 unter dem Prossenten, welche bald nach der Beendigung der gemeinsamen zeitlichen Interessen der von England losgetrennten Kosonieen entworfen und dann von diesen adoptirt wurde, macht im dritten Paragraphen des sechsten Artikels die öffentlichen Nemter der allgemeinen Regierung vom religiösen Bekenntnisse unabhängig ("no religious test shall ever de required as a qualification to any ossios or public trust under the United States"). Roch deutlicher erklätt der erste Artikel der Zusätze, welche im ersten Congresse 1789

borgeschlogen und nach der Bestätigung durch die einzelnen Staaten am 15. Dezember 1791 in die Constitution ausgenommen wurden, daß der Congreß niemals Gesetze für oder wider die Religion erlassen oder ihre freie Ausübung verhindern dürse. "Congress shall make no law respecting an establishment of religion, or prohibiting the free exercise thereof; or abridging the freedom of speech, or of the press; or the rights of the people peacably to assemble, and to petition the government for a redress of grievances." (Amendments to the constitution of the United States, Art. 1. Bergl. and die Debatte über diesen Artisel in dem Haus der Repräsentanten 1789 in Gale's Ausgabe der Debates and Proceedings in the Congress of the Un. St. Vol. I, p. 729 ff.).

Damit ift einerseits die Trenmung der Kirche vom Bundesstaat, andererseits aber auch die freie ungehinderte Ausübung der Religion in jeder Form, die nicht den Staat selbst und die öffentliche Sittlichkeit gefährdet, so lange gefichert, als diese bon den Ameritanern fo fehr bewunderte und gefchatte Conftitution felbft in Geltung bleibt. Die obigen Artikel find nicht nur eine Unabhängigkeitserklärung des Bundesftaates von irgend einer bestimmten kirchlichen Gemeinschaft, sondern eben so sehr auch eine Unabhangigleitserklarung der Kirche von der Controle und dem Ginfluß des weltlichen Regiments. Nicht aus Gleichgültigkeit gegen bie Religion, sondern aus tiefem Respett vor ihr wurde fie für immer von dem trubenden Ginfluß der Politik getrennt und ihre Freibeit in Berbindung mit der Rede- und Preffreiheit feierlich dem ganzen Bolte garantirt. Die beiden Gebiete, Staat und Kirche, werden nicht feindlich einander entgegengeset, sondern als zwei verschiedene Spharen des menschlichen geselligen Lebens neben einander gestellt in der Ueberzeugung, daß jede am besten sich auf ihre unmittelbaren Pflichten mb Rechte beschränkt und daß ein gegenseitiges Eingreifen und Uebergreifen beiden mehr Rachtheil als Bortheil bringt. Die Macht und der Wirkungstreis des Staates ift also in Amerika auf viel engere Grenzen reduzirt, als in Europa, besonders in Deutschland (von Rußland nicht zu reben), wo er alle nationalen Intereffen controlirt und Cultus und Erziehung eben fo beauffichtigt, wie das Militar und die Bolizei. Der Religion und Kirche ift in Amerita zwar die positive Begunstigung und Unterftupung des Staates entzogen, aber ihr dafilr auch ein freierer Spielraum und völlige Selbftåndigkeit in der Berwaltung ihrer inneren und außeren Angelegenheiten gesichert. Das ameritanische Berhaltniß ber beiben Mächte unterscheibet sich also sowohl von der hierardischen Bevormundung bes Staates burch die Rirche, ale bon der cafareopapiftischen Bevorniundung der Kirche durch den Staat, als endlich von der vorconstantinischen Trennung und Berfolgung ber Rirche burch ben heibnischen Staat. Wir haben hier eine neue Entwickelungsreihe in der Geschichte des Berhaltnisses beider Mächte.

Diefe Trennung ift aber eben defhalb nicht zu verwechseln mit einer Trennung der Nation vom Christenthum. Denn ber Staat reprafentirt in Amerita bloß die außere Seite und die zeitlichen Intereffen des Nationallebens, das daneben auch hohere sittliche und religibse Zwecke verfolgt durch die Bermittelung von freien Gemeinschaften. Die amerikanische Nation ift so religiös und driftlich als irgend ein Bolt in der Welt und gibt dieß durch ihre freiwillige Unterstlitung fo vieler Rirchen und Setten und durch wohlthätige Bereine aller Art, durch allgemeinen und regelmäßigen Kirchenbesuch, durch Respett vor dem geistlichen Stande, der teinem anderen an Burde und Ginfluß nachsteht, burch eine strenge Sonntagsfeier, die bloß in Schottland ihres gleichen hat, so wie durch regen Sifer für das einheimische und ausländische Missonswesen, durch die tieffte Chrfurcht vor der Bibel, als dem untrüglichen Worte des lebendigen Gottes, durch eine wahre Fluth von erbaulichen Buchern, Traftaten und Zeitungen und durch die ganze öffentliche Sitte tund. Selbst der Congreß erwählt seine Raplane, aber natürlich ohne fich an eine bestimmte Confession zu binden, und beginnt jede Sitzung mit Gebet. Der Prafibent erwählt Kaplane für die Armee und Flotte. Prafident Taylor recommandirte wahrend ber Cholera 1849 einen allgemeinen Bug- und Bettag, ber auch burch's

ganze Land gehalten wurde. Ebenso erlassen die Gondernenre der einzelnen Staaten fast in jedem Jahre die Aufforderung zur religiösen Feier eines allgemeinen Dans und Bettages. Sind solche Proklamationen auch gewöhnlich in sehr allgemeinen Ansdrücken abgefast und blose Accomodationen an die herkömmliche Sitte, so beurkunden sie doch unzweidentig das Borhandensehn des religiösen Bolksgeistes, der durch die Trennung von Kirche und Staat keinen Abbruch leidet. Bielmehr muß man sagen, daß das Christenthum gerade darum im amerikanischen Bolkskarakter so tief gewurzelt ist, weil es kine polizeiliche Zwangssache, sondern der freien Ueberzengung überlassen ist.

b) Bas die einzelnen Staaten betrifft, fo find in diefen jest allerdings bie beiden Gebiete ebenfalls getrennt. Das war aber nicht in allen von Anfang an der Fall. Auch ift die Trennung andererseits nicht eine Folge der Unabhängigkeitserklarung von England, wie öfters irrthumlich behauptet wird. In einigen Rolonicen bestand von ihrer erften Entstehung an Gewissens = und Cultusfreiheit, nämlich in Daryland, gegründet 1634 von dem tatholifchen Lord Baltimore, junachft als ein Afpl ftr bedrudte englische Katholiten; in Rhode - Island, zuerft angesiedelt 1636 bon dem baptiftischen Brediger Roger Billiams, der wegen feiner Anfichten über die Taufe aus Maffachusette vertrieben wurde; und in Bennfylvanien, welches 1680 bon bem Quater Billiam Benn bon ber englischen Krone für eine Schulbforberung acquirirt und eine Heimath für seine verfolgten Glaubensbrüder, aber bald auch für lutherische, reformirte, bischofliche und andere Christen wurde. Diese brei Manner find baher die ersten Bertreter bes driftlichen Toleranzprinzipes auf ameritanischem Boden. Bei allen aber ruhte daffelbe — und dieß ist wohl zu merken — nicht auf bagen, philosophischen Theorien, noch weniger auf religiosem Indifferentismus, wie die Toles rang des 18ten Jahrhunderts, besonders der frangofischen Euchklopadiften, sondern auf bitterer perfonlicher Erfahrung ber Intolerang und auf prattifchem Bedurfniß; auch war fle auf die berichiedenen Formen des driftlichen Befenntniffes beschränkt und folog den Unglauben und die Blosphemie (die Constitution von Rhode 3 land außerden auch den Romanismus) bom Genuffe der bürgerlichen Rechte aus. In den anderen und zwar gerade in den altesten Rolonieen dagegen waren Staat und Rirche anfangs eng mit einander verbunden. In Daffachufette und ben übrigen Rolonien von Reu-England, mit Ausnahme von Rhode-Island, war der puritanische Congregationalismus die Staatereligion und machte nach judifchetheofratischen Grundfagen Die burgerlichen Rechte von einem bestimmten religiösen Bekenntniffe abhangig. Daber a nicht nur die romische Rirche, ale die Synagoge bes Satane, ganglich ausschloß, fondern auch gegen protestantische Diffenters bis gegen Ende des 17. Jahrhunderts mit fast noch größerer Strenge verfuhr, als die bischöfliche Staatstirche von Alt-England. das lautere Christenthum war in den Augen dieser strengen Buritaner unzertrennlich von träftigen Magregeln gegen alle Irrlehrer, und die allerdings ichon damals in ihrer Mitte auffeimenden Toleranzideen wurden als ein seelengefährlicher Indifferentismus und Libertinismus, als ein ehebrecherisches Liebaugeln mit dem Satan und mit der Luge heftig betampft. Thomas Dudley, einer der Hauptvertreter der consequenten Orthodoxie in Maffachusette (gestorben 1653), hat in einigen karakteristischen Bersen die Toleranz scharf gegeißelt.

Demgemäß wurden Roger Williams und andere Baptisten, sowie die Anhänger der antinomistischen Anna Hutchinson, aus Massachusetts verbannt. Die Duäter, die übrigens freilich bei ihrem ersten Auftreten in Neu-England zwischen 1658 und 1660 einen maßlosen Fanatismus tund gaben, vor Gericht, in Kirchen und auf Straßen von Boston und Salem (eine Quäterin, Namens Deborah Wilson, sogar in puris naturalidus) ihren Weherus gegen alle geistliche und weltliche Obrigseit riesen und mit ungestümem Eiser Berfolgung und Märthrithum provozirten, wurden mit öffentlicher Auspeitschung, Abschneidung der Ohren, Durchbohren der Zunge und zuletzt sogar (nach einem Beschlusse von zwölf gegen eils Stimmen in der bostoner Legislatur) mit dem Hentertode bestrast. Bier solcher Fanatiser, darunter eine Frau, die schon früher als Antinomistin verbannt

worden war und sich jetzt eigenwillig in's Martyrthum stürzte, busten mit dem Leben, 1660. Die meisten aber kamen mit körperlicher Zuchtigung, Berstummelung und Befängnis davon. Es muß übrigens bemerkt werden, daß die desentliche Stimme sich schon damals gegen diese Hinrichtungen erklärte, so daß die Regierung für nöttig fand, sich in einer ofstziellen Schrift durch Berufung auf viele alttestamentliche Stellen und die Besetze Englands gegen die römische Kirche zu rechtsertigen. Die Quaker fanden einstweilen ein Afpl in Rhode-Island und später in ihren eigenen Kolonien von Bennsplvanien, wo sie ruhige, arbeitsame und liebesthätige Bürger wurden. Rach und nach wurden die strengen Gesetze gegen Andersdenkende in Reu-England ermäßigt. Doch wurde das Band zwischen Kirche und Staat in Connecticut erst 1816 und in Massachussetts erst 1838 vollständig gelöst.

In Birginien und anderen füblichen Staaten war die englisch-bischöfliche Kirche die Staatsfirche, und alle übrigen Religionsgesellschaften litten unter dem Drucke der englischen Strafgesetz gegen die Diffenters. Deffenungeachtet mehrte sich die Zahl der Letteren, besonders der Baptisten, Presbyterianer und Qualer und später der Methodisten.

Bon diefen Diffenters ging auch ber erfte Anftog jur Auflofung bes Banbes von Auche und Staat in Birginien aus. Rach der Unabhängigkeitserklärung von 1776, und jum Theil schon borber, sandten nämlich die Presbyterianer und Baptiften Betitionen an die General Assembly, d. h. die gefengebende Berfammlung der Rolonie Birginien, für allgemeine Religionsfreiheit. Sie fanden heftigen Wiberftand, aber auch eifrige Bew theidiger, befonders an dem berühmten Staatsmann, Thomas Jefferson, dem Beefaffer der Unabhängigkeiteerklärung und dritten Prafidenten der bereinigten Staaten. Er war ein Schiller Boltaire's und vertheidigte die Religionsfreiheit nicht aus Shmpathie mit ben Diffenters oder im Interesse bes Christenthums, wie diese, sondern aus religiofem Indifferentismus und in dem Sinne einer Bleichstellung des totalen Unglaubens mit allen möglichen nicht-dyriftlichen sowohl als driftlichen Religionen und Setten. Durch die vereinten Bemühungen der Diffenters, der liberalen Spistopaliften und des ungläubigen Jefferson wurde im Dezember 1776 und in vollständigerem Dage 1779, 1785 und in dem folgenden Jahrzehent das Prinzip der allgemeinen Gewiffens : und Enlinsfreiheit in der Legislatur von Birginien durchgesetzt. (Siehe Bemple's, History of the Baptists in Virginia, p. 25 ff. 62. Burk's, Hist. of Virginia, p. 59. Jefferson's Writings. Bb. 1. p. 44. Hawk's Contributions to the Ecclesiastical History of the United States. Bb. 1. Protestant Episcopal Church in Virginia. p. 150 ff.)

Ebenso wurde bald nach dem Schlusse des Freiheitskrieges und der Aboption der Constitution der vereinigten Staaten die Berbindung der weltlichen und geistlichen Macht im Maryland, New Mort, Süd Garolina und den anderen Kolonieen, wo die englische bischofliche Kirche die bevorzugte Staatskirche war, ausgelöst und allgemeine Religionsfreiheit proklamirt. Am langsamsten und nur allmählich ging es in Neu England, wo der Buritanismus tief in der großen Masse der Bedölkerung gewurzelt war. Gegenwärtig ruht in allen Staaten die Religion auf dem Freiwilligkeitsprinzip, und die bürgerlichen und politischen Rechte sind vom religiösen Bekenntnis durchaus unabhängig. Bloß im Moxmonengebiete Utah sind Religion und Politik auf's Engste verbunden, und dieß wird vielleicht bald Schwierigkeiten bereiten, wenn das Gediet einmal hinlänglich bevölkert ist, um Aufnahme in den amerikan. Staatenbund beauspruchen zu können, (disher ist Utah ein bloßes Territorium unter der Oberhoheit der Allgemeinen Regierung in Bashington), zumal da die amerikanische Toleranz dei den Mormonen wegen ihrer Bolhgamie und anderen der öfsentlichen Sitte widersprechenden Eigenthümlichkeiten ein Ende hat.

3. Das Freiwilligkeits finftem ift die natürliche Folge dieser Trennung von Kirche und Steat. Hiernach fällt aller Tauf- und Confirmationszwang weg, und die Religion ift dem freien Ermeffen und Entschluffe des Einzelnen überlassen. Daher gibt es in Amerika Tausende von Erwachsenen, die gar nicht getauft sind, aber verhältniss-

mäßig boch wenige, welche sich von allem Kirchenbesuch und allen Beitrügen für religible Zwecke fern halten. Dadurch wird der gefährliche Irrthum begünstigt, als ob man im Grunde an allen Segnungen bes Chriftenthums ohne regelmäßige Berbindung mit ber sichtbaren Airche und Genuß der heiligen Satramente Theil haben könne. Doch sind andererfeits folche ungetaufte Rirchenganger und Rirchenunterftuter fein fo großer Biberfpruch, ale die ebenfo großen, wo nicht größeren Raffen von getauften Beiben in ben europäischen Staatsfirchen. Auch muß man zugeben, daß alle treuen und firchlich gesunten amerikanischen Prediger ihren Buhorern die große Bichtigkeit und Nothwendigkeit einer Unterwerfung unter die Ordnungen Gottes mit großem Ernft und Rachbrud um fo mehr an's Herz legen, als biefe Pflicht vom Staate, als gar nicht in feine Sphin gehörig, ganglich ignoriet wird. Bahrend es nun aber jedem Amerikaner frei fteht, ob er fich ber Kirche Chrifti und welcher von den verschiedenen Zweigen derfelben anschlie gen will, fo wird dam auch andererfeits, wenn er fich einmal zu diesem Schritte entfoloffen hat, von ihm eine gewiffenhafte Erfullung ber übernommenen tirchlichen Berpflichtungen gefordert und es findet fich baher innerhalb ber einzelnen Benenmungen weit weniger falfche Freiheit und mehr Disziplin, als in den Staatstirchen. Bei mehreren Setten fteht biefe beilfame Bucht in Berbindung mit bogmatifcher Befchranttheit und strupulöfer Engherzigkeit. Ueberhaupt bewegt sich die theologische Wiffenschaft in Ame rita bei weitem nicht fo frei, ale 3. B. in Deutschland und fließt in den engen Kandlen bes Denominationalismus und ber Settirerei einher. Dafitr ift fie andererfeits weit mehr orthodox, erbaulich und für das praktisch kirchliche Leben berechnet, mit dem fie in enge naturgemäßer Berbindung fteht. Uebrigens tommt in neuerer Beit jum Theil gerade durch Berbindung mit deutscher Biffenschaft immer mehr Leben und Bewegung in fie hinein.

Während also auf der einen Seite das kirchlich-religiöse Leben im Allgemeinen viel freier und ungebundener in Amerika ist als in Europa, so ist es auf der andern Seite innerhalb der einzelnen Religionsgemeinschaften schafter abgegrenzt und umzäunt, als in den die ganze Bedölkerung eines Landes umfassenden Staatskirchen, auch mit einer bedeutenden Onantität von religiösem Fanatismus gepaart, wozn der ernste und erregdare amerikanische Nationalgeist viel natürliche Reigung hat. Diesen scheinbaren Widerspruch darf man nie aus dem Auge verlieren, wenn man das kirchliche Leben des Landes gehörig verstehen will.

Sodann folgt aus jener Trennung nothwendig auch bas Begfallen aller Staatsunterftüsung und Staatsabgaben für religible Awede (mit Ausnahme ber wenigen oben berührten Fälle für die Armee und Flotte und für die Gefängniffe, deren Seelsorger aus der Staatstaffe besoldet werden). Die Kirche ift mithin für die Erhaltung und Forderung ihrer Anstalten und Operationen ganglich, wie in den erften brei Jahrhunders ten, auf die freiwilligen Opfer ihrer Glieder und Freunde angewiesen. Dieß ift es, was man das voluntary principle im eigentlichen Sinne neunt, wie es auch bei den Diffenters in England, in der freien presbyterianischen Kirche von Schottland und in der freien reformirten Kirche des Kantons Baabt herricht, in Staatstirchen dagegen blok ausnahmsweise, wie bei dem Diffionswesen und den freien Bereinen, in Anwendung tommt. Zwar gibt es in den bereinigten Staaten allerdings auch einzelne Gemeinden (wie die bischöfliche Trinity Church, die hollandisch reformirte Collegiate Church, die presbyterianische Brick Church, fammtlich in der Stadt New-Port), welche von alteren Beiten ber bedeutende liegende Buter und fonftige Bulfequellen haben. Auch find die meisten Bredigerseminare und andere von der Kirche gegründete, wissenschaftliche 🕮 stalten ganz oder theilweise fundirt. Aber diese Stiftungen selbst rühren meist nicht von Staatsbehörden, fondern von Brivatpersonen her und bilben bie Ausnahme. Die große Maffe der Geistlichen hängt durchaus von regelmäftigen Beiträgen der Rirchengänger oder von dem Extrage der Stuhlrente ab. Diefe Beiträge belaufen sich für den Einzelnen,- je nach den Bermögensumständen und dem Grade der Freigebigseit, von

einem bis auf 500 Dollars jährtich, wozu bann noch eine Anzahl von Colletten für befondere wohlthatige Rwede und Anftalten, wie Bibel . Traftat- und Diffionsmefen, bie afritanifche Rolonisationsgesellschaft, die Seminare und Collegien zc. tommen. Es gehört zum guten Tone, etwas zur Erhaltung und Forderung des Chriftenthums beigutragen. Die burchschnittliche Besolbung ber Beiftlichen in ben vereinigten Staaten belauft sich auf 500 Dollars, die der theologischen Professoren auf 1000 Dollars. Die höchste Predigerbefoldung ift meines Biffens 6000 Dollars, wogu bisweilen noch reichliche Geschenke fommen. So find neulich zwei Beispiele in Philadelphia vorgekommen, wo presbyterianische Gemeinden ihren Bredigern einen Beitrag von 10000 Dollars zum Antauf eines ftattlichen Saufes fchentten. Accidentien, außer für Tranungen, find in englische protestantischen Gemeinden nicht gebrauchlich, weil fie ben heiligen Sandlungen der Taufe, Confirmation, Beerdigung zc. einen handwertemäßigen und lohnfüchtigen Rarafter aufjubruden icheinen. In ben meisten beutschen und romisch-tatholischen Gemeinden dagegen ift die alte Sitte beibehalten und bilbet nicht felten eine Saubtquelle der Ginnahme. Bang falfch ift die in europäischen Blattern zuweilen erhobene Beschuldigung, daß in Amerika die Brediger bloß filr einen bestimmten Termin gemiethet werden, wie ein Lohndiener. Das kommt wohl bisweilen in independenten Gemeinden, oder vielmehr in ppsammengelaufenen Haufen beutscher Rationalisten vor, wird aber in teiner respettabeln Kirchengemeinschaft gebulbet. Auch ift es eine Berlaumbung, die ameritanischen Prediger einer ftlavischen Abhangigfeit bon ihren Gemeinden zu zeihen; vielmehr wird ein Beiftlicher im Allgemeinen in bemfelben Brade geschätt, in welchem er als ein achter Diener Chrifti ohne Menfchenfurcht und Menfchengefälligkeit und im fteten Bewuftfeyn seiner hohen Berantwortlichkeit filr die ihm anvertrauten unsterblichen Seelen seine Bflicht thut.

Das Freiwilligleitsspftem führt allerlei Bladereien und Unannehmlichfeiten, befonbere in neuen Emigrantengemeinden mit sich, die noch an das europäische Bevormundungs - und Berforgungefuftem gewöhnt find, und ladet ben Synoben und anderen fichlichen Berfammlungen eine gange Daffe hochft unerbaulicher finanzieller Gefchafte auf. Allein es weckt auch auf der anderen Seite eine ungemeine individuelle Thatigkeit und Freigebigkeit und erhöht die Theilnahme der Beber an allen tirchlichen Angelegenbeiten, fo daß man hier im guten Sinne bas Bort anwenden tann: wo ihr Schat ift, ba ift auch ihr Berg. Dieg zeigt fich thatfachlich in der Daffe bon Rirchen, Geiftlichen, frichlich-religiofen Gefellschaften und Anftalten, die jährlich vom Bublitum erhalten werden oder neu in's Leben treten. Nach dem Cenfusbericht von 1850 gab es in den bereinigten Staaten 38183 firchliche Bebaube zu einem Berthe von ungefahr 87,446871 Dollars und mit Sigen für 14,270139 Personen, also für mehr als die Balfte der Bevölkerung, welche damals fich auf 23,191876 Seelen belief. Daffelbe Dokument ichatt die Bahl der Geistlichen auf 26842, wobei die fogenannten "laical preachers" ober Laienbrediger, beren es unter ben Methobisten allein nicht weniger als 8500 gibt, nicht mitgezählt find. Man rechnet, daß im Durchschnitt wenigstens ein Prediger auf 1000 (nach Baird auf 900) Seelen tomme. Aber freilich findet da ein großes Digberhältniß statt. Im Allgemeinen find die Irlander und Deutschen am sparfamsten mit Bredigern verforgt, weil die Zunahme der geiftlichen Kräfte mit der riesenhaften Ginwanderung von Irland und Deutschland nicht Schritt halten tann. Dr. Baird, der fich viel mit religibser Statistit abgibt, berechnet (State and Prospects of Religion in America, p. 53), bag bas Boll ber vereinigten Staaten im Jahre 1854 wenigstens 26 Millionen Dollars zur Erhaltung und Förderung des Christenthums im In- und Anslande auf diesem freiwilligen Wege beigesteuert habe. Freitich darf man dabei nicht bergeffen, bag auch ber burchschnittliche Bohlftand und der Berdienft hier größer ift, als in irgend einem anderen Lande, und daß man daher von diesen Thatsachen nicht ohne Beiteres ju einem Schluffe auf beutsche, etwa württembergifche ober babifche Berhaltnisse berechtigt ist.

Jedenfalls aber ist dieses freie, sich selbst regierende und selbst erhaltende Christenthum und Rirchenthum die am meisten karakteristische Erscheinung und der Ruhm der vereinigten Staaten und bildet ein neues Blatt in der Rirchengeschichte. Selbst wenn man es bloß als ein temporäres Experiment auffaßt, so kann man dem Freiwilligkeitssischem eine imposante Großartigkeit in seinem bisherigen Wirken unmöglich abstreiten, und seinen Einseitigkeiten und Schwächen lassen sich ebenso schreiende Uebel im continentaleuropäischen Staatstirchenspiktem gegenüberstellen.

4. Das Settenwesen. Da in ben vereinigten Staaten alle driftlichen Religions gemeinschaften dem Staate gegenüber auf gleichem Fuße der Unabhangigkeit und Selbft ständigkeit stehen, so fällt eigentlich der rechtliche (nicht der theologische) Unterschied zwischen Kirche und Sette weg. Wo es teine Staatstirche gibt, da gibt es auch teine Diffenters vor dem Gefet. Nicht felten finden fich in einer fleinen amerikanischen Stadt von 2 bis 3000 Einwohnern ein halbes Ontend Gemeinden und Beiftliche, Die ebenfo vielen Confessionen ober, wie man fich ftatt beffen hier gewöhnlich ausbruckt, Beneumm gen (denominations) angehoren. Die lettere Bezeichnung ift infofern treffent, als ber Unterschied häufig mehr im Ramen und zufälligen Aeußerlichkeiten, als in irgend einem wefentlichen Lehre oder Lebenspuntte besteht. Dit diesem Settenwesen hangt eine Raffe von edler und unedler Rivalität, Reid, Gifersucht, Zant, Intoleranz, Borurtheil, Bigotterie, Fanatismus, vielfache Unredlichkeit und Beuchelei zusammen. Auf den fremden Beobachter macht bas firchlich - religiofe Leben Amerita's zuerft gewöhnlich ben Ginbrud eines bunten Gewirres, einer endlosen Confusion und eines fortwährenden Glaubens. trieges. In bemfelben Grabe, in welchem man von der wesentlichen Einheit der Rirche und dem foniglichen Gefet ber Liebe burchbrungen ift, fann man in bem Confessione. und Settenwirrwar nur einen unbefriedigenden Uebergangszustand nicht zu romifchen Einerleiheit, aber zu einer acht ebangelischen Ratholizität, zu einer hoheren lebensvollen Harmonie aller Glieder des Leibes Christi fehen, die indeß freilich nicht auf dem Bege des außeren Staatszwanges, fondern nur durch eine freie, bon innen ansgehende Ent widelung ber Geschichte zu erzielen ift und wohl erft mit der herrlichen Wiederkunft bet großen Erzhirten aller Erloften eintreten wird. (Bergl. barüber Dr. Revin's Schrift über "Antidrift" und feinen Auffat über ben Settengeift in ben "Studien und Rritifen" für 1849, Beft 4, wo die Schattenseite bes ameritanischen Christenthums einer tiefgehenden Kritif unterworfen wird.)

Auf der anderen Seite aber muß man bedenken, einmal daß die große Zahl der Denominationen in dem gegenwärtigen Zustand des Landes eine relative Rothwendigfeit ift und unter Gottes Leitung viel zur Bermehrung ber driftlichen Lebenstraft und Datigfeit beiträgt; fobann bag alle leitenben Rirchengemeinschaften, nach benen man ben religibsen Rarafter des Landes beurtheilen muß, nämlich die Puritaner, Presbyterianer, Spiftopaliften, Methodiften und Baptiften in den Fundamentalartiteln des Ebangeliums, befonders in einer umbedingten Berehrung ber Bibel und bes Sonntage, im Glauben an die Gottheit Christi und die Berfohnung durch feinen Opfertod und im ernsten Dringen auf Bufe, Betehrung und Beiligung wefentlich übereinstimmen und in gewiffen wichtigen Unternehmungen, wie ber Bibel- und Traftatverbreitung, bem Miffionswesen, ber Somtagsichulunion und ber afrifanischen Rolonisation auch außerlich jufammenwirten, fehr häufig gegenfeitig die Kanzeln wechseln und theilweise ihre Snnobalkorper beschieden; brittens, daß in Amerika fast nur Differenzen zur Reife und außeren Darftellung tom men, welche in allen protestantischen Staatstirchen Europa's, besonders in Deutschland, theoretisch vorhanden find und dort eine ebenfo große Confusion theologischer Schulen in einer und berselben aukeren Gemeinschaft verursachen. In ber ebangelischen Staatstirche von Preugen ober Sachsen oder Burttemberg g. B. finden fich viel größere und unverföhnlichere dogmatifche und religibse Gegenfate, als in irgend einer amerikanischen Sette, während Rationalisten und Pantheisten, die in Deutschland noch vor wenigen Jahren einflugreiche Ranzeln und Lehrstühle behaupteten und zum Theil noch inne haben,

in den bereinigten Staaten nicht einmal von Unitariern und Universalisten wurden gebulbet werben. Ueberhaubt besteht im Grunde Die Eigenthumlichteit Amerita's in Diefer binficht nicht fowohl barin, baf es neue Setten von Bedeutung barbietet, fondern bag es ber Sammelplat aller alteren Rirchen und Setten ber europäischen Chriftenheit auf ber Bafis burgerlicher Gleichberechtigung ift. Gerade Die ftartften und einflugreichften Benemungen haben sammtlich in Europa, befonders in England (wo es fast ebenso viele Setten gibt als hier) ihre Burgeln und halten in manchen Fällen fogar gaber an ihren ursprünglichen Bekenntnissen, als die entsprechenden Mutterkirchen. Was aber in der alten Belt über mehrere Lander und Rationen zerftreut ift, das findet sich in der neuen in unmittelbarer Berührung, in gegenseitiger Anziehung und Abstohung. Es sind hier alle Zweige der Christenheit repräsentirt mit alleiniger Ausnahme der orientalischen Kinden. Darum ift auch hier das Material für die umfassendfte Union vorhanden. Allein an eine Berwirklichung berfelben ift nicht zu denken, bis die verschiedenen Denominationen ihre eigenthümliche Aufgabe erfüllt haben. Das Brinzip der Spaltung muß merft sein naturgemäßes Ende erreichen. Die gegenwärtige Berfplitterung der ebangelischen Kirche ift eine einseitige Entwidelung bes protestantischen Prinzips ber religiöfen Subjektivität, die aber bon ber Borfehung ber Bermehrung bes individuellen Christenthums und der Anbahnung einer freien geist - leiblichen Bereinigung aller wahren Glaubigen dienstbar gemacht wird. So zahlreich die Gebrechen des amerikanischen Kirchenthums und Settenthums find, so wird es sich doch schwerlich läugnen lassen, daß es in den vereinigten Staaten verhaltnigmäßig mehr bekehrte, für das Chriftenthum lebenbig intereffirte Menfchen gibt als in irgend einem Lande der Belt, außer etwa in Schottland.

5. Was nun die einzelnen Kirchengemeinschaften betrifft, so tounen wir uns unmöglich auf eine ausführlichere Schilderung auch nur der wichtigsten derselben einlassen. Auch ift dieß um so weniger nothig, da diese Enchklopädie besondere Artiel über Puritaner, Presbyterianer, Methodiften, Mormonen zc. bringt. Einige Winke zur Orientirung muffen daher genugen.

In den meisten ameritanischen Kirchen, befonders benen, welche mit dem puritanis schen Prinzip in naherer oder entfernterer Beruhrung stehen, wird ein strenger Unterfice zwifchen Gemeinde und Rirche gemacht. Bur erften gehoren alle Rirchenganger, getaufte und ungetaufte, zur zweiten bloß die communizirenden Mitglieder, bei denen immer nicht blog Taufe, fondern auch subjettive Betehrung und Biebergeburt und ein offener Anstritt aus ber Belt borausgesett wird. Die Epistopaliften, Antheraner und befonders die Ratholiten nehmen es damit nicht fo genau und legen dafür größeres Gewicht auf die Bedeutung der Taufe, ale des Einführungemittels in die Gemeinschaft der Kirche und in den Genuß ihrer Privilegien. Daher darf man die Stürke ber berfchiedenen Setten nicht blog nach ber Bahl ber communizirenden Glieder be-Rach mehr ober weniger zuberläffigen Angaben tann man annehmen, daß bon ber Befammtbebollerung ber bereinigten Staaten, Die fich jest (1857) auf etwa 28 Millionen belauft, 19 Millionen unter bem Ginfinffe ber berfchiebenen 3meige bes ebengelischen oder orthodoren Protestantismus, 4 bis 6 Millionen unter bem Ginfluffe bes romifchen Ratholizismus, der Reft unter dem Ginftuffe untirchlicher und haretischer Setten stehen. Bir wollen hier eine Uebersicht der wichtigsten Gemeinschaften nach den statistischen Berichten von 1855 und 1856 zusammenstellen:

Die Methobisten gahlen 14000 Kirchen, 8740 Geistliche, 1,593794 communizirende Glieder, 5,500000 nominelle Glieder;

die Baptisten zählen 14070 Kirchen, 9476 Geistliche, 1,322469 communizirende Glieder, 5,00000 nominelle Glieder;

die Presbyterianer gablen 8116 Rirchen, 6145 Geiftliche, 716818 communizirende Glieber, 3,500000 nominelle Glieber;

die Congregationalisten gablen 2450 Rirchen, 2327 Geistliche, 210000 communizirende Glieber, 2,000000 nominelle Glieber;

die Spistopalisten gublen 1300 Rirchen, 1714 Beiftliche, 105850 communigirende Blieber, 1,000000 nominelle Glieber;

die Lutheraner gahlen 1900 Kirchen, 1000 Geistliche, 225000 communizirende Glieder, 750000 nominelle Glieder;

bie römischen Katholifen zählen 1910 Kirchen, 1780 Geistliche, 2,000000 communizirende Glieder; 5,000000 nominelle Glieder.

In numerischer hinsicht sind also die Wethodisten und die Baptisten die beiden stärtsten Kirchengemeinschaften. Die Ersteren sind aber seit 1844 in eine nördliche nud südliche Hälfte getrennt, welche wegen der Stlaverei teine Gemeinschaft mit einander haben, obwohl sie sonst in Lehre, Cultus und Berfassung ganz übereinstimmen. Die verschiedenen Setten der Baptisten differiren unter sich weit mehr, besonders die calvinistischen und die arminianischen Baptisten und die Campbelliten. Zunächst kommen in numerischer Stärke die Presbyterianer, wozu aber in obiger Uebersicht die alte und neue Schule, die kleineren schottischen Secedergemeinschaften, sowie die hollandisch exesormint und die deutscherformirte Kirche gezählt sind.

Bliden wir auf das Alter, so stellt sich die Sache anders. Die bischöfliche Kirche ist im ursprünglichen Gebiete der vereinigten Staaten die älteste und datirt von der Ansiedelung Birginiens 1606; die holländisch reformirte Kirche seit der Ausiedlung von New-York oder wie es damals hieß Neu-Amsterdam 1607; die orthodox-congregationalistische oder puritanische Kirche von der Ansuskt der Bilgerdäter in Massauflachsetts 1620; die römisch katholische Kirche von der Ansiedelung Marylands durch Lord Baltimore 1634. Die Quäser wurden durch William Benn 1681 in Bennsplansien angesiedelt. Der Ursprung der Baptisten geht zurück auf Roger Williams, der 1630 wegen bahtistischer und anderer Grundsätze aus Massaussetts verbannt wurde. Die presbyterianische Kirche datirt vom Ansang des 18ten, die lutherische und reformirte Kirche, als eine synodal-organisitete Körperschaft, von der Mitte des 18ten Jahrhunderts.

Hinsichtlich bes intellektuellen und sittlich-religiösen Ginflusses muß man den Buritanern und Presbyterianern den Borrang zugestehen. Sie haben bis jetzt so ziemlich die Theologie und das religiöse Leben Amerika's beherrscht. Sie bewegen sich besonders in den gebildeten Mittelklassen, während die Episkopalisten in der vornehmen Welt der großen Städte, die Methodisten und Baptisten in der Masse des niederen Bolkes mit den neuen Staaten am meisten Eingang und Auklang sinden. Die deutschen Kirchen haben ihr Arbeitsseld unter den wohlhabenden Bauern der mittleren Staaten von Pembloanien bis Jowa.

Alle diese Kirchengemeinschaften stammen, wie schon bemerkt, aus Europa, besonders aus Großbritannien, haben aber durch die Uebersiedelung wesentliche Modisisationen durchgemacht, denen sich selbst der Romanisauss nicht ganz entziehen kanu. Denn der amerikanische Rationalgeist assimilit sich alle fremden Elemente mit unwiderstehlichen Gewalt. Bei den deutschen Kirchen ist die Uebersiedelung zugleich schon in der zweiten und sicher in der dritten Generation ein Bechsel der Sprache und der Sitte. Uebrigens sind dieselben seit einigen Jahren zum Bewuststehn ihrer eigenthümlichen Aufgabe erwacht und fangen an, in dem amerikanischen Bildungsprozeß, der Allem in den mittleren Swaten, eine selbständige Rolle zu spielen, aber nur in dem Grade, in welchem sie selbst zuder amerikanisit sind. Sie eignen sich durch ihre Stellung besonders zu Bermintern zwischen dem europäisch deutschen und dem anglo-amerikanischen Christenthum und Kirchenthum.

In Bezug auf Theologie stehen die Presbyterianer, Buritaner und die Mehrzahl der Baptisten auf Seiten des Calvinismus. Ihm gegenüber stehen die Methodisten, die fred-will Baptists und die Reulutheraner als Bertreter des Arminianismus. Einen vermittelnden Standpunkt nehmen hierin die bischössliche und die deutsch-reformirte Kirche ein. Reuerdings macht sich der Einsluß der neueren edangelischen Theologie Dentschlands immer mehr geltend. Neander's Kirchengesch, und Olshausen's Bibl. Commentan

find in englischen Uebersetzungen weiter verbreitet, als im deutschen Original und finden in Amerika mehr Leser als in England.

Sehen wir auf das Rirchenregiment, so vertheilen sich die protestantischen Benennungen unter drei Berfassungsformen, die presbyterianischen (Presbyterianer, Holländisch-Reformirte, Deutsch-Reformirte und theilweise auch die Lutheraner), die congregationalistische oder independente (Congregationalisten, Baptisten, Unitarier)
und die bischofliche (Spissopalisten, Methodisten, Herrnhuter).

Auf dem Gebiete des Cultus stimmen die Presbyterianer, Congregationalisten, Baptiften und Methodisten im Grundsate puritanischer Einfachheit und Nüchternheit überein,
während die Epistopalisten und die deutschen Lirchengemeinschaften das sakramentale und
liturgische Element mehr zu seinem Rechte bringen.

Am ungünstigsten ist gewissermaßen die Stellung der römisch-tatholischen Kirche trot bes großen Bortheils, welchen ihre compatte Einheit in Lehre, Cultus und Berfassung der protestantischen Zersplitterung gegenüber gewährt. Zwar tritt ihr von Seiten des Staates kein Hinderniß entgegen, wie das selbst in vielen katholischen Ländern Europa's der Fall ist. Statt dessen aber, hat sie einen viel mächtigeren Gegner an dem Rationalgeist, der durch und durch protestantisch und, man kann sagen, überwiegend calvinstisch und puritanisch ist. Denn der Protestantismus hat sich in Nordamerika nicht bloß als religiöses, sondern mehr als irgendwo zugleich als soziales und politisches Prinzip ausgedildet. Die römische Kirche vermag daher, obwohl sie in den letzten 20 Jahren sich bedeutend ausgedehnt und ungewöhnliche Austrengungen gemacht hat, nicht Schritt zu halten mit der massenhaften Einwanderung katholischer Irländer und Deutscher. Auch die neulichen Uebertritte des Philosophen Brownson und anderer bedeutender Individuen, besonders aus den Reihen der pusepitisch gesärdten Geistlichen der bischlichen Rirche sind bloß wie Tropsen im Eimer.

Dem eigentlichen Unglauben ist es bisher noch nicht gelungen, sich in Amerika tichlich zu organisiren und eine irgend respettable Stellung in der Gesellschaft zu beschuten. Denn der Nationalgeist ist durchaus religiös und sieht im Christenthum die einzig sichere Stütze auch der dürgerlichen Freiheit und nationalen Wohlfalut. Selbst die Unitarier, die in Massachusetts unter den gebildetsten Ständen zahlreich sind und die Universität Cambridge controliren, sind keine Rationalisten im deutschen Sinne des Wortes, sondern, wenn man so will, rationale Supranaturalisten und wollen solche Männer, wie Theodor Parker und Ralph W. Emerson, nicht in ihrer Gemeinschaft dutden. Der dem Evangelium seindselige Geist wirst sich hier mehr auf praktische als auf theoretische Bahnen und rennt und jagt nach Reichthum und politischem Einssules.

Eine gang abnorme Erscheinung ift der Mormonisums, der nur insofern jur Rirchengefchichte gehört, als auch der Gnoftigismus und Manichaismus darin eine Stelle bat. Diefer moderne Dauhammedanismus ift awar ein acht ameritanisches Gewächs, wird aber hier allgemein als eine Giftpflanze angesehen. Bom Bolte verabscheut und berfolgt, hat er sich einstweilen in dem entlegenen Territorium Utah eine Bergfeste geschaffen und bereitet sich bort in Berbindung mit ben feinbfeligen Indianern zu einem formlichen Kriege gegen die tobtlich gehaßte Regierung der vereinigten Staaten vor (f. d. Artifel Mormonismus). Das Auffallenbste aber ift, daß biefer bamonifche Betrug in Europa. besouders in England und Standinavien, mehr Aufsehen erregt und mehr Anhänger gewinnt, als in dem Lande feiner Geburt. Er ift der toloffalfte humbug, den Amerita produzirt hat, und boch bilbet er fonft gegen bas ameritanische Leben einen absoluten Gegenfas. Gein bespotisches Regiment widerspricht dem republikanischen Bringip, seine Bereinigung bon Religion und Bolitit der ameritanischen Trennung beider Gebiete, seine Bielweiberei der tiefgewurzelten Achtung vor dem weiblichen Geschlecht, das nirgends hoher fteht, als in ben vereinigten Staaten. Einige politische Blatter verhandeln ernftlich die Frage, ob nicht bereits die Zeit gekommen fen, einen Bernichtungstrieg gegen diese unversohnlichen Grengfeinde ju unternehmen. Die Sache muß in ben nachsten Jahren zur Entscheidung tommen, da Utah bald die gesetzliche Zahl von 60000 Sintobsenern hat, um beim Congreß um Aufnahme in die Union als selbständiger Staat enzu-Kopfen. Seit dem Herbst 1857 steht die Regierung der vereinigten Staaten in strmslichem Kriege mit ihnen.

Man laffe fich ja nicht von den häufigen amerikanischen Settenlisten imponiren, die ohne nabere Erflarung nothwendig irre führen muffen. Belde abentenerliche Borfellungen man fich manchmal in Europa über das ameritanische Settenwesen macht, zigt unter Anderem ein langer Artitel über Amerika in dem Erganzungsbande des gelehrten romifch tatholischen Kirchenleritons, Freiburg 1854, S. 49 f. Da werden als gleich bedeutend neben den leitenden protestantischen Rirchengemeinschaften mehrere Selten auf geführt, die in Amerita taum dem Ramen nach befannt find und deren Eriften, fich höchstens auf die Privatmeinungen einiger verschrobener Köhfe beschränkt, an denen es au allen Zeiten, auch in der romischen Rirche, nicht gemangelt hat. Da lefen wir unter Anderem jum ersten Male in unferem leben von Bethlehemitanern (vielleicht sind Die herrnhuter in dem pennsplvanischen Städtchen Bethlebem gemeint), Sioniten (d gibt überall "Zionefirchen" unter allen Denominationen), Brhaniten (welche fich auf Grund von Matth. 5, 29. freiwillig das rechte Dhr abschneiden follen!), Ranters des rechten Arms, Latitudinariern, Tabernatuliften (vielleicht die Besucha ber religibsen Jahresjeste in dem jest nicht mehr eristirenden Tabornaclo in Rew-York, dem ameritanischen Ereter Sall!), Bibeldriften (Die blog Baffer trinten und Pflangennahrung genießen follen) und Atheisten. Bei ben Letteren und ben Mormonen verweilt der Berfaffer des erwähnten Artitels am langften und fchlieft bann feine Anritatur mit ber Bemertung: "In ein foldes verabichenungewirdiges Extrem läuft bie freie Forschung aus!"

Literatur. Bon Berten, welche fich mehr ober weniger aber bas Gefammt gebiet bes ameritanischen Christenthums und Rirchenthums erstreden, nennen wir Robert Baird, Religion in America; or an account of the origin and present condition of the Evangelical Churches in the United States with notices of the unevangelical denominations. II. Edit. New York 1856 (eine fleiftige, aber trodene und furblose Sammlung von historischem Material und statistischen Rotizen). Rupp-Weinbrenner, History of all the relig. denominations in the U. St. II. Edit. Harrisburg, Pa. 1848 (wo jede Sette durch einen ihrer Gründer oder Bertreter, 3. B. die Mormonen durch 30 Smith, ihre eigene Geschichte, meift in eulogistischem Style erzählt). Philipp Schaff, Amerika: die politischen, sozialen und kirchlich-religiösen Zustände der vereinigten Staaten von Nordamerika mit besonderer Rücksicht auf die Deutschen. Berlin, 1854. Daffelbe in engl. Uebersetzung. Ret Port, 1855. (Der zweite Theil enthält eine Soilberung ber meiften Rirchengemeinschaften.) S. überdieß die zwei nordameritanischen Berichte in den Berhandlungen des ebangel. Bundes von Berlin, 1857. Das berühmte Bert von Toqueville über die Demokratie in Amerika berührt die Religion mir Die Geschichte ber einzelnen Denominationen lernt man am besten aus Monographien kennen, von denen wir Hodge über die Bresbyterianer. Bangs über die Methodiften, Hall und Bunchard über die Congregationalisten, Badus über die Baptiften, Bilberforce aber die Epistopaliften, Bagelius, Schmuder und Dann über die Lutheraner, Meher und Harbaugh über die Deutsch-Reformirten in Amerita, Gunnifon und Dishaufen über die Mormonen namhaft machen. Dagegen muffen die vielen englischen und beutschen Reiseberichte über Amerika mit großer Borsicht benützt werden, da sie häusig bei ganz zufälligen und vorübergehenden Erscheinungen verweilen und selten ein treues Bild von dem religiösen Rationalleben liefern.

**Normaljahr**, f. Annus decretorius v. 1624.

Rormannen nennt man im Allgemeinen die germanischen Stämme, welche die ftandinavische Halbinsel Bittland und die zahlreichen nordischen Inseln bewohnten und

Philipp Sooff.

fich um bas neunte und gehnte Jahrhundert in Rorweger, Schweden und Danen schieden. Bon ihren flandinabifchen Bohnfigen aus machten fie Eroberungszilge nach England, Frankreich und an die Ruften der Rord. und Oftsee, wobei fie meistens aus verschiedes nen Stämmen gemischt, bald unter ihrem Collettibnamen, Normannen, bald unter dem der Danen auftraten. Man glaubt annehmen zu dürfen, daß die Züge nach England mehr von den Dänen, die nach Frankreich mehr von den Norwegern ausgingen. Wir haben es hier nicht mit den in ihrer ftandinabifchen Beimath gebliebenen Nordmannen, sondern mit den nach Suden ausgewanderten und zum Christenthum bekehrten zu thun. Die Einfälle ber Normannen in das Frankenreich finden besonders häufig statt von dem Tode Karl's bes Großen an bis in den Anfang des zehnten Jahrhunderts hinein. Die einfallenden Schaaren waren in der Regel noch dem Heidenthum zugethan. Einzelne Fürsten verstanden sich dann wohl mit einer Anzahl ihrer Genossen zur Annahme ber Taufe, sowie gur Unterwerfung unter ben jeweiligen Frankentonig, und dieß waren meis ftens die Bedingungen, unter welchen ihnen ein Stud Landes jum Bohnfits und ben haptlingen als Lehen überlaffen wurde. Eine der bedeutenoften und folgereichsten Ansiedelungen normännischer Heerschaaren war biejenige, welche im Jahr 912 unter dem Ronig Karl der Ginfältige, die Unmöglichkeit werwegischen Fürsten Rollo ftattfand. erkennend, dem immer weiteren Umsichgreifen der heerschaaren Rollo's Einhalt zu thun, foll Rollo die Abtretung eines ausgedehnten Landstrichs an der Nordfuste des Reichs und die hand seiner Tochter Gisla angeboten haben, wenn er von weiterer Berheerung abstehen und den Schutz des Reichs gegen seine Landsleute übernehmen wolle. Rollo nahm mit Zustimmung der Seinen das Anerbieten an, und es wurde in St. Clair an der Epte ein Bertrag geschlossen, wodurch bem Rollo die Nordfufte Frankreichs von der Andelle bis zum Meer als Lehen des Königs von Frankreich übergeben wurde. Bald darauf wurde er von dem Erzbischof Franco von Rouen getanft, wobei Herzog Robert von Francien die Bathenstelle übernahm und ihm seinen Namen beilegen ließ. Auch die Leute von Rolle's Gefolge wurden nun getauft und im Christenthum unterrichtet; das abgetretene Land, das nach den neuen Herren Normandie hieß, als Afterleben unter fie bertheilt. Ein Erzbischof Herwäus von Rheims soll sich besonders um die Bekehrung der damals eingewanderten Rormannen verdient gemacht haben. Doch blieben die Normannen in der Mehrzahl noch Beiden, fle werden als solche den driftlichen Eingeborenen entgegengefett und bie einzelnen Bekehrungen, bie bortommen, erfolgen meistens mur aus weltlichen Beweggrunden, auch finden nicht felten Rudfalle in's Seidenthum ftatt. Bon Rollo felbst wird berichtet, daß er nach seiner Taufe neben einander zu den heidnijchen Gottern und zu dem Christengotte gebetet habe. Schon unter bem Sohn und Rachfolger Rollo's finden wir die Normannen ganz französtrt, so daß sich sogar der Gebrauch der danischen Sprache bei ihnen verloren hatte. Mit diesem Aufgeben ber angeftammiten Nationalität war wohl auch eine Befestigung des neuen Glaubens verbunden; von Herzog Wilhelm wird sogar berichtet, er habe den dringenden Wunsch geäußert, seine Würde niederzulegen und in ein Kloster zu gehen. Doch bringen neue Buzüge aus der standinavischen Heimath dem jungen Christenthum zuweilen Gefahr, indem die heibnischen Antommlinge getaufte Normannen jum Rudfall verleiten. Gleichs zeitig mit bem Beereszug Rollo's hatte ein anderer Beereshaufen an ber Bestäufte Frantreiche fich umgetrieben und an der Loiremilndung festen Fuß gefaßt; einem Theil diefer Schaar wird 921 die Bretagne und Umgegend von Rantes formlich abgetreten; die Annahme bes Christenthums war wieber die Bedingung der neuen Anfiedelung.

Noch häusiger und ausgebehnter richten sich die normännischen heersahrten nach England, wo sich noch früher das Streben nach bleibender Niederlassung und herrschaft bemerklich macht. Schon im Jahre 787 wird ein Einfall der Normannen erwähnt, und seit dem Jahr 795 kommen sie immer häusiger vor. Wiederholte Treffen, die in den Jahren 882 und 883 zwischen Angelsachsen und Normannen geliefert wurden, lassen siehen, daß es von Seiten der Letzteren nicht mehr bloß auf Rüstenplünderung

Real-Encyclopable far Theologie und Rirche. X.

abgefehen war, sondern fich um fefte Riederlaffung handelte. Die Schaaren ber landen ben Normannen mehrten fich, und gang England war wie mit einem Ret von ihnen umfponnen. Auch hier treten die Rormannen als Beiben ber driftlichen, angelfächfichen Bevölferung entgegen; feit ber Mitte bes neunten Jahrhunderts finden wir Belehnungen normännischer Rührer unter ber Bedingung ber Annahme bes Christenthums. Gin feter erfolgreicher Angriff ber Danen auf England wurde um's Jahr 867 burch ben in ber nordischen Beldenfage gefeierten Eroberer Ragnar Lodbrog ausgeführt. Rach einer Reibe verheerender Kriege fam Oftanglien 870 gang in ben Befit ber Danen und wurde ein Mittelpuntt für die Niederlaffungen in andern Theilen Englands. Gin Führer, Rament Gubrung, wird König bes Landes, und 873 unterwirft sich ein normannischer König, Sealfbene, auch Northumbrien. Dem angelfächflichen König Alfred gelaug es endlich, einen Bergleich abzuschließen, wornach ungefähr die Salfte Englands, alles Land nich lich bon der Themse, Lea, Duse und Batlingaftrat in den Besit der Gindringlinge tom. Dafür sollte der normännische König Gudruna sich taufen lassen und Alfred's Derhoheit anerkennen. Dem König Alfred wird in englischen Chroniten der Ruhm um faffenber Bekehrung bes Danenvolls zugeschrieben; nach nordischen blieb aber Rorthus berland damals noch gang heidnisch, und in andern Theilen des normännischen England erscheint nur ein Theil ber Bebolkerung driftlich. Ans einem Bertrag, den der Rach folger Alfred's, König Edward, mit dem spätern dämischen König Gubrun schloß, get jedoch hervor, daß das Christenthum schon im Anfang des zehnten Jahrhunderts als Staatereligion des banifchen Bolles in England angefehen wurde. Strafbestimmungen gegen Rudfälle in bas Beibenthum, gegen Zauberei, Satungen jum Schut bes Linden friedens, Anordnungen über das Halten der Feste und Fasten, der kirchlichen Cheverbut, Entrichtung der tirchlichen Gebühren zeigen, daß das Christenthum gefetlich beften. Auch sehen wir Rormannen in die höheren Rirchenamter eintreten. Zuguge neuer beib: nischer Normannen und Angriffe auf das angelsächsische Gebiet wiederholen fich freilich während des ganzen zehnten Jahrhunderts, die Herrschaft der Normannen greift immer mehr um fich, das angelfächsische Herrschergeschlecht wird endlich ganz verdrangt, und in Jahr 1016 wird sein dänischer Basall Anut als König von England anerkannt. Er, der durch Waffengewalt zu seiner Macht gelangt war, suchte fie nun durch die Rink des Friedens zu befestigen; er zeigte fich als einen weisen Regenten und entwicklit eine große gesetzgeberische Thatigkeit, bei welcher er auf Erhaltung ber angelsächsische Rechte ebenfo aufmerkfame Rucksicht nahm, als auf die der dänischen. Unter den Ge feten, die er erließ, beziehen fich manche auf tirchliche Dinge. Das Chriftenthum war allgemein anerkamte Religion, aber hatte fortwährend ben Schutz bes Staates nothig. ba durch die neu angestedelten Danen heidnische Sitten und Anfichten immer wieder Eingang fanden. Roch turz borber zeigen fich Spuren einer dem Christenthum feinb lichen Stimmung; fo wurde bei einem verheerenden Feldzug der Dauen im Jahre 1019 der ehrwürdige Erzbischof Aelfetah von Canterbury von den Danen gefangen genommen und unter großen Mighandlungen getöbtet, weil er burch Bekehrungseifer den Groll der Danen erregt hatte. Die von Knut gegründete normännische Dungstie hatte nur turk Dauer; ein Bruder des letten vertriebenen angelfachfischen Königs, Edward der Below ner, gelangte 30 Jahre nach Kunt wieder auf den englischen Thron, aber es gelang ihm nie ganz, die normännische Opposition zu versöhnen, und sein Rachfolger Harald II erlag einem Eroberungszug, den die französischen Normannen unter Anführung Beige Wilhelms 1066 gegen England unternahmen. Run tam England auf's Reue mir die Herrschaft der Normannen, die aber, obgleich Herren des Landes, doch der fiber kegenen angelsächstschen Bildung weichen und Sitte, Recht und Sprache von den Be legten annehmen mußten. Auf die Ansbildung des Kirchenwesens und der christichen nub Sitte übte bas normännische Element keinen wesentlichen Einfluß aus.

beginnen die Randzüge der Normannen gegen das Ende des achter nach manchem Wechsel der Herrschaft und der Wiederbertreibung gelingt es ihnen, ein Königreich zu gründen, dessen Mittelpunkt Dublin ist, das aber von beständigen Barteiungen, Thronwechseln und Kämpsen mit den Eingeborenen erschüttert wird. Reben dem dubliner Reich entstehen auch noch andere normännische Staaten, die sich in wechselndem Glüd des Rampses unter einander und mit den Iren nothölirstig aufrecht erhalten. Ueber die Berbreitung des Christenthums haben wir nur sehr spärsiche Rachrichten; es wird hin und wieder erwähnt, daß sich bald einzelne Häuptlinge, bald größere Gesolge haben tausen lassen. Gegen die Witte des eilsten Iahrhunderts schim das Christenthum in den von Normannen bewohnten Theilen Irlands durchgebrungen zu sehn.

Die Eroberungszüge der Normannen nach Unteritalien im eilsten Jahrhundert haben für die Kirchengeschichte kein spezielles Interesse, da sie dorthin nicht mehr als Heiden, sondern bereits als Christen kamen. Nur das möchte der Erwähnung werth sehn, das die normännische Herrschaft in Italien dem Pabstihum einen Stützpunkt darbot, demselben im Kampf gegen das römisch deutsche Kaiserthum Schutz gewährte und durch die Anerkennung der pähstlichen Oberlehensherrschaft über Neapel und Sicilien der Annasung des pähstlichen Stuhles und den Eingriffen in die weltliche Macht einen Rechtstitel an die Hand gab.

Das Hauptwert über die Christianiskung der Normannen ist die sehr gründliche Krbeit von Konrad Maurer, "die Bekehrung des norwegischen Stammes zum Christenthum". 2 Bde. Mänden, bei Kaiser. 1855—56. Siehe ferner: Francis Palgrave, Ibe history of Normandy and of England. 2 Vol. London, 1851—1857. G. B. Dopping, Histoire des expéditions maritimes des Normands. 2 Vol. Paris, 1826. Augustin Thierry, Histoire de la conquête de l'Angleterre par les Normands etc. Vol. 1 u. 2. Paris, 1826. Lappenberg, Geschichte von England. Band 1 u. 2. Hährfel.

Rorwegen. 1) Einführung bes Chriftenthums. Der erfte Samen ber hriftlichen Lehre und Sitte wurde dort ausgestreut durch König Hakon den Guten, um die Mitte des 10. Jahrhunderts. Dieser Hakon war ein illegitimer Sohn Harald Harfage's, des Grunders der Alleinherrschaft in Norwegen, er war als Pflegesohn des Königs Aethelftan in England driftlich erzogen worden. Bon einer mit feinem Salbbruder Erik unzufriedenen Bartei war er nach Norwegen gerufen und durch einstimmige Wahl bet Bolles jum Könige gemählt worden. Sobald er feine herrschaft einigermaßen befestigt hatte, versuchte er, bas ihm in England anerzogene Christenthum in feinem Reiche ju verkundigen und auf gesetzlichem Wege zur herrschenden Religion zu machen. Aber obgleich er bei seinem Bolte sehr beliebt war und deffen Bertrauen in hohem Grade genoß, fand er boch mit seinen Bemuhungen das Christenthum einzuführen wenig Anklang. Es gelang ihm zwar, einzelne ihm befrennbete Männer zu bewegen, daß sie fich taufen ließen, andere brachte er wenigstens bazu, daß fie die heidnischen Opfer aufgoben, und er ließ nun von England einen Bijchof und einige Beiftliche tommen, auch Kirchen bauen und einweihen. Auf einer großen Bollsversammlung, etwa im Jahre 950, im 16. Jahre seiner Regierung, zu welcher sich viele Bauern eingefunden hatten, etflarte Salon feierlich: feine Bitte fen, daß fich alle Leute follten taufen laffen und an ben Ginen Gott, ber fich burch Chriftum geoffenbart, glauben, alle Opfer aber und die heidnischen Götter aufgeben, jeden siebenten Tag heilig halten mit aller Arbeit, auch jeden flebenten Tag fasten. Darüber entstand nun ein großes Murren unter dem Bolt, und ber Sprecher ber Bauern erklärte in deren Namen: "Wir meinten, König hafon, als wir dich jum Ronig erhoben und von dir unfere Stammaliter juruderhielten, daß wir den himmel in Sanden hatten, nun aber wiffen wir nicht, wie es steht, ob wir die Freiheit erlangt haben, oder ob du uns in neuer wunderlicher Weise knechten willst, so daß wir unferen Glauben aufgeben follen, den unfere Bater bor uns hatten und alle unsere Boreltern, und sie find boch weit trefflicher gewesen als wir, und hat uns boch dieser Glaube wohl getaugt. Wir haben dir so große Liebe zugewandt, daß wir dich

über alle Gesetze im Lande haben schalten laffen, und über bas Landrecht. Ann aber ift unfer, ber Bauern Bille und Beschluß, die Gesetze zu halten, die du une geset und die wir angenommen haben; wir wollen dir alle folgen und dich als Ronig halten, fo lange einer von uns am Leben ift, wenn du nur einigermaßen Dag halten willt, fo daß du nur das von uns forderst, was wir dir leisten können und uns nicht unmöglich ift. Wenn Ihr aber biefen Handel mit fo viel Ungestum angreifen wollt, das Ihr mit 3mang und Gewalt gegen uns auftretet, fo haben wir Bauern unferen Ent fchluft gefaft, uns bon bir Alle loszusagen, und uns einen anderen Sauptling ju suden, der uns verstattet, frei den Glauben zu mahlen, der uns zufagt. Run follst du Rinig unter biefen zwei Wegen wählen, ehe bas Ding (die Bollsversammlung) zu Ende geht". Darauf erwiederte nun ein Bertrauter des Königs, der Jarl Sigurd, der ihm sehr anhing, aber jugleich ein eifriger Altgläubiger war: "Der Bille Konig Saton's ift, end beizustimmen, und nie von eurer Freundschaft zu laffen". Der Kbnig fchloß fich bem Wort seines Bertrauten an, und um die Bauern fiber ihren Glauben zu beruhigen, nahm er fogar an einem Opferfeste Theil, bas im Spatherbft beffelben Jahres gehalten wurde. Aber als er sich dabei weigerte, vom Pferdefleisch zu effen und von der Brick zu trinken, auch aus dem Odin geweihten Trinkhorn nur trank, nachdem er ein Rreugzeichen barüber gemacht, erwedte er neues Miktrauen, boch ließ er fich bei einem fil teren Opfer bewegen, einige Biffen Roßleber zu effen und das Bier, das man ihm bu, ohne Rreuzzeichen zu trinten. Gin gludlich geführter Bertheibigungetrieg gegen bie Sohnt bes vertriebenen Ronigs Eirit vollendete bie Berfohnung. Aber bald darauf wurde Saton in einer flegreichen Schlacht gegen feine Reffen, die einen neuen Ginfall gewogt hatten, tödtlich verwundet im Jahre 961. Sterbend ließ er den Söhnen Eirit's fagen: "fie follten Konige fenn über bas Land, aber feiner Freunde und Berwandten ichonen Wenn ihm langeres Leben bescheert sehn follte, so wolle er außer Landes fahren p Christenleuten und für das bilgen, was er gegen Gott verbrochen". Denn er bereute fehr, daß er feinen driftlichen Glauben verläugnet und feinen beidnischen Unterthanen nachgegeben hatte. Als feine Freunde ihm anboten, fie wollten feinen Leichnam nach England bringen und ihn bei einer Rirche begraben, antwortete er: nich bin beffen nicht werth; ich lebte wie die Beidenleute, so foll man mich auch begraben wie die Beiden leute". Seine Rachfolger, die Sohne Eirit's, die in der Berbamung in England Chriften geworden waren, betampften bas Beibenthum in Rorwegen weit gewalthatign als Hakon, fie zerstörten die alten Tempel und Opferstätten, ihre Regierung hatte aber beghalb auch teinen langen Bestand. Ihr Rachfolger, Saton Jarl, war ein eifriger Heibe, der zwar durch eine Niederlage, die er im Rampfe gegen chriftliche Danen erlit, bewogen wurde die Taufe anzunehmen, aber wieder abfiel. Es begann nun ein Rid: fchritt in der Bekehrungsgeschichte Norwegens, boch wurden die im Lande einmal vor handenen Anfänge einer driftlichen Kirche keineswegs völlig vertilgt, namentlich im Suben erhielt sich trot aller Berfolgung eine ziemliche Anzahl Christen.

Einen neuen Aufschwung nahm die Christianistrung Norwegens unter bem King Dlaf Trygvafon, beffen Jugenbichidfale und Thaten von ber bichtenden Sage fo min ausgeschmudt sind, daß der geschichtliche Rern sich schwer mit Sicherheit berausschlass läßt. Der Sohn eines ermordeten Konigs Trugbi und Urentel des oben erwähntes Harald Harfagr, machte er in feiner Jugend ruhmbolle Beerfahrten in England, Frank reich und Rugland, wurde durch einen Schild, auf dem das Bild des getrenzigten Chriftus war, mit bem driftlichen Glauben befannt, erprobte in verschiedenen Rotten die Macht des Christengottes, und ließ sich in England taufen. Da er vernahm, die in Norwegen ber anfangs jo beliebte König Sakon Jarl fich burch Hochmuth, Sabsucht tie und Granfamkeit immer berhafter mache, fo entschloß er fich, sein befferes Antchi norwegischen Thron geltend zu machen, um feinem Baterlande die Bobithat 1 311 konnen. Er zeigte fich in Norwegen, fand bie Berhalt-

afchend gunftig und wurde um's Jahr 995 einstimmig jum

Ronig gewählt, machte, sobald er feine Berrichaft befestigt glaubte, im flidlichsten Theile seines Reiches, wo aus fruberen Zeiten noch am meiften hinneigung jum Chriftenthum herrschte, den Anfang mit der Predigt deffelben, und alsbald erklärten fich die angesehenften Manner ber Landschaft bereit, die Tanfe ju nehmen. In ben nordlichen Begirten fand er größere Schwierigfeiten; er fuchte mit Strafen, Berftummelungen, Lanbesverweisungen u. f. w. die Wierfpenftigen ju foreden, bisweilen nahm er auch jur Lift seine Buflucht. Ale die Bauern im Drontheimischen ihm mit entschiedenem Widerspruch entgegentraten, erbot er fich jum großen Opferfeste ju tommen, um ihren Glauben teunen zu lernen. Er fand fich um die versprochene Zeit bei ihnen ein, lub vor dem jum Opfer bestimmten Tage die angesehenen Bauptlinge ber Gegend zu einem Gastmahl ein, erklärte ihnen, er feb bereit zum Heibenthum zurückzukehren, halte aber zur Berfohnung ber heidnifchen Gotter ein großes Menschenopfer für nothig, und amar werbe er nicht wie fonft Stlaven und Berbrecher, sondern die bornehmften Saubtlinge bes Landes opfern, und naunte babei sechs Anwesenbe; waren fle nicht damit einverstanden, fo mußten fie eben zu feinem Glauben übertreten. Run beeilten fich die Anwefenden, ihre Bereitwilligkeit zur Taufe zu erklaren, bem Opferdienft zu entfagen und bem driftlichen Glauben jugufchrobren. Go jog ber Ronig im gangen Lande umber, um feinen Glauben zu verfünden, und durch Ueberredung, Drohungen, Strafen und Lift die Leute jum Glauben und zur Taufe zu treiben, er verschmähte es auch nicht, fich mit Einzelnen naher einzulaffen, um fie ju überzeugen. Rachbem er in Norwegen jum Biele getommen war, und das Christenthum überall — bis auf die Hochlande, die nicht unter Dlaf's Behorfam ftanden - wenigstens außerlich begrundet hatte, wendete er feine Befehrungethätigkeit auch ber Infel Island, ben Ortney- und Farberinfeln gu, und es gelang ibm, mit Gulfe eines getrenen, eifrigen hoffaplans und Miffionars Dantbrand, in Island die gesetliche Annahme bes Christenthums zu Stande zu bringen. Um bas Jahr 1000 aber fand Dlaf feinen Tob in einer Seefchlacht gegen die Schweben und Danen.

Einem späteren Olaf, dem Olaf Haraldson war es aufbehalten, das Werk Trygvafon's an ergangen und au vollenden, namentlich auch die noch beibnisch gebliebenen Begirte bes Bochlandes vollends zu betehren. Bie ber frühere Dlaf, tam auch er nach langerem Abenteurerleben als eifriger Chrift im Jahre 1014 nach Rorwegen zurud, wurde bort nach einigen Juhren schweren Kampfes allgemein als König anerkannt, zog im gangen Land umber, nm ju untersuchen, wie es mit haltung des Chriftenthums ftebe, und verfligte was ihm nothig schien, lehrte, feste Beiftliche ein, ließ Kirchen banen, zerftorte Gobenbilber und Opferftatten, ließ auch hangen, blenden, des Landes verweisen, und anderte die Besetze mit Rudficht auf Gottesbienft und driftliche Sitte. Seine Befehrungezuge und Thaten find natürlich auch, wie bei dem alteren Dlaf, durch die verherrlichende Sage ausgeschmudt, im Bangen idealisirt fie ihn aber weniger und läßt auch feine betrügliche hinterlift, Gewaltthat und Robbeit hervortreten. Sein Bauptverdienft war, nach den geschichtlichen Quellen, die Beseitigung der zahlreichen Ueberrefte des Beidenthums, welche trot ber Annahme der Taufe und neben dem außeren Beterminiffe fich überall in Glauben und Sitte erhalten hatten, bann aber auch die Entwerfung und möglichfte Durchführung einer geordneten Rirchenberfaffung, sowie die Sorge für ben Bau bon Rirchen und die Einrichtung bes Gottesbienftes. Auch war er fehr bemuht, ans dem norwegischen Landrecht die heidnischen Boraussepungen gu entfernen. Er war es auch, welcher die kirchliche Gintheilung bes Landes auf Grund ber langft bestehenden politischen Bezirtseintheilung organisirte. In jedem Sylli oder hauptbezirte feines Landes ließ er auf Staatstoften eine Hauptfirche erbauen und ftattete fie in der Art mit Grundftuden aus, daß ein Minimum des Ertrags berfelben ein für allemal gefetlich festgestellt war. In den fleineren Begirten ließ er dann burch gemeinfame Mittel ber Begirtsangehörigen fogenannte Drittels- und Barabefirchen bauen, und munterte auch einzelne wohlhabende Brivatlente jum Bau von Rirden auf ihre eigenen Roften auf. Die Ginklinfte bes Rierus wurden auf einzelne Raturalleiftungen, Stolge buhren und ben Antheil an ben in geiftlichen Sachen verwirften Strafgelbern begrunde; ben Behnten magte weber Dlaf, noch einer feiner nächsten Rachfolger einzuführen. Die Behülfen, beren Dlaf ju feinem Betehrungswert fich bebiente, bezog er meiftens aus England, von bort ließ er Bifchofe und Priefter tommen. 206 bie ausgezeichneifen werden Siegfried, Brimtel, Rudolf und Bernhard genannt. Uebrigens fteltte er bie norwegische Rirche unter ben Erzbischof von Samburg, mit bem er fich fiber die Bawendung englischer Beiftlichen ausbrudlich verftandigte, indem er fie von ihm anertemen und bestätigen ließ; auch ließ er sich von hamburg weitere beutsche Geiftliche seuben. Der Gifer und die Rudfichtelofigkeit, mit der Ronig Dlaf feine firchlichen Angelegen heiten betrieb, machte ihm unter ben Sauptlingen feines Landes viele Feinde. Dief benutte der benachbarte Ronig Rnut von England und Danemart, dem Dlaf die Anertennung der Oberlehnsherrschaft verweigert hatte; er schütte an einem Aufstand, in Folge beffen Dlaf bas Land verlaffen und bei dem ihm befreundeten ruffischen Ronig Jarigkift eine Zuflucht fuchen mußte. Er tehrte jedoch nach einigen Jahren mit einem bent zurud, fand aber in einer Schlacht gegen die aufständischen Bauern seinen Tod. Die Norweger waren aber mit ber nun an die Stelle Olaf's getretenen herrschaft der Dann und ihres Königssohnes Svein so übel aufrieden, daß eine große Sehnsucht nach König Dlaf sich des Boltes bemächtigte, die darin ihren Ausbruck fand, daß Dlaf schon en Jahr nach seinem Tode 1031 durch übereinstimmenden Beschluß des Bolkes und bet Bischofs, dem auch König Svein beitreten mußte, heilig gesprochen wurde. Sein Sohn Magnus, der bald darauf allgemein als König in Rorwegen anerkannt wurde, ließ eine eigene Dlafstirche bauen, in der die Gebeine Dlaf's beigesetzt und von wo fle foater in das noch vornehmere Münfter zu Drontheim gebracht wurden. Dlaf wurde ein norwegischer Nationalheiliger, und sein Cultus verbreitete sich schon im folgenden Jahrhundert über den ganzen driftlichen Norden.

Die vorherrschend mit außeren materiellen Mitteln durchgeführte Bekehrung Rorwegens hatte innerlich in Glauben, Sitte und Berfaffung ber Gemeinde noch febr biel Heibenthum zuruckgelaffen, und durch das ganze Mittelalter hindurch ziehen fich die Spuren davon bemerkbarer als bei anderen driftlichen Bollern. Die Nachweisung derfelben, welche Konrad Maurer in feinem grundlichen Werte über die Betehrung bet norwegischen Stammes angedeutet hat, ware Aufgabe einer ftandinavifchen Culturge schichte. Was die außere Stellung der Kirche und Geistlichkeit in Norwegen betrifft, fo ift es bemerkenswerth, daß die Dotation ber Rirchen und die Einkunfte der Geiftlicha lange sehr dürftig blieben. Erst zu Anfang des 12. Jahrhunderts wurde aus Berm laffung eines Rreuzzuges des Konigs Sigurd Magnusson der Zehnten eingeführt mid trat, wie es scheint, nun an die Stelle einer alteren Abgabe, die filr bas Begbleiben von den Dings und Opferfesten erhoben wurde. Die Bilbung ber Rleriter, nicht mir der niederen, sondern auch der Bischöfe, scheint in Norwegen burch bas gange Mittel alter hindurch befonders mangelhaft gewesen ju fenn. Bon einer eigenen Gerichtsbarteit der Geiftlichfeit über geiftliche Personen und Angelegenheiten ift, abgesehen bon geringeren Disgiplinarfachen, teine Rebe. Die firchliche Gefetgebung ruht ausschließlich in ben Banden bes Staates, und die Bifchofe werden nur als die junadift Betheiligten, ober aud als die am besten unterrichteten Rathgeber beigezogen. Die Briefterebe bestand noch bis in ben Aufang bes 13. Jahrhunderts in allgemeiner Beltung. Die norwegtiden Bliddie waren im 11. Jahrhundert blofe Miffionsbifchofe, erft am Ende beffelben wurde filte ieben ber brei Dingbegirfe, in welche fich bas Land theilte, ein eigener Bifchof bestellt, und die Didgefangrengen bestimmt. Ueber bie Befetjung ber Bisthumer bestand din Streit mifden bem Renig und bem bremen - hamburgifchen Metropolitan, erften Billfür ju mahlen und bon jedem be-3m Jahre 1152 wurde durch Cardinal Rifolant

4 jbisthum für Norwegen in Nibaros errichtet, und

ber bisherige Bifchof Ion von Stavanger als Erzbifchof eingefest. Dem Erzbifchof weren vier Bifchofe untergeordnet, in Delo, Bergen, Stavanger und Sammer in ben Ublanden. Unter dem achtzehnjährigen König Magnus gelang es dem Erzbischof, ben norwegischen Staat zu einem Leben ber Rirche zu machen. Ronig Magnus ftellte am 24. Marg 1174 eine Sanbfeste aus, in welcher er ben heiligen Dlaf für ben Erbheren bon Rorwegen erflarte, fich aber für beffen Lebensmann und Statthalter. Bum emigen Zeugniß feiner Unterwürfigkeit follte jebesmal nach geschehener Ardnung die Krone ber Metropolitantirche geweiht und ihr nach dem Tode des Königs übergeben werden. In Betreff ber in ber letten Zeit ftreitig gewordenen Thronfolge wurde in berfelben Handfefte verordnet, daß je der altefte Sohn des lettverftorbenen Ronigs fein Rachfolger fen follte, mare biefer aber wegen Abfalls vom Chriftenthum unfahig bagu, fo follte fein Bruder bon bemfelben Bater eintreten, unter ber Bedingung, daß ihn ber Erzbifchof mit den Bifchofen und zwölf erwählten Mannern aus jedem Bisthum für fahig ertfare, ober fonft einer, ben ber Erzbifchof und die Bifchofe wahlen, fo bag die Bahl bes Königs eigentlich in den Händen des Erzbischofs war und selbst der Besit des Thrones bon dem guten Billen der hoben Geiftlichkeit abhing. Die fpatere Gefetgebung unter Kinig Magnus Lagabatter, um bas Jahr 1277, beschränkt ben Ginflug bes Erzbischofs bei Befetzung des Thrones auf ein Beto, im Fall tein rechtlicher Erbe vorhanden ift. Die Gultigfeit einer Majoritatswahl foll nämlich an die Zustimmung des Erzbifchofs and der Bifchofe gebunden feyn. Die Bahl ber Bifchofe gefchieht burch bas Capitel und wird bem Konig nur angezeigt, ohne daß bemfelben ein eigentliches Bestätigungsndt, gefdweige benn Ernennungerecht vorbehalten ware. Jedem Bifchof fteht bann in feiner Diozefe die Befetung aller Briefterftellen zu, ohne Brafentation ober Genehmigung bon welklicher Band. Dieß waren die Grundfate, welche nun in Uebung tamen, aber doch nicht vermochten, die Kirche in Norwegen zu der Macht und dem Reichthum zu etheben, welche fie in ben füblicheren Reichen Europa's befag.

2) Reformation in Norwegen. Diefe war eine geräufchlos bollzogene Folge der danischen Reformation, welche im britten Bande der Real-Encytl. S. 599 ff. ansführlich erzählt worden ist. Bon dem Bergang im Einzelnen wissen wir beinahe gar nichts; Münter gesteht in der Kirchengeschichte von Danemark und Norwegen, daß wohl feines Landes Reformationsgeschichte fo turg und unbollständig fen, ba alle gleichzeitigen Aufzeichnungen fehlen. Bom Jahre 1528 wird uns berichtet, daß in Bergen, das durch das hanseatische Comptoir viele Berbindung mit Lübed hatte, ein Monch Anton aufgetreten feb und ju großer Freude ber Burger bie neue Lehre gebrebigt habe. Man glaubt annehmen zu burfen, bag bie Anzahl ber Protestanten in Norwegen in ber Stille dugenommen habe und die von Dänemark aus angeordnete Reformation auf keine erheblichen Schwierigkeiten geftogen feb. Am unordentlichften fcheint es mit ben Rirchengutern hergegangen zu fenn. Ber Gelegenheit und Dadht bazu hatte, plunderte Rirchen und Alofter. Die reiche Domfirche in Drontheim wurde von ihrem eigenen Erzbischof ihrer Schape beraubt. 3m Jahre 1548 wurde dieser Plunberung einigermaßen Ginhalt gethan durch eine Anordnung des Reichstages zu Oldesloe, der befahl, mas der Kirche mit bem Brediger genommen worden, follte wieder erstattet werden, und ohne Urtheil und Recht fich Riemand etwas bon dem Rirchengut aneignen. Die norwegischen Bischofe icheinen feine fonderlichen Stitten bes alten Rirchenwefens gewesen gu fenn, fie berlieften jum Theil freiwillig ihre Boften, ale Danemart bie neue Rirchenordnung ein-Der banische Bischof Balladius fagt in ber Borrede zu feinem norwegischen Ratechismus bom Jahre 1542, Die norwegischen Britber fepen fcon lange Zeit ber Schafe ohne hirten gewefen. Giner ber alten Bifchofe, Geble Bebberfen in Bergen, der nach der Reformation im Amte blieb, zeigte fich als thätigen Beförderer derfelben, that namentlich viel für die Schulen und verwendete auf sie sein ganzes Bermögen. Durch ihn tam die neue danische Kirchenordnung nach Norwegen. Als Bertzeug der Reformation wird auch ein Torban Dlaffen gerühmt, der 1538 als Dechant von dem

Domcapitel Drontheim nach Ropenhagen gesandt, 1542 zum Bischof gewählt und bei der vier Jahre später erfolgten königlichen Bestätigung verpslichtet wurde, dast zu songen, daß das heilige Svangelinm und das Wort Gottes rein und klar nach dem Inhalt der Kirchenordnung gelekrt werde. Rach seinem bald darauf (1548) erfolgten Tod hörte die erzbischösliche Wirbe auf, und die Stelle wurde mit einem einfachen edangelischen Bischof besetzt. Mit Berkindigung der Kirchenordnung und Einziehung der Kirchengüter scheint die Resormation in Rorwegen als eingeführt angesehen worden zu sehn. Aber an vollständiger Besetzung der geistlichen Stellen scheint es längere Zeit gesehlt zu haben, denn es wurde darüber geklagt, daß sich keine Leute fänden, die als Prediger und Lehre nach Rorwegen gehen wollten, weil dort au vielen Orten noch eine feindselige Stimmung gegen die neue Ordnung der Dinge herrsche.

Siehe Konrad Maurer, die Bekehrung des norwegischen Stammes zum Chriftenthume, 2 Bbe., München 1855—56; F. C. Dahlmann, Geschichte von Danemark, zweiter Band, Hamburg 1841; Friedr. Münter, Kirchengeschichte von Danemark und Norwegen, 3 Thle., Leipzig 1823—33.

3) Kirchliche Statistik. Norwegen hat eine Bebollerung von 1,490206 Einwohnern. Bis auf die neueste Zeit war nur lutherischer Sottesdienst im Lande erlaubt, erst seit dem 16. Juli 1844 ist allen christlichen Religionsparteien öffentlichen Gottesdienst im Lande bewilligt; es ist den Katholiken zugestanden, in Christiania eine Kirche zu bauen und einen Priester einzusetzen, nur alle öffentlichen Prozessionen sud untersagt. Die lutherische Kirche wird von Bischöfen und Probleten geleitet.

Erstens, zu dem Stifte Aggershuus gehören außer einem Bischof und Stiftsprobft folgende 16 Probsteien: 1) Drammen, 2) Kongsberg, 3) Jarlsberg, 4) Laurdig, 5) Rieder. Tellemarken oder Bamble, 6) Hadeland, Ringerige und Hallingdal, 7) Toten o Balder, 8) Guldbrandalen, 9) Hedemarken, 10) Ofterbalen, 11) Debre-Romerige, Solber und Dudalen, 12) Nedre-Romerige, 13) Ober Borge Syssel, 14) Mittel Borge Syssel, 15) Nedre-Borge Syssel, 16) Wästra Borge Syssel, Diese Probsteien bilden 124 Kirchspiele mit 302 Kirchen und Kapellen, bei denen 170 Prediger angestellt sind; nach Karstens' Handbuch zählt das Stift 130 Kirchspiele.

Das zweite Bisthum ist Christianssand, zu diesem gehören außer dem Bischof und Stiftsprobst folgende 11 Probste: 1) Mandal, 2) Lister, 3) Dalarne, 4) Jaederen, 5) Stadanger, 6) Rysulte, 7) Karmsund, 8) West-Redenäs, 9) Ost-Redenäs, 10) Raadog-belaug, 11) Devre-Tellemarten. Das Stift zählt 57 Kirchspiele mit 156 Kirchspiele und Kapellen und 65 Geistlichen. Nach Karstens' Handbuch zählt es nur 51 Kirchspiele.

Das britte Bisthum ist Bergen mit einem Bischof, einem Stiftsprobst und solgenden 9 Pröbsten: 1) Rord-Hordschun, 2) Sid-Hordschun, 3) Hardanger, 4) Pttre Sogn, 5) Indre-Sogn, 6) Söndssord, 7) Nordssord, 8) Söbra-Söndmöer, 9) Rorra-Söndmöer. Auch dies Stift zählt 57 Kirchspiele, hat aber 180 Kirchen und Kapellen mit 68 Probigern; nach Karstens nur 43 Kirchspiele.

Das vierte Bisthum Drontheim enthält außer dem Bischof und Stiftsprobst folgende Probsteien: 1) Dalarne, 2) Inherred, 3) Nommedal, 4) Fosen, 5) Nordmöer, 6) Romsdalen. In diesem Bisthum sind 50 Kirchspiele mit 141 Kirchen und Kapellen, bei denen 62 Geistliche angestellt sind; nach Karstens enthält das Bisthum 59 Kirchspiele.

Das fünfte Bisthum ist Tromsoe mit einem Bischof und folgenden Probseien:
1) Helgelaud, 2) Salten, 3) Westeralen oder Lasoden, 4) Senjen, 5) Tromsoe, 6) Finmarten. Das Bisthum zählt 44 Kirchspiele mit 85 Kirchen und Kapellen und 47 Geistliche. Die Zahl der Kirchspiele in ganz Norwegen ist also 382, die der gottebienstlichen Gebäude 864, die der Geistlichen 412. Karstens nennt in seinem Handsuch an 57 (? wohl 51) Pröbste, 340 Kirchspiele (nach den Aemtern rechnet er nur 329) und 791 Gemeinden, der vielen Filialtirchen wegen.

Die Kirche ist in Norwegen viel abhängiger vom Staate, als in Schweden, mas fich aus ber friheren Berbindung Norwegens mit Danemark erklart. Der Landeshen

abt feine Rechte durch einen Cultusminifter aus, bei Abftimmungen ftimmen aber auch die übrigen Minifter mit. Der Storthing, auf dem die Geiftlichfeit nicht vertreten ift, entscheibet über die blonomischen Angelegenheiten der Rirche. Die Bischofe werden auf Borichlag ber Probfte bom Konig gewählt; Die Brobfte werben auf Borichlag ber Prediger der Probstei vom Könige nur bestätigt; die Prediger werden vom König unmittelbar ernannt. Seit der Trennung Norwegens von Danemart und der neuen Belebung der Kirche in Deutschland zeigt sich anch ein regeres kirchliches Leben in Rorwegen. Dringender wird die Forberung einer felbständigeren Stellung der Kirche dem Staate gegenüber, man wünscht eine spnodale Berfassung. Es wird immer gewöhnlicher, baß die Geiftlichen der Probstei jahrlich einmal ober zweimal zusammentommen, aber auch allgemeinere Conferenzen der Geiftlichen überhaupt finden ftatt. In diefen Bersammlungen ift über ben Berfall ber Kirchenzucht geklagt worden, Die Wiedereinführung derfelben gewünscht, auf größere Beiligung des Sonntags gedrungen, die Abfassung eines neuen Gefangbuchs vorbereitet und an einer neuen Uebersetzung des Alten Testaments gearbeitet worden. Die früher nothwendigen Haugianer halten fich auch noch jett, fie neten nicht felten mit ben tirchlichen Bestrebungen in Wiberspruch, jumal feitbem biefe ma des Danen Grundtvig Anschauung eine hochftrchliche Farbung angenommen haben. Bei den religiöfen Rothständen in ben größeren Städten reicht aber boch die firchliche Thatigkeit nicht aus, deshalb hat auch in Rorwegen die innere Mission, obgleich man dort jenen Ramen nicht gebraucht, angefangen, durch ihre Thatigkeit den Geiftlichen zu Sulfe zu tommen. Gegen die fozialistischen Arbeitervereine war der von Bastor Halling p Christiania errichtete Berein auf Enerhaugen gegründet, ein Sonntagsblatt ward von demselben herausgegeben, das 10,000 Abonnenten gahlt; in Christiania bildete sich ein Berein für Bibelstunden, ein Berein für Schulen armer verlassener Kinder aus den burgerlichen Stunden, ein Berein für Berbreitung driftlicher Andachtsbucher u. f. w.

Das norwegische Lappland mit einer Bevölkerung von 5-6000 eigentlichen Lapplandern (Rarftens rechnet 13,000) — nach dem Gothaischen geneal. Almanach gahlt Finmarten im Bangen eine Bebollerung von 54,665 Seelen - jog in religibler Besichung im Anfang des 18. Jahrhunderts des banifchen Konigs Friedrich IV. Aufmertfamleit auf fich, es wurde in Robenhagen eine finnisch-lapplandische Misston gegrundet. Der eigentliche Apostel ber Labben ift Thomas von Westen, ber bis 1727 unter ihnen mit vielem Exfolge wirkte, es wurden 14 Missionsplate angelegt (banische Bibliothet St. 6, S. 601—688). Rach seinem Tobe trankelte die Mission, bis in neuerer Zeit der Baftor Stockfleth bas Werf von Neuem aufnahm. Stockfleth führte ein Romadenleben mit den Lappen, um ihre Sprache gründlich zu erlernen; auch hat er das Reue Teftament, Enther's Ratechismus und mehrere andere Werte in ihre Sprache überfest und drucken laffen. Finmarten bilbet nur 19 Kirchspiele, daher z. B. das Kirchspiel Kistrand einen Raum von 174 DMeilen einnimmt, es gehören dazu noch die Kirchen ju Kjelvig, Kautofeino und Karasjof, in bever jedem der Pastor zwei bis drei Monate wohnt. Eine weit größere Anzahl von Geiftlichen in diefen Gegenden wäre nothwendig. In der letzten Zeit hat eine religibse Erweckung unter den Lapplandern stattgefunden, fie haben ihren heftigften Leibenschaften, ber Truntsucht und Prozeffucht entfagt, leiber haben fich auch Spuren von geiftlichem Hochmuth dabei gezeigt, und es ist daher die Frage, wie tief ber Same wurzeln wird.

Bgl. A. Schweigaarb, Norges Smtiftit, Christiania 1840; D. Schmoller, die lichlichen Zustände des lutherischen Protestantismus in Scandinavien x. in Gelzer's Protestantischen Monatsblättern 1854, Bb. 2, S. 227; derfelbe, Innere Mission in Rorwegen, in den Fliegenden Blättern aus dem Rauhen Hause 1852, S. 113 und 134 ff.; A. G. Andelbach, die sinnisch-lappische Mission dis 1726 und das Leben des ersten Apostels der norwegischen Finnen, Thomas den Westen, in Albert Anapp's Christoterpe, Jahrg. 1883, S. 299 ff.; Alphabetisch geordnetes topographisch statistisches Haubt. des Konigr. Norwegen, von Waldemar Karkens, Läbed 1854.

Bothbekfer. Das katholische Bolk in Deutschland hat mit diesem Ramen sein besonderes Bertrauen zu gewissen Heiligen ausgesprochen; allein, woher dasselbe Bertrauen herrithre, das gesteht selbst die katholische Enchklopädie von Weter und Belte nicht zu wissen. Dieser Rothbelser gibt es vierzehn; 1) Blastus, s. d. Art.; 2) Georgius, Märthrer unter Diokletian — ein tapferer Krieger, daher Patron derselben; 3) Erasmus, s. d. Art.; 4) Bitus, s. d. Art.; 5) Margaretha aus Antiochien, s. d. Art.; 6) Christophorus, s. d. Art.; 7) Pantaleon, s. d. Art.; 8) Chriacus, s. d. Art.; 9) Negidius, s. d. Art.; 10) Dionysius, B. d. Paris, Märthrer unter Balerian 272, hat nach der Sage sein abgeschlagenes Haupt in den Händen getragen. Ihm zu Ehren kistete Dagobert im 7. Iahrhundert die Abtei St. Denys. Er ist vorzugsweise Frankreichs Schutheiliger; 11) Eustachius, s. d. Art.; 12) Katharina, von den Griechen disuxus agera genannt, s. d. Art. Bd. VII, S. 470; 13) Acatius oder Achatus, B. v. Antiochien, mit dem Beinamen Agathangelos, Märthrer unter Decius; 14) Barbara, f. d. Art.

Rothluge, f. Linge. Rothtaufe, f. Taufe.

Rotter. Unter ben verschiedenen geiftlichen Berfonen biefes Ramens, welche bie Geschichte der mittelalterlichen Rirche und Wissenschaft neunt, find besonders zwei bervorzuheben: Notter Balbulus und Notter Labeo. Rotter Balbulus da ber Stammler wurde gegen das Ende von Ludwig's des Frommen Regierungszeit ju Beiligau in ber nordlichen Schweiz geboren. Schon als Rind wurde er bem Alefter St. Gallen übergeben und wuchs bort zu einem gleich fehr burch feine Belehrfamleit wie durch die Strenge feines Lebenswandels angesehenen Benediktinermonch heran. Lingere Reit bekleibete er bie Stelle eines Borftanbs ber bamals berühmten Rlofterichnik und ftarb im Jahr 912. Am Anfang des 16. Jahrhunderts, nnter Pabst Julius II., wurde er tanonisirt. Rotter Balbulus war als Schriftsteller auf berfchiebenen Gebieten ber theologischen Bissenschaft thatig. Bir besitzen von ihm eine Schrift aber bie Andleger der Beiligen Schrift (abgedruckt in Pez, Aneod. I, col. 1-13), ein Martyrolo gium (gebruckt in Canis. lectiones antiquae, Vol. IV) und mehreres andere. Bahr. haft bedeutend aber wurde Rotler Balbulus durch feine Förderung der Kirchenmufit und durch seine geistlichen Dichtungen. Er war, wenn auch nicht der Erfinder, so boch ber hauptfachlichfte Dichter und Ginführer ber fo genannten Sequenzen. Diefe Dichtungent war etwa um die Mitte des 9. Jahrhunderts baburch entstanden, daß man den Robelationen, mit benen man bei gewiffen Responsorien die lette Sylbe bes Allelnja fang, lateinische Worte unterlegte. Man nannte diese Art von Dichtungen Laudes ober auch Prosae, ober Sequengen (vgl. Ferbinand Bolf, Ueber bie Lais, Sequengen und Leiche, Beibelberg 1841, S. 97 ff.). Rotter felbst ergahlt uns, wie die Anfange biefer Did tungsart durch einen Mönch des von den Normannen zerftörten Rlofters Gimedia bei Rouen nach St. Gallen verpflanzt wurden, und wie er felbst dann auf der vorgefundenen Spur weiterging (vgl. Rotter's Brief an Liutward, Bifchof von Bercefli und Abi von Bobbio bei Mabillon, Acta Sanctorum Ordinis Sancti Benedicti, Venetiis, Saso. V, p. 19). Notter's Sequenzen find gebruckt in Pos, Thesaurus aneodotorum, Tom. I, Pars I, col. 15-42.

Notler's Sequenzen fanden namentlich in den Kirchen Deutschlands und Frankricht eine weite Berbreitung. Außer seinen Sequenzen dichtete Notter Balbulus eine Anzahl von Hymnen, die sich gedruckt sinden bei Canisius, Lectiones antiquae, ed. Basnage, Tom. II. P. III. p. 201 sq.

Sinige Schriftfteller schreiben bem Notter Balbulus ben berühmten Gesang Medie vita in morte sumus zu, ber, schon gegen bas Ende des Mittelasters in's Dentsche übertragen, dann durch Luther's deutsche Umdichtung auch eins der großartigsten protestantischen Kirchenlieder geworden ist. Andere aber sprechen diesen lateinischen Rirchengesang dem Notter ab und verlegen seine Entstehung erft in's 11. Jahrhundert

Bielleicht ift die turze Prosa, die Canis. Loct. ant., od. Basnago, T. II, P. III, p. 219 als von Notter Balbulus herrührend mittheilt, erst später zu der ausgeführteren Antiphona gestaltet worden. Bgl. auch Idefons von Arx, Gesch. von St. Gallen, Bd. I; Daniel, Thosaur. hymnologious, Tom. I, p. 329 sq.

Der andere Rotter, den wir hier näher zu besprechen haben, führt den Beinamen Labeo, ber Groflippige. Er gehorte ju ben Mannern, die gegen bas Ende bes 10. und im Beginn bes 11. Jahrhunderts den gelehrten Ruf bes Rlofters St. Gallen gu hohen Ehren brachten, und ftarb im Jahr 1022. Der Unterricht, den er im Rlofter St. Sallen ertheilte, führte ihn bagu, eine Anzahl geiftlicher und weltlicher Schriften aus dem Lateinischen in deutsche Brofa zu übertragen. Wir befitzen von diefen althochbeutschen Uebersetungen, beren im Uebrigen vortreffliche Sprache vielfach mit lateinischen Ausbruden und Sagen burchflochten ift, noch folgenbe: 1) Die Pfalmen in althochdeutscher Uebersetzung und Erklärung. Die Uebersetzung beruht natürlich auf der lateinischen Bulgata, die Erklärung schöpft vorzüglich aus Angustin. Notker's Pfalmenverl ist gedruckt in Schilter's Thesaurus Antiquitatum Teutonicarum, Th. I, Ulm 1727, dann genauer bei Hattemer, St. Gallens altteutsche Sprachschate, Bb. II, St. Gallen 1844—1849. Im Anschluß an die Psalmen übersetzte Rotter Labeo mehrere andere Gefänge aus dem Alten und Neuen Testament und einige tatechetische Stude, bie fich in den angeführten Ausgaben feiner Pfalmen mitabgebruckt finden. 2) Boothius de consolatione philosophiae. 3) Marcianus Capella de nuptiis Mercurii et Philologiaa. 4) Aristotolis χατηγορίαι und περί έρμηνείας. Außerdem mehrere lateinifche Abhandlungen, die mit beutschen Stellen untermischt find. Unter ben verloren gegangenen Berlen des Rotter Labeo erwähnen wir nur die althochdeutsche Uebersetzung des hiob und der dazu gehörigen Moralia des Gregorius Magnus. Inwieweit Rotter Labeo der alleinige Berfaffer der angegebenen Schriften war, oder welchen Antheil feine Shüler und Freunde daran gehabt haben mögen, ist eine noch nicht ganz zum Abschluß gebrachte Frage. Bgl. darüber W. Wackernagel, die Berdienste der Schweizer um die deutsche Literatur, Basel 1838, S. 26; dann den Brief Rotter's, den Jakob Grimm in den Göttingischen Gelehrten Anzeigen 1835, S. 911—913 bekannt gemacht hat, und enblich bie Bemerkungen von B. Badernagel in feiner Geschichte ber deutschen Literatur, Bajel 1848, S. 78 f. Andolf von Ranmer.

' **Rourry**, Nicolas Le, einer ber Benedistiner von Saint-Maur, wurde geboren 1647 ju Dieppe in der Rormandie, erhielt feine erfte gelehrte Bilbung in der Schule der Bater des Dratorium, und trat 1665 zu Jumièges in den Benediftinerorden. Bald mahm er an den großen Arbeiten der Mauriner Theil; im Rloster Bonnenouvelle schrieb er die Borrede zu Garet's Ausgabe des Caffiodor (1679); in der Abtei S. Duen zu Mouen arbeitete er mit Duchesne und Bellaife an der Heransgabe des Ambrofins, welche er erft spater zu Paris mit Jacques Du Frifche vollendete (1686 und 1690, 2 Bbe., Fol.). Sein hauptwert sollte die literar-historische Bearbeitung ber in die zu Lyon erschienene Bibliotheca Patrum maxima aufgenommenen Autoren sehn. Diefes weitlaufige Unternehmen vermochte er jedoch nicht zu Ende zu filhren; fein burch treffliche Rritit ausgezeichneter Apparatus ad Bibl. maximam etc. umfaßt nur bie Schriftsteller der bier ersten Jahrhanderte; nachdem er ihn 1694 ju Baris, 2 Bbe. 8. herausgegeben, gab er ihn in neuer, bollftundigerer Geftalt, 2 Bbe. Fol., 1703, 1715. 3m 3. 1710 veröffentlichte er die Schrift de mortibus persecutorum nebst einer Abhandlung, in der er diefelbe dem Lactantius abzusprechen fich bemuht (Baris, 8.). Diefe Ansicht wurde damals schon, obwohl mit mehr Leidenschaft als Gründlichteit, sowohl bon frangof. als bon beutschen Gelehrten widerlegt; Le Nourch vertheidigte fich, boch find Grande genug vorhanden, Lactuntius für den Berfaffer zu halten. An der Ansarbeitung eines britten Bandes bes Apparatus wurde Le Rourry burch ben Auftrag verhindert, eine neue Auflage bes Ambrofins zu beforgen; an diefer arbeitete er bis an feinen Tod, der den 24. Darg 1724 in ber Abtei S. Germain-des-prés erfolgte. E. Somibt.

Movalis, nach feinem Familiennamen Friedrich von Barbenberg, war geboren ben 2. Mai 1772 zu Wiedestedt in ber Grafschaft Mansfeld (Sachsen) von frommen an die herenhutische Gemeinde fich anschließenden Eltern. In feinen erften Lebens. jahren von schwächlicher Gefundheit, verrieth er in feinem traumerisch-flillen Besen nur wenig Geift, bis eine schwere Krantheit in seinem neunten Lebensjahre ploslich ben schlummernden Funken weckte und insbesondere eine große Lernbegierde in ihm entimdete, neben welcher aber auch bereits feine dichterische Anlage in allerlei Bersuchen fich In den Jahren 1790 bis 1793 studirte er in Jena, Leipzig und Wittenberg als Fachwiffenschaft die Jurisprudenz und nebenbei Mathematit, Physit, Chemie, und machte während dieser Zeit Bekanntschaft mit Friedrich Schlegel und Fichte, welche "beibe Beifter einen großen und bleibenden Ginfluß auf fein ganges Leben hatten", wie fein Freund Tied fagt. Reben ben pratifchen Geschäften, in welchen er fich nach feinem Abgange von der Universität einübte, wendete er fich mit großem Effer dem Swdium der Wiffenschaftslehre zu und lernte bald auch seine nachmalige Braut Sobbie von Ruhn tennen, deren liebliche, "fast überirdische" Erscheinung ihn zum Dichter machte und deren früher Berluft feinem ganzen Befen jene fehnflichtig traumerische Richtung auf die unfichtbare Welt und die Berinupfung derfelben mit der fichtbaren gab, welche uns in feinen Schriften eben fo taratteristisch entgegentritt wie fein fpetulatiber Beift. Reben den naturwiffenschaftlichen Studien, welche er aus Reigung, aber auch für den prattischen Beruf betrieb, den er als Affessor der turfachfischen Salinen ergriffen hatte, verfolgte er auch das Studium der Philosophie Fichte's, Spinoga's, Bohme's, der Reuplatoniter. Für fein religiofes Bedürfniß fuchte er besonders seit dem Tode seiner Braut und seit auch seine eigene Gesundheit zu wanten begann, Rahrung in fleißiger Beschäftigung mit ber Bibel und mit Labater's mb Bingendorf's Schriften, obwohl ihm jener, namentlich in feinen geistlichen Lieben, noch nan viel Moral und Ascese und zu wenig Myftit hat", und das herrnhutische Befen au fehr beschräntt, au fehr auf "Annihilation ber Bernunft" gerichtet erscheint; aber auch nach katholischen Erbauungsbüchern griff er in dieser Zeit gern. Seine dichterische Richtung wurde gehegt und beforbert burch ben vielfachen Bertehr, ben er mit ben beibm Schlegel, 2. Tied und Anderen unterhielt. Die Frucht diefer verschiedenen Bestrebungen waren einzelne Meinere Auffate und fragmentarisch aufgezeichnete Gedanken über Philosophie, Raturwissenschaften, ethische und religibse Probleme; die meisten dieser Gedanten find, wie Tied in ber Borrede jur Sammlung feiner Schriften bemerkt, ans dem Entwurfe eines enchklopabischen Wertes genommen, "in welchem Erfahrungen und Iden aus ben berichiebenen Biffenschaften fich gegenseitig erklären, unterftusen und beleben follten". Die ausgeführtefte bon feinen Schriften ift ber jedoch gleichfalls Fragment gebliebene Roman "Beinrich von Ofterdingen", in welchem er eine "Apotheose ber Poefle" geben wollte in feinem Sinne, wornach die Poefle mit der Philosophie und dem Leben'eins, die himmlische Berklärung des gesammten Daseyns sehn, "das ge sammte Leben mit allen seinen weltlichen Beziehungen in feiner ursprünglichen höheren Bedeutung und verhitsten Schönheit erfaßt und zumal in der Natur die gebundenen Stimmen, ber Beifterblid bes Irbifchen geloft werben follte" (Eich endorff, über bie ethische und religible Bebeutung ber neuen romantifchen Boefte, 1847. G. 49). Unter seinen Gebichten ragen befonders feine geistlichen Lieder hervor, welche den Anfang eines Besangbuchs bilben, bas er in Gemeinschaft mit Tied in seinen besten Lebensjahren au bearbeiten im Sinne hatte, weil ihm die Lieber der Reueren au fehr auf den Berftand berechnet schienen, um aufs Berg wirken zu konnen, mahrend er die Phantafie als ben Weg der Religion in das Berg betrachtete, westwegen ihm namentlich auch die Gellen's fchen Lieder nicht recht behagen wollten. Novalis wollte auch Predigten über die wichtigften Momente des Christenthums schreiben, was sich begreift aus seinem eigenthumlichen und hohen Begriff, welchen er von der Predigt hatte; fie ift ihm adas Höchfte, mat ein Menfch liefern tann, fofern fie Betrachtung Gottes und Experiment Gottes, InfpiWateris 461

mtionswirtung ift, nur genialisch sehn tum und muß", daber er fle auch ein Bruchftud ber Bibel, des tanonischen Theiles der Bibel nennt, wie auch die Geschichte eines jeden Menfchen eine Bibel fenn folle. Mitten unter biefen Arbeiten und Planen, ju welchen in seinem lebendigen Geifte die Luft fast in gleichem Mage fich ju regen fchien, in welchem fein Leib bahinwellte, rief ein fruhzeitiger Tob in noch nicht vollendetem 29ften Lebensjahre, den 25. Mai 1801, den reich begabten Itingling ab, welcher freilich mehr burch bas, was er personlich war und was er wollte, ahnte und versprach, als burch bas, was ihm wirklich au leiften und au vollenden vergonnt war, Jutereffe und Bewunderung erwedt. Bas ibn aber uns hier insbesondere wichtig macht, ift feine Stellung als Mitbegrunder der religibsen Romantit, und sein eben dadurch bestimmtes eigenthumliches Berhaltnig jum Christenthum und jur Rirche. Sein erwachendes geistiges Leben fiel noch in die fogenannte Anftlarungsperiode, in die Zeit des nuchternen Berftandespathos und der raditalen Geschichtsfturmerei, welche das positive Christenthum in rationalistische Moral auflösten und das Interesse für alles tiefere geistige und gemüthliche Leben, für allet wahrhaft Große und Eble burch flachen, spießbürgerlichen, materialistischen Ruslichteitsgeift ertobteten. Bon biefer Anflofung, Entleerung und profaischen Ernuchterung mußte fich der spekulative Geift, das tiefe, für alles Hohe und Beilige empfängliche Gemilth, die lebendige poetische Phantaste eines Novalis gleich sehr zurlichgestoßen fühlen. Er Klagt darüber, wie "die Menschen schon so lange raftlos beschäftigt seinen, die Ratur, den Erdboden, die menschliche Seele und die Wiffenschaft von der Boefie m faubern, jede Spur des Beiligen ju vertilgen und die Belt alles bunten Schmudes m entileiden. In Deutschland betrieb man dieses Geschäft am grundlichsten; man reformirte die Erziehungsweise, man suchte der alten Religion einen neueren, vernanftigeren, gemeineren Sinn zu geben, indem man alles Bunderbare und Geheinnisvolle forgfältig von ihr abwusch; alle Gelehrsamteit wurde ausgeboten, um die Auslucht zu der Geschichte abzuschneiden, indem man die Geschichte zu einem hanslichen und burgerlichen Sitten : und Familiengemälde zu veredeln fich bemühte. Im Glauben suchte man den Grund der allgemeinen Stockung, und durch das durchdringende Biffen hoffte man fie zu heben. - Der anfängliche Perfonalhaß gegen den tatholischen Glauben ging allmählich über in haß gegen die Bibel, gegen ben driftlichen Glauben und endlich gegen die Religion überhaupt. Noch mehr, der Religionshaß dehnte fich sehr natürlich und folgerecht auf alle Gegenstände bes Enthusiasmus aus, verleperte Phantafie und Gefahl, Sittlichkeit und Kunftliebe, Zufunft und Borzeit, und machte die uneudliche schöpferische Rufit bes Beltalls zum einformigen Rlappern einer ungeheneren Mable". Robalis jurnt und spottet über die "neue europäische Bunft der Philanthropen und Anfklarer und ihre klugen Plane", über den "Enthusiasmus für diese herrliche großartige Philosophie", über den "Erdgeist, dessen Macht nun bald verschwinden und dessen erborgtes Licht nun bald erblaffen muffe", über "den Sinn des Todes, dem das Wort des Lebens wieder entgegentreten muffen. Aber er flagt und gurnt nicht nur barüber, sondern er hofft, ahnt, weiffagt eine beffere Butunft, "bie Beit ber Auferftehung", welche getommen ift, und ichidt fich felbft mit tampffertigem Geifte und jugendlichem Enthufiasmus an, diefe neue Beit heraufzuftihren. Als bas Mittel wie als das Biel diefer geiftigen Biedergeburt und Anferstehung der Menscheit erkamte er die Rudlehr zur Religion und awar aur positiven Religion, jum Christenthum und jur Kirche. Das Christenthum, fagt er, muß wieder lebendig und wirkfam werden und fich wieder eine fichtbare Kirche ohne Midficht auf Landesgrenzen bilben, die alle nach bem Ueberirdichen burftige Geelen in ihren Schof aufnimmt. Und in Begiehung auf die politifche Auflofung und Umwälzung bemerkt er: ber Krieg wird nie aufhören, wenn man nicht den Palmendweig ergreift, den allein eine geistliche Macht darreichen kann; es wird so lange Blut über Europa firdmen, bis die Nationen ihren fürchterlichen Wahnstun gewahr werden, der fie im Rreise herumtreibt, und, von beiliger Dufit getroffen und befanftigt, qu ebemaligen Altären in bunter Bermischung treten und Borte des Friedens annehmen. —-

Rur die Religion taum Europa wieder aufweden und die Bolter verfohnen. Aber bas Karakteristische für Rovalis, was ihn eben als Romantiker kennzeichnet, ift die Art und Beife, wie er diefe Rudtehr jum Christenthum und zur Kirche vollzieht und vollzogen wiffen wollte, wie er fle selbst vermittelt dachte. Dieß tounte ihm nicht ber Beg bet Berftandes sehn, in deffen einseitiger Berfolgung er ja vielmehr gerade die Ursache der herrschenden Berkehrtheit sah, sondern der Weg der Phantaste und des Gemuthes, der "herzlichen Bhantafie", burch welche ihm felbst, wie er fagt, ba fie ber hervorstechenbite Zug feines eigenthumlichen Wefens fen, die Religion nahe gekommen fen, bal f. Berte 3. Thl. (Berlin 1846) S. 37. Ober mit anderen Borten: er fah bie herstellung ber Religion und bes Chriftenthums und in und mit ihr die Wiedergeburt der Menfcheit vermittelt durch die Poesie, welche als Produkt der Phantasie und des Gemüthes ihm, wie oben schon angedeutet worden, nicht eine befondere Form des geiftigen Schoffens ift, fondern, wie er fagt, Darstellung des Gemuths, der inneren Welt in ihrer Gefammtheit, und infofern insbesondere eins ift mit der Religion, aber auch mit der Bhilosophie, deren Gedanten fie berkorpert. Im Gegensatz zu der Differenzirung dieser Grundformen geistigen Thuns, ber Religion, Runft und Philosophie, welche in ber Aufflerungsperiode eben dadurch, daß ihr innerer Lebensmannunnhang und ihr innerer Lebensgrand in ber Ibee bes Unenblichen, Göttlichen verfannt wurde, jener trauxigen Desorganifation und Entgeistung verfielen - im Gegensats dazu geht die Romantil baruf aus, fie in Eins zusammenzufassen und in ihnen ben Wiederschein bes einen, unenblichen gottlichen Lebens ertennen ju laffen; im Gegenfate ju den Abftrattionen, ben leblofen Schatten und ftarren Formen bes Berftandes, will fie fich wieber in die Authen bet unmittelbaren frifchen Lebens untertauchen und im beflügelten Worte, in Bild und Ton "bas Undarftellbare barftellen, das "Unfichtbare fichtbar machen", bas "llufühlbare" den Gefühle, ber Liebe und Begeisterung naher ruden. Das eben preift Friedrich Schlegel im Athenäum an seinem Freunde Robalis, daß ihm Bhilosophie und Boesie sich ganz durchdrungen haben und beide nur verschiedene Formen deffelben sehen, was man Religion nennen könne. Schlegel nennt diefen Staudpunkt auch den der Genialität, der Bildung und des wahren Künstlers, und will ihn auch im Leben durchgeführt wissen, weil ber Standpunkt bes gemeinen Lebens nur ber ber Robbeit mare; bamit vergleiche man Meuferungen von Rovalis, wie die: "die Welt muß romantifirt werden; fo findet man ben urfprfinglichen Sinn wieder; romantifiren ift nichts, als eine qualitatibe Botengirung; das niedere Selbst wird mit einem befferen Selbst in dieser Operation ibeutifigirt; indem ich dem Gemeinen einen hohen Sinn, dem Gewöhnlichen ein geheim nifbolles Ansehen, bem Befannten die Burde des Unbefannten und dem Endlichen einen unendlichen Schein gebe, so romautifire ich es". Obgleich nun aber Novalis hierin die gleiche Anschauungsweise mit Fr. Schlegel theilt, so bewahrte ihn boch sein kräftiger sittlicher Sinn vor den Extravaganzen Schlegel's, vor seiner genialen Frechheit und seinem äfthetischen Spikmaismus. Novalis unterscheidet fich aber auch von der spateren Romanil badurch, daß die Zusammenfassung der Philosophie mit der Religion bei ihm nicht zur bewußten abfichtlichen eigenfinnigen Berwerfung der Reflexion zu Guuften des Unmittelbaren, ummittelbarer fpetulativer Intuition und einer gefühlemäßigen Auffaffung, zu Berlaugunng einer wiffenschaftlichen Durchbringung der Religion, um sie im romantischen Zwielicht und Dammerschein zu erhalten, geworden ift; feine Romantit hat noch etwas Frisches und Erobernbes und ift nicht, was fle foater geworden, eine Sumpfpflanze, die in ben verfaulenden Ueberresten einer vergangenen Zeit bluht und den Geist abziehen will von ber Gegenwart einer neuen Zeit und von dem wirklichen Leben. Die Bhilosophie ift ihm als "die Freude am blogen Philosophiren, am heitern philosophischen Bewußtsepu" sogar Selbstawed, aber auch ein wesentliches Mittel, um den Zusammenhang und bas Riel alles menschlichen Thuns und Wissens zu erkennen und daffelbe baburch zur Sarmonie und Bollendung zu führen, vergl. f. Werte III. S. 299; erft bann, wenn ber Philofabh als Orphens erscheint, ordnet fich das Ganze in achte Wiffenschaft ausammen; Revelie 463

6. 802: je enger die gefammten Wiffenschaften gur Beforderung ihres gemeinschaftlichen Intereffes, bes Bohles ber Menschheit, aufammentreten und die Bhilosophie aur Borfiberin und Leiterin ihrer Befchluffe nehmen werben, befto freier wird bie Bruft bes Renfchengeschlechtes werben; S. 29.: jede Wiffenschaft wird Poefie, nachbem fle Philosophie geworden. Auch die Religion ift ihm nicht ausgenommen von diefer Alles durchdringenden und durchleuchtenden Macht der Philosophie, wie er sich ja beschwert, daß die herrnhuter die Bermunft annihiliren, und es für ein außerft bequemes Berfahren erflart, fich aller Dube bes Forfchens ju überheben; boch fpricht er fich über diese Forderung feltener grundfahlich aus und beweift ihr Rothwendigfeit weit mehr durch seine eigene Praxis. Aber der Romantiter bleibt Robalis doch darin, daß er nicht nur überhaubt einen nicht in den Begriff aufzulbsenden Rest, ein Ueberschwängliches, Unfaßbares voraussetzt, das nur im Gefühl und in der Anschauung soll ergriffen und dargestellt werden konnen, daß er in der Religion, wie wir unten hien werben, den Aberglauben fast als eben so nothwendig betrachtet, wie den Glauben, sondern auch barin, daß die Religion ihm durchaus individuell und verfönlich ift mb zwar eben barum, weil sie in der "heiligen Eigenthumlichkeit" des Menschen ihre Onelle und ihren Sit hat, mit bem Gemuth und ber Phantafie allein erfagbar ift. Robalis ift hierin am meisten mit Schleiermacher, und mehr als man gewöhnlich meint, verwandt. Um nun aber diese Stellung, die Novalis als Romantifer einnimmt. gang zu verstehen, milsen wir auch noch die materielle Seite dazu nehmen. In der Radlehr zur positiven Religion, jum Christenthum, jur Rirche, fand er bas Seil mur. sofern ihm der tiefere Sinn des Christenthums als einer und berfelbe erschien mit ber Fichte'fchen oder genauer ber Fichte Spinozischen Philosophie. An der Fichte'schen Philosophie selbst aber war ihm personlich wichtig nicht ihr negativer Raratter, ihr Subjekivismus mad begrifflicher Formalismus, ihr antihistorischer Radikalismus, ihr abstrakter Moralismus, schreibt er doch im Jahre 1800: ich bin froh, daß ich durch die Spisbeine der reirren Bernunft hindurch bin und wieder im bunten erquidenden Lande der Sime mit Leib und Seele wohne, - sondern ihr positiver Rarafter als Idealismus. um daß er den pantheistischen hintergrund, den eigentlich auch die ursprüngliche Fichte's iche Philosophie ichon hatte, bestimmter herbortehrte, den Idealismus auch objektip und. wie er felbft fagt, auch realistisch nahm ober ihn mit bem Spinozismus combinirte. Die wahre Philosophie ift, bemertt er, durchaus realistischer Idealismus ober Spinozismus; das große Rathfel ift ihm damit gelöft, daß der Mensch anfängt, in sich selbst als abfolutem Mittelpnukt bas absolute Bereinigungsglied ber getrennten Belten (ber Ratur mb des Geiftes) aufzusuchen; der Schlüffel aller Ertenntnig liegt ihm im Menschen, darin, daß er Ich ist, daß er Geist und Wille ist, und Alles außer ihm ein Wiederfchein bes Beiftes. Das Chriftenthum aber ift ihm eben die Religion der Offenbarung des Geistes und Willens zur' exoxyv, die Religion des wahren mit dem Realismus ibentischen Ibealismus, das Christenthum ift angewandter Fichtianismus. Und wenn er dabei den historischen Raratter des Christenthums besonders betont, fo begreift es sich fon aus dem Bisherigen, daß ihm diefes historische Wefen nicht und nicht sowohl in den Thatsachen und wunderbaren Thatsachen des Christenthums liegt, als in der faktisch gegebenen Symbolit bes religibsen Inhaltes, die ihm einer unendlichen Umbildung und Erweiterung fähig ist, wie sich zeigen wird, wenn wir nun etwas näher eingehen auf feine Anfichten von Religion, Christenthum und Rirche. Rovalis zeigt fich juvorderft gang durchdrungen von dem energischen Bewußtsehn der Freiheit und der Unendlichkeit des Iche im Geifte Fichte's; er redet von der Allmacht bes Willeus, der ihm als fittlicher zugleich Gottes Wille ift; "fittliches Gefühl ift Gefühl des absolut schöhferischen Bermögens, der unendlichen Personalität, des Mitrotosmus, der eigentlichen Divinität in uns. Was ich will, das tann ich; beim Menschen ift tein Ding unmöglich". für beruft er fich auf Fichte's System als Beweis. "Wir follen nicht blog Meufchen, wir follen auch mehr als Menfchen fenn; Menfch ift überhaupt fo viel als Universum;

es ift nichts Bestimmtes, es fann und foll etwas Bestimmtes und Unbestimmtes maleich fetm." Bie Schlegel will aber Rovalis nichts von der Fichte'schen Gefetslichteit wiffen. "Die Moral fagt schlechthin nichts Bestimmtes; fie ift bas Gewiffen, eine blofe Rich terin ohne Gefet; fle gebietet unmittelbar, aber immer einzeln; fle ift durchans Entschlossenheit". Auch die Ueberzeugung ist ihm ganz eine sittliche That, "die höchte Funktion unferes Gemuthes und unferer Personalität"; am Ende beruht die Begreif lichkeit eines Phanomens auf Glauben und Billen; "mache ich ein Geheinmiß ans einer Erscheimung, so ift es eins für mich". Der Wille ift ihm so die unumschräntte Racht auf bem Gebiete bes Sandelns und ber leberzeugung. Aber biefes Bewuftfebn ber Freiheit des Iche spreizt fich nun bei Rovalis nicht auf zu ber egoistischen Willfilr und ironischen Laune, wie bei Friedrich Schlegel. So sehr er durchdrungen ift von den Bewußtsenn ber Freiheit und Gelbstmacht bes Iche, welche burch nichts Menkeres ichlecht hin beschrünkt werden barf und kann, so betrachtet er das 3ch boch auch wieder als bat in fich felbst und durch fich felbst gebundene, als den festen Mittel = und Baltounit, fofern es ihm nicht nur Subjett, sondern auch Objett ift, und überdieß nicht biefes ober ienes Einzelne, sondern das Eine und Allgemeine, was in allen Einzelnen ist, das ewise Wefen bes 3che und aller Iche. Dieß führt uns von felbft hinnber zum Religions beariff, den Rovalis aufstellt. Die fraftige Willensthat des Ichs, feine mendliche Selbstmacht auf bem Bebiete bes Bandelns und ber Ueberzeugung ift fitr Robalis bie "Erhebung" in das göttliche Wefen felbft, benn fie ift ein Affirmiren bes abfoluten Bas im empirischen; "bie hochfte Aufgabe ber Bilbung ift, fich feines transcenbentalen Iche zu bemächtigen" -- die wahrhafte Ueberzeugung und Sittlichteit, welche der Rensch burch die Bildung gewinnt, erklärt Rovalis für eins mit der Religion. fagt er, wahrhafte Ueberzeugung, diese höchste Funktion unseres Gemüthes und unsern Berfonalität, das einzige, wahre, Gott verklindende Bunder? Innige moralische Uebergengung und Glauben ift ihm eins; benn "im moralischen Sinne wird uns Gott bernehmlich: je moralischer, defto verbundeter mit Gott. Die Moral ift, wohlberstanden, bas eigentliche Lebenselement des Menschen, ewig eins mit der Gottessurcht, unser eige ner fittlicher Bille Gottes Bille; indem wir feinen Billen erfullen, erheitern und as weitern wir unfer eigenes Dafenn, und es ift, als hatten wir um umfer felbft willen, aus innerer Ratur gehandelt." — Doch ift insofern, wie bei Fichte, immerhin wa unfer eigener fittlicher Wille und ber gottliche Wille verschieden und moralisch handeln und religibs handeln nicht gang identisch, als der individuelle Bille des Ginzelnen und bie moralifche Weltordnung im großen Ganzen von einander unterschieden und auf ein amber bezogen werden muffen. Daher Rovalis fich auch fo ausbruckt: "moralisch hanbeln und religibs handeln find auf's Innigste vereinigt (also nicht schlechthin eins und baffelbe). Man foll gangliche immere und außere Parmonie beabsichtigen, zugleich bas Befet und ben Billen Gottes, jedes um feiner felbft willen, erfüllen. Es gibt alfo en einseitiges moralisches und ein einseitiges religibses Handeln." Immerhin aber geht R. Aber ben ethischen Bantheismus, wie ihn Fichte in seinem System ber Sittenlehre und in ber bekannten Abhandlung über die moralifche Beltordnung vorträgt, taum hinant. "In der Tugend verschwindet die lotale und temporelle Bersonalität; der Tugendhafte if als folder kein hiftorisches Individuum, er ift Gott felbft." "Der verfönliche Gott if ein romantifirtes Universum", d. h. bas in die Bernunftformen erhobene, geistig potengirte Universum. "Rur pantheiftifch erscheint Gott ganz, und nur im Bantheisuns ift Gott ganz überall in jedem Einzelnen; fo ift für das große 3ch das gewöhnliche 3d und bas gewöhnliche Du nur Supplement; jedes Du ift ein Supplement jum großen 3d; wir find gar nicht 3d, wir konnen und follen aber 3d werden, wir follen Alles in ein Du, in ein zweites Ich berwandeln; nur baburch erheben wir une felbft zum großen Ich, das Eins und Alles zugleich ift." Allein die Religion ift fur Robalis nicht nur eins mit ber Sittlichkeit als ber energischen "Erhebung" bes Menschen zum abso-Inten Ich durch die Willensthätigkeit; fle ift ihm eben fo wefentlich auch "Hingabe" bet Movalis 465

empirischen 3chs an das absolute 3ch, an den Gott im Innern, die Auflösung des Inbibibuums und seines Sonderlebens in Gott, welche, weil fie in teinem Momente voll-Der Glaube und die Religion foll nach tommen ift, fich als "Sehnsucht" barftellt. Robalis durch Leiden und Sterben zu Stande tommen; "zum Leiden ift der Denfch geboren; je hülflofer, defto empfänglicher für Moral und Religion"; "Nacht, Tod, Concentration in fich ift weit mehr als Tag, Leben That"; die Racht, die heilige geheim= nifvolle, ift das Bild bes Todes, des mustischen Todes im Absoluten; dieser Tod oder biefes Sterben ift Religion. Damit bangt auch die Bemerkung über die nahe Berwandtschaft der Religion und Wohlluft zusammen; es ift wunderbar genug, sagt er, daß nicht langft die Affoziation von Bohlluft, Religion und Graufamteit die Menschen aufmertsom gemacht hat auf ihre innige Berwandtschaft und gemeinschaftliche Tendenz. besteht nach der Ansicht von Novalis eben darin, daß Religion Selbstertödtung und ber Schmerz bes Unterganges bie hochfte Luft und Wonne. In biefer Anschauung traf feine eigene schmerzliche Lebenberfahrung und fein Begriff von der philosophischen Bebeutung der Schrante, den er mit Fichte hegte, zusammen. Daher verbirgt fich auch fein ibealiftifcher Pantheismus in feinem Religionsbegriff nicht, wie fich vor Allem zeigt m der Art und Beife, wie er die Religion im Gemuthe entstehen lagt. "Indem das berg, abgezogen von allen einzelnen wirklichen Begenftanden, fich felbft empfindet, fich felbst zu einem idealischen Gegenstande macht, entsteht Religion; alle einzelnen Reigungen bereinigen fich in Gine, beren wunderbares Objekt ein höheres Wefen, eine Gottheit ift. Daher ächte Gottesfurcht alle Empfindungen und Neigungen umfaßt." Indem alles Eingeine, was Anfpruch macht, für fich etwas ju gelten, jum Opfer gebracht wird, fo werden wir dadurch biefes hochsten Wefens werth, und diefes offenbart sich uns; jedoch, wohlberstanden, nicht als ein fremdes, fondern als unser eigenstes Wesen, das aber als das absolute (transcendentale) und ewig sepende angeschaut wird, nicht nur als unendliche Thatigkeit, da ja der Idealismus von Novalis realistisch gefaßt und Fichte mit Spinoza prommengencommen wird. Ie schmerzlicher die Schranke empfunden wird, die man nie schlechthin tilgen tann, besto begreiflicher ift es, daß man durch die Hingabe an das abfolute Ich inn empirifchen zur Ruhe zu tommen fucht. Gleichwohl wird, wie ichon im Bisherigen Kar enthalten ift, auch für den Religionsbegriff der Pantheismus nicht überschritten; das absolute Ich ift nicht personlich vom empirischen Ich verschieden, ift perfonlich nur in diesem und durch dieses. "Wir denken uns Gott perfonlich, wie wir uns felbft perfonlich benten; Gott ift gerade fo perfonlich und individuell wie wir, benn unfer fogenanntes Ich ift nicht unfer mahres Ich, sondern nur sein Abglang." Botterwelt ift eine Sublimation ber Menschennatur, wie die Welt gleichsam ein Nieber-"Bir find, wir benten und leben in Gott, benn bas ift bie perfonifis girte Gattung." "In einer religiblen Gemeinschaft offenbart fich ein personlicher Gott gleichsam in taufend Geftalten, nur pantheiftisch erscheint Gott gang ic. (vgl. die oben angeführte Stelle).

Run sucht aber Novalis für die Religion als bestimmte Lebensform auch eine gewisse Gegenständlichkeit und Stetigkeit zu gewinnen dadurch, daß er nicht bei dem einzelnen Ich und seinem innern Berhältniß zum absoluten Ich für sich stehen bleibt, sondern auf die Bermittelung des religiösen Bewustsehns großes Gewicht legt. Nichts, sagt er, ist zur wahren Religiosität unentbehrlicher, als ein Mittelglied, das uns mit der Gottheit verdindet: unmittelbar kann der Mensch schlechterdings nicht mit derselben in Berhältniß stehen. Dieß versteht sich von selbst, wenn das Endliche, Einzelne sichtisch als die Schranke des Absoluten betrachtet wird, dieses also nur im Gegensatz zu der Schranke zum Bewußtsehn kommen kann. Aber es kann nun auch eben darum zunächst Aus dieses Mittelglied sehn. "Jedes Wilkkrliche, Zusällige, Individuelle kann unser Weltorgan werden; dieß ist der große Realismus des Fetischbienstes." "Jeder (Vegenstand kann dem Religiösen ein Tempel sehn; der Geist dieses Tempels ist der allgegenwärtige Hohepviester, der monotheistische Wittler, welcher allein in unmittelbarem Real-Ausvellopable für Teologie und Kirde. X.

Weiter meint Rovalis: in ber Bahl biefes Berhältniß mit ber Gottheit fteht." Mittelgliedes muß der Mensch durchaus frei sehn; der mindefte Zwang hierin schadet feiner Religion : Die Mittelglieder find Fetifche, Gestirne, Thiere, Belben, Goben, Gober, Ein Gottmenfch. Das lautet freilich junächst ganz subjettiv zidealistisch und ungeschicht lich. Rovalis will aber bamit junachft nicht mehr fagen, als daß die Religion und ihr eigenthumlicher Rarafter parallel geht mit ber Art und Stufe ber geiftigen Bilbung und Entwickelung überhaupt, was also einen Fortschritt im geschichtlichen Gang der Re ligion noch nicht schlechthin ausschließen würde. Er sagt selbst auch: "die Wahl det Mittelgliedes ift farafteriftisch, die gebildeten Menschen werden ziemlich die gleichen Mittelalieder mahlen, da hingegen der Ungebildete gewöhnlich durch Zufall hierin bestimmt wird. Da aber so wenige Menschen einer freien Bahl überhaupt fahig find, so werden manche Mittelglieder allgemeiner werden, seh es durch Zufall, durch Affoziation oder ihre besondere Schicklichkeit bazu. Auf diese Art entstehen Landesreligionen. Je selb ftandiger der Mensch wird, besto mehr vermindert sich die Quantitat des Mittelgliedes, die Qualität verfeinert sich, und seine Berhältnisse zu ihm werden mannigfaltiger mi gebildeter; Fetische — Ein Gottmensch". Freilich geschieht mit solcher Auffassung bem geschichtlichen Fortschritt in der Entwickelung noch so wenig Gennge als bei Schleier macher in seinen Reben; das Christenthum betrachtet er aber darum doch entschieden als ben Sipfelpunkt der Religion, weil es den Menschen zum Mittler der Religion macht und fin inneres und außeres Leben zum Organ der Gottheit erhebt, denn "unter den Menfchen muß man Gott suchen, in den menschlichen Begebenheiten, menschlichen Gedanken und Empfindungen offenbart fich der Beift des himmels am hellsten", das Christenthum ift aber insbesondere als die Religion des Beils und der Erlösung das Sochfte. Chriftus neut er einen neuen Abam; es ift eine neue Schöpfung durch ihn gebracht und eine nem Belt in unserm Innern aufgegangen. "Die Bernichtung der Sunde, diefer alten Laft der Menschheit, und alles Glaubens an Bufe und Sühnung ift durch die Offenbarung des Christenthums eigentlich bewirft. Wer die Sunde verfteht, fagt er weiter, berficht die Tugend und das Christenthum, fich felbst und die Belt; ohne diefes Berftandnif tann man fich das Berdienst Chrifti nicht zu eigen machen; man hat teinen Theil a dieser zweiten höheren Schöpfung. Bewunderuswurdig ift die Bartheit und Innigftit, mit welcher Robalis Chriftus als ben Beiland und Befreier, ber Licht und Leben in bit Todesnacht der Welt gebracht, befingt, rührend die ganz perfönliche Liebe, mit der a in seinen geistlichen Liedern Chriftus umfaßt und in ihm die Fulle des Troftes und Friedens findet. Schon ber gange Ton biefer Lieber mufte, wenn wir auch nicht wuß. ten, wie fie aus den Schmerzen und dem Leide feines perfonlichen Lebens geboren find, es uns schlechterdings verbieten, in ihnen nur ein afthetisches Spiel finden gu wollen, vielmehr muffen wir in ihnen einen Beweis der ganzen Gewalt anerkennen, welche die undertilgbare Bahrheit des Christenthums über fein tiefes empfängliches Gemuth ausübte, trop der Schranfen feines philosophischen Standpuntte. Allein diefer philosophifche Standpuntt in Berbindung mit feiner poetischen Ratur verlaugnete fich nun bod keineswegs in seinen theoretischen Ansichten über das . Shriftenthum und gab diesen bit eigenthümliche, romantisch-schillernde Farbe. Das Christenthum betrachtete er, wie oben schon bemertt, als die Religion des Ibealismus und Bantheismus; das Chriftenthum ift, fagt Novalis, die projektirende Kraft eines neuen Weltgebäudes und Meuscheuthuns, eines lebendigen, moralifchen Raumes, es ift absolnte Abstrattion, Bernichtung bes Jesigen, Apotheofe des Zukunftigen, dieser einzig besten Belt; das ift der Rern der Berbeifungen des Christenthums. Die sittliche Berklärung der Welt, die Erhebung des Rathrlichen in das Element des Geistes, damit in allem Endlichen das verhüllte unendliche göttlich Leben frei werde und durchscheine und das Getrennte, Ginzelne fich zusammenschlunge a eine alles durchdringende, großartige Einheit, in einen "allgemeinen, innigen, harmonischen Busammenhang", mit Einem Borte "eine neue Beltinspiration", wie er fast schwebt ihm als der tiefste Sinn und als das wahre Ziel des Christenthums und der

neuen Beltara bor, welche eigentlich erft bie Miffion bes Chriftenthums jur Bollenbung bringen foll. Gine Erlofung ber Welt ift bas aber eigentlich nur bem Erfolge nach betrachtet, aber nicht bermoge des wirtenden Bringips; denn ber Beift und Wille des Renichen ift der Erlofer, nicht der Gottmenfch als der Quellpunkt einer mahrhaft neuen und übernatürlichen Schöpfung. Das Bose ist nur die ursprüngliche natürliche Schranke des Endlichen, und Robalis fpricht fich bfters ganz unbefangen babin aus, daß bas Bofe und llebel durch einen träftigen Aufschwung des Willens, aber auch des Denkens ("durch Bhilosophiren") überwunden werde, of. Werte, 2ter Band, 4te Aufl., p. 181, 182 und p. 188; er fagt fogar: bem acht Religibsen ift nichts Sunde, womit man noch die außerft bezeichnende Neugerung vergleichen tann: "Die Gunde ift der größte Reig für die liebe der Gottheit; je fundiger fich der Menich fühlt, desto driftlicher ist er. Undedingte Bereinigung mit der Gottheit ist der Zweck der Sünde und Liebe". Es ist eben fo febr ans feiner gangen Individualität zu erklaren, wie aus bem idealistisch-pantheistiiden Standpunkt, von dem aus er das Christenthum auffaßt, daß diefe beiden Besichtspuntte: das Chriftenthum, die Religion der fittlichen Thattraft, und das Chriftenthum, die Religion der glaubigen hingabe an den göttlichen Erlöfer, bei ihm wechseln, ohne daß sie in Wahrheit vermittelt werden. Es erinnert dieß an J. G. Fichte, wenn man nicht nur feinen frühern und fpatern religionsphilosophischen Standpuntt, sondern auch die verschiedenen Aussagen von seinem spätern Standpunkt aus in der "Anweisung jum feligen Leben" mit einander vergleicht. Darüber bemerkt Bervinus in feiner Geschichte des neunzehnten Jahrhunderts, 1ster Band, p. 352 sehr mahr: die Religiosität war fichte'n wie die Sittlichkeit ein Ergreifen bes Bottlichen, bas Eine durch Sandeln, bas Andere durch Gesinnung und Glauben; er betont das Eine, wo es auf das Handeln antam und zog in das Andere sich finnig zurud, wo es zu dulden galt. Mit diefer feiner eigenthumlichen, über ben in ben biblifchen Urtunden ju Grunde liegenden Begriff fo tuhn hinausgreifenden Ansicht vom Wefen des Chriftenthums hangt nun auch die Borftellung unferes Romantiters von der fpezifischen Burde des Christenthums und feinem hiftorischen Rarafter, insbesondere also von der Stellung und Bedeutung der Berfon des Stifters jufammen. Novalis fagt: es ift ein Bopendienst im weiteren Sinne, wenn man den religiösen Mittler in der That für Gott felbst ansieht, wie es Irreligion und Unglauben ist, keinen Mittler zu haben; wahre Religion ist, die jenen Mittler als Mittler annimmt, ihn gleich fam für bas Organ ber Gottheit balt, für ihre himmlische Erscheinung. Run fährt er aber fort: die wahre Religion scheine bei näherer Betrachtung antinomisch getheilt in Pantheismus und Monotheismus; unter Pantheismus will er namlich, "das Wort nicht im gewöhnlichen Sinne genommen, berfteben die Ibee, daß Alles Organ der Gottheit, Mittler sehn könne, indem ich es dazu erhebe, unter Monotheismus den Glauben, daß es nur Ein folches Organ in der Welt für uns gebe, das allein der 3dee eines Mittlers angemeffen fen, und wodurch Gott allein fich vernehmen laffe, welches ich alfo zu mahlen burch mich felbst genothigt werde, benn ohnedem wurde der Monotheismus nicht wahre Religion fenn. Go unverträglich nun aber and beide - die pantheiftische und die monotheistische Borftellung - vom Mittler au febn fcbeinen, fo laffe fich boch, schließt Novalis, ihre Bereinigung bewertstelligen, wenn man ben monotheistischen Mittler jum Mittler ber Mittelwelt bes Pantheismus macht und biefe gleichsam durch ihn centrirt, fo daß beibe einander, jedoch auf verschiedene Beife, nothwendig machen, d. h. mit andern Worten, wenn man Chriftum als das Centrum, als den Mittelpunkt aller religiofen Entwidelung betrachte, fo fen er Mittler xar' 250xiv, und doch konne auch alles Andere nach seinem Berhaltnig zu ihm, in berschiedener Form und Abstufung, Organ der Religion seyn. Bildet fo das Christenthum auch eine Spipe und ift fein Inhalt in gewissem Sinn auch maggebend für alles wahrbafte religiofe Leben und Denten, fo ift es body als biefe Spipe wieder nur das erfte Glied einer gleichartigen Reihe und das fattifde Symbol und Borbild einer fortgebenben mannichfaltigen Gestaltung der Religion, nicht die in fich abgeschloffene, absolut

bollendete, und durch Ursprung und Inhalt spezifisch über alle andern erhabene Religion. Novalis hat dieß felbst Bb. III, p. 38. 39 in einer fehr bezeichnenden Stelle mit den Worten ausgesprochen: ich glaube in ber Geschichte und den Lehren ber driftlichen Religion die symbolische Borzeichnung einer allgemeinen, jeder Gestalt fähigen Beltreligion, bas reinste Muster der Religion als historischer Erscheinung überhaupt und wahrhaftig alfo auch die volltommenfte Offenbarung zu sehen. Das, was er hier hiftorisch am Christenthum nennt, ift daher in feinem Sinne nicht fowohl bas Festbegrenzte, Thatfachliche, das Natürliche und noch mehr das Wunderbare als folches, als vielmehr die Symbolit eines Allgemeineren, ber in Lotalem, Temporellem, Rationalem gegebene bilb liche Ausbrud eines Ibealen, genauer, eines universalen Geschehens. Die Bibel, fagt Novalis, fängt herrlich mit dem Paradiefe, dem Symbole der Jugend, an und schlieft mit dem etwigen Reiche, mit der heiligen Stadt. Auch ihre gwei hauptbestandtheile (Altes und Neues Teftament) find acht großhiftorifch; in jedem großhiftorifchen Gliebe muß gleichsam die große Geschichte symbolisch verftingt liegen. Und wie Rovalis in ber borhin angeführten Stelle das Chriftenthum die volltommenfte Offenbarung neunt, fo fagt er auch wieder: es gibt keine Religion, die nicht Christenthum wäre, ja sogar in einem Athem: das Christenthum ift durchaus historische Religion, — die aber in die natürliche der Moral und die kunftliche der Poefie oder die Mythologie übergeht, Boefie ober Mythologie nach seinem Begriff "als freie poetische Erfindung, welche die Birklichkeit sehr mannigfaltig symbolistet". Roch ftarter ift die Stelle: das Christenthum ift dreifacher Gestalt; eine ist das Zeugungselement, als Freude an aller Religion; eine bas Mittlerthum überhaupt, als Glaube an die Allfähigkeit alles Irdischen, Bein und Brod des ewigen Lebens zu feim; eine der Glaube an Christus, seine Mutter und die Beiligen. Wählt welche ihr wollt, wählt alle brei, es ist gleichviel, ihr werdet damit Chriften und Mitglieder einer einzigen, ewigen, unaussprechlich gludlichen Gemeinte. Indem Novalis den Begriff des Christenthums in seiner Beise erweitert und idealisat, verwandelt er es in ein Pantheon, in welchem auch das Heidenthum, "die Mythologie" eine Stelle findet, freilich nur fo, daß auch fie berwandelt und in das schwimmende Element des religiösen Idealismus aufgelost wird. Diese Erweiterung bes Begriffs des Christenthums hat nun freilich zur nothwendigen Folge ein Herabbrucken des Chri ftenthums in seiner ursprünglichen biblischen Gestalt, wenn Novalis nämlich sagt: die chriftliche Religion (er meint hier offenbar die ursprüngliche, wie fie in der Bibel erfcheint) ift auch dadurch vorzüglich merkvürdig, daß fle so entschieden den bloßen guten Willen im Menschen und seine eigentliche Ratur ohne alle Ausbildung in Anspruch nimmt und barauf Werth legt. Sie steht in Opposition mit Wissenschaft und Kunst und eigent lichem Genuß. Bom gemeinen Manne geht fie aus; fie befeelt die große Majorität ber Beichränkten auf Erben, fie ift bas Licht, was in ber Dunkelheit zu glangen anfängt. Ihr unpoetisches Neußere, ihre Nehnlichkeit mit einem modernen häuslichen Gemälde, scheint ihr nur geliehen zu sehn —. Die griechische Mythologic scheint für die gebildeteren Menschen zu sehn. Der Bantheismus ift ein brittes Ente. Man würde nun aber sehr irren, wenn man eine bewufite und entwickelte Stepfis gegen ben historischen Karakter des biblischen Christenthums und gegen sein Selbstzeugniß bon feiner eigenen spezifischen, alles Andere überragenden Burbe bei Novalis voransseta wurde. Er fagt: hochft sonderbar ift die Aehnlichkeit unserer heiligen Geschichte mit Mahrchen, und : die Gefchichte Chrifti ift ebenfo gewiß ein Gedicht, wie eine Gefchicht. und liberhaupt ist nur die Geschichte eine Geschichte, die auch Fabel sehn kann. Ueber diesen Worten schwebt zwar allerdings das Damoklesschwert des Mythizismus, wie dem berfelbe ja auch nothwendig folgt aus den pantheistischen und idealistischen Borderfaten. 🏙 er aufstellt. Aber sein Wille ist es doch teineswegs, den geschichtlichen Gehall **bes** Christenthums mit diesem Schwerte geradezu zu zerstören, sondern er läßt es, wem auch Zweifel über die "Bahrheit and Umftandlichkeit der Geschichte " aufflogen, Amwebe hangen und geht in keinen kritischen Prozes ein, als der achte



Robalis 469

Romantiker, welcher, wie er felbst treffend von sich fagt, nin der Bildung feiner Relis gionsamficht durch die Phantafie fich leiten läßt", nicht durch die Reflexion und "den Rovalis ift fich nun aber auch ganz deutlich bewußt, hiftorisch-fritischen Berftanb". daß diefe feine ganze Anschauung vom Christenthum eine von der gewöhnlichen abweis chende, beziehungsweise neue ift, obgleich er fie darum nicht weniger für die wahre und insbesondere für diejenige hält, welche in der nun anbrechenden Aera der christlichen Rirche jur herrichaft tommen werbe. Er schreibt einem Freunde: mit welchem herzen nehmen Sie an der Bibel ein Unterpfand Gottes und ber Unsterblichkeit in die Band, wie gludlich muffen Sie fich vorkommen, wenn Sie fich überzeugt fehen, an ihr eine überirdische Schrift, eine bleibende Offenbarung zu besitzen. - Ihre Theologie ift bie Theologie des historisch stritischen Berstandes; dieser sucht eine feste Grundlage, einen unumftöglichen Beweisgrund und findet ihn in einer Sammlung bon Urfunden, beren Erhaltung allein schon ein bestätigendes Bunder ju fenn scheint und für deren Glaubwurdigkeit alle historischen Beweismittel und Berg und Bernunft zugleich sprechen. Wenn ich weniger auf urfundliche Gewißheit, weniger auf den Buchftaben, weniger auf die Bahrheit und Umftanblichkeit ber Geschichte fuße, wenn ich geneigter bin in mir felbft hoheren Ginfluffen nachzuspuren und mir einen eigenen Weg in die Urwelt zu bahnen : wenn ich in der Geschichte und den Lehren der driftlichen Religion die symbolische Borzeichnung einer allgemeinen Beltreligion - of. b. Worte in b. Stelle oben - ju feben glaube, wenn mir eben aus diefem Standpunkt alle Theologieen auf mehr und minder gludlich begriffenen Offenbarungen zu ruhen, alle zusammen jedoch in bem sonderbarften Parallelismus mit der Bildungsgeschichte ber Menschheit zu ftehen und in einer auffteigenden Reihe fich friedlich zu ordnen dunken, fo werden Gie bas vorzüglichste Element meiner Erifteng, die Phantaste, in der Bildung diefer Religionsansicht nicht ber-Damit ftimmt es gang Aberein, wenn er fagt: follte bie Bibel nicht noch im Bachfen begriffen fenn? benn wenn ber Beift heiligt, ift jebes achte Buch Bibel, und die Beschichte eines jeden Menschen foll eine Bibel febn. Der heilige Beift aber ift mehr als die Bibel, er foll unfer Lehrer bes Chriftenthums febn, nicht tobter, irbiicher, groeibeutiger Buchstaben. Dit diefer bezeichnenden eigenthumlichen Anschauung bom Befen bes Chriftenthums hangt nun die gleichmertwurdige Anficht von der driftlichen Rirche und ihrem bisherigen Entwidelungsgang zusammen, welche er namentlich in bem Auffate: die Christenheit oder Europa vom Jahre 1799, vorgetragen hat. Sier schilbert er mit Begeisterung bas tatholische Mittelalter, als bie Kirche Lefterin und Befcuterin ber Bolfer gewesen. "Es waren fcone, glanzende Zeiten, wo Europa ein driftliches Land war; Ein großes gemeinschaftliches Interesse verband die Probingen diefes weiten geiftlichen Reiches. Dhne große weltliche Befitthumer lenkte und bereinigte Gin Oberhaupt die großen politischen Rrafte. Eine zahlreiche Bunft, zu der Bedermann den Autritt hatte, stand unmittelbar unter demfelben und strebte seine wohls thatige Macht zu befestigen. Wie heiter tonnte jeder fein irdisches Tagewert vollbringen, ba ihm durch diefe heiligen Menschen eine sichere Zutunft bereitet, jeder Fehltritt durch fie vergeben, jede mißfarbige Stelle des Lebens durch fie geklart wurde". Dann preift er "bie Liebe zur heiligen, wunderschonen Frau der Christenheit", die mit gottlichen Araften versehen die Glaubigen aus aller Gefahr errettete und die langft verftorbenen himmlifchen Menschen, welche um ihrer Treue an jene selige Mutter und ihr himmlisches Rind au gottlichen Ehren gelangt, nun die Bertreter und wirkfamen Freunde ber Menichheit am gottlichen Throne geworden, preift die fconen Berfammlungen in den geheimnifvollen Rirchen, mit ermunternden Bilbern gefchmudt, mit fugen Duften erfüllt und bon heiliger Mufit belebt. Bang befonderen Werth legt er weiter barauf, daß das weise Oberhaupt ber Kirche frechen Ausbildungen menschlicher Anlagen auf Roften bes heiligen Sinnes und unzeitigen Entdedungen im Bebiete bes Biffens fich widerfette, damit bie Menichen nicht bas eingeschräntte Biffen bem unenblichen Glauben borgiehen, und fich gewöhnen, alles Große und Wunderwürdige zu verachten. Wie wohlthätig,

wie angemeffen ber innern Natur bes Menfchen biefe Regierung war, das zeigte bas gewaltige Emporftreben aller andern menfchlichen Rrafte, die harmonische Entwidelma aller Anlagen, die ungeheuere Bobe in allen Biffenschaften und Runften x., das, folieft er, waren die schönen wesentlichen Buge der acht tatholischen oder acht driftlichen Zeiten. Ein andermal faßt er fein Lob in die Worte zusammen: Angewandtes, lebendig geworbenes Chriftenthum war der alte tatholifche Glaube. Seine Allgegenwart im Leben, feine Liebe jur Runft, feine tiefe Sumanitat, Die Unverbruchlichteit feiner Shen - feine Freude an Armuth, Gehorfam und Treue machen ihn als achte Religion unverkennber. Im Gegensate bagu erscheint ihm ber Protestantismus und die Reformation als "In furrettion", "Revolution", "Auflofung", ale eine, wenn auch nicht ganz unberechtigte, boch in ihren Folgen gunachft berberbliche Erfcheinung. Dit Recht, fagt er, nannten fich die Insurgenten Protestanten, benn fie protestirten gegen jede Anmagung einer mbequemen, unrechtmäßig erscheinenden Gewalt fiber das Gewiffen; fie ftellten auch eine Menge richtiger Grunbfate auf und ichafften eine Menge verberblicher Satungen ab, aber fle vergagen das nothwendige Resultat ihres Prozesses; trennten das Untrembon, theilten die untheilbare Rirche und riffen fie frevelnd aus bem allgemeinen driftlichen Berein, durch welchen allein die achte dauernde Wiedergeburt möglich war. Dann beklegt er es, wie burch ben Ginflug, welchen nun ber Staat auf die Rirche gewann, die Religion irreligibfer Beife in die Staatsgrenzen eingefchloffen wurde und ihren großen, politischen, friedestiftenden Einfluß, ihre eigenthumliche Rolle bes vereinigenden, indivi bualiftrenden Pringips der Christenheit verlor; wie weiter durch den Religionsfrieden und die Fortsetung des sogenannten Brotestantismus etwas durchaus Widersprechendes, eine Revolutionsregierung permanent erklart wurde. Aber auch das Positive, was ba Protestantismus aufstellte, erscheint ihm als unbefriedigend, ja verkehrt. Es liegt ben Brotestantismus bei weitem nicht bloß jener reine Begriff ju Grunde, fondern Luther behandelte das Christenthum überhaupt willfürlich, verkannte seinen Geist und sihrte einen andern Buchstaben und eine andere Religion ein, nämlich die heilige Alleingklitzkeit der Bibel, und damit wurde leider eine andere höchst fremde, irdische Bissenschaft in die Religionsaugelegenheit gemischt, die Philologie, deren auszehrender Einfluß w ba an unvertennbar wird. Dem religiofen Ginn war biefe Bahl hochft verderblich, be nichts feine Irritabilität so vernichtet wie der Buchstabe. Innerhalb des Ratholizismus hat der Buchstabe bei der Geschmeidigkeit und dem reichhaltigen Stoffe des katholischen Glaubens, bei der Cfoteristrung der Bibel und der heiligen Gewalt der Leiter der Ande nie fo schädlich werden konnen; jest aber wurden biefe Gegenmittel vernichtet, Die absp lute Bopularität der Bibel behauptet, und nun drildte der dürftige Inhalt, der robt, abstratte Entwurf der Religion in diesen Buchern desto merklicher und erschwerte ben heiligen Geiste die freie Belebung, Eindringung und Offenbarung unendlich. Damit vergleiche man auch die Aeugerung: es gibt eine Reihe ibealischer Begebenheiten, bie ber Birtlichteit parallel laufen; felten fallen fie jufammen. Menfchen und Bufalle mo difiziren die idealische Begebenheit, so daß fie unbollfommen erscheint und auch in ihrer Folgen unbolltommen bleibt; fo bei der Reformation; statt des Protestantismus im das Lutherthum herbor. Darum findet er nun auch im Auffommen des Protestantismus den Anfang und Grund jener ganzen antireligiöfen Bewegung, welche in der fogen. In Marung ihre Spite erreicht. Beil im Protestantismus bie Religion gang an ben biblifchen Buchstaben gebunden wurde, zeige auch, meint er, feine Geschichte teine berrlichen großen Erscheinungen des Ueberirdischen mehr; nur sein Anfang glanze durch ein bor Abergehendes Feuer des himmels, bald nachher ift schon die Bertrodnung des beiligen **Sinnes** bemerklich. Das Weltliche hat die Oberhand gewonnen, der Kunftsinn leide Muthetisch mit; nur selten springt noch ein gediegener, ewiger Lebensfunke hervor mit tet sich eine kleine Gemeinde, aber beides erlischt und zerkließt bald wieder mit 100 fo Bingendorf, Jatob Böhme zc. Die Moderatiften behalten bie Oberhand, k. unhert sich einer ganzlichen Atonie ber höhern Organe, ber Beriode bei

praftischen Unglaubens. Dit ber Reformation war es um die Christenheit geschehen; von nun an war teine mehr vorhanden. Sofort schildert er nun mit feiner Ironie und religibsem Schmerz bas gange Unwefen der Aufflarung, wie wir bieg oben schon Er faßt jeboch feineswegs nur die negative Seite biefer auflofenden Bewegung in's Auge und ergibt sich noch viel weniger in ihrem Anblid einer geschichts lichen Desperation; vielmehr fieht er in diefer Anarchie und Auflösung ein neues Leben hervordringen und begruft mit Freuden die fraftige Regsamkeit des Beistes in den verichiebenen Bebieten, ale ben Borboten einer neu anbrechenden neuen ichonern Beit. fieht, wie das überirdische Feuer fich wieder Luft macht, wie die Zeit der Auferstehung gefommen und gerade die Begebenheiten, die gegen die Belebung der Religion gerichtet zu fen fchienen, ja ihren Untergang ju vollenden brohten, die gfinftigften Zeiten ihrer Regeneration geworben. Bahrhafte Anarchie, ruft er aus, ift bas Zeugungselement ber Religion. Aus der Bernichtung alles Bositiven hebt fie ihr glorreiches Saupt als neue Beltftifterin empor. Bie von felbft fteigt ber Menfch gen himmel auf, wenn ihn nichts mehr bindet, die höheren Organe treten von felbst aus ber vollständigen Auflösung aller menfchlichen Unlagen und Rrafte, als ber Urtern ber irbifchen Gestaltung, querft beraus. Der Geift Gottes fcmebt über den Baffern und ein himmlisches Giland wird als Bohn-Mitte der neuen Menschen, als Stromgebiet des emigen Lebens fichtbar über den gurud. ftromenden Bogen. Aber biefe Auferstehung und Biedergeburt tann nach feiner Ueberzengung nur gefchehen durch Rudfehr zu dem Berlaffenen, Altbewährten. "Sucht ihr ben Reim bes Berberbens auch in ber alten Ginrichtung, bem alten Geift? und glaubt euch auf einen beffern Beift und eine beffere Ginrichtung zu verstehen?" Es ift ihm ein thorichtes Bestreben, die Geschichte und die Menschheit modeln zu wollen, die doch "selbständig, eigenmächtig und unendlich liebenswerth" find. Aber bas Alte, bas er gurudruft, ift nun boch auch ein Reues, ein nie zubor borhandener geistiger Umschwung der Menschheit, eine "bohere Epoche ber Cultur", und Deutschland wird ber erfte Trager derfelben fenn, weil hier in Runft und Biffenschaft eine gewaltige Gahrung und die vielfeitigfte, alles bewegende und erforschende Thatigteit ber Beifter fich ju ertennen gibt. "Eine gewaltige Ahndung ber schöpferischen Willfur, ber unendlichen Mannigfaltigkeit, der beiligen Gigenthumlichteit und der Allfähigfeit der innern Menschheit scheint überall "Noch find alles nur Andeutungen, aber fie verrathen dem historirege au werben." fchen Auge eine univerfelle Individualität, eine neue Gefchichte, eine neue Menfchleit, bie fitgefte Umarmung einer jungen überraschten Rirche und eines liebenden Gottes und bas innige Empfängniß eines neuen Meffias in ihren taufend Gliebern jugleich, bas Reugeborne wird bas Abbild feines Baters, eine neue golbene Zeit mit bunteln, unenblichen Augen, eine prophetische, wunderthätige und wunderheilende, — ewiges Leben entzundende Zeit fenn - ein grofes Berfohnungefeft, ein Beiland, ber wie ein achter Genius unter den Menschen einheimisch, nur geglaubt und nicht gesehen werden und unter gabllofen Gestalten ben Gläubigen fichtbar, als Brod und Bein verzehrt, als Geliebte umarmt, als Luft geathmet, als Wort und Befang vernommen und mit himmlischer Bolluft als Tod, unter den höchsten Schmerzen der Liebe in das Innere des verbraufenden Leibes aufgenommen wird." Diefes Reue, das er fo begeistert verkundet, ift also seinem Inhalte nach der religiöse Idealismus und Bantheismus, durch welchen die Bunderherrlichfeit ber Ratur und Geschichte, wie des menschlichen Gemuthes wieder aufgethan und allem Wiffen und Konnen der neuen Zeit, fur das er "den Belehrten, Philosophen und den handelnden Belben der neuen Zeit dankbar die Sande druden will", die heilige Beihe der Zutunft ertheilt und ein heiliger Schleier gewoben werden foll, der ihre Schätze vereinigt umschließt und in ihnen das eine gottliche Leben durchicheinen läßt. Insbefondere ift es auch ber Staat, welcher bei den Gegenfagen, die über seine Bedeutung herrschen, bem Bringip der Freiheit und der Autorität, jum Biel und fegensreichen Bestand nur tommen tann durch herstellung ber Religion und der Rirche, denn es ift ummöglich, daß weltliche Kräfte fich felbst in's Gleichgewicht

feten; ein brittes Element, das weltlich und überirdifch zugleich ift, tann allein diese Aufgabe lösen; näher ift die Hierarchie, diese symmetrische Grundfigur der Swaten, bas Bringip bes Staatenvereins. Ueberhaupt aber ift ihm die geschichtliche Form und Gestalt, in welcher das Neue erscheinen foll, im Christenthum und zwar dem fatholifch en Chriftenthum gegeben. Wo ift, ruft er aus, jener alte liebe, alleinseligmachenbe Glaube an die Regierung Gottes auf Erben, jenes himmlische Zutrauen der Menschen au einander, jener allumfaffende Beift ber Chriftenheit? Er findet ihn vorzugeweise im katholischen Glauben, als dem angewandten lebendigen Christenthum, der ihm aber, wie wir oben gehört, den Glauben an das allgemeine Mittlerthum, die poetische Mythologie nicht ausschließt, die Christenheit wird ihm wieder lebendig nur ale fichtbare Rirche, "die alle nach dem Ueberirdischen durftigen Seelen aufnimmt" und "gern Bermittlerin ber alten und neuen Welt wird". Gie muß das alte Fullhorn des Gegens wieder über die Bolfer ausgiegen. Aus dem heiligen Schofe eines ehrwürdigen europäischen Conciliums wird die Chriftenheit aufftehen und das Geschäft der Religionserwedung nach einem allumfaffenden göttlichen Blane betrieben werben. Reiner wird bann mehr protestiren gegen driftlichen und weltlichen Zwang; benn das Wefen ber Kirche wird achte Freiheit fenn. Wann und wann eher? barnach ift nicht zu fragen. Rur Gebuld, sie wird, sie muß kommen, die heilige Zeit des ewigen Friedens, wo das neue Jerusa Iem die Sauptstadt ber Belt feyn wird. - An diefes Befenntnig ju Gunften des Ro. tholizismus knüpft sich von felbst die Frage an, wie wir feine Bedeutung zu bestimmen Bebenfalls nicht fo, wie wenn Rovalis dem Protestantismus alle außere und innere Berechtigung absprechen wollte; denn er zeichnet mit scharfen Borten "die geistige Unmacht, unendliche Trägheit und das Zurücksinken der mittelalterlichen Kirche und bor Allem ihrer geistlichen Führer, bermöge deffen die Laien ihnen unter der Sand Erjahrung und Gelehrsamfeit entwandten und mächtige Schritte auf dem Bege der Bildung voraus. gethan hatten und die eigentliche Herrschaft Rom's schon lange bor der gewaltsamm Insurrektion stillschweigend aufgehört hatte". Es war, wie wir borten, ein wenn auch vorübergehendes Feuer des himmels, durch welches wenigstens der Anfang des Prote ftantismus glanzte; die Reformation war wenigstens in ihrem Bringip eine "ibealische Begebenheit". Wenn Novalis es auch nicht genug anerkennt, wie alle Wiffenfchaft und Bildung der neuen Zeit durch die Reformation entbunden worden ift und mit ihrem Prinzip zusammenhängt, so tann er es boch auch nicht, ja will nicht einmal es laugnen, obwohl er freilich als Romantifer ein viel schärferes Auge hat für die zerfetende und auflosende Seite des Protestantismus. Die Hudtehr jum Ratholigismus andererseits, welche er als Schiboleth der neuen Zeit proflamirt, ift eine Erneuerung mittelft der Rrafte und Errungenschaften des Protestantismus, fie foll fogar das Pringip des Protestantismus in sich aufnehmen, sofern bas Wefen ber neuen Rirche achte Freiheit fenn foll. 34, diese ganze Rudtehr ift überwiegend eine Rudtehr zu ben außeren Formen der Bafaffung und bes Regiments ber tatholischen Rirche und zu ihrem Beifte nur nach feiner ethisch humanen und fünftlerischen Seite, mahrend bas tatholische Dogma wenigstens in feiner Ausschließlichfeit und Starrheit preisgegeben wird zu Bunften bes oben gefdil berten religiöfen 3bealismus und Bantheismus, ber in ben weiten flatternben und medfelnden Falten feines Mantels die verschiedenften Formen religiöfer Anschauung friedlich jusammenfassen foll. Rein Bunder, daß die achten Romantiter, die tatholischen, mit Diefem Ratholigismus nicht gufrieben maren und find. Go fagt Gichendorff: "wir burfer und nicht berhehlen, bag er auf diefem beiligen Boden noch nicht feststund, daß jent innere Rudfehr in ihm felbft noch nicht vollbracht mar. Es liegen vielmehr die Baufteine jum tfinftigen Manfter noch unberbunden umber, Ahnung neben 3meifeln, fird-Ibber Glaube neben einem faum berhüllten Pantheismus; überall ein geheimes Sammen, Schliefen, Ringen, wie eine himmlifch burchblitte Racht. Go fucht er, weil in noch nicht fertig, unermublich die Wahrheit am Zweifel, ben Zweifel an ber bedfen min wieber beibe in Confordang ju bringen, zwischen unverfohn-

lichen Biderfprachen mit dem Scharffinn ber Berzweiflung zuweilen die Rirche felbft willsurlich zu deuten, ja eine neue Kirche in Aussicht zu ftellen." Er will ihm zwar diefes Schwanten, diefe oft auch nur icheinbaren Biderfprliche, die in der immergleichen Liebe ihre hohere Berfohnung finden, nicht jum Borwurfe machen, fie vielmehr als die Zeiden eines rastlosen treuen Ringens ndch der Wahrheit betrachten, wie das Zittern der Magnetnadel, die ihren Bol fucht. Er findet in feiner bedeutungsvollen Erscheinung nicht nur den Typus, sondern auch schon die ganze innere Geschichte und Zukunft der Romantit mit all' ihrem Tieffinne, ihren verworrenen Labyrinthen und Abgrunden, wie in geistreichen Umrissen enthalten. Dieses Urtheil, wie consequent auch immer bom tatholischen Standpunkte aus, ja wie treffend auch nach einer Seite hin es ift, muffen wir doch auch auf der andern Seite als ein einseitiges, felbst falsches bezeichnen, sofern ndmlich der Zweifel am streng katholischen Dogma nicht nur objektiv, sondern auch subjektiv gefaßt und ein innerer Rampf, ein Scharffinn der Berzweiflung in die Seele des Romantilers hineingebeutet wird, ber in Bahrheit gar nicht vorhanden ist. Gein Schürjen und Ringen nach der Bahrheit ist vielmehr ein durchaus zuversichtliches und glaubendes. Das ift eben bas Befen ber Romantit, daß fie nicht zweifelt und zu wenig weifelt und daß fie nun insbesondere hier bei Novalis die fundamentalen Biderspruche, wiche zwischen bem tatholischen Dogma und weiter zurud dem Christenthum und dem duntheistischen Idealismus stattfinden, gar nicht einmal beutlich ertennt und mit dialettifor Schärfe herausstellt, sondern in ihrem schwarmerischen Drange vorzugeweise die Seite der Berwandtschaft in's Auge faßt und von ihr aus diese Widersprüche mit der udumerischen Phantafie bes Glanbens und einer unendlich weitherzigen Liebe überfliegt. Das ferner ift das Wefen der Romantit, daß sie einen wesentlich andern neuen Inhalt an eine überlieferte gefchichtliche Form anknupfen und nicht begreifen will, wie diefe durch jenen in Stude gergehen muß und der "wahrhaft geschichtliche Beift" das Alte mur so wieder beleben tann, daß er auch neue Formen schafft. Run tann man freilich auch auf ber andern Seite zu weit gehen und den Glauben in diefer Romantit, welder sogar zum Aberglanben an die geschichtliche Form wird, bei Novalis unterschätzen. Strauß fagt in seinen Karatteristisen und Krititen: was alle diese Herrlichkeit, nämlich des Mittelalters, wieder in's Daseyn rief, war das im Idealismus feiner Gelbstmacht inne gewordene Ich; die erneute Wirklichkeit des alten Glaubens und Lebens war eine lediglich subjektive, von der untergegangenen wahren Realität derselben ebenso verschies den, wie etwa von einem mittelalterlichen Dome, der seine Saulen, Thurme und Zierrathen in fteinerner Dauerhaftigkeit vor uns hinstellt, ein Tonftud verschieden ift, bas vielleicht ein ahnliches System von Berschlingungen, Spiten und Bogen, aber als ein im Entstehen verschwindendes, im flüchtigen Elemente bes Rlanges uns zu vernehmen gibt. Das begabte 3ch mar es, welches diefe die Gubftang des alten Glaubens enthaltenden Tone in fich sowohl erklingen als verklingen ließ. Es ift dieß eine treffliche Schilderung diefer idealistischen Romantif, wie sie an sich objektiv betrachtet ist. Wenn nun aber Strauf noch weiter bemertt: als diefe Dacht über die Substang, als die berflüchtigende Bewegung, der es weder mit der Substanz noch auch mit sich felbst, fonbern eben nur mit biefem mit Richts Ernft machen Ernft ift, tam bas 3ch in ber romantischen Ironie zum Selbstbewußtseyn und Selbstgenuß - so trifft dieß wenigstens bei Rovalis nicht zu. Rovalis ist im Unterschied g. B. von Friedrich Schlegel, wie diefer in seiner früheren Periode erscheint, der gläubige, nicht der ironische, wenigstens nicht der subjettiv ironische Romantiter; er ift sich zwar seines idealistischen Standpunkts bewußt, ber Thatigkeit des "idealischen" Iche als einer jene Gestalten schaffenden und jene Tone erzeugenden, aber es ift dieß für ihn nicht ein willfürliches und egoistisches Spiel, fondern die heilige Rothwendigleit der Manifestation der innern Unendlichkeit, des Gottes in feinem Bergen, an den er fich hingibt, um in diefer Bingabe die Barmonie und Luft bes Dafenns zu gewinnen. Aber fein tiefes religiofes Bedürfnig im Bunbe mit seiner dichterischen Phantafie beschränkt auch wieder jenen religiösen Idealismus, welcher

bie aufere Gefchichte in eine innere verwandelt und die feften Geftalten bes driftlichen Glaubens in Bilder und Tone aufloft, und flammert fich an die übernatürliche Bett und ihre Erscheinung in den heiligen Lehren und Thatsachen des Chriftenthums als eine durch teine Dialettit aufzulofende, in fich gewiffe, unwandelbare Realität mit aller Innig. teit des Glaubens an. Man konnte zwar fagen, daß diefe Bendung bei ihm nur nach und nach eintrete und gerade die lette Zeit seines Lebens bezeichne, wo, je mehr fein Leib bahin fant, besto mehr auch die Flügel ber einer hohern Welt fich entgegen breitenden Pfpche fich loften; genau genommen ift aber jener religiofe Idealismus und biefer hiftorifch - religiofe Glaube immer neben einander bei ihm und er tommt über die Finktuation zwischen Beidem nicht hinaus, ohne jedoch dieselbe irgend als einen innen Drud und Zwiespalt zu empfinden. Es tann nichts Bezeichnenderes fur biefen feinen Standpunkt geben, als seinen eigenen Ausspruch liber sich: "Ich muß ordentlichen Aberglauben zu Jesus haben; der Aberglaube ift überhaupt nothwendiger zur Religion, als man gewöhnlich glaubt". Bon feinem 3bealismus aus erscheint ihm ber perfonliche und exclusive Glaube an Jefus als Aber glaube, von feinem religiöfen Bedurfnig aus aber ein folcher Glaube als nicht weniger nothwendig; und bas Zumal von Beidem in ihm ift fein eigenthümlicher romantischer Standpunkt. Ueber diefen Standpunkt selbft nur noch ein Urtheil zu fallen, wird um fo weniger nothwendig febn, als es fich aus bem Bilbe, bas wir von feinen Beftrebungen zu entwerfen fuchten, von felbft ergibt. Die große Bewunderung, welche Rovalis bei der Mitwelt (man vergleiche besonders das belannte begeifterte Lob, das Schleiermacher in feinen Reben bem "gottlichen Jungling" fpendet) und bei der Nachwelt gefunden hat, ift gerechtfertigt durch den Reichthum geiftvoller Gedankn und anregender Ideen, den feine wenigen Schriften enthalten und durch den unnachabmlichen Zauber, in welchem seine Darstellung glanzt. Man tann freilich auch nicht laugnen, daß er auch schon bis auf einen gewiffen Grad wein Tubns ber nachfolgenba Romantit mit ihren verworrenen Labyrinthen und Abgrunden ift", daß es oft untlare, halb mahre Anschaungen find, die er hinwirft, und gewagte, ja geradezu bedentliche Ge banten, bei welchen unter ben ichimmernben Blattern und ben nartotischen Blitten bie Natter lauert, die nachher auch wirklich hervorgetrochen ift, aber freilich von ihm in bem oft bithprambischen Schwunge seiner Begeisterung noch nicht ertannt worden ift. Es wäre aber nicht billig, da richten zu wollen, wo ein taum recht aufblühendes geistiget Leben und ein unläugbar fcones und edles Streben in feinem erften Berben und Rimgen durch einen fruhen Tod abgebrochen worden ift, eben darum auch nicht mit Sicherheit gefagt werden tann, welche Frucht aus diefer reichen Bluthe hervorgewachsen war, wenn ihr vergomt gemefen mare, jur Reife zu tommen. Lamberer.

Rovatianus, Rovatianisches Schisma. Das Entftehen des Novationifden Streits tann nur aus den damaligen Borftellungen über die Berechtigung der firchlichen Schluffelgewalt begriffen werben, worin er feine Beranlaffung hatte. In der letten Balfte des 2. Jahrhunderts finden wir nämlich in diesem Puntt weder die Anfichten noch die Praris festgestellt, und eine Reihe von Controversen war die Folge diefel Schwantens. Je mehr bie Rirche fich ihres weltgeschichtlichen Berufs und ihrer welt beherrichenden Dacht bewuft wurde, defto mehr ermäßigte fle in anbequemender Rachfidt die rigoriftische Strenge, welche ihrem begonnenen Siegeslaufe nur hinderniffe bereitt haben wurde; auch die erbarmende Liebe gegen die von fcmeren Gunden übereilten Brilder, wie die eigene Erfahrung von der menschlichen Schwäche mochte Biele ju Milbe stimmen. Aber groß war auch die Anzahl berer, welche in ber Nachficht gegen bie weltliche Sitte und in ber Loderung ber außeren Bucht nur eine berberbliche Congeffton, einen Abfall der Rirche bom driftlichen Lebenspringipe faben. Beibe Stand. puntte waren barin einverstanden, daß durch die Taufe uneingeschränkte Bergebung atheilt werde; beibe hielten an dem gemeinsamen Sate fest, daß der Rudfallige noch ber Taufe burch ernfte Buge auch fur bie ichwerften Gunden bon Gott Bergebung empfangen tonne; aber während ber milbere Standpunkt auch ber Kirche bie Berechtigum

jugeftand, durch ihre Schluffelgewalt allen Excommunizirten die Pforten ihrer Gemeinschaft wenigstens einmal wieder zu eröffnen, so schloffen nach der strengeren Ansicht die Fleischessunden, der Todichlag und die Idololatrie unwiderruflich und für immer von ihrer Beilsgemeinschaft aus. Den milberen Standpunkt reprafentirt, um nur zwei Beispiele anzuführen, außer der vormontanistischen Schrift Tertullian's de poenitontia, in welcher übrigens ber name Schlüffelgewalt nicht vortommt, bas gallifche Schreiben (Enseb. h. e. V, 2. §. 5), welches in der Berfolgung unter Mart Aurel zu einer Zeit, wo die Schluffelgewalt noch in den Banden der Gemeinde lag und vom Klerus nur in deren Ramen verwaltet wurde, von den Martyrern fagt: "fie löften Alle und banden Reinen; sie beteten auch für die, welche das Schwere verübten, gleich wie Stephanus, ber bolltommene Benge: Berr, rechne ihnen ihre Gunben nicht gu! wenn er aber für die Steinigenden fo betete, wie viel mehr fur bie Bruder ". Die lettere apologetische Bemertung zeugt deutlich, daß diese Milbe nicht von Allen gebilligt wurde. In ber That hielt die spanische Kirche, wie wir aus den Beschlussen der Synode von Elvira sehen, noch im 4. Jahrhundert (um 305) an der strengen Ansicht fest und gestattete felbst auf bem Sterbebette fur die fcmerften Ganben teine Reconciliation. Cyprian logt, daß mehrere nordafritanische Bischöfe vor seiner Zeit den Chebrechern ben Zugang per firchlichen Buffubung unbedingt verweigert hatten (ep. 55, o. 17); er felbft ftellt im Anfange seines Spistopats noch den Grundsatz auf, in der Kirche konne dem nicht bergeben werden, der gegen Gott filndige (Testim. III, 28). Roch Origenes (de orat. 28. Op. ed. de la Rue I, 256) flagt: Einige maßen fich Sandlungen an, bie außer ber bifchofilchen Befugniß liegen, weil fle wahrscheinlich teine genaue Renntnig ber bifcoffichen Biffenschaft haben; fie ruhmen fich, als tomten fie den Gogendieuft vergeben, den Chebruch und die Hurerei nachlaffen, als werde durch ihre Fürbitte auch die Sünde aum Tobe gelöft.

Diefe ftrengere Anficht ift nicht, wie von manchen Rirchenhistoritern geschah, als eine Rachwirtung bes Montanismus anzusehen; fie ift vielmehr die Burgel, aus welcher diefer aufschoß, und ba fie allenthalben vertreten war, fo fand derfelbe auch überall empfänglichen Boden. Seine Propheten wollten ja keine Neuerungen; fie hielten fest an bem Stande ber dogmatischen Entwidelung der tatholischen Rirche; tief durchbrungen bon der Gewigheit, daß der Schluß des Beltlaufs in unmittelbarer Rahe bevorstehe, brangen fie mur auf Befeitigung aller Conzeffionen auf dem Gebiete ber Gitte und stellten auch die Thaten, welche bisher als sittlich gleichgültig gegolten hatten, unter das feine Ausnahme gulaffende Gefet, inebefondere bestritten fie ben Bifchofen jedes Recht, die Todfunden fraft der Schluffelgewalt zu vergeben. In Rom fand der Montanismus anfangs Sympathien, erst burch die Gegenwirkung des Monarchianers Brazeas wurde er berdächtig und von der tirchlichen Gemeinschaft ausgeschlossen. Richtsbestoweniger bestand in Rom und wohl and, in einem großen Theil der nordafritanischen Kirche noch ungeschwächt der Grundsat: quod neque idololatriae, neque sanguini pax ab ecclesiis redditur (Tert. de pudicit. c. 12). Allein aus Tertullian's Schrift über bie Renfcheit erfehen wir, daß um diefe Zeit ein romifcher Bifchof zuerft ruchfichtlich ber Fleischesfunden die milbere Brazis eintreten ließ; der Montanift fagt (c. 1): Audio etiam edictum esse propositum et quidem peremtorium: Pontifex scilicet maximus, Episcopus Episcoporum edicit: Ego moechiae et fornicationis delicta poenitentia functis dimitto. War bieß, wie man gewöhnlich amimmt, Zephyrinus (197-218), fo wurden wir nicht irren, wenn wir in diefem Ebitte ben beherrichenden Ginflug erfennen würden, den nach Sippolytus (Refut. omn. haeres. IX, 12) Kalliftus auf feine Schritte gendt hat. Bephyrinus hatte ihn von Antium, wo er von einer Unterfiutung ber romifchen Gemeinde lebte, nach Rom berufen, in ben Rlerus aufgenommen und bem Cometerium vorgefest, das noch heute von ihm den Ramen führt. Allein jenes Stift konnte auch in ben Anfang bes Spiftopates bes Ralliftus (Colirtus I, 218 - 222) fallen, da hippolytus von diesem ausdrucklich sagt: πρώτος τα πρός τας ήδονας τοις

ανθρώποις συγχωρείν έπενόησεν. Spater ging Ralliftus jedenfalls noch weiter. Er vertrat nicht bloß als Schuler des Rleomenes und Roet den entschiedenften Monarchianismus und laugnete jeden hupostatischen Unterschied zwischen dem Bater und dem Sohne: er verhieß auch allen Sandern ohne Unterschied die kirchliche Reconciliation und Ber. Es wurde fprichwörtlich: Wenn Jemand, der einer anderen firchlichen Gemeinschaft angehört und sich Christ nennt (Häretiker oder Schismatiker), fündigt, so wird ihm die Sunde nicht angerechnet, wenn er zur Schule des Ralliftus läuft. Sogar Bischbse follten im Falle einer Tobsünde nicht abgesett werden. Anch wenn Aleriter sich verheiratheten, ließ er sie in ihrer kirchlichen Burbe, und sogar solche, die zum zweiten ober britten Mal verheirathet waren, erhielten von ihm die Ordination. Er berief fich für seine Rachsicht auf das apostolische Wort: Wer bist du, ber du einen fremden Anecht richteft? (Rom. 14, 4.), auf ben Ausspruch Chrifti: Laffet bas Unfraut (b. f. bie in ber Kirche Gundigenden) mit dem Beizen wachsen! (Matth. 13, 30.), auf die Arche Rod: wie in diefer hunde, Bolfe und Raben gewesen, fo mußten auch in ihrem Antitypus, der Kirche, Reine und Unreine jufammen belaffen werden. Diese Grundsite veranlagten die Trennung des Presbyter Sippolytus (vergl. d. Art.), der nun ale Bifchof eine getremte Gemeinde, ohne Zweifel in Rom felbft, leitete. Er vertrat mit feiner Partei ben völlig entgegefetten Standpunkt und in ber Trinitatslehre hielt er fest an dem hupostatischen Unterschied des Sohnes vom Bater \*), obgleich nur im jubordinatianischen Sinn jum Zweck ber Dekonomie; in der Bufdisziplin muß er, nach bem Tabel zu urtheilen, den er über Ralliftus ausspricht, den Todsundern die firchliche Buffe versagt, wird ihnen aber wie Tertullian (de pudicit. c. 3 u. 18 in fin.) ben ummittelbaren Returs an Gottes Gnade offen gehalten haben. Bon ben Montaniften unterschied er sich badurch, daß er ihre abrupten efstatischen Zustande und ihr Brophetenthum verwarf, die er ihnen (VIII. 19) allein zur Anklage macht, während er ihrer Bufibistiplin mit teinem tabelnden Worte gebentt (ein bedeutsamer Bint, warum ber Montanismus, trop einer weitverbreiteten Sympathie mit feiner sittlichen Lebensanschauung, boch nicht alle ihm verwandten rigoristischen Clemente in fich aufzunehmen vermocht, von den Rovatianern badurch, daß er die Repertaufe migbilligte, von der er verfichert, man habe erft unter dem Epistopate des Ralliftus fich unterftanden, fie zu vollziehen (έπὶ τούτου πρώτως τετόλμηται δεύτερον αὐτοῖς βάπτισμα), was zwar femeswegs ben Sinn haben tann, daß Ralliftus der Urheber der Reuerung fen, wohl aber den Bormurf enthält, er habe folden Reuerungen ruhig zugefehen. Als Sippolytus zugleich mit dem katholischen Segenbischof Pontianus unter Maximinus dem Thracier 235 ma Sarbinien exilirt wurde, lofte fich wohl feine Partei, bon der wir nichts mehr erfahren, auf und vereinigte fich wieder mit der katholischen Gemeinde zu Rom, an deren Spist nach dem Tode des Pontianus (235) Antheros getreten war.

Wie in der römischen Gemeinde, so hatten nun in dem römischen Presbyterium beide Standpunkte, der milde und der strenge, ihre Vertreter und waren ohne Zweisel darauf angewiesen, in der Praxis ihre Spisen möglichst gegen einander einzuziehen. Es war dieß um so leichter möglich, da unter den ruhigen Regierungen der Kaiser Gordianus (238—244) und Philipp des Arabers (244—249) die Frage über die Behandlung der lapsi keinen Anlaß zum Dissensus geben konnte. Der strengeren Partei gehörte der Presbyter Novatianus an. Leider sind die Nachrichten, die wir über denselben besitzen, lediglich aus der Feder seiner Gegner gestossen und tragen so unverkenndar den

<sup>\*)</sup> Trot Döllinger's Gegenbemerkungen (in seiner Schrift hippolytus und Ralliftus) hat Gieseler (über hippolytus, Studien und Krititen 1853, S. 750) darin Recht, daß damals die Reigung zur hypostatischen Trinitätslehre und die ftrenge Ansicht über die Buße (Tertullian als Montanis, hippolytus, Rodatian), und umgekehrt der Monarchianismus und die antimentsnistliche distiplinarische Milbe (Kalliftus) häusig Jand in hand gingen; bennoch ist die nurgufällig. In Kleinasten waren die Montanisten Monarchianer. Bergl. Ritschl, alkatolische Kirch.

S. 488. Gieseleres Bermuthung, hippolytus sen nobatianischer Bischof gewesen, ift chronologiich unmöglich.

Ausbrud ber Leibenschaft, Die selbst die unverfänglichsten Aengerungen und Thatsachen in ein gehaffiges Licht zu ziehen weiß, daß wir fle nur mit großer Borficht aufnehmen burfen. Benn die griechischen Schriftsteller Eusebius, Sotrates, Sozomenus, Epiphanius, Photius u. f. w. ihn Novatus nennen, während er bei den Abendlandern fast duchweg Robatian beißt, fo burfte biefe Differeng nicht auf der Berwechslung mit dem karthagischen Presbyter Rovatus beruhen, sondern beides nur zwei Formen eines und deffelben Ramens febn, wie der Berfaffer der Lebensgeschichte Augustin's bald Boffidius, bald Possibianus heißt (vergl. Balch, hiftorie der Retereien II, 191 ff.). Die Angabe des Philostorgius (hist. eocl. VIII, 15), daß er ein Phryger gewesen sen, verdient keinen Glauben; fie gründet sich wohl weniger auf die Thatsache, daß er unter diesen viele Anhanger gefunden hat, als vielmehr auf das Intereffe, ihn ju dem Montanismus in Beziehung ju bringen. Der romifche Bifchof Cornelius wirft ihm bei Ensebine vor, der Satan habe ihn jum Glauben geführt, benn, langere Zeit befeffen, feb er von driftlichen Exorciften geheilt worden und barauf in eine fcwere Krantheit gefallen, in der er, dem Tode nabe, die klinische Tadfe, jedoch nicht dem kirchlichent kanon gemäß die Bestegelung des Bischofs (die Handauflegung) empfangen habe, fo wiß er auch nicht bes beiligen Beiftes theilhaftig geworben fenn tonne (VI, 48. Die Frage, ob erft die Beilung des Exorciften den Rovatian bestimmt §. 14 — 16). babe, den driftlichen Glauben anzunehmen, oder ob nicht vielmehr diefe Seilung voransjete, daß er bereits Ratechumene gewesen, darf füglich unerbriert bleiben. Trop der nach bamaliger Ansicht mangelhaften Beschaffenheit seiner Taufe und trot der Unterlaffung ber die Taufe nach ihrer positiben Seite ergangenden Sandanflegung, feste bennoch der damalige romische Bischof — es ift ungewiß ob Fabian oder einer feiner Borganger — gegen den Widerspruch bes Klerus und vieler Laien für ihn die Ordination und die Erhebung zum Aeltestenamte durch (§. 17). Aus dieser Zeit seiner Amts. führung wiffen feine Gegner nur einen für ihn nachtheiligen Zug anzuführen, er habe sich nämlich während der Berfolgung strenge in seinem Hause abgeschlossen, und als die Diatonen ihn aufgeforbert hatten, er moge eingebent feiner presbuterialen Bflicht ben in Befahr fomebenden und des Beiftandes bedürftigen Brudern ju Gulfe eilen, habe er zikrnend mit Niederlegung seines Amtes gedroht und fich barauf berufen, er gehore einer anderen Philosophie an (§. 16). Wenn auch Reander mit Grund vermuthet, bag bie andere Philosophie die Lebensweise des Asceten bezeichnen foll, so fteht boch diefe Erablung mit Allem, was wir fonst noch über den Karafter und über die Amtssührung des Rovatian, fowie über sein hohes Ansehen in der römischen Gemeinde vor der Bahl bes Cornelius wiffen, in fo fcneibendem Contrafte, daß fie teine Glaubwiltdigfeit beanfpruchen tann. Jedenfalls war er ein Mann von großem sittlichen Ernft, bon bielen Fahigfeiten und bedeutendem theologischen Biffen; feine Gegner flagen ibn an, er habe mit Stolz auf feine Beredtsamteit und philosophische Bilbung gepocht (Cypr. ep. 55, 20). Man hat aus einer Stelle Chprian's (ep. 55, 13): Alis est philosophorum et Stoicorum ratio, qui dicunt omnia peccata paria esse et virum gravem non facile flecti oportere; inter Christianos autem et philosophos plurimum distat, schließen wollen, er sey Stoiter gewesen, aber Rovatian hat nicht alle Sunden für gleich geachtet, sondern zwischen leichten und schweren, wenn auch in abstratterer Beise als feine Gegner unterschieden. Auch als theologischer Schriftfteller hat er fich bethätigt : wir besiten von ihm außer einem trefflich concibirten Schreiben (int. Cypr. ep. 30), auf welches wir jurudtommen werden, ein Wert de regula Adei sive de trinitate, worin er bie hphostatifchen Unterschiede in der Gottheit festuhalten fucht, ohne indeffen über den subordinatianisch solonomischen Standpunkt gang hinauszubringen, ben er so wenig als Tertullian und hippolytus zu überwinden wußte. Rach Dorner's Urtheil hat er nur Tertullian's Lehre verflacht (Lehre von der Berfon Chrifti, I, 601-604). Wie fehr in Rom bas wiffenschaftlich theologische Intereffe im Rlerus erloschen war, läßt die Polemit des Cornelius ertennen, der offenbar in Beziehung auf

diese Schrift den Robatian dopuariorns, rys kacknouworans knornung inequaniorns neunt (Euseb. VI, 43, §. 10). Eine andere Schrift über die jüd. Speisegesetze, deren Angaben aber mit seinen geschichtlich befannten Lebensverhältnissen schwer in Sinklang zu bringen sind, weist in allegorischer Interpretation nach, daß dieselben für den Christen keine Berbindlichkeit mehr haben. Wanche andere Schriften, namentlich über die Beschundung, den Sabbath, das Pascha und den Priester, führt hierouhmus von ihm an; sie sind wie die Briese, die er während des Schisma an andere Gemeinden geschrieben hat, verloren.

Die Geschichte des Rovatianischen Schisma führt uns zunächst in die farthagische Rirche jurud, beren Intereffen wir in biefer Angelegenheit auf bas Engfte mit benen ber romifden Rirche verflochten feben. Als Chprian, taum jum Chriftenthum betehrt und war turze Zeit Presbyter (neophytus et novellus), 248 jum Bischof von Karthage erwählt wurde, hatte er, wie wir von seinem Biographen Bontius erfahren, mit einer feinblichen Partei im Alerus zu tämpfen, die vergeblich feine Wahl zu hintertreiben gefucht hatte. Obgleich der monarchische Epistopat sich überall aus der Bresbyterialverfaffung herausgebildet und fich als Rirchenamt mit dem Bresbyterate als blogem Ge meindeamte bereits vollständig auseinandergeset hatte, waren doch in dem Abrigen Rlerus nicht alle Reminiscenzen von seiner früheren Stellung erloschen. Die epistopalen Aufichten bes neuen Bifchofs und die faraftervolle Entschiedenheit, womit er fie gur Geltung brachte, mußten darum die Gegner feiner Ermablung auf's Reue aufregen. Diefe Dp position steigerte fich, als im Januar 250 Decius die Berfolgung auch in Rordafrita auf eine fustematische Beise eröffnete und Chprian es gerathen fand, fich ihr burch die flucht gn entziehen. Er erwähnt im 14. Briefe (cap. 4), er habe ein Schreiben von den Presbytern Robatus, Donatus, Fortunatus und Gordius empfangen, das er nicht ohne Buftimmung des Klerus und der Gemeinde beantworten toune; erft nach feiner Rad. fehr werde er darüber Berathung pflegen. Dhne Zweifel hatte das Schreiben das gegen die Gefallenen einzuhaltende Berfahren jum Gegenstande und forderte die Biederauf. nahme berjelben nach einer leichten Bonitenz, denn im 15. Briefe beschwert fich ba Bifchof barüber, daß mehrere Presbyter dieselben ohne vorausgegangene Bugubung, Eromologefe und handauflegung von Seiten des Bifchofs und des Gefammitterus ju Euchariftie zuließen. Auch die Marthrer und Confessoren wollten als potiora ecclesise mombra, in denen Chrifins abermals gelitten habe, auf ihr altes Recht gur Ausübung ber Schlüffelgewalt nicht verzichten. Go beginnt für Chprian ein Rampf mit einer bresbyterialen Fattion und mit den Martyrern, welche fest verbunden und auf einen intereffirten Theil der Gemeinde gestützt, ihre altherkömmlichen Privilegien gegen die bifcoffiche Gewalt zu retten fuchten. Benn Chprian häufig den Grundfat ausspricht, die Gemeinde beruhe auf bem Bifchof, bem Rlerus und ben nicht gefallenen Glanbigen (stantes laici), fo ift bieg teineswegs ber Ausbrud feiner eigentlichen Ueberzeugung, nach welcher die Gemeinde allein auf den Bischof gegründet ift, sondern er hat damit nur, wie Ritfchl treffend S. 559 a. a. D. bemerkt, seine eigene Ansicht mastirt; er hat auf die im Glauben fest beharrende Gemeinde fich gestütt, um fie in den Rampf pe rufen gegen die Renitenz der noch nicht ganz erloschenen ariftokratischen Mächte, die sich seiner monarchischen Gewalt beugen sollten. Um wenigstens die Märthrer zu beschwich tigen, ermäßigte er die anfängliche Strenge seiner Grundsage durch die Conzession, das Sterbende, denen fie einen Friedensbrief (libellus pacis) ausgestellt hatten, bon ben Alerus zur Eromologese und zur Reconciliation zugelassen werden dürften, alle Uebrigen follten vorläufig im Bufftande beharren, bis nach hergestellter Ruhe eine gemeinsame Berathung über fie gepflogen werben tonne. Wie wenig fich indeffen die Martyrer durch diefes Zugeftandnig befriedigt fühlten und wie tropig fie auf die underklimmerte Ansübung ihrer vermeintlichen Befugnig pochten, zeigt das turze Schreiben (op. 23), das in ihrer Aller Ramen Lucian an Cyprian richtet und worin er biefem in kategorischem Zone erklärt, sie hatten sammtlichen Gefallenen den Frieden ertheilt und verlangten dies bon Epprion ben übrigen Bifchofen mitgetheilt zu wiffen.

Benn Chbrian (c. 52, 2) fich befchwert, ber Presbyter Robatus habe zuerft die Flammen der Zwietracht in Karthago angeschürt, so liegt die Annahme nahe, er seh die Seele diefes Biderstandes gegen die epiffopale monarchische Gewalt gewesen. Der farthagische Bischof entwirft von seinem Karakter in diesem Briefe ein abschreckendes Bilb; unerfattlicher Beig, Stolz und Anmagung, Treulofigkeit und Schmeichelei bilden die Grundzüge besselben; Baisen hat er beraubt, Wittwen betrogen, die ihm anvertrauten Gelber unterschlagen; feinen Bater bat er in einem benachbarten Dorfe Sungers fterben und nicht einmal die Leiche bestatten laffen; feine fchwangere Gattin im Borne getreten, daß eine Fehlgeburt eintrat. Rur der Ausbruch der Berfolgung hat den schon angefesten Gerichtstag und die berschuldete Excommunisation verzögert. Aber, fo burfen wir wohl fragen, warum bat denn Cuprian aus seiner freiwilligen Berbaunung, die ihn nicht hinderte, die Berwaltung der Gemeinde zu leiten und sogar Ercommunitationen ju berhängen, nicht auch die Anklage und Berurtheilung des Novatus erwirkt? Warum bat er ihn noch 15 Monate hindurch sein Amt weiter verwalten laffen? Kann überhaupt bas sittliche Urtheil eines Mannes Glauben verdienen, der in jedem Gegner, weil einen Aufruhrer gegen ben Bifchof, auch einen Rebellen gegen Gott fieht und ihm jebe Berlaugnung menfchlicher und gottlicher Rechte gutrant? Enthalt überhaupt fein Bricht Thatfachen, so gibt er sie gewiß nur in der Gestalt, in welcher sie ihm die twiendzüngige Fama zugetragen hatte.

Rur allaubald nahm die Opposition des Novatus eine noch bedenklichere Wendung. Er hatte in Chprian's Abwefenheit und ohne deffen Wiffen einen gewiffen Felicifsimus um Diatonen geweiht (ep. 52, 2.). Auch biefem wirft ber Bifchof Aehnliches wie bem Robatus vor, Chebruch und Raub. Als mm Cuprian gegen Ende des J. 250 einige Alexifer mit Bollmacht nach Karthago fandte, um auf seine Kosten die Armen zu unterführen und diejenigen Gemeindeglieder zu ermitteln, die fich als besonders würdig zur Beförderung in den Alerus eigneten, widersetzte fich Felicissimus den Commissarien, deren Auftra g er wohl als einen Eingriff in feine Diakonatsrechte ansehen mochte. Sofort verhängte Chprian über ihn und einige seiner Anhänger die Ercommunikation, die Abrigens den Novatus nicht mitberlihrte. Noch im 41. Briefe behauptet der Bischof, Felicissimus habe suo instinctu gehandelt, allein schon im 43. (c. 3) neunt er, wohl nach genaueren Ertundigungen über die Borgange in Rarthago, fünf Presbyter als Berbündete des Felicissimus, als deren Einer op. 59 (c. 11) Fortunatus namhaft gemacht wird, und ep. 52 bezeichnet er den Rovatus als den Urheber des Schisma. Bir werden daher in der Annahme nicht irren, daß biefelben vier Presbyter, welche wir animgs schon als die Händter der Opposition gegen Cyprian kennen lernten, durch einen fünften, der nicht mit Sicherheit ermittelt werden tann, verftärft, nun auch die Bartei des Felicissimus bildeten und daß in dieser neuen Bewegung sich nur der fruhere Kampf ber ariftotratifchen Clemente gegen die bifchöfliche Dacht, insbefondere die bifchöfliche Schluffelgewalt fortfette. Denn auch das Berhalten ber Partei des Feliciffimus in der Bußfrage ist daffelbe, sie gewährte ohne vorgängige Bonitenz den Gefallenen den kirchlichen Frieden. Als nach Oftern 251 Cyprian nach Karthago zurücklehrte — die Berfolgung hatte nachgelaffen — veranstaltete er um die Ibus des Dai eine Synode, auf welcher bas Berfahren gegen bie Gefallenen nach fehr gemäßigten Grundfaten feftgestellt (vergl. Rorbafritanische Rirche), bas Urtheil über ben Felicissimus aber bestätigt und auf seinen ganzen Anhang ausgebehnt wurde. Auch Robatus war in der Berbammung mit einbegriffen; wir finden ihn in Rom wieder; ob er noch den Ansgang des Concils abgewartet ober schon etwas früher bahingegangen war, ift streitig und aus ben vorhandenen Quellen nicht au entscheiben. Die schismatische Bartei aber wählte ben Fortunatus, einen ber funf mit Robatus verbundenen Breebyter, jum Bifchof in Rarthago.

In Rom hatte am 28. Januar 250 ber Bifchof Fabian ben Märthrertob erlitten, und es war, da man erft nach hergestellter Ruhe jur Bahl feines Nachfolgers schreiten wollte, eine Sebisvalung von fast 17 Monaten eingetreten. Wir besten aus biefer

Zeit zwei Schreiben des römischen Klerus (inter Cypr. epist. 8 u. 30) an den bon Karthago und Chprian; das letztere ist, wie wir von Chprian (ep. 55, c. 4) erfahren. von dem Presbyter Novatian abgefaßt und von dem in Rom hochgeachteten Märtwer Moses unterzeichnet worden. Rovatian muß also damals in Rom in hoher Addung gestanden haben, vielleicht hat er während der Batang die Gemeinde geleitet. Wie wir wiffen, waren im römischen Presbyterium beide Standpuntte, der ftrengere und der milbere, bertreten; bas erfte Schreiben scheint mir auf gegenseitige Congeffionen m beuten, welche beide Parteien sich gemacht haben; wenn nämlich (c. 8, 2) ber romifche Klerus erflärt: fie gaben die Gefallenen nicht preis, fondern ermahnten fie Buke zu thun, ob sie vielleicht die Bergebung von dem empfangen könnten, ber sie ju geben vermöge (si quo modo indulgentiam poterunt recipere ab eo, qui potest praestare), damit sie nicht, von den Briestern verlassen, schlechter wurden; fo ist dieß, wie wir sehen werden, wörtlich dieselbe Formel, deren fich später Rovation bediente, wenn er die Gefallenen jur Bufe ermahnte, ohne fie jedoch wieder in die Rirche aufzumehmen. Dagegen ift es ein unvertennbares Zugeftandniß von Seiten ber ftrengeren Bartei, daß den dem Tode Rahen auf bezeugte Bufe die kirchliche Gemein schaft wieder gewährt werden solle. Als eine weitere Uebereintunft ift vielleicht die Erklarung anzusehen, daß die Frage über die Behandlung der übrigen lapsi bis zur Ball eines Bischofe offen und unentschieden bleiben folle (op. 30, 9). Allein biefer Friede amifchen beiben Barteien tonnte nicht bon Dauer febn.

Ohne Zweifel hoffte Rovatian bei ber Bischofswahl berucksichtigt zu werden; seine einflufreiche persouliche Stellung, namentlich and die Achtung, die ihm die Martwa und Confessoren erwiesen, konnte ihn dazu ermuthigen. Wir finden diese nämlich in Rom in einer ganz anderen Position und von ganz anderen Interessen geleitet, als in Rarthago: während sie hier, um ihr vermeintliches Recht gegen die bischöfliche Gewalt au wahren, nicht milbe genug verfahren au tonnen glanbten und ohne Brufung absolvirten, fanden sie in Rom auf Seiten des strengen Novatian und sahen es als eine Gering fchatung ihres Martyriums an, wenn ben Gefallenen ber Zugang jur Rirche wieder geöffnet, oder gar erleichtert werden follte. Novatian muß sich indessen schon lange bor ber Bischofswahl überzeugt haben, daß die Mehrzahl des Presbyteriums ihm ihre Stimmen berfagen wurden; die Strenge feiner Grundfate mag babei das Motiv, feine Taufe und ber Mangel ber bischöflichen Sandauflegung ber Borwand gewesen fem; fcon vor Ablauf des Jahres 250 finden wir die Barteien in ftarter Spammung und Entfremdung, da der hochgeachtete Martyrer Mofes, der im Januar 251 den Zengemod erlitt, mit funf Presbytern bon Novatian, auf beffen Seite er geftanben, ju feinen Begnern übergetreten war (Eufeb. VI, 43. §. 20). Im Frühjahr tam ber tarthagifche Bresbuter Novatus nach Rom und schlok fich bort ben strengen Grundfätzen des Rovatian an, mahrend er in Karthago bie lage Pragis vertreten hatte. Man hat biefen Biderfpruch fo bedeutend gefunden, daß manche historifer an der Identität der Berfon aweifelten - allein er loft fich in der Erwägung, daß bas Lebensprinzip des Rovatus der Rampf gegen die epistopale Partei war und daß zu dieser die Gegner des Robation gehören mochten; die Frage nach bem Rechte ber Schluffelgewalt fand ihm wahricheinlich in aweiter Linie; er wollte lieber dasselbe gar nicht geübt sehen, als daß er es als Ab tribut bem bischöflichen Amte jugeftand. Am 4. Juni 251 wurde Cornelius gewählt, ein entichiebener Spiftopalift, außerdem Gegner ber Novationischen Grundfage über die Disziplin, dem man überdieß Schuld gab, er fen felbft Libellatiter und habe mit gefallenen Bifchofen vertehrt (Cypr. ep. 55, 9). Sofort wurde ber langft bestandene Rif in der Gemeinde zum Schisma. Novatian scheint anfangs dem Rathe seiner Freunde, die zur Trennung mahnten, widerstrebt zu haben, doch drangen diese allmählich durch (Dionys. Alexandr. ep. ap. Euseb. VI, 45); als Urheber der Spaltung mennt Cubrian den Rovatus (op. 52), Cornelius dagegen, der besser unterrichtet sehn mußte, einen gewiffen Enariftes (op. 50). Rach dem Berichte beffelben Cornelius, hatte Robation

früher hoch und thener befchworen, er trachte nicht nach bem Spiftopate, bennoch habe er burch einige Bertraute brei italische Landbischofe unter bem Bormande, fie sollten ben Frieden bermitteln helfen, nach Rom beschieden, fle betrunken gemacht und in diesem Bustande genothigt, ihm durch Handauflegung die Bischofsweihe zu ertheilen. Einem berfelben, der weinend um Bergebung bat, gestattete Cornelius die Laiencommunion, den beiden Anderen substituirte er Rachfolger (Guseb. VI. 43, §. 8-10). Dhne Zweifel hatte ber Erstere, um seine Schuld zu verringern, jene abgeschmackte Erzählung, die Cornelius aus haft gegen Novatian als Thatfache berichtet, erfunden. Auf einer Synode in Rom, der 60 Bischöfe und eine weit größere Anzahl von Presbytern und Diakonen beiwohnten, wurde Novatian mit seinem Anhange excommunizirt. Jest versuchten beide Theile Anhang zu werben und den bereits gewonnenen Boden sich streitig zu machen. Rach allen Richtungen gingen ihre Emissäre aus, liefen ihre Sendschreiben. Roch ehe Cyprian über die Wahl des Cornelius anthentische Kunde hatte, traten schon in Karthago die Abgeordneten des Rovatian, einen gewissen Maximus an der Spize, auf, vertindigten beffen Ordination und suchten seine Anerkennung von Seite der nordafrikanis som Kirche zu erwirten. Cyprian schwantte, aber als er bald durch zwei afritanische Bifchofe, Pompejus und Stephanus, die felbst bei der Wahl des Cornelius zugegen gewein waren, über diese, sowie über das Schisma, genauere Nachricht erhielt, nahm er fogleich die Bartie des Cornelius. Nach den auf der tarthagischen Synode im Dai gefasten Beschlüffen mußte er ja die disziplinarischen Grundsäte des Novatian, so sehr fie auch feinen ursprünglichen Ansichten entsprachen, migbilligen; die Beziehungen bes bechaften Rovatus zu der Sache des Schismatilers mußten ihm diese außerdem von born herein verleiden. Da den novatianischen Emissären nicht gestattet wurde, ihre Beschuldigungen gegen Cornelius in Karthago in versammelter Gemeinde vorzutragen, so gingen fie von Haus zu haus, von Stadt zu Stadt und streuten den Samen der Zwietracht aus. Bald darauf aber gelang es Cyprian, dem Novatian in Rom die empfindlichfte Niederlage zu bereiten. Die Hauptstütze, auf der das Ansehen defielben ruhte, waren die Marthrer und Confessoren, die sich mit ihm verbunden hatten; an diefe schrieb Chprian einen Brief (op. 54) und beschwor fle dringend, die Ginheit der Kirche, die sie durch ihren Kampf so rühmlich verherrlicht hatten, nicht zu zerreißen; er legte dem Briefe seine Abhandlung de unitate occlosiae bei, die er in diesen Bewegungen für sie geschrieben hatte und in ber Manches auf fie mit großer Feinheit berechnet war: außer der Gemeinschaft ber Kirche, wurde ihnen zu Gemuthe geführt, kome man um des Ramens Christi willen getöbtet, aber nicht gefront werben (c. 14). Die romischen Confessoren konnten Cyprian's imposanten Gedanken nicht widerstehen; bald nach dem Empfange biefes Schreibens melbete ihm Cornelius, daß Maximus, ber Freund bes vor Rurgem beimgegangenen Moses, nebst Urbanus, Sidonius, Macharius und den meisten anderen Brüdern\*) wieder zu ihm zurfichgekehrt feben und ihn als ben von Got erwählten Bifchof ber tatholifchen Kirche anerkenneten. Sie befannten bor ber Gemeinde einen Gott, einen Chriftum, einen heiligen Beift, einen Bifchof in der tatholis schen Rirche (inter Cypr. ep. 49, c. 2). Hierauf trat ber Presbyter Maximus wieder in fein Rirchenamt, die Uebrigen wurden wieder in die Gemeinde aufgenommen, alles Bergangene aber bem Urtheil Gottes anheimgestellt (1. c. u. op. 53).

Um so mehr mußte jest die schismatische Partei Alles ausbieten sich zu verstärken. Cornelius erzählt, Rovatian habe bei der Austheilung der Eucharistie die Hande des Communitanten festgehalten mit den Worten: Schwöre mir bei dem Leibe und Blute

<sup>\*)</sup> In seinem Briese an Fabius erwähnt er (Euseb. V, 48. §. 6) statt des Macharius den Consesson Celerinus, einen Mann von bewunderungswürdigem Glaubensmuthe. Diese fünf sind nicht zu verwechseln mit den §. 20 erwähnten fünf römischen Presbytern, welche zugleich mit dem Märtyrer Moses von Novatian absielen. Wie wir aus §. 6 und Cyprian's 54. Brief sehen, war nur Maximus Presbyter. Dieser ist übrigens wohl zu unterscheiden von dem gleichnamigen novatianischen Emisser und nachmaligen Bischof von Karthago.

unferes herrn Jefu Chrifti, niemals mich ju verlaffen und bich jum Cornelius ju wenden! worauf die Communifanten flatt des üblichen Amen autworketen: 3ch werde nicht jum Cornelius jurudlehren! (Enfeb. VI, 43. 18), eine zu abgefchmadte Anetbote, als daß fie in ihren Sinzelheiten Glauben verdieute, der wir jedoch die Thatfache fichen entnehmen bürfen, daß die Robatianer fich fester an einander fchloffen. Ruch Aurthage schickte Robatian num eine neue Gesandtschaft, in der fich Robatus, Guarifus und Rikostratus befanden, den Cyprian (ep. 46) als einen rühmlich befannten Marturer bergebens von Rovatian abzuloden verfucht hatte und den nun Cornelius, weil er zu feinen beharrlichen Gegnern gehörte, als Betruger, Rauber und Rirchendieb ben Afrikanen be nuncirte (int. Cypr. ep. 50). Durch die Bentlihung dieser Gesandtschaft wurde ber schon früher abgeordnete Maximus zum novatianischen Bischof exwählt. So hatte dem Karthago drei Bifchofe: ben Cyprian, den Fortunatus und Maximus; da der Erfen die gemäßigten, die beiden Anderen die extremen Grundfate vertraten, fo ging die tathe lische Partei siegreich aus dem Conflitte hervor, während die schismatischen Bestrebungen sich gegenseitig neutralisierten und aufrieben. Größere Sensation erregte bas Schism Robatian's auf bem Lande und in den Probingen; ein afrikanischer Bischof Antonian ließ sich sogar von den Anklagen gegen Cornelius so imponiren, daß Caprian seine gange Beredtfamteit aufbieten mußte, um ihm bie Berruchtheit des Schismatiters glandlich zu machen (ep. 55). Selbst ber Bischof Fabins von Antiochien, der m der strengen Praxis der Bugdisziplin festhielt, schwantte, ob er den Cornelius anertemen follte, und neigte sich zu Rovatian (Enseb. VI, 44). Die Bischofe Helenus von Tusuk, Firmilian von Cafarea und Theoltistus von Jerusalem luden darum den alexandrinischen Dionyfins zu einer Synode nach Antiochien ein, die aber durch den bald barauf erfolgten Tob des Fabius wohl fiberfluffig wurde (ibid. c. 46). Dagegen hatte Dionyfins a diesen selbst einen Brief gerichtet und ihn von der Rothwendigkeit zu überzeugen geficht, seine ftrenge Praxis in der Ausstbung der Bufgucht zu mäßigen (ibid. c. 44). And den Rovatian forderte er schriftlich jur Berfohnung mit Cornelins auf, indem er im vorhielt, daß um der Einheit der Kirche willen manches Biberftrebende erbulden ein ebenso rühmliches Marthrium seh, als das um des Glaubens willen beftandene sibid. 0. 45). Bon Novatus und Rovatian haben wir keine weiteren Nachrichten mehr; 🚥 nusichere Andentungen machen den Letzteren zum Märtyrer. Wie vielen Boben bie strengen Grundsate noch in der Kirche hatten, zeigt die weite Berbreitung, welche bie Robatianer fanden : auker Rom. wo fie mehrere Rirthen und einen eignen Bifchof bejafta. grundeten fie Gemeinden in Conftantinopel, Phrygien, Cyzitus, Bithpnien, dem Bonins, in Alexandrien, Mauritanien, Schthien, Gallien und Spanien.

Die Novatianer wurden von einer Reihe von firchlichen Schriftftellern befampft, unter benen die bedeutenoften Pacian, Bijchof von Barcellona, geft. 380 (tres epist ad Sympronianum abgebruckt in Migne's Patrologie Bd. 13), und Ambrofins box Mailand (de poenitentia) find. Schon der Name xa9apoi, den fie fich beilegten, k zeugt, daß fie das Moment der Beiligkeit im Begriffe ber Gemeinde nach feiner pr fonlichen, nicht nach feiner anstaltlichen Seite auffaßten. Um die Reinheit ber Gemeinte (Eph. 5, 26. 27.) darzustullen, schlossen sie bie Todsunder von der Gemeinde aus und gestatteten ihnen feine Bieberaufnahme. Anfangs mochte fich der Streit allein um bit lapsi bewegen, in der Folge wurde der novationische Grundsatz auf alle Todstinden antgedehnt. Die Bergeblichkeit und Fruchtlofigkeit der Buße nach der Tamfe, wie Ban meint (Die ersten drei Jahrhunderte 20., S. 356), haben fie so wenig gelehrt, als die Montanisten, wohl aber haben sie bas Recht ber Rirche gelängnet, traft ber Schlufich. gewalt solchen Sundern die Reconciliation zu gewähren, sie wiesen fie vielmehr a Gottes freie Burmherzigkeit und Gnade, bei der kein Ding unmöglich setz; fle komiter darum die aufere Bugehörigfeit jur Rirche nicht, wie ihre Gegner, als absolute Bedingung zur Seligkeit anschen \*). Rach Sokrates (hist. ecol. IV, 28) schrieb Robatin

<sup>\*)</sup> Benn Prof. Defele in seinem Anffah fiber bas novatianifche Schisma bei Beber mit

an die Bischofe seiner Bartei, fie follten die, welche den Damonen geopfert hatten, nicht ju den beiligen Mysterien julaffen, fondern fie nur jur Buge ermahnen, aber die Bergebung Gott anheimstellen, der allein Macht habe, die Sünden nachzulaffen. (Die Behauptung des Ambroslus de poenit. lib. III, c. 3, daß Novatian zwischen gröberen und geringeren Gunden nicht unterschieden und allen die Bergebung gleichmäßig verfagt habe, ift daher ein mahrscheinlich durch Cyprian's op. 55, 13. veranlagter Irrthum.) Bang den gleichen Grundfat ftellte der novationische Bischof Ateflus auf dem nicanischen Concile auf, indem er alle nach der Taufe in Todfünden Gefallene ermahnte, zwar Buße ju thun, aber die Bergebung nicht von Prieftern ju hoffen, sondern von Gott, der allein baju Macht habe, worauf ihm Constantin die Antwort gab: Lege dir eine Leiter zum himmel an, Atefins, und fteige allein hinauf! (Sotr. I, 10). Es ift barum ein- Digberftandniß, wenn ihre Gegner ihnen vorwerfen, fie stellten Gott als lieblos und unbarmhetzig dar (Dionys. Alexandr. ap. Euseb. VII, 8). Da die Novatianer ihre Gemeinschaft als die eine, wahre und heilige Kirche betrachteten, so hielten fie nur ihre Briefter filt fähig, eine heilsträftige Taufe zu vollziehen und tauften baher die von anderen driftlichen Gemeinschaften zu ihnen Uebertretenden auf's Neue. Nach Theodoret follen sie auch die nach der Taufe übliche Salbung unterlassen haben, allein dieß scheint wir nur eine unberechtigte Folgerung aus ber tirchlichen Sitte, die Novatianer bei ihrer Rudlehr zur Rirche nicht mehr zu taufen, wohl aber ihnen die Hande aufzulegen oder fie ju falben, welches lettere im Oriente fpater bas Gewöhnlichere mar. In Phrygien Schoffen fie Dich an die quartobecimanische Sitte der Baschafeier, die bort noch weit berbreitet war, an. Diese Sitte veranlaßte übrigens im Schoße der novatianischen Kirche selbst Unruhen. Als nämlich die phrygischen Robatianer auf einer Lirchenversammlung μ βαχ (ἐν πάζφ) unter Kaiser Balens ben Beschluß faßten, das Pascha mit den Juden du seiern und sich babei der gesäuerten Brode zu enthalten, und ein jübischer Convertit, der Presbyt er Sabbatius zu Constantinopel sich für diefen Synodalbeschluß aussprach, eine Bartei sammelte und nach der Bischofswürde trachtete, so erklärten sich die angesehensten Bischöfe der Partei, die von Constantinopel, Nicäa, Nikomedien und Kotuäus, die an jener Bersammlung keinen Antheil genommen hatten, dagegen; der novatianische Bifchof Marcian bon Conftantinopel berief ein neues Concil nach Sangarum in Bithymien, welches den Sabbatius nöthigte, eidlich auf die Bischofswürde zu verzichten, und die Differeng in der Baschafeier für ein Abiaphoron erklärte. Unter dem Bischof Sisimmus von Constantinopel sette Sabbatius seine quartodecimanische Feier und seine Intriguen fort und hatte beghalb manche Anfechtungen zu bestehen. Als er sich nach Sisinmus' Tode von einigen Landbischöfen die bischöfliche Ordination geben ließ, wurde er nach Rhobus verbaunt. Sein Anhang verehrte ihn als Märthrer und betete nach leinem Tobe an feinem Grabe ju Conftantinopel, wohin man feine Gebeine gebracht hatte; der tatholische Bischof Attitus ließ sie daher wegschaffen, um dem Unfug ein Ende au machen (veral. Balch a. a. D. S. 272 - 276). Auch Afestus hat zu Nicaa die occidentalische Sitte der Paschafeier für die acht apostolische Ueberlieferung erklärt (Soft. I, 10). Da die phrygischen Rovatianer auch die zweite Che verwarfen, was fich bei ihrer ftrengen fittlichen Lebensanschauung leicht als eine Lokale Uebertreibung erflart, fo hat Giefeler (I, 1. 394) ohne gureichenden Grund auf eine bort ftattgefundene Bereinigung mit den Montanisten geschloffen; felbst der Rame Morrhow, den fie nach Spiphanins (Ancor. e. 13) in Rom geführt haben follen, konnte, wem er überhaupt mit ben Montaniften aufammen hinge, doch nicht für eine in Phrygien vollzogene Berschmelzung be-

Belte VII, 662 fagt: Die Novatianer hatten acht protestantisch behauptet, man brauche nicht Mitglieb ber tatholischen Kirche ju senn, um Sündenvergebung zu erlangen, so tann ihn ein Blid in Augustin's Brief an ben Macedonius (op. 54 ober 153, §. 7) leicht überzeugen, bag bieser Kirchenvater barin bisweilen auch acht protestantisch bachte, und er taun in biesem Ausspruch eine heilsame Remedur für sein exclusives Seligkeitsbogma finden.

weisen. Der Rame Montenses aber bezeichnet nicht die Robatianer, sondern die Donatiften \*). Im Uebrigen unterschieden sich die Robatianer nicht von den Katholiken; sie hielten jest an der firchlichen Orthodoxie; fle hatten Bischofe, Aeltefte, Diakonen. Dan tann darum and nicht fagen, der presbyteriale Rampf gegen die Spiftopalgewalt, der bei der Entstehung mitgewirkt haben mag, habe sich auch in einem presbyterialen Elemente ihrer Berfaffung ausgebrägt, ober fie hatten den in der tatholischen Kirche erloschenen Gedanken des allgemeinen Briefterthums wieder belebt; allerdings haben fie dem Bifchoje eine bisziblinarische Schluffelgewalt nur nach ber ausschließenden Seite jugeftunden; und umgekehrt war das gerade die Frucht, die dieser Kamps der katholischen Kirche einbrachte, daß diese Gewalt, die früher nur ein Recht der ganzen Gemeinde war, nun in ihren ganzen Umfange ein wesentliches Attribut des bischöflichen Amtes wurde (vergl. ab. Constit. II, 11. 12.), allein noch sehlte viel, daß der neue Anspruch auch nach seinem Inhalte in einer klaren Borftellung durchgeführt worden ware. Benn baber Rifal meint (S. 335), die Differenz der Montanisten und Rovatianer von der katholischen Rirche betrege fich um die Frage, ob die Beiligkeit der Rirche vorherrschend auf der gefetlichen ober auf der fatramentalen Seite liege, fo beruht diefe Firirung bet Streithunktes auf der nicht ganz richtigen Boranssetzung, daß die Buße in der fatholifchen Rirche schon damals als Sakrament betrachtet worden fen. Allein dieß bat mehr den Schein als die Bahrheit für fich; nur erft ein teimender Anfan war dam borhanden. Die Bergebung galt ansschließlich als Gottesthat, der Briefter nur als ba privilegirte Fürbitter, und auch diese Fürbitte war nur das Siegel für die satissatvrifche und meritorische Rraft ber eigenen Bufatte. Daher gibt Bacian (opist. II ad Sympr. c. 8) gang richtig ben tatholischen Standpunkt jener Zeit an, wenn er fagt: baptismus sacramentum est dominicae passionis, poenitentium venia meritum est confitentis (confiteri ist wie das griechische έξομολογεῖν hänsig da Ausbrud für die Bugubung in ihrem gangen Berlaufe). Illud omnes adipisci possunt, quia gratiae Dei donum est, i. e. gratuita donatio; labor vero iste paucorum est, qui post casum resurgunt.

Daß die Novatianer von der katholischen Kirche als Reter beurtheilt werden, n. gibt fich als unzweifelhafte Confequenz des Ratholicismus, fie langueten ja die tirchliche Schluffelgewalt. Der Protestantismus tam fie nur als Schismatiter betrachten. In einzige Borwurf, der den Karatter des Novatian mit Recht trifft, ift der Geift des fittlichen Hochmuths und der Mangel an Liebe, ohne deffen Berschuldung das Schisma nie stattgefunden hatte. Für die Entwicklung des katholischen Rirchenbegriffs sind die in biefem Artikel geschilberten Streitigkeiten bon großer Bedeutung gewesen; burch fie wurd der Glaube an die Einheit der Rirche, wie fie auf dem trot der Bielheit feiner Trager bennoch seiner Ibee nach wesentlich einheitlichen Spiftopate ruht, als Fundamentalartikl und Centralbogma unmittelbar neben den Glauben an den einen Bater, den einen Sohn, den einen Geift, ja als normirendes Formalprinzip fogar darüber geftellt. Bahrend nämlich zu Tertullian's Zeit der richtige trinitarische Glaube zum Christen und zum Gliebe ber Kirche machte, wurde nun die Zugehörigkeit zu der in dem rechtmäßigen Bischof repräsentirten Kirche bas Grundmerkmal und die Grundbedingung des richtigen Glaubens; mahrend zu Irenaus' Zeit die Glaubensregel den Bifchof als aboftolischen Rachfolger legitimirte, fo legitimirte nun umgekehrt ber Bifchof als folder bie Glaubens regel (vergl. die treffliche Darstellung Ritschl's S. 570). Diese Gedanten, denen

<sup>\*)</sup> Bekanntlich hießen biejenigen Donatisten, welche sich ben Circumcellionen anschlossen und mit ihnen auf Felsen, Bergen und in unwirthlichen Gegenden ihr wüstes Banditenteben führten: Montenses, Rupitae, Campitae (vergl. Optatus de schism. Donatist. II, 34. und ben Art. Donatisten). Daher wurde von gehässigen Gegnern die ganze Partei so genannt. In diesem Sinne redet die Synode von Rom im Jahre 386, beren Beschlüsse in Telepte 418 verlesen wurden, von Montenses vol Novatiani (can. 8); es ist daher irrig, wenn Balch und hefele (Concilientichieft ill, 142. Anm. 4) diese Ausbrücke für gleichbebeutend nehmen.

Epprian ihre erste scharse Ausprägung in seiner Schrift de unitate ecolosiae gab, waren auch das Band, das ihn mit Cornelius so sest zusammenhielt; in ihren sittlichen Anschauungen gehörte der Erstere anfangs der strengen, der Andere wahrscheinlich der lazen Richtung an, der vermittelnde Weg, den Chprian auf der Kirchendersammlung zu Karthago im Mai 251 hinsichtlich der lapsi einschlug, war der Punkt, auf welchem auch darin ihre von vornherein differenten Brinzipien sich einigten.

Auf der Kirchenversammlung zu Nicaa (can. 8) wurde den Katharern zugestanden, daß ihre Rleriter nur durch Sandauflegung in die tatholische Rirche aufgenommen werden md im Alexus bleiben dürften; nur sollten ihre Bischöfe zu Presbytern degradirt werden. Conftantin berftattete ihnen fogar eigene Kirchen und Gottesäcker; da indessen seine Bemuhungen, fie mit der Kirche zu vereinigen, vergeblich blieben, so befahl er 336 ihnen ihre Rirchen zu entreißen, verbot ihnen ben öffentlichen Gottesbienft und verordnete bie Bernichtung ihrer Bucher. Unter Raifer Conftantius wurden fie mit den Ratholiten von ben Arianern verfolgt. Julian gewährte ihnen Schut und erlaubte ihnen in Constantiwel die prachtvolle Anaftafiatirche zu erbauen. Bahrend fie won Balens wieder gedrudt wurden, begunftigte fie Theodofius der Große wegen ihrer trinitarischen Orthoderie und berlieh ihnen volle Gemeinderechte. Unter ben folgenden Raifern wurden fie wieder mit scharfen Gesetzen bedroht. In Rom schritten namentlich Innocentius I. († 416) und Calestin I. († 432) gegen fie ein. Ihre Rirchen wurden ihnen genommen, ihr Gottesbienft auf die Saufer beschränkt. Aus dem Umftand, daß ihr letter Bestreiter der Bischof Eulogins von Alexandrien um 581 war, darf man schließen, daß fie mit bem Anfang des 7. Jahrhunderts erloschen find.

Man vgl. Reander's Kirchengesch. (1. Aufl.) I, 1. S. 397—407; Rettberg, Chprian; Balch, Reterhistorie, S. 185—288; Chprian's Briefe, Eusebius, Sokrates und Sozomenus Kirchengesch. Den richtigsten Blid in die Bilbungse epoche ber katholischen Kirche, in welche dieser Streit fällt, gewährt Ritsch ist ich 1's mehrsach angestlihrtes klassisches Beerk.

Rovatus, f. Rovatianus, Rovatianifches Schisma.

Roviomagus, f. Naffau. Roviziat, f. Möuchthum.

Maruberger Meichstage. In der Reformationszeit war Rürnberg wiederholt die Bahlstatt wichtiger Reichsverhandlungen, und von Bedeutung sind namentlich die Reichstage gewesen, die hier in den Jahren 1522 und 1523 gehalten worden find. Im Jahre 1522 fanden zwei Reichstage in Rurnberg Statt, von benen der zweite nur als eine unmittelbare Fortsetzung bes erften anzusehen ift. Durch die Ginfalle bes tilrkischen Raifers Soliman in Ungarn, die von gludlichem Erfolge waren, fah der junge Raifer Karl V. das deutsche Reich schwer bedroht; am 12. Febr. 1522 schrieb er daher einen Reichstag nauf ben Sonntag Deuli" (22. Marg) nach Murnberg aus, um hier ngu Begegnung, Abweisung und Berhutung ber turtifchen Beschwerben und sonft in anderen des Reichs Chafften, Obliegen und Rothdurften" zu handeln und zu beschließen \*). Dit den zulett erwähnten Ausbrücken waren offenbar die entstandenen kirchlichen Bewegungen gemeint, boch tam auf dem gur festgeseten Beit eröffneten und nur bon dem fleineren Theile der Stande befuchten Reichstage der zuerst genannte Punkt allein zur Erbrterung \*\*). Bur Beseitigung ber Gefahr bor ben Turken erklarte fich ber Reichstag bahin, daß ber Raifer die Streitfrafte, die ihm zu einem Romerzuge ichon zugefagt worden waren, nach feinem Ermeffen gegen den Erbfeind verwenden moge, daß die Annaten, die bon Erzbischöfen, Bischöfen und Pralaten bisher nach Rom gezahlt worden sehen,

<sup>\*)</sup> Rach Karl's V. Ausschreiben in Balch's Mart. Luther's Sämmtliche Schriften. Th. XV S. 2506, bei Linig, Spicilog. T. I. p. 1545.

<sup>99</sup> Reubecker's Mertw. Attenst. S. 2. König Ferbinand rfibmte bier namentlich bie vom Bsalgprafen Friedrich bewiesene Thätigkeit. Seckendorf. Hist. Luther. Lips. 1694. pag. 265; Balch, XV. S. 2507. 2643.

gurudbehalten und mit ben Benfionen, bem Behnten von allen hoben und niederen Stiften vier Jahre lang, "boch jum geringften einer Pfrunde, ber nachften, fo burch Abfterben einer Person, eines Stifts erledigt", jum Kriege gegen die Ettelen bargereicht werben, daß zu gleichem Zwede jedes Bettelklofter jährlich fünf Gulden zahlen, jedes andere Aloster, jeder Pfarrer, Kaplan und andere Priester, der nicht im Stifte ift, verhältnißmäßig beifteuern follte. Der Abschied wurde am 7. Mai erlaffen, enthielt noch weitere Stipulationen über die Art und Weise der Hülfsleistungen, bestimmte ferner, daß in Betreff bes den Tarten ju leiftenden Biberftandes eine Berathung in Bien ftattfinden follte, und feste fest, daß "auf St. Aegidii Tag, schierst tunftig", der Reichstag in Rarnberg wieder zusammentreten follte. Diefe Fortsetzung des Reichstages motivirte der Abschied also: Die Unterhaltung der Salfe und deren Berwendung gegen bie Ungläubigen fen wegen ber Abwesenheit mehrerer Stänbe zu einer Beratining und Schlickfassung nicht gekommen; es habe auch den angekommenen Ständen nicht wollen gelegen fenn, bis zur Endschaft des Tages in Wien und was daselbst gehandelt, hier in Ritenberg zu erwarten, endlich feben auch wetliche Artitel bes Abschieds bermaßen geftellt, daß die Rothdurft erfordert, dieselbigen hinter fich zu bringen". Daher sollten die Stände zur genannten Zeit wieder in Nürnberg zusammentommen, hier auch "anderer treffentlicher Sachen halben, das heilige Reich und deutsche Ration belangend", zu rathschlagen und zu beschließen; diesenigen, die nicht personlich erscheinen wurden, sollten sich, bei Bermeidung schwerer Strafe, durch Bevollmächtigte vertreten laffen.

Der Raifer war unterdeffen nach Spanien gegangen; die Reichestatthalterschaft hatte er zwar seinem Bruder Ferdinand übertragen, doch behielt er die Bestimmungen des Reichstagsabschiedes frisch im Gedachtniffe. Er schrieb an den Babft hadrian VI. (f. b. Art.) in Betreff ber Bufchuffe, welche bon ben Geiftlichen und Stiftern bon ben Standen gefordert worben waren, berlangte bon ihm, biefe Beifteuer ju genehmigen, und bemerkte dabei, daß ja auch die schädliche lutherische Sette so vieler Deutschen Bemuth wie ein totliches Bift beschlichen und eingenommen habe, daß wohl wauch ein Brand dem driftlichen Commun zustehen möchte, wofern nicht die Gerechtigkeit durch gedachte Steuer also gestärkt und bevestet werde, daß man einst die Rachfolger berfelben vergifteten Lehre mit dem Schwerte strafen mag" \*). Anch der Pabft faßte diefe Lehre in's Auge, die gang wefentlich ju den wichtigen Sachen gehörte, wegen welcher der Reichstag weiter verhandeln follte, während er gerade die abgeforderte Genehmigung um fo weniger berudfichtigte. Im ftarr fcolaftifchen Bebantisnms befangen, ohne Abnung feiner Beit und ber Forberungen berfelben, ertannte Sabrian weber beren Bebeutung noch die Tragweite der Mittel, die er zur Dampfung der Reformation ergriff, die ihm nur große Berlegenheiten und babei ben Haß und ben Widerstand feiner eigenen Bartei bereiteten. Er fandte feinen Rammerer hieronymus Rorarius mit einem Brebe an ben Kurfürsten Friedrich von Sachsen und ließ diesen ersuchen, auf dem neuen Reichstage die "Würde und Majestät des apostolischen Stuhles, ja den heilsamen ruhigen Stand ber gangen Chriftenheit helfen schützen und erhalten", wie fich seine Boreltern beffen befliffen hatten. Ja Hadrian warf sein ganzes Angenmert auf die Religionsfache. schon der Kurfilrst Friedrich ihm auf das Brede antworten ließ (Corp. Resorm. Vol. I. p. 585 sqq.), bag er ben Ruhm Chrifti und ben öffentlichen Frieden für bas Bochfte halte und daß es gewiß allein angemeffen fen, Luther und beffen Anhänger mit Grunden, aber nicht mit Gewalt zu widerlegen, instruirte Habrian (Balch XV. S. 2535 ff.), feinen nach Rürnberg abgefertigten Legaten Franz Chieregati doch dahin, unter allen Umftanden die Unterdrückung Luther's und der Anhanger beffelben zu fordern, nicht blok weil beibe keperifch und bereits verdammt, sondern auch weil fie politisch gefährlich feven, be durch fie nunter der Farbe der evangelischen Freiheit, die fie den Leuten vorhalten, aller Obrigkeit Gewalt hingenommen werbe." In einem neuen Breve an den Aurfürsten

<sup>\*)</sup> Bald XV. S. 2510 ff.

Friedrich redete er diesen selbst als den Begünstiger der gefährlichsten und boshaftesten Ketzereien an, ja er erklärte, daß nur ihm der weit und breit stattsindende Absall von der Einigkeit der Rirche zur Last falle, fragte ihn, ob sein Berhalten den Dank dastiv betweise, daß einst Babst Gregor V. seinem Hause die Chur verschafft habe, und gebot ihm, dei Strase dem geistlichen und weltlichen Schwerte zu versallen, ferner weder ein Freund noch ein Beschützer Luther's zu sehn (Walch XV. S. 2518 st.). Breven dipulichen Inhaltes erließ Hadrian an den Herzog Heinrich von Mecklendurg, an die Städte Cosiniz, Breslau, Bamberg\*) und wohl auch noch an andere Städte. Wit solchen Aenserungen des Jornes und des Fanatismus glaubte er auf einmal die Ressormation zu brechen und die geistliche Herrschaft von Neuem zu begründen. So wenig verstand er den Karakter der entstandenen Bewegung, und balb sollte er die Resultate seiner Misgarisse sehen!

Der Rurfürft Friedrich besuchte ben Reichstag nicht, sondern ließ fich burch feinen Rath, ben Ritter Sans von Plaunit (Planit), vertreten, - einen Mann, welcher mit einer großen Gewandtheit einen regen Gifer für Luther's Sache verband und auf ben Bang bes am 13. Dezember 1522 eröffneten Reichstages einen wefentlichen Ginfluß Diefer Bang ftellte ichon bom Anfang an ein ben pabstlichen Erwartungen uns gunftiges Resultat in Aussicht; Sabrian VI. tonnte in seiner hierarchischen Befangenheit meinen, bak die Reformation nur eine aukerliche Bewegung fen, bag die Abstellung aufecer tiechlicher Digbranche hinreiche, um die ganze Reformation mit einem Male zu erfliden. Gelbft im Reichsregimente bilbete fich eine ber Sache Luther's geneigte Bartei, Die bald jur Majoritat heranwuchs, der freilich politische Combinationen, wie fie auf ben Raifer einwirkten, fremd blieben \*\*). Chieregati übergab bem Reichstage ein pabste liches Breve (Walch XV. S. 2543 ff.) voller Invektiven gegen Luther. es, erflarte Babrian, außere Feinde ju bezwingen, wenn es nicht gelinge, ben inneren Reind, Luthern, die Reperei und den Unglauben zu unterdrücken? Gleichen Sinnes war auch die Inftruttion, die der Legat den Ständen vorlefen ließ, ohne fie schriftlich am übergeben; augleich trat er gegen die lutherischen Prediger in Mirnberg auf, erhob die Antlage der Regerei gegen sie und forderte nicht bloß ihre Berhaftung, sondern auch ibre Sendung nach Rom \*\*\*), boch fanden fle an dem Rathe ber Stadt wie an bem Ritter bon Plaunit einen nachbrudlichen Schut. Diese Thatsachen und der Ernst, mit welchem die Stände das pabstliche Breve beantworteten, veranlagten den pabstlichen Legaten im Anfange bes Jahres 1528 ploplich mit einer neuen Instruktion bor ben Reichstag zu treten, die er entweder felbst nach einer von Sabrian erhaltenen Anweisung in Mirnberg angefertigt hatte ober die ihm nachgesendet worden war, indem der pabstliche Stuhl zur Ueberzengung gefommen fehn mußte, daß er mit anderen Grflarungen auftreten muffe, wenn er irgendwie Bugeständnisse erhalten wolle, wie er fle wünschte. Rach diefer neuen Instruttion forderte habrian awar +) bie dem Wormser Defrete gemage vollige Unterbritaung Luther's und die unbedingte Unterwerfung felbst ber Concilien unter die Autorität des pabstlichen Stuhles, dagegen legte er auch durch den Legaten bas offene Geständnig ab, daß der traurige Zustand der Kirche vorzüglich durch Die Schuld der Briefter und Pralaten hervorgerufen worden fen, daß fich felbst der heilige Stuhl durch Abicheulichteiten feit etlichen Jahren her befledt habe, daß Difbranche und Uebertretungen in geiftlichen Sachen bei ihm ftattgefunden hatten, ja daß Alles in bas Schlechte verwandelt worben und es nicht zu verwundern sen, daß sich der tranthafte Bustand ber Kirche vom Haupte in die Glieder, von den Pabsten in die anderen niederen Bralaten gezogen habe. Chieregati erhielt weiter den Auftrag, dem Reichstage

<sup>†)</sup> Bernischte Beiträge jur Geschichte ber Literatur, S. 164.
an. 1522. Nro. 66; Goldast Constitutt. imperial. Tom. I. p. 450.

zu erklaren, daß der Pabst verspreche, nach Kräften für die Reformation der Emie, bon der das Uebel vielleicht ausgegangen fen, zu wirken, um fo mehr, da das Berlangen nach ihr lebhaft fich tund gegeben habe. Die Berletung der Concordate fen von ben Fürsten beklagt worden; er, Hadrian, konne die Schuld seiner Borganger nicht auf sich nehmen und werde fich nicht wortbruchig zeigen. - Diefe Erflärungen bes pabstlichen Legaten machten auf die Parteien einen ganz verschiedenen Gindruck; unter den Römern erwedte fie Sag und Unwillen über den Pabft, welcher der hohen Beiftlichkeit, ja ber ganzen Curie ein Brandmal aufgedrückt, felbst feine Borganger als treulose Denichen hingestellt und überdieß die stets gefürchtete Reformation von Oben nach Unten in Ans sicht gestellt hatte. Bon evangelischer Seite äußerte sich Spott und Sohn über die Reformation, die Hadrian vielleicht vornehmen würde \*); aber auch bas Bewußtseyn, eine aute Sache zu vertreten, erhielt neue Kraft und Stärke, denn fo, wie jest, hatte der pähstliche Stuhl und seine Kirche noch nie sich schuldig bekannt. Der Legat übergab seine Instruktion den Ständen, die eine Commission aus ihrer Mitte ernamten, um die an Chieregati zu ertheilende Antwort zu entwerfen\*\*); am 18. Ianuar 1528 legte fie ihre Arbeit der Reichsversammlung zur weiteren Berathung vor, und die Antwort, die fie erließ \*\*\*), ift um so merkvürdiger, als fie dem Tone der pabstlichen Aeugerungen gang entsprach, den ebangelischen Bringipien wesentlich Rechnung trug und als das erfte Dotument anzusehen ift, durch welches die evangelische Opposition als eine Corporation im Reichstage gegen das Babstthum bervortrat. Die Klagen über die nicht vollzogene Unterdrückung Luther's compenfirten bie ebangelischen Stande mit Rlagen über ben tomiichen Sof, beffen Digbrauche in Lehre und Leben erft durch Luther naher befannt geworden sehen; sie urgirten weiter das Eingeständniß der Berdorbenheit der römischen Kirche in Haupt und Gliedern, die Berletzung der Concordate und das zur Ausführung einer Reformation der Curie gegebene Berfpredjen, hoben aber noch befonders die Abftellung bon Beschwerden herbor, die dem pabftlichen Legaten übergeben werden sollien (- fie umfaßten 81 Puntte, bei Bald XV. S. 2560 u. a.), ferner die Berauftal tung eines freien Concils innerhalb eines Jahres in Strafburg, Mainz, Köln, Mc ober einer anderen Stadt in Deutschland, und bersprachen schließlich dafür ju forgen, bag Luther und deffen Anhanger in Rebe und Schrift feine Storungen weiter berm laßten. Auf folche Erklärungen replicirte Chieregati (Balch XV. S. 2603) mit ha vorhebung der Herrlichkeit und Rothwendigkeit des pabstlichen Stuhles jum Seelenheik der Christen, er drang zugleich auf die Ausführung des Wormfer Cbitts und erging fich in Rlagen gegen die Stände ilber ihre fehr faumfelige Behandlung der Sache Bottes, gegen die fie fich eben fo fehr verfündigt hatten, wie gegen den romischen Stuhl und ben Raifer. Indem nun aber die Stände die vorhin ermähnten Beschwerden ihm über geben wollten, verließ er ploglich (28. Febr.) den Reichstag, um dieser Demuthigung p entgehen; beghalb murben fie ihm nachgesenbet. Denfelben mar noch der Zufan gegeben worden, daß die Stande, falls die Beschwerden nicht forderlichst abgestellt wurden, die unleidlich und verderblich gewordenen Zustände nicht länger bulden könnten, sondern dam nothgebrungen für fich felbft auf Mittel und Bege benten mußten, "wie fie folder Beichwerung und Drangfal bon ben geiftlidjen Standen abtommen und entladen werden mogen". Solchen Erffarungen gemäß wurde nun ber von bem Reichstage berathen Entwurf mit geringen und unwesentlichen Modifitationen, die durch einige geiftliche Stante, namentlich ben Aurfürsten bon Maing, jugestanden worden waren, am 6. Marg 1523 jum Meichetaneabichluffe erhoben (2Bald XV. S. 2626), boch protestirte noch bor beffe

Talber lieft die neue Infrustion des Legaten in deutscher Uebersetzung mit Gloffen erscheinen 1. S. 311.

1. A. Berte II. S. 311.

1. A. Berte II. S. 311.

1. A. Berte II. S. 63 ff.

1. A. Bald XV, 2550 ff.

Publikation der kurfachfliche Gefandte Philipp bon Feilipfch gegen die in dem Abschluffe enthaltene Bestimmung (Bald XV. S. 2651), daß Luther und beffen Anhänger, bis jur Abstellung der ausgesprochenen Beschwerden, nichts Reues schreiben oder drucken laffen follten, daß vielmehr das Evangelium nur nach der Auslegung der approbirten Schriften gebredigt werde. Hierin sah er, obgleich übrigens der Reichstagsabschluß das Bormfer Editt und die pabstliche Bulle gegen Luther stillschweigend aufgehoben hatte, die evangelische Sache beeinträchtigt. Luther felbst sprach sich hierüber, wie über die ungerechtfertigte Beschräntung seiner Bertheidigung gegen die fortbauernben Angriffe bon Seiten seiner Gegner, in einer Zuschrift an den Kurflirsten Friedrich aus\*), ja er wendete sich selbst an den taiserlichen Statthalter und die Stände des taiserlichen Regiments zu Rurnberg (be Bette II. S. 368 ff.) und bewies ihnen, daß der Reichstagsabschluß ohne Zweifel auch ihm bas Recht zur Predigt bes Evangeliums gewähre, bag ferner diefe Predigt nicht jum Rachtheile der evangelischen Sache stattfinden muffe, wie der Abschluß von den Gegnern gedeutet werde, daß in Betreff der Berausgabe neuer Schriften der Drud und Berkauf der heil. Schrift nicht verboten sein durfe, weil Gottes Bort nicht gebunden werden tonne. Indem feine Begner die Bewalt feines Bortes fürchteten, hatten fie felbst den Borfchlag jur Einleitung einer Bergleichung gegeben Balch XV. S. 2614 f.), doch tam er nicht zur Ausführung. — Der Reichstag hatte die Doffnungen und Absichten bes Babftes und feiner Bartei ganglich getäufcht; die Rlagen, die Sadrian beghalb vor dem Raiser erhob, blieben gang unbeachtet, da dieser es übel bermertte, daß fich der romische Stuhl in sein Berhaltniß zu Frantreich auf eine unbejugte Beife eingemischt hatte. Bon dem Schmerze über die fehlgeschlagenen Erwartungen ergriffen, exeilte den Papft der Tob (14. Sept. 1523). Bgl. Pland, Gefch. der Entftehung — unseres protestant. Lehrbegr. II. S. 160 ff. Salig, Bollftand. Hist. der Augsb. Conf. I. S. 65 ff.

Die Buftande in Deutschland, des Raisers Berhaltniffe ju denfelben im Reiche und seine Beziehungen zum Auslande - bazu war noch ber Bechsel auf bem pabstlichen Stuhle getommen - hatten die Stande abermals auf einem Reichstage in Rurnberg, bem fogenannten zweiten - versammelt. Die Eroffnung biefes Reichstages follte am 11. Robember 1528 ftattfinden; nur langsam erfchienen die Stande, fo bag der Rurfürft von Sachsen, unwillig über solche Bergögerung, Mirnberg wieder verlaffen wollte, und nur durch Aureden von Ferdinand, bem Bruder des Raifers, bewogen werden formte, noch langer ju bleiben. hier empfing der Rurfurst ein Brebe bon bem neuen Babfte Clemens VII. (f. diesen Art.), der ihm den Cardinal Lorenz Campegius als Legaten am Reichstage empfahl (Balch XV. S. 2666). In ber That war ber Carbinal ein treues Abbild seines Bollmachtgebers! Elemens bachte nicht baran, eine Reform anzubahnen, wohl aber ftand fein Entschluß fest, bor Allem die pabstlichen Borrechte im bollften Umfange au erhalten und ju üben, der weltlichen Macht für perfonliche oder allgemeine politische Zwede fich zu bedienen. Der Reichstag wurde endlich am 14. Januar 1524 eröffnet, aber noch war Campegius in Nurnberg nicht eingetroffen; auf der Reise bahin machte er indeß manche unangenehme Erfahrung (Sockendorf G. 287; Rante II. S. 141), die ihn überzeugen mußte, daß bie neuen Ibeen die hierarchische Soheit felbst in deren bisherigen Wohnsitzen mächtig erschüttert hatten und in das Boll ichon Abergegangen waren, daß er für die Bertretung der pabstlichen Interessen um fo mehr auf einen fräftigen Widerstand werde stoßen mussen, jemehr der jüngst verstorbene Babft die Ange an Haupt und Bliedern bloggestellt hatte. Bon Clemens VII. mit einem neuen Breve an den Aurfürsten von Sachsen berseben, das denselben nochmals erinnerte, ben pabstlächen Interessen förderlich zu sehn, traf Campegius endlich am 14.

Reg. O. Line Fp. Fol. 74. 75. mehrerer Berichtigungen, obschon er nach dem Originale gegeben

Februar in Nitrnberg ein; als er darauf in der Reichsbersammlung erschien, empfingen ihn hier nicht die weltlichen Fürsten und Stände, sondern die geistlichen, und im Ramen ber Berfammlung bie Bifchofe von Bamberg und Trier. Bei ben Berhandlungen trat unter ben Reichsftanden bie fruhere, mit Rom ungufriedene, oppositionelle Dajorität wieder sofort hervor. Man handelte über eine Gulfeleistung für den Ronig von Ungarn, über Beisteuern zum Türkenkriege, die Berlegung des Reichsregimentes von Rurnberg nach Eflingen, womit zugleich eine neue Befetjung beffelben verbunden febn follte. Die oppositionelle Stellung, welche bas Regiment bereits in früheren Reichstagen eingenommen hatte, war dem Raifer wie dem Stuhle zu Rom gleich läftig; Dr. Benningen fprach schon am 1. Februar in der Reichsversammlung mit Bitterfeit gegen das Berfahren, welches von diefer Behörde bewiesen worden war; der kaiferliche Drator haumart augerte beutlich genug, daß fein Berr ihre Auflojung wunfche; ber babfiliche Legat unterftutte nach Kräften diese Bestrebungen, weil fie feine Interessen nur begunftigten. Auflösung tam es zwar nicht, aber boch (20. Febr.) zu ber Erklarung, bag bie bisherige Befetzung bes Regimentes nicht mehr bestehen burfe, daß feine Erhaltung von einer neuen Befetzung abhängen muffe, und Erzherzog Ferdinand trat der Bestimmung bei, daß ein bisheriges Mitglied vom Reichsregimente in die neue Zusammenftellung beffelben nicht eintreten könne. So war also die Würde und Selbständigkeit der Reichsbehörde in bedenklicher Beife bedroht, ihrer Opposition follte Absetzung folgen. Friedrich erkannte das ganze Gewicht jenes Beschlusses recht wohl, und unwillig über denfelben, verließ er am 24. Februar den Reichstag (Ranke II. S. 134 ff.); als feinen Bertreter ließ er Philipp von Feilipsch zurud. Den Fall bes Reichsregimentes, das in seinen Mitgliedern für die neue Religionssache sich gunftig erwiesen, dieser selbst Schutz und Förderung gewährt hatte, benutzte Campegius mit nicht geringer Umficht, um möglicherweise jett auch in dem Gange der Rirchen = und Glaubensangelegenheit eine Entscheidung ber Stande herbei zu führen, wie er fie fich wünschte. Er legte gunachft (14. Marz; Sockondorf S. 289 f.) ben Standen in hertommlicher Beife Die Gefahren wieder bor, die aus der Beranderung des alten Glaubens für bas Reich entftehen mußten, die Stande wiefen ihn bagegen auf ihre im borigen Juhre abgegebenen Befchwerden hin, beren Abstellung filr bie Rube Deutschlands unerläglich fet. diese Hinweisung mar Campegius von Clemens VII. im Borans instruirt worden; baher erklärte er mit keckester Stirne, daß dem Pabste von folchen Beschwerden offiziell gar nichts befannt fen (Sleidanus Lib. IV, p. 107); brei Eremplare berfelben feben wohl Brivathersonen in Rom quaetommen, eins berselben habe er auch gesehen, aber der Pabst tonne mit der Eurie durchaus nicht glauben, daß der Reichstag eine folche ungeschickte Schrift habe erlaffen konnen, vielmehr konne man fle in Rom nur für bas Brodukt von Privatpersonen halten, die ihrem Sasse gegen Rom einen Ausbend geben Den Beschwerben sepen auch noch Forderungen beigefügt worden, die ber pabstlichen Antorität nur nachtheilig, die fogar tegerifch feven, auf fie werde er fich gar nicht einlaffen, die Stande follten vielmehr, jur Befeitigung aller Renerungen, Die von ihnen felbft bestätigte Bollziehung bes Bornifer Ebifte endlich zur Ausführung bringen. Diefer Forderung folog fich auch Sannart an, benn ber Raifer grundete auf feine Befälligfeit gegen ben Babft weitere politifche Blane, und felbft Drohungen fleg er burch feinen Wefchaftstrager wie burch feinen Bruber ben Stanben gegenüber laut werben. Demody hielt fich die Opposition im Reichstage gusammen; Rurfürst Friedrich batte feinem Bertreter jebe Unterhandlung mit bem pabstlichen Legaten geradezu unterfagt und babei aufgegeben, gegen jebe Berhandlung Anderer mit Campegine Protest einzulegen; am hannart's Forderung ließ er erwiebern, bag ihm bas Wormfer Ebitt nicht offiziell worden fen, daß ber lette Reichstag die evangelische Bredigt gestattet habe,

der bie damals dem pabstlichen Legaten gegebene Antwort nicht ftillschweigent bem Reichstagsabschiede, der nun zu Stande kam und dem

flanden fenn, doch vermochte er nicht, eine Abanderung in ben ihm miffalligen Stipulationen zu bewirken, und wenn auch diefe der evangelischen Sache gunftig waren, hatten fle boch immer noch viel gitnstiger senn konnen, wenn sie auf Grund der Berhandlungen des vorigen Reichstages aufgestellt worden waren. Der Abschied erfolgte am 18. April; mach demfelben (Balch XV. S. 2674 ff.) wurde bas Reichsregiment nach Eflingen berlegt, nen organistrt, die Bulfsleiftung für den Ronig von Ungarn und gur Betampfung der Turfen naher bestimmt, in Betreff bes Wormfer Ebitte von ben Standen allerdings erklart, "wie fle fich beg schuldig erkennten", ihm ju gehorsamen, boch beschränkten oder beseitigten fie vielmehr diese Berpflichtung wieder durch den Busat, doß fle fich vereinigt hatten, bem Ebitte "gehorfamlich, fo viel ihnen möglich, zu geleben, gemäß zu halten und nachzukommen". Ferner wurde festgesett, daß der Babft mit Genehmigung bes Raifers sobald als möglich ein freies Concil in Deutschland berufen folle, inzwischen aber follten auf einem neuen in Spener zu haltenden Reichetage nicht bloß die Beschwerden der Fürsten gegen den Pabst und die Geiftlichkeit berathen, fondern hier auch — merkoltrdig genng — die Bestimmungen darüber getwffen werben, "wie es bei Anstellung eines Concilii gehalten werden foll". Bis dahin follten die Fürsten durch ihre Rathe neinen Auszug aller neuen Lehrer und Bilder, wes darin disputirlich gefunden", machen lassen, um desto förderlicher auf dem kunftigen Concil vorschreiten zu konnen, "mittler Zeit aber versehen, daß bas beil. Evangelium mich rechtem Berstand und Auslegung der von gemeiner Kirchen angenommenen Lehren ohn Anfruhr und Aergerniß gepredigt und gelehrt werden". Der Abschied namte Ln= ther's Ramen nicht, bagegen ift in bem gleichzeitig erlaffenen taiferlichen Ausschreiben 3mm Reichstage in Speper ansbrucklich bie Rebe von ber lutherischen und anderen nenen Lehre und Predigt, die in bebenklicher Weise überhand genommen habe und bas gemeine Boll zum Aergerniß filhren, die Gottesfurcht verringern, die chriftliche Bucht austilgen, Ungehorsam und Empörung gegen die Obrigkeit hervorbringen werde, wofern nicht zeitig Rath gefchafft wirde. So wurde hier wieder die Religionssache mit politis schen Tendenzen in die engste Berbindung gesett! Gewiß erhielt die evangelische Sache durch ben oben erwähnten Bufat ein fehr gunftiges Moment, dennoch hatte ber Abichieb immer noch feine bedenkliche Seite. Wie, wenn der Raifer mit aller Macht darauf brang, bag in jedem Gebiete bas Bormfer Cbift fo viel als möglich ausgeführt werben\*) mußte? Burbe Luther und beffen Sache ben gewaltigen Stoß aushalten komen, mußten die ebangelischen Stände sich fragen. Bon solchen Bedenken ergriffen, protestirte Feilipsch mit bem Grafen Bernhard ju Golms und bem Grafen Georg von Werthseim gegen den Abschied (Walch XV. S. 2696 ff.), sie erhielten aber ein neues Gewicht, ale ber Raifer, bem bie Bolitit gerathen hatte, bem Babfte fich recht gefällig zu zeigen, ein sehr scharfes Restript an die Reichsstände erließ \*\*), in dem er auf das rechtliche Bestehen des Wormser Ebitte einen großen Rachbruck legte, die Forderung eines Concils mifliebig beurtheilte, in die Beranstaltung desselben nur dann einwilligte, wenn der Pabst zustimme, und die Bestimmung gerabezu aufhob, daß ber Reichstag zu Speger berathen folle, wie man fich bei dem Concil zu verhalten habe. Rein Wunder war es daher, daß auch Luther in bem Murnberger Abschiebe nur fcmere Gefahren für die evangelische Sache erkannte und mit Unwillen über benfelben erfüllt mar; er gab ihn zugleich mit dem Wormser Ebift, mit einem Bor - und Nachworte und mit Glossen versehen, heraus, außerte fich babei in oft berber Sprache gegen ben Pabst wie gegen ben Kaifer und die Stände (Bald XV. S. 2712 ff.), und felbst seine Freunde, veranlaßt durch den Auffirsten (Corp. Reform. Vol. I. S. 622), konnten ihn nicht beruhigen. Glucklicher-

5. Chprian, Ribl. Urfunden gur Erläuterung ber erften Reformations-Gefchichte. II. 3. 304 ff.; Bald XV. S. 2705 ff.

<sup>\*)</sup> S. Bald XV. S. 2731 ff.; eben fo in ber Einlabung jum Reichstage nach Speper für Landgrafen Bhilipp in Reubeder's Mertw. Altenft. S. 6.

weise lagen die Gesahren, die er sah, nicht so nahe, als er sich dachte; die politischen Berwickelungen, in die der Kaiser mit Frankreich gerathen war, hinderten diesen, in Deutschland mit Nachdruck auszuteten und die Forderung durchzuseten, in seinem Sinne dem Wormser Sollt so viel als möglich nachzukommen, so daß es einem jeden Stande überlassen blieb, für die Aussiührung des Sollts zu thun, was ihm beliebte. Das erkannte auch Clemens VII., und deshalb erhob auch er ernste Beschwerden über den Reichstagsabschied bei dem Kaiser und den Königen von England und Frankreich, ja sein Unwille steigerte sich in dem Grade, daß ihm selbst der Gedanke ankam, den Kursürsten Friedrich zum Ketzer zu erklären. Sein Legat war indessen auch nicht unthätig; er suchte auf die Errichtung eines sogenannten katholischen Bundes hinzuarbeiten und badurch, gegenüber den edangelischen Fürsten und Ständen, ein Gegengewicht zu bilden, ja er bemühte sich selbst, freilich vergeblich, Melanchthon durch Versprechungen auf seine Seite zu ziehen (Corp. Resorm. Vol. I. S. 657. 672), und ihm wie dem Pahst blied nur der Verdruß, daß auch nach diesem Reichstage die resormatorische Bewegung weiter um sich griff. Bgl. Planck a. a. D. S. 168 ff. Salig I. S. 74 ff.

In ben Jahren 1542 und 1543 wurden noch zwei Reichstage in Miraberg gehalten; auf die politisch-firchlichen Berhaltniffe in Deutschland hatten fie teinen weimt lichen Ginfluß. Im J. 1542 war der Kaifer mit seinem Bruder in sehr großer Bo brangnif. Bunachft lag für beibe wieber die Nothwendigkeit zur fchleunigen Sulfeleifung gegen die Türken vor, ja sie war durch den unglücklichen Ausgang des von Karl mach Algier unternommenen Zuges äußerst bringend geworden; der König bon Frankeich stand auch wieder ichlagfertig und brobend bem Raifer entgegen (Rante IV. G. 229 ff.), und im Reiche war eben der erste braunschweigische Arieg im Ausbruche, hervorgeruse durch die Gewaltthätigkeiten des Bergogs Seinrich von Bolfenbuttel gegen die Stadte Braunschweig und Goslar, welche die Hulfe des Kurfürsten Johann Friedrich bon Sachsen und bes Landgrafen von heffen angerufen hatten. Beide Fürsten fandten, mach einer zu Gifenach erfolgten Berabrebung, einen Fehbebrief an ben Bergog (13. Juli 1542), rudten barauf in dessen Land mit Heeresmacht ein und eroberten es immerhalb eines Monates. Rury nach der Mitte des Juli war indefi der Reichstag zu Rurnberg, bornehmlich zur Befeitigung der Türkennoth, eröffnet worden. Ronig Ferdinand, eben auf der Reise von Wien nach Nurnberg begriffen, erhielt jett die Runde von dem gelbauge jener Fürsten und sandte fogleich Wilhelm von Fürstenberg au fie ab, um ihr Unternehmen noch aufzuhalten. Bergebens! Jett war beinahe ganz Riederfachsen in die Bande der Schmalfaldischen Bundeshaupter gefallen, und unter ihren Beguern, ben fotholischen Ständen, herrschte Angst und Schreden, daß die Sieger gegen fie ju weiter Schritten vorgehen dürften. Auf Beranlassung Ferdinand's ging barauf eine Gefandtschaft bom Reichstage an die Berbundeten (unter den Stauden gehorte bornehmlich ber Kurfürst von Mainz zu ihren erbittertsten Gegnern), um denselben ein Inhibitorium zu eröffnen. Die Gefandtschaft traf im Felblager vor Wolfenbuttel ein, fand hier, baf eine ftrenge Disziplin im Beere herrschte und Niemandem, auch nicht einmal den Rib ftern oder Rlerifern, ein Leid zugefligt wurde; fie erhielt von den fürftlichen Filhren bie Bersicherung, daß ihre gange Unternehmung nur gegen ben braunschweigischen Landfriedensbrecher gerichtet fen, daß fie gegen Niemanden weiter handeln wurden, und a. boten sich, um dem Könige Ferdinand und den Standen den Ungrund ihrer Furcht p beweisen, ihr ganzes Beer zum Türkentriege zu stellen, falls es verlangt wurde (hort leder, Bon den Ursachen des Teutschen Krieges 2c. Bb. 4. Rap. 40. S. 795). Roch folder Berficherung hielt die Gefandtichaft das Inhibitorium gurud, um die Finfen nicht zu reigen, diese aber verlangten nun von Ferdinand einen Sicherheitsbrief fin ihr Unternehmen, um nicht migliebigen Dafregeln ausgesett zu fenn. Ferdinand war in feiner Bedrangnig weder im Stande, ihr Anerbieten angunehmen, noch ihr Berlangen abzulehnen, und in feinem wie in des Raifers Namen erhielten fie auf bem Reichstage durch ben Sicherheitsbrief die Erflärung, "daß bon megen ihrer berübten Rriegshand

ing bor gebührlicher Berhor, auch rechtlicher ober gutlicher Erbrterung berfelben gegen fie und ihre Sinigungsverwandte mit der That nichts fürgenommen und gehandelt werben follte" (hortleber a. a. D. G. 806) \*). Dagegen hatten bie verbundeten Fürften fich bereit erklart, ihre Truppen zu entlaffen und dem Herzog Beinrich gegenüber fich zu Recht zu ftellen. Das Reichstammergericht hatte dem Berzog freilich beigeftanden, felbst die Restitution feines exoberten Landes gefordert, allein der Sicherheitsbrief ammulirte diese Forderung, durch die fich die Furften bon bem Rammergerichte auf's Reue beeinträchtigt faben, fo daß fie auf's Reue Rlagen über baffelbe erhoben und beffen langft berheißene Reformation ernstlich verlangten. Die Berhältniffe drängten den König Ferdinand, die unverzügliche Ausführung dieser Reformation, ohne die Antunft des Kaisers im Reiche abzuwarten, den evangelischen Ständen zuzusagen, ja er drückte selbst, wie die sächstichen Gefandten am 20. August dem Kurfürsten berichteten, seine und des Raifere Bereitwilligkeit zur Herstellung eines festen Friedstandes aus, doch unter den Standen der pähftlichen Bartei fand er einen entschiedenen Gegensatz. Die evangelischen Stände ahoben daher Protest gegen den am 26. Aug. erlassenen Reichstagsabschied, theils weil bie Ausführung ber Reformation bes Rammergerichtes abermals nicht zu Stande tam, thils weil der Pabst die Ausgleichung der schwebenden Streitfragen wieder auf die Bamftaltung eines Concils hatte verweisen lassen. Hätten die Häupter des Schmalkals bifden Bundes bamals verstanden, ihre Macht recht zu gebrauchen und die bedrängten Bahalmiffe recht zu benutzen, in denen fich der Raifer mit Ferdinand und den katholis som Ständen befand, es wurde ihnen leicht geworden fenn, die religiofe und politische Berbindung und Berfassung ber Evangelischen gesetlich ficher zu ftellen, bazu aber ließen fle auch jett ben gunftigen Zeitpunkt unbenutt vorübergeben. Bergl. Seckendorf S. 385 f. Sleidan. lib. XIV. S. 473. Bland III. S. 206 ff.

Die Bedrängniß, in welcher König Ferdinand wegen ber Turtenhulfe blieb, der franzof. Arieg Karl's, beffen Einmischung in die geldrische Erbschaftssache und sein in derfelben bewiefenes Berfahren, die Unzufriedenheit über die viel versprochene und immer nicht gewährte Reformation des Kammergerichtes, die obwaltende Differenz wegen Braunschweigs und die mit der Politik vielfach verwachsene Religionssache gaben Beranlaffung genug, auf einem neuen Reichstage weitere Berhandlungen anzustellen; biefer war auf den 14. Nob. 1542 abermals nach Rurnberg ausgeschrieben, bann auf den 14. Dezember verschoben, endlich aber am 31. Januar 1543 (nach Sleidan. lib. XV. S. 483 und Rante IV. S. 285, nach Seckendorf dagegen S. 416 Anfangs Februar) eröffnet worden. König Ferdinand traf am 17. Januar, acht Tage später Granbella aus Spanien in Rurnberg ein; als Commiffarien hatte Karl seinem Minister den Bjalzgrafen Friedrich, Iohann von Naves und den Bijchof Christoph von Augsburg beigegeben, - Berfonen, die ben evangelifden Ständen am wenigsten ungenehm ericheinen konnten. Der Bijchof Christoph ftarb jedoch plotlich während ber Berhandlungen bes Reichstages und feine Stelle wurde durch ben freilich als heftigen Bortampfer ber rom. hierarchie bekannten Otto von Trudfes erfett. Den Aurfürsten von Sachfen hatte Konig Ferdinand durch Dr. Andreas Conerit wiederholt einladen laffen, perfonlich am Reichstage zu erscheinen, allein der Kurfürst lehnte die Einladung ab und bezweifelte überhaupt bie Aufrichtigkeit ber Gegenpartei bei ben zu eröffnenden Berhand. lungen, besonders weil weder der Raifer noch Ferdinand die auf dem letten Reichstage 311 Regensburg gegebene Deklaration des Abschiedes (Hortleber a. a. D. S. 345 f.) offiziell bekannt zu machen, ben Willen zeigte. Die Zeitverhaltniffe brangten jest ben Raifer und beffen Bruder, möglichst schonend gegen die evangelischen Fürsten und Stände aufzutreten : ja die Wahl seiner zum Reichstage verordneten Unterhändler schien seine Bereitwilligkeit zur Rachgiebigkeit gegen die Evangelischen zu bethätigen; allein biesen fehlte

<sup>\*)</sup> Bnoor hatten fle allerbings eine Rechtfertigungsichrift wegen ihres Unternehmens bem Reichstage noch vorgelegt.

au vereinigen und awar "bei Bermeidung Unserer und des Reichs Strafe, die wir Uns nach Gelegenheit ber Sachen, und wie fich's gebührt zu thun, borbehalten". Eben biefer brobenbe Befcheib hatte bemnachft wieber bas fchmaltalben'iche Bertheibigungs. bundnig der bedrohten Reichsstände (Sachsen, Braunschweig, Lüneburg, Heffen, Anhalt, Mansfeld und 24 Städte, worunter auch Richt-Reichsflädte, Braunschweig, Magdeburg, Eimbed, Göttingen fich befanden), noch in ber letten Boche bes Jahres 1530 gur Folge. Hatten gegen bas frühere torganer Blindniß zwischen Sachsen und Geffen vom Mai 1526 und gegen den magdeburger Anschluß anderer ebangelischer Stände und Städte bom Juni deffelben Jahres die Gutachten ber ebangelischen Stande aus Rudficht auf bas faiferliche Reichsoberhaupt fich erklart, fo mar jest bas fomaltalben'iche Bundnik auf juriftifche und theologische Gutachten fur bie Rechtmäßigkeit nothgebrungener Bertheibigung gegen die Majoritat bes Reiches gegrundet, weil die Reichsobrigfeit nicht allein in bem Raifer beschloffen fen. Die Folge babon waren fernere Bergleicheunterhandlungen unter der Leitung der Kurfürsten von Mainz und Pfalz, von welchen jener (Albrecht von Brandenburg) bas geiftliche, diefer (Ludwig ber Friedfertige) bas weltliche So tam es zu Anfang Aprils Dherhaubt im Kurfürstencollegium zu vertreten hatte. 1532 au einer berfonlichen Busammentunft in Schweinfurth, welcher Geitens ber ichmalfalbifchen Bunbesgenoffen ber Auchring bon Sachsen Johann Friedrich, Bergog Franz von Braunschweig-Lüneburg und Fürst Wolfgang von Anhalt beiwohnten. Und hierauf folgte, mahrend in Regensburg ber Reichstag gehalten wurde, eine anderweite Bufammentunft in Rurnberg, wo mit ben Berbundeten ein Bergleich zu Stande tam, traft beffen bis zum fünftigen, binnen Jahresfrift zu eröffnenben Concilium oder, falls biefes nicht zu Stande tame, bis zu einem anderweiten Reichsabschiede tein Theil gegen ben andern fich bes Glaubens halber irgend eine Art von Gewalt erlauben follte, auch alle fistalische und andere Prozesse, den Glauben belangend, suspendirt werden Es hieß wörtlich, "bag teiner ben andern bes Blaubens, noch fonft teiner Urfachen halber beleidigen, betriegen, berauben, fahen, übergiehen, belagern, auch baju burch fich felbst oder Jemand anders von seinetwegen nicht dienen folle; und daß Ihre Majestat alle Rechtfertigungen, in Sachen ben Glauben belangend, jo durch Ihrer Dajeftat Fistal und Andere wider ben Rurfürsten von Sachsen und Ihre Zugewendten angefangen worden oder noch angefangen werden möchten, einftellen wolle". Diefer Bergleich ift bom 23. Juli 1532 batirt und bom Raifer am 2. August 1532 ju Regens-Die Brotestanten hatten sich außerbem nach wie bor die freie Ausbura ratifizirt. übung ihrer Religion in ihren Gebieten und den bestehenden Buftand in Ansehung ber Rirchenguter, fowie der bifchoflichen Burisdittion ausbrudlich vorbehalten, wogn indeffen eben nur ftillich weigenb bie Benehmigung ertheilt wurde, infofern fein Biberfpruch erfolgte. Eben biefer Bergleich zwischen ben Stanben und mit bem Raifer mirb nach bem Orte ber Bereinbarung der nurnberger, und in Beziehung auf ben fbateren augeburger Religionefrieden bom Jahre 1555 ber erfte Religionefriede Diefer erfte Friede ift nicht allein tirdengefdichtlich merhourbig, weil er eine merkliche Retraktation gegen die früheren Beschluffe in Borms, Speper, Ribruberg und Augsburg enthielt und an den erften fpeper'schen Abschied fich wieder anschloß, sondern auch ftaaterechtlich von Bichtigfeit, weil er bas Berhaltnig ber Reichsftande zu Tage legte, auf welches der gangbare Begriff einer Monarchie nicht anwendbar erfcheint: er ift aber auch tirchenrechtlich von maggebender Bedeutung, weil er die lette Entscheidung nicht einseitig bem geiftlichen Amte in einem Concile, sondern auch dem obrigfeitlichen Amte auf dem Reichstage befahl. - Bur weiteren Entwickelung gehört es übrigens, daß die fchmaltalbifchen Bundesgenoffen im Jahre 1537 gegen ihre Unterwerfung unter ein bom Pabfte berufenes und papftlicher Autorität bedurfendes Concil an protestiren fich genothigt faben. - Roch ift zu gedenten, bag Landgraf Philipp von Seffen anfangs gegen folden "loderigen" Frieden viele Bedeuten hatte, über die er fich auch fehr ummwunden hat vernehmen laffen, wenn er fich auch zulett fügte.

So hatte and Luther gegen die Art des Friedens durch Bergleichung und Bermittelung ohne grundliche Heilung allerlei Strupel, aber im Ganzen war er sehr für einen ehrlichen Frieden, wenn nur der Wahrheit nichts vergeben würde. (Bergl. Dr. DR. Luther's fammtliche Werte. Erlanger Ausg. LIV, S. 310-315. LXV, S. 222 bis 224. LXII, S. 55.) C. A. Göldel.

Rumeri, f. Bentateuch. Runtien, f. Legaten. Rhuias, f. Rinian.

## D.

Dates, Titus, ift berfichtigt burch die Erfindung des "papistischen Complottes" unter der Regierung Rarl's II. von England und durch bas Unglitd, das er als falscher Zeuge über viele Familien dieses Landes gebracht hat. Selten hat ein Fürst bei feiner Thronbesteigung allgemeinere Liebe bei feinem Bolte erfahren, als Karl II. nach kiner Rudlehr bei der, der Revolution milden und nach fester gesetlicher Ordnung verlangenden Ration. Es ist ihm durch seinen Leichtstun, seine Trägheit, seine Karakterholde, Ausschweifung und Berschwendung in wenigen Jahren gelungen, dieselbe vollstadig zu verscherzen und fast alle Parteien gegen sich aufzubringen. Bieles hat dazu die religibse Stellung bes koniglichen Saufes beigetragen. In keinem protestantischen Lande war ber Katholizismus unpopulärer, als in England. Unter Elisabeth waren bie Jesuiten durch Wort und That bemuht, die Nation für die römische Kirche wieder zu erobern; ihre Theorien bon der Bolfssouveranität und der Rechtmäßigkeit des Tyrannenmords waren ursprünglich auf England berechnet; felbst die Scharfe der Strafgesete hatte fie nicht abgehalten, in manchen Berkappungen sich dort einzuschleichen, viele haben diese Berwegenheit mit dem Leben gebüßt. Die Pulververschwörung hatte zur Genüge bewiesen, bis zu welcher verbrecherischen Sohe ber papistische Fanatismus fich aufzuschwingen vermochte: ein Rationalfest mit Gebet, Freudenfeuern und Prozession erhielt durch jahrliche Begehung die Exinnerung an das Attentat und an die gludlich abgewandte Gefahr allen Ständen gegenwärtig und nährte den Haß gegen den Papismus. Diese Antipathie mußte lebhafter werden, als der Herzog von Port im Jahre 1668 zur römis schen Kirche förmlich übertrat und sein Haus und seine Umgebung den Jesuiten unverhohlen öffnete. Belche Bewegung würde entstanden sehn, wenn der erst von Lingard (Band XII, Anhang C) veröffentlichte geheime Bertrag von Dover im Jahre 1670 bekannt geworden wäre, durch welchen sich Karl gegen Ludwig XIV. verpflichtete, zur römischen Rirche nicht nur öffentlich guruckzukehren, sondern auch ihr Interesse in England zu wahren: nicht einmal die protestantischen Glieder des Staatsraths hatten bavon Kunde erhalten. Zwar war der König viel zu indolent, um jetzt schon einen so entscheidenden Schritt zu bollziehen; allein er sprach es boch unumwunden aus, daß bie katholischen Gebräuche ihm mehr zusagten, als die der eigenen Kirche, und im Mai 1672 berfuchte er durch die Indulgenzerklärung, welche die Strafgefete gegen die Ronconformisten aufhob, den Katholiten eine rechtliche Existenz in feinem Reiche zu fichern: die Erflärung wurde von dem Parlamente verworfen; im Oberhaufe trug Shaftesburg, damals noch Lordfanzler, wefentlich zu biefem Erfolge bei; bas haus ber Gemeinen aber schritt auf dem betretenen Wege noch weiter fort und nöthigte dem König die Testalte ab (1673), welche von allen Militär- und Civilbeamten die Leistung des Supremateides, die schriftliche Berwerfung der Transsubstantiation und den öffentlichen Abendmahlsgenuß nach bem Ritus der anglitanischen Rirche forderte. Sofort legte ber Bergog von Port feine Stelle als Grofadmiral nieber. Dbgleich biefes Befes bie broteftantischen Diffenters eben sowohl als die Ratholiten traf, haben jene boch nur geringe Opposition dagegen erhoben; fie fürchteten die Wiebertehr des Ratholizismus nicht minber, als es die Anhanger der Staatstirche thaten; auch hatte man ihnen die Ausficht Real . Encyllopable fite Theologie und Rirche. X.

eröffnet, daß nach der Eutwaffnung der römischen Bartei ihre Lage erleichtert werben folle. Go fehr überwogen die firchlichen Angelegenheiten in der öffentlichen Stimmung jedes andere Intereffe; für die Krantung, welche das Nationalgefühl durch Karl's schlechte Regierung und durch die schmähliche Abhängigkeit seiner Politit von Frankreich erlitt, entschädigte man fich durch den haß gegen den Ratholizismus, ben man in der toniglichen Familie theils im Stillen begunftigt, theils offentundig vertreten fab: Diefer Haß war die herrschende Leidenschaft des Bolkes geworden und konnte in der Hand grundfatlofer Staatsmanner leicht als ber wirtfamfte Bebel gur Beforberung ihrer bolitischen Plane dienen. Riemand hat sich diefes Mittels erfolgreicher und gewissenloser bedient, als Ashley Cooper, Graf von Shaftesbury. Als Mitglied des Cabalministeriums hatte er, obgleich gegen alle Religion vollig gleichgültig, aus politischer Rlugheit gegen bie tatholifchen Intriguen bes Bergogs von Port, gegen beffen jefuitifche Berbindungen und namentlich gegen feine Ehe mit Maria von Efte gewirkt. Die Anflosung des Cabalministeriums verwandelte ihn in einen erbitterten Feind der Krone; er verbreitete das Gerlicht, nur seinem Gifer für die protestantische Bahrheit und ben Anschwärzungen ber Bapisten habe er seine Entlassung als Minister zu banten; er trat formlich auf die Seite der Bollspartei und wurde Führer der Opposition; jedem Andern hatte ein folder Umfoliaa verderblich werden konnen, allein Shaftesbury verfland es, fich burch alle Bechiel ber politischen Berhältniffe möglich zu erhalten und ben verschiebenften Syftemen zu bienen: was man an Andern verachtete, bewunderte die öffentliche Meinung an ihm als eine Art untrüglicher, scharfblidenber Boranssicht. In biefe Zeit fallen bie Umtriebe bes Dates.

Ueber die früheren Lebensumftande des Titus Dates haben wir nur unfichere Radirichten. Rach Lingard hieß er auch Ambrofe und war der Sohn eines Bandwebers; nach ber Angabe ber Biographie universelle foll er um 1619 geboren fem: fein erftes Auftreten fällt unter die Regierung Kromwell's, wo wir ihn als Baptiftenprediger finden. Benn baher hume ihn jum Gobne eines Baptiftenpredigers und Raplan bei bem Oberften Pride macht, fo scheint bieg auf einer Berwechselung bes Baters mit dem Sohne au beruhen. Rach der Rückfehr Rarl's II. hielt es Dates für gerathen, sich der anglitanischen Rirche zu conformiren, ba bie Erneuerung der alten, gegen die Ronconformisten erlaffenen Gefete ihm fonft wenig Ausficht zu Beforberungen gewährt batte. Er wirfte nun als Beiftlicher in mehreren Bemeinden und war zulett Raplan auf einem englischen Rriegsfchiff: in allen biefen Stellungen ließ er ben übelften Ruf gurud; die geringen Einfünfte feines Bicariates wußte er fich badurch ju erhöhen, daß er ben Bauern Befligel und Spanfane ftahl; feine lette Anstellung verlor er wegen unnaturlicher Lafter; bei zwei boshaften Anklagen, in denen er als Zeuze auftrat, erklärten die Gefchworenen fein eiblich verburgtes Zeugnif burch ben Gegenbeweis entfraftet, auch haretische Deinungen wurden ihm jur Laft gelegt. Diefer Lebensweise entsprach fein Meußeres. bas Macaulay nicht scheuflich genug zu schilbern weiß: seine Beine waren schief wie die eines Dachfes, feine Stirne niebrig wie bie eines Bavians, fein Bale turg, feine Baden purpurroth, sein Kinn von unverhältnigmäßiger Lange; seine Züge trugen den Ausdrud der Berworfenheit und Berruchtheit, die der Grundtypus feines Lebens war. seiner Entlassung als Raplan der Marine führte er ein abenteuerndes Bagabundenleben. In seiner wachsenben Bebrangnig wandte er fich an den Pfarrer ju St. Michael in London, Dr. Tonge, einen entschiebenen Ratholikenfeind, ber es fich jum Grundfat gemacht hatte, viertelichrlich seine Gemeinde vor den Umtrieben der Jesuiten zu warnen, und verabredete mit diesem einen Plan, der ihm neue Erwerbsquellen öffnen follte, nam. lich die Jefuiten zu belauschen und in ihre Geheinmiffe einzudringen. Er trat hierauf bei einem Priefter, Ramens Berry, förmlich zur fatholischen Rirche über und erwirfte burch die Berbindungen, die er nun anknüpfte, die Aufnahme in dem englischen Jesuitencolleg zu Balladolid in Spanien; hier nach funf Monaten ausgestoßen, erlangte er durch Thranen und Bitten die Zulassung in dem Geminare ju St. Omer, aber als er fich jum Robiziate meldete, wurde er abermals ausgewiefen. Indeffen glaubte er zur Ausfüh-

rung seiner Entwürfe hinlangliches Material gefammelt zu haben: er hatte in den beiben Seminarien bon ben Schulern ber Jesuiten die hoffmung aussprechen boren, daß England balb wieder zur tatholischen Kirche zurucktehren werde; auch von den Mitteln zur Erreichung dieses Zweckes war ohne Zweifel die Rede; ebenso muß ihm die Runde an Ohren gekommen fenn von einer Zusammentunft der Ordensglieder in England: wirklich hatte eine folche, nämlich die nach den Ordensstatuten alle drei Jahre zusammentretende Brobingialcongregation, und awar im Balaste bes Gergogs von Port im April 1678, während des Dates Aufenthalt in St. Omer, ftattgefunden. Sobald er nach England jurudgekehrt war, legte er sich mit schamloser Frechheit den Titel eines Dottors der Universität von Salamanca bei und erweiterte ungefaumt die gesammelten Rotizen zu einem bollständig ansgeführten Roman von einer Berschwörung der Jesuiten zur Ermorbung des Königs und zur Thronerhebung des Herzogs von !)ort. Der leichtgläubige Tonge schentte ihm um fo mehr Glauben, da die Erdichtung durchaus seinen langft gehegten Befürchtungen entsprach. Beide zogen hierauf einen gewissen Kirkby in ihr Beheinniß, der bisweilen im Laboratorium des Königs arbeitete und daher von diesem perfoulich gekannt war. Als am 13. August 1678 Karl in den Park trat, um seinen gewohnten Spaziergang zu machen, näherte sich ihm Kirkby und flusterte ihm in's Dhr, n moge fich von feinem Gefolge nicht treunen, fein Leben feb in Gefahr. Am Abend beffeben Tages übergab Tonge in einer Brivataudienz, um die er nachgesucht hatte, dem Abnig eine Abschrift der Erzählung (narrativo) in 43 Artikeln. Bon dem Könige an den Schatzmeister Lord Danby verwiesen, erbot sich Tonge, die von den Berschmorenen abgesandten Morder tenntlich zu machen. Karl hielt sich der Gefinnung der Ratholiten zu felre versichert, als daß er dem Machwert Glauben beigemeffen hatte; felbst ein Baquet aufgefangener Briefe bedeutender Jesuiten an den Beichtvater des Herzogs, den Bater Bedingfield, welche fich auf die Berschwörung bezogen und von Dates und Konforten ohne Zweifel fabrigirt waren, konnten ihn in seiner guten Weinung nicht irre machen; bei der Ralte, womit er die Eröffmung aufnahm, ließ sich auf Erfolg nicht rechnen. Dates legte daher eine umfassende Aussage vor dem Friedensrichter Sir Ebmundburg Godfrey nieder und erhartete dieselbe mit einem Eide. Godfren, höchst erfannt, in der ihm mitgetheilten Lifte der Berschworenen auch den Ramen seines Freunbes Coleman, bes Beheimschreibers bes Bergogs von Port, zu finden, gab diesem unverzuglich einen Wint, und burch ihn erfuhr auch der Herzog das Geheimniß. Jatob, der darin eine Intrique zu ertennen meinte, um ihn von dem Throne auszuschließen, forberte und verlangte von feinem Bruder eine Bernehmung des Dates vor dem Geheimerath. Am 28. September erschien ber Borgelabene in einem neuen geistlichen Sabit; er erflärte, er habe nur jum Scheine den Uebertritt simulirt, um sich defto ficherer in das Bertrauen der Jefuiten einzuschleichen, und enthüllte darauf fein Lügengewebe: die Besuiten gingen mit dem Plane um, die katholische Religion in den drei britischen Rönigreichen und in ben vereinigten Niederlanden wieder aufzurichten und hatten zu diesem 3wed große Geldmittel aufgebracht; schon im letten Marz sepen zwei Emissäre mit dem Auftrage betraut worden, den Ronig ju Bindfor mit filbernen Rugeln zu erschießen, sezen aber aus Feigheit vor der Ausführung zurückgeschreckt und darum der eine mit Berweis, der andere mit körperlicher Züchtigung bestraft worden; am 24. April habe eine große Orbensberathung in der Schenke zum weißen Roß am Strande stattgefunden und abermals brei Morderrotten zur beffern Ausführung designirt; dem Leibarzt der Adnigin, Bateman, seyen überdieß 15000 Pfund versprochen, wenn er ben Rönig durch Sift ans bem Bege räume; schon habe der Pabst in einer geheimen Bulle die zulünftigen Bifchofe und Brataten für gang Britannien ernannt. Der Anzeiger habe im Orden großes Bertrauen genoffen; er feb nicht nur ber Begleiter ber Bater von St. Omer an biefer Berfammiung gewefen, fondern habe überdieß den Inhalt vieler Briefe, zu deren Ueberbringer man ihn unvorsichtig gewählt habe, erfahren; auch den großen Brand zu London im Jahre 1666 hätten die Jesuiten angelegt und mittelft 700 Granaten unter-

halten; jest gingen fie mit neuen Planen zur Branbftiftung um. Obgleich fich Dates in den folgenden Berhören in die handareiflichsten Widerspruche verwickelte, so wirkte bennoch ber zuversichtliche Ton, womit er feine Erdichtung vortrug, und die Anschaulichfeit, womit er alle Einzelnheiten darftellte, fo überzeugend, daß viele Mitglieder bes Beheimeraths fchwantten, ob fie feinen Angaben ben Glauben verfagen bilteften. 3wei neue Greignisse, die unmittelbar darauf eintraten, schienen denfelben unwidersprechlich bas Siegel der Wahrheit aufzudrucken. Als man Coleman's Babiere durchsuchte, ftellte fich heraus, daß er die meisten in Sicherheit gebracht; aber in einer bon ihm offenbar vergeffenen Schieblade fand fich eine Correspondeng bor, die er mit bem Bater La Chaife in Baris gepflogen, unter andern ein Brief, worin er von Ludwig XIV. 20000 Bfund forderte, um die Interessen Frankreichs und der tatholischen Kirche wirksam zu verfolgen; zugleich war von dem großen Werte der Betehrung breier Konigreiche und Sofort wurde Cole der ganglichen Bertilgung der Reterei in Britannien die Rede. man's Berhaftung und die der übrigen von Dates denungirten Berfonen verfligt. Gine noch größere Bewegung eutstand, als am 17. Ottober bie Leiche bes Friedensrichters Gobfrey, ber fünf Tage lang bermigt worden war, in einem trodenen Graben gefunden wurde; ein turges Schwert war mit folder Kraft durch fein Berg gestoßen, daß die Spite mehrere Boll aus dem Ruden hervorragte. Die Frage, ob er in einem Anfall von Trübfinn, den man ichon langere Zeit an ihm wahrgenommen haben wollte, felbft Sand an fich gelegt ober ermordet worden feb, ift unter ben englischen Geschichtschreis bern immer ftreitig gewesen; Lingard entschied fich für bas Erstere, bagegen macht es Macaulay wahrscheinlich, daß einige heißblittige Katholiten ihre Rache für die Lügen bes Dates an der unschuldigen Magiftratsperfon gefühlt haben, welche dieselben zu Pro-Jedenfalls erfüllte diefer Borfall gang London mit Schreden, und bie totoll nahm. öffentliche Meinung fand barin bie augenfcheinlichfte Beftatigung fur bie Entbedungen bes Dates. Die Bachen wurden fofort verftartt, Batrouillen burchzogen die Stragen, Retten wurden angebracht, um die wichtigsten Durchgänge augenblicklich absperren zu konnen, Kanonen um den Whitehallpalast aufgepflanzt; jeder Bürger trug unter seinem Mantel einen turgen, mit Blei beschwerten Stod, um fich gegen einen Mordanfall bertheidigen ju konnen. Als am 21. Ottober bas Parlament eröffnet wurde, forberten beide Haufer, dag die Gewölbe unter dem Sitzungslokale mit Wachen befetzt wurden, um eine Erneuerung der beruchtigten Bulberverschwörung zu verhindern. Dates mußte erscheinen und die narrativo in ihrem ganzen Umfange und allen einzelnen Rügen wiederholen. Das Parlament nahm hieranf die Untersuchung des papistischen Complottes, über deffen Bahrheit tein Zweifel mehr bestehen tonnte, selbst in die Sand; die Lords beauftragten damit einen Ausschuß aus ihrer Mitte, in welchem Shaftesbury den Borfis führte. Schon am 28. Ottober wurde im Unterhause eine neue Teftbill durchgeset, welche ben Supremateib verschärfte und jeden Recufanten nicht bloft mit Rechtsnachtheilen bedrohte, sondern auch aus dem Palaste und des Königs Gegenwart verbamte; auch das Oberhaus ließ fich von dem allgemeinen Schwindel fortreißen. Durch diesen Att blieben die Katholiken 150 Jahre hindurch von dem englischen Parlamente ausgeschlossen. Ein Sturm, der fid gegen ben Bergog von Port in beiben Saufern erhob, bestimmte diefen freiwillig aus bem Geheimerathe auszuscheiden. Als am 31. Ottober Godfren's Leiche bestattet wurde, schlossen sich 72 Geistliche und über 1000 der angesechensten Bürger, barunter viele Parlamentsglieder, dem Trauerzuge an; die Rede, von Dr. Llopd gehalten, dem zwei ftarte Männer schützend zur Seite ftanden, war berechnet alle Leibenschaften zu entflammen. Unterbeffen wurden die Saufer ber Ratholiten burchfucht, gegen 2000, die man für verdächtig hielt, eingezogen; 30,000 aber, welche den Supremateid weigerten, auf gehn Meilen aus bem Umtreife von Whitehall verbannt.

Bis jest beruhte die Anklage gegen die Berhafteten nur auf dem einzigen Zeugnisse bas Dates, das zur rechtskräftigen Berurtheilung nach den Gesetzen nicht ausreichte. Schon im Aufange des Novembers meldete sich ein mehrfach bestrafter Gamer, Ramens

Bebloe, ber eben aus bem Gefängniffe zu Newgate entlaffen worben war, um ben Preis bon 500 Pfund, den die Krone auf die Entdeckung der Mörder Godfrey's gesetzt hatte, ju berdienen, und beponirte bor bem Ronige und ben beiben Staatssefretaren, ber Friebenerichter fet burch die Jesuiten Lefebre und Balfh in bem Bofe von Sommersethouse, dem damaligen Aufenthalte der Königin, ermordet worden; ihm felbst habe man 2000 Buineen geboten, um den Leichnam wegzuschaffen. Dbgleich er im erften Berhore ausbrücklich versicherte, er habe von der Berschwörung keine Kunde, so erweiterte sich doch schon in wenigen Tagen der Umtreis seiner Erinnerung so auffallend, daß er auch über biefe die umfaffendsten und betaillirteften Aufschluffe ertheilte, welche natürlich die Ausfagen des Dates im Befentlichen bestätigten. Beide Kreaturen hatten darauf die frechheit am 28. November die Königin vor dem Parlament der Zustimmung zu der Ermordung des Königs und jur Wiederherstellung des tatholischen Glaubens formlich 3war ließen beide Hauser diese Anklage fallen, dagegen botirten die Gemeinen auf Shaftesburn's Betrieb eine Abreffe zur Berhaftung aller Babiften im Königniche. Dates war num hochgeehrt, man pries ihn laut als ben Retter bes Baterlandes mb folgte bewundernd feinen Spuren, wo er in der Deffentlichfeit erfchien; aus feiner bettelhaften Armuth hatte er fich zu Ueberfluß und Glang erhoben; fein Wort und feine Remeide waren eine Dacht geworben, bor ber die Sprofilinge ber alteften Saufer gittern mußten. Der König mußte ihm einige Zimmer im Whitehallpalaste einräumen; ber ehemalige Landstreicher af bon Gilber und trug seibene Rleiber; er bezog einen Buiglichen Jahresgehalt von 864 Pfund; außerdem reichte er Rechnungen von bebeutendem Betrage für Auslagen ein, die er trot feiner Dürftigkeit gemacht haben wollte, m fich bie Gunft und bas Bertrauen ber Jefuiten jur Ausspionirung ihrer Plane ju ataufen, 3. B. eine Uhr als Geschent für ben Erzbischof von Tuam 8 Pfund; filt eine Sandfchrift ber Septuaginta jum Befchent an bie Befellichaft Jefu 50 Bfund; Borich üffe an diefelbe 80 Bfund n. f. w., im Ganzen 678 Bfund. Bebloe war fo bescheiben, seine Auslagenrechnung auf 213 Pfund zu beschränken. Es barf nicht Bunber nehmen, daß bas Glud ber beiden Bagabunden bei Bielen ben Bunfch erregte, an einem so einträglichen Erwerbe Theil zu nehmen: es bildete sich eine Art Zunft von folichen Zeugen und Denunzianten, die ihre Meineide zu hohen Breifen bertauften : ber Schotte Carftairs, ber in seiner Beimath fich verkleibet in die Conventitel ber Diffentere geschlichen und aus der Angabe ihrer Prediger ein formliches Gewerbe gemacht hatte, Dangerfield, der wegen schwerer Berbrechen sechzehn Mal verurtheilt worden war mid bereits öffentliche Ausheitschung, Brandmarlung und Prangerausstellung erdulbet batte. Dugbale, Turberville und Andere, die in der Schule des Dates ihre lette Ausbildung in der raffinirten Schlechtigfeit erhalten hatten, halfen nun durch ihre lugenhaften Angaben ber papistischen Verschwörung Glauben schaffen und viele Unschuldige auf bas Schaffot bringen. Das erfte Opfer biefer gewiffenlofen Intriguen war ber latholifche Banquier Staplen; er endete am 26. Robember am Galgen, angeblich, weil er in einem Wirthshause sich gegen einen Freund geaußert, er fen bereit ben Konig ju exmorden, in der That aber weil er sich gegen Carstairs, der ihn anklagte, nicht bazu berftanden hatte, fich bon ber Antlage mit einer Summe bon 200 Pfund loszutaufen; vergeblich hatte Burnet auf den ehrlofen Karatter des Carftairs aufmerkfam gemacht, ber feine Glaubwürdigfeit beanspruchen burfe: ber Generalabvotat wies ihn mit ber Bemertung gurud, er habe tein Recht ben Zeugen bes Konigs zu diffamiren. Um 3. Degember folgte ihm Coleman, über ben die Beschworenen bas Todesurtheil fallten, obgleich Bedloe und Dates in ihren Zeugenaussagen sich widersprachen. Am 24. Januar 1679 hatten die Jesuiten Ireland, Grove und Pidering das gleiche Schickfal: fie waren angetlagt, den unausgeführten Auftrag zur Erschiehung des Königs im März übernommen ju haben. Acht Manner wurden hingerichtet aus feinem andern Grunde, als weil fie Briefter waren, einer unter ihnen war erft 21 Jahre alt. Wir muffen es uns berfagen, alle diese Instizmorde in den folgenden Jahren aufzuzählen, sie füllen ein dunkles Blatt

in ber Geschichte bes britischen Bolles: Menschen von notorisch elendem und niederträchtigem Rarafter fanden für ihre Lügen unbedingt Glauben, den Angeflagten wurde er grundfätzlich verfagt, denn fie waren Ratholiten und auch den achtbarften Ratholiten hielt man im Intereffe feiner Rirche jedes Berbrechens und jedes Meineids fabig; mit Sohn wurden ihre Rechtfertigungsgründe aufgenommen, mit lautem Jubel das Berditt ber Befchworenen begrüßt; felbst die Richter trugen tein Bebenten, die Unglücklichen ber Bertheibigungemittel zu berauben : Beugen, auf die fie fich beriefen, wurden nicht felten verhaftet und tamen erft nach vollzogenem Urtheil wieder zum Borschein; es machte keinen Eindruck, daß fämmtliche Berurtheilte noch auf dem Schaffote laut ihre Unschuld betheuerten. Der gemeine Mann war von der Rechtlichkeit des Berjahrens vollkommen überzeugt; die Bhigs befanden fich in einer fo leidenschaftlichen Berblendung, daß fie die mehr als unzureichenden Beweismittel für völlig beweisträftig hielten; Cavaliere, welche auf ber Seite der Krone standen, tonnten sich boch nicht ber allgemeinen Furcht bor bem Katholizismus erwehren; Leute, wie Shaftesbury und Budingham, bedienten fich fo elender Wertzeuge, wie des Dates und feiner Belfershelfer, obgleich fie ihre Schlechtigkeit nur allzugut konnten, und forderten die Berurtheilungen, über beren Ungerechtigkeit fie keinen Augenblick im Zweifel fenn konnten, weil beibe ihnen bienten, ihre felbstfüchtigen Absichten zu erreichen und weil ihnen ein Menschenleben gegenüber ihren politischen Interessen nicht in Betracht tam; sogar der König, der von vornherein die Erdichtung klar durchschaute und für die Katholiken stets Sympathie hegte, wagte nicht gegen die ungetheilte öffentliche Meinung von seinem Begnadigungerechte für Golche Gebrauch zu machen, von deren Unschuld er doch überzeugt war, und bestätigte die Todesurtheile. Er berief fogar im Jahre 1679 Shaftesbury wieder an die Spitze des neuen Beheimerathe, freilich ohne ben gehofften Erfolg: ber Schlaue, ber fich auf den Schwingen ber Bollsgunft getragen wußte, tamte die Richtung berfelben zu genau, als daß er sich durch seine Erhebung für die Interessen der Krone hatte gewinnen lassen; er verfolgte mit verstärftem Gifer alle Brand . und Berfchwörungsanzeigen und betrieb noch rudfichtelofer fein Lieblingsprojett, die Ausschliegung bes Bergogs von Port von der Nachfolge, bis er auf's Neue entlassen wurde. Gerade jest erwarb er fich ein unbergangliches Berdienft um die Nation: die berühmte Sabeascorpusatte, bas Grundgefet der perfonlichen Freiheit in England, ift borzugsweise fein Wert, aber bag fie ben ungludlichen Opfern bes allgemeinen Saffes qu Gute getommen ware, gab feine Schlechtigkeit fo wenig als ber kirchliche Fanatismus zu, den er und feine Partei in dem Bolle gefliffentlich genährt und gesteigert hatte. Go gerecht indeffen auch die Indignation ift, mit welcher fammtliche Siftoriter von Bedeutung, Brotestanten wie Katholiten, Aber bas Treiben bes Dates und feiner Genoffen geurtheilt haben, - nur Leute, wie ber untritifche Bolf, Berfaffer einer Geschichte des Jefuitenordens, haben ben Roman des papistischen Complottes für geschichtliche Bahrheit genommen, - fo läßt fich boch nicht vertennen, daß ihre Aussagen niemals hatten Glauben finden tommen, wenn nicht die romische Eurie und die Gefellschaft Jefu die Freiheit der englischen Ration ftets jum Biele ihrer biplomatischen Blane und ihrer hierarchischen Operationen gewählt; wenn nicht die Jesuiten durch ihre cafuistischen Lehrbücher ber Moral darzuthun versucht hatten, das die Gewiffen. lofigteit ber Grundfate und bes Sandelns jum Bortheile ber Rirche die bochfte Gemiffenhaftigkeit seh. Diese Unheilsaat ist blutig gereift: Unschuldige haben die Sünden gebüßt, deren sich der kirchliche Reaktionseifer schuldig gemacht und durch die er das öffentliche Bertrauen vergiftet bat.

Der maßlose Eifer, womit Shaftesburh und seine Partei die Berfolgung betrieb, seste durch Ueberstilrzung dieser selbst ihr Ziel. Unter den eingezogenen tatholischen Peers, die man der Theilnahme an der Berschwörung bezichtigte, befand sich auch Thomas Howard, Lord Biscount Stafford, ein Greis von 68 Jahren und schwächlicher Gesundheit, der mit seinen Unglücksgefährten seit dem Ende des Jahren 1678 in dem Kerter geschmachtet und vergeblich um seinen Prozes gebeten hatte. Am 30. Robember

1680 wurde er endlich vor die Lords gestellt; Dugdale, Dates und Turberville sagten gegen ihn aus, er habe feine Bustimmung zur Ermordung des Königs gegeben, habe dem Dugdale, um ihn zur Ansführung zu bewegen, 500 Bfund geboten und der tatholischen Kirche die allgemeine Herrschaft über England in nahe Aussicht gestellt. 7. Dezember sprachen von sechsundachtzig Lords fünfundfünfzig, die rechte Sand auf die Bruft gelegt, über ben Befangenen bas Schuldig, und ber Prafibirende verurtheilte ihn jur gewöhnlichen Strafe des Hochverraths. Ueberzeugend für jeden Unbefangenen war die edle Haltung, womit er sich vertheidigt hatte, rührend die Demuth, womit er das Urtheil aufnahm, beschämend für seine Richter ber Dank, womit er ihr Anerbieten erwiederte, für die Umwandlung der ihm zuerkannten Strafe in die der einfachen Enthauptung fich vertvenden zu wollen. Nochmals am 18. Dezember vor die Schranten gestellt, um Angaben über seine Mitwiffenschaft um die Berschwörung zu machen, erklärte er, er seh allerdings an allen Berabredungen betheiligt gewesen, die es sich zum Zwecke gefett, auf gefetlichem Bege die Duldung des tatholischen Glaubens in England herbeippführen; von einem verbrecherischen Complotte aber der Katholiken habe er niemals etwas erfahren. Der 29. Dezember war der Tag seiner hinrichtung; als er auf dem Shaffote nach einem lauten Gebet, das er knieend gesprochen, sich noch einmal erhob, um feine Unfchuld zu betheuern, erscholl bon allen Seiten der Ruf: Wir glauben euch, Mylord, Gott fegne euch, Mylord! Auf die Frage des Scharfrichters: Bergebt ihr mir, Bar? antwortete er mit sicherer Stimme: Ich vergebe! und empfing furchtlos den tödtlichen Streich.

Der tiefe Eindrud, den Stafford's unberdientes Schickfal und eble Frommigleit prüdließ, war der erfte Anftog jum Umschwung der öffentlichen Stimmung. Glaube der Nation an die Existenz des Complottes wurde wankend. Am 28. März 1681 lofte ber Konig fein lettes Parlament auf; er hatte es, um feine Berathungen von den Einflussen der in der Hauptstadt bestehenden Klubbs unabhängig zu machen, in Offord versammelt. Neue Beziehungen, in die er zu Ludwig XIV. getreten war, und neue Hülfsgelder, deren Zuficherung er von diesem erhalten hatte, gewährten ihm die Röglichkeit, ohne Barlament zu regieren. Bei dem Mittelstande, der in den Jahren des Friedens, welche der Revolution gefolgt waren, zu wachsendem Wohlstande erstarkt war, machte fich eine träftige Antipathie gegen die Opposition fühlbar, von allen Seiten liefen Abreffen mit der Berficherung der Ergebenheit an den Thron ein. Die Regierung benützte diefe Stimmung zu einer shstematischen Reaktion. Zwar die Anklage gegen Shaftesbury, bei welcher brei ber von ihm bisher benutzten, feilen Denunzianten aussagten, er habe sie bestochen, falsches Zeugniß wider die Konigin und den Herzog von Port abgulegen, scheiterte an dem Wahrspruch der Geschworenen, dagegen feste die Regierung 1682 die Bernichtung der Freibriefe der Stadt Loudon und anderer Gemeinden durch und sicherte sich auf diesem Wege einen Einfluß auf die Zusammensehung der Schwurgerichte und der ftädtischen Collegien; Shaftesbury, mit Berfolgung bedroht, flüchtete nach Holland und ftarb dort im Januar 1683. Seine Parteigenoffen wurden mit einer Berschwörung gegen das Leben des Königs in Berbindung gebracht und auf Hochverrath angeklagt: am 21. Juli 1683 fiel das Haupt des Lord William Russel, am 8. Dezember des Lord Sidney unter dem Beile des Benkers, Graf Effer entleibte sich im Gefängnisse, Lord Howard hatte sich durch den Berrath seiner Freunde die Straflofigkeit erkauft. An der ihnen zur Last gelegten Theilnahme an jener Berschwörung waren fie unschuldig, dagegen hatten fie alle Mittel zu einem Aufftande vorbereitet, um der Gewalt mit Gewalt zu begegnen.

Jest ereilte die Rache der flegreichen Partei auch den elenden Dates, er wurde 1684 durch Zeugen überführt, gegen den Herzog von Pork Schmähungen und Drohungen ausgestoßen zu haben, und nehft mehreren Genoffen seines Gewerdes unter Anwendung des Gesess de scandalis magnatum in eine Entschädigung von 100,000 Pfund verurtheilt; undermögend seinen Theil daran zu bezahlen, wanderte er in das Gefängniß,

504 Dates

wo man ihn, obgleich er nur wegen einer Civillage verhaftet war, and Beforgnif, feine noch immer gahlreichen Bewunderer möchten Berfuche gu feiner Befreiung wagen, in Gifen legte und die Thure seiner Zelle durch einen großen Doggen bewachen ließ. Aber damit war das Dag feiner Strafe noch nicht erfüllt. Die Reaftion, von Rarl begonnen, wurde burch feinen Bruder Jatob II. (feit 1685) noch weit confequenter fortgeführt. Sein unverfohnlicher Bag, burch religiofen Fanatismus gesteigert, wandte fich vor Allem gegen die Denunzianten in dem Berschwörungsprozek. Mehrere derfelben waren bereits gestorben: Bedloe als verharteter Bosewicht, Dugdale und Carftairs in ber Berameiflung bes bofen Gemiffens, nur Dates und Dangerfielb maren ber Rade Jatob's noch zu erreichen. Am 8. und 9. Mai wurde Dates wegen Meineids vor Bericht gestellt; bie Berhandlungen stellten flar, bag er an ben Tagen, wo er ben bon ihm angeblich enthüllten Berbrechen, namentlich ber Jesuitenzusammentunft im weißen Roff am 24. April 1678, als Zeuge beigewohnt haben wollte, fich an gang aubern, jum Theil an liberfeeischen Orten aufgehalten habe; ber Gerichtshof verurtheilte ihn 2000 Mart zu zahlen, der geiftlichen Tracht entfleibet, zwei Mal öffentlich ansgepeitscht, lebenslänglich gefangen gehalten und fünf Dal jährlich am Branger ausgestellt zu werben. Das Urtheil wurde mit furchtbarer Barte vollzogen: am ersten Tage wanderte er, an bie Rarre gefchloffen, unter Beitschenhieben, die mit ungewöhnlicher Araft ertheilt murben, von Oldgate nach Newgate, seine anfängliche Standhaftigfeit enbigte gulett in lautem Schmerzgeheul; als er ohnmächtig niebersant, wedte ihn die Beitsche bes Benters aus feiner Betäubung. Bergeblich blieben alle Berfuche, Jatob noch jest gur Dilbe gu stimmen: er befahl fortzufahren, so lange noch Leben im Körper sen. Zwei Tage darauf wurde bem Urtheilsspruche gemäß ber Reft ber Strafe an ihm bollzogen; unfähig ju stehen und zu gehen, wurde er auf eine Schleife gebunden und unter 1700 Beitschenftreichen von Remgate nach Thburn gefahren; bennoch war seine Kraft so unverwüftlich, daß er mit dem Leben babon tam: lange Zeit hindurch faß er in Banden mit gefalteten Banben, ben hut tief in bas Auge gebrudt, eine Beute bes Tieffinnes in einem ber buntelsten Rerfer von Remgate. Die Unversöhnlichkeit, mit welcher ihn Jatob haßte und verfolgte, zeigte fich in einer Sandlung der außersten Robbeit: der Bundarzt Bateman, ber ihm zur Aber gelaffen und menschenfreundlich feine Bunden berbunden hatte, wurde bald barauf, obgleich schwer ertrantt und unvermögend zu reben, vor Gericht gestellt und nach dem Spruche beffelben gehängt und geviertheilt. Es tomte ibm tein anderes Berbrechen nachgewiesen werden, als daß er den Elenden vom Tobe errettet habe, ben man mit ber Graufamteit der Strafe beabsichtigt und erwartet hatte. In der gangen tutholischen Welt herrichte lauter Jubel über bas Schidfal bes Berfolgers ber englischen Glaubensbrüder : in gahlreichen Rupferstichen, Epigrammen und Flugschriften wurde der Dottor bon Salamanta, wie er fich ruhmredig zu nennen pflegte, in dem einzigen Augenblice feines Lebens, in welchem er auf Mitleid Anspruch machen konnte, als Gegenstand bes Spottes verewigt. Nach ihm tam die Reihe an Dangerfield; auch er mußte denfelben Beg wie Dates hinter ber Rarre unter ber Beitsche gurudlegen; weniger ftart, als biefer, wurde seine Kraft durch die Strafe erschöpft, und als noch zum Uebermaß ein Tory auf dem Rudweg nach Newgate ben Bagen, in ben man ihn gesetzt hatte, anhielt, den Ungludlichen durch Schmähworte reizte und ihn mit einem Rohrstod in das Auge schlug, wurde er sterbend in das Gefängniß gebracht. Der Thater, deffen Robheit die Zeitgenoffen aus ber Gifersucht bes beleidigten Chemannes erflarten, mußte die Schuld bes Tobtens, die dem barbarischen Richterspruch zur Last fällt, auf sich nehmen und blifte fie am Galgen.

Auch jest war die Rolle des Titus Dates noch nicht ganz ansgespielt, auch durch die tiefste Demüthigung und äußerste Mißhandlung seine Frechheit noch nicht ganz gebrochen. Drei und ein halbes Jahr brachte er im Kerker zu, aus dem er nur fünf Mal jährlich an das Licht kam, um an den Jahrestagen seiner falschen Side an dem Branger den Bliden der Schaulustigen und den hämischen Bemerkungen seiner Feinde blofgeskellt

Dans 505

m werden. So offentundig indeffen auch seine Berbrechen waren, so ftrenge auch die Befehle rudfichtlich seiner Behandlung lauteten, fo fehlte es ihm boch auch jest nicht an glanbigen Thoren, die in ihm den Retter des Baterlandes und den Martyrer des Broteftantismus bewunderten. Sie waren bemuht, durch Beftechung ber Befangenwarter sein Loos zu erleichtern und führten ihm die ausgesuchtesten Lederbiffen zu. Als endlich Jatob bor ber Annäherung seines Schwiegersohnes Wilhelm III. von Dranien flüchtete und die Sauptstadt fich in der hochsten Berwirrung und Beforgniß befand, gestatteten bem Dates feine Barter frei umherzugehen: sie fürchteten, er moge unter beranderten Regierungsverhaltniffen wieder ju feinem alten Ginfluß gelangen. Täglich wurde nun die scheukliche Geftalt wieder in den Gerichtshofen, ben Schauplaten feiner niedertrachtigen Berläumdungen, gesehen. Das über ihn gefällte Urtheil hatte das durch das Gefet bestimmte Strafmag unlängbar überfchritten; bas Gericht war nach ber Sachlage nicht bejugt gewesen auf Berluft der geistlichen Tracht und auf lebenswierige Detention zu ertennen. Er brachte baher im Mai 1689 ein Raffationsgesuch vor die Lords. Obgleich bie Competenz des Saufes fich in diefem Falle nur auf die Unterfuchung der formellen finge befchränken konute, ob das Urtheil mit den erwiefenen Thatfachen im Ginklange febe, nahmen die Lords nichts besto weniger die materielle Seite des Prozesses wieder wij selbst bas einstimmige Gutachten von neun Richtern, daß bas Urtheil als ungultig minheben fen, brachte teine Befonnenheit in die leidenschaftlich erregte Berhandlung; die Richtigkeitsbeschwerde wurde verworfen, der vorsitzende Lord bemerkte, nur dann könne er für die Aufhebung des Urtheiles stimmen, wenn der Burfche noch einmal benfelben Beg von Tyburn nach Oldgate zuruchgebeitscht wurde. Roch einmal follte der elende Dates die Bertretung der Nation in Bewegung bringen. Die Gemeinen nämlich erklarten fich mit großer Majorität für das Gutachten der Richter und verwarfen das frühere Urtheil. Ein heftiger Streit zwischen beiden Saufern war die Folge biefes Diffensus; bie Bemeinen tabelten es mit großer Freimuthigkeit, daß die Lords ihre verschiedene Stellung als Richter und Gesetzgeber confundirt, daß fie den Gefichtspunkt der Zweckmäßigkeit, filte die Gefetzgebung allerdings bestimmend, auch in ber richterlichen Entscheibung jur Geltung gebracht hatten, wo allein die gesetzlichen Beweismittel in Betracht bunnen konnten. Da die Lords auf ihrer einmal gedußerten Meinung eigenfinnig beharrten, legten bie Gemeinen Berwahrung ein und embfahlen in einer Abreffe an Ronig Bilhelm III. den Dates zur Berleihung einer jährlichen Penfion von 300 Pfund. Aus diesem Streite entwidelte fich noch ein anderer. Dan fühlte lebhaft bas Bedürfnig, bie Freiheiten des Boltes, die Frucht der Revolution, welche Jakob verdrängt und Wilhelm auf den Thron gehoben hatte, auch formell rechtlich und gultig festzustellen: die Erflarung ber Rechte (doclaration of rights) follte ihre gefetzliche Form in ber Bill ber Rechte (bill of rights) erhalten, allein da fich beide Baufer über die Designation eines Nachfolgers für den Fall des erblosen Ablebens Maria's, Anna's und Wilhelm's nicht einigen konnten, so fiel vorerst der Gesetzentwurf: die Spannung, in welche die Angelegenheit des Dates beide Haufer verfett hatte, war die hauptfächliche Urfache diefes jehlgeschlagenen Erfolges. Erst als das Barlament am 9. Oktober 1689 wieder zusammentrat, wurde die Bill der Rechte wieder eingebracht: die Lords gaben nach, und der Entmurf erhielt Befetestraft.

Alle bitteren Erfahrungen, die er gemacht, waren nicht im Stande die Frechheit und Schamlosigkeit des Dates zu heilen. Er beschwerte sich bitter darüber, daß ihm, dem um England hochverdienten Manne, jest nur 300 Pfund zugemessen sehen, während er unter Karl das Dreisache dieser Summe bezogen und wohl berechtigt gewesen seh, den Wilhelm ungleich mehr zu erwarten. Er erklärte es für eine schreiche Ungerechzigkeit, daß ihm nicht für alle Opfer, die er gebracht, und für alle Anstrengungen, die er sich zugemuthet, wenigstens ein Bisthum, ein Dekanat, eine sette Pfründe zu Theil geworden seh; er ergoß in den gemeinsten Ausbrilden seinen Unmuth gegen Staatsmalnner und Geistliche, von denen er etwa voraussehen konnte, daß sie seine ruhmvolle

Bergangenheit beim hofe verkleinerten. In feiner gereizten Berftimmung manbte fic der vollendete Beuchler julest wieder an die Baptiften, er fpielte fo meifterhaft ben Befehrten und sprach so falbungereich von dem Gnadenwerke, bas an ihm ju Stande gekommen, daß "die Gemeinde der Beiligen " zulett ihm die Aufnahme nicht langer verfagte, aber als fein entlarvter Betrug noch vor Ablauf eines Jahres mit Ausstoffung bestraft wurde, entlud fich fein Born in fo ungemeffenen Ausbrüchen und Drohungen, daß gerichtliches Einschreiten nothwendig wurde. Des Dates Beispiel hat lange bie Treue und den Glauben im öffentlichen Leben vergiftet; von dem orforder Barlament bis jum Sturze bes Hauses Stuart waren an ber Stelle ber papistischen whigistische Berschwörungen ersonnen und durch Meineide erwiesen worden; unter der Regierung Wilhelm's III. verfielen die Denunzianten auf jakobitifche Complotte; eine der berühmtesten Erdichtungen in dieser Beziehung war die eines gewissen Fuller im Jahre 1691; biefer Bettler und Schwindler hatte übrigens, obgleich burch Dates Leitung und taglichen Umgang zum Angeber geschult, boch nicht seines Meisters Glück: das Parlament ließ gegen ihn als Betruger und falschen Zeugen den Prozeß einleiten; er wurde zu einer Gelb- und Gefängnißstrafe und zur Prangerausstellung verurtheilt. Titus Dates starb erst unter Anna's Regierung am 23. Juli 1705 zu London; wenn die ungefähre Angabe seiner Geburtezeit richtig ift, in einem Alter von etwa 86 Jahren.

Die Nadzichten über ihn finden sich am vollständigsten zusammengestellt bei hume, Geschichte von Großbritannien, bei Lingard und besonders bei Macaulay, Geschichte von England, wo auch die englischen Quellen angegeben sind, aus welchen dieselben geschöpft wurden.

Georg Eduard Steit.

Dbadja (צבריה, 'Oβudlas, Aβdlas), Brophet. Bon der Berfon und ben Lebensverhältniffen dieses Propheten wiffen wir foviel als nichts. Das Meine Buch, welches wir von ihm befitzen und welches in der Reihe der kleinen Propheten die vierte Stelle einnimmt, enthalt über seine Abstammung, Beimath, sonftige Lebensstellung durchaus teine Angaben. Richt einmal, wer der Bater des Propheten gewesen fen, wird Nur daß er ein Judder war, wird ans dem Inhalte der Beiffagung mit Recht Nach einer Um so geschäftiger war die Sage, die Luden auszufüllen. Angabe (f. bei Carpzov, introd. III, p. 838 sqq.) foll er ein bekehrter Ibunder gewesen sehn. Rach einer anderen (bei Pseudo-Dorothous in der Synopsis und bei Ephraem Syrus, f. Delitzsch, de Habacuci proph. vita atque aetate, p. 60; Caspari, d. Pr. Db., S. 2 ff.) war er aus Sichem gebürtig, ein Schüler des Propheten Clias, Hauptmann im Dienste des Ahab und zwar jener britte nertykorrapyog, den Elias verschonte nach 2 Kon. 1, 13., und Gatte des Beibes, deffen Delfritglein Elisa fegnete, 2 Ron. 4, 1. ff. Bertholdt hingegen (Ginl. IV, G. 1627) ift fo weit gegangen, feine Existeng ganglich ju langnen, und selbst Ruper (Berem. S. 105) läßt benfelben 3weifel laut werden, der auch in Bezug auf Maleachi (f. d. Art.) aufgetaucht ift, ob nämlich der Name יבריה für ein nomen appollativum oder proprium zu halten sen. Das kleine Buch (es ift das kleinste im Kanon des Alten Testaments) enthält eine Beiffagung gegen Com. Im ersten Theile wird Com angeklindigt, daß Jehova entschloffen fen, es zu vernichten, und daß dagegen weder bie Bobe und Festigkeit feiner Bohnungen, noch feine Bundesgenoffen, noch feine altberühmte Weisheit und Belbentraft etwas nuten werbe (B. 1-9). Im ameiten Theile gibt ber Prophet die Grunde an, welche jenen Entschluß veranlagt haben. Soom hat Gewaltthat an feinem Bruder Jakob genbt, a hat sich mit seinen Feinden verblindet und an ihrer Feindseligkeit gegen Juda Theil ge-Dafür foll ihm Gleiches mit Gleichem bergolten werben (B. 10-16). 3m dritten Theile verklindigt der Prophet den herrlichen Triumph Juda's über alle feine Feinde und über Ebom insbefondere. Juda's Gebiet foll fich ausbreiten nach allen Seiten hin, mahrend Ebom wie Stoppeln von der Feuerflamme Inda's verzehrt werden foll. Diefer Blid aber in die flegreiche Zutunft Juda's fchließt die hinweifung auf messianisches Beil in sich, wie das besonders aus dem Schlusse הבינהה ביהונה המלכבה

erfichtlich ift (vergl. Bengstenberg, Christologie, 2te Aufl., I, S. 46 ff.) — Die Hauptfrage, um die es fich bei unserem Propheten handelt, ift die nach bem Zeitalter, bem er angehört. Die Anfichten ber Gelehrten geben bier merfwürdig auseinander. Sehen wir hier gang ab von denen, die wie Augusti (Ginl. §. 222), Rrahmer (observv. in Ob. 1833), Ewald (Br. d. A. B. I, S. 399), Meier (Zeller's Jahrbb. I, 3. 3. 526) der Meinung find, daß Dbadja die Weiffagung eines alteren Propheten verarbeitet habe, fo wird Dbabja von den Einen geradezu fur den altesten aller Propheten, von denen wir Schriften im Ranon haben, von Anderen hinwiederum für einen der jungsten ertlart. Hofmann nämlich (Beiff. u. Erf. I, S. 201; Schriftbeweis II, 2. S. 491) und Delitssch (wann weiffagte Dbadja? Rudelb. u. Guer. Ztschr. 1851, S. 91 ff.), benen fich auch Reil (Einl. in's A. T., S. 331 ff.) anschließt, sind ber Anficht, daß Dbadia vor Joel, noch unter Jorani, d. i. zwischen 889 und 884 v. Chr., geweiffagt habe. Jäger (über das Zeitalter Dbabja's, Tub. 1837, 4.), Caspari (a. a. D. S. 35 ff.), Babernid (Ginl. II, 2. S. 316 ff.), Bengstenberg (Bileam, S. 253 ff., Chriftol. I, S. 458 ff.) weisen ihn bem Zeitalter Jerobeam's II. und Ufla's zu; Ruper (Ber. S. 104 f.) und einige Aeltere (wie Vitringa, typ. doctr. proph., p. 35 sq., Carpsov, introd. III, p. 342) seten ihn unter Ahas, mahrend nach bem Borgange von Wen-Cora, Luther u. A. fehr viele Reuere (fo Schnurrer, Rosemmüller, De Wette, hendewerd, Maurer u. A.) in der Weissagung die dentlichste Beziehung auf die Berforung Jerufalems durch Rebutadnezar als auf ein vergangenes Faktum finden und demgemäß Obadja zu einem Zeitgenoffen des Jeremia machen. hipig endlich halt den Berfaffer unferes Buches für einen agyptischen Juden, ber turg nach 312 b. Chr. geichrieben habe in Folge des Gerlichtes, daß von Antigonus ein Feldzug wider Betra befohlen sey (f. Comm. zu den tl. Proph., vergl. Eichhorn, Einl. IV, S. 323 ff.). — Dir icheint Alles auf die Frage angutommen: hat ber Prophet eine vergangene ober eine zuk inftige Einnahme Jerusalem's im Auge? Hat er eine zukunftige im Auge, resp. beziehen sich die Berse 10 - 16 nur auf die Einnahme durch Rebutadnezar, so ift die Entstehung der Weissagung mehr als zwei Jahrhunderte vor der angedeuteten Ratastrophe geschichtlich nicht motivirt (cf. Maurer, in proph. min. p. 191), und die Erflarung des 21. Berfes unterliegt großen Schwierigkeiten. hat aber ber Prophet eine vergangene Einnahme im Sinne, so bietet sich eine vierfache Möglichkeit dar. Der Prophet konnte erstens die Einnahme durch Nebukadnezar als eine vergangene im Auge gehabt haben. Dagegen spricht aber 1) daß die Berfe 12 ff. im Tone der Warnung gehalten find (vergl. Umbreit, prakt. Comm., S. 190); 2) daß Jeremia, als er 19, 7-22 schrieb, Obadja vor Augen hatte und nicht umgekehrt, manches Andere nicht zu erwähnen (vergl. Caspari a. a. D.). Die zweite Möglichkeit ift, daß Dbadja fich auf die Einnahme Jernsalems unter Ahas (2 Chr. 28, 5. f.) bezöge. Aber da find's Syrer und Ephraimiter, die Juda bezwingen und Gefangene nach Damast führen. Die dritte Möglichkeit ware, an die Einnahme unter Amazia durch Joas, den König von Ifrael, zu denken (2 Köu. 14, 13. f. 2 Chr. 25, 23. f.). Dagegen aber spricht, daß nach Obadja offenbar Ausländer Jernfalem erobert haben, und daß die Gefangenen in bestliche Gegenden weggeführt worden sind. Diesen Anforderungen nun entspricht einzig die vierte Amahme, nämlich, daß Obadja das Faktum im Auge gehabt habe, von welchem wir 2 Chr. 21, 16. 17. lefen. Da wird erzählt, daß Philister und Araber heraufzogen wider Joram, den König Juda, und Gefangene und großes Gut hinwegführten. Man bebenke nun Folgendes: Joel und Amos konnen der Zeit nach, in welcher fle lebten, nur diefes Greigniß im Sinne haben, wenn fie (Joel 4, 6. Um. 1, 6. 9.) den Philistern und Spreen vorwerfen, daß sie die Gefangenen Inda's an Edom und Javan berfauft haben. Joel und Obadja aber berühren sich in mehreren auf dieses Ereigniß bezüglichen Aussagen (Joel 4, 19 coll. Ob. 10. Joel 4, 8 coll. Ob. 18. Joel 4, 7. 14 coll. Ob. 15. Joel 3, 5 coll. Ob. 17. Rann nun Joel nicht früher angesetzt werden als unter Joas (877-838), so ist allerdings wahrscheinlich, daß Obadja noch früher geweiffagt habe. Denn man bermochte fich teinen Grund zu benten, warum ber weiffagende Ausspruch von dem ihn veranlassenden Greigniß durch eine lange Reihe von Jahren follte getrennt fenn. Erscheint uns so Obabja allerdings als ber ältefte berjenigen Propheten, von denen wir Schriften im Ranon haben, fo fpricht feine Stellung in der Sammlung der kleinen Bropheten nicht dagegen. Denn diefelbe ist nur im Großen und Ganzen dronologisch geordnet. In Bezug auf die Anordnung der einzelnen Gruppen ift der Umfang und die Bechselbeziehung zwischen dem Schluß bes einen Buches mb bem Anfang bes anderen maßgebend gewesen (f. Delitisch a. a. D. und Reil, Ginl., S. 314 ff.). — Dabei bleibt immer noch die Frage, ob die Schrift des Obadja mit der Beiffagung felbst gleichaltrig, oder ob fie fpater entstanden feb. Aber auch in er-Kerem Falle würde ihr Alter doch nur um eires 20 Jahre fiber bas des Joel hinaufgehen. Die Sprache bes Propheten zeugt auch nicht wider, fondern filr einen fo fruhm Ursprung. "Die Rebe bes Propheten", sagt Umbreit, "kommt wie aus Felsenkluften: sein Wort ift hart und rauh. Bir finden feine Bluthe bes Ausbrucks, nicht Schmud der bildlichen Darftellung; es ift, als hatte Dbadja feine Beiffagung in das Geftein von Sela eingehauen". — Die Hauptschrift über Dbadja ift: C. B. Caspari, En Prophet Obadia ausgelegt, Lpzg. 1842. E. Rägelsbad.

Obedienz (obedientia), heißt firchlich ber Gehorsam, welcher in der Hierarchie von den auf einer niederen Stufe Besindlichen (minores, obedientiarii) den Oberen (majores) geleistet werden soll. Die hierarchische Gliederung beruht daher auf dem Gegensatz der majoritas und obedientia (vergl. den Titel X. I, 38; in VI. I. 17; Kxtravag. Ioannis XXII, 2; Extrav. Comm. I, 8).

Die Grundfate fiber die Obedienz haben fich im Anschluffe an das Prinzip bes Feudalismus in der Kirche, d. i. der Hierarchie felbst entwickelt. Rach diesem Prinzo fteht die Fülle aller Gewalt Einer Person ju, von welcher alle übrigen mit entsprechenden Theilen der Macht betraut sind und deßhalb die Pflicht der Obedienz gegen den Inhaber der Machtvollfommenheit übernehmen. Bon Seiten der Babste, als Doi vices gerentes in terris, ift demgemäß die Obedienz von der ganzen Christenheit, voram von bem Kaiser und ben Fürsten in Anspruch genommen. In Diesem Geifte find Die fogenannten diotatus Hildebrandini abgefaßt, worin es unter Anderem heißt: Quod solus papa possit uti imperialibus insigniis. Quod solius papae pedes omnes principes deosculentur. Quod illi liceat imperatores deponere u. a. (biz Achtheit dieser Dillate erhellt aus den Regesten Gregor's VII, (vgl. Giesebrecht, de Gregorii VII. registro emendando, Regimont. 1858, p. 5). Ebenso erffart sich Bonifaz VIII. in der Bulle: Unam sanctam (c. I. Extrav. comm. de maj. et ob. I, 8) 1302, beren Schlusworte alfo lauten: "Quicumque huic potestati a Deo sic ordinatae resistit, Dei ordinationi resistit, nisi duo, sicut Manichaeus, fingat esse principia. --- Porro subesse Romano Pontifici, omni humanae creaturae declaramus, dicimus, definimus et pronunciamus omnino esse de necessitate salutis". Die allgemeine Obedienz erlitt burch das Schisma große Einbufe, indem die Doppelmahl Urban's VI. und Clemens VII. im 3. 1378 awei Obediengen hervorrief (f. Giefeler, Lehrbuch ber Rirchengeschichte, II, 3. 122 fi.), welche sogar durch das Concil ju Bisa 1409 durch eine dritte Obedienz vermehrt wurde (a. a. D. II, 4. 7 ff.). In Folge ber Reformation fiel ein großer Theil ber lateiniichen Rirche von der bisherigen Dbedieng ab, auch wurden manche aus derfelben fliegende Meußerungen der Reverenz Seitens der Romifch = tatholischen nach und nach antiquirt. Die mittelalterlichen Bestandtheile der Obedienz, reverentia, judicium et praeceptum, wurden mehr und mehr abgeschwächt.

Rudsichtlich des Berhältnisses der majoritas und obedientia beim Klerus felbst ift ber Bestly der jurisdictio ordinaria von entscheidendem Einstusse. Demgemäß hat der Diöcesandischof den Anspruch auf Obedienz aller Diöcesanen, selbst der Exemten, welche wie Emancipirte Gehorsam schuldig sind (s. d. Art. Exemtion, Bd. IV, S. 287). Minister und Presbyter schwören dem Bischof Gehorsam sowohl bei der Ordination,

Oberlin 509

Es pflegt mit ber professio fidei nach ber Form als insbesondere bei der Institution. bom 13. Robember 1564 bas Gelübde ber Obedienz und Reverenz verbunden zu werden. Es berordnet dariiber das Conc. Trident. sess. XXIV, c. 12 de reform.: "Provisi de beneficiis quibuscumque curam animarum habentibus teneantur a die adeptae possessionis ad minus intra duos menses in manibus ipsius episcopi, vel eo impedito coram generali eius vicario seu officiali, orthodoxae suae fidei publicam facere professionem, et in ecclesiae Romanae obedientia se permansuros spondeant ac jurent". Un die professio fidei schließen sich die Worte: "Ego N. spondeo voveo se juro Episcopis N. N. pro tempore existentibus veram obedientiam et reverentiam eta.". Die Bijchofe selbst schwuren früher bem Metropolitan bei der Consetration die Obedieng, feit aber ber Babft bas Confetrationsrecht fich refervirt hat, wird nur ihm der Sid geleistet. Die Formel desselben ist uralt und aus einem wahren Lehneide eutsprungen. Die von Bischof Fulbert († 1028) entworfene Form (c. 18, Can. XXII. qu. V) ist auch in das Longobardische Lehnrecht (lib. feudorum II, lit. 5. 6) übergegongen und im Besentlichen späterhin mit Erweiterungen beibehalten, o. 4. X. do jurejur. (II. 24.) (Gregor VII. a. 1079) und die neuere Form des Pontificale Romanum (auch bei Richter, Kirchenrecht, §. 131, Unm. 11 abgedruckt; vergl. Phillip's Auchenrecht, 28d. II, &. 80. 81).

Obedient geloben vornehmlich auch die Regularen ihren Oberen. Es gehört das votum obedientias zu den ausdrücklich vorgeschriebenen Mönchsgelübden. Hierin ist eine vollskündige Abhängigkeit von den Superioren verheißen und auf jede eigene Beschlußnahme verzichtet (m. s. die Details dei Forraris, bibliotheoa can. s. v. votum Artic. II, no. 9—42). In den Statuten der Liguorianer heißt es deßhalb: "Da der Geist des Instituts eigentlich auf die Entziehung des eigenen Willens gegründet ist, so sollen sich unsere Congregirten besonders in der Uedung dieser Tugend auszeichnen, indem sie blind und ohne zu urtheilen den Beschlen ihres Obern Folge leisten, ware es auch ein Stock, wenn er das Recht hat zu besehlen. ."

Die evangelische Rirche forbert und ruhmt auch die Tugend des Behorfams, sie macht dieselbe aber abhängig von dem Befehl Gottes und nicht eines hierarchischen Briesterthums (f. d. Art. Gehorsam, Bd. IV, S. 712). Die Obedienz, wie sie in der romischen Kirche gefordert wird, haben die Reformatoren sosort auf's Entschiedenste gemigbilligt. Go erklart Luther: "Der Pabst hat die Welt mit satanischem Gehorsam erfüllt, denn der Pabst hat nicht befohlen was Gott geheißen, sondern was er selbst erdacht hat. — Darum follen wir uns erinnern des Gebots in der Offenb. Joh. 18, 4.5; Gehet aus von ihr (Babylon), mein Bolf, daß ihr nicht theilhaftig werdet ihrer Sünden... Bie sollen wir aber von ihr ausgehen? Alfo, daß wir uns nicht lassen mit der Rafe herumführen, wie ein Bar, fondern wenn der Pabst Etwas gebietet, wir nicht sobald folgen, sondern wir ihn erst fragen und sagen: Junker Pabst, ich höre wohl, daß du mir das gebietest; weise mir aber Gottes Wort, ob auch Gott folches geboten und gefagt hat, so will ich gern gehorsam sehn; so es aber Gott nicht gesagt hat, und dein Gebot wider Gottes Wort ift, als daß du von gottlofen Klösters und Beiligengelübden fagft, die Che, Speife und Trank verbieten läßt, so will ich dir nicht gehorsamen; denn ich habe einen anderen Befehl Gottes, dem muß ich gehorfam sehn und folgen . . . ". (Luther's Werte von Balch, I, 1152); vergl auch ben Artitel Gelübde, Bb. IV, S. 771 ff.), B. F. Jacobion.

Oberlin, Joh. Friedrich. Dieser Beilige der protestantischen Rirche\*) ist zu Strafburg geboren den 31. August 1740, wenige Tage vor Jung-Stilling, ein Jahr und wenige Monate vor Lavater. Sein Bater war Professor am Gymnastum und mußte

<sup>\*)</sup> So nennt ihn Safe (in seiner Kirchengeschichte) und fügt hinzu: "zum Zeugniß gesetzt, was ein ruftiger, schwärmerischer und boch einsacher Mensch burch Gott vermag für die geistige und leibliche Bobliabrt einer Gemeinde". Giefeler geht stullschweigend an der Erscheinung bes Mannes vorüber.

510 Oberlin

bei geringem Gehalt sich mit der zahlreichen Familie beinahe kummerlich durchbelfen; bennoch herrschte im Dberlin'schen Sause ber Beift ber driftlichen Bohltbatigteit, eine Frucht des evangelischen Sinnes, der das ganze Hauswesen erflute. Diesen Geist sehen wir auch balb in dem jungen Fritz sich bekunden, wenn er 3. B. als Knabe über den Markt wanbelnd feine Borfe in ben Schof einer armen Bauerin ausschuttet, Die foeben um ihre zerbrochenen Eier jammert und zum Schaden noch den Spott der Strakenjungen dulben muß, ober wenn er einer Rleibertröblerin bie noch fehlenden Baar Sont bezahlt, um einer armen Räuferin den Rauf des Kleides zu ermöglichen, um das sie feilscht. Aber nicht nur das weiche, auch das tapfere Herz Oberlin's tritt (ähnlich wie bei Lavater) schon frlih zu Tage, wenn er sich eines Bettlers annimmt gegen den ihn mißhandelnden Bolizeimann und diefem felbst durch feine Dreiftigkeit ein gacheln abgewimt. Und was noch mehr ist als Gutherzigkeit und Tapferkeit, die Selbstüberwindung, der allein die Feindesliebe möglich wird, diefe seltenste unter den Tugenden eines kästigm Anaben, auch fle fehlt nicht in ber Jugendgeschichte Oberlin's, wenn er die Be schimpfung eines Kameraden, der ihm die Müte vom Kopfe schlägt, trot der Aufforderung zur Rache, die ihm bon den Umstehenden her zutont, mit driftlicher Sanftmut hinnimunt.

Nachdem der junge Fritz seine erste Borbildung in dem Shmnasium seiner Bater stadt erlangt hatte, trat er mit dem 30. Sept. 1755 als Student in die Atademie en und erlangte im April 1758 den Grad eines Bachelier-es-lettres, und im Jahr 1763 ben eines Dottors ber Philosophie. Bei biefem Anlag vertheidigte er die Thefe de virium vivarum atque mortuarum mensuris, nach dem Leibnisischen Spftem. Am eigener Bahl entschied er fich nun fite bas Studium der Theologie. Unter seinen lehrern befand sich auch der durch seine ftrenge Orthodoxie wie durch feine feurige Beredtfamteit ausgezeichnete Brofeffor Loreng. Es zengt für bie Unabhangigteit bet Oberlin'ichen Karakters, daß der dankbare Schiller nicht unterließ dem vereinten leine auch bann öffentlich feine Achtung zu bezeugen, als biefer eben feiner ftrengen Grmbfate wegen suspendirt worden war. Dieselbe Unabhangigfeit bewies er aber auch wieder dem Lehrer gegenüber. Es war ein hartes Wort, das diefer später einmal über da verstorbenen Bater Oberlin's aussprach, als sen derfelbe trop seiner Rechtschaffenheit ewig verdammt, weil er nicht zu den Wiedergeborenen gehöre. Hier legte der Schler feierlichen Protest ein gegen des Meisters Worte, wie denn überhaupt Oberlin niemals mit bem Dogma von der ewigen Berdammnift zurecht kommen konnte. Bie bei vielen ausgezeichneten Frommen ber ebangelifchen, vielleicht noch mehr bei "Beiligen" ber fo tholischen Rirche ein Moment in ihrem Leben eintritt, da fie in formlicher und fein: licher Beise einen Seelenbund mit ihrem Gott und Heiland eingehen und diesen wol auch zu Zeiten erneuern, so treffen wir es auch bei Oberlin. Den 1. Januar bei Jahres 1760 verschrieb er sich in einer auch kalligraphisch ausgezeichneten Urhmix dem Herrn, und erneuerte diesen Bertrag den 1. Januar 1770. Darin beißt es unter Anderem (wobei himmel und Erde als Zeugen aufgerufen werden): "ich bekenne mit heutigem Tage, daß ber Berr mein Gott ift; ich erkläre, daß ich zu der Bahl feiner Kinder mich rechne und zu feinem Bolte gehöre. Ich entfage all ben Dachten, die bisher meine Seele beherrscht haben, und Allem, was mich von meinem Gott tremt. Daß dem Gelübde auch ein Gebet fich anschloß um die Kraft es zu halten, versicht fich von felbft. Eine ftrenge Ascese und die Führung eines Tagebuches, worin er ge naue Rechnung mit fich felbst hielt, war die nothwendige Folge jenes erften feierlichen Schrittes. Richtsbestoweniger verband Oberlin mit biefer Bflege des inneren Lebent auch die der Wiffenschaft. Ja, er fand sogar nothwendig, auch mit der Literatur M Unglaubens, mit den Schriften Boltaire's und der Encyflopadiften fich befannt zu machen, um den Feind einst defto beffer betämpfen zu konnen. Seinen Unterhalt verdiente fic Oberlin als Student und Randidat mit Stundengeben; seit 1762 trat er als Informator in bas Saus bes Chirurgus Biegenhagen, beffen religible Richtung gang mit

der seinigen übereinstimmte. Auch erwarb er sich da auf ganz einfachem Wege einige medizinifde Reuntniffe und Vertigfeiten, bon benen er foater Gebranch machen tonnte. Rachdem er 1765 diese Condition verlaffen, erging im Jahre 1767 an ihn die Einladung, die Pfarrei Waldbach im Steinthal (Ban de la Roche) zu fibernehmen. Der bisherige Pfarrer diefer rauhen, lange Zeit auch geiftlich verddeten Gegend, in einem Seitenthale der Bogesen, der treffliche 3. G. Stuber aus Strafburg, der langere Zeit beffere Stellen ausgeschlagen hatte, um Alles für die ihm lieb gewordene Gemeinde ju thun, nahm endlich doch einen Ruf nach Stragburg an und suchte nun einen würdigen Rachfolger. Man sprach ihm von Oberlin, der soeben im Begriff war, eine Relbpredigerftelle anzunehmen. Stuber suchte ihn auf, überrafchte ihn in feinem Dachftübchen bei feinem spärlichen Haushalte, und überzengte sich auf ben ersten Anblick: "das ift ber Mann, den ich fuche". Den 1. April 1767 erhielt Dberlin den offiziellen Ruf, und den 19. trat er die außerst burftige Stelle an \*). Er trat nun gang in Stuber's Instahfen; ja, was dieser nur sich zum Ziele gesetzt, das führte Oberlin aus mit einer Energie, einer Selbstverläugnung und einem Gottvertrauen, wie fie nur bei reichbegabten mb hochbegnadigten Berfonlichteiten mogen gefunden werden. Alle die Forderungen, welche die damalige Philanthropie an den Geiftlichen ftellte, das physische und bionomische Boll der Gemeinden zu heben und namentlich das Schulwesen in einen besseren Stand p bringen, suchte Oberlin zu befriedigen und befriedigte fle in einem weit höheren Mase und mit einem besseren Exfolg, als alle die "Sebaldus Rothanker" der Auf-Marungsperiode und ihre schönen Theorien; aber bie Grundfate, die den Philanthropen Oberlin beherrschten, die Triebfebern, die sein ganzes Wesen in Bewegung setzten, die Rifte, die ihn hoben und ftarten in allen Anfechtungen und Widerwartigkeiten, entfammten einem anderen Boben, als dem der Alles berechnenden und nur auf die eigene Kraft und Weisheit trauenden Philanthropie des 18. Jahrhunderts. Oberlin griff die Sache mit Gott an und betrieb fle als fein Werk in aller Demuth und im Bertrauen auf den, der in den Schwachen mächtig ift. Dabei aber ließ er es nicht fehlen an menfolider Rungheit und einem Beroismus, ber auch ber ungläubigen Belt Bewunderung abnothigte. Wir tonnen numbglich in all die Einzelheiten feiner aufbauenden, aufflärenden, erziehenden und gewinnenden Thatigkeit eingehen, und beschränken nns nur auf Folgendes: Borerft ging er an ben Bau eines Schulhauses (mahrend fein eigenes Bfarrhaus im äußersten Berfall war) und an die innere Organisation der Schulen selbst \*\*), wobei auch die Repetirschalen auftreten. Sodann forgte er für einen besseren Rirdengefang, worin ihm Stuber vorangegangen. Schon diefer hatte ein Befangbuch für die Gemeinde angelegt, das Oberlin mit einem Anhang vermehrte. In seiner Predigtweise ließ sich Oberlin bei all dem Feuer, das seine Reden auszeichnete, zu den Bedurfuissen der Gemeinde herab und sprach zu ihr wie ein guter Bater zu seinen Kindern \*\*\*). Das Gebet hielt er frei aus bem Bergen und (gegen die sonstige Sitte des Landes) auf den Anieen. Besonders ließ er fich die Fürbitte für die Einzelnen angelegen sehn, und um diese wurde er oft erfucht. Das Abendmahl feierte er recht als ein Liebesmahl; ofters nahmen Ratholiten an demfelben Theil +). Den Tag des Herrn glaubte er nicht dadurch allein zu heiligen, daß er den Tanz und ahnliche Luftbarkeiten ferne hielt; er lette an die Stelle der Weltfreuden nübliche Lektüre und Arbeit für die Dürftigen, besonders das Striden, das er in diesem Falle auch am Sonntag filt leine Sunde hielt. Auch Bochengottesbienfte wurden eingerichtet und besonders bem Katechumenenunterricht

<sup>\*)</sup> Die Pfarrei umfaßte die Gemeinden Belmont, Bellefosse, Baldbach (Baldersbach), Fouday, Sollbach (Zollbach). Die Seelenzahl betrug nicht viel über 500, mehrte fich aber unter Oberlin bis auf 2000.

<sup>\*\*)</sup> Ale Stuber (1750) fein Amt angetreten, war noch gar feine orbentliche Schule vorbanben. Ein penfionirter Schweinebirt bittete bie Rinber!

<sup>\*\*\*)</sup> Er hieß burchweg le bon Papa Oberlin.

t) Gur biefe pflegte er fogar eigene Soften bereit ju halten.

eine größere Ansbehnung gegeben. Mit der größten Aufopferung, oft mit Lebensgeftler (in der schlimmen Jahreszeit) ging er als guter hirte den einzelnen Schafen seiner Heerde nach, wo es galt einer Seele Trost zu bringen oder fie zur Buffe zu rusen.

Aber auch der leiblichen Armennoth begegnete er durch Errichtung von Leih- und Ersparniftaffen, wozu noch eine eigentliche Armentaffe tam, und durch die eben so tlugen als strengen Reglements, die er für die Almosengenießer aufstellte. Bald wurde tein Bettler mehr im Steinthal gefunden. Um das abgeschlossene Thal und seine Bewohner in den menschlichen Berkehr hineinzuziehen, der die nothwendige Bedingung aller Civilifation ift, bemubte fich Oberlin an die Stelle des fchlechten, auswärts unverftandlichen Batois das gut Frangofische zu pflanzen. Noch mehr! Er schrack bor bem Gedanlen nicht gurud, Brilden und Berbindungestragen berguftellen, wo folche nicht waren, mb war der Erste, der Hand anlegte mit Schaufel und Hade und mit dem Zutragen bon Steinen \*). Durch Berbefferung des Getreide., des Flachs- und Kartoffelbanes, duch Beredlung der Obstrucht und Einführung der Stallfutterung machte er fich in boben Grad um den Wohlftand seiner Bauern verdient, und um fie in ben Stand ju feben, nach und nach sich felbst zu helfen, grundete er eine eigene Gefellschaft ber Anricultur für das Steinthal. Ueberdieß führte er verschiedene Sandwerte And Industriezweige ein, die bisher in der Gegend nicht bekannt waren, namentlich das Strohflechten und die Bamwollenspinnerei. Bur Ermunterung bes Fleißes fette er fleine Breife ans fur die beften Erzeugniffe. In sanitarischer, Sinficht brachte er die im Biegenhagen'ichen Saufe gewomene ärztlichen Renntniffe in Auslibung; er ließ einen Argt für bas Steinthal und hebemmen heranbilden, traf Anstalten ju Biederbelebung Ertruntener, Erfrorener und Schifter, und war der Erste, der die Schuspoden in der Gegend einführte. Die schon bon feinem Borganger Stuber angelegte Pfarrbibliothet bermehrte er und fclog ihr eine fleine Raturaliensammlung an \*\*).

Bei alle dem aber setzte Oberlin die geistlich en und spezisisch dristlichen Interessen der Gemeinde und der Einzelnen nicht aus den Augen, diese ftanden ihm vielmehr oben an. Den 30. Januar 1780 gründete er eine christliche Gesellschaft deren Zweck gegenseitige Ermunterung in der Wirkung des Heils und im Gebrauch der Heilschaft den Neid und die össe Rachrede derer erweckte, die außer derselben standen, hob er, um auch den Schein der Parteilichseit und des Sondergeistes zu vermeiden, sich in Mai 1783 die Gesellschaft dem Namen und der Form nach auf. Er dersuchte nun ein anderes Mittel der Erweckung. Um seinen Leuten die Bibel zugänglich zu machen, ließ er durch eine Handbruckerei einzelne Sprüche zu Tausenden auf Zettel drucken, die er nicht nur an seine Gemeindeglieder, sondern auch an seine Correspondenten welegentlich verkheiste.

Den 6. Julises 768 hatte sich Oberlin verehelicht mit einer Berwandten, Maria Salome Witter, der Tochter eines Straßburger Professos, die zu Berstellung ihrer Gesundheit das Steinthal besucht hatte. Eine innere Stimme, die er für die Stimme Gottes hielt, hatte seine Wahl entschieden. Bon da an theilte er mit ihr Gebet und Arbeit für die Gemeinde. Wie er der Bater, so war sie die Mutter derselben. Rem Kinder waren die Frucht dieser gottseligen Ehe. Mitten aus seiner von der Welt abgeschiedenen Wirksamseit heraus sollte — so schien es — Obestin gezogen werden durch einen Ruf über's Weer. Die um ihres Glaubens willen ausgewanderten Salzburger hatten in Nordamerika die Kosonie Eben-Ezer gegründet. Ihr Pfarrer (Bolz) war ge-

\*\*) Spater (im zweiten Jahre ber Republit) gab er auch einen Bolfetalenber beraus mit Erthrung ber Ramen. Er fcheint nicht fortgefest worden zu febn.

<sup>\*)</sup> Der Weg jur Kirche war so morastig, bag man bei schlechter Bitterung taum jelommen mochte. Oberlin meinte, wenn jeder Kirchganger jedesmal einen Stein mitbrachte und auf ben Weg legte, ware balb geholsen. Er selbst ging mit seinem Beispiel voran.

**Oberlin** 513

ftorben. Der fromme Theologe Urlfperger in Augsburg, an den die verwaiste Gemeinde sich wandte, warf seine Augen auf Oberlin, von dessen apostolischer Wirksamkeit im Steinthal bereits die Zeitungen Runde gegeben hatten \*). Oberlin erwog die Sache vor Sott; er und feine Sattin zeigten fich bereit, bem Rufe, ben fie fur einen Ruf Gottes ansahen, zu folgen, als ber eben ausgebrochene ameritanische Krieg bas Borhaben vereitelte. Spatere an ihn ergangene Rufe, in denen Oberlin nur eine Belegenheit, seine Lage zu berbeffern, nicht aber ben biretten Ruf Gottes ertannte, schlug er aus. Aber auch in feiner Abgeschiedenheit von der Welt nahm er Theil an dem, was die Belt, namentlich die geistige Welt bewegte. Go verschieden seine religibse Richtung bon der eines Bafedow mar, fo verfolgte er boch die von Deffau ausgehende pabagogifche Reform mit hohem Intereffe und wirkte mit zur Berbreitung des "Elementarwerles", das er als ein vortreffliches Wert begrußte. Seine Fran ließ fich's ihre Ohrenringe kosten, um einen Beitrag an das Werk zu steuern. Auch der Straßburger Licatentreis, den Göthe in seinem Leben uns schildert, blieb dem Steinthal nicht fremd. Der unglückliche Lenz brachte 1778 mehrere Wochen in Balbbach zu und feste die arme Pfarrerfamilie durch wiederholte Berfuche des Gelbstmordes in Schreden. Auf einer kleinen Reife in das Elfaß und die Markgraffchaft Baden machte Oberlin bie Befanntichaft Pfeffel's in Colmar und Schloffer's in Emmendingen.

Den 17. Januar 1783 verlor er feine treffliche Gattin burch ben Tod. Aber diefer follte ihn nicht, schon für dieses Leben nicht, von seiner Freundin tremmen. Dberlin glaubte fich nicht nur durch unfichtbare Beiftesbande mit ihr verbunden, fondern er glaubte — und das mit der vollsten Ueberzeugung — an flchtbare Kundgebungen der Abgeschiedenen. Um die Einfamkeit etwas zu beleben, grundete er nun eine Meine Ersichungsanstalt, in welche Zöglinge aus Paris, London und Petersburg eintraten. Der Beift einer heiteren Frommigteit belebte und durchbrang biefe driftliche Anftalt \*\*). In der Erziehung seiner eigenen jüngeren Kinder aber und in der Führung des Hauswesens mterflitte ihn die christliche Dienstmagd Luise Scheppler von Bellefosse, die sein volles Bertrauen befag und vom 15. Lebensjahre an fast mahrend eines halben Jahrhunderts die Leiden und Sorgen bes Amtes mit ihm theilte. Sie fibte die weibliche Seelforge im Kreise der Frauen und war die Mutter und Freundin der kleinen Kinder, für die sie eine eigene Schule grundete; eine Dialoniffin im bollften Sinne des Wortes, meine meite Tabitha!"

Dag ein fo reiches und in außergewöhnlichen Bahnen fich bewegendes Leben, wie bas Oberlin's, nicht ohne Anfechtungen bleiben tonnte, liegt auf ber Band. Schon im Schofe der Gemeinde hatte es, befonders im Anfange, nicht an Widerspruch und Drohungen gefehlt, bei benen es felbst auf thatliche Dighandlung des wurdigen Mannes abgesehen mar; aber Oberlin's Klugheit und Festigkeit wußte auch die robesten Bibersacher zu entwaffnen und endlich als Freunde zu gewinnen. Besonders aber führte die frangosische Revolution auch für ihn und sein Wirken Stürme herbei, denen eine minder gabe und minder elastische Ratur, als die seinige, leicht erlegen ware. 3hm aber ließ der Herr es, wie Wenigen, gelingen, Mug zu sehn wie die Schlangen und ohne Falsch wie die Tauben.

Schon im Jahre 1789 wurde er in Strafburg zur Rechenschaft gezogen, weil man ihm Schuld gab, die Steinthaler jur Auswanderung nach Bolen berebet zu haben; allein seine Berantwortung lautete so befriedigend und die Achtung vor seiner Wirksamkeit war auch bei seinen Richtern so groß, daß er alsbald auf freien Fuß geset wurde. Man überzeugte fich, daß Oberlin ein guter Republikaner fen, und er war es in der That.

<sup>\*)</sup> Leipziger Intelligenzblatt 9fr. 48.

<sup>\*\*)</sup> Bie entfernt Oberlin von aller methobiftifchen Ropfbangerei war, geht barans berbor, daß er fagte, bas Gebet tonne unter Umftanben ein fündliches Gebet und bagegen ber Scherz. ein Gott mobigefälliger Scherz fenn.

Er konnte mit guter Ueberzeugung zu ben politischen Grundfaten fich beteimen, die eine mehr monarchifch ober aristotratisch gestimmte Berfonlichkeit von vornherein verabscheuen mußte. Oberlin begrußte, und zwar bom driftlichen Standpuntte aus, die Ideen der Freiheit und der allgemeinen Menschenrechte mit jenem Enthustasmus, der fich der ebelften Beifter jener Zeit mehrentheils bemachtigte. Er fugte fich nicht nur in bas Unbermeibliche, er war mit ganger Seele dabei. Den 13. Rovember 1791 hielt er am geste ber Constitution eine begeisterte Freiheiterebe, wobei er jedoch nicht unterließ, auf die höheren religiöfen Gesichtspunkte hinzuweisen, unter denen allein die bürgerliche Freiheit ale ein Segen für die Bolter betrachtet werden tann. Den 5. August 1792 entlieft a die Jünglinge seiner Gemeinde, die fich der Reihe der Freiwilligen anschloffen, mit einer Ansprache, worin er ihnen die besten Segenswünsche und Semahnungen auf den Big gab, nicht im Styl eines Apostels ber neuen Freiheit, sondern im reinften apostolischen Styl, ohne jedoch die republikanischen Sympathien, die er selbst theilte, zu verletzen. Er empfahl den jungen Kriegern Gottesfurcht, Mäßigkeit, Gerechtigkeit und Milbe, auch gegen die Feinde, und sprach dann über sie ein feuriges Gebet. Er ahnte nicht, daß er bald der Tod eines feiner Söhne beweinen sollte, der in der Schlacht bei Bergzabern (27. Ang. 1793) von einer feindlichen Rugel getroffen warb \*). Auch bann als bie Bogen ber Revolution höher gingen, als nach ber Hinrichtung des Ronigs die Schredensherrichaft unter Robespierre und seinen Genoffen eintrat, wußte Oberlin in die Zeit fich p fchiden, mehr als Andere feines Standes. Davon zeugt unter Anderem die Rebe, bie er im Jahre 1794 (21. Germinal des vierten Jahres der Republit) bei Anlag eines Jugendfestes hielt, über die wahren republikanischen Tugenden. Als in eben diesem Sahre iede Art von Cultus unterfaat und Oberlin aufgefordert wurde, sein volitiiches Glaubensbekenntniß abzulegen, leiftete er bem Befehle and ber revolutionaren Obrigkit Behorsam. Theilte er wohl auch nicht den Ronigshaß, den fein Freund ber Abbe Gregoire in einem Briefe gegen ihn aussprach \*\*), so betannte er fich doch auch jest noch unumwunden zum Republifanismus, den er, wie er verfichert, fcon feit Jahren femm Ruhörern gepredigt habe. Auch in kirchlicher Sinficht erklärte er die Abschaffung aller äußeren Ceremonien als übereinstimmend mit seiner Gesinnung; Mantel und Amgar habe er längst als eitles Flitterwert beseitigt; Alles was nur von ferne an den "Pfassen" erinnere, fen ihm von jeher zuwider gewesen; er felbst fen eine "Soldatenmatur" \*\*\*). Bas aber die Zumuthung betraf, den Cultus einzustellen, so ist bekannt, wie er unter fcheinbarem Aufgeben der Form bie Sache rettete, wie er, unter fortwährender Ironie, bei seinen Bauern es dahin brachte, daß die politischen Bersammlungen, die allein gedulbet, ja geboten waren, in die Kirche und auf den Sonntag verlegt wurden, wie a selbst jum Prafidenten und Bruder Redner erwählt ward, wie man übereintam, die Feinde der Freiheit, die Tyrannen, allermeist innerlich zu bekämpfen, daxum die Bibel ju lefen und ein gutes Lied (ein geiftliches) bagu zu fingen u. f. w. Durch biefe fromme Lift führte Oberlin ben ausgetriebenen Cultus jur Binterthure wieber ein, und auch der Gegner mußte die Klugheit loben und ein Auge zudrücken †). Ganz unange-

<sup>\*)</sup> Ein anderer hoffnungsvoller Sohn, Seinrich, ward ihm ben 15. Robember 1817 burd ben Tob entriffen.

<sup>\*\*)</sup> Den 21. Aug. 1793 (zweites Jahr ber Republif), wo er von einer race inkame des rois spricht und Oberlin aufforbert: Haussez-les dien, mon ami; car ils n'ont fait, ils ne font, ils ne feront que du mal au monde.

gegangen, laffen wir Andere enticheiben. Die historische Treue gebot, auch biefe Bige mitgutheilen.

<sup>†)</sup> Bir bemerken indessen, daß Stöber, der zuverlässigfte Biograph Oberlin's, diese erget lichen Zuges nicht gedenkt. Bohl aber theilt er uns aus dem Oberlin'schen Rachlaß solgende Rotiz mit, die das Besentliche der Sache bestätigt: Je kas interdie de tonte sonction ministerielle quelconque pur le gouvernement revolutionnaire de Robespierre et des Jacobins, et j'étalis un alub à la place du service divin, pour, sous ce nom, continuer nos assemblées. Die aus-

Oberlin 515

sochten blieb jedoch Oberlin nicht. Eines Tages (ben 28. Juli 1794) ward er nebst feinem Rollegen Bodel (damals Pfarrer in Rothau) arretirt, als fie Beibe einem einfachen Taufmahle in ber Gemeinde beiwohnten, und nach Schlettstadt abgeführt. Rach dem bald barauf erfolgten Sturze Robespierre's wurden die Gefangenen wieder in Freiheit gesetzt. Das Comité de surveillanos stellte dem Bürger Oberlin ein günstiges Bengniß aus, und der Agent des Distriktes, Stamm, ein Jakobiner vom reinsten Wasser, ertheilte ihm die Erlaubniß, den unterbrochenen Jugendunterricht wieder fortzusetzen. Bald wurde nun das Pfarrhaus in Walbbach auch eine Zufluchtsstätte für die durch die Revolution vertriebenen Familien. Oberlin nahm fich ihrer freundlich an, auch auf die Gefahr hin, bei ber angestellten Hausuntersuchung als Sehler des Aristofratismus behandelt zu werden. Seine aufrichtige patriotische Besinnung gab er auch burch eine eigenthümliche Finanzoperation zu erkennen, zu der er auch seine Gemeindegenossen ermunterte, indem er rieth, die Affignaten in vollem Werthe anzunehmen und sie mit 2 Sous Berluft auf 5 Fr. wieder auszugeben\*), fodag bei 50maligem Umfat ihr Berth als erloschen könne betrachtet werden. Bald fanden auch seine und seines Borgangere, Stuber, Berbienfte um die Civilifation bes Steinthales ihre Anertemung, auch bor dem Tribunal der Revolutionsmäuner. Der Nationalconvent delretirte eine Ehrenetwähnung beider Namen in den Protokollen der Republik. Im März 1795 wurde endlich der öffentliche Cultus gesetzlich wieder hergestellt und zwar in Form des "ebangelijden Gottesbienstes Angsb. Confession ". Auch unter bem Raiserreich feste ber im Dienfte feines herrn ergraute Diener feine gefegnete Birtfamteit ungehindert fort. Gin bolles Berftandnig indeffen und eine allseitige Burbigung ber Oberlin'schen Wirtsamkeit nicht nur vom philanthropischen, sondern vom driftlichen Standpunkt aus konnte für das damals lebende Gefchlecht erft eintreten, als im Gefolge der großen Gottesgerichte, die über Europa gingen, ein Umschwung in den religiösen Ideen eintrat und eine Gefimmingswetfe auch in weiteren Kreisen Anerkennung fand, die bisher als vietiftisch gegolten hatte.

Die Bestrebungen der Bibels, Missions- und Trattatgesellschaften, die von England aus auch dem europäischen Continent sich mittheilten und zunächst in Basel einen Anhaltspunkt fanden, kamen den innigsten Reigungen und Bünfchen Oberlin's entgegen und nahmen seine lebhafteste Mitwirtung in Anspruch \*\*). Sowohl hierin aber, als in seinen übrigen driftlichen und philanthropischen Bemühungen wurde er seit dem Jahre 1813 unterflitt durch Johann Lucas Legrand aus Basel\*\*\*), früher Mitglied des schweizrischen Direktoriums, der seine Bandmanufaktur von St. Morand bei Alkfirch in das Steinthal (nach Fouday) verlegt hatte, wo er sich mit seiner Familie ansiedelte. Es geschah dieß zu einer Zeit, da die von Oberlin eingeführte Baumwollenspinnerei durch die Erfindung mechanischer Bebstühle in's Stoden gerathen war. Die Rriegsjahre, ber Einfall der Berbündeten in Frankreich, das Fehljahr 1816 und das Hungerjahr 1817 waren besonders drudend auch für die Bewohner des Steinthales. Um fo wohlthätiger zeigte fich neben ben menschenfreundlichen Gulfeleistungen Legrand's die hirtenforge Dberlin's und die Flirbitte, die er bei Gott und Menschen filr seine arme Beerbe einlegte. - Auch unter ber Restauration ward Oberlin's Berdienst von den Behorden bes Landes gewürdigt; zu verschiedenen Malen erhielt er öffentliche Beweife ber Anerkennung. Die ton. Centralgesellschaft des Aderbaues in Paris fandte ihm im Mar, 1818 eine goldene

geführtere Anelbote gibt Soubert querft nach ben münblichen Berichten eines Frankfurter Arztes, der Oberlin gefannt hat.

<sup>\*)</sup> Dieg mußte auf ber Rucfeite bes Papiers bemerkt werben. Oberlin lofte eine große Bahl ber werthlos geworbenen Berthpapiere ein und gab bagegen ein Berthpapier anberer Art, einen Dentzettel mit einem frommen Spruche.

<sup>\*\*)</sup> Oberlin war das erfte auswärtige Mitglied der im Jahre 1804 gegrundeten Londoner Bibelgefellschaft. In Berbinbung mit Legrand bilbete er bann eine Zweiggefellschaft für Frankreich.
\*\*\*) Bergl. über. ibn bas 58. Menjahreblan ber hallsegefellschaft in Zürich. 1858. 4.

516 Oberlin

Denkmunge; auch ward er durch eine konigliche Ordonnang vom 1. Sept. 1819 jum Ritter der Chrenlegion ernannt. Auch Alexander I. von Rufland legte ein ehrendes Zeugniß für ihn ab; mit Fran von Krüdener stand er in Briefwechsel. Bon allen Seiten erhielt der Patriarch des Steinthales Briefe und Besuche von Hohen und Rie-Alle, die ihn besuchten, nahmen einen freundlichen Eindruck mit fich. Roch bis in sein hohes Alter bewahrte fich ber Greis die aufrechte, militärische haltung bet Körpers, das jugendliche Feuer, den heiteren Humor. Zuletzt erlag er doch dem Bewichte der mit den Jahren sich mehrenden Beschwerden. Fünf Tage vor seinem Ende litt er an heftigen Convulsionen. Er flehte jum herrn, daß er moge "Feierabend" machen. Oberlin entschlief betend, mit gen himmel gerichteten Bliden ben 1. 3uni 1826 in einem Alter von 85 Jahren. Den 5. Juni ward der milde Leib zur Ruhe gebracht. Eine große Menge von Freunden und Berehrern hatten fich, auch aus weiter Ferne, zum Leichenbegängniß eingefunden. Seine Büste ward, auf Legrand's Bestellung, von Dhumacht (in Strafburg) verfertigt und am ersten Gedächtniftag feines Tobes, den 1. Juni 1827, in der Pfarrfirche zu Baldbach als Monument aufgestellt. Beita aber sein Andenken zu ehren, ward auf Anregen besselben Freundes ein Kapital zu eina Dberlin'ichen Stiftung zusammengeschoffen, bas bis im September 1831 a 10,000 Fres. anwuchs und aus beffen Zinfen die Lehrerinnen ber von Luife Scheppla gestifteten Rlein-Rinderbewahranstalt besoldet werden.

Bergegenwärtigen wir uns noch einmal das Bild Oberlin's, so ergibt sich unt, was feine Bedeutung für die ebangelische Kirche betrifft, etwa Folgendes: Dberlin's Gröke ist nicht zu fuchen auf dem Gebiete der Theologie. Obgleich in den Grundsprachen der heiligen Schrift wohl bewandert und vielseitig gebildet (tein Zweig bes menschlichen Wissens blieb ihm gang fremb; er interessirte sich für Alles), so war a boch tein Mann der Biffenschaft im ftrengen Sime des Bortes. Bon der Ent wickelung der neueren Theologie, die er zum Theil noch mit erlebte, hat er, bei aller Empfänglichkeit und Frische seines Beiftes, wohl taum etwas in fich aufgenommen. & war aber auch nicht ein Mann ber Kirche, wenn wir unter dieser ben organisch st gliederten Leib der driftlichen Gemeinde ober gar eine hierarchifch geregelte Anfalt verstehen. Aber er war ein Mann des Glaubens, ein Mann der That; eine Parfönlichkeit, die den Maßstab ihrer Beurtheilung in sich selbst trägt und die nicht an den Magstab einer fremden Größe gemeffen werden barf. Das Prinzip des Individualismus ift in ihm auf die ausgesprochenste Weise vertreten. Bei aller Rechtglanbigkeit seines Wesens war er viel zu eigenthümlich angelegt, als daß er nicht eine Menge von be terodorien und Baradorien hatte in fich auftommen laffen. Dag er fich mit ber Emig feit der Höllenstrafen nicht befreunden tonnte, haben wir schon erwähnt; deghalb schaut er sich auch nicht, Fürbitte zu thun für die Berftorbenen, namentlich für die abgeschie denen Seelen seiner Pfarrtinder. Auch in der Lehre von der Kirche und dem firchlichen Amte wurde er nach dem bereits Gefagten der heutigen Orthodoxie fchwerlich gerecht geworden sehn. Dberlin nannte sich nicht "protestantisch", sonbern "tatholischsebangelisch"; letteres im bestimmten Unterschiede bom romischen Ratholizismus. Die Bibel war ihm die einzige Grundlage und das Band einer jeden Union. Mit der Brüdergemeinde ftand er in freundschaftlichen Beziehungen. Mit ihr theilte er auch die Ansichten über bat Mit Swedenborg, sowie mit seinen Freunden Lavater und Jung-Stilling, hatte er mancherlei Berührungspunkte in der Lehre. Bon der jenseitigen Belt entwarf a fich Rarten, auf benen er die Standorter des neuen Jerusalems, des Baradieses u. f. w. verzeichnete; doch gab er seine Ansichten nur als "Muthmaßungen". Ebenso glaubte a an Ahnungen, Geistererscheinungen und an den Berkehr mit vollendeten Geiftern. In seinen Sitten war er einfach patriarchalisch, allem Scheinwesen abhold. Reinlichkit, Ordnungsliebe, Mäßigkeit, Arbeitsamkeit und Genügsamkeit waren Tugenden, die er nicht nur Anderen predigte, sondern in denen er selbst als Muster vorleuchtete. Bei aller Sparfamleit, die "nichts umtommen ließ", war er in hohem Brade freigebig, uneigen nützig und gaftfrei. Während er die Stolgebühren für seine Person abschafte\*), hiest er sich dagegen (aus biblischen Gründen) zur Entrichtung des Zehntens verpstichtet, und sührte über Berwendung desselben zu christlichen Zweden eine genaue und complizirte Rechnung. So sindet sich bei ihm eine gewisse Gesehlichkeit neben einem hohen Maß von ebangelischer Freiheit, die in den amtlichen Berhältnissen die am Willtur streift. Daß manche seiner Ansichten und Gewohnheiten (so auch seine zwanglose Predigtweise) \*\*) ihre Erklärung, ihre Entschuldigung, selbst ihre Berechtigung sinden in der eigenthumslichen Stellung zu seiner Gemeinde, und daß unter anderen Umständen zu tadeln wäre, was an ihm und an seinem Orte zu loben ist, braucht nicht erst bemerkt zu werden. Immerhin wird sein Andenken im Segen bleiben bei denen, die ein Herz haben für das Reich Gottes und ein Auge für die verschiedenen Gestaltungen desselben.

Bergl. Notice sur Oberlin, Paris 1826 (von Lutherot, beutsch von E. A. Kraft, Straßb. 1826); Stoeber, O. E., Vie de J. F. Oberlin, Pasteur à Waldbach au Ban-de-la-Roche, Strasb. 1831; Schubert, G. H., Züge aus dem Leben des Joh. Friedr. Oberlin, gew. Pfarrers im Steinthal, 1826 (4te Ausl., 1832); Memoirs of John Fred. Oberlin, London 1830; Burckhardt, B., Oberlin's Lebensgeschichte und Schriften, Stuttg. 1843, 4 Thle; Bodemann, F. B., Joh. Fr. Oberlin, Psarer im Steinthal, nach seinem Leben und Wirken dargestellt, Stuttg. 1855.

R. 28. Sagenbad.

Oblaten. 1) Kinder, in ein Kloster untergebracht, um daselbst zum klösterlichen Leben erzogen zu werden (f. Bb. IX. S. 679. Anmerkung). 2) Oblaten della torre de spochi (Spiegelthurm zu Rom), weibliche Congregation sir Krankenpslege, gestiftet duch Franziska Romana, geboren in Rom 1384, gestorben 1436, eine Heldin katholissex Entsagung und Wohlthätigkeit. 3) Oblaten bei dem Abendmahl, s. Hostien.

Oblationen, f. Deffe.

Obotriten, Betehrung jum Chriftenthum, f. Bicelin.

Obfervanten, f. Frang bon Affifi u. f. w.

Occam, Wilhelm von D. Die merkwürdige Geschichte und die große Bedeutung dieses Scholastikers erklärt sich aus verschiedenen Elementen: vorab aus der Eigenthümlichkeit seines Geistes, sodann aus der Thatsache, daß er ein britischer Scholastiker, daß er der Erneuerer des Nominalismus, daß er ein Franziskaner, daß er demaufolge ein Geguer der Pählte Bonisazius VIII. und Iohannes XXII. war und ein Beschützer und Schützling des Königs Philipp des Schönen von Frankreich wie des Kaisers Ludwig den Bayern, damit endlich ein Geistes. und Kampsgenosse der Bekämpfer hierarchischer llebergriffe in die Staatsgewalt, Marsilius von Padua und Iohannes von Ianduno, und so ein gebannter protestantischer Mönch, der den großen Widerstreit der geistigen Rächte seiner Zeit in seinem eigenen Leben und in seinem System, wie in seiner Wirshung, der Bollendung und der Selbstaussöfung der Scholastik, darstellte.

Die Eigenthümlichkeit Occam's ift eine lebendige, sinnliche, conkrete Anschauungsweise, gehüllt in den Panzer der abstrakten Dialektik; ein kühner Geist der Selbständigkeit oder ein starker Freiheitstrieb, gehüllt in das Gewand der Borsicht und Politik; ein iromisch leder, vielleicht humoristischer Karakter, vereinigt mit monchischem Ernst und Leidensmuth. Also eine acht britische Natur. Occam ward geboren in dem Dorfe

<sup>\*) &</sup>quot;Bei uns, pflegte er ju fagen, tommt man jur Belt, beirathet und flirbt man unentgeltlich, wenigftens in Aufehung bes Pfarrers".

<sup>\*\*)</sup> Eine Probe berfelben (bei Schubert S. 128 ff. und Bobemann S. 114 ff.) bürfte weber bogmatisch, noch homiletisch als Musterpredigt ausgestellt werden. Besonders zwanglos waren die Bibelftunden, in benen gestrickt wurde und in denen der gute Papa wohl auch die Tabalsdose umbergeben ließ, die er sich indessen später selbst versagte (er schloß sie ein). So fragte er auch wohl die Juhörer, ob sie'milde seven oder ob er fortsahren solle zu predigen, und richtete sich dann nach dem Bunsche der Mehrheit.

518 Occam

Occam in der englischen Grafschaft Surrey, in der letzten Zeit des 18. Jahrhunderts. Sein Geburtsjahr ift unbekannt, eben fo die Zeit feines Gintritts in den Franzistaner. Im öffentlichen Leben tritt er sogleich als Franzistaner auf, und ohne 3meifel hat sein Orden ben talentvollen Ringling, nachdem er Archidiakonns in Stowe gewefen war, aus England nach Paris gefendet, wo er ein Schüler des Duns Scotte wurde, welcher ebenfalls aus Großbritannien war, obschon vielleicht einem anderen Thous, dem teltischen, angehörig. Man follte nun in ber Geschichte ber Scholaftil die nationale Hertunft stärker betonen. Daß 3. B. Thomas b. Aquino und Bona ventura Italiener find, Abälard ein Franzose, Albertus Magnus (das frühesk Borzeichen Schelling'scher Naturphilosophie) ein Deutscher, und zwar ein Schwabe, reslettirt fich wohl beutlich genug in ihren Spftemen. Und fo haben Johannes von Salisbury und Roger Bacon dem späteren britischen Empirismus des Franz Bacon vorgearbeitet. Occam aber weist offenbar mit seinem sensualistischen Rominalismus auf die Aufunft Lode's voraus. Und steht er auch im entgegengesetzten Lager mit Bradwadina, so hat er doch mit gleicher Gelbständigkeit den Nominalismus wieder aufgenommen, wie jener ben reinen Augustinismus. Mag endlich Bradwardina ein Borläufn Wicliff's heißen in Bezug auf die augustinische, neue Bertiefung des religiösen Dogma's, so ist offenbar Occam Wiclist's Borläufer in Bezug auf die muthiae Bekämbfung der Ein griffe der hierarchie in die Staatsgewalt, b. h. alfo in der Anbahnung der Idee von der gitt lichen Stiftung und Selbständigkeit des Staates, und sein berühmter groker Dialogus iber die Haresie ließe fich wohl zu dem Trialogus Wicliffs in formaler Sinsicht in Beziehung setzen. Occam, der Rominalist und Erneuerer des Nominalismus (daher Princeps nominalium, Singularis et venerabilis Incoeptor genannt in Bezug auf seine Bertretung des Nominalismus, Doctor invincibilis wegen seiner schlagfertigen Sandhabung der scholastischen Dialektik), fand schon die Anfänge des Wiederauflebens des Rominalismus, ben Anselmus in ber erften Beriode ber Scholaftit in ber Berson bei Roscellinus niedergeschlagen hatte, in Paris wieder vor. Durandus von Porciano, der Dominitaner, hatte angefangen, die Autorität des Aristoteles und seines früheren Reiftere Thomas zu schwächen, über die Dogmen der Kirche, namentlich das Transsubstantiations-Dogma freier zu verhandeln und sich zum Nominalismus hinzuneigen; Occam begrundete die allmähliche Herrschaft des Rominalismus, mit welcher die Scholastif en bigt; zunächst in Paris, tropdem daß der Nominalismus im Jahre 1339 von der Facultas artium und auch fpater ofter (1440 von derfelben Fatultat, noch einmal 1473 vom König Ludwig IX.) verboten wurde, und daß die Rominalisten im 3. 1408 m Brag fogar vertrieben wurden. Der Realismus hatte feine Aufgabe nicht geloft, bie Ibentität ber allgemeinen Ibeen mit ben individuellen Dingen in dem Wesen ber Ber fonlichteit aufzufinden; bas spatere Mittelalter fing an, bas Gewicht ber Individuali taten und der Mannichfaltigkeit der naturlichen Ginzeldinge zu würdigen; das war bie Lebensluft, worin der nominalismus erftartte. Bubem fchien er fich jum Dedmantel ber erwachenden Stepfis zu eignen, die immer ftarter wurde. Daraus ertlart fich's, baf schon Occam die formale Seite der Scholaftit auf die Spite trieb, während er nach ber realen Seite ber empirischen Erkenntnif Luft machte, und baft er immer wieder bie firchliche Autorität in ihrer absoluten Geltung hervorhob, während er die Hierarchie, bas Babstthum und bas mittelalterliche Dogma zu unterminiren anfing, die Eingriffe ber Babfte in die Staatsgewalt bekampfte und Johann XXII. mit großer Confequeng ber Barefie beschulbigte. Man vergleiche über seine Methode wie feine abmei chenden Anfichten den intereffanten Auffat bon Rett berg in ben theolog. Studien u Kritifen, Jahrg. 1889, 1. Heft S. 69, bet. Occam und Luther, oder Bergleich ihrer Lehre bom heiligen Abendmahl. Rach dem unten zu citirenden haureau hatte man freilich den Zwiespalt zwischen seinen theologischen Bracautionen und seinen theologischen Breifeln nicht auf berechnende Borficht jurudzuführen, fondern auf die Offenheit einer mit sich selbst uueinigen Denkweise. Occam läugnete als Nominalist die Realität der AllDocum 519

gemeinbegriffe in den Dingen felbft. Die einzelnen Dinge, meinte er, konnen nicht berschiedene Merknale des Allgemeinen wesentlich an fich haben, da das Eine und das Biele einen ausschließenden Gegensat bilben. Die allgemeinen Begriffe find demnach nur Eindrude der vereinzelten Dinge, die fich ju Allgemeinbegriffen fammeln und fummiren. Der Bedante, der unter folden Gindruden entsteht, ift eine Passio animae, die Biffenfchaft, als das System folder Bedanken, nicht eine Biffenfchaft der Dinge, fondern eine Wiffenschaft von Gaten (Solae propositiones seinntur). Doch haben diefe Sate eine objettibe Bebeutung, b. h. fie find auch eine Art von Dingen, als Gebautendinge; subjettive Birklichkeit bagegen haben sie nicht (wobei zu bemerten ift, bag die icholaftische Entgegensetzung von Objettib und Gubjettib fich ale umgetehrte Faffung verhalt zu der unfrigen, eben fo wie die Gegenfate Berftand und Berminft, Rominalismus und Realismus = Idealismus felbft). Diefer Rominalismus war auf gutem Bege zu bem Lode'schen Senfualismus. Dengufolge hieß es, es tonne burch bie Bernunft nicht bewiesen werden, daß nur Ein Gott fen; es tounten mehrere volltommenfte Befen gebacht werben u. f. w. (S. ben angeführten Auffat bon Rettberg.) In der Lehre von der Transsubstantiation wies er Widersprüche nach, die er nur durch die theologische Autorität beschwichtigte, und so entschieden er scheinbar bei der Transsubfantiationslehre zu beharren fchien, fo begunftigte er doch burch feine Unterfcheidung swijchen einem esse circumscriptive und definitive eine andere, mehr bynamische oder mpftexiofe Anficht, deren Terminologie fich nach Rettberg's Untersuchungen Luther angeeignet zu haben scheint. Eben so hob er die Antorität der Schrift als absolute in einer Beife über die Autorität ber Kirche empor, die den fpateren Protestantismus auch in diesem Bunkte vorbereiten konnte. Da er aber bei seinen freieren Ansichten boch ein guter Ratholit bleiben wollte, fo leitete er burch feine wahrscheinlich vielfach ironische Dialettit ben Sat der fpateren Scholaftit ein, bag etwas theologisch mahr feyn tonne und augleich philosophisch falsch ober auch umgekehrt, ein Sat, ber wohl auch bon eben fo viel beißender Ironie ale geistiger Berzweiflung zeugte den gewaltigen hierarchis Ueberhaupt aber war es Occam, der in ahnlicher Beise schen Dachten gegenüber. durch die höchste Botenzirung der sophistisch spielenden scholastischen Dialettit den Grund legte zu der Selbstanflösung der Scholastif, wie sein Zeitgenosse Bonifazius VIII. durch die lette Botengirung der pabstlichen Ammagungen den Grund legte zu dem Berfall des mittelalterlichen pabstlichen Absolutismus. Auch lag der Uebergang von feiner theoretischen unterminirenden Wirksamteit zu der praktischen in der Consequenz seines Romina-Lismus felbft. Da die realen, empirischen Einheiten für ihn den Begriff machten, fo war der Raifer in feinem Gebiete fo viel wie der Pabst in dem seinigen, und der Raifer war bedingt durch die Ginheiten des Boltslebens, wie der Babft durch die Ginbeiten der gesammten Christenheit. Eben fo waren die übrigen Fürsten der Christenheit sebständig neben dem Raifer. Das Ideelle bes hierarchifchen Systems wie des Lehns. fystems hatte als foldjes nur begriffliche Realität. Diese Boraussetzungen wurden auch ausgeführt in Bezug auf den Pabft. Der Babft tann nach ihm haretisch werden; fogar bie gange romifche Rirde, ja die gange Geiftlichfeit und felbst das öftumenische Concil: mur die allgemeine Kirche ift unfehlbar und über bie Barefie erhaben. Der Schut gegen die Barefie einer firchlichen, gesetlichen Juftang liegt aber guborberft in ber Appellation von Concil zu Concil; zulett, wenn die ganze Christenheit von Baresie angesteckt ware und im Glauben beständen nur wenige Arme, so überläßt man sich dem göttlichen Billen, d. h. dem Marthrium. So vorsichtig auch diefe Ansichten als problematische und disputable vorgetragen find, fo tann man doch den werdenden Schmetterling bes Protestantismus in der Gulle des scholaftischen Autoritätsglaubens nicht verkennen. Theilweise tam nun biefer Protestantismus fattifch jum Bollgug burch Dccam ben Franzistaner.

Occam hatte in Baris unter Duns Scotus feine philosophischen und theologieschen Studien vollendet, und war dann ebendaselbst bald ein gefeierter Lehrer ge-

520 Occain

Run hatte fich bamale ber große Streit entzundet zwischen dem Ronig Philipp bem Schonen und Bonifazius VIII., in bem es fich recht eigentlich um die Dacht bes Babftes in weltlichen Dingen handelte. Occam fprach fich nicht mur als Rominalift, sondern auch als Franzistaner für das Recht des Königs aus in seiner disputatio super potestate ecclesiastica praelatis atque principibus terrarum commissa (in M. Goldasti Monarchia, tom. I. p. 13). Die Babfte haben nach diefem "Manifeft" teinerlei Autorität in weltlichen Dingen, Jesus Christus felbst: in quantum homo, in quantum viator mortalis hatte von seinem Bater keine Autorität über die Fürsten der Bölfer erhalten. Der König bagegen hat seinerseits vollsommen Recht, von den Kirchen gütern Steuern zu erheben; das Wohl des Staates kann ihn dabei allein bestimmen, keine auswärtige Autorität. Wit dieser Kundgebung tritt Occam ein in die öffentliche Geschichte des Franziskanerordens, deffen Gelübbe der Armuth bald zu einer Spannung und Spaltung geführt hatte zwischen ber milberen (fratres de communitate) und ber strengeren Partei (den Spirituales ober Zelatores, f. Giefeler Bd. II. Abtheilg. 2. S. 355 ff.). Schon seit einem halben Jahrhundert hatte sich der Widerstreit der Spiritualen gegen die mildere Bartei in brotestantischer Stimmung gegen die Babste selber gewenbet, weil diefe gang confequent die milbere Partei in Schut nahmen; und es hatten ihnen dabei die apotalyptischen Schriften des Abtes Joachim von Flore zum Anhalt ge-Alexander IV. und Nitolaus III. hatten das Kener durch ihre Makregeln geschürt, der Spirituale Betrus Johann Olivi († 1297) und sein Schüler Ubertinus de Cafali hatten die apokalyptische Berstimmung gegen das Pabsithum unterhalten. hatte Colestinus IV. vorübergehend die Aufregung beschwichtigt, indem er die Spiritualen 1294 zu einem Colestiner-Eremiten-Orden bereinigt hatte; nachdem aber Bonifazins VIII. diesen Orden 1302 wieder aufgehoben hatte und die Spiritualen als Reper und Schismatiter gu verfolgen anfing, schien ber Rif unheilbar gu werben in der Richtung der Fratricellen. Doch auch innerhalb des Ordens felbst entzundete fich ber Streit von Neuem, als Johann XXII. in einem Streite zwischen den Franziskanern und Dominitanern über die Frage: ob Chriftes und die Apostel gemeinsames Bermögen besessen, auf die Seite der Letzteren trat, und die frühere pähstliche Extlärung (die Bulle Exiit Nitolaus III. 1279), die Güter der Franzistaner sehen Sigenthum der römischen Rirche, entfräftete (1323. S. Giefeler II. 3. S. 198). Schon vorher jedoch hatte ein Concil der Franzistaner zu Berngia 1322, bei welchem Occam als Brovinzial des Ordens in England jugegen mar, diefelbe Frage im Ginne ber Spiritualen entschieben, und in einer Enchtlica verkindigt: Chriftus und feine Apostel hatten weber einzeln noch in Gemeinschaft Eigenthum beseffen. Diese Enchtlica hatte Occam mit unterfchrieben, und außerdem trat er jest in Bologna auf als Lehrer und Prediger der gleichen Meinung, und schrieb eine Investive gegen Johanu XXII., betit. Defensorium. Der Babst verdammte die Anficht der Franziskaner und leitete gegen Occam eine spezielle Berfolgung ein, er befahl den Bifchofen von Ferrara und Bologna, dem Berfaffer "des abscheulichen Buche" den Prozeß zu machen, und citirte ihn nach Avignon 1323. Zugleich gebot er ihm Schweigen unter Androhung des Bannes. Hierauf zog fich Occam nach Frankreich in die Stille gurlid. Im Jahre 1829 finden wir ihn aber mit feinen Genoffen in pabfilicher Haft zu Avignon. Ramentlich war auch der Ordensgeneral Michael von Casena in Aviguon verhaftet worden. Cafena, Occam und Bonagratia nahmen jest die Rindst und Buflucht zu Ludwig bem Babern, der ebenfalls mit dem Pabst zerfallen war und ihnen von Italien aus ein Schiff entgegensandte. Sie trafen ihn in Bifa, und Occam, jest dem geiftlichen Bann verfallen, foll ihm seine Dienste angeboten haben mit den stolzen Borten: tu me defendas gladio, ego te defendam calamo. Sofort begann num der Kampf gegen den Babst. Schon in Bisa appellirten sie vom Babste an die katholische Kirche und erklärten in einer Schrift, die Michael von Cafena verfaßt hatte und die bon Occam und Bonagratia mit unterzeichnet wurde, ben Pabft für einen Reger. Sie huldigten demzufolge auch dem Gegenhabste, welchen Ludwig beschützte. Rikolaus V. Der

Decam 521

Sit diefes Rampfes wurde dann Mindyen, welches damals eine Zeit lang die Shre hatte, ein Hauptheerd bes mittelalterlichen Brotestantismus zu feyn. Gine Anzahl freigefinnter Männer hatten fich gefammelt um den mit der Pabstmacht filr die Ehre Deutschlands ringenden Ludwig bou Babern, unter benen besonders Marfilius und 30. hannes von Janduno hervorragten. (S. Gieseler II, 8. S. 30; vgl. S. 26; Reander II. Bb. G. 690). Freilich tonnte ber Frangistanerorben feinen tilhnen Borgangern nicht folgen. Gin Generalcapitel ber Franzistaner in Berpignan 1331 fagte sich unter dem Einfluß der Cardinale Johann's XXII. von ihrer Sache los. Kampf vertheilte fich in zwei Hauptzweige, in die Apologie der selbständigen Fürstenmacht und ihrer ftagtlichen Rechte, insbesondere in Shefachen, und in die diretten Angriffe auf die firchliche Regierungsgewalt felbft. In dieser Bolemit gingen Marfilius und Andere voran; Decam begleitete fie bei diesem Streite nur in vorsichtiger haltung, indem er namentlich in seinem Dialogus die kirchlichen Autoritäten des Pabstes und der Concilien als Probleme behandelte und die negative Seite fart herbortreten ließ, ohne jedoch ausbrucklich zu entscheiben. Auf bem politischen Gebiete bagegen trat er auch hier offen mit seiner Anficht hervor, wie er dieß schon im Rampfe fitr Philipp ben Schonen Als nämlich Ludwig von Bayern seinen Sohn mit der Erbin von Tyrol, Margaretha Mauktasch, vermählen wollte, trot der früheren Berbindung der Prinzessin mi dem bohmischen Prinzen Heinrich und eines vorhandenen kanonischen hindernisses wegen Bertwandtschaft, vertheibigte Occam das Recht des Raisers in der Schrift: de jurisdictione imperatoris in causis matrimonialibus. Die besonderen individuellen Mißs stinde biefer Che überfah er wohl in seinem leidenschaftlichen Sifer filr das Prinzip, nach welchem er mit ber Selbständigkeit des Staates zugleich feinen staatsrechtlichen Antheil an der She, welche die Boransseyung des Staates ift, erkannte und zu vertheidigen hatte. Occam war feit ber Klncht von Avignon bem pabstlichen Banne verfallen. Der ebenjalls gebannte Raifer fcutte ben gebannten Philosophen. Rach den zuverläffigsten Rachrichten ftarb er in Minden im Jahre 1347. Rach Babbing's Annal. Minor. ad ann. 1847 foll er nach Ludwig's Tobe um Bieberaufnahme in bie Rirche gebeten haben. Auch Trithemius berichtet, er habe widerrufen und seh mit der Kirche ausgesöhnt gefwrben. Babbing hat sogar die Bermuthung barauf gegrundet, er sen nicht gestorben bor bem Jahre 1359, und zwar wahrscheinlich zu Calimola in Italien. Die Franzislaner und bas Pabstthum hatten jedenfalls ein gleiches Intereffe, den berühmten Scholaftiler in der Rolle bes firchlichen Bugers vom Schauplat abtreten zu laffen. ben heftigsten Streitigkeiten, bei benen die Franziskuner felbft jest in Scotiften und Occamiften zerfallen waren, und ben angefithrten Widerspruchen gelangte ber Nominalismus allmählich ant Berrichaft. Johann Buriban, Beter D'Milly, Gerfon, Gabriel Biel und Andere waren bestimmt, die nominalistische Selbstauflösung der Scholastif ihrem Ende entgegenauführen. Balter Burleigh und Andere hatten ihn bekampft. Decam aber ift der größte unter allen Rominalisten, und wie er ein Borläufer des philosophischen Empirismus wie des formalen Protestantismus war, so finden wir in ihm auch das Borfpiel des Gegensates zwischen Supernaturalismus und Rationalismus in Einer Berfon. Er ift Supernaturalift in ber Art und Beife, wie er feine rationaliftischen Zweifel durch die Hinweisung auf die Allmacht Gottes niederschlägt oder niederzuschlagen Die theologischen und philosophischen Schriften Occam's sind: ber erwähnte Dialogus, aus verschiedenen Theilen bestehend; Compondium errorum Joannis XXII; Centilogium theologicum; Quaestiones et decisiones in IV libros sententiarum; Quodlibeta VII. et tractatus de sacramento altaris; Summa totius Logicae; Expositio super totam artem veterem; Summae in libros phys. Aristot. etc. Das ausstihrliche Berzeichniß s. bei Cavo Hist. liter. append. p. 19. Zu bemerken ift, daß das Opus nonaginta dior. jum Traftate gehört. Die politischen Streitschriften sammelte Goldaft Monarch. I. II. Ueber ihn find insbesondere zu vergleichen: Ritter, Geschichte der christlichen Philosophie IV, 574; Rettberg, der angeführte Auffat;

Hauréau, de la philosophie scholastique. Tome II. Paris 1850. p. 418 aqq.; Dorner, Entwicklungsgesch. der Lehre von der Person Christi, II. Thl. S. 447. 457. 607; Baur, die dristliche Lehre von der Dreieinigkeit und Menschwerdung Gottes, Bo II. S. 866; J. Baptist Schwab, Joh. Gerson. Würzburg 1859. Rohler, Realismus und Nominalismus. Gotha 1858. S. 162.

Occafionalismus. Die genannte religions-philosophische Anficht ift zu betrachten als ein bestimmtes Moment, ein Stadium in der Entwidelung ber philosophischen Lehre bon bem Berhältniß zwifchen bem Beifte und ber Materie, inebefondere dem Renfchen geifte und feiner Leiblichteit. Die Boraussetzung des betreffenden Begriffs ift also ba Dualismus, b. h. ber unaufgelofte Gegenfat ober ber vorausgefeste Biberipruch amifcha bem Geifte und der Materie. Das Chriftenthum war mit der Offenbarung überhaupt prinzipiell über diefen paganistischen Widerspruch hinaus; es hatte den Grund dazu gelegt, da Stoff als das Medium und Organ der Erweisungen des Geistes zu begreifen. Indesse war die mittelalterl. Beltanfchauung in ihrem prattifchen Berhalten als Monchegeift unter den Einfluß heidnischer dualistischer Reminiscenzen gerathen, daher konnte auch die mittelalterliche Theorie oder die Scholastik das Problem nicht lösen, den Zwiespalt nicht befeitigen. Hatte der scholastische Realismus lange Zeit hindurch das Einzelne und Anperliche als etwas Unwesentliches in die Allgemeinbegriffe des Geiftes aufgeben laffen, fo hatte bagegen ber erneuerte Nominalismus (f. b. Art. Occam) die geistigen Erfemt niffe wieder jum Abdruck ber empirischen Birklichkeit gemacht, und dem ungelöften Ge genfatz zwischen Realismus und Nominalismus entspricht der dualistische Gegenfatz zwischen Beist und Materie. Cartefius, der Anfänger der modernen Philosophie, trat diese Erbe des Dualismus an. Das Wefen des Geiftes ift nach ihm das Denten, das Befen der Materie ift die Ausdehnung. Diefe einander entgegengefetten Substangen negiren sich gegenfeitig. Daher haben Geist und Körper an und für sich nichts mit einander gemein. Das Leben des Rorpers ift eine mechanische Selbstbewegung; von der intellektuellen Selbstbewegung des Beistes wesentlich geschieden. Doch kann die Seele die Bewegungen des Körpers modifiziren, da fie von Gott mit dem Körper (burch einen positiven Aft) verbunden, eigentlich verfnüpft ift und ihren Sit in der Birbeldruse bei Gehirnes hat, dem Orte, wo sie mit dem Körper auf's Innigste verbunden ift. Bei Cartefius blieb die Art und Beife der Gemeinfamteit awifchen Geift und Korper Problem. Arnold Beuling fuchte nun nach dem Borgange von de la Forge (f. Sigwart, Gefch. der Philosophie II. S. 198) das Problem zu lofen, indem er in seiner Ethica annahm, es geschehe durch eine Ginwirtung Gottes, daß Beift und Rorper aufammen wirten. Bei der Belegenheit, daß der Bille des Menfchen fich rege, bewege Got feinen Rörper, bei ber Belegenheit, daß ber Korper eine Affektion habe, bewirke Gott eine Borftellung in dem Geifte. Im ersteren Falle also wird die Spontaneität, im aweiten die Regehtivität zum blogen Schein gottlicher Birfungen; ber Menich bat boe Buschauen, denn auch sein-Wille ist wie die Bewegung des Körpers eine göttliche Birtung. Die Caufalität ist Gottes, ist also absolut, fatalistisch gedacht. Nach diefer sellfamen Austunft hört der Leib auf, Mittelursache zu fenn, wenn der Geift sich (aber auch nur icheinbar) als eine folche außert, und umgekehrt. Der Ginn ift Diefer, baf die menschliche Rezeptivität und Thätigkeit, bald vom Leibe, bald vom Beifte ausgehent, nur begriffen wird als göttliche Wirkung. Geuling geht bei diefer Theorie von ber burchaus falfchen Boraussetzung aus, nur ein folches Wefen tonne wirten, welches be stimmt wiffe, was es wirke. Das heißt, er unterscheidet nicht zwischen der relativen Wirfung der Kreatur und der absoluten Wirfung Gottes. Im Grunde hat baber auch fein Suftem ale Decafionalismus teine Bahrheit, weil bie vorausgefett Occasio feine Bahrheit hat. Auch mit dem Borwurf des Cafualismus ift det Suftem nicht richtig bezeichnet, wohl aber hangt es mit dem Bantheismus jusam men durch feinen Fatalismus. Rach Malebranche loft fich bas Broblem in ablicher Beife fo, daß der Beift die Dinge in Gott fcout und daß hinwiederum Gon Officio 528

das Wollen und Empfinden in Beziehung auf die Dinge bewirkt. Diefe Anschauung bebt alfo im Grunde bie Mittelurfachen auf beiben Seiten noch bollftanbiger auf. Bei Cartefius ftarren fie einander an, nur in Ginem Pfintiden vertnüpft, bei Geuling ftehen fie im fchautelnden Erscheinen und Berschwinden, bei Malebranche haben fie die Realität ihres Wefens und ihrer Einigung nur in Gott, nach Spinoza endlich find fie zwei einander entgegengefeste menschliche Borftellungsweisen berfelben Ginen Birffamteit ber Einen gottlichen Subftang. Doch entsprechen biesen Borftellungen zwei unendliche Uttribute bes göttlichen Wefens, die fich allemal als Totalität außern, bald als vorwaltender Rorper, bald als vorwaltender Beift. Der Gegensatz zwischen Geift und Materie ift alfo hier gum Schein ober boch gur Mobalitat herabgefest. Wie aber Spinoza (unter dem Gefichtspunkte der begrifflichen Succeffion, obwohl ein gleichzeitiger Fortbildner des Cartefianismus) die Ansicht von Malebranche gesteigert hat, so hat Leibnit die Ans sicht von Geuling weiter geführt und zu berichtigen versucht. Insofern die Leibnig'schen Wonaden alle mit einander wesensverwandt sind und ein und dasselbe Universum abspiegeln, besteht eine abfolute Barmonie. Insofern fie aber alle individuell von einander völlig verschieben find, besteht ein paralleler Entwidelungsgang, in welchem fie mander entsprechen, eine von Gott praftabilirte harmonie. Freilich folgen Leib und Seele verschiedenen Gefeten; aber Gott hat den Parallelismus ihrer Thatigfeiten so geverdnet, daß eine Einheit heraustommt. Hier also ist der Occasionalismus des Geuling aufgehoben durch die Theorie einer gesetzmäßigen Consequenz oder Harmonie, nach welcher eine zwiefache Reihe von Mittelursachen in Folge eines ursprünglich combinirten Impulses in jedem Momente ineinanderspielt. Leibnit kannte icon die Ansicht von einer realen Bechselwirkung zwischen Geist und Leib: er verwarf sie. Ihre Zeit war noch nicht gekommen. Beiterhin fuchte ber Senfualismus ben Beift zum Refler der Similichteit zu machen; der Idealismus die Sinnlichteit zum Refler geistiger Selbsthätigkeit; den Grund zu einer vollen Burdigung der wirklichen Bechselwirkung zwischen Geist und Materie, Seele und Leib hat wohl erst die Raturphilosophie gelegt. Aus der vorstehenden Deduttion mag fich ergeben, daß Cartefins selbst noch nicht bei dem Occasionalismus steht, Leibnis aber über denselben hinaus ist. Der Mittelpunft beffelben fällt in des Geuling Syfteni. 3. B. Lange.

Dchino, Bernardino, murde geboren ju Giena im Jahre 1487. Er erhielt nur unbollständig klassischen Unterricht; das Griechische blieb ihm fast gang fremd; Debraisch lerute er gar nicht. Schon frühe fühlte er sich durch tiefe religiöse Sehnsucht jum ascetischen Leben hingetrieben; er trat in den Franziskaner-Orden der ftrengen Observanz, fand aber auch hier die Befriedigung nicht, die er vergebens in Bugubungen gesucht hatte. Eine Zeit lang widmete er fich dem Studium der Medizin. sich 1525 die Rapuziner von den Franzistanern getrennt hatten, schloß er sich 1584 Boll Lebendigfeit und Gefühl, aber ohne jenem neuen noch strengeren Orden an. gründliche theologische Bildung, trat er als Bolksprediger auf; dieses Amt führte ihn jum Studium der Bibel, und diese zur Lehre von der Rechtfertigung durch den Glauben; darin erst fand er, wonach sein Berg sich sehnte. Im Juhre 1586 predigte er die Fasten zu Reabel; Rarl V., der ihn hörte, fagte: "biefer Menfch konnte Steine rühren". Bu Reapel tam er mit dem muftischen Spanier Juan Baldez in Berbindung und fnüpfte Freundschaft mit Beter Marthr Bermigli. Im Jahre 1589 predigte er Benedig; der Cardinal Bembo hörte ihm mit Bewunderung an und öffnete ihm, wie er an Ochino's Berehrerin Bittoria Colonna fchrieb, fein Berg in ber Beichte wie bor Chrifto felbft. Sogar auf den leichtfertigen Aretino machte er großen Eindrud. In den Kirchen, wo er predigte, war nicht Raum genug, um die zustromende Menge Paul III. ernannte ihn zu feinem Beichtwater; 1538 mahlte ihn bas Drbenscapitel ber Kabuziner zu Florenz zum General. 3m Jahre 1540 predigte er abermals ju Reapel; schon mahrend seines ersten Aufenthaltes mar er teterischer Meinungen angellagt worden; dießmal redete er offener von der Rechtfertigung und fcmieg iber

ķ.

\*

įį

.

ď

ķ

Ľ

. 5

r.

٠ ٢٠

۲

ø

das Berdienst der Werke, das Fegfener, den Ablaß. Richtsbestoweniger ward er an Reapel selbst 1541 jum zweitenmal als Ordensgeneral erwählt. Er wirkte hierauf zu Benedig, wo fich eine evangelische Gemeinde gesammelt hatte; felbft Alfonso d'Avalos, Marchefe bel Basto, schien ber Reformation nicht abgeneigt; den 10. Februar 1542 schrieb ihm Ochino, er moge alle weltlichen Rudfichten hintausetzen und ein rechter Ritter Christi werden. Bielleicht war es noch ju dieser Zeit, daß Ochino ju Benedig seine erste Schrift herausgab: Dialogi VII. sacri, dove si contiene, nel primo dell' inamorarsi di dio etc. 1542. Als nach Errichtung der römischen Inquisition der Prediger Giulio da Milano zu Benedig verhaftet wurde, flagte Ochino baritber auf ber Dieg brachte auch ihn in Gefahr; er jog fich nach Berona gurfid, mo er unter bem Schute bes Bischofs Giberto paulinische Briefe erklärte, wo ihn aber auch eine Citation nach Rom traf. Ueberzeugt, fich rechtfertigen zu konnen, machte er fich auf ben Beg; zu Bologna hatte er eine Unterredung mit dem franken Cardinal Contarini. Bu Florenz traf er den bereits auf der Flucht begriffenen Bermigli, der ihn bewog, gleichfalls Italien zu verlaffen. Er eilte mm nach Ferrara, und mit Briefen der Ber-30gin Renata und Valeario's versehen, 30g er durch Graublindten über Zürich nach Genf, wo er im Oktober 1542 ankam. Seine Flucht machte in Italien den tiefsten Eindruck; man begriff nicht, daß der beruhmte Prediger und Rapuzinergeneral von der Kirche abfallen konnte. Sabolet und Bittoria Colonna beklagten seinen Berlust; Claudie Tolomeo und Caraffa schrieben ihm, um ihn zur Rücklehr zu bewegen; der Pabft, in seiner Erbitterung, war im Begriff, den ganzen Kabuzinerorden aufzuheben, und im Januar 1543 ließ der Marchese del Basto zu Benedig Ochino's Dialogen verbreunen. Bu Genf ward Ochino Prediger der zahlreichen italienischen Flüchtlinge, welchen der Rath die Rapelle des Cardinals von Oftia überließ. Sein Leben war ftreng und rein; so wie man ihn schon in Italien gleich einem Heiligen berehrt hatte, so nannte ihn Calvin (an Farel, Ottober 1543) einen vir magnus omnibus modis. Gleich nach seiner Antunft in Genf gab Ochino eine an ben Benetianer-Senat gerichtete Rechtfertigung feiner Flucht heraus, die auch lateinisch erschien; eine ahnliche richtete er (April 1543) an Mugio Ginftinopolitano, einen niedrigen Spion ber Inquisition. Muzio und ber Dominitaner Ambrosio Catarino schrieben heftig gegen ihn; ersterer verfolgte ihn auch noch später mit Schmählibellen. Um auch für Italien zu wirten, gab Ochino zu Genf schnell nach einander 6 Bandchen Predigten heraus, beren erftes er wahrscheinlich schon fertig aus Italien mitgebracht hatte (Prediche. s. l. 1542-1544. Eine zweite Ansgabe erichien zu Bafel, 5 B., 1562. 20 babon wurden beutsch überfett. 1545; 22 fraugofisch, mahrscheinlich schon 1546, und 1561, Genf; 25 englisch, 3ppeswich, 1548). Diefe Predigten find einfach, innig, in fraftiger, boch oft ungebildeter Sprache, evangelisch, mit reformirter Farbung, hie und ba subjektive Tenbengen verrathend. Gegen das Babsthum gab Ochino heraus: Apologi nelli quali si scuoprano gli abusi, errori etc. della sinagoga del papa, de' suoi preti, monachi e frati (Genf 1544, deutsch, Augeburg 1559, 4.), satirische Anekboten über ben Babft und die Beifi-Ferner erschien noch von ihm zu Benf: Expositione sopra la epistola di & Paolo alli Romani, 1545 (deutsch, Augeb. 1546, und lateinisch durch Castalio, ebenbaj. 1546).

Bon Genf ging Ochino 1545 nach Basel, wo er sich mit Sebastian Castalio befreundete; im Herbste desselben Jahres begab er sich nach Augsburg; hier wurde er von dem Rathe als Prediger einer italienischen Gemeinde angestellt und exstarte den Brief an die Galater (Expositione sopra la opistola di S. Paolo al Galati, 1546; deutsch, Augsb. 1546. 4.). Als 1547 Augsburg sich dem Kaiser ergeben unste, sorderte dieser Ochino's Auslieserung; der Rath ließ ihn jedoch entsommen; über Constanz und Basel slüchtete er nach Straßburg, von wo er mit Peter Marthr nach England ging. Er ward Prediger der italienischen Flüchtlinge, die 1551 zu London eine Kirche erhielten. Eranmer und die Brinzessin Elisabeth hatten hohe Achtung für ihn. Lesterer sibergab er

eine Schrift über die Brabeftination (ob gedruckt, wiffen wir nicht); auch wird von ihm angeführt, in englischer Uebersetung: A tragedy, or dialogue of the unjust usurped primacy of the bishop of Rome. London 1549. 4. Nach Maria's Thronbesteigung floh er nach Strafburg, von wo er fich jedoch bald nach Genf begab; wegen migbilligender Aenferungen über die hinrichtung Servet's mußte er diese Stadt verlaffen. Arnhjahr 1555 finden wir ihn zu Bafel; turz barauf wurde er ehrenvoll nach Zürich berufen, als Brediger der locarnischen Gemeinde. Bullinger und Martyr nahmen ihn mit Liebe auf, obichon er Calvin bereits verbächtig war. Er befreundete fich mit bem geistoollen, aber zu Zweifeln geneigten Lelio Sozzini; Martyr hielt ihn in den Grenzen der Mäßigung zuruck, konnte ihn aber nicht verhindern, in seinen in Zürich herausgegebenen Schriften einige eigenthumliche Ansichten auszusprechen. Schon in dem Dialogo del purgatorio (Basel 1556; lateinisch burch Taddeo Duno, Zitrich 1556; frans söfisch. 1559) behaubtete er. Chriftus feb allen seinen Geborsam Gott schuldig gewesen. habe alfo tein unendliches Berdienft; er habe nur dadurch Genugthuung für die Menichen erworben, daß Gott feinen Gehorfam als gentigend annahm. Als biefe Schrift in den italienischen Gemeinden im Beltlin Anftoß gab, brachte Martyr Ochino babin, eine befriedigende Erklärung zu geben, und vertheidigte ihn selber. Im Jahre 1556 frieb er, einem Bunfche Martyr's zubortommend, eine treffliche Biderlegung Beftphal's: Sincerae et verae doctrinae de coena Domini defensio contra libros tres J. Westphali (Aftrich 1556); und 1561 gab er, in Form von Sermonen, heraus: Disputa intorno alla presenza del corpo di Giesu Cristo nel Sacramento della cena, Bofet; lateinisch unter dem Titel: Liber de corporis Christi praesentia in coense Sacramento, Diefe Schrift ift im Bangen im calbinischen Sinne gehalten, boch s. l. (Bafel). schwartt sie hie und da nach der Zwingli'schen Auffassung hin. In seinen um dieselbe Beit verfaßten Labyrinthen (Prediche del R. Padre Don Serafino da Piagenza, ditte Laberinti del libero over servo arbitrio etc. Stampato in Pavia, b. h. Sufel; lateinifd: Labyrinthi, hoc est de libero aut servo arbitrio, de divina praenotione, destinatione et libertate disputatio. Basil. s. a., wahrfcheinlich erst i. 3. 1562 gebruck) abte er feinen Scharffun an ben Antinomien bon ber menfclichen Freiheit und ber göttlichen Prafcienz; es feven dieg Labyrinthe, aus denen der menschliche Berftand fich schwer herausfindet; obgleich Ochino auf dem Titel dieses Buches auch zu zeigen betsprach, quonam pacto sit ex iis labyrinthis excundum, so ift ihm dieses nicht beffer gelungen als Anderen. Wichtig ift bas Buch besonders badurch, daß es beweist, wie fehr Ochino aufing, über schwierige Dogmen zu grübeln. Much fein für die Locarner Gemeinde geschriebener Katechismus (Il catechismo, overo institutione christiana, in forma di dialogo. Basel, 1561) ist reich an theologischen Spetulationen. die in einen Ratechismus nicht paffen. Erft nach dem Tode Peter Martyrs, an beffen Sterbebette er ftand, trat indeffen Ochino offener mit feinen Zweifeln herbor. 1563 erschienen zu Bafel seine 30 Dialogi in duos libros divisi, quorum primus est de Messia; secundus est, cum de rebus variis, tum potissimum de Trinitate. Die meisten Artitel bes Glaubens werden hier dialettisch, auf contradittorische Beise behandelt. Im ersten Theile follen die Ginwendungen der Juden gegen die kirchliche Beilslehre widerlegt werden; die Widerlegung ift aber burchgangig fomacher als ber Angriff. Die Einwürfe beziehen fich hauptfächlich auf die Gundenvergebung, auf die Satisfaktion, von welcher behauptet wird, Chriftus konnte weder als Gott, noch als Menich, noch als Gottmenich gering thun, auf die Erlofung, die Erbfunde, die Gnadenwahl. Aehnlich verhalt es fich mit dem zweiten Theile, wo zuerft die Dreieinigkeit zur Sprache tommt; es wird untersucht, ob es wirklich eine gebe und ob der Glaube daran zur Seligkeit nothwendig seh. Die sabellianische Ansicht, so wie eine andere, die mit der Gribaldo's zusammenstimmt, werden als falfch abgewiesen; es konne nur die Wahl seyn zwischen der orthodoxen und der des Arius; jene wird von Ochino's suppomirtem Gegner fehr fcarffinnig widerlegt, mahrend Deino felber fie mur fcwach vertheibigt.

Wenn ichon diese Beise, die kirchlichen Dogmen zu behandeln, Berdacht erregen mußte, so erschienen die Gespräche über einige moralische Gegenstände noch weit anflößiger, befonders dasjenige über die Polygamie, welche mit mehr Spitfindigkeit behauptet, als mit Nachdruck widerlegt wird; auch was Ochino gegen Bestrafung der Reter sagte, mußte bamale übel aufgenommen werben. Wenn auch in dieser Schrift nichts vortommt, woraus man schliegen konnte, daß Ochino die Wahrheiten ber chriftlichen Dogmatit und Sthit laugnete, fo bleibt boch feine Anficht in zweideutiges Dunkel gehüllt, und es muß zugegeben werden, daß der alte Mann durch feine Gribeleien in schwere Zweifel verfallen war; er gefiel sich in Widersprüchen und Gubtilitäten; sein Berftand vermochte nicht mehr, über die Schwierigfeiten, die er fich fchuf, hinauszukommen. Beza war der Erste, der Bullinger vor den Dialogen warnte; indeffen erft auf die Anzeige einiger von Bafel zurückgetommener Zuricher Kaufleute, man rebe bort viel von einem Buche Dchino's, das die Bielweiberei vertheidige, übergab der Magiftrat das Buch den Bredigern jur Untersuchung. Diese hoben besonders die Schwäche der Wiberlegung der Polygamie herbor und fügten bei, das Buch fen, fo wie ichon ein früheres Doino's, ohne Borwiffen ber Zuricher Cenfur in Druck gegeben worden. Boreilig, ohne hinlängliches Berhör wurde der Greis abgesetzt und aus der Stadt vertrieben. Bergebens bat er, den Winter über mit seinen vier Kindern (seine Frau war nicht lange vorher gestorben) in Burich bleiben zu durfen; man gestattete ihm hochstens brei Wochen. Den 2. Dezember 1563 reifte er ab, wurde auch in Basel und Mithihausen abgewiesen, bis er endlich in Murnberg eine Buflucht fand. Dier berfafte er eine Bertheibigungefchrift in dialogischer Form, die schwerlich gedruckt wurde, aber handschriftlich, befonders in den Graublindtner italienischen Gemeinden, zirkulirte (nach einer Abschrift herausgegeben in Schelhorn's Ergötlichkeiten, Th. 3. S. 2007 u. f.); die tranrige Lage Dchino's entschuldigt den gereizten Con bieses Gespräche; er klagte darin die Buricher an, ihn nicht seiner eigenen Irrthumer wegen verftoßen zu haben, sondern weil er die ihrigen aufgedeckt hatte; man darf hieraus schließen, daß die Zweifel, die er in den Dialogen ju widerlegen vorgegeben hatte, wirklich seine eigenen waren. Die Büricher autworteten im Mär; 1564: Spongia adversus aspergines B. Ochini, qua verse causae exponuntur, ob quas ille ab urbe Tigurina fuit relegatus (wahrscheinlich auch bamals nicht gedrudt; zuerst bei hottinger, Historia Loclesiae Novi Testam., B. 9. S. 479 u. f., und bei Schelhorn, Ergötzl., B. 8. S. 2157 u. f.). Bon Nürnberg ging Ochino nach Arafau. Bins IV. hatte aber fcon ben Cardinal Sofius vor ihm warnen laffen; burch das Defret vom 6. August 1564, das alle nichtfatholischen Fremden aus Bolen verwies, wurde er vertrieben; auf der Reife befiel ihn zu Binczow die Beft, an der ihm mehrere Kinder starben; taum wieder hergestellt, fette er mitten im Winter die Reise fort, ertrantte auf's Reue und ftarb ju Anfang des Jahres 1565 ju Schladan in Mahren. Go verfümmerte im Elend ein Mann von herrlichen Beistesgaben; er war das Opfer seiner eigenen Grübelsucht und der theokrat. Intoleranz seiner Zeit. In der Folge galt er als einer der Hauptbegrunder des Antitrinitarismus; Zanchi hat ihn als solchen weitläufig betämpft, im zweiten Theile seines Wertes de tribus Elohim (Reuftadt, 1589, fol.), während Sandius ihm die britte Stelle in seiner Bibliothoca Antitrinitariorum angewiesen hat. Beza hat ihn wegen der Bolhgamie widerlegt (Traotatus de polygamia, hinter bem de repudiis, Genf 1567); jugleich hat er bie harten Mafregeln ber, Büricher gegen Andreas Dudith vertheidigt, der fie nicht mit Unrecht getadelt hatte (1570, hinter: Minus Celsus Senensis, De haereticis capitali supplicio non afficiendis. s. l. 1577).

S. über Ochino Bayle, Dictionnaire; Struve, do vita, religione et fatis B. Ochini, in den Observat. select. Halens., IV, 409 sq.. V, 1 sq.; Nachlese von Ochino's Leben und Schriften, in Schelhorn's Ergöslichkeiten, III, 765 u. s.; Füßli, Beiträge zur Reformationsgeschichte der Schweiz, V, 416 u. s.; Escher, in Frisch's und Gruber's Enchtlabädie, der jedoch in den von Ochino zulezt gedußerten

Meinungen nur den Fortgang fleht von einer vermeintlichen Orthodorie zu einer helleren und freieren Anficht; Erechfel, die protestant. Antitrinitarier, Bb. 2. G. 202 f., wo feine Lehre trefflich entwidelt ift. Das vollständigfte Berzeichniß feiner felten gewordenen Schriften findet fich in Ebert's bibliograph. Lexiton 2, 221 f.

Octave, ein der katholischen Liturgik angehöriger Ausbruck, bedeutet die achttägige feier gewiffer hervorragender Fefte; insonderheit den achten Tag, an welchem fich diefe Feier zu einer ähnlichen Höhe erhebt, als am ersten. Wie die Feste, so sind die Octaven von verschiedener Burbe. Die von Oftern und Pfingsten, auch die des Spiphaniasfestes werden fo hoch gehalten, daß innerhalb des fie constituirenden Zeitraums weder ein Beiligenfest, noch Botiv- ober Seelenmeffen angelaffen werben, wogegen bie Octaven von Weihnachten und Frohnleichnam bas Eintreten von Beiligenfesten gestatten, alle Abrigen aber sowohl filt diese Feste, als für jene Meffen Raum gewähren. nach find fie das eigenthümliche Kennzeichen hoher Festfeier überhaupt, und hieraus erflart fich, daß in der Quadragefimalzeit, welche ihrer Abzwedung nach das gerade Gegentheil von Festfeier ift, Octaven nicht vorkommen. Das Missale schreibt für jeden ihrer Tage gewiffe Gebete, für den achten Tag aber ein Officium vor, welches dem de Festes infofern entspricht, als es theils einzelne seiner Bestandtheile wiederholt, theils Romente beibringt, welche der Idee des Festes innewohnen, ohne doch am ersten Tag pu Erwähnung gekommen zu fehn, wie z. B. die Spiphaniasoctave einerfeits an die Beifen aus bem Morgenland, anderfeits an den Gegenstand der griechischen Spiphanias. feier, die Tamfe Christi, erinnert. Filtr die evangelische Theologie und Rirche haben die Ortaben teinen anderen, als nur einen gefchichtlichen Belang. Gefchichtlich aber find fie infofern micht unbedeutend, als ihr Auftommen im Alterthum mit befonderer Bestimmtheit bezengt, wie gern die Rirche filr ihr gottesdienstliches Leben Formen bemutte und weiterbildete, welche ursprünglich der ifraelitischen Theotratie angehörten. Nach ber Festordnung Ifraels wurde das Paffahfest sieben Tage lang geseiert, und unter diesen wurde der exfte und der lette am glanzenoften begangen (Leb. 28, 6. Rum. 28, 17. Deut. 16, 3.). "Anfang und Ende", bemerkt Philo darüber mit gewohnter Simnigkeit, "befommen fo das ihnen gebuhrende Borrecht; wie auf einem mufikalischen Instrumente foll ein Zufammenklang der äußerften (Tone) hervorgebracht werden" (de septenario et festis, ed. Francof. p. 1191) - beiläufig ein Gedanke, welcher die kirchliche und die harmonische Bedeutung des Wortes Octave ineinanderspielen laft. Diese Einrichtung ber Baffahfeier ift nun, unter ber Mobifitation, bag nicht ber erfte und fiebente, sondern der erfte und achte Tag gefeiert wurde, in die Kirche aufgenommen worden; eine Aenderung, zu welcher weniger der Umftand, daß die ifraelitische Feier mit dem ihr vorausgehendem Tage des Baffahlammessens acht Tage dauerte (copryr ayoper en απιο ήμερας, την των αζύμων λεγομένην Joseph. antiq. II, 15, 1), oder der weitere, wonach am Laubhüttenfest außer dem stebenten noch der achte gefeiert ward (Lev. 23, 36. Philo. p. 1195), als vielmehr die evangelische Thatsache der Erscheinung des Auferftandenen acht Tage nach der ersten (Joh. 20, 26.) Berankassung gegeben haben mag. Bar so die Octavenseier in die Kirche einmal eingeführt, so verbreitete sie sich im Laufe der Zeit von dem hohen Feste, bei welchem sie zuerst Plats gefunden, leicht zu allen den anderen, für welche fie dem Megbuch nach angeordnet wird. Ift dem nun fo, fo feht die Octabe, die Nachfeier ber Feste, jur Borfeier berfelben, ber Bigilie, in dem eigenthumlichen Berhaltniffe, daß diefe auf die erften Zeiten bes Chriftenthums gurudweift, wo die Gläubigen durch Berfolgungen gehindert wurden, fich bei Tage au versammeln (Bingham, origg. IX, 45), jene aber an die Jahrhunderte vor Christo erinnert, in deuen die Grundsteine jum Ban der Kirche gelegt worden find. E. Rante.

Dbilia, die heilige, f. Bohenburg.

Dbilo, Dbo, Mebte bon Clugny, f. Clugny.

Oboater. Als bas bon Attila gegrundete große hunnenreich an ber Donan mit dem Tode des Stifters fich wieder auflofte, fo warfen auch die germanifchen 528 Doafer

Stämme in jener Gegend bas Joch ber Luechtschaft alsbald wieder ab, und in ben ebemaligen Provinzen des römischen Reichs, Pannonien, Noricum und dem alten Quadenlande, traten neben ben Oftgothen die Beruler, Ruger, Turcilinger und Stiren auf, welche mit ben weströmischen Raisern in Bundesgenoffenschaft ftanden. Aus diesen Bolterschaften sammelte Oboater, von Geburt ein Ange, einen Beereshaufen, mit bem er nach Italien aufbrach, um bort im taiferlichen Beere unter ben Bulfetruppen Dienfte ju nehmen. Auf eine Eroberung war es dabei nach dem Berichte des Protopius nicht abgesehen. Dooater besuchte mit seinen Schaaren, bevor er die norischen Alpen überftieg, die Rlaufe des Geverinus, welcher zu jener Zeit, nämlich nach der Mitte des 5. Jahrhunderts, turg bor dem Untergang des westromischen Reichs, in den romischen Probingen an der Donau als gewaltiger Bugbrediger aufgetreten war. Dooater, der in ein arms liches Gewand eingehüllt war, aber eine hohe imponirende Gestalt hatte, fodaß er fich beim Eintritt in die Belle Geverin's buden mußte, um die Dede nicht zu berühren, erhielt von dem Manne Gottes die prophetische Ertlarung, daß er ein ruhmgefronter Beld werden wurde. Beim Abschied sagte ihm Severin: "Ziehe hin nach Italien! Biehe hin, der du jest mit schlechtem Belggewand angethan bift, aber Bielen in Aurzem große Guter verleihen wirft!" Spater, als die Prophezeiung bes Severin eingetreten war, fandte Oboater, eingedent des Borgangs, einen liebevollen Brief an ihn, worin er ihn in aller Demuth bat, daß ber verehrte Mann ihm boch irgend einen Bunfch zu erkennen geben möchte, ben er erfüllen komte. Seberin bat um die Begnadigung eines Berbannten, und mit Freuden gewährte Oboater feine Bitte (vita Soverin. c. 31).

Der Biograph bes Severin, Eugippins, fagt ausdrücklich (vita a. 7), daß Odoaker auf seinem Zuge nach Italien mit seinen Schaaren aus Berehrung gegen den heiligen Mann sich getrieben sühlte, ihn zu besuchen und sich dadurch den Segen zu berdienen suchte. Diese Art der Ehrenbezeugung gegen Severin beweist, daß Odoaker damals schon sich zum Christenthum bekehrt hatte, und zwar wie seine Begleiter zu dem arianischen Bekenntniß hielt. Aus der Vita des Severin ersahren wir, daß die Ruger, zu deren Stamm Odoaker gehörte und aus denen er einen Theil seines Heeres gesammelt hatte, schon seit geraumer Zeit unter ihren Fürsten das Christenthum in der Form des Arianismus angenommen hatten. Die königliche Gemahlin Gisa ging in ihrem arianischen Eiser so weit, daß sie die Katholiken wieder tausen ließ, jedoch unterließ sie es aus Schen vor dem heiligen Severin.

Das Christenthum hatte sich, wie Ivrnandes berichtet, von den Westgothen schon bald nach ihrer Bekehrung durch Missionäre und vermittelst der trefslichen Uebersetzung der heiligen Schrift in die gothische Sprache zu den Bölkern gothischen Sprachstammes: Ostgothen, Bandalen, Gepiden verbreitet, und zwar in der Form des Arianismus, der sitr die germanischen Bölker am faßlichsten war. In dieser Form sinden wir auch das Christenthum im 5. Iahrhundert unter den Stämmen herrschend, aus denen Odoaker sein Heer gesammelt hatte; nur die Heruler werden von Prosop noch als Heiden aufgeführt (Procop. de bello goth. II, 14).

Oboaker scheint nicht lange in Diensten des weströmischen Kaisers gestanden zu haben, als er sich schon einen Shrenplatz unter der kaiserlichen Leibwache erworben hatte, der ihm allmählich die Entscheidung über den Fortbestand der kaiserlichen Sewalt in die Hände spielte. Die germanischen Miethstruppen, die schon manche Forderung an die Römer gestellt hatten, verlangten endlich den dritten Theil der italienischen Ländereien als Eigenthum. Als der Bater des setzten Kaisers, der Patricius Orestes, in dessen Händen eigentlich die Zügel der Regierung lagen, jenes Berlangen verweigerte, weil er darin den Untergang des setzten Schattens der römischen Macht sah, so trat Odoaker an die Spitze des germanischen Bundesheeres in Italien, um das Berlangte zu erzwingen. Nach einer völligen Niederlage des Orestes sah sein Sohn Romulus Angustus sich genöthigt, zur Gnade des Siegers seine Zussuch zu nehmen und die kaiserliche Witte (im J. 476) niederzulegen. Odoaker wurde als König der Germanen in Italien

Obsalter 529

sörmlich anerkannt, enthielt sich aber fortwährend des Purpurs und anderer Reichsinsignien, sowie des kaiserlichen Titels. Die alte Landesversassung ließ er unverändert
bestehen, stellte sogar das Consulat wieder her, ohne selbst nach dieser Wirde zu trachten.
Die alten römischen Gesetze wurden strenge gehandhabt und überall die Ordnung wieder
ansgerichtet. Als Arianer vermied es Odoaler in die Angelegenheiten der Katholisten
einzugreisen. Bei der Einmischung des Präsetten von Rom, Basilius, in die Pabstwahl,
nach dem Tode des Simplicius, war Odoaler gar nicht betheiligt, ja er mißbilligte das
Bersahren seines Präsetten.

Benn in anderen Theilen des weströmischen Reichs die germanische Herrschaft in Folge einer wirklichen Eroberung an die Stelle der römischen trat, wie z. B. in Nordastila, oder wenn dieser Umschwung auf eine Weise erfolgte, welche saktisch einer wirklichen Eroberung gleichkam, wie in Gallien, so ging die Ausschlung der römischen Herrschaft in Italien, in ihrem Centrum, am wenigsten in der Form einer Eroberung vor sich. Die schon früher ansässigen, d. h. einquartierten Miethstruppen des Odoaker wurden aus militärischen Hospites Grundeigenthümer, die sich mit der geringsten Quote, nämlich einem Drittel der Ländereien begnügten. Bei dieser allmählichen Ausschlung der römischen Herrschaft in Italien durch Odoaker, den Theoderich bald darauf nur ablöste, läst sich das Walten der höheren Borsehung nicht verkennen. Es sollten an der Wiege altrömischer und christlicher, Cultur im Occident die reichen Bildungsschätze soviel als möglich erhalten werden, um später zur Grundlage einer neuen geistigen Entwickelung dienen zu können.

Doaler, der mit ftartem Arm die Grenzen Italiens gegen brobende Ginfalle germanischer Bölfer geschützt, ben Bestgothen auf Grund eines Bertrags bie Provence ju ruhigem Befitz überlaffen, Sicilien als Kornkammer von den Bandalen unter Bedingungen erworben hatte, streckte im Jahre 487, um seine Herrschaft auch jenseit der Alben ju erweitern, feine Sand nach Noricum aus. Er legte aber baburch ben Grund ju seinem Untergange. Dovater, der selbst rugischen Geschlechts war, griff ohne besondere Beranlassung den rugischen König Felethens oder Fava an und führte ihn nebst seiner Gemahlin Gifa gefangen nach Italien ab. Der Sohn des Feletheus war indeß glucklich entfommen und hatte bei dem benachbarten Oftgothenfürsten Theoderich nicht bloß Aufnahme gefunden, sondern auch die Zusage des Beistandes in einem Rachetriege gegen Odoaker erhalten. Theoderich hatte schon damals den Plan gefaßt, seine unfichere Stellung an den Grenzen des byzantinischen Reichs aufzugeben und nach Italien zu ziehen, um bort ein Reich zu grunden. Diefen Plan unterftütte ber byzantinische Raifer Zeno febr, um die geführlichen Gothen aus Möflen zu entfernen, und ba Italien doch für die byzantinische Herrschaft zunächst unerreichbar war, einen mächtigen germanischen Berricher durch ben anderen zu beseitigen. Schon im Berbft des Jahres 489 erfchien Theoderich an den Grenzen Italiens. Oboater verlor noch in diesem Jahre und im folgenden mehrere große Schlachten rasch nach einander, sodaß das Land bis auf bas start befestigte Ravenna in die Bande ber Oftgothen gerieth. In Ravenna hielt Oboaker mit dem Reft feines Beeres eine langere, fast breijahrige Belagerung ftandhaft aus, bis er durch Hunger gezwungen, sich durch Bermittelung des Bischofs von Ravenna in eine Berhandlung mit Theoderich einließ, die für ihn glinftig ausfiel. Protop bentet an, daß ihm ein Theil der Herrschaft im Occident zugesichert worden fen. Der Oftgothenkonig hegte indeft Miftrauen gegen Oboater, und auf ein bloges Gerucht hin, daß biefer ihm nach bem Leben trachtete, fließ Theoberich bei einem Mahle, zu dem er Oboafer geladen hatte, den Gaft mit eigner Sand nieder und ließ auch feine Familie und treue Gefährten alle umbringen, damit nicht Einer mehr ba fen, der Blutrache nehmen tonne.

Dreizehn Jahre hatte Oboaker's Herrschaft in Italien gedauert. Severin's Prophezeiung (vita Soverin. c. 31), die er einst gegen einige angesehene Männer, welche Oboaker mit Lobpreisungen erhoben, ausgesprochen hatte, war erfillt: "Doch wird Real-Encyklopkbie für Theologie und Kirche. X.

Oboaker als ein Besitzeswächter (mit Anspielung auf die Bedeutung des Ramens Obo-

Was die Quellen für Oboater betrifft, so stützt sich die Ansicht, daß er als Ersoberer nach Italien gezogen seh, auf einige Stellen bei Iornandes, der Historia miscella und Vaulus Diakonus, während die von uns gegebene Darstellung sich auf den aus inneren Gründen glaubwürdigeren Bericht des Protop gründet. Zu vergl.: d. Sabignh, Gesch, des r. R. im M. A. Bd. I, S. 330; Manso, Gesch, des oftgosh, Reichs in Italien, S. 32; Gauph, Die germanischen Ansiedelungen in den Provinzen des röm. Westreichs, S. 456.

Dekolampad, Johannes. Wie sehr der herr es liebt, seine Inger zu zweien auszusenben, wie er, wenn er Großes ansführen will, Männer nebeneinander stellt, die einander durch ihre verschiedenen Gaben ergänzen, davon gibt es in der Resormamationszeit mehrere Beispiele. Neben Luther steht Melanchthon, neben Calvin Beza, neben Zwingli — Dekolampad, dieser zwar nicht in derselben Kirche, wie sein Freund, aber auf das Innigste mit ihm verbunden zu gemeinsamem Berke. Bir wunen zwei Abschnitte in Dekolampad's Leben unterscheiden; der eine umsaßt die ersten vierzig Jahre seines Lebens, 1482 — 1522; es ist die Zeit der Entwicklung zum Resormator; der zweite zählt mur nenn Jahre bis zu seinem Tode 1531.

Detolambab, beffen eigentlicher Rame nicht Susich in (Bansichein), woben Detolambad die Ueberfetung, sondern hußgen (Benggen) ift\*), wurde im Juhre 1482 in dem kleinen Städtchen Weinsberg (damals pfälzisch, im Jahre 1504 von Bürttemberg erobert und behalten), geboren. Die Eltern waren nicht reich, aber ziemlich wohlhabend. Welches der Stand des Baters gewesen, wird nicht gemelbet. Bon ihm verlautet nichts Gunftiges; ware es nach feinem Billen gegangen, fo ware Detolampad bei weitem nicht das geworben, was er wirklich wurde. Die Mutter bagegen war eine Frau von Beift, dabei fromm und wohlthätig. Ihr hat Detolampad wahrscheinlich nachft Gott fein Beftes zu verdanken. Sie war eine geborene Pfifter und Tochter eines Bafeler Bürgers \*\*). Der Bater wünschte, daß ber Gohn, das einzige von mehreren übrig gebliebene Kind, den Kanfmannsftand wähle, allein die Mutter fette es durch, daß er fich der Wiffenschaft widmen durfte, und so legte er in Beilbronn, damals auch pfalgifch, ben Grund ju feiner gelehrten Bilbung. Run aber wollte ber Bater, bag er bas Recht ftubire, und schickte ibn nach Bologna, allein bas Rlima bekam ihm nicht gut; ber Raufmann, dem der Bater das Geld für feinen Sohn anvertraut, veruntreute daf-

<sup>\*)</sup> Unter biefem Ramen und zwar in biefer doppelten Form ift er in bie Bilder ber Univerfitat Beibelberg eingetragen, wie Ullmann bewiesen hat Stub. u. Rrit. 1843. 36 hatte zwar, ba ich mein Leben Detol. fcrieb, in Seibelberg nachgefragt, nicht ob Detolampab Susicin ober hufigen beife, fonbern überhaupt, ob fich etwas von und über Detolampab in Beibelberg berfinde, hatte aber eine verneinende Anwort erhalten. 3ch bin bem Bralaten Ullmann fehr bantbar für jene nachträgliche Berichtigung, so wie für einige andere, die jum Theil beshalb nothig wa-ren, weil ich der Erzählung Capito's vom Leben Detolampad's vor der Samminug her Briefe Detol. und Zwingli's 1536 glaubte folgen ju burfen. Ein Berfeben Capito's hatte ich zwar entbedt, aber er hat noch andere begangen, worauf ich eben burch Ullmann aufmertfam geworben bin. Bas aber bie Aenberung bes Ramens betrifft, fo ift maßgebenb, was Defol. auf bem Titel feiner zweiten Schrift gegen Birtheimer auführt, bag ibm von fruber Jugend ber Rame Detolambab bon ben Freunden gegeben worben fep. Gie machten aus huggen, wonach fie Oikidios batten überfegen muffen, busichin, um ihm ben ehrenvolleren Ramen Detolampab geben gu tonnen, und dieser nannte fich seitbem selbst husichin. Offenbar gestattete fein weicher Karatter ben Freun-ben viele Freiheit. So geschah es fpater, bag fie Schriften von ihm, wider feinen Billen, berausgaben. Det. fagt in berfelben zweiten Schrift gegen Birtheimer : "Ich ließ bie Freunde gern mit bem Meinigen icalten und walten" — fie behnten, wie es icheint, biefe Freiheit felbft auf ben Ramen aus.

<sup>\*\*)</sup> Oche V, 298. Pfister ift ein altes Basler Geschlecht. S. Tonjola, Basilea sopulta detocta, p. 26. Detolampab liebte es, hervorzuheben, daß Bafel vom Grofvater ber feine Baterstabt sen; so im Borwort zum Commentar über Zesaias und in einer Rebe, vor Rath gehalten für einen gesangenen Biedertäuser. S. Gastii diarium, p. 105.

felbe. Detolampad, leibend und von blouomifcher Sorge gebruckt, zudem einem Studium ergeben, wofür er feine innere Reigung hatte, tam wieder nach Saufe und gab bas Studium des Rechtes auf, um das ber Theologie zu beginnen; wie es scheint, war bes Baters Sinwilligung dazu gewonnen worden. Run begab er fich auf die Universität heidelberg, 1499\*), und studirte daselbst Theologie und Humaniora. Er gab sich nicht viel mit der scholastischen Theologie ab, doch ftudirte er den Thomas von Aquino, aber noch mehr Gerson und St. Richard; benn es war in ihm ein gewisser Zug zur mystischen Theologie. So hatte er auch keine Freude an den akademischen Disputationen und kein Geschick bagn; seine Gedanken liebte er auszutauschen im engeren Kreise einiger vertranter Freunde. Im Iahre 1503 wurde er Baccalaurens in Seidelberg (als folder eingetragen in das Defanatsbuch der philosophischen Fakultat unter dem Delanate des Magisters Jakob Hartlieb: Joannes Heussgen ex Wynspurg). Um dieselbe Beit erhielt er vom Aurfürsten Philipp dem Aufrichtigen, der in Beidelberg residirte, den ehrenvollen Anftrag, die Studien seiner jungeren Gohne zu leiten und ihnen wohl and felbst Unterricht zu ertheilen. Es scheint aber, daß ihm der Aufenthalt am turfürstlichen Sofe miffiel \*\*). Er. fehrte nach der Baterftadt zurud, wo die Eltern ans eigenen Mitteln eine geiftliche Stelle für ihn grundeten; aus Liebe zu dem einzigen ihnen gebliebenen Rinde, das fie gern bei fich behalten mochten, objecten fie den größeren Heil ihres Bermögens; höchst wahrscheinlich hatte die Mutter wesentlichen Antheil an diesem Schritte. Damals hielt Det. Predigten über die sieben Worte am Arenze, die durch die Bermittelung bes Zafins im Jahre 1512 ju Freiburg gebruckt wurden: ein lebendiges begeistertes Zeuguiß von Christo, dem wahren Erloser, untermischt mit Kritik ber schlechten Brediger, so wie mit Lobpreifungen der Maria, durch die man an Jesum sich wenden folle, und mit Berherrlichung des Moncholebens. Indeffen verblieb Detol. nicht lange bei seinen geiftlichen Funttionen. Der Trieb, die Grundsprachen der heil. Schrift beffer zu erlernen und so fich zur Berrichtung des geiftlichen Amtes tuchtiger zu machen, trieb ihn balb wieder fort. Er fam nach Tübingen im Jahre 1512, wo er mit Melanchthon befreundet wurde und mit ihm den Hesiod las; von da begab er sich nach Stuttgart, wo ihn Reuchlin freundlich aufnahm; bei ihm erweiterte Detol. seine Remtniß ber griechischen Sprache. Darauf finden wir ihn jum zweitenmale in Beidelberg 1514 oder 1515. Hier erlernte er von einem getauften span. Juden, Matthäus Abriani \*\*\*), die hebraische Sprache. Damals trat er auch in freundschaftliche Berbindung mit Brenz und Capito, ber, in Bruchfal angestellt, öfter nach Beidelberg tam. Defol. trug griech. Grammatit vor und die Anfangegrunde des Bebraifchen. Bereichert mit Renntniffen tehrte er in feine Baterftadt und ju feinem geiftlichen Amte gurud. Durch die Bermittelung des Capito, der bereits in Bafel Prediger und Professor geworden, wurde Detol ebendahin berufen als Prediger am Munfter; ber bortige Bifchof Chriftoph von Uttenbeim fuchte folde Danner nach Bafel zu ziehen. Detol. brachte bem Erasmus einen Empfehlungsbrief von Sapidus, Lettor der Schule in Schlettstadt, batirt 15. Sebt. 1515, worin diefer besonders Detol Renntniß der hebraifchen Sprache berborbob. Erasmus, damals mit der erften Ausgabe feines neuen Teftaments befchaftigt, bediente fich ber Salfe Detolampad's, um nachzuweisen, wie weit die im R. E. vorlommenden Citate des A. T., sie sehen aus den LXX. oder aus dem hebräifchen Terte

Der jungere Barens in feiner furgen Biographie Detolampad's, eingereibt in bie hand-fcriftliche historia universitatis Heidelbergensis, spricht von einem aulae fastidium.

<sup>\*)</sup> Immatrifusirt XIII. cal. nov. 1499 unter bem Restorate bes Mag. Balthasar Rauber als Joannes Hussgen de Wynspurg herbipolit. dioec.

Bgl. über ihn Rieberer's Rachrichten, 8. Bb. 9. St. S. 75. 3oh. Brenz, von Sartmann und Jäger. 1. Bb. S. 24. Beiträge ber hifter. Gesellschaft von Basel. 1843. S. 179. 180. Er war Arzt und galt als der größte Renner der hebräischen Sprache. In Wittenberg erhielt er durch die Empfehlung Luther's eine Prosessur der hebräischen Sprache April 1520, berfeindete sich aber bald mit Luther und gab schon zu Ansang des 3. 1521 seine Stelle wieder aus. S. unther an Spalatin 7. Rov. 1519, 4. Rov. 1520, 17. Febr. 1521.

gefchöpft, bon biefem abweichen ober mit bemfelben übereinftimmen (f. Erasmus, Borrede jur 3. Ausg. bes R. T. 1521). Erasmus nannte ihn feitdem feinen Thefeus (warum nicht feine Ariadne?). Er würdigte ihn, wie es scheint, eines vertrauten Umganges und feffelte ihn an fich, indem er ihm feine beffere Seite in besonders bellem Lichte zeigte. So rief er damals dem Detolampad oft zu, man muffe in der Schrift nichts Anderes als Chriftum suchen (Detolampad an Crasmus, Beinsberg 26. Marg 1517). Detolambad gehörte zu dem Kreise wiffenschaftliebender Manner, sodalitium literarium, welcher fich um Erasmus sammelte; er gab diesen Mannern etwas Anftog burch große Anhanglichkeit an tatholische Formen, durch ein gewiffes monchisches Wefen \*). wurde er unter bem Rettorate von Beter Went 1515 unter die Zahl der Baccalaurei S. Theol. aufgenommen. Damals aber murbe er noch nicht Dottor, sondern er tehrte nach Weinsberg gurud. hier nahm er feine geiftlichen Funktionen wieder auf. In feinem Bribatstudium verglich er die Bibelübersepung des hieronymus mit dem hebraischen Texte und grbeitete in Berbindung mit Breng an einem Inder Aber Die achten Berte bes Sieronymus, bon bem fich Erasmus Nugen verfprach. Die Giufamteit des Aufenthaltes milberte er burch Briefwechsel mit Luther, Melanchthon und besonders mit Grasmus; diesem geftanb er offen in bem oben angeführten Briefe, bag es ihn reue, Bafel verlaffen zu haben. Doch bergaß er barüber feineswegs feine Pflichten als Prediger und Seelforger. In einer eigenen Schrift: do risu paschali, die 1518 erschien, geißelte er einen argen Digbrand ber damaligen Predigtweise, die Buhorer ju Oftern auf der Ranzel durch allerlei luftige Schwänte zu beluftigen \*\*). Das tatholische Dogma ift darin nicht im Mindeften beruhrt; immerhin aber war die Schrift fur Detol. forderlich, in fo fern fie bas Bewuftfebn ber nothwendigen Kampfftellung gegen bas Berberben ber Beit in ihm befestigen mußte. Um dieselbe Zeit erhielt er von Erasmus einen Brief, datirt Loewen, Darg 1518, worin dieser ihn bringend aufforberte, nach Bafel zu tommen, um ihm bei ber zweiten Ausgabe seines R. Testam. behülflich zu fenn. Dekolampad entsprach gern diefer Einladung und durfte, wie es scheint, in die verlaffene Predigerstelle wieder eintreten; benn Reuchlin, ber bom Kurfurften von Sachfen ben Auftrag erhalten hatte, einen Lehrer ber hebraifchen Sprache fur bie Universität Bittenberg ju suchen, fchrieb biefem Furften (7. Mai 1518), Detolampad, an den er gedacht habe, fen fo eben noch Bafel berufen worden; in welcher Eigenschaft, wird nicht gefagt, fo daß man vermuthen tonnte, er fen an ber Universität angestellt worben. Go viel ift gewiß, daß er diegmal auf bem gelehrten Gebiete fich beschäftigte; die Freunde bewogen ihn, eine griechische Grammatit, bie er schon in Beidelberg mahrend feines zweiten Aufenthaltes bafelbft geschrieben batte. herauszugeben. Am 31. August 1518 schrieb er bas Bormort dazu, worin er die Bich. tigfeit der biblischen Studien hervorhebt. Der Drud weift aber die Jahreszahl 1520 auf, fo bag er alfo aufgeschoben ober in diefem Jahre bereits eine neue Anflage Diefer fleinen Schrift uothig wurde, die den Titel führt: graecae litteraturae dragmata (Ach-Doch schon im Jahre 1518, im Dezember, verließ Detolampad Bafel wieder, nachdem er noch zum Doctor theol. befördert worden war; dieß meldet Lambert Hollonius dem Erasmus 5. Dezember 1518. Detolampad hatte nämlich einen Ruf als Prediger an der Hauptfirche in Augsburg erhalten und denfelben angenommen. Es war gut fur ihn, daß er bon Crasmus getrennt wurde, denn mit feinem weichen Gemuthe war er in Gefahr, zu fehr unter den überwiegenden Ginfluß des Grasmus zu gerathen. In Augsburg fand er aber auch keine Ruhe und Befriedigung, und neue Bedenken angftigten ihn, wie wir aus seiner zweiten Schrift gegen Birtheimer erseben. Er

<sup>\*)</sup> Erasmus Matthiae Kretzero. Freiburg 11. Mär; 1531. Quis tantam in Occolampadio exspectasset mutationem? Ante cucullam plane Monachus erat et superstitione nostro sodalitio submolestus; nunc quanto alius sit, obscurum non est.

<sup>\*\*) 3</sup>m Borworte, batirt XIII. Cal. maji. 1518, sagt Capito, er habe his proximis diebus Detol. ermahnt, nicht so streng zu prebigen, und als Antwort auf seinen Brief habe er bie nachfolgende Schrift erhalten.

achtete fich jum Predigerftande untlichtig wegen feiner ichwachen Stimme. wegen bes Mangels an feiner Bildung und Rlugheit im Benehmen. Es fchien ihm balb, er follte einem Befferen weichen; ihn erfchreckten auch die Gefahren, die aus ber Berkundigung der Bahrheit für ihn entstehen tonnten. Indeffen bewies er bei mehreren Gelegenheiten unerschrodene Freimuthigkeit. In einer vor dem Klerus in Augsburg gehaltenen Rebe rfigte er die Gebrechen deffelben (erschienen 22. Mai 1519). Sodann trat er für Luther auf, als Dr. Ed in einer Spiftel an ben Bifchof bon Meißen geaugert hatte, in Augeburg hielten es nur einige ungelehrte Domherren (canonici indocti) mit Luther. Da wallte bem Detolampad fein Blut. Denn er neigte fich allerdings zu Luthern bin und war in Augsburg angekommen, kurz nachdem Luther in dieser Stadt vor dem Cardinallegaten Cajetan erschienen war. Dieß hatte nathrlich in Augsburg das Tagesgespräch gebildet, und Defol. gehörte zu denen, die dem kuhnen Monche bas Wort rebeten. Er war ursprünglich durch Luther's Predigten über die zehn Gebote auf ihn aufmertfam geworden. Sie machten auf ihn einen tiefen Eindrud: erhabener erfchien ihm seitdem Christus, beiliger das Evangelium; es wurde ihm Mar, daß wir das Beil gang und gar ber Gnabenwirtung beffen, ber fich in unferer Ohnmacht verherrlicht, ju danken haben. Ale Luther seine Thesen auschlug, ftimmte er ihm frendig bei und bewunderte den Muth des unerfcrodenen Mannes, mahrend fo viele Theologen ein tiefes Stillschweigen beobachteten. Es scheint, daß er damals seine Ueberzeugung von der Rechtsertigung durch den Glauben ausbildete, worüber ihm, nach feiner eigenen Ausfage (Bullinger an Mytonius 23. April 1534), Luther bas rechte Licht aufgestedt hatte. Dieß Alles erfahren wir aus der kleinen Schrift "canonici indocti", die damals Detol., auf Amathen und in Berbindung mit dem Domherrn Bernh. v. Adelmannsfelden, anonym herausgab, gegen Ende 1519\*). Mit viel Barme hebt er Luther's Berdienste hervor, und wie viel er Luthern verdanke (f. oben). Zugleich geißelt er Ed's Anmagung und Hochmuth und wirft ihm vor, er habe kein Buch geschrieben, das nicht scholastische Barbarei verrathe und von Irrthumern wimmele. Der genannte Domherr und fein Bruber Romad gehörten zu Detol. Freunden und theilten mit ihm diefelbe Gefinmung, fo wie der gelehrte Ronrad Peutinger, der anfangs Luthern gunftig war. Defter fand fich Det. in seinem Hause ein und trat mit feiner Familie in freundschaftliche Berbindung. So widmete er einer Tochter Beutinger's, um fle in ihrer Reigung zum Klofterleben zu beftarten, die Uebersetung einer Ermahnungsrede bes Gregor von Nazianz an eine Jungfrau, voll von Lobeserhebungen des afcetischen Lebens. Daneben unterhielt er ben Briefwechsel mit Melanchthon, der ihm am 21. Juli 1519 weitläufig über die Disputation in Leipzig Bericht erstattete (Corpus Reform. I, 87). Daneben beschäftigte er sich mit Herausgabe noch einiger Reben des Gregor von Nazianz und anderex griechifder Lehrer.

Während des Aufenthaltes in Angsburg reifte in Detolampad's Seele ein Sebanke, den er schon längst mit sich herumgetragen hatte (Hedio an Zwingli Mitte Mai 1520). Ohne seinen Eltern, Berwandten und Freunden ein Wort davon zu sagen, (Adelmann v. Adelmannssseld an B. Pirkheimer 28. April 1520), trat er in das Brigittenkloster Altenmünster nahe bei Augsburg am 23. April 1520 (nach B. Pirkheimer in Erasmi opist. od. Clorici 551 E.). Es ist schwer, diesen Schritt in Uebecreinskimmung zu bringen mit Detolampad's damals schwer, diesen gekörige Reise erreicht hatten. Doch beobachtete Detol. einige Borsicht; er begab sich keineswegs blindlings unter das Joch ber Klosteregel. Die Mönche thaten alles Mögliche, um ihm den

<sup>\*)</sup> Auch bei Lofcher III. S. 935 unter bem Titel: Canonicorum indoctorum ad Joa. Eocium responsio. Luther spricht zuerst davon in einem Briefe an Spalatin, 10. Januar 1520. — Demfelben melbet er 8. Febr. 1520, er halte Octol. und Konrad v. Abelmannsfelben, Domberrn von Angeburg, für die Berfaffer. Octolampab befannte sich als Berfaffer in einem Briefe an Melanchthon. So Luther an Spalatin 27. Febr. 1520.

Eintritt zu erleichtern. Sie beantworteten bejahend feine Frage, ob er bei ihnen nach bem Borte Gottes leben konne; fie berfprachen, ihm ben Austritt aus bem Rlofter ju gestatten, wenn er einmal im Dienste am gottlichen Wort nützlich werben kounte. Denn er fah die eigentlichen Monchsgelubde als bindend an, fo lange und fofern die Beobachtung berfelben als jum Beile förderlich erkannt wird. Indeffen daran bachte Defol nicht eimnal, er fuchte Duge jum Studiren und jum Gebete; in diefem Bugeftandniffe liegt der Grund dieses gewichtigen Schrittes. Er wurde vom Fürstbischof von Freifingen, Bruder des pfalzischen Aurfürsten Ludwig V., und jener Prinzen, welche Detol. in Beidelberg unterrichtet hatte, als Monch der heil. Brigitte eingekleidet und mit Sandauflegung eingesegnet. Die Freunde flaunten und bedauerten ihn (Capito an Luther in Scult. Annales S. 68; an Mel. Mai 1520. Corp. Reform. I, 163. Sedio an 310. 1. c.). Detol. fand fich bewogen, dem Erasmus Rechenschaft von seinem Entschlusse ju geben. Leider ist der Brief nicht auf uns gekommen. Erasmus in seiner Antwort aus Köln 4. Rob. 1520 fagt, er habe feinen Brief oder kleines Buchlein (libellum) noch nicht gelefen, woraus hervorgeht, daß der Brief ziemlich eingehend die Sache behandelte. Er fügt bei: litteris tuis suspicabar, tale quiddam tibi esse in animo. Es tounte auffallend scheinen, daß der Mann, der sonst so gern Freundebrath begehrte und aunahm und den Freunden überhaupt so viele Macht über sich felbst gestattete, in einer Mein er fah so wichtigen Angelegenheit mit keinem einzigen Freunde sich besprach. als gewiß voraus, daß fie ihm abrathen würden.

Im Aloster follte es ihm nicht lange wohl zu Muthe fenn. Anfgefordert durch den Domherrn Adelmann, gab er ein fehr gunftiges Urtheil über Luther ab (im Jatre 1520), turz nachbem Dr. Ed die Bannbulle gegen biefen nach Deutschland gebracht hatte. Dekol. sagte unter Anderem: "Luther steht der evangelischen Wahrheit näher als feine Gegner. Bas ich von ihm gelesen habe, wird so fehr mit Unrecht verworfen, daß damit auch die heil. Schrift geschmäht wird, die Luther trefflich auslegt. Meiste, was Luther lehrt, ift mir fo gewiß, daß, wenn auch Engel Widerspruch das gegen erheben wurden, fie mich bon feiner Meinung nicht abwendig machen konnten." Dieß kuhne Zeugniß der Bahrheit schickte Abelmann an Capito, der fich beeilte, daffelbe bruden zu laffen \*). Ed, wuthend aufgebracht, fchalt ben Rath von Augsburg und Detolampad und brohte mit seiner hochsten Entruftung, wenn ber Berbreitung ber Auffeben erregenden Schrift nicht Einhalt gethan wurde. Detolampad war etwas ungehalten über Capito, boch ließ er es ihn nicht merten. Er fürchtete besonders badurch in ein falfches Berhaltniß zu feinen Rlofterbrübern zu gerathen ober am Enbe diefe felbst in einige Gefahr ju bringen. Balb barauf erschienen einige Meine Schriften bon ihm, ebeufalls durch die Geschäftigkeit der Freunde, die Detol. mit dem Seinen frei schalten und walten ließ. Zwar die Rede bes Joh. Damascenus über die Frage, wie viel den Berstorbenen die Berke der Lebenden nuten, erschienen in lateinischer Uebersetzung Ottober 1520, konnte nicht zu viel Aufsehen machen, ba Dekolampab boch im Allgemeinen zugab, daß fie den Berftorbenen nuten; aber er machte diefe Bebete und ihren Rugen unabhängig von den pabstlichen Bullen. Beit wichtiger und eingreifender siud die Predigten. Die eine, gedruckt zu Basel bei Kratander 1521, behandelt das Thema, daß man in Maria Gott berehren muffe; darin macht er darauf aufmerksam, daß es in Folge der Einwirkung eines bofen Beiftes gefchehen fen, daß man heilige Namen, die Gott allein und Chrifto zukommen, auf die Maria übertragen habe. gibt ju, daß man Maria und die Beiligen als Fürbitter anrufe, aber er lehrt treffend, daß keine Fürbitter fo gnabig find, wie Chriftus, durch welchen fie gnabig find. Dann dringt er darauf, daß man Christum als Fürbitter anrufe, und erklärt sich gegen das

<sup>\*)</sup> Es ericien ohne Dructort, querft lateinisch. Beigefügt find einige gunftige Urtheise Anberer über Luther, befonders bes Erasmus, und ein Brief aus Leipzig, ohne Unterschrift; bald barauf, in bemselben Jahre, 1520, erschien eine beutsche Uebersetzung bavon.

Rosentranzbeten, wonach Gott die Gebete hergezählt werden und Maria zehnmal mehr angerufen werbe, als ber Bater Jesu Christi. Roch bedeutender ift die Predigt über das heilige Abendmahl, gehalten am Frohnleichnamstage, gedruckt in lateinischer Sprache ju Bafel 1521, beutsch in Augsburg zu Pfingsten beffelben Jahres. Detol. hatte bamals icon allerlei Zweifel in Beziehung auf die Lehre von der Wandlung durchgemacht. Er war daburch auf fürchterliche Beise beangstigt worden. Er suchte fie an heben durch die Antorität der Kirche, - durch das Studium der Kirchenvoter, der Schrift; Alles vergebens. Seine Zweifel ju unterbruden, predigte er bie Lehre ber Rirche, gegen feine beffere Ueberzeugung; und dieß vermehrte feine Anfechtungen. (Dieß theilt er mit in der späteren Schrift gegen Billican.) Ueber diefe Zweifel mar Detolampad noch nicht ganz hinaus, als er bem Kloster jene Predigt hielt. Es geht jedoch mit Sicherheit baraus herbor, bag er bas Dogma bon ber Bandlung bereits aufgegegeben. Er nimmt an, daß die Gubstang des Brodes und Weines unverändert bleibe. lehrt aber doch eine dem Berstande unbegreifliche Gegenwart des Leibes und Blutes Chrifti, beren Genuß die Grundlage bes Auferftehungsleibes bilbe. Eben fo nennt er gang bestimmt bas Megopfer eine Erinnerung an bas Opfer am Kreuze, und die Commnnion unter beiden Gestalten einen durchaus unverfünglichen Gebrauch; noch mehr, er behauptet, biefer Gebrand tomme her von der Einsetzung Chrifti, von ben Aposteln, und fen, obwohl feit vielen Jahren nicht mehr üblich, fo boch nicht verjährt. - Aber bas meifte Auffehen machte die Schrift von der Beichte, daß sie einem Christen nicht beschwerlich fen, ursprünglich lateinisch geschrieben (Luther an Mel. 1521, 13. Juli), hernach in bas Deutsche Abersett. Detolambab, ber offen gesteht, wie viel Seelenleiben er bei Anlag der Beichte erduldet, will das Beichtwefen in feinem bermaligen Bestande nicht eigentlich umwerfen, sondern nur bon Diffbrauchen reinigen, und fpricht babei Grundlate aus, Die dem tatholischen Beichtwesen widerfprechen. Er empfiehlt vor Allem Die Beichte an Gott, fodann ftellt er den Grundfat auf, der bis auf Beter den Lombarden gegolten, daß die Sunden erftlich von Gott vergeben, vom Priefter als vergeben erflat werben. Er führt an, daß Chriftus die Beichte der einzelnen Sinden nicht befohlen habe; sodann erachtet er auch, es seh nicht nothig, alle einzelnen Gunden bem Priefter In beichten; vorzüglich bringt er auf die brüberliche Beichte, wo ein driftlicher Bruder bor dem anderen sein Berg ansschlittet; "ich weiß nicht", sagt er, "ob irgend ein menschlicher Troft mit diesem verglichen werden taun." — Befonders beachtenswerth ift das freimuthige Zeugniß seiner Berehrung gegen Luther; es breche jetzt das Licht ber Bahrheit wieder Karer hervor; "du hast", sagt er, sich an den Leser wendend, "von unserem Theologen Luther, der rein driftliche Gelehrsamkeit mit schmeichellosem Eifer verbindet, einige Buchlein über die Beichte, mit beren Sulfe bu bein Gewiffen erleichtern magft." — Bei diesem Anlasse bezeugte Luther seine hohe Achtung vor Detolambad, an Spalatin, 10. Juni 1521: "ich bewundere Detol. Geift, nicht weil er auf daffelbe Thema wie ich verfallen ist, sondern weil er so frei, so zuversichtlich, so christlich sich zeigt; Gott gebe ihm Bachsthum", und in einem anderen Briefe an Mel. 13. Juli 1521 fpricht er die Ansicht aus, daß seine Schrift den Bapisten großen Abbruch thun konnte.

Es fand aber zu erwarten, daß Detol. nach folchen Aeugerungen nicht mehr lange im Rlofter bleiben tonnte. Dhnehin berleidete ihm biefes Leben bon Tage ju Tage. mehr, und er fing an, seinen Schritt zu berenen. Da er sich über die Regel des Drbens frei ertlarte, fo wurde er von den gemeinsamen Gebetolbungen ausgeschloffen. Bugleich war einige Gefahr vorhanden, daß er aus bem Rlofter gewaltsam entfernt und gefänglich eingezogen werben follte; ober wurden vielleicht folche Gerfichte ausgesprengt und genährt, um ihn zur Flucht zu bewegen? Dem fen, wie ihm wolle, fo weit wollten es die Rlofterbritder nicht tommen laffen. Die Freunde fchidten ihm Bferbe gur Bucht, die Rlofterbruder gaben ihm ein anständiges Reifegeld, und fo verließ Detol. mit Einwilligung seiner Eltern, meorum consensu (an Beatus Rhenanus 15. April

1529; f. mein Leben Detol. II, 265) Ende Februar 1522 das Kloster.

Er wendete sich zunächst nach Heidelberg, wo er am 29. Februar eintraf und sogleich ehrenvoll aufgenommen wurde von Seiten der philosophischen Falkultat; er wurde gebeten, die Stelle eines Lehrers ber griech Literatur anzunehmen, allein bie Baupter der Universität wollten nichts davon wiffen (f. Ullmann a. a. D.). Bon anderer Seite kamen ihm auch Anerbietungen. Die baberischen Bergoge (Principes nennt er fie in einem Briefe an B. Rhen. 15. April 1522), Diefelben, benen das Gerucht den Blan zuschrieb, ihn aus bem Rloftergewaltsam entfernen und gefänglich einziehen zu wollen, fie boten ihm nun eine Professur in Ingolftabt an, unter ber Bebingung, bag er feiner lutherischen Anficht entsage und bom Babfte eine Dispens erhalte, die ihm erlaube, außerhalb des Klosters zu leben. Defolampad wollte sich dazu nicht verstehen, denn obwohl er keineswegs Lutheraner sich nennen wollte, so wußte er nicht, was er christlicherweise an Luther hatte verdammen sollen. — Schon am 15. April finden wir ihn auf der Chernburg bei Kreuznach, dem Zustuchtsorte mehrerer reformatorisch gefinnter Manner. Er war Raplan der Burg und erlaubte fich mun als folcher eine Reuerung, die, an sich betrachtet, von geringerer Bedeutung, doch für seineigenes Berhaltniß zur Kirche und für seinen Ruf in der Kirche nicht ohne Bedeutung war. Bei Anlag ber vergrößernben Gerüchte gab er felbft dem Freunde Bedio barüber ausführlichen Bericht. Es bestand auf der Ebernburg wie anderwärts die Sitte, daß nur am Sonntage gepredigt, an den Werktagen nur Deffe gelesen wurde. Dekolampad wünschte aber die Buhorer burch tägliches Borlefen der beil Schrift zu erbauen, und fprach darüber mit Franz und feinen Freunden, fie meinten aber, Detol. folle nur an Sonn = und Festtagen Deffe lefen, an allen anderen Tagen Gottes Wort berkundigen. Detol. ging nicht einmal so weit. Er begnügte fich, mahrend der Deffe das Evangelium und die Spistel des Tages deutsch zu lesen, "so daß immer das Wort Gottes und die Messe gelesen und doch nicht mehr Zeit darauf verwendet wurde". Es willigten Alle ein. Um Niemandem Aegerniß zu geben, verschob er die Sache auf den Sountag. In einer vortrefflichen Predigt sprach er von dem Werthe des Wortes Gottes, von der gänzlichen Unstatthaftigseit der fremden Sprache im Gottesdienste. Treffend verglich er den Gebrauch der lateinischen Sprache mit dem underständlichen Zungenreden. In derfelben Bredigt gab er die Erläuterung der hauptfächlichsten Ceremonien der Deffe, um die dumpfe Andacht, die fich daran tnüpfte, doch einigermaßen geistig zu beleben. dem Schreiben an Bedio, dem diese Predigt beigelegt war, spricht er fich über den Degkanon und die Messe überhaupt aus, allerdings in sehr freier Weise. Er bekennt, daß ihm der Megkanon in vielen Studen mißfalle; "er ift", fagt er, "so beschaffen, wie er ift, gewiß hauptfächlich durch unfere Fehler, die wir von Gott nicht sowohl etwas zu empfangen als ihm etwas zu geben icheinen wollen". Und indem er hinzufligt, daß Chriftus, bas Lamm Gottes, die einzige Einmal bargebrachte Softie fen, betennt er deutlich genng, daß er über die Deffe hinausgeschritten sen, somit mit der bestehenden Rirche gebrochen habe. Go bilbet ber Aufenthalt auf der Ebernburg den Abschluß seiner Entwidelung zum Reformator. Dag ihm übrigens unter bem etwas rohen Rriegs. gefinde nicht gang wohl zu Muthe war, wollen wir ihm gerne glauben. So finden wir ihn schon im Juli in Frankfurt\*) (Refenus an 3w. 10. Juli 1522), wo er zwanzig Homilien des Chrhfostomus überfette, eine Arbeit, die er, auf die Cheenburg gurud. gefehrt, fortsetzte. Anfangs November beffelben Jahres trat er die Reise nach Bafel an, wahrscheinlich vom Buchhändler Kratander und im Ramen der Freunde des Epangeliums baselbst eingeladen. Daß ihm die Aussicht auf eine Brofessur der Theologie eröffnet worden, ift zweifelhaft; hochstens mochte etwa Kratander ihm einige Soffnung gemacht haben. Am 16. Nob. traf Defol. in Bafel ein \*\*).

<sup>\*)</sup> Rach einem Briefe bes Erasmus an Defolampab aus bem Jahre 1518 mare biefer icon 1518 in Frankfurt gewesen in Gesellschaft von Leuten, bie bem Erasmus sehr miffielen; baber er bem Defolambab baruber Bormfirse macht.

<sup>\*\*)</sup> Defol. schreibt am 19. Rov. 1522 an Capito, er seh nudius toritus in Basel angetommen.

Damit beginnt der zweite Abschnitt seines Lebens, der letzte, weit kurzer als der erfie, aber derjenige, wo Detol. seine reformatorische Wirksamkeit entsaltete.

Das Erfte und Bichtigste, was hier in Betracht tommt, ift Detolampab's Birtsamteit in der Stadt Bafel. Unter allen Städten der Schweiz war Bafel damals unfireitig die geistig bedeutendste; hier war am meisten Licht verbreitet; die Universität, 1460 gestiftet, die einzige in der Schweiz, war schon zu Ansehen gekommen; in Bafel waren die bedeutendften Buchdrucker. hier glangte Erasmus inmitten eines Rreifes von gebildeten, gelehrten Männern; zu diesen gehörte auch der Bischof Chr. v. Uttenheim, ein großer Berehrer des Erasmus, der anfangs auch Luthern seine Zustimmung nicht berfagte. Dieg Alles beweift aber, bag nirgends in ber Schweiz die Sache ber tatholischen Kirche so gut, so bedeutend vertreten war; denn auch die Universität war eine Pflangftatte und Befchuterin bes alten Rirchenwefens und Rirchenglaubens. Die Reformation wurzelte zumächst in einem Theile ber Bürgerschaft und in einigen ebangelisch gefinnten Predigern, die schon vor Detolampad's Aufunft ben Boden vorbereitet hatten. Es war von großer Wichtigkeit, daß ein Mann wie Detol. 'in Bafel auftrat, der im Stande war, auf der Kanzel und auf dem Ratheder den Kampf zu führen. Dekolampad hotte jetzt auch den gehörigen Muth dazu\*). Zunächst aber verfah er Bikardienste bei ben franken Bfarrer ju St. Martin, doch ohne die Sakramente zu vermalten und ohne Befoldung; die befcheidenen Ausgaben bestritt er aus dem Ertrage von Arbeiten für Rra-Noch vor Abschluß des Jahres under, in dessen Saufe er eine Zeit lang wohnte. schrieb er an Zwingli und knüpfte mit ihm das Freundschaftsband, das mit den Jahren immer inniger wurde und auf ihn fo vielfach bestimmend eingewirkt hat \*\*). ward ihm eine Lehrthätigkeit an der Universität zu Theil. Der Rath ernaunte ihn im druhjahr 1523 zum Lektor der heil. Schrift; von der Universität wurde er aber nicht als solder anerkannt. So entstand bei diesem Anlasse ein neuer Conflitt zwischen Regierung und Hochschule, nicht der erste, aber der bis dahin bedeutenoste. Dekolampad nahm ben Propheten Jesajas vor und erklärte ihn bis in den Sommer des 3. 1524. An die Erklärung knupfte er allerlei Anwendungen auf die herrschenden Bebrechen in allen Aweigen des firchlichen Lebens. Diese Borlefungen erregten großes Auffeben; fie wurden von mehreren Geistlichen, von vielen Burgern befucht, so daß der Bifchof fich bewogen fant, den Befuch berfelben zu verbieten. Dem Erasmus miffielen fie fehr, und von diefer Zeit an erkaltete die Freundschaft beiber Manner, die mehr und mehr verschiedene Wege gingen. Luther, ber davon horte, schrieb beghalb an Detolampad (23. Juni 1523) und sprach sich auch über Grasmus aus, um deffen Diffallen Defol. sich nicht klimmern möge. Als Grasmus davon etwas vernahm, vergrößerte sich der Rig zwifchen ihm und dem bis babin ihm fo innig ergebenen Detolampad. Diefer ging unmittelbar barauf einen Schritt weiter. Beranlagt durch die Schmähreben der htholischen Gegner gegen die ebangelischen Prediger schling er Thefen zu einer Dispntation an auf den 30. August 1523, einen Sonntag. Die Universität protestiete dagegen: Rettor und Regenten ber hohen Schule ju Bafel hatten vernommen, wie Einer, genannt Dekolambad, so sich selbst als einen ordentlichen Leser h. Schrift an gemeldeter Hohen Schule nemien dürfe, etliche Schlußreden angekündigt u. s. w., und verboten allen ihren Angehörigen, an der Disputation Theil zu nehmen. Sie fand aber dennoch Statt am genannten Tage, in beutscher Sprache, vor vielen Zuhörern; am folgenden Tage disputirte Detol. wiederum mit eben so schönen Erfolge, so daß Erasmus nach Zürich schrieb: "Dekolampad hat bei uns die Oberhand." Zu Anfang des 3. 1524 wurde ein neuer Einbruch in die Rechte der Universität und in die alte Ordnung der Kirche

<sup>\*) 3</sup>m Anfange bes 3abres 1523 fdrieb er an hebio: er bante Gott, qui a pristina pusill-animitate me liberavit.

Detol. fab mahricheinlich Zwingli nur Einmal, bas einzige Mal, ba er in Burich war. Brief Detol. an Bucer aus Zurich, 3. Seht. 1580. An benselben 25. Ottober 1580: quum Tiguri essennus.

gemacht. Stephan Stor, Pfarrer in Lieftall, ber bis babin, wie fo viele Andere, in Confubinat gelebt, und barüber große Unrube bes Gewissens erlitten, war in den Stand ber Ehe getreten und hatte feine Che öffentlich in feiner Rirche einfegnen laffen. Er erklarte ben Bunfch, bei feiner Gemeinde ju berbleiben und die Rechtmöfigleit ber Aufhebung des Chlibats der Geistlichen aus der Schrift zu beweisen; hierin wurde a bon feiner Gemeinde, die an ihm hing, unterftutt. Zwei Mitglieder des Stadtrathet von Liestall trugen die Sache der Regierung in Basel vor, die einwilligte. Ungeachte bes Widerstrebens der Universität kam die Disputation am 16. Febr. 1524 zu Stande und wurde in deutscher Sprache gehalten. Sie gab den Stimmführern der Reformation Anlaß, ihre Ueberzeugung tund zu geben. Detolambab, aufgefordert bon Stor, nahm zuerst das Wort, verwies auf seine Bredigten über diesen Gegenstand, sprach übrigens die Meinung aus, es ware beffer, wenn alle Geiftlichen im Colibat lebten, um fic beffer ihrem Berufe widmen zu konnen, aber führte den Rath des Paulus an, daß, wo einer sich nicht enthalten konne, so folle er heirathen, und erklärte fich einverstanden mit Sibr's Thefen. Andere Redner traten scharfer auf; Stor durfte in seiner Gemeinde verbleiben. Willtommener wohl war es bem Detolampab, mit Farel, ber um bieselbe Zeit and Meaux flüchtig nach Bafel gekommen, in Berbindung zu treten. Er gab bas Zeichen au neuen Reibungen awischen Regierung und Universität. Die Disputation, bie er au gefundigt, wurde von der Universität verboten, von der Regierung durchgesett burch ein Mandat vom 27. Febr. 1524. Sie fand Statt vor vielen Buhorern Ende Februar 1524. Defol. überfette, was Farel lateinisch vortrug, was aber wegen seiner frangos. Betonung undeutlich war, in's Deutsche. Die Disputation flöfte den Anhangen ber Reformation Muth ein. Farel benahm fich aber balb etwas zu ted und verfeindete fich mit Erasmus, nannte ihn einen Bileam und eine Betterfahne; es tam dahin, daß der Rath, auf den diefer nicht ohne Ginfluk war. Farel zu Bfinaften aus der Stadt berwieb. Detolampad blieb mit ihm in Berbindung und ertheilte ihm ben Rath, die heftigkit seines Temperamentes zu mäßigen. Farel nahm alle Ermahnungen gut auf, blieb aber Unterdeffen fette Detolampad feine reformatorische Birtfankit derfelbe wie zubor. auch auf der Ranzel fort. So wie er auf dem Ratheder, nachdem er Jefajas zu End erklärt, andere Bucher vornahm, so machte er es sich auch zum Grundsat, auf de Kanzel ganze Bücher in sorio praktisch zu erläutern. Das bedeutendste Denkmal busa Art find feine Predigten fiber ben 1. Brief Johannis, gegen Beihnachten 1523 ange fangen, im Jahre 1524 in lateinischer Sprache herausgegeben, 1525 zum zweiten Mak. Detol. benutt die Erklarung, die er gibt, um von allen Seiten der tatholischen Berfafterung das Licht ber evangelischen Bahrheit entgegenzustellen. Er verfährt mirgend blog negativ und polemisch; überall sett er dem Irrthume die Wahrheit entgegen. Den Aufreizungen der katholischen Brediger setzte der Rath durch ein Mandat Schrauten p Anfang bes 3. 1524. Bichtiger mar es aber, bag Det. im Febr. 1525 jum orbent. Pfarrer zu St. Martin bestellt wurde, und daß der Rath die Bedingung einging, a durfe Menderungen, gemäß bem göttlichen Worte, vornehmen; nur mußte davon gubn So schritt die Rebem Rathe Anzeige gemacht und fein Gutachten eingeholt werben. formation vorwärts. Doch von einem Siege derfelben war feine Rebe. Der Rach forderte von Erasmus ein Gutachten über die obichwebenden Reuerungen; diefer außerte fich, wie man es von ihm erwarten tonnte, jurudhaltend, ermahnte gur Mäßigung ". f. w. Der damals ausbrechende Sakramentsstreit verschlimmerte Dekolampad's Logi-Rariftadt's Schriften wurden bom Rathe verboten; Detolampad, der auf vielfaltige Anf. forderung hin in diefer wichtigen Sache auch fein Bort abgegeben hatte (August 1525), beschwor einen Sturm gegen sich zunächst in Basel selbst. Der Rath setzte im Ofwber 1525 eine Commiffion nieder, die fiber das Buch ein Urtheil abgeben follte. Bebef Mitglied gab fein besonderes Gutachten ab, und jedes fiel unglinstig aus, selbst bas des Erasmus. Darauf wurden die Exemplare diefer Schrift in Bafel confiszirt mit der fernere Berkauf derfelben verboten, und dem Buchhandler Aratander balb barm

bas Berbot gegeben, irgend etwas von Det. zu bruden (Detol. an 3w. 9. Febr. 1526). Auch die damals sich regenden Wiedertanfer erschwerten Detol. Stellung. Er fuchte auf alle Beise seine Sache von der ihrigen zu trennen, aber bei vielen Schwankenben warf die Wiedertäuferei auf die Reformation, namentlich auch auf Detolambad, ein schlimmes Licht. Es hieß, er konnte wohl eines schonen Morgens feinen Abschieb aus Basel erhalten. Schon boten ihm mehrere Freunde eine Zufluchtestätte an. Doch mit ber Gefahr wuchs fein Duth. Gerade in diefem Zeitpuntte, im November 1525, seierte er das erste reformirte Abendmahl, indem er eine eigens dazu verfaßte Liturgie ju Grunde legte. Reue Berlegenheit erwuchs ihm aus ber auf ben Dai 1526 angelundigten Disputation ju Baben, wo die große Streitfrage ber Zeit auf eidgenöffische Beise entschieden werden sollte. Es wurde dem Detol. schwer, vom Rathe nur eine Aufforderung zur Theilnahme zu erhalten. Detolampad, so wenig er sonst geeignet war, in dergleichen Auftritten ju glanzen, trug boch in etlichen Punkten über Ed ben Sieg davon, in sofern er diesen zu Geständnissen zwang, worin sich die Unhaltbarkeit feiner Thesen jedem Unbefangenen aufdrängen mußte. Aber freilich wurde er außerlich überwunden. Die Schiederichter des Gespräches, lauter ftreng tatholifche Manner, entfoieden zu Gunften der alten Rirche; Zwingli und alle feine Anhanger wurden als Arzer erklärt und frenge Magregeln gegen die Reformation beschloffen (f. d. Artitel "Boden. Religionsgefprach" und "Ed").

Doch die Bewegung, so wie in der Schweiz überhaupt, so auch insbesondere in Bafel, war fchon zu weit vorgernat, als bag fie burch folche Magregeln hatte unterdrudt werden konnen. Waren boch schon die Rlofter geöffnet worden; bald barauf verbot der Rath einige überflüssige Festinge, während Detol. und seine gleichgefinnten Collegen immerfort mit Wort und That, mit Schrift und Rede die Reformation befestigten. Auch die bermittelnde und halb burchgeführte Magregel, die ber Rath am 16. Mai 1527 agriff, konnte nicht anders als der Reformation zum Bortheile gereichen. Er forderte am 20. Mai 1527 die beiderfeitigen Prediger vor fich auf das Rathhaus und befahl ihnen, binnen Monatofrist Schriften über die Meffe einzureichen (Det. an 3m. 21. Mai 1527). Damit durchbrach er auf's Neue die hierarchische Ordnung der Kirche und erschreckte die katholische Partei in der Stadt. Die Schrift der katholischen Prediger, berfaßt von Augustin Marius, Weihbischof und Prediger am Milnster, war, auch aus biholischem Gesichtspuntte betrachtet, fcmach. Die evangelische Schrift, von Detolompad verfertigt, ift ein Muster einer geordneten, klaren, eindringenden und gelehrten Der Rath wagte es nicht, eine Entscheidung zu geben', aber die beiberseitigen Schriften wurden gebrudt, und die Dekolambad's konnte nicht anders als viele Begriffe aufflaren. Go ftanden die Sachen, als die Regierung des machtigsten Cantons ber Schweig, Bern, Die ernftesten Magregeln ergriff, um bie Reformation in ihren Bebieten einzuführen. Boraus ging das Religionsgespräch, Januar 1528, wo Zwingli und Detol. Die Hauptredner waren, und während beffen Detol. in ber Stadt Die Rangel bestieg, um über die Liebe Gottes zu predigen. Unmittelbar nach Abhaltung des Gefprades wurde die Reformation im ganzen Canton eingeführt. Diefes Beispiel bliebnicht ohne Frucht. Die Anhänger der Reformation in Basel wurden kühner; es kam der Ansang eines Bilberfturmes zu Oftern 1528; die Thater wurden eingezogen und auf drobendes Bitten ihrer Genoffen wieder befreit, und gleich daranf in einigen Rirchen die Bilber willig befeitigt, mahrend fie in anderen follten fiehen bleiben. Immer mehr theilte fich die Stadt in zwei Lager; es war ein nuheimlicher Zuftand, der auf die Lange nicht danern konnte und mit der Riederlage des einen oder des anderen Theiles enden mußte. Det. that das Seinige, um demfelben ein Ende zu machen. Er trieb (Dez. 1528) die ebangel. Burger an, bem Rathe eine Bittschrift jur Aufhebung ber amiespaltigen Prebigten einzureichen. Er fah voraus, daß in Folge davon Unruhen entstehen könnten, und bat Awingli, eidgenöffifche Bermittelung bereit zu halten, um Blutvergießen zu verhüten und die Barger von unbescheidenen Forderungen abzuhalten. Es geschah, wie Detolampab

Die Bittschrift wurde eingereicht; bei ber baraus entstandenen Umruhe erschienen bie eidgenöfsischen Bermittler. Bulest tam ein Bergleich zu Stande, laut welchem bas Schicksal der Messe durch eine öffentliche Disputation entschieden werden sollte, aber erk 14 Tage nach Pfingsten 1529 — bis zu jenem Zeithunkte follte nur in brei Kirchen der Stadt taglich eine Deffe gelesen werben. Ungern willigten die tatholischen Bermittler in diesen Bergleich; sie dachten aber: Zeit gewonnen, Alles gewonnen. Allein auch die evangelischen Bürger wollten anfangs sich mit jenem Bergleiche nicht zufrieden geben. Detolampad trug burch fein fraftiges Auftreten Bieles dagu bei, daß ber Bergleich in So hing ber Ratholizismus in ber Stadt nur noch an einem bunnen Lebensfaben. Als die tatholifche Partei untluger Beise ben Bergleich berlette, als ber regierende Amtsbürgermeister Meltinger befannte, daß er an der Berletung ichuld fen, da befchlossen die evangel. Bürger, auf eine Säuberung des Rathes von den kathol. Nie gliedern beffelben hinzuwirten. In großer Bahl versammelt (8. Febr. 1529), baten fie nicht, sondern sie verlangten, daß alle Gegner der Reformation aus dem Rathe austreta follten, und daß hinfort der Rath nicht mehr sich felber erganzen, sondern durch den großen Rath gewählt werden follte. — Da der Rath mit der Antwort zögerte, blieben die Birger unter ben Baffen versammelt und schickten Batrouillen burch die Stadt, um fitr bie Sicherheit derfelben zu forgen; denn die Ratholischen drohten immer mit den Defter reichern. Gine folche Batrouille gerbrach im Münfter einige Bilber; anwesende Briefen erhoben ein Geschrei, es geschah ein Auflauf, die Patrouille erhielt eine Berstärtung der breihundert Mann. Diese raumten nun in allen Rirchen mit ben Abzeichen bes Katholizismus. Der Rath wurde fo zu fagen gefangen gehalten, bis er in die Forderungen ber Bürger eingewilligt hatte; dieß geschah am 9. Februar 1529. Detolampad berichtete diese Borgange an Capito am 13. Februar und fligte bei: "die Gegner betrachten mich als Anstifter aller biefer Bewegungen."

Er verhehlte sich teinen Augenblid, daß jett erft die Sorgen und Muhen recht angehen würden. Er erkannte die Gefahr, die einerfeits von den Uebergriffen der Regierung, andererseits vom Bolte der Kirche brohte. Ihm wurde sogleich die Borstehaschaft, das Antistitium über die gesammte reformirte Geistlichkeit von Stadt und land und die oberste Pfarrstelle am Münster übertragen. Als folcher hatte er den wefent lichsten Antheil an der Reformationsordmung, die der Rath am 1. April 1529 bekannt machte. Sie ordnete auf fehr zweckmäßige Weise die firchlichen Berhältniffe, und sorgte hauptsächlich auch für die Schulen und für die öffentliche Sittlichkeit. — Sogleich wurde nun hand angelegt zur Restauration ber Universität, wovon die allermeisten Ditglieber geflohen waren. Simon Gronaus (f. b. Art.), Sebastian Minfter (f. b. A.) wurden noch im Jahre 1529 nach Bafel berufen; um dieselbe Zeit eröffneten einige Professorn der alten Universität auf's Neue ihre Borlesungen; Defolampad selbst nahm seine seit 1529 unterbrochenen Borlefungen tanm bor dem Sommer 1531 wieder auf (Del. m Bucer, 5. Aug. 1531), und auch dann gab es Unterbrechungen. Filr die niederen Schulen wurde um diese Zeit auf sehr verständige Beise gesorgt. Go wurde der Borwurf der tathol. Gegner widerlegt, daß die Reformation dem Aufblithen der Wiffenschaften hinderlich fen; im Gegentheile, erft feit ber Reformation ift die Univerfitat Bafel recht aufgeblut.

Es waren schon längst innere Feinde der Resormation in Stadt und Land aufgetreten, die Wiedertäuser, die noch immer ihr Wesen trieben, denn sie waren durch die geschehene Resormation leineswegs zufrieden gestellt, und die gegen sie ergrissenen, zum Theil sehr harten Maßregeln hatten diesen Gestellt, und die gegen sie ergrissenen, zum Theil sehr harten Maßregeln hatten diesen Gestellt, und die gegen sie ergrissenen, zum Ehmand kam ansaugs in misliche Lage, da einige Wortsührer dieser Leute sich ihm nahten und er arglos mit ihnen umging und sich unterhielt, so mit Dent (vergl. darüber Studien und Kritisen. 1861. 1stes Hest) und Th. Münzer. Mit Unrecht hieß es, Deut habe das Sift seiner Lehre aus Desol. Mittheilungen geschöpft (Det. an Pirtheimer, in zwi Briesen aus dem Jahre 1525. April. S. Wein Leben Desol. II, 272. 278.), wegen seiner unschuldigen Aeußerungen gegen Thomas Wünzer wurde er von Pirtheimer Spiefe

gefelle beffelben gescholten \*). - Doch abgesehen von diefen Beschuldigungen, die fcon längst das verdiente Urtheil empfangen haben, so waren in Detolambab Anklange an die Lehre vom inneren Worte, die er aber aus Angustin geschöhft hatte und die ihn ebenso wenig wie den Bifchof bon Sipho gur Berachtung des gefchriebenen Bortes Gottes verleiteten. Was insbesondere die Kindertaufe betrifft, so hielt er anfangs die Ausicht fest, daß durch fie die Erbfünde getilgt und daß der Glaube der Eltern den Rin-Bergebens suchte er damals C. Submeyer in Balbshut, dern angerechnet werde. der die Kindertaufe aufgehoben, zur Mägigung zurudzuführen; er gestand ihm zu, daß in ber Schrift die Kindertaufe nicht ausdrucklich geboten, aber auch nicht verboten fep \*\*). Unterdeffen nahm die Bewegung zu und wurde besonders auch Detol. wie Zwingli, Farel u. A. von den Wiedertaufern befchuldigt, daß er im Grunde ihnen zustimme und es nur nicht öffentlich zu bekennen wage. Daher hielt er mit etlichen gleichgesinnten Collegen im Laufe des Monats August 1525 ein Gespräch mit einigen Wiedertäufern, nicht in der Kirche, noch im Rathhaufe, sondern in der Bfarrwohnung zu St. Martin. Es läßt fich nicht laugnen, daß Detol. hierbei zu weit ging, indem er die Anficht aufftellte, daß die Taufe bes Kindes eigentlich um des Rachften willen geschehe; fo begreift man, wie die Wiedertaufer von ihm aussagten, er halte die Rindertaufe nicht für eine whre Taufe. Zwei Jahre darauf, am 10. Juni 1527, hielt er wieder ein Gespräch mit ihnen in der Martinstirche, das ebenso wenig positive Resultate hatte, wie das frühere. Er schrieb auch Berschiebenes gegen fie, nutfte aber boch erleben, daß beffen ungeachtet und trot der Repressibmafregeln der Regierung die Wiedertäufer auf dem lande sich ansbreiteten und auch in der Stadt es mitunter unruhige Auftritte gab. Das lepte Gespräch hatte er mit ihnen im Rathhause, nach geschehener Reformation; im 3. 1581 hielt ex eine Kirchenvisttation, wobei es im Dorfe Läuffelfingen während der Predigt Unruhe gab; die Unruhestifter wurden bestraft.

Die eine Rlage der Wiedertäufer gegen die Kirche der Reformation bestand darin. daß sie keine Kirchenzucht habe. Dekolampad fühlke das Gewicht dieses Borwurfs; und jo wie er fchou vordem den Mangel an Kirchenzucht bedauerte und fie aus andern Grunden hergestellt zu sehen wünschte, so trat er jetzt, sehr energisch dafür auf. Der Artikel der Reformationsordnung, welcher die Handhabung der Kirchenzucht ausschließlich den Geistlichen Moertrug, hatte unter dem Bolke Unzufriedenheit erregt, welches davon Erneuerung einer Briefterherrschaft befürchtete. Dekolampad beschloß daher mit seinen Collegen, auf eine Madifikation diefer Berordnung anzutragen. Nachdem sie der Regierung darüber einige Eröffnungen gemacht hatten, erhielten fie den Befehl, ihre Meinung und Bunfche por dem versammelten Rathe selbst vorzutragen. Detolampad führte im Namen feiner Collegen das Bort \*\*\*), sprach von der Nothwendigkeit der Kirchenzucht zum rechten Bestand ber Kirche und schlug vor, ein Collegium von zwölf Männern zu bilden, welches überhaupt die kirchlichen Angelegenheiten leiten follte +), bestehend aus den vier Sauptpfarrern ber Stadt, vier Mitgliedern des Rathes und vier achtbaren Mannern aus ber Gemeinde. Dekolampad kullpfte baran einige Andeutungen über das von diesem Colles gium in Betreff ber Rirchenaucht zu beobachtende Berfahren. Indeft Detolampad vergeblich baran arbeitete, auch andere Stande ber Gibgenoffenfchaft für folche Magregeln ju gewinnen, befchloß eine Synode im Dezember 1530, die Bitte um Einrichtung bes

<sup>\*)</sup> Chenjo gereichte es ihm nicht jum Bortheil, bag er mit Beger fich einließ (f. b. Art.).

Daber, wenn Det. in bemfelben Briefe fagt: placot supra modum ritus, quom sorvas in ocolosia. Utinam arridorot omnibus, fo tann fich bas nicht auf bas beziehen, was ihm hubmeher bezuglich der Aufschiedung ber Taufe der neugeborenen Kinder gemelbet hatte; freilich weiß man nicht recht, auf was es fich benn eigentlich bezieht.

oratio habita vernaculo sermone coram senatu Basileensi anno 1530 de reducenda excommunicatione apostolica, Joa. Oecolampadii.

<sup>†)</sup> Consultum itaque nobis videtur, ut quoties de rebus ecclesiasticis aliquid communiter decernendum, adaint parochis aliquod etc.

Bames nach den genannten Borfchlägen bor den Rath zu bringen. Diefer iftechtete durch Aufstellung einer kirchlichen Centralbehörde zu viel von seinem geistlichen Ginflusse einzubugen. Er bewilligte die Einrichtung bes fogenannten Bannes in jeder Gemeinde, bestehend aus den Geistlichen der Gemeinde, denen zwei Mitalieder des Rathes und ein Mitglied ber Gemeinde beigegeben werden follten. Der jum britten Mal vom Banne vergebens Gewarnte solle excommunizirt, und wenn er, ohne sich zu bessern, einen Monn im Banne bleibe, nach Geftalt ber Sachen hart beftraft werben. Auf ahnliche Beife wurden um dieselbe Zeit die Rirchenbanne auf der Landschaft eingerichtet. Es läßt sich benten, daß die Handhabung der Rirchenzucht allerlei Unzufriedenheit erzeugte, besondert ba die Namen der Ercommunizirten an den Kirchthuren angeschlagen wurden. Auf Del. Betrieb wurde biefer Gebrauch im 3. 1531 abgefchafft. Doch die Rirchenbanne murben bestwegen nicht aufgehoben; nur follen nach einer Berordnung vom 9. Juli 1531 bie dreimal vergebens Gewarnten nicht mehr sogleich ercommunizirt, sondern zunächt vm beide Rathe gestellt werden, die, nach noch späteren Berordnungen, den Bannbrudern befahlen, ben hartnädigen zu ercommuniziren. - Dit ber Rirchenzucht in Berbindung ftanden bie Magregeln gegen biejenigen, welche fich ftandhaft weigerten, an dem reform. Abendmable Theil zu nehmen, an deren Spite der sehr geachtet Bonifazius Amerbach fand, berfelbe, ber 1525 bem Rathe ein ungunftiges Gutachten über Deto. erfte Schrift in Abendmahlsstreite eingereicht hatte. Am Ende verordnete ber Rath, bag nicht bor ben Rirchenbann citirt werden dürften diejenigen, welche sich bei den Bannbrüdern entschuldigtn, bag das Nichterscheinen bei dem Abendmahl nicht aus Berachtung des Kirchenbannes ober der Obrigfeit geschehen seh. Bulest ging Amerbach zum Abendniable. Diese unerquididen Berhandlungen waren veranlaßt durch katholische Tendenzen in der Bürgerschaft und selbst bei einigen Rathsgliedern; wie wenig man bamals Religionsfreiheit tannte, wie gefährlich es war, katholischen Tendenzen ohne Weiteres Raum zu gewähren, liegt am Tage. In Detolampab's Benehmen gegen ben ungludlichen, berblenbeten Gerbebe ift hingegen durchaus nichts Tadelnswerthes zu finden. (S. mein Leben Detol. II, 217.) Die Spnoden wollte der Rath nur gelten laffen als Mittel der Handhabung der Richenaucht unter den Beiftlichen; in diesem Sinne war der Artitel ber Reformationsordnung abgefaßt, welche jahrlich die Abhaltung von zwei Synoden feststellte. Bis zum Tok Detolampad's wird von breien gemelbet; die lette vom 26. Sept. 1531 war die bedentendfte. Detolampad hielt die Eröffnungsrede und legte ein Glaubensbekenntnig ab, welches von Mykonius bei Abfassung der basler Confession (f. d. Art.) benutt wurde. Dekolampad versuchte vergebens den Wirkungskreis der Synoden zu erweitern. — Allen diefen Bestrebungen lagen bestimmte Begriffe von der Kirche zu Grunde. Detolampab unterschied sich baburch von feinem Freunde Zwingli, bag er nicht bie gange Rirchen gewalt in die Bande ber weltlichen Regierung gelegt wiffen wollte. Er treunte beibt Spharen, die des Staates, die der Kirche, und war eifrig bemuht, dieser eine eigene Reprafentation zu verschaffen und ihre Wirksamkeit zu erweitern. Er hielt fest ben Begriff der Rirche, ber Braut Chrifti, des Leibes des Herrn, die daher nicht als blokes Departement des Staates behandelt werden burfe. Wer fie nicht liebt, liebt auch Chriform nicht (f. die Rede an die Synode im Sept. 1531). Daher hielt er, trop aller gefchehenen Bertremnungen, ben Begriff ber von ben Aposteln ber fich burch alle Beiten hindurchziehenden Rirche fest \*).

Um so schmerzlicher war für ihn der Abendmahlsstreit, der diejenigen zertrennt, welche diese katholische Kirche nach Gottes Wort zu reinigen unternahmen. Es ist übrigens nicht zu läugnen, daß Dekolampad in dieser Sache eine Ansicht vertwat, die mit dem heilsökonomischen Zwecke der Einsetzung des heiligen Abendmahls sich nicht wohl

<sup>\*)</sup> Davon spricht er auch in der Dedication seines im Jahre 1580 erschienenen Commentars jum Propheten Daniel, welche Dedication an die katholische Kirche gerichtet ist: Ecolosiae Christi Catholicae matri observandissimae Joa. Oecolampadius filius addictissimus in Christo.

verträgt; aber ebenso wenig darf verschwiegen werden, daß er die beffere Anficht nicht nur auch tannte und vertrat, sondern ihr auch in der Ordnung des Gottesdienstes Raum berichaffte. Rachdem Karlstadt den Streit angeregt, schrieb er auf vielfältige Aufforderung hin seine erste Schrift, die bereits angeführte: de genuina verborum Domini: hoc est corpus meum, juxta vetustissimos authores expositione liber. Es werden darin treffend die Argumente für die buchstäbliche Ertlärung widerlegt, und der Tropus in das Wort corpus gelegt, was die einzig passende tropische Erklärung ist; denn das Bort est, worin 3wingli den Tropus sucht, existirte ja gar nicht in den aramaischen Borten bes Berrn. Indem nun Detolampad befliffen ift, alles Ratholische zu entfernen, berfteigt er fich zu der Behauptung, dog die Gläubigen weniger um ihrer felbft, als um des Rachsten willen das Abendmahl genießen, so daß das Abendmahl nach dieser übrigens unbollziehbaren Borftellung zu einem erbaulichen Grempel nicht für den Ge-Diefe Borftellung, die Detolampad von niegenden, sondern für die Andern wird. Zwingli aufgenommen und mit mehr Schein der Wahrheit bereits, wie wir fahen, auf die Taufe angewendet hatte, hing zusammen mit einer myftisch-spiritualistischen Richtung, welche aber boch nicht ganz durchgeführt ift; das Bewußtsenn der heilsökonomischen Bedentung bes Abendmahles tann er nicht berläugnen; daher er am Schluffe fagt, daß Gutt durch die Sakramente beinahe alles das bewirke, was er fonst durch das bloße Bort bewirke. Daber forgte er daffir, daß in Basel das heilige Abendmahl weit öfter ausgetheilt wurde, als in allen andern reformirten Kirchen, nämlich an jedem Sonntag obwechselnd in den vier Pfarrfirchen; daher auch die Krantencommunion in Basel von Anfang an beibehalten wurde. Daher Detolampad's Eingehen in die Bucerischen Unioneversuche, wobei er den Sat festhielt, daß Christi Leib und Blut geistig empfangen und genoffen werde. Wenn auch zugegeben werden muß, daß diefe beffere Seite der Anschanung vom Abendmahle in dem Streit mit Luther nicht mit gehöriger Starte hervortrat, so war sie boch für Dekolampad, sowie auch für Zwingli, da. Und es zeigt sich die beachtenswerthe Erscheimung, daß, während die schweizerischen Theologen sich insofern, doch ohne den Tropus aufzugeben, der lutherischen Anschauung näherten, Euther auch, ohne den Sat von der leiblichen Gegenwart fahren zu lassen, sich der resormirten Anschauung anschloß; es gibt in der That kaum einen schärfern Ausdruck für die reformirte Faffung, als wenn Luther im großen Ratechismus (Muller, die symbol. Bucher ber evangel.-Intherischen Kirche S. 504) sagt: "Wer nu ihm solch's (namlich die Worte der Einsetzung) läßet gesagt sehn und gläubt, daß es wahr seh, der hat es; wer aber nicht glänbt, ber hat nichts, als der's ihm läßet umfonst förtragen. Der Schatz ift wohl aufgethan und Jedermann für die Thur, ja auf den Tifch gelegt; es gehört aber dazu, daß du dich auch sein annimmst und gewißlich dafür halteft, wie dir die Worte geben". Weil die Streitenden gegenüber den tatholischen Inthumern gleicherweise das Momentdes Glaubens festhielten, konnten sie nicht umbin. in gewiffen wesentlichen Bunkten aufammenzutreffen.

In der gen. ersten Schrift über das Abendmahl zeigt sich, was den positiven Theil besielben betrifft, offenbar noch ein Schwanken der Ansicht, bei dem Detol. sich unmöglich genügen lassen tonnte. Obwohl er nun sogar in seinem Katechismus jenem pftisch-spiritualisische Tendenz ausspricht, so hielt er sie doch in seinen anderen Streitschriften nicht seft.

Auf das schwäbische Syngramma, von Brenz versaßt, am 21. Oktober 1525 von 14 schwäbischen Theologen unterschrieben, antwortete er in dem Antispngramma, am 21. Rovember desselben Jahres vollendet, aber erst im folgenden Jahre gedruckt, worin Detolampad etwas unvorsichtige Aenßerungen über das innere Wort vortrug, die aber ihn kineswegs zur Berachtung des geschriebenen Gotteswortes verleiteten, so wenig wie Angustin, aus dessen Schrift de magistro sie geschöhft sind. Sodann richtete er eine Schrift gegen Th. Billican, Prediger in Nördlingen\*) und zwei Schriften gegen Pirk-

<sup>\*)</sup> Desolampad an Zwingli 4. Febr. 1526 fiber ibn: videtur nonnihil accedere ad nostram sententiam, mavult tamen allegoriam admittere quam partium metaphoram.

heimer, ber ihn auf die untourdigfte Weise angegriffen hatte. Gegen Luther, ber bie Borrede zu dem schwähischen Syngramma geschrieben, schrieb er eine "billige Antwort auf Dr. DR. Luther's Bericht des Satraments halben". Die Gegenschrift Luther's: "daß die Worte 2c." beantwortete Detolampad mit der Schrift: "daß der Migverftand Dr. DR. Luther's auf die ewig beständigen Worte u. f. w., die andere billige Antwort 30h. Defolampad's" 1527. Auf Luther's erftes Befemtnig vom Abendmable 1528 ließ Detol. schon im Sommer beffelben Jahres bie Antwort folgen. In ber andern billigen Antwort ftellt er der lutherischen Ubiquitat des Leibes Chrifti die Gegenwart und Birtsamteit des heiligen Beiftes in der Rirche entgegen, wodurch Chriftus die Rirche regiene. Er widerlegt Luther's Behauptung, daß Christi geistige Wirksamkeit überall von seiner leiblichen Gegenwart begleitet fen. In der Schrift gegen das Bekenntniß Luther's vom Abendmahle bemertt er treffend, daß Luther die buchstäbliche Ertlärung nicht festhalte, indem er ohne uneigentliche Ausdrucksweise (Spnekboche) sich nicht aus der Sache zichen konne. Daß Det. in dieser ganzen Sache eine viel würdigere Haltung bewiesen, als Luther, ift bekannt. So zeigte er fich auch als Theilnehmer am Religionsgespräche zu Marburg (Oftober 1529) (f. d. Art. und die Schrift von Schmitt, 1840, über biefes Religions. gesprach S. 116 ff.). Er betheiligte fich ferner an den Bucerifchen Unioneversuchen; fie scheiterten damals an Luther's und Zwingli's und ber Berner Biberftande, welche Debl vergebensfür Bucer's vermittelnde Formeln zu gewinnen suchte \*). Er faßte damals seine Lehrweise so zusammen, daß unfere Seelen mit Chrifti Fleisch und Blut genahrt werden, daß Christus ben Seinen im Abendmahle gegenwärtig fen, aber freilich nicht auf eine von seiner sonftigen Gegenwart in der Kirche wesentlich verschiedene Beise \*\*). Um diefelbe Zeit wurde Dekolampad's Gulfe in Anspruch genommen, um die Reformation in einigen füddeutschen Städten, befonders in Ulm und ben angrengenden Lanbichaften, au befestigen; er war beghalb vom 11. Mai bis 14. Juli 1531 von Bafel abwefend, allein später wurde der lutherische Reformationstypus daselbst allein herrschend (seit 1556), nur im Cultus blieb die reformirte Ginfachheit.

Die wichtigste auswärtige Angelegenheit, woffer Detolambab außer ben genanntm in Anspruch genommen wurde, betraf die Waldenser. (Siehe seine Berhandlungen mit G. Morel im 3. 1530 in meiner Schrift: die romanischen Waldenser. 4. Buch. 1ftet Kapitel.) Detol. hat wefentlich dazu beigetragen, daß die Waldenfer ihre katholische Außenseite bamals aufgaben und mit der alten Kirche vollends brachen. Es war ein Sieg des reformatorischen Beistes, der freilich neue Rampfe hervorrief, viel Elend und Bluwergieften nach fich jog, aber boch am Ende die Eriftens jenes muthigen Bolfleins ficherte; benn, nachdem die Bewegung in der lateinischen Christenheit eine fo entschiedene Rich tung auf Lostrennung bon Rom eingeschlagen, mar an ein Festhalten ber alten Accommodation nicht mehr zu benten. Detol. wurde auch durch die Bermittelung von Brof. Grundus, ber in England gewesen, um feine Meinung über bes Ronigs Chefcheidung befragt; er ftimmte zulent, nach einigem Bedenken, für die Chescheidung. (S. die Briefe an Zwingli vom 13., 20. August und 31. September 1531.) Defolambab fand auch in Berbindung mit evangelisch-gefinnten Frangosen, gab aber bald die Soffmung auf, baf bas reine Evangelium in diefem Lande gebeihen werbe. Auch mit Schwendfeld und seinen Anhängern pflog er Berbindung, doch ohne in ihre schwärmerische Richtung einzugehen. Bas die Schweiz betrifft, so sehen wir Dekolampad vielfach thatig, de, wo die Reformation zu befestigen, um zu rathen, zu troften, aufzurichten; fo libte er auch Ginflug auf bas mit Bafel verbundete Dahlhaufen aus und fuchte bafelbft die Einigkeit unter ben Predigern aufrecht zu halten. Befonders ging es ihm an Bergm,

\*\*) Auf baffelbe läuft hinans ber zwölfte Artitel feines Glaubensbefenntniffes, bei Sagenbach, Gefchichte ber baster Confession. S. 216,

<sup>\*)</sup> Bon B. Saller wich er alfo ab in Sinficht ber Grundfage fiber Kirchenzucht, Rirden, antorität, in Sinficht bes marb. Gefpraches, beffen Artitel unterschrieben zu haben, B. Saller bem Detol. als Fehler anrechnet, in Sinficht bes Eingehens in Bucer's Unionsversuche.

daß die Berhaltnisse zwischen beiden Confessionen in der Schweiz immer eruster wurden. Defter suchte er, jedoch vergebens, Zwingli zu größerer Mäßigung zu bewegen. Als er die erschütternde Rachricht von der Niederlage dei Cappel und vom Tode Zwingli's erhielt, da vertheidigte er (an Martin Frecht u. Som. 8. Nod. 1531) den Freund und machte ausmerksam auf die höhere Bedeutung solcher Brüsungen. Die Geistlichkeit in Zürich trug ihm die durch Zwingli's Tod ledig gewordene Stelle an. Dekol. lehnte mit bescheidenen Ausdrücken dieses Anerdieten ab; sogleich darauf wurde der schon längst kränkliche\*), nun auch von tiesem Seelenschmerze verwundete Mann von einem äußerst bösartigen Anthrorübel befallen, welches am 24. Novbr. seinem Leben ein Ende machte. (Der Brief des Bfr. Bertschi zu St. Leonhardt in Basel an Bullinger vom 27. Nod., worin der 24. als der Todestag genannt wird, sindet sich in Füsslin epist. ab eocles. Helvet resormatoridus vel ad eos scriptae. Centuria prima. Zürich. 1742. S. 83. Dadurch sind einige divergirende Angaben beseitigt.) Er hinterließ eine Wittwe, die er schon als Wittwe im Ansang des J. 1528 geheirathet, und drei Kinder. Die Wittwe war später noch mit Capito und nach dessen Tode mit Bucer verheirathet und starb 1564.

Detolampad war kein so geistreicher Theologe, wie Zwingli und Andere. Daß er aber neben Zwingli seine Selbständigkeit bewahrte, haben wir an einigen Beispielen gegeigt. Es erhellt auch baraus, bag Detol., wenn gleich er mit Zwingli und ben lutherischen Reformatoren die Brädestingtion lehrte, doch nur die allgemeinen Grundzilge davon fefftellte. Sie ift zusammengefaßt in den Worten, die er in die Antwort an den Waldenser G. Morel 1520 einflocht: Salus nostra ex Deo, perditio nostra ex nobis. Zwingli's, Luther's und Calvin's Ausspinnung dieser Lehre lag ihm ferne. Seine aus dem Geiste der Schrift geschöpfte Mäßigung und Besonnenheit ließ ihn auch da, wo er sich zuweilen in etwas gewagte Aeußerungen verstieg, doch zu rechter Zeit innehalten; dieß zeigt sich am Deutlichsten in der Lehre vom Abendmahl Sein urfbrungliches Schwanten zwischen einem mystischen Spiritualismus, welcher eigentlich das Sakrament für die Genießenden felbst unnöthig erscheinen läßt, und der gesunderen Richtung, welche es als Förderungsmittel des christlichen Lebens verehrt, hörte bald auf, und feitdem sehen wir ihn beständig diese gesundere Richtung vertreten, die er denn auch in der baselis schen Kirche durch öftere Austheilung des Abendmahles, als nöthig ware, wenn das Abendmahl bloß als Zeugniß dienen follte, zur Geltung brachte. Wenn Einige ihm Beringschätzung des geschriebenen Gotteswortes Schuld gaben, fo wird diese Beschuldis gung zur Genüge widerlegt durch seine umfangreichen Arbeiten behufs der Erklärung der heiligen Schrift. Auf diesem Gebiete der Theologie haben seine Arbeiten wohl das größte Berbienft. Leider fehlt bis jest eine Gesammtausgabe feiner Schriften und wird wohl noch lange fehlen. Hef 1. c. gibt ein Berzeichniß seiner Schriften, das ich 1. o. theils erganzt, theils berichtigt habe. G. Deg, Lebensgeschichte Dr. Johannes Defolampad's, Zürich 1791, und das Leben Joh. Defolampad's und die Reformation ber Rirche ju Bafel, Bafel 1843, von dem Berf. Diefes Artitels. Die Ausarbeitung bes Lebens Detol. für das große Wert, welches die Bater der reformirten Rirche darftellen foll, ift Brof. Sagenbach aufgetragen worden, und wir feben mit Freude bem balbigen Erscheinen biefer neuen Biographie Detolampad's entgegen.

Detonomen, f. Rirdengut, Bb. VII. G. 639.

Detumenifche Sonoben, f. Sonoben.

Dekumenins, Bischof von Tricca in Thessalien, blühte in den letzten Zeiten des zehnten Jahrhunderts, vorzüglich bekannt durch seine exegetischen Arbeiten über die Apostelgeschichte, die Briefe Pauli und die katholischen Briefe, welche zusammen von Morell und henten, nebst lateinischer Uebersetzung von diesem letzteren gemacht, zu Paris 1631 edirt worden find. Beigefügt ist die Erklärung der Aposalphse vom Bischof Aretas von

<sup>\*)</sup> Schon am 26. März 1526 Kagt er in einem Briefe an Zwingli, er sen perpetuus valetudinarius.

Edsarea. Dekumenius macht den Anfang der Catenen (s. Exegetische Semmlungen). Seine Auslegung ist meist aus den ältern Bätern seiner Kirche geschöhft, indessen gibt er auch eigene Erklärungen. Es zeigt sich auch bei ihm, wie wenig die griechischen Ausleger den tiesern Sinn der paulinischen Lehre zu erfassen vermochten. Zu beachten ist, daß er 1 Joh. 5, 7. den berühmten Dreizeugenspruch nicht liest; hingegen liest er 1 Im. 2, 16.  $3\varepsilon_0$ , nicht aber  $\delta_S$ . Bergl. über ihn Richard Simon, histoire critique des principaux commentateurs du N. T. c. 32. p. 460.

Del. Delbaum bei ben Bebraern. Der Delbaum, 1777, (rad. 1764) nituit, bas Glanzende, entweder bon ben immergrunen Blattern ober bom Brobutt genannt), auch זֵרָת שָׁמֵּרֶן 5 Mof. 8, 8, griech. έλαια, das Glatte, oles, aus der nathrlichen Familie der Jasmineen, Gruppe der oleinas, nach Linn. Diandr. Monogyn. Die einzige, auch im füblichen Europa wachsende unter ben 18 Arten biefer Gruppe, Oles europaes, ift der gewöhnliche Delbaum, mit knorrigem, oft trummem 20-30' hohem Stamm, mandmal zwei bis brei aus einer Burgel, glatter, grauer Rinde bon feftem, geabertem, wohlriechendem, gelblichem Bolz, weicher als Burbaum, gute Bolim annehmend (Plin. 16, 84.), auch dem Inseltenfraß widerstehend, daher häufig verarbeitet (1 Ron. 6, 23. 30 f. die Cherubim und Thurpfosten des Allerheiligsten). Er fowit ein sehr geschätztes Gummi aus, elauopele genannt (Plin. 15, 7. 23, 4. Diosa de re med. 1, 87.). Die zahlreichen, bunnen, fcmanten Zweige (שבלר הדירום Gad. 4, 12.) ftreden fich unregelmäßig nach allen Seiten in die Luft (hof. 14, 7.). Die longett förmigen, den Beidenblättern ahnlichen, nur ungeferbten, immergrunen, wie Diemberblatter fteifen, faft ftiellofen Blatter fteben paarmeife, find oben mattgrun, unten flug, weißgrau. Das Immergriln des Baumes und das hohe Alter, das er erreichen foll (Plin. 16, 44. 90. 17, 30. 200 Jahre; nach Chateaubriand, Dr. Martin, Wilde u. A. follen die acht Delbäume, die noch in Gethsemane fteben, wo nicht zur Zeit Chrifti, boch jur Zeit ber Eroberung Balaftina's burch die Duhammedaner geftanden fem, f. Bb. V, 129), da aus den in der Erde zurückleibenden Stumpen wieder neue Stumme hervormachsen, auch wenn er bis zur Wurzel vom Feuer verzehrt wurde, also seine unverwüftliche Berjungungefraft, mehr als die Schonheit des Buchfes, ift tert. comp. bet Bildes Pf. 52, 10. 92, 14 f. vergl. Hos. 14, 7., Jes. 11, 1., Jer. 11, 16., Sirah 24, 19. Die aus den Blattwinkeln Ende Mai in Bufcheln herborwachsenden, gelblich weißen, füßlichriechenden Blüthen haben einen röhrenförmigen, biergahnigen Relch, fure, glodenförmige Korolle mit viertheiligem Saum. Das Abwerfen berfelben z. B. in Folge eines Frostes, ben ber Baum eben fo wenig vertragen tann, als ju ftarte Site (Theophrast. de pl. 1, 22. εαν συγκαυθη ή βρεχθη, συναποβαλλει τον καρπον cf. Colum 5, 8.) fteht Siob 15, 33. ale Bild des fruhzeitigen Untergange ber Gottlofen. Gub grenze bes Delbaumes ift baher ber Atlas, Die außerfte Rordgrenze ber 46fte Breiten grad. Er verlangt eine mittlere Jahrestemperatur von 12° R. und liebt feine funten Temperaturwechsel, gedeiht daher am besten in Rustenlandern auf magerem, sandigen und steinigem Boben (Virg. Georg. 2, 180 ff., Colum. 5, 8., de arb. 17., Plin. 17, 3, Pallad. de insit. 3, 18.), befonders an felfigen, fonnigen Abhängen (Hiob 29, 6.), wo er gange Balber bilbet. Die langlich runde Steinfrucht, die Dlibe (723, Jef. 17, 6. Beere), bon der Große einer fleinen Pflaume, hat zwei Facher, bon benen bas eine ftets fehlfchlägt, mit fleischigem Eiweißtorber und umgetehrtem Embryo. Die blige Substanz beherbergt im Gegensatz zu andern Früchten und Samen nicht sowohl der Rern, als bie außere faftige Bille. Gie reift im September und Ottober; Die jumeit grune Beere wird dann fahl, endlich purpurfarben und schwarz. Die 16 bis 20 Spiel arten des Delbaumes, die man gablt (vergl. Plin. 15, 4., Cato de re rast. 6., Van. 1, 44., Pallad. 3, 18., Virg. Georg. 2, 86.), werden hauptfächlich nach ber Grift ber Frucht unterschieden. Wie bon Griechen und Romern (Colum. 12, 47., Diocon. 1, 138., Cato 117., Pallad. 12, 22.) und heutzutage in Frankreich, Italien, Spanien, wurden fie nach dem Talmud (Thorum. 1, 9., 2, 6. olivae conditivae, ידים הנכבשים

von den Juden eingemacht und in Salzwaffer erweicht gegessen, auch roh (Schorvith 4, 9.). - Droffeln, Tauben (1 Mof. 8, 11.) und andere Bogel finden fich, angelockt bon den reifen Früchten, schaarenweise in den Delgarten ein. Andere Feinde des Delbaums f. Hagg. 2, 17 ff., Um. 4, 9., Sab. 3, 17. — Die besten Oliven wuchsen in Balaftina, besonders in Beraa, bei Regeb (Joseph. b. jud. 3, 3. 3., M. Mensch. 10.), in Galilaa, das bei Joseph. ?daiopogos heißt, besonders die Gegend um den See Genezareth (Joseph. a. a. D. 3, 10. 8.), in der Detapolis (Plin. 15, 3.), am Libanou (5 Mof. 33, 24.), im Guben befonders bei Thetoa (Menach. 8, 3.). Daher wird bas Del und der Delbaum, als eines der haupterzeugnisse Palaftina's, neben Bein, Beizen, Honig und Feigenbäumen genannt, vergl. 5 Mof. 8, 8., 11, 14., 28, 40., 32, 13., vergl. Micha 6, 15., 3of. 24, 13., Richt. 15, 5., 2 Ron. 18, 32., Neh. 9, 25., Boel 2, 19., Am. 4, 9. Jeder Grundeigenthumer in Ifrael hatte feinen eigenen De L garten oder Delberg בֶּרֶם זַיֵּח (2 Moj. 23, 11., 5 Mof. 6, 11., 1 Sam. 8, 14., 2 Kon. 5, 26., Neh. 5, 11. u. o., über beren Pflege und Anlage f. Schovv. C. 2 ff., Cato 36. 45 f., Colum. 11, 2., Varro 1, 30., Pallad. 3, 25., 4, 6., 11, 8., 12, 4.) und Delteller Jer. 41, 8. Ein haupttheil der königlichen Domanen waren die koniglichen Delgarten (1 Chr. 27, 28.), sowie der Delfchat (durch Naturalabgaben in Del bermehrt vergl. 2 Kon. 20, 13., 2 Chron. 11, 11., 32, 28.) ein Haupttheil des königligen Schapes. — Im Unterschied vom jahmen Delbaum, xaddiedaios (Rom. 11, 24.), olea sativa, versteht man gewöhnlich den wilden Delbaum, oleaster, άγριελαιος (Rom. 11, 17. 24.), sonst auch xotivos (Theophr. de caus. pl. 2, 3. 4.) unter dem 1 Rön. 6, 23., Reh. 8, 15., Jef. 41, 19. genannten בין שׁבַוּן, LXX dagegen ξυλα хυπαρισowa, Luther : Riefer oder Balfamstrauch; Celfius: harzige Baume; aber schwerlich ift וְשָׁיֵּלֵי (. b. a. Barx; auch wird an den angeführten Stellen ein bestimmter Baum bezeichnet. Der oleaster hat fürzere und breitere Blatter und dornige Zweige (f. Hoffmannsegg Flor. Port. I, 287 f.). Steph. Schulz (Leitungen des Höchsten V, 86.) fand bei Jericho am Bett eines Regenbaches viele wilbe Delbäume, beren Früchte noch einmal fo groß, als die des zahmen Delbaums waren. Das Del davon wird nur zu Salben benützt. Shulz erzählt, wenn ein zahmer Delbaum seine Zweige verliere, so pfropse man in denselben wilde Delzweige, die dann gute Früchte tragen. Dieß zur Erklärung von Rom. 11, 17 ff. Bergl. Colum. 5, 9. 16., Pallad. de insit. 14, 53., Пара доби f. v. a. dem bei andern Obstbäumen gewöhnlichen Berfahren zuwider, wo man auf den Wildling ein Reis von edlem Stamm pflanzt. Sonst wird der Delhaum durch Reiser (Setzlinge, שַׁתְּרֵלֵר דֵרַת; schönes Bild Ps. 128, 3.) fortgepflanzt. Er bedarf geringer Pflege (Colum. 5, 8., Plin. 17, 19., Virg. Georg. II.) und bringt reichlich Früchte (Jer. 11, 16.). Die Zweige des Delbaums, besonders des oleaster, brauchte man zu den Laubhutten (Reh. 8, 15.), wenigstens in fpaterer Zeit; fonst maren fie, gemäß der symbolischen Bedeutung des Dels, ein Bild des Beils und Friedens. Daher ericheinen Bittflehende vor dem Sieger mit Delzweigen (2 Makt. 14, 4.); daher bringt Roah's Taube als Heilszeichen ein Delblatt (1 Mof. 8, 11.); daher betränzten Römer und Griechen nicht nur Felbherren und Redner, sondern auch ihre Götterbilder mit Del-אשריבר יכברו אלהים ואנשים : weigen (Hor. Od. 1, 7., cf. Richt. 9, 9., wo es heigh: אשריבר אלהים und hielten den Baum fo heilig, daß die Beschädiger deffeshen mit schweren Strafen belegt wurden. Colum. (5, 8., of. Plin. 15, 4.) nennt ihn daher prima omnium arborum und die Axaber den gesegneten Baum, & it is, bei dem Allah selbst fowore (Ror. Sur. 95). Dieß ift er wegen seines grif (Richt. 9, 8 f.) ober niorns (Rom. 11, 17.), des besonders den Orientalen alter und neuer Zeit unentbehrlichen Dels, זְשַׁשֵּׁי ober בְּצַרוֹר, lesteres insbesondere das frische, goldglänzende (von ארב, glangen) bezeichnend, vergl. Gach. 4, 12., wo es per meton. auch and heißt. Das frische Del, auch das geline genannt (Pf. 92, 11.), wird gewonnen von den nicht völlig reifen Früchten, die behutsam mit der Hand gepflückt oder mit einem Rohrstab (unne M. Peah 7, 2., Plin. 15, 3. 8., arundine levi ictu. Varr. 1, 55 ff., Colum. 11, 2., 12, 50.) abgeschlagen werden (man 5 Mos. 24, 20., talmud. term. fit Delerabte מסק, Neg. 2., Peah 8., wie שרה fitr Kornerndte, בצר Beinlese, מסק Feigenerndte). Bas man in der Olivenerndte (n. 17) Jef. 17, 6., 24, 13.) stehen ließ, wurde reif und weich bon armen Leuten gegeffen (5 Dof. 24, 20.) oder gur Bereitung geringeren Dels verwendet. Denn reife und fehr fleischige Früchte geben fclechtes Del. Das feinste, weiße Del, das nicht nur weniger Rauch und helleres Licht gibt, sondern sich auch burch feinen Bohlgeschmad auszeichnet, wird bereitet burch Stogen nicht billig reifer Fruchte im Morfer, die man hierauf gerftogen in einen Rorb legt und so anslaufen läßt; daher בחירה genannt, 1 Ron. 5, 25., 2 Mof. 29, 40., auch זה זה לימן זהן ומין אולה n'ny, griech. Elasor otxtor 2 Moj. 27, 20., 8 Moj. 24, 2., 4 Moj. 28, 5. Del morfer wind. Es diente namentlich jum Opfer, golbenen Leuchter, wohl auch jur Bereitung des Salbols (2 Mof. 30, 24.). Das gewöhnliche Del wurde in Reltern (rg. trapelum M. Peah 7, 1., bergl. Bb. VII, 509, V, 129) ausgetreten (בְּרָהַ Mid. 6, 15; auch denom. הצהיר Siob 24, 11. Del teltern). Much Delpressen (and, lignum grande et magni ponderis) erwähnt der Talmud, und Delmühlen, molae olesrise M. Tohor. 9, 8., Baba Bathra 4, 5., bergl. Maim. und Bartenora ad h. l. Varro 1, 55. 5. Bergl. überhaupt über bie Delbereitung M. Monach. 8, 4., Cato c. 13, 64 f., Colum. 12, 50., Pallad. 11, 10., 12, 17. - Jungfernol heißt bat füßeste, reinste (Plin. 15, 2., 16, 3., 12, 60., Hor. Sat. 4, 69., 8, 46.), jundchft aus ber ichmach zugebrehten Breffe hervorkommende Del. Bei ber zweiten Breffung kommt aus dem gerbrudten Rern bitteres Del hingu. Die geringfte Sorte gieht man berans, indem man tochendes Baffer an den Brei gießt und nochmals preßt. - Der mannigfache Gebrauch des Dels, für den Drientalen ein unentbehrliches Lebensbedärfniß (Sir. 39, 31., bergl. 2 Kon. 4, 2. 7., Jer. 31, 12., 41, 8., Hof. 2, 7., Joel 2, 19., Spr. 21, 20., Jud. 10, 6., Luk. 16, 6., Offenb. 6, 6.; eine Fehlerndte fehr empfindlich Am. 4, 9., Hab. 3, 17.) war bei ben Ifraeliten wesentlich ein vierfacher, nämlich 1) wie noch jest im Drient gur Bereitung bon Speifen (1 Ron. 17, 12-16., 1 Chr. 13, 40., Hef. 16, 13. 19., Jud. 10, 6.) 3. B. der Ruchen (Delkuchen 15) קביבון, panis oleatus, bem das Manna im Geschmad berglichen wird) fatt Schmalz ober Butter, die frisches, reines Del an Wohlgeschmad übertrifft. Daher auch bei Speiseopfern das Del als das "Fett der Erde" (öfters neben Butter ober animal. Fett genannt 5 Mof. 32, 13 f., Hiob 29, 12.) nicht fehlen durfte (vergl. Micha 6, 7.) fo wenig als bei Schlachtopfern bas thierische Fett, mit zwei Ausnahmen 3 Mof. 5, 11., 4 Mof. 5, 15. Das Del diente entweder zur Bereitung der Opferkuchen (2 Mof. 29, 2., 3 Mof. 2, 4 ff., 6, 21., 7, 12., 4 Mof. 6, 15.), ober ju Begiegung bet Mehle ober der gerofteten Getreidetorner (3 Dof. 2, 1. 14 ff.), ober um bas Opfermehl damit zu vermengen (2 Mos. 29, 40., 3 Mos. 14, 10., 4 Mos. 8, 8.). Die neben Brod und Bein edelfte Gottesgabe gehörte auf ben Altar bes Beren, gleichsam als Burze und Bollendung des Speifeobfers. Beiteres fiber die symbolifche Bedeutung bes Dels beim Opfer f. b. betr. Art. Gewiß ift, bag bas Del beim Obfer nicht ber Beförderung des Opferfeuers oder gar der Delbaumzucht und der Gewöhmung der Fraeliten an Delgebadenes bienen follte (Scholl in Stud. der ebangel. Beiftl. Burt. V, 1. S. 131. Michaelis, mof. R. IV, S. 191). Bei bem ftarten Berbrauch bon Del im Beiligthum hatte diefes auch seinen Delschatz (1 Chron. 9, 29., Efra 6, 9., Joseph. bell. jud. 5, 13. 6.), wie denn auch öftere Delabgaben jum heiligthum erwähnt werden (4 Moj. 18, 12., 5 Moj. 7, 13., 12, 17., 18, 4., 2 Chron. 31, 5., Ref. 10, 37 ff., 13, 5. 12.). Im aweiten Tempel war der Delteller in der fubmeftlichen Ede bes äußeren Borhofs. 2) Zum Brennen in der Lampe, 3. B. dem heiligen Leuchter 2 Drof. 25, 6., 27, 10., 35, 8.; Matth. 25, 3 ff. 8) 218 Araneimittel (Mark. 6, 18., Jak. 5, 14.) namentlich für Wunden (Jef. 1, 6., Lut. 10, 34. mit Wein vermischt). Bon innerlichem Gebrauch ist nichts bekannt; sonst sollen die Juden Bestreichen des Ropfs mit Del mit Erfolg gegen das Ropfweh angewendet haben (Plia

23, 38.). Josephus erwähnt (Ant. 17, 6. 5.. b. jud. 1, 33. 5.) Delbaber. gegen Schlangengift wird Del angewendet. 4) Dag es burch feine gertheilende Rraft die allzugespannten Theile schlaffer, überhaupt die Glieder und Gefäße geschmeidiger, auch den Rorper unempfindlicher macht für schadliche Ginfluffe, agende Gifte u. f. m. machte es im beißen Morgenlande jum unentbehrlichen Requifit täglicher Korperpflege; daher das Salben (5 Moj. 28, 40., 2 Sam. 12, 20., 14, 2., Bf. 92, 11., 104, 15., Sefek 16, 9., Mich. 6, 15., cf. Pesach. f. 48, 1.) gewisser Körpertheile mit Del, das gemeiniglich mit wohlriechenden Bargen und andern Pflanzenstoffen bermischt wurde; besonders wurden Haupt : und Barthaare gefalbt. So bei Gastmahlen und Gelagen (Pf. 23, 5., Spr. 21, 17., Pred. 9, 8., Am. 6, 6., Matth. 6, 17., 26, 7., Luf. 7, 46.) und als Symbol bei der Beihe der Könige und Priester, auch der Stiftshutte und ihrer Geräthe (2 Mof. 29, 7 ff., 30, 26 ff., vergl. 1 Mof. 28, 18., 35, 14.), auch bei gewiffen Reinigungsceremonien (3 Mof. 14, 12. 15 ff., 24 ff., f. Bb. I, 629). Bergl. b. Art. Salben. Richt nur feine leuchtende und die Speifen ichmachaft machende, fondern auch feine heilende, die Glieder geschmeidig machende, ftartende, erfrifchende und belebende Eigenschaft macht bas Del ju einem treffenden Symbol bes Lichts, Beile, Lebens, Bohlseyns, Friedens, der Freude (daher jiwig Jog Jes. 61, 3., Bf. 45, 8.), ber Beisheit, überhaupt ber Gaben bes heil. Geiftes (1 Sam. 10, 6., 16, 13., Jef. 61, 1., Apostelgefch. 4, 27., 10, 88., 2 Kor. 1, 21 f., 1 Joh. 2, 20. 27.), worans fich auch die symbol. Bedeutung der Delbaume und des Dels in Sach. 4. und Offenb. 11. ergibt. — Das Del wurde aufbewahrt in irdenen Flaschen oder Krügen (1 Sam. 10, 1., 1 Ron. 17, 14 ff., 2 Ron. 4, 2., 9, 1. 3.) ober in ben nicht leicht zerbrechlichen Hornern (1 Sam. 16, 1. 13., 1 Kon. 1, 39.), auch in Schläuchen (M. Chelim 17, 12.), worin es auch in größern Entfernungen und in Masse transportirt wurde. Ramentlich nach Aegypten, beffen feuchte, fette Ebenen geringes und schlechtes Del erzengen (Florentin. Geopon. IX, 4., Colum. de arbor. C. 17., Strabo 17, 1., Sonnini, eg. R. II, 24.) wurde aus Balaftina zu jeder Zeit viel Del ausgeführt (Jef. 57, 9., Hof. 12, 2., cf. Hieron. ad h. l. und Echa rabb. 85, 3.). Auch nach Phonizien, Bef. 27, 17., Efra 8, 7. Salomo bezahlte seine phonizischen Arbeiter unter Anderem mit 20,000 Bath Del, 1 Ron. 5, 11., 2 Chron. 2, 10.

Bergl. das Betreffende in Theophrast. de causis plant. u. Comm. Bod. a Stapel, 310 ff. Columella's Schriften über Landwirthschaft und Baumzucht. Palladius, de insitione, Varro u. Cato über die Landwirthschaft. Celsius, hierobotanicum II, 330 ff. Ugol., thesaur. XXIX, S. 46 ff., 443—520. Winer, RWB. II, 169 ff. Hir die neuere Zeit besonders Robinson, R. I, 354 ff., II, 308. 331. 352. 381. 608. 684. 704. III, 315. 371. 380. Ritter, Erdf. XI, 516 ff. Leprer.

Delberg, der, הַר הַצִּיְתִים 3adj. 14, 4., בַּצַיָלָה הַצָּיָתִים 2 Gam. 15, 30., andj "der Berg, der bor (d. i. östlich bon) Jerusalem liegt", הָהָר אָשֵׁיר עַל־פָּנִי יִרוּשֶׁלַיִם Bach. 14, 4., 1 Ron. 11, 7., vergl. 2 Ron. 23, 3., wo er auch היר הַמַּשְׁחָית Berg des Berberbens genannt ift, wegen des Gögendienftes, ben Salomo darauf einrichtete. 3n den Targums und im Talmud führt er auch den Namen איים mons olei, Jonath. Genes. 8, 11., Cant. 8, 1., Mischnah Parah. III, 6., Echa Rabbati, Fol. 59, 1. Ueber biefen Berg nahm David feinen Beg bei ber Flucht vor Absalom 2 Sam. 15, 30., und nach B. 32 scheint schon in dieser Zeit eine befondere Beiligkeit dem Orte beigelegt worden zu febn, weghalb auch wohl Salomo gerade hier einen Gogencultus einrichtete 1 Kon. 11, 7., 2 Kon. 23, 13. 3m neuen Testamente führt der Berg ben Ramen τὸ ἄρος τῶν έλαιῶν oder τοῦ έλαιῶνος, letteres nur Apostelgesch. 1, 12., Joseph. Antiq. VI, 9, 2. Bon bier aus hielt der herr feinen Einzug in Jerusalem Matth. 21, 1., Mart. 11, 1., Lut. 19, 29. 37.; hier hielt er fich bann bes Rachts über auf, wenn er während des Tages im Tempel gelehrt hatte Lut. 21, 37., Joh. 8, 1.; hier belehrte er die Junger über die Zerstörung Jerusalems und die Antunft bes Reffias Matth. 24, 3., Mart. 13, 3.; hierher ging er nach dem letten Paffahmahle

Matth. 26, 30., Mark. 14, 26., Luk. 22, 39.; von hier endlich wurde er aufgehoben gen Himmel Apostelgesch. 1, 12. Im jüdischen Kriege führte ein Pseudoprophet aus Aegypten (Apostelgesch. 21, 38.) seine Anhänger auf den Delberg, um von dort aus mit Gewalt in Jerusalem einzudringen, Josoph. Antiq. XX, 8, 6., B. J. II, 13, 5.; bei der Belagerung des Titus lagerte hier die zehnte, von Jericho gekommene Legion, B. J. V, 2, 3.; über den Delberg sührte Titus die Belagerungsmauer, V, 12, 2., und hier standen römische Borposten VI, 2, 8.

جهل الزينون Baitûn Der Delberg, bei den Arabern noch Dschebelez - Baitûn Edrisi ed. Jaubert, I, S. 344, gewöhnlicher aber Dichebel Eur Zaita 344, طور زيتا, Merâs. II, S. 215, Moschtar. S. 297, Kazwin. I, S. 167, ift die bedeutenofte der um Jerufalem liegenden Anhöhen, über welches er fich ca. 200 fuß erhebt, von der Stadt durch das Ridronthal getrennt Joseph. B. J. V, 2, 3. und bon ihr einen Sabbathsweg (vergl. Bd. IX, S. 148), Apostelgesch. 1, 11. oder fünf Stabien Jos. Antiq. XX, 8, 6. entfernt. Der Berg ift eigentlich ein aufammenhangender, von N. nach S. sich etwa 2000 Schritte lang erstredenber Ruden, auf welchem man brei Gipfel unterscheidet, beren mittlerer der höchste ift, so daß Tobler (S. 61.) gang richtig bemerkt, der Berg febe aus wie ein Ropf mit den beiden Schultern. Die Bobe beffelben beträgt nach v. Schubert's Meffung 2551 par. Fuß, nach v. Wildenbruch 2509, nach Symond nur 2397 engl. Fuß = 2249 par. Fuß (Wilson, Lands of the Bible, I, S. 482) über bem Mittelmeer; über die Sohle des Ridronthales erhebt er fich an 600 Fuß. Diefer Gipfel ift ber Delberg im engern Sinne bes Wortes und hierher berlegt die Legende von der altesten Zeit an die himmelfahrt Chrifti (Thilo, Cod. Apoct. I, S. 619, auch von den Muhammedanern gefannt, f. Kazwin. a. a. D., Ibn Batout I, S. 124), wahrscheinlich mit Bezug auf Apostelgesch. 1, 12., obgleich dieselbe mach Lut. 24, 50. 51. nahe bei Bethanien ftattgefunden zu haben scheint. Die altefte le gende im Itiner. Burdigal. legt auch die Berklärung Christi auf den Delberg f. Parthey, Itiner. Ant. Aug. et Hierosol., S. 280. Zum Andenken an die himmelfahrt soll wu Conftantin und feiner Mutter Belena eine Rapelle erbaut fenn, jest im Befite ber lateiner, in beren Innerm ber harte, weifigelbliche Stein bes Felsens ben Einbrud eines menschlichen rechten Fußes, als die zurückgelassene Spur Jesu bei der himmelfahrt zeigt. Rahe bei der Auffahrtstirche hat der Islam eine Moschee, früher eine chriftliche Rapelle der heiligen Pelagia, und etwa 150 Schritt oftwärts davon ein Weli oder Grab der Râbiâh el-Badawijah (Ion Batout a. a. D.), was zugleich die Stelle seyn soll, w zwei Engel den Aposteln erschienen und sie über des Herrn Hinweggang trösteten, Aposich 1, 11. Um die Rirche und Moschee herum stehen gehn bis zwölf Sutten und bilden ein armliches Dorf, Refr et Enr, عم الطور . Richt weit von diesem fablich zeigt man eine Grotte mit zwölf Schwibbogen als die Stelle, wo Christus die Apostel das Baterunser lehrte, fühwestlich von der Belagiakapelle, eine kleine Strecke den Berg hind am Wege die Stelle, wo die Apostel das Credo abgefaßt haben, und noch weiter hinunter am Wege nach Gethsemane die, wo Christus über die Stadt weinte (Luf. 19, 41). An den Seiten des Berges stehen hin und wieder Delbaume, von denen er den Ramen hat, 30meift auf der Beftfeite, wo auch der Garten Gethsemane liegt; außer den Delbaumen finden sich auch viele Feigenbäume, einige Terebinthen, Johannisbrodbäume u. a., auch wird der Westabhang jum Aderbau benutt. Benn nach Zeitungenachrichten bom Dai 1856 eine Frau Bollad aus Königsberg, eine Judin, den Delberg gekauft hat, um denselben burch Anpflanzungen zu verschönern, so tann bas wohl nur heißen, daß biefe Frau einige Morgen Feld dort erworben habe, f. Wolff, Jerusalem. S. 81. Die Aussicht von Gipfel des Delberges ist herrlich und weit umfassend, das Halbreiter'sche Panorams. ein schöner Stahlstich, stellt diefelbe dar. Im W. hat man in ziemlich klaren Umrise die heil. Stadt und in deren Bordergrund den prächtigen Tempelplat vor fich. Weiterhin erstreckt sich die Aussicht bis nach dem sogenannten Terebintheuthale und der Polk

Delang 551

und Moschee von Rebi Samwil. Rady D. zu beherrscht ber Blid bas nordliche Ende und einen Theil des todten Meeres, fo wie auch das umliegende Land, d. h. eine groke Strede bes Jordanthales und die nadte traurige Begend awischen Berusalem und Bericho, zwifchen Bethlehem und bem tobten Meere. Jenfeits bes Jordan erheben fich bie öftlichen Berge nach R. und S. ju, als ein langer ebener Ruden und, wie es bon hier fcheint, gang ohne Einschnitt. 3m S. fieht man die hohen Bergruden und Sandhugel, welche in Ibumaa die Ufer bes todten Meeres begrenzen, und im N. die oden tahlen Felsen Samariens bis nach Ebal und Barizim. (Schilderungen ber Aussicht in: v. Schubert, Reise. II, 520 ff. Schuly, Jerusalem. S. 42 f. Wilson, I, 483. Lynd, Bericht. S. 262 f. Tobler, S. 62 ff. Hoffmann, ein Gang durch Jerufalem. Ansland. 1856. S. 1086.) Bon dem mittleren Gipfel fentt fich ber Berg nach S. au abwarts in einen niedrigeren Ruden, ber bem Nehemiasbrunnen gegenüber endet. ويد wird bon den Arabern Dichebel Batn el Saua جبل بطن الهوى in der driftlichen Legende ber Berg bes Mergerniffes, mons offensionis, mons scandali, genannt mit Bezug auf 1 Ron. 11, 7. 8., doch findet fich bor ber Beit bes Brocardus c. 1283 weber dieser name noch irgend eine Anspielung auf diesen Ort, als die Stelle bon Salomo's Bogendienst (Robinfon, II, S. 42. Aum. 1. S. 740). Rach R. zu, etwa 500 Schritte bom mittleren Bipfel entfernt, erhebt fich ein anderer, fast eben fo hoch ale diefer, dem die Legende den Ramen Galilaa oder Viri Galilaoi, mit Beziehung auf Apgich. 1, 10 f. ober Matth. 26, 32., gegeben hat, f. Robinfon, II, 740 f.; bei ben Arabern heißt er Karom es-Sojad. Jenseits dieses Gipfels biegt fich der Ruden bes Delberges nach 2B. zu und breitet fich in den hohen und ebenen Landstrich nordlich bon Berufalem aus. An ber Bestfeite des Berges liegt, dem Stephansthore ziemlich gegenüber, der Garten Gethfemane (f. Bd. V, S. 129), weiter füblich im Thale Jofaphat die Graber des Josaphat, Absalom, Jatob und Zacharias, gerade über ihm nach bem Gipfel gu die Graber der Propheten, über welche bei der Befdreibung Jerusalems (im Art. Palaftina) ju berichten fenn wird. Am Bestabhange bes Berges bes Aergerniffes, dem Gipfel gegenüber, hangen die Steinhutten des zerftreut liegenden Dorfes Siloam, Refr Selwan, whole who Biele babon find geradezu vor Bohlen ober vielmehr ausgehöhlten Grabern aufgebaut, wahrend an mehreren Stellen die Graber felbft ohne weiteren Anbau als Wohnungen benutt werden. In einer Thalbertiefung ber auf ber Offeite des Berges befindlichen, abschuffigen Felfen liegt bas Dorf Bethanien, jest el = Azarijeh, f. Bd. II, S. 116, und füblich von diefem etwas hoher bas verlaffene Dorf Abu Dis, in welchem Manche mit Unrecht das Bethphage bes neuen Testaments gesucht haben, f. Bb. II, S. 121. Wilson, Lands. I, S. 485 ff .-Ueber den Delberg vergleiche man außer den Reisebeschreibungen und Ritter, Erdbeschreib. XVI, S. 319 — 327 die ältere Abhandlung von Giebelhausen, Dissert. de monte Oliv. Lips. 1704. 4. und die eingehende Monographie Tobler's: Die Giloahquelle und ber Delberg. St. Gallen. 1852. 8.

Delung, die lette, ist das fünfte in der Reihenfolge der römisch = tatholischen Satramente und wird den zum Tode Ertrankten nach abgelegter Beichte und empfangener Sucharistie zur Stärkung ertheilt.

Die katholische Dogmatik verweist zur biblischen Begrundung ihres Herkommens auf zwei Stellen ber heiligen Schrift, nämlich Markus 6, 13 und Jakobus 5, 14. 15. Allein wenn in der ersten Stelle von den ausgesandten Aposteln gesagt wird: "sie trieben viele Teusel aus und salbeten viele Kranke mit Del und heileten sie", so erscheint das Del hier, wie im Alterthum überhaupt, als einsaches Heilmittel, das die unsehlbare Wirkung in den bezeichneten Fällen durch die Wunderkraft der Apostel erhielt; die Handlung selbst aber sollte die Kranken nicht zum Tode bereiten, sondern umgekehrt heilen. Das katholische Dogma sah sich darum genöthigt, diesen Posten als einen versornen auszugeben, und das Tridentinum suchte wenigstens den Schein zu retten, indem

es diese Stelle als eine blofe Infinnation der letzten Delung auffaste. Achalic ber halt es fich mit 3af. 5, 14. 15. hier heißt es: "Ift Jemand trant unter end, je rufe er die Aeltesten der Gemeinde (τους πρεσβυτέρους της έκκλησίας) und diese mis gen über ihn beten und ihn mit Del salben im Ramen des Herrn, und das Gebet det Glaubens wird dem Aranten helfen (owoe = ihn am Leben erhalten, vergl. Rath. 9, 21., Mart. 5, 23. u. j. w. Vulg. salvabit) und ber herr wird ihn aufrichten (פֿרָבָים שׁ wiederauffommen laffen, bgl הַכָּים \$f. 41, 11. Valg. alleviabit) und wenn er Sunden begangen hat (hypothetisch: zar apagrias y nenocepuis), so wird ihm vergeben werben." Auch hier tann die Anwendung des Deles nur im Sinne eines physisch beruhigenden und schmerzlindernden Mittels gemeint sehn; die heilung und Ge nesung, welche ber Zwed ber handlung ift (von bem Befeligen und Erleichtern ber Seele ift nach dem Zusammenhange feine Rede), wird nicht von einem besonderen De risma (denn nur das χάρισμα πυβερνήσεως, nicht lauateur, lönnte in dem Bresbuerium als folchem voransgesett werden), sondern von dem Gebete des Glanbens abgeleitet; die Schlufworte: wenn er Gunden begangen bat, find um der hopothetischen forn willen mit Pott, de Bette und Andern von der möglichen Ursache der Krankheit zu verstehen, die zugleich mit der Folge aufgehoben werden joll (vgl. Matth. 9, 2). Der Zwed der Handlung ist somit auch hier dem römischen Sakramente gerade entgegengeses, da fie nicht die Scheidenden zum Tode ftarten, sondern umgefehrt die bom Tote Be-Allerdings vertreten bie Aeltesten babei die glasdrobten dem Leben wiedergeben foll. bige Gemeinde, aber gewiß nur insofern fie selbst wahrhaft Gläubige und das über dei Aranten gesprochene Bebet zugleich der Austruck ihres perfonlichen Glaubens ift; ihr Thun weist darum auf den priesterlichen Karafter der ganzen Gemeinde, nicht eines beset deren Standes gurud; die Kraft und der Erfolg des Bebetes aber beruht, wie die Bente B. 16 zeigen (πολὲ λοχέω δέκοις δικαίου ένεργουμένη), απή ber religiös fütliden Qualität und nicht auf der amtlichen Dignität der Betenden, während nach dem rimi schen Logma die Sakramente ex opera operato und somit unabhängig von dem Glaben und der sittlichen Beschriffenheit des Spendenden wirken. In demielben Sum ift B. 13 êr tij drojuare xegior mit akeit wrzez zu verbinden und deutet die withim: Araft an, welche ber lebendige Glanbe an ben herrn ben Presbytern und der Gemeinte verleiht. Wir durfen voransjegen, daß diefer Gebrauch, der nicht einen Zing des rimischen Saframentstarafters trägt, lediglich dem Indenchriftenthum und der palästinensischen Gemeinde angehörte; daher denn in den übrigen apostolischen Schriften von ihm leine Ertvähnung vorkommt.

Bas annachft die griech. Kirche ber frigenden Jahrhuberten betrifft, fo findet fich nur selten bie Stelle bes 3af. 5, 14-15 ju andern als rein eregetischen 3weden ber wandt. In der zweiten Gemilie über den Levitilns Rap. 4. führt Origenes die verschiedenn Mittel an, welche dem Christen zur Subnung seiner Sunden verlieben find; als siebentet bezeichnet er bie ichwere Buffe und fieht barin die Erfüllung des apostolischen Rathet: Si quis autem infirmatur, vocet prisbyteros ecclesiae et imponant ei manus ungentes eum oleo in nomine domini, et si in peccatis fuerit, remittentur ei Schon dieser Zusammenbang läßt feinen Zweisel durüber besteben, daß Origenet bu infirmitas nicht als eine phrifiche, fontern als eine moralische fast und bag zu feiner Beit in Alexandrien mit der Handauflegung, die er frei in die abestolischen Werte einschiebt, bei der Reconciliation der Befallenen die Saldung als lokaler Gebrauch vertwij ben war. Sang willfürlich benten die tatbolijden Dogmenbistoriter und Archäeliger dabei an eine Berbindung des Bufilaframentes und der letzten Delung. Ebenso verbilt es fich mit einer Stelle des Chrisoftomus in feiner Schrift über das Priesterthum III. Rr. 196, in welcher als Beleg für die Nacht des Priestert zur Sandenbergebung de Borte bes Julobusbriefes eitiet werben. Benn die griedischen Eregeten von Rants 6, 13 Anlaß nehmen, fich über bie phrfifchen und geiftlichen Wirfungen bes Deles and relassen, so ist dieß teine Stute für den zu ihrer Zeit etwa bestandenen Gebrauch der

553

letzten Delung, da ja die Salbung auch bei den Katuchemenen, bei der Firmelung der Getausten und bei der Auswahme convertirter Hartifter üblich war. Besondere Beachtung verdient es, daß Theophylatt zu der Stelle des Markus die sehr kritische Bemerkung macht: daß die Apostel mit Del gesalbt hätten, seh nur durch das einzige Zeugniß des Markus verbürgt und werde sonst nur durch den tatholischen Brief des Iakobus bestätigt. Iohannes von Damaskus behandelt unter den Mysterien der Kirche nur die Tause und das Abendmahl. Das erste sichere Zeugniß für den Gebranch der Krankenölung in der griechischen Kirche hat ein Abendländer abgelegt, nämlich Theodulf von Orleans um 798 in dem zweiten Capitulare (abgedruckt im 13ten Bande von Mansi).

In der abendlandischen Rirche erwähnt Brenaus I, 21, 5, daß die Gnoftiter (namlich die Beratleoniten, vergleiche Grabe ju der Stelle) ihre Sterbenden mit einer Mifchung von Baffer und Del, ober anstatt bes Deles von Opobalfam, unter Gebetsanrufung übergoffen, damit ihre Seelen den feindlichen Mächten der Geisterwelt unfichtbar und unerreichbar wurden. Benn romische Apologeten, wie Bellarmin, Binterim, Rlee aus dieser Notiz die damalige Existenz der Delung der Sterbenden auch in ber tatholischen Rirche deghalb folgern, weil der Bischof von Lyon im 21sten Rapitel wur katholifche Gebrauche behandle, welche die Reger bepravirt hatten, fo heißt dieß mit historischen Beweisen untritisch spielen: Irenaus handelt von der gnoftischen anoderowou und den damit zusammenhangenden Gebrauchen; die gnoftische Delung bor dem Tode fest aber fo wenig ein Analogon in der katholischen Kirche vorans, als die g. 3 erwähnte Sitte, den Reophyten bei der heistlichen Bermählung, welche sie als Abbild der himmlischen Spangien eingingen, ein Brautgemach ju weihen. Satte bamals unter ben Ratholiten außer bem in den Concilien häufig erwähnten viatioum, dem Abendmahle, ein besonderes Sterbesakrament bestanden, so wilrde es von Tertullian und Cyprian, denen wir so ausführliche Nachrichten über die kirchlichen Gebräuche des Abendlandes verdanten, ficher angebeutet worden febn; diefes Schweigen kounte durch die hinweisung auf die Arcandisziplin uicht hinreichend erklärt werden, da dieselbe nur das Symbolum, die Taufe und das Abendmahl umfaßte und alle diese Gegenstände trot des Mysteriums bennoch fehr offenherzig von den Kirchenlehrern besprochen werden.

Allerdings aber erwähnen Biele ber Letteren, daß man fich bes Deles vermöge eines befonderen Charisma zu Bunderturen bediente. So erzählt bereits Tertullian, bag der Chrift Proculus ben Beiden Severus, Bater des Raifers Antonimus, mit Del geheilt habe (ad Beapul. c. 4). Andere Beispiele moge man bei Chemnit und Binteterim (VI. Abth. 8, S. 289) nachlesen. Die Superstition bemachtigte fich bald folder Thatsachen und trieb bie Bunderglänbigen so weit, daß man schon im 4. Jahrh. bie in ben Rirchen breunenden Lampen plünderte, um bas Del als Prafervativ gegen mögliche oder als miratulojes Heilmittel gegen eingetretene Krankheiten anzuwenden. (Chrysost. hom. 32. in Matth. cap. 6. vgl. auch Darheinete, Symb. I, 3. S. 258.) Aehnliches gefchah mit bem Taufwaffer. Um fo mehr konnte fich die Kirche veranlaft feben, diefer Richtung ber Beit arnd dem in ihr fich tundgebenden Bedürfniffe entgegen zu tommen, zumal man ja schon bei Martus und Jatobus dafür einen Halt fand. Mit Recht sucht barum Marheinede a. a. D. in dieser medizinalen und wunderthätigen Salbung die Grundlage und den Ursprung des tirchlichen Instituts. Die erste Stelle, welche das lettere mit Sicherheit für die rom. Rirche nachweist, bietet ber Brief bes rom. Bifchofe Innocentius I. vom 3. 416 an den Bifchof Decentius v. Eugubium (op. 25. o. 11. bei Couftant-Schonemann). Er bemerkt über die Stelle Jatob. 5, 14: Quod non est dubium de fidelibus a egrotantibus accipi vel intelligi debere, qui sancto oleo chrismatis perungi possunt, quod ab episcopo confectum, non solum sacerdotibus, sed ommibus uti Christianis licet in sua aut in suorum necessitate ungendum. Caeterum illud superfluum videmus adjectum (scil. in epist. Decentii), ut de Episcopo ambigatur, quod Presbyteris licere non dubium est. Nam ideireo Presbyteris dictum est, quia Episcopi occupationibus aliis impediti ad omnes languidos ire non possunt. Caeterum si Episcopus aut potest, aut dignum ducit aliquem a se visitandum, et benedicere et tangere chrismate sine cunctatione potest, cujus est ipsum chrisma conficere; nam poenitentibus istud infundi non potest, quis genus est sacramenti. Nam quibus reliqua sacramenta negantur, quomodo unum genus putatur poese concedi? His igitur, frater carissime, omnibus quae tua dilectio voluit a nobis exponi, prout potuimus respondere curavimus, ut ecclesia tua Romanam consuctudinem, a qua originem ducit, servare valeat atque custodire. Diese Stelle ift barum so merkwurdig, weil sie den Uebergang ber medizinalen Salbung in die fakramentale fehr deutlich zeigt; denn wenn auch bereits die Krankenblung ein genus sacramenti genannt wird, so geschieht bas doch nur in dem allgemeinen Sime, in welchem Sakrament jede mysteribse Handlung bezeichnet; wenn ferner auch dem Bischof das ausschließliche Recht vorbehalten wird, das chrisma zu bereiten (benn diefes scheint man noch bei den Kranken gebraucht zu haben), so wird doch die Anwendung desselben nicht bloß ben Brieftern, sondern fogar allen Chriften in ihrer und ihrer Angehörigen Rrantheiten gestattet \*) und zwar tonnen fie fich beffen bedienen, als Recht, aber ohne Pflicht. Rur die Bonitenten im eigentlichen Sinne follen babon ausgeschloffen fenn. Die Wirkung, die man fich davon versprach, scheint noch immer die Wiederherstellung da Gefundheit gewesen zu fenn. Endlich ift bemerkenswerth, daß Innocenz diese Sitte m als der römischen Kirche angehörig anführt.

Bon dem Ende des achten Jahrhunderts an wird die Krankenölung ungemein haufg in den Concilienatten erwähnt. In dem zweiten Capitulare Theodulfs von Orleans (798) und dem ersten mainzer Concile 847 (can. 26; bei Dan fi XIII, 1019. XIV, 910) wird sie bereits mit der Buße und der Eucharistie (viatioum) zusammengestellt, doch so, daß sie den beiden andern vorangehe. Das zweite aachener Concil (836) brildt sich im zweiten Rapitel, Nr. 8, freilich noch fo aus, als sen die Beiltraft des Deles um em frommer Glaube (unctio s. clei, in quo salvatio infirmorum creditur, Mansi, XIV,678), bagegen redet schon die Synode zu Chalons um 813, can. 48, dabon als einem Beilmittel, welches ben Schwächen ber Seele und bes Leibes abhilft (modicina, qua animae corporisque medetur languoribus, Mansi XIV, 104); von der Synode ju Regiaticinum (850) endlich wird es schon ein salutare sacramentum, ein magnum et valde appotendum mysterium genannt, das man gläubig begehren mäffe, damit dadard bie Sunde vergeben und folglich (consequenter) die leibliche Gefundheit hergestellt werde (cap. 8. Mansi XIV, 932). Ueberall erscheint als letter und Hauptzwed bie Genefung bes Kranten. Gleichwohl gab man der Handlung eine unverkennbare Begie hung auf die Buge und scheint fie nur bei Sundern für nothwendig gehalten zu haben. Go fragen erft die Monde bon Corbie ihren Abt Abelhard in deffen bon Bafchaftul Rabbertus verfagten Biographie, ob er mit dem geweihten Dele gefalbt fen wolle, weil fie unzweifelhaft gewiß waren, daß er mit Simden nicht belaftet fen.

Diese Auffassung der Krankenölung als eines Bugaktes veranlaßte noch im Ansant bes 12. Jahrhunderts die Frage, ob dieselbe wiederholt werden dürse. Sottsried, Abt von Bendome um 1100, wandte sich deßhalb an den Bischof Ivo don Chartres, der sich gegen die Zulässigkeit der Wiederholung aussprach, weil die Handlung nach der Belehrung des apostolischen Stuhles ein genus sacramenti und identisch mit der öfsentlichen Buße seh, die nach Augustins und Ambrosius Zeugniß so wenig als die Tank eine Erneuerung zulasse. (Gosredi Abd. Vindocinensis spist. lib. II, 19 u. 20.) Gottsried wiederholt hierauf dieselbe Entscheidung in seinem neunten Traktate: quid sit sacramenti iteratio? Dieser Betrachtungsweise entsprach denn auch der Bolksglande,

<sup>\*)</sup> Es ift ein ganz vergebliches Beginnen Couftant's und bes Beter - und Belte'schen tatbel. Kirchenlexitons, wenn sie sich bemuhen, nachzuweisen, Innocenz habe ben Laien nicht bas Recht ber Ausspendung ber Delung zugestanden. Entweder hat Innocenz mit den asgrotantes sideles die Empfänger, mit den ascordotes und omnes Christiani die Bollzieher der Delung bezeichnet, oder der ganze Sat ift eine absurbe Tautologie.

Delung 555

daß nach Empfang der Delung der Wiedergenesene nicht mehr die Erde mit bloßen Flahen berühren dürse und sich alles Fleischgenusses, sowie des ehelichen Umganges enthalten müsse; eine Borstellung, die von mehreren Concilien besämpst wurde, aber gewiß viel dazu beitrug, die Handlung als etwas so feierlich Ernstes und Schauerliches erscheinen zu lassen, daß man zu ihr nur im ängersten Nothfall seine Zuslucht nahm. Erst im zwölsten Jahrhundert werden daher die Ramen sveramentum exeuntium oder extrema unotio üblich und bezeichnen den Moment und die Situation, welche man als die dafür allein geeigneten ansah.

Dieß war die elementare Gestalt, in welcher wir die letzte Delung noch im zwölften Jahrhundert finden; ein bestimmter Lehrbegriff hatte sich darüber noch nicht gebildet; erst Hugo von St. Biktor hat sie in dem Zusammenhang des theologischen Systems behandelt (die saorum. kidoi lid. II, P. XV. u. Summa Sentont. Tractat. VI, cap. 15), und Beter der Lombarde hat ihr in der Reihe der zuerst von ihm aufgestellten sleben Sakramente ihre Stelle als fünftem unmittelbar nach der Buse angewiesen. (Sontont. L. IV. Dist. 23.) Der Lehrbegriff wurde erst durch die Scholastiker und insbesondere durch Thomas v. Aquino ausgebildet. In der Gestalt, welche ihm der Letztere gegeben, wurde er zuerst von Sugenius IV. 1439 auf dem storentiner Concile (Mansi XXXI, 1058) und zu Trient (Soss. XIV. do extrema unctions) am 25. November 1551 symbolisch sessenze und Bestimmungen und in seiner allmähligen Entwickelung prüsend zu überschauen.

Rach dem Defrete der tridentiner Bersammlung (cap. 1, vergl. can. 1) ift die lette Delung ein wahres und eigentliches Saframent, im Unterschiede von dem blogen mcramentalo, wie es die Salbung der Katechumenen ift. Ueber den Ursprung hat man lange geschwankt: nach Peter dem Lombarden (l. o. lit. B.) ist sie von den Aposteln; nach Alexander von Hales (Summ. P. IV. qu. 8. membr. 2. Art. 1) von Christus burch die Apostel; nach Bonaventura endlich (in libr. IV. Dist. 23, art. 1. qu. 2) bon dem heiligen Geist durch die Apostel eingesetzt. Thomas hält es (Summ. suppl. P. III. qu. 29. art. 3) für mahrscheinlicher, daß Christus die lette Delung felbst eingesetzt (er beruft fich auf Mark. 6, 18), dagegen es den Aposteln überlassen habe, diese Stiftung öffentlich zu verkundigen, da fie dem Glauben weniger Schwierigkeit darbiete und weber unbedingt zum heile nothwendig fen, noch unmittelbar zur Ginrichtung ber Damit war die Grundlage der bezüglichen tridentinischen Bestimmung vollständig gegeben. Rach cap. und can. 1 ift die lette Delung von Christus selbst eingesett, aber Mark. 6, 13 nur insinuirt (salvator unctionis specimen quoddam dedisse visus est, sagt der römische Katechismus P. II, cap. VI. qu. 8), durch Jakobus dagegen, den Apostel (?!) und Bruder des Herrn 5, 14. 15 den Gläubigen empfohlen und öffentlich verkändigt worden. Bellarmin versucht in feinem Traktate über diefes Sakrament (cap. 2) diese Bestimmung zu rechtfertigen; er gibt nämlich zu, daß die Salbung Mark. 6, 18 allerdings hauptsächlich oder auch allein die Heilung des Leibes bezwedt, daß fie in allen Fallen ben gleich unfehlbaren Erfolg gehabt habe und in teis ner Beife fatramentlich gewesen sehn konne, da die Apostel noch keine Priefter gewesen fepen; auf ber andern Seite behauptet er, daß Jat. 5, 14. 15 bereits alle mefentlichen Erforderniffe des Saframentes gegeben feben, daß diefe Salbung nicht vornehmlich die leibliche Heilung, sondern das Seelenheil bezwectt habe und daß jene darum auch nicht in allen Fallen erfolgt fen (cap. 2 u. 3); werden somit in beiden Stellen nach tatholifcher Auffaffung zwei ihrem Karafter und 3wed nach gang verschiedene Sandlungen befdrieben, wie tann bann bie eine die Infimation ber andern gewesen fenn? fie haben ja nichts mit einander gemein, als den an flch ganz indifferenten Gebrauch des Deles. Bellarmin sah sich barum genöthigt, den Begriff der Insinuation offenbar gegen den Sinn des Tridentimme auf die Bebeutung der typischen ober symbolischen Brafiguration zu beschränken.

Als die Materie des Saframentes bezeichnen Alle gleichmäßig das Olivenöl (Deorot. Eugen. IV, Deorot. Trid. c. 1. Catooh. Rom. qu. 5). Thomas hebt insbesondere die

556 Delung

lindernde und dis in das Junere durchdringende (?) Rraft des Deles heevor, zwei Eigenschaften, welche dem Troste der Hoffnung und der durchgreifenden Bollstündigkeit der geistlichen Heilung als symbolischer Ansdruck entsprechen sollen (L. o. qu. 29. art. 4). Die Ausstührungen, welche der tridentinische Katechismus über die Eigenschaften des Deles gibt, enthalten nur eine freie Uebersetung der Worte Theophylak's zu der Markusstelle.

Die Form des Sakraments ift gleichfalls erft nach langem Schwanken festgestellt worden. Sofern die erften Erwähnungen ber Krantenblung auf Jatob. 5. jurudweifen, konnte für ben Kranken nur gebetet werden. Je mehr indeffen die Richtung der Zeit barauf hindrangte, diese Handlung in den Kreis des Sakramentlichen au gieben, mufte sich auch Reigung zeigen, die Flirbitte mit der indicativen Formel zu vertauschen. In ber von dem Abte Grimoald von St. Gallen beforgten Bearbeitung des Gregorianifden Sakramentars finden sich Formeln beider Art zum freien Gebrauch neben einander. Bonaventura (l. c. art. 1. qu. 4) und Thomas (l. c. qu. 29. art. 8) entscheiden sich für die deprecative, die damals, wie es scheint, von Rom aus eine weite Berbreitung gewonnen hatte: Per istam sanctam unctionem et piissimam suam misericordiam indulgest tibi Dominus quicquid per visum, auditum etc. deliquisti. wurde biefelbe zu Florenz und Trient. Der romifche Katechismus (L o. qu. 7) fucht fie durch die Hinweisung auf die Erfahrung zu rechtfertigen, daß die Herstellung det Kranken (von der sie doch kein Wort enthält) nicht in allen Fällen eintrete. In der That begreift man schwer, warum die römische Kirche bei der letzten Delung, die doch ein wirkliches Sakrament sehn soll, sich der dehrecativen Formel bedient, während sie umgekehrt bei der Absolution die Zweckmäßigkeit und Rothwendigkeit der indication Formel stets mit dem sakramentlichen Rarakter der Buße motivirt hat.

Roch handgreiflicher werden die Biderspruche und heillofer die Berwirrung, wenn wir den Zwed und die Wirkung des Satramentes in das Auge fassen. Es Mingt zwar äußerst pompbs und spannt in hohem Grade die Erwartung, wenn die tridentiner Bersammlung an die Spitze ihres Detretes den Satz stellt: Weil der Erlöser zu jeder Zeit feine Knechte mit traftigen Beilsmitteln gegen aller Feinde Geschoffe gewaffnet wiffen wolle, habe er, wie er in den übrigen Salramenten wirtsame Hulfen für die Dauer ihres Lebenstampfes angeorduet habe, so in dem der letten Delung ihr Lebensende unter seinen besonderen zuberlässigsten Schutz gestellt; denn obgleich der bofe Feind jete Belegenheit benute, um die Seelen mahrend des Lebens au erhaschen und au berschlingen, so biete er doch feine Kraft und Lift zu teiner Zeit mehr auf, um ben Menfchen zu verderben und in feiner Buberficht auf Gottes Barmherzigfeit zu erschütten, als wenn das Ende des Lebens nahe. Demgemäß wird die lette Delung als bis Sakrament bezeichnet, das nicht bloß der Buße, sondern auch dem ganzen driftlichen Leben, bas ja eine beständige Buge febn muffe, ihre Bollendung gebe (sacramentum poenitentiae et totius Christianae vitae consummativum). Rach dieser Erbritung mufte nothwendig die lette Delung um fo reichere Gnade und ftartere Rraft verleiben, je schwerer der Rampf ift, ju deffen siegreicher Bestehung fie gegeben wird; fie mufte also an Wirtsamteit alle übrigen Satramente weit überbieten, und dennoch nimmt sie im romischen Lehrsusteme im Bergleiche zu der Taufe, dem Abendmahle und der Buft nur eine untergeordnete Stelle ein; fie ift thatfachlich nur ein einfaches Annerum jum Buffatramente, eine handlung, burch welche den beiden anderen ihr in der Braris vor aufgehenden Saframenten die Bedeutung der unmittelbaren Borbereitung jum Tobe aufgeprägt wird; fie hat fogar nur eine relative Beilenothwendigkeit; ihre Unterlaffung bringt teinen Schaden. Es ift daher auch niemals gelungen, die spezifische Birtung nachzuweisen, welche fle von den übrigen Gnadenmitteln unterscheibet und ihren felbfich. bigen fatramentlichen Rarafter rechtfertigt. Der Lombarde gibt noch febr allgemen als ihren Zwed die Sundenvergebung und die Hebung der korperlichen Schwach (peccatorum remissio et corporalis infirmitatis alleviatio l. c. Litt. B.) qu. Albert

Defining 557

ber Große meint, ba die Reinigung von der Erbfunde durch die Tanfe, von der attuellen Sinde durch die Buffe als eigene That des Menfchen geschehe, so tonne unter ber Sandenbergebung burch die lette Delung nur die Reinigung von den Ueberreften (roliquise) der Sande gedacht werden, welche den Eingang der Seele zur letzten Rube hinderten (in lib. IV. Dist. 23. Art 14). Thomas von Aquino bestimmte ben Begriff biefer Ueberrefte, zu beren Beilung die lette Delung eingefest feb, als geiftliche Schwäche, eine Art von Mattigleit und Untfichtigleit zum Guten und zu den Gnadenatten, welche als Folge der attuellen und Erbfunde zuruchgeblieben fen. Wie die Eucharistie und die Confirmation alle Sunden, welche fie vorfanden, sowohl todtliche als läfliche quoed culpam tilgten (bie erfteren nathrlich nur infoweit ber Empfangenbe fich ihrer nicht bewußt ist, denn die bewußte Todsunde ist eben nach Thomas ein Riegel, ber die Birtungen der Gnabe in diefen Saframenten hindert, die zu ihrem Segen den Ombenftand, d. h. die Freiheit von jeder bewußten Todfunde vorausseten), so verhalte es fich gerade auch mit der letten Delung, aber dieß fen nur ihre mehr zufällige, nicht ihre prinzipielle, spezifische Wirkung. Daher brüde sich Jakobus hypothetisch aus: "werm er in Sanden ift", denn nicht immer tilge die letzte Delung die Sanden, weil fie nicht immer diefelben vorfinde, nämlich weil fie durch Buße und Absolution bereits getilgt ken (l. e. qu. 30. art. 1). Die körperliche Heilung ist nach Thomas mir sekunderer Boed, fie gelingt nicht immer, fie tritt nur in den Fällen ein, wenn der primäre Zwed bedurch nicht gehindert, sondern gefordert wird, und ift selbst in diesem Falle nicht Birtung der Materie nach ihrer nathrlichen Beschaffenheit, sondern der satramentlichen Gnade (art. 2). Die Theorie bes Thomas von dem primaren Zwede biefes Satraments wurde nachbrudlich von Bonaventura beftritten. Richt die Befeitigung ber Sindenfiberrefte, sondern der läglichen Gunden ift ihm die spezifische Birtung der letten Delung. 3m Leben, meint er, fepen die läglichen Gunden undermeiblich, fie lehrten nothwendig immer wieder; durch die letzte Delung, welche für den Ausgang des lebens eingefetzt fen, wurden fie fo getilgt, daß ihre Wiederkehr nicht mehr zu befürchten ftehe und daß die befreite Seele neue Rraft der andachtigen und liebevollen Erhebung ju Gott empfange, was nothwendig auch erleichternd auf die Schwäche des franken Leibes jurildwirten muffe; diese lettere Birtung aber werbe nur por accidons genbt (in lib. IV. Dist. 23. Art. 1. qu. 1). So contradittorifch ftanden fich im Mittelalter bie Anfichten ber bebeutenoften Dogmatiter gegenüber. Das tribentiner Concil hütete fich Muglich in diefen Widerftreit der Meinungen einzugehen; es begnugte fich in seinem Defrete (o. 2), sammtliche positive Behauptungen, welche von der Scholaftit aufgestellt worden waren, unangesehen, daß in ihnen die entgegengesetesten Standpuntte fich reflektirten, einfach zu summiren, und überließ es ben Theologen, was barin bisbarat war, dialektisch zu vermitteln. Es erklärte, durch die geiftliche Salbung, welche die ron diefes Satramentes fen, wurden die Bergehungen, wenn beren noch einige zu fuhnen schen, und die Ueberreste der Sande getilgt, des Kranken Seele aber erleichtert und geftatt im Bertrauen auf Gottes Barmherzigkeit, so daß er sein Leichter trage und den Berfuchungen des Teufels erfolgreicher widerstehe; auch die korperliche Genesung erfolge bisweilen, wenn fie dem Seelenheile juträglich fen. Diefer mittlere Durchschwitt scholaftifcher Lehrbildung tonnte nathrlich die bentenden tatholischen Theologen nicht befriedigen und mußte fie ju neuen Berfuchen reigen, die tribentinische Bestimmung bon ihren Biberfprüchen an befreien und folgerichtiger fortzubilden. Der romifche Ratedismus nimmt zwei Wirtungen biefes Satramentes an; bie erftere ift bie Rachlaffung ber leichteren ober läglichen Sünden; intereffant ist, wie dieser Punkt erbriert wird; wenn es nämlich junächst heißt: neque enim hoe escramentum primario loco ad graviorum criminum remissionem institutum est, fo mug man folgern, daß es doch in zweiter Linie dazu eingesett sehn könne; allein auch bieß ift nicht die Meinung, denn sogleich wird weiter gesagt: sed baptismus tantum et poenitentia vi sus hos officiunt, woraus fich ergibt, daß die Delung zur Bergebung der

Tobfunden gar nichts beitragen taun. Der Grund biefer Zweidentigfeit ift nicht fcmer zu finden; der Berfaffer war fich seiner Abweichung von dem Tridentinum nur zu gut bewußt, wollte fie aber möglichft verbeden. Die zweite Birfung findet der Antechismus in der Aufhebung der durch die Sünde verschuldeten Schwäche sammt den übrigen Ueberreften der Gunde (l. c. c. 14). Bellarmin war ein ju fcharfer Denter, als daß er fich mit solchen Salbheiten begnungen konnte; weber die Beseitigung allein der läflichen Sinden, noch der fittlichen Schwäche konnte ihm als Zwed ber letten Delung bestehen; er verhehlte sich namentlich nicht, daß folche, die nach Empfang derfelben wieder genafen, denfelben Sang jum Bofen wie früher zeigten, er fuchte fich darum in feiner Berlegenheit durch eine neue schärfere Bestimmung des Begriffs der reliquie pecati an helfen, er verftand unter biefen einerfeits folche Bergehungen, lagliche ober tödtliche, in welche der Mensch nach der Beichte und der Eucharistie wieder falle, ober welche trot berfelben ungefühnt geblieben seben, weil er beide Saframente, ohne es w wiffen, nicht in der rechten Beife und folglich ohne die rechte Birtung empfangen habe; andererfeits waren ihm die reliquiae poccati die Angst und Trauer, welche als folge ber Sande die Todesstunde verbittert und erschwert (c. 8). Die neueren Dogmatike haben meift, wie Klee (Dogmatik III, 294 ff.), die Bestimmungen des Tridentinums und des Latechismus gedankenlos wiederholt und nur mit einem Reichthum von Citaten begleitet; oder sie haben, wie der Art. im tatholischen Kirchenlerikon, durch einige Ro flexionen über den Zusammenhang des Seelenlebens mit dem leiblichen Raturorganismus und der Sünde mit dem Uebel dem rom. Dogma den Schein der fpekulativen Begründung und der Tiefsimigkeit zu geben gesucht. Der geschichtliche Entwidelungsgang biefer Lehre zeigt flar, wie unfähig die tatholische Lirche ift, den selbständigen Raratter biefet Saframents durch den nachweis einer spezifischen Birtung zu sichern. Denn sett ma biefe lettere in die Ueberwindung der Todesangst und Betrübniß, oder in die Startung ber sittlichen Schwäche, welche die Sunde zuruchtgelaffen bat, so fieht man nicht ab, warum dieß nicht ebenso durch die Eucharistie bewirft werden soll, die ja (Docret Trident. de eucharistia cap. VIII.) das substanzielle Brod ift, das der Seele das leben, dem Geist die beständige Gesundheit gibt und durch dessen Kraft der Glänbige gestärk wird, seine Banderung durch das Elend der Fremde zu vollenden und zum himmlischen Baterlande einzugehen. Sieht man dagegen als den primären Zweck die Bergebung der Sünden an, so begreift man wiederum nicht, wozu es dazu der Delung bedarf, w biefer nach römischer Praxis (Catoch. Rom. 1. c. qu. 12) stets die Absolution und Eucharistie unmittelbar vorausgeht, durch deren erstere nicht nur die unvollsommen Contrition erganzt, sondern auch alle Sunden, selbst die in der Beichte absichtslos bar geffenen, erlaffen werden. Wie kann man aber mit Bellarmin annehmen, daß unmit telbar nach der Buße und der Gucharistie die Absolvirten und Christo Incorporinten fofort wieder ihr Gewiffen mit einer Schuld belaften follten und daß zur Tilgung daselben ein eigenes Sakrament nothwendig ware? wird nicht durch die bloße Boraussemm einer solchen Mbalichkeit die in dem Sakramente thätige Gnade auf das Tieffte herab gefett und bezweifelt? die Wiederherstellung der Gesundheit wird selbst von der le tholischen Theologie nur als setundare und durchans aufällige Wirkung der lesten Delma angesehen, sie tann darum nicht zur Rechtfertigung ihres sakramentlichen Raxalters ber mandt werden.

Das Del muß von dem Bischof unter ritualmäßigen Crorcismen geweiht sein; die Consectation desselben geschieht am grünen Donnerstage unter der Messe gusleich mit der des Katechumenendls und des Chrisma. Zedem Desanate der Diöcese wird eine Onantiskt desselben zugestellt und von demselben an die einzelnen Parochien vertheilt. Ist das Del nach Absanf del Zahres noch nicht ausgebraucht, so wird der Rest verbraunt, droht es früher auszugehen, so darf ungeweihtes Del, aber nur in geringerer Proportion, zugegossen werden. Die Salbung selbst, in der das eigentliche Satrament vollzogen wird, geschieht vom Priester, wie der Katechismus (1. o. qu. 13.) sogt, dabei nicht in seiner Person thätig ik

Delung 559

sondern die Stelle der gefammten Rirche und Jesu Christi vertritt, daber dem auch seine Fürbitte, die dem Satramente die Form, d. h. nach scholaftischem Sprachgebranche das Wefen, gibt, nach ihrem primaren Zwede eine unfehlbare Wirtung hat, wenn der Empfänger nicht einen Riegel setzt. Thomas von Aquino meint, das von dem Briefter anzuwendende Del muffe barum zubor von dem Bifchof confetrirt fenn, damit badurch bezengt werde, daß die priesterliche Gewalt aus der bischöflichen fließe, so wie daß die in dem Sakramente wirkende Gnade von Christus ausgehe und durch die Bermittelung der höheren Briefter auf die niederen, durch die Bermittelung dieser auf das Bolk übergehe (l. c. qu. 29. Art. 6.). Der Laie tann nach Thomas diefes Sakrament nicht fpenden, weil er, als Privatperson ohne öffentlichen tirchlichen Karatter, nicht in ber Berfon der Kirche beten kann (qu. 31. Art. 1. ad Imam). Wie viel einfacher war die Anschauung biefer Berhaltniffe noch zu Theodulf's von Orleans Zeit; er fagt im aweiten Capitulare, wenn tein anderer Bifchof jugegen feb, tonne ber erfrantte Bifchof anch von dem einfachen Briefter fich die Delung geben laffen, weil zur Zeit der Apoftel tein Unterschied zwifchen Bischofen und Bresbytern bestunden habe und auch bente noch nicht bestehen wurde, wenn nicht viele Presbyter im Streite mit ben Saretitern wibersprechende Dinge gelehrt hatten (Mansi XIII, 1019).

Roch Beda ber Chrwfirdige betrachtete es als apostolisch überlieferte Sitte, daß die Energumenen und Rranten jeder Art (quilibot asgroti) mit geweihtem Dele gefalbt würden, um dadurch zu genesen (zu Jakob. 5.). Aber schon das Concil zu Maing im Jahre 847 will es bei den instrmis in mortis periculo positis angewendet wiffen. Rach Thomas von Aquino darf es nur als ultimum romedium der Kirche in ber Rahe bes Todes gegeben werden (qu. 32. art. 2.). Das tridentiner Detret bradt fich unbestimmt aus: esse hanc unctionem infirmis adhibendam, illis vero praesertim, qui tam periculose decumbunt, ut in exitu vitae constituti videantur (cap. 3.). Der romifche Ratechismus beschräntt feine Spendung auf fchwer Ertrantte und empfiehlt, daß diefe es jur Zeit des noch ungetrubten Bewuftfeuns begehren follen, weil der Blaube und die religibse Stimmung einen reicheren Empfang der Gnade vermittele: Blobsinnige und Rasende follen es dagegen nur empfangen, wenn fie es noch bei vollem Berftande begehrt haben, aber vor der Ausspendung in Wahnfinn verfielen. Eben fo barf es nicht Rindern, auch nicht ben jum Tobe verurtheilten Berbrechern gegeben werden (l. c. qu. 9.). Gefalbt werden follen nach Thomas die Augen. Ohren, Rafe, Mund und Bande, weil in den Sinnen die vis cognoscitiva, fodann die Rieren, weil in ihnen die vis appotitiva (?), und die Fuße, weil in ihnen die vis motiva beruhe; boch erflart ichon diefer Scholaftiter nur das Erstere für unbedingt noth. wendig, weil die vis appotitiva und motiva fetundare Bringipien bes Gunbigens feben (1. c. qu. 32. art. 6.). Das Tribentinum, ber Ratechismus und Bellarmin ftimmen ihm barin bei. Auch die Brazis begnugt fich meift mit ber Delung berjenigen Rorper. theile, welche jugleich Organe ber Sinnenthätigfeit find. Bei Frauen wird bas Bes Areichen ber Lenden ober Rieren allenthalben unterlaffen.

Die Möglichkeit der Biederholung der letzten Delung wurde zuerst von Beter dem Ehrwölteigen von Clugny aus dem Grunde behauptet, weil auch die Wiederkehr der Stinden undermeidlich seh, gegen welche dieses Sakrament geordnet seh (lib. V. op. 7.), eine Erklärung, die zugleich begreislich macht, warum Viele gerade die Eilgung der läßelichen Stinden für den primären Zwed der letzten Delung aussehen. Hugo von St. Biktor und Beter der Lombarde treten ihm darin bei. Bonaventura begründet die Iterabilität derselben damit, daß sie keinen Karatter imprimire (l. o. art. 2. qu. 4.), oder daß sie, wie Thomas sagt, keinen perpetuirlichen Effekt habe (l. o. qu. 83. art. 1.). Die Frage war nun im Allgemeinen erledigt, und die Scholastiker stritten nur darüber, wann die Wiedersholung statssinden dürse. Albert der Große entschied: erst nach Ablauf eines Jahres (l. o. art. 20). Bonaventura sand es absurd, die Berwaltung der Sakramente nach dem Lauf der Gestirne zu regeln, und verlangte, daß der kritische Moment der Kramseit

ben Ausschlag gebe (1. c. Art. II. qu. 4.). Nach Thomas (qu. 38. art. 2.) kam et in jeder Recidive gegeben werden, weil ein Rudfall in berselben Krankheit als eine neue Instrumität augesehen werden darf. Das Tridentinum und der Katechismus begningen sich, die Wiederholbarkeit im Allgemeinen auszusprechen.

Die griechische Rirche stimmt nicht in allen Stilden, aber boch im Befentlichften mit ber römischen überein (vgl. die Conf. fidei bes Metrophanes Kritopulos c. XIII. und die Conf. orth. des Petrus Mogilas qu. 117—119). Sie verwirft vor Allem den Ramen "lette Delung" (ἐσχάτη χρίσις), statt dessen sie edχέλαιον vorzieht (aus edχή m) Racor), weil fie es nicht in der letten Roth, sondern wenn noch Hoffnung zur Genesma ift. anwendet. Es ift in ihrer Bahlung bas flebente Sakrament, von Chriftus eingefest Mart. 6, 13. und von der Kirche zur Gewohnheit erhoben Jal. 5, 14. Die Consetration del Deles ift bei den Griechen nicht eine bifchöfliche, fondern allgemein priefterliche Faultim; es wird für jeben einzelnen Fall befonders consekrirt: nach Mogilas muß es unber mifcht fenn, nach Kritopulos wird es mit Wein gemischt; ber Empfanger muß dem b tholischen Glauben angehoren; die Salbung geschieht in der Regel von fleben Brieften, tann aber and von einer geringeren Zahl, ja fogar von einem Einzigen verrichtet wer den: nur bei fehr fcwer Erfrantten findet fie im Sanfe Statt; die, welche noch geba konnen, empfangen fie nach der Absolution und Eucharistie in der Lirche; namentlich an grinen Donnerstage finden sich zu diesem Zwede viele Leidende in der Rixche ein. Ge salbt werden nach Kritopulos die Stirn, die Brust, die Hände, die Füße, zur Durstel lung bes Kreuzes (was bereits Theodulf von Orleans im zweiten Capitulare als griedifche Gitte erwähnt). Rach dem Euchologium finden sieben Salbungen Statt, deren jebe von einem Priester verrichtet wird. Die Wirtung ift die Studenvergebung od bas Seelenheil und die korperliche Genesung; erstere in dem Buffertigen unfehlbar, diet nicht immer eintretend. Beides verknüpft sich, wie wir aus der Darstellung des Kitobulos erfeben, in der Anschauung der Griechen weit enger, als bei dem romischen Retholizismus; das Euchelaion wird nämlich vorzüglich bei folden Krankheiten angewende, in welchen man dirette Birtungen bestimmter Gunden fucht (vgl. Matth. 9, 2 f.) und ha ben 3med, mit der Urfache jugleich die Folge zu befeitigen. Es hat darum auch eine viel nahere Beziehung zur Buge. Die Form bes Satramentes ift ein Gebet, bas mir bie Benefung des Kranten zum Inhalt hat. Rach Kritopulos lautet es: Beiliger Bater, ber bu beinen eingebornen Sohn in die Welt gefandt haft, unseren herrn und Gott Besum Chriftum, ber jebe Rrantheit beilt und jeder Schwäche fich annimmt, beile felbst in dem Ramen des eingebornen Sohnes durch die Gnade und Beimfuchung deines heiligen Beiftes biefen beinen Anecht; entferne von ihm die ihn behaftende Rrantheit, richte if auf von seinem schmerzlichen Krankenlager, damit er, genesen, dich den Bater ohne Au fang und beinen gleich anfanglosen Sohn mit deinem gleich ewigen Beifte preise, ben einen Gott in drei Sypostasen und einem Wesen, welchem fen Berrlichteit, Ehre und Rraft zu aller Zeit, jest und immerdar und in Ewigkeit! Amen.

Da die älteren Waldenser die sieben Sakramente der katholischen Kirche anerkannten (wal. Herzag, die römischen Waldenser, S. 212), so ist nicht zu bezweifeln, daß su auch an der letten Delung festhielten. Wyclisse hatte manche Zweisel gegen die kirch liche Lehre von der letten Delung, wollte sie aber doch als Sakrament für die körper liche Heilung der Kranten gelten lassen, vorausgesetzt, daß die Priester durch ihre frommen Gebete diese Wirkung erzielen könnten (dial. IV. a. 25.). Luther wollte sogar gestatten die nam die Kranten mit Del bestreiche, wenn man nur mit ihnen betete mit de neunannter nur daß dieses Bestreichen ein Sakrament seh, bestritt er (s. Werke, Erganger Ansgabe 30. 271), weil ein solches nur durch Christus, nicht durch den Apostel

47. Enther's Polemit plump nennt, weil bie it

561

ßerdem auf seine boch mehr bogmatischen als tritischen Zweisel gegen die Anthentie des Jasobusdriefes und auf den von ihm gegebenen Nachweis, daß die Jasob. 5. beschriebene Handlung nach "Form, Gebrauch, Kraft und Ende" wesentlich eine andere sen, als die der römischen Kirche. Bortrefslich zeigt Chemnitz in seiner Prüsung des tridentinischen Conciles, daß in dem Worte Gottes und in dem Abendmahle Alles enthalten seh, was der Christ zu seinem Troste und seiner Beruhigung im Leben und im Sterben bedürse, und daß darum ein besonderes Sterbesakrament außer diesen weiden Gnadenmitteln vollsommen überstüssig seh, wie denn auch die altsatholische Kirche tein anderes Biaticum gekannt habe. Sehn so macht er mit ächt protestantischem Bewustsehn auf den daß ganze Leben und folglich auch die Todesstunde umfassenden Trost der Tause ausmertsam.

Bon besonderen Monographien siber unseren Gegenstand sihren wir noch an: Jo. Launoy de sacramento unctionis aegrotorum. Paris. 1673. und Jo. Dallaeus de duodus Latinorum ex unctione sacramentis, de confirmatione et de unctione extrema. Genes. 1659; vgl. außerdem die Denkvskrdigseiten von Augusti und Binterim.

Georg Eduard Steis.

Defterreich. In dem jetigen Erzherzogthum findet sich das Christenthum schon aur Zeit der Römerherrschaft, durch römische Soldaten und Burger borthin verbreitet. boch nicht allein bon Italien aus, sonbern auch bon Often ber, bon Macedonien und Epracien aus, wie die Erzählungen von Bictorinus, Bischof von Petavium, bezeugen. Es ift dieß wichtig fur die freiere Stellung der hiefigen Landeskirche zu Rom bas ganze Mittelalter hindurch. Rurg vor dem Untergang der romischen Berrschaft, ebe die fremden, jum Theil arianischen Bolter in diese Gegenden hereinbrachen, wurde das Bolt noch einmal in driftlicher Frommigfeit befestigt durch den heiligen Severin, der wohl den apostolischen Ramen für diese Gegenden verdient. Als bas alteste Bisthum in diefen Gegenden wird Lorch genannt, beffen Chriftenthum fogar auf die Zeit ber Apostel, wiewohl mit Unrecht, jurudgeführt wurde; erft im funften Jahrhundert laffen fich Bifchofe in Lorch nachweisen. Späterhin wurden die bischöflichen Rechte auf Baffau übertragen, und flatt ber Patriarchen von Aquileja gewinnt in ber frankischen Zeit einen Baubteinfluß auf diese Begenden ber Erzbischof bon Salzburg. Unter ben Rarolingern werden die firchlichen Berhaltniffe in biefen Gegenden von Reuem begrundet, bas Chris ftenthum wird den benachbarten Bollern verfündigt, aber ber Ginfluß biefer Begenden tritt gegen ben bes eigentlichen Frankenlandes jurud, die Rirche biefer Lander folgt ber allgemeinen Richtung, doch als Grenzland bleibt die Berbindung mit den flavischen Landern und burch diese mit bem Orient nicht ohne Ginflug. Es erhielten fich im Ergherzogthum Defterreich auch im Mittelalter von ber romifchen Kirche abweichenbe Anfichten, wie g. B. bie Balbenfer gablreich ihre Buflucht hierher genommen haben follen. Am Ende bes Mittelalters traten auch in Defterreich wie an andern Orten Deutschlands fromme Manner auf gegen bas Berberben ber romischen Rirche, 3. B. Phil. Turcianus gegen den Ablaß, der Bernhardinermond Jatob gegen die Reliquien, Theodobald ju St. Loreng gegen bas Leben ber Priefter. Leider mar bon Anfang an bie weltliche

faffer erwägen, daß filr uns Protestanten das Dafürhalten, die Bersicherungen und Anathemata der röm. Kirche noch keine Beweise sind und daß wir bei den Stiftungen des Herrn, auf die wir der Seele Seligkeit gründen, vor Allem nach dem Stiftungsbriese selbst fragen, nicht aber, ob aus dem Dasürhalten eines Anderen mit einiger Wahrscheinlichkeit geschlossen werden kann, daß einmal ein solcher vorhanden gewesen sehn möge. Es ist überdieß nicht wahr, was S. 717 bermerkt wird, der Lombarde und Bonaventura hätten sür die Lette Delung weine mittelbare Tin sehung durch die Apostel" angenommen. Dieß war nur die Meinung des Alexander von Hales. Wenn es also einst eine Zeit gab, wo die angesehensten Lehrer der Kirche bedaupteten, die letzte Delung seh nicht von Christus eingesetzt, wenn selbst Thomas von Agnino ihre Einsetzung durch Erristus nur silt die wahrscheinlichere Meinung hält, so wird wohl die bescheidene Frage ersaubt sehn, welche historische Einselzung durch Erhonas die ansgemachte Gewisheit wirche in den Stand gesetzt hat, dieser Wahrscheinlichkeit des Thomas die ausgemachte Gewisheit mus substituten.

Macht gegen die Reformation, anfangs aber tonnte fie nur hemmen, nicht unterbruden, dem die Strömung war zu groß und die Gefahr vor den Türken zu bringend. Die Bulle, welche Luther verurtheilte, wurde ein ganzes Jahr nicht bekannt gemacht. Ia im Jahr 1522 berkundigte Paul Speratus in Wien offen Luthers Lehre, er mußte Bien freilich balb verlaffen, mehrere Bürger, unter diefen Raspar Tauber, wurden als Repa verbrannt; Ferdinand suchte durch ben Bifchof Joh. Faber der Reformation entgegen zu wirken, jedoch ohne Erfolg. Gefährlich ward für die Reformation, daß schon früh auch die Wiedertaufer aus der Schweiz fich hier einfanden, doch wurden fie mit folder Strenge empfangen, baß fie nach 1530 nur felten noch bortommen. Gunftig waren ba Berbreitung bes Evangeliums die Borrechte bes Abels. Die wiederholten Bitten bet Abels um öffentliche Dulbung des Lutherthums fanden freilich bei Ferdinand tein Gebit, aber eben fo wenig Erfolg hatte die Aufforderung der Bischöfe bei den Magistaten, ihnen zu helfen bei Unterbruchung bes Evangeliums. Die bischöfliche Jurisdittion in Wien gerieth fo in Berfall, daß der Bifchof sein Amt niederlegen wollte. Man zählte damals in Desterreich gegen 10, ja gegen 30 Lutheraner nur einen Papiften, die luthe rischen Schriften wurden frei und ungehindert durch ganz Desterreich gelesen und die Jugend fast überall aus benselben unterrichtet. Die Aloster waren leer und die Monde ein Spott ber Leute, noch 1560 mufite Ferdinand verbieten, Die Bettelmonde beim Sammeln zu verhöhnen. Ferdinand erkannte die Digbrauche ber romifchen Rirche, war aber von Grund des Bergens romifch tatholifch gefinnt, er hoffte durch einige Rad: giebigteit die Svangelischen wieder zu gewinnen und erstritt ihnen zum großen Auger bes Babftes ben Genuß bes Abendmahls unter beiden Gestalten, womit freilich wenig gewonnen war, benn wer das Abendmahl auf diefe Beife genießen wollte, mußte dabei alle übrigen Lehrsätze ber katholischen Rirche unterschreiben. Der Zustand ber ebungelb Schen Rirche in Desterreich verschlimmerte fich, sobald die Jesuiten herbeigerufen wurden, die hier eine erstaunliche Thätigkeit entwickelten; unter ihnen ift befonders Betrus Canifius und sein neuer Katechismus zu nennen. Unter Maximilian II. verminderte sich awar der Einfluß der Jesuiten etwas, aber schon war die Reformation zum Stillsten gebracht. Maximilian II., theils von Angen gefesselt, theils felbst nicht hinreichend wa der Wahrheit der Reformation durchbrungen, hoffte vermittelnd auf beide Kirchen ein zuwirken, aber gerade badurch wirkte er verberblich auf die protestantische Kirche u Desterreich, da nun die heftigen, leidenschaftlichen Anhänger von Luthers Worten um fo größeren Ginfluß gewannen; ber ganze nachherige Streit ber flacianischen Partei wirde fcmerlich ben Ginfluß gewonnen haben, wenn die Reformation in Defterreich fich frei hätte entwideln können. Im Jahre 1568 und 1569 bewilligte Maximilian den beiden Ständen ber herren und Ritter unter ber Ens und ob der Ens freie Religionsubung in ihren Schlöffern, Dorfern und Städten. Bisher hatte man vorzugsweise fremde Pro biger in Desterreich angestellt, um die Rosten ber Ordination ju fparen; unter den frem ben Predigern befanden fich aber viele, die ihrer Streit - und Zautsucht wegen abgefet waren und hier nun von Reuem wieder Handel anfingen. Da auch in den Richen gebräuchen beinahe jebe Gemeinde von der andern verschieden war, fo war eine Lichen ordnung durchaus nothwendig. Im Jahre 1569 beriefen die Stände zu diesem Imel Chytraeus aus Roftod, der hier vier Schriften ausarbeitete: 1) eine Agende; 2) eine Instruktion für ben Superintendenten und das Consistorium; 3) eine Deklaration ber augsburgischen Confession und 4) einen Extratt aus derselben als examen ordinandorum Allein die Agende erhielt bom Raifer teine Bestätigung , er verlangte, fie folle fich dem Katholizismus mehr nähern; auch mit den evangelischen Predigern gerieth Chytracul barüber in Streit. Ueber einen so nothwendigen Superintendenten konnte man sich ger nicht einigen, beghalb ward Chytraeus noch einmal gebeten, nach Defterreich zu tommen; er erfulte diese Bitte, gab gute Rathschläge, aber grundlich konnte er die Ordnung and nicht herstellen. Gerade diese Beit, die recht jur Befestigung bes Rirchenregiments bitt bienen follen, verfloß unter den Streitigkeiten über den Flacianismus, die bis in bet

17te Jahrhundert hinein dauerten. Die heftigsten Flacianer waren Joh. Friedr. Coelestinus und Opitius; die Flacianer gingen in ihrem Haß gegen ihre evangelischen Gegner so weit, daß sie diese nicht als Taufzeugen zulassen wollten und sie vom Abendmahl ausschlossen. Lutas Bacmeister aus Rostock, der 1579 zu einer Bistation nach Desterreich berusen war, suchte die Flacianer mit der Gegenpartei zu verschnen, aber vergebens; er selbst wurde von ihnen in die Enge getrieben. Die Flacianer setzten eine Schrift auf, formula voritatis, unterschrieben von 39 Predigern, darunter 11 Exules. Bald geriethen sie selbst unter sich in Streit, am hestigsten 1583 zu Eserding. Endlich wurden auch die Herren und Ritter dieser dogmatischen Flacianer im Lande befunden saben.

Gerade in dieser Zeit ward die äußere Lage der Protestanten immer gefährlicher. Der bon Jefuiten erzogene Raifer Rubolph ficherte ben beiben Ständen bei ihrer Suldigung 1576 zwar die Religionsfreiheit, suchte fie aber bald zu beschränken, Schritt für Schritt fuchte man ben Evangelischen allen Raum ju entreißen; die evangelischen Rathe wurden entlaffen, bann die ebangelischen Beamten, in ben foniglichen Stabten und Martt. borfern der evangelische Gottesdienst unterfagt. Alle Bersammlungen der Stande in Religionsangelegenheiten wurden verboten und, als fie bennoch geschahen, mit Laudesverweifung bestraft. Die Bapiften behaupteten, die Svangelischen hatten gar feine Brediger mehr, welche die augsburgische Confession rein vortrugen. Die mit großen Roften 1579 burch Lulas Bacmeister vorgenommene Bistation zeigte leider grobe Unwiffenheit und ungeiftliches Wefen. Es gehörten bamas zur evangelischen Rirche im Erzherzogthum Defterreich 99 herren, 99 Ritter, 33 Marttborfer, 155 Dorfer, 8 Stabte, 152 Schloffer und 237 Prediger. Die Bifitation brachte übrigens feinen großen Ruten, weil man feinen Superintenbenten gewinnen tonnte. Bacmeifter flagte, bie Berren felbft hatten größeren Gifer beweisen muffen, aber bie Defterreicher machten fich eine Religion nach ihrem Gutdunten und hielten teinen Confens mit den übrigen Rirchen. Dabei waren Die Jefuiten, die in Wien jett 50 Mitglieder gahlten, unter ihnen befonders Eber, ungemein thatig; fie guhlten jedes Jahr 100 - 200 Lutheraner, die fie für die tatholische Rirche gewonnen hatten. Die Dualereien, benen die Evangelischen ausgesetzt waren, führten 1589 und 1590 an mehreren Orten zum Aufstand. Da wurde dem Bischof Chleft die Gegenreformation übertragen; von jest an tam mehr Einheit in den ganzen Blan, die tatholische Kirche trat wieder mehr öffentlich auf, Prozessionen und tatholische Feste wurden öffentlich geseiert. Im Jahre 1594 brach der Bedruckungen wegen ein Bauernaufftand aus, ber erft 1597 unterbrudt warb. Nach dem Aufstand zog eine Commiffion im Lande umher und feste überall tatholifde Briefter ein, boch aus Dangel an folden mußten in 23 Pfarren noch ebangelische Brediger gelaffen werden. Leiber traten jest auch mehrere Prediger zum Papismus zurud. Um 1600 wurde auch der Gebrauch des Relche wieder aufgehoben, unter heftigem Widerspruch vieler Ratholiten. Bon jett an wurden die Stände selbst beunruhigt und auf ihren Gebieten in den Jahren 1602 und 1603 56 evangelische Pfarren mit tatholischen Prieftern besetzt. Raifer Rudolph 1608 das Erzherzogthum feinem Bruder Matthias abtreten mußte, fuchten die Stunde, bevor fie hulbigten, fich wieder in Befit ihrer Rechte gu feten, Die fatholischen Stände warben Soldaten, die evangelischen setten fich in Bertheidigungsauftand, ja fie wurden schon handgemein: da rieth felbft der Bifchof Rhleft gum Frieden. Man suchte die Bermittelung der Stände in Ungarn und Währen nach. Hierdurch und burch das unerschrodene Betragen des evangelischen Sprechers, des herrn bon Tschernembel, ward endlich eine Capitulation zu Stande gebracht, die herren und Rittern, Städten und Martten freie Religionsubung verfprach und Burudgabe ber ihnen genommenen Rirchen. 218 aber die Capitulation in's Bert gefest werden follte, zeigte es fich, daß es leere Worte gewesen waren. Als die böhmischen Unruhen ausbrachen, schlossen Die evangelischen Stande unter bem Borbehalt: nicht gegen ben Raifer, eine Confbderation mit ihnen. Sie gaben aber diese auf Berlangen Ferdinands bald wieder auf, sollten nun zur Huldigung nach Wien kommen, verlangten aber erft Abstellung ihrer Be-Der Raifer bequemte fich endlich dazu, die Privilegien bloß mundlich m Als bie Stände noch nicht hulbigen wollten, nahm Ferdinand 2000 Rosalen bestätigen. Diese hausten in Desterreich unter ber Ens auf eine grausame Beise. To huldigte ein Theil der Stände, die übrigen Herren und Ritter wurden für Rebellm erklart, aus dem Lande verwiesen und ihre Guter confiszirt; auf diesen durfte bon jest an kein evangelischer Gottesbienst mehr gehalten werden. In Defterreich ob ber Ent wurde 1624 geboten, daß alle Einwohner jum Ratholigismus jurudtehren follten; ihm Brivilegien wurden fie verluftig erklärt, weil fie fich des Kaifers Feinden angeschloffen hätten, die Prediger und Schullehrer mußten in acht Tagen das Land verlassen. Da erhob fich ein Bauernaufruhr, das Beer berfelben wuchs bis auf 38,000 Mann; endlich ward der Aufftand gewaltsam unterdruckt. In Desterreich unter ber Ens erfolgte aft 1627 berfelbe Befehl; die Prediger follten das Land verlaffen, nur die herren und Ritter durften filt sich beim Evangelium bleiben. Begen 30 Kamilien bom Berrenund Ritterstande wanderten nach Nürnberg, Augsburg, Regensburg, Ulm und Linden Bei ben Unterhandlungen im westhhälischen Frieden erreichten die Schweden nicht weiter, als daß die herren und Ritter unter der Ens des Religionsexercitii wegen aus dem Lande reifen durften. Im Jahre 1652 erhielten zehn Jefuiten Befehl, das gange Land zu durchreisen, um alles wieder auf papistischen Fuß zu setzen. In biefn Beit gehörten zu den Evangelischen aus dem Ritterstande nur noch 30 Familien, aus bem herrenftande 43, taum aber magten biefe noch über ihre Religion mit einander ju reden. Der Zustand ber Evangelischen blieb unter Leopold I. und Joseph I. defelbe, boch erhielten fie fich in ber Stille bei ihrem Blauben. Unter Rarl VI. zeigten fich 1727 in Desterreich ob der Ens fast zu gleicher Zeit mit der Emigration and Salzburg ebangelische Bewegungen. Biele Protestanten hatten ihren Glauben heimlich auf ihr Kinder vererbt, jett verriethen sie ihn und mußten auswandern. Durch Bermittlung bet Corpus Evangoliorum ward fammtlichen Evangelischen gestattet, auszuwandern, als sich aber 1200 meldeten, ftutte man, fuchte fie abtrilnnig zu machen, und erft, als alle Le muhungen und Qualereien vergeblich waren, erhielten fie Erlaubnig, nach Siebenburgen zu wandern (1784, 1735). Unter Karl VI., noch mehr unter Maria Theresia, durch die bom Grafen Raunit bewirfte Berbindung Frankreichs mit Defterreich verbreiteten fich bon bort ungläubige, freigeistische Ansichten auch nach Defterreich. Der Staat beschränkt ben Einfluß der Beiftlichen, Festtage wurden abgeschafft, die Macht des Babftes wart felbst mit Unterftlitung ber Bischöfe fehr gering geachtet, ber öffentliche Unterricht wart gang und gar Regierungsfache. Unter Joseph II. wurden biefe Reformen fortgefett ein großer Theil der Klöster ward aufgehoben, die Gewalt der Ordensgenerale ging af bie Bifchofe über, 1783 erfchien eine neue Gottesbienstordnung, 1787 wurde auch bei dem Saframent die lateinische Sprache abgestellt; die Beiftlichen verloren viele Privilegien, auch den Zehnten, sie wurden als Beamte des Staats angesehen. Unter Levpold II. wurden einzelne Reformen zurudgenommen, doch behielt ber Staat die oberfte Aufsicht über die Kirche. Auch unter Franz II. blieb die Stellung des Staats 3m Rirche noch größtentheils dieselbe, wiewohl diese lettere innerlich wieder größere Ruft gewann; unter der jungern Beiftlichkeit, felbst unter den Bifchofen nahm man eine bir neigung zu Rom wahr, auch von Seiten der Regierung bemerkte man dieß in den let ten Jahren Franz II. Unter Franz Joseph I. ward endlich am 25. September 1855 durch das Confordat mit Rom der romisch-tatholischen Kirche ihre volle Freiheit jurid gegeben, bas Revolutionsjahr 1848 ließ wünschen, noch einen andern Schutz zu haben als den des Heeres. Damit hat Desterreich die 100jährigen Bestrebungen des Koifer reiche, fich von Rom's Ginfluß frei zu halten, aufgegeben; ob und wie weit bas Segu für den Staat und die Rirche bringt, muß die Folge lehren, im Bolle und in der Beift lichteit ift ber Rationalismus, die ungläubige Aufflärung, noch teineswegs überwunden für die freie Entwickelung der Afatholiken scheint diese neue Machtgewinnung der fathe

lischen Rirche mindeftens gefährlich. Die Protestanten erhielten 1781 burch bas beruhmte Toleranzeditt Joseph's II. Freiheit des Gottesdienstes und volles Bürgerrecht. Es wurde damals in Wien ein Superintendent und ein Confistorium ernannt und eine Agende entworfen; unter Franz II, wurde in Wien eine evangelisch-theologische Lehranstalt errichtet. Die Freiheit ber protest. Kirche ift immer nur vom Standpunkt der Duldung aus gewährt und wird in der That noch vielfach beschränkt. Jeder Katholik, der zur evangel. Kirche übertreten will, muß zuvor 6 Wochen von einem röm. Priester unterrichtet werden und hat wähe rend dieser Zeit alle Gemeinschaft mit den Evangelischen, außer seinen Berwandten, zu meis den; der Svangelische bagegen, der jur romischen Rirche übertreten will, hat mit dem romischen Briefter eine Unterredung über die Dogmen zu halten und ist dann aufzunehmen, nachdem dem ebangelischen Confistorium die Anzeige gemacht ift, entweder öffentlich oder in der Stille. Bei 100 ebangelischen Familien durfen biefe fich auf ihre Roften ein Bethaus bauen, aber ohne Gloden und Thurm, ohne Singang von der Gaffe. Unter der hof- und Candesstelle führt die nachste Aufficht über die Ebangelischen bas getrennte Confistorium der Lutheraner und Reformirten unter einem tatholischen Prafidenten, die Confistorialrathe und Superintendenten werden vom Raiser ernannt, die unter ihnen ftehenden Senioren werden bon den Suberintendenten borgefchlagen, bom Confiftorium ernannt. Das Recht der Prafentation ju den erledigten Pastoraten hat theils die Landesstelle, theils die Gemeinde. Ein ebangelischer Bastor der einen Confession darf die Seelforge bei den Mitgliedern der andern nur in dringenden Fallen verrichten, nie darf er die Satramente bei ben romischen Ratholiten verwalten, wohl aber barf der romische Beiftliche bei den Funktionen des Trauens. Taufens und Begrabens in evangelischen Gemeinben adminiftriren. Gultige Rirchenregister tann nur ber romifche Geiftliche führen. Diefer ift verpflichtet, die ebangelischen Rranten, auch wenn fie es nicht verlangen, wenigstens einmal zu besuchen und ihnen seinen Beiftand anzubieten. Die Evangelischen muffen auch, wenn fie einen eigenen Baftor haben, bem romifchen Priefter die Stolgebuhren und den Zehnten entrichten, nur die Taufgebühren werden nicht mehr bezahlt.

Es lebten im Jahre 1851 Rom. Ratholiten Griech. Rathol. Griech. Richtunirte Lutheraner Reformirte in Defterreich: unter ber Ens 1,518048 325 563 11365 1801 ob der Ens 687794 18405 106 Bestand im Jahre 1840 Bfarrbegirte. Beltgeiftliche. Rloftergeiftliche. Rom. Evang. Rlöfter Monche Monnen in Defterreich: Ergb. Bisth. Superint. Rom. Evang. unter der Ens 1 1 2 913 5 1539 49 55 1285 318 ob der Ens 1 526 10 1060 12

In dem Erzherzogthum Desterreich stehen die römischen Katholiken unter der Leitung des Erzbischoss von Wien, dem die zwei Bisthümer St. Polten und Linz untergeben sind. Der Erzbischof von Wien führt den fürstlichen Titel. Sein dischöslicher Sprengel umfaßt die Kreise unter dem wiener Wald und unter dem Manhartsberge. In der Stadt Wien sind 23 Klöster mit 496 Mönchen und 287 Nommen. Die Stadt ist in 30 römische Pfarrbezirke eingetheilt mit 45 Kirchen und 492 Geistlichen. Im Kreise unter dem wiener Wald sind 214 römische Pfarrbezirke mit 246 Geistlichen, 10 Klöster mit 193 Mönchen. Im Kreise unter dem Manhartsberg sind 255 Pfarrbezirke mit 286 Geistlichen, 4 Klöstern und 132 Mönchen. Der dischösliche Sprengel umfaßt also 499 Pfarrbezirke mit 924 Geistlichen und 37 Klöstern mit 821 Mönchen und 287 Ronnen.

Das Bisthum St. Pölten erstreckt sich 1) über den Kreis ob dem wiener Wald, der 193 Pfarrbezirke mit 272 Geistlichen und 11 Klöster mit 388 Mönchen und 16 Idonnen enthält; 2) über den Kreis ob dem Manhartsberge, der 221 Pfarrbezirke mit 248 Geistlichen und 7 Klöster mit 146 Mönchen und 15 Nonnen enthält. Das Bisthum hat also 414 Pfarrbezirke mit 515 Geistlichen und 18 Klöster mit 484 Mönchen

und 31 Rounen. Der Extrag der Pfründen in diesen beiden Bisthümern war im Jahr 1839: 607831 Gulden, die Einkünfte der Klöster betrugen: 762009 Gulden. Das zweite Suffragandisthum ist Linz. Zu diesem gehört 1) die Hauptstadt Linz, die drei Pfarrbezirke umfaßt mit 143 Geistlichen, den Nachwuchs mitgerechnet, serner 7 klöster mit 52 Mönchen und 76 Konnen; 2) der Mühltreis mit 105 Pfarrbezirken und 143 Geistlichen, 2 Klöstern, in denen sich 36 Mönche besinden; 3) der Traumtreis, 94 Pfarrbezirke mit 118 Geistlichen, 6 Klöster mit 213 Mönchen und 41 Ronnen; 4) der Hanskückeris mit 106 Pfarrbezirken, 179 Geistlichen, 3 Klöstern und 83 Mönchen; 5) der Innkreis mit 98 Pfarrbezirken, 179 Geistlichen, 1 Kloster und 26 Mönchen. Das Bisthum Linz besteht also aus 406 Pfarrbezirken mit 746 Geistlichen, aus 19 Klöstern mit 410 Mönchen und 117 Nonnen. Nach einer Angabe der berl. Kirchenzu, dom 3. 1850 umfaßt das ganze Erzbisthum Wien 2,218652 Katholiken, 1072 Pjarreien, 240 Curatien, 115 Benesizien, 1936 Sekulargeistliche, 1249 Regulargeistliche.

Die Lutheraner im Erzherzogthum fteben unter Leitung des Superintendenten gu Wien, seine Diozese erstreckt sich aber auch über Steiermart, Tyrol, das Ruftenland mb Benedig. Die Agende ift im Jahr 1788 verfaßt und 1829 neu umgearbeitet. Die Brediger durfen fich indeß anderer liturgifcher Formeln bedienen, nur muffen fie folches dem Superintendenten anzeigen. Die Gemeinden wachen mit Eifer über die Reinheit der Lehre, um sowohl den romischen Ratholizismus als auch den Rationalismus abzuhalten. Die Reformirten fteben unter ber Leitung bes reformirten Superintenbenten Bu Wien und bilben eine Gemeinde in diefer Stadt. Die Evangelischen bilben ausammen in Desterreich unter ber Ens vier Gemeinden, babon find drei in Wien, eine im Anife ob dem wiener Balb, außerdem ift in Bien eine orthodox griechische Gemeinde mit 2 Beiftlichen. In Desterreich ob der Ens sind 10 lutherische Bemeinden mit 12 Beiftlichen, und gwar im Traunfreise 3 Gemeinden mit 4 Beiftlichen, im Sausruckteise 7 Gemeinden mit 8 Geiftlichen. In neuerer Zeit hat fich auch eine Gemeinde in Ling gebildet und mit Hulfe des Guftab-Abolph-Bereins ein Bethaus gebaut; fie gehort jum Pastorat Thenning. Es ist das nur ein klimmerlicher Rest von den ehemals zahlreichen Gemeinden im Erzherzogthum, aber wenn sie nur das Salz bleiben für jene Lander, fint fie boch von großer Wichtigkeit für die gesammte evangelische Kirche.

Bergl. B. Raupach, das evangelische Desterreich. Hambg. 1732—36. 6 Bbe. 4. G. E. Baldau, Gefch. ber Protestanten in Defterreich. Anfp. 1784. 2 Bbc. 8. B. A. Winter, altefte Kirchengesch, von Altbayern, Desterreich und Throl. Ibl. I. Landshut. 1813. 8. Siegfried Beder, statistische Uebersicht ber Bevollerung ber österreichischen Monarchie nach den Ergebnissen der Jahre 1834 — 1840 dargestellt. Stuttgart u. Tübingen. 1841. F. B. Schubert, Bandbuch ber allgemeinen Smatt kunde Bb. 2. Thl. 1. das Raiferthum Desterreich. Königsb. 1840. Joh. Springer, Statistit des öfterreichischen Raiserstaates. Bb. 1. 2. Wien. 1840. A. Rlein, Beid. des Christenthums in Desterreich und Steiermart von der Ginführung bis auf die gegenwärtige Beit. Thl. 1-7. Wien. 1840-1842. 2 Bbe. Joseph Belfert, die Recht und Berfassung der Atatholifen im öfterreichischen Raiferstaat. Rach den f. t. Berord nungen zusammengestellt. Dritte, fehr bermehrte u. verbefferte Auflage. Wien. 1843. Ignaz Beibtel, Untersuchungen über die kirchlichen Zustände in den kaiserl. österrie chifchen Staaten, die Art ihrer Entstehung und die in Ansehung dieser Buftande wimichenswerthen Reformen. Bien. 1849. Rhein walb's Repertorium. Bb. 4, 175. Bb. 5, 43 ff., 127 ff., 159 ff., Bb. 7, 111., Bb. 8, 89., Bb. 10, 270., Bb. 15, 277., Bb. 17, 81 und 260., Bb. 20, 263., Bb. 21, 83., Bb. 23, 81 und 179. Bb. 26, 68., Bb. 30 Heft 1 u. 3., Band 46, 191. Meine Abhandlung: Desterreid in firchlicher Beziehung in Reuter's Repertorium. Bb. 74, Beft 3, p. 247 ff. **28**b. 75, p. 55 ff.

Detinger, Friedrich Christoph, der große schwäbische Theosoph des 18. Jahrhunderts, der Magus aus Suden genannt, wie Hamann der Magus im Rorten

Bahrend aber diefer, in literarischen, afthetischen, religiösen Beziehungen ftehend, mehr durch einzelne Beistesblige und Rernworte anregend gewirft hat, hat jener die ganze Schwere der philosophisch theologischen Geistesarbeit auf fich genommen und um das Shftem der "Grundweisheit der Dinge" gerungen. Sein Zeitgenoffe, der Dichter Schubart, fagt bon ihm: "In neueren Zeiten wird es schwerlich einen Mann geben, beffen Beift fo Bieles überblidte, der ein fo ungeheures Banges in feiner Seele hatte"; und nach feinem Tode fchrieb berfelbe: "Mit Detinger ift eine Atabemie ber Biffenschaften gestorben". In der That war er es, der in der Zeit des hereinbrechenden Rationalismus wie fein Anderer die gange Grofe der Aufgabe durchschaute, welche der driftlichen Ertenntniß, ber protestantischen Biffenschaft im umfaffenbsten Sinne bes Bortes gestedt ift, wenn fie der auf Philosophie, Naturwissenschaft zc. fich fillgenden antichriftlichen Dentweise des Zeitalters gewachfen seyn will. Als Prophet dieser Aufgabe, die man als Ausbildung einer achten Theosophie bezeichnen kann, fteht Detinger da; er hat sie noch nicht gelöst, aber er hat sie mit genialem Blid erfaßt und die Löfung auf allen Buntten in Angriff genommen. Die Theosophie tritt also bei ihm nicht in der naiven Beise auf, wie bei Jakob Bohme (f. d. Art.), ben eine außerorbentliche Raturbegabung unwillfurlich jum Schauer macht; fondern er ift ein Denter, ber fich in betonfter Beife mit den philosophischen und theologischen Richtungen feines Zeitalters anseinandersett. Bleich anderen großen Beiftern bes Jahrhunderts ftrebt er hiebei aus ber Berbildung, aus ben "allzu fubtilen Begriffen" jum Urfprunglichen und Lebendigen gurud, und biefes findet er bor Allem in ben beiben Buchern Gottes, Ratur und Schrift, fodann aber bei benen, die am unmittelbarften aus diefen gottlichen Quellen gefchopft haben. Dabei tommt ihm filr die Natur vorzäglich die Alchymie in Betracht, filr das Alte Testament die judische Theologie, namentlich die Rabbala, für das Neue die Rirchenbater, in seiner Beit Bengel, für Ratur und Schrift mit einander die Myfliter und Theofophen mit ihren Erleuchtungen, namentlich alfo Bohme, fpater auch Swebenborg. Betritt er nun hier allerdings jum Theil gefährliche Wege, wohin ihm nicht jeder folgen tann, fo ift er boch burch die tiefe Lauterkeit und ben heiligen Ernft feines Strebens nicht mir bor wefentlichen Abirrungen bewahrt geblieben, sondern er ift auch mit feltener Beiftesfreiheit an Quellen gefeffen, welche die gewöhnliche Beerftrage ber Wiffenschaft nicht eben aum Bortheil ber höheren Ertenntnig unberührt laft. Difchen fich in fein Denten noch manche Elemente triber und unabgeflärter Theosophie, so hat er andererfeits auch Blide in bas Befen der Dinge, wie wir fle taum bei einem feiner Rachfolger wiederfinden. Behört allerdings auch er nicht zu benen, welche in regelrechter Durcharbeitung gefchrieben und ein Syftem in vollendeter Form hinterlaffen haben, fo hat er boch die verschiedenften Bebiete mit feinen 3been befruchtet, und Naturphilosophie, spekulative Theologie. Exegefe und Bibelwissenfchaft zc. haben fich in feine Arbeit und in feine Erbichaft getheilt. Biele feiner Ibeen find noch nicht gehörig berwerthet, und feine gange Erscheinung bleibt eine Mahnung an unsere driftliche Wiffenschaft, fich ihre Riele nicht zu niedrig und enge zu fteden. Gin besonderes Siegel ift bem Birten bes originellen und grundgelehrten Mannes noch dadurch aufgedruckt, daß er mit denfelben auch der Gemeinde gedient hat, und daß manche feiner Schriften noch jett zu ber Beiftesnahrung bes frommen Boltes feiner Beimath gehören.

Detinger wurde ben 6. Mai 1702 in der württembergischen Landstadt Göppingen geboren, wo sein Bater, ein wohlhabender und angesehner Mann, das Amt des Stadtsichreibers bekleidete. Er wurde nicht nur in der firchlichen Strenge jener Zeit und der philologischen Zucht der württembergischen Schulen erzogen, sondern erfuhr von seinen Lehrern auch zum Theil eine unvernünftig harte Behandlung, welcher gegenüber sich früh in dem Knaben eine innere Selbständigkeit entwickelte. Einen in dieser hinsicht karakteristischen Borgang erzählt er in seiner Selbstbiographie. "Mein gottesssuchtiger Insormator ließ mich viele Lieder auswendig lernen, und einsmals zwischen dem sechsten und siebenten Jahre legte ich mich neben ihm nach Gewohnheit schlafen. Ich mußte

einen gangen Rosentrang von Liedern vor dem Ginschlafen herbeten. Endlich wurde ich etwas ungeduldig und dachte: wenn ich doch auch wußte, was ich betete! 3ch tam an bas Lied: Schwing bich auf zu beinem Gott, du betrübte Seele! Richts von Betrübnif wissend, wurde ich heftig angetrieben zu verstehen, was es fen, sich zu Gott aufschwingen. Ich bemubte mich inwendig darum bor Gott, und fiehe, da empfand ich mich aufgeschwungen in Gott. Ich betete mein Lied ganz aus; da war kein Wort, welches nicht ein biftinktes Licht in meiner Seele zurudließ. In meinem Leben habe ich nichts Froblicheres empfunden. Das hatte eine Influenz auf mein ganges Leben; dem ich feste es zum Mufter, Alles was ich lernte, mußte ich also verfteben. Das verursachte ber nach, baß ich meines Informators schlechte Ibeen verachtete, und was ich horte, war mir nicht genug, weil es ber unbeschreiblichen Realität jener erften Gebanten nicht bei tam". hierin bilbet fich Detinger's gange theologische Stellung bor; auch ihm genugt das kirchlich Bergebrachte als ein blog Traditionelles nicht, aber er wendet fich mm nicht gegen dasselbe mit moralisirender und rationalisirender Kritit, wie feine bon ihm vielbekampften Zeitgenoffen Semler zc., fondern er fucht es burch innerfte Erfahrung fich anzueignen und in feiner mefentlichen Lebenbigfeit zu erfaffen, zu berfteben; fein Beg ift der myftifche, fein Biel "Realität der Gedanten ". Der Bilbungegang Detinger's war der gewöhnliche der württembergischen Theologen; er besuchte seit 1717 die niederen Seminarien zu Blaubeuren und Bebenhausen, und trat 1722 in das hohere theologische Stift zu Tübingen. Da er "ein Jungling von guter Gestalt, fehr lebhaft und hung und wegen des Studirens berühmt war", fo wurde ihm, auch von Seiten feiner nehr geizigen Mutter", zugeredet, "ein Jurift und Polititus zu werben"; und er felbft fcmantte lange. Allein noch in Bebenhaufen, erzählt er, "tam mir in den Gim: Bas ist's hernach, wenn du auch die prächtigsten Aleider trägst, zu befehlen hast und alle Sipfel der Ehre erreichest? Es ist doch besser, Gott dienen. Deo sorvire libertas. Auf diefes rief ich Gott von gangem Bergen an, mir alle Absichten auf die Belt aus ber Seele zu nehmen, und bas geschah sogleich. Ich war nun vollsommen entichlossen bei der Theologie zu bleiben. Bon der Stunde an war ich ein anderer Mensch, ich war nicht mehr galant in Rleibern, ich ging nicht mehr in Gesellschaft, ich redete wenig, ich las in Gottes Wort und nicht mehr im Cicero und anderen weltlichen Autoren. Auf der Universität studirte er aber gründlich und unter viel Gebet Philosophie und, num die logische Demonstration in besseren Griff zu bekommen", auch Mathematit; a bildete mit einigen Anderen eine "philosophische Gesellschaft". Es beschäftigte ihn hauptfachlich Malebranche, aus beffen Ibeen er fich "ein eigenes System von Chrifto machte"; noch mehr aber die damals herrschende Leibnit = Bolf'sche Philosophie. Er fand jedoch keine Beruhigung barin und flihlte fich immer wieder getrieben, "gegen alle die philosophischen Ideen das Gegengewicht in der heiligen Schrift zu suchen ". Denn schon frühe hatte er einen tiefen Einbrud von dem "Stylus" und der Beistesmacht der Bibel empfangen und fah "in den Bropheten ein heiliges Amphitheater der höchsten und niebrigsten Dinge". "Ich zweifelte alfo nicht", fagt er, "fo febr auch die Philosophen ihr Begriffe hinaustrieben, bag die heiligen Manner Gottes eben folche lette Begriffe muffen gehabt haben, nur nicht präcis in einer folchen ausgewickelten Form, der Realität wad aber hundertmal besser. So ging denn mein Bemühen bei Tag und bei Racht dahin, eben folche lette Begriffe zu finden, die entweder die Wolf'schen bestätigen oder umstoßen würden. Das war eine schwere Arbeit für mich, aber ich sah, daß es sem mußte, indem ich fonst bei der gegenwärtigen Generation dem Willen Gottes nicht auf eine vollkömmliche Beise wurde dienen konnen". hier spricht Detinger das wahre Bewußtseyn der gangen großen oben bezeichneten Aufgabe aus, er will der profanen Philosophie eine "philosophia sacra" (Theosophie) gegenüberstellen, die "wie ein Schlüfte in das Schloß heiliger Schrift hineinpasse und dem Geist die Hand biete". Für die biblische Seite dieser Bestrebung war ihm nun hauptsächlich Bengel, für die philosophifche Bohme Borbild. Eigentlichen Unterricht hat er nie bon Bengel genoffen, aber

er correspondirte schon als Student mit ihm, befuchte ihn fehr häufig und erstrebte und erlangte fpater eine Anstellung in feiner Rabe. "Ich fah", fagt er, "der Geburt des apotalpptischen Spftemes nach allen Theilen zu und ergötete mich an der Art und Beise, die Gott gebraucht hat, in diesem Bertzeuge der Beisheit nach und nach die zunehmende Erfemtniß ju lautern, aufzutlaren und ju befestigen". Indeffen geht Detinger, ber es nicht mit Unrecht an ben übrigen Schülern Bengel's tabelt, daß fie allzusehr an den Phrasen ihres Meisters hangen bleiben, mit feinem Streben nach ber philosophia sacra weit über diesen hinaus. "Wenn Bengel sich damit begnügte, auf dem Grunde der biblifchen Philologie bes wefentlichen Inhaltes ber Bibel im Einzelnen fich zu bemachtigen und dann diese Ginzelheiten mit dem Faden der Logit zu einem Ganzen zu vertnüpfen, so war Detinger's Bemühen von Anfang an vielmehr darauf gerichtet, das allen einzelnen Aussprüchen der heiligen Schrift ju Grunde liegende große Syftem gotte licher Bahrheiten in seinen wesentlichsten Grundzugen aufzusinden, um dann in dem Lichte der eigentlichen Urbegriffe der Bibel alle Besonderheiten derselben als integrirende Theile des großen Ganzen, welches fie darftellen, zu ertennen" (Hamberger). Anertannt muß aber werden, daß Detinger in seiner Exegese die Bengel'sche Genauigkeit und Rüchternheit öfters verläßt und seine theosophischen Ideen willfürlich in manche Stellen hineinträgt. Auch mit 3. Böhme's Schriften wurde er schon als Student bekannt; er sagt bon demfelben, "Gott habe ihm durch Offenbarung gezeigt, welche diejenige Grundweisheit sey, welche zur heiligen Schrift gehört. Nur ware zu wunschen, daß die Beschreibungen 3. Bohme's konnten in eine schlußmäßige Form gebracht werben, sowie heutzutag es die Deutlichkeit erfordert. Aber lieber Lefer! denke, wie viel man verlieren wurde!" Andere mystische Schriften lerute er durch den medizinischen Brosessor Caucrarius fennen, der selbst die mystische cognitionem theologicam centralem besaß. "In den folgenden Juhren ", erzählt er, "habe ich es, um die Theologie grundlich zu erforschen, also angegriffen: 3ch habe um der Grundbegriffe der Apostel willen die Rivchendater Inhr und Tag gelefen. Gin anderes Bulfsmittel, welches ich gebraucht habe, die Theologie ab ovo zu ftudiren, waren die Rabbinen und die Philosophie, so sie aus ber heiligen Schrift felbst gezogen". Er las bie tabbalistischen Quellen und freute sich ihrer Uebereinstimmung mit 3. Böhme, sowie ihn auch der urtirchliche Realismus in der Grundrichtung feiner Gedanken wefentlich bestärtte.

So innerlich gestellt und ausgerüstet trat er 1728 die gewöhnliche wissenschaftliche Reise der württembergischen Kandidaten nach Norddeutschland an; es wurden aber bei ihm awei Reisen daraus, und er hielt sich das aweite Mal mehrere Jahre in Norddeutschland auf. hiebei suchte er nun auf die mannichfaltigste Beise Forderung seines Strebens. Er ging mit gelehrten Juden, mit Merzten, mit Myftifern und Separatiften um; wiederholt mar er bei einem Bauer in der Rahe von Erfurt, der die "Centralanschauung " hatte. Bor Allem zog es ihn aber zu den Pietisten nach Jena, "woselbst eine der apostolischen Liebe gleichende Erwedung anfgetommen febn follte", und nach Salle; von da ging er weiter zu Zinzendorf nach Gerrnhut, wo er sich wiederholt und langere Zeit aufhielt. Er suchte diefen frommen Bemeinschaften seine Schriftideen einzupflanzen, was ihm aber nicht gelang. "Ich brachte mit Zinzendorf über ber heiligen Schrift wohl Jahr und Tag zu, docirte in herrnhut bas hebraische und Griechische, und erflarte die Sprfiche Salomonis, erreichte aber meinen 3wed nicht. Warum? Der herr Graf hatte einen Plan, die halbe Welt Christo zu unterwerfen, und da war er viel zu zah darauf, als daß ihn die heilige Schrift in makiger Erkenntnik hatte aus feiner Bildmacherei herausführen konnen. Unter vielem Rummer verließ ich diefe Bemeinde; boch murbe ich in Experimenten an ben Geelen fehr baburch geubt". Spater fprach er fich in einigen fleinen Schriften über Zinzendorf und die Brudergemeinde aus. Als Privatdocent in Salle, wo Detinger "über die heilige Schrift, was jur Physica sacra gehort, vornehmlich über die Spr. Sal. und über hiob las", scheint er ebensowenig Eingaug für seine Ibeen gefunden zu haben. Auch ale Schriftsteller trat er um diese

Beit auf; seine erste Schrift: Halophili Ironaoi aufmunternde Grunde, die 1780 er. schien, schrieb er in herrnhut, eine andere in Leipzig. In Salle ftubirte er angleich Medizin und fibte fich nachher in heffen Somburg bei bem feparatiftifchen Arzie Dr. Kämpf in der medizinischen Praxis; denn "er hatte großen Rummer, daß, wenn er bei der Theologie bliebe, er nicht confequent wurde handeln konnen", und daß, "wem er Dienste in seinem Baterland annehme, er gezwungene Dinge wider die Bahrheit thm muffe". Den Bersuchungen zum Separatismus aber widerftand er ftanbhaft: "Rimpf's Grunden, mich von der lutherischen Kirche als einem Babel zu separiren, hielt ich nicht nur mein Buch bon ber Berunterlaffung Gottes entgegen, fonbern Bengel's jus publicum divinum aus ber Apolalypfe". Auch die firchlichen Fragen hat Detinger, wie wir sehen, tief durchdacht und durchlebt. Die Berwaltung des Abendmahls machte ihm auch fpater noch Strupel. Im Jahre 1762 fchreibt er bon einem Pfarrer: "Mandmal will er, wie ich, das Predigtamt aufgeben. Ich habe ihm Moser's vertraute Briefe bom Rirchenrecht geschickt, bamit er fehe, daß er fein Apostel, sondern ein Schulmeifter der Menschen ift, und daß unsere Gemeinde teine Gemeinde, sondern eine Schule ift, worin Gott noch die Wahl erhalt bas Beste zu mahlen nach der Bahrheit ber Schrift". Mit der lutherischen Kirche insbesondere verknüpfte ihn ihre Abendmahlslehre. "Ma ftoft fich an bem Sal, Sulphur und Mercurio 3. Bohme's, weil es ben Gagen ber Philosophie gerade widerspricht und Alles so leiblich und finnlich vorstellt; aber ber wahren lutherischen Theologie vom Abendmahl ift es vollkommen gemäß". Freilich findet er mit Recht in der Rirchenlehre biefe Anschauung nicht gehorig burchgeführt und flagt: ingemiscimus sub plaustris et ponderibus philosophematum, formularum, abstractionum et praecisionum; "wer Lehre zu richten hat, verlangt er, muß sich und proprietate verborum feine Analogie felbst machen und auf ben Grund fahnden, aus welchem die Borte Beiliger Schr. gefloffen find, ale wenn fein Ratechismus ober Lehrbegriff ber Kirche existirte". Aber er kann bann sagen: hac ego certe methodo miratus sum me tanta cum convictione confessioni Augustanae consonare; umb mod im hohen Alter bezeugte er, "daß fich feine ganze Theologie in Luther's Ratechismus concentrire".

Da Detinger nunter allen auswärtigen Gemeinschaften feine fand, die auf die Grundibeen der Apostel und Propheten ihre Gewigheit baute", fo tehrte er in's Baterland jurud, ju Gott fprechend : "Bas foll ich thun? ich weiß nicht, was bas Befte ift; führe du mich". "Beil mich aber das Consistorium wegen meiner Bucher de condesconsu und wegen anderer Sorglichkeiten über mich gern hatte zum britten Mal and dem Baterland reifen sehen, so prafentirte ich mich, sagend, ich hatte allenfalls die Dedigin ftudirt; wenn die herren Antistites mich für suspelt hielten, so möchten fie mich felbst zur Medizin verweisen. Allein fie gaben keinen positiven Ausschlag, und so ging ich benn nach Tübingen in meiner Ordnung als Repetent und nahm bann im Jahre 1738 flatt bes Göppinger Diakonats die kleine Pfarrei Birfau (bei Calw) an, heirathete auch im 36. Lebensjahre und zeugte Rinder. Dabei nahm ich mir aber vor, recht bon Grund aus der Bahrheit obzuliegen, wozu ich hier mehr Freiheit zu haben glaubte, als wenn ich mich in einer Gefellschaft befände". Bon jest an ift fein außeres Leben fehr einfach. Er erstieg nach einander die drei Stufen des wirttembergischen Rirchen dienstes, Pfarrer, Detan, Bralat. Bon Hirfau ging er 1743 auf die Pfarrei Schnaitheim in der Nähe Herbrechtingens, wo Bengel war, schon 1746 aber nach Balddorf bei Tübingen; 1752 wurde er Spezialsuperintendent ober Defan in Beineberg, 1759 in Herrenberg; 1765 erhielt er die Brälatur Murrhard, wo er bis zu feinem Tode blieb, welcher den 10. Februar 1782 erfolgte, nachdem er in den letzten Jahren wie ein Kind und feit 1779 fast sprachlos geworden war. "Rachdem ich ", erzählt er hinsichtlich seines inneren Ganges, "in Schnaitheim in meiner Theologie so weit zu Stand gekommen war, baß, was ich glaubte, ich ohne Zweifel glaubte, fand ich mich in Balb dorf angetrieben, um der Theologia emblematica willen die Chymie praftisch zu treiben Detinger 571

Ich las die alchymistischen Autoren Jahr und Tag, ohne daß ich einen Grund des Zusammenhangs finden konnte; endlich aber fand ich das Wittel, um nun ficher experimentiren zu konnen. Die Philosophie der Abepten hilft ungemein viel zur Phyfit der heis ligen Schrift, und diefe trägt wieder viel bei zur Erkenntniß der Schrift überhaupt. Ber meinen gangen Lebensgang jufammenfaßt, wird finden, daß ich mit gottlichem Beruf in der Sache arbeite". Seine schriftstellerische Thatigkeit entfaltete fich nur in den 50er, 60er und in den ersten 70er Jahren fehr reichlich; das von Hamberger der Detinger's schen Selbstbiographie beigegebene Berzeichniß seiner Schriften zählt deren 70. Aus Anlag dabon, daß er Professor werden follte, was aber nicht zu Stande tam, bemertt er, fein ganges universales Streben farafterifirend : "Ich bin wohl tein Brofeffor, aber dafür ein Philosoph, und zwar zuerst mir selbst, indem ich alle unächten Absichten außer der Wahrheit mit Füßen trete, dann auch Anderen, indem ich die Wahrheit ungescheut sage, welche ich auf der Universität nicht so gut sagen konnte. In den drei Theilen der "gulbenen Zeit" habe ich gezeigt, wie fich alle Universitäten bazu anschicken follten, ihre Concepte ju lautern und bem besten Mufter ber Bedentungsart entgegenzueilen. Rachdem ich nun hier einige Borfchläge gemacht hatte, wie Theologie, Jurisprudenz und Medizin möchten verbeffert werden, so fchrieb ich ein Buchlein: Grundweisheit zur Rechtsgelehrsamkeit. Die Professoren in Tübingen wurden bose auf mich, daß ich mich in die Jura verliere. Doch es hat hiemit keine Gefahr; derjenige, welcher die Grundweisheit oder Philosophie treibt, soll ja die rationes universales aller drei Fakultäten inne haben, und so habe ich denn nicht als Jurist, sondern als Philosoph die Grundweisheit zur Rechtsgelehrsamkeit geschrieben. Ebenso habe ich auch die rationes univorsales der Medizin in ein Buch gebracht: Philosophie der Alten, wiederkommend in der gulbenen Zeit". Bas feine Thatigteit als Bfarrer betrifft, fo tann er von Balddorf bezeugen, er habe sich da vieler Erbauung bei seiner Gemeinde zu freuen gehabt, und von Herrenberg, er habe das Bolk ganz geruhig ohne äußerliches Aufsehen gelehrt. Der gange Eindruck, den er machte, und ber in ben frommen Kreisen des württembergis ichen Bolles noch immer fortlebt, war der einer außerordentlichen, geistesmächtigen Berfönlichteit, wenn es auch im Einzelnen an mancherlei Anstoß bei dem originellen Manne nicht fehlen konnte. Manche stießen sich an seinem alchymistischen Experimentiren, Audere an seiner freien Predigtweise, da er unvorbereitet und daher oft mit langeren Paufen, auch mit Ginmischung von allerlei gelehrten Rotizen predigte; von Beinsberg "trieben ihn viele aus der Bolle enstandene Lugen und Lästerungen hinweg". Er wurde beim Confistorium verklagt und zur Berantwortung gezogen. Begen seiner Schrift: Swedenborg's und Anderer ird. u. himml. Philosophie, die von der herrschenden Zeitrichtung, namentlich in einer Göttinger Regenfion, als nabgefchmadtes Beug, albernes Geschreibe, ärgerlich und unter aller Kritit" gebrandmarkt wurde, gab ihm die Behörde 1767 neinen berben Berweis und verbot ihm hinfilro etwas zu schreiben und ohne gehörige Cenfur druden ju laffen: wenn von ihm das Geringfte ju bernehmen febn wurde, hieß es in bem Erlaß, daß er in Lehre ober Banbel fich auf bergleichen ober andere Art anftößig erweisen sollte, fo haben Seine Bochfürftliche Durchlaucht fich vorbehalten, Altes und Neues zusammenzunehmen und nach der Strenge gegen ihn verfahren zu Detinger vertheidigte fich aber furchtlos gegen diefe nunverdienten, harten Worte, die feine theologische Ehre perhorresciren". "Rachdem ich", fagt er am Schluß feiner Selbstbiographie, "das 70. Jahr jurudgelegt, fo mache ich mir wenig aus allen den Anfechtungen, welche ich fortwährend auszustehen habe. Inzwischen sehe ich von weitem, daß meine Lehre von ber Schriftphilosophie wie ein Reis aufschießt".

Bas nun diese Schrifthilosophie selbst betrifft, so ist also Detinger mit derselben dem gefammten "gustus modernus", der idealistisch-rationalistischen Denkweise entgegengetreten. Sein Bestreben ist in dieser Beziehung ein acht reformatorisches und prostestantisches; wie die Reformation auf dem Gebiete des Glaubens mit hinwegräumung aller falschen Bermittlungen das Subjekt wieder in unmittelbare Beziehung zu Gott und

seiner ursprünglichen Offenbarung in Christo und der Schrift gesetht hat, so frebt Det. auf dem Bebiete bes Ertennens mit hinwegraumung aller falfchen Begriffe, die fic awischen das Subjett und das Wesen der Dinge hineinstellen, die Sache selbst, Bott und seine ursprünglichen Offenbarungen im Reich ber Natur und der Gnade, das Leben in seiner Fulle zu erfassen. Seine Richtung, nicht der von ihm betämpste Bealismus, ist daher die consequente Einführung des protestantischen Prinzips in das Gesammtgebiet des (philosophischen) Wiffens, wenn ihm auch "in der Theologie der geschichtliche Blid und ber tirchliche Ton fehlt" (Dorner). Man mache fich, klagt er, neue Babfte in ber Philosophie und ziehe algebraische Formeln bem Berftand ber Dinge, wie fie find, bor; er ftellt ben "leeren, abgezogenen und nichtsfagenden Concepten, die boch nur Parade machendes Buppenwert der Disputirer diefes Zeitlaufes find ", feine Ibee des Lebens gegenüber, womit er namentlich die Lehre von den Monaden nach ihrer doppelten Seite als einfachen (einfach fependen) und als vorstellenden Befen betämpft. "Denken ift nicht bas Erste und Senn ift nicht bas Erste, fondern Leben und Selbstbewegung". Das Leben bestimmt er näher als "intensum, ein aus Araften efsentiirtes oder simplificirtes Wefen, da Alles nur Gins ober Alles in Jedem und Jedes in Allem ift; augerlich Monas, punctum diffusivum et manifestativum sui, imerlich Dieses Ineinander von Kräften ftellt sich nun in feiner Selbstmanisestation wefentlich leiblich bar. "Rein Geift tann ohne Leib erscheinen; Alles was geiftlich ift, ist dabei auch leiblich. Leibhaftig sehn ist eine Realität oder Bollommenheit, wenn sie nämlich bon ben ber irbischen Leiblichkeit anhaftenden Mangeln gereinigt ift. Diefe Mängel find die Undurchdringlichfeit, der Widerftand und die grobe Bermischung. Alle diese brei konnen von der Leiblichkeit hinweggethan werden, wie aus dem Leib Christi und feinem Fleisch und Blut Joh. 6. und aus der Auferstehung ber Gläubigen erhellt". Leben und (geiftige) Leiblichkeit find daher Detinger's Grundbegriffe, mit denen er die ebangelische Glaubenslehre metaphyfisch unterbaut. In Gott ift das Leben, das Band der Kräfte unauflöslich (Hebr. 7, 16.), in der Kreatur auflöslich und durch die Sunde wirklich aufgelöft. Chriftus aber hat burch feinen Tod und feine Auferstehung bas wahre Leben wieder hergestellt, und nun corpus Christi est perfectio spiritus, "das Fleisch und Blut Christi soll nun Alles zur wahren Leiblichkeit bringen", so daß Gott, mit seiner herrlichkeit der Rreatur einwohnend, Alles in Allem febn tann. In diesem Sinne ift "Leiblichkeit bas Ende ber Wege Gottes ". So will Detinger alle Grundbegriffe "phyfifch oder wefentlich, nicht nur moralifch" gefaßt wiffen, und feine 3bee der höheren Leiblichkeit öffnet ihm auch für die niedere, die Natur, das Ange. Beil "Gott auf folche leibliche Art Alles in Allem ju fenn borhat, fo ift gewiß, daß er auch bon Anfang an mit folden geiftlich = leiblichen Gigenschaften influire in Alles ". Bie Detinger baher die Theologie aus der Idee des Lebens beducirt, so behandelt er die "Metaphyfit in Connexion mit der Chemie" und nennt die wahre Alchemie ben Schluffel der Grundweisheit", wobei er freilich das Leben und die Kraft Gottes in der Ratur zu ummittelbar sinnlich gegenwärtig haben will und höhere und niedere Leiblichkeit nicht gehörig scheidet, wenn er den "Lebensgeist" (Spiritus rector, Tinktur) auf dem Bege bes alchymistischen Experiments barftellen ju konnen hofft. Der Offenbarung bes gottlichen Lebens in der Natur entspricht die in der Schrift, wobei Detinger "die göttliche Mund- und Schreibart" und beren Unterschied von menschlicher Rebe gleichwohl betont: "im Neuen Testament quellen Lebensfiguren aus dem Beift, diese haben eine Bundertraft und eine unbeschreibliche Schönheit, das leben nicht nur, wo es möglich ware, abzumalen, sondern mit einer gleichen Empfindlichkeit in bes Anderen Berg ju entglinden". Daher ift er fo fehr beftrebt, feine gange Dent- und Redemeise nach ber biblifchen ju bilden und erkennt die "Bestilenz der Zeit darin, daß herr Semler und alle feines gleichen die proprietatem verborum in affatische Schilberungen verkehren, was fich mit ihren turglichtigen Gedanten nicht vergleichen läßt, aus Migbrauch der Bolfichen Philosophie als alberne, fanatische Einbildungen verlachen und burch ben Berbacht bes Ma-

terialismi die heilige Schrift nicht secundum literam, sed secundum metaphoras interpretiren", wobei freilich erinnert werden muß, daß Detinger, fo fehr er in der Hauptfache Recht hat, doch auch auf diesem Gebiete, g. B. in der Apotalppfe, den symboliichen Ausbrud und bie bemfelben zu Grunde liegende Realität nicht immer gehörig unterscheibet. Ift es ein acht protestantischer Bug an Detinger, daß er seine Erkenntnig fo prinzipiell auf bas in feiner Rraft lebendig erfahrene Gotteswort grundet, fo erweift er sich in der Art, wie er dieß thut und wie er Schrift und Ratur verbindet (wobei er freilich abermals zu unmittelbar Naturerkenntniffe aus ber Schrift fcbbfen will), wieder als den, der den Brotestantismus jur Philosophie oder Theosophie fortbilbet. Dieg zeigt sich auch noch auf einer anderen Seite. Der Idee bes Lebens als dem objektiven, metaphhfifden Bringip bes Detinger'schen Spftems entspricht auf dem subjektiven, ertenntnißtheoretischen Gebiete der sonsus communis, "das allgemeine Gefühl des Lebens, ber allgegenwärtigen Weisheit, bes Lichtes und ber Bahrheit". Detinger fchrieb eine Schrift: inquisitio in sensum communem et rationem, worin er zeigt, daß dem logifchen, distursiven Denken (ratio, intellectus) der sonsus vorangehen muffe, nicht als bloße Sinneswahrnehmung, seh es auch mit Bulfe der Bergrößerungsglafer, Experimente z., fondern als das damit verbundene Gefühl, als Befensberührung mit bem Leben der Dinge felbst, als Intuition des fich darin manifestirenden Göttlichen. "Es ift eine Best der Ibeen, die Natur außer der Gegenwart Gottes anzusehen; es ist in allen Meufchen ein unwiderftrebliches Mitwiffen oder Gefühl der unfichtbaren Rrafte, welche die fichtbare Natur animiren; es ift auch ein geheimes Ja und Amen in uns bon der Gegenwart der Weisheit in uns und außer uns". In diefem Sinne fagt Detinger: qui parum sentit, parum scit. So tritt er hier prinzipiell dem philosophischen Rationalismus entgegen, indem er auch das hohere Erfennen vor Allem als ein Empfangen, ein Aufnehmen von Lebenseindrücken auffaßt, in denen sich uns "das Rothwendigfte, Ruslidfte und Einfältigfte" bargibt; er ftellt ber "mechanischen Gedentungsart" die phanomenologische und weiterhin dem ordo geometricus den ordo generativus gegenüber. Diese Lehre vom sonsus communis ist aber nichts Anderes als die Ausbehnung bes protestantischen Glaubenspringips auf bas Erfemen überhanpt; sons. comm. und ratio verhalten fich zu einander wie Glauben und Biffen. Der s. c. ift ber pipchologische Sit des Glaubens; Detinger selbst zieht den Begriff des Gewiffens dahin, ber in neuerer Zeit bon Martenfen, 3. T. Bed, Schenkel u. A. naber entwidelt murbe: nur ift der Begriff des s. c. weiter, indem er nicht ein blog religibfes, fondern ein allgemeines Erfenntniforgan ift ober vielmehr bas religible Element als allem Erfennen wefentlich nachweift. Eben daher ift es ein myftischer, theosophischer Begriff, und bie Centralanschauung und ahnliche muftische Buftande, auf die Detinger großen Berth legt, find nur bohere, intenfibere Grade biefes allgemein menfclichen Intuitionspermogens. Auf ber anderen Seite ift in biefem Begriffe bas zur Anerkennung gelangt, mas in bem modernen humanismus Bahres ift, bag es nämlich im Menfchen auch abgesehen bon der Erlöfung einen Sinn für Wahrheit und Recht gibt, an welchem die Beilsoffenbarung ihren Anknüpfungspunkt hat und fich bemahren muß, welcher aber eben als sensus fein, fen es moralifch oder intellettuell, produttibes, fondern ein receptibes Organ So bag Detinger, eben indem er ber idealiftijd = rationaliftifchen Dentweise pringipiell opponirt, boch auch dem Berechtigten an ihr jum Rechte hilft, worin er fich als der wahre, ebenbilrtige Begner erweift.

Detinger wurde von seiner Zeit und den in ihr herrschenden Richtungen nicht gewürdigt. In seinem näheren Baterlande dagegen fand er Berständniß und Schüler. Bon ihm selbst sehr hochgehalten ist Pfarrer J. L. Frider (1729—66), der ebenfalls Mathematik und Physik mit der Theologie vereinigte und namentlich "ein ganz neues Fundament zur soals musica erfand, eine Theorie, die er zu psychologischen Betrachtungen zu erheben suchte", worüber sich Detinger in verschiedenen seiner Schriften ausspricht. Frider starb frühe; es existit von ihm eine kleine Schrift: "die Beisheit im

Staube " voll gefalbter Gebete, Schriftbetrachtungen und Lieber. Dehr ift übrig von bem ebenfalls bedeutenden Pfarrer Phil. Matth. Sahn († 1791), einem mathematifch. mechanischen Genie, Berfertiger aftronomischer Uhren x., ber sein schlichtes Pfarramt einer philosophischen Brofeffur borgog. Die Detinger'ichen Grundgebanten ericheinen bei ihm in einfacherer Gestalt, aber ebenfalls in eigenthumlicher Beisteshoheit, zum Theil, wie in der Christologie, weitergebildet. Seine ausgezeichneten Predigten, feine Erbauungsreden über den Spheser- und Rolosserbrief, sein Leitfaden jum Berftandnig der Offenbarung (worin er vom Bengel'schen Spstem nicht unwesentlich abgeht), seine Schrift: die gute Botschaft vom Königreich Jesu (b. f. die meffianischen Beiffagungen) und die Reden Jefu, find alle in den letten Jahren nen aufgelegt worden. Bgl. fein Leben von Bh. Paulus, Stuttg. bei 3. F. Steinfopf. 1858. Unter einer jungeren, an Det. und Sahn fich anschließenden Theologengeneration fehlte es nicht an myftischen Ertubagangen, worüber bergl. Romer, Rirchl. Beich. Bürtemberge, G. 461. 477 ff. Ginen mertwürdigen Bertreter und Berbreiter fanden bie Detinger'ichen Ibeen unter bem Boll durch den Bauer Joh. Mich. Dahn (f. d. A.). In der Schweiz war ein begeisterter Bunger Detinger's der originelle und geistvolle Antiftes Spleiß von Schaffhanfen († 1854); f. sein Leben von Stokar, 1858. Bas die größere wiffenschaftliche Entwidelung betrifft, so hat Detinger auf die Philosophen Schelling und Franz von Baader bedeutend eingewirft und ist von deren Schülern G. H. v. Schubert und J. Hamberger öffentlich zu Ehren gezogen worben. In der neueren Theologie hat er nicht nur feine historische Würdigung (f. namentlich Dorner, Entwidelungsgefch. ber Lehre bon der Berson Chrifti, 2te Aufl.. II, S. 1022 ff., und Borwort ju ben Jahrbb. für deutsche Theol. 1856, I.), sondern auch bei den verschiedensten Richtungen Anertennung und Eingang mit seinen Ideen gefunden, bei der biblischen (3. T. Bed, Stier), firchlichen (f. 3. B. R. Rocholl, Beitrage zur Gesch. ber Theosophie, Rubelbach passim in feiner Beitschr. für die gesammte luth. Theol. und Rirche) und spetulativen (f. außer Domer namentlich Rothe in f. theol. Ethit I, S. 33). Hamberger hat 1845 Detinger's Gelbst. biogr., 1849 sein bibl. Wörterbuch, 1852 feine theologia ex idea vitae deducts in beutscher Uebersetzung, alle drei Berte mit erlauternden Anmertungen berausgegeben. Außerdem vgl. Barth, füddeutsche Originalien I, 34 ff. II, 28 ff., Bengel's lit. Briefwechsel bon Burt, S. 164—223; Biper's evangel. Kalender 1853, S. 204—215; Detinger als Prediger karakterisirt von Palmer in der Darmst. Allgem. Kirchenzeitung 1854, Rr. 190 ff. Sein Spftem ift dargestellt vom Unterzeichneten in der Schrift: Die Theosophie Detinger's, 1847. Gine Gefammtausgabe seiner Berte ift begonnen bom Bfarrer Chmann in Unteriefingen bei Tubingen, bon welchem auch eine ausführlicher Biographie Detinger's zu erwarten steht. Anberlen.

Offenbarung, bibl. Begriff, f. Religion und Offenbarung.

Offenbarung Johannis. Derselbe Jünger des Herrn, Johannes, welcher (vol. den Artikel "Johannes der Apostel" in Bd. VI. S. 722 st.) durch sein receptiv beobachtendes Naturell sich von dem handelnden Betrus, durch seine, die Gegensäte die in ihre letzte Consequenz ersassende, mit absoluter Entschiedenheit sich in sie hineinstellende spekulative Contemplation sich von dem dialektisch bermittelnden Baulus unterschied — derselbe Johannes, welcher eine sich hingebende Natur war, aber nur an Eines, an den Einen Christum, ganz sich hingab, Ihm gegensüber ganz Weib, von ihm erfüllt gegen die Feinde des Reiches Christi ganz Mann, den Beruf empfangen hatte, in seinem Evangelium über den entstehenden Gnosticismus Gericht zu halten, indem er dem gnostischen Zerrbild des Heiles den wahren Gottes und Menschensohn in seiner Gottesberrlichseit gegensberstellte —, derselbe Johannes, welcher dort schon über die geschichtlichen Faktoren hinaus auf die äonischen bliekt, das Heil als den vollendeten Sieg über die Finsternis, und die kunftigen Siege als bereits von Ewigkeit entschieden schaut —, derselbe Johannes war berusen, auch für alle Folgezeit den Grenel widerchristlichen Messens im voraus zu richten, indem er die über das Kommen des Menschiesens indem

fohnes jum Gericht über Belt und Kirche empfangene Offenbarung niederschrieb. Er, welcher schon in seinem Evangelium nicht mehr mit dem historischen Begenfas bon Juden - und Beidenchriftenthum, nicht mehr mit ber Stellung des Deffias ju Beschneibung und Borhaut zu thun hat, sondern seinen Blid bon bem Schauplat der irbifchen Begebenheiten zur Sohe der emigen Thaten Gottes erhebt und das Berhaltnif bes Menfchgewordenen jum Bater, jur Ewigfeit, jum Beltall, jur Gemeinbe, 2001 Reiche des Satans anschaut und darstellt, er war somit schon innerlich zum Bropheten bes neuen Bundes ausgeruftet und berufeu. Und wie in ber Apostelgeschichte des Lulas die Fortsetzung des hiftorischen Wertes Chrifti an Juden und Beiden beschrieben wird, beffen Anfang ben Inhalt bes Ev. Lut. ausmachte, so wird in ber Offenbarung Johannis die Fortsetzung und Bollendung des äonischen Krieges des ewigen Lichtes mit der Finsterniß geoffenbart, deffen Anfang den Gegenstand des Evang. Joh. bildet. Bis in Einzelheiten hinein zeigt und erwahrt fich diese innere Einheit zwischen Das ftarte Berbortreten bes Satans ift ben bem Ev. Joh. und ber Offenbarung. johameischen Schriften eigenthumlich (vgl. Auberlen, "der Brophet Daniel". 2. Aufl. 6. 303), "felbst der Ansdruck vorger ist ein eigenthümlich johanneischer, der sich in seis "nem ersten Briefe fechsmal, in der Apotalppse 16mal findet, während er sonft im omzen R. Teft. nur Luk 11, 22. Rom. 8, 4. und 12. vorkommt" (Auberl. S. 294).

In der That bezeichnet sich nun nicht nur der Berfasser der Offenbarung deutlich grung felbst als ben Jünger bes Herrn, Johannes (Offenb. 1, 2. vgl. meinen Comment. p d. St.), sondern auch das einstimmige Zeugniß der patriftischen Tradition erklärt den Comgelisten filr identisch mit dem Apotalyptifer. Der Kirchenvater Andreas hatte eine (frither verlorene) Schrift bes Papias noch in Banden, worin ber lettere ro agioniorov der Apolalypfe bezeugt hatte. In der zweiten Salfte des zweiten Jahrhunderts muß fie fcon fehr allgemein verbreitet gewesen fenn, da nach dem Zeugnif bes Eusebins Apollonius die Apotalypfe öfters citirt, Theophilus von Antiochia fogar einen Commentar über sie geschrieben hat. So allgemein sie aber verbreitet war, so allgemein galt fie and für ein Wert bes Apostels. Justinus DR. (dial. c. Tryph. 81) |Φιείδι: Καὶ ἔπειτα καὶ παρ ἡμιῖν ἀνήρ τις, ῷ ὄνομα Ἰωάννης, εἶς τῶν ἀποστόλων του Χριστού, εν άπο καλύψει γενομένη αὐτῷ χίλια έτη ποιήσειν εν Ίερουσαλήμ τους . . . πιστεύσαντας προεφήτευσε; Irenaus, der Schiller Polhfarp's, des Schülers Johannis, beruft fich (5, 30.) für die Richtigkeit der Lesart 666 Offenb. 13, 18. auf das Zengnig berjenigen Manner, die ben 3oh. noch felbst gefehen und aus des Inhannes Munde die Lesart 666 für die achte erklart hatten; und Polpfrates (um 198) fagt: der Junger, der an Jefu Bruft gelegen, fen Sohepriefter mit dem nérador geworden — dieß nérador mit dem Urim und Thummim trugen aber die Hohenbriefter, um Offenbarungen im Allerheiligsten zu empfangen. Auch nennt er ihn den μαφτός (vgl. Apol. 1, 2.) und διδάσχαλος. And der muratorische Kanon führt die Apol. als apostolische Schrift auf. Daß die Apol. in der Beschito fehlte, erflärt fich wohl am einfachsten barans, daß diese Aebersetzung zunächst zu dem braktischen Brede ber gottesbienftlichen Anagnofe bor berfammelter Gemeinde gefertigt wurde, magrend die Apol. zu folcher Anagnose fich minder eignete. Dag dem Fehlen der Abot. in der Beschito nicht etwa ein Zweifel an der apostol. Abfassung zu Grunde lag, ift ficher; benn lettere war in ber fprifchen Rirche wie in ber Mutterlirche berfelben, ber antiochenischen, bereits im zweiten Jahrhundert als apostolisch anerkannt. endlich den bon dem antichiliaftischen Presbyter Cajus in Rom erhobenen Widerspruch gegen die Kanonicität der Apok. betrifft, so sieht sich selbst Hase veranlaßt, darüber also sich auszusprechen: "Als der Erste ist zu Anfange des dritten Jahrhunderts ein "romifcher Bresbyter Cajus bem Chiliasmus entgegengetreten; bag er bagu für noth-"wendig hielt, die Offenb. Joh., als den Quell dieses Glaubens, für das Werk eines "Rebers zu erflaren, erweift bas Singulare feines Begenfapes" (Prot. Rirchenzeitung 1857. Mr. 14. S. 818).

Die Einwürfe, die in neuerer Zeit gegen die Identität des Grangelisten mit dem Apotalaptiter von Seiten der Sprache beider Schriften erhoben murben, find ichm in dem Artifel "Johannes der Apostel", Bd. VI. S. 735, und die aus der Lebenege: schichte des Johannes entnommenen S. 727 beleuchtet worden. So ware nur noch der Einwurf übrig, daß ber Apotalyptifer im Gegensate jum Evangelisten einen judaistifd beschränkten Standpunkt verrathe. Diefer Einwurf ftütt fich aber theils auf folde Stellen, wo in ber Offenb. Bion ober Berufalem als Bilb und Sumbol gerate ber n eu testamentlichen Gottesgemeinde gebraucht wird - und darans läßt sich mit nicht größerem Rechte auf einen judaiftischen Standpuntt schließen, als man einem protestantischen Autor, der die evangelische Kirche für die "wahrhaft katholische" erklären wurde, Repptopapismus vorwerfen durfte — theils auf folche Stellen, wo die bem Bolle 3fmel im alten Bunde gegebenen, von Chrifto (Matth. 5, 17-19. 19, 28; Lut. 21, 25-26) bestätigten, von Paulus (Rom. 11, 26 ff.) wiederholten Berbeifungen einer Bieberbe: ftellung seiner Nationalität und Rudtehr in sein Land in schließlicher Rlarbeit wieber kehren — allein daß Johannes den Glauben an diese Gottesberheißungen getheilt hat, kann ihn nur in den Angen derer zum "Judaisten" stempeln, welche in einem kanka Spiritualismus fich entweder über ben Glauben an Gottes Bort ober über eine ge funde Eregese jener prophetischen Stellen hinwegleten. Sehr gut sagt in dieser Begiehung Anberlen (a. a. D. S. 471): "Ifrael ift boch nicht bloß mit den Fußa ndes Beiftes in's Eril gegangen; wenn nun in der Prophetie die Berheifzung ber heim nkehr ftets mit der Drohung der Wegführung verbunden ift: ftreitet es da nicht gegen ndie einfachsten Gefete ber Logit und hermeneutit, die Wanderung jum Lande hinns "mit den Fußen des Leibes, und die Wanderung in's Land gurud mit ben Fußen bet "Beiftes geschehen ju laffen?" - And von biefer Seite ber tann alfo die Identität des Apofalyptifers mit dem Evangelisten in teiner Weise angesochten werden. En Junger, der an Jefu Bruft lag, war ein Inger, welcher dem Worte seines hern Matth. 19, 28. glaubte; und der herr, der in der Offenbarung ju ihm tam, war derfelbe, der jenes Wort Matth. 19, 28. gesprochen hatte.

Richt ganz so einfach, wie die Frage nach dem Berfasser, steht die nach der Zeit ber Abfaffung. Auf Batmos hat Johannes die Offenbarung empfangen (Offenb. 1. 9) und bort war er "um bes Wortes Gottes und bes Zeugniffes Jesu willen", d. 4 (nach Orig. und Tertull.) als ein um des Glaubens willen Berbaunter. Aber wann war er ju Patmos? Schon oben (Bb. VI. S. 727) ift erwähnt, daß Irenans bei Gufeb. 3, 18) jene Berbannung unter Domitian fett, und daß (nach Enf. L. c.) and die gleichzeitigen beidnischen Schriftsteller die Berbannung des Joh. erwähnen und u dieselbe Zeit, in das 15te Jahr Domitian's (95-96 Ber. Dion.) feten, und dag eba so Hieronymus (vir ill. 9) das 14te Jahr Domitian's nennt. Erft die von Botode aufgefundene, aus dem fechsten Jahrhundert stammende fprifche Ueberfetung der Abol. nennt ftatt des Domitian den Nero. Gleichwohl haben nicht nur rationaliftifche Ausleger, welche unter dem Thier Rap. 13. u. 17. den Rero verftauden wiffen wollen, fondern auch Gueride, Thiersch u. Andere sich für die Absassungszeit unter Rero ent schieden, und selbst Auberlen (S. 269) neigt dahin, obwohl er nachher (S. 272' felbst einen gewichtigen Einwand gegen diese Anficht erhebt. Gewiß reicht die (namen lich von Thiersch und Anberlen plausibel gemachte) abrioristische Bermuthung, bag ba bevorftebende Fall Jerufalems die innerlich schicklichfte Zeit für die Berleihung der Dfice barung gewesen seh, nicht hin, so machtige angere Zeugniffe, wie die oben angeführter es find, umzustoßen, um fo minder, da ja auch der alttestamentliche Apotalaptifer, De niel, seine Offenbarungen nicht unmittelbar bor, sondern geraume Zeitraume mach der erften Berftorung Jerufalems empfangen hatte. "Dort ift Jerufalem durch Rebutt negar, hier ift es burch Titus gerftort." So burfte bie, neuerdings bon hofmann, Bengstenberg und mir bertretene Anficht von der Abfaffung der Apotalphie im 3. 95 immerhin das Meiste für sich haben.

Die schwierigste Frage aber, welche in Betreff ber Offenb. 30h. sich aufthut, ift bie Frage nach ihrer Auslegung; bie verwideltste Arbeit ift die Darstellung der Gesschichte dieser Auslegung.

Um dem Lefer den Ueberblick ju erleichtern, ift es fast unerläglich, einen turggebrängten Aeberblick über ben Bau und Inhalt der Offenbarung Ivhannis voranzuschiffen. In vier (fibrigens engberbundene) Bisionen zerfällt dieselbe. In der erften Bifion fieht Johannes auf der Erde, schaut vor fich des Menschen Sohn zwischen fieben goldenen Leuchtern fleben, fleben Sterne (Gemeinden) in feiner Sand haltend, und empfängt fieben Sendschreiben an die sieben Meinastatischen Gemeinden, deren Botschafter (so glaube ich wenigstens, mit Bitringa nach Analogie des Epaphrodit und des Spaphras Phil. 2, 25 ff. 4, 18. Kol. 4, 12. die äppedos erklären zu müssen) bei ihm in Patmos gerade anwesend waren oder als anwesend gedacht werden. — In der zweiten Bifion ift Johannes in den himmel por Gottes Thron entrudt; bas Lamm allein wird würdig erfunden, das versiegelte Buch der Zufunft zu öffnen; bei der Deffmmg ber einzelnen Siegel erscheinen 1) ein getronter Reiter auf weißem Rog, ber jum Streit auszieht, 2) ein rothes Roß des Krieges, 3) ein schwarzes der Hungersnoth, 4) ein fahles des Todes, 5) die Seelen der Martyrer unter dem himmlischen Brandopferaltax, fragend, wie lange Gott ihr Blut nicht rache, 6) ein Erdbeben, wo die Sonne schwarz, der Mond wie Blut wird, die Sterne fallen und "der Tag des Borns gesommen ift". Bor der Deffmung des flebenten Siegels werden 144,000 (b. i. 122. 103) aus Ifrael auf der Erde "berflegelt", indeg eine ungahlige Menge Sieger ans den heiden bereits der Trübsal entronnen im himmel um den Thron steht und den Herrn lobt. — Das siebente Siegel legt sich sodann wieder in sieben Pofannenftoge auseinander. Bei bem erften wird ein Drittheil ber Erde mit Sagel und Feuer geschlagen, bei dem zweiten ein Drittheil des Meeres in Blut verwandelt, beim britten ein Drittheil der Flusse und Quellen vergiftet, beim vierten ein Drittheil der Beftime berfinftert. Beim fünften (= erftem "Wehe") fteigt aus bem geöffneten Brunnen des Abgrundes ein Beufchredenheer, die unbesiegelten Menschen zu qualen durch den Storpionstich seiner Schwänze. Beim sechsten werden die am Euphrat gebundenen vier Engel gelöft; in Folge beffen kommt ein Reiterheer und tödtet mit dem Feuer der Räuler das Drittheil der Menschen. Roch erschallen sieben Donner, deren Inhalt aber berfiegelt wird. Daran folieft fich bie weitere Episobe bon ben zwei Bemgen Chrifti. Der Borhof des (irdifden) Tempels foll 42 Monate (eine halbe Jahrwoche) lang von den heiden zertreten werden; in diefen 1260 Tagen sollen die zwei Zengen Christi (in beren Beschreibung uns die wesentlichen Züge von Moses und Elias begegnen) durch ihr Zeugniß die Menschen qualen, alsdann bom Thier aus dem Abgrund getöbtet werben, 31 Tage (eine halbe Tagwoche) unbegraben auf ben Straffen ber grohen Stadt, die geistlich Sodom und Aegypten heißt, liegen, dann aber lebendig werden und gen himmel fahren. Ein großes Erbbeben (= 3 weites "Bebe") ftitrzt ben zehnten Theil der Stadt, tobtet 7000 Menfchen, die anderen "geben Gott die Ehre" .--Run erschallt (als brittes "Wehe") die siebente Posaune; mit ihr hat die Beit ein Ende, und das Reich ber Welt ift Chrifti geworden. — In der britten Bision öffnet fich dem Blide des Johannes der (himmlische) Tempel. Er sieht ein Beib, mit ber Some befleibet, den Mond unter ihren Fugen, in Rindesnothen. Ein feuerrother Drache mit fieben (gefronten) Sauptern und zehn Bornern lauert, bas Rind du verschlingen; dieß aber, bestimmt, die Böller mit eisernem Szepter zu weiden, wird zu Sottes Thron entrudt, und bas Beib flieht in die Bufte, wo fie 1260 Tage (die halbe Jahrwoche) ernährt wird. Im himmel entsteht ein Rampf zwischen Michael und bem Drachen, in Folge deffen letterer jur Erbe berabgeworfen wird; hier verfolgt er nun bas Beib; diese aber entflieht auf den Flügeln "des großen Ablers" in die Bufte und wird 3 4 "Zeiten" bafelbft ernahrt. Einen Strom, ben bie Schlange ihr nachschiedt, berichlingt bie Erbe; gornig barüber, beginnt ber Drache einen Rambf "mit ben Uebrigen ihres Samens". Ein Real . Encyllopabie far Theologie unb Rirche. X.

Thier mit fieben Häuptern und zehn (gekrönten) Hörnern fleigt ans bem Mexe, die Art ber danielischen Thiere in fich bereinend; eines feiner Banpter ift wie gefchlachtet, aber die Todesmunde marb geheilt. Es laftert Gott 42 De nate lang (die halbe Jahrwoche), tampft wider die Beiligen, beherricht bie Belt. -Ein ameites Thier mit amei Pammeshornern, aber Die Sprache Des Drachen no bend, steigt aus der Erde auf und verführt durch Zeichen die Menschen, bas erfte Thier und deffen Bild anzubeten. Die Zahl des Ramens des Thieres ift 666. — In himmel wird aber bereits der Fall der "großen Babel" (offenbar bes Thieres) ber fündigt. Des Menschen Sohn erscheint in der Bolle jur Ginerntung der reifen Garben, indeß ein Engel die Trauben in die Relter bes Bornes tritt. - Die vierte Bifion, im himmlifden Allerheiligften, beginnt bamit, bag bie fieben Bornfchalen auf die Erde ansgegoffen werben. Diese haben mit ben fieben Bosamen eine gewife Achnlichkeit, treffen aber nicht Drittheile, sondern das Gange. In der fechften wird ber Cuphrat ausgetrodnet, und drei Froschgeister versammeln die Ronige der Erbe jum Rambi bes großen Tages Gottes. Dit ber fiebenten tritt ein Erbbeben ein, bas "bie große Stadt" in brei Theile reißt, und nun empfangt bie große Babel" ben Zornteld. -Bie? das wird in einem besonderen Gesicht exponirt. Das Thier mit den sieba Bauptern und gehn Bornern (diegmal ohne Rronen, Scharlachroth, aus bem Abgrunt aufgestiegen) ericheint wieder, und auf ihm figend, bon ihm unterfchieden, Die "große Babel" als Bur e. Die gehn horner bes Thieres emporen fich gegen bie hmr Babel; diefe, "die große Stadt", wird eine Behaufung der unreinen Beifter, und bie Ronige, Raufleute und Schiffer, die mit ihr gehuret haben, wehllagen aber ihren fall-Die zehn Hörner haben ihre Macht dem Thiere, d. i. (17, 11.) bem achten Haubte (ber letten, B. 8. aus bem Abgrund auferftandenen Gestaltung ber Beitmacht) aber geben; dieß Thier beginnt nun Krieg mit Christo, wird aber ergriffen und fammt ben Lugenpropheten in den Fenersee geworfen, der Satan 1000 Jahre gebunden, Die Glanbigen auserweckt und verklart, regieren mit Efrifto 1000 Jahre über die Boller der Erbe. Rachher wird der Satan eine fleine Zeit los, wiegelt die horden Gog und De gog gegen Bottes Stadt auf, wird aber, nun auf ewig, in ben Fenerfee geworfen. Dat Endgericht sammt der Anferwedung aller Tobten erfolgt, und das neue Jerr falem fentt fich vom himmel auf die Erde.

Die Bahl der erklarenden Schriften, welche über dieß prophetische Buch bes neuer Testamentes erschienen find, ift, wenn man außer den eigentlichen Commentaren auf bie nicht wiffenschaftlichen Schriften mitrechnet, fast ungöhlbar \*), wenigstens noch unze gablt. In der That aber geht die Geschichte der Auslegung hier in der Geschichte ba wiffenschaftlichen Eregese nicht auf. Es hat bei bem Berftanbnig biefes Buches m ben ber hermenentischen Tüchtigkeit noch ein zweiter Faktor mitgewirkt; hier, wenn irgen wo mußte der heil. Beift felber der Andleger feines Bortes fenn; es mußte, nicht fe wohl einem Einzelnen, als der Gemeinde des Herrn, in wichtigen Spochen ihrer & schichte von oben herab Licht gegeben, es mußte ihr ber Einblid in Die göttlichen Ge heimnisse dieses Buches im Zusammenhange mit der Erstillung Ausenbeise erschleng werden. Diesen beiden Faktoren, der Hermeneutif und der Erleuchtung von vben, kt. aber zwei andere Fattoren je und je entgegengetreten, welche zum Rigber ftantuit der Apotalypse geführt haben. An die Stelle einer kenschen Eregese, welche Schrift mit Schrift vergleichend und die Aufnühfung an die soustige alt- und neues mentliche Prophetie beachtend, zuerft und vor allen Dingen frogt: "was fieht geider ben? und welches tann allein der eregetisch haltbare Sinn des Beschriebenen feten?" h: die eitle Curiofitat, welche, nur nach Prafagien über die angerliche Bulunft de ftend, die Apotalppfe in bunter Billitter auf bereits geschehene und noch geschehen follen:

<sup>\*)</sup> Die Babi ber miffenschaftlich nennenswerthen Anslegungen beträgt allein an bie adie

Einzelheiten bentete; und gegenüber jenem Geiste heiliger Erleuchtung, welcher in hauptepochen der Gemeinde der Gläubigen Licht über die Erfüllung wesentlicher Buntte gab, führte bei der Masse der Getauften die Erfüllung oftmals umgelehrt zu einem Geiste fleischlicher Berblendung, welcher diesen und jenen hauptpunkt da erfüllt zu sehen wähnte, wo vielmehr sein Gegentheil in Erfüllung gegangen war.

hiernach läßt fich die Geschichte der Auslegung in vier Perioden theilen. Die erfte ift die diliaftifche Beriode ber borconftantinifchen Beit. Nicht weil man im subjektiven Bahne gegen die Drangsale der Gegenwart Troft in der Gewiß. heit der nicht fernen Bergeltung suchte, nicht darum glaubte und hoffte man auf eine Aufrichtung des Reiches Christi in Berrlichkeit, fondern weil man dem heiligen Worte Chrifti und feiner Apostel von feiner Wiedertunft und Reichsaufrichtung glaubte, fand man bie Rraft, ben Berfolgungen "bie Gebuld ber Beiligen" entgegenzuseten. Bom endamonistischen Belufte nach potenzirtem Genug ober Racheburft waren wenigstens bie Blutzengen, von denen uns die Gefchichte berichtet, fern; eben fo fern freilich von jenem halbgläubigen, "babylonischen" Standpunkte, welcher mit den Worten der Berheisung sein leichtfertiges Spiel zu treiben sich erlaubt. "Die apostolische Ueberlieferung" (fo fagt Safe a. a. D. mit Recht) "war fo entschieden, daß ber chiliasijde Glaube in den brei ersten Jahrhunderten der Kirche der herrschende ward." besten zwar keinen Commentar über die Apokalypse aus jener Zeit (ba ber des Theophilus verloren gegangen), aber der Glaube an Chrifti Wiederkunft jur Aufrichtung kines Reiches auf Erben in Herrlichfeit bildet bei den Batern und Christen der ersten brei Jahrhunderte den wesentlichen Gegenstand und Anter ihrer Hoffnung. nehmen ihn aus dem Briefe des apostol. Baters Barnabas, finden ihn bei Papias (bei Enf. 8, 39) \*) und bei Brenaus (wovonnachher); "Buftin" (fagt Bafe) "tennt "zwar Christen, welche das zukunftige Reich läugnen, wie er folche kennt, die Christum afür einen blogen Menschen achten, aber er und die wahrhaft Gläubigen wiffen, daß afie 1000 Jahre in dem wieder aufgebauten und verherrlichten Jerusalem wohnen wer-"den, wie Ezech., Jefaj. und die übrigen Propheten verkunden. Der Montanismus, win seinem Ursprung und Wesen nicht eine Reterei, sondern die Wiederbringung aller napostolifchen Ibeale, und sein geistwuller firchlicher Wortflihrer Tertullian hat auch "das taufendjährige Reich mit höchster Dringlichkeit verkundigt." - Aber nicht bloß diese Hauptweisfagung der vierten Bision, auf welche die ganze Apotalypse als auf ihren Bielhundt auftrebt, finden wir in jener Beriode verstanden und geglaubt, sondern auch manche andere Einzelheiten richtig erklärt. Die Christen jener Tage forschien fleißig in ber Schrift, verglichen Schrift mit Schrift, und fo gefellte fich bei ihnen zu ber Erleuchtung bes heiligen Beiftes, welche fie bie Weltmacht als eine im Dienfte bes Satans flehende ertennen und alles Beil nicht von menschlicher Amelioration, fondern von Christo und feinem Rommen erwarten hieß, das richtige hermeneutische Berfahren. Brenaus und Sippolytus ertennen, auf eine Bergleichung der Apotalypfe mit Daniel und 2 Thessal. gestätt (vergl. Irenaus V, 25), gang richtig, bag bas Thier mit den fieben Sauptern und gehn Bornern die ir bifche Beltmacht ift, wie fie in fieben auf einander folgenden Beltreichen fich verkorpert; Irenaus erkennt eben so richtig, daß das bei Daniel vierte, in der Apotalypse sechste Reich das der römischen Beltmacht ift (Iren. V, 80, 3), und daß die zehn Hörner zehn Reiche find, in die fich bie Beltmacht zulest spalten werde (Bren. V, 25, 3), und daß alsbann ber Antidrift als "ber achte" (Offenb. 17, 8. u. 11.) allen Abfall und Ungerechtigkeit und Lige aller vorigen Reiche abschließend in fich zusammenfassen werde (Iren. V, 25, 3-4.; 26.; 28, 2.; 29, 2.). Mit diefer eregetisch richtigen Ertenntnig des flebentopfigen Thieres und der halben Jahrwoche seines Bestehens und der halben Tagwoche der anti-

<sup>\*) &#</sup>x27;Εν οίς και μιιέδα τινά φησιν έτων έσεσθαι μετά την έκ νεκρών ανάστασιν, σωματικώς της Χριστο βασιλείας έπι ταυτησί της γης ύποστησομένης.

christischen Zeit ist aber die Basis für das richtige Berftandniß der ganzen Offenbarung bereits gegeben. — Das Erbe der vorconstantinischen Zeit sindet sich zusammengefast in dem Commentar, den Andreas von Cafarea im fünften Jahrhundert über die Offenbarung geschrieben hat. (Er zählt die einzelnen Reiche bis zu seiner Zeit folgendermaßen: das assyrische, medische, babylonische, persische, macedonische, römische, cons

ftantinisch-neuromische.)

Aber nur bei Einzelnen (Commodian, Lactantius u. A.) erhielt fich noch eine Beit lang die richtige Grundanschauung. Im Ganzen und Großen erfolgte mit der Zeit Conftantin's ein bedenklicher Umschwung. Gine zweite Beriobe ber Anslegung begann. Wie die Rirche ju Conftantin's Zeit weltformig ju werben begam, trat an die Stelle des Beiftes der Erleuchtung ein Beift der Berblendung, nämlich ber fleischlichen Selbstaufriedenheit mit bem errungenen außerlich-gludlichen Beftande. Berblendung aber muß man es nennen, wenn die Christen jener Zeiten durch Constantin dasjenige erfüllt glaubten, was von Christi Wiederfunft geweissagt war, Berblendung, wenn sie in der so schwer beflecten nachconftantinischen Kirche eine Gemeinde von "Brieftern Gottes und Christi" (Dffenb. 20, 6.) verwirklicht glaubten, Berblendung, wenu fie nun alle jene toftlichen Berheißungen der Schrift "bon Chrifti Wiedertunft und Reichsaufrichtung, "μυστικώς", d. h. allegorisch auf Constantin umdeuteten. Offenb. 12, 5. Die Geburt bes "mannlichen Rindes, bas die Boller mit eifernem Szepter weiden follte", fdriftmäßig aus Bf. 2. von der Beburt Chrifti zu verftehen, beuteten fie diefes Rind auf Conftantin und verstanden folgerichtig unter bem Weibe (12, 1 ff.) nicht die Tochter Zion, sondern die Kirche. Es war im Befentlichen der gleiche Grund. irrthum, welchen die augst. wie die helbetische Confession mit Recht an den Anabaptisten als "jübische Träumerei" verwirft, nämlich: "daß bor der Auferstehung eitel Beilige und Fromme ein weltliches Reich haben"; benn ob der Grunder eines folden weltlichen, aus irbifden, unvertlärten Denfchen bestehenden Chriftusreiches Constantin oder ob er Johann von Leuben hieß, war filt bas Wefentliche im Grunde gang einerlei; ber hauptirrthum war beidemale der gleiche: daß mittelft ber im jetigen Weltdon vorhandenen Kräfte und ohne Christi Wiederkunft und ohne den Eintritt der Rrafte der verklarten Welt der Offenb. 20, 1 ff. geweiffagte Buftand fich herbeiführen laffe. Bon diesem Grundirrthum aus sahen die byzantinischen Theologen vornehm genug herab auf die Bater der Drangfalsperiode und belächelten die alte richtige schriftmäßige Auslegung eines Papias, daß μετά τήν έχ νεχοών ανάoracer Christus mit den Seinen 1000 Jahre herrschen werbe \*). Bas bor Constantin nur sporadifch - bei ber spiritualistisch - philosophischen Schule bes Drigenes vorgekommen war, die von dem Chiliasmus absah, oder bei dem haretischen Cajus, der ihn bermarf, das murde jest herrschende Ueberzeugung. Raturlich ging in Folge jener innerlichen Berblendung auch bie richtige Bermenentit und Eregefe verloren. Die nächste Folge war, wie wir gefehen haben, eine allegoristisch verflüchtigende Deutung der Berheißungsworte; eben so unausbleiblich war eine zweite Folge: fobald Conftantin's Reich mit dem taufendjährigen identifizirt wurde, war es nicht mehr möglich, die fleben Baubter und gehn Borner bes Thieres fchriftmagig au deuten; man mußte alles bor Rap. 20. in der Offenbarung Enthaltene, fo gut es eben geben wollte, in der Zeit bor Conftantin unterzuhringen fuchen. Dieg hatte brittens die weitere Folge, bag man nun überhaupt nicht mehr Schrift aus Schrift, fondern bie Beiffagung aus ber (vermeintlichen) Erfüllung zu erklaren begann. Damit trat bas Bringip ber Curiofitat an bie Stelle des hermeneutischen

Leb. abige Borte des Papias angeführt hat, fährt er in seiner Allegoristen
είς ἀποστολικὰς παρεκδεξάμενον διηγήσεις ὑπολαβείν, τά ἐν

εκῶς είρημένα μὴ συνεωρακότα σφόδρα γάρ τοι

οῦ λόγων τεκμηράμενον είπειν, φαίνεται.

t

ţ

ž

٠,

ļ.

g.

ľ

7

1:

!:

Ŀ

i;

5

:

ä

:

;

ı:

ŀ

Ė

1

1

i

ij

:

۲

;

Runons. Und fo war nun der bunten Billfur Thur und Thor geoffnet. Im weiteren Berlaufe der Jahrhunderte mußte fich die Berwirrung noch fteigern. Die Curioftat wollte begreiflicherweise auch fpatere, nachconftantinifche Ginzelereigniffe ber Beschichte in der Offenbarung getweiffagt finden; fo griff man, während man bas taufend. juhrige Reich im Allgemeinen mit Conftantin beginnen ließ, bei ber Auslegung ber Siegel, Bofannen, Zornfchalen u. f. w. in spatere Zeiten hinab; ja jedes neue große Zeitereigniß rief confequenterweise eine neue Art der Auslegung der Apokalypse hervor, und so wurde biefe lettere nachgerabe als wächserne Rase behandelt. Man fann biefe Auslegungsmethode mit Auberlen als die firchengeschichtliche bezeichnen. Grundirrthum, daß das taufendjährige Reich mit Conftantin begonnen habe, hat Auguftinns (de civ. Dei 20, 7.) fitt bas gange (von feinen Schwachen durchweg beberifchte) Mittelatter fanktionirt. Die kirchengeschichtliche Auskegungsweise finden wir fortan herrschend; ber Abt Joach im (um 1180) in seiner expositio in apoc. theilt die Airchengeschichte, so weit fie damals verlaufen war, in acht Perioden, und findet diefelben in ben Siegeln, Bofaunen und Bornfchalen wieber, doch fo, daß er die Bofaunen und Zoruschalen im Besentlichen für eine Wiederholung bes in den Siegeln Gesagten balt. Dagegen fab Ritol. De Lyra († 1340) in ben Siegeln die Zeit bis Julian, in den Posaunen die von Julian bis Manritius, in Rap. 12—13. die von Mauritius bis auf Rarl b. Gr., in den Zornschalen die bis Heinrich IV. Aehnlich, nur wieder aubers, machten es Seraphinus be Fermo, Ubertinus be Cafalis u. A., beren Dentungen im Detail ju beleuchten, eine völlig unfruchtbare Dabe fen wurde. Die gange Auslegungsmethode hat bereits vor dem Ablauf des Mittelalters ihren Bankrut gemacht. Da man das taufendjährige Reich mit Constantin beginnen ließ, mußte man um 1300 bas Auftreten Gog's und Magog's fammt bem jüngsten Gericht erwarten. Und bekanntlich war diese Erwartung damals allgemein in der Christenheit verbreitet. Es tam aber ftatt bes jungften Gerichtes blog bas Gericht über bie fchlechte antichilias Rifche Exegefe.

Eine britte Beriode, die wir mit der Reformation beginnen laffen, unterfcheibet fich von der aweiten insofern nur wenig, als die antichialistische Grundanschauung sammt der tirchengeschichtlichen Deutungeweise im Gangen die herrschende blieb. Bringip der letteren fpricht Luther naiv genug in ben Borten aus; "Beil es foll eine "Offenbarung feyn Umftiger Gefchichten und fonderlich funftiger Trubfale und Unfall "der Chriftenheit, achten wir, bas follte ber nachfte und gewiffefte Briff fenn, Die Aus-"legung ju finden, fo man die ergangene Geschichte und Unfalle, in der Christenheit vergangen, ans ben Siftorien nahme und dieselbigen gegen die Bilber hielte und alfo "auf die Worte vergliche. Wo fich's alsbann würde fein mit einander reimen und "eintreffen, fo konnte man darauf fußen als auf eine gewiffe ober unberwerfliche Aus-"legung." Ru welcher "gewiffen " Anslegung diefe Methode fuhre, hatte die borangebende Beriode fcon gezeigt. Es ift ja von vornherein flar, bag biefe Art irre führen muß, ba ber Ausleger noch nicht bie gange Geschichte, sondern nur bas bis zu seinen Lebzeiten verlaufene Stud berfelben mit ber Apotalppfe zu vergleichen im Stande ift, worans benn in ber Regel ber Fehler entspringt, bag ein jeder ben gerade bis zu feiner Beit verlaufenen Bruchtheil für bas Gange anfieht und grundlich irre geht.

Die antichialistische Anschanung beizubehalten, waren die Reformatoren insbesondere badurch veranlaßt, daß der Chiliasmus ihnen in der Zerrgestalt des mühlhäuser und münster'schen Anabaptismus entgegentrat. Wenn schon sie nun nicht zu der Ersemtnis durchdrangen, daß der anabaptistische Pseudochiliasmus mit dem constantinischen Antichiliasmus eines Eusedius und Augustinus gerade wesensverwandt und dem althatristischen Chiliasmus entgegengesetzt seh — wenn schon sie selber daher dem anabaptistischen Pseudochiliasmus nicht den biblischen althatristischen Gnestochiliasmus, sondern irrthumlich den constantinisch-dyzantinisch-mittelalterlichen Antichiliasmus entgegenstellten: so vollzogen sie dennoch die Berwerfung des wiedertäuserischen Pseudochiliasmus unter einer

Form, welche zeigt, wie sie mit praktischem Tiefblick das nowror werdes dies Pfende, chiliasmus durchschaut hatten. "Daß vor der Anserstehung ein weltliches Reich Christi bestehen werde", dies verwarfen sie (Coak. Aug. 17, Helv. post. 11). Consequentre weise hätten sie einsehen milsen, daß hiemit jene Ansicht, welche vor der Auserstehung, mit Constantin, das Offenb. 20, 4 geweissate Reich beginnen läßt, ebenfalls verworfen seh. An ihr aber hielten sie sest. Luther rechnete das 1000jährige Reich von Constantin bis Gregor VII., Andere ließen es erst mit Karl dem Großen beginnen. — Hand in Hand damit ging die kirchengeschichtliche Deutung, in welche nun auch die Ereignisse Reformationszeit hereingezogen wurden, ühren Gang fort.

Soweit erscheint also in der Reformationsperiode noch tein neues Moment für die Geschichte der Auslegung der Offenbarung. Gleichwohl haben wir nicht ohne Grund mit der Reformation eine neue Periode derselben begonnen. Blieb auch die hermenstische Methode im Allgemeinen dieselbe, war auch der antichilastische Irrthum noch nicht wenigstens noch nicht mit Bewußtsehn — überwunden, so war doch den Resormatoren über einen andern, für das Berständniß der Offenbarung höchst wichtigen Punkt eine neue Geisteserleuchtung von oben zu Theil geworden; ja man kaun sagen, daß die

gange That ber Reformation auf diefer Beifteserleuchtung ruht.

Als Luther seine Schrift de captivitate Babylonica schrieb, dachte er zwar zundchft nur an jenes alte Reich bes Rimrod und brauchte das Wort "babylonische Gefangen fchaft" lediglich im Sinn eines Gleichniffes, nicht einer erfulten Beiffagung. Gleichwohl mußten dadurch die Blide auf die Beissagungen Dijenb. 13 ff. und 17 gelent werden. Offenb. 14, 8 wird die Beltmacht, wie fie im fechften, bem romifchen Belt reiche fich conzentrirt und die halbe Jahrwoche von Chrifti hinmelfahrt bis ju ben Eintritt der letten Krisis fortdauert, — die romische Weltmacht, wie fie von einer Tobesmunde fich erholt hat und wie ihr eine Dacht zu Gulfe tommt, Die in zwei Lammeshörnern ben Schein einer Lammes ., b. h. Chriftusherrichaft (benn bie Borner find überall Symbol ber Bewalt und Berrichaft) an fich trägt und boch eine Macht ba Finfterniß ift - diefe so geartete romifche Weltmacht wird 14, 8 "Babel" genannt Und Rap. 17 kehrt diese Babel wieder, dort — am Ende — unter dem Bilde einer (bon bem Thier Rap. 17, d. i. der letten, fiebenten Weltmacht unterschiedenen) hure. Die Reformatoren erkannten in jener Rap. 18 geweiffagten Artung ber romifchen Belb macht, der Babel, eine Weiffagung auf jene scheinbare Christusherrschaft, welche der romifche Stuhl im Mittelalter, nach dem Wiederaufleben des promifchen Reiches" als eines "heiligen romifchen Reiches", über ben orbis ausübte. Dag diefe pabftliche Gewalt Rap. 18 noch nicht unter dem Symbol der noorn, d. h. der von Christo abtrunnig geworbenen Bemeinde, fondern unter bem eines Thieres, b. i. einer Beltmacht, erfcheint, konnte und durfte fie nicht irre machen, da eben jene Dacht gunachft nicht als Gemeinde, sondern als eine über die Gemeinde herrschende, Scheinbar Chrifti Berrschaft übende, in der That rein weltliche, fleischliche, der Finfterniß Borschub leiftende Gewalt auftrat und nicht zunächst als verberbte Gemeinde (bure), fondern als falfcher Mittler und falfche Theofratie (Pfeudo-Lamm) fich bethätigte \*). Wenn nun die Reformatoren diefe "Babel", ben Pfeudo-Chriftus, mit bem 2 Theff. u. Dan. 7 geweiffagten Anti-Chriftus ibentifizirten, fo war dieß allerdings ein Irrthum; benn aus einer Bergleichung bon Apotalppfe 17 mit den obigen beiden Beiffagungen geht unzweifelhaft herbor, daß ber Antichrift (2 Theff. 2, 3 ff.; Dan. 7, 24 ff.) vielmehr mit dem achten Weltreich (Offenb. 17, 8. 11) identisch ift, einem Reich offenen Abfalls, wo auch der Schein des Christenthums weggeworfen wird, einem König des frechen Unglaubens, welcher an der ndort, der Babel, das Gericht vollziehen foll (vgl. Offenb. 17, 18. 16. 17). Allein dieser In-

<sup>\*)</sup> hiermit find im Grunde alle die Bebenken, welche Auberlen ("ber Prophet Daniel" :c.) gegen jene resormatorische Auffassung erhoben hat, beseitigt. Erst am Ende ber Beit Apol. 17 foll Babel die Signatur ber abtrilnnigen Gemeinde haben.

thum, daß fie die Babel mit dem Antichrift identifizirten und "Antichrift" nannten, that ber Richtigfeit ihrer Ertenntnig, wo die Erfüllung ber Babel gu fuchen fen, leinen Eintrag. Die Reformatoren befagen in diefer Erkenntnig die Berechtigung gu ihrem Reformationswert. Luther schrieb im November 1520 seine Schrift adversus execrabilem antichristi bullam; Calvin bewies (instit. IV, 2, 12; 7, 21 und 25; 9, 4), wie alle Signaturen der "Babel", (die auch er mit dem "Antichrist" identifizirt), sich im Babsthum wiederfinden; babei unterschied er aber auch (inst. IV, 2, 12) ganz confequenterweise die Gemeinde der romifch-fathol. Christenheit bon bem Babftthum in the und gestand der ersteren zu: ecclosias apud eos esse non inficiamur, während er das Pabstthum für eine anti-driftliche Institution erklärte. John Anox verfocht auf bem Schloffe St. Andrews gegen ben Briefter Annan fiegreich die Thefe: papam osso antichristum, welche von da an Gemeingut des schottischen Boltes wurde. In der lutherischen Rirche ist es Rirchenlehre: "daß der Babst der rechte Antichrift seh" (Art. 8malo. 4). Die reformirte Rirche Frankreichs beschloß auf den Nationalsynoden pu Sap 1603 und zu Rochelle 1607, einen Artifel gleichen Sinnes in die Conf. Gall. ausunehmen und ließ wirklich eine Ausgabe der Conf. Fall. mit diesem Artikel drucken; die Drohungen Heinrich's IV. nöthigten fie, diefen Artikel in den spätern Ausgaben wieder weggulaffen. Du Bleffis bewies aber (1612) in feinem "Mystorium iniquitatie", daß der Pabst der Antichrift sen, und erklärte ganz richtig das siebenköpfige Thier Ap. 13 bon ber romischen Weltmacht, bas eintöhfige mit Lammeshörnern bom Pabstthum. Turretin (1703) fonnte schreiben (comp. theol. 16, 15, contr. 1): Constans est omnium Reformatorum et Protestantium fides, antichristum illum magnum esse papam Romanum.

Bon diefem wichtigen Puntte aus mußte benn boch auch auf die Erklärung ber übrigen Theile der Offenbarung einiges Licht fallen. Es war der Willfür der kirchengeschichtlichen Deutung wenigstens eine Schrante geftedt, ber Eregese ein Saltpuntt gegeben. Um meiften und ungehindertsten erging fich diefelbe noch in der Auslegung der Siegel, Posaunen und Zornschalen, wie wenn 3. B. Beter Jurien (l'accomplissement des prophéties, Rotterd. 1686) die fünfte Zornschale auf die Berlegung des pabsillichen Stuhles nach Avignon; Brightman das Sonnenweib Kap. 12 auf die magdeburgischen Centurien; ein Dritter die sechste Posaune auf die Erfindung des Schießbulbers bezog. Das gange Chaos biefer verschiedenen Deutungsarten auseinander gu legen, ift hier der Ort nicht; es genuge, zu bemerken, daß die Einen (wie Lambert, Bullinger, Chytraus, Launoi, Brightman) die fieben Bornschalen fur eine Exposition ber siebenten Bofaune aufahen, mahrend die Andern (wie Collado und theilweise auch Bareus) einen Barallelismus zwischen den Siegeln, Bosnunen und Zornschalen annahmen (so daß jedes Mal die nämlichen sieben Perioden, nur bon dreifach berschiedenem Gesichtspunkt aus inrafterifirt wurden) und die Dritten (wie Luther, Mard, Hoe und Calov) in der gangen Offenbarung eine ununterbrochene consetutiv fortschreitende Abschattirung der Rirdengeschichte zu finden glaubten.

In Betreff der Siegel, Posaunen und Zornschalen herrschte also gründliche Berwirrung. Das Weib Rap. 12 ward von den Meisten (irrig) auf die christliche Kirche gedeutet. Darin war man ziemlich einig, daß auch die in den sieben Sendschreiben geschilderten Gemeindezustände eine thpisch-prophetische Bedeutung haben müßten; doch ging man in der Deutung selbst auch bunt auseinander; Brightman wollte in den ersten vier Sendschreiben die Perioden von 30—100, 100—382, 382—1300, 1300—1520, in Sardes die lutherische, in Philadelphia die resormirte, in Laodicea die anglikanische Kirche sinden; ähnlich Bitringa (100—280, 280—320, 320—700, 700—1200, 1200—1516, 1516—1600, 1600 st.); Erocius (synt. sacrae theol. 1636) sah in Sphesus die eccles. apostolica, in Smhrna die martyrumene, in Pergamus die polemica von Constantin dis zu Karl dem Großen, in Thyateira die devota von Karl dem Großen bis Karl V, in Sardes die politica von Karl V. dis 1636, in Philadelphia

eine eben zu seiner Zeit beginnende fratorna, welcher die Befehrung Iraels gelingen

werde, in Laodicea eine fünftige topida. Andere anders.

Gegenüber nun diefer, in ihrem Antichiliasmus wie in ber Billur firchengeschicht licher Deutung irrenden, in ber Erfenntnig ber Thiere Rap. 13 aber erleuchteten proteftant. Exegefe trat eine romifche Exegefe, bei welcher fich zu ber alten Duntelheit bes Antichiliasmus noch eine neue Berblendung gefellte, die in der Berfchliefung ber Bergen gegen die evangelische Bahrheit ihren innern Grund hatte. Dan wollte mit Bewalt bem Zeugniß fich entziehen, welches in bem breizehnten Rapitel gegen bas Babft thum enthalten war; man wollte den Blipftrahl diefer furchtbaren Beiffagung bon fic So fland in ber romifchen Rirche eine Schule von Exegeten auf (Ribera 1591, Bingas 1601, Alcafar 1614 u. A.), welche ben formellen Fehler ber Reformatoren — die Identifikation der "Babel" mit dem Antidyrift — fich aneignete, aber um umgefehrt von 2 Theff. 2 bas festhielt, bag ber Antidrift ein Individunm ber leten Zeit sehn werbe und bon ba aus nun den Schluß jog, daß auch bas Rapitel 13. geschilderte Thier ein Individuum der fünftigen letten Zeit bezeichne. Man tam damit an der Annahme, daß die gange Zwischenzeit zwischen Christi himmel fahrt und bem Auftreten bee Antidrift in ber Offenbarung überfprungen fen und daß diefelbe nur über die 31/2 letten Jahre bor Chrifti Biedertunft (worunter man gewöhnliche irbifche Jahre verstand) eine Weiffagung, und zwar eine fehr detaillin Boraussagung der einzelnsten Begebenheiten, enthalte. Turretin (16, 15, 1) farafterifit biese Schule in ben Worten: Pontificii Antichristum fingunt hominom singularem et unicum, ortum ex tribu Dan, qui se pro Judaeorum Messia venditans, spatio trium annorum cum dimidio templum Hierosolymitanum instaurabit, universum orbem subiget, Henochum et Eliam redivivos trucidabit, totum christianismum evertet, seipsum in templo restaurato proponet adorandum, ac tandem a Christo in monte oliveti, ex quo paraturus sit ascensionem in coelum, occidetur.

Man sieht, es waren auf beiden Seiten Wahrheitselemente. Die pontificii hatten die richtige Deutung des "Menschen der Sünde" 2 Thess. 2, die Evangelischen die richtige Deutung der "Babel" Offenbar. 14 und 17. Gemeinsam war beiden der Irrthum, daß sie die Babel mit dem Antichrist identissizierten. Dazu kim noch der Antichissemus, welcher besonders in der evangelischen Exegese sich als grober innerer Widerspruch geltend machte; denn wie konnte jenes herrliche Reich Offenb. 20, wo Christus mit den Seinen als Priestern und Königen auf Erden regiert, mit Constantin und Karl dem Großen begonnen haben, wenn die Gewalt der Babel, welcher doch durch die Ansichtung jenes Reiches ein Ende gemacht werden soll,— in die Zeiten des Pabstihums siel?!\*)

Der nächste Fortschritt, welchen die Auslegung der Offenbarung machte, mußte dahn nothwendig eine Restauration des alten patristischen biblischen Chiliasmus sehn. Wit ihr beginnen wir die vierte Periode der Auslegung. Gewöhnlich wird Bengd als Bater des wiedererwachten chiliastischen Glaubens betrachtet. Zwar darf seine Auslegungsweise von Kap. 1—20 der Aposalphse als gründlich versehlt betrachtet werden. Er theilt mit Früheren (z. B. Joseph Mede und Whiston in England) den Wahn, die mystischen Zahlen durch Berechnung auf irdische chronologische Zahlen reduziren zu kwen nund verfährt hiebei mit naiver Willstur \*\*). An kirchengeschichtlicher Deuterei gibt

<sup>\*)</sup> Gleichwohl hat neuerbings A. Althaus ("bie letten Dinge" Berben 1858) bie 3bentifiletion bes Pabsithums mit bem Antichrift jusammt bem Antichiliasmus ber Resormationszeit zu repriftiniren versucht.

<sup>\*\*)</sup> Billfürlich nimmt er die gesammte Beltdauer zu 7777 Jahren an und sett Christi Biedertunft auf das Jahr 1836! Irrig hält er die Zahl 666 (Offend. 13, 18) für die Zahl der irdischen Jahre der Dauer des Pahstitums, sett 666 irdische Jahre = 42 mystischen Monaten und berechnet hienach den mystischen Monat auf 15% irdische Jahre. Ganz wunderlich hält er aus καιρός, χρόνος, αίων, ja selbst den dityos καιρός 12, 12 und den μη χρόνος 10, 6 für Zeitmaßt und berechnet dieselben auf 222%, 1111%, 2222%, 883% und 1036 Jahre, wobei der dityos καιρός vier Mal so lang angenommen wird, als der καιρός!

er keinem seiner Borgänger etwas nach. Dagegen bleibt er wichtig und anerkennenswerth daburch, daß er wenigstens in Deutschland der erste war, der ersolgreich den biblischen Chiliasmus wieder vertrat (denn der Chiliasmus des römischen Abtes Berthold von Chiemsee, um 1524, war vereinzelt und spursos geblieben). Allein mit Bengel eine neue Beriode der Anstegung zu beginnen, ist man nicht berechtigt. Er hatte die hiliastische Anregung durch Spener und Joach. Lange empfangen; Spener verdankte sein Licht über diesen Punkt seinem geistlichen Bater de la Badie (s. d. Art. "Labadie") und gleichzeitig mit letzterem hatten schon die reform. Theologen Jurien (1686) und Sexarins die richtige Deutung von Offenb. 20 wissenschaftlich versochten. Die Draugsale bei der Aushebung des Edits von Rantes hatten Jurien die Augen geöffnet und die Schnsucht nach der verheißenen Reichsaufrichtung in Herrlichkeit geweckt. Anch hier that die Erleuchtung von oben mehr, als das exegetische Grübeln.

2

È

7

Ľ

ì.

::

اج

, 7

F.

Ŀ

7

:

:

• •

5

ď

3

ľ

٤.

:

÷

Der ernente Chiliasmus war indessen nur das eine Moment, welches den Eintritt einer neuen Periode vorbereitete. Ebenso solgenreich für das gläubige Berständniß der Offenbarung war das wilde Hervorbrechen des Unglaubens zu Zeiten Boltaire's und der Revolution. Was schon Bengel's Tiefblid geahnt, das wurde jest Erkenntnißbests der trenen und erleuchteten Kinder Gottes, nämlich die Einsicht, daß die Semeinde Jesu den Feind nicht bloß auf der einen Seite, der römisch-sierarchischen, zu sochen habe, sondern daß auf der andern die Lügenmacht des frechen Unglaubens und Absuls stehe (vgl. Stilling's Siegesgeschichte des Reiches Gottes.) Was den Reformatoren noch verdorgen gewesen: der Unterschied zwischen der nochen, "Babel" und dem "Thier aus dem Abgrund" (Offenb. 17), das zeigte sich jest in der Erstüllung; das Weib ward vom Thiere noch getragen, aber schon 1790 (und seither wieder 1830 und 1848) haben die Hörner des Thiers, das ohne Kronen erscheint, einzelne präludirende Stöße gegen das Weib versucht.

Der wesentliche Fortschritt dieser vierten, jetigen Beriode der Auslegung ist asso ein doppelter; einmal der erneute Glaube an die Wahrheit der Gottesverheißung von der Reichsaufrichtung bei Christi Wiederkunft, sodann die Einsicht in den Unterschied zwischen der noorn und dem Abgrundsthiere (Antichrist) Kap. 17 und somit auch in den Unterschied zwischen diesem blutrothen, kronenlosen Thiere der Endzeit (Kap. 17) und dem aus dem Böllermeer gestiegenen, die Kronen auf den Hörnern tragenden Thier der halben Jahrwoche (Kap. 13) — mithin endlich auch das Berständniss dieser beiden mystischen Zeiten: der halben Inhrwoche von Christi Himmelsahrt dis zu Babel's Fall und der halben Tagwoche vom Sturz der Babel durch den Antichrist dis zu Christi Wiederstmit, — zweier Zeiten, die in den verschiedenen Gestchten der Offenbarung immer gleichsmässig wiedersehren (11, 2 f. und B. 11; 12, 6 u. B. 14; 13, 5).

Aber teineswegs auf geradem Bege hat fich biefer Fortschritt entwidelt, sondern in mannichfachem Rampfe mit Irrthumern, welche von verschiedenen Seiten her fich geltenb machten und noch machen, als ob es die Finsterniß felber barauf abgesehen hatte, bas Berftundnig ber Offenbarung auf alle Beife zu verwirren und zu erschweren. Der Unglanbe, ehe er fein felbft noch bewußt geworben, ber Unglaube in feinen feinften Anfangen, trat in mertwürdigem Inftintt fogleich mit einer Exegese ber Apotalppfe auf ben Plan, welche die Beiffagung Gottes in menschliche Divination oder in vaticinia post eventum zu berwandeln befliffen war. In nichts haben Sugo Grotius (opp. tom. III, p. 1159 ff.) und Betftein (interpr. apoc. 1752) ihre rationaliftifche Aber fo dentlich tundgegeben, als in der Art, wie fie die Offenbarung auffagten. Papas supparasiturus (schreibt Turretin) Grotius somniavit vigilans in loco 2 Thess. 2 de Caligula et Simone Mago, in epistola Joannis de Barchochba, in apocalypsi de Trajano, Apollonio et Domitiano, tantum eo fine, ne antichristus vel coram videatur vel in posterum metustur. Und von da an blieb es Dogma der rationaliftischen Eregese, daß Johannes geschehene und erlebte Ereigniffe seiner Zeit — hochftens etwa mit hinaugethauer Erwartung einer Wiedertunft Nero's - beschrieben habe. Go beutlich bas

7köpfige Thier auf Dan. 7 zurückweist und seine Händter sich hienach als Beltreiche karakteristren, so beliebte man demwch diese Häupter (17, 10) auf Individuen zu denten. Die Einen, wie Wetstein, Herder, Züllig u. A., denteten die fünf zu Iohannis zeit bereits gefallenen Hücken auf die fünf herodianischen Fürsten: Herodes L. Antipas, Philippus, Archelaus, Agrippa L und das ganze Figeor auf das die Christen versolgende Indenthum; die Andern, wie Semler, Ewald, de Wette, Hisig, deuteten jeme sünf Häupter auf die röm. Kaiser Augustus, Tiberius, Caligula, Claudius, Nero, den sehsen auf Salba, unter dem Iohannes geschrieben habe, den achten auf Nero's Wiedertuns; die ganze Aposalypse wolle den Untergang des heidnischen Rom weissagen. Ein drüter Theil, wie Eichhorn, Matthäi u. A., bezogen einen Theil der Aposalypse auf Ierusalem, einen andern auf das heidnische Rom. Eine kurze aber bündige Wiederlegung dieser roeichard Advor gibt Auberlen ("der Proph. Dan." 2. Aust. S. 441 st.).

Im Rampfe mit dieser rationalistischen Auffassung hat fich die gläubige Exegese da Offenbarung wenigstens von den Thorheiten und Billfürlichteiten der alten "lichen gefchichtlichen" Deutungsweise mehr und mehr gereinigt. Bei bem Englander Ellin (horae apocalypticae 1851) finden sich noch Anklänge an jene Anslegungsweise, wem er 3. B. den vide apony Offenb. 12, 5 auf Constantin, das Drittheil der Sterne B. 4 auf die von Maximin verfolgten affiatischen Bischofe, ben Sturz bes Drachen auf ben Tod Julian's deutet. (Daß "Babel" Rom sey, hat er richtig erkannt.) In Deutschland fputt jene tirchenhistorische Deutungeart nur noch in den, auf Biffenschaftlichteit feinen Aufpruch machenden Schriften von Autodidatten und frommen Dilettanten. bon Seiten wiffenschaftlich bedeutender Commentatoren anderweitige langft übermundene Standpunkte repriftinirt worden. Bor Allem ift hier Bengftenberg ju nennen ("die Difenbarung des h. Johannes" 1849), welcher den mittelalterlichen Antichiliasmus in kaser und greller Beise erneuert hat, bas 1000jährige Reich mit Rarl d. Gr. beginnen, bis 1848 bauern läßt, den Untergang des Abgrundthieres auf den Richtuntergang des rom. Reichs zur Zeit Conftantin's beutet, in ber Revolution von 1848 ben Gog und Magog erblickt, im Ganzen aber die Symbole der Apokalppfe fo fehr zu Simbildern abstratter Ideen verflüchtigt, daß bei ihm alle Bilber das Rämliche — ober alle Alles bedeuten, (a. B. bas Malzeichen bes Thieres unter Anderem auch die fchwarz-roth-goldne Rotarde!). Bon dem zwei schneidigen Schwerte, das der Berr in der Offenbarung führt, hat Bengfienberg keine Ahnung; ihm ift bie Offenbarung nur gegen das Reich des Unglaubens und Abfalls, nicht auch gegen bas bes Aberglaubens und der hierarchie gerichtet. Treffend bemerkt hierüber Auberlen (a. a. D. S. 468 f.): "Es ist sehr beklagenswerth, daß auch "ein Mann wie hengstenberg, auf diese Beise zur Berwirrung der geiftlichen Beurthei "lung des Welt = und Kirchenwesens beitragen und felbst aus den Propheten feinen wreineren, tieferen Blid gewonnen haben foll. . . . Wenn man fo die Herrlichkeit bet "1000 jährigen Reiches in der Bergangenheit sucht, so tritt an die Stelle der chriftlichen "hoffnung unwillfürlich ein bedentliches Rudwartsbliden und Rudwartsftreben in bie "Zeiten, wo das Christenthum noch mehr außere politische Macht besaß, und damit geht nin praxi eine Berftaatlichung ber Rirche und Berfirchlichung bes Staates Sand in "Band, welche das Kreuggeheimnis des Reiches Christi tief mistversteht und Fleifch p "ihrem Arm zu machen wenigstens in beständiger Befahr ift".

Wenn bagegen v. Hofmann (Weistagung und Erfüllung II, 300 ff.) und hebot ("die zweite sichtbare Zukunft Christi" 1850) nach dem Borgang von Menken in da Apokalppse die ganze Periode der heidenchristlichen Gemeinde (von der Zerstörung Ierssalem's durch Titus an die zur einstigen Bekehrung Ifrael's) übergangen glauben, so ift dieß ein eben so wenig zu rechtsertigender Apriorismus, als wenn Auberlen (d. ProphDaniel) ebenso apriorissisch statuirt, die Apokalppse musse in die bei Daniel übrig gebliebene Lücke eintreten, dürfe deßhalb nur die heidenchristliche Gemeinde zum Gegenstande haben, musse vom Bolt Ifrael absehen. Wenn nun aber Hofmann und Hebart, von jener Anschauung ausgehend, in der Offenbarung eine detaillirte Boraussagung der Einzel-

begebenheiten der letzten 3 1/2 (gemeinen irdischen) Jahre vor Christi Wiedertunft zu finden glauben, so ist dieß eine, wenn auch unbeabstätigte, doch bedenkliche Repristination der Ribera'schen Schule, Kimmt nicht mit einer gefunden ungezwungenen Deutung der beiden Thiere Rap. 18 und 17, noch weniger mit der richtigen Deutung der noopon (wa welcher Anberlen mit Recht gezeigt hat, daß es nur Symbol der abgefallenen Gemeinde, nicht einer Weltmacht ober einer Stadt als folder, fenn tonne) und hat vor Allem das Wort Christi Offenb. 16, 15 gegen sich; denn wenn die Einzelexeignisse der kpten 3 1/2 Jahre fo in's Detail geweissagt waten, wie jene beiben Exegeten annehmen, so wärde auch der Ungläubigste sich über die Rähe der Wiederkunft Christi alsbaun nicht mit täuschen konnen. — Bei allem dem hat v. Hofmann das Berdienst, viele Punkte in der Apolalypse exegetisch aufgehellt zu haben. Wit Recht deutet er die fünf ersten Saupter auf bas affprifche, babylonische, perfische, macebonische Reich und bas bes Antiochus; er ift dazu nicht allein durch Daniel, sondern auch durch Sacharja berechtigt und genothigt \*). Mit Recht erflart ferner Hofmann bas Beib Kap. 12 von der Tochter Bion, d. h. dem Bolte Ifrael. Auch Auberlen muß (S. 277) jugeben, daß das Beib, welches Christum gebaren foll und geboren hat, nicht die Kirche, sondern nur bot Boll Ifrael fenn tonne, nimmt aber (S. 280) an, daß dieß Bolt Ifrael hier felbft un wieder Symbol des neutestamentlichen Ifrael, der Gemeinde Christi, sen, weil das Beib mit der Sonne bekleidet sey, und weil das Beib überhaupt und an sich nur Besichnung ber Ginen Gottesgemeinde feyn tonne; diefe zu fenn habe Ifrael aufgehort, kit es den Mefsias verworfen. Allein mit der Sonne bekleidet, erscheint das Weib ja icon bebor - nicht begwegen weil es Chriftum geboren (schon die alttestamentliche Tochter Zion war im Gegenfatz zur Heidenwelt die Trägerin des göttlichen Lichtes, 34. 49, 6); und was den zweiten Einwurf betrifft, so ift es ein exegetisch unberechtigter Dogmatismus, zu statuiren, daß die prophetische Symbolit in jeder Zeit nur Ein Weib lenne und mit bem Bilbe bes Beibes jedes Mal nur die mahre Gemeinde des herrn bezeichnet werde. Bei Hofea 1-3 wird das Bild des Weibes beibehalten auch für das abtrunnige, in die Buffe gefilhrte Beib, und wie die altteftamentliche Gemeinde fich in ein theoltratisches Juda und untheoltratisches Ifrael spaltet, erscheinen auch sogar gwei Beiber neben einander (Ezech. 3, 4). (Ebenfo in anderer Beife die zwei von einander berschiedenen, ja einander eutgegengesetten Offenb. 17, 1 u. 7 und Rab. 19, 7.) Es bunte alfo Ifeael Rap. 12 gang wohl als "in die Bufte geführtes Beib" bezeichnet werden, unbeschadet deffen, daß neben Ifrael Die Gemeinde Christi als Weit oder Brant eriftirt. — Darin aber dürfte Hofmann (und mit ihm Anberlen) irren, daß er die Flucht 8. 6 mit der Flucht B. 14 identifizirt; die erste geht (B. I u. 3) in der Bifion "im Himmel" vor fich, die andere (B. 12 f.) auf der Erde; so sind beide schon in der Bifion abs 3100i verfchiedene Vorgange unterschieden; zwischen beide fallt die Besiegung bes Drachen durch Michael, welche Auberlen mit Unrecht auf Christi Berfohnungstod beutet, ba boch Michael, ber Schutengel ber Ration Ifrael, nicht einerlei mit Chriftus ift und der Drache B. 11 nicht von Michael allein, fondern von "nnfern Brüdern" durch deren Bekenntniftreue (B. 11) überwunden wird. Endlich werden die B. 14 genannten "Beiten" wohl Zeiten der nämlichen Gattung, wie die B. 6 genannten fehn, alfo "Tage". Dann kommen aber die 31/2 Tage B. 14 nicht mit den 1260 Tagen B. 6 einerlei sebn, sondern wir haben dann hier Rap. 12 dieselben unterschiedenen zwei Berioden (halbe Inhrwoche und halbe Tagwoche) wie Kap. 11, 3 u. 11. Bon "dem Adler" B. 14 wird mit dem bestimmten Artisel geredet und damit auf den dem Lefer von Rap. 8, 13 her bekannten Abler hingewiesen, ber bie Behen ber letten Beit (ber halben Tagwoche)

<sup>\*)</sup> Mit Unrecht tabelt ihn Auberlen (S. 456) behwegen. Letterer läßt fich hier wie öfter von bengstenberg zu sehr imponiren und nimmt auf Sacharja 6, 6—7 feine Rückficht, wo bas viertz Beltreich sich bereits in zwei Reiche (Sprien und Rom) spaltet. Bergl. Hofmann, Weissag. nb Erfüll. I, 362 ff.

ankundigt. — Somit kann also die Flucht des Weibes nicht (wie Auberlen will) der Uebergang des Christenthums zu den Heiden und der Adler nicht das oft zud west römische Reich (und dann auch der Wasserstrom nicht die Bölkerwanderung, die wahrlich auch nicht auf Bernichtung des Christenthums gerichtet war!) bedeuten, sondern die Jucht in die Wüste B. 6 ist (wie Hosea 2, 16; 3, 4) die Wanderung Iraels in's Erik die Bestegung des Drachen seine einstige Bestehrung, die zweite Flucht B. 14 seine einstige klustige Bergung vor dem Antichrist.

Bahrend in Betreff bes 12ten Rabitels die Anfichten in der Gegenwart noch filmer auseinander geben, hat fich bagegen in Betreff der beiben fiebentopfigen Thiere Rap. 13 und 17, sowie der noorn Rap. 17 ein ziemlich einhelliges Refultat bei mehreren neueren Auslegern bereits ergeben. Gauffen (Daniel le prophète 1850), Sand ber diefes (Ebrard, die Off. Johannis 1853) und Auberlen ("der Prophet Daniel und die Offenbar. Johannis" 1te Aufl. 1854, 2te 1857) treffen darin ansammen, das bas flebentopfige Thier jedes Dal die Dacht und das Reich des Fürsten dieser Bell als ganges und einheitliches, wie es in einer Reihe von consetutiven Beltreichen fic theils schon verkörpert hat, theils noch verkörpern wird, bezeichnet; daß es aber jede Mal (Rap. 12, 3; 13, 1; 17, 3) diese Weltmacht in einer von diesen ihren besonden Geftaltungen darstellt. Treffend und trefflich erkennt Gauffen, daß der Drache Rap. 12, der die Kronen auf den fieben Bauptern trägt, die Weltmacht in ihrer heidnischen Ge staltung ist; die assprische, babylouische, persische, macedonische, sprische und römische Macht war es ja, welche Ifrael verfolgt hat\*), obwohl fie hier Rap. 12, wie Guiffen richtig fieht, junachst als romifche in Betracht tommt, da ja bon ber Beit nach Chiffi Geburt die Rede ift. Rap. 13 tragt das aus dem Meer des Bollergetwoges (vergl. 13, 1 mit 17, 15) emporgestiegene Thier die Kronen auf den gehn Hörnern; das Thier als folches währt die halbe Jahrwoche durch, ist also die Weltmacht in ihrer romischen Ge staltung; allein speziell wird fie gezeichnet in der Periode, wo diese romische Weltmate fich bereits in eine Bielheit germanisch-romanischer Reiche (vergl. Dan. 2, 41 Gifen und Thon) zersplittert hat. (Darauf führt auch die Heilung des zum Tode verwundeten Hauptes, worüber unten.) Rap. 17 endlich ift das, teine Kronen tragende, blutwite, am gangen Leibe mit namen ber Läfterung bedeckte Thier die Weltmacht in ihrer letten, antichristischen Gestaltung. - Gang richtig fieht ferner Gauffen, bag bas Thier mit ben zwei Lammeshörnern Rap. 13, 11 ff. mit der ndorn Rap. 17, 1 ff. im Befentlichen identisch ift, obgleich es Rap. 13 als Pseudolamm, d. i. Pseudo-Christus, Rep. 17 aber als πόρνη, d. i. Pfeudo-Gemeinde, betrachtet wird. Dort erscheint es mehr, insosem et eine über die Gemeinde herrschende, falsche Theotratie ist, hier, insofern es die duch biefe Theofratie verberbte Gemeinde felber ift. Das Recht zu Diefer Ibentifikation ficht im Texte der Offenbarung selbst; denn die durch das Pseudolamm echibik römifche Weltmacht wird 14, 8 die "Babel" genannt, und die ndorn wird 17, 5 ebes falls "die Babel" genannt.

Anberlen meint hier von Gaussen (und mir) abweichen zu mussen. Eine kurze, gedrängte Darstellung dieser Abweichung liefert ein Bild des Standes der jetzigen Frage und erscheint daher geeignet, diese enchklopädische Lebersicht abzuschließen. Auberlen geht von der aprioristischen These (S. 270, 273—75) aus, daß das Symbol des Weikets die Gemeinde, das des Thiers stets die Weltmacht bezeichne. Hiernach soll des Thier 13, 11 ff. (weil Inover) schlechterdings keine geistliche Potenz (wie das Pahlthum) bezeichnen können, sondern nur eine, wenn auch geistige, doch fleischlich-menschliche, wie die salsche Philosophie. Dabei dürste er aber übersehen haben, daß es eben die Absicht des Propheten oder vielmehr des heiligen Geistes gewesen ist, jene scheinbargeistliche Gewalt als eine dem Wesen nach fleischliche darzustellen. Den Schein

<sup>\*)</sup> Gauffen selbst beutet übrigens bas Beib Rap. 12 auf bie Rirche, womit wir, wie gest nicht übereinstimmen konnen.

der geiftlichen Gewalt bruden die Lammes hörner aus; denn das Lamm, obwohl ein-Thier, ift boch ftabiles Sinnbild Chrifti (vollends hier, wo es in Begenfat jum "Draden" gestellt ift) und die Hörner sind nicht (wie Auberlen S. 852 aus den "Augen" Off. 5, 6 folgern will) Bilder der Weisheit, sondern Symbol der Herrschaft und Gewalt. — Die Meinung, daß die geheilte Todeswunde an dem Einen Haupte (13, 3) mit der Biebertehr bes gangen Thieres aus bem Abgrund (17, 8) identisch seb (wie Hofmann will), hat Anberlen in der zweiten Anflage mit Recht fallen laffen; er erklärt jest die Berwundung des (romifchen) Bauptes von der Christianifirung des romifchen Reiches und die Heilung der Bunde von dem neuen Auftreten heidnischen Wesens in der Chrisambeit seit der ersten französischen Revolution und setz hienach das Auftreten des Pseudolammes (nach ihm: der falschen Philosophie) in die Zeit des sich anbahnenden Antichristenthums. Dann würde aber das Pseudolamm in Kap. 17, dagegen die noory (die er auf die verweltlichte Kirche und speziell auf's Babstthum deutet S. 832-341) in Kap. 13 bortommen muffen. Schon Dan. 7, 4 zeigt, daß die Christianifirung des römischen Reichs durch eine Bermenschlichung, nicht durch eine Berwundung des Thieres hatte bersimbilblicht werden müssen: das "Schlachten zum Tode" kann nur der Existenz, nicht der Qualität des Thieres ein (entweder wirkliches ober, wie hier, ein scheinbares) Ende maden. Die Beilung ber Bunde ift offenbar ein einmaliges augenfälliges Ereigniß mb war nach B. 4 nicht eine Folge der Unterwerfung der Welt unter den Satan, sondern eine ber Urfachen biefer Unterwerfung. Budem ift der seit 1789 aufgetretene Geift der Revolution und des Abfalls, wie Auberlen selbst S. 345 ff. zugibt, etwas my Anderes, als eine bloge Beilung und Biederherftellung des früher dagewesenen Beidenthums. Sonach werden also diejenigen Recht behalten, welche in der tödtlichen Berwundung des Hauptes den Untergang des römischen Reiches durch die Bolkerwanderung und in ber Heilung die Redintegration dieses Reiches als des "heiligen" durch Leo III., in dem Pseudolamm aber jene Dacht erbliden, welche dem Scheine nach eine herrschaft Christi über die Rirche und Welt, dem Welen nach doch nur eine weltliche (ein Inor) war und fich durch den Eifer, womit fie "Feuer dom himmel fallen ließ" (vergl. Lut. 9, 51 f. mit den Autodafe's) fo fehr ausgezeichnet hat \*).

Das Schriftwort identifizirt die von dieser Macht beherrschte Weltmacht mit der πόρνη, indem es jene wie diese für "die Babel" ertlart. Auberlen magt es, von feinem aprioristischen Dogmatismus aus, wobei er nur auf den Gegensat von Beib und Thier fußt und alle andern Seiten der biblischen Symbolit in den Hintergrund treten läßt, die noorn Rap. 17 mit dem (von ihm für die chriftliche Kirche gehaltenen) Beibe Kap. 12 zu identifiziren (S. 812). Das Weib Kap. 12 erscheine Kap. 17, wie es zur hure geworden fen. Gefest, man ware berechtigt, das Weib Rap. 12 auf die Airche zu deuten, so bliebe jene Annahme eregetisch boch völlig unberechtigt. Denn im Terte ift and nicht die leiseste Spur zu finden, daß die noory mit dem Beibe Rap. 12 identisch ware. Erft von der Erfüllung aus tomte man fagen, die verderbte Gemeinde, von welcher die noorn verstanden werden muß (und daß das Bild der noorn auf eine berberbte Gemeinde weift, hat Auberlen S. 327-330 mit Recht urgirt), feb ibentifc mit der Gemeinde, welche zuvor nicht verderbt war. Aber selbst dieß läßt sich nicht so ohne Beiteres behaupten. Richt die gange Gemeinde Chrifti fällt dem Berderben anheim; ift boch am Ende der Tage neben der nopen auch noch die Braut 19, 7 vorhanden. Zudem ist es nicht wehlgethan, das Symbol der noorg einzig und einseitig ans bem attteftamentlichen Begriff bes noovever zu erklaren; ber Text fügt diesem Buge noch andere Züge bei; wenn er die noorn "die Babel" nennt, so deutet er (burch diese

<sup>\*)</sup> Daß ber Pseudoprophet erst Kap. 19, 20 mit bem δήριον jusammen seine Strase empfängt, während die πόρνη, Babel, schon 17, 16 vernichtet ift, dürste sich einsach daraus erklären, daß 17, 16 das auf Erden geschende geschichtliche Gericht des Untergangs der Babel als einer Blacht auf Erden geweissagt wird, Kap. 19, 20 hingegen das ewige jenseitige Gericht, dem die beiden δήρω nach Christ Wiedertunft versallen.

Dr. A. Ebrard.

Burnameifung auf 14, 8) auf eine bestimmte geschichtliche Dacht und Sphare bin. in welcher bas geiftliche nogrever fich vertorpern wird. Wahr ift es (Anberlen S. 832). daß geiftliche noovela fich nicht in Giner Confession allein, sondern in den berfcieben ften Confessionen findet, mahr, daß (338) teine fichtbare Rirche ober Confession als folche bei Chrifti Wiedertunft zu Shren eingefetzt werden wird; ebenfo wahr ift es aber and, daß bie Apot. Rap. 17 nicht bor bem abstratten Begriffe bes nopreven warum, fondern bas fünftige bestimmte Strafgericht über eine gefchichtlich bestimmte Dant in welcher die nogrela fich congentrirt hatte und von welcher die Berführung jur nogrela ausgegangen mar, weiffagen will. Bon der Dlacht des Babfithums fagt Auberlen felbft (S. 339): "Sie hat den traurigen Borzug, noorn xar' exoxyr, die Metropole de πορνεία, die μήτης των πορνών zu sepn" und spricht (Rap. XX) das schone mi beherzigenswerthe Wort: daß man "die Spur des nach Rom gefandten Briefes Rouli "verlasse, wenn man die romische Rirche des Mittelalters mit der padagogischen Bestim-"mung der Gesetlichkeit rechtfertigen und als eine Nothwendigkeit ertoeifen wolle". Anch gibt er gu (G. 341): "Die hurerischen, weltformigen Elemente in allen Riche "und Geften ftreben bem Ratholizismus zu und machen ihm Bahn." 3ft bem fo, at es keine andern Grundformen der Finsterniß, als die eine der nogrela, des Pfalle driftenthums, ber hierarchie, welche im Pabstthum ihr Centrum hat und - fie finde fic in welcher Confession sie wolle - nach bem Pabstthum hintendirt und fich an doffelbe anlehnt, und bie andere des Unglaubens und frechen Abfalls, d. i. des Antidriftenthums: fo wird es gang in ber Ordnung fenn, daß ber heil. Geift in ber Offenbarung bieje beiben hanptgestalten weiffagend gezeichnet und nicht bloß bor ber Gfinde bet moreveir in abstracto, sondern bor jener bestimmten μεήτης των πορνών gewarnt hat. Bienach burfte Gauffen gegen Auberlen in diefer Streitfrage ber Gegenwart Recht be halten, oder es dürfte vielmehr zu hoffen fenn, daß der treffliche Auberlen feine Auslegung nach biefer Seite hin noch weiter modifiziren wird. Immerhin macht es fom iest einen großartigen Eindrud, wie burch alle Irrwege, Berwirrungen und Beirrungen hindurch die glaubige, d. h. des zweischneidigen Schwertes Christi eingedent bleibente Auslegung der Apotalypfe vom Anfang an durch alle Berioden hindurch mit großen, gewaltigen Schritten dem Ergebniß zugeftrebt hat, bas ichon beute als ein in allen mefentlichen Buntten einheitliches und gefichertes uns bor Augen fteht.

Offertorium, f. Deffe.

Officiam divinam, f. Brebier, Bd. II. G. 375.

Offizial. Rach tanonischem Rechte bezeichnet bieser Ausbrud einen Stellbertrein ffir die Jurisdittion. Go waren die Archibiatonen (f. d. Art.) schon seit bem sedsta Bahrhundert die hauptvertreter der Bifchofe in Beziehung auf die potestas jurisdictionic die Statut. Liehfield. vom Jahre 1195 (Mansi Concil. T. XXII. col. 662), nama dieselben ausdrücklich officiales episcoporum, und eben so sind im cap. 3. L De instit. III. 7. (Alex. III.) unter den "officiales episcoporum" gewiß 🚾 Archibiatonen gemeint. Bgl. Richter, Kirchenr. 4. Aufl. §. 124. Ann. 7. Als die Genet ber letteren fich zu einer jurisdictio ordinaria gesteigert hatte, finden wir auch officiales dieser erwähnt, z. B. in c. 8. X. De oper. nov. nunc. V, 82. (Honor. III), c. 8. X. de solut. III. 23. (Greg. IX.), Conc. Turon. 1239, c. 8, Conc. ad vall. Guidon. 1242. c. 4. ("diciales seu allocatos habeant"), c. 3. De appell. in VI. II. 15. (Innoc. IV.), Conc. Kurstrens. i. Angl. 1287 u. A. Den mannichfachen Uebergriffen ber Archibiatonen traten etc feit dem Ende des 12. Jahrhunderts eine Reihe von Synoden entgegen (vgl. Richter : a. D. Anm. 6.), und auch die Bischofe felbst suchten die Birtfamteit ber Archibiafon: burch die Einrichtung befonderer "officiales" zu beschränten und zu schwächen. Die welche bereits in den Briefen des Petrus Blosens. (ep. 25. n. 214, Ende des 12. 12. Anf. des 13. Jahrh.), so wie i. c. 3. de appell. in VI. (Innoc. IV. 1245), md u ben Praecepta decanis facta b. 3. 1245 bei Pommeraye, Rotom, eccl. conc. (Rotos

1677) p. 253. 256, neben den Archidiakonen genannt werden, waren theils officiales foranei, theils officiales principales oder vicarii generales. Erstere wurden für die einzelnen Archidiakonatssprengel außerhalb (foras) des Bischofssizes ernannt, und conkurrirten hier als bischöfliche Delegaten mit den Archidiakonen (c. 1. De off. ordin. in VI. I. 16, c. 2. De resor. in Clom. I. 2., Conc. Nardon. 1609. c. 42. 43; letztere dagegen übten die bischöfliche Gerichtsbarkeit in allen dem Bischofreserden Fällen in erster Instanz, in allen von den Archidiakonen und officiales foranei entschiedenen Sachen aber in zweiter Instanz.

Bahrend vielfach die Bezeichnungen officialis principalis und vicarius generalis als gleichbedeutend gebraucht wurden, z. B. in o. 16. Cono. Trid. De reform. Sess. 24., und noch jest fo gebraucht werden in allen italienischen gandern, Ungarn, Dalmatien, so wie im Drient, wurden anderwärts beide unterschieden, und für die bischoffiche Jurisdittion ein besonderer Bertreter, der officialis, für die bischofliche Berwaltung ein anderer, der Generalvitar, bestellt, wie dieg auch jest noch in Frantreich, Beigien (vgl. Van Espen, Jus eccles. univ. P. I. tit. 12. c. 4. 5.), Spanien, England, Bolen, Afrita, und in den meiften beutschen Dibgefen ber Fall ift. Rachbem durch das Tribentinum den Archibiatonen die Jurisdiftion in Ehe- und Aris minalsachen entzogen worden (c. 3. 12. 20. De reform. Sess. 24.), find auch die officiales foranei immer feltener geworben, fo bag in der Regel die gefammte Juribiltion und Berwaltung in ber hand bes Generalvifare vereinigt erscheint (f. b. Art.). Unter dem Borfige beffelben besteht regelmäßig eine befondere berathende, meist ans Domcapitularen zusammengefette Behörbe, das Generalvitariat ober Orbinariat, auch Confiftorium genannt; wo aber die eigentliche Gerichtsbarteit, namentlich in Chefachen, von einem befonderen Stellvertreter des Bifchofe ausgeubt wird, dem Offigial, und dieß ift, wie borhin bemerkt, in ben meisten beutschen Didzefen der Fall, fieht diesem ein besonderes richterliches Collegium jur Seite, bas fogenannte Offizialat ober Confistorium. Außerdem existiren noch einige Offizialate in Deutschland, welche im Befentlichen die rechtliche Bedeutung ber früheren officiales tomnei haben und burch besondere Berhaltniffe hervorgerufen worden find, &. B. das Offizialat bes Bijchofs von Münfter in Bechta für Oldenburg (vgl. Beiß, Archiv f. Kirchenrechtswiffensch. Bb. 5. S. 274 u. ff.), das Amt des Großbechanten in habelich werdt, welches ein Offizialat des Erzbischofs von Brag für die Grafschaft Glat ift, bas Commiffariat bes Erzbifchofs von Dimits für den Diftritt Ratfcher in Oberfchlefien und bas Commiffariat des Bijchofe von Silbesheim ju Dbernfelde im Gichefelbe (vergl. Spangenberg in Lippert's Annalen bes Rirchemechts Seft 2. S. 59.). Bafferichleben.

Obrenbeichte, confessio oris, f. Beichte.

Dlaf, ber beilige, f. Mormegen.

Dlaf Erngvafon, f. Norwegen.

Oldenburg. In dem jetzigen Großherzogthum Oldenburg wohnten in alter Zeit die Chaucer bis zur Ems, ihnen zur Seite im Westen die Friesen. Die Chaucer nahmen an den Kämpsen der Germanen gegen die Römer lebhasten Antheil, obgleich es ein friedliebender Stamm war. Späterhin ist ihr Name durch die Bollerblindnisse der Franken und Sachsen verdenzigt worden, ihr Land aber wurde zum größten Theile in Besttz genommen von den benachbarten Friesen. Als diese den Franken unterworfen worden, ward auch in diese Gegenden das Christenthum gebracht. Willibrord und Bonifacius legten hier den Grund zu der christlichen Kirche. Als Karl der Große auch diese nördlichen Gegenden mit dem frankischen Keiche vereinigte, rechnete er besonders auf das Gedeihen der großen Monarchie durch die Ordnungen der christlichen Kirche, baher vor Allem die Errichtung bischstlicher Siese im nördlichen Deutschland, der erste Bischof in Bremen ward Willehad 787, der erste Bischof in Osnabrud Wiho 783, zu diesen beiden Bischlümern gehörten die deutschen Gane Lere, Ammerland und Ru-

ftringen, aus denen das jetige Oldenburg herborgegangen ift. Alle brei Jahre visitirte der Erzbischof das Rustringerland, nachdem vorher ber Archibiatomes das Sendgericht versammelt hatte, die Ginwohner wurden verpflichtet, den Bifchof mit der besten Landestoft zu empfangen. Im Ammerland weihte Erzbischof Abalbert der Große die eifte Rirche 1057 zu Wiefelstedt, zu der sich die Ginwohner eine hölzerne Strufe durch's Moor bahnten. Das altefte Rlofter mar bas Benebittinerflofter ju Raftebe, mahricheinlich aus dem Aufange des 12. Jahrhunderts. Ein zweites Klofter raumten die Grafen von Oldenburg 1236 den Ciftergiensermonchen ju hube ein. Um 1294 ward auch ein Nonnentlofter der Dominitanerinnen ju Blankenburg gegrundet. Die Umbhangigkintliebe der Stedinger gegen geistliche und weltliche Berrichaft veranlagte den Krenzug Konrab's von Marburg gegen fie, ber freilich burch die Schlacht bei Altenefc 1234 mit ihrem Untergang endigte, aber auch Deutschland vor den Uebeln der Juquistion bewahrte. Die Geistlichkeit in der Grafschaft Oldenburg wird von dem Angustiner: monche Shiphower in Oldenburg als eine in den letten Jahrhunderten bor der Reformation ausgeartete geschilbert; eine um so mehr unparteiische Schilberung, ba Shiphower . als die Reformation auch nach Oldenburg tam, teine Kraft in sich fühlte, Luthern zu folgen, er ging ihm zu weit, Shiphower erklarte fich gegen ihn. Bergebens fuchte Graf Gerhard. ber Muthige († 1499 in Spanien) eine Berbefferung ber Rlofteraucht herbeiguführen. Den Ablaghandel betrieb turz vor bem Anfange der Reformation in Oldenburg ber Dottor Beinrich von Whlbeshaufen, ein Emiffar bes Legaten Arcim-Der erfte Beiftliche, welcher um 1525 die ebangelische Lehre feiner Gemeinde öffentlich vortrug, war der Magister Ebo Boling, Pastor zu Effenshamm. 3hm folgten hierin Ebo Jolrich Stithard, Paftor zu Rothenkirchen, Johann Bechler zu Zwischenden und hermann Crispinus zu Cbewecht. Die Grafin Anna, Bittwe Johann X., fuchte die alte Lehre aufrecht zu erhalten, aber ihre Sohne Anton und Christoph waren ber Im Bertrauen auf Graf Christoph trug Walter Renzelmann, neuen Lehre geneigt. Pfarrer in Oldenburg, Luther's Lehre in der Stadtfirche bem Bolle bor. aber in Folge deffen seine Stelle und wurde nach Schwey versett. Glüdlicher war in seinem Eifer für das Lutherthum Umme Ulrich Ilken. Umme forderte die Moude an einer Disputation heraus, sie stellten sich nicht; Ummius ward bas Bredigen berboten und ihm der Befehl ertheilt, die Stadt zu verlassen; aber Umme blieb, predigte trot des Berbotes, und man ließ ihn predigen, obgleich die Regierung sich noch 1529 auf dem Reichstage zu Speher auf die Seite der Ratholischen ftellte. Ein Oldenburger war es, der von 1528—1533 die lutherische Bibelübersepung in niedersächfische Sprache übertrug: Johann Sadderffen, Pastor zu Hammelmarden. Nach dem Tode ber Grafin Anna im Jahre 1531 neigte sich deren Nachfolger, Graf Anton, den Brotestanten ju Ummius fand Unterftutung an einem ehemaligen Monch aus Brügge: Matthies Alar bus, der durch feine Predigten bei dem Bolke bald fehr beliebt wurde. Unter Graf Anton wurden auch die Rlofter eingezogen. Das nach bem ungludlichen Schmallalbifchen Kriege vom Raifer Rarl V. publigirte Interim fand in Oldenburg teinen Eingang, in Jever ward es formlich verworfen. Als die lutherische Kirche durch den Augsburga Religionsfrieden ficher gestellt war, nahmen in ihrer Mitte Die Streitigleiten über ein gelne Lehrfätze immer mehr überhand. Ein folcher Streit entstand auch in Bremen über die Abendmahlslehre durch Hardenberg, der auf Graf Chriftoph's Borichlag Brediger am Dom geworden war. Als Hardenberg endlich vertrieben ward, nahm er seine Ruflucht jum Grafen Chriftoph, bei bem er bier Jahre blieb, dann marb er bon bem Berm von Aniphausen als Prediger nach Sengwarden berufen und ftarb als Superintendent an Emleden 1574. Im Jahre vorher war Graf Anton gestorben, sein Rachfolger, Dohann XVI., war ein ftrenger Lutheraner, er berief als erften Superintenbenten bet Landes den berühmten hamelmann aus Osnabrud, der ihm von Ritolaus Selneca empfohlen war. Diefe Beiden entwarfen die oldenburgische Kirchenordnung, die an 13. Juli 1578 publizirt ward. Das damals errichtete Conststorium bestand aus den

Suberintenbenten, einem Regierungerath und zwei Prebigern. Seit dem Jahre 1574 wurden jahrlich Synoden gehalten, ju benen ber Superintendent alle Prediger zu fich berief, nm über die rechte Lehre und andere Borfälle mit ihnen zu berathschlagen. Daneben waren jährlich Kirchenvisitationen über einen Theil des Landes. Als 1575 auch Beber an Oldenburg fiel, führte Hamelmann auch bort die Kirchenordnung ein und feste die calvinistisch gefinnten Prediger ab. Als die Concordienformel im Werte war, nahm die Regierung diese Feststellung des Lehrbegriffs mit Freuden auf, lud auch alle Prediger jur Unterschrift nach Oldenburg ein, eine ftarte Best aber, die in Oldenburg witthete, verhinderte deren Erscheinen; Samelmann tonnte nur 16 Unterschriften einsenden, und babei ift es anch geblieben, ba Graf Anton feinen Bruber Johann gegen die Concordienformel einzunehmen suchte; boch wurden die Prediger zu Johann's Zeiten auf die Concordienformel beeibigt. Im 30jährigen Kriege hatte Oldenburg zwar auch ju leiben, doch verhältnißmäßig weniger, als andere deutsche Länder, der lette Regent aus dem oldenburgischen Stamme, Anton Blinther, hielt fich neutral. Im westphälischen Frieden fiel ihm die herrschaft Aniphausen zu. hier waren feit hardenberg's Austels lung in Sengwarden reformirte Prediger eingebrungen, Anton Günther besetzte ihre Stellen in den brei Rirchspielen Accum, Sengwarden und Fedderwarden wieder mit Lutheranern. Rach Anton Günther's Tode fiel Oldenburg von 1667 — 1773 an Danemart. In der Zeit der pietistischen Streitigkeiten war Nitolaus Alardus, früher Prediger in Tonningen, ale Generalsuperintendent angestellt. Er gab bei den Bewegungen in hamburg ein filr Horbius, Windler und Hindelmann gilnstiges Gutachten. In DL denburg felbst verwidelte er sich durch die Berausgabe des oldenburger Ratechismus, der sich im Lande selbst lauge erhalten hat, mit seinem Collegen Steffens in einen Streit, der mit dem Uebertritt Steffens' zur reformirten Kirche endigte. Uebrigens scheint das male wenig kirchliches Leben in Olbenburg gewesen ju fenn, die Spnoben waren langft abgeschafft, 1684 wurden auch die Bisitationen eingeschränkt, nur jedes britte Jahr sollten fie gehalten werden, die Rosten derselben wurden genau bestimmt. Unter dem zweiten Rachfolger des Alardus, unter Kaspar Buffing, ward von diesem 1725 eine Sammlung neuer kirchlicher Berordnungen herausgegeben, durch welche Kirchenkatechisationen eingeführt wurden, dem übermäßigen Auswendiglernen entgegen gewirkt und die praktiiche Anwendung der Lehre auf das Leben besonders empfohlen wurde. Im Jahre 1718 erschien eine tonigliche Berordnung, die alle Schriften gegen die erfte lutherische, von Friedrich IV. errichtete Mission streng verbot. Rurge Zeit, bevor Oldenburg wieder eine selbständige Regierung betam, wirtten auch bis hierhin die reformatorischen Bersuche Struensee's, der dritte Feiertag und andere kirchliche Feste wurden abgeschafft oder auf Sountage verlegt. — Am Ende des Jahres 1773 fiel Oldenburg als ein Geschent der Kaiferin Katharina an den Fürstbischof von Lübed und bessen Nachtommen, die jungere Holstein-Gottorpische Linie bes Hauses Oldenburg. In dieser Periode bis auf die neueste Zeit zeigte die Kirche Oldenburg's wenig Leben, ja die Behörden thaten Alles, um fle dem gemeinen Rationalismus entgegenzuführen. Zeugniß dabon legte das neue Gesaugbuch (1791) und die nene Liturgie ab. An die Stelle des Handbuchs fur Prediger und bes Ratechismus von Ritol. Alardus trat die Sammlung von Gebeten und Formularen vom Generalsuberintendenten Musenbecher und bessen Unterricht in der driftlichen Lehre. Diese Saat hat fortgewuchert bis zum Jahre 1849, obschon sich bamals auch in Oldenburg schon wieder ein Meines Bauflein der ebangelisch - lutherischen Rirche treu ergebener Mitglieder gesammelt hatte. In Folge der revolutionaren Bewegungen in Deutschland wurde auf Betrieb bes Landtags 1849 eine conftituirende Spnode zusammenbernfen, die die Rirche gang bom Staate lofte. Die Synode gab dem Lande eine nene kirchliche Berfassung, in welcher zwar das Bekenntnig abgelegt wurde, jur gefammten ebangelischen Rirche ju gehören, and die Berpflichtung ber Geiftlichen auf die Augustana beibehalten, zugleich aber Art. 2. erklärt wurde, die oldenburger evangelische Kirche dulbe teine Beschräntung der Glaubens : und Gewissensfreiheit, we-Real - Encyllopable far Theologie und Rirde. X.

ber burch Bekenntniffdriften, noch durch firchliche Anordmungen und Ginrichtungen Rach diefer Berfassung ift jeder volljährige Chrift ein Mitglied der Rirche, ohne bag ein Nachweis seiner Zugehörigkeit gefordert werden darf. Der Kirchenrath wird alle amei Jahre von der Gemeinde gewählt. Jährlich wird eine Landesspuode gehalten, biefe mablt ihren Brafidenten felbft; fie mablt die Mitglieder des Oberfirchemaths, ber einzigen verwaltenden Behörde, fie bestätigt oder verwirft beffen Befchluffe, während dem Oberfirchenrath nur ein einmaliges fuspeufibes Beto in Bezug auf die Befchluffe ber Landessinnode gutommt; fie bestimmt Gottesbienft, Liturgie und Agende; fie tum mit 3/4 ber Stimmen alle Kirchengesetze aufheben und neue geben. Im Dbertirchenrath befinden fich zwei Beiftliche gegen brei Laien, in der Spuode 7 oder 8 Beiftliche gegen 14-15 Laien. Die Pfarrstellen werden vom Oberfirchenrath ansgefchrieben, die gange Gemeinde wählt, nur wenn nach zweimaligem. Stimmen nicht 3/4 ber Stimmen einig werden, ernennt die Behorde. Den Pfarrern wurde die Steuerfreiheit genommen und bie Stolgebühren abgeloft; dadurch wurde bas Eintommen berfelben fehr gefchmalert, be einzelne Pfarrer jest über 100 Thir. Abgaben ju bezahlen hatten. Diefe auf bem Grunde ber Frankfurter Grundrechte entworfene Berfaffung erregte Furcht und Beforgnif bei bem firchlich gefinnten Theile ber Geiftlichen, baber wandten fich brei Baftoren an ben Rirchentag zu Elberfeld (1851), und diefer wandte fich burch ben engeren Ausschuß, in dem er die bestehende Rirchenverfassung als verderblich bezeichnete, mit der Bitte um Abanderung berfelben an ben Großherzog. Eine Revision der tirchlichen Berfaffung wurde darauf auf dem Landtage 1852 in Borfchlag gebracht. Bon der Spnode wurde eine Revision der Berfassung verworfen, von dem Landtage aber befchloffen. vember 1852 wurde eine Commiffion von 7 Mitgliedern ernannt gur Aenderung ber Rirchenberfaffung. Der bon biefer Commission ausgearbeitete Entwurf wurde ber Gh node und bem Oberfirchenrathe vorgelegt, von benen er in vielen Bunften nicht gebilligt wurde, doch erfolgte am 11. April 1853 das revidirte Berfaffungsgeset ber ebangelijch lutherischen Kirche bes Großherzogthums Oldenburg, denn ben namen der lutherischen Rirche hatte man wieder aufgenommen. Auch wurde erklärt, die oldenburger Kirche bleibe in Uebereinstimmung mit ben Befenntniffen ber beutschen Reformation, namentlich ber Augustana. Das Kirchenregiment bes Großherzogs wurde wieder hergestellt, beschränt Der Großherzog ernennt die Mitglieber durch die Bestimmungen der Berfaffung. Den Gemeindefirchenrath mahlen alle unbefcholtenen felbfim bes Oberfirchenrathes. bigen Gemeinbeglieder. Diefer Rirchenrath mahlt die Mitglieder der Rreisspnoden auf feiner Mitte (1 Beiftl., 2 Laien). Die Rreisspnoben mablen bie Mitglieber ber Lanbesfynode (12 Geistliche, 17 Laien), wozu der Großherzog auf Borfchlag des Oberfichen rathes noch 5 ernennt. Die Landesspnobe tritt alle brei Jahre jusammen. Befete im Rirchenwesen konnen nur vom Großherzog in Uebereinstimmung mit der Landesspuok erlaffen werden. Bu ben Bfarrstellen geschieht die Melbung beim Oberkrechenrath, welcher der Gemeinde drei Bewerber vorschlägt, aus denen nach gehaltener Probepredigt und Katechifation durch Urwahlen gewählt wird. Diefe Angelegenheit follte auf der Landesspnode im Jahre 1854 von Neuem jur Sprache tommen, aber der Oberfinden rath erflärte, der Großherzog wünsche die Entscheidung bis 1858 hinausgeschoben. Et zeigt fich, daß die Berfaffung ber evangelisch-lutherischen Rirche Oldenburge noch in da Entwidelung begriffen ift und im Gangen in den letten Jahren zu einer gesmberes Bafis jurudtehrt. Möchten biese firchlichen Bewegungen bazu beitragen, die Gemeinde glieber wieder in ben Beift der lutherifden Rirche mehr hineinzuführen und einen fichlicheren Sinn bei ihnen zu erzeugen.

Die statistischen Berhältnisse der Kirche in Oldenburg sind folgende: Das Großhight. Oldenburg besteht aus dem Herzogth. Oldenburg, dem Fürstenth. Lübed und dem Fürstenth Birkenfeld. In dem Herzogth. Oldenburg leben 160193 Lutheraner, 465 Reformirk (die Reformirten leben im Lande zerstreut, haben keine eigenen Kirchen, sondern schließen sich überall den Lutheranern an), 67184 Katholiken, 367 Sektarier, 725 Juden.

Der Oberfirchenrath besteht aus dem Ministerialrath als Prafidenten, dem geheimen Rirchenrath, einem geistlichen Rath, einem weltlichen Rath und dem Setretar. Die Gemeinden der lutherischen Rirche sind folgende:

- I. Kreis Oldenburg: 1) Oldenburger Hofgemeinde, 2 Geistliche; 2) die Pfarrgemeinde, 3 Pf. und 1 Hilfsprediger; 3) Osternburg, 1 Pf.; 4) Wardenburg, Pf.; 5) Holle, 1 Pf.; 6) Zwischenahn, 1 Pf.; 7) Edewecht, 1 Pf.; 8) Rastede, 1 Pf. und 1 Hilfsprediger.
- II. Areis Barel. 1) Barel, 2 Pf.; 2) Schweiburg, 1 Pf.; 3) Jade, 1 Pf. und 1 Hälfspred.; 4) Wiefelstede, 1 Pf.; 5) Westerstede, 1 Pf.; 6) Apen, 1 Pf.; 7) Zetel, 1 Pf.; 8) Bockhorn, 1 Pf. und 1 Kapellprediger.
- III. Stad und Butjadingerland. 1) Langwarden, 1 Pf.; 2) Burhave, 1 Pf.; 3) Toffens, 1 Pf.; 4) Ectwarden, 1 Pf.; 5) Waddens, 1 Pf.; 6) Blezen, 1 Pf.;
  7) Stollhamm, 1 Pf.; 8) Seefeld, 1 Pf.; 9) Atens, 1 Pf.; 10) Abbehausen,
  1 Pf.; 11) Dedesdorf, 1 Pf.; 12) Rodentirchen, 1 Pf.; 13) Esenshamm, 1 Pf.;
  14) Golzwarden, 1 Pf.; 15) Ovelgönne, 1 Pf.; 16) Schwei, 1 Pf.
- IV. Elsfleth. 1) Elsfleth, 1 Pf.; 2) Altenhuntorf, 1 Pf.; 3) Bardenfleth, 1 Pf.; 4) Neuenbrock, 1 Pf.; 5) Großenmeer, 1 Pf.; 6) Oldenbrock, 1 Pf.; 7) Strücksbarfen, 1 Pf.; 8) Hammelwarden, 1 Pf. und 1 Hülfsprediger.
- V. Delmenhorft. 1) Delmenhorft, 1 Pf. und 1 Hilfspred.; 2) Hasbergen, 1 Pf.; 3) Stuhr, 1 Pf.: 4) Schönemoor, 1 Pf.; 5) Ganderkesee, 1 Pf.; 6) Hube, 1 Pf.; 7) Bardewisch, 1 Pf.; 8) Altenesch, 1 Pf.; 9) Warsleth, 1 Pf.; 10) Neuenhuntorf, 1 Pf.; 11) Berne, 1 Pf. und 2 Hilfsprediger.
- VI. Bildeshausen. 1) Wildeshausen, 1 Bf.; 2) Hatten, 1 Bf.; 8) Obtlingen, 1 Bf.; 4) Huntlosen, 1 Bf.; 5) Großenkneten, 1 Bf.; 6) Bechta, 1 Bf.; 7) Goldenstedt, 1 Bf.; 8) Renenkirchen, 1 Bf.
- VII. Jeber. 1) Jeber, 2 Pf. und 1 Hilfsprediger; 2) Sillenstede, 1 Pf.; 3) Schortens, 1 Pf.; 4) Reuende 2 Pf.; 5) Sande, 1 Pf.; 6) Cleverns, 1 Pf.; 7) Sandel, 1 Pf.; 8) Hephens, 1 Pf.; 9) Westrum, 1 Pf.; 10) Tettens, 1 Pf.; 11) Wiessels, 1 Pf.; 12) Widdage, 1 Pf.; 13) Hohenstrichen, 2 Pf.; 14) Wangeroge, 1 Pf.; 15) Winsen, 1 Pf.; 16) Wiarden, 1 Pf.; 17) Fakens, 1 Pf.; 18) Wadsbewarden, 1 Pf.; 19) Wühpels, 1 Pf.; 20) Oldorf, 1 Pf.; 11) St. Jooft, 1 Pf.

Es gibt also 80 Gemeinden, 3 Kapellgemeinden, 87 Pfarrer, 7 Hilfsprediger, 1 Kapellprediger, 1 Affisenzprediger; außerdem 2 Patronatspfarren im Königreich Hanover: 1) Brockel und 2) Wilstedt.

Die Ginwohner sind nach ben Confessionen auf folgende Beise über bie Kreise vertheilt:

```
Oldenburg . .
                39159 Luth.,
                               105 Ref.,
                                            813 Rath.,
                                                          54 Gett..
                                                                     161 Ifrael.
Neuenburg . .
                                            169
                                                         154
                                                                     104
                34929
                                82
Ovelgonne . .
                                                                      85
                29660
                                39
                                             56
                                                          41
                                     "
Delmenhorft .
                33425
                                58
                                           1071
                                                          52
                                                                     119
                                     "
Bechta . . . .
                                12
                                                                      71
                 1966
                                         31392
                                     "
Cloppenburg .
                  324
                                16
                                         32275
                                                                      89
                                     "
Sever
                19873
                               150
                                            153
                                                          66
                                                                     146
      . . . .
                                     "
Militär . . .
                  857
                                 3
                                            255
```

160193 Luth., 465 Ref., 67184 Rath., 367 Seft., 725 Ifrael.

Die Herrschaft Aniphausen besteht aus den Kirchspielen: Fedderwarden mit 726 Luth., 135 Ref., 4 Kath., 21 Juden, Sengwarden " 1351 " 31 " 1 " 29 "

Accum . . . . "

382 " — " — " — "

2609 Luth., 166 Ref., 5 Rath., 50 Judens

Das Fürstenthum Lübed gahlt 21995 Lutheraner, 2 Reformirte, 24 Ratholiten,

2 Sektarier, 13 Juden. An der Spitze der Geistlichen steht der Superintendent, der dugleich Hauptpastor in der Stadt Entin ist; außer ihm ist in Entin 1 Compastor und 1 Hülfsbrediger. Die 6 Kirchspiele, jedes mit einem Pastor, sind: Bosan, Gleschendorf, Malente, Reukirchen, Ratekau, Renseseld, also 7 Gemeinden und 9 Pfarrer.

Das Fürstenthum Birkenfeld zählt 24660 Evangelische, 6611 Ratholiken, 24 Schtarier, 739 Juden. Rach der dort geltenden Unionsurkunde sindet alle 5 Jahre im Monat Mai eine Synode der evangelischen Kirche Statt. In jeder Semeinde ist ein Kirchemrath, in dem der Pfarrer den Borsitz führt; eine Gemeinde von 200 Seelen zählt 4 Kirchenälteste, eine Gemeinde über 200—1000 Seelen 6 Aelteste; sie werden auf 6 Jahre gewählt, alle 3 Jahre scheidet die Hälfte aus, ist aber wieder wählder. Anserdem hat jede Gemeinde über 200 Seelen eine Kirchengemeindevertretung. Die Evangelischen stehen unter der Leitung eines Consistoriums, bestehend aus einem wellichen Präsidenten, dem Superintendenten, 1 Regierungsrath, 1 Assessen und 1 Sekretär. Die evangelischen Gemeinden, in deren jeder 1 Pfarrer, in Birkenfeld mit dem Superintendenten 2 sind, sind folgende: 1) Achtelsbach, 2) Bergen, 3) Birkenfeld, 4) Fischach, 5) Herrstein, 6) Idar, 7) Leisel, 8) Niederbrombach, 9) Riederwörresbach, 10) Robselden, 11) Oberstein, 12) Sötern, 13) Wiederwörresbach, 14) Wolfersweiler.

Die Katholiken im Herzogthum Oldenburg und der Herschaft Jever gehören zum Bisthum Münster. Die Katholiken in den Kreisen Bechta und Cloppenburg bilden einen besonderen Theil des Bisthums unter dem Namen oldenburger Bezirk; sie sind unabhängig von dem Generalvikariat zu Münster und stehen unmittelbar unter dem Bischof. Die kirchliche Behörde dieses Bezirks heißt das bischöfliche Offizialat zu Schu. Dieses besteht aus dem bischöflichen Offizial, 2 geistlichen und 2 weltlichen Assenzund 1 Sekretär. Für die Wahrnehmung des landesherrlichen Hoheitsrechtes eristint eine Commission, bestehend ans 2 Räthen und 1 Sekretär. Die Gemeinden und Geistlichen in Oldenburg sind folgende:

- A. Kreis Bechta (1 Landbechant und 1 Affessor): 1) Bakum, 1 Pf. und 2 Bilare;
  2) Damme, 1 Pf., 2 Bikare und 1 Hilfsgeistl.; 3) Dinklage, 1 Pf., 1 Kaplan und ein Cooperator; 4) Golbenstedt, 1 Pf. und 1 Cooperator; 5) Holbers, 1 Pf. und 1 Cooperator; 7) Losur, 1 Pf., 1 Kaplan, 1 Bikarius und 1 Hilfsgeistl.; 8) Lutten, 1 Pf. und 1 Cooperator; 7) Losur, 1 Pf., 1 Kaplan, 1 Pf. und 1 Bikarius; 10) Dythe, 1 Pf. und 1 Primissarius curatus; 11) Steinfeld, 1 Pf., 1 Bikarius und 1 Cooperator; 12) Bechu, 1 Pf., 1 Kaplan und 2 Bikare; 13) Bestrup, 1 Pf. und 1 Cooperator; 14) Bikbech, 1 Pf., 2 Bikare und 1 Kaplan. Jum Dekanat von Bechta gehören noch: in Iever 1 Pf., in Oldenburg 1 Pf., in Wildeshausen 1 Pf., also zusammen 17 Pfarrer 2c.
- B. Areis Cloppenburg; er steht ebenfalls unter einem Landbechanten; die Gemeinden sind: 1) Altenoythe, 1 Pf. und 1 Kaplan; 2) Barssel, 1 Pf. und 1 Bikar; 3) Cappel, 1 Pf. und 1 Kaplan; 4) Crapenborf, 1 Pf., 3 Kapläne und 4 Bikare; 5) Guesteck, 1 Pf., 1 Cooperator und 1 Bik.; 6) Essen, 1 Pf. und 1 Kaplan; 7) Friesoythe, 1 Pf. und 1 Cooperator; 8) Lastrup, 1 Pf., 1 Primissarius curatus und 1 Hilfsgeistl.; 9) Lindern, 1 Pf. und 1 Cooperator; 10) Löningen, 1 Pf., 2 Kapläne und Cooperator; 11) Markhausen, 1 Pf.; 12) Mollbergen, 1 Pf., 1 Bistarius und 1 Hilfsgeistl.; 13) Ramsloh, 1 Pf.; 14) Scharrel, 1 Pf.; 15) Studlingen 1 Pf.

Die Summe der Gemeinden ist also 31 mit 32 Pf., 19 Bitaren, 12 Kaplans. 10 Cooperatoren, 2 Primissarii curati, 4 Hilfsgeistliche, zusammen 79.

Bei den neuesten kirchlichen Bewegungen haben die katholischen Deputirten auf der Landtage die Zusicherung erlangt, daß die Mehrzahl der Mitglieder des katholischen Oberschulcollegiums nur im Einverständnisse mit dem bischöslichen Offizialat sollte angunt werden dürfen.

Die Katholiken des Shrstenthums Birkenfeld gehören zu der Didzese des Bischofs von Trier. In Birkenfeld sorgt saw die kathol. Angelegenheiten und die landesherrslichen Hoheitsrechte eine Commission, bestehen aus dem Präsidenten, 1 Obergerichtsrath, dem Dechanten und einem Sekretär. Die 7 kathol. Someinden stehen unter der Leitung des Dechanten zu Birkenfeld, die übrigen Gemeinden sinden stehen unter der Leitung des Dechanten zu Birkenfeld, die übrigen Gemeinden sinden stehen unter der Leitung des Dechanten zu Birkenfeld, die übrigen Gemeinden sinden Pfarrer zu Souspach, 3) Bundenbach mit 1 Pf., 4) Kirnsulzbach, versehen von dem Pfarrer zu Souspach, 5) Renkirchen mit 1 Pf., 6) Oberstein mit 1 Pf., 7) Wolfersweiler, versehen von dem Pfarrer zu Bleiderdingen; also 5 Pfarrer für 7 Gemeinden. Da die Kirchengüter für das Bedürsniß nicht genügen, so erhalten die Pfarrer ihren Gehalt aus der Staatskasse und Zuschäffe von den Gemeinden.

Bergl. Ant. v. Halem, Geschichte des Herzogthums Oldenburg. Bd. 1—3. Oldenburg 1794—96. — Annde, kurz gesaste Oldenb. Chronika. 1824. — L. Kohli, Handbuch einer historisch-statistischen und geograph. Beschreibung des Herzogthums Oldenburg. Thl. 1. 2. Bremen 1824. — Oldenburger Staatskalender, 1853 und 1854. — Darmstädter Kirchenzeitung, 1851. 1852. 1855. — Evangelische Kirchenzeitung, 1852. 1855. — Allgemeines Kirchenblatt für das evangelische Deutschland, herausgegeben von Christ. Gottlob Moser. Jahrg. 1851—55.

Dlevianns, Raspar, einer der Bater der deutsch-reformirten Kirche, war geboren cm 10. August 1536 ju Trier. Sein Bater war Gerhardt von der Dlewig, fo genannt von einem Dorfe bei Trier, aus dem seine Familie herstammte. Derfelbe war ein angesehener Mann, feines Beichens ein Bader, Meifter feiner Bunft und als folcher Mitglied des Rathes der Stadt, welche fich den Erzbifchofen gegenüber einen ziemlichen, fast der Freiheit der Reichsstädte sich nähernden Grad von Unabhängigkeit errungen hatte. Die Mutter Dlevian's hieß Anna Singig, eines reichen Metgers und Zunftmeisters Tochter. Sein Bater, wie der Großvater mütterlicherseits, der fich unseres Raspar befonders annahm, waren eble, gottesfürchtige Manner. Um fich ber Stadt bantbar gu erweisen, hatte ber Bater befchloffen, zwei Sohne ftubiren zu laffen, "bamit er etliche nach fich laffe, durch welche er nicht undantbar erfunden würde", und ftete ermahnte er feine Sohne jur Dankbarteit und Liebe gegen ihre Baterftadt. Die Theilnahme, welche die Mutter spater für die Sache des Evangeliums in gefährlicher Zeit an den Tag legte, so wie die große Liebe, welche Raspar ihr bewahrte, lassen schließen, daß auch bei ihm die Mutter es war, welche frühzeitig auf den lebhaften feurigen Raspar Rafch entwidelten fich bie ausgezeichneten Fähigfeiten einen geiftlichen Ginfluß übte. des Anaben; noch nicht 14 Jahre alt, hatte er ichon die Schulen feiner Baterftabt abfolvirt, so daß er zum Studinm der Rechte nach Paris abgehen konnte. benheit des Alerus in Trier, die Sorgfalt, mit welcher derfelbe die Stadt allem Einfluß der Reformation zu verschließen fuchte, tonnte ihrem Grunde nach dem jungen Raspar um fo weniger verborgen geblieben fenn, als er durch feine Mutter und durch einen alten frommen Pater, welcher bon bem auf dem Berfohnungsopfer Chrifti ruhenden Bunde Gottes mit ben Gläubigen im alten und nenen Testamente predigte, schon eine tiefere Erkenntniß ber Beilswahrheit gewonnen hatte. Als er nun in Paris um derfelben Erkenntuig willen, beren Anfange er felbft befag, viele treue Zeugen mus thig den Flammentod erleiden fah, mußte er immer mehr zu ernftlichem Rachdenken fich getrieben fühlen. Erot der brobenden Gefahr trat er mit den heimlichen Gemeinden der Berfolgten in Berbindung und hielt fich besonders in Orleans und Bourges, wo er feine Studien fortfette, eifrig an benfelben. Eine große Lebensgefahr, in die er gerieth, war in Gottes Hand das Mittel, in seinem inneren Leben eine entscheidende Wendung herbeizuführen.

Es verweilte nämlich damals zu Bourges der Freund Olevian's, Rifolaus Juder, Hofmeister des Prinzen hermann Ludwig, Sohn Friedrich's III., damaligen Pfalzgrafen zu Simmern. Mit Beiden traf er eines Tages (1. Juli 1556) am Ufer des Oron zusammen, als sie auf einem Kahne überfahren wollten, in dem sich schon mehrere be-

trunkene Studenten befanden. Umsonst rath er von der geföldigen Fahrt ab. Kaum hat das Fahrzeug die Mitte des Flusses erreicht, als win Folge des Schankelns der Betrunkenen umschlägt. Dlevian stützt sich wordt in den Flus, um seine Freunde zu retten. Bald jedoch besindet er sich selbst in der äußersten Gefahr. In diesen Augenbliden, den Tod nor wugen, tritt ihm seine eigene Sündhaftigkeit mit den Schrecken has Geriges dor die Seele wie noch nie, und in seiner Herzensangst gelobt er, wenn Gott ihm das Leben schenen würde, hinfort ein neues Leben anzusangen und sich ganz dem Dienste des Evangeliums in seinem Baterlande hinzugeben. Ein pfalzgrässicher Diener rettete ihn, während alle Anderen den Tod sanden. Bon Stund an betrachtete er das Studium der heil. Schrift und die Bezeugung der Wahrheit mit Wort und Wandel als seine heiligste Lebensausgabe. Ernstes Gebet und der Gebrauch der Schriften Calvin's waren die Mittel, mit welchen er sich in Ersulung dieser Aufgabe stärkte und förderte.

Nachdem er noch in der ehrenvollsten Beise Dottor der Rechte geworden war, verließ er Bourges und kehrte im Berbste 1557 nach Trier gurud. Dort hatte fich während seiner fast 7jahrigen Abwesenheit die evangelische Ertemtnig im Stillen Bahn gebrochen. In den Kreisen des Rathes, welchen er durch feinen Bater und Großvater nahe ftand, fand Dlevian nicht wenig heimliche Freunde ber Reformation. Die Raths herren Otto Seel und Beter Sirk, selbst ein Bürgermeister, Johann Stung, und Andere gehörten zu benfelben. Sie bedurften zu ihrer Forberung und Befestigung eines Dannes, der felbst im evangelischen Glauben begrundet und erprobt war, und wunschten darum fehr, daß Olevian ihr geiftlicher Führer werde. Richts tonnte diesem erwinfchter febn, als eine folche Gelegenheit, sein in Todesnoth dargebrachtes Gelübbe ju erfullen! Ueberdieß hatte er fich bald durch die Rechtspraxis in feinem Gewiffen beengt gefühlt. Um nun aber seiner Aufgabe gewachsen zu febn, entschloß er fich, bem Studium ber Theologie fich gang zu widmen. Die aus Frankreich mitgebrachte Liebe ju Calvin, beffen gewaltigen Einfluß auf die dortigen verfolgten Gemeinden er wohl oft genug zu beobachten Gelegenheit gehabt hatte, konnte ihm die Wahl des Ortes, wo er den theologischen Studien obliegen wollte, nicht zweifelhaft laffen; seine volltommene Renutnig ber französischen Sprache wies ihn nur noch mehr darauf hin, zu Genf, bei Calvin unmittelbar fich zum Dienste am Worte vorzubereiten.

Anfange 1558 begab er fich nach Genf, und wie er felbst bon bem, mas er borte und fah, ganz hingenommen war, fo gewann auch er hinwiederum Aller Bergen für fich. Befonders Calvin freute fich an dem feurigen jungen Manne, deffen bisheriges Leben mit feiner eigenen Jugend fo mande Achnlichteit hatte, und beffen glühender Gifer für die Ausbreitung des Evangeliums in seinem Baterlande den großen Resormator um fo mehr angiehen nufte, als er ja felbft für bas Bert bes Berrn ftets nach allen Seiten hin thatig war und jeden neuen Anknüpfungspunkt für diefe Lieblingsarbeit begierig ergriff und benutte. Calvin war bald Dlevian's vertrautester Freund geworden und vernahm aus deffen Mittheilungen, wie trot ber Fürforge des Erzbifchofs doch auch ju Trier Strahlen bes Lichtes Eingang gefunden und in Bieler Bergen Die Seinfucht nach feinem bollen Gnabenglunge gewedt hatten. Diefe Mittheilung erregte fofort Galvin's lebhaftes Intereffe, und er begnugte fich nicht bamit, an bie beiden Raths. herven Geel und Girf Briefe gut fenben, in welchen er fie mit fraftigen Borten gur Musbauer und bollen Entschiedenheit ermahnte; er brang vielmehr nun auch in Dlevion, ale wie monlich nach Erier gurudgufehren und dort bie Grimbung einer Gemeinde ju verfuchen. Er veranlagte ibn, auf einige Zeit nach Zurich zu gehen, um eine allfallige aufdigungen der vericieben organistrten Gemeinden der Schweiz fich ju ber-Banbtern ber ichweizerischen Reformation perfonliche Ber-1 Man Dlevian die Fremdichaft Bullinger's und warb - nach Laufanne zu Beza und bann zurfic nach meifen, fast 70jahrigen Farel, biefem uner

müdlichen Werber für das Reich Gottes zusammen. Farel's scharses Auge erkannte, wie früher bei Calvin, nun auch bei Olevian sogleich, daß er in ihm einen Mann vor sich habe, der zu einem besonderen Rüstzeug Gottes geeignet seh, und er ließ ihn nicht von sich scheiden, ohne das seierliche Bersprechen erhalten zu haben, daß er so bald wie möglich in Trier das Evangelium verkündigen und wider das Pabstihum streiten wolle. Diesem Bersprechen gemäß lehnte er im Frühjahr 1559 einen Rus an die Gemeinde zu Met, stärkte sich noch durch die mit der ganzen Gemeinde zu Genf begangene Abendmahlsseier, um derentwillen er seine Abreise um einige Zeit verschoben hatte,

und tehrte bann mit entschloffenem Muthe in feine Baterftadt gurud.

-

<u>:</u>-

₽•

13

Ξ

<u>. - .</u>

1:

:=

==

:----

; =

**:** -

تة، ت:

• :

<u>:-</u>

٠,

Im Juni 1559 war er bereits zu Trier und bot dem Rathe seine Dienste an. Er wurde mit einem Behalt von 100 Rabergulben als Lehrer an die hohe Schule berufen und erhielt bie Aufgabe, neben anderen Schriften befonders Delanchthon's Dialettit zu erklaren, welches Lehrbuch bamals allgemein verbreitet und felbst in katholischen Schulen eingeführt war. Diefes Buch gab bem Olevian reichen Anlag, seine Buhbrer mit dem Evangelium befannt zu machen und die Irrthumer der romischen Rirche zu widerlegen. Da dieg aber junachft in lateinischer Sprache geschehen mußte, fo benupte Dlevian den Umftand, daß viele feiner Schuler in Folge des großen Berfalls der Schule der lateinischen Sprache nicht genügend mächtig waren, und fing an, in seinen Borträgen fich auch ber beutschen Sprache ju bedienen und fo ben Bunfchen Bieler aus allen Ständen nachzulommen, welche verlangten, er folle ihnen Gottes Wort predigen. Bemige Bochen reichten bin, um die Bahl der ebangelisch Gesimmten fo zu bermehren, daß Dlevian einen entscheidenden Schritt für nothig fand und wagen fonnte. Durch einen Anschlag am Rathhause machte er bekannt, daß er am Laurentiustage öffentlich von der Rechtfertigung allein burch ben Glauben und von den Irrthumern der romifchen Rirche bredigen werbe. Gine große Menge fand fich diefer Ginladung gemäß im Schulgebaube aufammen, und Dlevian feierte feinen 24. Beburtstag mit einer fuhnen, hinreigenden Reformationspredigt. Die romischen Beiftlichen mit ihrem Anhange verlangten schon am folgenden Tage, es folle bem Dlevian als einem Aufrührer bas Predigen verboten werden. Stilrmische Berhandlungen folgten. Da aber ein großer Theil bes Rathes der Reformation geneigt war und die Zünfte, an welche die Evangelischen appellirten, fich ebenfalls in überwiegender Dehrzahl für Dlevian entschieden, fo konnte die romische Bartei nur durchseten, daß bas Salten beutscher Bortrage in dem Schulgebaube verboten wurde, während ihm das Bredigen an jedem anderen Orte unverwehrt blieb. Dlevian hatte nun den Bortheil, daß er in einer geräumigen Kirche, der Jakobskirche, predigen durfte, und der Erfolg diefer Predigten war bald fo groß, daß wohl die größere Salfte der Burgerichaft der Sache des Evangeliums geneigt war. Die Bertreter des Erzbis fcofs tonnten natürlich nicht langer unthätig bleiben. Der Erzbischof wurde von ben Borgangen schleunig in Renntniß gesetzt und sandte von Augsburg, wo er sich als Rurfürft befand, einige Beamte nach Trier, welche gegen Dlevian eine Untersuchung einleiteten. Indeg berief fich derfelbe auf fein gottliches Recht und die bom Rath ertheilte Erlaubniß. Der evangelische Theil des Rathes verlangte zugleich auf Grund des Augs. berger Religionsfriedens ihre Anerkennung als Augsburgifder Confessionsverwandter uzzd freie Ausübung ihres Bekenntniffes. Bahrend die Berhandlungen hierüber geführt wasseden, fuchte ein turfürftlicher Beamter ben jungen Reformator einzuschlichtern, indem Thm alles und jedes öffentliche Reben rundweg verbot. Diefer begab fich in feine Remede, wo fich das um feinen Lehrer beforgte Bolt in großer Zahl versammelt hatte. Bor Rangel aus theilte er mit, daß ihm das Predigen ftreng verboten feb. Da aber ein großer Theil der Bürgerschaft um Gottes willen gebeten habe, ihnen das Dat Gottes 322 predigen, fo follten fie felbst jest entscheiben. "Wo euch biese Beruju B gereut, so will ich euch hinsort nicht mehr predigen; so ihr aber die Berufung aufrecht exhalten und dieselbe mit eurem andächtigen Gebet noch bestätigen und bei adamter Wahrheit beständig bleiben wollt, so will ich meinen Leib und Blut noch flirder in Gefahr setzen und ench das Bort Gottes predigen und Gott mehr gehorden als ber Menschen. Belche bas von Berzen begehren, die mogen Amen fprechen. Die gange Bersammlung war auf's Tieffte ergriffen, und unter vielen Thranen frach bas Boll einnathig sein Amen. Dlevian betrachtete sich von diesem Angenblick an als einen nach göttlichen Reis berufenen Brediger der Bahrheit, und gereichte ihm diese feierliche Berufung in der um hereinbrechenden schweren Zeit zu großer Stärtung. Das Predigen wurde fortgesetzt.

Der Amfürft verlangte nun die Berhaftung Dlevian's; aber ber Rath betweigerte dieselbe, und auch der tatholische Theil der Rathe behauptete dem Erzbischof gegen über die Freiheiten der Stadt, gemäß welcher die Bürger sich durchaus nicht als Unter thanen bes Aurfilieften betrachteten und darum ben Bestimmungen des Angeburger Reigionsfriedens gemäß fich das Recht vorbehielten, unbehindert ihre Confession p wählen. Es bildete fich indef eine eigentliche Gemeinde, und diese bat die Beboten der benachbarten zweibrudenschen Lande, ihrem Dlevian einen Prediger zu Salfe p schiden. Sowohl Aurfürst Friedrich III. als der Bfalgraf Bolfgang von Zweibriden freuten fich des an Erier begonnenen Wertes, und schon am 23. September traf ba aweibruder Superintendent Auneman Flinspach au Trier ein, von dem Bfalgrafen unter Instimmung Friedrich's III. ansbrudlich gesendet, wie er fpater selbst bem Erzbische schrieb. Beibe, Olevian und Flinspach, forderten nun einträchtig und eifrig das Bed ber Reformation unter großem Segen. Der Erzbischof seinerseits ergriff jedoch auch immer nachbrudlichere Mittel, um die Stadt, welcher er als einer nicht vollig richt freien bas Reformationerecht burchaus bestritt, ju unterjochen. Alles wurde versucht, m bie Svangelischen einzuschlichtern und den tatholischen Theil des Raths und der Binga gegen fle aufzuheten. Briefter schlichen fich in die Rirche der Coangelischen und erregten Tumult, um diese nachher bes Aufruhre beschuldigen ju tonnen; einer berselben ber dantte nur der Dagwifdentunft Dlevian's fein Leben. Der Erzbifchof felbft ruche mit einer Reiterschaar in die Stadt ein und fleigerte die Aufregung auf's Bochfte. Die Strafen mußten bom Rath mit Retten gesperrt werden, und beide Parteien fanden Tag und Racht unter den Waffen, eben so wohl eine Gewaltthat wider die Coangelischen, als einen Eingriff des Ergbischofs in die Freiheiten der Stadt befürchtend. Eine offent liche Disputation dagegen, auf welche man gehofft hatte, vermied der Erzbifchof. Olevian bredigte indeß mit Flinspach muthig fort und war fast Tag und Racht mit Predigen, Trösten und was sonst seines Amtes war, beschäftigt, während seine eben so mushwik Mutter für die Sicherheit des Hauses sorgte. So richtete der Erzbischof nichts in Unterbrudung ber Evangelischen aus, und ba vollends unter feinen eigenen Leuten Streitigkeiten entstanden, indem fich ein Theil derfelben, durch das Benehmen der Evangelischen gewonnen, gunftig für diese aussprach, beschloß er, bas angerfte Dittel zu ergreifen, um die bis dahin bewahrte politische Einheit ber tatholischen und evangelischen Bürger an gerreißen und so Dlevian und die Seinen au verderben.

In dem Ende verließ er Trier, nahm 3/4 Stunden von da ju Bfalgel eine fch Stellung und schloß mit Bulfe bes gegen die angeblichen Reber und Rebellen fanatifirten Landvolles die Stadt immer enger ein. Alle Bufuhr wurde abgeschnitten, die Besthungen ber Burger ohne Unterfchied vertwuftet, diefe felbft vielfach abgefangen und mighandett. Daneben wurden die katholischen Bürger fortwährend bearbeitet und besonders die nie beren Bollstlaffen aufgehett, fo daß der Gegenfat von Ratholiten und Coungelifden in den von Beutelustigen und Besitzenden überzugehen aufing, zwischen denen eine britk aus Rutholiten bestehende Bartei fich befand, welche die Rechte ber Stadt vertrat gega den Erzbischof, bafür aber Rand und Mord von den eigenen Confessionsangehörigen p bulben hatte und in noch viel hoherem Grade befürchten mußte. Rachdem die Qualercia bes geiftlichen hirten bereits 14 Tage gedanert hatten, gab endlich jene britte Benti den Andschlag, da fle ju ihrer eigenen Rettung teinen anderen Ausweg mehr bor fic fah. Der tatholifche Theil des Rathes forberte Dlevian fammt Stupft, Seel. Sirt w

Anderen auf, fich ber Saft bes Rathes zu übergeben.

Am 11. Ottober begaben fich bie Genaunten, um Blutvergieften zu verhitten, freiwillig in's Gefängniß. Am 26. Ottober erreichte es ber Erzbischof nach vielen Berhandlungen, daß der Rath ihm gegen das feierliche Bersprechen, als Friedensfürst zu dommen und Riemand mit seinem Rriegsvolt beschwerlich fallen zu wollen, auch ben Eining in die Stadt erlaubte. Aber taum war er mit seinen Jesuiten und Soldaten in der Stadt, als er feines Berfprechens vergag und die Evangelischen behandelte, wie whes Ariegsvoll bamals die Bewohner eroberter Stadte zu behandeln pflegte. Gegen Olevian und feine Mitgefangenen wurde als gegen Rebellen fofort der Brozeg eröffnet. Olevian erwies fich aber jett nicht minder tapfer, denn vorher. Er behauptete seinen Richtern gegenüber, er fen gottlich berufen gur Berkundigung des Evangeliums und habe aberdieß auch die Erlaubniß der zuständigen weltlichen Behörde dazu gehabt. "Es ift mir", erklärte er, "nur von Herzen leid, daß ich es nicht fleißiger gethan habe. 3ch weiß auch, daß ich nichts gebredigt, das dem Worte Gottes und der Augsburger Confeffion zuwider fen". Der Erzbifchof hatte nämlich mit feinen Jefuiten ben Berfuch gemacht, auch filt ben Fall ber Anertennung bes Reformationsrechtes ber Stadt Trier doch die Evangelischen der daraus fliegenden Bortheile verluftig zu machen, indem er fie als Calvinisten bezeichnete, welche an den den Bekennern der Augustana gewährten Rechten teinen Theil hatten. Um so bestimmter berief fich Olevian auf die Augustana, witz welcher übrigens bamals ftets nur die Bariata verstanden wurde, die in Folge biefagen offiziellen Gebrauches volltommene Rechtsgültigfeit fattifch bereits ichon befaß, und dann zwei Jahre später ben Berdachtigungen ber Katholiten gegenüber, welche zuerst im Interesse ber Ansflhrung bes divide et impera auf ben Unterschied ber variata und invariate öffentlich aufmerksam gemacht hatten, auf dem Naumburger Tag von fast allen evangelischen Fürsten unter späterem Zutritt der Reichsstädte ausdrücklich anerkannt wurde. Da indeg im Berlauf des Prozesses immer deutlicher heraustrat, daß der Erze bifchof neben Erpreffung einer großen Summe für feine ftets leere Raffe es auf die ganzliche Bertilgung der Evangelischen abgesehen habe, so war für Olevian und seine Leidensgenoffen wenig Aussicht, wenn nicht von Angen her Bulfe gebracht wurde.

Diefe Bulfe tam auch. Friedrich III., Pfalggraf Bolfgang, Philipp von Beffen u. A. beranftalteten ju Borms einen Congreg, beffen Resultat bie Absendung einer eigenen Gesandtschaft nach Trier war. Am 27. Ropbr. schon traf diese Gesandtschaft ju Trier ein, und von dem Sate ausgehend, daß Trier in Ansehung seiner großen, rechtmäßig erworbenen Freiheiten einer reichsfreien Stadt gleich zu achten, also berechtigt fen, die Augsburger Confession anzunehmen, verlangten die Fürsten durch ihre Befandten vom Erzbifchof Freilaffung ber Gefangenen und freie Religionsubung und Einrdumung einer Kirche für die Evangelischen. Nach vielen Berhandlungen mußte man jedoch froh sehn, daß Olevian mit den Anderen nicht als "Aufrührer, Brand und Mordftifter an Leib und Leben gestraft wurde, sondern nach geleisteter Urfehde und nach Zahlung einer Summe Gelbes auswandern burfte (Ende 1559). Als die Urfehde geschworen wurde, erklärte Dlevian vor einer großen Bersammlung: "er wolle bor Gott und feinem himmlifden Bater und bor feinem Erlofer Jefus Chriftus, wie auch vor der gangen Berfammlung hiemit öffentlich bezeugt haben, daß er bas heilige Evangelium und Wort Gottes rein und nach Inhalt der Augsb. Confession gepredigt, bei welchem Bekenntniß er noch ftunde, auch ferner mit Bulfe gottlicher Gnade ftandhaft an bestehen gedächte. Wo nun in der Ursehde etwas sehn sollte, das der christlichen Religion, der Augeburger Confession oder seinem Gewiffen guwiber senn, oder irgend ale Wiberruf seiner Lehre verftanden werden konnte, fo wolle er das durch Beschwörung der Urfehde durchaus nicht augegeben haben. Lediglich unter biefem Proteste werbe er die Urfehde leiften". Dit Dlevian verließen nach und nach alle Evangelischen die Stadt Trier, und die Defuiten forgten dafür, daß nie wieder eine ähnliche Bewegung in Trier auftam\*).

<sup>\*)</sup> Die Geschichte biefer Trierer Reformation hat Subhoff gegenüber von tatholischen Berbrehungen jum erftenmale nach bieber unbenuhten Aften in ber unten genannten Schrift mitgetheilt.

Im Januar 1560 tam Olevianus, der Einladung Friedrich's III. folgend, in Be gleitung des Grafen Balentin von Erbach, des Gefandten Friedrich's zu Trier, ma Beidelberg, um an einer hoheren Schule, dem Collogium Sepientiae, als Lehrer m wirken. hier fab er fich plotlich in den Mittelpunkt einer Bewegung hineingefiellt, welche damals die Aufmerksamkeit aller Protestanten im höchsten Grade in Anspruch nahm. Die pfälzischen Laube waren allmählich evangelische geworden ohne eine besow dere unmittelbare Sinwirtung Luther's. Die Reformation ward 1545 nach einem Sm achten Melanchthon's definitiv durchgeführt. Lutherisch waren diese Lande nur insosen, als man Alles lutherisch nennen konnte, was irgendwie mit dem Theil der Reformation, welcher an Luther feinen Mittelpunkt hatte, in Berbindung fland. Otto Heinrich, da das Reformationswert fortfeste, hatte fich ftets an die Bariata gehalten, und seine Rivchenordnungen wie feine Theilnahme am Frankfurter Rezest, noch mehr der Umftand, daß er Theologen wie Martyr und B. Musculus für seine Universität zu gewinnen suchte und den Franzosen Boquin wirklich berief, zeigen, daß er nicht im Sinne hatte, der Pfalz rein lutherisches Gepräge zu geben. Auch den zu Goklax und Rostod wegen Bantereien abgesetten Beghufins berief er wohl nur auf Melanchthon's Empfehlung in der Meinung, au ihm einen Mann zu erhalten, der in Melauchthon's Sinne wirkn werde. Balb jedoch trat Begins, nachdem Banterei mit Rlebis vorangegangen war, ale Bertreter des strengsten Lutherthums auf. Go fand Friedrich III. Die Berhältniffe Da. Sein erstes Regierungsjahr (1559) als Aurfürst war angefüllt von den ärgerlichen Streitigkeiten, die Beghus mit Rlebis, Beramer und ber theologischen Fakultat ju frie delberg hatte, und er fah fich endlich, um Frieden zu befommen, genothigt, den hefhat ju entlaffen. Während diefer bewegten Zeit hatte fich ber Rurfiteft immer mehr eine felbständige Meinung über die Controverspunkte gebildet; eine Disputation des Boquinus und Eraftus mit den fächflichen Theologen Mörlin und Stogel (Juni 1560) hatte seine Ueberzeugung so ziemlich zum Abschluß gebracht', und er entschloß fich, nach dem felben Rechte, nach dem andere Fürsten die sächfische ober die württemberger Richtung als Norm annahmen, die schweizerische, näher die Richtung Calvin's in feinen Landen jur Geltung ju bringen. Gin vorbereitendes Gntachten Melanchthon's vom Oftoba 1560 leitete diefes im Bolte willtommen geheißene Bert der Fortbildung des firchlichen Rarattere ber Bfalg ein.

Olevian, der fich um diese Zeit mit einer frommen Wittwe, Philippine bon Da, verheirathete, icheint dieft fur die Bfalg entscheidende Jahr 1560 in giemlicher Buidgezogenheit verlebt zu haben. Daß er aber, wenn er auch noch nicht bffentlich handelnd auftrat, doch an der Aller Aufmerksamkeit in Anspruch nehmenden Sache fich auf bat Lebhafteste betheiligte und ein fehr bestimmtes Ziel der Bewegung im Auge hatte, zeigt fein Brief vom 12. April 1560, in welchem er Calvin bittet, zu helfen, daß Boquin ber Bfalg erhalten werbe, und jugleich bie Ginführung einer presbyterialen Organisation der Gemeinden und dadurch ermöglichte Kirchenzucht in Aussicht stellt, worauf ihm Calvin im Robember ichon die Grundzuge ber Genfer Kirchenordnung fandte. Dadurch, baf er schon im folgenden Jahre jum Dottor ber Theologie creixt und jur Thatigleit an der Universität berufen wurde, sowie durch Uebertragung einer Predigerstelle an da St. Betrifirche wurde der Rreis feiner Birtfamteit fcon bedeutend ertweitert. Bal ward er auch berufen, in entscheibenber Beise fich an bem durchgreifenden Berte bei großen Rurfürsten, der ihm gang jugethan war, ju betheiligen, als er mit bem in herbst 1561 nach Beidelberg berufenen Ursimus den Auftrag zur Abfassung eines Ratechismus erhielt, in welchem die Lehre der Pfalzer Rirche fixirt und ihr Bekenning bargelegt werden follte. Unter forgfältigfter Benutzung des in den reformirten Go meinden bereits vorhandenen tatechetischen Materials lösten beibe ihre wichtige Anigebe in einer Beife, in der wohl felten zwei Manner zusammengearbeitet haben, ba ber De techismus in fo vollendeter Einheit ausgeführt wurde, daß man ihn im eigentlichften Sinne des Wortes als ein Wert aus einem Guffe bezeichnen tann. Die innere In

lage beffelben sowie die schone Sprache mag wohl hauptfachlich Dlevian's Bert fenn. Dag fein Inhalt ebenfo fein wie Urfin's scharf ausgeprägtes Betenntnig ift, versteht sich von felbst. Alles Andere, was Olevian später schrieb, steht zum großen Theil in Begiehung ju ber im Beibelberger ausgesprochenen Lehre, indem es diefelbe weitlaufiger auseinanderfest, begrundet und vertheidigt. Seit der Ratechismus veröffentlicht war, sehlte es nicht an Anlaß zu folcher Arbeit, und während Urfinus vorzöglich die gelehrie Seite diefer Arbeit ausführte, that dieß Olevianus mehr in populär-praktischer Beife. Dahin gehören außer dem katechetischen Werke "Bester Grund, d. i. die Artitel des alten, wahren, ungezweifelten, driftlichen Glaubens" \*) - besonders seine "Reun Predigten vom heiligen Abendmahl bes Herrn", welche eine unübertreffliche populäre Apologie der Abendmahlslehre Calvin's enthalten, wie fie der Heidelberger Ratehismus gibt. Wie an dem Katechismus, so hat auch an der pfälzer Liturgie, wie sie im gleichen Jahre (1568) mit dem Katechismus veröffentlicht und eingeführt wurde, Olevian treulich mitgeholfen. Anch die Rirchenrathsordnung, welche 1564 ausgegeben wurde und der kirchlichen Organifation der Pfalz den Schlufftein gab, ift nicht ohne Diebian's Ginfluß entstanden, der über alle biefe Ginrichtungen beständig mit Calvin correspondirte. Unter all diesen Arbeiten war er ftets auf's Eifrigste bemubt, das in eine Art Seminar umgewandelte Collegium Sapientiae, für das er eine treffliche Schulordnung ausarbeitete, zu heben und zu einer Pflanzschule tlichtiger Theologen zu machen.

Wie Olevian da, wo es Organisation, inneren Ansban und schriftliche Bertretung ber pfälzer Rirche galt, mit großem Erfolge thätig war, fo ließ er fich auch von feinem Auften ju öffentlichen Gefprachen gebrauchen. Am Maulbromer Gefprach nahm er (1564) ben Tebhafteften Antheil und trieb ben Andrea mit feiner Ubiquitatelehre fart in die Enge. In der Oberpfalz allein blieben Olevian's wie Friedrich's III. Bemühungen ganglich ohne Erfolg. Der lutherische Rurpring, welcher als Statthalter biefen Lanbestheil regierte, war ber Richtung feines Baters abgeneigt; Die Stunde waren schon aus politischen Grunden so confervatio wie möglich, um nicht durch eine Renerung an ihrer Macht und ihrem Einfluß zu verlieren. Dlevian disputirte 1564 mit ben Amberger Pfarrern Resmann und Knauer, aber ohne allen Erfolg. Da der Kurflieft feinerlei Gewaltmaßregeln anwenden wollte, und das Bolt bort mit großer Borliebe an der Menge von Ceremonien hing, welche bei der Reformation beibehalten worden waren, so blieb die Oberpfalz gut lutherisch. Eigenthumlich ift es, wie schnell spater die Jefuiten dief Land romanisirten, ohne eines Blutbabes, wie in Bohmen, zu bedürfen, während sie in der Rheinpfalz nichts erreichten! -

Je weniger in ber Oberpfalz zu erreichen war, um so fleißiger wurde ber Ausban der Kirche in der Rheinpfalz betrieben. Nachdem 1565 durch Abschaffung der Altäre, Arugifire n. bgl. die Kirchen nach Beise der anderen reformirten Länder umgestaltet waren, fuchte man nun ernftlich auch burch Ginfuhrung ber Rirchenzucht ben reformirten Amatter ber bfalger Kirche zu vollenden und zu fichern. Die Best, welche anch Beidelberg 1566 verheerte und während welcher Olevian muthig auf feinem Boften als Lehrer und Seelforger aushielt und feine "Erinnerung, weß sich ein Christ bei der Absterbung seiner Mitburger trosten sou", schrieb, mag Alles etwas in's Stocken gebracht haben. Dagegen mag fie auch mit ber gerade bamals bem Kurfftesten von Seite lutherischer Fürsten um feines Betenntniffes willen brobenden großen Gefahr zufammengewirtt haben, um den Fürsten immer ernster zu stimmen und der Forderung des Olevianus, der nun als Rirchenrath und Hofprediger zu seinen Bertrautesten gehörte, immer geneigter zu machen. Diefer berlangte aber immer bringender ein bem Befenntnig entfprechendes Leben, wie es bei den in der Pfalz befindlichen, vom Rurfürsten hochgehaltenen Fremdengemeinden zu finden war, und zu diesem Behufe Einführung einer Kirchendisziplin, wie fie dem Reime nach schon im Katechismus und der Kirchenrathsordnung angedeutet

<sup>\*)</sup> Ren beransgegeben von Subhoff. Frankfurt 1857. Ite Aufl.

war, fraft welcher die "von der Kirche bagn Berordneten " (Frage 85) erundmen und bom heiligen Abendmahl ansichließen tonnen follten. Die Disputation eines Englanders über Rothwendigfeit der Kirchenzucht ward indeh Aulah zu einem ärgerlichen Streit (1568). Eraftus, beffen Ideal die vollendetste Staatslieche war, trat mit den später auf so tranrige Beise berühmt gewordenen Männern Renfer und Sylvanus dem Dievianus und feinen Beftrebungen entschieben entgegen und suchte benfelben auch mach Anfien vielfach zu verdächtigen. Diefer ließ fich jedoch nicht einschnächtern und benntzte, in seinem Eifer filt die von ihm als höchst nothwendig und als allein dem Worte Gottes genfigend erfannte Sache vielleicht weiter gehend als Mug war, jede Gelegenheit, um fiber die Rothwendigkeit der Kirchenancht fich andausbrechen; felbft in Gegenwart des Aurfürsten behandelte er dieß Thema auf der Aunzel und wollte auch den Filteften der heiligen Ordnung untergeordnet wiffen. Friedrich tonnte auch feines Sofpredigers trene Meinung und Freiheit von allen herrschfüchtigen Absichten zu gut. als daß er den Gegnern Olevian's Gehör gegeben hätte, und als während des Spetperer Reichstags (1570) die fittliche Berdorbenheit Reuser's und Sylvan's an den Tag tam, ließ er fich nicht langer abhalten, entschieden in der Sache voranzugehen, so daß Graft in den Hintergrund treten muste. Es wurden in allen Gemeinden eine Art Bresbyterien eingeführt, welche tropbem, daß die pfälger Kirche als Territoriallirche filt die Birt, samseit berselben bei weitem nicht so gunftig disponirt war, wie etwa die Gemeinden in Frankreich und die Fremdengemeinden in der Pfalz selbst, doch von großem Segen waren und eine driftlichere haltung bes gangen Lebens in Stadt und Land herborbrachten.

Bielsach wurde und wird noch die Hinrichtung Sylvan's (1573), der eines freilich sehr unschädelichen Bersuches der Landesverrätherei und des Axianismus überwiesen wax, anch Olevian zur Last gelegt, dagegen Erastus als freistuniger Mann erhoben. Abgesehen aber davon, daß Exast selbst die höchste Straswürdigseit des Sylvan auerkannte, wie er denn auch früher die Todesstrase der Hexen schriftlich vertheidigt hatte, so hat Olevian dei diesem Prozesse nirgends sich besonders betheiligt; derselbe lag ganz in den Händen der Inristen, und die Theologen hossten, besonders nachdem Sylvanus sich ernstlich besehrt hatte, nach Exast's eigenem Berichte seine Besreiung.

Raum hatte Olevian mit seinen treuen Mitarbeitern das Reformationswert in der Bfalg zu einem gewissen Abschluß gebracht, als auch schon die Zeit schwerer Brufung hereinbrach. Friedrich III. ftarb am 26. Oftober 1576, und mit ihm war die ansere Stütze der pfülzer Kirche weggenommen. Dlevian durfte feinem fürftlichen Freunde nicht einmal die Leichenrede mehr halten. Der neue Regent, Ludwig VI., erschien balt nach seines Baters Tode in Heidelberg und zeigte sofort, daß er gegen die reformirte Rheinpfalz ein ganz anderes Berfahren einzuschlagen gedenke, als es sein Bater gegen bie lutherifche Dberbfalz beobachtet hatte. Berfonlich überhaufte er ben Dleviaums mit Borwfirfen und ließ es ihn hart entgelten, daß er nach feiner Meinung der Berführer feines Baters und bes Landes war. Dlevian wurde fofort von allen Aemtern fuspendirt, alles Predigen, selbst Berfammlung der ihm naber ftebenden Berfonen in feinem Saufe wurde ihm unterfagt und ihm verboten, die Stadt zu verlaffen. Der Druck und Bertauf reformirter Schriften wurde ftreng verpont und trot ben Bitten von Soch und Rieder eine gewaltsame Realtion burchgeführt. Dlevian wurde ans feiner peinlichen Lage durch den Grafen Ludwig von Sann-Bittgenftein-Berleburg, den abgedantten Oberhofmeister Friedrich's III. befreit, der von Ludwig VI. seine Entlassung bewirkte und ihn 1577 nach Berleburg tommen ließ. Gegen 600 Prediger und Lehrer mußten wie Dlevian das Land mit ihren Familien verlaffen. Dieser felbst war indes durch bieje fcmergliche Erfahrung teineswegs entmuthigt. Reben literarifden Arbeiten ("Anslegung ber Briefe an die Romer, Galater, Bhilipper und Roloffer") und ben Bortragen, welche er einer Schaar von edlen, um die Sohne feines Befchfigers fich schaarenden Junglinger hielt und dann unter dem Titel: "De substantia foederis gratuiti etc." herandgeb. nahm Dlevian's Thatigkeit hauptfächlich die grundliche Reformation des Gebietes feines

Beschätzers und der Grafen von Raffau-Siegen, Hadamar und Dillenburg, von Solms und bon Bieb in Anspruch. Diefe herren fanden schon langer mit ben hugenotten und Gensen in Berbindung und fanden die Abschaffung der noch beibehaltenen Ceremonien besonders darum nöthig, weil fie einerseits den jesuitischen Umtrieben bequeme Anhaltspunkte gaben, und andererseits bei vielen Evangelischen Anstoß erregten. Rachdem Dlebian mehrere Jahre in verschiedenen Theilen diefer Lander selbst gepredigt, mit den Beiftlichen und Gemeinden unmittelbar verhandelt hatte und durch Berbreitung ber pfälzer theologischen Werke, sowie ber Institution Calvin's, aus welcher Dlevian einen Ausjug besorgt hatte, tuchtig vorgearbeitet worden war, und einzelne Convente bereits den Beidelberger und die pfälzer Kirchenordnung angenommen hatten, durfte Olevian die Freude erleben, daß im Juni 1586 unter seinem Borfits von einer Stnode der Rassaulchen. Bittgenfteinischen, Solms'schen und Wieb'schen Rirchen ju Berborn (feit 1584 Dlevian's Bohnort), die 1581 ju Dibbelburg festgestellte "ftreng presbyteriale niederlandische" Kirchenordnung mit nur unwesentlichen Mobifilationen angenommen und somit ber ibegififch reformirte Raratter biefer Rirchen festgestellt wurde. Schon borber war ihm bie Frende geworden, nach bem Tode Ludwig's VI. (12. Dit. 1583) ju feben, baf feine Arbeit in ber Bfalz nicht vergeblich gewesen sen und daß die reformirte Lehre und Ordnnng bort allzu tiefe Burgeln geschlagen habe, als daß fie Ludwig's Reaktion batte gänzlich ausrotten fonnen.

Seit dem Autritt seines 40. Lebensjahres begann Olevian in Folge der diesen Anstrengungen, welche er durchgemacht hatte, sehr zu kränkeln; es bildete sich eine Wasserschet aus, und im Frühjahr 1587 mußte er seiner gewohnten Thätigkeit entsagen, welche in den letzten Jahren durch Gründung der Herborner hohen Schule mnd einer Ornderei — welche beide Anstalten für die Kirche von großem Nutzen gewesen sind — noch ganz besonders in Auspruch genommen worden war. Am 11. März versaßte er sein Testament, in welchem er Gott dankt, daß er ihn erwählt habe zur Kindschaft in Christo aus Gnaden, und dann seine Familienangelegenheiten ordnet; am solgenden Tage schrieb er an seinen in der Ferne trank liegenden Sohn Baulus und rieth ihm, nicht vor gänzlicher Genesung heimzukehren, denn "krast des Gnadenbandes Gottes würden sie sich im ewigen Leben ja doch wiedersehen". Unter den Tröstungen Piscator's, Altsted's und Textor's sah er dem Tode freudig entgegen. Auf die Frage Altssed's: "Lieder Bruder, Ihr sehd ohne Zweisel Eurer Seligkeit in Christo gewiß, gleichwie Ihr die Anderen gelehrt habt?" antwortete er, die Hand aus's Herz legend, mit sester Stimme: "Certissimus". Bald darans verschied er (15. März 1587).

Alles, was "Biscator's kurzer Bericht vom Leben und Sterben Herren Dr. Gasparis Oleviani", wie er dem "Gnadenbunde" vorgedruckt ist, sowie die anderen bekannten älteren, die pfälzer Kirchengeschichte behandelnden Schriften von Alting, Strube, Salig u. A. über Olevian enthalten, hat Subhoff zusammengesaßt und mit den Ressultaten eigener gründlicher Forschung, sowie mit Auszügen aus Olevian's Schriften, veröffentlicht in dem ausgezeichneten Werke: "E. Olevianus" und B. Ursuns" Leben und ausgewählte Schriften", Elberseld 1857; vgl. auch Göbel, Gesch. des christl. Lebens, I; Ebrard, Dogma vom heil. Abendmahl II, und die Enchklopädie von Ersch und Gruber.

Olier, Johann Jakob, ber Gründer des Seminars von Saint-Sulpice zu Baris, das der katholischen Kirche Frankreichs bedeutende Dienste geleistet hat, wurde geboren zu Paris den 20. September 1608. Noch sehr jung erhielt er zwei einträgsliche Pfründen, studiete Theologie an der Sorbonne und wohnte den Conserenzen bei, die Sincenz von Panla über die Pflichten des geistlichen Standes zu Saint-Lazare hielt. Der Umgang mit Bincenz entschied die Richtung seines Lebens und entwicklite in ihm den mystischen Zug, der sich in einzelnen seiner Schriften ansspricht. Nachdem er eine höhere kirchliche Stellung, die ihm von Ludwig XIII. angeboten ward, ausgeschlagen, beschloß er, sich der Erziehung junger Geistlicher zu widmen; er begann dieß Wert

bereits 1641 zu Bangirard. Das Jahr barauf ward er Pfarrer zu St. Sulpice, erlangte die Erbauung ber fconen Rirche Diefes Ramens, fowie die eines Seminart, bas konigliche Bestätigung erhielt. Seine Thatigkeit als Seelforger wird von den Reitgenoffen allgemein gerühmt; er ftiftete Bereine für Berforgung ber Armen, ber Rranten, ber Baifen. 1652 entfagte er dem Pfarramte, um nur dem Seminarium ju leben, beffen Boglingen er grundliche wiffenfchaftliche Bildung, mit Frommigfeit und Denfchen liebe gepaart, mitzutheilen fich bemuhte. Balb fonnte er in verfchiedenen Städten bet Landes, ja felbft zu Montreal in Ranada, abnliche Anftalten in's Leben rufen; er grimbete die Congregation von St. Sulpice und war noch Zenge von beren erstem Bebeiben, als er ben 2. April 1657 ftarb. Bon feinen wenigen, meift erbaulichen und erft nach feinem Tob erschienenen Schriften nennen wir bloß seinen Catéchisme chretien pour la vie intérieure, Löwen 1686 und öfter. Spater wurde bas Seminar von St. Gulbice von der Kirche dieses Namens völlig getreunt; es besteht auch jetzt noch und bat au verschiedenen Zeiten ausgezeichnete Direktoren gehabt und einzelne, von einem beffen Beifte befeelte Briefter gebilbet, als die meiften übrigen geiftlichen Lehranstalten Frankricht. Kenelon hatte funf Jahre in diesem Seminar zugebracht. C. Somidt.

Dlivétan, Peter Robert, der Bearbeiter der ersten frangöfischen protestantifchen Bibelüberfepung, wurde geboren zu Rogon, der Baterftadt Calvin's, mit dem a auch berwandt war. Bon seinen Lebensumftanden ift wenig befannt. 1583 trifft mm ihn zu Genf, als Sauslehrer in ber Familie eines reichen Burgers und als eifrigen Berbreiter der reformatorischen Grundsätze. Bon dem Magistrate verbannt, ging er mich Reufchatel, wo er fich, auf Berlangen ber piemontefischen Balbenfer, mit ber Ueberfetzung ber Bibel befaßte. Rach Beendigung biefer Arbeit, für beren Berausgabe bit Balbenfer die nöthigen Gelber fammelten, bereifte Olivetan die walbenfifchen Thaler, worauf er nach Ferrara ging; hier ftarb er 1538. Da er nur mittelmäßige Reminif ber alten Sprachen besaft, benutte er fur feine Bibelüberfetung bie, welche furz borba Lefebre d'Staple ju Antwerpen herausgegeben hatte +); vielleicht half auch Calvin bei ber Arbeit; wenigstens hat er fie mit einer an die driftlichen Furften und Boller geich teten Spiftel begleitet. Die erfte Ausgabe erfchien 1535 ju Reufchatel bei Pierre & Bingle in Folio unter dem Titel: La Bible, qui est toute la Saincte escripture en laquelle sont contenus le vieil Testament et le nouveau translatez en françois, le vieil de lebrieu, et le nouveau du grec. Auf der letten Seite findet fich in zehnzeiliges Gedicht an ben Lefer; die Anfangebuchstaben fammtlicher Borte beffelben geben folgende Berfe:

Les Vaudois, peuple évangélique, Ont mis ce thrésor en publique.

Später von Calvin verbeffert, wurde diese ursprünglich für die Baldenser bestimmt Bibel auch von den französischen Protestanten angenommen; sie ist die Grundlage alla folgenden Ausgaben. C. Somidt.

Olivi, Peter Johann, bessen bereits in dem Artikel über die Fratricellen gedackt ist, war geboren um die Mitte des dreizehnten Jahrhunderts zu Sérignan im Languedoc. In Béziers trat er in den Franziskanerorden und wurde zu Paris Baccalaurens der Theologie. Er war ein gelehrter Mann, von strenger Sittlickleit, aber zur Schwärmerei geneigt. Frühe erklärte er sich silt die absoluteste Besolgung der Ordensrege des heil. Franz, die von vielen Brüdern vernachlässigt wurde; besonders sprach er sich gegen jegliche Art von Güterbesitz aus. Mehrmals wurde er deshalb in Untersuchung gezogen; seine Bertheibigung gegen die erste Anklage, 1283, sindet sich bei d'Argentré, Collectio judiciorum de novis erroridus, 1, 226; er lehnt darin mehrere ihm vorgeworsene Irrthimer ab. 1298 wurde er zum letzten Ral wegen seiner Ansicht über

<sup>\*)</sup> Den Rachweis bavon gab Graf in ber Abhandlung über Fabor Stapulonsis in Ritbner's Zeitschrift filr hiftor. Theologie. 1852. Heft 1. 2. Ann. b. Reb.

die Armuth angeschuldigt; er hinterließ seine Grundfate in einer, auf seinem Todesbette (er ftorb 1297 ju Narbonne) verfaßten Professio (bei Wadding, Annales Minorum, ad ann. 1297, nr. 33). Diefe Grundfate, berbunden mit ben abotalphtifchen hoffnungen und Traumen, die er in seiner Postilla super Apocalypsi aussprach, fanden jablreiche Anhänger unter den in Subfrankreich und Italien verbreiteten Spiritualen. Olivi behauptete Sate, welche benen bes Abtes Joachim nicht unähnlich waren; er theilte die Gefchichte ber Christenheit in fieben Status ober Zeitalter, beren fechstes mit bem beil. Franz angefangen; burch ben heftigen Tabel, ben er babei gegen die Babfte und das Berberben der romischen Rirche aussprach, regte er machtigen Widerstand gegen fich auf. Bahrend feiner Lebzeiten scheint indeffen feine Postilla nur unter feinen bertrantern Schillern befannt gewesen zu febn; erft 1326 wurden 60 Sate baraus von Iohann XXII. verdammt. (Sie finden sich, nebst einem von acht Dottoren ber Theologie dem Babfte übergebenen Gutachten in Baluzii Miscellanea, 1, 213.) Dlivi's Gebeine wurden ausgegraben und verbrannt. Bon seinen zahlreichen philosophischen und theologischen (meist ascetischen und mustischen) Schriften sind mehrere verloren; die andern find nur handschriftlich vorhanden (ein Berzeichniß derselben bei Wadding, Scriptores Ord. Minorum, 284). Sein Schuler, Ubertino de Cafali, pflanzte feine Meinungen weiter fort; ichon um 1297 ichrieb er eine Apologie für Dlivi, wegen beren er 1317 gur Smutwortung gezogen wurde (ein Auszug baraus bei Wadding, Annales Minorum, ad ann. 1297, nr. 36 u. f.). C. Somidt.

Dishamfen, Bermann, ein frommer und in den Bewegungen feiner Zeit vielfuch wirtsamer Theologe, ber fich besonders um die Eregese bes neuen Testaments große Berdienste erroorben hat, war der Sohn eines angesehenen und strebsamen gelehrten Ruchenbeamten Detlef Joh. Wilh. Olehausen, welcher am 80. März 1766 zu Rordheim im Hannover'schen geboren, als Prediger in Oldesloe, Hohenfelde, Glücktadt im herzogthum holftein, zulett als Consistorialrath und Superintendent des Bergogthums Lubeck zu Eutin, in großem Ansehen stand, auch durch viele Druckschriften und Meinere Auffate, besonders durch ein homiletisches Handbuch, Predigten über die Sittenlehre und eine Uebersetzung der philosophischen Werke des Seneca auch in weiteren Kreisen bekannt geworden war und am 14. Januar 1823 starb. (Bal. Dr. Heinrich Obring, die gelehrten Theologen Deutschlands im 18. und 19. Jahrh. 1833. III, S. 136-41. Berend Rorbes, Lexiton ber fchlesm.-holft.-eutin. Schriftfteller. S. 257 ff. Dr. L. Lübter und S. Schrober, Lexiton berfelben von 1796-1828. IL. Altona 1830. S. 411-13.) Als ältefter Sohn biefes mit Friedrich Münter in Ropenhogen, Generalsuperintendent Abler und andern Gelehrten eng verbundenen, gelehrten und tuchtigen Mannes war Hermann Olshaufen zu Oldesloe am 21. August 1796 geboren. Den ersten Unterricht erhielt er mit feinen fpater geborenen Brudern bei bem Bater, bann auf der in Glücktadt blühenden Gelehrtenschule. 1814 bezog er die Rieler Universität, wo Twesten damals eben seine bedeutende und segensreiche Wirksamkeit begann, indem er dem herrschenden Rationalismus gegenüber in Schleiermacher's Geiste die Selbftundigfeit bes Chriftenthums und bas alleinige Beil des Menfchen in Chrifto lehrte. Dadurch ward der Blick der Ilingeren nach Berlin gelenkt, wohin sich H. D. auch nach zwei Jahren begab. Für die Geschichte seiner Bilbung ift fein bortiger Aufenthalt vorzüglich wichtig, hanptfächlich, "neben nicht zu verkennenben Schleiermacher'ichen Ginfluffen, durch Reander's fehr tief einwirtende öffentliche Thatigfeit und anregenben perfonlichen Umgang", wie er fich benn damals viel mit Rirchengeschichte beschäftigte, wofftr feine Historiae eccles. veteris monumenta (Berol. 1820 u. 22) zeugen. schon früher hatte er bei der Feier des Reformationsjubilaums 1817 den auf die beste Bearbeitung bes jum Leben Phil. Melanchthon's in beffen Briefwechfel enthaltenen Stoffes gesetzten Preis gewonnen (Mel. Karakteristik aus seinen Briefen dargestellt. Berlin 1818), wodurch er die Aufmerkfamkeit des preußischen Unterrichtsministeriums in dem Mage auf fich zog, daß er, nachdem er 1818 als Licentiat der Theologie die vonia docendi erworben hatte, sofort Repetent ber Theologie an ber Berliner Universität ward, wie 1820 Privatdocent, in welcher Stellung er blieb, bis er im herbst 1821 zum außerordentlichen Professor an der Universität ju Konigsberg ernannt ward. Run begann für ihn eine, wenn auch nicht lange, boch fehr fegensreiche Zeit wiffenschaftlicher und religibser Birtfamteit; benn in bem Kreife junger Freunde, ber in Berlin, besonders um Neander, sich gebildet hatte, war ihm der lebendige Glaube an Chrifins in feiner vollen Rraft aufgegangen. "Er brang durch Buge jum Glauben, und fein ganget Beftreben ging bon der Zeit an dahin, ein treuer Diener der Rirche feines herrn und Beilandes zu werden." Das religibse Leben in Konigsberg hatte zu ber Zeit, ba D. borthin tam, manches Besondere, vornehmlich durch die Einwirtung, welche der Theosoph 3. B. Schönherr (f. den Art.) bort in einem weiten Areise, namentlich auch unter Bornehmeren, gewonnen hatte. S. hatte Berg und Phantafie Bieler bestochen, und feine Anhanger bilbeten eine im Dunteln fchleichenbe Sette, welche, feinem Sinne entgegen, ben Sinnenreig benutten, um ben Sieg bes Beiftes über bas Fleifch gn vollenden und gu botumentiren, woraus die Berirrungen der fogenannten Muder herborgingen. Der geiftreiche Schimmer, mit welchem fich diese Richtung, beren bebenkliche Seiten damals noch nicht offen ju Tage traten, in der Stadt Rant's, Sibbel's und Samann's umgab, jog and D. im Anfange an. "Doch fah fein klaver, nur auf bas Gine Nothwendige gerichteter Blid balb die vielen Unrichtigkeiten darin ein, und es lag ihm von der Zeit an, wo er bieg ertannte, fehr am Bergen, die Seelen bon allen locherichten, von Menfchenbanden gegrabenen Brunnen hinweg zu bem etwigen Quell bes Beils, aufgethan in Jefus Chriftus, dem Sohne Gottes, ju führen." Dazu hatte er eine besondere Babe, fo bag fein perfonliches Wirten fehr bedeutend wurde (vgl. Leben und Lehre des Theofophen 3. H. Schonherr. Ronigeb. 1834). — Er war inzwischen 1827 orbentlicher Professor geworben und hatte fich mit Agnes bon Brittmit - Gaffron verheirathet, einer ausgezeichneten, tief im Christenthume gegrundeten Frau, mit ber er eine fehr gludliche, wenn gleich tinderlose Ehe in inniger, driftlicher Gemeinschaft führte. Leider ward sein Glud durch fortgesette Rranklichkeit getrübt, die eine Folge ju augestrengter Studien bei nicht febr traftiger Leibesbeschaffenheit war. Daher folgte er, weil er bon einer Luftveranderung gunftige Einwirkung auf feine Gefundheit erwartete, 1834 einem Rufe nach Erlangen, wo er wieder in Segen wirtte, aber schon am 4. Septbr. 1839 einer Lungentrantheit erlag. Wie er im Glauben an feinen Seiland gelebt und gewirft hatte, so befiegelte er benselben auch durch einen driftlichen Tob.

Er hinterließ nicht nur bas Andenken seines driftlichen Wirkens, sondern and Schriften, welche ihm einen ehrenvollen Ramen und eine banernbe Einwirtung fichern. Sein Sauptfeld war die Bibelauslegung, namentlich die neutestamentliche. Er hatte fic hier ben Boben bereitet durch die Schrift: Die Aechtheit ber vier tanonifden Ebangelien, aus ber Befdichte ber zwei erften Jahrhunderte erwiefen (Ronigsberg 1828), eine Bahn, auf welcher seitbem große Fortschritte find gemacht worden, die er aus tiefftem Bergensbedürfniffe, die heil. Schrift zu rechtfertigen, betrat (Borr. S. VII.). — Darauf entwidelte er in einer anregenden Schrift feine Auslegungsgrundfäte entgegen der herrschenden burchaus hausbadenen und unproduktiven Art. wie die Exegese von rationalistischer nicht nur, sondern auch von supranaturalistischer Seite bamals meiftens behandelt zu werden pflegte, in ben Schriften: Ein Bort über tieferen Schriftsinn (Ronigsb. 1824) und: "Die bibl. Schriftauslegung; noch ein Bort über tieferen Schriftfinn" (Bamburg 1825). hier tritt er gwar alf Bertheibiger ber allegorifchen und typischen Interpretation auf, aber ohne boch ein Gegner der grammatisch-historischen zu sehn, die er vielmehr als Grundlage für die Boch erklarung festhält; auch rebete er nicht einer bogmatifchen Interpretation aus einem bestimmten firchlichen ober sonft festen System bas Wort. "Er wollte vielmehr die 3ber bes Christenthums als gottlicher Offenbarung, beren unmittelbares Zeugnif die Schrift ift, von den Fesseln beider Methoden, sofern fie als Magstab der Entscheidung gelten,

befreien, und in ihrer absoluten Geltung, als das die Form wie den Inhalt schaffende Bringip erfaffen." Diese "spirituelle oder driftlich gnostische" Methode wollte daffelbe, was 3. T. Bed in Tübingen nachher durchgebildeter als die pneumatische Interpretation hinstellte, welche am besten einfach als theologische Auslegung bezeichnet wird (f. den Art. Hermeneutik). Das Ganze ber Weiffagungen im alten Testament, wozu auch die vorbilbliche Gefchichte gehört, ift D. "ein wunderbares Bild der Entwidelungsgeschichte ber Menschheit, in beffen Mitte Jefus, feine Thaten, seine Leiben, sein Sterben prophetisch ftrahlt, als die funtelnde Sonne; aber innig eins mit ben Menschen, seinen Brudern, so daß von ihm aus das Licht über uns durchströmt durch alle Stadien bis in die fernften Puntte bes Umtreifes. Alles, was feine Beiligen gethan haben je und je, das that Er in ihnen, aber auch fie in ihm." Man habe nicht nach Tiefen in ber Schrift zu fuchen, sondern vor Allem die grammatisch-historische Interpretation mit Treue und Consequenz zu üben, im Uebrigen nur göttlich zu leben und Christo nachzufolgen: bann würde sich der tiefere Schriftsinn schon aufschließen (30h. 7, 16. 17). "Bahres religiofes Leben ift die Bedingung bes Berftandniffes einer religiofen Schrift und namentlich ber Bibel nach ihrem eigenthumlichen religiofen Behalte"; D. nennt diese Auslegungsweise die biblische, weil die biblischen Schriftseller fie jelbft anwenden und "wir nur aus ihnen felbst fie konnen verstehen lernen", vermoge des lebendigen Glaubens, "der nicht aus der Bernunft schöpferisch geboren, aber in ihr als einem toftlichen Organ empfangen, geoffenbart und vernünftig, gottlich und menfchlich jugleich fen". - Diefe großartigen Grundzuge einer mahren biblifchen Auslegung regten die Zeitgenoffen machtig an, obwohl mehr jum Gegensate als jur Beis kimmung; aber sie wurden in conzentrirte Anwendung gebracht in dem geistwollen Schriftchen: Chriftus ber einzige Meister (Ronigsb. 1826) und thatsachlich bargelegt in feinem Commentar über fammtliche Schriften des neuen Testaments (Königsb., von 1830 an in mehreren Auflagen, leider unvollendet geblieben — nur Bd. 1 bis 4 - aber burch geschickte Bearbeiter noch jest seiner Bollendung entgegengehenb), worin er oft tieffirnig den inneren Zusammenhang der göttlichen Offenbarung entwidelte, ohne doch den Wortsinn zu vernachläffigen. Er ließ mehrere kleinere Schriften ausgehen, unter welchen ihn die bereits in Erlangen (1835) erschienene: Bas ift von den neuesten firchlichen Greigniffen in Schlesien (ben durch die exclusiven Lutheraner hervorgerufenen Bewegungen) ju halten? in Streitigkeiten mit der lutherifchen Partei berwidelte, seine unparteiische Ruhe aber beurkundete gegen Scheibel, Kellner u. Wehrhan, wie hart er auch von diesen angelaffen wurde (Erwiederung u. f. w. 1836).

Dishaufen's "Beifall als atademifcher Lehrer war groß, fagt eine Stimme aus Erlangen, kein Theologie Studirender überging ihn, um fo beachtenswerther, als das Urtheil über seine Theologie, besonders seine Eregese, niemals sich fixiren wollte." zeigte fich die Anerkennung, die er auch in weiterem Kreise immer mehr fand, in Rufen, die er turz vor seinem Lebensende nach Gießen und nach Riel, in seine nachste Beimath erhielt, auch in seiner Ernennung jum Geheimen Rirchenrathe und anderen Zeichen ehrender Anerkennung. Sein Andenken wird in Ehren bleiben als bas eines driftlichen Forschers, und die Saat, die er ausgestreut hat, nicht berloren gehen für das Reich Gottes. Ru folden Samentornern burfte unter feinen fleineren Schriften noch gehoren: Gin Wort der Berfidnbigung über die Stellung bes Ebangeliums ju unserer Zeit. Königeb. 1833.

Ueber sein Leben find befonders zu vergleichen Dr. Lübker u. f. w., Lexikon ber fchleswig.-holftein. u. f. w. Schriftsteller von 1796-1828. 2te Abth. G. 413 f. Ein Retrolog von seiner Gattin in Rheinwald's allg. Repertor. f. theol. Literatur u. firchl. Statistik. 1840. 7tes Heft. S. 91 — 94 und ein Schreiben aus Erlangen in der berl. Mug. Kirchenzeitung. 1839. Nr. 76. 2. Belt.

Omnibound, Ranonift, f. Gloffen u. Gloffatoren des Rom. Rechts. Omophorium, f. Rleider, geiftliche, in ber driftlichen Rirde.

שמקרי, LXX "Αμβρι, Josephus (Antt. 8, 12. 5.) Άμαρῖνος; nach 1 Kon. Real - Encyclopable für Theologie und Kirche. X.

16, 16—28. (die Chronica schweigen über die Zeit von Baesa bis Ahab völlig) das Handt der vierten Dynastie im Reiche Ifrael und der Gründer der Stadt Samaria. Die Ermordung des Königs Ela durch seinen Obersten Simri und dessen Anmassung der Königskrone führte zu einer Gegenrevolution im Heer, welches, da Ela's ganzes Haus zugleich mit ihm erwürgt worden war, seinen Feldhauptmann Omri zum Könige ansrief und ihm nach Thirza solgte, wo Simri eingeschlossen und verzweiselnd sich mit dem Palast verbrannte. Da indessen ein Theil des Bolkes mit der Wahl des Heeres nicht zusrieden war, ward in Thibni ein Gegenkönig ausgestellt, welcher vier die sim Jahre, obwohl schwach, sich zu halten vermochte, mit seinem baldigen Tod aber der Alleinherrschaft Omri's Plat machte.

Der Widerspruch der Zeitangaben in diesem einen und demselben Abschnitt erledigt sich handgreislich dadurch, daß das eine Mal auf die ganze Regierungszeit Omri's, das andere Mal nur auf die Zeit seiner Alleinherrschaft restelktirt wird; sein Tod fällt unzweiselhast in das 38ste Jahr der Regierung Assa's in Juda, d. h. 918 v. Chr. Geburt. Omri ward in Samaria beerdigt; die erste Hälfte seiner Regierungszeit war Thirza noch die Restdenz. Omri war ein gottloser König und segte (nach Mich. 6, 16.) bereits den Grund zu "allen Werken des Hauses Ahab". Nach 1 Kön. 20, 34. ward Omri von den Sprern so abhängig, daß der König von Damaskus dasselbe Recht zu eigenen Gassen in Samaria hatte, welches später Benhadad zu seiner Auslösung dem Ahab in Damaskus andieten mußte; ob dieses Recht eine strategische ober nur merkantile Bedeutung hatte, ist nicht genau zu ersehen.

ארך, אור oder זא (einmal, nämlich Ez. 30, 17. um des Bortspiels willen אורן) nach 1 Mof. 41, 45. 50. und 46, 20. die Stadt in Aegypten, in welcher Josephs Schwiegervater Briefter war und zwar, wie der Name ore anzeigt, Briefter der Sonne \*). Diefer Gottesbienft war ohne 3meifel ber geiftigfte unter allem agnbtifchen Bottesbienft; biefe Priefterschaft ohne Zweifel nicht nur die einflugreichfte im Staate, sondern auch die fähigste, einen Jehovadiener in ihren Kreis aufzunehmen. Zwar wurde au On auch der Gott Muevis in Geftalt eines Stieres verehrt, gleich dem Apis au Memphis, jedoch nicht im Sonnentempel, sondern in einer besonderen Rapelle (Strabo 17. 803. 805. Joseph. Apion. 2, 2.). Während aber ohne Zweifel Joseph feinem Schwiegerbater und ben Seinigen ein Führer wurde bom Geschöpf (Osch - Iri Die Sonne als "Ordner der Zeit") jum Schöpfer, fant Ifrael allmählich felbft unter den Sonnendienst jum gemeinen Mnevisdienst herab, wovon das "goldene Ralb" in ber Bufte und noch der Ralberdienst Berobeams herstammte. In Aegypten felbst waren jur Beit Strabo's die Briefter ju Beliopolis von jener hoheren Stufe langft herabgefunten. von der Biffenschaft der Aftronomie und Philosophie, um deren willen Plato und Eratofthenes zu Du ihre Studien gemacht hatten, nur der gemeine Bogenbienft übrig geblieben, um dessen willen eben Czechiel jenes Wortspiel\*\*) gebraucht. Da On die Stadt bes Sonnentempels war und On (Dein) im Roptischen und Altägyptischen Sonne, Licht bedeutet (f. Jablonsky in den oben genannten Werken und Champollion, II, p. 41), so schreiben die LXX in den betreffenden Stellen Ηλιούπολις, Tacitus (Annall. 6, 28.) Heliopolis, Plinius (5, 11.) oppidum solis und selbst Jeremias (43, 13.) פַרת\_שַׁמַשׁ.

(איר הוולים) Man hat in anderer Beise einen poetischen Namen filr On erbliden wollen in ber Bezeichnung איר הוולים (בית הוולים) ביר הוולים (בית הוולים) ביר הוולים (בית הוולים) שליר הוולים (בנותר) או שליר הוולים בית הוול

<sup>\*)</sup> Ohne Zweisel ist ber Rame des Herrn, welcher Joseph gekanft hatte, tros der Neinen Berschiedenheit in der Schreibart (הרבות ) ein und derselbe; die LXX schreiben beide gleich Nerespon oder Nerespon, einige Manustripte haben Nerespons, daher die beiden Ableitungen (Jadlonsky, Panth. II, p. 139 und Opusco. I, 203. II, 219. N-hONT-PPH Priester der Sonne; dagegen Rosellini, Monum. storichi. I, 117. NETEPPH ber Sonne angehörig) ihre Berechtigung haben.

On 611

Unter ben Priestercollegien zu Aegypten waren, wie es scheint (s. Bahr zu Horod. 2, 3.), die zu Memphis, Theben und Heliopolis, später wohl auch das zu Sais, die angesehensten, doch nahm nach Strabo (I, 17. 1158.) unter diesen wiederum Peliopolis den ersten Rang ein, und da die Oberpriester dieser Collegien uach Pharao die ersten Bersonen auch des Staates waren, erbliche Fürsten mit dem Titel Piromis (nach Horod. 2, 143. = xulde x' aya 365), so wollte (Hengstend, die Bücher Moses u. Aegypten. Berl. 1841. pag. 30 f.) Pharao durch die Berheirathung Josephs mit Asnath offendar zugleich der an ihn ertheilten Macht eine sesse geben.

Die erfte Entstehung verdankte ber Sonnentempel und mit ihm bann die Stadt wohl dem Ain Schams (سُنْهُس) OMC = Sonnenquelle, f. Schultens Index qu ber Vita Saladini unter Misr und Abulf. Descript. Aeg. p. 34.), einem noch heutzutage erhaltenen beruhmten Brunnen, welcher das fugefte Quellmaffer bon gang Aegypten gewährt und welchem man besondere Beilfrafte zuschreibt (f. Schubert, Reise in bas Morgenland. 1889. II, p. 161 ff.). Zerftört wurde die Stadt zulett durch Kambyfes (Strabo, 17. 805.); vorher icon war aber wohl nach ber Weiffagung burch Jeremias (43, 13.) eine Berheerung durch Rebutadnezar vorausgegangen. Seliopolis muß bei jener Stellung feiner Priefter trot feiner Rahe bei Memphis (6 Stunden, und nach dem Itiner. Antonini, p. 169, 12 romifche Meilen von Babylon) eine ber erften Stabte gewesen seyn; sie war die Hauptstadt der gegen Arabien hin gelegenen (so fagt Strado 17, 807.) Proving, welche (nach Plin. 5, 9. Ptolem. 4, 5. 54.) von Beliopolis den Ramen führte (also nur ein Theil von Gosen war, ober das Ganze, aber mit zweierlei Ramen); fie gab auch dem Kanal, an welchem fie lag, dem ersten, welcher vom Damiettearm des Ril aus das Baffer nach diefen öftlichen Gegenden leitete (Ritter, Erdtunde. 1ftes Buch Afrita, 2te Ausg. 1822. pag. 822 f.), den Namen, und ihre heute noch im Schutt erkennbaren Berhältniffe zeugen babon, benn Schubert (f. bas Dbige) maß 1500 Schritt Lange und beinahe 1150 Schritt Breite. Strabo fand noch so Bieles erhalten, daß man ihm zeigen tonnte, wo einst Plato und Eratosthenes gewohnt hatten und daß er uns eine Beschreibung von Stadt und Tempel überliefern tounte. Beibe waren um der Rilkberschwemmungen willen auf einem Damm erbaut, auf der Rordseite stand die Stadt, auf der Gudfeite der Tempel; ju feinem nordweftlichen Thor führte bon der Stadt ans eine Allee von koloffalen Sphinzen, den Eingang zum Tempel bilbeten mehrere größere und kleinere Obelisken; ber Tempel war reich geschmudt mit Bandftulpturen, welche Strabo ben alteften etrustifden und griechischen sehr ahnlich fand. Bum alteren Dbelistenpaar habe Pheron, ber Sohn bes Sefostris, zwei andere gefellt, welche gegen 150 Fuß hoch ragten. Die beiben alteren waren also die kleineren, von welchen jest noch einer, "bas einzige ftehende große Monument in jenem Sumbfboben bes Landes Gosen" (f. Ritter) uns erhalten geblieben ift und auf welchem (nach Wilkinson, Topogr. of Thebes and general view of Egypt. pag. 316. 509.) nun ber Rame bes Bharao Ofirtefen entbeckt worden ift, welcher Joseph zu seinem Minister ernannt hat (Ofertesen I. zwischen 1740 bis 1696 v. Chr., Joseph's Ankunft 1706, so daß Joseph noch unter seinen beiden Nachfolgern oder gar Sohnen lebte, Amumgari I. 1696 — 1686 und Amumgari II. 1686 — 1651, in welchem Jahr Osirtesen II. ben Thron bestieg). Die Arbeit dieser Obelisten aus rothem agyptischen Granit zeugt von hoher Runft; der uns erhaltene, nur 58 Fuß hoch, stand bereits innerhalb des Tempels; er ift mit Hieroglyphen bedeckt. Der eine ber größeren Dbelisten ift feit 1160 umgeftürzt; beffen Rameraden hatte schon Raiser Augustus nach Rom bringen laffen, wie denn überhaupt Augustus Rom und Constantin M. Constantinopel mit Brachtstüden aus Heliopolis ausgeschmudt haben. Abd Allatif fand im Jahr 1200 noch viele toloffale Sphinge, ferner die Pforte des Tempels mit Inschriften bedeckt und zwei große Dbe-Listen, welche gewaltige Aupfermassen trugen (200 Etr. schwer nach Matrizi), von unaahligen, meift umgeftingten tleineren, nur halb ober Drittel fo hohen Obelisten umgeben. Heutzutage ist außer jenem Obelisten nichts Antites mehr vorhanden, als große Dämme und Higel voll kleiner Stüde Marmor, Granit und Scherben und einige Ueber. bleibsel von einem Sphinz. Das Wasser des Ril übersuthet bei hohem Stand num die ganze Grundlage des alten Tempels und steigt an dem Obelisten 5 Fuß 8 Zoll hoch. Unter den ehemaligen Thoren, welche die Lüden in den Dämmen erkennen lassen, ift gerade das nordwestliche noch am Besten zu erkennen und mit Trümmern von Sphinzm umgeben (Schubert).

Nahe bei diesen Ueberresten des alten On liegt das Dorf Matarieh, dessen Name (= frisches Wasser) wohl ebenfalls von dem noch erhaltenen benachbarten Ain Schäms herrührt. An diesem Brunnen unter einem Sykomorenbaum soll auf dem Wege gen Fostat (= Alt Cairo) die heilige Familie auf der Flucht ausgeruht und sich erquickt haben; die weitere Sage behauptet sogar, der Baum habe sich geöffnet und die Familie verborgen, die die Verfolger vorüber waren; daher der Baum hoch verehrt wird. Auf dem hinter dem benachbarten Abusabel gelegenen Higel sinden sich die ansehnlichen Trümmer von Tel el Pehud, der Indenstadt, welche wahrscheinlich zu den Zeiten de Ptolemäer und noch der Kömerherrschaft ein Wohnort der ägyptischen Inden war, de siningere On, welches (s. den Art. Onias) Onias erbaute. On hieß nach 4 Mos. 16, 1. auch einer der Anssihrer der Rotte Korah, ein Enkel Rubens.

Onefimus, f. Paulus.

Ontas, 'Orlas, heißen drei Hohepriester in der Zeit Alexanders M. und seiner Nachfolger.

Der älteste wird erwähnt Sir. 50, 1., als Bater eines Hohenpriesters Simon, welcher eine bedeutende Erweiterung und Befestigung des Tempels zu Ierusalem deuckstelligte. Da die Geschichte mehrere Hohepriester Simon kennt ohne weitere Angade dieser Tempelreparaturen, so schwankte man (s. Winer, Realwörterbuch Art. Dnias), ob in Sir. 50, 1. Onias I. gemeint seh, der Sohn und Nachsolger des Jaddus zu Zeit Alexander's M. (Joseph., Antt. 11, 8. 7.) oder Onias II., der Sohn Simon's des Gerechten, unter Antiochus M. von Syrien (Joseph., Antt. 12, 4. 10.). Bergleichen wir indessen damit die Geschichte des Onias in Aegypten unter Ptolemäus Philometor, so können wir nicht mehr schwanken, sondern durfen zuversichtlich annehmen, daß Sir. 50, 1. Onias I., Bater Simon's I., zu verstehen ist und daß dagegen

Dnias II., welcher von Joseph. (Antt. 12, 4.1. u. 10.) wegen seiner Habsucht übelberichtet wird, der Stifter des äghptischen Tempels ist. Es war dieß die Zeit, da Juden gegen Juden staden unter dreierlei einander seindseligen Heeren, unter den Sprern, unter den Sohehriestern und unter den Aegyptern. Da num Onias II., von Ionathan mit Hilse der Sprer verdrängt, nach Aegypten gestohen war, wuste o bei Ptolemäus Philometor durch Einreichung eines Gutachtens sich also in Gunst psetzen, daß seine Borschläge, die disher von den ägyptischen Iuden nach Ierusalem emrichteten Weihegelder zurückzuhalten und zu einem, die vielen Spnagogen ersetzenden, großen Tempel zu verwenden, wodurch auch die politische Anhänglichteit der ägyptischen Juden an die ptolemäische Dynastie gestärkt würde, vom König bereitwilligst angenommen und namentlich um seiner Berusung willen auf Ies. 19, 18. 19. auch von seinem ägyptischen Bolts- und Glaubensgenossen approbirt wurden; wohl mit Rücksicht auf den Namen Vert sign? ward ein in der Produnz Heliopolis unweit Leontopolis (man las mm

und erklärte nach dem arabischen — Berreißer es als Stadt des Löwen gelegener Tempel dem Onias zur Baustelle überlassen und der Bau sogleich begonnen Auf 60 Fuß hohem Fundament glich der Tempel indessen mehr einem Thurm als der jerusalemischen Tempel; der Altar war nach Größe und Gestalt wie der jerusalemische statt des Leuchters war eine hängende goldene Krone. Philometor schenkte noch es große Strecke Landes dazu, zur Unterhaltung der Opfer und der Tempeldiener; Prieke und Leviten meldeten sich tros der Schmähungen und dem Kirchendann von Jerusales

Onfelos 613

ans, dem ihre Stellung war vortheilhaft. Es gab nun drei jüdische Tempel: zu Jerussalem, zu Samaria und zu Heliopolis. Philometor gestattete auch, dabei eine Stadt anzulegen und mit Juden zu bevölfern, Onion oder das jüngere On genannt. Onias und ein anderer Jude, Dositheus, waren Obergenerale des ägyptischen Heeres geworden, und auch die Söhne des Onias als Oberste blieben noch unter Aleopatra in der Gunst der Regierung. Da Onias II. unter Antiochus M. Hoherpriester in Ierusalem war, da der ägyptische Onias vorher Hoherpriester gewesen war und Ptolemäus Philometor um sieben Iahre nach Antiochus Tod zur Regierung kam, so kann wohl kein Zweisel an der Ibentität obwalten.

Ein britter Onias wird als Hoherpriester genannt 2 Mast. Kap. 3. u. 4. Er war der Sohn Simon's II. und ein frommer und patriotischer Mann; nachdem der Berrath des Tempelschaßes von Seiten des Tempelschuptmanns Simon durch den Schreden, welchen die Erscheinung über Heliodor gebracht, vereitelt worden war, wußte jener Simon den Onias dei Seleusus Philopator also zu verkaumden, daß Onias seiner Bürde verlustig und dieselbe dem gottlosen Bruder des Onias, Jason, übertragen wurde; nach dessen Berjagung ward Onias auf Anstisten des Menelaus vom sprischen Stattbalter Andronitus, welchen Antiochias dassür himrichten ließ, zu Daphne dei Antiochia meuchlings ermordet. Josephus (12, 5. 1.) erzählt es etwas anders; wiederum stimmt die Angabe des Chron. paschale, wonach Onias 24 Jahre Hoherpriester gemesen sehr soll, nicht mit Iosephus, da des Onias Amtsantritt dann doch in die ägyptische Oberberrlichseitsperiode (570 U.C. nach diesem Paschale) hinaufreichte.

Ontelos ift ber Name eines ber vorzuglichsten Thargumiften ober Dollmetscher (nann chalb. = bollmetfchen) bes hebraifchen Bibeltertes in die chalbaifche Boltsfprache. Da die Juden im babylonischen Exil allmählich die chaldäische Sprache angenommen und die rein hebraifche verlernt hatten, wie wir an bem Buch Daniel und ben andern in diefer Sprache geschriebenen Buchern des alten Testaments sehen, so mußte schon der Borlefung des Gefetes nach Reh. 8, 8. eine ftete Erläuterung (שֹרם שֹכל und בשׁכל שׁרם משׁכל aur Seite geben. Diefe Erlauterung bes Bebraifchen burch chalbaifche Ausbrude gefchah langere Zeit nur mundlich gleich ber Halacha bes Gefetes (Tradition). In die Lange jedoch ging bas nicht und fo tam es, bag, wie in Aegypten bem Bedürfnig ber griechischredenden Juden durch die LXX und etliche andere griechische Uebersetungen entsprochen wurde, fo endlich, wiewohl erft jur Beit Jesu und ber Apostel, auch chaldaifche Uebersetzungen geschrieben und dem Privatgebrauch wie dem Synagogengebrauch (cf. Elias Levita, praef. in Methurgeman) juganglich wurden. Jonathan, der Sohn Uziel's und Ontelos waren die ersten, welche diese Arbeit ausführten, und ihre Arbeiten find auch die werthvollsten unter allen Thargumim. Jonathan war bedeutend alter benn Ontelos, dennoch verfaßte Ontelos fein Thargum vor Jonathan und hat Jonathan bas bes Ontelos benützt; Jonathan war noch ein Schüler Hillel's, welcher im Jahre 12 n. Chr. Beb. ftarb, Ontelos war ein Schüler Gamaliel's, welchem er, als er im Jahr 53 n. Chr. ftarb, eine prachtvolle Leichenfeier veranstaltete, und ein Mitschüler des Apostels Baulus zu Gamaliel's Füßen, wie dieß Alles im Thalmub (Megilla fol. 3. col. 1. Baba Bathra fol. 134. col. 1. Succa fol. 28. col. 1.) berichtet wird. Sammtliche Thargumim (und man gahlt beren feche, mahrend bas fünfte eigentlich aus zwei berschiedenen besteht; auch hat man Spuren, daß ein und bas andere Thargum berloren gegangen ift) erftreden fich auf alle alttestamentlichen Schriften, mit Ausnahme von Daniel, Efra und Nehemia, welche einer Uebersetzung in's Chalduifche an fich nicht bedurften; teines umfaßt für sich allein bas ganze alte Testament. Bon mehreren altteftamentlichen Schriften eriftiren fo berichiedene Thoraumim. Sammtliche Thoraumim haben das Eigenthumliche, daß fle nicht nur wörtlich überseten, sondern auch paraphrafiren ober gar Erzählungen von Beispielen einmischen, und zwar gefchieht dieß nicht etwa neben der wörtlichen Ueberfetjung, fondern großentheils fatt der wörtlichen Ueberfetzung, wodurch der Werth dieser Uebersetzungen für die Renntnig des Textes fehr berringert wird, zumal fle das Paraphrafiren gerade an den schwierigeren Stellen in Uebung haben und das wörtliche Uebersetzen bei den leichteren Bartien des Tertes. Gerade hierin aber zeichnen fich Ontelos und Jonathan vor den übrigen noch am Bortheilhaftesten aus, denn fie halten fich genau an die hebraischen Worte und weichen babon unt bann ab, wenn das Original in Bilbern ober andern Borten buntel ift, namentlich, wenn es von Gott anthropopathisch redet; fle losen alsdann die Bilder auf und vertauschen die Anthropomorphismen mit andern, nach ihrer Meinung, Gott angemeffeneren Ausbrüden. Dutelos übertrifft endlich ben Ionathan noch burch sein reines Chaldaisch; doch halt fich auch Jonathan, wie er, von auslandischen Bortern frei. Der hebraifde Text, welchen Beide vor sich hatten, war im Ganzen derfelbe, wie ihn nachher die Raforethen figirten (vergl. Befenins, Comm. aber Befaj. I, S. 65 ff.). Ontelos Arbeit begreift den Bentateuch, Jonathan's die Bücher Josua, Richter, Sammel, Konige, Jesaja, Beremia, Czechiel und die zwölf kleinen Propheten. Sammtliche Thargumim find gedruck und größtentheils beisammen in den rabbinischen Bibeln von Bomberg und Burtorf und in den Polyglotten, am vollständigsten in der londoner; auch einzeln find sie häusi: herausgegeben worden, worüber Lelong, Biblioth. s. ed. Masch. P. II, vol. 1, p. 31 ff. ju vergleichen ift. Ueber ben gangen Artitel ift vorzugeweise zu berweisen auf Othonis hist. doct. misnic. und Bung, gottesbienftl. Bortrage der Juden. Berlin 1832. Pfatter Breffel.

Opferenting bes Alten Testaments. Das Befen bes Opfers im Allgemeinen ift die hingabe bes Menschen an Gott, vollzogen in einer außeren Bandlung. Der Menfch fühlt fich gebrungen, theils feine Abhangigfeit von Gott im Allgemeinen, vermöge welcher er in seinem Dasen und feinem Befit, in feinem Birten und feinem Leiden fich durch Gott bedingt weiß, theils die befonderen Beziehungen, in die er fich ju Gott gestellt findet, in Sandlungen auszuhrägen, benen er eine ausschliefliche Rich tung auf Gott gibt. Zwar findet der innere Drang, ber ben Menfchen Gott gegenüber jum Loben, Danten und Bitten treibt, feinen Ausbrud bereits im Borte ber Anbetung; aber jenem Drang gefchieht boch erft baburch volles Gentige, bag biefes Wort sich verkörpert, gleichsam objektiven Bestand gewinnt in einer ihm entsprechenden Handlung, in welcher ber Denfch burch Entaugerung und Berlaugnung fich's etwas toften läßt und so fattifch ben Ernft feiner hingabe an Gott bezengt. Auf die Rlaffe ber Opfer, die man im Allgemeinen mit Buttte (Geschichte bes heibenthums I, S. 132) als die der Enthaltung bezeichnen fann, Sandlungen, die von ben milberen Former ber Afcefe, Ablobung gewiffer Genuffe u. bgl. bis ju ber graufamften Selbstpeinigung und Gelbstberftummelung fich fleigern tonnen, ift hier nicht weiter einzugeben (vergl. das unter bem Art. Gelübbe bei den hebräern, Bb. IV, S. 187 Bemerfte: besgl. die Artitel Fasten, Rafiraat; auch die levitischen Reinigungen fallen unter biefe Kategorie). Wir haben hier nur bei berjenigen Klaffe von Sandlungen zu verweilen, für welche bas Wort Opfer, entsprechend seiner Ableitung von offerre, borzugeweise gebraucht wird, die nämlich in ber Darbringung einer Gabe befteben, und deghalb im Alten Testament durch במכווה (in der allgemeineren Bedeutung, in der das Wort 1 Mof. 4, 8. ff., niemals aber in den Opfergeseten fteht), שַּׁמְבֵּלוֹת מְּיָשׁ (2 Mos. 28, 38.), gewöhnlich aber durch קרבָן, d. h. Darbringung (Rart. 7, 11. Κορβάν δ έστι δώρον), bezeichnet werden. Die Darbringung felbft tann fo erfolgen, daß der dargebrachte Gegenstand junachst bleibt, nur hinfort jur ausschließlichen Dispo. fition ber Gottheit gestellt ift (hieher gehoren bie Beihgeschente, für welche 4 Dei. 7, 3. ff. 31, 50. ebenfalls das Wort קרבן gebraucht wird, die jum Dienft am Beilig thum gelobten Bersonen u. f. w.), oder fo, daß das Dargebrachte fofort zur Ehre & Bottheit in irgend einer Beise vermendet wird. In letterer Binficht vollendet fich := Hingabe namentlich in der Berzehrung der Gabe oder doch eines Theils derfelben bur: bas Feuer auf besonders hiezu geheiligter Statte, bem Altar marn. Dieg ift bas Drie im engeren Sinn, als deffen Bezeichnung beghalb im Alten Teftament Truie, b. b.

Feuerung, fieht, ein Ausbrud ber von allen Opfern gebraucht wurde, die auf den Altar tamen, mochten fie ganz ober theilweise verbrannt werden (3 Mos. 1, 9. 17. 2, 3. 3, 3. 9. 4, 35. 5, 12. u. f. w.) \*). - Ein wefentliches Moment beim Opfer ift die Stellvertretung, die in zweifacher Binficht ftattfinden tann, erftens als Bertretung bes opfernden Subjetts durch die bargebrachte Babe, zweitens als Bertretung unter ben baraubringenben Gegenständen felbft. Bas die erstere betrifft, fo findet fle allerdings am volltommenften da Statt, wo an ber Stelle bes Lebens bes Opfernden ein anderes Leben dargebracht wird; aber die Idee diefer Bertretung greift doch viel weiter, fofern in jedem wahren Opfer eine Selbstentäußerung stattfindet, der Opfernde in seine Gabe gleichsam etwas von feinem Gelbst legt, seh es, daß Liebe und Dankbarkeit ihn treibt, oder die Furcht, in der er fich oder ihm Angehöriges dem rachenden Gotte verfallen weiß. hiemit hangt aufammen, daß tein mahres Opfer von fremdem Besit dargebracht werden tann (vgl. 2 Sam. 24, 24.), fondern nur von foldem, was Eigenthum schon ift, ober boch (wie bei ber Kriegsbeute) als foldes festgehalten werben konnte, und bag eben in ber Billigfeit, an bem eigenen Befit bas bobere Eigenthumsrecht Gottes anauerkennen, ja ihm auch bas Liebste hinzugeben, der achte Opferfinn fich bewährt. Die aweite Art ber Stellvertretung tann bei Opfern in ameisacher Beise vortommen, einmal fo, daß der dargebrachte Gegenstand die Gattung reprafentirt, ju der er felbst gehort (fo bei den Erftgeburten und den Erftlingen der Ernte), dann fo, daß für bas dem Opfer verfallene, aber aus irgend welchem Grunde nicht opferfähige Individuum, bas einer berwandten opferfähigen Gattung (vgl. 2 Mof. 13, 13. 34, 20.) oder ein fonftiges Surrogat eintritt (vergl. die intereffanten Rotigen bei Bartung, Religion ber Romer I, 160 f.).

Diefe allgemeinen Gate finden ihre Bestätigung und weitere Erlauterung bereits in benjenigen Opfern, welche das Alte Teftament aus vormofaifcher Zeit anführt. Die hierauf fich beziehenden Angaben verdienen um fo mehr eine genauere Erorterung, als hier bas Opfer wie einerseits noch in seiner einfachen Ursprunglichkeit, so andererfeits auch noch frei bon ber Depravation ber Opferibee in heidnischen Culten fich barftellt. - Bis in die Urgeit führt die Genefis R. 4. die Opfer gurud, indem fie bie Sohne bes erften Menschenhaares einen Theil von dem Ertrag ihrer Lebensbeschäftigung, Rain von den Früchten des von ihm bebauten Bodens, Abel von den Erstlingen feiner Beerde und zwar von den Fettstuden derselben (nicht von Bolle und Milch, wie nach Grotine' Borgang noch D. v. Gerlach zu erklären geneigt ift) Jehova als Gabe barbringen lagt. Abel's Gabe wird wohlgefällig, Rain's Gabe migfällig von Jehova aufgenommen. Das gottliche Schauen mit hofmann (Schriftbeweis II, 1. 140.) pon bem Feuerblid Behoba's ju berfteben, mit bem er bie Babe bergehrend an fich nahm, ftimmt nicht gut zu den Worten: "Jehoba fchaute auf Abel und feine Gabe", benn man wird boch nicht Abel felbft von bem gottlichen Feuerblid getroffen denten wollen. Seiner Bebeutung nach ift biefes erfte Opfer augenscheinlich junächst ein Dantopfer, burch welches die Darbringer thatfachlich betennen, daß fie ihren Erwerb als Geschent und Segen Gottes betrachten. Daß Abel's Opfer Gott gefällt, Rain's Opfer ihm miffallt, fann nicht barin feinen Grund haben, daß bas erftere ein blutiges, bas lettere ein unblutiges ift, benn beutlich ift biefe Berschiedenheit ber beiberseitigen Darbringungen burch die Berschiedenheit des Lebensberufs motivirt; vollends unzutreffend ift die Erflärung bes Josephus (Arch. I, 2. 1.), Gott wolle lieber durch das geehrt fenn, was von felbst und naturgemäß sich erzeugt, als durch in Folge menschlichen Sinnens gewaltsam Berborgebrachtes. Der Grund ber berfchiebenen Wirtung beiber Dbfer tann nur gesucht werben in ber verschiedenen Gefinnung ber Opfernden, und Diefe

<sup>\*)</sup> Bon Richtzuverbrennenbem tann TEN nicht fieben. Daß ber talt auf bie Schaubrobe gelegte Beihrauch 3 Dof. 24, 7. fo beißt, erflärt fich baraus, baß berfelbe (f. Jos. Arch. 3, 10. 7.) wenn bie Schaubrobe abgenommen waren, wirklich verbrannt wurde.

wird badurch angebeutet, daß nach B. 3 Rain seine Gabe promiscus von den Friichten bes Bodens, Abel bagegen von bem Besten und Röstlichsten barbringt, bag also Rain opfert, damit eben geopfert ift, wogegen Abel durch forgfältige Auswahl feine Dantbarteit bezeugt. hiernach ift bereits an die Spipe des Alten Testaments das Zeugnif gestellt, daß das Opfer, fofern man Gott mit demfelben außerlich abfinden zu tonnen meint, verwerflich fen, daß nur die fromme Gefinnung, vermöge welcher der Opfernde gleichsam fein Berg in die Gabe legt, bas Opfer Gott wohlgefällig mache. Doch ift hiemit die Bedeutung des erften Opfers schwerlich erschöpft. Das freilich, was noch Delitich im Comm. z. d. St. annimmt, daß bas Opfer Abel's zugleich fühnenbe Bebeutung habe, daß durch die Tödtung des Thieres das Bekenntnig der Todeswindigleit des Opfernden und fein Berlangen nach Sündenbergebung ausgesprochen werden folle, ift im Text nirgends angedeutet. Bollends unrichtig ift, wenn Lafauly (bie Suhnopfer ber Griechen und Romer G. 1) bon ber Borausfetzung aus, daß bas Beja aller Opfer in der Guhne bestehe, Opfer und Gebet geradezu in Gegensat zu einander ftellt: " vielleicht darf man fagen, das erfte Wort des urfprünglichen Menfchen fen in Bebet, die erste handlung des gefallenen ein Opfer gewefen"; woraus folgen wurk bag, wenn ber Mensch fich mit Gott berfohnt weiß, alles Opfern ein Ende hatte, it boch gerade hier in ber bankbaren Selbsthingabe des Menfchen (Rom. 12, 1.) die Opferidee fortwährend fich verwirklicht. Nichtsbestoweniger tann die Stellung, welche bas Alte Testament bem ersten Opfer gibt, nicht als zufällig betrachtet werden. Es ift wirklich zugleich das Gefühl bes von Gott Getrenntfenns, das Gefühl, daß der Denich bie gottliche Guld erft zu gewinnen, der gottlichen Gnade neu fich zu versichen babe, was ursprünglich jum Opfer treibt. Dieses Bedurfniß hat felbst Rain; baber fem Ingrimm, ba er fein Opfer verschmaht fieht. Das erfte Opfer ift also nicht blog Dantfondern auch Bittopfer, ja propitiatorifch im weiteren Ginne des Worts. — Das zweite Opfer, das die Genefis 8, 20. erwähnt, ist das von Noah nach der Fluth gebrocht, genommen von allem reinen Bieh und allen reinen Bogeln, alfo von den zur Nahrma bes Menfchen bestimmten Thieren, als Brandopfer dargebracht auf einem Altare, von wo aus ber Duft zu bem im himmel thronenden Gotte, ihn erfreuend (B. 21), auf warts fteigt. Auch dieses Opfer hat junachst fein Motiv in bem Danke fur die a fahrene Rettung; von einer Guhne fur Bergangenes ift hier teine Rede, nachdem bat Bericht, unter bem Roah gerecht bor Gott ersehen worden ift, feinen Bang genomme hat. Und doch ist auch hier, wie B. 21 zeigt, kein bloges Dankopfer. Zugleich Gnade fuchend für die Butunft naht ber Menich Gott im Obfer, nachdem er ben Ernft be göttlichen Strafgerechtigkeit geschaut hat (vergl. die Deutung der Stelle bei Jos. Arch I, 3. 7.). Und Gott nimmt dieß gnabig auf; er will ben Menschen, der burch fein Sundhaftigkeit immer neue Bertilgungsgerichte herbeiziehen wurde, um folches Gnade suchens willen verschonen. Insoweit ift es richtig, daß hier in bem erften finnbildliche Anfange die Nothwendigkeit einer Beribhnung Gottes ausgesprochen fen (D. b. Gerlad 3. b. St.). - Rach ben beiden erörterten Stellen fann fein 3meifel baruber befteba welche Antwort das Alte Testament auf die alte Streitfrage gibt, die besonders an m erstere derfelben fich geknüpft hat, ob nämlich ber Ursprung ber Opfer auf ein positive göttliches Gebot, oder auf menschliche Erfindung und Willfür zurudzuführen fen (vergiüber diese Controverse besondere Deyling, de sacrificiis Habelis atque Caini 1 ben observ. sacrae ed. III, Bd. 2, S. 53 ff.; Carpzov, app. ant. S. 699 fi Outram, de sacrificiis I, 1., wo die verschiedenen Anfichten ausführlich zusamme gestellt sind). Hiebei wurde freilich die Alternative von vorn herein ungenau genet Denn wenn die erste Ansicht unhaltbar ift, da nicht nur im Zusammenhang beit Stellen von einem göttlichen Befehl zu opfern keine Spur sich findet, sondern auch :ganze Haltung beider Erzählungen auf ein Thun hinweist, das nur vermöge feiner है. willigkeit Berth hatte (vgl. Nägelsbach, der Gottmensch, I. 335 ff., wo ant Argumente Denling's naher beleuchtet werben), fo laffen auf ber anderen Seite te

Stellen biefes freie Thun als ein dem gottlichen Willen durchaus entsprechendes erfennen und ift in ihnen feine Spur von einer blogen gottlichen Condescendeng, woraus befanntlich Spencer (de leg. hebr. rit. L. III, diss. II) bas alttestamentliche Opfer erflaren wollte. Der Menfch opfert urfprünglich nicht vermöge der Rohheit feiner Ratur, welcher Gott etwas zu gute halten muß, damit nichts Schlimmeres heraustomme (vergl. Spencer, nach der Pfaff'schen Ausg. S. 754), er opfert nicht vermöge natürlicher Schlechtigkeit, wie man nach ber deistischen Auffassung des Opfers fagen mußte, die allerdings beziehungsweise eine richtige Erklärung der Deteriorirung des Opfere gibt\*), fondern er opfert vermöge seiner unveräußerlichen göttlichen Ebenbildlichkeit, nach der er es nicht lassen kann, die Gemeinschaft mit Gott, zu der er geschaffen ift, auch durch folche thätige Selbsthingabe, wie fie im Opfer stattfindet, zu suchen. Die Opfer sind also, wie Reumann (in der Abh. "Die Opfer des Alten Bundes", deutsche Zeitschr. für christl. Wissenschaft 1852, S. 238) gut sagt: "freie Amberungen der gottlich bestimmten Ratur des Menschen", sie find ebenso wenig willfürlich erfunden als das Gebet, ebenso wie dieses einer inneren Röthigung, der der Ressch in Freiheit fich hingibt, entsprungen. Auf den engen Zusammenhang des Opferdienftes mit dem Gebet, der Anrufung Gottes, deuten auch die Stellen der Genefis, die von den Opferstätten der Patriarchen handeln, 12, 8. 13, 4. 26, 25, 33, 20. – Ruger tann nun von den librigen Opfern, welche die Genefis aus der patriarchaliiden Beit berichtet, gehandelt werden. Ein Bundesopfer wird gewöhnlich in R. 15 gesimben. Doch kann ber bort beschriebene Borgang, wie die Jer. 34, 18. erwähnte Ceremonie, nur uneigentlich als ein Opferakt bezeichnet werden, da keine förmliche Darbringung stattfindet. Es handelt sich nämlich um die Aufrichtung und Bekräftigung des Bundes von Seiten Gottes. Für Jehova nimmt (B. 9. 10.) Abraham drei Thiere von feinem Beerdenvieh sammt einer Turtel und einer jungen Taube, und Behova ist es, der zwischen den Hälften der Thiere, welche die beiden contrahirenden Parteien bezeichnen, in der Flamme hindurchgehend, in folcher gnädigen Berablassung jur Bollziehung und Aufrechterhaltung ber Ginigung fich verpflichtet. Dagegen ift bon Bichtigkeit für die Entwickelung der alttestamentlichen Opferidee die Erzählung R. 22. Indem hier Clohim, um Abraham's Glaubensgehorfam zu prufen und zu vollenden, die Opferung des eigenen Sohnes von ihm fordert, aber als Jehova den Bollzug dieses Opfers hindert und das Opferthier substituirt, so liegt hierin für's Erste eine göttliche Sanktion des Opfers im Allgemeinen als der Bethätigung der gläubigen hingabe des Menschen an Gott, für's Zweite die Erklärung, daß folche hingabe in der Willigkeit, auch des Theuersten aus Gehorsam gegen Gott sich zu entäußern, sich zu bewähren habe, für's Dritte aber werden die Menschenopfer aus dem Gebiete der Offenbarungsreligion verbannt, wogegen viertens die Bertretung des Menschen durch das Opferthier angeordnet wird. (Im Uebrigen f. den Art. Abraham). Bon einer Sühne, zu deren Behuf Isaak sterben soll, ist in der ganzen Erzählung überall nicht die Rede; ebendarum taun auch das Opfer des Widders nicht die Bedeutung einer ftellbertretenden Sühne haben. Daß mit dem Brandopfer ein propitiatorisches Moment, nämlich im Sinn der Begütigung, Gewinnung Gottes nittelft des gring, d. h. des Duftes er Beruhigung, fich verfnüpfen tonnte, erhellt theils aus bem oben Bemertten, theils

<sup>\*)</sup> Nach Blount opfern die bösartigen Menschen, weil sie, die sich unter einander keinen befallen umsonst erzeigen mögen, hiernach auch die Gottheit beurtheilen, nach Tindal, weil e sich eindilden, der grausame Gott weide sich an der Schlachtung unschuldiger Geschöpse, ein kahn, der dann von der selbstischtigen Priesterkasse zur Einstilhrung der von ihr ersundenen Eulserdnungen benutzt worden sey. S. Lechler, Geschichte des englischen Deismus, S. 119, 338.

a. Dagegen wurde von Shufford (Harmonie der heiligen nud Prosanscribenten, übersen Arnold, Bd. I, S. 27. 57.) die von den Deissen behauptete Unvernünstigkeit der Opferiens secehirt, um darauf den Beweis zu gründen, daß eben darum der alttestamentliche Opferienst nicht ersunden, sondern nur geoffenbart seyn könne.

aus dem die Sitte des patriarchalischen Zeitalters treu borführenden B. hiob 1, 5. 42, 5. (Man beachte übrigens, wie auch an den letzteren Stellen der Ausbrud 723 bermieden und dafür bas allgemeinere vipp gefest wird). Aber von eigentlichen Gubnobfern ift im Alten Testament bor ber Ginführung ber mosaischen Opjerordnung tem Spur \*). Die patriarchalische Zeit fügt zu dem altesten Opfer, dem Brandopfer, als neue Gattung nur bas Schlachtopfer (1737) mit ber Opfermahlzeit (vgl. Iken, dienet II, 1. S. 6 ff.), zuerst erwähnt 1 Dof. 31, 54., wo es zur Sanktion bes zwischen Jakob und Laban geschlossenen Bundnisses dient und darum in ein Friedensmahl aus läuft, ferner 46, 1., vgl. 2 Mof. 10, 25. 18, 12. Auch noch 2 Mof. 20, 24. 24, 5. werden blog Brandopfer und Schelamim ermahnt. Das Suhnopfer bat nämlich gm Boraussetzung die Offenbarung der göttlichen Heiligkeit im Gesetze und den Eintritt bet Bolles in das Bundesverhältniß ju bem heiligen Gotte. Der lettere erfolgt burch bie Bundesopfer 2 Mos. 24., das durch die Bedeutung, in der hier zum erstemmal we Opferblut auftritt, den Uebergang bildet von dem patriarchalischen Opfercultus zu den mosaischen, und auch in anderer Beziehung eine nahere Erörterung fordert. Most a richtet einen Altar, der die Gegenwart Jehova's darstellt, und (wahrscheinlich rings m denfelben) zwölf Saulen als Malzeichen für die zwölf Stamme; schon diese Zubereitm der Opferstätte weist hin auf die jett herzustellende Gemeinschaft Jehova's mit seinen Bolke, vermöge welcher Er in der Mitte des letzteren seine Wohnung haben wil Hierauf läßt Moses durch Illinglinge Brandopfer und Schelamim darbringen. Diese Bunglinge reprafentiren nicht etwa, wie Rurt (Gefchichte bes A. B., II. Bb., 20 Aufl., S. 304) die Sache gefaßt hat, "das opferbringende Bolf in seiner dermaligen Ingende lichkeit als ein Bolt, das wie ein Jüngling seine Laufbahn zu beginnen bewit if. benn (vgl. hofmann, Schriftbeweis II, 1., S. 151) nicht das Bolt ift es, welchet hier ein Opfer für sich barbringt; es foll ja die Gemeinschaft mit Gott, vermöge welche es Ihm im Opfer nahen darf, erst hergestellt werden; and hat das Boll noch 8.1 und 9 feine Bertreter in den 70 Aeltesten. Bielmehr Mofes ift es, der nach B. 2 derzeit noch allein Gott nahen darf und deghalb zum Mittler bestellt ift, um in priefen licher Eigenschaft das Bundesopfer zu bringen; die Ilinglinge aber funktioniren lediglich als feine Diener. Bon bem Opferblute nimmt nun Mofes die Salfte in ein Beda, während die andere Balfte an den Altar gesprengt wird. Sodam verlieft er das Bu besbuch, und nachdem das Boll jum Gehorfam gegen die hier ihm borgelegten gonlichen Ordnungen fich berpflichtet hat, besprengt er daffelbe mit dem Blut aus der Beden, sprechend: "fiehe da das Blut des Bundes, welchen Jehova mit euch schlick über diefen Worten". Die Halbirung des Blutes bezieht fich allerdings auf die ger Bundeshälften, die jest zu einer Lebenseinheit sich zusammenschließen, nicht aber in 🗷 Sinn, wie bei ben von Anobel g. b. St. angeführten heidnischen Brauchen zwei f. eiscenten ihr eigenes Blut bermischen. Denn bas Blut der dargebrachten Opfer gebie gang Jehova, und die Befprengung des Bolles mit einem Theil deffelben bedeutet viel mehr eine Bueignung bon Seiten Gottes an bas Bolt und eine Berfetung bet letteren in das gottgeweihte reine Lebenselement, bermoge welcher es allein in der Bu besgemeinschaft mit dem heiligen Gott bestehen fann. Rach der weiter unten naber ! erörternden Bebeutung nämlich, welche bas Blut von nun an im Opferbienst hater follte - einer Bedeutung, für beren Berftandniß das Bolt bereits burch die Blutmon pulation bei der ersten Bassahseier 2 Mos. 12, 22. vorbereitet war — wird der w

<sup>\*)</sup> Bergl. was Ragelsbach, homer. Theologie S. 804 fiber bas Opfer ber homeriden. Beit bemerkt: "Die Bereitwilligkeit bes Menschen, ben Gott mit solchem Genusse (bem Fettbambu ehren, diese macht letterem das Opser angenehm, und es ist in dieser Beziehung zwischen Stihn und einem anderen Opser kein Unterschied. Daß es fiberhaupt bei ber Suhnung barauf ankomme, daß ber Gottheit Ehre erwiesen, daß ihre Macht anerkannt und das Abband keitsgeschihl bes Menschen durch eine Handlung ausgesprochen werde, geht schon baraus beit bag die Gottheit zu sühnen, auch andere Leistungen hinreichen".

liegende Opferatt fo ju verftehen sehn. Zuerft bringt der Bundesmittler in dem Blute Gott ein reines Leben bar, welches zwischen Gott und bem Bolte, bas lettere fühnenb, in's Mittel tritt, wobei die Besprengung des Altars nicht bloß die Acceptation des Blutes von Seiten Gottes bedeutet, sondern zugleich zur Weihe ber Stätte dient, an der Jehova mit seinem Bolte in Bertehr tritt. Indem aber weiter dem Bolte selbst bon dem bon Gott angenommenen Blute ein Theil durch die Besprengung jugetvendet wird, will das fagen, daß dem Bolf an jenem reinen Leben, welches filr es dahingegeben ihm ben Zugang zu Gott vermittelt, felbst auch Antheil gegeben werben foll. Der Beihealt wird so nau einem Alte ber Lebenserneuerung, au einer Berfetzung Ifraels in das Reich Gottes, in welchem es mit Kräften des göttlichen Gnadengeistes erfüllt und ju einem Ronigreiche von Brieftern, ju einem beiligen Bolt gebeiligt wird" (Reil, biblifche Archaologie I, S. 260). So scheibet das Bundesblut gleich jenem Blutzeichen 2 Mof. 12, 22. das erwählte Boll von der Welt, daher die unterpfändliche Bedeutung deffelben Sach. 9, 11. Den Schluß der ganzen Feier bildet das Opfermahl, bei dem jest die Aeltesten Ifraels, die bor dem Opfer nach B. 2 Jehoba nicht hatten naben burfen, zur Anschanung Gottes gelangen und bor 3hm effen und trinken, zum unterpfandlichen Zeugniß dafür, wie in der Bundesgemeinschaft die Rabe Jehova's sich zu erfahren, ber Reichthum seiner Gitter fich ju genießen gibt. — In biefer erften mosais schen Opferhandlung ift bereits ber Rarafter ber Cultusordnung ausgeprägt, welche auf dem Grunde des geschloffenen Bundes erftehen foll als fortgehende thatsachliche Bollziehung des Gedankens, daß Ifrael dem Gott, der es erwählt und in seine Gemeinschaft eingeführt hat ("ich habe euch zu mir gebracht" 2 Dof. 19, 4.), selbst fich fortwährend heiligt, um immer auf's Neue Gnade und Segen bon ihm ju empfangen. Gemäß bem Borte nämlich 2 Mof. 20, 24., "an welchem Orte ich meines Ramens gedenken laffe, da will ich zu bir tommen und bich fegnen ", find es brei Stude, die ben mofaischen Cultus conftituiren. - Das erfte ift, daß Gott fich eine Statte erwählt, seinen Ramen daselbst wohnen zu lassen (5 Mof. 12, 5. 11. 14, 23.), daß er alfo an einem von ihm bestimmten Orte feinem Bolle fich felbft darftellt, fein Angeficht bort suchen beißt, seine personliche Gegenwart baselbst zu erfahren gibt (vergl. den Art. Rame Gottes). Wenn schon in der patriarchalischen Zeit der Cultus befonders an folden Orten ausgelibt murbe, welche burch Gotteberscheinungen geweiht waren (vgl. 1 Mof. 12, 7. 26, 24. f. 35, 1. f.), so ist er von jest an gebunden an Die bon Gott geftiftete Cultusftatte, in ber Er, indem er fie mit feiner Berrlichkeit erfult, Bohnung macht inmitten ber Gemeinde (2 Dof, 40, 34.)\*). Voluit enim dominus, sagt Luther zu Ps. 18, 10., et ab initio semper id curavit, ut esset aliquod monumentum et signum memoriale externum, quo alligaret fidem credentium in se, ne abducerentur variis et peregrinis fervoribus in spontaneas religiones seu potius idololatrias. Ebenfo beruhen auch die Cultuszeiten auf gottlicher Bahl und Stiftung, und ift auch in diefer Sinficht jeder & Selo Donoxela gewehrt (f. ben Art. Feste der alten Bebraer, Bb. IV, S. 385). Das zweite Stud ift, daß an ber bon Gott gur Bohnung feines Ramens erwählten Statte die Gemeinde diefes Ramens gebenkt, indem fie Gott anbetend naht und zwar nicht mit leeren Banden (2 Mof. 23, 15. 5 Mof. 16, 16. f.), fondern im Opfer fich mit Allem, was fie hat, Ihm heiligt. Denn צלי ובח (Pf. 50, 5), b. h. auf der Grundlage und unter der Bedingung darzubringender Opfer ift ber Bund gefchloffen; in ber Opferhandlung vollzieht fich boraugeweise die Anbetung, wogegen das Wort im mosaischen Cultus noch gurudtritt und, wo es erscheint, meistens an eine Handlung gebunden ift (vgl. 3 Mof. 5, 5. 4 Mof. 5, 7. 5 Mof. 26, 8. ff. u. a.). Um nun aber bem Bolke das Rahen zur göttlichen

<sup>\*)</sup> Andere Opferstätten find (pater als solche legitimirt theils durch die Anwesenheit der Bundeslade als des Behilels der göttlichen Gnadengegenwart (vergl. 3. B. 1 Sam. 6, 15. 2 Sam. 6, 17. f.), theils durch vorangegangene thatsächliche göttliche Gelbstbezeugung (vgl. Richt. 6, 24. ff., 18, 18, f., besonders aber 1 Chron. 21, 26—30.).

Bohnung Koglich zu machen und um ben Bestand bes durch die Berfchuldungen und Berunreinigungen der Gemeinde fortwährend gefährdeten Bundes ju fichern, fliftet Gott eine priesterliche Wittlerschaft und eine durch dieselbe fortwährend zu vollziehende Berfohnung 8 ordnung, welcher borgugeweife befondere expiatorifche Sandlungen bienen, die aber auch durch den gangen übrigen Eultus fich hindurchzieht, indem überall, besonders burch die Berwendung, welche von nun an das Blut auch bei dem Brand. und Beilsopfer findet, ber Bedante ausgeprägt wird, daß ber Menich niemals ohne borangegangene Guhne Bott nahen durfe, daß biefe bollzogen fenn muffe, ebe er für seine Gabe auf eine wohlgefällige Annahme von Seiten Gottes rechnen barf. Dagegen ift es nicht richtig, die Guhne in dem Sinn als den hauptbegriff des mofaischen Opfers zu bezeichnen, als ob unter ihn alle Opferung zu subsumiren ware. Auf das Opfer folgt endlich das dritte Stud, die gottliche Gnadenmittheilung, vermittelt durch den priesterlichen Segen, in welchem Gott feinen Ramen fegnend auf fein Boll legen läßt (3 Dof. 9, 22. 4 Dof. 6, 27.). Go findet im mosaischen Enline en fortwährender lebendiger Berfehr amifchen Gott und der Gemeinde Statt, ein Berhaltnif gegenseitiger hingabe und Mittheilung, bezeichnet als das Zusammentommen (שהיביר) Gottes und des Bolles (2 Dof. 29, 42. f.). Denn eben um die Bflege der wechsel seitigen perfonlichen Gemeinschaft awischen Gott und dem Menfchen handelt es fich; fin die Anficht, welche im Cultus eben nur eine Thatigfeit gur Erweckung und Belebung des frommen Bewußtsehns, ein tunstmäßiges Darftellen jur Gelbstbefriedigung bes Gubjetts fieht, ift das volle Berftandnig des alttestamentlichen Cultus, wie freilich jedes anberen von born herein verschloffen (vergl. die Bemertungen in Gaupp's prattifder Theologie I. S. 83 ff.). Weil ber Cultus der Ausdruck der zwischen Gott und bem Bolt beftehenden Bundesgemeinschaft ift, fo fallt er unter den Befichtspuntt bet Symbols. Die Institutionen deffelben durfen baber nicht in rober Mengerlichteit ge fafit, sondern muffen auf die theofratische Bundesidee bezogen und aus derfelben und ben bon ihr vorausgesetten religiofen Ibeen gedeutet werden (vgl. Bahr, Symbolit des mosaischen Cultus I, S. 8 ff.). Freilich ift der mosaische Cultus nicht symbolisch in dem Sinn, ale ob die Institutionen deffelben bloge Zeichen simultaner, neben dem äußeren Alt einhergehender geistiger Borgange maren. Denn wenn auch die Sumbolit des mofaifchen Cultus für teinen frommen Ifraeliten eine fchlechthin unbewußte bleiben konnte, da von der Gotteserkenntniß aus, welche durch die Offenbarung in Ifrael gepflanzt war, nothwendig ein gewifies Berftandnig ber Bebeutung ber Cultusformen fic erzengen mußte, um fo mehr ba bas Ceremonialgefet felbst burch bie Sille feiner außeren Ordnungen überall die innerlichen Forderungen burchleuchten läßt, fo bleibt doch auf bem Stanbpuntt bes Befetes ber aufere Cultusatt als folder bas nothwendige Behitel für die Bollziehung der Gemeinschaft zwischen Gott und der Gemeinde Das Opfer ist also auf diesem Standpunkte nicht etwa nur eine relativ nothwendige Erganzung bes Gebetes, es versinnlicht nicht eine unabhangig von dem außeren At ftattfindende Singabe bes Subjetts an Jehoba, sondern eben mittelft bes Opfers wird die hingabe vollzogen, an baffelbe ift die Erlangung der gottlichen Bergebung und bet gottlichen Segens gebunden, worüber bei unbefangener Betrachtung ber betreffenden Stellen gar fein 3weifel bestehen fann.

Nach diesen Borbemerkungen wenden wir uns zu den näheren Bestimmungen der mosaischen Opfer, nämlich der Opfer im engeren Siun, welche auf den Altar kommend Jehova unmittelbar hingegeben wurden, wogegen die übrigen Arten des Korban, welche bloß mittelbar, nämlich durch Entrichtung an die Priester, beziehungsweise an die Leviten, Jehova dargebracht wurden (Erstlinge und Zehnten, auch die Schaubrode können hieher gerechnet werden) besonderen Artikeln zugewiesen sind. In der Darstellung der Opferordnung handeln wir 1) von dem Material des Opfers und den von diesem Gesichtsbunkt aus sich ergebenden Opferklassen, 2) von den Handlungen, aus denen we Opferakte sich zusammensetzen, oder von dem Opferritual, 3) von den Gattungen und

Arten, in welche die Opfer nach ihrer Bestimmung zerfallen. — Auf die zur Ergänzung und Erläuterung ber mosaischen Ordnung dienenden späteren Opfersatungen soll nebenher in der Kürze Rudsicht genommen werden.

I. Rach ihrem Material find die Opfer theils blutige oder Thieropfer, theils unblutige ober vegetabilische. Der technische Ansbrud für bas vegetabilische troden e Opfer ift מִכְּחָה (Luther, Speisopfer); das der Mincha beigefügte aus Bein beftehende Erantopfer heißt 302. Gin die blutigen Opfer im Allgemeinen bezeichnender Rame findet fich in ben Opfergeseten des Bentateuche nicht; 3 Dos. 1, 2. fagt umfcreibend קרבן מן – הַבְּהָמָה. Das Wort זבח, bas allerdings im späteren Sprachgebrand die blutigen Opfer überhaupt bezeichnen tann, fteht im Bentateuch nur bon ben Beilsopfern, worüber unter III.) naher gehandelt werden wird. - Die Thieropfer find hauptfächlich um ber Bedeutung willen, welche dem Blute zukommt, die wichtigeren. Die Speisopfer erscheinen allerdings auch als selbständige Gaben, nämlich 3 Mof. 5, 11. (bort freilich nur als Surrogat für das Thierfündopfer), 6, 12. ff. (als priefterliches Beihungsopfer), 4 Mof. 5, 15. ff. (als Ciferopfer). Ferner tann man die Erftlingsgarbe am ersten Baffahtage, die Pfingst- und die Schaubrode als befondere Arten der Mincha betrachten (vergl. Maimonides, praef. zu Menachoth in Mischna ed. Surenhus. vol. V, p. 63). Endlich ist wahrscheinlich, daß, wie die jüdische Tradition (vgl. Maimonides a. a. D. S. 64), Winer (Realley. II, S. 494) und Thalhofer (die unblutigen Opfer des mos. Cultus, S. 51 ff.) annehmen, die 3 Mos. 2. befdriebenen Speisopfer als freiwillige Gaben auch selbständig dargebracht werden fonnten. Deiftens jedoch find die Speisopfer fammt den zu ihnen gehörigen Trantopfern mit Thieropfern in Berbindung gesett. Sie bilden in diesem Falle allerdings feine bloße Zugabe zu den letzteren, find vielmehr demjenigen, was von den Thieren als Sabe auf den Altar tommt, coordinirt. Da fie aber die beim Thieropfer durch die Blutsprengung vollzogene Guhne ebenfalls jur Boraussetzung haben, fo find fie in der That doch vom Thieropfer abhängig. Diese Abhängigkeit tritt dann weiter auch barin herbor, daß die Quantitat ber Speis- und Trantopfer nach den berichiedenen Thiergattungen, mit benen sie verknüpft waren, bemessen werden mußte (4 Dos. 15, 1-12. 28, 1-12. 29, 2. f.).

A. Die blutigen Opfer find, wie gefagt, ausschließlich Ehieropfer. Denich en opfer, welche die tollgewordene Rritit eines Ghillany (die Menschenopfer ber alten Bebraer, 1842) und Anderer fogar als bem mofaifchen Entrus wefentlich binauftellen versucht hat, von der legitimen Berehrung Jehova's ausgeschloffen waren, ergibt fich nach dem oben Bemerkten schon aus 1 Mos. 22, 11. ff., womit das über die Löfung der menschlichen Erftgeburt 2 Dof. 13, 13. fin. 34, 20. Berordnete ausammenzustellen ift. Rinderopfer, wie fie bem Moloch bargebracht wurden (8 Dof. 18, 21. 20, 2. ff.) und überhaupt bei ben femitischen Boltern in Uebung maren (f. Lafaulr a. a. D. S. 11), find als ein Greuel unbedingt verboten (5 Mof. 12, 31.). Daß allerdings unter bem Bolle ichon während bes Buges burch bie Bufte folche Opfer vortamen, laffen die oben angeführten Stellen bes Leviticus errathen; ja aus ber freilich mehrbeutigen Stelle Ezech. 20, 25. f. scheint hervorzugehen, daß das Bolt folche Opfer in migverftandlicher Anwendung des Erfigeburtegefetes 2 Dof. 12, 2. 12. f. 22, 28. darbrachte (vgl. Umbreit 3. b. St.), ein Digverftandniß, wie es bei jenem Did. 6, 7. gezeichneten Opfereifer leicht fich erzeugen konnte, gang abgefeben babon, daß in bem abgottischen Ginn des Bolles die Borftellung des Beiligen Ifraels, deffen Gifer ein verzehrendes Feuer ift, häufig mit ber des Feuergottes Moloch zusammengefloffen fenn Das mosaische Gefet dagegen gibt bem Menschen über das Menschenleben teine andere Macht, als die des Bollzugs ber Strafe an dem, der entweder zur Dedung einer contrabirten Blutschuld sein eigenes Blut hingeben muß (1 Dos. 9, 6. 4 Mos. 35, 33.), ober vermöge anderen Frevels an der theofratischen Ordnung der Austilgung verfallen ift (f. bie Art. Blutrache, Bann u. a.). Das unn, die Fluchweihe ober

Berbannung, zur Berherrlichung ber göttlichen Strafgerechtigkeit vollbracht, tam beziehnigtweise unter den Gesichtspunkt des Opfers im weiteren Sinn gestellt werden, wie d 3 Mos. 27, 28. inmitten einer Aufzählung von Weihungen erscheint (vergl. auch Jes. 34, 5. f. und Ber. 46, 10.). Aber dem Opfer im engeren Sinn, ber anf ben Altar bargebrachten Gabe fteht bas Cherem ale bie Begräumung bor Bebobe (vgl. z. B. 1 Sam. 15, 33.) geradezu entgegen, wie dieß a. a. D. B. 21 recht bentlich hervortritt. Hiernach ist auch jener von David geduldete Rachealt der Gibennia 2 Sam. 21, 9., in welchem eine fiber die Forderung des Gesetzes hinausgehende But rache vollzogen wurde, nicht als ein eigentliches Menschenopfer zu betrachten. - 3u den Thieropfern wurden verwendet für's Erste die den ordentlichen Biehstand bildenda Thiere, infoweit sie rein waren, also Rindvieh, Schafe und Ziegen; und zwar find w biefen beide Geschlechter opferfähig, doch fo, daß für eine Angahl bon Opfern bohnn Ranges das mannliche Gefchlecht als das volltommenere bestimmt vorgeschrieben & (Rach Mischna Thomura II, 1, mußte das Opfer für die Gemeinde immer mimich febn, mas allerdings - f. Bartenora 3. b. St. - mit den Berordnungen bes Ochph übereinstimmt). Der Efel war als unrein ausgeschloffen (vgl. 2 Dof. 13, 13. 84, 11), aus bem gleichen Grunde (3 Dof. 11, 4.) bas Rameel. Zweitens bom Gefic wurden Turteltauben und junge Tauben geopfert. Die letzteren werden im Alten & ftament als Baus - (Jef. 60, 8.) und als Feldtauben (Ez. 7, 16. Jer. 48, 28.) a wähnt; die ersteren find in Balaftina als Zugvögel fo haufig anzutreffen, daß ein be sondere Zucht derselben nicht nöthig war; fie bildeten besonders die Fleischnahms in Armen, und dieß erklärt ihre Berwendung im Opfer. Tauben und Turteltaube mim nämlich mit Ausnahme einiger Reinigungsopfer nur als Surrogat für die giffan Obferthiere von den Armen dargebracht werden (3 Mof. 5. 7. 12. 8.). Anden Bigel wurden nicht geopfert; die Ceremonie bei der Reinigung des Aussätzigen, ju der mit 3 Mof. 14, 4. ff. Lerbendet wurden (worunter übrigens ichmerlich mit Vale und Rabbinen speziell Sperlinge zu verstehen find), war kein Opferalt; bei dem mich folgenden Reinigungsopfer sind nach B. 30 wieder nur Turteln und junge Imm geftattet. Warum Sumpfvögel, namentlich Banfe, welche im agyptischen Culmi im beliebte Opfer waren (f. Movers, das Opferwesen der Karthager, S. 55), auch schlossen waren, läßt sich leicht errathen. Dehr kann die Ausschließung des hum auffallen; boch wird Buhnerzucht im Alten Testament überhaupt nirgends erwähr Mischna Baba kama VII, 7. behauptet, freilich im entschiedenen Widerspruch mit be Reuen Testament, daß Gahne in Berusalem gar nicht, im Land Ifrael wenigstens mie bon Brieftern gehalten werben durften; ber Grund hiebon foll febn (f. Surenhne b. St.), daß diese Thiere beim Scharren in einem Misthaufen leicht an einem Rem fich berunreinigen (vgl. 3 Mof. 11, 31.). Bom Ertrag der Jagd und bes Fischim wird im mosaischen Cultus nichts geobsert, wogegen in ben borderafiatischen beidnische Religionen gerade ein Wilds, namentlich hirschopfer gewöhnlich war (f. Movet a. a. D. S. 58). - Sinfichtlich ber Beichaffenheit ber Opferthiere wird be Mem gefordert, daß fie fehllos (מַמִּים), frei von körperlichen Gebrechen sem iole (בל - מים לא יחירה בל); j. befondere 3 Moj. 22, 20-24.\*), mur bei den היום בלא יחירה בל) 23. 23 eine Ausnahme jugeftanden; bergl. auch Dal. 1, 13. f. In Bezug auf 14 Alter ber Opferthiere bestimmte das Befet, daß fie mindeftens achtidgig fein folls (3 Wlof. 42, 27. vgl. 2 Mof. 22, 29.), benn in den erften acht Tagen galt ind Mengeborene für unrein; boch fehlt bei ben Tauben biefe Borfchrift. Auf ber ander Seite follten bie bergebrachten Thiere auch noch jugendlich traftig fenn, wie bich ! ben Mindern namentlich burd ben Beifat pa - 13 ausgedrückt wird (f. Anobel? and Alter mur in einigen Fällen bestimmt; beim 80

Bahl die jübifche Sahung auf 78 fteige

B. Die Bestandtheile des vegetabilischen Opfers und zwar der Mincha, des Speisopfers waren: 1) Aehren am Feuer geröstet, Geschrotenes vom Fruchtfelb (בֶּרֶמֵל; doch wird dieser Ausdruck vielleicht richtiger durch die rabbinische Tradition von der frischen, saftigen Aehre gedeutet) 3 Mos. 2, 14.; 2) Weißmehl nbb 2, 1., wahrscheinlich bat feinfte Beigenmehl (Gerftenmehl erscheint nur beim Giferopfer, 4 Dof. 5, 15.). In Beidem kam als Zugabe Olivenöl und Weihrauch; der letztere wurde nicht auf das Rehl oder Schrot gestreut, sondern kam als Ganzes hinzu, um mit dem von jenem abgenommenen Sandvoll verbrannt zu werden (vergl. Bartenora zu Mischna Momehoth I, 2.). 8) Ungefäuerte Brobe oder Ruchen aus nho bereitet, von dreierla Art (2, 4. ff.), nämlich a) Gebackenes im Ofen (אול פולים), entweder הולים, burchpudene Anchen mit Del gefnetet, oder המיקים, dunne Fladen mit Del bestrichen; b) auf ba Platte ober flachen Pfanne (הַחָהָם) bereitetes, ein mit Del geknetetes Gebad, das hart und rösch ausfiel (f. Raschi z. d. St.), dann in Stücke zerbrochen wurde, iber die man nochmals Del goß; o) im Tiegel right, nach den Rabbinen ein tiefes Gefäß) mit Del bereitetes Beigmehl, nämlich (f. Rafchi z. d. St.) por ebullitionem, also in Del gesottene Ruchen. Das Speisopfer wurde demnach durch solches gebildet, was jum gewöhnlichen Unterhalt des Menfchen biente und zugleich burch menfchliche Arbeit gewonnen war. Baumfrfichte, wie Manbeln und Granaten, die entweder leine oder doch nur geringe menschliche Pflege bedürfen, sind ausgeschlossen, woneben vielleicht auch die Rudficht in Betracht tommt, daß die Opfer keine Lederbiffen fenn follten (im Gegenfatz zu den Traubentuchen des Götzendienstes Hof. 3, 1.). In Bezug mi jedes Speisopfer galt als strenges Gebot (3 Mos. 2, 11.), daß es nicht gefäuert beneitet, also (vgl. B. 4 f.) nur als מַצָּה dargebracht werden durfte. Dieses Erforderniß der vegetabilischen Opfer scheint der Fehllosigkeit der Thieropfer zu entsprechen. Und por ist eine zweifache Säuerung (הַמֵּץ) verboten, erstens durch Sauerteig, zweitens uch Honig. Der erstere wurde allerdings zu den Erstlingsbroden (2, 12. 23, 17.), veil diese die gewöhnliche Nahrung repräsentirten, ebenso zu den Brodkuchen bei den Dankopfern (7, 12.) berwendet; aber biese alle wurden nicht auf dem Altar geopsert, ie erfteren fielen den Brieftern gu, die letteren dienten gur Opfermablgeit. (Ebenfo verden 2 Chron. 31, 5. Erstlingsgaben von Honig erwähnt). Bas den Honig betrifft, ) ist nicht dentlich, ob darunter (nach den Rabbinen, denen Bähr folgt) Tranbennd Dattelhonig und Früchtesprup überhaupt, oder ob (nach Philo de vict. offer.

<sup>\*)</sup> Die zu bieser Stelle von hofmann und Delitsich angenommene Beziehung ber Dreisirigkeit ber Opferthiere auf die B. 16 geweissagte Dauer bes ägyptischen Aufenthalts tann sich rauf berufen, baß allerdings Richt. 6, 25. der stebenjährige Ochs mit Rücklicht auf die stebensifrige midianitische Auschlicht gewählt zu sehn scheint; sie will aber doch nicht recht zu B. 18 immen, wornach die Bierzahl der Generationen für die Zeit der Dienstbarkeit voll zu nehmen ift.

S. 6., wo bas Berbot von der Unreinheit der Biene abgeleitet ift, und den meiften Neueren) Bienenhonig zu verstehen ift. Mag auch zunächst der lettere gemeint fem, fo war doch ohne Zweifel Beides ausgeschloffen. Der Grund babon, daß ber Somer teig, obwohl er nicht unrein war, doch profanirend wirkte (wie derfelbe auch bei da Griechen und Romern von den Opfertuchen ausgeschloffen, bei den letteren bem flamen Dialis verboten war), ist vermuthlich darin ju suchen, daß man den durch den Sauer teig bewirften Bahrungsprozeg als ber Faulnig verwandt betrachtete (vgl. Plut. queet rom. 109.), wefihalb der Sauerteig Bild des Unreinen, sittlich Corrumpirenden if (Luf. 12, 1, 1 Ror. 5, 6-8.). Die Wirfung bes Honigs ift ber bes Sauerteigt verwandt, da er leicht in Sauerung übergeht (Plin. h. n. XI, 15. [45.]), weßhalb in rabbinischen Sprachgebrauch הוֹבְבִישׁ geradezu die Bedeutung von fermentescere mi bann bon corrumpi hat. Andere (Baur in der Tübinger Zeitschr. 1832, I, S. 68 j. und zulett noch neumann in ber beutfchen Zeitfchr. f. dr. 28. 1853, G. 334) be ziehen das Berbot des Sauerteigs darauf, daß derfelbe dem Brod einen gewiffen Simm reig mittheile, ber bom Opfer fern gehalten werben mußte; aus ahnlichem Grane, nämlich als Symbol der Weltluft, ware der Honig verboten. Bieder Andere mitm in dem Sauerteig, weil er das Brod in die Bohe treibt, ein Symbol des Hochmut feben u. dgl. — Wefentlich für jedes Speisopfer, nach LXX. ju 3 Mof. 24, 1. auch für die Schaubrobe, war nach 3 Mof. 2, 13. bas Sala. Db daffelbe an ba angef. St. als Zuthat auch für die Thieropfer vorgeschrieben ift, läßt fich nicht ficha bestimmen, ba bas קרבבק nach bem Zusammenhang auf die Mincha beschrauft werden tann. Jedenfalls aber hat die fpatere Praxis das Salz auch bei Thieropfern verwendet (Mart. 9, 49. πασα θυσία άλὶ άλισθήσεται); beim Brandopfer wird es Ezech. 43, 24. Jos. Arch. III, 9. 1. ausbrücklich erwähnt, in Mischna Sebachim VI, 5. nur bei den Geflügelbrandopfer und zwar (§. 6) mit ber Bemerkung, baf, auch wenn bas Reibe mit Salz unterbleibe, bas Opfer boch gultig fet. Bu den Naturallieferungen, weite in späterer Zeit dem Tempel zu Theil wurden, gehörte baher namentlich auch die wu Salz Efr. 6, 9. 7, 22., das, wie aus Jos. Arch. XII, 3. 3. erhellt, in großer Quantität verbraucht wurde, unter Anderem auch zum Einfalzen der Felle der Opferthiere: f. Mischna Middoth V, 2., an welcher Stelle eine besondere Salztammer, die fich in Borhof des Tempels befand, erwähnt wird. Ueber das nach dem Talmud zu der Defern zu berwendende מלח סרומית f. Carpzov, app. ant. p. 718. Es ift bas unter ohne Zweifel nicht, wie Lightfoot meinte, Asphalt zu verstehen, fondern Gal das aus dem todten Deere oder dem Steinfalzberg Usbum (bgl. Ritter, Erblant XIV, 1056; XV, 765 ff.) gewonnen wurde. - Der Gefichtspunkt, unter ben bie Berwendung des Salzes beim Opfer zu stellen ift, ift zunächst nicht der, daß es te Opfer schmachaft machen follte. Bermöge seiner würzenden, der Fäulnig wehrende Rraft ift das Salz Symbol ber Reinigung und Läuterung, fowie der Dauerhaftigket Die lettere Beziehung wird 3 Dof. 2, 13. angedeutet durch den Ausbrud: "Sal; & Bundes beines Gottes", was eben auf die unzerftörliche Dauer bes Bundes hinwa weßhalb auch eine für immer gultige göttliche Ordnung ein Salzbund heißt 4 90 18, 19. 2 Chr. 13, 5. Dagegen beutet auf die erstere Beziehung das Bort Chri Mart. 9, 49 .: "Beber wird mit Feuer gefalzen und jedes Opfer wird mit Sal; # falgen", indem fier bas Opferfalg in Barallele mit bem lauterungefeuer ber Gelt verlangnung und ber Prufungen gestellt wirb. - Bu bem mit bem Speisopfer verbe benen Tranfobjer wurde blog Bein berwendet. (Die Bafferlibation 1 Sam. 7, 6 ift mabrideinlich ole Reinigungsceremonie ju beuten, f. D. v. Gerlady 3. b. & anbere Thunius. U.ber bie Wafferlibation am Laubhüttenfefte f. ben betr. In In Detreif be Beine bestimmt bad Gefet außer bem ju bermendenden Quos senger Moschna Menachoth VIII, 6. 7. genaue Berordnungen = 1000 bas beim Bau ber betreffenden Beinberg:

bes Opferweins.

Belches ift nun das Prinzip, das der Bestimmung des Opfermaterials zu Grunde liegt? Reine Berudfichtigung verdienen die von Surenhus in der praef. zu Mischna Sobachim zusammengestellten rabbinischen Ansichten über die Opferthiere, 3. B. die von Maimonibes, daß bas Befet ju Opfern die nach Befchaffenheit und Futter bortrefflichsten, ferner die am leichteften aufzutreibenden Thiere bestimmt habe; wozu noch mpftifche Deutungen tamen, wie Abrabanel meinte, bag bas Rind als Symbol Abraham's wegen 1 Mof. 18, 7., das Schaf als Symbol Ifaat's wegen 22, 13., die Ziege als Symbol Jakob's mit Rudficht auf 27, 9. gewählt fen u. dgl. Es kann fich nur um folgende Anfichten handeln: 1) Rach Bahr (Symbolit des mof. Cultus II, 317) ift das Prinzip bei der Festsetzung des Opfermaterials das des Boltseigenthums. "Der Gefammttreis alles beffen, was in Ifrael geopfert wurde, follte ber Gesammtkreis von dem sehn, was Ifrael eigen, was sein Existenzmittel ist". Und in der That, wie bereits in den einleitenden Bemerfungen angedeutet wurde, wenn jum Bejen des Opfers die Selbstentäußerung gehört, tann ein wahres Opfer eben nur vom Eigenthum dargebracht werden; fremdes Eigenthum als Opfer darbringen ift, wie Bahr richtig bemerkt, eine contradictio in adjecto. Dagegen beweift nichts, daß das Bolk 3. B. in seiner biltrftigen Lage nach dem Exil seinem Gotte darbringt, was der perfische Minig gespendet (Efr. 6, 9. vergl. 7, 17. 22.). Zeigt boch die Berordnung des Rehemia (Reh. 10, 83. f.), daß man sich der Berpflichtung des Bolts, selbst für den Cultusaufwand einzustehen, wohl bewußt war. Wohl aber reicht der Gesichtspunkt des Bollseigenthums viel zu weit, um das Material des eigentlichen Opfers zu erklären, wie dem Bahr felbst diesen Gesichtspunkt einschränkt, indem er die Beziehung der beiden Hauptbestandtheile der Opfer auf die zwei materiellen Grundlagen des ifraelitischats, Biehzucht und Agricultur, hervorhebt, eine Beziehung, deren Bedeutung unten erhellen wirb. - Der aweite Gefichtspuntt ift ber ber Rahrung. Die Opfer beißen häufig das Brod Gottes, und zwar die Opfer überhaupt 3 Mof. 21, 6. 8, 17. 4 Moj. 28, 2. 24. bergl. Ezech. 44, 7. Mal. 1, 7., bann bie Brand- und Beilsopfer jusammen 8 Mos. 22, 25., die Heilsopfer allein 3 Mos. 3, 11, 16.; niemals aber erscheint der Ausdruck von den Gunds und Schuldopfern im Besonderen. Man darf, wie Neumann (a. a. D. S. 332) mit Recht erinnert, dieses Prinzip nicht aus Scheu vor anthropopathifchem Digbrauch verwerfen; tann es fich doch nach der mofaischen Gottesibee um eine Gott jur Rahrung bargebotene Speife gar nicht handeln, fondern nur um eine hingabe ber Nahrung des Bolles an Gott. Allein auch diefer Gefichtspuntt reicht, in unbeschränkter Allgemeinheit gefaßt, zu weit, insofern nicht alle reinen und vermöge ihrer Reinheit zum Genuß gestatteten Thiere und weit nicht alle genießbaren Erzeugniffe des Pflanzenreichs als Opfermaterial dienen dürfen. Indem vielmehr, wie bereits bemertt worden ift, eben nur die ben ordentlichen Biehstand bilbenben und derum durch Bucht und Pflege gewonnenen reinen Thiere, ferner die jum gewöhnlichen Unterhalt bes Menichen bienenden, durch ber Sande Arbeit im Ader und Weinberg gewonnenen Produtte das Opfer bilden, erhellt, daß es beim Opfermaterial nur um die bon bem Bolte vermoge feines Lebensberufe erarbeitete ordentliche Rahrung fich handelt; und zwar weisen, wie Bahr richtig gesehen hat, die zwei Opferklaffen auf die zwei Arten ber Berufsthätigkeit hin, an welche Ifraels außere Eriftenz gelnüpft ift. Indem das Boll, wenn es bor feinem Gotte erscheint, nicht mit leeren Sanden tommt (2 Mof. 23, 15.), sondern Ihm von der Rahrung, die es in seinem ordentlichen Berufe erwirft hat, Gaben barbringt, legt es nicht nur thatfachlich das Bekenntnig ab, daß all fein Erwerb, alle Frucht feiner Arbeit gottlicher Segen fen (5 Mof. 16, 17.), fonbern es weiht auch zugleich feine Berufsthätigkeit und eben bamit fein Leben mit allen Araften bem Berrn, ber es jum Sigenthum angenommen hat (f. Reil, Handbuch ber ibl. Archaologie I, S. 198 ff.). Bei diefer Auffassung kommt nun brittens auch ber Befichtspuntt jum Rechte, ben Rurt (bas mofaifche Opfer G. 60) mit gutem Grunde seltend aemacht hat und nur nicht als das eigentliche Bahlprinzip für die Thieropfer Rei le für Theologie und Rirche. X.

hätte hinstellen sollen, ber übrigens auch bei ben Opfern der anderen Rlasse in Betracht tommt, nämlich ber pfpchifch-biotifche Rapport, in welchem ber Opfernde m ber bargebrachten Gabe fteht. Wenn, worauf bereits in ben einleitenden Bemerbungen hingewiesen worden ift, jum wahren Opfer wesentlich gehort, daß in ihm, indem bas Berg des Opfernden gleichsam mit der Gabe verwachsen ift, eine Selbstentauferung stattfindet, so trifft dieser Gesichtspunkt vorzugsweise eben bei solchen Gaben zu, die von dem durch Berufsarbeit Erwirtten, jumal von dem Beften und Röftlichften deffelben genommen find; er trifft namentlich zu bei ben Erftlingen bes Beerben- und Felbertrage, an benen das Berg besonders ju hangen pflegt. Aber auch die Bedeutung berjenigen Rudficht, die ichon Philo do vict. S. 1. geltend gemacht hat, daß die gahmften, den Menschen am meisten an die Hand gewöhnten, wenn man will, die unschuldigften, au willigsten der Schlachtung sich hingebenden Thiere dem Opfer geweiht find, wird Rie mand bertennen, ber die mit bem Opfer verknüpfte Stellvertretungsidee fcharfer in's Auge fakt. Man erwäge das Wort Jef. 53, 7. — Nach dem Bisherigen bedürke die Bestimmungen über bas Opfermaterial in Bezug auf das, was fie ein- und we fie ausschließen, keiner weiteren Erläuterung, mit Ausnahme zweier noch zu erbrimder Beftandtheile des Speisopfers, nämlich des Dels und bes Beihrauchs. Bor Ma fragt fich, ob das Del als integrirender Bestandtheil des Speisopfers, welcher bie de gentliche Opfergabe mitconftituirt, ober ob es als bloge Buthat zu betrachten ift. In ersteren Fall ware es dem Getreide und dem Bein coordinirt, wurde also ein duch Arbeit gewonnenes Subsistenzmittel des Boltes repräsentiren, wie ja das Del häufig im Alten Testament neben Getreibe und Bein unter ben Sauptprodulten Balaftina's aufgeführt wird (f. Bahr S. 302. 316). Im zweiten Fall wirde das Del, wie der Weihrauch und das Salz, dazu dienen, der Opfergabe einen besonderen Rarafter zu verleihen; es foll, nach der gewöhnlichen Annahme, da das Del im Alten Testament Symbol des heiligen Beiftes fen, auf die Beiligung der Berufswerte durch den gitt lichen Geift hinweisen (fo Rury G. 101 u. A.). Obwohl nun für die lettere Anficht die Coordination bes Dels mit bem Weihrauch in 8 Mof. 2, 1. 15., fo wie ber Um ftand zu fprechen scheint, daß beim Gund- und Eiferspeisopfer (3 Dof. 5, 11. 4 Doj. 5, 15) mit dem Beihrauch auch das Del weggelaffen werden mußte, so hat fie doch wenig Bahrscheinlichkeit. Das Del nämlich, bas in ber heiligen Schrift als Symbol ber Beiftesmittheilung erscheint, ift nur bas ber Salbung, nicht bas bes Bennfel Konnte man auch im Nothfall in 3 Mos. 2, 1. ff. die Berwendung des Dels we ben Befichtspunkt einer Salbungsweihe des Speisopfers ftellen, fo erhellt bagegen & bem Gefet 4 Mof. 15., wie besonders die bortigen Dagbestimmungen zeigen, gang # aweideutig, daß das Del des Speisopfers dem Bein des Trankopfers coordinirt it Das Fehlen des die Speisen schmadhaft machenden Dels beim Sind- und Eferopie mird benselben Grund haben, aus dem mit diesen Opfern auch feine Beinspende bet bunden werden durfte und beim Eiferopfer die geringere Mehlsorte angewendet wurde nämlich biefen Opfern burch folche Berkurzung einen dufteren Karafter zu geben. gegen ift die bon Bahr angenommene Parallelifirung des Dels der Speisopier E bem fette ber Thieropfer von Rury G. 94 mit Recht gurudgewiesen worden. - 200 endlich ben Beibrauch betrifft, fo tann diefer beim Speisopfer teine andere Beco tung haben, als das auf dem inneren Altar dargebrachte Räucherwerk. Bem et 🔁 num bei biefem nicht blog um Erzeugung eines Wohlgeruchs handelte, fondern der fleigende Duft Symbol des zu Gott auffteigenden, ihm wohlgefälligen Gebetet ifollte, so wird der Beihrauch auch der Mincha bestimmter den Karafter eines Get behitels aufprägen (vgl. Pf. 141, 2.).

II. Das Opferritual. Die wesentlichen Bestandtheile der Opseratte und A. bei den Thieropfern sind: 1) die Darstellung des Opserthiers vor dem De die Handaussegung, 3) die Schlachtung, 4) die Blutmanipulation, 5) die Berbreumen dem Altar. Diejenigen Atte, welche nur dei einzelnen Opserarten vorkommen, werde =

paffendsten erft bei ber Erbrterung diefer zur Sprache gebracht. - 1. Der Opfernde hat, nachbem er fich zubor geheiligt (1 Sam. 16, 5. bgl. Philo de vict. off. §. 1), in eigener Berfon bas Thier herbeizubringen, nämlich zum Eingang ber Stiftshutte (3 Dof. 1, 3. 4, 4), wo (2 Mof. 40, 6) ber Brandopferaltar ftand, also in den Borhof: bort foll nach 3 Mof. 17, 1 ff. die einzige Opferftatte für Ifrael fenn. Für diefe Brafentation der hoftie fteht 4, 4. u. a. der Ausdrud הַבְּרָא, ber hiernach von dem die Darbringung des Opfers im Allgemeinen bezeichnenden הקריב unterschieden wird; vgl. 17, 4. 5. 9. Bei bieser Prafentation erfolgte ohne Zweifel die Untersuchung des Opferthiers durch den Briefter, ob seine Beschaffenheit den Opfervorschriften entspreche. hierauf legte 2) der Darbringer (waren es mehrere, vgl. z. B. 2 Mof. 29, 10., einer nach dem anderen), seine Sand auf den Ropf des Opferthiers (3 Mof. 1, 4. 3, 2. 4, 4 u. a.), nach Mischna Menachoth IX. 8. beide Bande, wofür sich die Rabbinen auf 3 Mos. 16, 20. berufen. Der hiefür gebrauchte Ausbruck err gerichnet eigentlich Aufstützung, Aufstemmung ber Hand; auch foll die Handauflegung nach den Rabbinen mit allen Leibesträften (הַב בּל פֹתוּ Maimonibes) vollzogen werden. Rach der judischen Tradition (f. Outram, de sacrificiis, S. 152) fand die Handauflegung bei allen Bribatopfern Statt mit Ausnahme der Erstlinge, der Zehnten und des Passahlammes; doch wird sie bei ben Opfervögeln für unnöthig erklart. Wenn bas Befet 3 Dof. 7. bei ben Schuldopfern die Bandauflegung unerwähnt läft, fo ift dieft wohl nur aus der Abfürzung der Darstellung zu erklären, indem B. 7. auf die Sundopfer zuruchverwiesen wird. den für die Gemeinde dargebrachten Opfern wird die handauflegung nur bei den Gundopfern 3 Mof. 4, 15, wornach fie durch die Aeltesten zu vollziehen war, außerdem 16, 21. erwähnt, womit 2 Chron. 29, 23. zu vergleichen ift; nach der Tradition (vgl. Menachoth IX, 7) hatte sie sich wirklich auf diese beschränkt. Die Bestimmung bes Gesetzes, nach welcher den Alt der Handauflegung der Opfernde selbst und nicht der Briefter, außer wenn diefer der Opfernde war, vorzunehmen hatte, wird von der judischen Tradition mit Recht nachdrucklich urgirt. Riemand durfe sich hiebei durch seinen Rnecht ober fein Beib ober fonft Jemand bertreten laffen; nur bei den von einem Berftorbenen gelobten Opfern durfe ber Erbe eintreten (Outram G. 153). Alls nicht befähigt zur Handauflegung werden Monachoth IX. 8. Weiber, Kinder, Blinde, Taube und Bahnfinnige bezeichnet, eine Bestimmung, welche ebenfalls zeigt, daß es fich hiebei um einen bom Beifte durchdrungenen Alt handelte. Die Bedeutung der Ceremonie ift nämlich bie, daß ber Opfernde, nachdem er burch Brafentation bes Thiere feine Bereitwilligkeit, dasselbe Gott als Gabe darzubringen, ausgesprochen hat, nun durch Auflegung der Hand die Intention, in welcher er die Gabe darbringt, auf das Thier überträgt und es fo zu dem feine Berson in der intendirten Richtung vertretenden Opfer weiht. Es handelt fich nicht bloß im Allgemeinen um Entlaffung des Opferthiers aus der Bewalt und bem Besit bes Opfernden und Abtretung desselben an Gott (f. Enobel gu 3 Mof. 1, 4). Wie überhaupt (vgl. Hofmann, Schriftbeweis II, 1. S. 155) die Ceremonie der handauflegung, die Sentung der zugewandten hand auf bas haupt eines Anderen, das ausbruden will, daß einer einem Anderen vermöge der ihm zustehenden Machtvollsommenheit etwas zudenke und zuwende, so delegirt der Opfernde durch Auflegung feiner Sand bas Thier bazu, ihm Mittel und Behitel für bas zu fenn, wonit er jest vor Gott treten will, für Guhne, Dant, Bitte, je nach dem besonderen Zwed es dermaligen Opfers; benn nichts berechtigt, die handauflegung auf Gundenimputaon und fühnende Stellbertretung ju befchränten. Benn Emald (Alterthumer bes B. hr. S. 45) die Handauslegung, dieses Weihungszeichen "höchster Kraft und Anstrengung" eim Opfer den heiligen Augenblid bezeichnen läßt, wo der Opfernde, "im Begriff, die eilige Handlung felbst zu beginnen, alle die Gefühle, die ihn nun in voller Gluth überromen muffen, auf bas haupt bes Befens niederlegte, beffen Blut für ihn fofort fallen ab wie por Gott treten follte", fo hat er hiermit ben alten Opfersim gewiß richtig Mit der Sandauflegung war mahrscheinlich das Aussprechen irgend eine

bie Bestimmung des Opfers ausbrudenden Erflarung (Bitte, Bestenntuig, Dant n. f. m.) verbunden; die von den Rabbinen überlieferten Formeln (vgl. Outram S. 156 fl.) find jedoch ohne Zweifel späteren Ursprungs. — Auf die Handaussegung folgte unmittelbar 3) bie Schlachtung bes Opferthiers (myw; niemals wird ber Ausbrud "tobtengebraucht), und zwar bei den Privatopfern nach der mosaischen Ordnung durch den Opfernden selbst. Freilich lag es in der Natur der Sache, daß bei diesem Atte auch die Hulfe eines Anderen in Anspruch genommen werden mußte; aber auf teinen Fall war, wie häufig angenommen worden ist (schon von Philo de viet. §. 5.), de Schlachten ber Privatopfer ein fpezififch priefterliches Geschäft. Der Grund der bei bem Taubenopfer stattfindenden Ausnahme wird unten erwähnt werden. Dagegen war bei benjenigen Opfern, welche ben ftehenden Gottesbienft bilbeten, bei dem Reinigmgsopfer des Ausfätzigen (3 Mof. 14, 13. 25), so wie bei den für das ganze Boll dargebrachten Opfern (vgl. 2 Chron. 29, 22. 24.), die Schlachtung Sache ber Priefter, welche hiebei vermuthlich von ben Leviten unterftut wurden (vergl. a. a. D. B. 34.). (Ueber diesen Punkt f. befonders Lund, judifche Beiligthumer, S. 579 f.). Der In ber Schlachtung war bei dem Brand., Sund. und Schuldopfer (3 Mof. 1, 11. 4, 24. 29. 33. 6, 18. 14, 13) die Nordseite des Altars. (Die jubifchen Anfichten im ben Umfang dieser Region s. bei Ugolino, altare exterius, im thes. vol. X. 518). Dag beim Beilsopfer biefe Bestimmung fehlt, scheint barauf hinzuweisen, daß biefet auch an anderen Blaten des Borhofe geschlachtet werben durfte, was auch Nischns Bebachim V, 6 ff. in Bezug auf Brivatheilsopfer (benn die Beilsopfer fitr die Gemeinde waren nach g. 5. in dieser hinficht den anderen gleichgestellt), wie in Bezug mi Sch linge, Zehnten und Paffahlammer ausbrudlich angegeben und aus bem niederen Rang diefer fammtlichen Opfer, die als קרשים קרשים לים den קרשים קרשים gegenüber fiehen, ab geleitet wird. Emalb (Alterth. G. 46) will in ber Bahl ber Nordfeite ein Ueberbleibsel des alten Glaubens sehen, daß die Gottheit entweder im Often oder im Rorden wohne und von dort komme, eine Anficht, beren Unrichtigkeit ichon baraus erhellt, das ja die Schlachtung des Opfers gar nicht die Bedeutung einer Brafentation beffelben ber Gott hatte. Eher durfte man mit Tholud (bas Alte Teftam. im Reuen. 3. Auf S. 91) fagen, die Nordseite fen als die duntle und darum freudlose fibr die Todmin Ueber das Schlachtungsverfahren gibt das Befet fein der Opfer gewählt worden. Bestimmungen; desto genauere enthalt die Tradition, die vorzugsweise auf möglich fcmelle und vollständige Gewinnung des Blutes berechnet find (Outram S. 16! Aus berselben Rudficht erklärt sich, wie Bahr S. 343 richtig erkannt hat, das " bie Taubenopfer 3 Mof. 1, 15. vorgeschriebene Berfahren, daß nämlich hier ber Pitfter felbst, um auf der Stelle das Blut ausdruden zu konnen, dem Bogel den Kor abzulneipen hatte (מֵלֵכן; f. fiber biefes Bort Anobel g. b. St.; nach Mischna & bachim VI, 4. follte beim Taubenfundopfer ber Ropf nicht vom Rorper getrennt weden, was dagegen g. 5. für das Taubenbrandopfer vorgefchrieben ift). — Die Schlat tung ber Opfer hat im mofaischen Ritual augenscheinlich nur die Bedeutung eines Ueber gangsattes; fie dient nur als Mittel für die Gewinnung bes Blutes. in der Schlachtung an dem Opferthier dasjenige vollzogen werde, was der Opfernte als Sunder verdient hat, daß alfo das Opferthier durch fein Sterben ber gottliche Strafgerechtigkeit genugthue, ift in ber ganzen Opferordnung lediglich nichts angedenn So viel Schönes sich über die Berknüpfung der Idee einer poena vicaria mit be Dofer fagen läßt (vgl. 3. B. Rurt. G. 79), fo miglich fteht es mit ber Begrimben beffelben. Durchaus mußte ber Schlachtungsatt, wenn er die bom Opfernden verbic Todesstrafe barftellen follte und wenn somit bas Bergiegen bes Blutes unter be Opfermesser ber eigentliche Suhnungsatt ware, nachbrudlicher hervorgehoben fenn, " mußte namentlich die Berrichtung der Schlachtung nicht dem Darbringer des Opie sondern unbedingt dem Briefter, als Bertreter bes ftrafenden Gottes, obliegen. Ex foll Gott als ein Richter erscheinen, der dem Diffethater fich felbft mit bem Schwen

hinzurichten befiehlt? (Bgl. die treffenden Bemerkungen Reil's, luth. Zeitschr. 1857 S. 57.). Auch würde wohl die Schlachtung, wenn fle der eigentliche Sühnatt ware, auf dem Altar selbst, nicht auf der Seite desselben erfolgen. Der Sühnakt beim Opfer, mit dem nun die fpezifisch priefterlichen Funktionen beginnen, tritt ein nicht mit dem Bergiegen des Blutes, fondern 4) mit ber Bermenbung bes vergoffenen Blutes. Das dem geschlachteten Thier entströmende Blut mußte sofort von einem Priester (von einem Andern vollzogen, war die Handlung ungultig, Mischna Sebachim II, 1.) in einem Beden aufgehoben und - f. Sheringam ju Joma IV, 3. - fleißig gerührt werben, um das Gerinnen zu verhuten; die Satzung verordete, daß das Beden unten zugespitt seyn solle, damit es der Priester nicht irgendwo niederseten konne. (Bon einer Dischung bes Opferblute mit Baffer, wie fie Bebr. 9, 9. für den Bundesopferatt vorausfest, wird fonst nirgends etwas erwähnt; f. Delitsch z. d. St.). Die nun folgende Blutmanipulation war nach ben verschiedenen Opferarten, nämlich je nach dem Grade, in welchem mit dem Opfer bas Moment ber Guhne verknupft war, verfchieden. Der nieberfte Grad (beim Brands, Schulds und Heilsopfer 3 Mos. 1, 5. 7, 2. 3, 12 u. a.) bestand darin, daß das Blut an den Altar ringsum (על – הַמַּדְבַה סָבִיב), indem (Philo de vict. §. 5.) der Priefter benfelben umging, gesprengt oder vielmehr geschwenkt murde. (pri ift nämlich von min verschieden; nur das lettere geschah mit dem Finger, die זריקה bagegen erfolgte unmittelbar aus bem Beden.) Die jubifche Satung forbert hiebei nur zwei Blutgaben (מחברת), die für vier gelten follen, weil je von einer Sprengung zwei Seiten bes Altars getroffen werben (f. Sebachim V, 4 ff. und Rafdi gu 3 Mof. 1, 5. fammt Breithaupt's Erläuterung). Ueber die judische Unterscheidung ber oberen, beim Brandopfer von Bogeln anzuwendenden, und ber unteren Sprengung, für welche das den Brandopferaltar umgebende Netwert, am Brandopferaltar des herodianischen Tempels ein in ber Mitte beffelben umlaufender rother Faben bie Grenze bildete, f. Ugolino a. a. D. S. 617 ff., Lund S. 580 f. Das Befet scheint gu fordern, daß bei der הריקה ber Blutvorrath vollständig verwendet werde; die spätere Satung verordnete, daß, mas bon bem Blute übrig blieb, am Boben bes Altars in eine der zwei an der Gudweftede beffelben befindlichen Rohren gegoffen werden folle, durch die es dann in den Ridron ablief. — Dagegen fanden bei den Gundopfern Blutmanipulationen hoheren Grades Statt, darin bestehend, daß das Blut an besonders geheiligte Stätten gebracht murbe, indem je nach ber Dignitat bes Sundopfers auf erfter Stufe von dem Blut an die Borner bes Brandopferaltars gethan (כָהָן 3 Dof. 4, 30. 341), auf zweiter bas Blut in bas Beilige gebracht, von bemfelben fiebenmal gegen ben inneren Borhang gesprengt oder gespritt (דובה 4, 6. 17) und an die Hörner des Raucheraltars gethan, in beiden Fallen die fibrige Maffe bes Blutes an den Grund bes Brandopferaltars gegoffen (700) werden mußte, auf hochfter Stufe aber bas Blut bis in's Allerheiligste jur Besprengung ber Bundeslade ju bringen war. (Das Nahere hierüber f. unten.) - Die Deutung diefer Blutmanipulation hat auszugehen von 8 Mof. 17, 11., wo das Berbot des Blutgenuffes durch folgende Erklärung motivirt wird: "benn die Seele des Fleisches ift im Blute, und ich habe es euch gegeben auf den Altar, zu fühnen (eigentlich: מונכפר על - במשותיכם); denn das Blut fühnt durch die Seele (winn)", d. h. mittelft, vermöge beffen, daß Seele in ihm ift (fo fteht בפר mit bem n instr. 7, 7. 2 Dof. 29, 33. 4 Dof. 5,8. 2 Sam. 21, 3). Man tonnte auch, was bem Sinne nach auf baffelbe hinaustommt, bas z essentiae annehmend, erklaren: "in der Eigenschaft ber Seele"; boch mare in diesem Falle winn (ohne Artifel) zu lefen. Dagegen ift die Erklärung "das Blut fühnt die Seele" ober "ift Berfohnung für die Seele" (LXX arti wvyng egilaverai, eben fo Luther) ju verwerfen; benn, um von der Tautologie, welche baburch in die Stelle tame, abzusehen, wird ja mit שב bas Dbjeft, für welches bie Guhne geleistet wird, inimer durch oder בקדם, zuweilen auch im Accus., nie durch ש berbunden. (In שֹקֹדם 6, 23. 16, 27. ift a lotal zu nehmen.) Das Ineinandersenn von Seele und Blut wird bann B. 14.

fo ausgebrudt: "Seele alles Fleisches ift בנפשר , b. h. fein Blut, sofern et in nerlich mit feiner wind verbunden ift, fein befeeltes Blut. Es wird namlich iwie wie 1 Mof. 9, 4. ju faffen fenn. Rnobel bemerkt wohl richtig: "Der Beifat inben bient zur genaueren Bestimmung bes by, damit man nicht die Blutmaterie an fich far bas Leben halte, 3. B. nicht auch geronnenes und vertrodnetes Blut, aus welchem ber wind gefchwunden ift." Wenn Bofmann (Schriftbetweis II, 1. S. 152) bemertt, bas bem Thier entströmte Blut fen nicht mehr feine Seele, sondern es fen feine Seele gewefen; mas bas Leben bes Thiers gewefen, biene jur Befprengung ber beiligen Statte, fo bleibt vollig unbegreiflich, wie ein gewefenes Leben die werthvolle Bobe senn soll, durch welche die die Sunde gutmachende Zahlung geleistet wird (vgl. die trofenden Gegenbemerkungen von Ebrard, die Lehre von der stellvertretenden Genugthuung S. 47). Man erinnere sich, wie im alten Testament von lebendigem Bosser, bon lebendem Fleifch (im Gegenfat gegen bas gekochte 1 Sam. 2, 15) gerebet wird; kann es befremden, wenn das frische, noch im Flusse begriffene dampfende Blut all Blut, das noch Leben, Seele in sich hat, betrachtet wird? Die Stelle will sagen, die in dem noch frischen Opferblut, das auf den Altar kommt, die Thierfeele dargebrick werbe für die Menschenseele zur Sühne, genauer zur Deckung für die lettere. In Gebrauch des , car, derid diegt nämlich die Borstellung zu Grunde, daß duch die Sühne dasjenige, wofür fie geleistet wird, der Anschauung dessen, der zu gewinnen, an versohnen ift, entzogen werden foll; und awar erscheint diese Ausdrucksweise in zweifacher Wendung: für's Erste so, daß das Angesicht des zu Gewinnenden duch die Gabe jugebedt wird (fo in ber Redensart יבפר שבר שור ב 1 Dof. 32, 21.; bgl. gur Gr. läuterung besonders 1 Sam. 12, 3., nach welcher Stelle der Richter and nimmt von dem Angeklagten, um feine Augen zu berhüllen feinethalben; verwandte Ausbrude f. bei Anobel zu 1 Mof. 20, 16); fur's Zweite — und diefe Anffaffung liegt der Opinterminologie zu Grunde — so, daß die Schuld zugedeckt, demnach für die göttliche Auschauung nicht mehr vorhanden, weggewischt ist (Jer. 18,23), wie auch die Sündenvergebung durch בַּפָּה עָּלֹך ausgebrückt und wie sie Mich. 7, 19. als ein Werfen der Sande in die Tiefen des Meeres bezeichnet wird. Die nächste Folge ift, daß bermöge solche Dedung ber fündige Mensch geschützt ist vor dem strafenden Richter, nunmehr ohm Gefahr dem heiligen Gotte nahen darf, vgl. 2 Dof. 30, 12., wornach bas arb dap dient, die gottliche Blage abzuhalten, 4 Dof. 8, 19. u. f. w. Go geht ab uber in & Bedeutung von durgor, einer ben Schuldigen lostaufenden Zahlung 2 Dof. 21, 31 (wo ihm פּרָיוֹך בפשׁוֹם entspricht), 4 Mof. 35, 31; wie es auch Spr. 13, 18. heift. dem Reichen sey fein Reichthum כפר לכפשר, Dectung für seine Seele, weil er fich mi Bulfe beffelben aus Gefahren loszukaufen vermag (vgl. 6, 35). Auch ift es in eine Falle, nämlich bei ber Mufterung bes Bolts (2 Mof. 30, 12.) geradezu eine Gelb fumme, durch welche der Fraelit sich becken muß, damit ihm nicht, wenn er bor den heiligen Gott sich prasentirt, eine Plage widerfahre. In einem anderen Falle, 4 Rol. 17, 11., ift es die die priesterliche Filrbitte symbolisirende Raucherung, welche zwijchen bem göttlichen Zorn (127) und bem Bolf sich einschiebt, und, bas letztere bedend, be Fortgang der Plage hemmt. Gegen die Strafe bildet das and einen Gegenfat, abr nach Umftanben uur einen relativen. Es tann die leichtere Strafe, die einen trifft, Pt dung febn wider die schwerere, fo die Geldbuffe 2 Mof. 21, 30; hierher gehört and Jef. 27, 9., in welcher Stelle aber zugleich ber Bedanke liegt, daß die leichtert Strafe, indem fie ale läuternde Zucht fich bewährt, zur Deckung, Silhnung biene w Gegensatz gegen bas austilgende Gericht. (Bergl. auch bas aus in Siob 33, 24. Beiter tann Ginem Die Strafe, Die einen Anderen trifft, ale and ju qute tomme und dieß in verschiedener Beife. Die Todesftrafe, welche an einem Todtfclager vol zogen wird, schafft Dedung bem burch die Blutschuld entweihten Lande 4 Dof. 34, 38 das an einem Schuldigen bollzogene Straferempel Deckung dem in den Zusammenbu biefer Schuld verflochtenen und barunter leidenden Bolte 25, 13 (vergl. jur Gate

3of. 7.). Beziehungeweise gehört auch Spr. 21, 18. hierher: "ber Frebler wird nob für ben Gerechten", was fagen will, daß, indem das göttliche Gericht an dem Frebler fich gleichsam erschöpft, ber gottlichen Strafgerechtigkeit an ihm Benuge geschieht, ber Berechte aber frei ausgeht. Doch auch ber Gebante, bag wohl ein Gerechter durch Uebernahme ber Strafe dem fündigen Bolle Bergebung ju erwirken bermochte, ift bem Bentateuch nicht fremd, 2 Mof. 32, 32., nur bak freilich Jehova B. 33. ein folches Suhnopfer gurudweift. In welchem Sinne nun foll im Opfer die Thierseele zur Dedung ber Menschenseele bienen? Die juridische Auffaffung, welche bie Opferfühne im Sinne des "Seele um Seele ", 2 Mof. 21, 23., deutet, alfo annimmt, bag bas Opferthier zur Abtragung der von dem Opfernden verdienten Strafe an seiner Stelle das Leben hingeben muffe, ftatuirt, wie aus bem eben Gefagten hervorgeht, teineswegs etwas dem alttestamentlichen Lehrzusammenhange schlechthin Fremdes, und darf sich auch auf die Ceremonie 5 Mos. 21, 1—9 berufen, der augenscheinlich der Gedante der poena vicaria zu Grunde liegt (f. Delitich, Comm. zum Hebraerbrief S. 742 f.). Auch die Schwierigkeit, wie denn die mit dem Fluch beladene Seele des Opferthiers auf dem Altar, auf den doch nur Reines und Gott Wohlgefälliges tommen darf, dargebracht werden konne, ließe fich vielleicht mit Rury (S. 83) burch die Bemertung beseitigen, daß, nachdem die Sundenschuld durch den Tod getilgt ift, eine rostitutio in integrum erfolge, und bemnach das durch den Tod, der Sande Gold, hindurchgegangene Blut als ichulbfrei und rein ju betrachten fen. Wenigstens burfte bas, mas Reil, bibl. Archaologie I. S. 211., hiegegen einwendet, schwerlich als entscheidend betrachtet Aber wie foll bas zu bem Opferritual ftimmen, bag nun weiter nach ber Rury'fchen Theorie die Blutfprengung nur ben zweifachen 3med haben foll, einerfeits die objektive Acceptation der geleisteten Zahlung von Seiten Jehova's, andererfeits die subjektive Aneignung der Schuldentilgung von Seiten bes Menschen darzustellen? lettere ift, ba fie fich von felbft verfieht, im Opferritual gar nicht besonders ausgebrudt; follte fie ausgebrudt werben, fo konnte bieg jebenfalls nicht burch bie Besprengung des Altars, sondern nur durch die Besprengung des Opfernden geschehen. Bas aber ben ersten Puntt betrifft, so bleibt bei ihm ganz unerklärlich, warum benn das Opferritual als den eigentlichen Att der Zahlung ober Dedung nicht ben At ber Schlachtung, fondern eben den ber Darbringung des Bluts auf bem Altare erfcheis nen läßt. (Bgl. das bereits oben Bemerkte.) Das Gefet läßt, indem es ben gangen Guhnatt in ber Blutsprengung conzentrirt, die Frage offen, warum die zur Dedung ber Gunde auf bem Altar dargebrachte Thierfeele gerabe durch ben Tob mußte hindurchgegangen febn. hieran tonnten sich Reflexionen knupfen, wie die, daß alle hingabe an Gott die Aufopferung des natürlichen Lebens vorausfete (wie Bahr G. 211 und Andere ben Tod bes Opferthieres gedeutet haben). Roch leichter ließe fich mit dem Opferatt die Idee der poona vicaria in Berbindung feten, wie dieß schon Bef. 53. angebeutet ift, und bestimmt in dem fpateren iftbifchen Ritual (vergl. Outram S. 159) herbortritt; ift boch, wie Delitich (a. a. D. S. 738) mit Recht fagt, diefe juridische Ansicht die einfachste und fagbarfte und dem neutestamentlichen Gegenbilde gemagefte. Aber im mosaischen Opferritual handelt es fich eben um etwas Anderes. Der im Cultus zu vollziehende gnaben - und fegensvolle Bertehr Gottes mit feinem Bolf foll möglich gemacht werben. Dieg fann allerdinge nur in einer Beife gefchehen, welche bem Bolt die fur den fundigen, unreinen Menfchen unnahbare gottliche Beiligkeit aum Bewußtsehn bringt. Aber im Cultus heiligt fich Gott nicht durch Strafjuftigafte; bas Saus, in dem sein Rame wohnt, der Altar, an dem er mit der Gemeinde zusammentommt, ift feine Richtflatte. Wer an bem Bundesgott und feinen Ordnungen boswillig gefrevelt hat, ber verfällt ohne Onabe der ftrafenden gottlichen Gerechtigkeit, für den gibt es aber eben bestwegen auch fein Opfer mehr, fur den ift überhaupt der Enlius nicht geordnet. Diefer ift eine gottliche Onaben ordnung für die gwar in Schwachheit fündigende, aber bas gottliche Angeficht suchende Gemeinde. Darum find die mittleris

fchen Institutionen, bon benen er burchzogen ift, alle barauf berechnet, jur Dedung für die Gott nahende Gemeinde folches barzustellen, mas ihm, bem Beiligen וֹלְרַצּוֹךְ ift, mor. auf sein Blid mit Bohlgefallen ruhen tann. Go ift das Bert ber Stiftshutte felbft, gu welchem das von dem Bolt bei der Musterung bezahlte nich verwendet wird, nach 2 Moj. 30, 16. ein das Bolf decendes יְבֶּרוֹן; fo tritt das Briefterthum mit seinen Ordnungen heiligend zwischen das Bolt und Jehoba; beibe freilich, Cultusstatte und Cultuspersonal, selbst wieder fortwährend Reinigung und Guhne erforbernd, wie benn überhaupt das den mosaischen Cultusinstitutionen eigenthümlich ist, daß sie in ihrer Baufung boch, indem jede fich wieder ale erganzungsbedurftig herausstellt, auf die Unzulänglichkeit des Ganzen hinweisen und das Bedürfnig einer vollen, mahrhaftigen Berfohnung jum Bewußtseyn bringen (vgl. bas unter dem Art. Soberpriefter, Bb. VI. S. 199 Bemerkte). Das eigentlich Deckende, Guhnende, für die Seelen des Boltes nur tann nur Seele feyn. Seinen Dant, feine Bitte tann der Menfch in eine Gabe legen, aber diefe ift als Gabe einer unreinen, fündigen Person felbst unrein; fie tann Got nur gefallen, fofern fie die Gelbsthingabe des Darbringers jur Boraussetung hat. Darum hat Gott im Cultus etwas geordnet, was diefe Selbst hingabe vertritt; er hat der w reinen, fündigen Seele des Darbringers die Seele des reinen, fculblofen Thiers jub ftituirt. Im Opferblute dargebracht, tritt diese Seele zwischen den Opfernden und den heiligen Gott; der letztere bekommt nun an seinem Altare ein reines Leben zu schaus, burch welches das unreine Leben der ihm Rabenden zugedecht wird; und eben fo bient dieses reine Lebenselement zur Dedung und Tilgung der an dem heiligthum haftenden Berunreinigungen. Die Bedeutung des Bluts im Opfer ift demnach eine gang fezie fifche; es ift nicht etwa unter ben Besichtspunkt ber edelsten, Gott geweihten Babe ju ftellen, sondern es ift dasjenige, mas die Acceptation aller Gaben bon Seiten Bottet erft möglich macht, indem in ihm ftellvertretend die Gelbsthingabe des Opfernden fich vollzieht, in ihm die fündige Seele des Opfernden in die Bnadengemeinschaft Gottes versett wird. Beil bei jedem Opfer die Unfahigfeit des Menfchen, mit Gott in m mittelbare Bemeinschaft gn treten, auf's Reue fich geltend macht, beghalb muß bei jeden Opfer der Darbringer gubor durch ein reines Leben por Gott jugededt werden. Die Bebeutung, welche diesem Momente zukommt, ift verschieben, je nachdem die Suhne nur die conditio sine qua non für die Darbringung der Gabe bildet, oder der ganze Opferakt auf Suhnung abzweckt; hiernach richtet sich das Berfahren mit dem Blute. — Rach der Blutsprengung hatte 5) der Darbringer dem Thiere die haut abzuziehen und es zu zer ftuden "in feine Stude" (3 Dof. 1, 6. 8, 20), also es nicht zu zerhaden, sonden ordentlich zu zerlegen. Die Gingeweideschau, die bei mehreren alten Boltern, namentich bei den Phöniziern (val. Movers a. a. D. S. 65) einen wesentlichen Theil der Opinhandlung ausmachte, ift aus dem mofaischen Cultus ganzlich verbannt. Hierauf folgte die Berbrennung des Opfers auf dem Altare, nämlich beim Brandopfer der fammt lichen Fleifch = und Fettstude, nachdem die der Reinigung bedürftigen Theile vorher gewaschen waren (3 Mos. 1, 7-9.), bei den anderen Opfern nur der Fettstude. Bie bei diesen das übrige Fleisch verwendet wurde, f. unten bei den einzelnen Opferarten. Bas nun die Bedeutung der Berbrennung betrifft, so hat weder im Opferritual noch sonst im A. T. irgend eine Stute diejenige Ansicht, nach welcher durch dieselbe angezeigt werden folle, wie die Gunde mit dem Tode noch nicht gebußt feb, vielmehr mod dem Tode noch eine Strafe bevorstehe, nämlich durch das Höllenfeuer, welches burch das Altarfeuer vorgebildet werde. Um was es fich bei der Berbrennung des Opjers auf dem Altar handelt, erhellt ichon baraus, bag bafür nicht bas Wort nich (val bageger 3 Mof. 4, 12. 16, 27), sondern regelmäßig הקטיר (3 Mof. 1, 9. 13. 17, and vom Sundopfer 4, 10. 19. u. f. w.) gebraucht wirb, das eigentlich bedeutet prauchen dampfen machen", d. h. in Rauch und Dampf aufgehen laffen. Die Berbrennung be zeichnet einerseits für ben Opfernden, indem für ihn die Gabe vernichtet wird, die Bolendung der hingabe; doch ist nicht dieß die Hauptsache, sondern andererseits die in &

Berbrennung vollzogene hinnahme der Gabe von Seiten Gottes, indem badurch, daß in dem Dampf und Dunft des verbrannten Opfers "Die eigentliche Effeng" deffelben aufwarts fleigt, Gott ein wohlgefälliger Geruch bereitet und er fo in ben Genuf des Dpfere gefett wird, was die regelmäßig wiederkehrende Formel אשור בית כיחו לייו fagen will (vgl. Rury G. 91). Wie fonnte bagegen, wenn bas Altarfeuer ein Straffener und das brennende Opfer gleichsam ein Sollenbraten mare, der Dunft des Opfers Die symbolische Fassung des Ausbruds versteht fich von felbft, jo bezeichnet werden? ba nach ber mofaischen Gottesibee von einem finnlichen Genusse für Gott teine Rebe fenn tann; ift es boch felbst nach homerischer Anschauung nicht ber behagliche Genuß bes Opferdunftes für fich, sondern die Bereitwilligkeit des Menschen, Gott mit solchem Genug zu ehren, was bas Opfer angenehm macht (Ragelsbach, homer. Theologie, S. 304). Das Feuer nun, welches das Opfer verzehrt, ist, weil durch daffelbe Gott das Opfer fich aneignet, ursprünglich unmittelbar von ihm ausgegangen 8 Dof. 9, 24. vgl. Richt. 6, 21; 1 Ron. 18, 38; 1 Chron. 21, 26; 2 Chron. 7, 1. Beftandig genahrt an dem Brandopfer und dem Fette der Dantopfer foll das Altarfeuer nie erloichen (3 Mof. 6, 5. 6.), was nicht blog ben Sinn hatte, daß immer Opferfener parat fenn muffe, fondern gur Bewahrung der Fortpflanzung jenes himmlifchen Feuers biente und zugleich ben ununterbrochenen Fortgang der im Opferdienft zu vollziehenden Berehrung Jehova's barftellte. Bon biefem Feuer mußte auch alles Feuer jum Rancheropfer genommen werden, was im Gefet gwar nicht ausbrudlich geboten ift, aber durch die ichwere Bestrafung der mit fremdem Fener bem Berrn nahenden Gohne Maron's (3 Dof. 10.) thatfachlich beflarirt murbe. Diefes vom himmel ftammende Opferfeuer ift Symbol ber in Ifrael fich offenbarenden gottlichen Beiligkeit; indem Gott jede Opfergabe nur durch das unmittelbar von ihm ausgegangene Element an fich nimmt, will das lehren, daß alle hingabe bes Menfchen an Gott fich erft vollendet in dem länternden göttlichen Lebenselement (vgl. Mart. 9, 49). Letteres wird freilich (3 Mof. 10, 2) fitr alles ihm nahende Unreine und Unheilige zur verzehrenden Gluth, und hiernach wird bentlich, wie ber Feuerherd Gottes (Jef. 31, 9., Ariel Eg. 43, 15 f.) nicht bloß Symbol dafür ist, wie Gott sein Bolt sich heiligt, sondern auch Symbol der in tilgendem Strafgericht fich an allem Widerftrebenden offenbarenden gottlichen Beiligfeit: mes erbeben in Zion die Gunder, Bittern ergreift die Anchlofen; wer barf wohnen bei dem freffenden Feuer, wer wohnen bei den ewigen Gluthen?" 3ef. 38, 14. (vergl. 10, 17. Mal. 3, 19 f.). - Biel weniger Umftande, als die Darbringung ber blutigen Opfer machen B. die vegetabilifchen Speisopfer, beren Ritual fich auf folgende Bestimmungen beschränkt. Rach 3 Mos. 2. und 6, 7. ff. brachte der Opfernde das Material dem Priester, der von dem Mehl und Del desselben eine Hand voll (מכלא קבועה) 2, 2. vgl. 6, 8.) fammt allem Beihrauch nahm und es auf dem Altar verbrannte. Der Ausbrud prop weist gang und gar nicht, wie die Rabbinen es faßten, auf eine febr kleine Bortion bin (nämlich eine folde Bandvoll, bag babei bas Meugerfte ber Finger mitten an der flachen hand anlag, f. Hottinger jus hebr. S. 182), sondern auf einen reichlichen Griff (vgl. das לְקַמָּצִים 1 Moj. 41, 47). Bie viel der Abhub von bem Gebadenen und Geröfteten betrug, ift nicht angegeben. Der name des bon bem Speisopfer auf ben Altar tommenden Abhubs, fo wie nach 3 Dof. 24, 7. für ben auf die Schaubrode gelegten Beihrand ift אַזְכֶּרָה, was am wahrscheinlichsten mit LXX. cernuoσυνον, vulg. memoriale gedeutet wird, und hiernach ausbruden wurde, daß der Duft bes berbrannten Speisopfers ben Darbringer bei Gott in gnädige Erinnerung bringen folle, wie umgekehrt das Eiferopfer 4 Mof. 5, 15. als מִנְחַת זַבֶּרוֹן מֵזְבֶּרֶת עֵּוֹן bezeichnet wirb. Bahr's (Symb. I, 411. II, 428) Erflarung bes month nach "Lobpreis" hat die Beziehung auf die Redensart er war für fich, ftimmt aber nicht gut ju 3 Dof. 5, 12. 4 Dof. 5,-26; Anobel's Huffassung: "Bedentung" = Begabung, Abgabe, vermag ben hierbei vorausgefesten Gebrauch bes im micht zu belegen; Em ald's Erklärung "Duft" ist vollends sprachlich ganz unerweislich. — Der Rest der

Mincha fiel den Brieftern zu und war als Hochheiliges im Borhof zu berzehren, mach dem natürlich das mit Del gemischte Mehl zuvor und zwar ohne Sauerteig gebaden war (3 Mof. 2, 3. 10. 6, 9 f. 7, 9 f.). — Diefe gefetslichen Bestimmungen nun bezogen sich wahrscheinlich nur auf die freiwilligen, nicht auf die fidr Sabbathe, Fieste und andere Fälle vorgeschriebenen Speisopfer; die letzteren scheinen mit den Brandopfern, m denen fie gehörten, ganz auf dem Altare verbrannt worden zu febn. G. Reil, Archiv. logie L. S. 255 f.; Biner, Realler. II. S. 494; der Letstere nimmt and bei da 3 Mos. 14, 20 f., 4 Mos. 6, 15 ff. 8, 8 ff. extvähnten Speisopfern die gamliche Berbrennung auf bem Altare an. Im Gefet bagegen ift biefe ausbrudlich nur fur bir priesterliche Mincha 3 Mos. 6, 16. vorgeschrieben, was, da von dem Speisopfer der Darbringer felbst teinen Genuß haben follte, felbstverständlich fich ergab. (Ueber bot mit dem Beilsopfer verknüpfte Speisopfer, bei dem allerdings ein Theil dem Darbinga filtr die Opfermablzeit verblieb, f. unten). Das Quantum richtete fich bei den die Dinopfer begleitenden Speisopfern nach ber Thiergattung; auf ein Lamm wird ein Zehnthil Spha Mehl (überhaupt das Minimum, das beim Speisopfer vorkommt, vergl. 3 Acf. 5, 11. 6, 13.) und ein Biertheil Bin Del gerechnet u. f. w.; f. 4 PRof. 15, 4 f.; bei dem Speisopfer 3 Mof. 14, 10. ift für drei Zehntheile Spha Mehl um ein in (= ein Drittheil Bin) Del vorgeschrieben. Andere Satungen Aber die Speisopfer sind gu fammengestellt bei Otho, lex. rabb. S. 650 f. - Ueber bas Berfahren beim Trank opfer ift im Befet nichts verordnet. Rach Gir. 50, 17. wurde der Bein an da Boden des Altars, nach Jos. Arch. 3, 9. 4. um den Altar ausgegoffen, und zwar, bar Rabbinen zufolge, nachdem er zuvor gefalzen worden war. Das Trankopfer foll, wie dieß von vorn herein wahrscheinlich ift, die lette Handlung beim Opfer gewesen fem (S. Lund S. 596, wo noch Beiteres fich findet.)

III. Sinfichtlich ber Bestimmung ber Opfer unterscheibet bas Befet bier Bat tungen, Brands, Beiles, Gunds und Schuldopfer. Die das Brands und Beiloopfer betreffenden Borfchriften 3 Dof. 1-3. werden auf Gine gottliche Beim 1, 1. gurudgeführt; zwischen beide eingeschoben find die Borfdriften über bas Sprisopfer, das, insoweit es nicht felbständig ift, eben nur in Berbindung mit ben zwei ge nannten Opfergattungen erscheint (vgl. 4 Mof. 15, 3 ff.), in besonders engem Bufam menhang aber mit dem Brandopfer fteht, weghalb es zunächst auf diefes folgt. B Rap. 4. und 5. folgen in naherer Berknüpfung, aber auf verschiedene gottliche Gros nungen (4, 1. 5, 14. 20.) Burudgeführt, die Gefete über die durch den Mofaisme neu eingeführten Opfergattungen, über bas Gundopfer (bis Rap. 5, 13.) und aber tel Schuldopfer. Schon diefe Gruppirung zeigt, daß die vier Opfergattungen auf 3m Hauptklaffen zuruckzuführen sind, nämlich 1) folche Opfer, bei benen das Bundesvohaltniß als ein ungetrübtes vorausgesett wird, 2) folche, welche eine befondere, in bei Bundesverhaltniß eingetretene Störung aufheben, bas rechte Berhaltniß des Bolles ober des Einzelnen zu Jehova wieder herstellen follen, turz die Guhnopfer. Baren mehren Opfer gleichzeitig darzubringen, so gingen gewöhnlich die Suhnopfer den Brandopian voraus, und auf diese folgten die Beilsopfer. Ein Rangunterschied unter ben Opier ift im Gefete durch die Ausbrude קרשים שרשה, Bochheiliges, und שבה, Beiliges, angebeutet; er fällt im Wesentlichen mit der bereits oben erwähnten rabbinifde Unterscheidung der קדשים קדשים und קדשים קרשים געונמחוופת. Bochheilig find all Opfer, die entweder gang berbraunt wurden ober, insoweit fie nicht berbraunt wurden. nur bon Brieftern an heiliger Statte gegeffen werben burften, alfo die Brandopfer (bef von diesen der Ausbruck קרש קרשים nicht vortommt, ift zufällig; über die Sache if kein Zweifel), die Sand. und Schuldopfer (6, 18. 22. 7, 1. 6. u. f. w.), die mir ben bezeichneten Gefichtspunkt fallenden Speisopfer (2, 3. 10. 6, 10. 10, 12). Et heilig find diejenigen Opfer, von denen das nicht auf dem Altar Angegundete theile & Brieftern jum Lebensunterhalte gufiel, theils ju Opfermahlzeiten verwendet murde, at die Beile-, Erstlingsopfer u. f. w. (f. über diefen Buntt besonders Anobel an 3 Mi

21, 22). Hiernach ist wohl die Ordnung in der Aufgählung der Opfergattungen 3 Mof. 7, 37. zu erklären. Das dort noch genannte מלואר, das priesterliche Weiheopfer, ist ein modisszires Heilsopfer; es wird über dasselbe in dem Art. Priesterthum des A. T. gehandelt werden.

1) Das Brandopfer. Das Eigenthumliche biefes Opfere besteht nach 3 Dof. Rap. 1. barin, daß bei ihm bas Opferthier ein matellofes mannliches vom Rind., Schaf = oder Ziegenvieh feyn mußte (nur bei den von Unvermögenden dargebrachten Turteln und jungen Tauben ift das Geschlecht nicht borgeschrieben), ferner daß, nachbem ber Priester bas Blut an ben Altar ringsum gesprengt hatte, bas Thier nach Abziehung ber Saut, welche nach 7, 8. dem Priefter zufiel, und nach Absonderung bes Unraths gang auf dem Altar verbrannt wurde (557 B. 6.). Auf das lettere Mertmal, die völlige Berbrennung, bezieht fich der feltenere Name deffelben, בֵּלִיל (5 Dof. 33, 10. 1 Sam. 7, 9. Pf. 51, 21); vgl. den Gebrauch des Wortes von der ebenfalls gang zu verbrennenden priesterlichen Mincha 3 Mof. 6, 15 f. und außerdem 5 Mof. (Eine weitere Bedeutung hat בליל im phonizifchen Opfermefen, f. Dovers a.a.D. S. 59 ff., Emald, bibl. Jahrb. I, 211). Dagegen brauchen bie Opfergefete felbst beständig ben Ramen τίζι (von den LXX. meistens durch όλοχαύτωμα, zuweilen auch durch όλοχάρπωμα fiberfett). Diefer Rame ift ohne Zweifel nicht mit Emalb (Alterth. S. 50) bon einem Stamme bay, ber gluben, brennen bedeuten foll, fondern abzuleiten, dieß aber nicht in dem Sinne, ale ob hiedurch das Brandopfer ale das im Feuer zu Gott auffteigende bezeichnet wurde (Bahr, Reil), fondern es ift, wie bie häufige Berbindung des הַבֶּילָה שׁלָה mit בַּבּיןבָה ober פַל ober פָל פּנְּוֹבָה עוֹלָה פּנְילָה על הַבּיןבַה מוֹלַה ober פָּנְילָה פּנְילָה פּנְילָה אַנּין פּרָא bel ju 3 Dof. 1, 3.) nur bas Auffteigen bes Opfere auf ben Altar (vgl. Bf. 51, 21.) gemeint. הַנֶּלָה ift mit fehr feltenen Ausnahmen für die Darbringung des Brandopfers eben fo das eigenthumliche Berbum, wie הַבְּרִיב für die anderen Dpfergattungen. Anobel fucht ben Namen rige baher zu erklaren, bag berfelbe, ba er aus der Zeit ftammte, wo dieses Opfer das einzige war, nach der Entstehung anderer Opfer jenem alteren verblieben fen. Indeffen bezeichnet ber Rame wortlich bas bem Braubopfer Rarafteriftische im Unterschied von denjenigen Opfern, von denen nur ein verhaltnigmäßig kleiner Theil auf den Altar tam und die demnach nicht schlechthin "aufsteigende" heißen konnten. — Benn bas Brandopfer aus einem Thiere von Rind : ober Rleinvieh bestand, mußte ihm ein Speis- und Trankopfer folgen, deffen Quantitat nach bem Opferthiere ju bemeffen mar. - Durch biefes Opfer nun vollzog bas Bolt und ber Einzelne im Allgemeinen seine Berehrung Jehova's und seine Hingabe an ihn. Es ift, wie man es paffend genannt hat, das sacrificium latrouticum. fich feine Bedeutung gemäß dem, was bei der Erörterung des Opfermaterials über die Bedeutung ber Opfergaben bes mofaischen Cultus ausgeführt worden ift. Gefagte ift vor Allem auf bas Brandopfer und bas damit verknüpfte Speis: und Trantopfer anzuwenden. Die Bahl des mannlichen Thiers weift auf den hohen Rang bes Opfere bin, wie auch fur die Gundopfer hoheren Ranges mannliche Thiere verordnet find; zugleich tann man in diefer Bestimmung mit Rury (G. 124) die Energie und Araftigkeit ber geforderten Bingabe ausgedrudt finden, wie die Fehllofigkeit des Opferthiers und, berfelben entsprechend, die Ungefauertheit bes Speisopfere bie Lauterfeit und Reinheit, die völlige Berbrennung der Hostie die Bölligkeit der Hingabe bezeichnet. Die Berehrung nun, welche Gott im Brandopfer erzeigt wird, tann nach dem bereits Bemertten nicht ohne vorangegangene Blutfühne ftattfinden, wirft dann aber felbst auch propitiatorifch, begutigend; bas Opfer gereicht nach B. 3. jum Bohlgefallen für den Darbringer vor Behova (לרצובר לשבר ירו, ein nur von den Brand = und Beile. opfern gebranchter Ausbrud), ja vermöge folder Bohlgefälligfeit wirft bas Brandopfer selbst deckend oder suhnend (B. 4., vgl. 14, 20. 16, 24). Diefe Suhnkraft des Brandopfere bezieht fich auf den Darbringer im Allgemeinen (vgl. 3. B. 1 Sam. 26, 19), nicht auf besonders zu suhnende einzelne Bergehungen. (Bas die Rabbinen ausgesonnen

haben liber die Arten von Silnden, für welche das Brandopfer im Unterschied vom Sund und Schuldopfer suhnend eintreten solle, f. bei Outram S. 103; besondert follte - val. Rafchi au 3 Dof. 1, 4. - bas Brandopfer gur Gfihnung ber Ueber. tretung folder Gebote dienen, die negativ und positiv ausgebruckt sich in der Thora befinden, wie 5 Mof. 22, 6. 7.). - Als allgemeines Berehrungsopfer ift bas Brandopfer das täglich im Ramen des Boltes dargebrachte Morgen. und Abendopfer, durch welches jeder Tag Jehova geweiht und, wie die Rabbinen ausdrücklich herborheben, gefühnt wurde, 2 Mof. 29, 38-42. 4 Mof. 28, 3-8. Diefes beftandige Brandopfer (צולה הבניר), wie es genannt wird, bestand aus zwei jährigen Lammen, bon benen bas eine Morgens (nach Mischna Thamid III. 2. fobalb es hell wurde), bas andere בֵּרְ הַצַרְבֵּיִם, d. h. wahrscheinlich zwischen dem Sonnenuntergang und der völligen Dunkelheit barzubringen war. (Dagegen nach ber Tempelpraxis erfolgte bie Abendopfer bedeutend fruher, zwischen ber Zeit, da die Sonne fich neigt, und dem Untergange; nach Mischna Pesachim V. 1. wurde das Abendopfer geschlachtet eine belte Stunde nach der achten Tagesstunde und dargebracht eine halbe Stunde nach der neunten Mit jedem der beiden lammer wurde ein Zehntheil Epha Mehl als Speis = und ein Butheil Hin Bein als Trantopfer verbunden. Das, was nach ber fpateren Ordnung fof noch bei dem Morgen - und Abendopfer zu beobachten war, ist im Traktat Thamid zusammengestellt, der mit ausführlichen Erläuterungen auch in Ugol. thes. vol. XIX. S. 1467 fich findet. Die Zeit der Darbringung biefes Opfers war zugleich Gebetsstunde (vgl. Dan. 9, 21. Apgesch. 8, 1), wie überhaupt mit dem Brandobier wahrscheinlich ein Anbetungsakt verbunden war (vergl. 2 Chron. 29, 27 - 30). Iwifica bem obengenannten Speis - und Trantopfer murbe (f. Lund S. 921 u. 928) det tägliche hohepriesterliche Speisopfer dargebracht, welches die judische Tradition in 8 Ros. 6, 13 ff. vorgeschrieben findet. Der Hohepriefter hatte mit bemfelben an feinem Galbungstage ben Anfang zu machen (מכחת חביתירן), banu aber baffelbe täglich (מכחת חביתירן) b. h. Pfannenspeisopfer), halb Morgens und halb Abends für sich und zwar (Jos Arch. III. 10. 7.) aus seinen eigenen Mitteln barzubringen ober durch einen Stellbertrette barbringen zu laffen. Gegen bie noch von Reil (Arch. I. S. 175) u. A. vertreten Auffassung, welche die Existenz dieser täglichen hohepriesterlichen Mincha ganz in Abrat ftellt, f. die genaue Erörterung dieses Bunttes bei Thalhofer S. 139 ff., bgl. ?! litfch, Comm. d. hebräerbrief S. 315 ff. — Berftärkt bildete das tägliche Dome und Abendopfer die Sabbath-, Reumond- und Festweise 4 Mos. 28, 9 ff. (Die F tere Bezeichnung diefer Festbrandopfer ift לכלת ראיבה). Freiwillig wurden oft in große Bahl, bis ju 1000, Brandopfer bei besonders feierlichen Anläffen gebracht; vgl. 1 & 3, 4. 1 Chron. 29, 21 u. a. In der allgemeinen Bedeutung des Brandopfere w es ferner begrundet, daß daffelbe auch in Berbindung mit den speziellen Opfern geich wurde, indem es bei Suhnatten gewöhnlich dem Sundopfer folgte, bei öffentlichen Im feften und anderen Feierlichkeiten die Grundlage der Beilsopfer bildete u. f. w.; f. ! Busammenftellung bei Rnobel gu 3 Dof. 1, 3. - Endlich ift noch zu erwährt daß Richt-Ifraeliten, welche von den übrigen Opfern ausgeschloffen waren (wenigstei nach der späteren Ordnung, vgl. dagegen 3 Mos. 17, 8. 22, 18. 25.), Brandopfer = fich darbringen laffen durften (f. als Hauptstelle Mischna Schokalim VII. 6.), nur 🗺 fle, wenn die Darbringung auf dem Brandopferaltar erfolgte, nicht dabei anwesend 🔀 ren, wogegen ihnen in der Zeit des herodianischen Tempels gestattet mar, im Borboi & Beiden zu opfern. Namentlich ließen feit Alcrander d. Großen die heidnischen 🞏 scher der Juden Brandopfer für sich darbringen, wie benn Augustus fogar ein tagim Brandopfer von zwei Lämmern und einem Stiere für sich anordnete (Philo lex 1 Caj. §. 40). Es war dieses Opfer ein Zeichen der Anerkennung der kaiserlichen & (vgl. Jos. c. Ap. II. 6.), weßhalb, als im Anfange des judischen Krieges auf 😂 des Eleazar jede Annahme eines Opfers von einem Nichtjuden unterfagt wurde . bierin enthaltene Burlichweifung des Opfers für den Raifer als offener Bruch = ?

romischen Herrschaft zu betrachten war (Jos. b. jud. II, 17. 2). Bergl. über biesen Buntt besonders Lund S. 634 f.

2) Die Beileopfer. Go ober, wenn man lieber will, Friedensopfer, ift wahrscheinlich das Wort בילמים zu übersetzen, welches der technische Ausdruck für die aweite Opfergattung ift. (Der Ging. wow tommt außer Am. 5, 22. im A. Teftam. nicht bor; ber Bentateuch fest, um ein einzelnes Opfer biefer Gattung zu bezeichnen, ובח שלמים). Die Erklärung des Bortes liegt freilich im Streite. Beht man, wie schon bon den Rabbinen, unter den Neueren namentlich auch bon Reumann (sacra N. T. salutaria 1854. S. 18 ff.) geschieht, vom Kal שׁלֵם integer fuit aus, so bezeichnet der Ansdruck im Allgemeinen, daß der Darbringer Diefes Opfers fich zu Jehoba im Integritätsverhältniß, in freundlicher, friedlicher Gemeinschaft stehend weiß (vergl. שלמי בים אול mein Freund, 1 Mof. 34, 21. שלמי הם שלמי umb Anberes), und min biefer Bemeinschaft einen thatsachlichen Ausbrud gibt. Diernach überfeten schon die LXX. das Wort durch eloquier Juvaia, zuweilen durch awrigior, die Vulg. durch excrificia pacifica, bei welcher letteren Uebersetung nur das irrthumlich ift, daß sie den Schein erweckt, als sollte durch dieses Opfer der Friede mit Gott erst bewirkt werben, ba baffelbe boch bie Friedensgemeinschaft als bereits bestehend voraussetzt und biefelbe nur befestigen will. Dieß erhellt beutlich aus ber Berbindung, in welche bas vir mit den anderern Opfern tritt, indem hier nicht bloß bas Suhnopfer, durch welches eine eingetretene besondere Storung ber Bemeinschaft mit Gott aufgehoben werden foll, sondern auch das Brandopfer, welches durch die dargebrachte Berehrung den Darbringer Gott angenehm macht, stets bas vorangehende ift, also bas bb bas volltommene Friedensverhaltniß zu Gott bereits hergestellt findet (vgl. 3 Mof. 9, 18. 4 Mof. 6, 16 f. u. a.). Die zweite Erflarung bes Ausbruck, die neuestens noch burch Sofmann (Schriftbeweis II. 1. S. 145), Anobel (zu 3 Mof. 3, 1.) vertreten wird, geht auf bas Piel Dot, erstatten, jurlid, indem bas Nomen Dot fich ju biefem Piel ahnlich wie and au von berhalten foll, wie ja überhaupt nicht felten vom Kal abgeleitete Nomina in Bezug auf die Bedeutung mit bem Piel ihres Berbums übereinftimmen (vgl. Em alb, ausf. Lehrb. ber hebr. Spr. g. 150. b.) Für biefe Ertlarung wird besonders geltend gemacht, daß das Piel wir häufig mit orge, welche eine Art der שלמים bilden, verbunden vorfommt, eben fo \$f. 56, 13. mit הוריות, womit auch ber Ausbrud שַּרִים שָּרִים אָסוֹ. 14, 3. זע vergleichen ift. Biernach bedeutet שלמים Erftattung 8. ober, wie Luther es überfest, Danfopfer, mas jedoch jedenfalls in weiterem Sinne zu nehmen ware, ba die Schelamim unläugbar auch als Bittopfer, eacrificia impetratoria, bargebracht murden, g. B. 1 Sam. 13, 9. bor einer triegerischen Unternehmung, Richt. 20, 26. 21, 4. 2 Sam. 24, 25. bei öffentlichem Unglid. Db ware nämlich die Gegenleiftung nicht nur für ein schon erlangtes, sondern auch für ein noch au erlangendes But, in beiden Fallen der Ausbrud beffen, daß man ein Empfangenes oder noch zu Empfangendes nur Gott zu verdanken bezeugen will; wie ja auch in den Pfalmen Gott haufig für die in Ausficht genommene Gulfe jum voraus gebantt wird, und wie שלום, שלום Jef. 1, 23. Mich. 5, 3. eine Remuneration bezeichnet, die dem Richter in Beaug auf eine zu erweisende Gunft gereicht wird (bgl. Bofmann a. a. D.). Indeffen ift auch bei diefer Auffassung des Dim festzuhalten, daß dasselbe ein freundliches Berhaltniß zwifchen Gott und bem Opfernden als bestehend vorausset, und auf bem Grunde dieses Berhaltniffes für erlangte ober noch ju erlangende Erweisung ber gottlichen Gute ben Dank anssprechen will. — Für bas Schelamimopfer braucht der Bentateuch auch einfach ben Ausbrud nar, b. h. Schlachtung, ja es hat biefes Bort im Bentateuch eben nur Diefe engere Bedeutung, wie denn weiter die Ausrichtung ber Schelamim bftere durch bas Berbum nar bezeichnet wird. Diese Ausbrudsweise hat den Grund, daß, wie bei bem Brandopfer bas hinaufbringen ber ganzen hoftie auf ben Altar bas Sigenthumliche ift, fo dagegen jum Beileopfer Die Opfermahlgeit wefentlich gehort. חשו bebeutet nämlich bas Schlachten mit Rudficht auf ein zu haltendes Dahl (vgl. besonders

2 Moj. 29, 24., 3 Moj. 8, 27. u. j. w. zujammenftimmt, darin, daß der Pricker den zu webenden Gegenstand auf die Hände des Opfernden \*) und seine Hände unter besten Hände legte und diese in horizontaler Richtung — nach dem Talmud vorwärtt und rūdivārts (מוֹלֶיך וְמֵבֶרא), nach einigen späteren Rabbinen (f. die Stellen bei Dutram, S. 151 f.) auch nach links und rechts, alfo nach den vier himmelsgegenden - beweite. (Bei der Levitenweihe 4 Mos. 8, 11. 13. bestand das Weben wohl in einem hin- mb Burückführen der Leviten.) Da die rabbinische Tradition mach dem nachter zu besprecheuden Migverständnig von 2 Mos. 29, 27 u. s. w. mit der Manipulation des Be-או, הקומות השלה הבלה הבלה הבלה לא de de Debens auf - und niederwärte der don don der des nachoth V, 6. Thosaphta Menachoth VII, 9 bei Ugol. S. 671 n. j. m.), so wint nach ihr das Schwingen der Opfertheile in vier, beziehungsweise in sechs Richtunga erfolgt. Ueber die Bedeutung der Handlung tann faum ein Zweifel bestehen, wem is's Ange gefaßt wird, daß das Weben jast durchans mit solchen Opfergegenständen wegenommen wird, die den Priestern als Geschent von Jehova augewiesen worden, weauf fich auch mach 4 Mos. 8, 19. das Weben der Leviten bezieht. (Ueber die Leum ber Ceremonie in 3 Mof. 8, 25 ff. f. ben Art. Briefterthum bes alten Teis m ents.) Das Schwingen in der Richtung vorwärts bedeutet angenscheinlich die Kie sentation der Gabe für Gott, es ist die faktische Erklärung, daß dieselbe eigentlich In gehöre; indem aber die Bewegung wieder rückwärts geht, so ist damit angedeutt, bis Gott die Opfergabe seinerseits wieder abgibt und sie als sein Geschenk dem Priekt autoeift. Lagegen ist bei der an die rabbinische Deutung sich auschließenden Amstrug, wonach die Ceremonie auf den überall waltenden Gott hinweisen foll ("De omnie implenti, omnia tuenti et possidenti victima rite porrecta fuit", Witsius, miscell. I, 503), schlechterdings nicht einzusehen, warum ein solches Befenntniß der gonichen Allgegenwart, wie Syles (über die Opfer, herandg. von Gemler, S. 36. 541 tit Bebe bezeichnet, gerade bei Opfertheilen, die den Brieftern abgetreten wurden, stutsuku mußte. (Bergl. über diefen Puntt besonders Reil, S. 253.) — Bie berhält et fic aber nun mit dem Beben? Rach den meiften Rabbinen, denen viele Spatere gefriff find, soll dieß ebensalls eine besondere Ceremonie (Bewegung der Opfertheile nach :de und unten, hintveisend auf den Gott, der im himmel und der Erde waltet gen fen sehn und zwar soll dieselbe theile, wie schon bemerkt wurde, mit dem Beben : Berbindung geseht, theils aber and für sich in Anwendung gebracht worden sein. das lettere bei folden Opfertheilen, die als Jehova ansichlieflich angehörig vertru wurden, der Aftara des Speisobiers und dem Fette (3 Moj. 2, 9. 4, 8. 10 n.i.: weßhalb bemerkt zu werden pflezt, daß überhaupt heben und Anzänden hänfig 🗢 bunden vortomme. Außerdem erscheine noch das Deben bei der Ehrengabe ber Dies den an den Priefter, eben jener obengenannten angener piet. — Es ift nun um nicht zu bestreiten, bag bas ipatere jubische Opferritual wirflich eine besondere Ceremen der Sehung gehabt babe, aber im Pentarench ift dieselbe in der That nicht machzuneris Bergl. über biefen Puntt neuestens Anobel zu 3 Moj. 7, 33. und Reil, C.244 and Gefenius, der im Thes. II. 866 noch die gewöhnliche Anficht festsielt, ber Pater III, 1977 anigegeben. Bor Allem ift zu beachten, bag unter in den Opieinist wie mit הדיקדים אל ceer wie ביני mit יי ינים, fondern mit היים berbunden wit בינ auch gefagt wird 'n runne, die Jeboba gebörige Bebed, und daß gewöhnlich um dem Bort bas 32 partitivum fieht, um anzugeben, welchem Ganzen die hebe emr men werde. Bergl. 8 Moj. 2, 9., wo das zu brit dem zu pruz in S. 2 eminist

\*) Mir Rudfiche auf trefen Theil ber fandtung bezeichnen bie LXX biefelbe burch (\*\*

Dires, desdepe.

<sup>17)</sup> ift bie Sache je bestimmt: 1) Privatheilsepier - handenflegung vor ber Schlachtung. Si. nachber; 2) Swentliche Beilsopier - feine Banbauflegung, Bebe vor unt nach ber Colub-3) Schulbepier bes Aneitsigen — Bebe unt fantamitegung ber ber Schlaftung.

4, 8. 10 (bem הדרם im lettern Berfe entspricht das הדרסה in B. 31 u. 35); 6, 8. n. f. w. Welcher Grund ift nun vorhanden, dem Ausbruck in folchen Stellen eine andere Bedeutung zu geben, als die er fonft in der Terminologie der Thora hat? Hier aber bedeutet חלימה nichts Anderes als ben Abhub, bas einer Maffe gur Darbringung für heilige Zwecke Enthobene. In biefer Bebeutung fteht ber Ausbruck von den Erftgeburten, dem Behnten, dem Bebannten, dem Beuteantheil für Jehoba (4 Dof. 15, 19 f., 18, 11 ff., 31, 41 u. f. w.); das Wort bezeichnet im Allgemeinen die heilige Abgabe (vgl. 3 Mof. 22, 12., 4 Mof. 5, 9.\*). Die LXX überfeten es 2 Dof. 25, 2 ff., wo es von den Beihgeschenken jur herstellung des Beiligthums fteht, durch άπαρχή, in den Parallelstellen 35, 21. 36, 3. durch άφαίρεμα, nur 30, 13 ff., wo es bon der Abgabe des halben Beiligthumsfectels fteht, durch eicpopa (Ontelos an allen biefen Stellen burch אפרשרותא); fie werden wohl bas Rechte getroffen haben, wenn fie auch 3 Mos. 2, 9. הרים durch αφαιρείν, 4, 8. durch περιαιρείν n. s. ib. übersetzen. Es ift nicht Eine Stelle bes Pentateuche, in ber man nicht mit biefer Bebeutung bes Bortes ausreichte, ohne daß man eine besondere Ceremonie des hebens anzunehmen nöthig hatte. So ist auch הַהְרוּכְּמֵרו bie Keule, welche, nachdem Jehova seinen Theil empfangen und dabon die Bruft dem Briefter abgetreten hat, nun noch von dem übris gen Fleisch abgehoben und bem beim Opfer funttionirenden Briefter als Ehrengabe bon Seiten bes Opfernden gereicht wird. Die Nebeneinanderstellung des mer und merch in 2 Dof. 29, 27. beweift, da jeder ber beiden Relativsätze auf ein anderes Objekt sich bezieht, nicht, daß das Letztere eine mit dem Weben verknübfte Ceremonie bedeute, wobei es gleichgültig ist, ob man dort המרל המלראים nach den LXX mit הרבים oder mit perbindet. Schlieglich ift noch ju bemerten, daß auch התנדפה in allgemeiner Bedeutung "Beihgabe" 2 Dof. 35, 22. 38, 24. von bem jum Beiligthum gefpendeten Golde vorkommt, wogegen von dem dargebrachten Silber und Erz nur arran fteht, da hier der Gesichtspunkt festgehalten wird, daß das Dargebrachte eben ein Abhub von einer Maffe ift. — Rach diefer Digreffion wenden wir uns zu dem Ritual der Beileopfer gurud. Die bem Priefter gufallende Bebebruft und Bebefeule tonnte von diefem gefocht ober gebraten an einem reinen Orte (nicht gerade beim Beiligthum) berzehrt werden (3 Mof. 10, 14. \*\*). Bon dem mit dem Beilsopfer verbundenen Speisopfer erhielt ber Priester einen Ruchen (7, 14, mahrscheinlich je einen von den B. 12 genannten drei Arten), ohne Zweifel nachdem zuvor nach der Borfchrift 2, 9. die Affara davon verbramt worden mar. — Bon den Opferthieren der öffentlichen Schelamim fiel nach der gewöhnlichen Annahme das gange Fleisch außer den Fetttheilen den Brieftern zu; doch wird dieß nur von den zwei Lämmern des Pfingstheilsopfers ausdrucklich gefagt (23, 20.), und bagegen, daß dieß für alle öffentlichen Beilsopfer gegolten habe, beruft fich Reil (G. 245) mit Recht auf 5 Dof. 27, 7., wo neben dem öffentlichen Seilsopfer Mahlzeiten des Bolle erwähnt werden, ferner auf 1 Ron. 8, 63., wornach Salomo bei der Tempelweihe 22,000 Ochsen und 120,000 Schafe opfert, die doch uumöglich allein von den Prieftern verzehrt werden konnten; endlich erinnert er baran, bak mit Ausnahme des Bfingstopfers die an Festen bargebrachten Schelamim freiwillige Baben waren. - Immer aber fiel bei ben Privatheilsopfern das nach Abzug der Beberuft und Bebefeule übrige Fleisch gang ben Darbringern gu, um bon ihnen beim Seiligthum ju einem frohlichen Opfermahl verwendet zu werden, an welchem alle Glieer ihrer Familie und andere Geladene Theil nehmen tonnten. Levitische Reinheit war

<sup>\*\*)</sup> Dem entspricht auch ber spätere Gebrauch bes Bortes Ses. 40, 20. und bei Ezechiel; bei em letzteren fieht הַרְיִם תַרְבְּים בּלָּגָּל 54, 1. 48, 8. 12. 20. von bem für Zehova (Heiligthum und kriester) ausgesonberten Stücke Landes, 45, 13. von ber bem Fürsten zum Behuf ber Opfer zu sendenden Abgabe. Bergl. endlich Est. 8, 25.

<sup>&</sup>gt;endenden Abgabe. Bergl. enblich Efr. 8, 25.

\*\*) Die Stelle 5 Mof. 18, 3., wo als Priesterbeputat Arm, Rinnbaden und Magen bezeichet werben, ift nach bem einstimmigen Zeugniß ber flbifchen Tradition auf gewöhnliche Schlacheungen zu beziehen. S. hierilber ben Art. Priesterthum bes A. T.

hierbei unerlägliche Bedingung für alle Tischgenoffen; wer trop einer ihm anhastenden Berunreinigung von dem Opferfleisch genoß, sollte ausgerottet werben (3 Dof. 7, 19-21). Beim Lobopfer mußte das Opferfleisch, noch am nämlichen (7, 15. 22, 29), bei den andern heilsopfern wenigstens bis jum zweiten Tag berzehrt werben; war am britten Tage noch etwas übrig, so sollte es verbrannt werden (7, 16 ff., 19, 6 ff.); dasselbe ift angeordnet in Bezug auf Opferfleisch, welches mit Unreinem in Berlihrung gelommen war (7, 19). Daraus, daß das heilsopfer auf eine Mahlzeit abzielte, erflatt fich auch der Umftand, daß neben dem ungefäuerten Speisopfer nach 7, 13. noch ungefäuertet Brod herzugebracht werden mußte, das aber nicht auf den Altar tam, sondern eben nur bei bem Dahl mit bem Fleisch genoffen wurde. Es ift durchaus unnothig, die Stilk fo zu faffen, als ob bas ungefäuerte Speisopfer felbst auf einer Scheibe bon gefäuerten Teige darzubringen gewesen ware; f. Knobel zu berfelben. — Die Bedeutung bieset Opfermahles ist nun nicht die (wie Bähr, S. 374, und Andere sie bestimmt haben), daß Jehova als Eigenthumer des ihm dargebrachten Opfers der Gaftgeber, die Spisenden seine Tischgenoffen waren; vielmehr umgekehrt läßt sich Gott herab, Tischgenofe des Opfernden zu werden, er empfängt als Chrenvortion von dem Rleisch die Bak die er dann seinem Diener, dem Priefter, abtritt. In diesem Sinn ift das Mahl Unte pfand der freundlichen, fegensvollen Gemeinschaft, in der Er mit den Seinen, unter denen er wohnt, stehen will. Daß zur Theilnahme an einem solchen Communionalt Reinheit gehört, versteht sich von selbst; das Gegentheil ware grobe Migachtung des geladenen Ehrengaftes, baber bie ftrenge Strafbrohung. Aber auch ein Liebesnahl foll das Mahl sehn, indem neben der ganzen Familiengenossenschaft auch die Bedürfigen bei demfelben Erquidung finden follen 5 Mof. 16, 11. vergl. Bf. 22, 27. Der Aniderei wurde hierbei durch das Berbot der längeren Aufbewahrung des Fleisches gewehrt; das liegt der Hauptgrund desselben allerdings in der Rücksicht auf die dem Fleisch brohende Fäulniß, die es unrein gemacht haben würde; und zwar muß diese Gefahr der Berunreinigung bei der am höchsten stehenden Art des Beilsopfers, dem Lobopfer, naturlich am Sorgfältigften bermieben werben.

Die britte und vierte Gattung bes Opfers, bas Gundopfer (numm) und bas Schulbopfer (DBN) find unter ben höheren Begriff bes Suhnopfers ju fubsumira, ba es fich in beiden um die Aufhebung einer burch eine Berfundigung herbeigeführte Störung bes Bundesverhältniffes handelt. Und zwar ift die Berfündigung, auf welch fich beide Opfer beziehen (vergl. einerseits 3 Mof. 4, 2 u. f. w., 4 Mof. 15, 27 k andererfeits 3 Mof. 5, 15. 18), mit Ausnahme gewiffer Fälle beim Schuldopfer imm Diefer Ausbrud bezeichnet allerdings und eine בשבבה "in Berirrung" begangene. sichtliche und unwissentliche Bergehungen (vergl. 3 Mos. 4, 13; 5, 2. 3.; 5, 17, 18 bas רלא ירַע nicht die Unkenntniß des Gebotes — wie Rury S. 212 die Stelle erkint - sondern das Nichtbewußtsehn in Betreff des sich Bergangenhabens ausdrückt; bergl ferner wie das בַּבְלֵּי דַעָה Mof. 35, 11. durch בַבְלִי דַעָה 5 Mof. 4, 42. erklart with; doch ift nicht allein die Unabsichtlichkeit des blogen Berfehens gemeint, sondern alle Schwachheits- und Uebereilungssünden gehören hierher. Das Einzes bildet nämlich den Gegenfat gegen das בֵּיֶר רְיָנֶדה "mit erhobener Hand" 4 Mof. 15, 30., also gegen Emporungefünden, gegen mit vollem Bewußtfehn und voller Ueberlegung begangener Bruch der göttlichen Gebote; für den letzteren gibt es vom Standpunkt des Gesetzt aus teine Suhne, also auch tein Opfer, sondern "ausgerottet werde felbige Geele auf ihrem Bolle". Gemeinsam ist ferner dem Sand- und dem Schuldopfer, daß mit der felben ein Bekenntniß der Gunde verknüpft war (8 Mof. 5, 5. 16,21. 4 Mof. 5, Die Frage ist aber nun, wie sich das Schuld. und das Sündopfer in Bezug " ihre Bestimmung von einander unterscheiden. Dieser viel verhandelte Gegenstand ift durc die neuesten Untersuchungen besonders von Riehm ("über bas Schuldopfer", Studie u. Kritiken. 1854. I, S. 98 ff.) und von Rind (Studien u. Kritiken. 1855. II, & 369 ff.), benen übrigens Rury, wenn auch feine Ansicht nicht gang bas Richtige mit.

vorgearbeitet hatte, zu ziemlich ficherer Entscheidung gebracht worden. Diese wird erleichtert, wenn zugestanden wird, daß der Abschnitt 3 Mos. 5, 1-18., den noch Mehrere, wie Bahr und Sofmann, auf bas Schuldopfer begieben, nur vom Gundopfer handelt, wie denn schon die B. 14 eintretende Formel, welche B. 1 fehlt, zeigt, daß der genannte Abschnitt nicht mit bem Folgenden, sondern mit dem Borhergehenden zu verbinden ift. Der Schein, als ob hier vom Schuldopfer gehandelt wurde, schwindet, sobald bas buin und bring in der allgemeinen Bedeutung genommen wird, in der es unzweifelhaft ftehen fann. Daß der eigentliche Rame des Opfers, von dem die Rede ift, naun ift, erhellt ans B. 6. 7. (wo die Zusammenstellung des לעלה und des לעלה beachten ist) 9. 11. 12. gang deutlich; ebenso zeugt für bas Gundopfer Die Wahl ber Opferthiere B. 6 und die Substitution der Tauben B. 7 ff., die eben nur beim Sundopfer (vergl. 14, 21 ff.) gestattet war. - Welches ift nun bas Pringip für die Unterscheidung beider Opfer? Rach der früher am meisten verbreiteten Auffassung, die schon Jos. Arch. III, 9. 3. angebeutet, unter ben Reueren befondere bon Biner (Realler. II, G. 432 f.) vertheidigt worden ift, foll das Schuldopfer auf folde Bergeben fich beziehen, hinfichtlich welcher Giner nicht objettiv überführt werden tonnte, fondern nur in feinem Gewiffen fich antlagte; wogegen in den ffallen, in benen Einer eines Bergebens überführt worden oder doch die Berübung von Bergehen sicher vorausgesetzt werden konnte, Sundopfer eintreten mußten. Diefe Unterscheidung hat in 3 Dof. 4, 23. 28, wo bas richt nothwendig auf objektive Ueberführung geht (vergl. das ברל 5, 3. 4), keine genugende Stilbe; auch bleiben bei ihr namentlich mehrere Falle bes Schulbopfers unerklart, fo das des Ausfätigen und des Nasträers und das 19, 20 ff. vorgeschriebene; vergl. auch Efr. 10, 9, wo offentundige Ueberführung stattfand. Die Aufzählung anderer Anfichten s. bei Anobel zu 3 Mos. 5, 14 ff. — Wir gehen zur Entscheidung der Frage vom Schuldopfer und zwar zunächst von den drei Stellen aus, in denen die Bedeutung defjelben am flarsten hervortritt: 3 Mos. 5, 14—16; 20—26; 4 Mos. 5, 5—10. Die erfte gebietet, dag wer an heiligen Gaben, die ju den priefterlichen Ginkunften gehorten, etwas beruntreute, Jehova als Schuldopfer einen Bibber nach priesterlicher Schätzung darbringen, augleich aber das Beruntreute mit Darauflegung eines Fünftheils erstatten Die zweite verordnet, daß, wenn einer ein Depositum veruntreut, seinem Nachften etwas geraubt oder ihn fonft übervortheilt oder Gefundenes fich angeeignet und foldhe Beeinträchtigung eines Andern fogar eidlich abgeläugnet hat, er wieder mit Bulegung eines Kunftheils Erfat leisten und gukerdem einen Widder nach briefterlicher Schätzung darbringen solle. (Die Fälle dieser Rategorie sind, wie Riehm, S. 103 f. mit Recht behauptet, nicht unter ben Gesichtspunkt ber 32 ju fubsumiren; bie milbe Behandlung derfelben ertlart fich baraus, daß hier Die Schuld nicht gerichtlich bargethan, jondern nur durch fpateres Selbstbekenntnig offenbar werden tonnte). Die britte Stelle bringt bas Gebot der zweiten auf einen fürzeren Ausdruck, fügt die Forderung bes Selbstbekenntnisses ausdrücklich hinzu und bestimmt endlich noch, daß, wenn derjenige, an dem die Beruntreuung begangen worden ift, nicht mehr lebt und feinen Goel hat, Die Entschädigungssumme, neben dem als Opfer darzubringenden Widder, Jehova anheimfällt und daher an den Briefter zu bezahlen ift. Das Gemeinsame in diesen Stellen ist nun Folgendes. Das Schuldopfer fest voraus die Begehung eines byn, b. h. eine Beruntreuung, die auch, wenn fle junachft am Nebenmenschen vernibt wird, doch vermöge altteftamentlicher Anschauung, nach ber es fein Unrecht am Rachften gibt, bas nicht Gunbe gegen Gott ware, immer Untreue an Jehova, Berletzung der göttlichen Rechtsfphare ift. Daher muß neben dem materiellen, burch ein Fünftheil des Berthe verftartten Erfage für das Beruntreute (von dem 4 Mof. 5, 7 ebenfalls השיב אחראשנמר fteht) auch noch für die Berletung der gottlichen Rechtssphäre, für die religiose gegen den beiligen Gott begangene Schuld Genugthuung geleiftet werben, und dieß geschieht eben durch bas Schuldopfer. Daß im Begriff bes Dun bie Satisfaltion, Die genugthuende Leiftung fire die einem Andern zugefügte Rechtsverletzung das Wefentliche ift, zeigt besonders

auch 1 Sam. 6, 3 f., wo bon ben Gaben, welche die Philister gur Satisfattion file den Raub der Bundeslade darbringen, ebenfalls der Ausdruck השַׁיב אַשָּׁם gebraucht wird. — Bas nun die Stelle 5, 17-19 betrifft, welche wegen ihrer Aehnlichkeit mit 4, 27 f. besondere Schwierigseit gemacht hat, so muß diefelbe durchaus in engen Aufammenhang mit bem Borhergehenden gefett werden. Der Berfaffer will, wie Riehm, S. 99, richtig erinnert, dem boranftebenden fpeziellen Befete eine allgemeinere Bultig. feit geben, und wendet dazu die Formel an, die er schon beim Sundopfergeset gebraucht hatte. Anobel bezieht die Stelle auf Berletzungen der Rechte einzelner Ifraeliten, die hier wie Rap. 4 auf die Briefter folgen follen, auf Benachtheiligungen des Rachften, wie die 19, 11 ff., 2 Mof. 20, 17 u. f. w. erwähnten; die Stelle will aber wohl noch allgemeiner auf jedes fonst unwiffentlich begangene obzogen febn. - Bon den übrigen Fällen, für welche die Darbringung von Schuldopfern befonders vorgeschrieben ift, erledigt fich nach bem Gefagten am leichteften ber 3 Dof. 19, 20-22 erwähnte. Rach diefer Stelle foll Giner, der die Leibeigene eines Andern beschläft, neben bem, bag ihn eine burgerliche Ahndung (ngjag, wahrscheinlich forperliche Zuchtigung) trifft, noch aur Genugthnung für feine Berschuldung an Jehova einen Widder darbringen, bei dem übrigens teine Schätzung vorgeschrieben ift. Gin Chebruch lag hier nicht bor, wohl aba ein Eingriff in die Eigenthumefphare bes Rachften. Das Wegfallen der Schatzung ertlart fich baraus, daß hier überhaupt tein nach Gelb abzuschätzendes bor vorlag. (Gang anders faßt die Stelle Sofmann, Schriftbeweis. II, 1, S. 172.) Bie verhalt es fich aber nun mit den Schuldopfern, welche bei der Reinigung des Ausfätzigen (3 Dof. 14, 11 ff.) und des Nasiräers, bessen Gelübdezeit unterbrochen worden war (4 Moj. 6, 12), dargebracht werden mußten? Fest steht, daß bas Schuldopfer in beiden Fallen die Wiedereinsetzung in die verloren gegangenen Bundebrechte vermittelt; aber in welchem Sinn geschieht dieß? In der That hat es auch hier teine Schwierigkeit, das Schuldopfer als eine Art mulcta, ale fatisfattorifche Leiftung für gefchehene Rechtsverletung au faffen. Der Ausfätzige hat, weil er fo lange von der Gemeinde ausgeschloffen gewefen, in biefer Zeit seine theofratischen Burgerpflichten nicht erfüllt und so Behova ber-Mirgt; ber Nafiraer hat durch Brechung seines Gelübdes Jehova die ihm geweihte Zeit entzogen und die Bezahlung feines Gelübdes um jo viel langer vorenthalten. Riehm, S. 101 f.) Wenn Reil (S. 221) gegen diefe Auffaffung einwendet, daß ja der Ausfähige seinen Aussatz nicht selber verschuldet, daß ebenso der Rasiräer, de unversehens unrein geworden, ebenfalls fein Recht verlet habe, so wird hierbei ein der ethische Zusammenhang, in welchem das Gefet Aussatz und Berunreinigungen auf faßt, ohne Brund ignorirt. Mußten beide an sich durch Sündopfer gesühnt werden, so tonnte auch die durch fie herbeigeführte Beeintrachtigung der gottlichen Rechtefphare gum Gegenstand einer fatisfattorischen Leiftung gemacht werden. Dagegen will Reil nach Rind's (S. 374 f.) Borgang bie Schuldopfer des Ausfätigen und des Nafiraers unter ben Gesichtspunkt der Gegenleistung für die Wiedereinsetzung in den früheren Stand der Beihe ftellen und fo bas Schuldopfer nicht bloft als Genugthuung für Rechte. verletungen, sondern auch als Genugthuung für wiederzuerlangende theotratische Rechte gefaßt wiffen, eine Erweiterung bes Schuldopferbegriffs, zu welcher sonft teine Beran laffung vorliegt. Bas endlich bas Schuldopfer betrifft, bas auf Efra's Betrieb (Gfr. 10, 18 ff.) diejenigen bringen mußten, welche fremde Beiber genommen hatten, fo hanbelte es sich auch hier (vergl. 2 u. 10) um ein son; die Entweihung des Bundesvolkes burch heidnisches Blut (vergl. 9, 2) war ein Unrecht, eine Untreue an dem Bundes gotte, welche Benugthuung forberte. - Indem im Schuldopfer für ein begangenes 322 Benugthuung geleiftet murde, biente dieß freilich auch jur Dedung (בַּפֶּר) fur ben, ba begangen hatte (3 Mof. 5, 18), fofern derfelbe, ohne diefe Genugthnug gelei stet zu haben, nicht dem heiligen Gotte zu nahen magen durfte. Aber dirett die Td. tung der Seele des Sunders durch Darbringung eines reinen Lebens, also die Ent fündigung der Person zu bemirten, mar nicht Sache des Schuld -, sondern des

Sun bopfers. Diefes tritt ein für alle הַשְׁנָנַה begangenen Sanben, und zwar nicht blof fur einzelne, fondern auch fur die im Berlauf eines gewiffen Zeitraums begangenen und unbefannt und ungefühnt gebliebenen Gunden, auf welche letteren fich eben die Festfindopfer beziehen. Dag Gundopfer auch mit den Luftrationen für Berunreinigungen zusammenhängen, hat darin seinen Grund, daß die geschlechtlichen Funktionen, der Ausfat, der Tod in ihrem Zusammenhang mit der natürlichen Gundhaftigfeit des Menschen angeschaut werben. — Run zieht freilich jegliche Gunde auch eine Schuld, ein but nach fich (vergl. 3 Mof. 4, 3. 13. 23 u. f. w.); aber nicht jede Schuld ift eine Beruntreuung im engern Sinne, eine eigentliche Benachtheiligung ber theofratischen Rechtsfphare, wobei immerhin jugeftanden werden mag, daß die Grenzen fich nicht icharf ziehen laffen. Wo ein foldjes byn nicht flattfindet, hat die burch bas Gundopfer vermittelte Expiation ber Person zugleich ohne weitere Leistung auch die Aufhebung des brin bon felbst jur Folge. Bemerkenswerth, übrigens aus dem Bisherigen leicht ertlarbar ift noch, daß die Schuldopfer fich immer auf bestimmte contrete Falle, nie auf unbestimmte Bergeben einer Zeitsphare beziehen, weghalb diefelben niemals neben den drei andern Opfergattungen bei festlichen Beranlaffungen erscheinen (vergl. 4 Mof. Rap. 28. 29). — Der verschiedenen Bestimmung beider Opfer gemäß ift auch das Ritual beider genau nnterschieden. Bas die Bahl des Opferthiers betrifft, fo wird für die Schuldopfer nur das mannliche Schaf verwendet, das gerade unter den Sundopferthieren nicht genannt ift, in der Regel der ausgewachsene (nach Mischna Sebachim X, 5 zweijährige) Bibber; baher der häufig vorfommende Ausbrud שֵיל הַאָּשׁם Mur beim Schuldopfer des Ausfätigen und bes Rafiraers ift, ohne Zweifel um ben geringeren Grad bes bein angudeuten, das minder werthvolle Thier, das männliche, nach 4 Mof. 6, 12 und LXX 3 Dof. 14, 10 einjährige Lamm (בַּבֶּשׁ) berordnet. Barum gerade die mannlichen Schafe für das Schuldopfer gewählt find, läßt fich nicht ficher bestimmen; Riehm 3. 117) vermuthet, begwege i, weil die Berletung eines Rechts mehr ben Rarafter bes Gewaltsamen habe. Es scheinen aber überhaupt im Alterthum vorzugsweise mannliche Thiere ju Mulcten verwendet worden ju fenn (vergl. Anobel ju 3 Mof. 5, 15). Die für die Schuldopfer verordneten Thiere sind, mas wieder einen wesentlichen Unterichied bom Sundopfer involvirt, dieselben, die Person bes Opfernden mag einen Rang haben, welchen fie will; ebenfo wenig barf für fie wie beim Gundopfer aus Rudficht auf die Armuth des Darbringers ein Surrogat substituirt werden. Recht deutlich ift hieraus zu ersehen, daß es fich beim Schuldopfer nicht um die Entfündigung der Berjon ale folder, fondern um Erfat für eine bestimmt begrenzte Schädigung handelte. Diemit hangt auch die bei den Schuldopfern für materielle Beruntreuungen vorgeschriebene Schätzung des Widders zusammen. Die Worte שקלים "nach beiner Echatung ein Gelb (b. h. Gelbbetrag) von Sedeln", Die von ben alteren Autoritäten von einer Schützung im Betrag von zwei Sedeln verftanden werden, find wohl fo gu faffen, daß durch die unbestimmte Forberung eines Werthe bon Sedeln (zwei ober mehreren) ber Schätzung einiger Spielraum gelaffen mar, ben Werth bes Wibbers ju Der Größe bes begangenen ber in ein gemiffes Berhaltniß zu fegen. (Bergl. Riehm, S. 119.) — Das Berfahren bei ber Darbringung des Schuldopfers wird 3 Mof. 7, 1 - 7 bestimmt. Beil bort die Handauflegung nicht besonders erwähnt ift, meinen Wind (G. 375 f.) und Rnobel ju ber Stelle, bag biefelbe beim Schuldopfer überhaupt nicht ftattgefunden habe, was ber lettere baburch erklärt, bag bas Schulbopfer Teine freie Abtretung, feine freiwillige Gabe, fondern eine Bufe gewesen fen. Aber eben dieß, daß in der handauflegung die Freiwilligkeit der hingabe ausgesprochen fen, läßt fich nicht begründen. Die Nichterwähnung ber Handauflegung an ber ange-Führten Stelle tann die Unterlassung derfelben ebenso wenig beweisen, als in der ent-Sprechenden Stelle vom Slindopfer 6, 17-23. Das Schuldopferthier wurde wie das Brand= und Sundopfer an ber Nordseite bes Altars geschlachtet, bas Blut wie beim Brand= und Beilsopfer nur an den Altar ringsum gesprengt; hierauf wurden diefelben

ί

Fettitiede wie bei ben Beila. mib Gundopfern auf dem Altare angegundet und berbrannt: mit dem übrigen Opferfleisch aber mußte es gehalten werden, wie bei den Sandopjem niederen Grades, daß es nämlich von den Priestern (nur den Männern) an beiliger Stätte gegeffen wurde. Also eben in dem, worin borzugsweise bas Eigenthumliche ber Sundopfer herbortritt, in der Blutmanipulation, stellt sich das Schuldopfer in eine Reihe mit ben übrigen Opfergattungen. Daß nun im Ritual bes Schuldopfers die Todtung bes Thiers eine andere Bedeutung haben foll, als bei den andern Opfern, daß, wie hier felbst Reil (G. 237) annimmt, der Bidder anstatt des ichuldigen Menichen ben Tod als Strafe erleide, zu dieser Auffassung ist in der That nicht die geringste Berechtigung borhanden. Der Darbringer thut im Schuldopfer der gottlichen Strafgerechigteit dadurch genug, daß er in dem geschätzten Widder ein symbolisches Aequidalent für feine Schuld Gott erflattet. Daß neben diefer mulcta noch eine stellvertretende Todesftrafe ju bollziehen gemesen mare, ift mirgende angedeutet; am auffallendsten mare bie Gade bei dem Schuldopfer des Raftraers. Die Bedeutung der einzelnen Bestandtheile bet Opferatte ergibt fich aus den fruheren Erörterungen. Bas die Berwendung des Opinfleisches betrifft, fo ift von vornherein flar, dag von dem gur Gutmachung einer Cie digung hingegebenen Thiere der Darbringer felbst feinen Genuß haben darf; im Uem gen wird über biefen Buntt beim Sundopfer naher gehandelt merben, zu deffen Rimal wir nun übergehen. hier ift vor Allem als eigenthümlich hervorzuheben die Berschieden heit der Opferthiere je nach der theofratischen Stellung deffen, für den das Sundopier dargebracht wurde, beziehungsweise auch nach der Beranlassung des Opfers. 1) En junger Stier mar bas Opferthier bei ben Gundopfern des hochsten Grades, nimlich für ben Hohepriester am großen Berjöhnungstag (3 Mof. 16, 3) ober wenn ber Sobepries fter fich vergangen hatte "jur Berschuldung bes Bolte" (4, 3), b. f. in feinem Amte als Bertreter des Bolles, ferner wenn die ganze Gemeinde fich verfündigt hatte (4, 13), endlich bei ben zur Briefter : und Levitenweihe gehörigen Gundopfern (2 Dof. 29, 10. 14. 36; 4 Moj. 8, 8). 2) Ein Ziegenbod (שערר עדים) war das Sündopfer am Berföhnungsfest für das Bolt (3 Mos. 16, 5), desgleichen an den übrigen Jahresfesten und an den Neumonden (4 Mof. 28, 15. 22. 30. 29, 5 u. f. w.), bet der Berfünd. gung eines Stammfürsten (3 Dof. 4, 23), bei Einweihung ber Stiftshutte (9, 3. 15. vergl. 4 Mof. 7, 16 n. f. w.) und wieder bei Berfundigungen der Gemeinde (4 Doi 15, 24), nämlich wenn etwas "von den Augen der Gemeinde hintveg" b. h. him dem Rücken der Gemeinde vergangen worden war. Die letztgenannte Berordnung um scheibet fich bon ber 3 Dof. 4, 13 ff. badurch, daß diese den Fall im Auge hat, # die Gemeinde im Ganzen sich verfündigt hatte, jene den Fall, wo die Gemeinde alt folde nicht die Thaterin ift, aber für die Sunde eines Einzelnen in iftrer Mitte, de wahrscheinlich unbefannt geblieben mar, einzutreten hat. 3) Gine Ziege ober ein weiblicher Lamm war darzubringen für die Berfündigung eines gewöhnlichen Ifraeliten (3 Dei 4, 28. 32. 5, 6); ein jähriges weibliches Lamm war das Sündopfer bei der Loung des Rasiräatsgelübdes (4 Mos. 6, 14) und bei der Reinigung des Aussätzigen (3 Rei. 14, 10. 19). 4) Turteltauben und junge Tauben bilben die Sundopfer bei den Ranigungen (3 Moj. 12, 6., 15, 14. 29., 4 Moj. 6, 10) und als Surrogat für ein Stud Mleinvieh bei einem Armen, der diefes nicht erschwingen konnte (3 Def. 5, 7. Wenn Einer nicht einmal Tauben aufzubringen im Stande mar, fo wi 5) bei gewöhnlichen Berfündigungen als Surrogat hiefür die Darbringung von 🐪 Epha Beigmehl gestattet (5, 11), aber ohne Del und Beihrauch, benn es hatte nit den Karafter einer eigentlichen Mincha, von der es auch durch das 🖂 🖘 🕏 1.13 unte schieden wird. — Bas nun den Aft des Sundopfers betrifft, so ist ihm eigenthum! für's Erste das Berfahren mit dem Blute, sodann die Berwendung, beziehungsweise 👺 nichtung des nach Berbrennung der Fettstücke übrigen Fleisches. 1) Daß bei 🚟 Sündopfer die Guhne biretter Zwed, nicht Boraussetzung des Opfers ift, wird dam: angedeutet, daß bas Opferblut nicht an den Altar ringsum gesprengt, sondern gehalt

teren Stellen applizirt wurde und zwar in folgenden auffleigenden Graden: a. bei ben Sündopfern für einen einzelnen Ifraeliten (mit Ausnahme bes Sobepriesters als folchen) von Bod, Ziege oder Lamm wurde das Blut an die Hörner des Brandopferaltars geftrichen, ber Reft am Grunde beffelben ausgegoffen (3 Mof. 4, 25. 30. 34), ebenfo wurde bei bem in einem Stier bestehenden Ginweihungefundopfer ber Briefter (2 Dof. 29, 12) und ohne 3weifel auch der Leviten verfahren. b. Bei den für die Gemeinde oder den Bohepriefter abgefehen von dem Berfohnungstage bargebrachten Sundopfern, die in Stieren bestanden, wurde von dem Blute sieben Mal gegen den innern Borhang gesprengt, weiter bon bemfelben an die Borner bes Randperaltars geftrichen, bas übrige Blut wieder am Grunde des Brandopferaltars ausgegossen (3 Mos. 4, 5 ff., 16 ff.). c. Bei ben Gundopfern des Berföhnungstages (3 Dof. Rap. 16) wird zuerft von dem Blute des Stiers, den der Hohepriester für sich und fein Hans dargebracht hat, dann ebenso von dem Blut des fir das Bolf geopferten Bocks im Allerheiligften einmal auf die Borderseite ber Capporeth und fieben Mal vor der Capporeth gesprengt, darauf von dem Blute beider Sundopfer an die Hörner des Rancheraltars gestrichen und bor den lettern ebenfalls fieben Dal gefprengt. (Dagegen bezieht Reil, G. 401 ff., ben B. 18 auf den Brandopferaltar und findet bagegen in B. 16 eine Befprengung des Räucheraltars angeordnet; f. über diefen Buntt das Rabere in dem Art. Berfohnungstag.) 2) Das Sündopfersteisch, das als satrosantt (קרשרם) 3 Mos. 6, 22) bezeichnet wird, war bei den Opfern unter a. (mit Ausnahme bes Brieferweihopfers) von den Brieftern (nur den Mannern) im Borhof des Beiligthums ju bergehren (6, 18 f.), bei ben Opfern unter b. und o. bagegen, sowie bei bem Stier bes Briefterweihopfere (2 Dof. 29, 14) sammt Hell, Roof, Beinen, Eingeweiden und Mift an einem reinen Ort außerhalb des Lagers zu verbrennen (3 Mof. 4, 11 f. 21., 6, 28. 16, 27), nach 4, 12 an dem Orte, wohin die Opferasche (von dem 1, 16 erwähnten Plate aus) gebracht wurde. Ber bon bem Blut bes Gundopfers an fein Rleid fpriste, follte es auswaschen an heiliger Stätte, um nämlich das heilige Blut nicht durch hinübernahme in den gewöhnlichen Lebensvertehr gu profaniren. Ebenfo mußte das Opferfleifch jeder profanen Berührung entzogen werben; bei ben Opfern unter a. mußten die Gefäge, in benen es getocht worden, wenn fie irden waren, zerschlagen, wenn ehern oder tubfern, möglichft gescheuert werden (6, 20 ff.); bei den Opfern unter b. und c. mußte ber, welcher bas Fleisch außerhalb des Lagers verbrannt hatte, vor feiner Rudlehr in das Lager fich baden und feine Kleider mafchen (16, 28). Db bei bem Tanbenfundopfer, nachdem ber Kropf mit dem Unrath abgesondert und auf den Aschenhaufen geworfen war, der gange Bogel auf dem Altare verbraunt, oder, wie Mischna Sobachim VI, 4 angibt, dem Altar nichts als bas Blut, das Uebrige den Prieftern gehörte, läßt fich nicht ficher ent-Scheiben. Bon dem Dehlopfer der Armen follte ber Briefter eine Sandvoll abnehmen und auf dem Altar anzünden; das Uebrige gehörte ihm, wie beim Speisopfer (5, 12 f.) — Die Deutung des Sündopferrituals hat sich an das früher über das Wesen der Opferfühne Befagte anzuschließen. Für die unreine Seele des Sunders eine reine Seele au substituiren, die bor Gott gebracht, ben ihm nahenden Gunder bedt, ift nach bem oben Ausgeführten die Bedeutung der Blutdarbringung und demnach der dirette 3med bes Sundopfers. Da es fich hier um die Bertretung der Perfon des Opfernden hanbelt, fo entspricht ber verfchiedenen theofratischen Stellung berfelben bie verschiedene Dig-Die Frage, warum bei dem Material des Gundopfers bas nitat des Opferthiers. Ziegenvieh vorwaltet, ift nicht sicher zu beantworten. Die rabbinischen Meinungen, daß Die Guhne bes Bolls am Berfohnungstage burch einen Bod habe gefchehen muffen, weil die Stammbater einst bei der Berkaufung Joseph's einen Bod geschlachtet oder (wie Maimonides vermuthet) weil die Ifraeliten durch den Bodcultus (3 Mof. 17, 7). am gröbsten sich verfündigt haben und dergl., verdienen taum erwähnt zu werden. Aber auch die Anficht Bahr's (G. 399), daß ber Bod wegen feiner langen, zottigen Saare auf Trauer über die Sunde hinweisen solle, durfte ju kunftlich fenn. Raber liegt die

Bermuthung, daß das Ziegenvieh wegen seines minder schmackhaften Reisches barmet. weise für die Sundopfer bestimmt worden seh; denn die Berzehrung des Opferfleische durch die Priester bei einem Theil der Sundopfer ift nicht als formliche Mablieit ju betrachten. Dem entspricht bann bei dem Surrogat-Dehlopfer die Weglaffung des Dels, — Was nun weiter die Bedeutung der einzelnen Bestandtheile der Sündopferhandlung betrifft, so will für's Erste die Handauflegung, mit der wahrscheinlich das Simben bekenntniß verknüpft war, der früheren Erbrterung zufolge die Intention des Opfermen ausdrücken, das reine Leben biefes Thieres an feiner, des Unreinen, Statt zur Declung für seine Seele hinzugeben. Die Bingabe selbst erfolgt in dem durch die Schlachung gewonnenen und dann der heiligen Stätte, an welcher Gott gegenwärtig ift, applizum Blute. Und zwar wird, um anzudeuten, daß diese Blutdarbringung beim Sündopje nicht die Boranssetzung der Opferhandlung, sondern die Hauptsache derselben bildet, det Blut hier wirklich auf den Alkar gebracht, ja sogar, um es Gott möglichst nahe ju bringen, den Hörnern deffelben applizirt. In diefen nämlich tulminirt die Bedeutung bes Altars, fen es nun, daß man fie (nach hofmann, II, 1, S. 163) lediglich at "die Spitze der Gotteshohe" betrachte oder jugleich in ihnen (vergl. Reil, S. 299. Symbole der Kraft sehe, so daß in ihnen die ganze Heilskraft, welche dem Alten & ber Stätte ber göttlichen Gnabenoffenbarung zutommt, conzentrirt gedacht wurde. Las Rahebringen des Blutes zu Gott steigert fich bei den Stindopfern der hoheren Grad, bis es bei dem großen jahrlichen Berföhnungsopfer, deffen Blut in das Allecheiligfte gelangt, zur höchften Annaherung fortidreitet. Die bei ben letteren Opfern noch flatte findende siebenmalige Sprengung deutet darauf, daß das ganze göttliche Bundetochältniß gefährdet war und durch die Guhne wieder befestigt werben muß. Auf die Blut darbringung folgt die Anzundung der Fettstude auf dem Altar und zwar, wie 4, 31 bestimmt gesagt wird, להיה בירות לרי , eine Angabe, die häusig übersehen worden ift, himidib lich der man aber nur bon einer unrichtigen Deutung des Gundopfers aus mit Anobel fagen tann, fie feb bem Berfaffer aus Berfehen entschlüpft. Sie zeigt, daß bas Br. brennen ber Fettstude beim Sundopfer nicht eine wesentlich andere Bedeutung haben kann, als beim Beilsopfer. Das ift allerdings wohl zu beachten, daß vom Gundopin niemals wie vom Brand- und Beilsopfer (1, 4; 7, 18; 19, 7; 22, 19. 23 u.j.w. gefagt wird, daß es Behoba jum Boblgefallen gereiche; benn daß Gundopfer ge bracht werden muffen, bleibt immer eine traurige Nothwendigkeit. Wenn aber we Gott von dem reinen Opferthier, deffen Blut er als Dedung für die Seele des Gi bers angenommen hat, das Fett im Feuerduft sich hinaufsenden läßt, so hat bieß imme hin die Bedeutung einer propitiatorischen Gabe, deren Annahme von Seiten Gottes der vorangegangenen Guhnaft zur Sanktion bient. Benn bei ben andern Opfergattungn die vorausgehende Blutfühne die conditio sine qua non für dasjenige bildet, was u jenen die Hauptsache ist, nämlich für die Darbringung der Gabe, so dient umgelehr beim Sundopfer die nachfolgende Gabe zur Bestätigung und so in gewiffem Sinn 3m Bollendung der Guhne, welche diefes Opfer dirett bezwecht. Rur die Fettftude merten auf dem Altar verbrannt und nicht das ganze Thier, um die sekundäre Stellung, welche bei diesem Opjer die Darbringung der Gabe neben der Suhne hat, hervortreten p laffen. Das übrige Fleisch aber darf nicht eine Berwendung finden, durch welche et irgendwie profanirt wurde. Daß diejenigen, für welche das Sundopfer dargebracht wer ben ift, dabon felbft feinen Benug haben durfen, ift felbstverftandlich. Daher bleibt bei den Sühnopfern höheren Grades, bei denen die Priester selbst unter den zu Suhnender begriffen find, nur übrig, bas Fleisch auf reine Beise zu vernichten; dieß namlich m der Zwed der Berbrennung, wie schon der dafür gewählte Ausdrud and im Unterfaut bon הקטיר beweist. Barum aber ift das Fleifch bei den Gundopfern niederen Grade. wie bei den Schuldopfern, durch die Priefter am Beiligthum in amtlicher Sigenfor ju berzehren? Die Antwort gibt 3 Mof. 10, 17, freilich nicht in dem Sinne, & man häufig in die Stelle gelegt hat. Wenn es dort heißt, das Gundopfer fet ber

Brieftern zu effen gegeben; "um die Schuld ber Gemeinde wegzunehmen und fie bor Jehova zu verföhnen", so wird wohl, da ja die eigentliche Wegnahme der Schuld und die Berfohnung durch die Blutdarbringung erfolgt, der Ausbrud, wie von Batablus geschehen ift, beklaratorisch zu nehmen sehn. Das Essen bes Opferfleisches von Seiten der Briefter involvirt, wie die Angundung des Fettes, eine Acceptation des Opfers von Seiten Gottes, die jur Deklaration und Bestätigung dafür bient, daß das Opfer feinen Suhnzwed wirklich erreicht hat. Insoweit hat Philo de vict. §. 13 wirklich richtig gefehen, wenn er ale einen ber Brunde biefer Berwendung bes Gundopferfleifches bie Beruhigung des Opfernden über die erlangte Bergebung bezeichnet, "benn Gott murde nicht seine Diener zur Theilnahme an einem solchen Mahl gerufen haben, wenn nicht vollige Bergeffung ber Gunbe eingetreten mare". (Bie bei bem Ritual bes Berfohnungstages in ber Fortichaffung der Gunde durch den dem Afafel jugefandten Bod noch eine weitere Deklaration der völligen Sandentilgung hinzusommt, darüber f. den betr. Art.). Will man in ber Deutung von 3 Mof. 10, 17 noch weiter gehen, fo ware jur Erlauterung 2 Dof. 28, 38 herbeizuziehen. Bie nach diefer Stelle alle bersonnende Wirkung der Opfer davon abhängt, daß der Hohepriester als Mittler im heis ligen Schmuck bor Jehova steht und traft dieser feiner Amtsheiligkeit allen an den Opfern haftenden Defett erganzt, so wurde hier badurch, daß der Priester durch das Effen des Fleisches in unmittelbaren Rapport zu dem Opfer tritt, bon seiner Amtsheiligkeit etwas auf daffelbe übergeleitet und fo die fühnende Kraft ber Handlung verstärkt. (Bergl. auch Kurt, S. 183.) — Ganz anders wird nun freilich das Ritual des Gundopfers gebeutet, wenn man bas Befentliche beffelben in ber Bollziehung einer poona vicaria sieht. Um das bereits fruher in dieser Beziehung Bemerke nicht wiederholen zu muffen, beschränten wir uns auf folgende Bemertungen. Rach jener Theorie foll beim Sundopfer durch die Handauflegung das Thier mit der Sunde beladen und so selbst "Leibhaftige Sunde" werden, es soll die Unreinheit des Sunders auf das Opjer übergehen und von demfelben gleichsam eingesogen werden. (Go ichon bie Rabbinen — f. die Stellen bei Dutram, S. 251 ff.; unter den Reueren vergl. 3. B. Beng ftenberg, ebang. R.-B. 1852. S. 117 f.) Mit ber Schuld bes Opfernden beladen erleidet dann das Thier an der Stelle des letteren die Todesstrafe. Die darauf folgende Blutsprengung bildet hiernach nicht den eigentlichen Guhnatt, fondern ihr 3wed ift (vergl. Bengstenberg, S. 122) die Darftellung ber durch den Tod des Opfers erworbenen Sühne oder, wie auch gesagt wird, die Acceptation berfelben von Geiten Bottes. Bahrend aber nun Rurt, wie bereits fruher angeführt wurde, bas Opserthier durch den Tod in integrum restituirt werden läßt, soll nach Andern die Gunde noch an dem Opferfleische haften und der Guhnatt dadurch fich bollenden, daß die das Sundopfer effenden Priefter die Sunde gleichsam sich intorporiren und traft ihrer Amtsheiligkeit tilgen. (So nach dem Borgang Deyling's observ. LXV, 2. Bengftenberg, S. 118. Reil, S. 232; bergl. auch Ewald's Alterth., S. 70.) Für diefe Auffaffung follte man wenigstens ben Ramen des Gundopfers nurg nicht geltend machen, da diefer (vergl. 3. B. Mich. 6, 3, wo auch win neben naun ebenfo fteht) nach einer leichten Metonymie eben das für die Gunde (מצל-חַשָּאה 3 Mof. 4, 3) gebrachte Opfer bezeichnen will, weghalb die LXX denfelben richtig burch neol auaprlag ju überfeten pflegen. Die nahe liegende Einwendung, warum benn der mit Gunde infizirte Leib des Opferthiers nicht gleich dem Leichnam des hingerichteten Miffethaters ale eine קלבה אלוְהרם (5 Moj. 21, 23) möglichst schnell auf die Seite an einen unreinen Ort geschafft werde, mag durch die Bemerkung (f. Bengftenberg a. a. D.; bergl. Reil, S. 235) beseitigt werden, daß eben zwischen einwohnender und übertragener Gunbe ju unterscheiben feb, daß bei ber letteren bas Opferthier immerhin in anderer Beziehung hochheilig fenn tonne. Aber wie untlar hatte fich bann boch die Sauptstelle 3 Mof. 6, 20 ff. ausgebrudt; wie feltsam mare es, daß die dort gegebenen Borschriften gerade nicht bon dem Gefichtspuntt ber Unreinheit des Opferthiers aus, fondern burch seine Hochheiligkeit motivirt werden! Mit mehr Schein durfte fich allerdings die obige Ansicht auf die Ceremonie 4 Mos. 19, 7 — 10 berufen; über diese fiehe den Artikel Reinigungen.

Die Rechtfertigung des mosaischen Ursprungs der im Bisherigen dargelegten Opferordnungen hängt mit der Kritit des Bentateuchs und der ganzen in demfelben enthaltenen Gefetgebung fo eng jusammen, daß auf eine allseitige Erörterung diefes Gegenftandes in bem borliegenden Artifel nicht eingegangen werden fann. Ueber Die Stellung, welche bas Prophetenthum jum Opferdienst einnimmt und über die Frage, ob dieselbe einen Widerspruch gegen den Ursprung, welchen die Opferthora für sich in Anfpruch nimmt, involvire, wird unter bem Art. Prophetenthum des alten Teftaments gehandelt werden. hier moge nur noch die Frage ihre Erörterung finden, ob und inwieweit die Andeutungen fiber ben Cultus ber nachmofaifchen Zeit, welche in ben Beschichtsbuchern bes alten Teftaments vorfommen, mit ber Erifteng einer Opfergefetgebung, wie fie im Bentateuch enthalten ift, fich in Gintlang feten laffen. Befanntlich hat die Bestreitung des mosaischen Ursprungs der pentateuchischen Gesete immer befenberes Gewicht auf die Berichte bes Buchs ber Richter und ber Bucher Samuels gelen. Rach biefen foll nämlich die Richterzeit nicht, wie man bom Bentateuch und bom Bud Jofua aus annehmen muß, ben Berfall einer bereits begrundeten theofratischen Ordnung, sondern einen unentwidelten, embryonischen Bustaud darbieten, in welchem Elemente gahrten, aus bem erft fpater die angeblich mofaischen Inftitutionen fich confolidirten. Bas namentlich den Cultus betrifft, so sollen, während nach dem Pentateuch der Opferbienst an ein nationales Seiligthum und an bas lebitifche Briefterthum gebunden ift, in der Richterzeit mehrere Jehova-Beiligthumer neben einander bestanden haben, oder es foll wenigstens ber Opferdienft an mehreren beiligen Statten (beren Batte, Relig. bes alten Testam. S. 264, fieben herausbringt) und zwar beziehungsweise ohne priefterliche Mitwirtung ausgenbt worden fenn. In Diefer Behauptung ift Richtiges und Brethumliches gemifcht; ber wirkliche Sachberhalt ift folgenber. (Bergl. Bengftenberg, Beitrage jur Ginl. in's alte Teftam. III, S. 40 ff.; Dobers, fritifche Unterfuchungen über die Chronik. S. 287 ff.) — Bereits auf dem Zuge durch die Bufte unter ben Augen des Gesetzgebers tonnte, wie aus 3 Mof. 17, 5. 5 Mof. 12, 8. fich errathen läßt, das Bolf nicht dahin gebracht werden, daß es dem alterthumlichen, überdieß durch bie patriarchalische Sitte geheiligten Bebrauche, an jedem beliebigen Drte ju opfern entfagt hatte. Wie viel weniger war dieß möglich nach der Erobering des Landes, a einer Zeit, in der es fur die Ueberwachung der gesetslichen Ordnungen an einer berbotragenden Perfonlichkeit fehlte, vielmehr "jeglicher that, was ihm recht dauchte", im der bas gerftreut umherwohnende Bolt mit den Ranganitern in religiöfen Bertebr trat, ibre heidnischen Gebräuche mit der Berehrung Jehova's vermischte, ja sogar großentheils ber Berehrung der fanaanitifchen Gotter felbft fich juwandte. Wer hieraus foliegen wollte, daß das Gefetz über die Einheit der Opferftatte noch gar nicht vorhanden gewefen fen, mußte daffelbe anch von den fpateren Zeiten bis jum Eril behaupten, da trot ber Polemit ber Bropheten und ber ftrengen Magregeln mehrerer Ronige ber Opferdienft auf ben Boben nie völlig ausgetilgt werben tonnte. hiernach tonnen Borgange, wie fie Richt. Pap. 17 u. 18 erzählt werden, nicht auffallen. Die Richt. 2, 5. 6, 18. 13, 16 ermahnten Opferatte waren, wie fcon fruher angebeutet worden ift, durch die boran gegangene göttliche Offenbarung jur Genfige gerechtfertigt. Gin bleibender Cultus wurte ja an jenen Orten gar nicht eingerichtet, und wenn dieß fpater von Gibeon gefchath, fe wird die Sadje 8, 27 deutlich als verwerflich bezeichnet. Das Centralbeiligthum, Die Stiftshutte, befand fich mahrend der Richterzeit auf die Daner in Sito (Jof. 18, 1. 19, 51. Richt. 18, 31. 1 Sam. Rap. 1 ff.); dort wurden die Jahresfefte gefeier: (Richt. 21, 19), und bort fand ein regelmufiger Opferdienft fatt (1 Samuel. I, 3. 2, 12 ff.). Bon einem zweiten legitimen Beiligthum an einem andern Orte ift nirgente die Rede; Jos. 24, 26, worauf man sich bernfen hat, redet wahrscheinlich nur ber

einem Jehoba geheiligten Plate, wenn nicht, was aber die einzige Ausnahme wäre, die Stiftshütte, die ja (vergl. 2 Sam. 7, 6) ein wanderndes Beiligthum bleiben follte, für einige Zeit von Silo nach dem nahen Sichem verlegt worden war. Damit war aber wohl vereinbar, daß, wie dieß noch fpater bis jum Tempelbau vorlam (2 Sam. 11, 11, vergl. 15, 24), die Bundeslade bei wichtigen Borfallen dorthin gebracht murbe, wo das Bolt versammelt mar (Richt. 20, 27. 1 Sam. 4, 4). Daß aber dort, wo bie Bundeslade fich befand, geopfert wurde (Richt. 20, 26. 21, 4), ift bei der Bedeutung derfelben gang nathrlich. hiernach tann auch ber 1 Sam. 6, 15 ergahlte Opferaft nicht auffallen; wenn es dort heißt: "die Manner von Beth-fchemefch brachten Brandopfer", fo ift durch diefen Ansbrud die priefterliche Mitwirfung nicht ausgeschloffen, war doch Beth - schemesch eine Briefterftadt. - Diejenigen aber, welche ju Gunften ber Annahme mehrerer Beiligthumer auch mehrere Bundesladen annehmen, haben ichon ben Sprachgebrauch gegen sich, ber burchgängig nur von der (bestimmten) Lade redet; hatte boch die Erzählung 1 Sam. Rap. 4 bei der Annahme mehrerer Laden taum einen Sinn. Dagegen bildet nun eben der 1 Sam. Kap. 4 berichtete Borfall einen merkolirdigen Bendepunkt in ber Geschichte bes Cultus. Der Umstand, bag bie Bundeslade, an welche fich für Ifrael immer die hülfreiche Gegenwart feines Gottes gefnüpft hatte, in heibnifche Bande gerathen war, mußte eine ftarte Erfchutterung im religiblen Bewußtsehn des Bolls bewirten. Die Bundeslade murbe, nachdem fie von den Philistern wieder ausgeliefert worden war, filr langere Zeit auf die Seite geschafft; "man fragte nicht nach ihr" 1 Chron. 13, 3. vergl. Pf. 132, 6. Sie blieb Gegenstand des Grauens, nicht aber bes Cultus. (1 Sam. 14, 18, wo übrigens die LXX einen andern Text voranssetzen, handelt von einer Ausnahme, die als solche angedeutet ift.) Bon Silo, bas als Beiligthumsstätte jest faktisch von Gott verworfen mar (Bf. 78, 60. vergleiche Ber. 7, 12), wurde das heilige Zelt nach Rob im Stamm Benjamin verlegt. Dort ging, wie man aus 1 Sam. Rap. 21. 22, 17 ff. errathen tann, der levitische Cultus ohne Unterbrechung fort; aber ben religibfen Mittelpunkt bes Boltes bilbete die Stiftshütte, der mit der Bundeslade das Wesentlichste fehlte, damals nicht mehr. vielmehr in der prophetischen Berfonlichkeit Samuel's gegeben; in ihm ruht jett die Bermittelung des Berkehrs Jehova's mit seinem Bolke, und darum ist nicht zu verwundern, daß Samuel, obwohl blog Levite und nicht Priester, doch wie einst Moses vor der Gemeinde den Opferdienst verwaltet (1 Sam. 7, 9 ff.). Ebenso tann es nicht auffallen, daß in diesen außerordentlichen Tagen, in denen sich das Bolt nicht mehr an ein bestimmtes Symbol gebunden fieht, verschiedene Opferstätten auftauchen, fo die Gohe bei Rama 1 Sam. 9, 13, auch wohl Bethel und Gilgal 10, 3 f., vergl. 11, 15. 15, 21. Die blutige Berfolgung, welche Saul gegen die Briefter von Nob verhängte, machte dem dortigen Cultus ein Ende. Die Stiftshütte befindet fich von da an bis zur Erbauung bes Tempels in Gibeon, wo nun wieder ein regelmäßiger levitifcher Opferdienst sich findet, ber auch dann noch fortbauerte, nachbem David bie Bundeslade auf ben Zion gebracht und bort ein heiliges Belt mit regelmäßigem Cultus eingerichtet hatte (1 Chron. 16, 37-42. vergl. 2 Chron. 1, 3 ff.). Daneben erscheint aber wieder eine andere Statte, die Tenue des Jebufttere Ornan, ale Opferplat legitimirt, weil Jehoba bort helfend fich geoffenbart hatte (1 Chron. 21, 28 f.). Erst mit der Errichtung des Tempels, den, nachdem die Bundeslade in ihn gebracht worden war, Jehova mit feiner Berrlichfeit erfüllt, wird die Ginheit des legitimen Gultus wieder hergestellt. - Benn nun auf die einzelnen Opfergesetze des Bentatenche in den Buchern der Richter und Samuele wenig Rudficht genommen ift, fo tann dieß nach bem ganzen Inhalt derfelben, ber mit den Cultueinstitutionen nur wenig ju thun hat, unmöglich befremben. Gilt boch baffelbe bom Buch Jofua, bas anerkanntermaßen ben Pentateuch vorausfest. Gerade ber Puntt, ber noch am meisten auffallen konnte, daß nämlich in jenen Buchern wohl Brand- und Beile. oder Schlachtopfer, nirgende aber Gundopfer erwähnt werden (felbft 2 Cam. 24, 25 nicht), findet fich auch im Buche Josua. Es fcheint bier ein weiterer

Gebrauch des עוֹלַרוּ obzuwalten, vermöge deffen unter diefen Namen, wie dief Efr. 8. 35 ganz deutlich geschieht, auch Sandopfer zu subsumiren find. (S. Bengftenberg a. a. D., S. 86 f.) Das pentateuchische Beilsopfergeset wird 1 Sam. 2, 13-17 vorausgesett: als der Jehova gebührende Theil wird das Fett bezeichnet; es wird als befonderes Bergehen der Sohne Eli's hervorgehoben, daß fie ihren Antheil berlangen, ehe das Fett Jehova angezilindet ist u. f. w. (f. hengstenberg, S. 87 ff.). — Ein besonders gewichtiges Zeugniß für das hohe Alter der pentateuchischen Cultusgesetze bieten die Andeutungen, welche bei den Bropheten Amos und Hofea über die Cultusformen der Jehovaheiligthumer des Behnstämmereichs fich finden. Wie nach mehreren Stellen derfelben die heiligen Zeiten der pentateuchischen Gesetzgebung noch in Uebung find (fiebe den Art. Feste der alten Hebraer, Bd. IV, S. 887), so erinnern Am. 4, 5. 5, 22. Bof. 4, 7 ff. an die Opjergesetze bes Bentateuchs. Die meisten Arten der Opfer werden erwähnt (Brandopfer, namentlich das Morgenopfer, Speisopfer, Lobopfer, freiwillige Opfer, Gundopfer); auf die Ausschließung des Sauerteigs wird in der ersten Stelle des Amos angespielt; nach der Stelle bei Hosea tamen die Gundopfer den Priestem p gut u. f. w. Gewiß waren solche Institutionen nicht aus dem Reiche Juda herilm genommen worden, wenn auf ihnen nicht die Beihe hoher Alterthumlichkeit geruht him.

Auf das Bedeutendste der reichen Literatur ist bereits im Berlauf der Darstellung berwiesen worden. Es möge noch eine Zusammenstellung der wichtigsten Monographien folgen. Outram, de sacrisiciis libri duo 1678. Saubert, de sacrisiciis veterum 1699. Sytes, Bersuch über die Natur, Absicht und den Ursprung der Opfer, mit Ammerkungen und Zusäten von Semler. 1778. Scholl, über die Opferideen der Atten, indebesondere der Juden, in den Studien der evang. Geistlichkeit Wilrttembergs. Bd. I, II, IV u. V. Kury, das mosaische Opfer. 1842. Thalhofer, die unblutigen Opfer des mosaischen Cultus. 1848. Hengstenberg, das Opfer, in der evang. Kirchenzte. 1852. Neumann, die Opfer des alten Bundes, in der deutschen Zeitschr. stiffenschaft u. christl. Leben. 1852 f. Keil, über die Opfer des alten Bundes, in der luther. Zeitschr. 1856 f.

Opfercultus in ber tatholifchen Rirche, f. Deffe.

Opfermablzeiten finden wir sowohl bei den Ifraeliten, als bei den Beiden. 1) Bei ben Ifraeliten. Bahrend manche Opjer auf dem Brandopferaltar im Borhofe des Heiligthums als Holofausta (בָּלִיל , עֹלֶה) ganz (vgl. jedoch 3 Mos. 1, 6. 7, 8.) verbrannt wurden \*), wurde bei anderen Opfern nur ein bestimmter Theil bo brannt, der Rest aber zum Genuß reservirt. Mit diesen zum Genuß reservirten Opici ftliden hatte es eine zwiefache Bewandtniß: entweder (wie bei den Speiseopfem, Schuldopfern und bestimmten Sundopfern) mußten die mannlichen Glieder bet Priesterfamilien — den weiblichen war es verboten, 3 Mos. 6, 18 — dieselben verzehren, und awar bei dem Altare an heiliger Stätte, 3 Mos. 2, 3. 10; 6, 16. 25-30; 7, 1-10: 10, 12. 18.; in diesem Falle war das Essen ein amtliches und geschah zu dem Zwec, damit dadurch der Priester die Slinde des Opferdarbringers von diesem weg und an fich nahme, um benfelben bor bem herrn ju verfohnen, 3 Mof. 10, 17; - ober aber der Rest wurde (bei den שלמים, sofern dieselben Privatopser waren; waren fie öffentliche Opfer, fo gehorte Alles ben Brieftern, 3 Dof. 23, 20) zwifchen bem bienftihuenben Briefter und dem Darbringer des Opfers in der Beise getheilt, daß ersterem die Debe schulter (die rechte Schulter) und Webebruft zufielen (beim Lobopfer außerdem noch ein ungefäuerter Ruchen, 3 Dof. 7, 12-14), der übrige Rest aber bem Darbringer. In Briefter durfte feinen Untheil mit feiner Familie, auch den weiblichen Gliedern berfel ben, an einem beliebigen Orte, ber jedoch levitisch rein sehn mußte, verzehren, 3 Doj

<sup>\*)</sup> Diejenigen Silnbopfer, beren Fell, Fleisch, Kopf, Schenkel, Eingeweibe und Dift aufer halb bes Heiligthums an einem reinen Orte verbrannt wurden, gehören jedoch nicht zu ben & lokauften, ba die Berbrennung außerhalb bes Heiligthums lediglich unter ben Gesichtspunkt in Bernichtung fallt; vgl. 3 Mos. 4, 11. 12. 21.; 16, 27.

10, 14. 7, 30. 34. Dieg Dahl war bann tein amtliches, fondern hatte nur ben 3wed, den im Dienste Jehova's arbeitenden Priester mit seiner Familie zu ernähren. dem Theil, welches dem Darbringer des Opfers zufiel, mußte dieser ein Mahl anstellen; und dieg Mahl versteht man unter dem Ausbruck Opfermahlzeit im engeren Sinne. Bu bemfelben versammelte fich bie gange anwesende Familie des Darbringers, Anechte und Mägde sammt den Freunden und Leviten, die er etwa eingeladen hatte 5 Mof. 12, 17. 18.; vgl. 1 Sam. 9, 12. 22—24; aber nur levitifch Reine durften daran Theil nehmen, wie benn auch das Fleisch selbst nicht verunreinigt fenn durfte, 3 Mos. 7, 19-21; dieses Mahl burfte auch uicht überall im heiligen lande, sondern nur an der von Gott ermählten Stätte des Heiligthums abgehalten werden, 5 Mof. 12, 17. 18. Blieb von dem Mahle noch etwas übrig, fo durfte das Uebriggebliebene, wenn das Opfer ein Gelübbeopfer (כרברה) ober ein freiwilliges Opfer (כרבה) war, noch am folgenden Tage gegeffen werden; am dritten Tage aber mußte es mit Feuer berbraunt werden, 3 Mos. 7, 16—18; war das Opfer dagegen ein Lobopfer, (חוֹרָה), fo war bas Uebriggebliebene fcon am folgenden Tage zu effen verboten, 3 Pof. 7, 15. Ueber die Bedeutung dieser Opfermahlzeiten gibt es zwei einander direkt entgegengesette Anfichten. Bahrend Bahr, Symbolit des mosaischen Cultus II, 374, und Rurt, bas mosaische Opfer, S. 103 f. 148. 152, dieses Opfermahl als eine Mahlzeit betrachten, welche Gott gibt und zu der er diejenigen, welche daran Theil nehmen, als seine Gafte annimmt, die er mit feinem Gigenthum fpeift, laffen bagegen b. Sofmann, Schriftbeweis II, 1, 147 f., und Reil in Rudelbach's Zeitschrift, Jahrgang 1857. S. 246 ff. Archäologie I, 250 ff. Jehoba von bem Opfernben zu Gafte geladen febn\*). Allein gegen die lettere Auffaffung fpricht, bag nach dem deutlichen Ausbrud der betreff. Stellen ber heil. Schrift ber Opfernde bas Opferthier als foldes fammt ben etwa damit verbundenen Speiseopfern Jehova darbringt und es eine Bergünstigung von Jehova ift, wenn der Opfernde einen Theil davon wieder gurudbetommt gu einem gottesbienftlichen Dahle, vgl. 1 Kor. 10, 18; ferner, daß Gott frei über bas ihm dargebrachte Opfer verfügt und einen Theil davon feinen Brieftern zuweift. Im Uebrigen find biefe Opfermahlzeiten, wie auch Reil a. a. D. G. 247 richtig fagt, Bundesmahle, welche bas Freundschafts - und Friedensverhältniß mit Jehova darftellen.

2) Bei den Beiden. Bon ben heibn. Opfermahlzeiten ift in einer theol. Realenchklopadie infofern zu handeln, als die Erlaubtheit einer Theilnahme von Ifraeliten oder Chriften an benfelben in Frage tommt. Für die Ifraeliten nun war diefe Frage bald entschieden, indem das Geset sowohl durch Berbot, 2 Mos. 34, 14. 15., als durch die Erzählung einer warnenden Geschichte, 4 Mof. 25, 2. 3. vergl. Bf. 106, 28. 29., die Theilnahme an heidnischen Opfermahlzeiten ftrengstens untersagte. Und dieg Berbot wurde auch von den frommen Juden gewissenhaft eingehalten, vgl. Tob. 1, 12.; jum Theil erklärt fich hieraus auch die Scheu berfelben, Speifen von Beiden zu genießen, indem fie fürchten mochten, diefe Speifen tonnten durch Libationen u. dergl. den Bogen geweiht worden fenn; vgl. Dan. 1, 8. Judith 12, 12. — Für die an Jesum gläubig gewordenen Juden berftand es fich von felbft, daß fie fich fortwährend der Theilnahme an ben heidnischen Opfermahlzeiten enthielten. Andere aber ftand die Sache bei ben Beiden, welche Chriften geworden waren. Diefe hingen noch durch taufend foziale Faben mit dem Beidenthum zusammen und konnten, wenn auch leicht die Theilnahme an eigentlichen heidnischen Opfermablen, doch nur schwer ben Genug bon Gogenopferfleisch (ελδωλόθυτα) vermeiden. In dem griechischen Opfercultus nämlich, welcher in all den Beidenlandern, in die das Christenthum junachst eindrang, mehr oder minder herrschte, pflegten bekanntlich die Opferthiere nicht bollftandig verbrannt zu werden; nur die mit der fetten Nethaut umwickelten Anochen, zu denen etwa noch einzelne Fett- und Fleisch-

<sup>\*)</sup> Die den heibnischen Opfermablzeiten ju Grunde liegende Borftellung ift die, daß ber Opfernde die Götter an seinem Mahle Theil nehmen lagt, um dadurch sein Mahl zu beiligen.

ftilide gelegt wurden, verbrannte man der Gottheit zu Ehren; das Beste bes Opferthiers aber, das Fleisch und Fett, behielt der Opfernde für sich und verwandte es, nach Abug des Antheils für die Priefter, theils zu Opfermahlzeiten im Tempel oder zu Saufe, theils aber vertaufte er es auch auf öffentlichem Markte. Bisweilen nun wurden Christen von ihren heidnischen Freunden zu eigentlichen Opfermahlzeiten in den Tempeln eingeladen, 1 Ror. 8, 10; häufiger noch mag es vorgekommen fenn, daß Chriften von Seiden in ihre Häuser eingeladen und daselbst mit Opfersleisch bewirthet wurden, 1 Kor. 10, 21. 27 ff.; noch häufiger endlich konnte das Fleisch, das sie auf dem Markte kauften, Gözenopierfleisch sehn, 1 Ror. 10, 25. Wie sollten sich die Christen nun verhalten? Es gab auf ber einen Seite schwache, unbefestigte Christen, welche angstlich sowohl das Gözenopsersteisch als die Opfermahlzeiten mieden, weil sie bie heidnischen Götter für wirkliche, lebendigt Befen hielten, mit benen fie naturlich in burchaus teiner Gemeinschaft fteben wollten; auf der anderen Seite gab es auch folde, welche von der Erkenntnig aus, daß die heidnischen Götter keine Götter sind und man daher auch nicht in Gemeinschaft wi ihnen treten könne, ungescheut selbst an den Opfermahlzeiten in den Tempeln Ide Beide Theile konnten fich begreiflicherweise nur fchwer vertragen, und es im besonders in der Rorinthischen Gemeinde jum Streit fiber die eldwlodvra. 3mm hatte schon der Convent in Jerusalem die Enthaltung von den είδωλόθυτα anempsislen, Apgesch. 15, 20. 29; 21,25., allein den Korinthern scheint davon nichts befannt geworden zu fenn. Jedenfalls wandten fie fich an den Apostel Paulus um feine Deinung über die in Rede stehende Frage, 1 Kor. 8 u. 10. Die Gesichtspunkte, pon de nen aus der Apostel antwortete, sind: 1) daß die heidnischen Götter allerdings in Bahrheit nicht Götter sehen, 1 Kor. 8, 4—6.; 2) daß aber hinter der Larbe der Göben Damonen wirkfam feben, mit denen der Chrift nicht durch Theilnahme an den den Goben au Ehren veranstalteten Dahlzeiten in Gemeinschaft treten durfe, 1 Ror. 10, 19-22.; 8) daß der Stärkere, mit höherer Erkenntniß Begabte sittlich verpflichtet sen, auf die Schwächeren Rudficht zu nehmen, 1 Kor. 8, 7, 10-13. 10, 23. 24. Darnach geht denn die Entscheidung Pauli dahin: der Christ habe die Theilnahme an den Opiamahlzeiten in ben Tempeln, alfo an den eigentlichen Opfermahlen fowohl um des Anbern, 1 Kor. 8, 10., als um fein felbst willen, 1 Kor. 10, 20. 21, zu meiden; bei Einladungen zu Beiden folle er das vorgesetzte Fleisch unbedenklich genießen; falle aber Jemand barauf aufmertfam mache, bag bas vorgefeste Fleifch Gogenopferfleik fen, folle er von dem Genuß um der Schwächeren willen abstehen, 1 Ror. 10, 27 🖫 bei dem auf dem Martte, in der Fleischhalle gekauften Fleische solle der Chrift nit nachfragen, woher es komme, damit keine unnöthigen Gewissensskrupel entständen, 1 km. 10, 25. - Die Frage über ben Benug bes Bogenopferfleifches muß übrigens balt aufgehört haben, eine brennende zu fenn, und bei den Chriften in Balbe fich die Prant ausgebilbet haben, überhaupt den Genug jeglichen Gotenopferfleisches zu vermeiden, to bereits der jungere Blinius in feinem befannten Briefe an den Raifer Trajan berichtet, daß sich keine Käufer von Opferfleisch mehr hätten finden wollen. — Bon Opfermahlzeiten bei Chriften tann nur insofern die Rede fenn, als man det heil. Abendmahl für eine Opfermahlzeit halt, wie nach alterem Borgange in nenefter Beit protestantischerseits von Delitsch geschieht in seinem Commentar zum Brief an die Hebräer, S. 747. 748. A. Qibler.

Ophte, and, bei den LXX Οὐφείο, und aran, bei den LXX (im Unta-schied von allen alten Uebersetzern, welche mit der ihren Sprachen angemessenen Modifitation doch die hebräische Form beibehalten) Σωφιρά, Σωφηρά, Σουφίο, Σουφίο Σωφαρά, Σουφίο (doch zweimal auch Oφείο nach einer Handschrift); ist nach 1 Nei 10, 29. der Name des elsten unter den dreizehn Söhnen des Semiten Jostan; nach 1 Kön. 9, 28. 10, 11. 2 Chron. 8, 18. 9, 10. eine Gegend, aus welcher Salomos Schisse in Gemeinschaft mit Hiran's Schissen und unter der Leitung phönizischer Steuarmänner Gold holten und zwar nicht nur in ungeheuerer Menge, sondern auch in extender

Ophir 655

Feinheit, worin kein anderes Gold dem ophirschen gleichkam (vgl. 1 Chron. 29, 4. Hiob 28, 16. Ps. 45, 10. Jes. 13, 12.); so daß dasselbe nach Hiob 22, 24. auch geradezu κίστε genannt wurde; nach dieser letzteren Stelle scheint\*) das Ophirgold nicht gegrabenes, sondern aufgeslößter Goldsand gewesen zu sehn.

- 1) Bo man ben Semiten Ophir mit seinem Bollsftamme zu suchen habe, bas war für Mofe's Zeit ziemlich genau bestimmt; die Wohnung aller dreizehn Joktaniten שם באַכָרה הַל הַקּרָם שם ; בומלשא בּאַכָרה סָסַרָה הַל הַקּרָם שם ; une fagt diese Bestimmung mit Gewißheit wohl nur, daß Arabien die Beimath diefer fämmtlichen Bruderstämme war. Schon über nwin gehen die Ansichten weit auseinander; Michaelis (spicil. II, 214. suppl. 1561) halt das Maifan bes Abulfeda (tab. Iraci babyl.) in ber Gegend bes heutigen Baffora dafür; Bochart (Phal. 2, 30.) bas Movça des Ptolemaus (6, 7. 7.) nahe bem fublichen Ende des rothen Meeres auf dem Bestgestade Arabiens, wogegen Niebuhr (Befchr. 223.) den Unterschied des arabischen ; und des hebraischen w geltend macht; em Moscha endlich, welches bem hebraischen www wohl am meisten entspricht, liegt in ber Mitte ber Gubtufte bon Arabien am Sachalitischen Golf; bamit aber will die Lage von Saba nicht stimmen, welches im Südwesten Arabiens liegt und doch der zehnte ber Jottaniten ju fenn fcheint; in diefe fudwestliche Gegend weift jedoch am ehesten מערה das ספרה, welches Ritter (Ertunde Bb. XII, 251—267.) in Σαπφάρα, dem spateren Dhafar, Dhofar bei Mirbat im Beihrauchlande erkennt; dann ware auch, wie Ritter gleichfalls meint, ber Har hakkedem Gines mit bem hohen Beihrauchsgebirge Faguer. Die Wohnung der Joktaniten ware dann die ganze Oft- und Südhälfte Arabiens, welche gebilbet wird, wenn wir eine Diagonale von der norboftlichen Cde jur füdweftlichen herab ziehen; da benn Saba ber westlichste Bruder mare; Sagarmaveth in ber Mitte zwischen Jemen und Oman, Die arabifche Landschaft Sabramaut (Rosenm. Alterthumstbe Bb. III, S. 167); Chairlah entweder das nördlich oder das füdöstlich bon Sanaa gelegene Chaulan (Rofenm. ebendaf. S. 157); Ophir mußte bann nicht eben im Sudwesten zu suchen sehn, obwohl Saba ale der zehnte, Ophir ale der elfte Jottanite aufgezählt wird; benn auch die brei anderen Bruber, beren Lage noch ju erfennen ift, liegen nicht im Berhaltniffe ihrer Aufzählung (biefe richtet fich wohl nicht nach der geographischen Lage, sondern nach dem Alter); Ophir konnte doch auf der fildöftlichen Rufte gewohnt haben, wo ber große Reisende Seetzen auch das Goldland suchte (f. unten) und über dem Bordringen dahin von Jemen aus feinen Tod fand. Diefe Auffaffung hat wohl die meiste Wahrscheinlichkeit für sich, und wollte man sich daran ftoffen, daß das im Sudweften Arabiens gelegene Gebirge Faguer ber Berg "gegen ben DRorgen" fenn foll, fo durfte die Auslegung, welche die nabere Bezeichnung הַה מְקָרֶם nicht nur מפרה מקדם fondern auch ממשמא rechnet und unter dem הר מקדם nun den gangen burch Arabien in biefer Richtung ftreichenben Gebirgszug verfteht, diefen Anftog beseitigen.
- 2) Die Frage, wo nun das salomonische Ophir zu suchen seh? hat schon eine Reihe der ausgezeichnetsten Geschicksforscher und Orientalisten beschäftigt; und doch scheint an der Lösung derselben bei flüchtiger Betrachtung wenig zu liegen. Zwar hatte die Ophirunternehmung, wie auch Ewald hervorhebt (Gesch. des Bolles Israel, Bd. III, 1. S. 76), einen außerordentlichen Einstuß auf die ifraelitische Geschichte durch die nachteiligen Folgen des Lurus, welchen sie hervorrief, und durch die Bündnisse mit heidnischen Fürsten (Hiram und der Königin von Arabien), von welchen sie begleitet war; allein die Unternehmung selbst ging mit Salomo vorüber, und Josaphat's Bersuch, sie erneuern, scheiterte (1 Kön. 22, 49.). Die größte Bedeutung dieser Frage ist eine

weltgeschichtliche, fie liegt, wie Ritter fagt (in feinem ausgezeichneten Exturs barüber, Erdibe. Bb. XIV, S. 348 — 431), in "ber ganzen Reihe barnach erfolgter und mit ihr in analogem Zusammenhang stehender, die ganze Wechselbeziehung commerzieller Berbindungen, Schifffahrten und Traditionen zwischen dem erhthräisch eindischen Orient und Occident betreffender Begebenheiten"; und hier eröffnet das Forschen schon nach den bloßen Möglichkeiten ein ganzes Stück antiker Geschichte und Geographie vor uns, an welchem man fonft ahnungslos vorüberstreift. Db die Frage endgültig noch beantwortet werden kann, ift noch nicht abzusehen, da einerseits von den in Betracht kommenden Wegenden und Sprachgebieten die meisten nun ziemlich befannt find und bei der ganzlichen Unbekanntschaft der Griechen und Römer mit Ophir und der salomonischphonizischen Unternehmung von einem etwaigen literarischen Fund Richts zu erwarten ift; andererseits eine genauere Erforschung Arabiens, insbesondere seiner südöstlichen Rufte, sowie der Inseln innerhalb und außerhalb Bab el Mandeb's, denn doch möglicherweise noch Entscheidendes an's Licht bringen konnte. Wohl aber find es vier Ansichten, welche, jede für sich, einen hohen Grad von Wahrscheinlichkeit behaupten. Die erfte berfelben fucht Ophir im füdlichen Arabien; dahin gehoren vorzüglich Ebrifi, Amb feba, Bochart, Niebuhr, Gesenius, Bincent, Gosselin, Bolney, Seeten, Rosemmuller md Die zweite Ansicht fucht Ophir auf ber Oftfufte von Afrita; bahin gehoren borgüglich Dapper, Th. Lopez, 3. Bruce, Montesquieu, d'Anville, Robertson, A. 28. b. Schlegel (biefer jedoch nur anfänglich), Schulteß und insbesondere Quatremère. Die britte Ansicht sucht Ophir in Oftindien; babin gehoren, wie es icheint, ichon bie LXX, ferner Flavius Josephus, Lipenius, Bochart (fofern er ein doppeltes Ophir amimmt), Will. Dufeley, Magdonald, H. Reland, A. B. v. Schlegel, Laffen und insbesondere Die vierte Ansicht betrachtet Ophir ale Collektivnamen für ferne subliche Länder überhaupt, etwa wie Indien vielfältig gebraucht wurde oder wie einst Cusch eine weite Ausdehnung erhielt; dahin gehören vorzüglich der Pater Joseph Acosta, Seeren, Bartmann, Thafen, Zeune. Außer diefen vier Ansichten machten fich vier weitere geltend, beren Saltlofigfeit jedoch leicht zu ertennen ift; Calmet fuchte Ophir in Armenien, Sardt in Phrygien, Oldermann in Iberien, Arias Montanus, B. Fr. Pfeffelius u. A. in Peru (das "Parvaim" in 2 Chron. 3, 6. foll = Peruaim [hebr. Dualform] = beide Beru, nämlich Beru und Mexito fen!). Wenn Columbus beim Landen in Ame rita in Baiti bas falomonische Ophir aufgefunden zu haben glaubte, fo ruhrte dieg ober 3weifel von feiner Meinung, den Often von Afien nun wieder erreicht zu haben, ta man im Allgemeinen unter Indien begriff und wofür die LXX wohl ihr Dagige Alle Ansichten, welche Ophir nordweftlich von Eziongeber, dem Ausgangshafen ber Ophirflotte fuchen, find hervorgegangen aus bem Beftreben, die Schwierigteit, welche die Erwähnung von מרשים in 2 Chron. 9, 21. als Ziel einer hiram und Salomo gemeinschaftlichen Flotte von Gold holenden Schiffen zu bereiten ichien, zu erflaren Ophir follte dem spanischen Tarsis möglichst nahe gerückt und doch soviel näher bei Balafting gefucht werden, daß ber Unterschied ber Beit, welche bie Flotte fur Ophir (nad) 1 Kön. 10, 14.: בּשֶׁבַה אָחָה) bedurft habe, und der Zeit, in welcher fie nach Tarfie (nach 2 Chron. 9, 21.: אַחַה לשַלוֹשׁ שׁנִים) ging, erflart ware; bazu hatten Länder wie die drei erstgenannten, sich geeignet; Beru freilich ware ein Abstecher in infinitum gewesen. Jene drei Ansichten waren jedoch nur möglich durch die Hypothese, daß die Flotte von Eziongeber aus in den Golf von Suez und durch den Pharaonenkanal in's Mittelmeer gelangt seh. Wozu sie dann in Eziongeber und nicht in Joppe oder Thrus ausgelaufen ware, ift aber nicht zu begreifen. Auch bei ber Auffuchung Ophirs in Oftafrito ober Arabien ober Indien fuchen aber Ginige (namentlich Dichaelis in f. spicil. geogr. Hebr. etc. I, p. 98 ff.) das spanische Tarsis hereinzuziehen mittelk ber Spothese einer Umschiffung Afrita's. Diese Spothese hat einigen Salt an der Bericht des Herodot (IV, 42.), wornach schon zu Pharao Necho's Zeit Phonizier Afrik umschifft haben; gelang ihnen dieg damals, so konnte es wohl schon 3-400 Jahr

Ophir 657

früher ihnen gelungen seyn; doch bleibt es unwahrscheinlich, vorzüglich darum, weil die Ophirfahrt dann den Bölkern des Abendlandes fcwerlich unbekannt geblieben ware. Zweierlei Flotten und Fahrten, und zwar direkte, die eine von Eziongeber nach Ophir (in Arabien), die andere durch das Mittelmeer nach Tarfis in Spanien, flatuiren Befton (Dissert. on the countries, to which Salomon etc. Class. Journal 1821. Sept. XXIV. p. 17-21) und Reil (Bibl. archaol. Unterf. über die hiram-Salomonische zc. in den Dorpater Beitragen 1833, II, S. 240, und Commentar über bie Bucher ber Ronige 1846, S. 311), Reil befonders mit der Absicht, den Chroniften gegen den Borwurf eines Irrthums in der Relation ju retten, womit Andere die unbequeme Stelle in 2 Chron. 9, 21. leicht\*) befeitigen zu durfen meinen. Die Anficht von Weston und Reil ift indeß gleichfalls unwahrscheinlich vorzüglich aus brei Grunden: 1) weil das erste Buch der Ronige von einer zweiten Fahrt nach Tarfis schweigt und felbst der Chronist Ophir als Hauptquelle des Goldes schildert, wie denn das ganze Alte Testament nie von einem Gold aus Tarfis redet; 2) weil man doch wohl schwerlich zu gleicher Zeit zwei so kolossale Fahrten unternahm, zumal in jener Kindheit der Schifffahrt, am wenigsten der Konig eines bisher damit gang unbekannten Bolkes; 3) endlich doch wohl auch, weil das Abendland alsdann von einem Salomo und seinen Unternehmungen uns berichten wilrde. Tuch (Recenf. in Hall. Allg. Literatur Beitg. 1835, Mai, Rr. 80, S. 14), Ewald (Gesch. des Bolles Ifrael III, 1. S. 76, Rote 1.) und Ritter (Erbibe XIV, G. 360 ff.) faffen ben Ansbrud Tarfisflotte, Tarfisfchiff wohl mit Recht als technische Bezeichnung fur große Seeschiffe, abnlich ber Bezeichnung "Oftindienfahrer", welche gebraucht wird, auch wenn ein folcher nach Amerita fegelt; daher schon die LXX für Tarfisschiff überseten: "ndocor Jadacons". Indeffen ift damit das הלכיות הרשיש noch nicht erklärt. Hiefür helfen Quatremere und Seeten, jener (Mémoire sur le pays d'Ophir p. 377 f.), indem er vermuthet, Tarichijch bedeute urfprünglich überhaupt einen "lieu eloigne", baber mehrere Orte allmablich biefen Namen erhielten, Tarfis in Cilicien, fpater bas fernere Tunis, noch fpater bas fpanifche Tarteffus; diefer (Seeten über Ophir, S. 331-347), indem er an die uralten phonizischen Riederlassungen an der Ruste Omans, an ein Sidodona (welchem nach spater Sidon am Mittelmeer gegründet ward) und bas promontorium Tarsis, die Nearch mit Alexander's Flotte an der Karamanifchen Rufte vom Indus aus vorüberschiffte und ale Beimath der palaftinenfischen und spanischen Rolonien erkannte, erinnert. Awei Tagereisen landein von Szohar, jett Sur (identisch mit Thrus und dem palästinenfischen den Namen gebend), einem uralten großen Emporium, lag in Oman ein Ophir, bas jedoch erst bei Corifi als Ofra oder Ofar vorkommt (Corifi b. Jaubert I. S. 152 ff.), ein Afir in El Ahsa (auch Ghafir), ein Berg Ofir in Bahrein (S. 147). Dürfen wir so auf dieser sudöstlichen Rifte Arabiens ein Ophir und ein Borgebirge Tarfis aus uralter Zeit annehmen, ift alebann nicht bas Rathsel, welches ber Busat Des Chroniften zur Relation bes erften Buches ber Konige gibt, geloft \*\*)? 3ft bann nicht auch ohne die Annahme eines Landtransportes der phonizischen Schiffe es geloft, wie nach 2 Chron. 8, 18. hiram bem Salomo nach Eziongeber Schiffe fandte? Die Phonizier hatten in der ursprünglichen Seimath am Berfergolf \*\*\*) noch ihre Sandelspläte

<sup>\*)</sup> Ritter (Erbfbe, Bb. XIV, S. 363) nimmt bieß nicht leicht, boch halt er ben Ausweg für erlaubt, wenn man nicht, fagt Ritter, besser mit Quatremere ben Fehler in unserer eigenen Unwissenheit fuchen wolle. Wie wohl thut eine solche Sprache zumal aus bem Munde solcher Weister wie Ritter und Quatremere.

Die Meine Berichiebenheit in ber Bahl ber Centner Golbes, nämlich nach 1 Kön. 9, 28. nur 420, nach 2 Chron. 8, 18. 450 Ctr., hat Reil burch Berichtigung eines Schreibsehlers in Verwechselung, zweier verwandter Bahlzeichen scharsfinnig erklärt.

<sup>\*\*\*)</sup> Richt nur Strabo und herodot berichten bavon, sondern auch Czechiel 27, 15. Denn die Deban, von welchen er sagt, sie seinen Kausteute ber Stadt Thrus gewesen, sagen am persischen Golf (Ritter, Erdtbe, XIV, S. 397).

Thos (k = r) und Arad, und Hram bezog von dort Schiffe für Salomo, welche dann im persische indischen Meer fuhren und entweder von einem einzelnen Emporium des Namens Ophir oder, wenn wir (nach der ursprünglichen Bedeutung von Ivone = reich, voll) es allgemein sassen, von diesen reichen Küstenländern überhaupt das Gold und die anderen Produkte holten. Ik damit nicht die ganze Ophirfrage beantwortet? Keinesweges, so ungemein verlockend Seetzen's Meinung erscheint und immer wieder erscheint. Denn 1) können wir nicht nach weisen, wie weit über Edrist hinauf in die Borzeit jenes Ophir auf der Südosküsse Kradiens reicht; 2) ließen sich die phbuizischen Berhältnisse im Bersergolf auch mit der Annahme, das Ophir ein Collektivbegriss der Küstenländer des erzithrässcheindischen Meexes gewesen seh, oder aber mit der Annahme eines einzelnen Punktes Ophir auf einer anderen dieser Küsten, auf der afrikanischen und auf der ossindischen Seite noch günstig genug in Berbindung bringen; 3) gibt es noch mehrere solcher Punkte; deren Rame an Ophir erinnert, und zwar vorzüglich vier; 4) hat jeder dieser vier Punkte seine weiteren Eigenthümslichseiten, welche den Forsche bestechen können:

Diejenigen Gelehrten, welche fur Oftafrita ftimmen, bezeichnen als Ophir vorzusch Sofala im Ranal von Mozambique unter dem 20° S. Br., wo 200 Seemeilen landin, in der Rabe von Tete's Goldgruben, Mauerwerte fich finden follen (nach portugief. Bericht), welche "ber einheimischen Sage nach ber Königin von Saba" ihren Ursprung berbanten, mit Inscriptionen in unbefannten Schriftzugen bebeckt seben und ben Ramen fura (baraus macht man Afura und daraus Ophir) tragen. Auch im Ramen Sofala sud man Ophir, indem das r in i übergegangen, was allerdings an fich keinen Anftand hatte, wobei dann das Sophara der LXX heraustäme. Quatremère hat für Sofala vonjuglich dreierlei geltend gemacht; 1) Die vor Entdedung Amerita's ungefamte Menge und Reinheit des Goldstaubes, welcher schon nach dem Zeugniß des Masubi und Edrift bier gewonnen wird, indeffen Oftindien bei all' seinem Goldreichthum boch Oftafrita nicht erreicht und jedenfalls erft aus weiter Ferne von den himalojaftrom. Gebieten feine Golb. massen auf den Martt an der Rufte hatte bringen muffen. 2) Die überwiegende Menge von Elfenbein, welches Afrika liefert, wogegen auch hierin Oftindien erft in zweiter Link fteht. 3) Die Schifffahrt der Phonizier gegen den Suden, wozu die oben genannte Radricht von ihrer Umschiffung Afrita's und ihre (nach Berodot) Niederlassung in 100 Stidter auf der entgegengesetten Westseite Afrika's bei der Lage Sofala's und der Leichtigten mit dem Meeressftrom der Mozambiquestraße nach Senseits zu kommen, trefflich ftimm Die Etymologie fowohl von Fura, wie von Sofala (in welchem vielmehr it Bedeutung "Niederung" ju erkennen ift) ist wohl die schwächste Partie an die Ansicht, und der portugiefische Bericht ift zu wenig verburgt; die genannten Produtt, welche Salomo erhielt, hat Oftafrita nicht alle, nämlich kein Sandelholz und kim Pfauen, welche beide ausschlieflich in Oftindien ju Saus find; boch maren fie ale Handelsartifel auch auf oftafritanischen Märkten zu beziehen gewefen. Laffen und Rina geben, vorzüglich im Blide auf die Produkte, Oftindien den Borzug; Ritter hat, gestür auf Laffen's meisterhafte Forschungen liber Oftindien, diefer Betrachtung einen Banbt theil feines Exturfes über Ophir gewidmet und aufmerkfam gemacht, wie theils in Namen jener Produkte (Gold ausgenommen) im Alten Testament indischen Ursprunge seben (Koph, Affe, von Kapi im Sanftrit, auch im Masabarischen; Shen babbin. Bahn des Elephanten, vom indischen ibha, woher auch das ägyptische ebu und das is teinische ebur, ja selbst das deutsche "Elsenbein", indem es = Al (arabischer Artike - ibha - danta\*); Tukhiim, Pfauen, von Çikhi (Çikhim) im Sanffrit, Togei " Malabarischen; Almugim ober Algumim, Sanbelholz, bon Valgu im Sanftrit, Valgun

<sup>\*)</sup> Die Ableitung Bott's von Aloph-Hindi, indischer Ochs, läßt Laffen nicht gelten, weil d zweifelhaft sen, ob Hebraer und Phonizier damals schon ben persischen Ramen Hindu für Induber später erft im Abendland herkommlich ward, im Gebrauche gehabt.

in der dekhanischen Aussprache), theils alle genannten Brodutte am leichtesten ihre Bereinigung fänden auf einem zwischen dem nördlichen und dem süblichen Indien in der Mitte liegenden Emporium, da das Gold vorzüglich von den himalajaftromgebieten, das Sandelholz aus dem Dethan tam, theils ein foldes Emporium für die Schifffahrt noch weit leichter als ein Ophir im sublichen Indien und gut genug in der Zeit von brei Jahren zu befahren gewesen mare. Als foldes bot fich burch seine Ramensahnlichfeit am Beften bar Abhtra, zwischen bem Indusbelta und bem Golf von Camban, nordwärts bes 200 R. Br., eine altarische Riederlaffung. Schon weniger gunftig als Abhira ware das von Reland vorgeschlagene Supara des Ptolemaus, darin (bei Uebereinstimmung des Breitegrades) er das heutige Goa erkennt; noch weniger bas von Bochart und Duseley borgeschlagene Taprobane\*), d. h. Ceilon, oder gar bas bon Magdonald gemeinte Sumatra. Auf Ceilon amar weift ein von Afedi, dem Lehrer Firdufi's, fammendes Gedicht (Borandib Shah) in ber Behlvisprache, bas eine in Indien heimisch sehn follende Sage über die 1 Jahr und 6 Monate hin und 1 Jahr und 6 Monate jurid (jufammen = 3 Jahre) erfordernde Seeexpedition " vom heiligen Saufe, bem Sit ber Beifen" nach Ceilon behandelt; bas Gedicht foll aber nach Ritter's Urtheil eine Fabel fenn. Außer ber Ratur und ber Stymologie fcheinen für Indien noch zwei Momente zu sprechen: 1) die Anficht der LXX, des Josephus und des aras bijden Ueberfeters in der Bolyglotte, und 2) daß auch in der Kindheit der Schifffahrt ju einer nur nach brei Jahren beendigten Wiedertehr ber Flotte man über Arabien hinausgehen zu muffen glaubte. Die LXX tonnten fast nichts Anderes darunter verstehen, indem fie אימיר mit Dwogod übersetten, denn Indien, da Sophir überhaupt (Michaelis spieil. II. 1780. 4. und Ophir p. 184—202) nach einheimischen koptischen Lexikographen (Athan. Kircheri Lexic. Copt. p. 210; Jablonsky et Champollion, L'Egypte sous les Pharaons I, p. 68) der Rame der Ropten filt "Indien mit feinen Infeln" ift. Flavius Iofephus ferner fagt in feiner Archäologie geradezu, daß die Salomonische Fahrt nach Indien gegangen sey, welches in alten Zeiten Gophira geheißen, gegenwärtig aber die Chrhse seh (Ant. VIII. 6. §. 4). Der arabische Ueberseper in der Polyglotte endlich gab das griechische Sovolo der LXX in Jes. 13, 11. sogar durch "ol Hend". Run waren "Indien mit feinen Infeln" und "das erythräische Meer" freilich gar weite Begriffe; das erhthräische Meer reichte bis Indien und Indien bis zur athiopischen Rufte des erhthräischen Meeres, wie Letronne (Mémoire sur une mission arienne etc. in Mém. de l'Instit. Acad. des Inscript. et Bell. Lettr. T. X, p. 220-245) beutlich nachgewiesen, und fo fällt biefe Instanz fur bas heutige Dftindien fo ziemlich babin; wie benn auch ber andere arabifche Ueberfeter ber hiftorifchen Bücher in 1 Kon. 9, 28. Ophir bezeichnet durch "Dahlat, welches zu Indien gehort", und Theophilus "ber Inder" boch nur ein Blemmber und auf Dibus, etwa Dahlat. einheimisch war. Wenn man aber auch Indien so weit westlich ausbehnen darf, so fcheint boch die breifahrige Rahrt auf einen fernen Buntt Indiens zu beuten; biejenigen Gelehrten zwar, welche eine doppelte Fahrt annehmen, rechnen für die Tarfisfahrt drei Jahre, für die Ophirfahrt nur Ein Jahr; fo besonders Reil. Run heißt aber bas in 1 Ron. 10, 14. teineswegs: "Jahr um Jahr" fondern, in Ginem Jahr brachte die Flotte fogar 666 Centner, während fie fonft im Jahre ihrer Rudtehr nur 420 brachte; und so bleibt es bei ber breijährigen Ophirfahrt. Bedenkt man aber, wie Seetzen darauf aufmertsam macht (Mon. Corresp. XIX, S. 346), daß auch heute bie arabifche Ruftenfchifffahrt bon Safen gu Safen nur außerft langfam geht, und daß eine vereinigte Flotte nicht schneller fortschreiten tonnte, da die Tyrier das gefährliche Meer nicht beffer kannten als die jetigen Araber, daß an jedem der Orte Rauf - und Taufchandel eine Zeit lang aufhielt und auch ber Berlenfang jur Berlängerung ihres Ausbleibens beitragen nußte, so begreift man, daß, wie auch Bincent

<sup>\*)</sup> In Taprobane wollte Bochart ben Ramen Barbaim ertennen (!).

(The commerce and navigat. I, c. II, p. 267) fagt, auch offne die him und Rudfahrt leicht Jahr und Tag vergehen konnte. Es erscheint ba nicht einmal unmöglich daß Ophir noch innerhalb Bab el Mandebs, wie das heutige Dahlat, konnte gelegen haben, geschweige benn an der Gubtufte oder gar an der Sudoftfufte von Arabien, wie jenes Besenius, dieses Seetzen vertheidigen. Und fo fieht man fich fur Ophir eben doch immer wieder auf eine oder die andere Rufte von Arabien hingewiesen, welches die natürliche Brude bes gangen erhthräischen Bertehrs von Sofala bis Ceilon war, mas es nicht felbst produzirte, von Indien oder Aethiopien bezog und vermittelte, der unternehmendften und erfahrenften Geeleute urfprüngliche Beimath, und Ginmal jedenfalls nach 1 Mos. 10, 29. von Ophiriten bewohnt war. Ritter selbst, obwohl er Abbin in erste Linie stellt, legt auf die mosaische Boltertafel doch ein solches Gewicht, daß er fagt: "Die wichtigften Grunde von allen, schon ale bie alteften und ber femitifchen 28 ortbildung nach einheimischen, sinden sich in der genealogischen Urfunde des 1. B. Mof. 10, 29. für Ophir im füdlichen Arabien, obwohl hier weber Land noch Ort diefen Namen trägt". Dürfte man freilich Seetzen's Ofra für gleich antit ansehen wie Thlus, Arad, Tarfchifch, Sidodona im persifchen Golf, ober mit Oe fenius (f. oben) und Tuch (Recens. S. 17) dem bei Eusebius (Praep. evang. IX, 30) erhaltenen Fragment des Eupolemos folgen, fo wurde es auch an ziemlich bestimmte Fingerzeigen in Arabien nicht fehlen und konnten Aethiopien und Oftindien nicht mehr confurriren. Dieses Fragment sagt von einer "an Goldgruben reichen Insel Uppe-(nach Gesenius richtiger Ούφρη ober Ούφηρ zu lesen), κειμένη έν τη Έρυθρα θαλάσση, wohin "König David "\*) Bergleute geschickt, welche bon da das Gold mach Judaa gebracht haben. Hienach ware Ophir eine Insel des erhthräischen Menes gewefen; ob nun Dahlat innerhalb Bab el Mandeb's oder aber Din Zocatara (Dripa Sukhatara im Sanftrit = die gludliche Insel, die größte der von Diod. Sic. III, 47. nahe der Sabaerkuste erwähnten "νησοι εὐδαίμονες") beim heutigen Kap Guardajni (also immer noch nahe genug, daß die Königin von Saba dort her auch ihr Gold haben fonnte, und ferne genug, um unabhängig von ihr auch von Salomo und Hiram ausgebeutet zu werden, wie dieß auch bei Seepen's Ophra zuträfe), darüber könnten nur gang spezielle Forschungen nach etwaigen Ueberresten jener Goldgruben Aufschluß geben. — Ueber die reiche Literatur dieses Gegenstandes ist, soweit fie nicht im Berlauf angegeben wurde, vorzüglich zu verweisen auf Gefenins in der Hall. Enchkl. 3, Sect. I. 201 ff., Thesaur. I, 141 ff., auf Winer in bem Bibl. Realwörterbuch, Art. Die und auf Ritter in dem Exturs in Erdtbe Bb. XIV, S. 348-431.

Ophiten, 'Opicai, 'Opicai, Naavopol, auch Schlangenbrüder genannt, bilden mit Sethianern, Kainiten, Beraten u. a. eine vielverzweigte Gesammtpartei der ägppischen Gnostiker. Ihre Heimath steht ebenso sest, wie ihre Verwandtschaft mit der Belentinianischen Gnosis offenbar ist; doch unterscheidet sich ihre Lehre von der letteren duch den weit geringeren Grad philosophischer Kunst und ideeller Durchbildung, und wem man sie in der Regel dem Balentin und seiner Schule solgen läst: so ist doch gegedwärtig nicht mehr zu zweiseln, daß sie jenen der Zeit nach vorangegangen und zu den ältesten Anfängern gnostischer Parteibildung zu rechnen sind. Mehrere Berichte, da gründliche des Irenäus, I, c. 30, der spätere des Epiphanius, haber. 37, der kurze det Theodoret, kad. haber. I, c. 14, und einzelne Aenserungen des Origenes, c. Cels. VI. c. 27. 28. 32, geben uns siber Meinungen und Sitten der Ophiten reichsichen Anschluß, sie leiden indessen siehr an Berwirrung und Widerspruch, welche nur durch Rüdschnahme auf die mancherlei Abarten und inneren Gegensätze der Partei gelöst werder können. Denn selbst der Name Ophiten erscheint nur dadurch erklärlich, daß er ver

<sup>\*)</sup> So batte auch diese Unternehmung, wie Tempel und Palast, schon David begennen mir ware es erklärt, wie David schon, nach 1 Chron. 29, 4., 3000 Ctr. Golbes von Ophir zum Impelbau stiften konnte.

einem Theile biefer Gnostiker auf die ganze Gattung ihrer zugehörigen Gruppen übertragen ist. Zu diesen genamten Tarstellungen ist nun seit Kurzem noch die höchst merkwürdige Quelle der Philosophumens (Hippolyti Resutatio ed. Duncker et Schneidewin, lib. V, p. 131 sqq.) gekommen, und gerade aus dieser haben wir zuerst zu schöhsfen, weil sie uns mit gewissen Grundzügen der ophitischen Lehre bekannt macht, an welche sich nachher erst die bei Irenaus und seinen Rachsolgern vorliegende susteische Gliederung angeschlossen haben kann.

Die Philosophumena führen Folgendes an. Die Briefter und Borfteher Diefes Dogma waren zuerst diejenigen, welche nach bem hebraischen Namen der Schlange (בֹחָבי) Raaffener genannt wurden, nachher aber fich Gnostifer nannten, indem fie borgaben, allein Renner der Tiefen zu fenn. Bon ihnen ausgehend fpaltete fich dann diefelbe Barefie in verschiedene Richtungen. Un die Spite aller Dinge ftellen fie ben Denschen oder des Menschen Sohn, Abamas genannt, und fie befingen ihn in Liedern. Er ift ber Unaussprechliche, beffen Ursprung Niemand erklären tann (Jef. 53, 8.); er gilt ihnen ale mannlich und weiblich jugleich (doveroSylve). Doch unterschieden fie in demselben ein Dreifaches, als vernünftiges, psychisches und materielles Prinzip (voegdv, ψυχικόν, χοικόν), und diese Eintheilung beherrschte ihre Gedanken dergestalt, daß fie and von dreien Kirchen, - ber Engel, ber Seelen und ber niederen Befen (enderri, κλητή, αίχμάλωτος), — sprachen und drei Regionen der Natur und des Dasenns annahmen. Denn eines ift die selige Natur des himmlischen Menschen oder Abamas, eines die sterbliche und eine britte unbestimmt und regellos in ber Mitte. Auf dasselbe Beheimniß breier Großen beziehen fich bie aus Jef. 28, 18. gefchöpften myftifchen Ramen Cablacab, Sablasab, Zeefar. Es wird ferner hinzugefügt, bag von dem Urmenschen herab die menschlichen Geschöpfe in den irdischen Schmut gefunten und ju Dienern des Jaldabaoth, d. h. des Demiurgen, des niedrigstehenden Weltregenten geworden sehen, und daß die drei Botenzen des Rationalen, Psuchischen und Materiellen auf den von der Maria geborenen Menschen Jesus herabgekommen und sich mit ihm vereinigt haben; Jejus wird dem Urmenichen gegenüber gestellt. Die Erkenntnig bes Menichen foll die gnoftische Bollommenheit eröffnen, die Ertenntnig Gottes vollendet fie. Zu diesen Hauptsätzen fügen die Philosophumena noch eine Anzahl von Formeln und Deutungen, deren Erklärung aus der ägyptischen und affgrischen Mythologie und dem Evangelium der Aegypter geschöpft wird. Aber alle diese Ansichten stehen lofe und unverbimden neben einander, und es tommt zu feinem Prozeg der Entwicklung. Wir dürfen also schließen, dag fich die alteste Guofis diefer Bartei auch nur in solchen allgemeinen fluffigen und vieldeutigen Borftellungen bom dreifachen Pringip, bon ber Burde Denfchen und feinem himmlifchen Urbild, bon ber Stellung der Menfchen unter dem Weltregenten und von der Erscheinung Jesu bewegt haben wird. Aber der Trieb ber Spftembildung führte weiter und gestaltete den rohen Stoff zu einer Lehre, welche ber Balentinianischen ähnlich sieht, doch aber ben Zusammenhang mit jenen alteren Anfängen nicht verkennen läßt. Und eben weil dieß erst im zweiten Stadium und wohl in Abhanaigteit von Balentin geschehen ist: durfen wir une nicht wundern, wenn sich faft gar feine Ramen einzelner Lehrer ber Ophiten erhalten haben.

Das nunmehrige ophitische System beginnt nach Irenäus und ben llebrigen mit ber Entwickelung eines einfachen, nur aus vier Potenzen bestehenden Pleroma. Das höchste Prinzip ist der Allvater, und bessen erste Emanation die Ennoia. Jener ist Urlicht und Quell alles anderen Lichts, er wird zugleich als Urmensch, die Ennoia aber als zweiter Mensch oder Menschenschn gedacht. In ihnen sinden wir den Bythos und die Sige der Balentinianer wieder. Diesen beiden männlichen Potenzen tritt als oberstes weibliches Prinzip der heilige Geist, auch obere Weisheit und Mutter aller Lebenden genannt, zur Seite. Ein viertes Prinzip, Christus, entspringt aus der Bermählung des britten mit den beiden ersten, welche von der Schönheit des Geistes entzückt werden, und mit dieser Bierzahl ist die heilige Gemeinde geschlossen.

Aber aus derselben Berbindung war noch ein anderer unvolltommener Aeon entflanden. durch welchen der Uebergang aus dem Pleroma in die Region des Chaos und Baffert ober Abgrundes möglich gemacht werben foll. Diefe niebere Beisheit entfpricht ber Balentinianischen Achamoth, ihr Beiname Prunitos (προύνεικος nach Epiph. Lagreia; υποφαίνει το επώνυμον) briidt Begierde und wollüftige Reigung aus. Die Sobbis namlich tann bie Ueberfulle bes Lichts nicht ertragen, fie ergießt fich als überfließender Lichtthau (ἀναβλυσθείσα τοῦ φωτός Ικμάς) nach Unten und stürzt eigenmächtig in den Abgrund des Baffers herab. Umgeben von diefem Clement und fast verfentt, erhebt fie fic zwar wieder, vermag aber nicht zu der Mutter emporzukommen, sondern bleibt schweben in der Mitte ameier Regionen. Demnachft gestaltet fich auch die niedere Belt der Daterie, welche ber plopliche Eintritt ber Sophia in fruchtbare Bewegung gefest hatte. Jaldabaoth (mahrscheinlich Sohn des Chaos, כלרא בהורח) ift das Erzengniß der Banitus mahrend ihrer bewußtlofen Gelbsterniedrigung, der unbolltommene Beherricher bet Irdischen, welcher sieben andere Engel ober himmelsmächte und Sterngeister (Abmai, Saturnus, Jao, Sabaoth, Aftaphäos, Ailoaios, Horaios) hervorbringt und somit a ber Spite einer Ogboas fteht. Diefe ftufenmäßig geordneten Beifter erheben fich m im Rampf wider ihren Urheber, und biefer, ergibent über bie gewaltsame Anflehme, blidt leidenschaftlich hinab in die Hefe der Materie (είς την τρύγα της ύλης) mid erzeugt aus ihr einen bosartigen Sohn in Schlangengestalt (dooiduogos), die vieldeutigste Figur in der Mythologie der Ophiten. An der Spite aller diefer Ausgeburten glaubt er der Erste ju fenn; im Bollgefühl feiner Dacht erklart er fich felbft für das Absolute, und die Sophia Prunitos muß ihn der Unwahrheit überführen, indem fie auf das oberfte Pringip, den Urmenschen oder Menschensohn hinweist. Betroffen gleichsam von diesem Wort ruft Jaldabaoth; auch wir wollen Menschen machen nach unserem Bilde. So eingeleitet erscheint die Schöpfung des Menschen durch eine auf den Demiurgen geschehene Anregung des höchsten Gottes veranlaßt, und schon diefer Ursprung läßt voraussehen, daß das Menschengeschlecht an beiden Belten, an Licht und Schatten, an Geist und Materie Theil haben werde. Es wird dann weiter erflat, bag ber Menfch, anfangs seelenlos und in torperlicher Maffenhaftigteit erschaffen, nach. her unter Beranstaltung der Sophia von dem Jaldabaoth felber bas geistige Bermbym bes vous und der erdungig empfangen habe. Imar fuchte der Lettere den Man durch den Butritt bes Beibes feines himmlifchen Antheils wieder ju berauben; aber ti Sophia vereitelte diese Absicht; die Beschöpfe erhoben fich über ben Schöpfer, blick aber boch in ihrer qualvollen Doppelstellung, da fie ihres himmlifchen Zieles im wurden, ohne die entgegenstehende Herrschaft des Demiurgen brechen zu tonnen. In selbe Sinn spricht sich in ben folgenden Deutungen aus. Der Gundenfall war eigentich tein folder, fondern nur Uebertretung des demiurgifden Gebotes durch Berführung ber Schlange, und gerade biefer Ungehorfam führte gur Ertenntnig des hochften Gonet: daher sind auch die Bertreibung aus dem Paradiese und die Slindfluth Strafen bet Demiurgen, der die Uebertreter wieder in seine Gewalt bekommen wollte. Druck des Weltherrichers und den verderblichen Einfluffen des schlangenartigen Satan und feiner Engel blieben die Menschen im alten Bunde ausgefest; ju ihrem Beile abn wirkte die Sophia, und felbst Jaldabaoth mußte unbewußt beren Absichten bienen. Imd fle wurden mahre Propheten den unwahren beigemischt, von ihr geleitet traf der De miurg die meffianischen Anstalten. Als nun der Täufer auftrat und nach ihm Jesus, durch Weisheit und Tugend ausgezeichnet und von der Jungfrau geboren: da flehte die Sophia zum himmel, ber Aeon Christus stieg durch alle himmel herab und verbant fich mit Jesus im Augenblick der Taufe. Zwar unterlag der menschliche Jesus der Angriffen des Demiurgen und ftarb am Kreuz. Aber Chriftus und die mit ihm Der einigte Sophia erhoben fich bom Tobe und zogen auch den gefreuzigten Jefus in einer feinen atherischen Leibe nach sich. Nach dieser erlösenden Thatsache dürfen alle Secla die das Göttliche wahrhaft erkannt haben, von dem Lichte Chrifti angezogen und in Ophiten 663

Herrschaft des Demiurgen entwachsen sind, in die himmlische Heimath des Pleroma zurücklehren.

Ueberbliden wir diefe Stigge, fo fpringen die hauptfiguren fofort in's Auge: hier bas vereinfachte Pleroma, bort die Materie fammt ben Belt- und irdischen himmelsformen und bem Demiutgen, zwischen Beiben die Sophia in mittlerer Bohe als Pflegerin des Menschengeschlechts und Mittlerin ber Erlösung, endlich die Berabkunft Christi. Die Emanationsform ber Snangieen ift nicht vollständig entwicklt. Bahrend ber Demiurg bewußter und felbständiger handelt als bei Balentin, tritt bie Idee und Bedeutung ber Menschheit noch ftarter hervor, ba ihr Rame dem bochften Bringip als Brabitat querfannt wird; doch ftogen wir hier auf einige Dunkelheiten. Db Abam fich gleich anfangs feines gottlichen Ursprungs bewußt geworden, ober erft nach dem Genusse der verbotenen Frucht über den Beltichopfer und jur Erfenntnig des hochften Baters erboben habe, und welche Stelle die Erschaffung bes Beibes einnehme, ift aus ben vorliegenden Texten nicht deutlich, baber die verschiedenen Erflärungen von Mosheim, Reander und Baur (bgl. Iren. I, 30. 7.). Die meifte Schwierigfeit aber bietet bie Figur bes Schlangenbanion. Der Ophiomorphos wird bom Jalbabaoth felbst erzeugt, bann aber, nachdem er ben Abam gur Uebertretung bes Bebotes verleitet, in die Unterwelt verftogen; und von hier aus ift er es, welcher mit feinen Engeln alles Berderben unter ben Menschen anrichtet. Er gleicht folglich bem Satan, bem Erfinder bes Saffes und Reibes und jeder Bosheit. Auf der anderen Geite aber foll von einigen Ophiten Derfelbe Schlangengeift als Bild ober Bertorperung ber Beisheit und als Beltfeele angeschaut worden sehn, so daß fie in ihm alles Biffen und den Anfang der Erkenntniß fuchten, ber Schlange felber aber auf mancherlei Art eine außere Berehrung erwiesen (Epiph. haer. 37, 4. Iren. I, 30. 13.). Gemig haben wir es hier mit den verschiedenen Auffassungen der Barteien zu thun, und zwar muß die erstere Ansicht, welche den Schlangengeist auf die Seite bee Bofen ftellt, auch die altere fenn, schon weil fie bie alteren hiftorischen Analogieen der Bendlehre für fich hat, während die andere jum Schlangendienft hinführende fich erft fpater und nur in einem Theil ber Gette entwideln tonnte. Wenn die Schlangenverehrung ben Namen Ophiten veranlagte, fo erhellt, daß derfelbe von Einigen ihrer Angehörigen auf Alle fiberging. Der innere Einheitspunkt jener beiden Ansichten liegt aber in ber Ibee des Wiffens, welches theils als Mittel der Berführung und Gunde, theils als Uebergang ju höherem Bewußtfenn und Bur Ertenutnig des Göttlichen verstanden werden tann, und diefe ethische Antinomie Dient jur Erlarung, warum die gnoftische Lehre an diefem Bunkt in entgegengesette Richtungen auseinander ging. Bon den mancherlei seltsamen Deuteleien über das Schlangensymbol geben übrigens bie Philosophumena p. 171 ein Beispiel, wo ermahnt wird, daß die Raaffener die beiden Worte raus und ruds zusammengestellt und behauptet hatten, daß jedes Beiligthum und Mufterium der Schlange geweiht fen, und es gebe unter dem himmel teinen geheimnigvollen Cultus (τελετή), zu welchem nicht ein Tempel gehörte und in ihm eine Schlange, von welcher jener den Ramen erhalten. Auch foll die gewundene Gestalt, vergleichbar mit den vielfachen Windungen menschlicher Eingeweide, auf die angeborene Lift und Rlugheit der Schlange hinweisen (Theodor. l. c.). Derfelbe Ophiomorphos findet sich auch in dem fogenannten Diagramma der Ophiten. Nach dem Zeugniß des Origenes c. Cels. VI, 27. 28. war dieß eine auf einer Tafel verzeichnete Darftellung der drei Reiche des Spftems, des hochften, mittleren und unterften ber Finfterniß, und enthielt zugleich eine Reihe magifcher Beschwörungsformeln, mit beren Gulfe die Seelen ber Abgeschiedenen durch alle Zwischengewalten und Simmelstreise nach Oben ben Weg fich bahnen follten.

Es bleibt noch übrig, auch iber die kleineren Zweige des ophitischen Stammes die nothigsten Bemerkungen beizufügen. Den Sethianern wird zugeschrieben, daß sie Sorge der Sophia für die Reinigung und Rettung des Menschengeschlechts befonders zur Darstellung gebracht haben. Sophia war es, welche mit dem Seth, den

Aber aus berfelben Berbindung war noch ein anderer unvollfommener Acon entflanden, burch welchen ber Uebergang aus bem Bleroma in die Region bes Chaos und Baffers ober Abgrundes möglich gemacht werden foll. Diefe niedere Beisheit entspricht ber Balentinianischen Achamoth, ihr Beiname Prunitos (προύνεσεος nach Epiph. dayreia; ύποφαίνει το επώνυμον) bruckt Begierde und wollustige Reigung aus. Die Sobia nämlich tann bie Ueberfülle des Lichts nicht ertragen, fie ergießt fich als überfließender Lichtthau (ἀναβλυσθεῖσα τοῦ φωτὸς Ικμάς) nach Unten und flürzt eigeumächtig in den Abgrund bes Wassers herab. Umgeben von biesem Element und fast versenkt, erhebt sie sich awar wieder, vermag aber nicht zu der Mutter emporzukommen, sondern bleibt schwebm in der Mitte zweier Regionen. Demnächst gestaltet sich auch die niedere Belt der Roterie, welche der plotliche Eintritt der Sophia in fruchtbare Bewegung gefet hutte. Jaldabaoth (wahrscheinlich Sohn des Chaos, ילדא בדורת) ift das Erzeugniß der Bu nitus mahrend ihrer bewußtlosen Selbsterniedrigung, der unvollkommene Beherrscher be Brdifchen, welcher fieben andere Engel oder himmelsmächte und Sterngeister (Abmi, Saturnus, Jao, Sabaoth, Aftaphäos, Ailoaios, Horaios) hervorbringt und somit a ber Spite einer Daboas fteht. Dieje ftufenmäßig geordneten Beifter erheben fich m im Rampf wider ihren Urheber, und biefer, ergurnt über die gewaltsame Anflehmm, blickt leidenschaftlich hinab in die Hefe der Materie (els την τρύγα της ύλης) mi erzeugt aus ihr einen bosartigen Sohn in Schlangengestalt (dooiduopos), bie vielbeutigste Figur in der Mythologie der Ophiten. An der Spite aller diefer Ansgeburten glaubt er ber Erfte ju febn; im Bollgefühl feiner Dacht ertlart er fich felbft für das Absolute, und die Sophia Brunitos muß ihn der Unwahrheit überführen, indem fie auf das oberfte Prinzip, den Urmenfchen oder Menfchenfohn hinweist. Genofica gleichsam von diesem Wort ruft Jaldabaoth: auch wir wollen Menschen machen nach unserem Bilde. Go eingeleitet erscheint die Schöpfung des Menschen durch eine auf ben Demiurgen geschehene Anregung des höchsten Gottes veranlaßt, und schon biefer Urfprung läßt borausfehen, daß das Menfchengeschlecht an beiden Belten, an Licht und Schatten, an Geist und Materie Theil haben werbe. Es wird dann weiter erflint, bag ber Menfch, anfangs feelenlos und in forperlicher Maffenhaftigfeit erfchaffen, nadher unter Beranstaltung der Sophia von dem Jaldabaoth felber das geistige Bermiga des rous und der ενθύμησις empfangen habe. Zwar suchte der Lettere ben Am burch ben Butritt bes Beibes feines himmlifden Antheils wieder zu beranben; aber i Sophia vereitelte diese Absicht; die Beschöpfe erhoben fich über den Schöpfer, blies aber doch in ihrer qualvollen Doppelftellung, ba fie ihres himmlischen Zieles im wurden, ohne die entgegenstehende Berrichaft des Demiurgen brechen gu tonnen. In selbe Sinn spricht sich in den folgenden Deutungen aus. Der Sündenfall war eigentich fein folder, fondern nur Uebertretung bes beminrgifden Gebotes burch Berführung it Schlange, und gerade biefer Ungehorsam führte jur Ertenntnig des hochften Gonet: daher sind auch die Bertreibung aus dem Paradiese und die Sandfluth Strafen bet Demiurgen, ber die Uebertreter wieder in seine Gewalt bekommen wollte. Demjelben Drud des Weltherrichers und den verderblichen Ginfluffen des ichlangenartigen Saton und feiner Engel blieben die Menfchen im alten Bunde ausgefett; ju ihrem Beile aber wirtte die Sophia, und felbst Jaldabaoth mußte unbewußt beren Absichten bienen. Imd fie wurden wahre Propheten den unwahren beigemischt, von ihr geleitet traf der It miurg die meffianischen Anstalten. Als nun der Täufer auftrat und nach ihm Beine, burch Weisheit und Tugend ausgezeichnet und von der Jyngfrau geboren: da flehte be Sophia zum himmel, ber Aeon Chriftus flieg durch alle himmel herab und berbant fich mit Jesus im Augenblick der Taufe. Zwar unterlag der menschliche Jesus der Angriffen des Demiurgen und ftarb am Kreuz. Aber Christus und die mit ihm ber einigte Sophia erhoben fich vom Tode und zogen auch den gefreuzigten Jefus in einer feinen atherischen Leibe nach sich. Nach dieser erlösenden Thatsache durfen alle Seeles bie das Göttliche wahrhaft erkannt haben, von dem Lichte Chrifti angezogen und ber

Ophiten 663

Herrschaft des Demiurgen entwachsen sind, in die himmlische Heimath des Pleroma zurücklehren.

Ueberbliden wir diefe Slige, fo fpringen die Hauptfiguren fofort in's Auge: hier das bereinfachte Pleroma, bort die Materie sammt ben Belt- und irdischen himmelsformen und bem Demiutgen, swifchen Beiben bie Sophia in mittlerer Bohe als Pflegerin bes Menfchengeschlechts und Mittlerin ber Erlösung, endlich bie Berabtunft Christi. Die Emanationsform der Spangieen ist nicht vollständig entwickelt. Während der Demiurg bewußter und selbständiger handelt als bei Balentin, tritt die Idee und Bedeutung der Menschheit noch ftarter hervor, ba ihr Name dem bochften Bringip als Bradifat zuerfannt wird; boch ftogen wir hier auf einige Duntelheiten. Db Abam fich gleich anfangs feines gottlichen Urfprunge bewußt geworben, ober erft nach bem Genuffe ber verbotenen Frucht über ben Beltschöpfer und jur Erfenntnig bes hochften Baters erhoben habe, und welche Stelle die Erschaffung des Beibes einnehme, ift aus den vorliegenden Texten nicht deutlich, daher die verschiedenen Erflärungen von Mosheim, Neander und Baur (vgl. Iren. I, 30. 7.). Die meiste Schwierigfeit aber bietet die Figur des Schlangendämon. Der Ophiomorphos wird vom Jaldabaoth felbst erzeugt, dann aber, nachdem er ben Abam gur Uebertretung des Gebotes verleitet, in die Unterwelt verstoßen; und von hier aus ift er es, welcher mit feinen Engeln alles Berderben unter ben Menschen anrichtet. Er gleicht folglich bem Satan, bem Erfinder bes Saffes und Reibes und jeder Bosheit. Auf der anderen Seite aber foll von einigen Ophiten berfelbe Schlangengeift als Bild oder Bertorperung ber Beisheit und als Beltfeele angeschaut worden seyn, so daß sie in ihm alles Wissen und den Ansang der Erkenntniß suchten, der Schlange felber aber auf mancherlei Art eine außere Berehrung erwiesen (Epiph. haer. 37, 4. Iron. I, 30. 13.). Gewiß haben wir es hier mit ben verschiedenen Auffassungen der Parteien zu thun, und zwar muß die erstere Ansicht, welche den Schlangengeist auf die Seite des Bofen stellt, auch die altere fenn, schon weil fie die älteren historischen Analogieen der Zendlehre für sich hat, während die andere zum Schlangendienst hinführende fich erft spater und nur in einem Theil der Sette entwickeln Benn die Schlangenverehrung den Ramen Obhiten beranlagte, fo erhellt, daß berfelbe von Einigen ihrer Angehörigen auf Alle überging. Der innere Einheitspunkt jener beiden Ansichten liegt aber in der Idee des Biffens, welches theils als Mittel der Berführung und Glinde, theile ale Uebergang zu höherem Bewußtseyn und jur Erkenninig bes Göttlichen verftanden werden tann, und diefe ethische Antinomie bient zur Erflärung, warum die gnoftische Lehre an diesem Punkt in entgegengesette Richtungen auseinander ging. Bon den mancherlei feltsamen Deuteleien über bas Schlangensymbol geben übrigens bie Philosophumena p. 171 ein Beifpiel, wo ermafint wird, daß die Raaffener die beiden Worte raag und radg zusammengestellt und behauptet hatten, daß jedes Beiligthum und Mufterium der Schlange geweiht fen, und es gebe unter bem himmel teinen geheimnigvollen Cultus (redern), ju welchem nicht ein Tempel gehörte und in ihm eine Schlange, von welcher jener den Namen erhalten. Auch foll die gewundene Gestalt, vergleichbar mit den vielfachen Bindungen menschlicher Eingeweibe, auf die angeborene Lift und Alugheit der Schlange hinweisen (Thoodor. l. c.). Derfelbe Ophiomorphos findet sich auch in dem fogenannten Diagramma der Ophiten. Nach dem Zeugniß des Origenes c. Cels. VI, 27. 28. war dieß eine auf einer Tafel verzeichnete Darftellung ber brei Reiche bes Syftems, bes höchften, mittleren und unterften der Finsterniß, und enthielt zugleich eine Reihe magifcher Befchwörungsformeln, mit beren Bulfe bie Seelen ber Abgeschiebenen burch alle 3wifchengewalten und Bimmelefreise nach Dben ben Weg fich bahnen follten.

Es bleibt noch übrig, auch über die kleineren Zweige des ophitischen Stammes die nothigsten Bemerkungen beizufügen. Den Sethianern wird zugeschrieben, daß fie die Sorge der Sophia für die Reinigung und Rettung des Menschengeschlechts befonders zur Darstellung gebracht haben. Sophia war es, welche mit dem Seth, den

alle Ophiten und Balentinianer herborhoben, in bas unreine Leben ber erften Denfchen ein pneumatisches Clement eintreten ließ. Gie rettete bei ber Gunbfluth bas pneumotische Geschlecht, konnte aber nicht verhindern, daß es durch den Eintritt des bosartigen Cham in die Arche abermals beflect wurde. Bon ihr rühren alle fpateren erwedenden und erhebenden Eingriffe in das Sündenleben des Judenthums her, und julest wied Befus, auf welchen der himmlische Christus herabstieg, abermals Seth genannt. Anferdem sollen diese Sethianer die trinitarische Kosmogonie eigenthümlich ausgebildet heben. Rach den Philosoph. p. 201 stellten sie zwischen die Brinzipien des Lichts und der Finsterniß einen mittleren luftartigen und garten Beift, der seinen Duft nach allen Ridtungen ausbreitet, und dachten von der Berührung und dem Zusammentreffen diejer Mächte alles Werden der Dinge ausgegangen. — Aehnliche Gedanken, aber mit wildem Baf gegen das Judenthum und mit Gefetesverachtung verbunden, hegten die Rainiten Bon diefen wurde der Judengott noch tiefer herabgefest, und fie machten jum Grundig, zu lösen die Werte ris voregas (uterus nach Baur Name des Demiurgen). Sie w klarten ben Kain, Cfau, die Korachiten und Sodomiten für ihre Anderwandten, weck ber Demiurg verfolgt, die Sophia aber an fich gezogen und beschütt habe. Unter in Aposteln, meinen sie, habe allein Judas die wahre Ertenntniß gehabt und daher, wi er wußte, daß der Kreuzestod des Herrn das Reich des Jaldabaoth flurzen muffe, de Mysterium des Berraths ausgeführt. Auch ein besonderes von ihnen selbst gemadnet Evangelium hatten sie dem Judas beigelegt (Iren. I, 31. Epiph. haer. XXXVIII, 2. Theodor. l. c. c. 15). — Eine dritte Sette der Peraten wird in den Philosophumena l. c. p. 177 ausführlich geschildert, obwohl sie nicht, wie Baur unrichtig bewert, bisher nur dem Namen nach befannt war (vgl. Theodor. l. c. c. 17). Unter ihnen herrschte ebenfalls der Grundgedanke der Treitheiligkeit. Sie hielten das Universum für dreifach getheilt nach den Unterschieden des Ungezeugten, des Selbstgezeugten und des Gezeugten und suchten diese Theilung durch alle Klaffen der Geister und der me teriellen Dinge durchzuführen. In Chriftus aber follen diefe Dreiheiten bereinigt fem er ist der Inhaber dreier Wefenheiten. Und indem nun Christus aus der höchsten Region des Ungezeugten jur Zeit des herodes in die niedrigste herabstieg, machte er in alle in biefer Befindlichen die Rudfehr und Erhebung möglich. Denn die beiden oban Welten find über alle Zerftorung erhaben, nur die britte und befondere (6 idmos mσμος) muß vergehen. Die Erlösung der Geelen aus der irdischen Region fleidet # in alttestamentliche Bilber. Das Baffer ift das Symbol der Berganglichfeit und " Leib die Fessel des Irdischen. Wie die Aegypter vom Wasser des rothen Reeres ant wurden: fo foll jeder Menfch fein Aegypten, d. h. feinen Leib verlaffen, um über it verderbliche von den Sternen beherrschte Welt hinausgeführt zu werden. Und gega die mörderischen Schlangen der Bufte gibt es feine Bulfe als durch die vollkommen Schlange (ὁ πλήσης τῶν πληρῶν ὄφις), die rettende Macht und den Stab des Moich Als Stifter der Peraten, die jedoch keiner besonderen Stiftung bedurften, da ihre Lehren einen völlig unentwickelten tosmisch-naturalistischen Karakter tragen, werden ein Suphrute Peraticus und Celbes Carpstius (nach Theodoret Ademes) genannt. — Endlich finden sich noch gewisse Barbelioten ober Borborianer erwähnt, die, nach gemeinsamen Ratmalen ihrer Borstellungen und nach dem Namen der Sophia Pruni**tus zu sch**ließen, <sup>mo</sup> den Ophiten zusammenhingen; Irenaus (I, 33.) und Theodoret (l. c. I, c. 13) be zeichnen sie als Sprößlinge der Balentinianer.

Die sittliche und praktische Richtung der Ophiten konnte von der der ülrigen Gnostiter nicht wesentlich verschieden seyn. Ihr Dualismus tried zur Askese und zum Colibat, welche Enthaltsamkeit aber in das fürchterlichste Gegentheil, in freche Sinnen lust und Ausschweifung umschlagen konnte. Es werden ihnen geheime Mahlzeiten, du dem Abendmahl ähnlich sahen, allerlei seltsame Handthierungen mit Schlangen und an dere zum Theil schauderhafte Mysterien beigelegt. Einige scheinen jedoch bestere Sinne bewahrt zu haben, und vielleicht diente gerade ihre Bieltheiligkeit dazu, ihr Dasen lant

Beit zu friften. Die Ophiten, welche Origenes im britten Jahrhundert fennen lernte, fand er im schlechtesten Zustande und urtheilt daher (1. c. VI, 28.), daß sie ebensoweit wie Celfus bom Christenthum entfernt feben, und Niemand in ihren Bund aufgenommen werde, der nicht Jesum selber verwunfcht habe. Aber trop der Berkommenheit und Entartung, auf welche wir nach folchen Aeugerungen schließen muffen, bestanden fie Jahrhunderte lang fort, und daß es noch im Zeitalter Justinian's Ophiten gab, ersehen wir aus den von diesem gegen sie erlassenen Berordnungen (Cod. lib. I, tit. 5. 1. 18. 19. 21).

Bgl. Mosheim, Geschichte der Schlangenbrüder der ersten Kirche. 2te Aust. Selmst. 1748. 4. Fuldner, Comm. de Ophitis. Part. I. Rintel. 1834. Reander, Entwidelung der gnoft. Systeme, S. 231 ff. Baur, die christl. Gnosis, S. 171. Derfelbe, das Christenthum der ersten drei Jahrhunderte, S. 176.

Dphra, בפרה, ו) eine Stadt im Stamm Benjamin nach Jos. 18, 23., nach Ensebins (unter (Aqoa) lag es 5 rom. Meilen öftl. von Bethel (also in der Gegend bon Ai); dazu ftimmt die Angabe in 1 Sam. 13, 17., wornach die Philister drei Beerfäulen von Michmas ausfandten, eine westlich gen Beth Horon, eine füdöstlich gen Zeboim und eine gen Ophra in's Land Sual (hierüber fehlen alle weiteren Rotizen). Gefenius nimmt das בית לבסרה in Mich. 1, 10. für identisch damit. Robinson (II, 338.) vermuthet, das große driftliche Dorf Tajjibe, brei ober mehr Stunden norboftlich von el Bireh (II, 317.) liege an feiner Stelle, wozu Rödiger (Hall. Lit. Zeitg. 1842,

Rr. 71) noch bemerkt, daß man Ophra hinnula mit طبية vergleichen könne, woraus entstanden sehn möchte. Bgl. auch Reil's Commentar a. d. betr. St. 2) Eine Stadt im Stamm Manaffe, Bohnfit des Gideon und Statte eines von ihm eigenmächtig eingerichteten Gottesbienftes nach Richt. 6, 11. 24. 8, 27. Die Stadt scheint diesseits des Jordan gelegen ju haben, da Gideon dieffeits die Schlacht liefert und bann über den Jordan die Feinde verfolgt. Josephus (Antt. 5, 6. 5.) nennt es Ephra. Das in Nordperaa gelegene Ephron (1 Matt. 5, 46—52. 2 Matt. 12, 27.), welches hamater (Misc. Phoen. p. 276) damit identifiziren will, eignet sich offenbar Bi. Breffel.

nicht hiezu.

Dytatus, ber heilige, tatholifder Bifchof von Mileve in Rumidien, befannt burch ein Wert, das wir noch von ihm besitzen: de schismate Donatistarum libri VII adversus Parmenianum. Bon seinem Leben haben wir keine Nachrichten mehr; auch Diejenigen altfirchlichen Schriftsteller, die feiner ermähnen, hieronhmus (de viris illustribus cap. 121), Augustinus (de doctrina christ. lib. II, cap. 40, num. 61, contra epist. Parmeniani cap. 13, num. 5, de unitate eccl. cap. 19, num. 50), Fulgentius (ad Monimum lib. II, cap. 13), Honorius von Autun (de scriptorib. eccl. cap. 3) thun dieß nur mit Rudficht auf das bon ihm hinterlaffene Werk. Das römische Marthrologium führt ihn zum 4. Juni mit der Notiz an: Milevi in Numidia sancti Optati episcopi doctrina et sanctitate conspicui. Nach dem Zeugniß des hieronymus schrieb er unter den Raifern Balentinian I. († 375) und Balens († 378). Diese dronologische Angabe stütt sich ohne Ameisel auf die Aussage des Optatus (I. 13), daß sich die diokletianische Berfolgung vor mehr als ungefähr 60 Jahren (ferme ante annos sexaginta et quod excurrit) über ganz Afrika ausgebreitet habe; allein abgefehen von der bagen Unbestimmtheit diefer dronologischen Angabe, steht ihr der Umftand entgegen, daß Optatus (II, 2) den Siricius als den Bifchof bezeichnet, der zur Zeit, als er schrieb, die Kathedra des Petrus inne hatte. Wem daher Dupin's harmonistischer Ausgleichungsversuch (Praefat. No. I), nach welchem Optatus erft bei einer fpateren Revision seines vollendeten Bertes in die von ihm aufgestellte Successionslifte ber romischen Bischofe ben Ramen des Siricius eingefügt habe, ju gewaltsam erscheinen follte, wird die Zeit der Abfassung in die Zeit des Epistopats dieses römischen Bischofe, also zwischen die Jahre 384 und 398, zu verlegen haben.

Diptatus ift der einzige bedeutende Schriftsteller der nordafrikanischen Rirche, bon dem uns aus dem langen Zeitraum, der zwischen Cyprian's Tod und dem Auftreten Augustin's in der Mitte liegt, ein Wert aufbewahrt ift. Daffelbe ift auf Beranlasjung einer Schrift bes bonatistischen Bischofs Barmenianus von Karthago geschrieben, befielben, deffen Brief an den Donatisten Tychonius Augustin in drei Buchern widerlegt Beibe verlorne Schriften bes Parmenianus find wohl zu unterscheiden: Die bon Augustin bekampste bestritt den von Tychonius entwickelten Begriff der Kirche; diejenige aber, gegen welche Optatus auftrat, war polemisch gegen die katholische Kirche gerichtet. Eine Schwierigkeit scheint darin zu liegen, daß hieronymus nur sechs Bucher bes Dp tatus tennt, das Wert beffelben, wie es uns vorliegt, aber beren fieben enthalt. Diek Differenz ift von Dubin (Praef. Num. II) äußerst glüdlich burch den Rachweis gelöft worden, bag das fiebente Buch aus vier unzusammenhangenden Abschnitten besteht, bon bena die drei ersten jedenfalls von Optatus herrühren und nach Bollendung seines Beckt als Nachträge zu dem ersten, zweiten und dritten Buche angefügt worden sind; wi dagegen der vierte Abschnitt, eine umfaffende Bertheidigung der Traditoren in der Befolgung, nach Styl und Tendenz einem andern Berfasser angehört und sehr ungehidt ben übrigen Studen angehangt worden ift.

Reben den Schriften Augustin's ift die des Optatus die wichtigfte Quelle fur be Beschichte des donatiftischen Streits, denn obgleich dieselbe durchaus eine apologeisch polemische Tendenz verfolgt und die einzelnen Argumente des Parmenianus ju wider. legen bestimmt ift, fo fand doch der Berfaffer auch in diefen reichen Anlag jur Dockauna des historischen Thatbestands. Besonders hat er darin den wüsten "westinungssuchtigen Fanatismus ber Donatisten und ihrer Circumcellionenbanden mit lebhaften gurben in einem großen Reichthum anschaulicher Buge geschildert. Aber auch in bogmengeschichtlicher Beziehung ift dieselbe wichtig, weil fie uns ben Standpunkt tennen lehrt, ben bit nordafritanische Rirche unmittelbar bor dem Auftreten Augustin's einnahm. Das Centraldogma des Optatus ift die von Chprian so nachdrucklich behauptete Ginheit der Kircht, bie er geradezu als das höchste Gut bezeichnet (III, 4) und als deren plastischen And druck er die Rathedra Betri, den einen Spiskopat anfieht, den Betrus zuerft von Chri stus empfangen und an welchem alle Bifchofe ber Kirche gleichmößigen Antheil habe (II, 1). Die Katholizität der Kirche sett er in ihre Bernünftigleit (nach der faljde Ableitung von naza doyor) und ihre Berbreitung über die Erde (quod sit rationalis et ubique diffusa, II. 1). Darin ift er aber über Cyprian ichon hinausgeschritten, er mit vollem Bewußtsehn die Beiligkeit ber Rirche nicht mehr in die perfonliche Ra heit ihrer Glieder, sondern in die Saframente fett (ergo ecclosia una est, cujus such titas de sacramentis colligitur, non de superbia personarum ponderatur II, 17. ein Gedanke, den wir als die wesentlichste Frucht des donatiftischen Streites zu betrat ten haben. Er laugnet fogar die Möglichfeit volltommener Beiligfeit innerhalb der Beili gemeinschaft; Chriftus ift ihm ber allein Bolltommene; feinen Gläubigen hat er bi vollfommene Beiligkeit nur verheißen, nicht gegeben (II, 20). Es hangt dieß mit ba weiteren Anficht bes Optatus über bas Berhältnif des menfchlichen Billens, von bene-Freiheit er noch eine hohe Borstellung hat, zur göttlichen Gnade zusammen: selbst ta Christ tann nur das Gute wollen und bis auf einen gewissen Bunkt in's Wert sex-(currere); das lette Bollbringen liegt überhaupt nicht in des Menschen Bermögen, im bern kommt Gott zu, weil dieser allein Bollkommenheit hat und nach Erreichung bena mas dem Menschen obliegt, noch etwas übrig bleiben muß, was von Gott wie jur E ganzung hinzugefügt werde (sed homini non est datum perficere, ut post space quae debet homo implere, restet aliquid Deo, ubi deficienti succurrat, quia ir est perfectio, II, 20). Solche Aeußerungen aus bem Schofe ber nordafrikanit: Kirche zeigen am Klarsten, wie gewaltig der Umschwung war, den Augustin's Ther in der theologischen Gedankenbildung hervorgerufen hat. Besondere Beachtung vertie des Optatus Erbrterung über die Taufe. Da jeder Mensch vermöge seinex Geburt, 🔑

bie bon driftlichen Eltern geborenen Rinder nicht ausgenommen, von einem unreinen Beifte befeelt ift, fo geht ber Taufe ber Erorgismus voraus, beffen Wirtung barin be-Recht, daß ber unreine Beift in die Bufte flieht und bas haus in des Glaubigen Bruft jur Gintehr und Einwohnung Gottes frei wird und fahig, ein Tempel Gottes zu werben (IV, 6). Die Taufe beruht auf zwei wesentlichen Momenten, einem objektiven und subjettiven; jenes liegt in der Trinitat, diefes in dem mit ihr jusammenftimmenden Glauben und Befenntnift bes Täuflings; aus bem Zusammentlange beider entspringt ber Tauffegen, die geiftliche Wiedergeburt, traft beren Gott des Menfchen Bater, die Rirche seine Mutter wird (concurrit Trinitati fides credentium et professio - ut dum Trinitas cum fide concordat, qui natus fuerit saeculo, renascatur spiritaliter Deo: sie fit hominum pater Deus, sancta fit mater ecclesia, II, 19). Die heiligende Rraft ber Tanfe ift unabhängig von der zufälligen Berfonlichkeit des Taufenden, der darin mur die Stelle des Dienenden (operarius) vertritt; sie beruht einzig auf dem trinitariichen Ramen (nomen est, quod sanctificat, non opus, V, 7), welche gleichsam die Quellen find, aus benen das heilige Wasser ftromt (aqua sancta, quae de trium nominum fontibus inundat, V, 3). Die in dem Ramen und der Rraft ber Trinitat vollzogene Taufe ertheilt darum die Gnade (baptisma Christianorum, Trinitate confectum, confort gratiam, V, 1); diese Taufe ift die Lebensfraft ber Tugenben (virtutum vita), der Tod der Berschuldungen (criminum mors), die unbergängliche Geburt (nativitas immortalis), die Erwerbung des himmelreichs (coelestis regni comparatio), der Schiffbruch ber Sunden (peccatorum naufragium, V, 1). Wenn sich Optatus mit der Bestimmung: baptismus confort gratiam auf den ersten Blid allerdings dem späteren fatholischen Dogma zu nähern scheint, so unterscheidet er fich doch wesentlich darin bon demselben, daß er die Birkfamkeit des Sakramentes ex opere operato nach der Seite des Empfangere noch nicht tennt: ber Glaube (ber übrigens für Optatus nur die Bedeutung ber subjettiven Buftimmung zum trinitarischen Befenntniß hat) ift ihm nicht blof Bebingung für den Empfang des sakramentl. Segens, sondern geradezu ein nothwendiges constitutives Moment des Saframentes selbst (duas enim species video necess. — principal. loc. Trin. possidet, sine qua res ipsa non potest geri, hanc sequitur fides credentis, V, 4), cr bezeichnet ihn als das Berdienst des Gläubigen (restat jam de credentis merito aliquid dicere, cujus est fides, V, 8); er stellt ihn um so höher, da sogar Christus ihn über feine Beiligkeit und Majeftat fett (fidem filius Dei et sanctitati suse anteposuit et majestati); er verweift auf mehrere Bunder, in benen der Sohn Gottes gefeiert und nur der Glaube gewirft habe (V, 8)\*). Als Theile der Taufhandlung führt er die Untertauchung, die geistliche Salbung und die Handauflegung auf, die er bereits in der Taufe Christi vorbedeutet sindet (IV, 7). Der von Ketzern vollzogenen Taufe spricht er jede Segenstraft ab, weil ihr das trinitarifche Betenntnig fehlt (haereticorum morbidi fontes), dagegen ertennt er die Taufe ber Schismatiter als gultig und fegensfraftig an und halt ihre Wiederholung filr verderblich und tobbringend (V, 1). Ebenfo befatigt er ansbrudlich, daß solche Convertiten zur katholischen Rirche, denen man die Erneuerung der bereits empfangenen Taufe erließ, auch nicht wieder gefalbt wurden, er fagt zu Barmenianus: quod a vobis unctum est, tale servamus, quale suscipimus, VII, 3) \*\*). Bon dem character indelebilis der Taufe, den Augustin zuerst naber

Rur Gennabius ermahnt (do dogmat. eccl. cap. 22, al. 52) bei ber Aufnahme von Rinbern, welche von Saretilern im Ramen ber Trinität getauft worben waren, neben ber Sanbauf-

<sup>\*)</sup> Obgleich zu Optatus Zeit das Ansehen der vier kanonischen Evangelien längst gegenüber den apokrophischen feststand, erzählt er bennoch V, 8 ein Auserwedungswunder, das sich in unseren Evangelien nicht findet. Es ist augenscheinlich aus den Erzählungen vom kanaanäischen Weibe und von der Lochter des Zairus componirt und hat seine Bointe in dem Ausspruche Christiunk. 8, 48 an das mit dem Blutslusse behaftete Beib. Ein sehr schlagender Beleg, wie frei die alttirchlichen Schrifteller das neue Testament benutzt haben und wie gewagt es darum erscheint, wenn die moderne Evangelien-Kritik jede berartige Abweichung auf den Gebrauch unkanonischer Evangelien zurnächlichen zu dürsen meint.

1

bestimmt, findet sich bei Optatus die erste sichere Spur: er tadelt es, daß die Donati. sten die außer ihrer Gemeinschaft Stehenden Beiden nennen; wer im Ramen Christi getauft fen und im Ramen des Baters, des Sohnes und des heiligen Beiftes einmal geglaubt habe, der könne, was er auch begehe, ein Sünder, aber nicht wieder ein Heide werden (III, 11). Richt mindere Beachtung verdienen seine Aeußerungen über die Gucharistie; er sieht in ihr ein Opfer, das fur die eine über den gangen Erdfreis berbrei. tete Kirche gebracht wird (II, 12), aber als Gegenstand desselben macht er nicht den Leib und das Blut Christi, sondern lediglich die Oblationen der Gemeinde namhaft; er nennt den Altar die Stätte, an welcher die Baben der Bruderschaft gur Bezengung bet kirchlichen Friedens dargebracht würden; die Stätte, welche die Gebete der Gemeinde und die Glieder Christi '(d. f. die in ihren Gaben fich Gott felbst barbringende und ben Leib Chrifti barftellende Gemeinbe) trage, und indem er bann zur eigentlichen Communionfeier übergeht, fagt er, zum Altare werde der allmächtige Gott herabgerufen, laffe fich der heilige Beift auf das Flehen der Gemeinde nieder; bom Altare empfinger Biele bas Pfand des emigen Beiles, den Schutz des Glaubens und die hoffnung in Unfterblichkeit\*). Man vergleiche, was in dem Artitel Deffe über die Bedeutung & eucharistischen Opfers und sein Berhältnig zur Gemeindecommunion in der alten Ante bis zu Augustin gefagt ift. Optatus bedient fich in feinen Schriftbeweisen meift ba allegorischen Interpretationsmethobe, die er, ein Rind feiner Beit, bis zur Absurbität steigert. Sein Styl ist gedrungen und markig, aber ohne Eleganz. An bialetischer Sicherheit und Runft fteht er weit hinter Augustin gurud.

legung bas Chrisma, was inbessen nur als lotale Sitte in ober um Marfeille, abweichen ben bem allgemeinen Gebrauch bes übrigen Abenblandes, gelten tann.

<sup>\*)</sup> Die Stelle sautet VI, 1 .: Quid enim tam sacrilegum, quam altaria, in quibus et vos (sc. Donatistae) aliquando obtulistis, frangere, radere, removere? in quibus et vota populi et membra Christi portata sunt: quo Deus omnipotens invocatus sit, quo postulatas descenderit Spiritus sanctus, unde a multis et pignus salutis aeternae et tutela fidei et sper resurrectionis accepta est; altaria inquam, quibus fraternitatis munera non jussit Salvator imponi, nisi quae essent de pace condita (Matth. 5, 24) - quid est enim altare usi sedes et corporis et sanguinis Christi? (in benen eben bie altfirchliche Anfchanung bie pignon pacis et unitatis ecclesiasticae [ab] haec omnia furor vester aut rasit aut fregit aut removitquid vobis fecerat Dens, qui illic invocari consueverat? quid vos offenderat Christus, cuis illic per certa momenta corpus et sanguis habitabat? Dit Recht nimmt herr Dr. Riden: feiner Schrift über bas Abendmahl S. 460 bie postulatio filr bie Spiflefis; wenn er aber & Optatus ju einem Detabolifer macht, "weil ber Altar ihm nichts Anberes fen, als ber Sit # Leibes und Blutes Chrifti, wo biefe auf bestimmte Augenblide ibre Bohnung haben; weil in Altar bie Glieber Chrifti trage, fowie ber Reld portator feines Blutes fen (VI, 2)", fo 1= ich ibm nicht beiftimmen. Der Ausbrud mombes Christi bezeichnet in jener Zeit nicht ten en chariftifden, fonbern bie Blieber bes mpftifchen Leibes, bie Gemeinbe; man vergleiche, m nur ein Beispiel für viele anzuführen August. op. 149, cap. 2, No. 17: membra Christi a omni hominum genere colligenda. Die Borte: in quibus et vota populi et membra Christi portata sunt, fagen nur im Geifte ber alten Rirche aus, bag ber Altar, in bemfelben geiftigen Sinne, in welchem er bas Gebetsopfer trägt, auch bas Opfer ber in ihren Gaben fich felift tu bringenben Gemeinbe, bie Glieber bes Leibes Chrifti trage. Bergl. Auguftin a. a. D., Rr. 16 And wenn Optatus ben Altar sedes et corporis et sanguinis Christi, die Relche Christi sangui nis portatores nennt und fagt, bag auf bem Altar Leib und Blut bes herrn auf bestimmte Augen blide (nämlich während ber Communion) ihre Bohnung haben, fo entscheibet bieg noch nicht in feinen angeblichen Metabolismus, bie gange alte Rirche bezeichnete ja, wie uns herr Dr. Ruder. S. 309, belehrt, mit Leib und Blut Chrifti als einem allenthalben gangbaren Ausbrud bie Ctaft bes Abendmahle (nämlich nach ber Confetration ober Epitlefis). Belde Anficht Optatus von te Realität ber Gegenwart bes Leibes Chrifti im Abendmahl gehabt, ob er Metaboliter ober Err boliter gewesen, ift nicht weiter zu ermitteln, bagegen fagt obige Stelle flar, baß er ale Obic! bes euchariftifden Opfere nur die Gaben ber Gemeinde angeseben haben tann, inwiefern fie im bolifcher Ausbrud ihrer Gelbstaufopferung gewefen find und bag er ben Opferatt vor bie &: tlefis ftellt, beren Birtung ben Abenbmahlselementen erft ihre Geltung fur bie Communion: Gemeinde gab.

Für das Ansehen, welches Optatus in Nordafrika genoß, zeugt ein Borgang, den Augustin (brevioul. collation. cap. 20, No. 38) erzählt. Am dritten Tage der Collation zu Karthago im Jahr 411 behaupteten die donatistischen Bischöfe, der Bischof Cäcilianus von Karthago sen den Kaiser Constantin I. verdammt worden, und beriefen sich dafür auf das Zeugniß des Optatus (I, 26). Die verlesene Stelle sagte indessen nur, daß Cäcilian auf das Andringen seiner schismatischen Gegner von dem Kaiser nach Brescia und zwar um des kirchlichen Friedens willen consignirt worden sen; als hierauf der Cognitor die ganze Seite zu lesen befahl und daraus weiter vernommen wurde, daß Cäcilian von ebenso viel Stimmen die Erklärung der Unschuld erhalten habe, als den Donatus verurtheilt hätten, protestirten die Donatisten zur großen Heiterkeit ihrer katholischen Gegner gegen das Lesen dieser weiteren Zeugnisse, da sie sich auf dieselben nicht bezogen hätten.

Rachdem des Optatus Werk zuerst 1549 von Johannes Cochlaus zu Mainz wieder herausgegeben worden war, ist es noch 16 Mal, zuletzt von Migne, edirt worden. Die beste Ausgabe ist die von Dupin (Paris 1700, Amsterdam 1701, Antwerpen 1702, Benedig 1769) mit einer Einleitung, einer Geschichte des donatistischen Schisma, einer tirchlichen Geographie von Nordafrika und unter Beigabe einer Reihe den Donatismus erläuternder Quellendenkmäler. Commentirt wurde Optatus von Franz Balbuin, dem Bischof d'Aubespine, M. Casaubonus und Dupin. Georg Eduard Steit.

Option (Optio) ist der Erwerb einer vakant gewordenen Kirchenpfrunde kraft eigener Bahl des Acquirenten. Rach einer Stelle, deren Inhaber noch am Leben ift, foll Niemand ftreben; daher heißt es in bem Ebitt Clotachar's II. bon 614 cap. 2 (Pertz, Monumenta Germaniae. III, 14): "Ut nullus vivente episcopo adoptare locum eius praesumat". Sobald aber die Balang eingetreten ift, fteht die Bewerbung frei. Für Stiftelirchen, in welchen eine bestimmte Zahl von Prabenden vorhanden waren, die einen verschiedenen Werth hatten, mußte über ben Anspruch auf eine zur Bafang fommende Stelle flatutarische Bestimmung getroffen werben. Man unterschied nun in ben Stiftern canoniae ligatae und liberae also, daß jene fest an eine bestimmte Stelle gebunden waren, diese dagegen im Falle ber Batang von den dazu Berechtigten gewählt werben durften. (Du Fresne, Glossar. s. v. optari.) Das Optionerecht bestimmte sich nach dem Alter des Präbendiaten, welcher in einer bestimmten Frist sich darüber erklären mußte, ob er die frei gewordene Stelle, insbesondere die Wohnung (curia canonicalis) Statt der bisher innegehabten einnehmen wolle. Nach gemeinem Recht beträgt die Optionsfrist 20 Tage (c. 4 de consuet. in VIO, I, 4). Häufig hat der Optirende ben Erben ber erledigten Brabende gugleich eine gemiffe Summe (Option &. gelber) zu entrichten, auch fur die Rirchenfabrit (f. ben Art.) einen Beitrag ju gahlen. In den Statuten der Capitel finden sich partikulare, vielfach von einander abweichende Festsetzungen. Ein Statut des ermländischen Capitels von 1388 macht die Option davon abhängig, daß ein Canonicus wenigstens ein Jahr lang bereits eine Brubende befaß. In den folner Statuten von 1423 (cap. 23 bei Würdtwein, subsidia diplomatica. P. III. pag. 98) ift felbst ber Bertauf der domus canonicalis seu capitularis mit Buftimmung bes Capitels gestattet, doch muß die Halfte bes Erloses an's Capitel gezahlt werden. Man sehe auch die Statuten des vormaligen erzbischöflichen Domcabitels zu Trier (Trier 1834), S. 77, 150 f., des Capitels von Regensburg 1517 (Mayer, thesaurus juris eccl. Tom. III. [Ratisbonae 1793. 4] pag. 25 seq.) u. a. Du Fresne a. a. D. gibt Beispiele aus Upsala.

Eine Option ist auch möglich bei beneficia incompatibilia secundi generis (f. den Art. Beneficium, Bd. II, S. 53), indem, selbst nach dem Berbots des Lateranconcils von 1215, doch hie und da sich das Wahlrecht erhalten hat (Van Espen, jus eocl. univ. P. II, XX, cap. IV, No. 11).

Opus operatum, f. Gaframente.

Opus supererogationis. Die Unterscheidung zwischen praecepta und consilia

evangelica, zwischen unbedingt gebotenen Pflichten des Gesetzes und sittlichen Zumuthungen des Evangeliums, deren Besolgung der freien Wahl des Einzelnen anheimgestellt sen, — oft zurückgestührt auf 1 Kor. 7, 6 und berührt Catechism. Roman. 3, 3, 24 — reicht weit in die christlichen Jahrhunderte zurück. S. Bd. III, 119. Die scholztische Theologie machte insosern größeren Ernst mit ihr, als sie ihr diesenige Stellung anwies, welche sie seiten im Zusammenhang des katholischen Lehrspstems dei dem orthodoxen Dogmatikern und Polemikern behauptet. Liegt nämlich in der Beobachtung der allverbindlichen Gebote bereits die Ersüllung der vollen Schuldigkeit des Menschen vor, so resultirt für die darüber hinausgehende Uebernahme der underbindlichen Consilia die Borstellung einer Handlungsweise, welche die allein erforderliche Erreichung des Pflichtgebots hinter sich zurücksätzt und damit den gerechten Anspruch auf eine diesem Mehreverdienste entsprechende Berücksichtigung begründet. Wir erhalten nach A. Gunthers zutressenden Ausbruck ein Superplus im Berdienste, welches majus habet praomium. (Bellarmin, de controv. sid. II, 1. 2, c. 7.) Dieß ist das opus supererogationis.

Symbolisch ist die Lehranschauung von mehr als genügenden Werken und dem überschuffiger Berbienftlichkeit allerdings nicht, insofern ihrer im Tribentinum nicht aus drudlich Erwähnung geschieht. Symbolisch ist dagegen der Sat, daß die Gerechtferigten durch Werfe in Gott gethan bem gottlichem Gefete pro hujus vitae statu bollfommen genug thun konnen. Trid. Boss. VI, c. 16. Symbolifch ift ebenso ber andere Sat: Si quis dixerit, hominis justificati bona opera ita esse dona Dei, ut non sint etiam bona ipsius justificati merita, aut ipsum justificatum bonis operibus . . . non vere mereri augmentum gratise, vitam aeternam et ipsius vitae seternae . . . consecutionem atque etiam gloriae augmentum; anathema sit. Sess. VI, can. Symbolifch ift endlich die Billigung der freiwillig übernommenen Gelubbe, insbefondere derjenigen des Gehorfams, der Armuth und der Reufcheit, Boss. 25, c. 1, bon denen Bellarmin, de monachis, c. 8, sagt, sie seuen nec praecepta nec indifferentia, sed Deo grata et ab illo commendata. Ift nun eine zureichende Gefetzeserfüllung möglich, begründen die guten Berte ein ihren Berth gerade aufwiegendes Berbienft und wird noch überdem die zustimmende Anerkennung zu den, vom Gefete nicht vorgeschriebenen Gelübben ausgesprochen: fo wüßten wir nicht, wie sich bem Schulbegriff der opera supererogativa entgehen ließe. Genng, die Lehre liegt in der Confequenz des Suftems. Sie folgt mit Nothwendigkeit namentlich aus der ganzen Auffassung des Gesetzes in seiner Bezogenheit auf den justifizirten Menschen. Sie hat tie Tradition für fich von den Zeiten des Alexander v. Sales an (Summa, P. IV. on 23. a. 2. m. 3., Albert M., Sent. IV, dist. 20. a. 16. 17; Thom. Aq., Suppl. tert. part. Summae Theol. qu. 13. a. 1) und ift bon ben hervorragenoften Theologen ber katholischen Kirche nicht nur nie verläugnet, sondern flets geltend gemacht und gegen alle Angriffe vertheidigt worden. Sie ift auch dem Catech. Rom. a. a. D. nicht fremd, dessen Behauptung, ut unus posset pro altero satisfacere, nur in ihr eine Erflärung finbet.

Ziehen wir die weitere Aussührung der Lehre in Erwägung, wie sie in neuerer Zeit z. B. von Möhler (Neue Untersuchungen. 2. Ausg. 305 ff.) versucht worden ift, so tritt uns da eine Berwirrung in der Begriffsfassung des Gesetses entgegen, welcher zu folgen wir nicht im Stande sind. Möhler geht von dem Zugeständniß aus, daß das Sittengeset als der schlechthinige Wille Gottes, und die von demselben verlangte Einheit des menschlichen Wollens mit dem göttlichen in der Liebe, nicht überschritten werden konne. Sosort substituirt er jedoch offenbar einen wirklichkeitslosen, völlig abstracten Begriff des Gesets, indem er ihm eine unendliche, unbegrenzte Größe zuschreibt und läßt es sodann zum Behuse seiner Anwendung auf das confrete Leben in einzelne Gebote auseinandergehen, die eben so viele Pflichten sind. Nun könne sich zwar Riemand über das Geset erheben, wohl aber über die einzelnen Geset. Ban bort an, wo mit dem Eintritt in die Willensgemeinschaft mit Christus die Liebe zum herrschenden

Brinzip des Menschen geworden sey, habe er das Sittengeset absolut erfüllt. Diesen Standpunkt der Wiedergeburt vorausgesetzt, gebe es indeß noch unterschiedliche Stufen in der Auswirkung der Liebe und zwar wählbare, durch kein Gesetz gebotene Stufen. Daher könne Jeder gewisse Pstichten so üben, wie es nicht Psticht für ihn seh, womit der gemeinsame Pstichtenkreis überboten, eine mehr als genügende Handlungsweise bethätigt und ein höherer Grad von Bollommenheit erreicht wird.

Soll dieser Argumentation Sinn beigemeffen werden, so muß angenommen werden, es bilde das Sittengeset eine imaginare Größe, bestehend einerseits aus dem einheitlichen Gesammtcomplere ber göttlichen Gebote und andererfeits aus einer Augahl von Zumuthungen, welche außerhalb jenes Gesammtcomplexes zu liegen kommen und sich nicht genauer bemessen lassen. Wir werden somit immer wieder auf den Gegensatz von praecepta und consilia zurlichgeworfen, mit dem die opera supererogativa oder, wie Luther fie nannte, Die überlängen Berte fteben und fallen. Der Broteftantismus hingegen weiß vom Befete Gottes nur als von einem untheilbaren, das Wollen und handeln des Menfchen allseitig und absolut normirenden Ganzen. In seiner Objektivität ift es ber Ansbrud für die Idee des an fich Guten, während es feine fubjektive Realisation in der Liebe hat. Run legt sich freilich die Idee in Angemessenheit zur Mannichfaltigfeit der Lebensbeziehungen in einer Bielheit von Geboten dar. Allein, diefe Gebote fteben nicht in angerlicher Bereinzelung neben einander; ebenso wenig find fie in ihrer Gefammtheit dem arithmetischen Berhaltniß einer incommensurabeln Große vergleichbar; sondern wie der Mensch verpflichtet ist, in jedem gegebenen Momente das an sich Gute vollständig zu vollziehen, so muß auch das Einzelgebot als Ausprägung der vollen fittlichen Idee, als das gange Gottesgefen in ber contreten Bezogenheit auf bas vorliegende Lebensverhaltnig begriffen werden. Belches unter ber Menge jener Einzelgebote sodann jeweilen zur Anwendung au gelangen habe, dieg entzieht fich der Sphare beffen, was objettiv bestimmbar ift. Der daherige Entscheid fällt dem wiedergebornen, bom heiligen Geiste erleuchteten und in der Liebe fich bewegenden Sewiffen anheim.

Es leuchtet von felber ein, wie auf diefem Standpuntte von feiner allgenfigenden menblichen Rraft bes in Chrifto Geheiligten bie Rebe febn tann, vermoge beren er fich bem Gefete nu ber legen" fühle, noch bon einer Möglichkeit, nach irgend welcher Seite bin mehr als feine Pflicht zu thun, b. h. in einem bestimmten Angenblicke mehr zu leiften, als die Berwirklichung der Idee des an fich Guten erheifcht. Nicht einmal dieß läßt sich in abstracto behaupten, daß die Jungfrau, welche ihr Leben dem Krantendienste widmet, badurch ihre Bflicht in volltommnerem Mage erfulle ober bag ber Miffionar ben Beweis einer hohern fittlichen Bollfommenheit leifte, als jene Andern, welche nur ihre Sparpfennige auf ben Altar bes Reiches Gottes legen. Bielmehr hangt bier Alles von der Besonderheit der Individualität und ihrer providentiellen Lebensstellung ab, fo daß eine Jungfrau, an deren Bflege ju Saufe eine alte Mutter gewiesen ift, fich burch ihren Gintritt in den Orden der barmherzigen Schwestern geradezu einer pflichtwidrigen, fundlichen Saudlung fchuldig machen wurde. Dem Beibe, bas ihn falbt, gibt der Berr Mark. 14, 8. das Zeugniß, gethan zu haben, was in ihrem Bermögen ftand. 3m Gleichmiffe Lut. 17, 10. fpricht er: Wenn ihr Alles euch Befohlene gethan habt, fo faget: wir find unnlite Rnechte. Bon ben Saushaltern wird verlangt, daß fie fich treu erfinben laffen, und nichts weiter. Bon Chriftus felber wird nur berichtet, er fen gehorfam gewesen bis jum Tod am Kreuz; und mehr als gehorsam febn ift ein Unbegriff, und weniger als gehorfam febn ift Ungehorfam. Dag bemnach immerhin verfichert werben, daß mit den mehr als genugenden Berten der evangelischen Rirche bas Erhabenfte ber driftlichen Sittenlehre abgebe, wir muffen im Beifte ber ethifden Grundpringipien bes Evangeliums das Urtheil abgeben: es verrathe die Bertretung der Lehre und der ihr unterliegenden Bringipien bas Unvermögen, die Erhabenheit des gottlichen Sittengefetes an erfaffen; fie vernichte die mahre Sittlichkeit, indem fie eine rein quantitative Scala zum Gradmesser für sittliche Reinheit und Hoheit und zudem das sittliche Handeln der Willsur preisgibt; sie leiste ebenso sehr einem hochmüttigen Pharistismus Borschub, als sie der Idee von der heiligen Liebe Gottes widerspricht, mit der sich die Underbind, lichkeit sittlicher Bethätigungen, wenn sie doch einen höheren Grad von Bollsommenheit verleihen sollen, nimmer vertragen kann. Die Lehre ist nicht nur unsittlich, sondern auch irreligiös und, an das Bild Christi gehalten, geradezu lästerlich. Ja, wie will sie sogar nur der einsachsten Logik gegenüber bestehen, wenn nach katholischen Grundsätzen (Möhler, S. 300) die Realwerdung des Gesetzes im lebendig Gläubigen zugestandenermaßen nie vollkommen ist? In diesem Sinne lassen sich schon die Shmbole der edange. Lisch en Kirche, noch früher unter Andern z. B. Matthias von Janow, De regulis, vernehmen. Conf. Aug. art. XXVII; Apol. W. 140. 163. 187. 269; Art. Smale. III, 3. W. 322; Conf. Angl. XIV u. s. w.

Wir würden indeh der Lehrvorstellung vom opus supererogativum die verdiente Würdigung nicht angedeihen lassen, wenn wir sie nicht auch noch in ihrer Bedeutung als integrirendes Moment der Ablaflehre beleuchteten. Bahrend nämlich bas & frament der Beichte und die daran gebundene priesterliche Absolution den Erlaf de Schuld und der ewigen Strufen gewirkt, gewährt die Kirche kraft ihrer lösenda Schlüsselgewalt bekanntlich im Ablaß eine Ermäßigung oder auch einen Erlaß der w ber gottlichen Berechtigfeit geforberten geitlichen Strafen; wobei unter zeitlichen Strafen theils diesseitige, als firchliche Bligungen (poense vindicativae) und Phuitenen, theils jenseitige, im Fegfeuer zu erduldende verstanden werden. Bb. I, 67. Perrone, Woher tommt nun der Rirche die Berechtigung, fich als "Reprafentantin von Gottes Barmherzigkeit und Gerechtigkeit in diefer Zeit" hinzustellen und in folder G. genschaft einen Strafnachlaß eintreten ju laffen, der fo wenig bloß fürchlicher Ratur ift, daß er sich unter gewissen Restriktionen sogar auf das Jenseits erstreckt? Wie kann ihr bie potestas conferendi indulgentias a Christo concessa bindigirt werden, babon bae Tribentinum, Soss. 25, fpricht? Siefilr appellirt man nach bem Borgange bes Alegan ber bon Sales an den thesaurus supererogationis perfectorum, gebildet eben duch bie supererogativen Berdienste Christi und ber Beiligen. Est indulgentia remissio poenae temporalis adhuc post absolutionem sacramentalem peccatis debitae, in for interno coram Deo valida, facta per applicationem thesauri Ecclesise a superiore legitimo. Perrone, IX, 1. Dag es einen folchen, alle Schaden bes B fen immerfort heilenden Lebensschat gebe, beffen Mitte und Fundament, bas Alles & gende und durchdringende Pringip bie unendlichen, überfluffigen Berbienfte bes Colm Gottes in feiner Menschheit, dann Christi Berdienfte in feinen Beiligen , beren Birte und Leiden find (Rlee, Dogm. 2, 335), gilt als fidei proximum. Abgesehen daten, daß seine Anerkennung implicite in der Saultion bes Ablasses, Trid. Sess. 25, c. 21 enthalten ift, hat er eine Reihe von Deflarationen ber Babfte Clemen & VI. (Const. Unigenitus), Leo X. (Berwerfung von Luthers Thefen), Bius V., Gregor XIII-Bine VI. und Benebitt XIV. für fich. Angerdem vergl. Alex. Alens. P. IV. qu. 23, a. 1, m. 1; Alb. M., Sent. IV, dist. 20, a. 17, 18; Thom. Aq., P. III. qu. 25, a. 1; Sent. IV, dist. 20, qu. 1, a. 3; Summ. adv. Gent. III, c. 156; Bonav., Sent. IV, dist. 20, P. II, qu. 1; Bellarmin, De Indulg., c. 2 u. 3; Verenius, Regula fidei, c. 2, §. 4; Bossuet, Exposition, §. 8; Petr. Ballerinius, Summ theol., Prael. 3.

Zwar könnte man noch zweiselhaft seyn, ob bei den merita, über welche in der Ablaßertheilung versigt wird, an werkthätige Leistungen im strengen Berstand die opus supererogationis oder aber an unverdiente Erduldungen, an die über dot gerechte Strasmaß hinausgehenden Leiden der Heiligen, zu benken seh, wonach zur Boraus schon ein Theil der durch die Gesammtheit der Sünder verwirkten, zeitliche Strasen abgebüßt worden wären. Nur im ersten Fall bildet der Lehrsatz vom opzi supererogationis die Unterlage der Ablaßlehre, es wäre denn, daß der Begriff in

opera supererogativa auch das Mehrleiden der Bolltommenen umfaßte, was den Definitionen der Orthodoxen zufolge doch nicht wohl angenommen werden darf. Dagegen tehren fie namentlich in ihren polemischen Rechtfertigungen ber Lehre vom Kirchenschap gerne gerade die 3 weite Betrachtungsweise herbor. Drientiren wir uns indef aus den mehr thetisch gehaltenen Darlegungen, so begegnen wir hier offenbar einer jener schillernden Unklarheiten in der Lehrausprägung, wie fie der Katholizismus häufig bietet, einem bequemen Mangel an logischer Durchbildung der Dottrin, der aus Jedem Alles zu machen gestattet und daher dem protestantischen Darsteller in allen Richtungen der Controverse ben Borwurf des Diffverstandes zuzieht. Denn beide Faffungen spielen nicht bloß schon in ber Scholaftit durcheinander, fondern fie werden auch wirklich als gleichberechtigte Momente einheitlich zusammengeschloffen. Derfelbe Dibhler, welcher §. 68 a. a. D. den thosaurus aus dem Uebermaß bes Strafleidens der Einen ableitet, läßt §. 69, S. 411. sowohl die guten Thaten als die unverschuldeten Leiben der Gerechten befreiend auf die noch gefeffelten Glieder des Leibes Chrifti jurudwirken. Roch bestimmter erklärt sich Klee, Dogm. 2, 334, Bellarmin, De monach. c. 7. 8. Wie konnte es anders fenn? Allerdings ist der thosaurus, dieser gnadenreiche Born des Ablasses, das Produkt der merita Christi et Sanctorum, quatenus haec satisfactoria sunt, allein - norunt theologi omnes opera bona esse meritoria, impetratoria et satisfactoria. Somit confurriren unstreitig auch die opera supererogativa bei der Constituirung bes Berdienftschapes, deffen Zuwendung an die im Gnadenstande Befindlichen auf bem Bege ber Reversibilität im Ablag erfolgt. aus diefem äußerst praktischen Ausgang erhellt die folgenschwere Tragweite unserer Lehre. Les bonnes oeuvres de tous les hommes, le sang des martyrs, les sacrifices et les larmes de l'innocence s'accumulent sans relâche pour faire équilibre au mal. L'action de grâce, la prière, les satisfactions, les secours, les inspirations, la foi, l'espérance et l'amour circulent de l'un à l'autre comme des fleuves bienfaisans. De Maistre, Soirées de St. Petersbourg.

Die Lehre in ihrem Zusammenhang hat bereits Wieliffe, Dial. p. 287 in Anspruch genommen, Joh. von Wesel, adv. Indulg. Disput. besonders c. 43 ff., einer schneidenden Kritit unterworfen. Wie fich die Reformatoren ju ihr gestellt haben, mag man aus Melanchthon, Loci, de Satisfactione und aus Calvin, Inst. 3, 5 abnehmen. Bon ben Spatern verdienen außer Chemnitz, I. de bonis opp. qu. 3, II. de Indulg. u. 3., vorzüglich Berückstigung Chamier, Panstratia cathol. III, l. 24 de satisfactionibus alienis und Jo. Gerhard ed. Cotta. Loc. XV, c. 9, wo auch die altere Literatur. Auf einen ahnlichen Standpunkt hat fich innerhalb ber fatholischen Rirche 1786 Die Synode von Piftoja, propos. XLI, gestellt. Wenn die protestantische Bolemit nicht immer fattsam beachtet hat, wie die vikariirende Satisfaktion der Beiligen nicht auf bie Schuld, fonbern nur auf ben geitlichen Strafnachlag nach erfolgter Gunbenvergebung bezogen wird; fo erklärt fich bas Berfehen zur Genuge aus ber Braxis, welche auch in biefer Richtung die grundlofen Unterscheidungen ber Dottrin nicht einhalt. Auch znag noch an die Aeußerlichkeit erinnert werden, mit der die thatsächliche Incongruenz 3wifchen dem katholischen Theologumenon und der unumstößlichen Grundwahrheit von Der Allgenugfamteit des Berdienftes Chrifti fcheinbar in Ginklang gebracht wird. Denn - wird in Anlehnung an die thomistische Unterscheidung von meritum de condigno und de congruo versichert — ba bas Berdienst Christi stets bas treibende Realpringip ber überschuffigen Berdienfte der Bolltommenen bleibt, fo foll durch die Beifügung diefer estern nicht etwa eine Erhöhung vom Werthe des Berdienstes Christi erzielt werden, ondern es wird in Rraft des Berdienftes Christi nur eine Mehrung ber Genughunngen nach Quantitat und Bahl bewirft. Per modum cumuli adjieiunur satisfactionibus Christi, quin istis ulla ratione derogetur. Es fommt infofern en Berdiensten der Andern, die bloß als fatissattorische Leistungen, nicht als persönliche ittliche Bethätigungen übertragbar find, nur die Dignitat eines Mittels für die Appli-Real - Encyllopabie fur Theologie und Rirche. X.

kation des in den subererogativen Handlungen sich auswirkenden Bollverdienstes Christi zu. Non habent nisi rationem medii, quo Christi pretium nodis applicatur. Bergl. Bellarmin, De Indulg. 1, 4 n. 4. Wenn endlich unter Festhaltung dieser Rlauseln zur Erklärung der Möglichkeit und Wirklichkeit jenes verwaltbaren Kirchenschafts sein Thomas von Aquin durchgängig die Idee der Gemeinschaft der Heiligen und die darans resultirende Zusammengehörigkeit der Glieder am Leibe Christi beigezogen wird: so ist sich nur zu wundern, wie sich die Berwechslung der in dividuellen Selbst kändigkeit in der Unveräußerlichkeit des sittlichen Werths oder Unwerths mit der anderartigen gliedlichen Gemeinsamkeit der geheiligten Persönlichkeit, welche das Fundament für die poetisch illustrirte Fistion hergeben muß, dem Blicke fortwährend entziehen kann. Einzig auf der Grundlage dieser Verwechslung ist es möglich, die stitlichen Leibe Christi in einen doch zulest mechanischen Ausgleichungsapparat zu verkehren.

Oranges, Stadt in der Provence, bekannt in der Kirchengeschichte durch zwei baselbst gehaltene Spnoden, die erste, i. J. 441, besucht vom Bischof Hilarius v. Arla, Eucherius von Lyon und 14 anderen Bischöfen, beschäftigte sich nur mit Discipsingsachen; die zweite, aus Anlaß der semipelagianischen Ansichten des Faustus von Ring (s. d. Art.) im Jahre 529 gehalten, soll im Art. "Pelagianismus" besprochen werden.

Orarium oder Stola, f. Bb. VII. S. 736.

Oratorianer, f. Reri, Bhilipp.

Oratorium, f. Rapelle.

Oratorium ift der Name für eine Gattung von Musikwerken, die im Gebiete ber geiftlichen Boefte und Musit ungefähr baffelbe vorstellt, was in der weltlichen kunft die Oper. Auch das Oratorium nämlich ist 1) ein größeres, aus einem Comple von Tonftuden bestehendes, alle Waffengattungen ber Tontunft in sich bereinigendes Ganges; es enthält mefentlich Gefangftude aller Formen, unter welchen aber, gemäß bem Raratter aller Kirchenmusit, der Chor eine viel bedeutendere Stelle einnimmt, als in der Oper; diese Gefänge find begleitet vom Orchester und muffen es fenn, ba das Oratorium immer das Geprage des Großen, Machtvollen, Ueberwältigenden haben muß ähnlich, wie auch nur die Orgel das gottesdienftliche Hauptinstrument fenn kann, wil ihr Ton allein die entsprechende Kraft und Hoheit neben der erforderlichen Mannichsal tigfeit befist. Reine Instrumentalmufit ift ebenfalls bom Dratorium nicht gang ause fcoloffen, fofern daffelbe nicht mir mit einer Symphonie zu beginnen pflegt, fondern # mufitalischen Ausbrud einer bestimmten Situation ein folder Sat (3. B. die him fymphonie, die im Deffias die hirten ju Bethlehem ankundigt, die Schlachije phonie und der Todtenmarich im Saul 2c.) auch im Berlaufe des Stücks zwischench treten tann. 2) Diese Musitstude find aber nicht blog durch rein musikalische Befet bon einander verschieden (b. h. durch ben Bechsel der Tempi, Tonarten und bes muftalischen Karakters, wie dieß unter den Bestandtheilen einer Sonate, einer Symphonic der Fall ift, denen man freilich in unserer Zeit alberner Weife auch einen bestimmten dramatischen Karatter, ein Programm hat andichten wollen), sondern es ift eine in einer gewiffen Stetigkeit fortschreitende, einheitliche Sandlung, die sich in Text und Mufit bem Buhorer vorstellt, in welcher die Sanger, wenigstens die Soliften, die Rolle beftimmter Berfonen übernehmen, und wo felbst ber Chor entweder ebenfalls bestimmt Berfonen als mithandelnd (das Bolt, die Baulspriefter 2c.) vorstellt, ober aber abnid bem antiten Chor, "die allgemeine Empfindung, das Gefühl und die Reflexion der Ge meinde ausbrudt, beren ideeller Reprafentant ber Chor ift." (Bgl. D. Jahn, über Mendelssohn's Baulus. Kiel 1842. S. 17.) Dieses Merkmal, die dramatische Raw des Oratoriums, trifft bei manchen Werken, die diesen Ramen führen, d. B. Joseph Sandn's "fieben Borten" nicht zu; aber dann follten fie fich nicht Dratorien, fonden Cantaten nennen. Das ebengenannte Wert ift ohnehm, wie es aus fpeziellem Anis und für fbeziellen 3med geschrieben worben, unter feine gangbare Lategorie ju fubjumire

Freilich tonnte dem entgegengehalten werden, daß gerade das größte aller Oratorien, Händel's Messias, dann diesen Namen auch nicht tragen blirfte, da in demselben Niemand in der Rolle einer bestimmten Berson auftritt. Aber genauer besehen, läßt sich in der That von jeder Numer angeben, wer da der Redende ift. Es ift bald ber Evangelift ("Es waren Birten bafelbst auf bem Felbe" 2c.), bald der Apostel ("Siehe ich fage end ein Geheimnig"), balb aber, und zwar am häufigsten, ber Brophet - also wohl nie ein Individuum, aber bennoch eine Berfon; es redet bald die gläubige Seele, balb bie gange Menscheit, einmal auch bas Judenvoll ("Er trauete Gott" 2c.); die Bersonen, die da auftreten, find (mit Denfahrt's Lied zu reden) "Propheten groß und Patriarchen hoch, auch Christen insgemein"; und bloß die Großartigkeit des Gegenstandes, der Fortgang der Handlung nicht im Berlauf von Stunden oder Tagen, sondern von Jahrtausenden, so wie die Bekanntschaft aller Zuhörer mit dem biblischen Gedankengebiet machte es überflüsfig, ja ungeeignet, ben auftretenden Bersonen Ramen beizulegen. — Die Handlung fofort, die das Oratorium musikalisch uns miterleben läßt, muß 3) der heiligen Geschichte entnommen seyn, so zwar, daß der geschichtliche Rern theils in feinen Einzelheiten poetisch frei ausgestaltet ift, theils das lyrische Element den Bang ber handlung fortwährend unterbricht und fogar über die eigentlich dramatischen Momente, so wie über die epischen Bestandtheile, wo solche vorhanden sind (z. B. die erzählenden Borte, beren Sanger aber in sofern auch eine halb bramatische Figur ift, als er ben Evangeliften borftellen foll), an Bahl und Ausbehmung borwiegt. Jene lyrifden Stude. Betrachtungen, Gebete zc. tonnen einer der handelnden, jur Geschichte gehörigen Berfonen eben fo gut, als nicht nur, wie fcon bemerkt, dem bie Bedanken bes Buhbrers anssprechenden Chor, sondern auch fingirten oder allegorischen Bersonen in den Mund (Eine stehende Figur diefer Art war in den alteren Passionsmusiken 3. B. die Tochter Zion; in einem Werte von Graun vom Jahre 1725 tritt bei ber Abendmahlseinsetzung fogar "die thörichte Bernunft" als Berfon auf und erlaubt fich, der "Sulamith" allerlei Zwingli'sche Strupel entgegenzuhalten; das Duett schließt aber mit dem Einverftandniß: "Du mußt - ich muß - bas tolle Denten laffen 2c."). -Mit Borliebe nimmt bas Dratorium seine historischen Stoffe aus dem A. I., mit Ginfchluß der Apokryphen, was theils in der größeren Mannichfaltigkeit der geschichtlichen Karaktere und Situationen, theils auch in dem feiner Natur nach poetifcheren Geprage bes A. T. feinen Grund hat. Aus bem Reuen ift (ben Deffias abgerechnet, ber bas Bange umfaßt, aber auch die neutestamentlichen Partieen großentheils in alttestamentliche Borte fleidet) vorzugeweise die Baffionegeschichte musikalisch behandelt worden; Mendelesohn's Baulus steht außerdem ziemlich allein da, fofern andere neutestamentliche Stücke (wie Lazarus von Rolle, der Jungling zu Rain von Lindpaintner, die Berklärung von Ruhmstedt, die himmelfahrt von Reutomm) fowohl au Werth als an Umfana bon untergeordneter Bedeutung find. Außer der biblifchen Geschichte nimmt bas Oratorium auch efchatologische Begenftande, als antigipirte Beschichte, in seinen Rreis (Schneis Der's Weltgericht, Spohr's lette Dinge). Mit Stoffen aus der Rirchengeschichte fand nur vereinzelte Berfuche gemacht worden (3. Bug von Lowe, neuestens foll ein Dratorium "Luther" von einem uns noch unbekannten Componisten eristiren); selbst von tatholischen Tonsetzern und Dichtern ift die Legende nur wenig für obigen 3wed ben Abt (Aler. Scarlatti's 8. Francesca; Metastasio's Gedicht: St. Helena am Calvarienb ærg.) — Indeffen scheint felbst das Merkmal, daß es immer ein Moment heiliger Ge. Schichte fey, welchen das Dratorium feiert, nicht festgehalten werden zu konnen. Berschiedene Stude von Bandel (wie Acis und Galatea, Allegro und Penseroso, das Ales randerfest ic.) sind rein weltlichen Inhalts; von ben Neueren gehort Rob. Schumann's "das Paradies und die Beri" in diese Rlaffe. Die Eristenz einer folchen ist immerhin veritbar; es ist daher auch von Berschiedenen, wie z. B. von Thibaut, neuerlich von Röftlin (in Bifcher's Aesthetit III. Th. 2. Abth. 4. Hft. S. 1103-1110) ber Bepriff bes Dratoriums weiter gefaßt worden, wiewohl Roftlin fehr richtig G. 1107 bemerkt, daß "auch in nicht birekt religibsen Oratorien ein religibses und ethisches Grund: gefühl durchklingen muffe, um dem Gangen die bohere Beihe tieferen Empfindungs, gehalts und innigerer Ergriffenheit zu geben, die es nicht fo entbehren tann, wie die mehr auf Einzelkarakteristik und braftische Wirkung angelegte Oper." Wir unsererseits möchten aber lieber ben Namen Dratorium feinem Ursprung gemäß (f. unten) für geiste liche Musik reserviren; es wird ohnehin das weltliche Oratorium schon darum nie eine bedeutendere Entwickelung haben konnen, weil nur die biblische Geschichte in ihren Einzelheiten so allgemein bekannt ist, daß die Phantasie, um genau folgen zu können, einer Bühnendarstellung zur Dufit nicht bedarf. Filt ben weltlichen Geschichts : ober Dichtungestoff ist die Oper weit vorzuziehen; für ihn ware die Cantaten : und Oratorien form gerade die unvollfommenere Darstellungsweise, während zie für religiöse Gegenstände die volltommenere, allein würdige Form poetisch-musikalischer Reproduktion und Reprofentation der Geschichte ift; nahm auch eine fruhere Zeit, insbesondere von den geiftli chen Dramen des Mittelalters her, keinen Anftog daran, die heiligen Bersonen auf eine Buhne bargestellt zu sehen, so buldet dieß jetzt, ba sich Weltbewußtsenn und religiist Bewußtsehn ganz anders auseinandergesett haben, das feinere, zumal das protestunife religiöse Gefühl nicht mehr. Die Handlung geht hiernach 4) im Dratorium nicht w den Augen des Zuhörers, wie in der Oper, sondern bloß vor seiner Phantasie in Scene; deshalb treten häufig epische Elemente zwischenein, um ben Buhorer erft af die Situation vorzubereiten, in der der nächste Moment der Handlung vor fic geht. Aber eben weil keine Handlung sichtbar vor sich geht, kann das Lyrische um so me gehinderter sich aussprechen. Auch dieses Merkmal paßt in sofern nicht genau, alb nicht nur die ältesten italienischen Oratorien (siehe unten) gar nicht anders, als auf einer Bühne gleich einer Oper aufgeführt wurden (nur daß diese Bühne in einem kirchlichen Lokal errichtet war), sondern auch Händel's Esther noch im Jahre 1731 in London auf's Theater tam (f. übrigens das Nähere bei Chryfander, G. F. Sändel, I. S. 471 ff. und Brendel, Gesch. der Musik, I. S. 215).; und daß noch später dieß nicht außer Uebung war, beweist u. A. Dittersdorf, ber in feiner Gelbstbio graphie S. 85 von der Aufführung seines Isacco figura del Redentore auf einem Theater berichtet, das aber auch tein öffentliches, sondern im Hause eines Bischofe ? Bregburg errichtet mar. Seitdem jedoch bentt Niemand mehr an theatralische Auffib rung; bas Dratorium tritt im Konzertsaal und in ber Kirche auf. Diefe ift ber is von Rechtswegen gebührende Ort; der Grogartigfeit des Stoffes und der Stimms die das Dratorium eben so fehr voraussetzt als erregt und befriedigt, entspricht nur & Raum einer Kirche, nicht wegen ber Dimensionen, sondern wegen bes Karafters und ic Reminiscenzen, die daran haften. Rann das Dratorium auch nicht mehr, wie die alter Baffionsmufiten, mit dem Gottesbienfte der Gemeinde in organische Berbindung trem fo eignet es fich um fo trefflicher bazu, ben Abend eines Festages als musikalifat Befper ju verherrlichen. Beffen geistige Organe so wenig entwidelt find, daß er in heilige Macht, die erbauende Kraft solch eines Werkes nicht fassen kann, der möge 31 Hause bleiben, nicht aber, wie auf dem Stuttgarter Kirchentag von 1857 sich ein Gif eben fo undankbarer als thorichter Beise erlaubt hat, benjenigen, welchen Ohr und fic beffer aufgethan ift, darob eine Strafpredigt halten. Gifern um Gott ift gut, nicht abe. wenn es im Unverftand geschieht. - Um aber bem Dratorium sein angestammtes bei mathrecht an die Kirche wahren zu konnen, muß besto strenger von ihm gefordert waben, bag es ben ber Rirche entsprechenden Styl einhalte (f. d. Artitel "Rirchenmufil-Bb. VII. S. 661), daß also namentlich, wo das Sujet die musikalische Darftellm: menschlicher Leidenschaft forbert, barin ftrenges Mag gehalten werde, und außende nichts vorkomme, was den Buhörer aus der andachtigen Stimmung in die Atmofphin der Welt hineinversetze. (Handn's Jahreszeiten z. B. konnen mit ihren Trink- " Jagdchoren, ihrem Liede zum Spinnrad, mit dem wenn auch fehr zahmen Liebespax nicht in einer Rirche aufgeführt werden, find aber eben darum auch tein eigentliche

Oratorium 677

Oratorium.) Ueber die Erfordernisse, um solch ein Werk schaffen zu können, hat Chrhsander a. a. D. S. 434 gelegentlich Treffendes gesagt; vom ästhetischen Gesichtspunkte aus ist die Technik in gründlicher Weise beleuchtet von Köstlin a. a. D. Sben so muß von den Sängern gesordert werden, daß sie eine Oratorien-Arie nicht wie eine Opern-Arie vortragen. Bergist sich ein Sänger so weit, dieß zu thun, dann wird nicht nur der Fromme, sondern eben so der Musiktenner ein Aergerniss nehmen, nicht aber liegt dieß auch dann schon vor, wenn dieselbe Person, die auf dem Theater gehört wird, auch im Oratorium ein Solo übernimmt. Wenn einst Frau von Knoll die Arien im Messias sang, ist es keiner Seele in den Sinn gekommen, daß man sie auch als Agathe schon im Freischütz gesehen

Bur Geschichte bes Dratoriums ift noch Folgendes beizufügen. Der Stifter bes Ordens ber Oratorianer, Philipp von Neri, hatte fich bei ben von ihm veranstalteten Berfammlungen im Bethaus ichon bon Anfang (1574) ber Dufit als Mittels jur Erhohung der Andacht bedient. (Er war der Beichtvater Palestrina's.) Als nun die Oper anfing, ihre Reize zu entfalten, gedachte er auch biefe nicht unbenütt zu laffen. (Siehe Jahn, Mozart I. S. 320.) Solch eine geistliche Oper hieß azione sacra; fie wurde im Bethause des Ordens (oratorio) mit Deforationen und Tangen im Rostum aufgeführt. Dag ber Rame bes Lotals fogleich auch auf diese geiftlich = musikalischen Schaufpiele übergegangen febn muß, geht baraus herbor, bag bas erfte berühmte Stud, bas für diesen Zwed gesett wurde (dell' anima e del corpo, von Emilio de Cavalieri, 1600) fcon ben Titel Dratorium fuhrt. Dit bem Gottesbienfte mar folch eine Aftion (f. Jahn S. 322) nach der Anordnung Philipp's in ber Art berbunden, daß "berfelben eine Deffe und eine von einem Knaben (!) gehaltene Rede voranging, awischen den beiden Abtheilungen des Oratoriums aber eine Predigt gehalten murde". Der Styl ber Musik war genau berselbe, wie in der opera seria, nur daß man bei den allerernsthafteften Dratorien ben begleitenden Inftrumenten (wie kleinlich!) Dampfer auffette, und daß im Dratorium auch die Baßstimme mit Sologefang auftreten burfte, während dieß - gang getreu ber widerlichen Unnatur bes Rococco-Zeitalters - in der opera seria verboten mar, die dafür ihre Belbenrollen den Raftraten übertrug. - Gine atveite Bestalt nimmt das Dratorium sofort in England an unter G. F. Bandel. Nach der geltenden Annahme maren es theils bifchofliche Erlaffe wiber die Produktion biblifcher Stüde auf dem Theater (f. Winterfeld, Ev. Kirchengesang III. S. 170), theils und noch mehr die argerlichen Erfahrungen, die der Meister auf feiner theatralischen Lauf. bahn zu machen hatte (f. Brendel a. a. D. I. G. 216 f.), mas ihn bestimmte, ber Oper Balet ju fagen und fich gang bem Oratorium juguwenden; Die Fortsetzung von Chryfander's hochft willfommenem Berte wird uns barüber genauere Renntnig verschaffen. Auf die Bedeutung Bandel's für das Oratorium werden wir unten bei der Bergleichung mit Bach zurudtommen; hier fen bloß zum Bergleich mit ben italienischen Oratorien bemerkt, daß fo eine azione sacra fich neben einem Stud von Bandel ausnimmt, wie ein geschniegelter Abbe neben einem bon den bier großen Propheten. — Gine britte Phase des Dratoriums — wir können sie der italienischen und der englischen gegenüber füglich die deutsche nennen, ohne darum Händel's urdeutschem Geist und Wesen etwas entziehen zu wollen (frangofisch hat bas Oratorium nie gelernt) - repräsentirt fich in 🕃 e b a ft i an Bach; seine Passionsmusiken sind Oratorien ersten Ranges, wiewohl er hnen diesen Ramen nicht beigelegt hat. Er ift nicht, wie Bandel, vom Theater aus jum Dratorium gelangt, sondern von der Kirche, vom Gottesbienft aus; ja, er ift nicht einmal bom einen zum anderen fibergegangen, er blieb vielmehr mit feinen größten Berten vie mit feinen fleineren Cantaten in der Rirche; all' feine Mufit bient dem Gottessienfte der Gemeinde, fo fehr, daß fogar ein wesentlicher Theil dieser Musikwerke -Die Choralverse — bestimmt waren, von der Gemeinde mitgefungen zu werden. Solche Bearbeitungen der Passion waren aber nichts wesentlich Neues; die romische Kirche annte langst vorher eine Aufführungsart für dieselbe, da ein Sanger als Evangelist,

ein anderer für die sammtlichen Reden des Herrn, ein britter (ancilla genount, von der Berläugnung Betri her) alle anderen Bersonen vorstellte und der Chor, unter bem Romen der Turba, das Bolt repräsentirte. Die Sangweise ift aber eine gregorianische bie bloß am Ende ber Zeilen in eine melobiofe Cadenz verläuft. Solch einen Bortrag ber Paffionegeschichte in der Charwoche wollte auch die deutsch protestantische Ringe nicht miffen; aber theils fant das Singen berfelben jum blogen Lefen herab, theils griff man zu ber fast entsetzlichen Auskunft, die Baffion in Form des Liedes bon Stodmann "Jesu Leiden, Kreuz und Bein", in vierunddreißig achtzeiligen Strophen, nach Einer Melodie von der ganzen Gemeinde absingen zu laffen, und wohl nur an solden Kirchen, wo man über einige tuchtige Sanger zu verfügen hatte, blieb die alte Cinrichtung. Allein der Einfluß der Oper, die in Italien und in England so wesentlich mit der De staltung bee Dratoriume zusammenhing, blieb felbst in Deutschland nicht wirtungelot. Der Erste, der die mannichfaltigeren, lebhafteren Formen der Opernnufit auf Rirchemmit Libertrug, war Heinrich Schus, ein Schuler des Benetianers Gabrieli, Kapellmeister in Dresben (geb. 1585, + 1672); er sette Kirchenstlicke als Dialoge, wie er fie namt, so nämlich, daß ein Sänger eine evangelische Erzählung vorträgt, die handelnden kasonen aber sofort selbstredend, d. h. singend auftreten (fo 3. B. der verkundende Engelm Maria 1639, ber Anabe Jesus im Tempel 1650 2c.). Schutz behalt groar bie alte Beite ber Intonation für ben Evangeliften im Bangen bei, fcmudt fie aber an gehobenen, bebeutungsvollen Stellen melobisch und beklamatorisch aus, und auch wo der Sanger nach alter Art in Einem Tone fortzufingen hat, läßt er die Orgel oder andere begleitende Instrumente durch belebtere Riquren den dem verwöhnteren Dhr erwünschten Bechsel herstellen, so namentlich in seiner "Auferstehung des Herrn" (1623). Gine andere Reuerung, die fich Johann Klaj in Nürnberg erlaubte (1650), nämlich die Gefänge durch Deklamation zu unterbrechen und zu verbinden, blieb ohne Nachfolge; defto wichtiger war es, bag ber Ronigsberger Rabellmeifter Gebaftiani 1672 in einer Baffionsumft den Gefang des Ebangelisten burchweg als Recitativ, nach Art der Opern-Recitative, (S. das Borwort zum 4. Bde. der Leipziger Gefammtansgabe von 30h. Sch. Bach's Werken, S. XVII.) Sofort erscheinen in der Hamburger Bassion von Brodet, die von Telemann, Keyser, Mattheson und Händel 1712—1714 componirt wurde, all Formen ber Oper angewendet; es treten neben ben Gefchichtsperfonen und bem Em gelisten zwei allegorische Figuren, die Tochter Zion und die gläubige Seele, auf, fo ki es an Abwechselung zwischen Spischem, Lyrischem und Dramatischem nicht fehlt; k tative, Arien, Duette, Chöre und Chorale reichen sich zum imposanten Ganzen in (Bgl. hierliber die foeben genannte Borrede zu Bach; außerdem Chrysander: a. D. S. 427-449.) Run aber, mahrend Bandel "mit der Baffion feinen fraftigen & auf beutsches Gebiet setzte, aber ihn eben so schnell wieder zurückzog" (ebendas. S. 447 und feinen späteren Werken ein ganz anderes Geprage gab, war es Bach, der mit seinen Bassionsmusiten, namentlich der Matthäuspaffion, aufgeführt in der Thomastinde ju Leipzig am Charfreitag 1729, jener überlieferten Form treu blieb, aber in ihr hat Bochfte fcuf, neben bem jene vier Compositionen bon Brodes' Gebicht in tiefen Schatter treten, felbst Bandel's Musit bagu nicht ansgenommen, der diese Bahn hernach nie wie der betrat. Und hier liegt nun der Unterschied. Bandel's spatere Oratorien gehom gwar in die Rirche, fo weit fie ein biblifches Sujet haben, aber nicht gum Gotteebient Es ift bon Jahn (über Baulus G. 7 f.) fogar bas Erftere bestritten; feine Dufit mit einziger Ausnahme des Meffias - fey weltlich, die Bahl biblifcher Swife mit zufällig und theils durch feinen angebornen Ernft, theils durch die Borliebe der Englis ber für die Bibel bedingt; Sandel fen in feinen Oratorien gang berfelbe wie aufr denfelben; "man ward nur durch die Größe und Erhabenheit des gewaltigen Ranne durch die gediegene Kraft, die Tiefe der Empfindung, durch feine Mäßigung und feine ächten Abel hingeriffen, daß man für Rennzeichen des Rirchlichen hielt, was nur & Ausbruck seiner Individualität war." Es ift nicht leicht, hiergegen etwas Begrinden

au fagen; gleichwohl scheint uns, bag Jahn ben Unterschied, ber g. B. zwischen ben Arien in Acis und Galatea und zwischen jenen im Judas Maktabaus, im Samson 2c. obwaltet, über ber unläugbaren Aehnlichfeit ju febr überfehen hat; und dag eine Großartigfeit und ein Ernst, wie ihn Handel überall kund gibt, in der Musik, die das Beltliche und Beiftliche nicht burch eine haarscharfe Granze zu trennen weiß, an fich ichon bem Letteren innerlich verwandt ift. Man tann wohl mit noch mehr Recht fagen, Banbel's Mufit ift auch, wo fie weltlich erscheinen soll, oratorienmäßig, als umgefehrt, fie fen auch im Dratorium weltlich. Wir tonnen ja überhaupt unbedentlich jugeben, daß die Runft, speziell die Tontunft, mahrend fle einerseits etwas Ueberirdisches jum Genuffe barbietet - benn Ratur und Menschenwelt hat nichts Achnliches aufzuweifen -, so auch immer ein weltliches Element in sich hat; fie weift teineswegs, wie man oft gefagt hat, durch Erweckung tiefer Sehnsucht über sich hinaus, auf eine jenseitige Belt hin, fondern fie bietet felbst ichon eine Befriedigung, eine Erfüllung des Zeitmoments mit einem Frieden und einer Freude, die schon für fich ein Stud himmel genannt werden konnen, aber eben indem fie nur momentan folche Befriedigung gemahren und bei langerer Dauer sich selbst nothwendig zerstören, auch ihre irdische Ratur wieder verrathen. Wenn beshalb Rothe (Eth. III. S. 742) im Oratorium auch ein Zeichen bes von ihm überall mahrgenommenen Uebergebens des Kirchlichen in's Beltliche zu ertennen glaubt, jo tonnen wir dieß zugeben, aber mit ber Bemerfung, daß auch, was er etwa ale rein religiofe Mufit aus alterer Rirchenzeit gelten läßt, bereits wie alle Mufit, wie alle Kunft eine weltliche Seite an sich hat, also der "Uebergang" vom Kirchlichen in's Beltliche eigentlich immer vorhanden war und ift. — Indeffen bleibt es gewiß, bag Bach insofern ber Rirchlichere ift, als er mit feiner Mufit einen Gottesbienst feiert, an dem die Gemeinde nicht nur als Zuhörerin, fondern attib burch Ginstimmen in die Daß aber Banbel gerade burch biefen Unterschied bon einer Chorale Theil nimmt. anderen Seite auch wieder in Bortheil tommt, barauf hat Chrhfander a. a. D. S. 446 f. 459 f. mit Recht hingewiesen. Handel componirte Schriftworte, wozu er durch seine Anthem's (Pfalmcompositionen für ben Gottesbienst) vorbereitet war; Bach aber hatte jene Terte benticher Boeten vor fich, in benen die Geschmadlofigfeit Unglaubliches leiftete. "Belch ein Abstand" - fagt Chrysander - "zwischen Brodes und ben Pfalmen! Freilich ftanden diese in Luther's Bibel mindeftens eben fo lauter, als in der bon Braby, aber man hatte fich hier feit 1680 burch die pietistischen Lieber und Cantaten ben Weg dahin fo völlig verbaut, daß ihn felbst Bach nicht wieder fand". "Die pietistischen Reime, über welche Handel schon in den nächsten Jahren hinaustam, waren für Bach lebenslang eine natirliche Sprache." Wenn defhalb Handel als biblischer Componist gerühmt wird, fo trifft bieß, mas unter feinen Oratorien den Meffias anbelangt, volltommen ju; an diesem ift der Text, den er fich befanntlich felbst aus Schriftftellen berfertigte, ein Meisterstud, während ber Tert z. B. ju Bach's Matthauspaffion, ohne die Mufit gelesen, wie ihn Picander reimte, taum genießbar ift. Aber es darf nicht übersehen werden, daß auch die Boeten, beren Texte Handel bearbeitet hat, der Dehrzahl nach nicht reichlicher von den Musen gesegnet waren, als die deutschen Bassionsbichter iener Zeit; ber beutsche Bietismus (beffen musitalischer Bertreter übrigens Bach eben fo wenig ift, als er perfonlich zu ben pietiftischen Rreisen in nahere Beziehung trat) fteht in Diesem Fache den schäferlichen Textmachern zu Saul, zu Samson, zu Josua, zu Josephic. richt nach; lettere haben fogar die Geschichte felbst verballhornt. Andererseits hat Bach Das Bunderbare geleiftet, diefen zopfigen Texten eine Musit zu geben, die uns nicht nur für jene Mängel entschäbigt, sondern uns jene Textworte selber so lieb macht, daß wir fie gar nicht bon ihren Tonen trennen mochten.

Es ist hier nicht ber Ort, die weitere Geschichte des Oratoriums, das in Händel und Bach seinen Culminationspunkt erreicht hat, zu verfolgen; nur zwei Namen haben wir noch herauszuheben: 3. Handn nund F. Mendels ohn. Hahdn's Schöpfung läßt zwar weber Händel's noch Bach's protestantischen Ernst, weder die kolossale Hoheit

des Ersten, noch die muftische Tiefe bes Zweiten erkennen; aber die Freude des Lebens, die sich in allen Tonen dieses Wertes barftellt, ift barum bennoch nicht eine naturali. ftifche, das religible Moment weder bloker Anstrich, noch flache Raturreligion nach den Mustern ber Auftlarung; wie die Musit eine durchaus fromme, so ift auch der Anschluk an's Bibelwort ein inniger; war boch der Text für Händel bestimmt gewesen und wurde Handn in England darum anvertraut, weil man ihn erst wieder für den dieses Gegen, ftandes würdigen Meister erkannte. Die Tonmalereien sagen allerdings Sahdn's gangen heiteren Befen zu, aber Bach und feine Borganger haben sich in Kirchenstücken allerlei Aehnliches schon erlaubt. Dazu kommt ein Melodienreiz, den kein Tonseter vor Dozart erreicht hatte und der, ob auch nicht unter der Strenge kirchlichen Geistes stehmt, doch überall in Maß und Züchtigkeit sich halt, und eben so der ganze Reichthum von Schönheiten der Instrumentation, ben erft Mogart in's Leben eingeführt und Sandn fic felbständig angeeignet hat. Go steht bas Werk den alten Meistern als ein mobennet, ben protestantischen Nordbeutschen als ein dem fatholischen Sudosten Deutschlands at sprungenes eigenthümlich, aber ebenbürtig zur Seite. — Mendelssohn endlich bu Bach und Bandel insofern in fich vereinigt, als er von diesem das biblische, von jum bas tirchliche Element (in ben Choralen), von beiden das Protestantische einerseits, w Dramatifch-Lebendige und Ausbrudsvolle andererfeits aufnahm; bon der Mozart-habit schen Periode hat er nur das Melodiose und die Feinheit der Instrumentation fic an geeignet. Alle diese Elemente erscheinen aber bei ihm in modernem, salonfabigem Be wand (f. darüber Riehl, mufitalifche Charattertopfe. 2. Aufl. S. 91-116), ohne daß boch hiemit irgend ein profaner Laut fich einbrangte. Gine befondere Tugend, daß er nämlich feine Terte geschmactvoller gewählt hat, als Alle vor ihm (abermals hindel's Tert jum Messias ausgenommen), verdankt er seiner modernen Bildung; daß aber feine Musik vielfach mehr geistreich als genial ift, daß insbesondere seine Fugenfate himter ben Badi'schen und Banbel'schen, ja auch hinter ben Choren in ber Schopfung weit ju rückstehen, dagegen die mehr liedhaft angelegten und nur in freier Art contrapuntisch behandelten Sätze Reinem vor ihm in solcher Bollendung gelungen find — das him mit seiner gangen Stellung in der Beschichte der Tonkunft gufammen, wonach er ein außerordentliches Talent ist, ihm aber zu der freien Genialität eines Mozart und Bethoben immer noch ber in's Unendliche ju nahernde Bruchtheil fehlt, der das Daf te Talents voll machen müßte, auf daß es Genie würde" (Riehl a. a. D. S. 104 i. Ihm gebührt aber der Ruhm, nicht nur die alten Meifter dem heutigen Gefchlecht, " fie vergessen hatte, bekannt und lieb gemacht, sondern durch seine Dratorien, wie 🚾 seine tleineren Kirchenwerte das große Publikum, das durch lüderliche Musik von 🥍 rifern und Italienern auf dem Wege war, bollig corrumpirt zu werden, zur Ertenmi des viel Befferen und Größeren, was das Baterland zu bieten hat, und zum Gefdund an ernster, firchlicher Musit belehrt zu haben. Rach ihm haben sich Ferdinand billa Wenn die Zufunftemufilm und Karl Reinthaler, die neuesten Oratorienseger, gebildet. behaupten, bas Dratorium habe teine Zufunft mehr, es muffe in ber Oper anfgeben, it könnte sich das nur dann erfüllen, wenn entweder kein musikalischer Genins in Denib land mehr erstande oder wenn die evangelische Rirche (benn ihr vornehmlich gehort to Dratorium an, Sandel, Bach und Mendelssohn waren Protestanten) ihrer Bibel eine Tages überdruffig murbe. Beides ift nicht zu befürchten. Pelmer.

Ordalien, f. Gotte urtheile.

Orben, geiftliche, f. Rlöfter, Mondthum.

Ordensgelübde, f. Belübbe.

Orderich Bitalis, f. Bitalis.

Ordinariat, f. Offizial.

Ordinarius. Mit diesem Ausbrud bezeichnet das kanonische Recht den Tüger bischof (s. d. Art. Bischof) als den ordinarius judex, d. h. den ordentlichen und n gelmäßigen Inhaber der Jurisdistion innerhalb der Diözes (c. 7. in VI. De all pi

ordin. L 16.). Derfelbe ift ber Mittelpuntt und Ausgangspuntt ber gefammten firche lichen Leitung ber Didzes, und übt diefe feine Rechte felbständig und jure proprio aus. Im Gegenfate zum Ordinarius stehen zunächst alle diejenigen Geistlichen, welche zwar auch regelmäßig im Besit der Jurisdiktion sind, aber mur traft einer Uebertragung von Seiten des Ordinarius, wie namentlich die Generalvitare und Offiziale, jodann aber diejenigen, welche aus befonderen Gründen und ausnahmsweise vom Pabste zur Leitung der firchlichen Berhaltniffe einer Diozes berufen find, wie die Coadjutoren (f. d. Art.). Richt alle Bischöfe sind Ordinarien, so namentlich nicht die Beihbischöfe (f. d. Art.), da diese keine Jurisdiktion besitzen, sondern nur als Stellvertreter eines Ordinarius die Pontifikalien ausüben, und überhanpt nicht alle sogenannten Titularbischöfe oder opiscopi in partibus infidelium, weil diese teine wirkliche Diözese zu verwalten haben, sondern nur auf den Titel einer solchen ordinixt find. In den Missionsländern wird den apostolischen Bikaren, welche in ber Regel Bifchofe in partibus find, eine jurisdictio ordinaria angeschrieben, auch werden diefelben häufig Ord in arien genannt, gleichwohl besteht zwischen ihnen und einem Ordinarius ein fehr wesentlicher Unterschied, infofern letterer der ordentliche, nicht willtürlich absethare Inhaber seiner Diözes ift mit einem durch die allgemeinen kirchlichen Rormen bestimmten Inbegriffe von Amterechten, jene dagegen nur pabstliche Delegaten find, welche mit ihrer gangen amtlichen Erifteng, ihrer Dauer, ben Grengen ihrer Amtsbefugniffe gang vom Belieben der romischen Rurie abhangen. Bgl. Dejer, die Bropaganda. Götting. 1852. Th. 1. S. 265 u. ff. Bafferfaleben.

Ordination ift im Allgemeinen die feierliche handlung, durch welche der Eintritt in den Dienst der Kirche geschieht; die besonderen Borstellungen aber, welche man fich bon ihrem Wefen macht, richten fich nach den Borftellungen, die man von dem Amte und Stande der Rirchendiener hat. (Man fehe hieruber den Art. "Geiftliche".) Das her gilt die Ordination den Katholiken als ein Sakrament; denn nach katholischer Anschanung theilt fie dem Ordinirten eine Abernaturliche Gnade und Befähigung für die priefterlichen Amtsverrichtungen mit, welche einerseits in ber Darbringung bes Defiopfers, andererseits in der Absolutionsgewalt culminiren, sie verleiht ihm einen unzerstörbaren Karakter, durch welchen er für immer vom Laienstand ausgesondert wird. Zu Grunde liegt dabei die Anschauung von der Kirche als einer durch den Priefterstand regierten Anstalt, fo wie die Ansicht von der Ratur des Christenthums als eines neuen Befetes, welches gleich bem bes alten Bunbes ein fichtbares Opfer und bemgemäß ein Briefterthum haben muffe (Conc. Trid. Sess. XXIII. cap. I. und can. 1. et 3.). Mit der Ordination find daher Salbung und andere Ceremonien (can. 5.), fo wie das accipe spiritum sanctum! (can. 4.) berbunden. — Aus ber mit ber Reformation wefentlich veranderten Grundanschauung von der Rirche ging mit Nothwendigkeit auch eine wefentliche Beranderung ber Anfichten bon bem geiftlichen Beruf und Amt und folgerichtig von der Einweihung zu folchem Beruf hervor. Die Lehre von dem allgemeinen Briefterthum bulbet nicht die Aussonderung eines besonderen priefterlichen Standes und nicht eine übernatürliche Befähigung, sondern nur eine im Interesse der firchlichen Ordmung begrundete Berechtigung, nicht eine Amtsgnade, fondern ein Beruf wird bem Dr. d inanden übertragen, daher die Ordination als ein Saframent nicht anerfannt werden fann.

Im Sinne der deutschen Reformation ist die Ordination nichts Anderes, als eine feierliche firchliche Handlung, durch welche die Berufung zum Kirchendienst solennissirt wird, und zwar liegt hierbei der Nachdruck eben auf der Berufung. De ordine ecclesiastico docent, quod nemo debeat in ecclesia publice docere aut sacramenta administrare nisi rite vocatus. Conf. Aug. art. 14. Dieß ist die Hauptsache, daß Einer rite vocirt seh. Und so start wird dieser Hauptbegriff der rechtmäßigen Berufung betont, daß Luther sagen konnte; "wer gerufen ist, der ist geweiht und soll predigen dem, der ihn berufen: das ist unsers Herrn Gottes Weihe und rechter Chrisam." In seiner Bosation durch diesenigen, welche hierzu berechtigt sind — Obrigkeit, Ge-

meinde — hat der Bocirte einen göttlichen Ruf zu erkennen und darans Dath mb Troft für's Amt zu schöpfen. Daß der Berufene sofort ordiniet wird, ift die öffentliche Beurtundung und eine feierliche Bestätigung feiner Botation. ältesten Dogmatifer die Ordination. Propter eos, qui currunt et non sunt missi fagt Chemnitz loc. theol. Pars III. de ecclesia Cap. IV. nr. 1. -- vocatio debet habere publicum ecclesiae testimonium. Et ritus ordinationis nihil aliud est, quam talis publica testificatio, qua vocatio illa in conspectu Dei et ipsius nomine declaratur esse legitima et divina. Et eo ritu, tanquam publica designatione sen renuntiatione ministerium consensu et approbatione totius ecclesiae vocato conmendatur. Und Gerhard - loc. XXIV. cap. III. sect. 12. de ordinatione §. 139. - befinirt also: Vocationis publica et solennis declaratio sive testificatio est ordinatio, per quam ministerium ecclesiasticum personae idonese ad illud ab ecclesi vocatae commendatur, ad quod eadem per preces et impositionem manuum conse cratur, de legitima vocatione certior redditur et officii sui publice in totius code siae conspectu solenniter et graviter admonetur; propter quas causas ritum adinationis in ecclesiis nostris inviolatum conservamus. Man extenut in diejen 🕬 nitionen das Resultat gründlicher Erörterungen des Ordinationsbegriffs, wie solche will den katholischen theils schwärmerischen Ansichten innerhalb der ebangelischen Ruche gegenüber gepflogen worden find. In ersterer Beziehnng ift wahrzunehmen, daß die protestantische Theologie jene Zugeständnisse, welche die Apologie der augsb. Conjession bei Friedens wegen machen zu dürfen glaubte (si Ordo de ministerio verbi intelligatur, non gravatim vocaverimus Ordinem sacramentum . . . . neque impositimen manuum vocare sacramentum gravabimur\*)) schon frühzeitig zurückgenommen und ihr die Ordination sich als dasjenige festgestellt hat, was sie in der That ift - all en der firchlichen Ordnung wegen aufgetommener frommer Gebrauch; gegenüber den Schwir. mern aber, die mit Berachtung der firchlichen Ordnung fich felbst in's Amt fepten, bat man besto mehr an diesem Gebrauch, durch welchen die rechtmäßige Berufung symbolifirt und solennifirt werden soll, festgehalten und die fchone Bedeutung beffelben für tie Gemeinde felbft wie für ihre Diener und hirten hervorgehoben, wie dieß in der ebn citirten Stelle ans Gerhard zu ersehen ift. (Brgl. auch Chemnit, Rram. cone. Ind Loc. XIII. de sacram. ordinis Sectio III. nr. 1 eq.) Ihre Bedeutung follte bei febn, den göttlichen Auftrag der Kirche ju Bestellung des Predigtumtes, Die gomb Buftimmung zu bem Dienft ber rechtmäßig Berufenen, Die göttlichen Berbeifungen & eine wirksame Berwaltung des Amtes sich zu vergegenwärtigen und damit die Prein: zu treuer Bflichterfüllung zu ermuthigen, die Gemeinde aber an ihre Pflicht des Gebr fame und ehrerbietigen Bezeigens gegen jene zu erinnern.

Es ist zur Bestätigung der hierin ausgesprochenen Borstellungen besonders henory zuheben, wie über die mit der Ordination verbundene Ceremonie der Handauslitz gung geurtheilt wird. Sie gilt nämlich keineswegs als eine wesentliche, sondern mit als eine in dem kirchlichen Herkommen begründete Formalität, in deren Unterlasium, eben so wenig als in ihrer Ausbendung etwas Besonderes gesucht werden solle. Si sagt Chemnitz Exam. cone. Trid. l. e. In illa vocationis publica approbatione . . . apostoli externum ritum impositionis manuum, qui illo te mpore. il illo populo usitatus erat, adhibuerunt, eum propter publicam vocati despensionem, tum vero propter preces et orationes, quae ab universa ecclesia susceptionem ritum in ordinatione, non sumserunt symbolum insuffationis, quo unicidations fuit (Joa. 20, 22.), ne seilioet existimaretur, Christum dedisse mit

<sup>\*)</sup> Egl. Calbin's Menferung: impositionem manuum, qua ecclesiae ministri is er musus initiantur, ut non invitus patior vocari sacramentum, ita inter ordinaria sacramentum.

datum de usurpando ritu illo insufflationis. Sumserunt igitur alium ritum indifferentem et liberum, impositionem scilicet manuum, neque enim necessitatem voluerunt ecclesiis imponere, de qua ipsi nullum habebant mandatum. Habet igitur ministerium . . . promissiones divinas et illis nititur oratio in ordinatione: sed illae promissiones non sunt alligandaes ritui impositionis manuum, de qua nec mandatum Christi nec talis promissio extat, sicut Ebenso urtheilt Chemnit in ben loc. de ritu baptismi et coenae dominicae \*). theol. und bezeichnet die Handauflegung als eine mit der Berufung zum Bredigtamte nicht wesentlich verbundene apostolische Einrichtung, nur daß er dabei andererseits für unzuläffig erflart, bon diefem Bertommen abzuweichen. Denn wenn der unmittelbar bon bem herrn berufene Apostel Baulus boch fich habe bon Ananias (Apgefch. 9, 17) und hernach zu feiner Beidenmiffion (13, 3) die Bande auflegen laffen, wie viel mehr schicke fich foldes für die durch menschliche Bermittelung Berufenen; auch habe diese apostolische Ginrichtung, obwohl eine freie und feineswegs bie gottliche Gnabe an fich feffeln wollende, doch ihre Begründung im göttlichen Worte, wie man am Segen Jakob's über Ephraim und Manaffe (1 Dof. 48, 14), an Jofua's Bestellung jum Rachfolger Dofis (4 Mof. 27, 18. 5 Mof. 84, 9) und dem Segnen der Rindlein durch Jesum febe; es fen die Bandaustegung ein feither in der Kirche geubter Brauch, welchen auch die evangelische Rirche einfach und schlicht beibehalte, sofern badurch vornehmlich dreierlei angezeigt werbe, nämlich erstens Doo sistitur persona et ostenditur, eam per legitima media ab ipso Deo mitti; aweitens sistitur ecclesiae, ut haec quoque admoneatur, Deum per hanc personam et ejus ministerium velle ipsos docere, exhortari et consolari u. f. f. und drittens propter publicas preces, ut sint ardentiores u. f. f.

Rach allem biesem stellt sich uns die Ordination gemäß den Begriffen der deutschen Resormation als eine kirchliche Handlung dar, welche, obgleich nicht an und für sich nothwendig, aber als apostolische Sitte und frommes Hersommen beizubehalten, den Zweck hat, ein solennes Zeugniß der rechtmäßigen Berufung, eine feierliche Erinnerung wie des Ordinirten an seine Pflicht gegen die Gemeinde, so der Gemeinde an ihre Pflicht gegen den Berufenen und eine erbauliche Hinweisung auf die dem Dienst am Worte gegebenen göttlichen Berheißungen zu sehn. Sine kirchenregimentliche Thätigkeit — die Berufung — geht hierbei in eine gottesdienstliche Handlung über und spricht durch diesen liturgischen erbaulichen Att ihre Bedeutung vor der Gemeinde aus und denjenigen, die ste angeht, in das Gewissen.

Im Wesentlichen ist unserer evangelischen Kirche diese Grundanschauung geblieben, obwohl man nicht sagen kann, daß sich dieselbe überall gleichmäßig nach allen ihren Consequenzen im Einzelnen vollzogen hätte. Erst in neuerer Zeit hat ein gesteigerter Amtsbegriff einerseits und andererseits das Bestreben, für das liturgische Handeln überhaupt objektiveren Boden als den des Erbaulichen zu gewinnen, sich daran versucht, die Ordination in ein anderes und neues Licht zu stellen. Namentlich ist dieß dur haltes foth in seiner liturgischen Abhandlung über Ordination und Introduction (Schwerin 1854) — einer zunächst für die Zwecke der Dresdener Conferenzen unternommenen Arbeit — geschehen. Ihm ist die Ordination zwar nicht ein Sakrament, aber "eine der Handlungen, die in Austheilung, Handlung des göttlichen Worts bestehen", sie soll sehn "Handlung des Wortes Gottes über den Ordinanden" — ein von dem Berfasser in einer alten Kirchenrednung entdeckter Ausdruck, welcher ihm hauptsächlich zur Bezeichnung einer Art von Nebensakramenten, als welche Trauung und Absolution ebensalls eingessührt werden, dienen muß und welcher auch bereits in dem Kirchenrecht von Rejer (2. Aust. 1856. §. 123.) adoptirt ist. — Wit gewohntem Scharssun ermittelt Kliesoth

<sup>\*)</sup> Xsiqo@eoiar adhibemus, non quasi sit symbolum aliquod sacramentale ab ipso Christo institutum, et in hoc ritu adhiberi mandatum, sed libere hac ceremonia utimur. Gerharb l. c. §. 159.

Ort und Ausdruck für die Bedeutung feiner Ordination, um fowohl einerseits bas tatholische opus operatum und was damit zusammenhängt, als andererseits den gefürch: teten Spiritualismus und Subjettivismus zu vermeiben, und auf ber fomalen Grentlinie zwischen beiden Position zu gewinnen, ohne daß ihm folches jedoch gelungen wirt, außer mittelft Proffung der bon den Alten gebrauchten Borte und unter wirflicher Entfermung von dem deutlichen und nuchternen Sinne derfelben. So wird 3. B. aus bem "Deo sistitur persona" ic. des Chemnit ber Bedante gezogen: "bieg ihr von Bott geschenkte Glied, dieg Stud von ihrem Leben (den Candidaten des Predigtamtes numlich) bringt die Rirche nun an die Statte, da Gott mit ihr und fie mit Gott zu reben pflegt, da fie alle ihre geiftlichen Opfer hinträgt, an den Altar Gottes, und opfert ihn ihren Gott, ob er ihn aus ihren betenden Sanden annehmen wolle jum heiligen Dienfte feines Bortes." Bahrend bei ben Alten die Borftellung von einem fakrifiziellen handeln der Rirche ober ber betreffenden Berson im Alt ber Ordination höchstens von fern antlingt, will fie hier mit großer Entschiedenheit fich in den Bordergrund ftellen. "Aber" - fibt Rliefoth fort - "folche ihm von feiner Rirche fiftirte, geopferte, jum Dienfte feine Amtes mit Gebet empfohlene Perfon muß Gott nun auch zu diefem Gebrauche ame men und fich gefallen laffen. Das geschieht badurch, daß Gott durch die Diener seines Bortes auf diese Berfon fein Bort von Ginfetzung . . . bes Predigtamtes legen lift. Darum, fagt bie pommeriche Agende, wollen wir nun Gottes Bort über fie hon-Gerade fo, wie Gott durch fein in der Cheeinfegnung über den Comulanden gehandeltes Wort diefe felbft in ben Cheftand fete, fo, fagt Rliefoth, fete Gott burd fein in der Ordination über dem Ordinanden gehandeltes Wort benfelben felbft in bas Bredigtamt — eine Borftellungs - und Ausbruckweise, durch welche diese Beneditioneafte, abwehrender Berficherung ungeachtet, in der That eine fakramentliche Bedeutung erlangen, zumal wenn man hinzunimmt, wie z. B. Gerhard der Einseitigkeit beschuldigt wird, weil er das Wirkende in der Ordination in das Fürgebet lege und ihm daduch der Unterschied zwischen den objektiven und den subjektiven Wirkungen der Ordination zu nicht unbedenklicher Confequenz unklar werbe - eine Schuld, die, wenn fie wirfich eine ift, Gerhard mit Chemnit und allen Theologen der alten Zeit \*) theilt, sofern fie alle in der Ordination eben nichts Anderes finden, als eine mittelft gottlichen Bortes und Gebets erbauliche Sandlung, burch welche die rechtmäßige Berufung eines Predigns bezeugt wird. Ganz andere freilich Kliefoth, wenn er von der Handauflegung ke diesem Alt behauptet, fie fen mehr als ein bloges Zeichen, daß bas Gebet auf die Pofon gerichtet fen, fie thue bar, bag "Gottes Wort bem Ordinanden nicht blog verklindigt, er nicht blog belehrt oder ermahnt, fondern daß wirklich und wahrhaftig Gottes Wort und Befehl vom Ant, und bamit das Amt felbst, seine Pflichten und seine Rechte und seine Berheißungen und feine Gnaben mit ber Sand" (obgleich nicht burch die Sand) ,auf diese Berson gelegt merben."

Daß solche mit dem ganzen Bestreben dieses Gelehrten, in den Cultus der evangelischen Kirche eine dessen schlichtem Wesen widersprechende Bedeutung hineinzulegen, zusammenhängende Ansichten nur auf kunktliche Weise den klaren Aussprüchen der Reformation und der alten Theologen angehaßt werden konnen, liegt am Tage. Dogmotisch ist hier für dieses moderne Streben sicher nichts zu holen. Illas promissiones non sunt alligandas ritui impositionis manuum — haben wir von Chemnik gehört. Dagegen muß anerkannt werden und ist auch schon früher z. B. von 3. Hob hmer (J. E. Pr. Lid. I. Tit. XI. §. 17. e. s.) hervorgehoben worden, daß is einzelnen Gebräuchen und Normen sich ein Ueberhang von mit der Resormation abger worsenen Borstellungen bewahrt hat, von wo aus durch Zurückschließen leicht in die

<sup>\*)</sup> Auch mit folden neueren, benen es an einem boben Begriffe vom geistlichen Amte feinetwegs fehlt. Bgl. Rarl Lechler's Schrift: Die neutestamentl. Lehre vom beil. Amt, S. 325 u.i. Derfelbe nennt die Handauslegung eine Filrbitte in leiblicher Gestalt.

Grundlage felbft ein frembartiges Element gelangen tann. Böhmer findet diefen Ueberhang unter Anderem barin, bag ben Bifchofen (Confiftorien) allein die Ordinations. befugniß zugeschrieben, daß nicht am Amts., sondern am Bischofesit ordinirt, und daß bie Orbination von ber Bahl (Berufung) getrennt ju werben pflege (§. 19. 20.); namentlich aber halt er es für einen Rudfall, bag die Protestanten die Ordination nicht wiederholen, wenn ein Beiftlicher bon einer Stelle auf eine andere rude, während doch por Alters die Bischöfe, wenn fie in eine andere Kirche tamen, wiederum ordinirt worben sehen (Tit. XVI. §. 7.), sowie dag man bei uns die von den Babstlichen übertretenden Briefter nicht wieder ordinire\*), quod evidentissimun indicium praebet, nos incaute nimis conclusiones ex principio de charactere indelebili et sacramento ordinis fluentes retinuisse (§. 8.); geschweige daß evangelische Prediger sich von tatholifden Bifchofen weihen laffen tonnten (§. 9.). Begenüber von folden unprotestantischen Gebanken mochte wohl Spener einmal fagen: "wie wir ja ber Ordination feinen sonderbaren Rarafter ober andere geiftliche Rraft zuschreiben, als daß fie bas öffentliche Zeugnig des Berufe und der auflegende Segen um des driftl. Bebetes willen nicht ohne Frucht fet; biezu aber contribuirt die successio der Berfon im Gerinaften nicht, und wo manchmal follte eine superstitio baraus gemacht werden, wollte ich fie vor meine Berfon lieber nicht, als haben." Aus jenen pringipwidrigen Bebrauchen und Meinungen fann, wie gefagt, bie gefunde Grundlage rudwärts alterirt werben und baun am Ende wohl Jemand ju bem von Balter in feinem Rirchenrecht (12. Aufl. 1856, 8. 204. Note 6.) nicht ohne Schadenfreude citirten Ausspruch bes protestant. Juriften Sommel fommen: ceterum in hac materia tam parum constantes Evangelici, ut quid sibi velint plane nesciant.

Suchen wir den mahren Grund der vorhandenen und durch die Rliefoth'schen Berfuche in Steigerung begriffenen Bermrirung ju bezeichnen, fo ift es wohl diefer, bag die Ordination, d. h. die Einweihung jum Amt, häufig nicht fowohl eine Amte weihe, als vielmehr eine Weihe gum Rirchen dienft ift; und gwar ift fle die feierliche Ginfuhrung ber Candidaten in den Dienft der Rirche überhaupt, ohne daß ihnen dabei schon ein bestimmtes Amt an einer Gemeinde zugewiesen wurde; fie ift eine Erklarung über fie, daß fie ju Bornahme von geiftlichen Amtshandlungen befähigt fepen, infolge welcher fie nunmehr bei angestellten Beiftlichen Aushülfsbienfte thun konnen, während ihre eigene Anstellung als Pfarrer von biefem Atte in fibrgeren ober langeren, oft febr langen 3mischenräumen entfernt sehn tann. Dhne Zweifel gebührt auch jenem annoch unfirirten Rirchenbienfte eine Sandlung ber Beihe ju feinem Beginn, ein bffentliches Zeugnig ber allgemeinen Berufung und Befähigung und ein firchlicher Segenswunsch, und will man diefe Handlung Ordination heißen, fo mag dieß febn, nur foll man fich dabei bewußt bleiben, daß die Ordination im vollen Sinne des Wortes eigentlich doch nur dem Eintritt in den fixirten Dienst, in ein wirkliches Amt als Pfarrer gelten kann. ein von den alten Theologen unferer Rirche mit aller Entschiedenheit ausgesprochener Grundfat, daß Riemand ordinirt werden folle, als wer die Bolation zu einem bestimmten Amte habe; wo feine vocatio, da auch feine ordinatio; denn absolute Ordination mache Apostel, nicht Rirchendiener (Gerhard l. c. §. 158.), und fo ftreng hat man Darauf bestanden, daß Chemnit einmal fogar dieg ben Genfern jum Borwurf machen konnte, Brediger und Lehrer fitr die Protestanten in Frankreich ordinirt zu haben, die herbe Bemerfung anfügend: sed qualis est vocatio talis est etiam successus; de Origine certe dicunt, eum sine vocatione se ingessisse in officium docendi et inde factum esse, quod in tot errores sit prolapsus (loc. theol. de ecclesia cap. 4.). Dit jenem Grundsage trat man nämlich jugleich ben eingeriffenen Digbrauchen ent-

<sup>\*)</sup> So balt es die englische Kirche, mabrend fie evangel. Beiftichen, die aus anderen Landesfirchen in ihren Dienft treten, die Ordination burch einen englischen Bischof, der apostolischen Succession wegen, jumuthet.

gegen, welche die Rirche mit einer Ungahl von auf Scheintitel hin geweihten, in der That heimathlosen und nach Pfründen jagenden Brieftern überschwemmt hatten, und ftellte sich wieder auf das Fundament der ältesten Kirche: nullus eine titulo sive absolute ordinetur (Conc. Chalc. can. 6.). Man wollte feine ntopischen Priefter haben. Das her denn auch die alten Ordinationsformularien nach Luther's Borgang gang darauf angelegt find, jur Einweihung ber Prediger in ein wirkliches fpezielles Ant, feineswege aber zu der in den unfigirten Kirchendienst überhaupt zu dienen, und das Formular. welches die Dresdener Conferenz auf Kliefoth's Antrag hiefur festgestellt hat (Allgem Rirchenbl. 1854. S. 318), je mehr es fich jenem alteren anschließt, besto weniger für seinen nächsten Zweck — Kandidaten zum allgemeinen Dienst zu weihen, verwendbar ift. Man bente nur an die hereingezogenen Spruche von Führung bes Cheftanbes, bon Kinderzucht und Leitung bes Sauswesens, wovon bei Bredigergehülsen boch gar nicht die Rede fenn \*), gleich wie auch, fie unter die Bezeichnungen "Bischofe und Pfaren" au fubfumiren, nur mittelft einer Filtion geschehen tann.

Indessen mag gerade das Gefühl, daß die Einweihung zum unfirirten Kirchendimt für den vollen Begriff der Ordination zu turz ift, diese Empfindung eines thatfachib Inadaquaten babei mag nach pfychologischen Gesetzen zu besto höherer Anspamung be Begriffs von dem Berthe jener Ordination mit verleitet haben; wie denn Aliefoth diefelbe in mehrfachen Wendungen hoch über alle anderen Atte der Dienstbestellung binauffett und z. B. fagen tann: "In der Bokation treten die Menfchen als die Bliedmagen der Kirche, in der Ordination tritt Gott und Christus felbst dem Ordinanden gegenüber." Ferner: "Die Botation gibt bie Berfon bem Amt fo, daß die baju bon Gott berechtigten Menschen fie . . . wählen, aber bie Ordination gibt bas Amt ber Berson so, daß der dreieinige Gott selbst in seinem Wort auf die also berufene Berson das Amt legt." Sodann was den Unterschied zwischen Ordination und Introduction betrifft, so bezeichnet er ihn damit, daß jene die Berson vor Gott stelle und ihr als bon demfelben felbst bas Amt geben laffe, diese aber ben Ordinirten bor die Gemeinde und mit derfelben vor Gott stelle und ihm das Amt an diefer Gemeinde gebe; Distinktionen, auf die man eben kommt, wenn man bas liturgifche Gras wachsen borm will, aus welchen jedoch unsere alten Theologen sicher ben Borwurf gezogen hatten, war wolle die Schuld, presbyteros Utopienses ju ordiniren, dem lieben Gott aufladen und bagegen bas Recht, wirkliche Pfarrer zu freiren, der Kirche vorbehalten. 3hren Gipfe erfteigen jedoch diese Borftellungen in der Behauptung: "Wie die Copulation unter ale Umständen wirkt, daß eine Ehe wird, so wirkt unter allen Umständen die Ordination daß ein Bastor wird", - also ein pastor ante gregem, welche ihm ja doch erst durch die

<sup>\*)</sup> Man vgl. bießfalls bie Abanberungen bes Dresbener Formulars in ber wirttemb. Ferm ber Orbination zc. von 1854/56 (Mug. Kirchenbl. 1855, G. 33 u. f.); womit bie Rotig Mr. bunben fen, bag wir in Burttemberg eine allgemeine Orbination bie baber nicht gehabt batten, fonbern, eben fo wie fruber Rurfachfen, nur bie mit ber Introduktion in ein wirkliches Pfarramt verbundene und bei jeder Berfetjung wiederholte unter dem Ramen Inveftitur. Infofern maren wir ben alteren Grundfaten treu geblieben, und es ift nicht zu begreifen, wie Dejer (Rirdenrecht §. 123. Rote 6.) fagen tann, bei une babe bie Orbination bie jum Jahre 1856 nur icheinbar bestanden. Dagegen hatten wir allerdings eine gar unfeierliche Ginführung ber Ranbibaten in den allgemeinen Gebulfendienft (f. mein Recht und Brauch der evang.-luth. Rirche Burtum bergs. I, S. 52), namentlich seitdem das früher unmittelbar nach absolvirten Studien im Confe ftorium abgehaltene erste Diensteramen in ein beim Abgang von der Universität zu bestehentet Fakultätseramen unter hinzutritt eines Consistorialcommissars verwandelt war (1829). Diesem Mangel ift nunmehr burch Einführung ber Orbination abgeholfen, wobei jeboch eine gewiffe 11schwächung unserer Inveftitur und einige Beeinträchtigung ber alten gesunden Grundfabe mit u ben Rauf genommen werben mußte, infofern auf die Randibatenweihe burch Formular und Ce remonien ein größerer Accent als auf die Beibe jum wirklichen und gangen Amt gelegt wi alfo jene Art bon Orbination, bie in Bahrheit nur eine theilweife fenn tann, mit bem Goe ber Bollftändigleit, obwohl zum Glud lange noch nicht genug in bem Kliefothichen Sinne, um geben wirb.

Orbination 687

Introduktion zugeführt werden soll, wie wenn es eine Copulation gäbe, ohne daß einem bestimmten Manne eine bestimmte Frau angetraut wird. Worauf anders sühren aber solche Säte, als auf die von anserer Kirche mit Recht perhorrescirte und doch auch von Kliesoth verworsene absolute Ordination, welche in der That nur da einen Sinn hat, wo entweder, wie in der katholischen und gewissermaßen auch in der englischen Kirche, dem Ordinanden etwas Besonderes mitgetheilt wird, was ihn spezisisch von Anderen unterscheidet, oder wo, wie in der resormirten Kirche, derselbe dadurch einem besonderen Stand, nämlich dem der Diener des göttlichen Wortes, als der soniores spirituales, zugewiesen und einverleibt wird.

Auf dem von Rliefoth betretenen Wege kann man unmöglich an einem anderen Ziele als eben bei der absoluten Ordination autommen, weil nämlich hier in diesen An felbst ein absoluter und von der vorausgeheuden Berufung wie von dem nachfolgenden Gintritt in das wirkliche Amt unabhängiger Werth gelegt wird, während bie finhliche Lehre ben Werth der Ordination in der Botation findet, deren Zeugniß fie fent foll, und es ift nur scheinbar eine Entfernung von jener bedenklichen Confequenz, wenn von Rliefoth und ihm nach von den Ranones der Dresdener Confereng geforbert wird, die Ordination seh "immer nur unmittelbar bor dem Eintritt in den wirklichen Rirchendienft zu ertheilen" (Can. 11. a. a. D. S. 317). Denn fo richtig biefer Grunbfat an und für fich ift, so tann er feine wahre Bedeutung doch nur bann fluden, wenn bie Randidaten-Ordination in ihrem Unterschiede von der Ordination der Bfarrer festigehalten wird, aber er hilft gegenüber der unnatürlich gesteigerten Ansicht von der Kraft und Bedeutung der Ordination nicht aus, als welche ja unter allen Umftanden wirken foll, daß "ein Baftor wird". Denn Ginen jum Baftor weihen, der vielleicht erft nach Jahren Baftor wird, ift nicht minder untanonisch, als Ginen vor dem Eintritt in den wirklichen Rirchendienst ordiniren. Go ift benn auch ber 14. Ranon ber Dresdener Confereng: "nur ein Ordinirter tann introduzirt (inveftirt) werben", in dem Falle anzufechten, wenn er von der Boraussetzung ausgehen follte, daß der Jutroduktion als dem minus die Ordination als ein majus voranzugehen habe, und nicht etwa bloß mit Rudficht auf ben thatfachlichen Umftand, daß die Ordination meift am Site des Rircheuregiments volljogen wird, gestellt ift. Entschieden aber entfernt man fich von den achten Grundsaten des Alterthums, sobald man der Investitur oder Introduktion eine Form gibt, wodurch fie gegen die Ordination hintangefest erscheinen muß, und es ift gewiß mit Recht geschehen, daß die württembergische Kirche bei Einführung der Ordination im Jahre 1855 sich nicht so weit den Dresdener Formularien accommobirt hat, in der Investitur die Handauflegung zu beseitigen (Allgem. Kirchenbl. a. a. D. 1855. S. 38; vergl. 1854. S. 322).

Schon oben ist gesagt, daß Böhmer es als einen Ruckfall in die pähstlichen Satzungen tadelt, wenn die D. bei dem Antritt einer andern Stelle nicht wiederholt werden soll. Auch Laspehres in dem Art. Drd. bei Ersch und Gruber hebt solches als prinzipwidrig herans, und man kann in diesem außer der württembergischen Kirche\*) allgemein gewordenen Brauch allerdings eine Nachwirkung der Grundsäte des kanonischen Rechts de sacramentis non itorandis und einen der Anläße, die D. als eine absolute zu sassen, während es übrigens Sache der Introduktion sehn wird, durch ihre Form und Feierlichkeit den Werth der Einsetzung in das Pfarramt gegen die Indasson prinzipwidriger Borstellungen von der D. zu schützen, wie denn überhaupt derlei Gebräuche erst von da an gesährlich werden, wo sie nicht mehr als die überkommenen getragen, sondern als Gesetz für die Gewissen erklärt und zu Ausgangspunkten der Abweichung von der edangelischen Grundlage genommen werden wollen. Ist aber — und dieß setz zum Schluß der allgemeinen Erdretung gesagt — die Ordination die Bezeugung der

<sup>\*)</sup> Rach ber alten furfachfifden RD. follte wenigstens, wer vom Diatonat auf ein boberes Rirchenamt vorrudte, von Renem bagu ordinirt werden.

Bokation in erbaulicher Form, so folgt mit Nothwendigkeit, daß sie sich der speziellen Lage, dem Bedürfniß und Gesühl des Ordinanden wie der Theilnehmenden anzuschließen und also den allgemeinen Gedanken des durch die menschliche Berusung vermittelten gött. lichen Ruses anders auf benjenigen, welcher mit ihr zugleich ein Pfarramt und anders auf den, der mit ihr vorerst einen Gehülsendienst antritt, anzuwenden hat, damit nicht Inadäquates vielmehr Erbauung entziehe als bringe. Künstliche Gruppirung der Eeremonien dabei und künstliche Deutung derselben ist ein Rückfall in die Groezesa ros xospor, und nicht bei ihnen, sondern in seiner Berusung selbst hat der Diener des Worts sür seine Amtsstührung Trost und Muth zu schöpfen.

Das Sinzelne betreffend, so ist nunmehr erstlich nach den Bedingungen mb Sinderniffen ber D. ju fragen. Das tatholifche Rirchemrecht hat barüber, wer orbinirt werden barf, in's Einzelne gebende Bestimmungen, wobon ein Theil auch in das evangelische übergegangen ift. Absolut gefordert wird die Taufe und männliche Beschlecht. Die sonstige perfonliche Qualifikation hängt davon ab, daß der zu Ordin rende an keiner Irregularität leide, wie folche entweder ex defectu oder er delieto entspringen kann. Ex defectu nămlich a) aetatis, b) natalium — unchide Geburt, c) corporis - Gebrechen, welche die Amtsführung hindern ober Anftog enqu, d) animi — wobei fowohl geistige Mängel als sittlicher Makel durch notorische md ärgerliche Handlungen in Betracht kommen und wohin auch der defectus persetus lonitatis gerechnet wird, wenn nämlich Jemand im Rriege Blut vergoffen (vergl. ben Art. Arieg) oder zu einem Todesurtheil mitgewirkt hat, e) fidei - bei Neophyten, f) scientiae — Mangel an genügender Borbildung, g) libertatis — was auf Staven und Leibeigene, sowie auf Chemanner, defigleichen auf Bormunder und Bermögeneverwalter, so lange sie noch nicht Rechnung abgelegt haben, geht. — Ex delicto entsteht die Irregularität bei Berbrechen und Bergehen, welche infamiren, bei Reperei, Schisma, Simo-Die meisten dieser Irregularitäten konnen jedoch burch bischöfliche ober pabstliche Dispensationen gehoben werben.

Ferner verlangt das kanonische Recht, gestlitzt auf den oben berührten Grundsat, daß nur wer einen Titel habe, ordinirt werden dürfe, in erster Linie einen titulas beneficii, d. h. den Besitz einer außreichenden Pfründe; woneben aber auch titulus patrimonii, d. h. eigenen, genikgenden Bermögens, oder mensae, d. h. der Zusicherum eines Dritten, dem Geweihten Unterhalt zu gewähren, und endlich der der Armuth des Prosesses bei denen, welche einem Orden angehören, Geltung haben. Diese derungen wie auch mehrere der vorgenannten Irregularitäten gründen sich hauptsächts auf die Außnahmestellung des Klerus in der Kirche und auf die Sicherung des ehraacter indelebilis.

In der evangelischen Kirche haben sich dieselben eben deshalb auf wenigere und einfachere Grundsätze reduzirt (1 Tim. 3. Tit. 1). "Man verlangt von der Personich keit vorausgegangenes Studium, durch ein oder mehrere Examina dokumentirt, gehöriges Alter, Bolljährigkeit, Gesundheit und Freiheit von störenden Gebrechen, stedenlosen Ruf; der desectus natalium, früher wohl ängstlicher genommen, ist schwerlich mehr ein Hinderniß (vergl. Eichhorn, I, S. 704, und namentlich S. 487, die eigenthümlich Ursache des Aufkommens dieses Desekts mit dem Edibat — damit nicht die Gesplichen ihre unehelichen Kinder in den Kirchendienst bringen); was aber das Berhalten gegenster wen Glauben der Kirche betrifft, so wird dasselbe dem Gewissen des Kandidates in landeskirchlich verschieden modisizieren Berpflichtungsformularien, denen er von Endsang der Weise durch Handtreue und Gelöbniß zuzustimmen hat, vorgezeichnet und umgrenzt. Die Bedingung, daß er ein Landeskind sehn muß, liegt in der mit der Lug gebenden allgemeinen zwar nicht Berechtigung aber doch Anwartschaft auf Berwedung und Bersorgung im Lande, wosern er nicht als Misstonär sitr fremde Länder is D. wie einen Liebesdienst ohne weitere Consequenzen begehrt.

Der eigentliche und rechte Ordinationstitel wird aber von der evangelischen Ind

689

in der Berufung jum Dienst gesucht, - prinzipiell am richtigsten, wie wir saben, in der zu einem gewissen Amt\*), wie denn auch Richter, wenigstens in den fruheren Auflagen seines Kirchenrechts (g. 172, in der vom Jahre 1853 nicht mehr) es minder gerechtfertigt fand, wem die von einzelnen Pfarrern zu temporarer Aushülfe angenommenen Randidaten die D. empfangen follen, mahrend wo das Kirchenregiment die Bitarien schickt, also eine obrigkeitliche Berufung ftattfindet, wohl auch bon jenem Standpunkt aus die diefem Modus angehaßte Beihe gebilligt werden konne. (Bergl. auch Eichborn, Rirchenrecht, I, S. 700.) Gin finnlicher Titel, b. h. wegen geficherten Unterhalte, ift nicht nothig, weil die Aussonderung jum Dienft der Rirche nach ebangelischen Grundfagen nicht eine Absonderung von dem übrigen Bolt ift und es dem unberforgten Randidaten teinen Abbruch an ber Burbe thun tann, daß er fonftwie auf ehrbare Beise fein Brod verdient. Daher benn auch wer schulbhaft sein Amt verlore, nicht um borausgegangener Ordination willen noch des Standes wegen einen Anspruch auf Unterhalt hatte, sondern mur an das Mitleiden der fruhern Obern gewiesen sehn konnte; während nach tutholischen Begriffen auch noch in bem abgesetzten Geiftlichen ber Briefter ju ehren und ju nähren ift.

Dieß in Bezug auf die Personen, welche ordinirt werden. 3weitens fragt es sich bon benjenigen, welche bie D. zu vollziehen haben; und hier ift es einerseits ordmingsmäßig, daß fich nach den jurisdittionellen Berhaltniffen gerichtet wird und andererseits glaubensmäßig für die Ratholiten, wie für die Anglitaner, daß - ber apostolifchen Succession wegen - foldes nur durch Bifchofe gefchehen tann; für uns aber, welchen der Hauptnachdruck in der Berufung liegt und die wir in der D. und Handauflegung nichts Anders gehandelt fehen, als eben die feierliche und erbauliche Bezeugung der Berufung, ift nur diefes glaubensmäßig, daß hierüber tein Gewiffensgefet zu machen, fondern die Anordnung frei sehn foll, so jedoch, daß zugleich darauf gesehen werbe, was frommt und was bom Berkommen getragen ift. Daher benn, ob bie Coufistorien fich's reserviren ober es Fakultaten ober sogenannten Bischöfen ober Generaloder Spezial-Superintendenten oder einfachen Baftoren committiren (vergl. Ran. 12 ber dresbener Conf.), nur eine Frage ber Zwedmäßigkeit, ber außern Ordnung und bes Anftandigen febn tann und g. B. Aliefoth nur bann Recht hatte, ben Reformirten gu verargen, daß bei ihnen fogar Laien mit die Bande auflegen, wenn feine Behauptung, es werde mit der Hand etwas aufgelegt, nicht unrichtig und superstitios ware; benn Solches zielt auf Succession und auf die traditio por manus eines mysteribsen Etwas, bas fonft nicht ale von ordinirten Beiftlichen zu haben ware. Im Begentheil muß ber reformirte Brauch ale ein erbauliches Symbol ber mit ber amtebrüderlichen vereinigten Gemeinde-Fürbitte ertannt werden, obgleich baraus das Berübernehmen in die fo mefentlich anders organisirte lutherische Rirche dieser darum noch teineswegs anzusinnen ift, ichon aus dem Grunde nicht, weil Ceremonien frei find und aus ihnen allgemeine Regeln machen, nicht Bflicht ift, sondern Spielerei. — Dem Ordinator pflegen zwei weitere Geiftliche zu affistiren, fammt ihm bem Ordinandus die Bande auflegend \*\*).

Drittens fragt es fich von bem Drt, wo ordinirt werden foll, und in diefer Be-

<sup>\*)</sup> Es ift wohl zu beachten, baß eine D. in's Allgemeine auch noch ben Mißstand hat, bas ben Gemeinden unveräußerlich zustehende Recht bes Beto in Collision mit jener zu bringen und baß hiebei Jemand an und für sich von der Kirche berusen werden kann, der von allen einzelnen Gemeinden, benen er zugeschickt werden will, protestirt wird. Wie soll man dann jene Bokation ohne Accept heißen?

Daß wer einen Andern ordinirt, selbst ordinirt seyn musse, ift eine nicht sowohl ans liturgischem, geschweige bogmatischem Gesichtspunkt, als aus der Ratur der kirchlichen Ordnung und bes Anstandes zu bejahender Grundsat, der aber vielleicht bei benjenigen theologischen Fakultäten, welchen das Privilegium zu ordiniren gegeben ist, in dem Fall, daß sie zusällig ein ordinirens Weitglied nicht in ihrer Mitte haben, eine Ausnahme erleiden muß. (Bergl. Eichhorn, LR. I, ... 701, Rote 5.) — Unsern Borsahren ist von den Gegnern oft und scharf gesagt worden, ste

ziehung wird anzuerkennen feyn, daß da, wo Ordination und Gintritt in ein wirfliches feftes Amt, prinzipgemäß, zusammenfallen, der natürlichste Ort die Lirche berjenigen Bemeinde sey, in deren Dienft der Geiftliche berufen ift. 280 aber die D. als An der allgemeinen Befähigungserklärung von der Introduction als Alt der Ginführung in bas spezielle Amt getreunt gehalten wird, ba erscheint als der natürlichfte Ort für erftern ber Gis bes Rirchenregiments ober bes von biefem mit ber Sandinna bemitrag, ten höheren Rirchenbeamten. Indifferent ift aber, ob ein zum unfirirten Dienft berufe ner Kandidat, seh es an dem zufälligen erften Ort seiner Dienftleiftung oder in seinem Heimathort oder vor dem Abgang von der Universität in deren Kirche ordinirt wird, und follte hier dem jedesmal Zuträglichen und Erbaulichen die Entscheidung folgen, währnd bie wurtembergische Anordnung &. 3 (Allg. Kirchenbl. 1855, S. 81) eine nicht nothwendige Beschränkung auf den Ort der ersten Dieuftleiftung oder des betreffenden Delunatssites, in welch letterem namentlich ein Intereffe ber Gemeinde für ben Ranbibaten häufig gar nicht vorhanden febn tann, einführt. Dag die Kanones der breedener Conferenz dabei das maffenweise Ordiniren (Ran. 11) nicht billigen, ift recht, daß die wint tembergifche Ordnung (g. 4) die Bahl drei nicht überschritten haben will, ju ftmg. Oft wiederholte Einzelordinationen am gleichen Orte haben Gleichgültigkeit ber Gemeint und fühles Befen jur Folge; ginge aber ber Ginweihung einer grokeren Schaar eine gemeinsame geiftliche Borbereitung voran, so wurde für fie und die Gemeinde der At wichtiger. — Es tann auch vortommen, daß folde Gemeinden, welche, ohne ein Rindenregiment über fich zu haben, vermöge ihrer Antonomie den Geiftlichen berufen, diefen bon einem fremden Confistorium ober Ministerium prufen ober ordiniren leffen. G. Eichhorn, RR. I. S. 700.

Biertens find die Wirkungen ber D. in's Auge zu faffen. Rach tatholifden Begriffen entsteht durch fie ber priefterliche Rarafter und bemgemäß eine besondere Gnabengabe und Befähigung, alfo daß der Priefter die mit feiner Weihe bertnupften Funktionen valide — jedoch erft, wenn er ein Amt oder bifchöfliche Erlaubnif erhält, auch lieite verrichten tann. Auch die englische Spiftopalfirche geht von diefer Anschauung aus und läßt dem zum Diakonat Einzuweihenden fagen : "Nimm bin bie Dacht das Evangelium in der Kirche Gottes zu lefen und folches zu predigen, so du dage ordentlichen Befehl bekommft"; dem jum Presbyterat aber: "Nimm hin den heilige Beift, welchen bu die Gunden" u. f. w. Rach reformirter Anficht geschieht bamit ir Eintritt in den Stand ber ministri v. d., nach lutherifcher wird die Befähigung # Bornahme ber fogenannten actus ministeriales erklärt, wobei zu bemerken, daß Predign und Ratechifiren auch schon bor diesem Alt erlaubt ift, nicht aber Saframente verwalm und Liturgisches vornehmen — ein Unterschied, welcher Abrigens nicht auf eine geringar Taxirung der Sandlungen erfterer Art zu deuten, fondern ohne 3weifel daraus zu erflaren sehn wird, daß diese Einstbung und ein Mag von Fertigkeit erfordern, ehe Jemant sum Dienst berufen und für befähigt erklart werden tann, benn sonft würde jene Unter Scheidung hintergedanten an ein den Predigerberuf überragendes Priefterthum verrathen Indeffen ift festzuhalten, daß die genannten Wirtungen der D. nicht als diefem Alt a fich, sondern der in demselben tundgegebenen Berufung entspringend zu denken find, dahn benn auch, wem die D. zu erlangen nicht möglich ware, fo er nur die rechtmäßige Berufung hat, ohne Zweifel die Fähigkeit zu allen Amtshandlungen zukommt.

Hierliber zwar ist schon in den ersten Jahrzehnten der Reformationszeit und sissis gestritten worden. Satis acerde de his disputant — sagt Chemnitz, loc. theol de ecclesia, cap. 1 — indem nämlich interdum.. casus incidunt, ut quis habeat vocationem et impediatur, quo minus se conserat ad nobiliorem ecclesiam, in que

haben keine D., weil Luther, selbst nicht Bischof, sie nicht habe weihen können. Die Absertigm: bieses Borwurfs s. bei Chemnit und Gerhard, ber noch ein eigenes Kapitel do vocation Lutheri hat.

691

accipiat ritum ordinationis. Quaestio ergo est: An illius ministerium sit evacuatum? Darauf antwortet er: aliqui id affirmant, aliqui negant, cum ordinationis ritus non sit necessarius, modo vocatio sit legitima. Es ist merkultbig, daß Chemnit felbst eine runde Entscheidung ber Frage nicht gibt, sondern fich darauf beschränkt, die Ordination um der Ordnung willen und weil fie ein öffentliches Zeugniß der geschehenen Berufung sen, für nöthig zu erklären (propter eos qui currunt et non sunt missi etc. f. oben), woraus man wird schließen muffen, daß er im fraglichen Fall auf Seite der Berneinenden mare. Dhne Zweifel hatte er ben damaligen durch Frederne veranlaßten Streit im Auge, benn Rliefoth (a. a. D.) nach Balch (Einleitung in die Rel. Streitigkeiten IV, 415 ff.) und Dohnite (bes Joh. Frederus Leben) berichtet, wie diefer Beiftliche durch eine feltsame Berkettung von Umftanden an mehrere Orte vocirt und daselbft auch in Amtothätigkeit gekommen, wegen außerer hinderniffe die D. nicht habe erlangen konnen, daraus ihm Berlegenheit und Anderen Strupel entftunden, und als er ihrer endlich doch noch theilhaftig ward, teinen Werth mehr barauf ju legen bermochte, worliber viele Schriften gewechselt und endlich von ber theologischen Fatultät in Wittenberg gegen ihn entschieden wurde unter Approbation des Sages. welchen fein Gegner Anipftroh verfocht, daß nämlich die D. "nicht ein nothwendig Ding fen, felig zu werben, fondern allein zur Erhaltung driftlicher Lehrer und Rirchenamte, diemeil es also in der treptow'ichen Kirchenordnung verfaßt fen". Es ift flar, daß auch diese Entscheidung den Hauptpunkt zu Bunften der Ansicht von der absoluten Nothwendigkeit der D. nicht entschieden, sondern fich damit begnugt hat, die Ordination nur als eine firchenordnungsmäßige Nothwendigteit ju erklären, woneben überdieß unklar bleibt, ob diefe Rothwendigkeit bloß aus der Kirchenordnung oder auch für dieselbe bestehen foll.

Berwandt mit dem Bisherigen ist die Frage, ob die D. in der einen Landeskirche auch für eine andere Geltung habe und also beim Uebertritt nicht zu wiederholen seth. Darauf ist zu sagen: rechtmäßig berusen kann jedes Kirchemregiment immer nur für den Dienst innerhalb der eigenen Landeskirche, und insofern reicht die Wirtung der D., als eine Bezeugung des Berusenschns, nicht über die Grenzen; wo nicht, so kommt man auf den Irrthum der absoluten D. Aber im Glauben verdrüderte Landeskirchen kommen jede der andern Berusung und Befähigungserklärung anerkennen und also die D. dem in ihren Dienst Uebertretenden erlassen, woran nur die englische Kirche durch ihre Lehre von der apostolischen Succession der Bischöfe gehindert ist. Ist dieß richtig, so kann es jedoch nicht darauf ankommen, in welcher Form die Berusung und Befähigungserklärung in einer Landeskirche geschah, und wenn z. B. unsere württembergischen Kandidaten in einigen Gegenden Deutschlands nicht zu den setus ministeriales zugelassen wurden, obgleich sie durch vorausgegangenen vaterländischen Kirchendienst als rechtmäßig Berussene dokumentirt waren, so geschah dieß in der That mit Beimischung von unbewußter Superstition.

Daß der Austritt aus dem Kirchendienst, als Berzicht auf den Beruf, die Fähigsteit und Berechtigung, kirchliche Amtshandlungen zu verrichten, nur mit besonderer Genehmigung des Kirchenregiments zurückläßt, folgt aus dem Prinzip, gleichwie andererseits ein degradirter katholischer Priester (ob auch Diakon? ist bestritten) zwar das Recht zu funktioniren, nicht aber die priesterliche Begabung dazu verliert.

Neben den Wirkungen in Absicht auf das Funktioniren zieht die D. nach katholisicher Satung auch die Folge nach sich, daß dadurch die Rechte des Klerikats erworben werden, welcher bei den clerioi minorum ordinum (s. den Art. Ordines), wosern diese in einer geisklichen Bildungsanstalt oder im Genuß eines Benefiziums oder in einem niederen Kirchendienst sich befinden (Conc. Trid. Soss. 23. cap. 6 de reform.), bei den höheren Weihen aber an und für sich zugleich die bürgerlichen Privilegien des geistlichen Standes, die nur durch Degradation, nicht durch Suspension oder Entsetzung verloren gehen, gewährt; während nach evangelischen Grundsätzen nur der wirkliche Kirchendienst

oder die Bereitschaft dazu die damit verbundenen Rechte und Borrechte, welche dem ergriffenen Lebensberuf entsprechen, geben kann. Uebrigens waren die meisten der dürger- lichen Privilegien für Geistliche verschwunden oder im Berschwinden begriffen, bis es — eine Ironie der Geschichte — den neuesten deutschen Concordaten gelang, den Anfang in der Wiederherstellung derselben durch Ausnahmebestimmungen für die Berbrecher aus dem katholischen Klerus zu machen. — In der ältesten Kirche knüpfte sich durch die D. ein sür kaum löslich geachtetes Band zwischen dem Ordinirten und der Kirche, sür welche er geweiht und intitulirt war (Conc. Nicaen. Can. 15). Dieß gilt jetzt nur noch bei den Bischösen cap. 2 X, de translat. episc. (1, 7). Auch hatte, dem entsprechen, dor Alters der Geweihte einen Anspruch auf Unterhalt aus den Gütern dieser Kirche, später, nachdem die Gesammtgüter in Benesizien zerschlagen waren, an den Bischos, der ihn geweiht; daher die Borsorge mittelst der oben genannten mancherlei Ordinationstitel. Evangelischerseits leitet sich ein Anspruch auf Unterstützung nicht aus der empfangenen D. ab, wohl aber eine Bitte um Unterstützung der unverschuldet Dienst- und Brodlosa aus der Erwägung der sier gebrachten Opfer.

Ueber die Ceremonien endlich gilt den Katholiken das Pontificale romanm, die filr den Empfang eines jeden einzelnen Ordo, von der Tonsur, als der janna al ordines an, angehaßten symbolischen Handlungen, Ansprachen und Gebete, den Rowsstanten gilt allein die Handausslegung als die diesem Att durch apostolische Sitt zustommende.

Ordines. Die fatholische Rirche statuirt sieben Stufen bes geiftlichen Standes: Bresbyter, Diatone, Subdiatone, Atoluthen, Exorgiften, Lettoren und Oftiarier, welche durch die niedern und höhern Beihen (lettere bis jum Subdiakonat reichend) ju erficigen sind. Das Concil von Trident befestigt diese Abstufung durch can. 2, Sess. 23: si quis dixerit, praeter sacerdotium non esse in ecclesia cath. alios ordines, et majores et minores, per quos velut per gradus quosdam in sacerdotium tendatur, anathema sit. - hiegegen hat die evangelische Kirche Protest erhoben und geschichtlich nachweisend, daß in der apostolischen Zeit und in den ersten Jahrhunderten ein sester Unterschied der Ordines nicht, sowie daß theils mehr, theils weniger folder Stufen in den verschiedenen Kirchen je nach deren Bedürfniß gebrauchlich gewesen seyen, sowohl praktische als dogmatische Einwürfe gemacht. Chemnit (Exam. conc. trid. P. II, C.2) nennt jene steben Ordines eine umbra et larva titulorum, quibus res ipsae nec subsunt amplius nec adsunt und für welche die Pähftlichen nur propter pingues ils praebendas, quae titulis illis tunc, cum vera adhuc ministerii officia ipsis onjuncta erant, annexae sunt, sich wehren, — also das beharrliche Aergerniß der bew ficia sine officiis, welches erft durch die Sacularifationen einer viel fpateren Zeit ich erledigen follte. Er hebt hervor, wie in der That die unteren Weihen den angehenden Briestern nur noch jum Scheine ertheilt werden und bag jum hohn der alten Ranows, welche die Ertheilung der höheren von der Erprobung auf den niederen Stufen abhängig gemacht, taum noch ein Zwischenraum zwischen der Ertheilung der einen und andern übrig seh — ein Borwurf, welchem das Concil von Trident (Soss. 23. cap. 2 et can. 2 de Ordine) nur burch ben untraftig gebliebenen und, wie auch Balter (Rirden., 12te Aufl., S. 105) anerkennt, unausführbaren Wunsch begegnet, daß die alten Stufen wieder in ihrer vollen Bedeutung möchten hergestellt werden; denn es ift bleibend geworden, daß diese Grade nur bilblich zur Erinnerung an die alte Disziplin durchgemadt werden. Uebrigens war den Evangelischen ber weit größere und hauptanftoß, bag jem Weihen und Stufen follten, als von Chriftus felbst eingesetet \*), für heilig gehalten wa ben und daß durch diese ganze Ordnung die Hauptsache des geiftlichen Amtes - Pre

<sup>\*)</sup> In biefer Beziehung wird auch heutzutage noch zugemuthet, bas Fehlen einer Radrid: bariber im neuen Testament bamit zu erklären, baß ein Aufschreiben überftuffig gewesen, wei bie Sache selbst vorhanden war und fich fortpflanzte.

bigen und Sakramente verwalten — in Schatten gestellt und in Hintergrund gedrängt sey. — Daß der Ordo ein Sakrament sey, ist der allgemeine Sak, aber controders, ob und inwiesern auch schon die Weihe zum Diakonat oder selbst noch weiter abwärts, deßgleichen ob auch die Consekration der Bischöfe die Sakramentsnatur habe. Der Name des sacerdotium kommt nur dem Preschyterat und Epistopat zu, die übrigen werden unter dem Titel ministerium begriffen und geht die Pslicht der Chelosigkeit dis zum Subdiakonat einschließlich herunter.

Im Gegensatz gegen das römische System haben sich in der deutschen Resormation folgende Grundfate und Anschauungen gebilbet: 1) Unter ben Dienern bes Evangeliums gibt es Abstufungen, aber 2) diese beziehen sich nicht auf das Befen des geiftlichen Amts — Predigen, Sakramenteverwaltung und Schlüffelgewalt — als welches allen gleich zukommt, fondern find 3) zur Aufrechthaltung guter Ordnung in der Kirche nothig und heilsam. (Bergl. Gerhard. Loc. theol. XXIV. Cap. V, S. 2, de gradibus ministrorum occlosiae. §. 204 e. s.) Dabei wird erfannt, daß folche Ordnungen in berschiedenen Zeiten verschieden fent konnen, je nach Bedürfnig und Umftanden, für bas gegenwärtige Bedürfniß aber die Gintheilung in Baftoren und Superintendenten gemacht, und was fodann die nichtgeistlichen Mitglieder der Confistorien betrifft, dafür eine Analogie in denjenigen Mitgliedern der urfirchlichen Presbyterien gefunden, welche nicht sowohl der Lehre als des Regiments wegen aufgestellt waren. - In gewiffen Ginne konnte man fagen, es habe die spätere Zeit, zumal in einzelnen Landestirchen, einen neuen Ordo - ber unftandigen Beiftlichen, Bitarien entwickelt, ohne daß es gerade darüber zu einem deutlichen Bewußtfeyn gekommen wäre. (S. den Artikel Ordination.) — Eine Unterscheidung von clorus major und minor ift wohl zuweilen in Lehrbuchern zu finden und werden dem lettern sodann die Cantoren, Organisten, Schullehrer u. f. f. eingerechnet; aber es ift taum foidlich, in ber evangelischen Rirche fich so auszudruden, gang unschiedlich aber würde es fenn, die Abstufung der Brediger felbst damit bezeichnen und - als waren die Höhen bei uns nicht abgethan - eben die Pfarrer jum clerus minor, die Superintendenten u. f. f. jum major - rechnen zu wollen, gleichwie auch die berichiedenen Titel ber Beiftlichen an größeren Gemeinden und Rirchen - Dberpfarrer, Pfarrer, Oberhelfer (Archidiatonus), Belfer (Diatonus) u. bergl. nicht einen Unterfchied ber geiftlichen Burde, fondern ber Geschäfte und oft nicht einmal wesenklich biesen andeuten.

Anders in der englischen Spistopaltirche, da die Abstufung der Ordines mit dem Dogma von der apostolischen Succession der Bischöfe zusammenhängt, und in der resormirten Kirche calvinischer Form, der die Einrichtung der apostolischen Kirche als göttlich angeordnetes Paradigma für alle Zeiten, also die Sintheilung in Hirten, Lehrer, Aelteste und Diasonen als für Leitung und Leben der Kirche wesentlich gilt; und anders bei den Irvingianern, welche zur Bollständigkeit der Kirche auch das Apostolat und die Propheten, mithin die entschwundenen Ordines der christlichen Urzeit rechnen und wieder erweckt zu haben sich getrauen, dabei dem Pabst und seinen Bischöfen Zwiesaches zumuthend, seine neben und über sich anzuerkennen und sich auf das nahe Kommen des Herrn mit zu freuen, der doch den Knechten den Weinderg, dessen sie für eigen genießen, abnehmen wird. — Gelüste nach kirchlichem und priesterlichem Puppenspiel ist auch unter uns zu finden, aber annoch kein Boden dasur im ebangelischen Bost.

Ordo Romanus, römische Ordnung, heißt jede Regel der römischen Kirche, insbessondere für den Cultus. Aehnlich wie τάξις, διάταξις die Regel und die Darstellung derselben, auch wohl τακτικός (τακτική sc. βίβλος), heißt ordo oder ordinarius (sc. liber), auch ordinale und ordinalis (sc. liber) (Du Fresne, s. h. v.), eine Sammlung von Cultusvorschriften. Nach und nach entstanden verschiedene libelli, welche, insofern sie sich auf denselben Gegenstand bezogen, zu einem größern Ganzen mit einander versbunden wurden. Indessen läßt sich weder der Ursprung der einzelnen libelli, noch der Ausfang ihrer Bereinigung mit Sicherheit sesssselsen. Bereits im fünften Jahrhundert

kann man aber wohl unterscheiden das sacramentarium, die Gebete für das heilige Abendmahl enthaltend (s. den Art. Liturgie, Band VIII, S. 433), den antiphonarius (liber) mit den liturgischen Gesängen (s. den Art. Band I, S. 392) und den ordo im eigentlichen Sinne, welcher die heiligen Handlungen, Ritus selbst darstellt, die später sogenannten Andriken (mit rother Farbe geschrieben und gedruckt), vgl. F. Probs, Berwaltung der hochheiligen Eucharistie. Tübingen 1853. S. 9 folg.

In den einzelnen Kirchen entstanden verschiedene Ordines, doch wurden dieselben meistens im Laufe der Zeit durch den römischen Ordo verdrängt, da die Pähste seit dem fünsten Jahrhundert schon darauf Bedacht nahmen, den in Rom üblichen Cultus zu dem allein herrschenden zu machen. Die späteren Herausgeber von Ritualbüchern haben ossen der römische und andere verwechselt, weßhalb die Zahl derselben sehr groß ist. Raw vergl. über dieselben Mabillon in ordinem Romanum commentarius, vor seiner Antgabe der antiqui libri rituales sanctae Romanae ecclesiae, im Museum Italicum. Tom. II. Lutet. Paris. 1724. 4.

Den ältesten ordo Romanus legt man dem Bischof Gelasius († 496) bei (bei Re billon a. a. D., no. II, auch bei Muratori, Liturgia Romana vetus. Venet. 1748. I, pag. 289 folg.) Indessen erhellt aus der epist. I. Innocenz I. ad Decention bon 416 (in cap. 11 dist. XI) die Erifteng eines freilich nicht mehr ju ermittelnen älteren ordo Rom. Der angebliche Belafianische ordo scheint aber, obgleich er jogen bielfach an Leo I. erinnert, von einem unbefannten Beiftlichen unter Felig III, bet Gelafius Nachfolger, entstanden zu fenn. (Baehr, die chriftlich-römische Theologie. S. 364.) Sowohl dieser, als der unter no. I. bei Mabillon und Muratori a. a. D. abgedrudte ordo, war bereits im neunten Jahrhundert im allgemeinen Gebrauche, wie die Bembung burch Amalarius ergibt. Diese beiden, wie die als no. III. u. IV. bei Mabillon gebrudten ordines, aus etwas späterer Zeit, beziehen sich auf die missa pontisicalis. De gegen behandeln die ordines V bis X bei Mabillon, welche bei weitem fpater entftanden find und jum Theil dem eilften Jahrhundert angehören mogen, die missa episcopalis, ben ordo scrutinii ad electos, qualiter debeat celebrari (bei ber Taufe), die Formen der Ordination bei den verschiedenen gradus, sowie den ordo, qualiter agendum sit quinta feria in coena Domini, feria sexta Parasceve, in sabbato sancto, ad reconciliandum poenitentem, ad visitandum infirmum, ad consignandum pueros sive in fantes, ad ungendum infirmum, ad communicandum infirmum, ordo sepeliendi clerios Romanae fraternitatis.

Diese ordines sind zum Theil nur fragmentarisch erhalten; daher bleibt es zweidhaft, ob Bernard von Pavia, welcher in dem Breviarium Extravagantium mehrat Stellen aus dem ordo Romanus mittheilt, die auch Raymundus a Pennasorte in die Dehrtalensammlung aufgenommen hat (c. I.X. de officio archidiaconi I, 23; c. IX de officio primicerii I, 25; c. I.X. de officio custodis I, 27), aus einem der älteren oda einem späteren ordo Romanus geschöpft hat. In den bisher gedrucken ordines sinden sich diese Stellen wenigstens nicht.

Aeltere Ausgaben von ordines Romani besorgte Georg Cassander. Colon. 1559. 1561 (auch in seinen Werten. Paris 1616), Melchior Hittorp. Colon. 1568, G. Fernrus. Rom 1591. Paris 1610. 1624. Fol.

Bor 1143 bearbeitete Benedikus, Kanonikus und Cantor zu St. Peter, einen ordunter dem Titel: liber pollicitus ad Guidonem de Castello (den nachmaligen Pakt Eblestin II., damals Cardinal an St. Markus). Er beschreibt darin den Gottesdick während des ganzen Kirchenjahrs, mit besonderer Berückstätigung der pabstlichen Berrittungen (gedruckt bei Mabillon a. a. D. no. XI).

Auf dem Concil zu Pavia 1160 bediente sich der Klerus eines: liber de vitze ordinatione Romanorum pontificum (Pertz, Monumenta Germ. Tom IV, Fol. 126 Auch enthielt der ordo Romanus die Formen, welche bei der Kaiserkrönung angeweit wurden. Ueber die 1191 gebrauchte Form s. m. Perts a. a. D. Fol. 187 folg.

Orgel 695

die daselbst citirten Mabillon und Martene. Dieselbe ist dann in den 1192 vom Cardinal Cencius bearbeiteten ordo übergegangen (Wabillon a. a. D. nro. XII).

Seit dem dreizehnten Jahrhundert scheint die Bezeichnung Ordo Romanus durch Ceremoniale Romanum verdrängt zu sehn. Gregor X. (1272) sieß ein solches in Bezug auf die Wahl und die Funktionen des Pabstes neu zusammenstellen (Mabillon a. a. D. nro. XIII). Eine abermalige Redaktion erfolgte in der Mitte des 14ten Jahrzhunderts (a. a. D. nro. XIV, nach Mabillon's Bermuthung vom Cardinal J. Gaietanus). Für die kirchlichen Funktionen des römischen Klerus lieserte eine Zusammenstellung Betrus Amelius, Bischof von Senogallia (Sinigaglia), † 1398. In erweiterter Gestalt solgte eine gleiche Arbeit von Augustinus Piccolomini, welche unter Leo's X. Bewilligung zu Benedig 1516 erschien: Rituum ecclesiasticorum sive sacrarum ceremoniarum libri tres.

Die Stelle der alten ordines Romani haben zuletzt das Pontificale Romanum von Clemens VIII. 1596, das Ceremoniale Episcoporum, von demselben 1600 publizirt und dann wiederholt redidirt, eingenommen. Gegenwärtig wird in jeder Diözese jährlich ein kirchlicher Kalender als ein ordo Romanus ausgegeben, gewöhnlich unter dem Titel: Ordo officii divini juxta ritum Romanum oder juxta rubricas dreviarii et missalis Romani atque decreta sacrae rituum congregationis.

Man sehe überhaupt außer dem citirten Mabillon, Hoffmann, nova scriptorum ac monumentorum collectio T. II. Lipsiae 1788. 4. pag. 16 folg. Rheinwald unter dem Borte: Ordo Romanus, in Ersch und Gruber allgem. Enchklopädie. Sett. III. Theil V.

Orgel. Das Wort ift aus bem griechischen Organon entstanden, welches bei den Profanstribenten in der Bedeutung eines mufikalischen Instrumentes vorkommt und bon ben LXX ale Ueberfetung bee כבל בנל , und נבל gebraucht wird. In ber fpateren Zeit conzentrirte fich biefe Benennung auf das aus einer Anzahl tonender Rohren aufammengefette Blasinstrument, welches bei Griechen und Romern, sowie im driftlichen Drient dem Bof - und Privatgenuffe, im driftlichen Abendlande vom achten Jahrhunderte an dem religiösen Cultus diente. Die Berbindung mehrerer Pfeifen wird schon von Birgil dem Ban jugefchrieben und erftredte fich im Alterthume bis ju gehn Pfeifen. Bur Schonung ber menichlichen Lunge berband man bamit einen ledernen Schlauch, mittelft beffen Compression durch den Arm die Tone hervorgebracht wurden (tibia utricularia), und bediente fich balb bei großeren Inftrumenten bes Baffers, um Luft in Die Pfeisen zu bringen (organum hydraulicum), zulett, nach der Meinung Anderer ichon früher, des Blafebalge (organum pneumaticum). Als Erfinder der Bafferorgel wird von Tertullian (de anim. c. 14) Archimedes bezeichnet. Richtiger ift wohl ihre Burudführung auf Rtesibius, einen Mechaniter in Alexandrien unter Btolemaus VII., ber über Shbraulit geschrieben und beffen Erfindung fein Schuler Bero bon Alexandrien, welchem Bitrub (X, 13) nacherzählte, ber Bergeffenheit entriffen hat. Ein großer Liebhaber ber Bafferorgeln mar Raifer Nero, der (Sueton. c. 41) reliquam diei partem per organa hydraulica novi et ignoti generis circumduxit. Im Abendlande scheint ber Gebrauch der Orgeln später wo nicht aufgehört doch abgenommen zu haben und nur bereinzelt gewesen zu fenn, ba es bon ben Chroniften bes neunten Jahrhunderts als eine Mertwürdigfeit berichtet wird, Bipin der Aleine habe bon dem byzantinischen Raiser Conftantinus Ropronymus (im Jahre 757) eine Orgel jum Geschent erhalten. Db diefem Instrumente damals eine firchliche Bestimmung gegeben worden fen, wird beftritten. Dagegen hat Rarl ber Große eine Orgel im Machener Dome aufstellen laffen, die man aus der Beschreibung des Balafrid Strabo tennt; ohne Zweisel dieselbe, welche ber Raifer Conftantin Michael ihm aus Conftantinopel verehrt hatte und über welche ber St. Galler Mönch angibt (de Carol. M. libr. II, c. 10): musicorum organum praestantissimum, quod doliis ex aere conflatis follibusque taurinis per flatulas aereas mire perflantibus rugitu quidem tonitrui boatum, garrulitatem vero lyrae

vel cymbali dulcedine coaequabat. Die Orgelbautunst gewann von da an in Deutsch. land folden Erfolg, daß in der zweiten Galfte des neunten Jahrhunderts Pabst Johan: nes VIII. sich eine Orgel und Sanger burch Bermittelung des Bijchofs von Frehfingen nach Rom kommen ließ. In der Mitte des zehnten Jahrhunderts befindet fich in Eng. land schon ein großartiges Orgelwert bei ben Benedittinern von Binchester, mit 400 Pfeifen und 12 oberen, 14 unteren Blafebalgen, welche bon 70 fraftigen Mannem gezogen ober getreten werben mußten. Die Spieler hießen beghalb Orgelichlager, weil man die breiten, diden und schweren Tasten mit den Fausten in Bewegung setzte. Die Klaviatur hatte auch nur höchstens zehn Taften, und dennoch heißt es, daß mehr als Ein Organist zum gleichzeitigen Spielen erforbert worden fen. Wann und wie die Bafferorgel in die Windorgel überging, ist nicht mit Sicherheit nachzuweisen. Einzelne vermuthen es schon im siebenten Jahrhundert. Erft aus dem 15ten Jahrhundert treten anberläffige Angaben über die Berbollfommnung bes firchlichen Instruments hervor. In diesem Jahrhundert wurde namentlich die Erfindung des Pedalklaviers gemacht, zwar a Italien, aber durch einen Deutschen, Bernhard, welcher als Hoforganist des Doga w Benedig lebte. 3m 16ten Jahrhundert begann die Scheidung der Pfeifenwerke in Anj fter durch Erfindung der Springlade u. f. f. Das Rähere fiber die technische Andli dung und Ginrichtung der Kirchenorgeln ift in den Fachschriften nachzulesen, 3. B. Spon fel's Orgelhiftorie, Murnberg 1771. Seidel, die Orgel und ihr Bau, Breslan 1842. 2. Aufl. 1844, auch in bem lehrreichen Artitel von Raue in der Encyflopabie bon Ersch und Gruber.

Interessant ift das Berhältniß der Orgel zu den driftlichen Confessionen. In der orientalischen Kirche kam die Orgel nie in Gebrauch. In der lateinischen hat die pabste liche Rapelle sie bis auf den heutigen Tag nicht zugelaffen, und im 16ten Jahrhundert hatte sie fich burch ihren Migbrauch so viele Gegner zugezogen, daß auf dem Concil von Trient ein fart unterftutter Antrag auf ihre Entfernung aus den Rirchen gestellt wurde. Ihre Erhaltung ift besonders der einflugreichen Berwendung Raiser Ferdinands ju verdanten. An Entweihung der Orgeln durch ein weltliches Spiel fehlt es übrigens auch heutzutage nicht, und noch am Allerheiligenfeste 1858 ift 3. B. in der Magdalence kirche von Paris die Menge der Andächtigen durch Melodieen aus dem Oberon und der weißen Dame unterhalten worden. Die Reformirten haben bekanntlich im Bilder fturm auch die Orgeln gertrimmert, und, wenn auch g. B. Basel fruhe fich wieder w Orgeln versah, so wurden sie in der übrigen Schweiz erst spät und werden auch is nur allmählich wieder eingeführt. In der lutherischen Kirche blieb von Anfang an m so unbestrittener der Gebrauch der Orgel; ihr vornehmlich verdankt man die großartige Ausbildung biefes Instruments und der ihm eigenthumlichen Kirchenmufit, worin Ioham Sebastian Bach als ber unübertroffene und taum erreichbare Deifter bafteht. haben schon altere Kirchenordnungen, wie die Hanauische, Borschriften für ein würdige Orgelspiel ertheilt, und wohlorganisirte Orgelschulen, wie in Dresben, Leipzig, Stuttgart, verbreiten mit der erforderlichen Uebung auch den edleren Geschmad eines erbausichen Bortrags.

Origenes, mit dem Beinamen Abamantios, der Stählerne, wohl von der eisernen Beharrlichkeit und unerschütterlichen Festigkeit in der Arbeit wie im Dulden: wohl zu unterscheiden von einem ungefähr gleichzeitigen heidnischen Philosophen dieser Ramens, steht unter den Kirchenlehrern aller Jahrhunderte ausgezeichnet da an Umsaud der Gelehrsamkeit, an Schärse des Berstandes, an tieser Einsicht in das Wort und Werk der Offenbarung Gottes, an ausophernder Liebe, die alle Kräfte hingibt im Dienstes Herrn an der Gemeinde, und auch das Leben nicht theuer achtet, wo es gift, Im zu bekennen und seine Sache zu führen.

Wahrscheinlicher Berechnung nach wurde er im Jahre 185 geboren, und es unter liegt wohl keinem Zweifel, daß die Stadt, in der die Gelehrsamkeit und Bildung Morgen- und Abendlandes sich wundersam verschmolzen hatte, Alexandrien, nicht allen

bie Ursprungsftätte seiner geistigen Entwicklung, sondern auch feine Geburtsftadt gewesen. Ebenfo, daß er von Beburt an ber Christengemeinde angehörte, oder von driftlichen Eltern geboren worden. Sein Name zwar, "Erzeugter des Dr " (eines ägyptischen Gottes), konnte bagegen zu fprechen icheinen; aber es fehlt auch fonft nicht an Beifpielen, daß Kinder chriftlicher Eltern folche Namen heidnischen Ursprungs führten. — Sein Bater Leonides mar, wie aus Allem erhellt, ein wohlhabender und in griechischer Beise gebildeter und ein driftlich entschiedener, innig frommer Mann. Er selbst legte den Grund gur Bilbung biefes feines Erftgeborenen, beffen borgugliche Begabung fich rrühe bemerklich machen mußte. Go führte er ihn einerfeits in den Rreis der allgemeinen Biffenschaften ein, ben jeder freie Grieche durchlaufen mußte, ehe er fich einem Brodftudium widmete — in die egrebaliog naidela; andererseits suchte er ihn mit der Onelle driftlicher Bildung, der heiligen Schrift, vertraut zu machen, indem er ihn taglich Abschnitte berfelben nicht nur lefen, sondern auch auswendig lernen und herfagen Und schon jest regte fich in dem sinnigen Rnaben der forschende Beift, der einen hoheren Zusammenhang und ein tiefes Geheimniß in der Schrift ahnend, nach Aufschluß begehrte, fo dag ber Bater wohl in Berlegenheit gerieth bei feinen darauf gerichteten Fragen, und ihn ermahnte, mit dem einfachen Wortverständniß sich zufrieden zu geben. Bahrend er ihn aber fo zurechtwies, freute er fich heimlich bes hoffnungevollen Rindes, dantte Gott, daß er ihn gewürdiget, Bater eines folden Sohnes zu fenn, und füßte manchmal voll Andacht die Bruft des Schlafenden als ein Beiligthum des göttlichen Beiftes. So wuchs er in der Stille heran und erftartte im Beifte; das Wort wurde in ihm lebendig, und Chriftus und das Seil in ihm fein hochftes But, wofür er Alles einzusetzen bereit war. Dieß sollte er bald zu bewähren Gelegenheit finden. Die Berjolgung des Septimius Severus traf mit befonderer Buth die Christengemeinde in Der feurige Jüngling war voll Begierbe nach der Märthrertrone, und seine Mutter tonnte ihn nur mit Muhe gurudhalten, bag er nicht fich felbst gum Martyrium hinzubrängte. Als aber sein Bater in's Gefängniß geworfen wurde, da wollte er sich nicht mehr zuruckhalten laffen, und wurde nur dadurch, daß seine Mutter ihm die Kleider verstedte, verhindert, zu seinem Bater hinzugehen und sein Loos mit ihm zu theilen. Er war aber nun bange, daß die Rudficht auf feine Familie den Bater beftimmen konnte, den Herrn zu verläugnen. Defihalb ermunterte er ihn schriftlich zu ftandhaftem Betemtnif bis jum Tode und rief ihm unter Anderem ju: "Bute bich, mein Bater, daß du nicht um unsertwillen anderen Sinnes werdeft". - Leonides blieb ftandhaft und ftarb als Martyrer. Da aber hiermit auch die Einziehung des Bermogens verbunden war, fo geriethen feine Hinterbliebenen in eine hulflose Lage. Gine reiche driftliche Frau nahm fich ihrer an. In ihrem Saufe hatte aber Drigenes eine neue Probe ju bestehen, worin feine Glaubenstreue fich bewähren follte. Gie hatte einen von ihr fehr hochgeachteten und aboptirten Antiochener, Baulus, ein angesehenes Saupt der alexandrinischen Baretiter bei fich, beffen hohe Beredtsamteit nicht allein Barteigenossen, sondern auch rechtgläubige Christen in Menge herbeizog. Drigenes aber ließ sich durchaus nicht bewegen, im Gebet mit ihm zusammen zu fenn. — Durch eifrige Uebung brachte er es nun bald zu einer solchen Fertigkeit in der Grammatik, d. h. der Runft der Erklärung von Schriftwerten, besonders der alten Dichter und Biftoriter, rvelche Rritit, Renntnig ber Commentare und Lexifographen, Alterthumstunde, Mytho: Logie, Literaturgeschichte u. f. w. in fich begriff, daß er Unterricht barin geben und fich damit ben nothigen Unterhalt felbst erwerben tonnte. Hiezu tam noch eine andere feiner innerften Reigung entsprechende Beschäftigung, worin er mit dem Bfunde seiner driftlichen Erkenntnig wuchern tonnte. Die alexandrinische Ratechetenschule war jest verwaist. Bantanus, von bem Drigenes wohl in früher Jugend noch Eindriide empfangen, und Clemens, an beffen Lehrgefprachen er als angehender Bilngling Theil genommen, fo dag er als fein Schuler betrachtet werben muß, waren abgegangen, jener vorlängft, biefer beim Ausbruch ber Berfolgung. Es fehlte aber nicht an Beiben, die in der driftlichen

Bahrheit unterwiesen zu werden begehrten; und einer nach dem anderen wandte fich deghalb an Origenes, namentlich zwei Brüder, Plutarchus und Herakles, von benen ber erftere, nachbem er einen feinen Banbel in ber Welt geführt, als Martyrer feinen Lui bollendete, der andere, ein strenger Ascete, später Bischof von Alexandria wurde. Aber nicht allein durch folche Lehrthätigkeit war er ein Licht für die Gemeinde, sondern und durch ben brennenden Gifer ber bruderlichen Liebe, ben er unter hochft gefährlichen Um: ständen, in der unter dem Präfetten Aquila wüthenden Berfolgung an den Cag legte. Mit bewundernswerthem Muthe nahm er der Bekenner und Märthrer sich an, ging m ihnen in's Gefängniß, stellte fich ihnen zur Seite bei ben Berhoren, begleitete fie auf ihrem Todesgange, stärkte fie mit seinem Zuspruch und bekannte fich zu ihnen mit dem Bruderkusse. Das heidnische Bolk gerieth in Buth gegen ihn, es warf mit Steinen nach ihm, und es war ein Bunder, daß er dem Tode entging. Man ftellte ihm ow alle Beije nach, man verschwor sich wider ihn, Soldaten umftellten seine Bohumg: er mußte von einem Saufe in's andere fliehen. Denn er konnte nicht verborgen bleiber wegen bes Zudrangs berer, bie feinen Unterricht fuchten. Auszuweichen aber, we ohne Berläugnung und Aergerniß geschehen konnte, hielt er jett für das Richtige, 🖦 bem Bort Christi: "Benn sie euch in einer Stadt verfolgen, so fliehet in eine ander-(Matth. 10, 23.). — Die tatechetische Wirksamkeit, welche er eine Zeit lang neba feiner Sauptbeschäftigung aus Liebe jum Beren und ju benen, die fich ihm andernunten, geübt hatte, follte aber bald fein Sauptberuf werben, dem er ausschließlich fich hingab. Der Bischof Demetrius übertrug dem in so hoher Achtung stehenden achtechnichrigen jungen Manne im Hinblid auf seine ausgezeichneten Gaben und seine exprobte Treue das Ratechetenamt in der Gemeinde. Als nicht wohl vereindar hiermit, gab er mun seine grammatische Schule auf, damit aber die Quelle seines Unterhaltes. Ginen Gehalt bezog er von diesem Amte nicht; nur die Sorge für seine Mutter und Geschwister über: nahm die Gemeinde. Geschenke von denen, die er unterrichtete, anzunehmen, fonnte a fich aber nicht entschließen, nach der Weifung des herrn: "Umfonst habt ihr's empfangen, umsonst gebt es auch" (Matth. 10, 8.). Er war darin so unerbittlich, daß er wohl habenden Schülern, denen es eine Freude gewesen ware, ihm auf solche Beise im Dankbarteit zu erzeigen, webe that. Bur Sicherung feiner Unabhangigkeit verlaufte a schöne Sandschriften alter Werte, Die er sich abgeschrieben hatte, um eine tagliche Ren bon 4 Obolen (3-4 Sgr.). Er lebte nun eine Reihe bon Jahren in ftrenger & haltsamkeit, worin auch mehrere seiner Schuler ihm nacheiferten. In seiner Rabm ging er über das dringendfte Bedürfniß nicht hinaus, fo daß endlich feine Gefunde barunter leiden mußte. Hatte er fich fo den Tag über im Faften geubt, und bate anstrengenden Arbeiten hingegeben, so weihte er einen großen Theil der Racht & Schriftforschung, und schlief nur wenig und auf dem bloßen Boden. Der Anweism Christi entsprechend, wollte er nicht zwei Rode, auch teine Schuhe haben, buldete fack und Bloge, und foll Jahre lang barfuß gegangen feyn. Entschloffen, um des Reicher Gottes willen jedes Opfer zu bringen, soll er in dieser Zeit auch dem Winke Chrik Matth. 19, 12. buchstäblich nachgetommen sehn; seh es nun, um auch den mächigster finnlichen Trieb in fich zu ertobten, oder um alle berlaumderifchen Rachreden abju-Schneiden, ba er nicht nur Dannern, sondern auch Frauen driftlichen Unterricht ertheilte Obwohl er über diese Sache auch gegen die meisten seiner Freunde zurückhaltend w. so bekam doch der Bischof Runde davon. Er erkannte aber in dieser Sandlung feine Eifer und die Aechtheit seines Glaubens, hieß ihn, da er wohl felbst hernach angitie barüber wurde, gutes Muthes fenn, und ermunterte ihn, nur noch mehr bem Gefcher der Ratechese fich hinzugeben \*). - Go fuhr er benn in trener Berufsthatigfeit im

<sup>\*).</sup> Diese in neuerer Zeit von mehr als einer Seite angesochtene Angabe wird auf die Anteribes fiber Origenes so wohl unterrichteten und ihn so hoch verehrenden Eusebins bin wehl in stehen, und die Zuruchaltung sowohl ber Zeitgenoffen, als auch des Origenes felbft uber aus

und unterwies forglos (aquilacrus) Tag und Racht Alle, die zu ihm tamen, im Borte Gottes. Darunter maren Manner von ausgezeichneter Bilbung, welche ihre tiefe Begründung im Glauben jum Theil als Märtyrer bewährt haben. — Eine Reife nach Rom, jur Beit des Bifchofe Bephyrinus unternommen, in der Abficht, diefe uralte Gemeinde temen ju lernen und burch Gedankenaustaufch in Liebe gefordert ju werben, unterbrach feine Thatigfeit. Nach turzem Aufenthalt zuruchgefehrt, übernahm er auf bringende Aufforderung bes Bifchofe von Neuem und mit allem Gifer bas tatechetische Geschäft. Es scheint, er habe fich, um für seine innere theologische Durchbildung Rube zu gewinnen, gang gurudziehen wollen. Bei gunehmendem Andrang aber traf er eine Anordnung, die ihm gestattete, eben biefen 3wed zu verfolgen. Er nahm feinen Freund Beratles, einen gelehrten Dann von philosophischer Bildung und driftlichem Eifer als Behülfen an, und übertrug ihm bie Unterweifung ber Anfanger, mahrend er felbft die philosophisch-theologische Ausbildung der Fortgeschrittneren fich borbehielt. So gewann er mehr Muge für die Betrachtung der gottlichen Dinge und für die Erf forschung und Auslegung der heiligen Schrift. — Um in dieser sicherer gu gehen, nas mentlich auch gegenüber ben Juben, welche die in firchlicher Geltung stehende griechische Ueberfetung bes Alten Testaments (bie LXX) für verfälscht erklarten, erlernte er noch die hebraifche Sprache, worauf er um fo mehr Werth legte, da er fie fur die Ursprache hielt, welche wohl auch wieder die allgemeine Sprache werden follte. Auf der anderen Seite wurde es mehr und mehr Bedurfnig fur ihn, mit der Philosophie sich vertrant zu machen, da die Remning berfelben, die er etwa aus den Borträgen des Clemens und burch bas Lefen babin einschlagender Schriften fich fruher erworben haben mochte, nicht hinreichte, um feinen nach biefer Seite hin immer bedeutender werbenden Birtungefreis auszufüllen. Denn Manner von hoherer philosophischer Bilbung, sowohl Häretiter, als angesehene heidnische Philosophen suchten, von seinem Rufe angezogen, ben Drigenes auf, um feine theologische Wiffenschaft zu erproben; und überhaupt mar es, wenn bas Chriftenthum auch auf dem Gebiete ber hochften Bildung fich fiegreich behaupten follte, eine unerlägliche Aufgabe, höher Begabte durch die philosophischen Systeme hindurch jur driftlichen Bahrheit zu führen. Dazu aber war eine forgfältige Erforschung ber haretischen und philosophischen Lehren und ihres Berhaltniffes jum Christenthum erforderlich. Der einfachfte Weg jur Gewinnung einer tieferen Ginficht in die philosophische Gebankenbewegung der Gegenwart und der Borzeit war nun der Befuch einer philosophischen Schule, worin diese gange Bewegung zusammengeschaut und jum Abschluß gebracht war. Gine folche aber war vor allen die Schule bes Plato. niters Ammonius Sattas, ber in Alexandria in hohem Ansehen ftand. Origenes, ermuthigt burch ben alteren Borgang bes Bantanus, ben neueren bes herafles, ber bas Amt eines Bresbyters befleibete, entschloß fich biefen Schritt zu thun; und wie fehr er dadurch geforbert worben, wie durch diese Philosophie, die ihm so viel Antnupfungspuntte fitr feine bis dahin gewonnene Ueberzeugung darbot, fein Denten eine festere Begrundung und Bestimmtheit gewonnen habe, und feine Tuchtigfeit für feinen Beruf erhoht morben feb. laft fich leicht ermeffen, andererfeits aber auch ein trubender Ginflug nicht gang in Abrede ftellen.

Sein weit verbreiteter Ruf veranlaßte wiederholte Unterbrechungen seiner alexandrinschen Wirksamkeit. Zunächst erfolgte eine Einladung nach Arabien, da ein dortiger (römischer) Statthalter (ήγούμενος) vom Bischof und vom Präsekten ihn zu einer Besprechung sich ausbat. Bon größerer Bedeutung war die Störung, welche im 3. 216 dadurch herbeigeführt wurde, daß der Kaiser Caracalla über Alexandria hersiel, um wegen gewisser Beleidigungen Rache zu nehmen, wobei er es besonders auf die Geslehrten abgesehen hatte. Origenes entwich nach Jerusalem zu seinem Freunde und ehermaligen Mitschüler bei Clemens, Bischof Alexander, und begab sich von da nach Cä-

fo garten Buntt tann nicht als entscheibenber Grund bagegen angeführt werben. Daß ein gewiffes Duntel barüber liegt, ift wohl begreiflich. (Bergl. Rebepenning, Origenes I, 444 ff.)

sarea, wo er bei dem Bischof Theoktistus eine ehrenvolle Aufnahme fand. Bon Beiden bazu aufgefordert, trat er anch in öffentlicher Gemeindeversammlung auf, lehrend und die Schrift auslegend. Dieß war in Palästina kirchlichem Brauche gemäß; wogegen es in Alexandria etwas Unerhörtes war, daß Laien in Gegenwart von Bischöfen predigten. Der Bischof Demetrius ließ es daher an Borwürfen gegen jene nicht sehlen; den Lrigenes aber rief er durch ein Schreiben zurück, von Diakonen überbracht, die auch mündlich in ihn dringen sollten. Er kehrte zurück und widmete sich nun wieder längere Zeis seinen gewohnten Beschäftigungen; nur einige Zeit unterbrochen durch eine Reise nach Antiochien, wo er vor dem den Christen geneigten Kaiser Alexander Sederus, der ihn berief, und vor seiner frommen Mutter, Julia Mammäa, welche den berühmten Christenlehrer zu hören begehrte, Zeugniß von der Herrlichkeit des herrn und der Bortreslichkeit des christlichen Glaubens ablegte.

Für seine schriftstellerische Wirksamteit aber fand er einen überaus eifrigen Amega, Treiber (er nannte ihn seinem eposodiaixens) und Förderer an seinem Freunde Aubrosius, einem angesehenen reichen Manne, der durch den Ruf seiner Gelehrsamta angezogen, seine Borträge hörte und durch ihn vom Balentinianismus zur krasichen Wahrheit zurückgeführt wurde, und nun es für seinen Beruf achtete, des Origenes angezeichnete Gabe, insbesondere der Schriftauslegung zum Segen der Kirche recht in Binsamteit zu setzen. Zu dem Ende ließ er es an sleißiger Ermunterung nicht sehlen, da Origenes wohl zaghäft war, mit Schrifterklärungen und Darstellungen der Glaubenstwahrheit öffentlich hervorzutreten; aber auch Beihülse mit seinem Berundgen leistet ihn Ambrosius. So verschaffte er ihm sieden Schnellschreiber, welche abwechselnd das von ihm Diktirte auszeichneten, damit er so viel als möglich produzire; außerdem Bibliographen und im Schönschreiben geübte Mädchen.

Diese ruhige gesegnete Thatigkeit in Alexandrien follte aber ein Ende nehmen. Drigenes wurde nach Griechenland berufen zu einer Streitverhandlung mit Baretilen, welche die Gemeinden bennruhigten. Er reifte durch Balaftina. hier worde er in Cofarea von den Bischöfen der Landschaft, an ihrer Spite die von Cafarea und Irufalem, jum Presbyter geweiht\*), eine Auszeichnung, die verhangnigvoll für ihn geworden ift. Zunächst setzte er mm seine Reise fort; in Athen tam es zu einer Dieputation, welche großes Aufsehen erregte und beren Aften bald in berfälschten Abschriften — jum Nachtheil bes Origenes — verbreitet wurden. Rach Alexandria jurudgefehrt fand er eine gang beränderte Stimmung; er fühlte das Berannahen eines Sturmes und entfernte fich freiwillig. Demetrius erflarte feine Beihung für gefetwidrig und tabelt bas Berfahren ber palastinenfischen Bifchafe, welche fich jedoch burch bas Empfehlunge schreiben, bas er bem Drigenes mitgegeben, für entschuldigt hielten \*\*). Durch eine Bersammlung ägyptischer Bischöfe und eines Theils ber alexandrinischen Presbyter wurde Drigenes des Lehramtes unwürdig erklärt und von der alexandrinischen Gemeinde ausgeschlossen. Eine zweite Synobe, bloß von Bischöfen, erkannte ihm auch die Presbyterwurde ab. Dieser Beschluß wurde durch ein encytlisches Schreiben den übrigen Gemeindefreisen mitgetheilt und fand, mit Ausnahme ber Gemeinden in Balaftina, Bot-

<sup>\*)</sup> Ob fie baburch ihn auch nach alexandrinischen Grundfägen jum Predigen berechtiger wollten? ob er sich's auch darum gefallen ließ, um in Achaja mit besto mehr Rachbruck auftretten zu können? Jebenfalls wollten sie ben hochgeachteten Mann ehren, und er glaubte bas Anerbieten solcher Manner nicht zuruckweisen zu burfen.

<sup>\*\*)</sup> Es ift nicht recht flar, was eigentlich bas Gesetwibrige gewesen seyn soll; ob bie Beihung eines solchen, ber sich selbst verstümmett hatte, was ein alter Kanon untersagte; und bann, ob bie Bischöse j. nen Kanon ober seine Anwendbarfeit auf Origenes nicht gewußt, ob diesex selbst damit unbekannt gewesen, ober iber ben Buchstaben dieser Sahung sich binwegsehen zu dürfem glandte. ober ob die Kunde von häretischen Meinungen des Origenes mit eingewirkt; endlich ob Demetrius nur aus Gesetlichkeit ober aus Ehrgeiz und Reib so versahren, wie Ensehius meint, einssüchtig auf seine Autorität, und unwillig, daß sein Katechet von fremden Bischosen ordinirt worten

nizien, Arabien und Achaja, allgemeine Anerkennung. — Drigenes fühlte fich tief gefrantt, ergab fich aber mit driftlicher Belaffenheit in fein Befchick, und fah feine Bis dersacher ale Leute an, die mehr Mitleid als Bag berdienten. Gegenüber seinen Freunden in Alexandria vertheidigt er sich gegen die, wohl von Demetrius erhobene Anklage der heterodorie, und beschwert sich über Berfälschung der Urfunden seiner Disputation mit Candidus und Erdichtung von Alten einer gar nicht zu Stande gefommenen Disputation. Er lehrte uicht wieder nach Alexandria zurück, obwohl im folgenden Jahre Demetrius ftarb und Beralles Bifchof wurde. Bon nun an wurde Balaftina feine Beimath und der Mittelpunkt feiner Birtfamkeit, bon wo aus die in Alexandrien erzeugte chriftliche Wiffenschaft fich weiterhin verbreiten follte. hier bot ihm Cafarea, die durch den Apostel Betrus gestiftete alteste Tochtergemeinde Jerusalems, damals bas Saupt ber balaftinenfischen Gemeinden, an Reichthum der Bilbungsmittel mit Alexandria vergleich. bar, einen schonen Wirkungetreis. She er sich aber in diesen einlebte, besuchte er noch die heil. Stätten in Jerusalem. In Cafarea widmete er fich nun theils feinen eregetis ichen Arbeiten (Commentar jum Ev. Joh.), theils ber öffentlichen Predigt in ber Bemeinde, wo die beiben befreundeten Bifchofe ihm zuhörten als ihrem Lehrer, ohne nach sonftigem Brauche etwas hinzuzufugen, theils endlich dem Bortrag der driftlichen Wiffenichaft, als ber volltommenen Beisheitslehre, in der theologischen Schule, welche unter ihm zu hoher Blüthe gelangte und von vielen Lernbegierigen, zum Theil aus weiter Ferne, besucht wurde. Unter biefen war auch ein junger Mann aus Kappadocien, ber in der Folge ale Bifchof von Neucafarea unter dem Namen Gregorius Thaumaturque hochberühmt geworden ift. Diefer war in anderer Abficht nach Cafarea getommen, er lernte aber ben Drigenes tennen, beffen Rebe und gange Erfcheinung, in welcher ein himmlischer Ginn, eine hohe Begeisterung, Rlarheit und Rraft ihm entgegentrat, einen folchen Eindruck auf ihn machte, daß er feinem bisherigen Lebensplan entfagte und mit seinem Bruder Athenodorus bei Drigenes blieb. Er hat uns auch in ber Rede, bie er bei feinem Scheiben nach ffinfjährigem Aufenthalte hielt, ein lebenbiges Bild der Lehrwirksamkeit des Drig. hinterlassen. Hiernach pries Drig. vor Allem die wahre Philosophie und die Liebe zu ihr, sette die Nichtigkeit jedes niederen Strebens in's Licht, und brang auf Entscheidung. Bon borne herein bialogisch, ging fein Unterricht fpater in's Atroamatifche über. Bei allen philosophischen Disziplinen ging er barauf aus, fie mit dem Beift des Chriftenthums ju durchdringen. Berftorung widerchriftlicher Borftellungen, Aufbedung ber Scheintugenben und ber Gitelteit ber niederen Lebensguter mit Hinweisung auf bas wahrhaftige Seyn — bas war ber Inhalt seiner Dialektik; Nachweisung der Macht, Beisheit, Gute Gottes in den Ordnungen und Geseten ber Natur in allen ihren Gebieten seine Physit; Selbsterkenntniß, Zerftorung des Selbstbetruge, Ginficht in ben Umfang ber Seelentrafte und in die Entstehung ber Affette, in die rechte Beife, bem Guten den Sieg in fich ju verschaffen, und in die Berrlichfeit ber driftlichen Tugenden, beren perfonliche Erscheinung er in fich selbst barftellte, bas Riel feiner Cthit. In die Theologie endlich leitete er ein durch Mittheilungen aus ben verschiedenen philosophischen Systemen, die er, mit Ausnahme der Gott und Borsehung laugnenden, der Beachtung empfahl, und hier bewährte er feine Deifterschaft in der Auswahl, im Ausscheiden und Umbilden bes mit bem Chriftenthum Streitenden, in Bufammenfassung des Stoffes und Unterordnung unter die driftlichen Grundbegriffe. Als Die Urquelle der Wahrheit aber, als das schlechthin Geltende, als das, worin die Ans weisung jur Bolltommenheit und die hochfte geiftige Befriedigung ju finden fen, ftellte er das geschriebene Gotteswort hin, beffen Auslegung nebst der Gnofis die Bollendung des Lehrturfus bildete. Go schildert den Meister diefer treffliche Schuler, der in der Folge mit einer in's Bunderbare sich steigernden Energie dem Evangelium in seiner Beimath erstaunliche Siege gewonnen hat, und bem es jest gar schwer wurde, von bem theuren Lehrer fich ju tremmen, ben er julest noch aufforderte, mit bem Scheidenden au beten.

Für Drigenes aber ging nun die Zeit der Ruhe bald zu Ende, und feine Soff, nung, den Commentar zum johanneischen Svangelium in derselben zu vollenden, wurde nicht erfüllt. Maximus, der Morder bes Alexander Severus, tehrte seinen haf auch gegen bie bon diefem begunftigten Chriften, befonders gegen die Saupter ber Gemeinden, Origenes wich der Berfolgung aus und begab sich zu seinem Freund und Berehrer, dem Bischof Firmilianus im tappadocischen Cafarea. Sicherheit fand er aber auch bier nur in der tiefsten Berborgenheit, im Saufe einer driftlichen Jungfrau, Juliana, wo auch wichtige literarische Schätze ihm zu Gebote standen, in deren Besitz Inlima als Erbin des Chioniten Symmachus, des Ueberfeters des Alten Testaments und Berfoffet bon Schriftauslegungen, fich befand. Bon feinem Zufluchtsorte aus aber nahm Drigenes innigen Antheil an benen, die von der Berfolgung betroffen wurden. Go richtet er an feinen Freund Ambrofius und an Protoftetus, Presbyter von Cafarea (in Baläftina), welche gefangen gesetzt waren und das Neußerste zu befürchten hatten, die Ermahnungsschrift: Exhortatio ad martyrium, worin er namentlich dem Ambrosius bw-Rellt, wie viel hoher und verdienstlicher ein Marthrerthum mit Aufopferung bon fe vielen Gutern, Beib, Rindern, Reichthum, fen. Er begnügt fich aber nicht mit Inbruden bes Mitgefühls und mit troftlichem Rufpruch aus ber Schrift; er führt it Freunde auf dem Wege tieferer Betrachtung jum Bewuftfehn der Berrlichteit bes Dinthrerthums. In diesem bewährt sich die volltommene Liebe zu Gott, das Gegentheil ber Liebe jum Sichtbaren und der Anhänglichfeit an die grobe fichtbare Materie, worin die gefallenen Geister versenkt sind, und wovon erlöst zu werden die wahre Frommigleit fich fehnen muß. Wie aber alles abgöttische Wesen und alle Anbequemung dam gefährlich und verwerflich ift, so hat die Treue in Marter und Tob einen herrlichen Lohn, die Erhebung über alle himmel zur Folge, und wirkt auch, in Kraft des sühnenden Opfere Chrifti, verfohnend in Bezug auf die nach der Taufe begangenen Gunden; ja es mogen auch Einige durch der Märthrer Blut erfauft worden febn. - Ungefähr um biefelbe Zeit verfaßte Origenes auf die Bitte bes Ambrofius eine Schrift über bas Bebet, worin er einestheils tiefer eingehende Belehrungen gibt über Befen und Erhörung bes Gebets, seinen mahren Inhalt und Zwed, Anbetung Gottes und Berehrung Chrifti, anderntheils eine schöne und fagliche Erklärung des "Unfer Bater", woran fich noch Betrachtungen über die Gemuthestimmung und außere haltung beim Gebet, über ben Ort besselben, und über die rechte Aufeinanderfolge der Bitten anknuthfen.

Nach dem Tode des Maximinus hörte die Berfolgung auf, und Drigenes kehrte nach dem palästinischen Cäsarea zurück. Nachdem er hier einige Zeit mit seinen Schristautlegungen (Johannes-Svang. und Ezechiel) sich beschäftigt hatte, machte er eine Reise mach Athen\*). Unterwegs besuchte er den aus der Verfolgung undersehrt hervorgegangenn Ambrosius, der mit seiner Hamilie in Nikomedien sich aushielt. In Athen vollendete a den Commentar zum Proph. Ezechiel und begann den zum hohen Liede, den er nach seiner Rücksehr in Cäsarea vollendete; nach Hieronymus' Urtheil diesenige Arbeit, in der er sich selbst übertras. Dasselbe ist nach seiner Auffassung ein Wechselgespräch Christ und seiner Braut, der Kirche, oder auch der nach der Vereinigung mit dem Logos verlangenden Seele. — In die Zeit nach seiner Kücksehr fällt die Verhandlung mit dem Bischof Verhalt in Bostra. Von einer Synode zur Schlichtung des Streits berusen, brachte er den Verplu von seinem Irrthum zurück (s. den Art. Antitrinit. L 395). Mit demselben Ersolge bekämpste er, auf eine abermalige Einladung nach Arabien, vor einer ansehnlichen Synode die Lehre vom Seelenschlaf oder vom Sterben und Aufra

<sup>\*)</sup> In einer Disputation, welche er auf bieser Reise ju bestehen hatte, berief er sich auf bie Geschichte ber Susanna, was zu einer schriftlichen Berhandlung mit dem in Palästina sich auf haltenden libpschen Gelehrten, Julius Africanus, führte, der seine schaffinnigen tritischen Bebenken hinsichtlich jenes apokryphischen Zusates zum Daniel offen gegen ihn aussprach, worm: Origenes (in einem noch vorhandenen Schreiben) ihn zu widerlegen suchte; offenbar mit geringes Erfolg.

Origenes 703

ftehen der Seele mit dem Leibe (f. I. 464). — Es war jest eine Zeit der Ruhe und der ungeftorten Ausbreitung des Christenthums unter dem Raifer Philipp dem Araber, mit welchem auch Origenes in Beziehung trat (Schreiben an ihn und feine Gemahlin). - Je ftarter in dieser Zeit der Widerspruch der Heiden sich erhob, defto mehr erwachte unter ben Chriften ber Bunfch einer gelehrten, bem Bedürfniß der Gegenwart entsprechenden Rechtfertigung des Chriftenthums. Schon lange mar eine Schrift bes blatonifch-effektischen Bhilosophen Celsus in Umlauf, welche unter dem Titel: Loyoc ris algreiac, als ein ungemein scharffinniger Angriff auf das Christenthum bon ben Beiden hoch gehalten, den Chriften fehr anftogig war. Diese zu widerlegen ließ fich Drigenes, obwohl er den Wandel der Christen für die schlagenoste Apologie des Chris stenthums hielt, durch Ambrofius bestimmen. So entstand sein reifstes und gediegenstes Werk, worin er eine Fille bon Gelehrfamteit entfaltete und mit ausgezeichnetem Scharffinn die Bahrheit und Gottlichkeit bes Chriftenthums nach allen Seiten bin in's Licht ju feten fich angelegen fenn ließ. - Uebrigens war bis in fein bochftes Alter Auslegung ber Schrift und Feststellung ihres Textes (Hexapla und Tetrapla) seine Hauptbeschäftigung, und eine immer höhere Reife, Rube und Magigung spricht fich in biefen ibateren Berborbringungen des großen Mannes aus.

She er aber sein Haupt zur Ruhe niederlegte, sollte er noch in schweren Prüfungen seinen Glauben bewähren. Der Raifer Bhilippus wurde geftilrzt durch Decius, einen eifrigen Berehrer der alten Gotter, der, entschloffen das ftaatsgefährliche Chriftenthum ju bernichten, eine Berfolgung verhängte, wie noch feine, fo allgemein, fo gleichzeitig in allen Theilen bes Reichs, fo ftrenge und fo planmagig angelegt, Die Chriften betroffen hatte. Man bot Alles anf, um fie jur alten Götterberehrung zurudzuführen. Bon Mahnungen, Lodungen und Drohungen flieg man allmählich auf zu Martern, die man auf's Aeufierste trieb. Biele unterlagen der Bersuchung. Drigenes, der schon im Boraus geahnt hatte, daß bald ein Rampf entbrennen werde, da die wachsende Zahl ber Christen, in ber man die Urfache ber vielen Emporungen ju finden meinte, ben heidnischen Fanatismus mehr und mehr reigte, ging mit hohem Glaubensmuth der Berfolgung entgegen und bestand mit unerschütterlicher Standhaftigfeit die entsetlichsten Martern, durch welche jedoch sein Tod nicht unmittelbar herbeigeführt, sondern nur beschleunigt murbe. Er ftarb balb nach bem Regierungsantritt bes Balerianus, 70 Jahre alt, in Thrus, nachdem er in feiner letten Lebenszeit fich noch befonders damit befchäftigt hatte, Troftschreiben an Solche, die des Zuspruche bedurftig waren, ju richten. Sein Grab wurde noch lange nachher in Thrus gezeigt.

Dieß war das Leben und Ende des Mannes, von dem man wohl sagen darf, daß er dem Herrn in seinen Brüdern mit unerschütterlicher Treue gedient hat bis in den Tod, seiner selbst dergessen mit unerschütterlicher Treue gedient hat bis in den Tod, seiner selbst dergesend und seine Kraft verzehrend in rastloser Thätigkeit, strenge gegen sich selbst, mild gegen Andere, demüthig bei so großen Gaben und ausgezeichneten Berdiensten, tapseren Muthes in Gesahr und Bersolgung, geduldig unter unverdienten Leitenden, durch die Macht der ihn dringenden Liebe Christi und der sein ganzes Benehmen Leitenden Sanstmuth, wie durch reiche Gelehrsamkeit und tiese Sinsicht vorzüglich geeignet, Irrende zurechtzubringen und Spaltungen zu verhüten, oder schon Getrennte wieder zu vereinigen. So leuchtete er als ein helles Licht in der Kirche Christi, der er mit brünstiger Liebe zugethan war, und inmitten der Heiden und der häretischen Barteien; von den Besten, von den Liebhabern der Wahrheit, von den Redlichen und Frommen geliebt und geehrt, von Bielen freilich auch versamt und verlässert, von der Christum hassenden Welt als ein Mann, der der Sache seines Herrn mit so großen Erssolge diente, und der Lüge und dem Irrthum so großen Abbrucht hat, gehaßt und verfolgt.

Obwohl nicht schreibselig — benn er mußte zur Herausgabe von Schriften meist angetrieben werden — erscheint er doch als ein Schriftsteller von außerordentlicher Produktivität. Hieronhmus sagt von ihm, er habe mehr geschrieben, als Andere lesen könnten, und Epiphanius spricht von 6000 Schriften, wobei jedoch die einzelnen Bilcher

der Werke und die einzelnen Homilien gezählt sind. Manches scheint Ambrofins in guter Meinung, aber nicht mit gehöriger Borficht veröffentlicht zu haben. Gine Menge homilien murden von Schnellschreibern nachgeschrieben, und famen so ju weitern Berbreitung. Und gerade von diefen ift der größere Theil auf uns getommen, während bie furzen Erflarungen (Scholien) gang verloren gegangen find und von den eigentlichen Commentaren faft nur größere ober fleinere Fragmente fich erhalten haben. Eben fo bon feinen fritischen Berten, ber Berabla und Tetrapla, jenes eine columnenweise Zusammenstellung ber alexandrinischen Uebersetzung bes Alten Testaments (LXX) mit dem Grundtext und mehreren anderen griechischen Berfionen, jur Berbefferung ihres Textes, so daß er, zunächst aus Theodotion, das Fehlende mit einem Afteristus md bem namen der Quelle bezeichnet, einrudte, das Ueberflüffige in ihr aber mit einem Dbelus bezeichnete; biefes eine Zusammenstellung derfelben bloß mit den Ueberfetzungen bes Aquila, Symmachus und Theodotion (vgl. de Wette, Ginl. in bas A. T. 8. 45.). Der bedeutende Umfang der Herapla, womit er einen großen Theil seines Lebens bis in die letten Jahre hin fich beschäftigte, macht es begreiflich, daß biefes Bert mit leicht vervielfältigt werden konnte und daher dem Untergang um so mehr ausgesett w. Ein ahnliches Schickfal hat die Briefe betroffen, von denen nur der ichon erwähm an Julius Africanus ganz erhalten ift, von mehreren anderen aber nur Bruchstüde übriggeblieben find. Dagegen find die fogenannten prattifden Schriften: " Ueber das Gebet " und : " Ermunterung jum Marthrerthum " vollständig auf uns getommen. Ebenso das apologetische Werk gegen Celsus, wogegen die Schriften gegen die Baretiter ganz verloren gegangen find. Bon ben bogmatischen Schriften ift nur bas Hauptwerk: περί ἀρχῶν (von den Grundlehren) erhalten, die übrigen (Stromata in 10 Büchern, ähnlich benen des Clemens, eine Darlegung der Harmonie der chriftlichen Dogmen mit der griechischen Philosophie, insofern fie Bahrheit enthält; 2 Bucher über die Auferstehung, später von Methodius angegriffen; eine Schrift über den freien Billen, und eine de paschate) find untergegangen. Bahrend wir aber bas apologetische Bert noch in seiner ursprünglichen Gestalt besitzen, so ift bas dogmatische dem größten Theile feines Inhalts nach nur in einer willfürlich anbernden Ueberfetzung vorhanden, indem der Presbyter Rufinus von Aquileja, ein Anhänger des Origenes, im 4. Jahrhundert Bieles in diesem Buche, mas mit der firchlichen Lehre, wie fie bis zu seiner Zeit festgesetzt war, oder auch mit späteren Erklärungen des Drigenes felbft im Wide spruch erschien, nach seinem Sinn umgestaltete und so bas Buch corrett ju mads fuchte, mas ihm fibrigens doch nur theilmeise gelungen ift. Daffelbe gilt bon de Schnitzer'ichen Berfuch ber Wiederherstellung des urfprünglichen Textes mit Sulie theils ber Fragmente bes Grundtertes, welche noch borhanden find, theils ber genaueren llebersetung mander Stellen durch hieronymus, ber ber rufinischen Falfchung entgegen trat (f. unten). In diesem Werke hat Drigenes zuerst, schon mahrend seines alexandei nischen Aufenthalts, aber nicht als unreifer Jungling, sondern als schon gereifter Dann, feine Dentweise im Zusammenhang bargestellt. Die Darftellung feiner Lehre ober feiner Auffaffung bes Chriftenthums ift infofern mit Schwierigfeiten verbunden, als einerseits er selbst sich nicht immer und durchaus gleich geblieben, anderseits eine Bauptquelle, die julest besprochene Schrift, nicht mehr in ihrer reinen ursprunglichen Bestalt vorhanden ift. Aber das Erstere steht insoweit nicht im Bege, als es fich um die Grundzüge seiner Lehrweise handelt, welche in allen seinen Schriften wefentlich bie felben find; das Andere aber durfte nur eine genetische Exposition, eine Daxlegung er Entstehung und Entwidelung seiner Dentweise, ihrer allmählichen Berandexungen mi Modifitationen erschweren ober unmöglich machen.

Es ift aber eine zweisache Betrachtungsweise, die uns hier entgegenten und die wir auseinanderhalten muffen: die apologetische, welche das Christentipus gegenüber den Angriffen eines argwöhnischen und auf alle Weise es herabsetsenden So benthums zu rechtfertigen bestiffen ift, und die dogmatische, welche es darftellt al

705

eine in sich zusammenhängende Glaubenslehre nach ihrem biblischen und tirchlichen Grunde und gemäß dem Bedürfniß der Zeit, wie es im Bewußtseyn des Subjekts selbst und seiner Umgebung, für die es solche Arbeit unternimmt, sich kundgibt. Daß Beides auch wohl in einander übergeht, daß der Unterschied kein absoluter ist, kann die Berechtigung um Sonderung nicht ausbeben.

Die Apologie, wie sie in den 8 Büchern gegen Celsus gelehrter, umfaffender, gelungener als jede frühere, und bermoge des Bewußtfenns der geiftigen Ueberlegenheit und der Wahrheit der Sache, in ruhiger Haltung erfcheint, faßt das Christenthum in's Ange 1) in seinem Berhaltniß jum heibnischen Staat und zur heidnischen Religion und Philosophie, 2) in seiner Beziehung zu seinem alttestamentlichen Grunde, 3) in seiner historischen Glaubwürdigkeit, 4) in seiner inneren Wahrheit und Bernünftigleit, 5) in feiner religibs : fittlichen Birtfamteit. — Dieß find bie Saubtpuntte, um die jenes Wert fich bewegt, auch wohl fo, daß es auf dieselbigen Fragen und Bedenken wieberholt gurudtommt. Das Christenthum ift teine ftaatsgefährliche Beheimlehre, seine Sauptbogmen find ben Beiben wohl betanut. Begen seines Biberspruchs mit den bestehenden Staatsgeses en kann man nur dann es anklagen, wenn man den Staat fibr abfolut erklärt, also den Standpunkt der gottlichen Borsehung und Weltregierung vertennt, bon welchem aus feine Befete nur insoweit Beltung haben, als fie mit dem göttlichen Gefet nicht in Biderftreit tommen. Der Mangel an Baterlandsliebe aber, den man den Christen vorwirft, läuft darauf hinaus, daß sie eine andere Bestimmung haben, ale zu Militar - und Staateamtern. - Bon ben heidnischen Religionen ift die driftliche geoffenbarte prinzipiell verschieden; daher ihre Ausschließlichteit, gegenüber der Meinung, daß alle Religionen gleich, nur verschiedene Bezeichnungen berfetben Sache feben. Ihre Anbetung Chrifti aber ift etwas gang Anderes, als die polytheistische Berehrung geschaffener Wesen; sie beruht in der Wesenseinheit Christi mit Gott bei dem perfonlichen Unterschied. Sie hat das Licht der Wiffenschaft nicht zu fcheuen und tann der hellenischen Philosophie wohl Rede fteben. Der Glaube, ben fie forbert, ift ber einfachste und kurzeste Weg, ber Ausgangspunkt aller Erfenntnik. Der Christenglaube ift fein bloges Meinen, fein Urheber Gott, fein Gegenstand Gottes Offenbarung, seine Bürgschaft die weltkundigen Thatsachen der Ericheinung Chrifti, welche wohlbegrundete Geschichte find, nicht Mahrlein, wie die aguptiiche und griechische Dhthologie. — Dag das Christenthum bor der platonischen Phis losophie, die driftlichen Dofterien bor den agyptischen nichts borans haben, ift eine grundlose Behauptung. Sieht man aber auf die alttestamentliche Boraussesung des Christenthums, so zeigt eine nahere Betrachtung des Wesens und Inhalts der Brobheten (beren Bandel fo rein, beren Sprache flar und besonnen, beren Haltung ftets ehrwitrbig, deren einziges Ziel Wahrheit und Berherrlichung Gottes), wie ganz berfchieben ihre Beiffagungen bon den heibnischen Drateln find. — Zwischen dem Alten und Neuen Testament ift tein Widerspruch; beide stehen im schönsten Einklang, denn der Unglaube der Juden tommt hierbei nicht in Betracht. — Die mofaische Gefetsgebung erweift fich als entsprechend bem gottlichen Weltplan, wie derfelbe im Chriftenthum fich entfaltet, biefes als entsprechend bem Bedurfnig ber gefallenen Menfcheit. Das Christenthum ift in aller Beife wohl begrundet; feine Grundwahrheiten, Chrifti Meffianitat und Gottheit stehen fest durch Bunder und Beissagungen, durch Chrifti Anferftehung und bas Beugnig ber Apoftel. Bor Allem ift bie Ericheinung Chrifti teineswegs mythifcher Art, fondern gefchichtlich wohl beglanbigt. Die Evangeliften find einfache, aufrichtige Manner, frei bon felbstsuchtigen Bestrebungen und berechnender Rlugheit, daher fie perfonliche Schwächen nicht verhüllen, unfähig gur Ersichtung göttlicher Thatfachen, und entschlossen für die Wahrheit ihres Zeugnisses Marter and Tod ju erleiden, wogegen bei Mithen weber Augen- noch Blutzeugen fich finden. Kuf diesem Grunde ruhen die weiteren über alle Wiffenschaft hinausgehenden, eben fo iberzeugenden, wie gemeinfaglichen Beweismittel. Bor Allem die Beiffagungen, Real - Encyllopable für Theologie und Rirde. X.

biefe ber Erscheinung vorangehende Geschichtschreibung bes Reiches Chrifti, worans erhellt, daß das Christenthum nicht neu ist; wie denn die Schriften der Bropheten, deren Aechtheit ein ganges Bolt mit feiner Berfaffung, feinen hoffmingen und Schichfelen berburgt, alter find, als bie Anfange ber griechischen Enlinr. Gobann bie Bunber. Dhne die Bundertraft wurde die Bflanzung des Christenthums durch fo unwiffenfchaft. liche Manner unbegreiflich feyn. Damonische ober zauberische Scheinwunder feten bie Birflichfeit achter borans, beren Rriterien ber fittlich gute Rarafter bes Bunberthaters und die ausschließliche Beziehung auf die Berherrlichung Gottes und die Befferung ber Menfchen find. Ueberzeugungefräftig aber werden die einzelnen mehr vorübergebenden Bunder durch die auf ihrem Grunde durch diefelbe Gottestraft hervorgebrachten religios fittlichen Wirkungen; biefelbe Gottestraft, die die Belt aus Richts geschaffen, ben Blindgeborenen sehend gemacht, ben Gestorbenen im Grabe wiederbelebt bat, bat bei so vielen Nationen, gebildeten wie ungebildeten, eine Begeisterung für die neme Lehre bis zur Lebensaufopferung gewirft und Biele aus dem Schlamme der Lafter biselich erhoben zu einer fittlichen Beredlung, wie tein Bhilosoph fie auch nur ahnen tonnte. Und das war nicht eine Bluthe in freundlichem Sonnenschein, sondern ein hober Sieg über die gesammte Macht der Feinde, die eine entgöttlichte Belt als Staatsgewalt mb als Wiffenschaft dem Fortschritt des Chriftenthums entgegensette. — Das Chriftenthum ift übermenschlich nach Ursprung wie nach Inhalt und Umfang. Co ift ein Erzeugniß der Schöpferfraft des Gottes, der durch die Propheten die Menfchen auf die Antunft des Erlofers hoffen lehrt; und durch den Sohn, der durch mannichfache Beisheit und Wunder das Judenthum und dann das Christenthum gegrundet, durch ihn, den Menschgewordenen, treibt es seine Burgeln in die Bergen der Glaubigen und führt fie au Gott empor. Zwar geht ein natürlicher Liebeszug ber vernfinftigen Seele gum Schöpfer; aber wegen der Ungulanglichteit der natur tommt die Ertenntnig Gottes nur burch fein gnadenvolles Entgegentommen ju Stande, und zwar bei benen, bie, was Gott vorher weiß, der Erfenninis wurdig leben und seine Religion nicht verunftalten; auch bann nicht, wenn fie von benen, die nicht wiffen, was Frommigfeit ift, verfpottet oder jum Tode geführt werben. Dieß find ungefähr die Sauptgebanten ber origeniftifden Apologie des Christenthums, wodurch eine Menge von Anklagen wefentlich entfraftet murde. - Den Bormurf aber, daß bas Chriftenthum in feiner Barteiengerriffenbeit als eine auflosende, gerftorende Dacht fich tund gebe, wies Origenes damit gurud, bag be Barefien aus einer Corruption des Chriftenthums entsprungen, ein Brodutt des Bied geistes seben. — In der Behauptung endlich, daß die herabtunft Gottes im Akrich etwas Unnöthiges und Widersinniges, mit der Unveranderlichkeit Gottes Streitendes fer, erfannte er irrige Borftellungen von Gott und feinem Berhaltnif jur Belt und bem 3mede der Menschwerdung, ein Erzeugniß der heidnisch-pantheiftischen Beltanichaumen bon einem ewig fich erzeugenden und wieder zerftbrenben Pringip. Dieg führt und rene jur anderen Seite ber Origenistischen Darftellung ber driftlichen Bahrheit binnber. au feiner bogmatifchen Betrachtungsweise, welche auch aus bem apologetischen Berte in gewiffem Mage zu ertennen, vornehmlich aber in ber Schrift von ben Grundlehren ausgeführt ift, und, wie ichon angebeutet worden, auch in den prattifchen Schriften unch der einen und andern Seite hin fich barlegt, endlich in den Commentaren, insbeforibere dem zum johanneischen Evangelium, wie auch zum Evang. Matth. und zum Br. am bie Römer, in fehr wichtigen Puntten zu weiterer Explifation tommt.

Die Dogmatit des Origenes, die Art und Weise wie sein Glaube sich wissenschaft. lich gestaltet und entwidelt hat, ist aber zu begreisen aus seiner Stellung zur Kirche und zwar zur Kirche seiner Zeit und seines Ortes. Er weiß sich als einen Sohn de Kirche, als ein Glied am Leibe Christi, dem Organismus seines Geistes. Sie er Mutter des geistlichen Lebens der Einzelnen, ist ihm auch die Pslegerin desselbem, wes nährt mit dem Schatz der Wahrheit, den sie in sich trägt, mit dem Worte Gress in desse Araft auch die geistlichen Kinder geboren werden. Der religiöse Singe der

Einzelnen ift eine besondere Entfaltung ihres Gesammtfinnes, und hat diesen wie zur Burzel, so zur Norm, darin er sich hält und bewegt. Was in ihr als Sinn der Gottesoffenbarung ober des in Schrift berfagten Gotteswortes allgemein angenommen ift und unzweifelhaft gilt, bas ift die Regel des Glaubens, welche die Einzelnen in ihrer Schriftunffaffung und Ertlarung der Glaubenswahrheit leitet. Deren Aufgabe ift, fich in den Glauben der Kirche immer völliger einzuleben, den Inhalt deffelben fich mehr und mehr far zu machen, und je nach der Gabe der Erfemtnig und Lehre, die Ginem verlichen ift, auch filr Andere zu erklaren und zu vermitteln, für Anfänger und für Bereiftere je nach ihrem Bedurfnig und nach dem Bedurfnig der Zeit, fo dag die Bahrbeit gehörig in's Licht gefest, gegen Digverftandniffe gefichert, gegen Angriffe vertheidigt, gegen Berunstaltung durch vorhandene Irrthumer bewahrt oder davon gereinigt, und für die Bahrheitliebenden die hemmungen des Berftandniffes und der Aneignung wegges raumt werden. - Siefitr war Origenes ausgeruftet wie Benige, und seine umfaffenden Reuntuisse sowohl, als feine tiefe Sinficht wie in die Glaubenswahrheiten, so in das Gewebe der Irrthumer und die Anknüpfungspuntte der Wahrheit bei den Irrenden, machten ihn and borguglich geeignet jur Bermittelung der Gegenfate in der Rirche feiner Zeit; woffer ihm die alexandrinische Gemeinde eben fo Stoff barbot, wie ihr ganger, in ihm in hohem Dage ausgeprägter Rarafter ihn bagu ausnehmend befähigte. Der Gegenfat aber, an dem in der einen oder anderen Richtung, des mehr ftarr Judischen, oder bebeweglich Ethnischen, auch die ihm vorangehenden oder gleichzeitigen rechtgläubigen Kirchenlehrer in gemiffem Dage unwilltürlich fich neigten, war vornehmlich ein zweifacher: ein bon born herein judaiftifder Cbionitismus, ein durftiges, übernuchternes Chriftenthum, welches in abstrattem Monotheismus wurzelnd, das Berhältnig Gottes zur Belt nicht zu vermitteln wußte, die Sunde und mit ihr die Erlösung oberflächlich faßte, am Buchftwben ber Schrift hangen blieb und in eine niebrige Ansicht von Chrifto als einem gottlichen, gottbegeisterten, geifterfüllten Menschen fich verlief, der fich dann eine 3bentifitation des Baters und Sohnes entgegen aber zur Seite ftellte. Sodam ein ethniciftischer, bas Wiffen vom Glauben trennender, in spekulative Soben fich versteigender, den religios-sittlichen Gegenfat naturalistrender und verabsolutirender, die Idee des Abfoluten dueliftifc und polytheiftisch gerreifender, Gott und Belt, Geift und Materie follechthen treunender, Christum der menschlichen Wahrheit und Wirklichteit beraubender, die Erlbjung in einen intellettuellen Brozeg verwandelnder, das Schriftwort theils fritisch verdachtigender und verwerfender, theils in die Gage feiner Spekulation willfürlich um-Deutender Onoficismus. Drigenes über beiden ftehend, befampfte den Irrthum 22md war befliffen, die jene Einseitigkeiten überwindende, volle Bahrheit zur Geltung ju bringen. Er, ber icon frube mit Inbrunft forschende Beift, tounte mit einem blinden, gegen die Wiffenschaft gleichgültigen, ja fie verschmähenden und am blogen Buchftaben haftenden Glauben eben fo wenig fich befreunden, als mit einem bom Glauben, vom Bort, von der Kirche und ihrer Regel fich sondernden und darüber erhebenden, aus anderweitigen Pringipien fich aufbauenden Wiffen; wogegen feine Bietat gegen bas Wort Der Offenbarung und gegen die Tragerin des Beiftes Chrifti, die Rirche, fich ftrauben xxuste. — In ihm doch Christus die absolute, ursprüngliche, schöpferische Bernunft selbst in ihrer wahren Birtlichkeit, alfo ber Glaube an ihn, die hingabe des Menfchen an feine Berfon, fein Bort, feinen Geift das mahrhaft bernunftige Berhalten, meldes feiner Ratur nach auch ein bentenbes Erfaffen und Durchbringen der Wahrheit mit fich führt, fomit blinder Glaube, wie glaubenslofes Biffen ein unvernünftiges Berhalten. - Und Da ihm die heilige Schrift die Wohnftatte des Logos ift, darin fein Beift durch feine geheiligten und erleuchteten, wenn auch auf verschiedenen Stufen der Ertenntnif ftebenden, und in mancherlei Beife rebenden, Organe die Rathschluffe, Wege und Thaten Sottes verklindigt, in's Licht fest, der Menschen Bege richtet und beleuchtet, und ihre Berpflichtung gegen und vor Gott ihnen vorhalt, und zwar fo, daß die Glaubigen auf den verschiedensten Stufen Unterricht und Beisung je nach ihrem Bedurfnig baraus schöpfen

follen, fo hat zwar der Buchstabe und buchstäbliche Sinn feine unerschätterliche Gel. tung, und es ift die Aufgabe bes Schriftauslegers, vor Allem darüber in's Rigre m kommen, indem er Schrift aus Schrift, das Schwerere und Dunklere aus dem Leich. teren und Deutlicheren erklärt; aber eben fo unrichtig als die Berfchmähung und will kurliche Deutung bes Schriftbuchstabens ift bas Hangenbleiben an dem buchfitblichen Sinn. Denn in Chrifto und feinem Borte liegen alle Schate der Beisheit und Erkenntniß verborgen, und dem Geiftlichen, dem durch ernste Uebung höherer Erleuchung fähig Geworbenen, bem Bollfommeneren ober Gereifteren ichlieft fich ein tieferer Sinn auf. Bon bem Bullen der irdischen Erscheinung Chrifti, der außerlichen Begebenheiten, Berhaltniffe, Anordnungen bringt er hindurch zu bem, was babinter ift, zu dem überirdifchen Chriftus, dem himmlifchen Logos und feinem Bater, zu ben überirdifchen Borgangen, Berhaltniffen, Ordnungen, welche burch die irdischen abgebildet find. Die ift der höhere, mystische Sinn, und die dazu hinführende Anslegung die allegarische wer anagogische. Und damit die hiezu Tüchtigen ja nicht bei dem Buchstaben fteben bleibe, fo hat der heilige Geist da und dort Solches eingewohen, was buchstäblich verstande 🖇 Gottes unwürdig, widerfinnig u. f. w. erscheint, fo daß man genothigt ift, mit Aufgeben bes buchftablichen Sinnes zu dem boheren, als dem bier allein zuläffigen, aufzuftige. Drigenes ftellte hiermit nichts Neues auf; eine anagogische ober allegorische Schriften legung war in ber Rirche bereits vorhanden, und hatte apostolische Borgange und Inlogien für fich. - Entsprechend ber Trichotomie bes Menfchen, Leib, Seele und Beit, statuirte er aber noch einen mittleren Sinn zwischen jenen beiden, den moralischen, als die erfte Stufe des höheren Sinnes, Beziehung und hintiberführung bes im buch stäblichen Sinne Borliegenden auf sittliche Berhältniffe und sittliches Berhalten (wie 3. B. 1 Ror. 9. 9. f.). - Bie aber Drigenes die grammatische Schriftunslegung fortgebildet und fich zu einem bestimmteren Bewußtfeyn ihrer Gefete erhoben hat, fo hat er and fir die anagogifche im Gegenfat gegen allerlei, namentlich gnoftifche Billiur bestimmt Regeln aufgestellt, und sie in ein System gebracht. — Die Durchführung war aber bei ihm mitunter phantaftisch und kunftelnd, und sowohl dieß als die Aufgebung bes budftablichen Sinnes an manchen Stellen ift eine Berirrung, die wohl theils in feinen Blatonisiren (f. oben), theils in einer überspannten Inspirationstheorie ihren Gun hatte, welche ihn Göttliches und Menschliches in der Schrift, eine ftufenweife gottlich Erziehung, alt- und neutestamentliche Zustände und dal. nicht gehörig unterscheiden lie wie er denn, obwohl den Unterschied von Gesetz und Evangelium, von Borbereis und Erfüllung, Schatten und Körper, von Aufgang des Offenbarungslichtes und volle Leuchten beffelben nicht verkennend, doch im Gegenfat gegen die gwoftische Berabfet des Alten Altes und Neues Testament auch wieder in einer Beise gleichsetze, die ta wirklichen Unterschied zurucktreten ließ. Zwar nimmt er an, daß im Lichte bes Rom das Alte erft recht erkannt werde; aber doch schreibt er den heiligen Menschen des alm Bundes diefelbe Erleuchtung zu, wie denen des neuen.

Dieselbe eben so antiebionitische wie antignostische Grundrichtung zieht sich der Aussalfassung der einzelnen Dogmen. In der Theologie hält er die Einheit sest Berwersung der gnostischen Emanationen, behauptet aber mit der Kirche die drei Siediest in der Gottheit, jedoch so, daß er in der Identität der übernatürlichen Herrsichel einen gewissen Unterschied der Abstusung annimmt: der Bater das arsprüngliche absolutionen gewissen und der Abstusung annimmt: der Bater das arsprüngliche absolutionen gewissen und der Geschied der Sohn bloß Feds, weil Gott nur aus dem Best und durch ihn, traft einer immanenten ewigen ansangs. und endlosen Zeugung, werd des aus ihm abgeleiteten Sehns tief unter ihm, aber wie der Gestinnung und Willen, so der Gesammtheit der Eigenschaften nach eins mit ihm, sein wahrhaftiges Kisselsen, so der Gesammtheit der Eigenschaften nach eins mit ihm, sein wahrhaftiges Kisselsen Sehn, sein einsaches Grundwesen; der heilige Geist endlich, der, wie Alles, was beter durch den Sohn ist, ist nicht allein dem Bater untergeordnet, sondern auch wie Sohne, insosen er durch ihn geworden und wie zu seiner Subsistenz, so auch zum we

und gerecht Sehn bes Sohnes bedarf; er ift jedoch über alle durch ben Sohn gewordenen Rreaturen an Burbe erhaben, ja von wesenhafter Beiligkeit, wie der Bater und Sohn, baher Quelle ber Beiligung filt die vernunftigen Geschöpfe, den Geiftern fich mittheikend, ohne Theilung feines Wefens. Diese drei sind die Prinzipien alles Berbens, und gwar fo, daß Bringip bes Gebus ber Bater, bes Bernunftigfenns ber Logos, des Beiligseyns ber heilige Beift ift; die Bollendung aber ift die Bleichheit burch bas Beiligwerden alles Geschaffenen. Wie aber in ber gottlichen Dreiheit selbst kein Anfang ift, da ber Bater nicht ohne ben Sohn, sein Bild, das Licht nicht ohne Abglanz gedacht werden taun, und eben so nicht ohne den heiligen Beift, da das Bermogen fich mitzutheilen in Gott nicht unthatig febn tann, fo ift auch bas treaturliche Berben ein zeitlich anfanglofes; Gottes ichopferische Dacht tann nicht rubend gebacht werben. Dit ber firchlichen Lehre vom Anfang ber Welt ift aber bie gegenwartige Belt gemeint, welche zu einer gewissen Zeit angefangen hat durch Gottes Willen ju eriftiren und in einer gewiffen Beit aufhoren wird; bas gottliche Schaffen überhaupt aber hat weder Anfang noch Ende. Ursprünglich hat Gott, der reine Geist, eine geiftige Belt gefchaffen, eine Totalität von gang gleichen Eriftenzen. Die Urfprünglichfeit ber gegenwärtigen Ungleichheit wurde mit ber gottlichen Gerechtigkeit ftreiten; diese ift eine Folge freier Gelbstbestimmung der Beister, in welchen die Freiheit nicht, wie in Gott, eins mit der Rothwendigkeit ift, nicht freie Liebe, die ihrem Wefen nach nicht anders will und tann, fondern die Möglichteit entgegengesetter Gelbstbestimmungen in fich fchließt. Die Berwirklichung der Ungleichheit aber, die Möglichkeit mannichfaltiger Erscheinungsformen ift bedingt durch die von Gott hinzugeschaffene Materie, welche der verschiedenften Abstufungen des Feineren und Groberen fabig ift, womit die ans ihrer urfprunglichen Gemeinschaft mit Gott burch ben Logos gefallenen Geister Berbendungen eingehen, je nachdem sie mehr ober weniger tief gefallen find, von den Göttern an bis zu ben finfterften Damonen herab. — Der 3wed diefer Bertorperung, einer Strafe ihrer Abweichung, ift Lauterung und Bieberherftellnug; Diefe aber ift um fo fcwieriger, je tiefer der Fall, und geht durch verschiedene Stufen hindurch, wie bas Berabsinten, je nach dem Berhalten, und bei dem nicht zu berechnenden Befen der Freiheit tam darauf immer wieder ein neuer Fall und bemnach eine neue Bertorperung folgen bis in's Unendliche. Die Wiederherstellung, welche endlich eine Auflösung der Rörperwelt mit fich führt, wird aber für alle Areise ber Schöpfung, wie für alle aufeinanderfolgenden Belten bermittelt burch ben Mittler ber Schopfung, ben Logos. Diefer, das volltommene Ebenbild Gottes, Selbstwahrheit, Selbstweisheit, die Fulle feiner (ethischen) Eigenschaften, seine dofa, ift Urbild alles Gewordenen und unmittelbares Bringip beffelben, feines Entftehens und Beftehens, die Totalidee, in welcher die Theilibeen fich zusammenschließen, zu welcher fie in ihren mancherlei Stufen allmählig anffteigen, ober welche in fie hinabsteigend, in die mancherlei Buftande ber gefallenen geiftigen Wefen eingehend, fie ju ihrem urfprunglichen Buftand jurudführt. Der Mittelburtt feiner gangen wiederlerftellenden Birtfamteit aber ift feine Denfchwerbung und fein berfohnendes Leiden und Sterben, beffen Birtfamteit fich auf die Zeiten bormarts und rudwarts und auf alle Gebiete der Schöpfung erstreckt. — Wie Origenes in der Theologie zwei Abwege zu vermeiden hatte, den monarchianischen, der den Unterfchied in der Gottheit nicht gelten läßt, und den der Mehrgötterei, die es nicht gur mahrhaften Einheit tommen lagt; was er baburch erzielt, bag er den Bater als den abfoluten, in fich lebendigen und felbstbewußten Urgott betrachtete, ber durch eine emige Millensthat im Sohne die Fille feines geiftigen Lebens objettivirt, und durch diefen ben Seift fest, als den ewigen Quell der Beiligkeit, wodurch Alles, mas durch den Sohn geschaffen wird, in der Gemeinschaft des göttlichen Lebens erhalten ober in fie wieder eingeführt werden foll, so daß die Eine absolute Gottheit, die als prinzipielles Seyn Bater heißt, fich in unterschiedenen Subjetten sett, welche nicht Theile von ihr find (quantitative Differengirung), fondern eine die Ginheit nicht aufhebende qualitative Gelbftunterscheidung, die, wie den inneren Lebensverkehr der Gottheit in Beschauung und Dite theilung, fo ihre Machtäußerung in Bervorbringung, Erhaltung und Bieberbringung ber Welt vermittelt: fo hatte er auch in ber Chriftologie entgegenftebenbe Schwierig. keiten zu überwinden, ebionifirende Berneinung oder Berkimmerung der Gottheit Chrifti, bloge Göttlichkeit bes Menschen Jejus, ober gnoftistrende Beeintrachtigung ber Renich heit: Doletismus, bloge Erscheimung Gottes ober bes Gottessohnes in menschlicher Sille, der Erfennbarteit und Wirkfamteit wegen; ober auch, wenn Gottheit und Menscheit behauptet werden sollte, patripassianische Berletzung der göttlichen Majestät, oder bloge Theophanie, keine unauflösliche perfonliche Einheit. Wie er in der Theologie Cooke machte durch die ausbruckliche Bestimmung der ewigen Zeugung des Sohnes, so in der Christologie burch die ausbruckliche Feststellung ber perfonlichen Gottmenschheit (Jedθρωπος bei ihm zuerst), und durch die didaktische Durchsührung der vollständigen Mensch heit und ihrer unauflöslichen Ginheit mit der Gottheit, unbeschadet der Underunderlich teit berfelben, womit übrigens nicht gefagt werden foll, daß er das theologische obr driftologische Problem befriedigend gelöft habe. — Das Bermittelnde in feiner Stift. logie ist ihm die Seele Jesu. Rur vermittelst einer geschaffenen Seele tomme ta Logos, mit dem Fleische fich vereinigend, ein wirkliches menschliches Individuum waba. Das mit bem fleische fich Bermahlende ift eben die Seele, mit ber ber Logos fich bamählt hat, eine reine, fündlose, über die Möglichkeit bes Sundigens erhabene Secke Solche Bortrefflichkeit und Burdigkeit aber ift begrundet in ihrer Freiheit, da fie bon Anfang an fich ihm hingegeben bat und in beständiger hingebung fo mit ihm eine geworden ist, daß sie unauflöslich an ihm hängt; während nun andere Seelen burch ihren Fall in's Fleisch herabgezogen werden, so wird diese burch die erbarmende Liebe, bie aus der Gemeinschaft mit dem Logos in ihr ift, ju diefer Entäußerung bewogen, b. h. jum Berausgehen aus bem Zuftand feligen himmlifchen Lebens und Gingeben in bie Ruftandlichkeit ber fundlichen Menfcheit. Mittelft biefer im irbifchen Leibe, ben ber heilige Beift ihr zubereitet hat, ben Leibenseinbruden bloggeftellten Seele nimmt mm ber Logos Theil an bem Leiden ber Menschheit, nimmt bie Glinde ber Belt auf fich, trägt an unferer Statt beren Strafe, macht burch bas Opfer feines Leibes Gott ba Menschen gnäbig, und hebt bas burch bie Uebertretung verschuldete Berberben wieder ani-Seine reine Seele, oder sein Blut, aber bekam als Logegeld für die Seelen ber fu bigen Menfchen ber Satan, bem biefelben zugefallen waren, ber fich jeboch taufchte, " er nicht fah, bag er biefen Stärkeren nicht halten tonne, und ben gottlichen Blan, bei ben Tob dieses Gerechten sein Reich zu fturzen, nicht tannte. Go hatte Jefu Tob cu versohnende, erlosende und reinigende ober die Gunde vernichtende Birtung. tibrigens vorbereitet burch feine Lehre, feine Thaten und feinen Banbel, und geht im himmel fort, wo er sein Opfer ewig barbringt zur Biederbringung aller gefallen Seelen; welche stufenweise erfolgt: von der Anschließung an den Fleischgewordenen mit Gefreuzigten fortichreitend zur Erhebung in die Berklärung und in Die Gottheit Chrif bis zur völligen Einigung mit bem Bater, wo benn Chriftus, ber in ben Semigen leibet und kampft, in ihnen auch unterthan wird dem Bater, daß Gott fen Alles u Milem (1 Ror. 15.). — Das durch Chriftum wiederherzustellende Denfchengefaled! ift in allen feinen Gliedern ein burch Sunbe beflectes; was nach ber urfprunglider Anlage und Consequenz der origenistischen Lehre seinen Grund hat in dem der Ba leiblichung der Seelen vorangegangenen Fall, der eine fündliche Begierlichkeit vom 🏗 fang ihrer irdischen Existenz an mit sich führt, also nicht im adamitischen Sündensch In fpateren Schriften aber, und besonders in den Somilien, tritt die firchliche Auffasien des Sundenfalls und der angeborenen Sundhaftigfeit und Schuld als Folge defielbe herbor: Sündigsehn Aller, die auf natürlichem Wege geboren werden, in und bermiber Abstammung; Anstedung ber ganzen Rachtommenschaft burch Eva's Berführung Abam als Giner für bas gange Geschlecht verflucht. Db hier Accommobation in pularen Bortragen, oder wirkliche Umwendung jur firchlichen Lehrweife, ober auch folie

Berfälfchung des Textes zur Berftellung der Conformität mit diefer ftattgefunden, ift schwer zu entscheiben. — Bei aller Zerruttung der menschlichen Natur burch bie Gunbe bleibt aber die Fähigkeit für das Gute fich frei zu entscheiden, das Bild Bottes in der Seele seiner Grundlage nach; daher die sittlichen Grundbegriffe, daher die Empfänglichteit Bieler filr Chriftum, in welchem fie ihr reines Urbild erkennen. -Bur rechten Gotteserkenntniß nun wird zwar ein Entgegenkommen Gottes, zum Glauben und Thun des wahrhaft Guten besondere Gnade ersordert. Nachdem aber die Seele in der Wiedergeburt die Beilstrafte aus Chrifto an fich gezogen, tritt auch Gelbsthatigfeit im Beilewerte ein. - Die menfchliche Aneignung bes Beile aber hat ihre Burgel im Glauben, welcher ift bas Aufnehmen Chrifti, Die zweifellofe Annahme ber gangen Offenbarung in Christo, seine Berfohnung mit eingeschloffen. Rur badurch, nicht durch eigene Werte ohne Chriftus, tonnen wir gerecht werden; und durch Glauben allein, auch wenn kein Werk vollbracht wird. Die Sündenvergebung gibt aber nicht Freiheit zu fundigen (geht nicht auf die Butunft); das, wofür Chriftus in den Tod gegangen, tann der Gläubige nicht lieben; der rechtfertigende Glaube schließt Abthun des alten Menichen mit seinen Bandlungen wesentlich ein; ungerecht handeln nach ber Rechtfertigung macht dieser Gnade verlustig. Der volltommene Glaube ift der in den Berten thatige; ber Glaube, in welchem fich ber Menfch Gott hingibt, macht bie Werte gottgefällig, verdienstlich, indem er ihnen ein gottliches Geprage gibt. Das ift die gottliche Berechtigleit, in welcher die Fulle der Liebe aus dem Ueberfluß des beiligen Beiftes in die Bergen ausgegoffen wird.

Der Rechtfertigungsbrozek ist aber vermittelt durch die Rirche, den Leib Chrifti, den der Logos mit feinen Gliedern bewegt, und der ungertrennlich eins ift mit Christo; daher die Theilnahme ber Einzelnen an feinem Leben bedingt ift durch ihre naturgemaße Ginigung mit dem Gangen, ihre Bewegung jum unfichtbaren Chriftus durch eine entsprechende in der sichtbaren Rirche und die Krone des Bergeneglaubens, bas Befenntnig. Die jenen Brogeg vermittelnden firchlichen Atte aber find guvorderft: Die jum Glauben führende Bredigt und die Taufe, welche bas Zeichen der Reinigung ber Seele ift, und fur den, welcher fich der in der Amufung der heiligen Dreieinigkeit liegenden Gottestraft hingibt, aus und durch fich felbft Grund und Quelle gottlicher Gnabengaben, zubereitend und weihend für die Aufnahme bes beiligen Beiftes. wirtsam, wo Glaube und buffertiger Sinn ift, ohne welche fie noch verderblicheres Bericht herbeiführt; nicht wiederholbar, weil fie unwiderrufliches Gelbbnig der Berreifung der Gemeinschaft mit dem Satan, und der Bund, ob auch bon Seiten der Menschen verlet, an fich unumftöglich ift (Gott treu). Berletungen beffelben, Die dem freien . Billen augurechnen find, tonnen Bergeihung erhalten und muffen gefühnt werden burch Bufe. Dieg taun bei Schwachheiten, Die ben an fich guten Billen überrafchen, durch mancherlei Liebeswerte geschehen; bei Bandlungen und Buftanden aber, wodurch die Bemeinschaft Gottes und ber Beiligen gerftort, die mit bem Satan erneuert wird, ift tiefer Schmerz, angestrengtes Ringen, Abmarterung bes Fleisches, Faften und Beinen erforderlich jur Auswerfung des Giftstoffes und Biederbelebung der jum zweitenmal erftorbenen Seele. Beil aber, wer Christo abgestorben, auch ber Bemeinschaft ber Beiligen abgestorben ift, fo gehort gur Biederbelebung Anertennung ber Schuld auch bor ber Rirche. Wie diefe in der Taufe auf das Glaubensbekenntniß hin nach Abfchwörung Des Unglaubens und Ungehorfams ben Menfchen für Gott geboren bat, fo gebiert fie hre nun jum zweitenmal unter noch heftigeren Schmerzen auf bas Gundenbekenntnig nach Ausspeiung des neuen Giftftoffes. Das Belenntnig aber foll nur bor Golden geschehen, Die, wie die Apostel, von Christo angehaucht und als folche aus ihren Werken zu ertennen find; benn nur diese konnen erlaffen, wem Gott erlaft ic. Joh. 20, 23. Daber wähle man die Seelsorger mit Borsicht; den für die Seelentrankheit geeignetsten aber entdede man fich rudhaltlos. Sundenvergeben ohne festen Glauben ift hochmuthige Anmagung. - Bir feben bier, wie ber Ratholigismus bes Origenes feineswegs ber bie-

rarchifch-ertlusive ift; als wahrhaft Geiftliche und Bermittler bes Beile erkunt er mur bie lebendigen Glieder, die geisterfüllten an. (Bgl. Dohler, Ginheit x. 6.849 ff.)-Die Bemeinschaft ber Beiligen aber ift ihm eine Simmel und Erbe umfaffenbe Wie Chriftus, der auf Erden mittelft der Rirche in fortgefetzter Berfohnung alle in Rettenben an fich zieht und in feinen Gliebern tampft, bis ber Sieg bollendet, feine Braut makellos geworden ist, so nehmen auch die noch nicht vollkommen seligen Sectra ber Gerechten am Rampfe der Bruder Theil, Engel fteben ihnen fchirment jur Seit, und die Beiligen, die fie verehren, vertreten fie in kraftiger Fürbitte. Engel, Beilige, Gläubige dienen Gott gemeinschaftlich. Alles bewegt fich durch Christum als das ber mittelnde Centrum zu Gott hin. — Seiner Gemeinde auf Erden aber bietet der ben himmlische Nahrung: sein Fleisch, welches wahrhafte Speise, sein Blut, welchet im himmel von ihm als Opfer ausgegossen, für uns wahrhafter belebender Trant ift In seinem nährenden und labenden Worte, das er uns mittheilt, gibt er uns seinen ko und sein Blut; das Brod von dem in die Erde gesenkten Weizenkorn, das Blut der himlischen, durch Leiden gekelterten Traube. Im Abendmahl kommt nun bas Die Symbolische hinzu, zur Nachhülse für die Schwachen. Das geweichte Brod, an fic idis verweslich, typisch-symbol. Leib des Berrn, wird durch die Gebete nach Makgebe mie res Glaubens uns nützlich als Arregung zum Durchschonen in's Unfichtbare. Im ba mit reinem Sinne Benießenden heiligt diese Speise, dem mit unreinem Sinne fie Ro menden schadet die Kraft der Wahrheit in den damit in Berbindung getretenen Borkn. Durch das Nichteffen entgeht uns tein Gut. Den im Geifte mit ihm Feiernden biid Jesus immerfort bas Brod seines Bortes, so viel Jeber faffen kann, und zeigt, das diefes Geiftige sein wahrer Leib feb. Wie hierin die alexandeinische Richtung auf Bageistigung sich tund gab, fo auch in ben efchatologischen Lehren. Das Biel ift ihm bollige Entforperung und Biebertehr ber Geifter in Gott, alle einander gleich, alle ben Bater erkennend wie ben Sohn. Bis bahin geht es burch mancherlei Stufen ba Länterung und Berbolltommnung. Einzelne mogen fogleich, gang torperlos, jur vollen Anschauung Gottes gelangen, bei ben Guten entwidelt fich aus bem groben Erbenleite ein feinerer Körper, ber bisher, in jenem enthalten, die Seele umgab und mit ba a fich nun, bon ben Engeln getragen, in die Regionen der lichteren Rorper erhebt. 3eter muß durch das Feuer eines inneren Gerichts, das der Bert entzundet, hindurch; it Guten bleiben barin unverfehrt, feit Chriftus ben Weg gebahnt; die Bofen bleiben ber Sie weilen um ihre Grabstätten oder find in ber Bolle, bem Det ber Du in den Flammen der Gewissenagt, der inneren Zerrissenheit, dis der Zweck, in Befferung erreicht ift. Rein Gebante erreicht ihre Unseligteit, wie auch andererseits ! Seligkeit der Gott Liebenden, welche im (niederen) Paradies von den Engeln unterion werden, zuerst über das, mas auf Erden vorgeht, über das Wesen der Seele, des En ftes, die Gaben des heil. Geiftes, die Bedeutung des alten Teftaments, darnoch ibn bas lleberirdifche; und bann bon einem himmelsraum jum anderen auffteigen, bem bem entgegen, ber fie felber in die himmelswohnungen einführt. — Inzwischen wenden in Menschen auf Erben immer mehr bem Svangelium fich gu; in ber letten Beit fomma Tage des Friedens für die Christen; es erfolgt auch die Betehrung der Inden, jedoch keine Wiederaufrichtung ihrer Stadt und ihres Staates. Aber die Sünde bleibt, w der Antichrift, ein heidnischer Herrscher, ein Teufelssohn, wie Chriftus Gottes Sohn it tritt auf und fordert göttliche Berehrung. Boran geht Krieg und Zerruttung alla E in Folge von Erdbeben, Beft, Hungerenoth beim Berfall der alternden Erde. Gin De der Menschen thut Buge, der andere beharrt im Bosen. Das Beltenbe erfolgt: de teine Auflösung durch Feuer; ber Beltbrand bezeichnet die inneren Bitgungen gur Gur und Tilgung des Bofen. Der Berr erscheint mit feinen Engeln in Rraft und bim scher Herrlichkeit, so bag auch die Sunder diese und jugleich die eigene Sinde (m ? ftiger Weise) sehen muffen; er ist Allen gegenwärtig; Alle werden mit ihrem Gewäs por seinen Richterstuhl hingestellt. Alsbann wird auch mit allen boberen und niebas

713

Seistern Abrechnung gehalten. — Die Guten stehen auf in neugebildeter Körperhülle gemäß dem Werth der Seele und der Besonderheit der Keime im irdischen Leide. Bolle Beseigung tritt erst ein, wenn Alles, was dem Herrn angehört (sein Leid), ganz gessammelt sehn wird. Die nächste Welterneuerung führt eine große Reinigung mit sich. In undessechtem Leibe erstanden, werden wir hohe göttliche Geister; aber nicht alle gleich gestert, nicht alle rein genug, um Gott zu schauen. Die Einen werden Engeln zugewiesen (wie einst die Rationen) zur Erziehung, die Anderen sind das Erbe des Herrn selbst. Ein Theil weilt auf der himmlischen neuen Erde oder in dem Himmel darüber, Andere sind in einem unserem gegenwärtigen ähnlichen Zustande, der aber für sie eine Berbesserung ist. Iedem wird, was er verdient und was ihn der Bollendung entgegen leitet, in welche Alle entsörpert in Gott wiederkehren. —

Durch das ganze großartige System ziehen sich die Grundgedanken des Gottgeziemenden (Geongenes), der gottlichen Gerechtigkeit, die alle Zustände dem freien Bershalten gemäß ordnet, im Gegensatz zu aller willfürlichen Bestimmung, und der Einheit der Gerechtigkeit und der Gute. Diese bilden die Regel wie aller Schriftauffassung, so aller dogmatischen und ethischen Bestimmungen.

Des Origenes Berte find in der bisberigen Darftellung, fo viel nothig, namhaft gemacht worden. Die exegetischen, aus welchen die folgenden griech. Ausleger schöpften und woran fie fich bildeten - Scholien, σημειώσεις (elementarisch), Commentare ober σόμοι (wiffenschaftlich), Homilien (religibs-moralisch); bgl. Hieron. opp. ed. Martinay, IV. VI. p. 426 und Teschirneri opusc. acad. p. 206 sqq. — hat Huctius herausgegeben: "Orig. in sacr. script. commentarii quaecunque graece reperiri potuerunt". Rothomagi 1668. Paris. 1679. Colon. 1685. — Das apologetische Bert xarà KOsov τόμοι ή - Spencer, Cantabrig. 1658. 4. - Die Schrift περί άρχων, in Rufin's Ueberfetung mit den griech. Fragm. Redepenning (Orig. de principiis ed. et annotatione instruxit. Lips. 1836). - Einen Wiederherstellungeversuch bes reinen Textes machte Schniger: Drigenes über die Grundlehren ber Glaubenswiffenfchaft. Stuttg. 1885. Die Philocalia, a Basilio M. et Gregorio Theol. ex variis Orig. commentariis excerpta gab anerst griechisch heraus Jo. Turinus. Par. 1618. 4. Die sammtlichen Berte erschienen in Paris 1740-59. Orig. opp. omnia od. Car. et Car. Vinc. de la Rue. 4. voll. fol. Gine neue Ausgabe hat Lommatich unternommen. Berlin 1831 ff. — Die Fragmente der Berapla und στρωματείς gab Montfaucon heraus. Baris 1713 u. f. f. Gin umfaffendes Wert über fein Leben, wofar eine hauptquelle Buseb. h. e. lib. VI., hat zuerst huetius unternommen in feinen Origeniana, die feiner Ansgabe (f. oben) und der von de la Rue vorgebruck find. Eine gute Darftellung feiner Lehre mit Burfidgeben auf Clemens und die gange frühere Dogmengeschichte haben wir von Thomafius: Origenes, ein Beitrag zur Dogmengeschichte. Mirnberg 1837. Gingehend hat fich auch Ritter in feiner Gefch. der driftlichen Philosophie I, 465 ff. mit ihm beschäftigt. — Sein Berhaltnig ju Ammonius Sattas hat Rruger in Ilgen's Zeitschrift für hiftor. Theologie, 1843. I. 46 ff. erortert. Seine Chriftologie in ihrem Berhaltnig jur vorangehenden und machfolgenden Entwidelung und mit Rudficht auf feine ganze Dentweise hat mit großer Feinheit und in gewohnter Grundlichkeit Dorner in seinem bekannten Werke dargestellt, mit vielfacher Berichtigung ber Auffassung Baur's in seinen Berten über die Gefch. der Berfohnungslehre und der Dreieinigkeit, worin Origenes in den dialettischen Auflofungsprozes hineingezogen und namentlich eine pantheistische Identifikation der Zeugung sand Schöbfung ihm jugefdrieben mirb. In ahnlicher Richtung wie Dorner bewegt fich Deier's Trinitatelehre in Bezug auf Drigenes. - Seine Lehre bom beil. Beifte hat Dr. Rahnis in der betreffenden Monographie I, 331 ff. 1847, in Betracht gezo-Bie fich erwarten lagt, hat Reanber in feiner Rirchengefch. I, 1. 2. diefen großen Airchenlehrer, sein Leben, seine Lehre, seine Stellung und Wirksamkeit nach allen Seiten hin belenchtet. Eben so in seiner Beise Dobler in seiner Batrologie (fcon

früher in Bezug auf seine Anschaumn der Kirche, seine allegor. Schrifterklärung x. in der Schrift über die Einheit der Kirche), nicht ohne ein merkliches Bestreben, ihn so recht bläubig als möglich erscheinen zu lassen. Auch Bohringer (Kirchengesch. in Biogr. I.) hat eine begeisterte Darstellung des Mannes mit reichen Anszügen aus seinen Schriften gegeben. Das Hauptwerf aber über seine Leben und über seine Lehre ist die Schrift von Rede en ning: Origenes. Eine Darstellung seines Lebens und seiner Lehre. 2 Bde. 1841. 1846, worin die chronologische Ordnung und innere Entwicklung mit eben so viel Sorgsalt als Geschied durchzusühren versucht, und das Berständniß des Mannes und seines Denkens und Strebens in ausgezeichnetem Maße weitergefördert ift, obwohl es sich von selbst versteht, daß auch hier Manches noch nicht zum völligen Abschluß gebracht sehn kann.

Origeniftifche Streitigfeiten. Ein Mann bon fo hohen und tuhnen Bebanten, bon foldjer Tiefe der Ertenntnig und folder Begeifterung und Singebung für die Bahrheit, wie Origenes, mußte eine mächtige Wirtung ausliben, nicht allein auf feine Beitgenoffen, sondern auch auf die Kirche der nachfolgenden Beiten; und wie d schon bei seinen Lebzeiten ihm eben so wenig an Gegnern wie an Freunden und Baehrern fehlte, fo tritt diefer Begenfat auch in der Folgezeit febr entschieden haw. Roch im dritten Jahrhundert begegnen wir einem Belämpfer Drigenistischer Dentweije, bem Bifchof Dethodius (f. b. Art.), der einerfeits die Gelbftandigfeit Gottes gega die Lehre von der anfangslofen Schödfung, andererfeits die realiftifche Auffassungemije, inebefondere in den efchatologischen Lehren, gegen spiritualiftische Berflüchtigung vertreten ju muffen glaubte und in diefer Richtung die origenistische Auferftehungslehre und beren Bie bei Methodius Migverständniffe und Confequeng-Boraussetzungen beftritt. machereien mitunterliefen, fo auch bei Anderen, welche in jener Zeit den Drigenes herabfetten und berteterten. Dagegen fchrieb nun ber eben fo fromme als gelehrte Bamphilus in Cafarea (in Palaftina) in Gemeinschaft mit feinem Freunde Gusebius im Rerter eine Apologie des Origenes; wie er benn überhaupt dem beschränkten Geifte, worans folde Berketerung herborging, entgegenwirkte. Eusebius vollendete das Wert nach den Marthrertode des baterlichen Freundes und nahm ihn auch gegen die Angriffe des Marcellus bon Anchra in Schut; aber nur bas erfte Buch bon ber willfürlichen Ueber setzung des Rufinus und einige Fragmente des griechischen Textes haben sich erhalten. -Im Laufe des vierten Jahrhunderts finden wir eine Reihe der größten Rixchenlehra, welche den Origenes als ihren vornehmsten Lehrer in der Theologie verehren, aber fa bak fie eigenthumliche Meinungen beffelben, von welchen die kirchliche Lehrweise fich at wandte, mehr oder weniger entschieden aufgeben und in der Bahn firchlicher Rechtglin bigkeit fich bewegen. Go Athanafius, die beiden Gregore von Razianz und Apfia, Bo silius d. Gr. und Hilarius von Pictavium, unter denen der Myssener noch am nächste ju Drigenes fich halt. — Gegen Ende des vierten Jahrhunderts erheben fich bejige Streitigkeiten über Drigenes. Rufinus, früher Moudy in Balaftina, fpater Probyter in Aquileja, ein eifriger und standhafter Berehrer des Drigenes, ließ fich's angelegen febn, den Schriften und Lehren des großen Meifters durch Ueberfetzungen Gingang im driftlichen Abendlande zu verschaffen. Dieg that er jedoch mit Borficht, inden er den Text insoweit anderte, daß er das der herrschenden kirchlichen Lehrart am auffallendsten Bidersprechende berfelben mehr conform machte u. f. f. (f. oben). tam es zu einem heftigen Schriftwechsel zwischen ihm und bem hieronymus, ba aubor in Balaftina in Gemeinschaft mit ihm und bem Bifchof Johannes bon, Jerusalen die Sache des Origenes vertreten, aber hernach, als Epiphanius (f. d. Art. IV, 97, welcher ben Origenes als Bater bes Arianismus und als Erzfetzer in faft allen Artitela des Glaubens hingestellt, nach Balaftina tam und auf seine Berdammung auch bon Geiter seiner dortigen Berehrer drang, sich ängstlich zurückgezogen und die Kirchengemeinschir mit Jerusalem, deffen Bischof jener Zumuthung widerstand, aufgegeben hatte. — Mi Irrlehren des Origenes wurden in diesem Streite hervorgehoben: eine arianisirende En

Orofins 715

nittitelehre, bag-man nicht fagen burfe, ber Gohn tome ben Bater, ber heil. Beift ben Sohn feben; die Brueristenglehre und die Anficht bom Rorper als einem Rerter ber Seele, die Amahme einer allgemeinen Bieberbringung, fo daß auch der Teufel und die Damonen mit den Beiligen regieren werben, die Deutung der Rode aus Fellen bon ben gegenwärtigen menschlichen Leibern, Die Langnung ber Auferstehung bes Fleisches mit Unterschied ber Geschlechter, die die geschichtliche Bahrheit aufhebende Dentung des Baradieses und ber Schöpfungsgeschichte, und bie Behaubtung bes Berlorengegangenfenns bes Bildes und ber Aehnlichfeit Gottes, wornach ber Menfch geschaffen worben. -Origenes wurde in Aeghpten und barauf auch in Rom verdammt. — Bon Alexandrien besonders ging ein feindseliges Berfahren gegen ihn und feine Anhanger aus. Der thrannische Bischof Theophilus ließ fich durch Saß gegen Einige unter den Origeniften, unter ben Monden der nitrifden Bufte, und durch Furcht bor ihren fanatifden Gegnern, ben Anthropomorphiten , zur Berdammung bes Origenes bestimmen , welche er dam and weiterhin bei den angesehenften Bischofen betrieb; ja er ließ eine grausame Berfolgung gegen jene Drigenisten ergehen, welche endlich ihre Zuflucht zu dem Bischof in Conftantinopel, Johannes Chrysoftomus, nahmen, ber aber durch die Bertvendung für fie über fich felbst einen Sturm hervorrief, der seinen Sturz herbeiführte. (Bgl. Reander, Chrysoftomus, II.) Roch einmal, im Berlaufe der monophystitichen Controverfe, tanchte ber origenistische Streit auf. Ein Berehrer bes Drigenes unter ben palaftinifden Monden, Theodorus Metidas, Bifchof von Cafarea in Rappadocien, betam großen Ginfluß beim Raifer Justininian I., an beffen Sof er getommen, und beförderte auch mit Gewalt die Ausbreitung feiner Parteigenoffen in Palaftina, worauf aber bie Gegenpartei mit Beihülfe bes Batriarden Mennas von Constantinopel bie Berdammung bes Drigenes auf ber ovrodoc erdnuovoa im 3. 544 burchfette. - Dak diefes Urtheil auf der fünften bumen. Synode erneuert worden seh, ift eine durchaus unwahrscheinliche Annahme.

Ueber biefe Streitigkeiten ift zu vergleichen: Reanber, Rirchengeschichte II, 2. S. 1264 ff. — Giefeler, Rirchengesch. I, 2. S. 94 ff. 368.

Orofins, Banlns, Spanier von Geburt, Presbyter ju Tarragona in Ratalonien im fünften Jahrhundert, hanptfächlich burch bas zu besprechende Geschichtswert befannt, wurde gunachft in die theologischen Streitigkeiten seiner Zeit hineingezogen. Um fich über die Briscillianisten und die durch diese Sette angeregten Fragen Raths ju erholen, besuchte er 415 Augustin und überreichte ihm ein commonitorium de errore Priscillianistarum et Origenistarum. Angustin gab darauf Bescheid in seiner Schrift contra Priscillianistas et Origenistas ad Orosium. Bas ben Urfprung ber Seele betrifft, fo verwies ihn Augustin an hieronymus, bamals zu Bethlehem wohnend, und gab ihm einen febr ehrenden Empfehlungsbrief an diefen mit. In Palastina beschäftigte man sich mit der pelagianischen Lehre. Drofins wohnte ber durch Bischof Johannes von Jerusalem in diefer Stadt verfammelten Spnode bei und fcprieb, von den Belagianern der Reterei befchulbigt, feinen liber apologeticus de arbitrii libertate, noch 415 abgefaßt. Er gibt barin jugleich einen Bericht über jene Shnobe (beigebrudt mehreren Ausgaben ber Historiae bes Oroflus, am beften in der Ansgabe bes havertamp, f. weiter unten). Rach Afrita jurudgetehrt \*), schrieb er auf den Rath des Augustin bas Geschichtswert, durch welches er am meisten befannt geworben: historiarum l. VII. adv. paganos; andere Titel find: de cladibus et miseriis mundi ober de totius mundi calamitatibus, auch Hormesta, Ormesta wird es in einigen Sanbidpriften genannt, ein Wort von umgewiffem Urfprung und Bedentung; biefes Wert wurde 416 angefangen, 417 bollendet, au bem 3mede, bie Bormurfe ber Beiben ju widerlegen, bag ber Abfall bon ber alten Religion und bie Berbreitung bes Chriftenthums die eigentliche Urfache ber Leiben und Drang-

<sup>\*)</sup> Er brachte bie angeblichen Reliquien bes Diaton Stephanns, bes erften driftlichen Martwers, mit.

Bahrend Augustin den Ungrund berfelben Borwürfe in seinen fale der Zeit fepen. großen apologetischen Werte do civitate Dei auf andere Beife aufzudeden suchte, facte Droftus den hiftorifchen Beweis bagegen, daß nämlich die Belt von jeber ein Jammer. thal gewesen, worin Errthum und Lasterhaftigleit geherrscht, und daß es ohne das Christenthum mit der Welt noch weit folimmer fteben wurde. Der Inhalt des Bertes. bas bis 417 reicht, ift, mit Ausnahme bes letten Buches, welches bie driftliche 3ci behandelt, großentheils aus Justin gefchöpft; befonders dieses lette Buch ift noch immer brauchbar; das ganze gut geschriebene Wert fand im Mittelalter viele Anertennung, wo von die vielen Sandschriften beffelben ein Zeugniß ablegen. Andere Schriften find bem Droffus mit Unrecht zugeschrieben worden, z. B. quaestiones de Trinitate et aliis et. locis, Paris 1533, erschienen. Mehrere Briefe find verloren gegangen. Er ift in Afrile geftorben. - G. Bahr, Gefch. ber rom. Litteratur. 2. Ausg. §. 238. Supplement band II. Abth. &. 141. Die Historiae sind oft heransgegeben worden, in Augsburg 1471, zu Bicenza um 1475, zu Köln von 1526 an fünfmal, am besten zu Lenden duch Saberfamb 1738 u. 1767.

Orthobogie und Heterobogie. Der in biefen Worten ausgebruckte Geguin fest den Befit der Bahrheit als eines ficheren Dagftabes vorans, fo bag, mas ben felben gemäß, richtig, was ihm widerstreitet, irrig fen. Auf dem allgemeinen Gelick der Bahrheit, wo es teine positiven Festsetzungen gibt, in der Philosophie, tam er den teine Anwendung leiden. Da jedoch das Christenthum mit dem Bewußtsetyn, die Bakheit zu besitzen, in die Welt eintrat, mußten hier von Anfang an verwandte, wem and noch nicht gleich scharf ausgeprägte Bestimmungen hervortreten. Und wirklich sinden wir schon im neuen Testamente den Begriff der Barese, der Abweichung von der Richt fcnur ber Bahrheit, in der Lehre und dem Leben der Religion (f. d. Art. Sareje). Um die Wahrheit zu bezeugen, dazu ift Christus ja in die Welt getommen, als ή δδάς καὶ ἡ ἀλήθεια καὶ ἡ ζωή (30h. 14, 6); wer aus der Wahrheit ift, der horet feine Stimme (18, 37). Daher ist, wer ihm nachfolgt do doroceer ror deyor rife elasten (2 Tim. 2, 15) und die richtige Lehre anooroduch de Joropula (Enfeb., Richengeit 4, 8), wenig von dem verschieden, was fpater do Jodogia hieß (G. Major de voc del. signif. Vit. 1545). Es bilbete fich fogleich in ben nachapoftolischen Zeiten ein zwie της άληθείας, eine regula veritatis: was von ihr abwich, ward bald als Harefe, fic. ter bestimmter als eregodogia bezeichnet, worunter nichts Anderes zu verfteben ift, ale ούκ δρθοποδείν πρός την αλήθειαν του έναγγελίου (Gal. 2, 14, bergl. 2 Rot. 11. 2 ff., didayi fir bueig eudbere Rom. 16, 17)? Ber anders lebrt, der eregodidasκαλεί και μή προςέρχεται ύγιαίνουσι λόγοις τοίς του κυρίου ή. Ι. Χρ. και τ xat' evoleteiar diducuallu (1 Tim. 6, 8). Die heterobibastalie ift eine ber beter dorie fehr verwandte Benennung; lettere ift beim Plato nicht nur eine verschieden, sondern auch eine irrige Meinung, eine andere als die der Richtschnur der Bahrheit gemage, baher ereocoosos: einer ber irrige Meinungen hegt. Doch heftete fich die Bo zeichnung ber driftlichen Bahrheit und ihres Gegentheils in ber alteften Rirche nicht a die Benennungen der Orthodoxie und Beterodoxie. Dazu war dieselbe noch nicht scharf genug ausgeprägt. Und als fie in und mit ber Kirche eine feste Ausprägung gewann, da hieß orthodox das den tirchlichen Satzungen Gemäße, heterodox das davon Abweichende. Erft von der Zeit an, da die Kirche eine fichere Stellung mb Anerkennung im flaatlichen Gemeinwesen erlangte, tritt der Begriff der Orthodoxie mehr hervor. Bei Eusebius, Athanafius (welchen Epiphanius den Bater der Orthodoxie mun. Haor. LXIX, o. 2) u. A. tommt die Bezeichnung öfter vor, auch bei Lateinern, w hieronymus; und Isidor von hispalis in den Origines (VII, 14) fagt: orthodors est recte credens et ut credit recte vivens.

Die Kirche als die Berkörperung der Religion in einem Gemeinwefen erjorden eine feste Lehre als Grundlage; es ift nicht mehr dem Einzelnen überlaffen, was er pglauben hat. Die Zusammenstimmung mit der Lehre der Rirche oder wenigstens mit im

lesten Grundsätzen ist Orthodoxie, die Abweichung von ihrem Thous Heterodoxie. Antlänge an diesen Sprachgebrauch sinden sich freilich schon in der alten Kirche, wie Ignatius im Ansange des zweiten Jahrhunderts diesenigen, welche von dem herrschenden Glanden, der durch die Bischöse vertreten und gestützt war, abweichende Meinungen hegten, exepodoxiosioras nennt (ad Imprn. a. 6) und davor warnt, sich irre machen zu lassen ralle exapodoxiosiosa nennt (ad Imprn. a. 6) und davor warnt, sich irre machen zu lassen alls im kirchlichen Simme gebraucht. Letzeres geschah erst vom vierten Jahrhundert an allgemeiner, da sich die rogula veritatis immer mehr als objektive Rorm hinstellte: im Kanon der heiligen Schrift, in dem kirchlichen Bekenntnisse und seiner Erweitenung durch Synodalbeschlüsse, während zugleich die Regel der Wahrheit in sebendiger leberslieserung die Kirche trug. Im Falle der Unsicherheit ward entweder durch immere Berarbeitung oder durch Synodalentscheidung sestzellt, was sortan der kirchlichen Lehre gemäß (orthodox) oder ihr entgegen (heterodox) sehn sollte. So kam es, daß sich allmählich immere eutschiedener die Kirche, besonders im Morgenlande, als die orthodoxe bezeichnete, Alles aber, was sie von sich ausschloß, als heterodox.

Iweimal ift in der Kirchengeschichte die Bezeichnung der Orthodoxie mit großer Bedeutung herborgetreten: zuerft in den Kampfen um das Dogma und die firchliche Sitte, in Folge beren fich mehr burch außere Impulfe, als aus inneren Grunden, die Dabei berief fich morgenländische und abendländische Kirche von einander trennten. insbesondere im Bilberftreit die griechifche Kirche fortwährend auf ihr Alter und ihre Orthodorie, bis im Berlaufe jenes Streites 842 die foorn rhe do Jodo flag gegrundet ward, was bann Beranlaffung wurde, bag die morgenlandische Rirche fich vorzugeweise den Namen der orthodoxen beilegte, welcher noch gegenwärtig von ihr in Anspruch genommen wird. Satte doch schon die erfte normale Darftellung ihrer Dogmatit von Seiten des Johannes von Damastus (732) den Titel gefithrt: Endeoic rie do Jodofou mloreas, worin ihr andere angesehene dogmatische Schriften folgten, wie des Enthymius Rigadenus παναπλία δογμιατακή της δο Ροδόξου πίστεως und des Niletas Alominatus Inouveric opPodoglag. So behauptet benn die griechische Kirche im vollen Besitz ber Bahrheit zu fehn, die sie tobt und ohne Entwidelung bewahrt, wie ein Geiziger seine Schate im Raften, während ihr zunächst die durch ein Schisma von ihr getrennte romisch-tatholische, bam auch die von dieser ausgegangene evangelische Rirche nebft allen übrigen Confessionen als heterodox, schismatisch und irrgläubig erscheinen. Dieß drückt sich in allen ihren offiziellen Alten und Bezeichnungen aus, wie auch das allgemein angenommene Betenntnig bes Erzbifchofs von Riem, Beter Dogilas, die Auffchrift hat: Ορθόδοξος όμολογία της καθολικής και αποστολικής εκκλησίας ανατολικής. Bergl. Schrödh, Kirchengesch. Th. 17, S. 466 ff., seit der Reform. Th. 5, S. 875 ff., Th. 9 bom Anfang. Bh. Darbeinete, über ben Urfprung und die Entwidelung ber Orthoboxie und heteroboxie in den brei erften Jahrhunderten des Christenthums in Danb und Crenter's Studien. III, 1807.

Zum zweiten Wale war die Orthodoxie von großer Bedeutung in den von der römisschen getrennten protestantischen Kirchen, namentlich der lutherischen. Hier erneuerte und sixirte sich die gesammte Lehrbildung der Kirche dis hinein in die einzelnen dogmatischen Bestimmungen. Die Ansänger der Resormation des 16. Jahrhunderts mußten sich von Ansang an gegen den Bortwurf der Häreste und der Reuerung vertheidigen; sie thaten daher ihre Uebereinstimmung mit der alten christlichen Kirche und dadurch ihre Rechtsgländigkeit dar. Da es num hier an einer kirchlichen Antorität sehlte, so waren die Einzelnen um so wehr bestissen, ihre Uebereinstimmung mit der Lehre der wahren Kirche Christi nach dem allein gültigen Maßstade der heiligen Schrift zu erweisen und diezenigen, welche sich zu ihnen hielten, aber damit nicht in Uebereinstimmung waren, von ihrer Gemeinschaft son zu halten. Die Streitigkeiten, welche der Absassing der Concordiensormel vorangingen, verschärften dieß Gestühl, und bald galten die und nur die sie für sethodor, welche mit allen einzelnen Bestimmungen des Concordienbuchs, nament.

lich den ftreitig gewesenen, übereinstimmten. Der Gifer des Streits ftrigerte die Be dentung ber Streitpunkte, fo daß in ber nachftfolgenden Zeit ber Arphtocalvinismus faft als ein todeswürdiges Berbrechen erschien. Die Orthodorie meinte im vollen und allei. nigen Befitze der Bahrheit nicht mehr nothig zu haben, ihren Glauben durch ein from mes leben zu bewähren. Es war die Beit tobter Orthodoxie. Richt als waren unter ben Orthodoren nicht viele wahrhaft und tief fromme Manner gewefen; aber es war boch ein fo großes Gewicht auf die Uebereinstimmung der Einzelnen mit der Rinben lehre gelegt, daß auch folche, bei denen sich wenig Frömmigkeit, ja wohl ein gam web licher Sinn zeigte, in der evangelischen Rirche in hoben Stren ftanden, und bag fete frommen Dannern, wie einem Johann Arndt, Spener, Gottfried Arnold ihre geringen Abweichungen von derfelben nicht verziehen, sie vielmehr von angesehenen orthodoxu Lehrern mit mahrer Buth verfolgt wurden. Jede Beterodoxie galt jest für Repeni, alfo fitr einen den Glaubensgrund umftlirzenden Irrthum. Dem trat bie milbe Gelehr famfeit G. Calirt's und die fruchtbare, innige und wirffame Fredumialeit Spener's co gegen. Unter den wildesten Rampfen ward die Orthodoxie der Zionewächter von im hohen Thronen heruntergelenchtet und heruntergebetet; der fogenannte Bietismus ilm wand mit folden Baffen feine Zeit, und den Anhängern Spener's gegenuber verfcom die Zahl der ftarren Orthodogen immer mehr, welche zwar der entstehenden Brüde gemeine ben Eintritt in's Leben noch möglichft zu erfchweren fuchten, aber auch bier ben Kirzeren zogen, dann aber mit ihren frommen Gegnern der hereinbrechenden Fluth da Anfflarung für eine Zeitlang fo fehr weichen mußten, daß die Orthodoxie mit ben Congeffionen, ju welchen fie fich jest verftand, nur noch ein Schatten von der Ehrsmit gebietenden Erscheinung war, die fie einft gewefen. Leffing fette fich beiden Seiten entgegen, behandelte aber die consequente Orthodoxie doch mit größerer Achtung, als die seichte Reologie der Aufflärung.

Num brauste aber der mächtige Strom der Philosophie, dessen Schleußen Aunt geöffnet hatte, über das ganze Leben nicht bloß der Wissemschaft, sondern auch der Kinde hin. In der Zeit, da Alles philosophisch betrieben wurde, war von Orthodoxie kunn noch anders die Rede, als nur um sie zu verspotten (Rikolai — Elias Hartmoch) und selbst alle, noch so verblichene christlich-lirchliche Denkweise, in welcher eine frühere Zeit Heterodoxie, ja arge Rezerei gesehen hätte, galt jetzt sür Orthodoxie. Orthodoxe hießen Alle, die noch am positiven Christenthume sesthielten; die Rationalisten begründeten ihr Christenthum, wenn sie noch an Christus und der Bibel sesthielten, auf die Bermust. Die positive Kirchenlehre schien sür immer antiquirt zu sehn.

Da ging die Realtion von derfelben Seite ans, von welcher der Angriff getommen war. Schon bei Kant selbst hatte es an Andentungen dazu nicht gesehlt. Fichte, Sche ling, Schleiermacher, von Baader, Hegel u. A. brachten die Seichtigkeit der Aufklarung in Miktredit und bahnten den Weg zu einer tieferen Auffassung der biblifchen und dam auch der kirchlichen Lehre, welche durch das Leben felbft, namentlich seit den Freiheittriegen, neue Rraft empfingen. Einer neuen Ergiefung des gottlichen Geiftes folgte en neuer Aufschwung ber Theologie durch Schleiermacher, Reander und eine Reihe trefflicher Manner, die hier nicht ju neunen find. Das Panier des alten Richenglanbens und der symbolischen Bucher ward wieder aufgerichtet, namentlich feit dem Reformations jubilaum von 1817, da 3. B. Harms' Thefen als eine Glaubensthat weit fiber ihn nächsten Kreise binaus wirkten. Barms, Reander, Tholud u. A. galten als Ganler der Orthodoxie. Aber schnell ward das Dogma ju viel größerer Schärfe und Beftimmt heit gurlidgeführt, als es bei biefen Dannern hatte. Dagu wirtte besonders die fet 1827 bon Dr. Bengstenberg in Berlin herausgegebene Evangelische Kirchenzeitung, welch teine Erscheimung vorlibergeben ließ, ohne fie in's Licht des firchlichen Lebems gu ftelle oft mit Berbigleit, aber mit Ramatter und nie ohne den Genft wiffenichaftliche Grundlichteit.

Junwischen batte die Union (f. d. Art.) in der prenkischen Laudestirche im Bunt

mit der Agende Biele mit dem alten Glauben wieder befreundet. Aber anch über sie hinans waren Andere zur vollen Bestimmtheit des Gegensates zwischen der resormirten und lutherischen Kirche zurückgesehrt und zur ganzen Schärse des consessionell ausgeprägten Lutherthums — so Pros. Scheibel in Breslau (s. den Art.). Damit war das Panier der Orthodoxie in der Landestirche wieder ausgerichtet, jene aber, von dieser zurückgewiesen, stellte sich schissmatisch neben sie hin, anstatt im Rampse in ihr auszuharren. Aber auch in der Landestirche erstartte die lutherische, hie und da anch die resormirte Dentweise in dem Grade, daß eine im altstrechlichen Sinne orthodoxe Theologie und kirchliche Praxis in der Ausbildung begriffen ist, im Gegensate zu der unirten Richtung, welche das dem Lutherthum und der resormirten Kirche gemeinsame Gebiet als den Boden anslieht, auf dem sich ein neues kirchliches Leben mit einer neuen kirchlichen Bersassung, Sitte und Wissenschaft aufbanen soll.

Diefer turze Ueberblid einer Geschichte firchlicher Entwidelung war unerläglich, um die jesige Bebeutung der Begriffe der Orthodoxie und Heterodoxie in's Licht zu stellen.

Alle Orthodoxie ist etwas Kirchliches, hat daher ein politisches Element, das des Statutarifden, in fich, wie Marheinete in seiner berühmten Abhandlung über Orthodoxie und heterodoxie treffend fagt: "Der Begriff ber Kirche ift ein aus religibsem und politifchem Stoffe gemifchter. Die Ibee ber Rirche, nach welcher fie eine Gemeinschaft ber Beiligen ift und eine unfichtbare Gemeine, fällt mit ber Ibee ber Religion aufammen und geht in biefer bolltommen auf. Die Rirche aber, als eine fichtbare Gemeine gedacht, ift zwar etwas Religibles, nicht aber die Religion felbft; fie hat ein religibles Element und Lebenspringip, aber zugleich eben fo viel politifche Daffe an fich: benn hier ift bie Religion in die Beschräntung eingetreten und fiberall mehr oder weniger getrubt burch außerliche Berhaltniffe und Beziehungen auf Staat und Belt." Dieg firchliche Gemeinwesen nun bedarf einer festen Lehre, deren Rorm es in seinen Symbolen bat, welche aber, follen fie nicht hemmende Schranten werben, nur die Grundzuge festhalten und ber Entwidelung einen gewiffen Raum laffen muffen. Daher follte orthobor fenn, mas mit den Grundfagen der Rirche abereinstimmt, heterodor das, was diefen entweder widerfpricht oder im Gebiete derfelben noch gar feine Stelle gefunden hat. Wird letteres als ungehörig ausgeschloffen, so wird baburch der Rirche die weitere Entwidelung abgefcmitten und Stagnation hervorgebracht, wodurch auch die gesunden Glemente verderben urnd berkummern. In diefem Ginne fagt Schleiermacher (Rurge Darftellung bes theologifchen Studiums. 2te Aufl. Berlin 1880. G. 85. §. 208): "Jedes Element ber Lehre, welches in dem Sinne construirt ift, bas bereits allgemein Anerkannte ausammt Den natürlichen Folgerungen baraus festzuhalten, ift orthodox; jedes in der Tendenz con-Arnirte, den Lehrbegriff beweglich zu erhalten und andern Auffaffungeweisen Raum zu machen, ift heterodor." Dekhalb foll der Orthodoxie der Raum filt geistige und fattifche Bewährung, der Beterodoxie für Prufung und etwanige Lofung der Biderfpruche geftattet febn, wodurch fie auf den erften Blid den Grundfaten der Rirche feindlich gegenübersteht. Richt weil etwas gilt, ift es wahr, sondern es soll gelten, weil es wahr ift; nicht weil etwas noch nicht gilt, ift es falfch. Bir follen Alles prüfen und das Gute behalten. Der Rirche wohnt wie ein Gewiffen ein, bas nur fpricht, wenn feine Entscheidungen folligitirt werden: barauf, daß die Rirche immer nur rebet, wenn fie gemothigt ift, fich zu erflaren, legen Dobler u. a. fatholifche Theologen ein besonderes Gewicht. Die Entscheidungen der Rirche bestimmen, mas in der in's Bewuftfenn getretenen Ueberlieferung acht, was nicht orthodor und daher verwerflich ift. In der prote-Rantischen Rirde tann bas nur vermöge einer geistigen Deutung Anwendung leiden. Dier tomen wir mit Schentel (driftl. Dogmatit vom Standpuntte bes Bewiffens aus bargeftellt. 1858. I, S. 186 f.) Beterodorie als Abweichung vom Bffentlich anertameten Lehrbegriffe (von der es noch unentschieden ift, ob fie Geltung gewinnen wird oder nicht) bon ber Barefe ober bem Biberfpruche gegen die religiöfen und fittlichen Grundlagen bes anertaunten Lehrbegriffs unterfcheiben. Es ift jedenfalls eine falfche Orthodorie,

welche die Einheit im Geiste (die mit der größten Maunigfaltigkeit vereinder ist, wie sie 3. B. in den Aposteln erscheint) mit der Einerleiheit der Form verwechselt (A. Hahn); eine solche Orthodoxie ist Orthodoxismus zu nennen (R. H. Sach, christliche Bolemik. Hamb. 1838. S. 134—161), welchen Greiling (Hieropolis, S. 26) beschreibt als die Maxime des afterreligiösen Bahnes, daß der Kirchenglaube hinreichend seh zur Seligkeit, oder Sach als die Ausartung der Orthodoxie, vernöge deren diese in der buchställichen Form der rechtgländigen Borstellungen gesucht wird, während es doch vielmehr darauf ankommt, nicht nur rechtgläubig, sondern auch recht gläubig ussehn. Die falsche, sleischliche (Martensen) Orthodoxie zeigt sich in ihrer ganzen Blöße in dem Streit der Orthodoxen mit den Bietisten über die Theologia irrogenitorum. — Bergl. K. Hase, Lehrb. der evangel. Dogmatik. §. 16.

In den symbolischen Buchern unserer Kirche tommen die Bezeichnungen der Orthedoxie und Heterodoxie nicht vor, wie oft auch die Hareste abgewiesen und verdammt wird.

Orthodogie, Geft der, f. Bilderftreitigfeiten.

Ofiander, Andreas, der Stammbater einer berühmten Familie, von der netrere Glieder eine bedeutende Einwirfung auf Kirche und Theologie geübt haben, stammt
aus Guntzenhausen in der fränkischen Markgrasschaft Anspach, wo er als der Sohn eines
Schmiedemeisters Hosemann am 19. Dezember 1498 geboren ward. Er kämpste sich
unter großer Dürftigkeit mit eisernem Fleiße auf den Schulen zu Leipzig und Altenburg
durch und studirte auf der hohen Schule zu Ingolstadt Theologie, in welcher er, wie
auch in den alten Sprachen, namentlich im Hebrässchen, auch in Mathematik und selbst
Medizin, sich bedeutende Kenntnisse erwarb. Seinen Ramen veränderte er nach damaliger Sitte in Oflander.

Balb nach absolvirten Studien ward er Lehrer der hebräischen Sprache in einem Angustinerkloster zu Nürnberg und bereits 1522, nachdem er sich in den Känupsen, weiche die Resormation daselbst hervorgerusen, auf die Seite derselben geschlagen hatte, evangelischer Prediger an der dortigen Lorenztirche. Dier wirkte er 27 Jahre lang, und sein nachdrückliche und eindringende Beredtsamkeit erward ihm großen Beisall. Auch bekämpse er nicht nur Katholiken, sondern anch Resormirte sehr krästig, wenn gleich nicht ohne Stolz und Grobheit. Seiner Tüchtigkeit und Unerschrockenheit wegen ward er bei den wichtigken Berhandlungen, wie zu Marburg auf dem Colloquium 1529, zu Augsdung 1530 und zu Schmalkalden 1546, zugezogen. Er stand namentlich in der Sakramentsfrage ganz auf Luthers Seite, "von dessen mystischem Standhunkte er sich namentlich durch einen kühneren und weiter vorgehenden spekulativen Seist unterschied" (Dorner), sür den er sich auch eine eigene Terminologie erschuf, die später viele Misverständnisse hervorrief. Als Luther ihn zu Marburg hatte predigen hören, soll er zu Melandsthon gesagt haben: "D. hat einen hochmüthigen Seist; nach meinem Tode wird er in der Kirche große Unruhe erregen. Das merke wohl: du wirst es sehen!"

Als er sich 1548, nuerschroden wie er war, dem Interim nicht fügen wollte, muste er Nürnberg verlassen. Das wurde ihm Anlaß sich nach Breslau zu begeben, wo a 1549 von dem Markgrafen Albrecht, dem ersten Herzoge von Preußen, nach Königsberg als erster Prosesson der Theologie und Prediger in der Altstadt berusen wurde. Seine Gelehrsamseit hatte ihm schon längst großen Auf erworben, namentlich die Absassinsteiner ersten Harmonia ovangolica nach der Resormation (Basil. 1537. Fol. mit griechischem und deutschem Terte, öster gedruckt), die freilich an großen Gebrechen litz Bermöge der Ueberspannung der Annahme der Inspiration meinte D. nämlich, daß die vier Evangelisten Alles in chronologischer Ordnung geschrieben, nicht an verschiedenem Orte erzählt oder wiederholt hätten, so daß also, wo sich Abweichungen, anch nur is einzelnen Zügen, sänden, immer neue Geschichten erzählt würden, wie es ja auch in sie glaublich sehren öfter wiederholt habe. Schon bei den Zeitgenossen siede ka

Ofiander 721

nahmen, welche ganz von denen des driftlichen Alterthums abwichen, Widerspruch und wurden später durch des M. Chemnit gemäßigtere Annahmen verdrängt.

In Königsberg ward D. aber in wichtige dogmatische Streitigkeiten verwickelt. Die Königsberger Theologen, fehr migvergnügt, sich einen Fremden vorgezogen zu sehen, mußten bald mit einem Manne in Streit gerathen, der ungewöhnliche Meinungen in einer noch ungewöhnlicheren Sprache auf eine ruchfichtslose Beise vortrug, zumal sein regelloses und ungeordnetes, wenn auch nicht unfittliches, boch bon einer gewissen Rohheit nicht freies Leben viel Anlaß zu übler Nachrede gab. Schon seine ersten Disputationen de lege et evangelio (1549), de justificatione (1550) permidelten ihn in jene so einslufreich gewordenen Kampfe, die fortan sein Leben verbitterten und Berwirrung in die evangelische Kirche brachten. hier hatte er unter der Bufe Ertenntnig und Bereuung der Sunden mit dem ernsten Borfat der Besserung verstanden, des Glaubens aber dabei nicht gedacht, was alsbald angefochten wurde, da derfelbe nach Melanchthon's locis ebenfo wefentlich zur Buge gehört. Durch die Gunft des Landesfürsten ward diefer Streit niedergeschlagen; die Begner wurden jum Theil entfernt. Das Feuer glomm aber unter der Asche fort. In helle Flammen brach es aber aus, da D. nach zwei Jahren lateinifch und beutsch fein Betenntnig von bem einigen Mittler Jefus Chriftus und bon der Rechtfertigung (1551, 2. Ausgabe 1554) herausgab. Mehrere andere Streitschriften waren voraufgegangen und folgten, besonders eine Differtation de imagine Dei (1550). Er lehrt, daß das Ebenbild Gottes eigentlich des Sohnes Gottes ober des Fleisch gewordenen Wortes Substanz ober Befen fen; benn der fichtbare Chriftus fen ein Abbild bes unfichtbaren Gottes, nach welches Ebenbild ber Menich geschaffen fen. Bei richtiger Behandlung biefes locus werde klärlich erhellen, daß, wenngleich die Sunde nicht in die Welt gekommen ware, bennoch der Sohn Gottes menschliche Ratur wurde an fich genommen haben. (Bergl. Baur, Lehre von der Berfohnung, G. 329 f.) Sonft ware ja Chriftus nach Abams Bilbe geworben, während vielmehr Abam nach Chrifti Bilbe muß geworben fenn und die justitia originalis durch den Glauben an das wesentliche Wort Gottes beseffen haben. Diefe Anficht ward ihm die Brude ju feiner besonderen Lehre von der Rechts fertigung, die am meisten Anftog erregte: wir werden gerechtfertigt nicht burch die uns zugerechnete Gerechtigteit Chrifti, fonbern durch die wefentliche, in Chrifto uns mitgetheilte Gerechtigteit Gottes, bermittelft einer Beranderung bes Bergens. Chriftus hat uns erlofet und fur unsere Gunden genug gethan, burch feine Leiben und feinen Tod. Run will uns Gott aber durch den Glauben an Chriftum rechtfertigen, b. i. gerecht machen, durch die Wirtung seines Geistes und durch den Tod Jesu Christi, wobei wir durch die Taufe Chrifto einverleibt find, indem wir mit dem außern Wort des Svangelii das innere Wort, Christum, empfangen. So foll also justificatio nicht im gerichtlichem Berftande genommen werben, wie die lutherische Rirche will, für: gerecht fprechen, Schuld und Strafe vergeben, sondern im phyfischen (oder beffer im moralischen) Sinne: gerecht machen. Daher foll Chriftus nach feiner gottlichen, nicht nach feiner menfchlichen natur unsere Gerechtigkeit sehn, wiewohl wir folde göttliche Gerechtigkeit außerhalb feiner menschlichen natur nicht tonnen finden, erlangen ober begreifen; fondern, menn er durch den Glauben in uns wohnet, fo bringt er feine Gerechtigkeit, die feine gottliche Ratur ift, mit fich in uns: die wird uns dann zugerechnet, als ware fie unfer Richt als hatte er die menschliche Natur Christi von aller Theilnahme an dem Bert ber Erlöfung und Rechtfertigung ausgeschloffen und von ber göttlichen getrennt: aber lettere erscheint mit ersterer verbunden immer nur vermoge ihres Angelegtsehns auf Die Einheit beider in dem Sohne Gottes, in welchem, wie er von Emigleit eriftirte. Gott und Mensch an sich Eins waren, wie dieß die Grundlage von Ofiander's ganzer Theologie ift. Baur, ber ihn barin mit Schwendfelb paralleliftet, fagt: Bei beiben "blide Die gemeinsame Anficht burch, daß, wenn das Berhaltnig der beiden Naturen Chrifti nicht blog ein außeres und jufalliges fenn folle, ihre Ginheit nur als bas Refultat Real - Encyllopable für Theologie und Rirche. X.

einer immanenten Bewegnng ober eines Prozesses gedacht werden tonne, burch beffen Momente die Einheit, in welcher die beiden Naturen wahrhaft eins mit einander merben, sich erft realisire. Die eine Ratur muffe sich zur andern fortbewegen, um in biefem lebendigen Ineinandersehn beider das wirklich zu werden, was jede in ihrem Berhälmik zur andern an fich fen". Diserte et clare respondeo, fagt Ofiander (Conf. 3, p. 98), quod secundum divinam suam naturam sit nostra justitia et non secundum humanam naturam, quamvis hanc divinam justitiam extra ejus humanam naturam non possumus invenire, consequi aut apprehendere; verum quum ipse per fidem in nobis habitat, tum affert suam justitiam, quae est ejus divina natura, secum in nos, quae deinde nobis etiam imputatur, ac si esset nostra propria, immo et donatur nobis manatque ex ipsius humana natura, tanquam ex capite, etiam in nos tanquam ipsius membra. Also Christus allein ift gerecht; "gerecht aber nicht befimegen, weil er bas Gefets erfillte, fondern weil er ichon zuvor, ehe er gerecht lebt und wirkte, gerecht war, da die Gerechtigkeit nicht in dem, was fie wirkt, weder im & ben, noch im Thun besteht. Gerecht ift Chriftus nur, insofern er die wefentliche Gerechtigfeit Gottes felbft ift. Gerechtfertigt wird baber auch ber Denfc, un, sofern er Christus als die wesentliche Gerechtigkeit im Glauben w Bat er aber biefe Gerechtigfeit ergriffen, fo wohnt Gott felbft in ihm. Den too Christus ist, da ist auch seine göttliche Natur, und wo der Sohn Gottes seiner gött lichen Natur nach ist, da ist auch der Bater und der Geist, das ewige Eine göttlich Befen felbft" (Baur). Diese im Bergleich mit ber Ansicht ber Concordiensormel "lebendigere Ansicht von dem Berhaltniß der beiden Naturen, welcher aufolge eine pafonliche Einheit, wie fie ber kirchliche Lehrbegriff behauptet, nur unter ber Boraussehmy möglich ift, daß das Göttliche in Chriftus seinem Begriff nach nicht ohne das Menjaliche, das Menfchliche nicht ohne das Göttliche fenn tann, oder Gott und Menfch an fic Eins find", fen der ächt spekulative Gedanke darin, fagt Baur. Aber der Dangel if der, daß Ofiander durch ju ftarkes Betonen der göttlichen Natur die menschliche ju etwas Selbstlosem macht, nicht die lebendige Berson des Gottmenschen, sondern feine divin essentia, für welche seine Menfchheit nur der Trager ift, unsere Gerechtigkeit senn lift. So fieht er wohl Luther und Brentius von einer Seite naber, als Melauchthon mit feiner Schule, verliert fich aber fogleich in eine Ginseitigkeit. Bergl. Acta Osiandristica. Regiom. 1558. 4. Joach. Mörlin's Historia, welchergestalt sich bie Dfiandriff fce Schwärmerei im Lande zu Breuffen erhoben. 1554; von Reueren; 🕒. Arnold Unpart. Kirchen- und Keperhistorie. II. Bd. 16, Rap. 24 nebst Zufätzen in Bd. I. Rr. 10, auch Sect. II, Rr. 48-49, wo ein Abbrud bes Getreuen Rurnberger Rathschlages von 1524, woraus zu ersehen, daß er damals wenigstens im Rive bereits diefelben Anfichten hatte, wie später — wie er felbst auch behanptet in der Beweisung, daß ich nun über die 30 Jahre alleweg einerlei Lehre fiber die Gerechtigkeit des Glaubens gehalten. 1552. (Bgl. Heberle, 🛚 Theol. Stud. u. Krit. 1846. 2. S. 434 und 1844. 2. S. 371 ff.) Selpe grundlich und befonnen Georg Balch in den Religionsftreitigfeiten der Evangelifch-Lutherifde Rirchen. 2te Aufl. I, 1733. S. 85-96. IV, 1739. S. 137-71. Wehr an da Oberfläche bleiben Schrödh's Kirchengeschichte seit der Reformation. IV, S. 573 f. und G. Pland in seiner Geschichte des protestantischen Lehrbegriffs im zweiten Bick bes vierten Bandes, wo fast Alles aus äußeren Triebfedern abgeleitet wird. Dages beginnt eine tiefere Auffaffung mit F. Baur's Disquisitio in A. Osiandri de justife tione doctrinam. Tubing. 1831, weiter entwidelt in seiner Geschichte ber Lehre bon & Berfohmung. 1838. S. 316-44., und von der Dreieinigfeit und Menfchwerdung. 184 III, S. 248—252, und in A. Dorner, Entwidelungsgeschichte von der Person Drie II, 2te Aufl. 1854. S. 576-91. (J. K. Lehnerdt de Andr. Osiandro. 3mi 8 gramme. Königsberg. 1837. 8.)

Der thatigste Gegner Ofiander's, ber ihn burch Rante umftridte, war fein Colo

723

Friedrich Staphplus aus Westphalen. Da der Gegensatz immer schärfer hervortrat, wurde Joachim Mörlin aus Wittenberg, feit Rurzem Prediger in Rönigsberg, beauftragt, einen Bermittelungsversuch zu machen, was er in fehr geschickter Beise that. Aber Staphplus und Ofiander vereitelten denselben, wodurch auch Mörlin so in Leidenschaft gesett wurde, daß er felbst von der Kangel gegen Dsiander's teuflische Reterei eiferte, deffen wüthender Ungestüm ihn freilich fehr gereizt hatte. Der Herzog verbot allen Streit und forderte Gutachten auswärtiger Theologen. Der Bergog Christoph von Bürttemberg ließ ein folches durch Brenz aussertigen, welches unparteilsch und, da die . Tübinger der lutherischen Seite nahe ftanden, Ofiander nicht ungunftig war (im Anfang 1552). Die andern Gutachten waren mehr wider ihn, insbesondere die der Wittenberger, das fehr milde des Melanchthon, des Flacius u. A., und gewiß wäre der Streit noch heftiger entbrannt, wäre nicht den 17. Oftober 1552 Dsiander unerwartet am Schlage gestorben. Bergl. C. S. Bilten, A. Ofiander's Leben, Lehre und Schriften. Stralfund. 1830-1844.

Mit Dfiander's Tode waren die Streitigkeiten aber noch nicht zu Ende, es wurde nicht tiefer in die Sache eingegangen, sie nahmen jedoch einen recht tragischen Berlauf. Es sehlte Ofiander nicht an klugen und thätigen Auhängern, und der Herzog, ihm geneigt, verordnete, daß über die Rechtfertigung nur nach feche Artiteln gepredigt werden follte, welche die Burttemberger in fehr mildem Sinne aufgestellt hatten. Morlin erklarte, daß diefer Befehl vom Teufel eingegeben fen, mußte aber mit andern Geguern Ofiander's das Land raumen. Diefes murde dagegen wider die Ofiandriften, als folche, die Luthers Reformation umwerfen wollten, immer mehr gereizt und erbittert, zumal als 1553 eine Gesandtschaft vom vormaligen Kurfürsten Johann Friedrich von Sachsen das Feuer schurte. Es half nichts, daß der Herzog selbst eine fehr vorsichtig abgefaßte Ertlarung aufftellte. Gine Rirchenversammlung verlangte 1554, alle Dfiandriften follten ihre Irrthumer widerrufen. Sie protestirten, mußten aber jum Theil bas Land raumen. Dfiander's Schwiegersohn, der hofprediger Johann Fund, ward durch eine leidenschaftlich parteiische Synobe von 1556 zum Widerruf genöthigt, den er auch vor seiner Gemeinde wiederholen sollte. Doch that er dieß nicht, und da er auf den schon altersschwachen Herzog großen Einfluß hatte, brachte er seine Anhänger in kirchliche Aemter, fing an immer willfürlicher zu schalten, mischte sich in politische Angelegenheiten und führte so eine Ratastrophe herbei, die freilich sehr zu beklagen, die aber hauptfächlich durch feine Schuld beranlaßt war. Fund ward als Ruheftbrer, Landesberrather und Beförderer der Ofiandriftischen Reberei angeklagt, und nachdem ihm nebst noch zwei Freumben der Prozeß gemacht worden, 1566 enthauptet. Mörlin ward nun zuruckgerufen, aum Samlandischen Bifchof gemacht, und diefer entwarf mit Martin Chemnis, ber ihn begleitete, eine neue Glaubensformel, worin die Oflandriftischen Irrthumer verworfen wurden, und die nicht als ein neues Symbol gelten follte und daher repetitio corporis doctrinae christianae (ber Augeburgischen Confession, beren Apologie und ber Schmalkalbischen Artitel, wie dieselben in den Scriptis Luthori erklärt segen) genannt ward und erst später, gang gegen die Absicht ihrer Urheber, auch corpus doctrinse Prutonicum (Königsberg, 1567. Fol.). hier waren, neben den Ofiandriftischen Irrthumern in ber Lehre vom Borte Gottes, ben beiden Raturen in Chrifto und der Rechtfertigung. in gehn Artikeln auch andere neue Barefien verworfen, doch dieß ohne Nennung ber Namen ihrer Urheber. Einige wenige Oflandriften in Preugen, wo ihrer mur noch eine geringe Bahl war, in Stettin, in Mirnberg wurden entfett. Bald jedoch flutheten bie tirchlichen Strömungen über diese Gegensage hinweg, die wohl verdient hatten, grundlicher durchgearbeitet zu werben, wodurch die protestantische Theologie große Bereicherung hätte erfahren tonnen.

Es ist eines leidenschaftlichen Gegners von Ofiander, des Francisco Stancaro, hier nicht gedacht, welcher nach dem Wortlaut seiner Behauptungen annahm, Christus seh unser Mittler nicht nach seiner Gottheit, sondern nach seiner Menschheit; er treuzte aber Dfiander's Bahn nur wie ein Romet die eines Planeten, und ift hier auf ben eigenen Artitel über ihn zu verweisen. hier jedoch ift zu bemerten, daß in der Concordienformel Beides neben einander festgehalten wurde, indem Chriftus unfere Gerechtigfeit feb weber allein nach seiner gottlichen, noch allein nach seiner menschlichen Ratur, sondern mit feiner gangen Berfon in beiden Raturen, als welcher er mahrer Gott und Menich uns von unfern Sunden durch feinen volltommenen Gehorsam erloset, gerecht und felig gemacht hat, daß alfo die Gerechtigfeit des Glaubens fen Bergebung der Gunden, Berföhnung mit Gott, daß wir zu Kindern Gottes aufgenommen werden um des einigen Behorsams Chrifti willen, der allein durch den Glauben aus lauter Guaden allen Recht gläubigen zur Gerechtigteit zugerechnet und fie um befwillen von aller ihrer Ungerechtigfeit abfolbirt werden (Chriftl. Concordienbuch, herausgeg. von 3. G. Baumgarten. 1747. S. 107.) Daher sen die Meinung zu verwerfen, daß der Glaube nicht allein ansehe ben Behorsam Chrifti, sondern seine gottliche Ratur, wie dieselbe in uns wohn und wirke, daß durch folche Einwohnung unfere Sunden vor Gott zugedeckt wirder (S. 123). Die guten Berte, die Liebe gehörten freilich zu dem, was nothwendig at dem Glauben folge, aber nicht zu dem, was den Menschen gerecht mache vor Ont (Artitel III).

Rur eine oberstächliche Auffassung tonnte behaupten, daß der Gegensatz zwischen Dsiander und der Kirchenlehre, wie die Württemberger anzunehmen geneigt waren, aw einen bloßen Wortstreit hinauslause: ob nämlich daauove, justificare, in der Schrit bloß bedeute: für gerecht erklären oder auch: gerecht machen. Bielmehr ik hier underkenndar ein Gegensatz zwischen Luthers und Melanchthons Lehrtropus not innerhalb des ersteren wieder zwischen der mystischen und spekulativen Auffassung desselbea. Das Berhältniß der beiden Naturen in Christo zum Werte der Rechtsertigung und die Stellung der Heilung oder Erneuerung des Menschen zu derselben sind Punkte, die noch keinesweges ganz auf's Reine gebracht sind, wie daraus erhellt, daß sie immer ans Neue Gegenstand der wissenschaftlichen und kirchlichen Berhandlung werden, wie eben jetzt in dem Streit des Dr. v. Hosmann in Erlangen mit Dr. Philippi und andern Gegnern klar hervortritt.

Ofiander, Lutas, gleichlautender Rame zweier württembergischer Theologen. Bater und Sohn, aus dem Zeitalter der Concordienformel und der Fehde groifchen Tubingen und Giegen. — I. Der Bater, geb. 16. Dezember 1534 ju Rurnberg, war ber Sohn des Andreas Ofiander, dem feine Theorie der Rechtfertigung einen Plat in da Rirchen- und Reperhiftorie erworben. Er ging mit diesem nach Konigsberg, tam mach Bollendung seiner Studien von dort aus 1555 nach Schwaben, und fand hier sogleich als Diatonus in Göbbingen eine Anstellung, wodurch er Jatob Andrea's College wurk, mit dem er sich in das beste Einvernehmen setzte. Im Jahr 1557 wurde er als Pfarer und Defan nach Blaubenren, 1560 als Pfarrer zu St. Leonhard und Amisbelia nach Stuttgart berufen, 1567 aber jum hofprediger und Confistorialrath ernannt, momit fich 1593 noch die weitere Ehre verband, daß er Pralat von Abelberg und daburd Mitglied der Landschaft murde. In letterer Eigenschaft lud er ben Born bes Bergoge Friedrich L, der ihn auch als Brediger etwas feiner wünschte, vollends dadurch auf sich, daß er der Zulaffung der Juden im Lande, die der Herzog (nicht um fie zu Ministern ju machen, wie später Rarl Alexander den Inden Gug, fondern um in Sund! und Gewerbe mehr Schwung ju bringen) fehr betrieb, 1598 mit einer energ fchen Erklärung - die Inden seinen Zauberer, Brumnenvergifter u. f. w. - entgega trat. Er wurde abgeset, weil er nicht fußfällig depreziren wollte, und awar in fet ungnädigen Ansbruden ("ber Jude fen fein Banberer, er aber, ber Bofbrediger E seinesgleichen, sey ein nichtswerther Pfaffe und Ehrenschänder, mit einem ehrgeizigen & giftigen Gemuth"), jedoch nicht ohne den Troft, daß der Herzog — der damit imm hin seine Achtung vor dem Mann, ja eine gewiffe Bietat zu erkennen gab, - fein Sohn Andreas zu seinem Rachfolger machte. Er ging nun nach Eklingen that 1=

ein Jahr lang unentgeltlich Pfarrbienfte, tehrte aber fofort, von den Befchwerben des Alters heimgesucht, nach Stuttgart zurud, wo er am 7. Sept. 1604 ftarb. Seine Thä= tigkeit war eine ungemein emfige und mannichfache. Er nahm perfonlich Theil an ben Gefprächen ju Maulbronn 1564 (bamale nur als Protofollführer), und 1576, wo er die sogenannte Maulbronner Formel abfaffen half (f. den Artitel Maulbronn, Bb. IX, S. 181), ebenso an den Colloquien in Mömpelgard 1586 und Regensburg 1594. Bon seinem Auftreten in der Landschaft gibt bas oben Gesagte Zeugniß; übrigens hat er fich (f. Gifenlohr, Ginleitung in die wurttemb. Rirchengesete, G. 91) auch bon einer milberen Seite zu erkennen gegeben; da nämlich 1584 die weltlichen Rathe des Berjogs Ludwig gegen Wiedertaufer, die fcon einmal aus dem Lande gewiesen sehen und bennoch fich wieder bliden laffen, Tortur und Todesftrafe forderten, war es Dfiander, ber fich gegen biefe Barte erklarte, und amar aus ben fehr triftigen Grunden, bag man fich durch diefelbe bor den Ratholifen eine Bloge gebe, daß, je ftrenger das Befet fen, um fo nachsichtiger bie Richter urtheilen werben, und daß folche Magregeln nur die hartnädigkeit ber Berfolgten fteigern. Dem Bergog leuchtete das volltommen ein. -Als Prediger tennen wir ihn nicht bloß aus einer betrachtlichen Angahl von einzeln gebrudten, meift Gelegenheitspredigten, außerdem aus 50 Bredigten über den Ratechismus, 8 Predigten über bas Baterunfer, sondern namentlich aus einem Werke, bas ihn von diefer Seite aus in vortheilhaftem Lichte zeigt: aus feiner "Bauernpoftill" 1601. Fol. Die berbe Popularität, die der Titel erwarten läßt, und die ihm jenen Berweis von Bergog Friedrich wegen "Scharfe und Grobheit" eintrug, fehlt nirgends; fie besteht aber vornehmlich in unbefangenem und ftete treffendem Bebrauche vollethumlicher und fprichwörtlicher Redensarten, die freilich oft nicht fehr afthetisch klingen (wenn er 3. B. in seiner Leichenpredigt auf Bergog Ludwig 1593 seine Textwahl Bf. 7, 12-14 fo motivirt: "Beil Gott gubor gerreißet, ehe er heilet, wie ein Bundargt gubor ein bofes Gefchware öffnet, ehe bann er es zuheilet, fo will ein Nothdurft fenn, bag uns vor dem Troft der Aiffen aufgethon werde" u. f. w.); nie aber hat er fich zu Plebejiichem und Sturrilem erniedrigt, wie manche Spatere, wenn fie expreg fur Bauern fpraden ober fchrieben. Er thut feinem Bit nicht eben Bewalt an, aber er geht auch nicht barauf aus, ihn fpielen ju laffen. Leng gibt in feiner Gefchichte ber Somiletit insofern fein treues Bild von Dfiander's Predigtweise, als er nur eine Probe aus deffen berühm= ter Bredigt von "hoffartiger, ungestalter Kleidung" (über Jef. 3, 16. 4, 1. vom Jahre 1586) mittheilt, in welcher er allerdings in humoristischer Schilberung und Beigelung ber herrschenden Moden sich mit Abraham a Santa Clara meffen tann, in welcher er aber auch einen Gegenstand behandelt, der, wenn man einmal auf ihn ju fprechen tam, Bur Satyre bas allerausgiebigfte Material bot. Die Bredigten in der Bouernpoftille find nicht in diesem Styl gehalten; einfach und überfichtlich bisponirt, biblifch - erbaulich ausgeführt, von den Predigten jener Zeit durch Beglaffung alles gelehrten Bruntes fo wie der üblichen theologischen Polemit und durch Rurge fehr rühmlich fich unterscheidend. (So berührt er z. B. in der himmelfahrtspredigt die driftologische und satramentliche Frage über die Gegenwart Chrifti nur turg, in einer andern, die er am gleichen Feft 1583 in Weimar gehalten, läßt er fich allerbings mehr darauf ein, weil er da keine Bauernpredigt halten will, aber auch da halt er Mag.) Er ift aber auch fur die Theorie ber Predigt nicht ohne Bebeutung, ba er nicht nur in ber Borrebe ju ber genannten Boftille gute Regeln über Bopularität gibt, sondern mit einer eigenen Schrift do ratione concionandi, 1588, auftritt. Er bleibt ber melanchthonischen Beise treu, sofern er bie Rategorien der Rhetorik (de inventione, dispositione, elocutione etc.; das genus didascalicum, demonstrativum etc.) beibehält, auch die Form der Bredigt disbutgtorifch entroidelt (Exordium; propositio; 1. Vocabuli x significatio; dicta probantia; similia; objectio et responsio; pugnantia (nämlich Aufzählung und Widerlegung häretischer Antithesen). 2. Accidentia. 3. Effectus seu fructus.) Das spezifisch homiletische gegenüber dem Rhetorischen ift dadurch gewahrt, daß ber Text in erste Linie gestellt und

jene Rategorien nur gur Systematisirung verwendet werden. 2018 Mufter empfiehlt er bie Bredigten des Breng. — Weniger bekannt, aber von gleichem Berth ift, was er für ebangelische Hymnologie geleistet burch fein Wert: "50 geiftliche Lieber und Pfalmen mit bier Stimmen auf Contrapunitemeife alfo gefest, bag ein gange driftliche Bemeine durchaus mitfingen tann." 1586. (Diefes Gefangbuch ift beinahe verloren; dem Berf. diefes Art. ift es nicht gelnngen, ein Eremplar davon ju Geficht zu bekommen; in Gudbeutschland scheint nur Eines zu existiren, nämlich auf ber tonigl. Bibliothet zu Dunchen, aber dieses ift defett, da die Hauptstimme fehlt; jedoch ift Binterfeld's Beschreibung, Ev. Kirchenges. I. S. 346 f., durchaus glaubwürdig.) Wie fehr fich Ofiander auch für diefen Theil des kirchlichen Lebens intereffirte, ift baraus erfichtlich, daß er schon 1569 ein damals hochgeachtetes Choralbuch ("der ganz Pfalter Davids" u. f. w.) bom württemberg. Rapellmeister Sigmund hemmel bevorwortete. Sein eigenes Bert aber ift dadurch von großer Bebeutung, daß er zuerft die Melodie des Chorals nicht, wie noch hemmel gethan, uach alter Beise bem Tenor, sondern bem Sopran übertveift, in der klar ausgesprochenen Absicht, daß "auch der Lay, so der Figuralmusik nicht berichtet, mitsingen könne", was unmöglich seh, wenn der Tenor die Melodie führe, ben man aus dem Chor viel weniger heranshore, als den Sopran. Er will nun zwar bes halb nicht Gemeindelied und Chorgefang (jenes einftimmig, diefen mehrftimmig) von einander trennen, ber Chor foll den Gemeindegefang begleiten (also gang, wie wir bieg mit ber Orgel thun). Damit erst, darf man wohl sagen, ist der evangelische Choralgesang wirklich und allgemein jum Gemeinbegesang geworden. Bichtig aber ift ferner Die Regel, die D. beifügt: Der Chor foll fich nun auch im Tatt nach der Gemeinde "allerbinge richten, und in teiner Roten schneller ober longsamer fingen, benn ein driftlich Gemein selbigen Orts zu fingen pflegt". Damit haben wir das Pralndium zu der von ben modernen himmologen so verschrieenen Stredung bes ursprünglichen Rhythuns in die jett üblichen gleichen Roten. Offinnder sett seine Chorale noch rhythmisch. Aber nicht soll deghalb nach dem burch die Roten vorgezeichneten Rhythmus der Chor Die Gemeinde meistern und zwingen, sondern er soll sich biefer accommodiren; D. weiß also bereits, daß die Gemeinde den vorgeschriebenen Tatt nicht einhalt, sondern ihren eignen, ihrer Maffe entsprechenden Taft fich macht, und bas fann fein anderer seine, als ber jest noch übliche. Bas D. damit der Brazis überläßt, das hat furz nach seinem Tode hammerichmidt durch seine Tonfate legitimirt und firirt (f. ben Art. Gefang, Bb. V, 3. 105), wogu übrigens ichon hemmel einen Anfang gemacht zu haben icheint. Bon der theologischen Schriftstellerei Ofiander's geht ein wamhafter Theil in Polemit auf, die er ebenso tampfeseifrig gegen Calviniften, als gegen Jefniten libt; fein Auti-Sturmins (gegen den berühmten Strafburger Reltor Sturm, der die Concordienformel angegriffen, 1579) ift nicht höflicher, als feine "Berantwortung witer bie 300 Giftspinnen, Georgen Scherern und Christophorum Rosenbusch, beide Jesuiter, welche aus ber trenbergigen, friedfertigen, driftlichen Barnung. einer antijesuitischen Schrift Oficaber's bom Jahr 1585), nals aus einer wohlriechenden Rojen lauter Gifft gesogen .. Bedentender find nur folgende Berte: 1. Gein Bibelwert, bestehend in einer fortlaufenden Paraphrafe, in welcher die ben Tert bilbenten Borte ber Bulgata burch 3mischenbemertungen unterbrechen werden, welche die nithigen Erflärungen und, wo ubebig, Corretturen jener Ueberfegung enthalten. Der Titel ift: Quinque libri Moysis in f. w. u. f. w., jeder der fieben Theile ift nach den von ihm umfaften biblifchen Baber: genuum', juxta veterem seu vulgatam translationem ad hebr. veritatem emendsti et brevi ac perspicua explicatione illustrati, insertis etiam praecipuis locis comminibus in lectione sacra observandis. Tub. 1573-1586. Ter Bued bes Beld war, den Stipendiaten in den marttembergifden Alefterichulen ein Berf im Die Bint ju geben, ju burieriider unt bod frudtharer Leiung ber Schrift, ut gune a docties mis viris ibren l'ebrern fusius explicari audiunt, ope hujus brevis explication et quasi repetitionis melius memoriae infigunt. Trop dem, daß die Ingrandelesse

Ofiander 727

bes Textes der Bulgata, sowie die Form der Behandlung diesen Commentar neben den eregetischen Werken sehr in Schatten treten läßt, die die evangelische Rirche den Reformatoren felbst und bor Men Calbin zu banten hat, ift bas Bert oft aufgelegt, auch deutsch übersett worden, wozu wohl vornehmlich die Bollftandigkeit und ber praktische Geist beitrug, ben D. auch hier bewährt hat. 2. Institutio christianae religionis. Tubing. 1576. 1582., ein bogmatisches Wert mit hinzunahme ethischer und firchenrechtlicher Materien nach damaliger Art, bas D. junachst, wie er in ber Borrede fagt, in gratiam gallicarum et belgicarum ecclesiarum verfast hatte, also wohl auf ben Bunfch dortiger lutherischer Gemeinden (1580 trat er noch durch eine andere Schrift: "christliche Exinnexung an die evangelische Gemeinde im Niederland" mit diesen in Berbindung), bas er aber auch in lateinischer Sprache herausgab, damit manniglich bon feiner Rechtgläubigkeit fich überzeugt halte. Es icheint nicht, daß er bagu irgend einen speziellen Anlag hatte, ba er fich über seine völlige Abstinenz von feines Baters Reperei langft fattfam ausgewiefen, und weber Calviniften noch Jefuiten konnten füglich auf ben Bedanten tommen, daß er Sympathien für fie hege (wiewohl lettere allerdings, als er einst eine Brunnentur brauchte, über ihn aussprengten, er fen tatholisch geworden, wofür er sie nach feiner Beimtehr mit einer Schrift, genannt "Babtramet" heimsuchte). Dhne Zweifel folgte er einem in jener Zeit so vielfach mahrnehmbaren, perfonlichen Bedürfnig, ein Zengniß seines unverfälschten Glaubens wie in einem Testamente niederzulegen. Das Buch ift tlar und überfichtlich abgefaßt und auch in den polemischen Theilen wurdig gehalten. — 3. Am meisten Ruhm hat ihm fein großes kirchenhistorisches Wert eingetragen, epitome historiae ecclesiasticae, centuria I—XVI. Tub. 1593, in 4., ein Auszug aus ben Magbeburger Centurien, ber zugleich bas im Driginalwert noch Fehlende erganzen sollte. So wenig das Werk auf Selbständigkeit historischer Quellenforschung Anspruch hatte, fo begierig murbe bennoch barnach gegriffen, weil es in seiner, boch nichts Wesentliches ausschließenben Rurge, die auch ber bem Manne naturlichen Lebhaftigkeit bes Styls teinen Eintrag that, bequemer zu handhaben war, als das Dagdeburger Original. Selbst Arnold, der diefen beiden Ofiandern nicht hold war (bem jüngern freilich noch viel weniger, f. unten), hat in der Borrede zu feiner "turzgefaßten Rirchenhistorie" diesem Geschichtswert im Sanzen einige Gerechtigkeit widerfahren laffen. Einzelnes daraus hat er allerdings angegriffen, woraus sich, da der Suberintendent Caroli in ber "württembergischen Unschuld" fich Ofiander's annahm, ein widerliches Begante entsponnen hat. G. Arnold's R. u. Rird, Sift. III. 1. Abidn. G. 206. 2. Abschn. S. 334 f.) - Endlich 4. sen noch Ofiander's compendium hebraicae grammaticae, cui subjungitur dictionarium erwähnt, Bittenberg 1581, ein Bertchen, das freilich nur die einfachste Formenlehre und ein ebenso einfaches Wörterbuch enthält.

II. Dr. Lutas Ofiander, ber Sohn des Borigen, geboren ben 6. Mai 1571, Durchlief die württembergifchen Rlofterschulen, wurde im 20sten Lebensjahre Diatonus in Goppingen (in demfelben Orte, wo auch der Bater fein erstes Rirchenamt bekleidet hatte), 1597 Pfarrer in Schwieberdingen, 1601 Defan in Leonberg, 1606 Defan in Schornborf, 1612 Abt von Bebenhaufen, 1616 von Maulbronn, 1619 Professor und Superattendent des theologischen Seminars in Tubingen, 1620 Propft der Stiftefirche und Ranzler daselbst und ist als solcher gestorben den 10. August 1638. Er hat sich in ben Ruf gefett, einer ber heißblütigften und ichlagfertigften Rampfhahne aus dem Lager der lutherischen Orthodoxie gewesen zu sehn; seine Schriften, so weit sie nicht Predigten find, haben durchweg polemischen Raratter. Am meisten tennzeichnet ihn fein "theologifches Bedenken, welcher gestalten Johann Arnd's Bucher bom mahren Christenthum ju achten" Tub. 1623. "Er habe gehofft", fagt er hier, "es wurde ben Leuten die Anbacht zu foldem Buche von felbst ausschwigen, aber vergeblich". Schon ber Titel: "wahres Christenthum" ärgert ihn, "gleich als hatten andere Christen, fo hie nicht mit fchwirmen wollen, fein rechtes, fondern lauter falfches Chriftenthum" (S. 157); ohnehin follte Arnd's Christenthum billig vielmehr Taulerthum heißen (S. 29); er citire ja Tauler und ähnliche Leute, "aus dem diden dunkeln Papsithum". Der hauptvorwurf ift, daß Arnd dem außeren Wort das innere vorziehe; damit werde nicht nur das Prebigtamt, das doch Mittel der Erleuchtung fen, hintangefest, das Saframent aberfluffig gemacht, ber Gottesbienst zur Ceremonie begrabirt (G. 119), fonbern alle folde nimere Einsprechungen und Offenbarungen" feben ein betrügliches Ding ("num muß ich biefes Dings ein Gewißheit haben oder es ift nicht eines Pfifferlings oder hogneftels werth. S. 165). Die Tattit Dfianders besteht vornehmlich in dem Rachweis, daß es Schwend. felbifche und Beigelische Barefieen feben, Die Arnd verfündige. Schlieklich mahnt er nicht nur die Theologen, sondern auch die Obrigkeiten auf, dem Umfichgreifen biefer Schwärmerei Ginhalt zu thun. Es ift ber inftinttmäßige Widerwille biefer Sulbenfteber und Klopffechter gegen ben Gottesfrieden ber Arndischen Theologie, das mangenehme Gefühl, daß hier ein geiftliches Leben pulfire, das der Dflander'ichen Disputirweisheit weder bedürfe noch sie zu fürchten habe, was sich in jener Schrift fühlbar macht. Ras Angaben, die freilich fehr unbestimmt lauten (Arnold, R. u. R.-Bift. II, Bb. XVII Rap. 6, §. 8 and III, Abschu. II, S. 340. Fischlin, mem. theol. wirtemb. II, S. 46), foll Dfiander vor feinem Lebensende fein Auftreten gegen Arnd noch felber ernftlich be reut haben. — Nach benfelben Quellen war er es auch, ber bas Signal zum Ausbruch in Fehde zwischen ben Tübingern und Giegenern (f. ben Art. Renotiter, Bd. VII, G.511) gegeben. Da er nämlich in einer öffentlichen Disputation die Sate Balthafar Dente's fritifirte, aber ohne beffen Ramen zu nennen, habe ein Student ausgerufen, bas fen en ungerechter Angriff auf Menter, worauf Ofiander dasjenige, was inzwischen nur in Briefwechsel der beiderseitigen Brofefforen verhandelt worden, publit zu machen gezwungen gewesen sey. In dem Streite selbst hat übrigens nicht Dfiander, sondern Thumm bas Hauptwort geführt. — Für jenen, der auch mit den Jesuiten fo manche Lanze gebrochen, war es eine nicht geringe Satisfaktion, bei dem feierlichen Atte des Uebertritts bon Jatob Reihing zur evangelischen Kirche Namens ber lettern zu fungiren; er that es in einer würdig gehaltenen Rebe, die gedruckt ift unter dem Titel: Erinnerung bei bem 36. vocations-actu D. Jac. Reihing's. Tib. 1622. — Zum Lebensbilde des Mannes port gang gut der (übrigens nicht gleichmäßig ergählte) Borfall, daß er als 65jähriger Ram während einer Predigt in der Tubinger Stadtfirche von einem Fanatifer (nach Arnold war es ein Soldat) mit gezücktem Sabel von hinten angefallen wurde, unter dem wuthen ben Zuruf: Warum predigst bu Gottes Wort nicht? Ofiander aber wurde noch ju rechter Zeit aufmerkfam gemacht von den Zuhörern; trop feines Alters muß a sich des Mörders noch kräftig zu erwehren gewußt haben, welcher sofort unter der Ranzel von den Sanden der Beiber übel traftirt und auf Lebenslang gezeichnet worden fenn foll.

Das Berzeichniß von Osiander's Schriften, unter denen vier verschiedene enchiridis controversiarum und eine Anzahl Disputationen (de omnipraesentia hominis Christic de communicatione idiomatum; de regimine ecclesiastico etc.) siehe bei Fischlin, memoria theologorum wirtembergensium resuscitata. II, S. 48. Bergleiche über ihn auch Klüpfel, Gesch. der Universität Tübingen, S. 76, wo er kurz, aber tressend karakterisit ist. Palmer.

Offat, Arnold', mag hier eine Stelle verdienen, weniger weil er Cardinal war, benn seine Thätigkeit war weber der Kirche als solcher, noch der Theologie gewidmet, als weil seine Briefsammlung höchst merkwürdige Aufschlichse enthält über die pabstliche Bolitif und über die kirchlichen Berhältnisse Frankreichs im sechzehnten Jahrhunden. Er war geboren 1536 in der Tiözese von Auch, von geringer Herkunft. Rach nerklichen Studien, unter Anderm zu Bourges, unter Cujacius, wurde er zu Paris Advertum Parlament; er zeigte sich hier als Freund und Bertheidiger des Philosophen Ramus. Seit 1574 lebte er großentheils in Rom, zuerst in untergeordneten diplomatischen Studien, dann als französischer Gesandter; sowohl Heinrich III. als Heinrich IV. dater das größte Bertrauen in ihn; für letzteren erwirkte er, trot der größten Schwierigkeim.

Offener 729

bie pähstliche Absolution. Er genoß mehrere reiche Benefizien, ohne beren Amt zu versehen; 1599 ernannte ihn Clemens zum Cardinal. Er starb zu Rom 1604. Sein Hauptwerf ist die Sammlung seiner Briefe an den französischen Hof; sie wurde mehrsach gedruckt; die beste Ausgabe ist die von Amelot do la Houssaye, nebst einer Biographie, Paris 1697, 2 Bde. 4. D'Ossat war einer der gewandtesten Diplomaten seiner Zeit; sein vielsähriger Ausenthalt in Rom hatte ihn mit den Zuständen und Grundsähen des pähstlichen Hoses aus's Genaueste vertraut gemacht; für die französischen Könige leitete er, meist mit Erfolg, die schwierigsten Unterhandlungen, so daß seine Briefe in dieser Beziehung großes Interesse und bleibenden historischen Werth haben.

Offener. Spiphanins beschreibt haeres. 19 die Offener, welche nach ihm im engen Ausammenhang standen mit den angeblichen Nasaräern (die er noch unterscheidet von den judenchriftlichen Nazordern), als eine der fleben jüdischen Setten, welche bis zur Zerftorung Jerufalems vorhanden gewesen, bann allmählich verschwunden fen (c. 5). Wenn er fie bagegen o. 1 auf ber Oftfeite bes tobten Mecres fortbestehen lägt und behauptet, daß noch zu feiner Zeit Reste derfelben unter dem Namen der Sampfäer in Beraa und ben benachbarten transjordanenfischen Gegenden vorhanden gewesen feben, so beruht bieß auf der bon ihm angenommenen driftlichen Metamorphofe diefer Setten. Als rein jubifche Setten verschwindend, find fie eingetreten in die judenchriftliche Settengeschichte, und zwar nach Spiphanius vornehmlich durch ihren Zusammenhang mit Elrai (f. den Art. Elfesaiten). Das Meiste, was Spiphanins haor. 19 mittheilt, geht auf die Offenbarungen dieses angeblichen Etrai. Bon den Offenern felbst erfahren wir nur, daß sie der judischen Sitte, der Sabbathseier und Beschneidung angehangen, ganz das Gesetz beobachtet und nur, wie die Nafaräer, die Bücher verworfen, d. h. nach haer. 18 zwar die Patriarchen und Mofes geehrt, aber den Bentateuch, als erst lange nach Mofes abgefaßt, verworfen hatten. In welchem Sinne, darauf führt die Angabe von den Nasaräern, daß fle die Opfer verworfen und tein Fleifch gegeffen. Offenbar haben fie in dem Bentateuch, ber erft fpater aufgezeichnet fen, Bahres und Falfches unterfchieden. ift nun gewiß richtig, wenn man die Offener ale wesentlich identisch ansieht mit den Effenern, welche Epiphanius zwar besonders aufführt, aber nur als unbedeutende samaritanische Selte. Die neuesten Bersuche, die Entstehung und das Wesen dieser Selte zu bestimmen, kommen, so verschieden sie auch ausgefallen sind, darin überein, und gewiß mit Recht, ihren Ursprung nicht in Einflüssen hellenischer Philosophie, speziell in der Sphare der judifch-alexandrin. Religionsphilosophie, fondern innerhalb des palaftinenfischen Judenthums zu fuchen, und in den Therapeuten erft eine Modifitation ber Sette unter griechischen Umgebungen ju feben. (Ueber die Ginrichtungen und Lehren dieser Sette f. den Art. Effener; zu der dort angeführten Literatur tommen die neueren Unterfuchungen: Emald, Gefch. bes Bolfes Ifrael. III, 2. Frankel, in feiner Zeitschrift, befonders 1856. Joft, Befch. des Judenthums und feiner Setten. I, 197 ff. theol. Jahrb. 1855. und Derfelbe, Alttathol. Rirche. 2te Aufl. S. 179 ff. feld, die judifche Apolalyptil. S. 245 ff.) Bas Epiphanius von den Offenern (und Rafardern) meldet, namentlich ihr Urtheil über den Bentateuch, hat er zwar zunächst von den effenischen (elkefaitischen) Ebioniten abstrahirt, er trifft aber darin, wie in der gemelbeten Berwerfung ber Opfer, mit den Berichten liber die Effener gufammen. Auch Diefe muffen doch irgendwie Rritit am Bentateuch genbt haben, um ihre Enthaltung vom Opfer zu rechtfertigen, wenn man ihnen auch nicht die ausgebildete Theorie der Clementinen auschreiben barf. Erebner hat nun in den Offenern die eine Ordenstlaffe ber Effener (wie in Sampfaern und Elfesaiten die beiben andern) wiederfinden wollen, mas mit Recht wenig Beifall gefunden hat. Es durfte aber nach der bon ihm acceptirten Namensertlärung des Epiphanius: Ὀσσήνοι = στιβαρον γένος = τς, der Name eine Bezeichnung der Effener überhaupt fenn, welche als Starte bewährt (μετά την της χαρτερίας επίδειξιν, Jos. do bell. Jud. Π, 8. §. 7) in die eigentsiche Gemeinschaft

des Ordens aufgenommen wurden; und der so vielsach erklärte Rame Essene kunte dann nur abweichende Aussprache desselben Wortes sehn. (Für die Wandlung des O in E könnte man sich auf \*coops berusen, womit Josephus zwin wiedergibt. Daß Philo den Namen Essener durch oosos ethunologisirt, hat allerdings wenig Gewicht. Ben das von Frankel vermuthungsweise angeführte pron wirklich Bezeichnung der Essene ift, so würde es nach Joses Uebersehung: sest, gesinnungstüchtig, für die Ethunologie des Epiphanius sprechen.)

Spiphanins fnühft nun die Berfchmelzung des Effenismus mit dem Indendriften thum an den Ramen des Elgai, den er in Trajans Zeit auftreten läßt; doch führen die verwirrten Angaben desselben selbst darauf, den Eintritt des Essenismus in's Christen thum früher zu feten, nämlich turz nach der Zerstörung Jerusalems. Elrai, wahrschein. lich gar keine Berson, sondern Rame eines Buchs der Bartei, bezeichnet daher allerdings (Ritschla. a. D.) nur eine spätere Entwidelungsstufe des effenischen Chionitismul Wenn aber Ritschl die Offenbarungen des Elxai erst dem Ende des zweiten Jahrhundens zuweist und das Karakteristische derfelben, die eigentliche Tendenz, in dem Bersuch fich im Gegensatz gegen die auch vom Montanismus vertretene Richtung auf Schärfun be Bufidisziplin, durch eine laxe, auf Wiederholung der Taufe gegründete Disziplin fin selyten für den Chionitismus zu machen, so scheint er mir aus dem Gebrauch, wilde Alcibiades von Apamea später in Rom, wo Hippolytus ihm entgegentrat, bon den Buche machte, zu viel für das ursprüngliche Motiv der Entstehung des Buches p schließen. Allerdings ift es Zurudbatirung, wie fie in apotalpptischen Schriften iblid ift, wenn die Offenbarungen Elrai's, die übrigens von den Serern in Parthien berge leitet werden, im dritten Jahre Trajan's geschehen sehn sollen (Hippol. el. 9, 13. Allein die Schrift scheint mir doch noch unmittelbar mit Greignissen der Zeit Trajan's, nämlich mit dem parthischen Kriege und dem damit zusammenhängenden Judenaufftunk (115 p. Chr.) in Berbindung zu ftehen. Es durfte nämlich die Stelle, welche Sippu lytys (9, 16. pag. 295.) anführt, eine ex eventu construirte Beissagung jenes ma bem Partherfriege eintretenden, blutig unterbrudten Judenaufftandes febn, nach dem after logischen Geifte, der nach Sippolytus bei den Ellesaiten Eingang gefunden, dargestellt als ein Krieg feindseliger siderischer Mächte. Danach wäre das Buch etwa in die unmittelbar folgende Zeit Babrian's zu feten, in welcher die Juden die bald getaufcte Soffnung hegten, Sadrian werde ben Tempel wieder herstellen, und in welcher unin ben Enttäuschten der Aufftand fich vorbereitete, welchen Bartochba jum Ausbruch brachte Die Chioniten waren noch Juden genug, um an judifchen Soffnungen Theil zu nehmen, und vielleicht erklärt sich gerade daraus die Borschrift Elxai's (Epiphanius), nicht, wie bisher effenische Sitte, nach Often, fonbern bon allen himmelsgegenden immer no Ierusalem gewandt zu beten. Andererseits aber waren die jüdischen Hoffnungen auf hastellung des Tempel cults, des Opferdienstes, nicht die Hoffnungen diefer effenischen Chioniten, und Clrai ruft baher von dem Feuer des Opferaltars zu der reinigenden. fündentilgenden Kraft des Wassers der essenischen Waschungen: Kinder, gehet nicht wich dem Scheine des Feuers, es scheinet nahe und ist ganz fern! — ein Wort, das sich für die Juden schmerzlich genug bewährte, als Aelia Capitolina sich erhob. Wem cat: lich dem Clrai lare Grundfate über Berläugnung der Religion zugeschrieben werden. so kann sich dieß auf Berläugnung judischer Sitte beziehen und seine Erklärung finde in jener Zeit der Drangfale und Qualereien, in welcher felbst judifche Gefeteslehra 🗷 Bolfe viele Gesetsebübertretungen glaubten nachlassen zu müssen, damit es nicht durch 🖼 romifche Spionirfustem völlig zu Grunde gehe. 23. Miller.

Ofterchelus, f. Beitrednung, driftliche. Oftern ber Sebraer und Juden, f. Bafcha.

Oftern ber Chriften, f. Bafcha.

Ofterwald, 30 h. Friedrich, in Neuchatel geboren 1663, geft. 1747, mie eine bedeutende Stellung ein unter denjenigen reformirten Theologen, welche eine Mi

Offerwald 731

berung des orthodoren Sustems berbreitet haben. Er ist mit seinen Freunden Samuel Berenfels in Bafel und Joh. Alphons Turrettin in Genf bas schweizerische Trifolium, etwa auch Triumbirat genannt worden. Giner alten, vornehmen Familie entsproffen, die, obgleich er 35 Kinder, Schwiegerfohne und Rindestinder hinterließ, nun ausgestorben ift, hat er eine ausgezeichnete Bildung genoffen. Sein Bater, Pfarrer in Neuchatel, übergab ihn fcon 1676 einem Freunde, Professor Beinrich Dit in Burich, jur Erlernung ber alten Sprachen und bes Deutschen. Rach anderthalbjährigem Aufenthalte in dem gerade bamals die Confensusformel jum Schut der Othodoxie einführenden Burich, kehrte ber Knabe nach Baufe gurud und bezog 1678, von einem Hofmeifter geleitet, die Alademie Saumur, wo er schon im folgenden Jahre die Magisterwürde erlangte. Die Theologie studirte er dann in Orleans bei dem berühmten Claude Pajon (vergl. den Art.), nachher in Baris bei Pierre Allix, Jean Claude und den übrigen reformirten Bastoren und wieder in Saumur. Schon 1681 mußte er zu seinem kranken Bater jurudtehren; nach beffen Tobe fuchte er weitere Ausbildung in Genf, befonders bei Louis Tronchin. Roch nicht 20 Jahre alt wurde er 1683 in Neuchatel examinirt und orbinirt. Bon ba an hat er über 63 Jahre lang durch Predigten, Religionsunterricht, Seelforge, Borlefungen und Schriften eine weit reichende Wirksamkeit ausgeubt, die burch beharrlichen Fleiß und musterhafte Frommigkeit erhöht wurde. Er verehelichte fich 1684 mit einer Tochter des Staatsraths De Chambrier, wurde 1686 als Diaton, 1699 als Pfarrer angestellt, und fehr oft von der Geiftlichkeit jum Defan gewählt. Unter feiner Amtothatigkeit ift die Neuchatel'sche Kirche fo fehr umgestaltet worden, daß man ihn etwa einen neuen Reformator genannt hat. Die veralteten als Gefangbuch dienenden Pfalmen wichen einer neuen Ueberfetung, neben dem Beidelberger Ratechismus kam erganzend ein von Ofterwald entworfener in Gebrauch. Die Liturgie wurde ganzlich erneuert, die Bibelüberfetung verbeffert und durch Erklarungen fruchtbarer gemacht. Daneben wußte der unermudliche Mann manche andere Ginrichtungen zu verbeffern, um den Beiftlichen größeren Ginfluß auf das sittliche Leben der Familien zu verschaffen; gang befonders hat er, von 1701 an theologische Lettionen beforgend, ohne je einen Behalt bafür anzunehmen, auf das fittliche Leben ber ftudirenden Junglinge wohlthätig eingewirkt. Wie zu Hause so wurde ihm auch auswärts große Hochachtung zu Theil, namentlich in England, mit dessen herborragendsten Bischöfen er in vertrautem Briefwechsel ftand. Auch fatholifche Birdentrager, wie Fenelon, haben feine Schriften gefchatt. Am 14. August 1746 wurde er auf der Rangel bom Schlag gerührt und ftarb rach schmerzlichem, aber fromm ertragenem Krantenlager im 84. Lebensjahre am 14. April Die Stadt hat ihm ein marmornes Denkmal errichtet.

Diefes Biographische ift noch mehr in's Einzelne ausgeführt z. B. im Dictionaire historique von de Chaufepié, und in der Unparthepischen Rirchenhiftorie A. und R. T. 3. Band. Jena 1754. S. 1095 f., an beiden Orten aus dem Museum Helveticum, Particula V, Tiguri 1747 abgeschrieben, wo ein in Reuchntel selbst von tundiger Sand zusammengestellter Refrolog veröffentlicht worden ift unter der Ueberfchrift: Particularitez concernant la vie et la mort de Mar. J. F. Osterwald. - Auch seine Schriften find bort genau aufgezählt. Die erfte, als Brogramm feines gauzen Wirfens bienende "Traité des sources de la corruption, qui regne aujourd'huy parmi les Chrestiens" ift 1700 zu Amsterdam und zu Reuchatel anonym erschienen, und ofter wieder herausgegeben worden, schon 1702 in englischer, 1703 in hollandischer Uebersetzung, auch zweimal in's Dentsche übersett 1713 und 1716. Ofterwald will ftatt für mahr gehaltener unantaftbarer Dogmen einen wirt. lich geglaubten, darum das Gemuth beiligenden und das Leben bestimmenden Glauben. Das Hüten und Einschärfen fein ausgesponnener, die Christenheit in Barteien trennender Dogmen erschien ihm als Hauptursache der Corruption, viel verderblicher als felbst die Freigeisterei. Darum tadelt er die Bernachlässigung der Moral, man wolle von der Religion nur getroftet, nicht aber gebeffert werden; das Bekenntnig mit Worten überfett worden.

halte man für wichtiger als das praktisch im Leben sich ausdrückende Bekenniss. Die Moral hervorzuheben gelte geradezu für häretisch. Die Corruption werde recht eigenkich autorisirt durch die eifrige Lehre, Sott fordere die guten Werke nicht, auch seh es unwöglich seine Sebote zu halten, als ob der Christo Einverleibte nicht mehr vermögen sollte als der natürliche Mensch. Weiter gibt D. zu bedenken, daß die Reformation kein sertiges Werk gewesen seh, gerade die Resormation der Sitten seh noch im Rückstand. Auch sehle die Einigkeit, und Alles seh in Parteien zerspalten, die einander gegenseitig verdammen. Darum seh es nöthig, die zur Seligkeit und Besserung minder wichtigen und am meisten streitigen Lehren zurückzustellen und sich an das Wesentliche zu halten, sonst gerathe die Religion immer mehr in Berachtung. Leider seh auch die Zucht vernachlässigt, man belehre das Volk mehr doktrinal als moralisch, die Katechismen selbst sehen hierin einseitig. Die Seelsorge seh mangelhaft.

Diese die Schattenseite damaliger orthodoxer Kirchlichkeit so vollständig belenchtnikes schrift fand großen Anklang, reizte aber auch die Bersechter jenes Standpunkes peifrigem Widerstande. Osterwald begnügte sich nicht, literarisch in seinem Sinne provielen, seine Antsstührung, sein ganzes Leben war damit im Einklang. Er gab 1702 einen Katechismus heraus, dessen Tendenz schon die Eintheilung kund gibt, inden zuerst die Verités, dann als deren Ziel die Dovoirs der christlichen Religion dar gestellt werden. Auch diese Schrift ist sehr bald in's Englische, Hollandische und Deutsch

Bas der orthodore Standpunkt einzuwenden hatte, ift vornehmlich von Philippe Naude in Berlin und bon ber Bernerschen Geiftlichkeit ausgesprochen worden. In streng calvinisch, ja supralapsarisch gesinnte Naudäus, in einer zunächst wider La Placette gerichteten Schrift, wirft herrn Ofterwald zwar nicht geradezu Socinianismus vor, wohl aber lehre er fo, daß socinianisch und arminianisch Denkende sich hinter seine Lehrweise versteden können, Hauptstude der ebangelischen Lehre übergehe er ganz, namentlich tett die Gunde Adam's nicht gehörig hervor, die guten Berte fegen viel zu fehr geltend gemacht, so daß die Rechtfertigungslehre darunter leide. Auch die Consura Bornensis, ein offizielles Gutachten über Ofterwald's Katechismus findet Bieles verdächtig, schon daß der Heidelberger Katechismus nicht genugen solle, und wenigstens zum Privatgebrauch ein neuer autorisirt werde, der doch mit jenem unvereinbar sey, auch eher einer Ethit gleiche als einem Katechismus. Einige ben Arminianern anstößige Lehren feben übergangen oder nicht mit gehörigem Gifer hervorgehoben, die gangliche Corruption in Folge der Erbfunde, die völlige Unfähigfeit jum Guten, die absolute Rothwendigkeit und Kraft der betehrenden Gnade, das Geschent des Glaubens und Beharrens, die 3mm tation der Gerechtigkeit Chrifti, die Wirkfamkeit des Glaubens beim Streben nach guten Werlen. Die Erklärungen lauten oft fo allgemein, daß Socinianisches und Arminianiiches barunter Blatz finde. Anderes widerspreche dem Beidelberger, z. B. daß mabre Frommigleit une Gott anabig mache, daß die heutigen Juden den wahren Gott anbeiten, daß Chriftus, als er in die Welt tam, der erste Urheber der driftlichen Religion ge wefen fen, bag ber Glaube ale ein Behorfam gegen bie Bebote aufgefaßt und bie 3m versicht bes Beils erst aus den guten Werken erzeugt werde u. f. w.

Osterwald selbst verzichtete grundsätlich auf jede polemische Bertheidigung, mußt aber zulassen, daß sein Freund und College Tribolet eine Bertheidigung nach Berssandte. Zürich und Basel, von Bern zu einem Gutachten ausgesordert, begnügten sit mit ausweichender Antwort, da Osterwald überall ein großes persönliches Ansehen genet so daß er in Bern selbst bald nach diesen Dingen bei einem Besuche mit Auszeichnung behandelt wurde. Daß er die Prädestinationslehre milbert und zurückstellt, ergibt sit aus seinem Compend. theol. christ., welches aus Collegienheften oft herausgegeben, endlich 1739 von ihm selbst veröffentlicht wurde. — Nennen wir noch seiner Traité contre l'impureté, Amst. 1707, der auch in die anderen Spracker übersetzt wurde, seine Arguments et roslexions sur les livres — de la Bide.

bam: La S. Bible avec les nouveaux arguments et les nouvelles reflexions. Amst. 1724. Fol.; die Douze sermons. Gen. 1722; das Compend. historiae sacrae und die von seinem Sohne, französischem Prediger in Basel, herausgegebenen Entretiens pieux, Bale 1752, so werden seine Schriften alle genannt senn, dem das Compend. ethicae christ., aus Collegienheften herausgegeben, hat er nicht anerkennen wollen, wie er überhaupt zu mehreren seiner Publikationen durch Andere gedrängt werden mußte.

Jedenfalls ist Ofterwald ein sehr 'edler Typus derjenigen Theologen, welche beim Uebergang in's 18. Jahrhundert von der nicht mehr geuügenden Orthodoxie abzulenten für Pflicht hielten und eine der einst von Arminius versuchten Milderung ähnliche einfacher praktische Lehrweise erstrebt haben. Er konnte das um so leichter wagen, weil über seine Frömmigkeit kein Zweisel waltete. Sein ganzes Streben ist ausstührlicher dargestellt in m. Gesch. der ref. Centraldogmen II. S. 759 f.

Oftgothisches Reich in Stalien. (Giehe "Gothen".) Das oftgothische Reich in Italien wurde von dem Sohne Theodemir's, Theoderich, gegrundet, der mit der Bustimmung bes oftromischen Raisers Zeno im 3. 489 die Oftgothen aus ihrer unsicheren Stellung in Mofien nach Italien geführt und bort die Berrichaft des Oboaler vernichtet Wenn die Besitznahme gang Italiens durch die Oftgothen im Berhaltnig zu Dooder's Stellung eine wirkliche Eroberung mar, fo trat fie in Beziehung zu den Romern im Bringip ale Wiederherstellung einer rechtmäßigen Gewalt auf; denn Die oftromischen Raiser hatten niemals die Berbindung der westlichen Salfte des Reichs mit der öftlichen aufgegeben. Sie betrachteten beide immer noch als ein Banges, baber die Buftimmung des Raifers Beno ju der Besitnahme Italiens ber gothischen Berrichaft im Berhältniß zu den Römern eine staats - und völkerrechtliche Grundlage gab. Wenn dem Theoderich auch, nachdem er Ravenna, wo fich Oboater mit feinen Schaaren fo lange gehalten, endlich im Jahre 493 eingenommen hatte, und von dem ganzen Bolle der Oftgothen als König von Italien begrüßt worden war, an feiner königlichen Machtvollfommenheit nichts fehlte, so fiel es ihm boch nicht ein, die Ansicht der römischen Unterthauen zu zerftoren, daß er Italien dem Oboafer mit Zustimmung des oftromischen Raifers oder gar im Auftrage deffelben entriffen habe. Dekhalb, weil er bas eigentliche Recht feiner Macht den Romern gegenüber auf feine Stellung gu bem oftromifchen Sofe bafirte, erbat er fich bon dem Raifer Anaftafius, dem Nachfolger Zeno's, Die Reichs. fleinodien ans, die Odoater bei'm Ausbruch des Kriegs nach Conftantinopel gefchickt hatte. Theoderich erhielt fie bon bort gurud als Bestätigungszeichen feiner toniglichen Aus diefer Stellung ertlart fich, daß er feine Ebitte auch unter bem Ramen Würde. des oftromischen Raisers erließ, ja diesen dem seinigen voranstellte. Auf den Müngen ließ er das Bruftbild des Raifers der Borderfeite aufprägen, und auf der Rudfeite hatte er feinen Namen als Monogramm angebracht. Bir erfahren, daß Theoderich im Jahre 511 noch die Ernennung des Galliers Felix jum Conful nach Conftantinobel melbete. um die Bestätigung zu erbitten.

Nach Theoderich's Plane sollte das weströmische Reich fortgesetzt werden. Er hatte, während er in seiner Jugend zwischen den Iahren 460 und 470 zur Sicherung eines Bertrags mit Raiser Leo als Geißel zu Constantinopel gelebt, römische Berfassung und Gesetzesinstitutionen kennen gelernt und wußte den Werth eines so geordneten Staatswessens zu schätzen daher ließ er bei der Gründung des ostgothischen Reiches in Italien alle römischen Gesetz, die Rechtspslege, das Steuerwesen und die Berwaltung auf dem früheren Fuße bestehen. Die einzige Abweichung, die er sich von der constantinischen Berfassung hinsichtlich der Rechtspslege erlaubte oder um seines Boltes willen erslauben mußte, war die, daß er gothische Grasen zu Richtern einsetzte, welche die Rechtshändel zwischen Gothen entscheiden sollten, während die zwischen Bestimmungen, welche Theoderich bei seiner Anwesenheit zu Rom (im I. 500) in einem Ebitte ausgehen ließ,

enthalten bei naherer Einficht nichts Renes, fondern find früheren Gefeten entnommen; der Zwed war junachft: bestimmten Uebelftanden, die fich nach einer fiebenjährigen Re gierung berausgestellt, entgegenzutreten, und awar unter den Gothen felbst, a. B. die Mighandlung der Stlaven und Berletzung der Beiber. Die Gothen, die noch an ihren Gewohnheiterechten festhielten, follten badurch ju ben romifchen Gefeten himibergeleitet Die lateinische Sprache ließ Theoderich in allen offiziellen Beziehungen zu den Römern bestehen, und es war gewiß viel häufiger ber Fall, daß Gothen die lateinifde Sprache erlernten, als umgekehrt. Rach Art der früheren Raisexwerke ließ er ju Rom große Bauten ausführen und forgte für die Erhaltung öffentlicher Bauwerte. Das Theater des Bompejus stellte er wieder her. Die merkwürdigen Rloafen murden gereinigt. Die bekannten pontinischen Sumpfe, die in der Kaiserzeit wiederholt Gegenstand der staatlichen Fürsorge gewesen, wurden zu einem großen Theil trocken gelegt, Land straßen, Wasserleitungen, Safen und Bader angelegt. Ravenna, die Residenz Theolorich's, murde burch eine Reihe von Brachtbauten, Lirchen, Balafte und andere Bat verherrlicht, die fich zwar an andere große Borbilder anschlossen, aber in einigen biefer Bauwerte, wie z. B. in der berühmten Kirche, welche Theoderich als Grabdentink in nen follte, läßt fich bereits ein felbständig wirtender Beift nicht bertennen.

Wenn es den Anschein gewinnt, als ob der Herrscher Italiens fich den Behandten in allen Studen anbequemt und ihren öffentlichen Ginrichtungen unterworfen bak, fo war dieß in einem wichtigen Gebiete nicht ber Fall, nämlich im Beereswesen. In diefer Beziehung behaupteten die Oftgothen ihre volle Selbständigkeit. nach germanischer Sitte als König an der Spite des heeres, das feine eigenthimlich Organisation beibehielt. Romer fanden in dem Beere teine Aufnahme; nur Gotha durften Baffen tragen und während des Friedens fich in den Baffen üben für de Krieg. Nur an Gothen ergeht die Aufforderung, sich in den Waffen zu fammeln, wem Sie allein wurden in die Festungen gelegt, um die Grenzen p ein Rampf droht. schützen. — Richtsbestoweniger hatte Theoderich die bestimmte, auch ansgesprocene Be ficht, die beiden Bolfer allmählich ganz zu verschmelzen. Darauf wiesen aber auch die sogialen Berhaltniffe zwischen Gothen und Romern bringend bin. Die Romer waren nämlich bei ber Besitzuahme bes Landes durch die Oftgothen im ungeschmalerten Best ihres Grundes und Bodens geblieben, und die Oftgothen nahmen für fich nur das frihere Drittheil in Anspruch, das den Schaaren des Odoaker abgetreten worden war. Bem bon neuen Landtheilungen zwischen Oftgothen und Romern unter Theoderich die Rat ift, so traten solche nur da ein, wo die Schaaren des Odoaker abgezogen und die Roma als frühere Eigenthümer fich diefer Ländereien wieder bemächtigt hatten. forgte, daß die Bertheilung der Aeder ganz gefetymäßig und in aller Ordnung vor fich ging. Er felbst behielt sich die von Odoaker schon in Besitz genommenen ehemalige Krongüter bor. Auf diese Weise hatten die Oftgothen nicht etwa einen abgegrengte Theil des Landes ausschließlich für sich besetzt, sondern sie waren durch das ganze lat bunt unter die Römer gemischt, so daß das germanische Wesen alle Aders bes gangen Landes durchdringen fonnte.

So sehr auch dem Theoderich die allmähliche innige Berschmelzung der Ofigother und Römer am Herzen lag, ein großes Hinderniß stand im Wege: zu der verschiedent Rationalität kam die Berschiedenheit des religiösen Bekenntnisses hinzu, die schwer wie Wagschale siel. Die Ostgothen hatten das arianische Bekenntniss von der Tonsklieren Früheren Wohnsten, mitgebracht und hielten streng darau sest. Sie hatten aut vollständig entwickelte Kirchendersasstung, deren wohlgegliederte Träger wir aus den und erhaltenen Urkunden von Reabel und Arezzo kennen lernen: Bischöfe, Presbyter, Die konen und die niederen Kirchendmter. Theoderich war von Beginn seiner Herrschaft werdentlich, auch dieses Hinderniß seines Bereinigungsplanes der verschiedenen Bolka überwinden, und zwar durch Toleranz. Er ließ nach ächt germanischer Sitte allen verschlaubenden völlige Freiheit in ihrem Bereich, forderte aber auch für sein De-

gleiche Duldung. Der von dem tatholischen Klerus verfolgten Juden nahm er sich überall entschieden an; zu Mailand, Genua, Rom stellte er die beschränkten Rechte derselben wieder her. Gegen die Katholiken bewieß er nach den übereinstimmenden Zeugnissen große Milde und Gerechtigkeit, verlieh ihnen Schut, wo sie in ihren Rechten beeinträchtigt wurden, und gestand ihnen alle billigen Forderungen zu. Der Macht und dem Einsluß bes römischen Bischofs setzte er keine Schranken, obgleich derselbe ein natürlicher Gegner der arianischen Eindringlinge war.

Nur auf besondere Aufforderung der Barteien sah sich Theoderich veranlagt, in die Bahlstreitigkeiten, welche nach bem Tobe des romischen Bischofs Anastasius im 3. 498 ausbrachen, fich einzumischen und für den, welcher zuerft gewählt worden und die Debraahl der Stimmen hatte, nämlich für Symmachus gegen Laurentius, fich zu entscheiden. Als bald darauf die laurentianische Partei sich wieder erhob und neue Anklagen gegen Symmachus vorbrachte, berief Theoderich auf den Bunfch der Parteien eine Synode nach Rom im 3. 502, welche völlig frei berathen und ben Streit zu Bunften bes Symmachus beilegen tonnte. Die Briefe bes Konigs an die romifche Spnode bezeugen, wie schonend und vorfichtig er in diesen firchlichen Angelegenheiten verfuhr. Den Bildbfen war in Folge folden rudfichtsvollen Benehmens der Duth gewachsen, benn unmittelbar mach jener Synode traten fie mit Symmachus zusammen und beschloffen auf einer neuen Spnode, bas aus ber Zeit bes Oboater ftammende Gefet aufzuheben, wonach tein romifcher Bifchof ohne die borherige Einwilligung des Konigs ernannt werden toune. Theoderich fcheint gegen biefen Befchluß feine Ginfprache erhoben zu haben, und auch bei ber Bahl eines Rachfolgers bes Bijchofs Symmachus, ber im 3. 514 ftarb, mußte er jeden Conflitt zu vermeiden.

Das tolerante Benehmen Theoderich's anderte fich erft gegen Ende feiner Regierung, seitdem Justin I. im Drient den Raijerthron bestiegen hatte, im 3. 519. Justin ftellte alsbald ben Rirchenfrieden mit Rom, der durch die monophpflifchen Streitigfeiten geftort worben mar, wieder her. Die Befdluffe von Chalcedon traten wieder in Rraft," und ihre Gegner traf Berfolgung. Auch auf die Arianer erftreckten sich seit dem Jahre 523 Juftin's Angriffe. Gie follten ihr Befenntnig abichworen. Ihre Rirchen murben ihnen entriffen und ben Ratholiten eingeräumt. Run fonnte Theoderich nicht länger ruhig ausehen; benn er mußte befürchten, daß folche Magregeln auf Italien eine nachtheilige Rudwirtung üben und die Eintracht zwischen ben arianischen Oftgothen und tatholischen Römern ftoren konnten. Er forderte daher den romischen Bischof Johannes I. auf, als Gefandter nach Conftantinopel ju gehen und ben oftromischen Raifer jur Burudnahme feiner Magregeln zu bewegen. Unterbeg wurde Theoderich die Anzeige gemacht, bag einige ber angesehenen Romer aus ben Senatorenfamilien, namentlich Albinus, mit dem Raifer Juftin einen verratherischen Briefwechsel unterhielten. Der Ronig, ber schon burch Juftin's Berfahren gegen die Arianer mißtrauisch gestimmt war und seine frühere ruhige Haltung verloren hatte, glaubte an eine Berfchwörung. Er hielt auch ben Boëthius, dem er fonft das größte Bertrauen bewiesen hatte, für eingeweiht oder betheiligt, weil diefer fich feines Freundes Albinus eindringlich annahm. Boëthius wurde eine Zeit lang in haft gehalten und dann im Jahre 524 hingerichtet; bald barauf auch fein Schwiegervater, der hoch angesehene D. A. Symmachus. Der romische Bischof Johannes, der feinen bedeutenden Ginfluß zu Conftantinopel nicht, wie Theoderich gewünscht, Au Gunften der Arianer geltend gemacht hatte, mußte bei feiner Rudlehr nach Rom in's Gefängniß wandern, wo er im Jahre 526 ftarb. Nicht lange barauf endete auch Theoderich, ber nach langer, ruhmreicher Regierung zulest noch den Blan, auf dem fie beruhte, icheitern fah.

Nach Theoderich's Tode gerieth das oftgothische Reich in größere Abhängigkeit von den Oströmern und, was weit gefährlicher war, die innere Einigkeit unter den Gothen wurde gestört. Theoderich's Tochter, Amalasuntha, die für ihren noch unmündigen Sohn Athalarich die Regierung führte, suchte nach den früheren Grundsäsen ihres Baters die

Römer durch Milbe und Nachsicht wieder zufrieden zu stellen. Den Kindern des Boëthius und Symmachus wurden die confiscirten Güter zurückerstattet und den Mitgliedern des Senats Zeichen des Wohlwollens ertheilt. Mit dem oftromischen Sofe murben freundschaftliche Berbindungen wieder angeknüpft. In den Augen der Gothen erschienen die versöhnenden Mafregeln der Königin als Schwäche, und es regte sich groke Unne friedenheit unter ihnen. Als dann Athalarich in Folge seiner Ausschweifungen frühzeitig ftarb, im Jahre 534, da waren fie nicht geneigt, die Herrschaft eines Beibes langer zu ertragen. Amalasuntha suchte sich durch eine neue Bermählung mit dem einzigen mannlichen Sprößling, ber von Theoderich's Familie noch übrig war, Theodahat, auf bem Throne zu halten. Aber ihr neuer Bemahl, der ichon oft von ihr in Schrankn gehalten und deßhalb erbittert war, begnügte fich nicht mit dem königlichen Titel, jowbern bemächtigte fich burch Ermorbung der Königin der alleinigen Berrschaft. Diefe Gewaltthat diente Juftinian I. zu einem willfommenen Borwand, als Racher der Romain aufzutreten und fich in die italienischen Angelegenheiten einzumischen. Er hoffte mit eben glücklich beendetem Rampfe gegen die Bandalen in Nordafrika nun auch Julia unterwerfen zu konnen, und es begann feit dem Jahre 535 ein Rrieg, ber fast zwijg Jahre mit wechselndem Glude geführt murde. Dem ausgezeichneten Ronige Totilas & lang es nur für turze Zeit, den Glanz der früheren Berrichaft herzustellen. Der lem tapfere König Tejas ftarb ben Helbentod in ber Schlacht im Jahre 552. Rach Bunichtung der oftgothischen Berrschaft erhob fich an deren Stelle der griechische Ernich bon Rabenna.

Das oftgothische Reich in Italien ging deßhalb unter, weil es zu der von Theoderich beabsichtigten Berschmelzung der verschiedenen Elemente, der arianischen Germann und der kathol. Römer, nicht kommen konnte. So vorübergehend auch diese herrichoft in Italien war, so war sie doch von großer geschichtlicher Bedeutung, insosern duch Theoderich's Einfluß die alte römisch-christliche Cultur gerade an ihrem Heerde geschünkt und erhalten und dadurch ein wichtiges Bildungsserment den germanischen Bölkern überliefert wurde, welche es zu dauerhaften Staatsbildungen im Mittelalter brachten. Theoderich, der den Kamen des Großen mit Recht erhalten hat, sebte unter dem Ramen des Dietrich von Bern (Berona) fort in der deutschen Heldensage. Unter ihm und seinen Nachsolgem konnten Männer, wie M. Aur. Cassiodorus (s. d. Art.) die Bissenschaften, die sich auf der Flucht aus der Kirche befanden, aushalten und einem nachsolgenden Geschlechte retten.

In die inneren Berhältnisse bes oftgothischen Reichs gewähren uns die Briese der Cassiodorus: Variarum (epistolarum) libri XII., den klarsten Einblick, da dieser ausgezeichnete römische Staatsmann, der schon unter Odoaker gedient hatte, von Ansame der Regierung Theoderich's den größten Sinsus auf alle Zweige der Bertvaltung übtt und erst unter Totilas sich von den öffentlichen Geschäften in die Stille zurückzog. Ansseiner gothischen Geschichte besitzen wir den Auszug von Jornandes: die Getarum origine et redus gestis. (S. d. Art.) Außerdem ist eine wichtige Quelle: Die Geschichte des goth. Kriegs von Procopius, einem Augenzeugen und Theilnehmer, von dem Zunaras völlig abhängig ist. Den Baneghritus des M. F. Ennodius auf Theoderich theik Manso mit am Schlusse seiner Geschichte des oftgothischen Reichs in Italien. Breslaz 1824. Außer Manso ist zu vergl. Du Roure histoire de Théodoric le grand. 2 tom Paris 1846.

Oftindien, f. Diffionen, protestantifde, tatholifde.

Dewald, Ronig von Rorthumbrien, f. Angelfachfen.

Dawald, Bifchof bon Borcefter, f. Dunftan.

Stwin, Ronig von Northumbrien, f. Angelfachfen.

Dtaheiti, f. Miffionen, protestantifde.

Otfried von Weißenburg, f. Evangelienharmonie.

Othmar, der heilige. Othmar (Andemar, Automarus) ift der erfte eigentlicht ubt von St. Gallen. Die Schüler des heiligen Gallus blieben nach feinem Tode &

Othmar 737

sammen, Giner aus ihrer Mitte wurde Borftand der Riederlaffung unter dem Titel: custos ober pastor S. Galli; auch Othmar wird gelegentlich noch als custos Sti Gallunis aufgeführt. Er war in Chur gebildet und Pfarrer geworden, ein Schutling bes Grafen Balbram, der ein Nachtomme des benachbarten Grafen Talto, des Freundes des heiligen Gallus, war und dessen Familie sich überhaupt der Stiftung sehr angenommen hat. Die Lettere hatte manche Anfechtung erlitten, da ihre national-alamannische Haltung Daher Balbram den Beg einschlug ben Berricher der den Franken verhaßt war. Franken felbst für das Kloster zu interessiren; er übergab es ihm nach damaliger Weise zum Eigenthum. Daffelbe erhielt benn auch das Berfprechen des Schutes, und Othmar jum Abt 720. Seine Berdienfte um die Berwaltung der fehr angewachsenen Butermaffe, um die Disziplin und die Gebäulichkeiten find bedeutend; die Riederlaffung wurde im Grunde jest erft zu einem eigentlichen Rlofter umgeftaltet. Auf Bippin's Willen hin wurde ftatt der bisherigen Regel Columban's die des heiligen Beneditt eingeführt, wohl wegen der Gleichformigkeit mit den übrigen frankischen Klöftern. Anfangs gereichte die Bernichtung der Selbständigkeit Alamannien's durch Karlmann und Pippin (746) nicht jum Schaden der Anstalt. Die freundliche Haltung der Regierung gegen das nationale Beiligthum follte die Gemuther der bei Condistat (Cannstatt) Unterworfenen gewinnen. Balb aber fanden bie frantischen Berwalter Alamannien's den entgegengefetten Beg juträglicher und fie konnten fich gegen St. Gallen ber bifchöflichen Gewalt bedienen, beren amtliche Stellung fie auf Unterwerfung bes Rlofters hinwies. Man fah die alamannischen Klöfter lieber in Abhängigkeit vom Bischofe, ba man diefen eber in der hand hatte. Aber St. Gallen vertheidigte fich hartnädig, mahrend Bifchof Sibonius von Ronftang gleich aufangs auch Abt von Reichenau mar. Gine gange Reihe von Gewaltstreichen werben uns burch die freilich nicht parteilofen St. Galler Aufzeichnungen überliefert; die bischöfliche und die weltliche Gewalt stunden zusammen. Richt ohne Erfolg war Othmar's erfte Reife an den Sof. Als er fich aber jum zweiten Dal auf ben Weg machte, griff man ihn unterwegs auf. Er follte jett auch moralisch vernichtet werden, wurde der Unzucht angeklagt, naturlich verurtheilt, und auf die Burg Bodman am Bodenfee gebracht, wo man ihn einer hungertur unterwarf. Spater wurde er auf die Rheininfel Stein verset, wo er bald unter geiftlichen Uebungen ftarb, 16. Nov. 759. Biergig Jahre hatte feine Amteführung gedauert; fein Tod war für bas Rlofter ein um fo harterer Schlag, als die Feinde beffelben in feinem Nachfolger fich ein williges Wertzeug fur ihre Plane schufen. Sein Leichnam wurde 769 nach St. Gallen gebracht und verrichtete Bunder dafelbft. 3m 9. Jahrhundert fprach ihn Bischof Salomo I. von Konstanz (839-871) heilig, später auch die Curie.

Faft ein Jahrhundert nach dem Tode Othmar's wurde seine Lebensbeschreibung von Gogbertus Diatonus nach der Ueberlieferung aufgezeichnet, Abt Balafrid Strabo von Reichenau hat fie dann wieder überarbeitet, von 3fo in St. Ballen mard fie fortgefett. Die Arbeit des Letteren haben wir noch vollständig, die des Gozbert nur noch mit den Interpolationen Balafrid's. Bgl. Walafridi Strabi liber de vita S. Otmari bei Berts Mon. Germ. SS. II. 41-47, Ysonis magistri de miraculis eiusdem libri II, p. 47-54 ibid., und Ekkehardi IV. Rhythmi de S. Otmaro p. 54-58 ibid.: başu Ratperti casus S. Galli cap. 2, p. 62—63 ibid., Abbatum S. Galli catalogus ed. D. Ildefons. ab Arx, p. 35 ibid., Gozberti diaconi continuatio libri II. de miraculis S. Galli per Walafridum emendata cap. 11-15, p. 23-24 ibid., ann. Sangall. maior. Pertz, Mon. Germ. I, 73, not. d, und p. 74. Dann Trudp. Neugart cod. dipl. Alam. etc. 1791, 4., und Traditiones monast. S. Galli (in wenigen Eremplaren Att St. Gallen, Bonn, Göttingen, Berlin). Enblich: 3lbephone bon Arr, Gefch. bes Kantons St. Gallen, 2 Bde., 1810; Rettberg, Kirchengefch. Deutschlands II, 107 f. und 113-115; Seber, Lebensbilber aus der altdeutschen Rirche bor Bonifacius (I. Detmar) in Marriott's mahrem Protestanten 1855, Bb. IV, Beft 2-3; Ragel, (Seich. b. Rl. St. Gallen und feiner Schulanftalten vom Urfpr. bis Berfall unter ben Meal - Encyllopabie für Theologie und Rirche. X.

sal. Kaisern, im Programm des Pädagogiums zu Halle a. d. S. vom Jahre 1852; Th. Heber, die vorkarolingischen driftlichen Glaubenshelden am Rhein und deren Zeit, Franks. a. M. 1858, S. 248 ff. **Dr. Julius Weizsch**eit.

Othniel, בחביאל, LXX Fodorens, der jüngste Sohn des Kenas und ein Bruder Kaleb's, nach Josua's Tob der erste Richter in Ifrael, Jos. 15, 17. ff. Die Geschicht erzählt von ihm zwei ausgezeichnete Waffenthaten; die eine bei der Groberung bes Landes Kanaan, als fein Bruder Kaleb Kirjath Arfa (Hebron) zum Erbtheil erhalten hatte und es nun galt, die Rananiter aus bem benachbarten Rirjath Sepher (Debir) zu vertreiben, wofür Raleb seine Tochter Achsa als Preis der Tapferkeit aussetze und, da fein junger Bruder die Stadt gewann, sie ihm zur Frau\*) gab. Die andere That war noch größer und geschah nach Josua's Tod; auch Raleb, welcher sonft an der Spite seines Stammet Juda geftanden, war nach Richt. 2, 10. min nicht mehr am Leben. Der hert botte Ifrael zur Strafe für seine Gemeinschaft mit Ranauitern bem Konig Ruschan Rischathaim von Mesopotamien 8 Jahre lang in die Hande gegeben; auf ihr Gebet aber in Othnie eine Begeisterung erwedt, welche ihn an die Spite des Boltes ftellte und jum Sig über ben Feind führte. Die Folge war, daß Othniel als Richter an der Spip w Bolles blieb bis an feinen Tod und das Land 40 Jahre Ruhe hatte. Die Zeit mich feiner erften bis zur zweiten Waffenthat Othniel's bestand aus der Beriode bis ju & leb's und Josua's Tod, vielleicht nur wenige Jahre; aus der Beriode vom Tod dieja Aelteften bes Bolles bis jur Berrichaft bes Ruschan Rischathaim, in welcher bas Boll dem herrn untreu ward, vielleicht auch taum ein Decenninm; und aus den 8 Jahra ber mesopot. Herrichaft; bag Othniel alle bie 40 Jahre ber Ruhe im Lande noch go lebt habe, ift nicht gefagt; die Zeitfolge trägt alfo fein Bebenken in fich.

Daß Juda schon von Anfang an ein Uebergewicht unter den ifrael. Stämmen hatte, hebt Swald (Ifr. Gesch. II, S. 311 f.) mit Recht hervor; Kaleb und Othniel bezeugen es, und nach Richt. 1, 1. 2. kam zum Gewicht, welches solche Männer in die Wagschale legten, ein ausdrücklicher Befehl Gottes. Daß Richt. 1. nach Josua's Lod die erste Wassenthat Othniel's nochmals erzählt wird, widerspricht der Zeitangabe in Ios. 15, nicht; sie wird offenbar nur darum recapitulirt, um jenen Befehl Gottes mit das Auftreten Othniel's als Richter durch Erinnerung an die Thaten Kaled's und Othniel's zu motiviren.

Otto, ber heilige, Bifchof von Bamberg, f. Bommern.

Otto von Freifing. Dito von Freifing (fo, und nicht Freifingen, ift # schreiben; die schwähischen Ortschaften auf der Westseite des Lech gehen auf ingen, in baierischen auf seiner Ostseite gehen auf ing aus) ist der dritte Sohn des Herzogs kapold von Desterreich, aus deffen Che mit Agnes, der Wittwe Friedrich's von Schwaber und Tochter Heinrich's IV., also Entel des Letteren, Halbbruder Konrad's III., m' Dheim Friedrich's I. Er ift geboren 5. Dez. 1109. Wie es scheint, trat er aus w nerem Drange 1130 in den Cisterzienserorden ein, Andere nehmen das Jahr 1126 an. Er ftudirte zu Baris, mar Schüler Abalard's und Anhanger Gilbert's von Ponial Bon da brachte er die Kenntnifi des Aristoteles nach Deutschland. Aber noch sein letten Tage waren durch die Furcht gestört, daß er durch seine Aeußerung über die Letx Gilbert's Anstoß gegeben. Seit 1131 ift er Abt von Rlofter Morimund in der Chon pagne, und feit Ende des 3.1136 Bifchof von Freifing. Als folder half er dem bermma gekommenen Bisthum fo grundlich auf, daß er ale deffen zweiter Stifter gepriefen wit Nicht minder eifrig war er in Hebung der Disziplin seines Rlerus. Er har m Kanzler, wie man annehmen wollte, aber doch von bedeutendem politischen Einfluß die seinen Geist, seine Geburt und außere Stellung. 1145 besucht er Pabst Gugen I

<sup>\*)</sup> Das Ungesetzliche bieser Che ward burch bas glildliche Zusammentreffen der Umik wohl siberwogen. Ueber die Deuteleien, wodurch das Ungesetzliche beseitigt werden soll, s. I. Mis miller, Schol. in Jos., S. 295 f.

in Biterbo. 1147 macht er den Areuzzug mit, trennt sich in Nikomedien von Konrad, um den zwar längeren aber sichreren Weg an der Meeresküste hin einzuschlagen, theilt aber das Ungemach und Unglück dieses Zuges in vollem Maße, zu Pfingsten 1149 erscheint er wieder in Salzburg. Mit den Wittelsbachern hat er lange Streitigkeiten geshabt wegen der Bogteirechte über die Ministerialen seines Erzstifts. Bei den Berhandslungen mit Heinrich Iasomirgott wegen Baierns, ist er von Friedrich I. verwendet worden, auch bei der Ausschung zwischen diesem und Hadrian IV. ist er thätig gewesen. Als Friedrich den zweiten römischen Zug unternahm, begleitete er ihn noch dis an die Alpen, ging noch 1158 nach Morimund und karb daselbst 22. Sept. d. J., wurde hier auch begraben.

Wichtiger aber als durch seine tirchliche und politische Rolle ist er uns als Schriftsteller geworden. Seine perfonlichen Eigenschaften wie feine außere Stellung eigneten ihn bor Bielen jum Geschichtschreiber feiner Zeit. Auf Bitten seines Freundes Ifingrim unternahm er es eine Weltgeschichte zu schreiben, seine Chronik. Er selbst hat die Schrift (prol. au lib. VIII) De duabus civitatibus und (procem. ad Frid. imp.) De mutatione rorum genannt, um damit ben Grundgebanten feines Berte auszubruden. Daffelbe geht von Adam bis auf feine Zeit. Bis 1106 folgt er vielfach dem Chronicon universale des Ekkehardus Uraugionsis. Daneben aber hat er auch selbständig den Josephus, Gusebins, hieronymus, Augustinus, Drofius zc. benutt. Augerdem tannte er Birgil, Horaz, Cicero, Juvenal, Seneta, Dares Phrygius, und verstand mahricheinlich auch Griechifch. Doch nicht in feiner Gelehrfamteit und feinen literarischen Renntniffen liegt feine Bedeutung; auch ber Gedante einer Unibersalgeschichte war nichts Reues, er tonnte darin Richts bieten, mas nicht Ettehard ichon geleistet gehabt; Die Große Otto's als Geschichtschreiber liegt vielmehr in dem Standpunkte, ben sein Wert einnimmt. Er ift der erfte, bem es dabei nicht zu thun ift um die objektiven Thatsachen als folche, fondern um die Darftellung der Idee. Er will an den Begebenheiten ber Befchichte feine allgemeine Anschauung bon ber Entwidelung der menschlichen Dinge nachweisen, will die Potenzen aufzeigen, welche vom Anfang aller Dinge an die treibenden und entwidelnden gewesen. Sein Bert ift eine Art Philosophie der Geschichte, er ift es, ber biefe Gattung querft in die Siftoriographie bes Mittelalters eingeführt hat und beffen Name darum auch ihren Sohepunkt bezeichnet. So wird er darauf geleitet den inneren ausammenhangenden Fortschritt der Begebenheiten aufzusuchen, hinter der Oberfläche des Geschehenen deffen tieferen Gehalt zu erkennen, und den ganzen Stoff vom philosophifchen Standpunkt aus ju gestalten. Dadurch erhalt die Schrift planmäßige Einheit bes Runstwerts. Diese philosophische Geschichtsanschauung erscheint aber bei ihm in durchaus theologischem Gewande. Es find die Ideen Augustin's in feinen Buchern De civitate Dei, welchen er sich anschließt. Bon Ansang an find die Bölter der Erde in amei Staaten getheilt gemefen, das weltliche Babylon und das himmlifche Jerufalem. Das lettere, verborgen bis zu Christi Geburt, breitet sich von da bis Constantin M. aus; dann gerath es in Zerruttung durch innere Uebel, besonders durch die Reperei des Arius; erft nach der Regierung bes alteren Theodofius gelangt es ju allgemeiner Berrfchaft, als alle Boller und Fürften fich jur tatholischen Religion befannten. Bon bier ab zeichnet er nur noch die Geschichte eines Staates auf, des mit der Kirche Eins getoorbenen Staates Gottes. Die Geschichte vollendet fich mit bem vollständigen Sieg bes himmlifden Jerusalem. Daher er im 8. Bud, bas nur eine myftifche Abhandlung von der Auferstehung ift, auf die reine Civitas Dei tommt. Die Geschichte ift ibm eine große Tragodie, die Auferstehung ihre Ratastrophe. Durch diese letten Partien exst wird das Werk abgerundet und erhält seinen rechten Schluß. An feine eigene Beit ichlieft fich aber nicht nur auf bem Papier die Abhandlung bon der Auferftehung an, sondern in Birklichkeit ist man icon nahe an der Ratastrophe, und die gange Auffassung ber Beit ift eine duftere und trube. Wenn man gewohnt ift ben Aufgang der hohenstaufischen Beriode als eine Zeit übersprudeluder Jugendkraft der Nation zu betrachten, in der fich überall frifche Regungen auf dem politischen, religibsen und literarischen Gebiete tund geben, so hat der Cisterzienser Otto davon eine gang andere Meinung. Auch andere mittelalterliche Geschichtschreiber haben die Ansicht bon bem Greisenalter ihrer Zeit und dem nahen Weltende, wie Gregor von Tours, Fredegar, Lambert von Berefeld, Guibert von Nogent, Effehard von Aurach. Aber bei Dm hängt fie mit einem ganzen System zusammen. Er schreibt non curiositatis causa sed ad ostendendas caducarum rerum calamitates, er schreibt ex amaritudine animi, alle Bucher feiner Chronit bis jum 7. und 8., burch welche die Ruhe ber Seelen und die Auferstehung bezeichnet werbe, schreibt er im Gefühle feines Elends. Unfer Geichlecht ift wie ein Fieberfranker, der vergeblich in der Beranderung feiner Lage eine Erleich. terung seiner Schmerzen sucht. Man naht fich bem Ende ber Zeiten, die Welt ift im Begriff den letten Athemaug des erschöpften Greisenaltere zu thun. Mitgewirft ju fo trüber Anschauung hat ohne Zweifel auch die perfonliche Stellung des Berfassers. Er lebte in einem fortwährenden inneren Zwiesbalt. Er fteht auf bem firchlichen Boba als hoher Kirchenbeamter, und doch fühlt er fich durch die Bande des Bluts und feine Funktion als geistlicher Rath am Hof auch auf die Seite des Raifers hingezogen. % bevicus berichtet, ber Streit amischen Rirche und Staat habe ihm gang besonden Schmerz berurfacht. Auf ber anderen Seite ift er gerade burch biefe Getheiltheit feine Wesens über die Parteien seiner Zeit hinausgehoben worden und nimmt einen bohm objektiven Standpunkt über denselben ein. Aber er ist auch überzeugt, daß es im m: vermeidlichen Bang ber Dinge liegt, daß die Rirche den Sieg über ben Staat babon trägt, und gerade aus der Abnahme der weltlichen Gewalt und dem Wachsthum bet firchlichen schließt er, daß die Welt zu verachten ift. Es find zwei Redaktionen seiner Chronit zu unterscheiben. Die erfte ift bor bem 9. Apr. 1147 beendet und an Ingrim überschidt; die zweite an Friedrich I. in der zweiten Halfte des Jahres 1156. Bichtig für die deutsche Geschichte ift eigentlich nur bas 7. Buch; VII, 11. wird a unabhängig von Effehard, spricht als Augenzeuge und nach zuverlässiger Erkmbigung.

Die Gesta Friderici beruhen auf den übersichtlichen Notizen, die ihm im herbst 1156 Friedrich über seine ersten fünf Regierungsjahre zuschickte, ohne Zweisel von kaiserlichen Notaren herrührend und dis zum 17. oder 18. Sept. 1156 reichend, wo dahrt auch Otto's Schrift endet. Diese ist jedenfalls zwischen September 1156 und Sommer 1158 geschrieben, auf Bitte Friedrich's I. Auch in diesem Werke zeigt sich Otto wahrheitsliebend, zwar dem staussischen Hauss gewogen, und über dieses am Besten unterrichtet, doch nicht parteiisch. Die Gesta Friderici sind fortgesetzt worden von Otto's Kaplan Radevicus oder Ragavin, in demselben Geist und, wie es scheint, auch mit demselben amtlichen Karakter.

Editio princeps von Cuspinian, Argentorati 1515, fol., mit Radevicus; die zweite Ausg. von Petr. Pithoeus SS. RR. GG. Basil, Fol., ebenf. mit Radev.; die dritte von Urstisius in Germaniae historicorum illustrium Tomi II, Francos. 1585, und in zweiter Ausgaben sind unverändert 1670, Fol., auch mit Radevicus. Die beiden letzteren Ausgaben sind aber im Wesentlichen nur Wiederabdrücke von Cuspinian. Tw vierte in Tissier's Biblioth. patrum Cistercionsium, Paris 1669, Fol., aber ohm Werth. Der Ausgabe Muratori's in den SS. RR. Italicar. Tom. VI, liegen einze codd. der kais. Bibliothet in Wien zu Grunde. Die neue Ausgabe in den Mon. Germist von Wilmans zu erwarten. Uebersetzt sind die Bücher Otto's und Radevich's üter Fried. I. in der "allgemeinen Sammlung hist. Memoires" unter dem Titel "Tenlwürdigkeiten aus dem Leben Frid. I. 2c., aber oberstächlich.

Bergl. Meichelbeck, Hist. Frising. T. I, P. I.; Schuhmacher, fiber te hift. Werth Otto's von Frehs., in bessen Beitr. zur beutschen Reichshistorie, 1770. 4: Wait, über die Entw. der deutschen Historiogr. im Mittelaster, in Ad. Schmitt: Zeitschr. f. Gesch. Wissenschaft, Bd. II, 1844; Bonifac. Huber, Otto von Freise. f. Char., seine Weltanschauung, s. Berh. zu s. Zeit und s. Zeitgenossen als ihr Er

schichtschreiber, aus ihm selber bargestellt, Breisschr. Munch. Kaiser 1847 (rec. in d. Zeitschr. f. Gesch. Wiss. IX, 1848, S. 202—3); Dr. Wilmans, über die Chronik Otto's von Freisingen, im Archiv d. Gesch. f. ältere deutsche Geschichtsk. 1851, X, 131—173; Dr. E. Lang, psychol. Char. Otto's von Freising, Diss. inaug. Augsbg. 1853 (rec. Lit. Centr. Bl. 1853, Nr. 8); Dubois, Gesch. d. Abtei Morimond (wo Otto der dritte Abt war) rec. Lit. Centr. Bl. 1856, Nr. 12. Dr. Julius Beigläder.

Otto von Paffau. Wie wir durch R. Schmidt in Strafburg, ben eigentlichen, Entbeder ber Gottesfreunde (in feiner Lebensbeschreibung Tauler's 1841), wiffen, hatte biefe geheimnigvolle Bereinigung ber beutschen Bietisten des 14. Jahrhunderts ihren Mittelpunkt in Bafel, infofern hier, ben Deiften bes Bereines felber unbekamt, aber nach allen Seiten bin wirfend und leitend, Deifter Nicolaus mit feinen ihm naber ftehenden Benoffen wohnte. 3ch habe bem fpater (Beitrage b. Siftor. Befellichaft zu Basel 1843, S. 161) die mir noch jett wahrscheinliche Bermuthung beigefügt, daß innerhalb ber gahlreichen Beginenhäuser Basels und so auch bes ihnen vorgesetzten Franciscanerhauses das eigenthumliche Leben ber Gottesfreunde, wennschon mit bem 15. Jahrhundert deren Rame erlifcht, bennoch bis in eben diefes Jahrhundert fich forterhalten habe. Als Binüberleitung aus dem einen Jahrhundert in das andere und aus der mannigfach untirchlichen Art bes alten Meisters zurud in Die Kirchlichkeit fteht Otto von Baffau ba mit seinem großen Erbauungsbuche, ben vierundzwanzig Alten oder bem Golbenen Thron. Dem Zunamen nach war Otto von Geburt fein Basler; vielleicht auch, bag er bieß fein Bert nicht einmal in Bafel geschrieben hat: aber einen Theil seines Lebens hat er hier und in berjenigen ausgezeichneten Stellung jugebracht, die ihn mit in die geistige Strömung der Zeit und bes Ortes bringen mußte. Er felbft fagt am Schluffe ber Gingangszufchrift (nach der Augsburger Ausg. von 1480): "Darnach fo bitte ich mit allem ernft und begere mit allen meinen freften bas bu monnende fele und alle gotes freund genftlichen bund weltlichen edel buedel (fo) framen bund man ober wer in feind die sich der lere dig buochs gebessern mügent endlich und ernstlich got für mich bitten wöllent ich seh lebendig ober tob für einen bemuetigen pruoder Otten von Baffouwe fant Franciscus ordens willent lesemenfter czuo Bafel. der big buoch bon dem anfange bif an bas ende mit groffem flegf ernst und arbent von fluden czestuden und von finnen auofinnen allefament gemacht und volbracht hat an der heiligen himel fürstin abent Darien der liechtmeffen Des jares do man galte von Ihefu Christi gepurt. D. CCC. frrebi. jare". Also im Jahre 1386 (die Dillinger Ausgabe verderbt das in 1486) und jumachft an die Gottesfreunde gerichtet. Eben biefer hatte er fcon weiter born gedacht: .. - Sollt du wiffen bas ich mit fleiß bnd mit hart groffer arbeht barein gefehen hab wie ich dir bund allen gotes freunden barinn ein benuegen ware ". Und es war auch ganz in der Beise der Gottesfreunde und im Sinne des Meisters Nicolaus, daß Otto ein Buch biefer Art auf Deutsch und somit für die Laien schrieb: man lese nur, wie mit Rachbrud und mit Ginsicht Ricolaus bas Anrecht ber Laien auf beutsche Erbauungsbucher gegen die Furcht und den Stolz ber gelehrten Beiftlichkeit vertheidigt (Tauler v. Schmidt S. 231). Aber Ricolaus felbst ober ein ihm näherer Freund, wie Rulman Merfwin, hatte boch anders geschrieben: bem Monche mangelt ber vollere und tief von unten auf bewegte Fluß ber Rebe, der jenen eigen ift; fein Buch tann in Anlage wie Ausführung nur durftig und muß in Betreff ber erfteren auch untlar genannt werben. Das Ganze foll eine Anleitung zum driftlichen Leben mit Hervorhebung besonders der Innerlichfeit beefelben febn; es beginnt zwedgemäß mit Betrachtungen über bas Berhaltniß des Menichen zu Gott, feinem Schöpfer, und zu ber übrigen Kreatur, und ichließt mit Tod und Ewigkeit: aber ber Gang, ber bon bem einen Bunkt jum anderen flihrt, ift nicht überall ber zwedgemäße, und mitten inne wird feine Stätigkeit badurch völlig unterbrochen, daß Otto in die Glaubenslehre abirrt und lange Stude hindurch dogmatifirend von dem Frohnleichnam und der Jungfrau Maria handelt. Diefe Blan- und Bufammenhangslofigkeit verschwindet jedoch einigermaßen bei der Art und Weise der

Ausführung, oder tritt auch, je nachdem man es ansehen mag, durch eben dieselbe nur noch mehr hervor. Auf Anlaß nämlich von Rap. 4. und 5. der Offenbarung Johannis, wo von den vierundzwanzig Aelteften die Rede ift, wird die gange Anweisung, wie die minnende Seele fich einen golbenen Thron im himmel erwerben folle, ftudweis und nach einander von den Vierundzwanzig vorgetragen; das Wenigste aber und nur das Unerhebliche sprechen diese und spricht Otto aus fich selbst: alle Baupt = mo Rernge banken, alle "finne" b. h. Sentenzen find aus anderen, jedesmal auch ausbrudlich benannten Autoren entlehnt, und was die Alten noch dazu thun, dieut nur als Kitt, die bie Mofait zusammenhalte. Das Zeitalter liebte bergleichen erbauliche und beschauliche Blumenlesen: f. meine beutsche Litt.-Gesch. S. 334 u. 353; von benen, die fich erhalten haben (hermanns von Fristar Blume ber schowunge ift noch verloren), reicht jedoch feine mit Bahl und Mannigfaltigkeit ber benutzten Schriften an die unseres Otto: n tann ber Lehrer und Meister, die ihm geholfen, nicht weniger als 104 namhaft nachen, und wenn er das nicht ohne Selbstgefälligkeit thut und fich selbst dem fleißig übaul sammelnden Bienlein an die Seite ftellt, fo wird bas zu berzeihen fenn. bient Beachtung, daß in diefer langen Reihe gwar Socrates fogar und Blato erfdrin und andere Namen aus dem flaffischen Alterthum, außerdem aber nur die Rirchemin und die Theologen und Philosophen des Mittelalters bis in's 13. Jahrhundert, affe überall nur solche, die man, im Driginal oder übersetzt, auch lateinisch hatte, daß de gegen die deutsche, deutsch sprechende Dhiftit und Ascetif mit feiner ihrer litterarifca Größen vertreten ift. Ich glaube taum, daß Otto damit ein verwerfendes Urtheil über die letteren habe aussprechen wollen: fo gefliffentlich und ftreng er bei ber rechtgläubigen Kirchenlehre bleibt, so fern er sich überall von den pantheiftischen Abgrunden der Mystit zurudhalt, fo macht er fich boch bis zu biefer Grenze hin beren Errungenschaften wohl au Rute und wuchert bamit in Anschauung wie Darftellung; auch die Benutzung ber Lehre und des Zeugnisses heidnischer Philosophen fand er zunächst vor sich bei den Muftitern feiner Beimath und feines Jahrhunderts, z. B. bei Edard; er hatte mit dem selben Borbehalt wie griechische Beiben wohl auch deutsche Muftiter, selbst wenn deren Schriften ihrem ganzen Sinn und Inhalte nach als keterisch verurtheilt waren, für einzelne Sprüche anziehen dürfen. Und fo wird, daß er es bennoch nicht that, lediglich aus ber Anficht gekommen febn, bei Schriften, die ohnedieß schon allgemein verbreitet und durch ihre beutsche Abfassung ben Laien gleich bom Beginn an nabe getreten waren, bedürfe es teiner folchen Blumenlese und teines Nahebringens burch Berdeutschung mehr.

Wie schon einmal gefagt, mit dem Zusammentragen einzelner geift- und funboller Sprliche schloß sich Otto einer litterarischen Reigung an, die er bereits vorfand und die noch längere Zeit nach ihm fortbestehen follte. Daraus erklärt sich die anhaltende Gunft, deren fein Buch genoffen hat, die Nachahmung, die ihm, theilweise wenigstens, mit ben Grundzügen der ebenmäßig gewählten Form, Johannes Nider, gleichfalls ein Kloftageistlicher Bafels, noch um ein halbes Jahrhundert fpater in feinen Bierundamangig gob benen Barfen angedeihen ließ (Litt. Gefch. S. 340), die nicht feltenen Handschriften, u benen man es bis zum Ablaufe bes Mittelalters wiederholte (die Altd. Handschriften !. Basler Univ. Bibliothek S. 7; Haupt's Zeitschr. für Deutsches Alterthum 6, 52), die mehrfachen Ausgaben, mit benen gleich die beginnende Buchbruckertunft fich auf diese Wert als ein vielbeliebtes wendete (die erste datirte, mahrend eine ohne Ort und 3am noch alter scheint, ift eine Augsburger von 1480), die niederlandische Uebersetzung endlich. bie sofort auch, bon 1480 an, aus den Breffen von Utrecht u. f. w. hervorging. Unt noch im Jahre 1568 ist wiederum zu Dillingen, befanntlich damals einem Litterarische Herd der Jesuiten, ja noch im Jahre 1836 zu Regensburg und Landshut ein Drud erschienen, letterer unter dem Titel: "Die Krone der Aeltesten" als vierter Band ter "Leitsterne auf ber Bahn bes Beils", beibe mit benjenigen Aenberungen in Sprache mi Styl, die der Berftandlichkeit und des guten Geschmades wegen den Berausgebern rathlic schienen. Db aber überhaupt im Jahre 1836 noch ein Neudruck rathlich und mit der

guten Geschmad verträglich war? Otto von Passan hat für uns nur noch geschichtlichen und auch in geschichtlicher Beziehung einen so wenig hervorstechenden Werth, daß er lebiglich die Gelehrten angeht und die Gelehrten sich ganz wohl mit den erhaltenen Handschriften und alten Drucken und mit dem, was aus diesen berichtet wird, begnügen mögen.

Dubin, Cafimir, eigentlich Remi, Gohn eines Bebers, geboren 1638 ju Degieres in ben Arbennen, ergab fich, miber ben Willen feines Baters, ber ihn ju feinem Handwerk erziehen wollte, ben Studien und trat, 1656, in ben Prämonstratenserorden. In der Abtei S. Paul zu Berdun legte er Profeß ab, wobei er den Namen Casimir annahm. 1678 wurde er in die Abtei Boucilly in der Bicardie geschickt; als Ludwig XIV. auf einer Reise hier einsprach, setzte ihn Dudin durch ein improvisirtes lateinisches Lobgebicht in Staunen. Dieft machte feinen Orbensgeneral auf ihn aufmertfam : 1681 erhielt er ben Auftrag in den Archiven der Bramonstratenserabteien alles für die Geschichte Wichtige aufzusuchen; zuerft bereifte er zu diesem Zwede die Riederlande, bann Lothringen, Burgund und bas Elfag. 1683 ließ er fich ju Baris nieber; brei Jahre später gab er hier sein Supplementum de scriptoribus vel scriptis ecclesiasticis a Bellarmino omissis, 8., heraus. Es follte jur Bervollständigung von Bellarmin's befanntem Werke, De scriptoribus ecclesiasticis liber (querft Rom 1613, 4.) bienen, war aber in manchen Studen fehlerhaft, und wurde beghalb von bem gelehrten Englander Dr. Cave, dem Berfaffer einer ahnlichen Arbeit, scharf getadelt. Dubin wandte nun alle Muhe barauf fein Bert zu verbeffern; er gab ihm eine gang neue Bestalt, in der es indessen erst nach seinem Tode erschien: Commentarius de scriptoribus ecclesiae antiquis illorumque scriptis adhuc extantibus in celebrioribus Europae 🕐 bibliothecis, Leipzig 1722, 3 Bbe., Folio. Unter ben Werten über firchliche Literatur nimmt diefes immer noch eine ber erften Stellen ein; es reicht bis 1460, und enthalt über Schriftsteller, bie bon Dubin's Borgangern in biefem Fache übergangen worden waren, manche grundliche Abhandlung. Durch feine in holland angefnupften Berbinbungen mit reformirten Gelehrten fühlte fich Dudin bewogen jum Protestantismns überautreten, 1690 gog er fich baber nach Holland gurud, wo er vier Jahre fpater an ber Bibliothet von Legden eine Stelle erhielt, die er bis ju feinem Tob, 1717, befleidete. Seine wenigen übrigen Schriften, über fritifche und literar-hiftorische Begenftanbe, find bon geringerem Belang. C. Schmidt.

Overberg und ber Galliginiche Rreis \*). Bernhard Overberg wurde am 1. Mai 1754 in der Bauerschaft Sodel, welche zur Pfarrgemeinde Boltlage im Denabrud'ichen gehört, geboren. Seine Eltern waren unbemittelt, aber ein genügfamer, frommer und gottergebener Sinn galt ihnen ftatt aller Reichthumer. In feiner erften Jugend schien Overberg von der natur wenig begabt ju fenn. Bis zu feinem fünften Lebensjahre konnte er nicht gehen, und als er endlich fo weit kam, daß er die Schule besuchen konnte, verbrauchte er acht ABCBucher, ebe er lefen konnte. Als er nach Rheine auf bas bortige Franzistanergymnafium gefchickt wurde, war er fcon 16 Jahre alt. Bei der ersten monatlichen Prüfung seiner Klasse erhielt er den vorletten Blat. Diese Demuthigung nahm ihm aber ben Duth nicht, er glaubte wohl gar den letten Plat berdient ju haben und aus Schonung um einen Plat hoher gestellt worden zu senn. Er studirte mit einem folden Gifer, daß er am Schluffe des ersten Schuljahres, 1771, fcon alle feine Mitfduler in ber Religionslehre und in ber lateinischen Stylubung übertraf und in allen übrigen Gachern ben Beften gleich ftanb. Eben so glanzend waren feine Fortschritte in den folgenden Jahren. Die Schulordnung des Ministers bon Fürftenberg vom Jahre 1776, welche eine fcon 1770 einge-

<sup>\*)</sup> Diefer Artitel ift aus ber Feber eines tatholischen Berfaffers gefioffen, ber fich gultigft bagu anerboten und ber fich im Besitze ber wichtigften, auch hanbschriftlichen Materialien für bie Bearbeitung biefes Gegenstandes befindet.

Anm. b. Reb.

führte Lehrart, als durch die Erfahrung erprobt, gesetzlich fiziete, hat einen unberechen. baren wohlthätigen Ginfluß ausgeübt. Sie war schon beim Bumnasium zu Rheine ein. geführt, als Overberg bort eintrat. Bon Kindheit an hatte ihn der Wunfch befeelt, im geistlichen Stande fich seinen Mitmenschen nutlich zu machen, und fruhzeitig schon hatte er erkannt, eine wahrhaft driftliche Erziehung und Unterweisung der Jugend fen bas wirksamste Mittel, die Menschen zeitlich und ewig glücklich zu machen. - Im borletten Jahre feines Symnafialturfus wiederholte er fein Gelubde, in dem geiftlichen Stanbe fein Leben bem Dienfte ber Religion gu weihen. Als Dverberg ben Symnafialturine beendigt hatte, machte ihm der Guardian des Franziskanerklosters zu Rheine den Am trag, er moge in's Rlofter treten. In diefem Falle konnte er fofort aufgenommen werden und ersparte so feinen Eltern viele Roften. Dverberg fühlte fich mehr jum Stande eines Weltgeiftlichen berufen, aber ber Bebante an die Roften bes Studirens machte ibn Mus diefer Berlegenheit jog ihn feine Mutter durch die Erklärung, fie wolle bie Roften ichon beftreiten, wenn er mehr Luft habe, Beltgeiftlicher zu werden. Go tom er im Berbfte 1774 nach Münfter, um fich daselbft den philosophischen und theile gifchen Studien zu widmen. Sier hatte er gar bald die Freude, feinen Eltern die & ften zu erleichtern, als er bon bem hofrath Munftermann als hauslehrer mip nommen wurde. Overberg ftudirte mit großem Fleiße und auffallendem Erfolge m behauptete befihalb bei den Ehrenprüfungen und öffentlichen Disputationen am Soluffe bes Schuljahres unter allen mit ihm Studirenden den ersten Rang. Gottesfurcht und hoher sittlicher Ernft, verbunden mit liebreicher Begegnung, erwarben ihm Achtung mb Butrauen bei Lehrern und Mitftudirenden. — Die Ferienzeit brachte Oberberg bei feiner Mutter zu, fein Bater war unterbeg gestorben. Ginige Nachbarn, beren Kinder, obgleich sie das erforderliche Alter schon überschritten hatten, wegen Mangels der erforberlichen Kenntnisse bei der österlichen Communion zurückgesetzt waren, ersuchten ihn, a möge sie doch mahrend der Ferienzeit unterrichten, damit sie im nächsten Jahre angenommen würden. Overberg, welcher Niemandem einen Dienst versagte, welcher in feinen Kräften lag, übernahm den Unterricht und versuchte ihn in der üblichen Beife. Er gab den Kindern eine Anzahl Fragen und Antworten aus dem Katechismus jum Auswendiglernen auf und fragte ihnen am nächsten Tage diefelben ab, aber ohne er wünschten Erfolg. Die Rinder konnten die Antworten nicht lernen: obgleich er ihnen biefelben langfam vorfagte und auf diefe Beife ihrem Gedachtniffe einzuprägen sucht, fie bann jum fleifigen Rachlesen ermahnte, so hatten fie boch am anderen Tage diefelben jum Theil wieder vergessen, jum Theil unrichtig aufgefaßt, und er mertte gar bald, bag die Kinder den Sinn der Worte gar nicht verstanden. Nachdem er diese Bersuche oftmals vergeblich wiederholt hatte, wollte er das undankbare Befchaft gang aufge ben, um fich die zur Erholung bestimmte Zeit nicht ferner durch den Berdruß über berlorene Bemühung zu verleiden. Doch wollte er noch einen Berfuch machen. Als die Kinder wieder tamen, erzählte er ihnen biblifche Geschichten. Auf einmal warm bie Rinder gang berandert, ihr Geficht heiterte fich auf, fie horten ihm mit Aufmerisamkeit zu und faßten die Lehren, welche er an die Geschichten knupfte. Er fragte übn das Erzählte nach, und feine Schüler antworteten mit Leichtigkeit; - dieg gab im einen Fingerzeig, auch den Religionsunterricht erzählend ihnen beizubringen. Es gelang er und die Kinder hatten von nun an Freude daran, und die Kinder wurden noch " bemfelben Berbste zur heil. Communion angenommen. Diefe Erfahrung hat wohl at die Entwidelung der padagogischen Ansichten Overberg's einen nicht unbetrachtlichen Gie fluß gehabt. — Im Jahre 1780 wurde Overberg von dem damaligen Beibbijde d'Alhaus jum Priester geweiht und trat durch feine Differtation über die ju Gm ften des Erzherzogs Maximilian ausgefallene Coadjutorwahl zum erstenmale als Sonit fteller auf. Roch in bemfelben Jahre tam er als Pfarrgehülfe nach Emerswinkel Der Minister von Fürstenberg hatte ihm eine einträgliche Sauslehrerstelle in einem bo: nehmen Sause zu Münfter angeboten, allein Overberg fchlug diefelbe aus und be

gnugte fich mit 80 Thalern, welche er jährlich außer freier Tafel und Wohnung von bem Bfarrer erhielt, und bem Rechte, einmal im Jahre in der Gemeinde eine Collette ju halten, weil es immer fein liebster Bedanke gewesen war, als Seelsorger auf dem Lande zu arbeiten. Sein Einkommen theilte er in drei Theile, den einen gab er feiner Mutter, den zweiten anderen Dürftigen, den britten verwendete er für feine eigenen Bedurfniffe. In dem Bestreben, die Gemeinde ju veredeln, richtete Overberg feine Aufmerkfamkeit gang besonders auf die religios-sittliche Ausbildung der Jugend. terricht ber Kinder in der Religion war ihm auf sein Ansuchen von dem Pfarrer gang überlaffen worben. Die alte Unterrichtsweise genügte ihm nicht, fein Seeleneifer trieb ihn, hier eine neue Bahn ju brechen. In ber furgen Zeit von drei Jahren hatte er jum Katecheten fich so ausgebildet, daß der Ruf davon den Minister von Fürftenberg bewog, ihn als Lehrer der Normalschule nach Münster zu berufen. Overberg überlaffen, seinen Jahrgehalt felbst zu bestimmen. Der bescheidene Mann forderte blok 200 Thaler nebst freier Wohnung und Tafel im bilchöflichen Seminar, wo er am 1. Marz 1783 seinen Aufenthalt wählte. Geine Bestallung ist zu Clemenswerth am 2. August beffelben Jahres ausgefertigt. Die ihm gestellte Aufgabe war: in einem zwei - bis breimonatlichen Lehrfurfus, ber jahrlich mahrend ber Berbstferien gehalten werden follte, ben Schullehrern eine Anleitung jum Unterricht ju geben, ihnen bie nothigen Sachkenntniffe beizubringen und bei der Mittheilung derfelben die Methode des Unterrichts zu veranschaulichen. Overberg trat sein Amt an mit einer Umreise jum Befuche ber Landschulen in ber Diozese von Münfter. Seine fammtlichen Bifitationsberichte von 1783 und 1784 zeugen sowohl von seinem lebendigen Eifer, als von seiner pabagogischen Umsicht und dem damaligen schlechten Zustande der Schulen. — Die sogenannte Normalschule, in welcher er (1783-1826) nicht bloß Lehrer, sondern auch Lehrerinnen bildete, war ein Lehrfursus, welcher jährlich zwei bis drei Monate dauerte und welchen die Boglinge mehrere Jahre nach einander besuchten. berg's Benehmen und Unterricht wirkte fast wunderbar auf die Lehrer und Lehrerinnen ein. Ilnglinge und Inngfrauen, welche in jugendlichem Leichtfinn gang ben Genuffen bes lebens hingegeben ichienen und nicht die mindeste Reigung für bas ernste Schulamt zeigten, wurden durch feinen Bortrag, dem fie anfange bloß aus Rengierde zuhörten, fo hingeriffen, daß fie Allem entfagten und ihr ganzes Leben dem Schulfache widmeten. Biele bereits angestellte Lehrer benutzten alljährlich aus eigenem Antriebe die Ferienzeit Dazu, den Normalunterricht nochmals zu hören; einige haben demfelben zwölf - und mehrmal beigewohnt. Beil basjenige, mas Dverberg vortrug, Frucht feines eigenen Nachdenkens mar und er baffelbe jedesmal bei forgfältiger und gemiffenhafter Borbereis tung jum Unterrichte immer auf's Neue durchdachte, fo erweckte fein Bortrag auch nach oftmaliger Wiederholung die Aufmerkfamkeit und das Rachdenken der Sorenden und gab bem Berftande neue Nahrung. Die Barme, mit welcher er von den Pflichten Des Schulamtes und ben Eigenschaften eines guten Schullehrers fprach, regte ben Gifer eines Jeben auf's Neue wieder an, indem er inne wurde, bag er bas 3beal noch lange nicht erreicht habe. Neu belebt, gestärkt, ermuntert, getröstet gingen Alle wieder an die Beschäfte ihres großen, beiligen, mit so vielen Schwierigkeiten verbundenen Berufes. -In diefer Normalichule ertheilte Overberg anfange allen Unterricht, deffen feine Böglinge bedurften, ganz allein. Spater ertheilte er den Unterricht in der Religion und Babagogit, für die übrigen Facher wurde bald ein Bulfslehrer angestellt. Overberg wollte eine grundliche, pfpchologische Bildung, feineswegs ein bloges Abrichten, feine gang ausgezeichnete Lehrgabe, welche Bobularitat und Anmuth mit grundlicher Auffaffung bewunderungswürdig bereinte, berbunden mit Sanftmuth, Rachficht, Geduld und Ausdauer ficherten ben Erfolg. Dazu tam noch der überaus farte Ginfluß, welchen feine garte, innige Liebe, feine Rube, Beiterteit, Gottergebenheit, Ginfalt, Demuth, Gelbstverläugnung und Treue im Kleinen auf die Zöglinge ausübte. — Overberg verband mit bem Rormalunterricht jugleich die Ratechefe in der Tochterschule bei den lotharingischen in Ausübung zu bringen, und seine Berheifzung (Joh. 7, 17) ging an ihr in Erfällung. fie erkannte, daß seine Lehre aus Gott fen, und erkannte die Ungulanglichkeit ber Blie losophie an, auf welche sie bisher ihr ganzes Heil gebaut hatte. Sie kehrte demnach mit voller Ueberzeugung jum Glauben ber fatholischen Rirche jurud, in welcher fie bie heilige Taufe empfangen hatte, und ging am 28. August 1786 wieder zu den heil. Seframenten. Bon da an erfolgte eine so vollommene und äukerlich merkare Umband. lung ihres Gemuthes von Trubfinn zu einer unaussprechlichen Beiterteit, daß ihr Kinder und Freunde fich nicht genugsam darüber berwundern konnten. - 3m 3. 1787 machte die Fürstin eine Erholungereife im Norden von Deutschland mit ber besonderen Absicht, in Sachsen die Gelehrten und gelehrte Anstalten ju besuchen. biente ihr zum Anlag, mit Rudficht auf Stolz und Chrgeiz, nach ben Grundfaten ber driftlichen Religion fich felbst zu prufen. Rach ber Reise wurden ihr von Seiten ber berühmteften Belehrten Antrage zu einer Correspondenz gemacht; insbesondere gaben Bothe, Berber und Lavater ihr die schmeichelhafteften Ginladungen dagu. Bothe allein, ber durch große und vielseitige Naturgaben unter allen Belehrten, welche fu be male tannte, vielleicht die meifte Beiftesverwandtschaft mit ihr hatte, und ben fie genig gern ba gefehen hatte, wo fie nun ftand, nämlich bei Jefus Chriftus, machte fie in Beit lang unschlüffig, ob fie der Ginladung folgen follte oder nicht. Allein da fie kinn wahrscheinlichen Rugen, aber Zeitaufwand und zu viel ablenkende Beschäftigung bon der Correspondenz erwartete, fo ließ fie Gothe's Antrag, fo wie auch ben bon Berber mi Labater unbeantwortet. — Roch in demfelben Jahre machte fie perfonliche Befant Schaft mit Samann. Die Fürstin war fehr begierig, etwas von Samann ju bien Aleuter und noch viel mehr K. H. Jacobi riethen ihr davon ab. Unterdessen blieb ihr Hamann immer im Sinn. Bucholy lieh ihr einige hefte von hamann's Schriften (1784), und fie mar bon ben Sofratischen Dentwürdigfeiten und manchem Anderen febr erbaut. Samann tam auf eine Ginladung von Bucholt von Duffeldorf, wo a eine Zeit lang bei F. S. Jacobi verweilt hatte, nach Münfter. Ungeachtet er bei Buch olt bas Gaftrecht und Pflege feiner Gefundheit genoß, verkehrte er doch hanig im Saufe der Fürstin. Sie verschmähete es nicht, felbft die Ueberbringerin von Erquidungen gu febn, welche fie filr ben leidenden Freund bereitet hatte, oder ihm duch Beschenke und Wohlthaten eine Freude zu machen. Seine tiefe und lebendige Empfinbung für Chriftus und driftliche Religion bot bem Bergen ber Fürstin fo manche Be rührungspunkte, daß das Band einer innigen und bertraulichen Freundschaft unter ihnen geschloffen wurde. Die Fürstin betrachtete Hamann als ihren väterlichen Führer auf bem Wege gur Bolltommenheit. Samann ftarb ju Münfter am 21. Juni 1788, mb die Fürstin ehrte sein Andenken dadurch, daß sie sich die Erlaubnig auswirkte, sein Ueberrefte in ihrem Garten begraben zu laffen. Die Ffirsten fcbrieb in ihrem Tage buche: "Ein unbefchreiblich fuger Bedante mar mir, die Afche des Seligen, Großen fo wenig Bekannten — in meinem Barten zu bewahren, einft meinen Rindern vielleicht etwas bom Beifte des Berftorbenen einzuhauchen - mir felbft eine beständige Erwedung! - ich erhielt es mit Muhe," Unmittelbar nach Samann's Tode tamen der Fint Galligin und hemfterhuns zum Besuche ber Fürstin nach Münster. Es war bie Abrede getroffen, eine Reife nach Duffelborf zu Jacobi zu machen, bej welchem bereits mehrere Gelehrte jum Besuche eingetroffen waren. Als die Fürstin mit ihren Gemahle und Bemfterhun 8 nach Münfter zurudtam, fiel biefer in eine gefährlich Krankheit, in welcher ihn die Flirstin persönlich bediente. — In einer Beschreibung ihm Zustandes mährend dieser Zerstreuungen sagt die Fürstin: "In dieser Noth erwachte 时 Berlangen nach Leitung. Ich hatte es erfahren, wie (wirkfame) Liebe zum Glaube und biefer jur Ertenntnig führe. Ach! ein Bater, ber mich, ben ich lieben konnte. ward für mich der einzige Retter meiner Seele, und als solcher der Gegenstand eine ftets machfenden Beburfniffes. Bag mar Bamann mir nicht gemefen, mas murbe m nicht Einer febn, der meines Glaubens mare, den ich feines Standes wegen als w

Overberg 749

Bott dazu berufen ansehen konnte; und fo bei biefem Bedanten fcwebte mir Dberberg immer bor ber Seele, als der Einzige, dem ich unbedingten Behorfam gu leiften mir versprechen burfte" zc. - Dverberg hatte seit bem Jahre 1783 an allen mohlthatigen Bestrebungen Fürstenberg's und der Fürstin den lebhaftesten Untheil und lebte mit beiden im engsten freundschaftlichen und wiffenschaftlichen Bertehre. Am 10. Januar 1789 fdrieb die Murtin einen Brief an Overberg, in welchem fie ihm wiederholt den Antrag zu einer geistlichen Berbindung und Freundschaft machte, in welcher sie feiner Leitung ihr Bewiffen bei ungetrenntem Umgange ju übergeben wünfchte. Diefer Brief zeigt ben hohen Ernft ihres afcetischen Strebens im Aufange ihres driftlichen Lebens. Sie ergählt zuerft, wie fie die "unabweisliche Rothwendigfeit des volltommenen Behorfams unter der Leitung eines Anderen ertennend, lange mit fich felbst getämpft und die Aufopferung ihres eigenen Willens doch für ein gar zu fchweres Opfer gehalten, auch ganglich baran verzweifelt habe, einen Mann zu finden, dem fie mit bollem Bertrauen fich unterwerfen konne. Gott habe fie zu der Erkenntnig geführt, daß folch eine Leitung ein wahres Bedürfniß für fie fen, daß fie eines Freundes, eines Baters bedürfe, dem fie ihr ganges Berg öffnen, das Gute sowohl als das Bofe in demfelben frei zur Beurtheilung und Aufficht anheim geben, bon dem fle für ihren Bandel Berhaltungsbefehle holen tonne, und der aus driftlichem Gifer auch außer ber Beichte und unaufgefordert, wie ein Bater fein Rind, fie beobachten, prufen, ftrafen, troften, ermahnen, furz für ihre Seele wie für die feinige forgen werbe." Sie fahrt bann fort: "Diefen Mann voll Salbung und Liebe, der schon lange, indem er mir in seiner Sanstmuth und heiligen Einfalt die ruhrenbsten Seiten meines Beilandes barftellt, ber überhaupt ben Bedürfniffen meines Bergens zu entsprechen scheint, habe ich gefunden. nem Gefühle und meiner Reigung traute ich allein in der wichtigen Bahl deffen, dem ich meinen Willen abzutreten entschloffen bin; ich habe gebetet, gewartet und wieder gebetet und immer denfelben Mann im Grunde meiner Seele wieder gefunden." Sie bittet dann um feine Entscheidung und erklärt sich bereit, auch dann sich derselben zu unterwerfen, wenn fie nicht gunftig fenn follte. - Drerberg erklarte fich bereitwillig und jog in ihr Haus und blieb auch in demfelben bis nach ihrem Tode. Man wurde recht sehr irren, wenn man diese Unterwerfung ihrer Ginsichten unter das Urtheil eines Anderen aus einer Schwächung in dem Karafter der Fürftin erflären wollte, vielmehr gehört fie zu ben großen Entschließungen, wodurch fie in den verschiedenen Epochen ihres Lebens jedesmal mit der männlichsten Kraft und Beharrlichkeit dasjenige ergriff und festhielt, welches sie als das Bolltommenfte und Beste erkannte; und gleichwie in der fruheren Periode ihres Lebens teine Aufopferung ihr ju groß gewefen mar, welche fie bem Bohle ihrer Rinder und ber Biffenschaft nicht bereitwillig bargebracht hatte; eben fo und mit gleicher Seelengroße brachte fie jett ihre Einficht und ihren Billen bem Glauben und ber Liebe Jesu Christi jum Opfer. Durch diefe Lebensvorschrift aber wurde der Karafter der Fürstin auf feine Beise niedergedruckt, wie alle die bezeugen konnten, welche vor und nach diefer Epoche in ihre Nahe gekommen find und fie unverändert in diefen verschiedenen Standpunkten des Lebens als die unvergleichlich geistreiche, hochgesinnte und liebenswürdige Frau erkannt haben, (und was vielleicht am meiften zu bewundern) welche fie gekamt haben als eine Frau, welche durch ihre großen Anstrengungen und burch die mannliche Bilbung, welche fie fich zu eigen gemacht, bon ber weiblichen Zartheit und Anmuth nichts eingebuft hatte. Gothe's Urtheil (Sammtliche Werke. Stuttg. u. Tubing. 1840. Bb. 23. S. 186 ff.) ist in diefer Sache statt aller Zeugniffe vollgultig. — hatte Overberg schon seit 1783 mit Fürstenberg und ber Farftin Galligin im Gintlange gewirtt, fo trat er noch naher in diefen Rreis, als er hausgenoffe der Fürstin geworden war. Rach vollendeter Arbeit wurden im Saufe der Fürstin die Abendstunden einer freien Conversation gewidmet. Auker der geiftreichen Fürstin erschienen hier Fürftenberg, Overberg, feit 1788 Rater Lamp, ber fpatere Biograph ber Flirftin, Erzieher in ber freiherrlich Drofte-Bifchering's

fchen Familie, mit ihm die jungen Freiherren Drofte-Bifchering, Caspar Marimi lian, fpater Bifchof bon Münfter, Clemens Auguft, nachher Erzbifchof bon Roln. und Frang Otto, welcher die Milbe mit feinem alteren, ben ftrengen Ernft mit bem jüngeren Bruder, die Liebe zur Religion und Wissenschaft mit beiden gemein hatte. (Er ftarb ale Domherr zu Münfter im Jahre 1826.) Mit allen diefen ftand Friedrich Leopold, Graf zu Stolberg, seit dem Jahre 1791 durch Briefwechsel und gegenfeitige Besuche in engster freundschaftlicher Berbindung, bis er im J. 1800 Minster au seinem Aufenthaltsorte mahlte, nachdem er mit den Seinigen gur tatholischen Rei. gion übergetreten war. Stolberg und feine Gemahlin legten am heiligen Bfingfiefte, ben 1. Juli 1800, in der Haustapelle der Fürstin Gallitin in Overberg's Sande ihr Glaubensbekenntnig ab. "Erfüllt von Sehnsucht nach einer Uebereinstimmung ber Umgebung, verließ Stolberg mit den Seinigen am 28. September 1800 Gutin, um fic nach Münster überzusiedeln, der Hauptstadt der einzigen Brovinz in Deutschland, wo die gebildeten Stände niemals dem Unglauben gehuldigt haben." (Alfred Nicolovius, Friedrich Leopold, Graf zu Stolberg. Mainz 1846. S. 77.) Diefes seltene Wit hat Westphalen ohne 3weifel den Fürftenberg'schen Lehranstalten und insbesonden in Universität zu verdanken, welche aus dem Kreise gelehrter Freunde, der sich um Fichaberg gesammelt hatte und welcher durch Stollberg's Fülle von Beist, Wissenschaft mi Erfahrung einen reichen Zuwachs erhielt, stets neues, frisches Leben, neue Begeisteum für die Wissenschaft und für die Religion schöpfte. Denn die Professoren der Univafitat fanben entweder, wie Riftemater, Brodmann, Spridmann, Druffel, Bumflei u. A. im täglichen Bertehr mit den genannten Freunden, oder wurden, fo wie auch die Lehrer am Symnafium, bei nicht seltenen Gelegenheiten zugezogen. Daf dieser Kreis sich auf der Höhe der Wissenschaft erhielt, dazu trug die enge Berbindum mit den auswärtigen Gelehrten bei, welche durch Briefwechsel und gegenseitigen Besuch lebhaft unterhalten wurde. Der Philosoph Frang Bemfterhuns war befamtlig schon in Holland mit der Fürstin in enge Freundschaft und regen wissenschaftlichen Bar kehr getreten; er setzte diesen bis an seinen Tod (1790) mit der Fürstin und Fürsten berg fort. Es ift befannt, daß ein Theil von Bemfterhuns' philosophischen Schriften aus Unterredungen mit der Fürstin herborgegangen ift. — Bon Samann mar fom früher die Rede. — Bu den ausgezeichneten Mannern, mit welchen Fürstenberg und die Fürstin in naher und inniger Berbindung standen, gehören noch Lavater und Claudius, F. S. Jacobi und Gothe. — Belden Rugen die munfteriche Universität durch diesen Kreis und Alle, welche mit ihm in Berbindung ftanden, erhielt, if schon früher berührt. Der Beift aber, welcher die munftersche Universität beseelt, war kein anderer, als der mit den guten Elementen der modernen Bilbung befruch tete Beift bes Katholizismus; er jog die Blide bentender Manner im Auslande nach Münfter hin. Gatterer wurde dadurch an Oxford und Ebinburg erimet und bemerkt, die bermaligen Curatoren der Lehranstalten wußten nicht, was die Religiosität für Kunst und Wissenschaft leiste. Er fährt dann fort: "Das höchste Geistige tam nur in Demuth des Beistes empfangen und aus dem Beiste geboren werden. In biefem Sinne ift mir Fürftenberg, ber Minifter bes fleinen Landes, fo ehrmudig, weil er allein mit mächtiger Kraft gegen den Zeitgeift im Rampfe ift, in welchem a sicher nicht unterliegen wird, da er nicht für sich, sondern für Gottes Sache streitt Buberläffig aber ift in dem tatholischen Deutschland teine Universität so gut organism, feine zwedmäßiger mit dem Normal- und Gymnasialunterricht verbunden, als das flein benachbarte Münfter." — Der tägliche Umgang mit so großen Menschen trug and wohl viel dazu bei, daß Overberg in allen seinen padagogischen Bestrebungen det Biel aller Erziehung — Religiosität, Tugend und Lebensgluck — unberrückt im Ange behielt, über den Mitteln nie den 3med vergaß, fich nicht in padagogische Rleinigkeits verlor, sondern immer das Allgemeine und Ganze der Erziehung umfaßte. ihn als Babagogen ehrwilrdig und fest ihm in der Geschichte seines Baterlandes a

Overberg 751

bleibendes Dentmal. — Overberg leiftete ber Fürstin geiftlichen Beiftand in ihrer letten Krantheit, welche abwechselnd mehrere Jahre dauerte und fehr schmerzhaft war. — Im 3. 1803, den 6. Marz, ftarb ber Gemahl ber furftin, Fürft Dimitry v. Galligin, eines plotlichen Todes in Braunschweig. Diefer Todesfall traf fie besto empfindlicher, da fie durch keine vorläufige Nachricht auf diesen Berlust vorbereitet war. — Die Fürftin felbst ftarb mit der volltommenften Ergebung in den Willen Gottes am Somtage, den 27. April 1806, Morgens gegen 3 Uhr. — Nach dem Tode der Fürstin wohnte Dberberg noch brei Jahre in ihrem Saufe bei ber Tochter berfelben, bis er als Regens des bischöflichen Seminars dort seine Wohnung nehmen mußte (1809). literarischer Ruf mar bamals entschieben, und die hohe Burbe feines Raratters, fo wie bas ausgezeichnete Berdienst, welches er fich um das Baterland, hauptfächlich durch Berbefferung des Schulwefens, erworben hatte, allgemein anerkannt. Das in feiner neuen Stellung ihm fo nothwendige Anfeben in wiffenschaftlicher und moralischer Beziehung brachte er mit, brauchte es nicht erst noch zu erwerben. Alle Seminaristen verehrten in ihm den ruhigen und tiefen Denter, den prattifchen Philosophen, der die genaue Renntniß der menschlichen Seele zur Bildung und Beredlung derfelben auf's Beste zu benuten wußte; ehrten in ihm ben ausgezeichneten Badagogen, den grundlichen Gottesgelehrten, ben Mann, welcher mit hellem Berftande, reinem Bergen und ruhigem Bemuthe überall nach Rlarheit und Ueberzeugung gestrebt und einen hohen Grad berfelben sowohl in der Erziehungskunde, als in den theologischen Wiffenschaften errungen hatte. Da die Alumnen des bischöflichen Seminars die theologischen Borlesungen bei der Atabemie horen, ift den Borftebern des Geminars nur die praktische, ascetische und litur-Bier war Overgifche Bilbung, die afcetische vorzugeweise bem Regens vorbehalten. berg gang in feinem Elemente. Sein eigenes Streben nach driftlicher Bollommenheit hatte ihn mit Erfahrungen über das innere Leben bereichert. Aus Selbstbeobachtung kanmte er die geheimsten Falten des menschlichen Bergens, jede seiner Beisungen und Bellehrungen traf ben rechten Punkt. Aber burch fein Beispiel wirkte er noch mehr als durch fein Bort; benn feine Borte wurden nicht mit einer folden Gewalt eingebrungen seyn, nicht mit unwiderstehlichem Einfluß auf die Gemuther gewirft haben, waren fie nicht bon dem Beispiele begleitet oder, um es richtiger auszudrucken, waren fie nicht Bort und Beispiel zugleich gewesen. Denn in seinen Worten sprach fich jedesmal seine heilige, liebenswurdige Ginfalt, seine Demuth, sein Gifer im Dienste Gottes, seine unbeschreibliche Liebe, die Innigkeit seines Gebetes und seines Wandels vor Gott, überhaupt seine Gottseligkeit so unverkennbar aus, daß man nothwendig diese Tugenden an ihm fchaten und zur Racheiferung unwiderstehlich hingezogen werben mußte. Die Gigenschaften eines gottfeligen Priefters, welche Overberg in fo hohem Dage befag, traten in seinem Wirten für das Seminar besonders herbor. — Uebrigens ift die Geschichte feines fiebenzehnjährigen Aufenthaltes in dem bifchöflichen Seminar fo einfach und gleichformig, wie überhaupt bas Leben bes tugenbhaften, durch Gottergebenheit zufriedenen Menfchen. Overberg's Leben war ben einen Tag wie ben andern; diese Ordnung in feinen Tagesgeschäften, diese Gleichformigkeit in feinem ganzen Leben und Thun, feine Rube des Beiftes, seine Abgeschiedenheit von dem Treiben der Belt, welches er doch kannte und beobachtete, waren der Ruhe und Ordnung und der etwas klösterlichen Zucht, worunter bas afcetische Leben eines Seminars einzig gedeiht, besonders zusagend. Reiner benutte fo forgfältig wie er die Zeit. Reben den Befchaften, welche ihm im Seminar oblagen, leitete er eine Reihe von Jahren ale Confistorialrath die Schulangelegenheiten bei ber Regierung, hielt die Normalfchule, predigte, tatechistrte, borte Beichte, befuchte Rrante und schrieb noch dazu unglaublich viele Briefe an Alle, welche sich in allerlei Gelegenheiten an ihn wendeten. Diejenigen, welche sich an ihn wandten, thaten es gewohnlich in den wichtigsten Sachen bes Lebens, in den Angelegenheiten des Beile, bes eigenen ober bes fremden ober vielleicht beiber jugleich. Der Briefe, welche Dberberg fo erhielt, waren fo viele, daß er ein Tagebuch hielt filt die noch zu beantwor-

tenden. Rlagte er auch zuweilen barüber, daß ihm das Lefen und Schreiben der Briefe fo viele Zeit raube, fo ließ er boch teinen Brief unbeantwortet, entschuldigte fich vielmehr, wenn er etwas lange hatte warten laffen muffen. — Dverberg war nicht blok Lehrer, Erzieher und Seelforger — er nahm auch langer als 40 Jahre an der Berwaltung der geistlichen und Schulangelegenheiten wichtigen Antheil. Schon in den ersten Jahren feines öffentlichen Wirkens wurde er von ber bischöflichen Behorde jum Examinator synodalis ernannt. Mußte er fchon wegen bes neuen Ganges, ben er beim Religionsunterrichte der Jugend nehmen zu muffen glaubte, die Theologie jum hauptgegenstande seines fortgesetzten Studiums machen, fo war feine Ernennung jum Examinator synodalis ihm hiezu eine neue Aufforderung. Bei Brufungen der Condidaten des geiftlichen Standes bezweckten feine Aufgaben nicht allein die Erforschung beffen, was Einer gelernt, sondern vielmehr, wie weit er fich an der theologischen Wiffenschaft wirklich gebilbet hatte. In wichtigen Angelegenheiten pflegte die bifcofliche Behörde die Examinatoren ju Rathe zu ziehen. Dberberg's Gutachten war jedesmal mit Erwägung aller Brunde und Begengrunde ruhig, lichtvoll, mit große Umficht, Wiffenschaft und Sachtunde abgefaßt und mit sorgfältigem Fleiße ausgeankin. Seine Meinung sprach er bestimmt aus. Die Festigkeit seiner Ueberzeugung und bit bofitive Rarafter, welcher in feiner gangen Dentungsart und Gestimung vorherrichte, lie ihn auch hier nicht fowanten. Er richtete fich weber nach Borurtheilen, noch nach alter Bertommen, fondern nach Grundfagen, jedoch mit umfichtiger und weifer Berudfichtigung der Zeitumstände. Sein Gemuth ftimmte ihn für milbe, verfohnende Magregeln. -Größeren Antheil hatte er an der Berwaltung des Schulmesens. In den Jahren 1782 und 1788 waren ausführliche Berordnungen erlaffen, nach benen bas Elementarfcul wefen regulirt werben follte. An ben letteren hatte Overberg wahrscheinlich mitgearbeitet. Sie maren aus Fürftenberg's Beifte hervorgegangen und bezeichneten die Richtung, welche bas Schulmefen nehmen follte. Diese Berordnungen waren übrigens nur als Provifional-Schulordnungen angefündigt und als folche fanktionirt. Fürften berg wollte feine, obgleich wohlüberbachten und vielfeitig erwogenen Anfichten nicht ju Befeten machen, ehe fie durch die Erfahrung nicht allein im Allgemeinen bewährt, fonbern auch gerade im Fürstbisthum Münster auf alle Lokalverhältnisse anwendbar gesus-Die Schulverordnungen follten zubor in Ausübung gebracht und das gefammte Landichulwefen follte nach benfelben organifirt werben, bann follte es fich erft zeigen, welche Bestimmungen abgeandert, erlautert ober vervollständigt werden mußten. Mit der Gesetzgebung hielt die Organisation des Schulwesens gleichen Schritt. Das ganze schwierige Geschäft wurde, nachdem die Borarbeiten von den Pfarrern und Communalbeamten gemacht worden waren, von einer Commission, welche aus Deputirten bes Fürsten und der Landstände bestand, in 33 Conferenzen während der Jahre 1799 und 1800 zu Ende gebracht. Overberg machte fich babei fehr verdient. So fam mit da Organisation des Schulwesens jugleich die Schulverordnung ju Stande, welche als ein Bermächtniß des unterdeß verstorbenen Kurfürsten, mahrend der Sedisvatanz vom Domcapitel unter dem 3. September 1801 die gesetzliche Sanktion erhielt. Diese Schulverordnung behauptet unter allen, welche bis dahin erschienen waren, einen vorzüglichen Blas. Dhne das Recht der Eltern zu beeinträchtigen, sichert fie den Ginfluß der Riche und des Staates auf die Erziehung der Jugend und auf das stete Fortschreiten ber Boltsichulen, fest dieselben in ein naturgemäßes Berhaltniß zu den Gemeinden, ba Pfarrern und Beamten, fo wie zu den vorgesetten Oberbehörden, und weiset Jeden dem amtshalber eine Einwirtung auf bas Schulwefen zusteht, gur Erfüllung feiner de fallfigen Berufspflicht an. Sie wurde nicht blos ben Lotalverhaltniffen genau angepaft, fondern ging bei ber Organisation des Schulwesens aus denselben hervor, entsprofte, fo zu fagen, dem vaterlandischen Boden. - Bis zum Jahre 1816 wurde bas Schulmefen im Münfterlande bon der Landichul. Commiffion geleitet. Oberberg mit Mitglied derfelben und beforgte die meisten Geschäfte. In der Beit der Berwirum,

da der offentliche Unterricht nicht allein teine Unterftutung fand, im Gegentheile die borhandenen Mittel ihm entzogen wurden, hielt Overberg fast allein bas Boltsschul-Er fuhr fort, die Lehrer und Schulamtscandidaten wesen im Münsterlande aufrecht. alljährlich zum Normalunterrichte zu versammeln; er sorgte bei der Erledigung einer Schulstelle für die Wiederbesetzung derselben; er that, was in feinen Kräften stand, die brudende Lage bes bamals fo fehr vernachläffigten Lehrstandes zu erleichtern. — Als Oberberg im Jahre 1816 von Gr. Majeftat bem Konige zum Confiftorialrath ernannt, an den geistlichen und Schulangelegenheiten in dem Consistorium und in der Regierung ju Münfter Theil nahm, hatte er wieder Gelegenheit, mit fichtbarem Erfolge für Berbefferung bes Schulwesens zu wirten. Dit feinen Collegen lebte er in aufrichtiger Freundschaft, die Confessionsverschiebenheit forte ihn hierin nicht. Da er trantheitshalber den Sigungen der Collegien nur felten beiwohnen tonnte und doch bei allen Shulangelegenheiten zu Rathe gezogen wurde, so mußte er seine Meinung meistens schriftlich abgeben. In allen seinen Relationen fieht man, mit welcher garten Gewissenhaftigleit er Recht und Unrecht, Für und Wider abzumagen bemüht ift. Es war ihm gewiß ber fugefte Bebante, für die Schulen bes Landes, benen er fein ganges Leben gewidmet hatte, noch am Abende seines Lebens mit gesegnetem Erfolge wirten gu tonnen. War biefes Bewußtfenn gewiß fein größter Lohn hier auf Erden, fo murde boch auch sein Berdienst durch außere Ehre und Auszeichnung anerkannt. 3m Jahre 1818 wurde ihm von Gr. Dajeftat bem Kouige ber rothe Ablerorben britter Rlaffe verliehen. 3m letten Jahre feines Lebens erhielt er ben Titel "Ober-Confiftorialrath"; jeinen Schriften wollte er jedoch nie einen andern als den: Lehrer der Normalfoule, vorgesett wiffen. — Bei der Reorganisation des munfterschen Domcapitels im Jahre 1823 wurde Overberg die zweite Domprabende mit einem Einkommen von 1200 Thalern angeboten. Er war aber jur Annahme diefer Prabende nicht ju bemegen, weil er, wie er fagte, fich nicht im Stande fühle, die Obliegenheiten diefer Bfrunde au erfüllen. Dispensirung von diesen Obliegenheiten wies er mit dem Bemerken aus rud: es wurde auf die Disziplin des nenen Domcapitels einen ungunftigen Ginfluß haben, wenn man gleich mit Dispensen anfinge. Auf wiederholtes Ansuchen trat Overberg als Chrenmitglied bes Domcapitels ein. - Reben diefen öffentlichen Auszeichnungen, burch welche die Berdienste des anspruchlosen, demuthigen Mannes anerkannt wurden, lohnte ihm eine feltene Berehrung aller Rlaffen bes Boltes, welche fich bei jeder Belegenheit tundgab. — Reiner benutte fo forgfältig die Zeit als Overberg. Go entfloß dem raftlos thatigen Manne ein Tag wie der andere, allein seit seiner schmerzhaften Fußtrankheit im Jahre 1818 nahm er immer mehr ab. Alter und Kränklichkeit mahnten ihn start an sein Ende. Dennoch hielt er 1826 den Normaltursus mit dem gewohnten Eifer, den Unterricht in der Badagogik aber mußte er dem Subregens Bolling übertragen. Dverberg beichloß ben Normalturfus am 7. November, doch tonnte er die Prüfung nicht mehr leiten und beschloß am 9. besselben Monats Nachmittags 4 Uhr fein schönes und thatenreiches Leben. Am Sonntage, ben 12. Rovember wurde Die Leiche feierlich zur Erde bestattet. Sein Grab ziert ein einfaches Rreuz. Borderfeite ftehen die Borte Apostelgesch. 4, 12., auf der Rudfeite die Borte Glaube, Doffnung und Liebe.

Es bleibt jetzt noch übrig, Einiges über die Schriften Overberg's zu sagen, durch welche er immer noch nachhaltig wirkt. Daß die Wissenschaft im Allgemeinen durch seine schriftellerischen Arbeiten etwas gewinnen könne, siel ihm ebenso wenig ein, als der Gedanke, sich durch seine Schriften einen Namen zu erwerben. Auch suchte er keinen materiellen Bortheil dadurch, denn mit seinem Berleger machte er gewöhnlich keinen andern Contrakt, als über den Preis, zu welchem seine Schriften verkauft werden sollten, damit sie möglichst wohlseil und auch den Unbemittelten zugänglich blieben. Minister von Fürstenberg wollte, daß die Schullehrer eine gedruckte Anweisung zum Schulhalten und Handbücher, welche das Waterial des Unterrichts enthielten, in die Hände bekommen Real - Angestopable für Theologie und Kirche. X.

follten: aubor aber follte Alles in den Schulen felbst erprobt, durch die Erfahrung bewährt und die Ueberzeugung gewonnen sehn, daß es nicht allein an fich gut, sondern auch den Lotalverhältniffen angemeffen feb. Die Lehrer hatten fich lange mit Abschriften beholfen. Als nun auf diese Weise Overberg's Lehrart verbreitet war und bei der praktischen Anwendung in den Schulen fich bewährte, wurde das Bedürfnig, die Anweifung bagu gebrudt zu erhalten, immer bringenber. Oberberg mußte fich alfo entfchließen, feine Schriften für den Drud auszuarbeiten, worauf er, wie fich aus feinem Tagebuch ergibt, einen unglaublichen Fleiß berwendete. Im Jahr 1788 gab Dberberg fein neues ABCbuch und im Jahr 1793 auf ausdrückliche Aufforderung bet Kurfürsten und der Landstände seine Anweisung zum Schulunterricht heraus. Diesen solgten im Jahre 1799 die biblische Geschichte bes alten und neuen Testamentes, und 1804 fein Religionshandbuch und die beiden Ratechismen (für die größeren und fleineren Am-Seine Schriften murden bon den ausgezeichnetften Badagogen, g. B. Riemeber, Natorp, Zerrenner, Gräffe u. f. w. fehr gunftig beurtheilt (vergl. Zerrenner, Schulfreund. Bb. 12. S. 150; Graffe, tatechetisches Journal, Jahrgang V, Beit &; Benaer allgemeine Literaturzeitung. 1793. Nr. 192; Göttinger gelehrte Anzeigen. 1806. Mary 1823 u. f. m.). - Die königliche preußische Regierung ober, wie damals wie Behörde hieß, die Kriegs = und Domanentammer in Munfter verordnete unter dem 15. Julius 1804 die mentgeltliche Bertheilung des Religionshandbuches an alle Schullehm des Landes auf Staatstoften und sprach bei diefer Gelegenheit ein fehr gunftiges Urthil über diefes Buch aus. — Die beiden Ratechismen und das Religionshandbuch wurden in das Hollandische übersett und in den dortigen tatholischen Schulen eingeführt, und noch vor wenigen Jahren wurde in Belgien und Frankreich Overberg's Anweisung jum Schulunterricht in's Frangofische übersett. Dberberg's Schriften erlebten mehren Auflagen: die Anweisung zum Schulunterricht acht, das Religionshandbuch fieben, die biblische Geschichte zwanzig, und von den Ratechismen wurde etwa eine Million Erem plare verbreitet. — Bergl. Bernard Overberg, Lehrer der Normalschule, Examinator synodalis, Dechant an der Liebfrauenkirche, Regens im bijchoflichen Seminar pu Münfter, Chrenmitglied des Domcapitels, Oberconfistorialrath, Chrenmitglied der foniglich preußischen Regierung bafelbft und Ritter des rothen Ablerordens britter Rlaffe, in feinem Leben und Wirten dargestellt von einem seiner Angehörigen (Joseph Reinermann). Münfter 1829. — Leben Bernard Overberg's von Dr. C. &. Krabbe. Münfter (1831). 2te vermehrte Aufl. 1846. (Renfing, Dechant in Dulmen), Apologie ber Schriften bes herrn B. Overberg, Lehrers ber Normalfchule ju Munfter, wider bie Rezenfionen berfelben im erften Stilde des 100ten Bandes der neuen allgemeinen dentichen Bibliothet von einem fatholischen Geiftlichen. Dorften 1808. — Denkwürdigfeiten aus dem Leben der Fürstin Amalie von Galligin. Bon Dr. Theoder Rater tamp. Munfter 1828. — Schuding, Levin, Die Fürftin von Galligin und ihre Freunde. (Rheinisches Jahrbuch für Runft und Boefie. Roln 1840. S. 121-183.) -B. Overberg, die letten Lebenstage der Fürstin Amalie von Galligin. Som: tageblatt für tatholische Christen. Münster 1850. S. 757-764. 777-784. 797-802. 809-815. (Bier jum erstenmale gebrudt.) - Effer, 2B., Frang bon Farften berg, beffen leben und Birten, nebft feinen Schriften über Erziehung und Unterricht Münfter 1842. — G. S. Bert, bas Leben bes Miniftere Freiherm bom Steil 1. Bb. Berlin 1849. S. 241 ff. - Dohm, Ch. B. bon, Dentrolle digfeiten meine Reit. 1. Bb. Lemgo 1814. — A. Nicolovius, Dentschrift auf Georg Beinrid Lubwig Ricolovius. Boun 1841. G. 16. 34. 56. 122. Derfelbe, Friedrich Leopold, Graf zu Stolberg. Mainz 1846. — Friedrich Berthes Leben. Rut beffen fchriftlichen und mundlichen Mittheilungen aufgezeichnet von Clemens Theodor Berthes. Hamburg u. Gotha 1848 ff. 3 Bbe. Bb. 1. S. 87-90. 107. 127. 138. - Goethe's Werke. Stuttgart u. Tübingen 1840. Bd. 25. S. 158. 160. 167 186—199. 206. 210—211. \$\text{8b}\$, 27. \$\infty\$, 31. 32. 34. 44. \$\text{8b}\$, 31. \$\infty\$, \$\text{339}\$-34!

348. Zeitschrift für Philosophie und katholische Theologie. Heft IX. G. 212 ff. Heft X. S. 212. XI. 113 ff. XVII. 235. — Johannes von Müller's Werke. Stuttgart mb Tübingen. 1810 ff. Bb. 14. S. 228. 232. — Briefe an Johannes von Müller. Schaffhausen 1839 f. Bb. 3. S. 36. — Friedr. Heinr. Jacobi's Werke. Leipzig 1812 ff. Bb. 4. Abtheil. 3. S. 22. Desselben, Auserlesener Briefwechsel. Leipzig 1825. 2 Bde. Bb. 1. S. 301 f. Bb. 2. S. 164 ff. 252 f. 391 f. 893 f. — Dr. Ferdinand Deyds, Friedrich Heinrich Jacobi im Berhältniß zu seinen Zeitzgenossen, besonders zu Göthe. Frankfurt a. M. 1848. S. 73 f. 80 f. 105 f. — Dr. E. H. Silbemeister, Johann Georg Hamann's, des Magus im Norden, Lesben und Schriften. Gotha 1857. 3 Bde.

Owen, f. Communismus.

Ozanam, A. F., gehört unter diejenigen französischen Gelehrten neuester Zeit, welche sich mit besonderem Echauffement gegen die evangelische Reformation ereifern. Außerdem hat er sich als Archäolog mit besonderer Borliebe den eschatologischen Legens den aller Zeiten und aller Nationen gewidmet. Rach beiden Seiten ist er auch für die protestantische Theologie nicht ohne Bedeutung.

Aus seinem außern Leben ist nur zu bemerten, daß er im Jahre 1813 zu Mailand geboren und am 8. September 1853 zu Marseille verstorben ist. Während seines Lebens sinden wir ihn erst zu Lyon als Abvosat, als Doctour on droit und als Doctour Es-lottres auch in schriftstellerischer Thätigkeit, bis er im Jahre 1840 nach dem Tode Fauriel's als Prosessor der fremden Literatur an der Fakultät der Wissenschaften zu Baris seinen stensten Beruf sindet.

Bon seinen Schriften ist die wichtigste "Dants et la philosophie catholique au treinième nicole". Sie etschien in erster Bition 1839, in zweiter 1845. Sie hat noch bor ber zweiten Andgabe vier italienische Nebersehungen und eine bentiche (Dinfter 1844) erfahren; fle hat auch vielfältige Beurtheilungen hervorgerufen, von welchen wir in Beziehung auf die thechliche Seite mur die betreffenden Artifel in ber Evangel. R.-Beitung. 1841. Rr. 48-51. Rr. 57-69. Rr. 68-70. 1842. Rr. 10-12, sowie die Rezenston in den Juhrbuchern für wiffenschaftl. Rritil. 1845. Dr. 73. 74 nennen. Wie früher Artaud de Montor, so milht sich auch Dzanant nicht wenig ab, gegen Roffetti und Ugo Foscolo die romifch-firchliche Orthodoxie Dante's ju erweisen; fo weit geht selbst Lamennais mit ihm, nur, daß dieser darin nur einen Tribut erkennt, den Dante feiner Zeit zollt. Aber Dzanam bleibt hierbei nicht fteben: er geht noch weiter; er nimmt nicht Anstand allen evangelischen Berehrern bes Dichters jeden Antheil an demselben nach der religiösen Seite streitig zu machen, wenn sie nicht etwa, von dem Dichter geleitet, aus London und Berlin in Rom einwandern wollen, wo dam ber Batitan den betehrten "Brudern" seine Thore öffnen werde, das Fest der Berfohnung ju feiern, zu einer "alliance universolle", in welcher die Beiffagung am Dbeliet St. Beter's sich erfüllen werde: Christus vincit, Christus rognat, Christus imporat. Offenbar hat ber Autor in seiner frangofischen Lebhaftigkeit bie lange Reihe von Retraktationen nicht bedacht, wozu die römische Kirche behufs der obigen Alliance, um nur zunächst mit Dante fich in Uebereinstimmung ju feten, fich verftehen mußte, aber schwerlich fich verstehen wurde, und ohne fich felbft aufzugeben nicht berftehen tonnte, mahrend andererfeits alle diese Retraktationen ber evangelischen Rirche boch noch nicht genfigen wurden, weil fle in Dante eben nur einen hochachtbaren Borlaufer, aber nicht einen Rachfolger anertennt. Im Uebrigen tonnen wir bieffalls auf ben Artifel "Dante" verweisen. Doch hiermit follen die unverkennbaren Berdienfte Dzanam's um das Berftundnig ber göttlichen Romobie nicht geläugnet werden : fie wurden fich aber noch mehr bewähren, wenn ihn das nitramontane Partei-Interesse nicht verblendet hatte. Ja, Danam hatte bei einem unparteiischen Berftanbniffe feines Dichters burch biefen felbst ber ebangelischen Rirche naher tommen tonnen, die er verurtheilt, ohne fie im Geringften gu tennen, wahrend er fonft mit regem Fleiße zu Studien aller Art bereit ift. Unter biesen seinen Studien sind besonders die schon gedachten Forschungen über die Sagen, Mussen mb Legenden von den letzen Dingen (S. 324—424) dem weiteren Studium zu empsehlen. Er hat auch außerdem eine Abhandlung: De frequenti apud voteres poëtas Heroum ad inseros dosconsu (S. 324) geschrieben. Ueberall macht er auf die Continuität der Tradition in der historischen Entwickelung, auf den rothen Faden, der auch in allen Berirrungen sortläuft, nicht minder auf den wesentlichen Unterschied zwischen Rutke und Legende (S. 392) ausmerksam. So viel ist gewiß, daß Niemand diese Studien ohne Genuß und ohne Belehrung nachstudiren wird.

Aber besonders merkwürdig ist es für une, wie Dzanam die deutschen Borftel lungen vom Jenfeits, angefichts ber Bifionen bes Regensburger Monche Othlon (Othlonis Liber visionum tum suarum tum aliorum) und ohne Kenntnig Anderer, als die allerschrecklichsten und schauberhaftesten (S. 358) bezeichnet, hingegen die italienischen als die wohlthuendsten und lieblichsten auffaßt, wozu fogleich die Sage vom heiliger Franz und von der Biola des Engels mit ihrer entzudenden Mufit (G. 375) den Em gang bilbet. Danam erklart fich ben Unterschied amischen ben beutschen und italimi fchen Borftellungen vom Jenfeits aus dem Unterschiede der Boller, der Landen, & himmelestriche und fügt in Beziehung auf die Deutschen hinzu: Ces coeurs violen, ces esprits indisciplinés ne se rendaient qu'à la prédication de l'enfer. Dagge heißt es von Stalien: L'apparition du Paradis y prend plus de place et d'éclat: il semble que dans ce beau pays, avec ses horizons lumineux, on ait vu le ciel de plus près. — C'est beaucoup d'effrayer, de terrasser les hommes; mais c'est encore plus de les ravir. S'enfoncer dans l'épouvante pour en tirer la grâce, c'est le dernier secret de la poésie, et l'Italie l'avait su. — Ift dem also, wie das franjo fische Gemalbe mit Mehrerem nachweiset, so ift es besto wichtiger und bedeutungsvolla, baß gerade bem beutichen Beifte, ber nur burch die Schrecken ber Berbammuiß p zügeln war, in der weiteren geschichtlichen Entwickelung die Miffion beschieden war, der gesetzlichen Rirche Italien's gegenüber bas unter bem Besetze verschüttete fuße Sbange lium von der Gnade Gottes in Christo zur Ueberwindung der Hölle und der Berdammnig rein und flar wieder an das Licht zu bringen. — Uebrigens hat Dzanam das Bahältniß der Ueberlieferung zur Poeste und zum Gedauten überhaupt wirklich in seine Tiefe erfaßt, wenn er die Driginalität des Beiftes nicht in neuen subjektiben Erfindungen, fondern in der Erneuerung und Berjungung bes Alten findet.

Unmittelbar nach Dzanam's Ableben ist in der französischen Zeitschrift le Correspondant sein Restrolog von Lenormant erschienen. Rach seinem Tode sind auch die oeuvres complètes de A.F. Ozanam angeklindigt worden, von welchen vier Bande dereits erschienen, aber mit Einschluß der Posthuma acht zu erwarten sind. Davon dürsten site Theologie die Poètes franciscains am wichtigsten sehn, wozu namentlich die schon in den früheren eschatologischen Studien benutzten Fioretti di san Francesco die Grundlage bilden.

P.

Pabft, f. Bapft.

Pacca, Bartholomäus, einer der einflußreichsten römischen Präsaten und den fünf letzten Pähsten, wurde aus einer edeln Familie zu Benebent am 25. Dezemta 1756 geboren und zuerst in seiner Baterstadt und dann in Rom zu einer Laufbahn wert der römischen Präsatur ausgebildet. Die ersten bedeutenderen Dieuste leistete er de Eurie schon unter Pius VI. in Deutschland zur Zeit des Emser Congresses (s. d. Arzund gegen diesen. Als im 3. 1785 die Errichtung einer vierten deutschen Kuntiamsssurgen die vier deutschen Erzbischöfe zu einer Beschwerde beim Kaiser Joseph der einigt, und als dieser ihnen ermuthigende Zusicherungen gemacht hatte, "woie er niemals gestatten würde, daß die Bischöfe im Reich in ihren Diözesanrechten gestört würder und daß er die Nuntien nur als papstliche Abgesandte zu politischen Zwecken auch

Pacca 757

nen, aber ihnen keine geistliche Jurisdiktion einräumen werde (Schreiben vom 12. Okt. 1785, bei Pland, neueste Rel-Gesch. I, 378 ff., wo auch die Emfer Bunktation), da fand man es in Rom nöthig, den hier ausbrechenden gefährlichen Kampf nicht nur durch Schriften, sondern auch durch Absendung eines eigenen fähigen und muthigen Agenten führen zu laffen, und bazu ward Bius VI. von dem gelehrten Erjefuiten Franz Anton Baccaria (geb. 1714, geft. 1795) Pacca borgefchlagen; noch nicht 30 Jahre alt wurde er jum Grzbischof in partibus ordinirt und im Mai 1786 als Runtius nach Koln ab-Die brei rheinischen Rurfürsten und Erzbischöfe weigerten fich unter biefen Umftanden ihn eben fo wie feinen Borganger ju behandeln und ihn auch nur ju embfangen, ehe er nicht auf jede Jurisdiktion verzichtet habe; darum suchte er biefe benn gegen ihren Willen bon Roln aus, wo die Stadt ihn ehrenvoll aufgenommen hatte, aus-Er gab einem Fürften Bohenlohe eine Dispensation zu einer Beirath und erließ am 30. Rob. 1786 ein Cirtular an die Geiftlichen, worin er ihnen verhot, weitere Dispensationen ihrer Erzbischöfe anzuerkennen, als zu welchen fie durch die ihnen bewilligten bapftlichen Quinquennalfatultaten berechtigt feben; bie Rurfürften bagegen ließen ihren Pfarrern befehlen, das Umlaufschreiben zurudzuschiden, und erreichten auf ihre Beschwerde darüber beim kaiserlichen Reichshofrathe, daß dieser unterm 27. Febr. 1787 baffelbe für caffirt erklärte. Beffer aufgenommen wurde Bacca fogleich von den Bischöfen und Aebten, welche er zu seiner Runtiatur rechnete, wie die bon Silbesheim, Barzburg, Paderborn, Speier, Luttich, Fulda u. A., welche ihm freundlich antworteten; und noch mehr erreichte er in Babern, wo man auf Erhaltung ber neuen Runtiaturbrang, und so auch in Preußen. Es war die Zeit, wo man hier turz nach dem Tode Friedrich's II. den bon diefem ausgegangenen Fürstenbund ohne Defterreich gusammenzuhalten und bazu die geiftlichen Rurfürsten, befonders Mainz, bom Raifer fern zu halten wunschte: in diese Entwurfe gehörte es auch, daß ein Coadiutor für Main; eingeset werde, auf welchen babei ficher zu rechnen war und welchen man in ber Person des nachherigen Fürsten Primas Dalberg gefunden hatte. Go gestattete Preugen Bacca im Clevefchen bie ungehinderte Berwaltung ber Runtiatur, ber Konig empfing ihn febr ehrenvoll zu Wefel, sprach in einem Schreiben an ben Papft bom 23. Juni 1788 bie Soffnung aus, bag ber Bapft mit ber Behandlung ber preußischen Ratholiten zufrieden sehn werde, versprach zugleich, zur Beilegung der beklagenswerthen Streitigkeiten mit den Erzbischöfen "omnia quae in nobis sunt officia conferre", und verbürgte sich nach Bacca's Angabe auch, Kurmainz und Dalberg follten nicht mehr auf die Emfer Convention bringen; bagegen wurde nicht nur Dalberg's Bahl jum Coadjutor von Mainz in Rom zugestanden, fondern Pacca bewirfte dort auch auf den Bunfch des Königs, was deffen Borganger nicht für zu nothig gehalten zu haben scheint, daß ihm in Rom der bis dahin den Konigen von Preußen noch vorenthaltene Ronigename nicht langer verfagt wurde \*). Zwar ging ber Streit noch immer fort; im Jahre 1788, als bie Erzbifchofe beim Babfte felbft um Aufhebung ber Berichtsbarteit ber Runtiaturen gebeten hatten, und Roln daneben eine Zusammenstellung aller Beschwerden über Bacca verbreiten ließ, veranlaßte dieser dagegen eine Wenge von Privatschriften jesuitischer und anderer Schriftsteller, aber auch eine offizielle Responsio von Rom aus, zu welcher Baccaria, Garampi und er felbst Beitrage geliefert hatten; fcon bereitete num Rurmaing 1789 eine Synobe bor, wie turz borber die zu Bistoja; anch noch in die Bahlkapis tulation Raifer Leopold's brachten die Erzbischöfe 1790 ben Antrag auf die Aufhebung der Runtiaturen. Aber schon unter Leopold, welchen Bacca (S. 105) dafikr febr lobt, fcheint nichts mehr zur Unterftugung des Unternehmens der Erzbischöfe geschehen zu senn,

<sup>\*)</sup> Pacca's eigene Angaben in ben Denkwürdigkeiten über seinen Ausenthalt in Deutschland, S. 25—26. 58. 76. ber Uebersetung, werben hier durch bie in Häuffer's beutscher Geschichte seit 1786, Th. 1. S. 285 ff. benutten Rachrichten im Ganzen bestätigt, nur erfolgte nach Pacca in Wainz die Lossagung von der Emser Uebereinkunst nicht in dem Maße, wie sie verheißen und erwartet war.

und völlig wurde dann 1794 durch den Andrang der französischen Revolutionsarmee der noch nicht beendigte Streit und die Wirksamkeit Pacca's unterbrochen; während die rheinischen Erzbischöfe schnell auf das rechte Rheinuser slüchteten, blieb Pacca aufangs wegen des Wortes "der Miethling fleucht" absichtlich in Köln zurück, die auch er von Rom Gegenbesehle erhielt; der Erzbischof von Trier hatte ihn noch zuletzt 1793 als Runtins empfangen; den Kursüssten von Köln sprach er noch in Frankfurt; sehr ehrenvoll wurde er in München aufgenommen, und am ersten Tage des Jahres 1795 traf er in Rom wieder ein.

Die Erfahrungen, welche Pacca schon auf bieser seiner ersten Mission gemacht hatte, und seine Deutung derselben scheinen auch für die späteren Jahre seines langen Lebens über feine gange Anschauungsweise, wie fich diese in feinen Memoiren ausspricht, entschieden zu haben. Er fieht nicht mehr Barbaren in den Nichtitalienern, er frent fich ihrer, nachdem er ihrer viele im Auslande felbst kennen gelernt hat; aber gembe barum gonnt er fie nun fast feinem anderen Berru, ale bem feinigen. Barefie, Bhilofophie, Muminatismus, Boltsverführung find für ihn fast nur ungleiche Ramen für be selbe Sache, für die Eigenwilligkeit und Zügellosigkeit, welche es in der Zucht und ai dem alten Rechtsboden der Kirche unter dem Papfte nicht mehr aushalten tam; buch fle sind jett weithin Regierte und Regierende verborben, auch die letteren und mit ihnen auch die geistlichen Fürsten mit ihren Rathgebern; wie schade um das Berloren, wie fehr der Mühe werth, gufammenzuhalten, was fich noch retten läßt! burch Radigeben geschieht dieß, fondern nur burch Festigkeit; bas Laviren um bes Er folges willen, der Weg der Zngeftandniffe, um nicht Alles zu verlieren, der Weg Cow falbi's ift nicht der Weg Pacca's, welcher barum nur in den Fällen, wo diese Unbengsamkeit an ihrem Orte war, seine größten Erfolge erreichte.

Einen zweiten Wirkungskreis im Auslande erhielt Pacca noch durch Bins VI. mit der Runtiatur in Lissadon, welche er vom 3. 1795 bis 1802 bekleidete, während in Deutschland Hannibal della Genga, der nachherige Papst Lea XII., sein Rachsolgen wurde. Auch über die dortigen Zustände hat er in der Schrift notizis sul Portogallo Rachricht gegeben. Der Ausenthalt in diesem Lande scheint ihm damals über die schwierige Zeit bei der Gesangennehmung Pius VI. und vor der Wahl seines Rachsolgens hinweggeholsen zu haben; er war noch in Portugal, als er von Pius VII. sogleich 1801 zum Cardinal erhoben wurde (Denko. 3, 120).

In den nächsten Jahren freilich wurde Confalvi, wie er überhaupt erft wieder eine neue Papstregierung möglich gemacht hatte durch die von ihm geleitete Bahl Bius VII. und durch das bon ihm burchgesette Concordat mit Napoleon, fo and auf dem wieder gewonnenen Boden fo fehr fast der alleinige Regent, daß besonders fur Zelanti wie Bacca, welcher feine Ungufriedenheit mit ben Zugestandniffen des Concordates nicht berhehlte (Dentw. 3, 120), nicht viel Raum zum Mitregieren übrig blieb. Aber nachdem Napoleon den Bapft genothigt hatte, Confalvi ale Staatefetretar fallen zu laffen, macht Bius VII. einige Zeit nachher (18. Juni 1808), als Rom bereits (2. Februar) von frangösischen Truppen besetzt mar, Pacca ale Prosetretar zu feinem Minifter, und für eine Lage, wie fle hier junachft bevorstand, wo durch Rachgiebigfeit nichts mehr ju a. halten und zulet nur die Ehre und ein Brinzip zu retten war, pafte vor Anderen en Mann von Bacca's Muth und Unbeugsamteit. Er war es, ber noch turz bor seiner und des Papftes Gefangennehmung ben Bann gegen Napoleon vom 10. Juni 1809 concipirte und in Rom bekannt machen ließ, und so wurde er nun auch am 6. Juli 1809 mit Bius VII. in demfelben Wagen durch den frangof. General Radet gefangen and Rom fortgeführt. Aber schon in Grenoble wurde Bacca vom Bapfte getrenut und an bie piemontefische Festung Fenestrella geschaft, welche in bielen Jahren mit vielen geift lichen und weltlichen Renitenten gegen Rapoleon's herrschaft überfullt war, und m nun auch Bacca bom August 1809 bis in ben Januar 1813 in febr enger Baft # fangen blieb, sogleich anfangs nicht unbefriedigt durch Stille und Einfamteit nach be

Bacca 759

ftandhaft übernommenen Unruhen, und nachher feine Zeit zwischen Andacht, Lefen und Aufzeichnen seiner Dentwürdigkeiten theilend (Dentw. 1, 3. 13. 2, 104). Erft in Folge des Concordats von Fontainebleau wurde er freigelassen; nur ungern scheint Rapoleon ben zehnten Artitel des Concordats, welcher Amnestie verhieß, auch auf Bacca erftreckt an haben, welchen er feinen Feind nannte und welchem er noch in den Tuilerien mundlich die Abfassung des Bannes über ihn vorhielt (Denko. 2, 144); aber dieß hielt Pacca nicht zurud, nun fogleich in Fontainebleau zusammen mit anderen eifrigen Cardinalen ben Bapft zu befturmen, daß er daffelbe Concordat, welches ihn felbft erft foeben gurudgeführt hatte, nicht halten burfe. Am 25. Januar 1813 hatte Bius VII. unterschrieben; am 17. Februar traf Pacca in Fontainebleau ein, fand ihn jammernd, daß er sich übereilt habe, daß man ihn gezwungen habe, daß er, wie Clemens XIV., int Bahnfinn fterben werde, und er fprach ihm nun erft mit Erfolg wieder Muth ein, daß sich noch ein Mittel und eine Abhülfe finden werde (Dentw. 2, 134-137). Am 24. Marz wurde unter Mitwirtung ber Cardinale, auch Confalvi's, welcher ebenfalls zurudgekehrt war, bas Schreiben Bius VII. an Napoleon abgefandt, in welchem er bas Concordat wiberrief, und eine Allocution ausgefertigt, in welcher dieß den Cardinalen betannt gemacht wurde; nachher halfen Pacca und die übrigen auch noch an einer zweiten Allocution und an einer Bulle filr ein etwaiges Conclave, damit diefes nicht völlig von Rapoleon abhängig werbe. Run wurden Bacca und Confalbi zuerft mit Gefangenschaft bedroht, dann auch wieder aufgefordert den Papft umzustimmen, und zulett, fcon nach der Abreise des Babstes am 23. Januar 1814, noch einmal an Berbannungsorte abgeschickt, Bacca nach Uzes im Departement Garb. Aber bieß Exil verwandelte fich für Bacca durch den Sturz Rapoleon's in einen Triumph; unter Festzügen der Bevölkerung am 22. April 1814 von Uges abgereift, holte er ben Bapft noch vor Rom in Sini. gaglia ein und tonnte am 24. Mai 1814 wieder neben ihm im Wagen, wie bei der Wegführung im Juli 1809, mit ihm in Rom einziehen. Und hier war es bann auch Bacca fogleich wieder, welcher, während Confalvi noch in Baris, London und Wien allen Machthabern die gunftigsten neuen Bedingungen für das Papfithum abzugewinnen beschäftigt war, noch im Jahre 1814 bei ber hier schnell burchgeführten Restauration, bei Berftellung des Jesuitenordens, der Inquisition u. f. f. ben thatigften Antheil nahm. Roch in Confalvi's Abwesenheit veranlagte er im folgenden Jahre 1815, als nach Rapoleon's Abreife von Elba Konig Murat gegen ben Willen bes Bapftes ben Rirchenftagt durchziehen und vielleicht besetzen wollte, eine neue Abreise oder Aucht Bius VII. nach Genua und begleitete ihn wieder; boch nur bom 22. Mary bis jum 7. Juni dauerte diese neue Abwesenheit bes Papftes von Rom.

Nachher ift bann freilich Pacca's Birkfamteit weniger mehr nach außen hervorgetreten; jundchft bis jum Tode Bins VII. regierte Confalbi wieber, und in ben brei nachsten Conclaven 1823, 1829 und 1831 scheint man einen Mann bon Bacca's Muth und Festigkeit auch nicht allgemein genug auf dem päpstlichen Stuhle gewünscht und ihm bei ber Bahl lieber breimal weit weniger herborragende Cardinale vorgezogen zu haben. Aber im höchften Ansehen und thatig in Berwaltung zahlreicher Aemter in den verschies benen Congregationen bis in fein hochftes Alter, behielt er jest auch noch für die Rebattion feiner Dentwürdigkeiten über die Banptperioden feines Lebens Duge übrig. 3m Jahre 1829 und balb darauf noch in drei anderen Auflagen erschienen brei schon in Feneftrella vorbereitete Banbe feiner Memoiren über die Jahre 1808-1814, 1832 noch ein Band über den Aufenthalt in Deutschland 1786 und 1833, über die Reise mit Bius VII. nach Genua 1815, alle drei auch deutsch, Augeburg 1831-84. Richt nur durch ihren historischen Inhalt sind diese Schriften lehrreich und anziehend als Berichte eines Mannes, welcher fich felbst pars magna ber Ereigniffe, von welchen er rebet, nennen tann, sondern auch als die Erscheinung eines Lebens mit einem weiten Ueberblid von einem hoben Standpuntte aus, mit ficherer Unabhangigfeit von Menfchenfurcht und Menschenautorität, mit burchgangiger Unterordnung unter eine beherrschende 3bee und mit dem Lohne der Heiterkeit für den niemals gebrochenen Muth in solchem Dienkt; zu der letzteren gehört auch in seiner sonst kunstlosen Darstellung die Freude on zustermenden Reminiscenzen aus Dichtern und Klassistern alter und neuer Zeit, wegen welcher er einmal als wegen einer Jugendschwachheit um Entschuldigung dittet (Denko. 1, 17) und welche doch gerade seinen Erzählungen einen besonderen Reiz gibt. Sinen Ueberblick über die kirchlichen Zustände aller Länder und darin eine Zusammenfassung seines Urtheils über sie und aller seiner Hossnungen und Besorgnisse hat er noch kurz von seinem Tode, aber mit voller Krast seines Geistes und seiner Zuversicht auf die Zukumt seiner Kirche, in einer Rede in der Atademie der katholischen Religion, deren Protektor er war, zu Ansange des J. 1843 gegeben, auch hier zulest um Entschuldigung bittend, "daß ein von der Last von 87 Jahren gebeugter und dem Grabe, in das er bald hinabsteigen wird, schon naher Mann gewöhnlich taub seh gegen die kleinmüthigen Eingebungen menschlicher Klugheit". Er starb zu Kom am 19. April 1843.

Nachrichten über ihn, außer in seinen eigenen Memoiren, von einem Manne, welcher längere Zeit zur französischen Gesandtschaft in Rom gehörte und ihm hier wie gestanden und ihn sehr verehrt hatte, von dem Biographen der drei Päpste Pins VII. und VIII. und Leo XII., Alexis Fr. Artaud de Montor, in der Biographie univeselle Bd. 76. S. 171—190.

Pachomius, ein jungerer Zeitgenoffe des heiligen Antonius, ift der Begrimber bes Rlofterlebens. Um bas Jahr 292 in ber agyptischen Landschaft Thebais geborn, reifte er in ber Zeit zum Jüngling heran, in welcher bas Chriftenthum mit Confantinus ben Thron ber romifchen Cafaren beftieg. Diefer Wechsel der äußeren Lage der Rirche jog unter ben mannichfachen Beränderungen bes driftlichen Lebens, welche buch ihn herbeigeführt wurden, auch eine Wendung ber Dinge nach fich, die für Pachomius folgenreich war. Der ascetische Trieb, welchen die Rirche als Erbschaft ber absterbenden alten Belt übertommen und in ihren eigenen Rindern auf's Reue gepflegt hatte, mochte fich nämlich jest nicht mehr, wie in der occlosia prossa, innerhalb der Gemeinde ausleben, sondern fing an, außerhalb ber großen firchlichen Gemeinschaft, die felbft der Welt anheim gefallen ju fenn schien, feine Befriedigung ju fuchen. Denn mogen auch immerhin schon seit ber becifchen Berfolgung einzelne Christen als Anachoreten in der Bufte gelebt haben, die maffenhafte Beltflucht der driftlichen Afceten erfolgte boch erft in dem angegebenen Zeitpunkte, und zwar zunächst in dem Lande, das in der Besellschaft ber Therapeuten schon das judische Borbild ber christlichen Monche erzeugt hatte. Auch Bachomius folgte biefem Buge ber Beifter und ging, als zwanzigjahriger Bungling jum Christenthum bekehrt, in die Ginode, um unter der Leitung Palamon's, eines ber ersten und ftrengsten Schuler bes heiligen Antonius, nach ber Balme ber felbft-Mit Freudigkeit übernahm er ermählten Beiligkeit bes monchischen Asceten zu ringen. bie gewöhnlichen Entfagungen und Uebungen der Ginfiedler; das Bedürfnig nach Speife und Trank ertöbtend, den Schlaf kurzend, mit seiner Bande Arbeit seinen eigenen knappen Unterhalt und milbe Spenden für bie Armen erwerbend, fampfend mit teuflischen Erscheinungen, die ihm feine Ginbilbungetraft porspiegelte, lebte er Jahre lang ein leben bes Gebetes, am liebsten in der Ginfamteit einer Sohle der thebaifchen Gebuge. Freilich reichte Bachomius mit diefen bergleichungsweife milben und menfchlichen Entfa gungen nicht entfernt an den barbarischen Feuereifer anderer berühmter Asceten herm; nicht an die fromme Buth eines Ammunius, der fich taglich mit einem glubenden Gifen brannte, um sein Fleisch möglichst rasch abzutödten; auch nicht an die erfinderische Gelbst qual eines Matarius, ber fich feche Monate lang unbefleibet in einen Sumpf ber ftetiichen Wüste legte, um durch Schnakenstiche jegliche Regung der Fleischesluft zu bat nen; baffir trat er aber etwa um bas Jahr 330 mit einer verständigen Einrichtung 3m Berbefferung des Anachoretenlebens aus feiner Einfamteit herbor, die ihm als dem Batt des eigentlichen Mönchthums feinen Blat bor folchen Gelben einer unmenschlichen Entfagung, an denen Aegypten so reich war, für immer sichert.

761

Pachomius grundete nämlich zufolge einer göttlichen Offenbarung, die ihm im Gebet zu Theil murde, wie die Lobredner des Monchthums die Sache darftellen, auf der Rilinfel Tabenna das erste xocropcor, d. h. ein Haus, in dem er Anachoreten, welche bis dahin meist jeder für sich allein zu leben und ganz nach eigenem Gutdunken ihre Uebungen und Enthaltungen zu bestimmen pflegten, sammeln und durch die Bucht von Borftehern und Regel zu einem gemeinschaftlichen, in festen Formen und Ordnungen sich bewegenden ascetischen Leben gewöhnen wollte. Schon bei diefer gottlichen Offens barung, die dem Bachomius zu feinem Unternehmen den Anlag gab, foll er von einem Engel eine eherne Tafel mit ber Regel für feine tünftigen Monche empfangen haben; später, als er seinen Bau vollendet, soll ihm dann noch einmal ein Engel Gottes erschienen sehn, ber fein Wert gelobt, die überlieferte Regel bestätigt und ihm die Berheifung gegeben habe, daß er der Bater und Leiter einer unzähligen Schaar von Monchen werden folle. Diefe Berheißung ift in Erfüllung gegangen; benn in ber That birgt fich in biefem mythifch ausgeschmudten Bericht von ber Stiftung bes erften Rlofters bie Bahrheit, daß eine Beiterbildung des Anachoretenlebens in der Form, wie fle Pachomius vollzog, eine geschichtliche Nothwendigkeit geworden war.

Die Zahl der ägpptischen Anachoreten hatte fich nämlich, nachdem einmal Paulus von Theben und der heilige Antonius das verführerische Beispiel der Beltflucht gegeben hatten, schon zur Zeit des Bachonius unglaublich vermehrt und war noch immer im Bunehmen begriffen; wenigstens schatt Balladius, der gegen bas Ende des 4. Jahrhunderts Aegypten bereifte, um die dortigen Monche tennen ju lernen, ihre Bahl, die der Einsiedler mit eingeschloffen, gering gerechnet auf ungefähr 26000 Mann, fo daß dieser frititlose Bewunderer des Monchthums es nicht unterlassen kann, in dieser imponirenden Bahl von Buftenbewohnern eine Erfüllung der Beiffagung des Jesaias 54, 1. au fuchen, indem er die conuog des Bropheten auf die agyptische Bufte beutet. Mögen nun auch für das erfte Drittel bes 4. Jahrhunderts einige Taufende von diefer Bahl abzuziehen fenn, ber Reft bleibt immer noch fo groß, daß ein einigermaßen befonnener Freund des Anachoretenlebens sich unmöglich der Ginsicht verschließen konnte, diese Masse von Anachoreten muffe organisirt und einer streng gehandhabten Regel unterworfen werben, follte fie felbst bor ben tiefften sittlichen Schaben und die Ordnungen ber Rirche und des Staates vor brohenden Gefahren bewahrt bleiben. Denn der Muffiggang, auch ber fromme, ift eine fruchtbare Burgel des Berberbens, und wie viel offenbare Arbeitsschen und Robbeit, wie viel Elend und Armuth, wie viel geiftlicher Sochmuth und Fanatismus mag fich bamals neben einer reinen, wenn auch irrenden Frommigteit in der Bufte geborgen haben! Gin Anfat ju biefer nothwendigen Organisation des Anachoretenlebens hatte fich auch fcon gang bon felbft gemacht. Diesen Fortschritt bezeichnen die davoae in ihrer ursprunglichen Gestalt, die ja badurch entstanden waren, daß viele Einsiedler ihre Zellen in der unmittelbaren Rabe berühmter Afceten erbauten, um beren Beifpiel nachzuahmen und in freiem Behorfam ihrem Rath und ihren Borschriften zu gehorchen; ichon in biefen davoar war also eine Art von Zusammenleben der Anadoreten und eine gewiffe Bucht und Aufficht eingeführt, der fich die Einzelnen, fo weit und fo lange fle eben wollten, unterordneten. Auf diefem Wege ging Pachomius in ber richtigen Erkenntnig beffen, mas feiner Zeit noth that, noch einen Schritt weiter; das Haupt der Laura, das nur durch seinen moralischen Einfluß dieselbe regierte, bermandelte er in einen mit gefetlicher Gewalt ausgerufteten Borgefetten; Die zerstreuten, offenen Butten der Lanra erfette er durch ein geschloffenes Haus mit vielen Bellen, oder bei größeren Gemeinschaften auch durch mehrere berartige Sauser; ben freien Behorfam ber Infoffen ber Laura, welcher ber individuellen Billfur berfelben noch vielen Spielraum gelaffen hatte, nahm er in die frenge Bucht ber Regel, welche unbe-Dingten Gehorfam forberte, bestimmte nothwendig zu leiftende Uebungen und Entfagungen allen Gliebern ber Gemeinschaft vorfchrieb, Buchtmittel fur Uebertreter anordnete und endlich neben bem Gebet auch die Arbeit nicht vergaß. Go wurde Bachomius ber

Urheber des Mönchthums; denn der Name Mönch, porätzer, monachus, der urfprünglich gerade den Einsiedler bezeichnet, wurde nach und nach das eigentliche Chrenprädikt der Conoditen, während die einsam lebenden Anachoreten, die eigentlichen porätzeres, nicht bloß diesen Namen, sondern auch ihr Ansehen an die Jünger des Pachomins verloren.

Die Einrichtung des Pachomius fand den höchsten Beifall bei seinen Zeitgenosien; sein Kloster auf Tabennä füllte sich bald so sehr, daß er sich genöthigt sah, noch acht andere Mönchsklöster in der Thebais anzulegen; diese Klöster schlossen noch bei Bachomius' Ledzeiten 3000 Mönche ein, und Palladius berichtet, daß zu seiner Zeit im Mutterkloster 1400, in allen diesen Klöstern zusammen 7000 Mönche gelebt hätten. Auch die Lasqua scheinen nach und nach das Wesentlichste von den Einrichtungen des Bachomius angenommen zu haben; freilich blieb ihnen die äußere Form der daulicha Einrichtung, aber ihr Geist wurde durchaus klösterlich, weil die strenge Zucht des Borstehers und die Disciplin der gemeinsamen Regel eingesihrt wurde; kam nun dei den kleineren oder den neu errichteten Lauren noch die Ringmauer hinzu mit der Elwin, so war ein Kloster im vollen Sinne des Wortes aus der Laura geschaffen. Edich verdanken auch die Frauenklöster dem Pachomius ihren Ursprung; das erste gründen at kurze Zeit nachdem er die Einrichtung seines ältesten Wönchsklosters vollendet hatte, sin seine Schwester am User des Ril nicht weit von Tabennä.

Bis zu feinem Tode rafilos für die Idee feines Lebens thatig, ftarb Pachomint, betrauert von vielen Mönchen, im Jahre 348.

Die authentische Gestalt der Möncheregel des Pachomius läßt sich nicht mehr a: mitteln; genug, daß fo viel ficher ift, daß er zuerft eine Regel eingeführt und baburch die Organisation des Conobitenlebens begrundet hat. Denn die größere Mondstrack, die Lufas Holftein in feinem Codex regularum P. I. pag. 26-36 der Biener Ausgabe in 194 Artifeln als Regula S. Pachomii hat abdruden laffen und die auch Ga zäus im Anhang seiner Ausgabe von Cassianus de Coenobior. institut. Francos. 1722. pag. 800 ff., allerdings im Einzelnen abweichend, in 128 Artikeln mitgetheilt hat diese größere Regel foll zwar eine von hieronymus verfaßte Uebersetzung ber urfprunglichen Regel bes Bachomius fenn; indeg ichon beghalb lagt fich biefe Deinung nicht festhalten, weil, wie auch Gazaus richtig bemerkt, zusammen mit Pachomins auch feine Schüler Orfiefius und Theodorus als Berfaffer berfelben genannt werden. Benig beffer fteht es um die Authentie einer turgeren Regel, die auch dem Bachomius zugeschrieben wird und bei Bazaus a. a. D. in 14 Art. abgedruckt ift; die Mittheilm: gen des Balladius, histor. Lausiaca cap. 38., und des Sozomenus, lib. III. cap. 14. aus benen fie ftammt, tragen wenigstens einen fehr fragmentarischen Raratter; indef ent halten diefe Mittheilungen gewiß auch achte Borschriften bes Pachomius. Borfdriften finden fich freilich manche Sonderbarkeiten; fo theilt Pachomins alle fem Monche in 24 Rlaffen nach ben Buchftaben des griechischen Alphabets, und macht babe die Beziehung zwischen einer myftischen Bedeutung jedes Buchstabens und ben Giger Schaften ber ju tlaffifigirenden Monche jur Grundlage feiner Gintheilung; er fest alfe 3. B. die einfältigeren Seelen in die Rlaffe I, die verftandigeren Monde in die Rufft Z ober A. Daneben enthält diese Regel aber auch Alles, was zu den Lebensbedingungen eines Conobiums gehort. Bachomius erscheint überall mit ber vollen Gewalt bes & stehers bekleidet; die gemeinschaftliche Wohnung (eadem aula) mit verschiedenen Belle wird gefordert; die gleiche Rleidung wird für die Monche verlangt; bestimmte Gebet zeiten werden festgesett; die Arbeit und die ascetischen Uebungen werden geordnet; it Bestehung einer Brufungszeit vor bem Gintritt in's Rlofter wird gesetlich bestimmt. & diese und ahnliche Bestimmungen des Pachomius mogen sich bann im Laufe ber 30 ausführlichere Gestsetzungen über die Gewalt ber Borfteber, die Beschäftigungen unt te Leben der Monche, die Strafen der Uebeltfater u. f. w. angefchloffen haben, und bare ift wohl die oben erwähnte größere Regel des Pachomius allmählich erwachfen.

**Bad** 763

Beniger zweifelhaft ist das Urtheil der Aritit über die hinterlassenen Schriften des Pachomins; seine Monita ad Monachos, eine gemüthliche Paranese, die zu mönchischen Tugenden aufsordert, seine Briese an befreundete Alostervorsteher und seine Verda mystics, die bei Holstein a. a. D. S. 37—46 gesammelt sind, enthalten nichts, was die Zugnisse der Alten, welche diese Schriften dem Pachomius beilegen, wantend machen könnte; namentlich sind die Briese und die Verda mystica, die beide freilich ganz underständlich sind, ein passendes Seitenstück zu Pachomius' Klasseneintheilung der Mönche nach den Buchstaben des griechischen Alphabets; denn auch in diesen Schriftstücken wird von einer mystischen Bedeutung der griechischen Buchstaben Gebrauch gemacht, die dem Pachomius und seinen befreundeten Correspondenten durch Offenbarung mitgetheilt sehn soll. — Außer den oben angesührten Schriftstellern ist noch zu vergl. die Vita Pachomii in den Acta Sanctor. Maji zum XIV. Wai S. 295—334; Gennadius, de viris illustr. cap. 7. Die Belege sür die hier gegebenen allgemeineren Erörterungen über das Rönchthum sinden sich in der Habilitationsschrift de monachatus originibus et causis, Mardurgi 1852, pag. 58—71 von

Vack, Otto von. Bu ben Mannern, welche in der Reformationszeit durch die zufällige Stellung, die fie einnahmen, durch die Berbindung mit fürstlichen, auf die politischen Buftande Deutschlands einflugreichen Personen, burch eine klug berechnete, mit Borficht und Gewandtheit ausgeführte Benutzung der obwaltenden Berhaltniffe zu eigenem 3wede, durch eine nicht raftende Unruhe und Beweglichfeit, verbunden mit ber Anwendung felbst verwerflicher Mittel jur Erreichung felbstsüchtiger Absichten befannt geworden find, gehort Otto von Bad; er ift um fo mertwürdiger, ba er unter bem Scheine der Bingebung an die evangelische Sache und einen fürftlichen Führer berfelben die beutschen Reichsfürsten in eine mächtige Bewegung versete, Deutschland den Gefahren eines inneren Krieges preisgab und fein Leben in tragischer Beife endete. Pack gehörte einem fächsischen Batriziergeschlechte an; von seinen Jugendjahren ist nichts Räheres bekannt. Als Doctor juris utriusque war er in die Dienste des Herzogs Georg von Sachsen getreten, von demfelben zum Rathe und Kanzleiverweser oder Bicekanzler ernannt und wiederholt mit Miffionen an auswärtige Bofe, namentlich an den Landgrafen Phi= lipp, den Schwiegersohn Georg's, und auch zu Reichstagen betraut worden (f. Johann Bilh. Hoffmann, Sammlung ungebruckter Rachrichten, Dokumenten und Urkunden. I. Halle 1786. S. 89 ff.). Seine Stellung jum Berzoge Georg hatte er aber schon babin gemigbraucht, daß er fich, wie ber Bergog an ben Landgrafen fcreibt (f. Reubeder, Urkunden aus der Reformationszeit. S. 29), in Schlesten hin und wieder für einen bergoglichen Gefchäftstrager ausgegeben hatte; auch ber Unterschlagung und bes Betruges hatte er fich bereits schuldig gemacht (f. Rante, Deutsche Geschichte u. f. w. III, G. 44 f.). Durch die Miffionen, die ihm wiederholt bon feinem Gebieter jugewiesen morden maren. mußte er nothwendig beffen Bertrauen in hohem Grade gewonnen haben; feine Rührigs keit und Geschicklichkeit zu Unterhandlungen konnte auch bem Landgrafen nicht unbekannt geblieben fenn, ber fich felbft an ben Bergog Georg mit ber Bitte wendete, ihm Otto von Bad einige Beit ju überlaffen, bamit biefer ihm in einer Streitsache mit bem Berzoge von Nassau wegen des Besites eines Theiles von Oberhessen und der Graffchaft Ratenellenbogen mit Rath und That beistehen möchte. Herzog Georg erfüllte diese Bitte, und Bad begab fich im Anfange des Jahres 1528 nach Raffel, doch ging er zubor und ohne Biffen Georg's nach Schleften, wo er, wie der Bergog fpater vermuthete, vielleicht auch eine "Berratherei" getrieben haben mochte. In Raffel angefommen, trat er naturlich fehr bald mit dem Landgrafen in eine engere Berbindung. Diefer war bei den eigenthumlichen und in der That bedenklichen politischen Berhältnissen im Reiche, bei dem Saffe der romischen Bartei mit dem Raiser an der Spipe, bei den heftigen Berfolgungen, die vornehmlich in Oberdeutschland gegen die Evangelischen vorgenommen wurden, ängftlich und beforgt, daß der Fanatismus der machtigen Gegner zu noch größeren Gewaltthatigkeiten borfcreiten möchte. Diese Angst und Beforgniß war noch durch eine

Zusammenkunft, die zwischen Ferdinand, dem Bruder des Kaisers, dem Kurfürsten 300: dim bon Brandenburg und dem Bergog Georg im Mai 1527 in Brestau ftattgefunden hatte, bedeutend gesteigert worden; unaufhörlich spähete ber Landgraf nach allen Seiten hin, ob er vielleicht im Beheimen geschmiedete Plane entbeden konnte, Die einen gegen ihn und die evangelischen Fürsten gerichteten plotlichen Ueberfall jum Ziele hatten. Die größter Unruhe fah er in die Zufunft, besonders weil er die evangelischen Richande nicht schlagfertig wußte, ja fie hatten selbst, unterftützt von den Ginwurfen ihrer Theologen, bor allen Luthers, jede bon ihm gegebene Anregung, fich für einen möglichen Angriff, ber unerwartet erfolgen konnte, geruftet zu halten, unberuckfichtigt gelaffen ober waren feinen Borfchlägen geradezu entgegengetreten. Bald genug begann der Landgraf seine Forschungen auch bei Bad, dem vertrauten Rathe Georg's. Pad mochte die Bemuthsstimmung des Landgrafen durchschauen, und die Klugheit mußte es ihm gebiem, nur mit Borficht und Zurudhaltung fich zu außern. Um fo mehr konnte ber Landgrof bei dem Argwohne, der ihn erfaßt hatte, bermuthen, daß Bad Renntnig von einem gegm ihn und die glaubensverwandten Stande beabsichtigten Plane habe; als aber der Ind. graf bei weiteren Unterredungen über einen folchen Plan ihm nicht bloß Schut, fonten auch eine Belohnung von 10,000 Gulben zusagte, wenn er nahere Eröffnungen echelte (f. Rommel's Gefch. von Hessen. III, 2. Abth. S. 6), als Back nun vor etwaigen Bafolgungen von Seiten des Bergogs Georg fich gefichert und bei feinen Geldbedrangniffa einen ansehnlichen Gewinn gewahrt fah, trat er wirklich mit dem Geftandniffe hervor, daß von König Ferdinand und mehreren römisch sgestunten Standen ein Bundniß gegen ihn (den Landgrafen) und den Kurfürsten von Sachsen in Breslau geschlossen worden sen; zugleich legte er bem Landgrafen eine Abschrift von der Bundesnotel vor und ftellte ihm selbst die Borlage des Driginals in Aussicht. Natürlich gerieth der Landgraf in eine nicht geringe Aufregung. Er begab fich nach Dresben (Febr. 1528), und hier legte ibm Bad amar nicht bas Driginal, aber boch eine andere, mit dem Rangleiflegel bes Bergogs Georg verfehene Abschrift ber Bundesnotel bor, welcher noch überdieß bas Gebeimfiegel bon des herzogs handring aufgebrudt mar (neubeder, Urfunden. S. 27). Da ma Bad auch angab, daß er dieses Dokument aus der Ranglei des Herzogs entnommen, bak er es ichon im vergangenen Sommer bem Bergog Beinrich von Braunichweig gezeigt habe und daß es der Herzog Georg stets bei sich führe, mochte der Landgraf in seinem Aramohne die Existenz einer Bundesnotel im Originale teinen Augenblid bezweifeln; die Stibulationen ber Notel verfetten ihn in die größte Beforgnig, denn fie \*) enthielten folgende wesentliche Bestimmungen.

Der König Ferdinand verband sich mit den Kurfürsten Albrecht von Mainz mit Joachim von Brandenburg, mit den Herzögen Georg von Sachsen, Wilhelm und Ludwig von Bahern, mit dem Cardinal-Erzbischof Matthäus von Salzburg und mit den Bischöfen Wigand von Bamberg und Konrad von Würzburg, der durch Luther eingerissenen "Gotteslästerung so viel als möglich zu begegnen, dieselbige abzuwenden und zw Besserung zu kehren", damit "die guten seligen Kirchenordnung und Eeremonien wiederum erneuert und in den alten Stand gebracht werden, und kaps. Maj. ausgangen Mandat geschützt und gehandhabt werde". Ferdinand sollte zunächst in dem Besitze von Ungam gesichert werden, dann aber mit Hilse eines vom Kaiser zu erwartenden Mandates den Kursürsten Johann von Sachsen zur Auslieserung Luthers, der demselben anhängenden Brediger, wie auch der ausgetretenen Mönche und Nonnen, endlich auch zur Wiederherschlung der Klöster, Messen und aller alten Ceremonien auffordern, im Falle des Ungehorsams aber aus dem Lande vertreiben, ihm und seinen Nachsommen die Regierum auf immer entzogen werden. Dann wollte man das abtrilnnig gewordene Stift Magdeburg und "das Land zu Mähren, die Schlesse und Laussitz" mit mehren Städten auf

<sup>\*)</sup> Bei Hortleber, Bon ben Ursachen bes beutschen Kriegs. I, 2. Bb. S. 579 ff. Spalatis. Annal. Roform. Pag. 102 sog. Walch, Luthers Sammtl. Schriften. XVI, S. 445 ff.

**Bad** 765

durch Krieg jum Gehorfam der Rirche wieder jurild bringen. Die Groberungen wurden unter die Berbundeten im Boraus vertheilt. Rach der an dem Rurfürften von Sachsen "nach dem Willen Gottes" vollzogenen Bestrafung wollte man den verführten Landgrafen bon Beffen erfuchen und ermahnen, bon feinem Irrthume abzustehen, im Falle feines Ungehorfams aber folle auch er wie der Kurfürst von Sachsen gestraft werden, doch mit ber Befchrantung, daß feine Gemahlin (Chrifting, eine Tochter des Bergogs Georg von Sachsen) an ihrem "Leibgut und Bermachtniß" feinen Schaden haben und baß bem Landgrafen, "fo oft er fich von feinem Irrthum wenden und dem Gehorfam driftlicher Kirchen wiederum wird untergeben, in Ansehung seiner Jugend und daß er von Andern entgundet, fein Land und Leut wiederum ohn Entgelt follten zugestellt werden". Den Zeitpunkt bes Angriffes auf Sachsen und Beffen follte ber Konig Ferdinand bestimmen, und die Berbundeten follten fich zu einem gleichzeitigen Angriffe, der drei Monate zuvor angezeigt worden seh, bereit halten. Die übrigen Fürsten und herren wollte man beranlaffen, dem Bündniffe fich anzuschließen oder doch wenigstens ben Begnern teinen Borschub zu leiften, insbesondere wollte man in dieser Beise auf die Nachbarn der bereits Berbundeten einwirken. Jede Beeintrachtigung ober Berletjung ber Reichsftudte follte vorläufig möglichst vermieden werben, damit fie nicht zu einem Anschlusse an Kurfachsen oder Beffen getrieben wurden, wenn aber an dem Aurfürsten und dem Landgrafen die Strafe vollzogen fen, dann follte mit Zwang und Bewalt auch gegen fie verfahren werben. Uebrigens war noch bie von jebem Berbundeten zu leiftende Gulfe genau feftgestellt, allen Berschwiegenheit über den Bund, deffen Bestimmungen und Absichten auferlegt und das Bundes Instrument am Mittwoch nach Jubilate (12. Mai) 1527 zu Breslau vom König Ferdinand und Herzog Georg perfonlich beschworen und besiegelt, für die übrigen Berbündeten aber von Gesandten beschworen und unterzeichnet worden.

Bon bem Dotumente biefes Inhaltes, bas Bad bem Landgrafen borgelegt hatte, empfing derfelbe eine Abschrift, für welche dem Bruder Pad's 4000 Gulden als Abschlagezahlung (Rommel a. a. D. u. Anmert. S. 3) eingehandigt wurden. Wit der Abschrift eilte ber Landgraf jum Rurfürsten nach Weimar, legte fie biefem bor und mar um fo gewiffer von dem wirklichen Bestehen des Bundniffes überzeugt, als Bad ihm noch die Berbeischaffung des eigentlichen Driginals der Bundesurfunde jugefagt hatte, ferner König Ferdinand, Kurfürst Ioachim und Herzog Georg an dem Tage, welchen das Dolument angab, wirklich in Breslau gewesen waren, und daß Markgraf Georg von Bayreuth und Anspach gesehen hatte, daß vom Kurfürsten Joachim ein mit Siegeln versehenes Dotument aus Ferdinand's Gemach gebracht worden war; ohnehin hatte der König Ferdinand für seine Zwede in Ungarn von einigen Fürsten wirklich schon Gulfe erhalten. Daß sich einige Kauzleifehler vorfanden, daß die Namen der Gefandten am Schlusse des Dokuments nicht genannt waren, konnte wohl beim Landgrafen und Kurfürsten kaum ein Bedenken erregen, dagegen hatte es beiden Fürsten wohl auffallen muffen, die Bergoge von Babern, welche damals mit dem Könige Ferdinand wegen der Kronen von Böhmen und Ungarn im Streite lagen, unter ben Berbundeten aufgeführt ju feben, wenn ihnen nicht die Bermuthung nabe gelegen hatte, daß die Bergoge, wie auch der Landgraf erfuhr, von bem Bundniffe wieder jurudgetreten fenn tonnten. Der Kurfurft mußte, bestärtt durch die politischen Conjuntturen und die mehrfachen Anzeigen eines gegen die ebangelifche Sache und beren Bertreter beabsichtigten Schlages von erbitterten Gegnern, Die Ansicht des Landgrafen theilen, daß jetzt ein rasches Handeln erforderlich sey, ein Gegenbund gestiftet, die Ruftung vollendet und eine drohende Stellung eingenommen werden muffe, um einem ploglichen Ueberfalle juborgutommen. Am 9. Marg 1528 tam es darauf zu einem Bundesabichluffe zwischen beiben Fürsten; ihr Bertrag (bei Sockondorf, Comment. de Luther. Lib. II. Pag. 95) lautete dabin: Sofort follten 6000 Reiter und 20,000 Mann Fugbolt angeworben und 60,000 Gulben zu Kriegefoften bereit gehals ten, die Bergoge von Preugen, Medlenburg, Luneburg, Bommern, die Ronige von Das nemark und Polen wie auch die Stadt Magdeburg zur Hulfsleistung, die Kurfürsten

von der Pfalz und Trier zur Neutralität aufgefordert, die frünkischen Bischofe gehdig bewacht, der Bischof von Osnabrud entweder gewonnen oder durch einige westhälische Grafen zurückgehalten, die Herzöge Georg von Sachsen und Erich von Braunschweig durch Kautionsleistungen zur Ause genötsigt, der schwäbische Bund aber durch die zu bewirkende Trennung von den Reichsstädten vernichtet werden, — und das Alles nur, um zur Bertheidigung des Evangesiums "Leib, Ehre, Würde, Land und Leute und Alles, was in der Welt erdacht werden kann, daranzusesen".

Bährend darauf der Landgraf nach Raffel zuruchgereift war, die Rüftung und Einladung der Fürsten und Städte, dem Bunde beigutreten, erfolgte, am 3. April weiter Berhandlungen in ber Bundesfache in Wittenberg eröffnet werden sollten und Zusagen ju Hülfsleistungen von verschiedenen Seiten eintrafen, hatte der Landgraf den Back auch au den Gegenkonig Ferdinand's in Ungarn, an Johann Zapolia gefendet, ber fich als flucht ling eben in Kratau aufhielt, um ihn jum Beitritte jum Bunde auffordern ju laffen. Rapolia erklärte fofort feinen Beitritt und verfbrach nicht blok 100.000 Gulden w Rüftung, fondern auch außerdem noch 20,000 Gulden monatlich als Hülfsgelder p gablen. Unterdeffen hatte ber Aurfürft wegen bes nach dem Plane des Landgrafen fint au unternehmenden Angriffes, um einem unbermutheten Schlage ber Gegner andorpabe men und dem hinterlistigen Berfahren derfelben den offenen Rampf emigegenzustellen, Luther und Melanchthon ju Rathe gezogen, mit Beiben eine Conferenz in Torgan gehalten (Corpus Reform. Vol. I. Pag. 976). Luther glaubte allerdings, daß ein Bludnig bestehe, wie Back es angegeben hatte, meinte aber (be Bette, Luthers Briefe u. III. S. 317 f.), daß es fich gezieme, "fite allen Dingen Friede und Mittel zu fuchen, die Sache zu vertragen"; er feste hinzu: "Auch ifts widder all weltliche Recht, welche boch bon Gott und in der Schrift bestätigt fennd, daß man jemand angreife ober ftrafe, ohn denn er verhoret, verklagt und Antwort geben hat". Er schlug vor, mit den Bundetfürsten in Berbindung zu treten und von ihrer Erflärung, Krieg ober Frieden haben zu wollen (im letten Falle mochte man die Erstattung der Kriegstoften einem fürftlichen Schiebsgerichte überlaffen), ein weiteres Berfahren abhängig ju machen. In einem Beben ten an den Ranzler Brück (de Bette, S. 319) wies Luther darauf hin, daß der Kaifer zugefagt habe, gegen ben Kurfürsten "ohne vorhergehende Ciureden" Nichts zu unter nehmen, daß der Raifer bon dem Borhaben der Bundesfürften Richts wiffe, weil fie felbst bezeugten, daß fle erst feinen Befehl zu einem feindlichen Borfchreiten auswirten wollten: follte daher bom Rurfürsten ober Landgrafen ein Angriff erfolgen, bann "wurde hieraus nicht ein Bauernaufruhr, fondern ein Fürstenaufruhr" entstehen, und wenn ber Landgraf jum Rriege fchreite, tonne ber Rurfürft nicht fculbig febn, bas Bundnig mit jenem zu halten. In ähnlicher Weise stellte Luther noch andere Bedenken (bei de Bette, S. 314 ff.), auch gemeinschaftlich mit Bugenhagen und Melanchthon, mit lettem \*) for berte er felbst wiederholt den Kurflirsten Johann und den Herzog Johann Priedrich jum Frieden auf (be Bette, S. 322 f., 332 ff.).

Die Erklärungen der Theologen waren ganz im Sinne des Kurfürsten, der um selbst in herzlichen Worten den Landgrasen für seine und seiner Theologen Ansicht zu gewinnen suchte (Neubeder, Merkw. Aktenst., S. 37 f.), ja auch, um ihn zu bewegen, von einem Angrisse abzustehen, den Herzog Johann Friedrich mit seinem Rathe Wildersels nach Kassel sandte. Der Landgraf, erdittert darüber, daß der Kurfürst durch die Theologen umgestimmt worden war, erklärte sich mit Unwillen und Härtnäckigkeit geger ein friedliches Berhalten (Corpus Resorm. Pag. 984. 987) und bezog mit 18,000 Nam ein Lager bei Herrenbreitungen; der Kursübest sandte nur einiges Kriegsvolk an den Thie

<sup>\*)</sup> Melanchthon bezeichnete (Corp. Roform. Vol. I. Pag. 977; vergl. Pag. 985 20.) ben Hin bes Landgrafen jum fofortigen Angriffe geradezu als eine Buth und Unbesonnenheit. Das Conzilium de bello. Pag. 978 gehört in die ganz letten Tage des Monates Marz, indem sicht Kurfurst auf jenes Constitum bezieht (Reudeder, Merkwird. Altenst. S. 34) und ben Freitz nach Judica (3. April) erwähnt.

ringer Bald, um den berdächtigen Fürsten zu zeigen, daß er gerüstet seh, falls eine an sie gerichtete Anfrage wegen der Existenz des Bundnisses ungunftig ausfallen sollte.

Die Ruftungen des Landgrafen und Rurfürften mußten mit der brohenben Stellung, welche jener eingenommen hatte, das größte Auffehen erregen; die Beforgniffe, die fich unter ben Theilnehmern am fogenannten Breslauer Bundniffe tund gaben, mußten fich fteigern, als auch die Aufforderungen des Landgrafen und Rurfürsten an die evangelischen Fürsten und Stabte zum Beitritte zu dem von ihnen geschloffenen Gegenbunde lautbar wurden. Bahrend allerlei Bermuthungen über die eigentlichen Absichten jener beiden Fürften im Umlaufe waren, wendete fich der Kurfürft Reichart bon Trier (Reubeder, Urlunden. S. 34 ff.) und ber Bergog Georg von Sachfen (Reudeder, Mertw. Altenft. S. 29 ff.) an den Landgrafen, wiefen auf feine friegerischen Absichten bin, baten ihn um Austunft, mahnten jum Frieden, und Bergog Georg fügte bingu, dag er, der Landgraf, nicht umbin tonne, eine Rechtfertigungsschrift wegen seiner Ruftungen ausgeben gu Erft nachbem ber Bergog feine Anfragen wegen bes 3wedes ber Ruftungen wiederholt hatte, antwortete ihm der Landgraf am 17. Mai 1528 (bei Hortleber a. a. D. S. 583; Bald, XVI. S. 454): "Ich bin in gewiffe Erfahrung kommen, dermaßen, daß ich es nicht allein von hören fagen gehört habe, auch auf schlechte Copenen glauben muffen, daß fich Ferdinandus, Ronig 2c., besgleichen etliche Fürften verbunden haben". Rimmermehr, fette er hingu, habe er hoffen tonnen, daß fich der Bergog gu einem folden Rathichlage gegen ihn werbe gebrauchen laffen; jum Beweife aber, bag er die Sache eigentlich wiffe, schide er ihm eine Copie des Bundniffes zu, bitte ihn, fich beffelben zu entschlagen und nichts Feinbliches vorzunehmen. Benige Tage barauf (22. Mai) erließ er auch ein Manifest (bei Bortleber a. a. D. S. 577; Bald, XVI. S. 459) jur Rechtfertigung feiner gethanen Schritte (bgl. baju Reudeder, Urfunden. S. 33 und beff. Mertw. Altenft. S. 39). Jest antwortete ihm ber Bergog Georg auf feinen Brief bom 17. Dai (bat. bom 21. Dai, bei Bald, XVI. S. 457); er beklagte den Landgrafen, der fich in ärgster Beife habe betrügen laffen, stellte die Existenz des Breslauer Bundniffes entschieden in Abrede, rugte die "viel erlogene Unmahrheit" ber abersandten Copie, bezeichnete benjenigen als einen "ehrlosen Bbfewicht", welcher bas Original ber Bundesnotel gesehen haben wollte, und forderte den Landgrafen auf, denjenigen zu nennen, welcher ihm das vorgebliche Bundnig angezeigt habe, wofern er nicht den Berbacht auf fich laben wolle, das Bundnig felbft erdacht zu haben. Dit ebenfo großem Nachbrucke erklärten fich die anderen betheiligten Fürsten gegen ihre Theilnahme an bem borgegebenen Bundniffe \*) und beantragten eine ftrenge Untersuchung ber Sache. Der Landgraf tonnte inzwischen auf ben letten Brief bes Bergogs Georg nicht langer anstehen, Otto bon Bad als feinen Gemahrsmann zu nennen, und nun fertigte ber Bergog, indem er barauf brang, Bad zu verhaften und fo zu vermahren, bag er weber entflieben noch fich Schaben gufugen konne, eine Gefandtichaft nach Raffel ab, um ber Bernehmung Bad's, unter Bugiehung von Abgeordneten ber betheiligten Fürsten, beizuwohnen; zugleich forderte Georg wiederholt, daß Bad zu einem Geftandniffe darüber aebracht werben muffe, wo bas Original ber Bundesnotel hingefommen fen, bas er beiaufchaffen jugefagt habe \*\*). Dagegen ftellte ber Schwäbische Bund auf einem Tage ju Ulm ben Antrag an ben Landgrafen, Bad jum Berhore und jur Beffrafung an ben Bfalggrafen Ludwig ober an die Stadt Augsburg ober an die Stadt Ulm auszuliefern. Defohngeachtet war der Landgraf von der Unrichtigleit der Angaben Bad's nicht überzeugt, ebenso wenig hegten die Theologen diese Ueberzeugung, am wenigsten hatte sie Luther, der Georg's Meußerungen nur als ein indirettes Zugeständniß ausah, fie felbft in einem Brief an B. Lint, als "fehr talt" bezeichnete \*\*\*). Schon war ber Landaraf

<sup>\*)</sup> Hortleber, S. 584 ff.; Bald, XVI. S. 465 ff.; Renbeder, Urfunden. S. 60; beffelben, Merfto. Aftenft. S. 48.

<sup>\*\*)</sup> Reubeder, Mertw. Attenft. S. 43; Urfunden. S. 26 ff.
\*\*\*) Diefer Brief war in die Sande des Herzogs Geory gelommen und verwickelte Luthern

768 **\$a**d

bis Gelnhausen vorgerückt, als der Kurfürst Reichart und der Pfalzgraf Ludwig als Friedensbermittler mit ihm in Unterhandlung traten und einen Conbent der betheiligten Fürsten zu Schmalkalben zu Stande brachten (Seckendorf, Pag. 96; Rommel, III. 2. S. 15; Rendeder, Urfunden. S. 37-48). Bei den Unterhandlungen beharrte der Landgraf bei den Angaben Bad's, die Fürsten dagegen wiesen ihre Theilnahme an bem Bundniffe entschieden ab, endlich gelang es aber den Bermittlern die Parteien ausaufbhnen, und Bad wurde nun jur ftrengen Berantwortung gezogen, doch gestattete ber Landgraf nicht, daß bei dem Berhore ein Berfahren durch die Folter gegen Bad angewendet wurde. Auf das Resultat der Untersuchung mußte der Landgraf außerst gespannt fenn; hatte boch Back felbft erklart, bag er für feine Angaben "fein Leben gu laffen" bereit fen, mahrend er auf ber anderen Seite auch dem Rangler des Georg geschrieben hatte, "daß das Bündniß gedicht und fo närrifch gestellt feh", daß er es nicht glauben tonne (Reubeder, Urt. S. 28; Seckendorf, Pag. 96 seq.; Hoffmann, S. 71 ff.). Sammtliche Murften, mit Ausnahme der Bergoge von Babern und derjenigen Bischöfe, welche auf Bad's Berhor nicht gedrungen hatten, fendeten Abgeordnete nach Raffel, um dem Berhore beizuwohnen. Das Ergebniß derfelben rechtfertigte den Landgrafen wegen feiner von Bad ihm gemachten Angaben über das Bestehen des Bundniffes vollstandig; allmählich nahm Bad feine Angabe gurud, das Original der Bundesnotel gefehen zu haben, indem er vielmehr behauptete, daß ihm von dem bohmischen Geheimschreiber Raspar Burispn (oder Barisin), bei deffen Anwesenheit in Dresden, eine Copie jenes Dokuments zugestellt worden seh. Auf den Antrag des Landgrafen wurde Burison berhaftet, boch bewies er, bag er mit Bad zu ber Zeit, als diefer bas Driginal gefeben haben wollte, in Dresten nicht gewesen war (Rante, III. G. 46). Indem num der Landgraf zur Ueberzeugung gelangen mußte, daß Pack ihn in frecher Beise betrogen habe, wies er doch das wiederholt an ihn von den Gefandten gestellte Berlangen, Bad ihnen auszuliefern oder durch die Folter zu Geständnissen zu zwingen, entschieden zuruck, rief ein fürstliches Schiedsgericht jum Urtheile in der Sache auf, und die Befandten fehrten mit der Erflärung zu ihren Bollmachtgebern zurud, das Weitere benfelben anbeimaugeben. Der Raiser legte die streitige Sache durch ein Schreiben aus Toledo (19. Rov. 1528; Seckendorf, Pag. 98) enblich gang bei, Bad aber blieb noch ein Jahr lang in Saft, aus ber er unter ber Zusicherung entlaffen wurde, bag er fich jeberzeit auf Erforbern von Neuem vor Gericht ftellen wolle. Er jog überall umber, tam nach England, Franfreich und ben Niederlanden und wurde endlich nach Sleidan's Angabe in Antwerpen Luther war mit Melanchthon über die glücklich erfolgte Beilegung der Sache fehr erfreut, doch maren beibe auch überzeugt, daß den Angaben Pad's etwas Bahres ju Grunde gelegen haben muffe, daß fie nicht ganglich erdichtet gewefen feben (be Bette, III. S. 339 f.; Corpus Reform. Pag. 987); Luther ftuste fich haubt-

\*) Als die Zeit seiner Enthauptung wird bald der 6., bald der 8. Februar 1687 angegeben. Lorenz Frieß (Hist. der Bischoffen zu Birthurg, bei Ludewig, Geschichtschreiber von dem Bischerthum Wirzburg. S. 920) läßt ihn in Brilfiel enthauptet und noch geviertheilt, Andere laffen ist beite im Bischoffen bei Bi

balb in Mecheln, balb in Bilvorden hingerichtet feyn.

in einen sehr heftigen Schriftenwechsel mit dem Berzoge, welcher den Brief druden, mit der dentschen Ausschlieft: "Belcher gestalt wir Georg von gots gnaden herzog zu Sachsen, Landgrafi in Duringen von Margaraff zu Meyssen von Martino Luther, des getichten Bundtnüs halben, in Schriefsten verschlich angegeben. Bud daruff vonsere Antworte versehen, mit seinem Siegel in Bachs bezeichnen und an den Landgrafen senden ließ. Jener Drud mit der Lahredzahl 1828 findet sich noch im Reg.-Archiv zu Kassel, hat die dei de Bette, III, S. 340 sehlende Abresse: Detimo paritor et pio viro Vincilao Linco, Servo Christi in Evangelio Nurembergae: suo fratri, und weicht mehrsach vom Texte dei de Bette ab. Der von Seidemann herausgegebene VI. Theil der Briese Luthers enthält Richts hierüber; vgl. das. S. 580. Anm. 3. Herzog Georg nannte Luthern den "allerfältesten Ligner" (Reudeder, Merkw. Attenst. S. 47), weil berselbe das Bändnis nicht beweisen könne. In den Schristwechsel mit Luther wurde auch der Aurfürst verwickelt (de Bette, III. S. 351 sog.; 397—410), und der Landgraf ließ zu seiner Bertheidigung noch ein Manisest ausgehen; Hortleber, S. 602; Walch, XVI, S. 506.

\*) Als die Zeit seiner Enthauptung wird bald der 6., bald der 8. Februar 1587 angegeben.

fächlich auf die Thatfache, daß bas Streben ber angeblichen Bundesfürsten immer nur auf eine Austilgung der ebangelischen Lehre gerichtet war. Wenn auch tein wirkliches Bundnig bestand, bleibt es doch mahrscheinlich, daß der Abschluß eines folchen Bundniffes ein Projekt gewesen fenn mag, von dem Bad in der Beise gebort haben konnte, baß es als wirkliche Thatfache hingestellt wurde, wozu die oben erwähnte Zufammenkunft ber als eifrige Begner bes Evangeliums befannten Fürsten in Breslau leicht genug bie An Bertheidigern Bad's hat es übrigens nicht gefehlt\*), Beranlaffung! geben fonnte. und namentlich find bon Seiten ber romifchen Rirche bem gangen Berfahren bes Landgrafen und des Rurfürsten die gehäffigsten Absichten untergelegt worden. Außer der bereits angeführten Literatur vergl. noch Jo. Strauchii, Diss. de tumultu Packiano, impressione in episcop. Moguntin., Herbipolens. et Papaebergens. eorumque expilitione, resp. Aug. Ant. Leporin. In eius Diss. exoter. No. 9. Pag. 240 seq.; Altdorfisches literar. Mufeum. I. St. 1. S. 43 ff.; Bland, Befchichte ber Entflehung unfere brot. Lehrbegriffs. II. S. 415 ff. Reubeder.

Pabagogik. Es versteht sich von selbst, daß hier der Ort nicht ift, diesen Gegenstand in erschöpfender Weise zu behandeln; wir halten es filr unsere Aufgabe, bloß den Zusammenhang der Erziehungs = und Unterrichtswissenschaft mit der Theologie zu besleuchten.

Ber die Padagogit geradezu für eine theologische Disziplin ausgeben wollte, konnte amar filr fich anführen, daß (jum großen Berdruße ber raditalen Schulreformer) weitaus die Meisten, die diefes Fach wissenschaftlich oder praktisch bearbeitet haben, Theologen find; aber bedenklich mare babei ichon ber Umftand, bag manche gefeierte Baupter, um Pädagogen zu werden, der Theologie auch innerlich Balet gesagt und fie fortan mehr feinblich als freundlich angesehen haben; fo Basedow, Salzmann, Bestalozzi. Jedenfalls aber hat die Philosophie das vollkommen gleiche Recht, die B. als ein von ihr zu bearbeitendes Gebiet anzusehen; da sie auch Psychologie, Sthit und Staatsrecht umfaßt, so find ihr hiermit bollftandig die Pramiffen wie die Impulse gegeben, jenes Gebiet in Angriff zu nehmen. (Daß es unter allen philosophischen Schulen am meisten die Berbart'sche ift, die fich mit beharrlichem Fleife der B. zugewendet hat, seh hier mur beiläufig erwähnt; aus neuester Zeit ift besonders auf die Arbeiten von Biller - "Ginleitung in bie allgemeine Babagogit", Leipzig 1856 und "Die Regierung ber Rinder". ebendas. 1857 — sowie auf die der Herbart'schen wenigstens nahe verwandte "Augemeine Badagogogit" von Bait, Braunfdw. 1852 hinzuweifen. Aus der Begel'ichen Schule hat Rofen frang - Suftem ber Babag. im Umrig, 1848 -, befondere fleifig aber Thaulow — beffen jungfte Schrift die "Gymnafialpadagogit im Grundriffe" 1858 ift - Diefes Fach bearbeitet, mogegen Andere, wie Ab. Belfferich "Die Schule des Willens" 1858, und F. X. Schmid von Schwarzenberg "Philosophische Badagogit im Umrig" 1858 auf felbständiger Grundlage und mit ausgesprochener Zustimmung zur ber driftlichen Auffassung der Erziehungsaufgabe diese entwickeln — einer Auffassung, mit der übrigens auch Biller von feinem Standpunkt aus in der aufrichtigften Beife eine Einigung anstrebt.) Es scheint sogar viel eher, daß die Theologie sich bescheiden mitffe, blog nach einer, gwar anerkannt richtigen, aber boch weit nicht bas Bange umfaffenden Seite hin Anspruch auf Behör in padagogischen Dingen zu erheben, nämlich nach der religiösen; und auch in dieser Beziehung konnte man und fagen: ihr habt immerhin das Recht, zu sagen, was ihr von der Erziehung fordert, also z. B. was ein Kind wissen muß, wenn ihr es sollt confirmiren ober auch erst in eure spezielle Pslege nehmen Bonnen, und auch allgemeiner, wo au überhaupt in religios-fittlicher Beziehung ein Menfch erzogen werden foll, auf was driftliche Eltern und Lehrer ihr Absehen richten muffen ; aber wie jene Forderung zu erfullen feb, was mit dem Rinde von Anfang zu thun feb, um

<sup>\*)</sup> Friedrich Bibeburg, Chrenrettung Dr. Ottens von Bad, in feiner Sammlung versurischter Anmerkungen aus bem Staatbrechte und ben Geschichten. Salle 1751. S. 209 ff. Real, Encytlopable fur Theologie und Rirche. X.

Berftand und Willen, Gedachtnig und Gemuth für jenen Zwed zu bilben, das berfieht ihr als Theologen nicht, eure Moral reicht nicht so weit, in der Bibel habt ihr dafür keine methodische Anweisung, und eure Dogmatik mit ihrer Anthropologie, ihrer heils ordnung 2c. ift eher bagu angethan, euch ben klaren Blid in ein Kindesleben zu trüben; biefe Dinge versteht einerseits nur der praktifche Erzieher, der feine Schule in täglichen Erfahrung macht, andererseits ber Philosoph, der als Ethiter das Ziel aller Menschenbestimmung und als Pfpcholog bas Saatfeld genau tennt, das die Erziehung anzubauen hat. Dazu tommt, daß die Badagogit eine Menge Dinge zu erortern hat, fur welche bie Theologie zu lang und zu turz ift, Aeußerlichkeiten oder wiffenschaftliche Fragen, über die fie ein Urtheil gar nicht haben tann. Dieß alles erkennen wir in soweit auch völlig an, daß die B. nicht für einen integrirenden Theil der praktischen Theologie in ber Art, wie Homiletit, Liturgit u. f. w. barf ausgegeben und für diese das Gigenthums. recht auf jene in Anspruch genommen werben. Gleichwohl ift es nicht eine zufällige Liebhaberei, daß fich Theologen mit padagogifchen Arbeiten befchäftigen, wie es Liebhe berei ift, daß sich unter den Schriftstellern über Bienen - oder Seidenraubenzucht at Pfarrer befinden; sondern es findet ein innerer, in der Sache liegender, somit mb wendiger Zusammenhang Statt, so daß die Theologie nicht nur mitsprechen tann m barf, wo es fich um Babagogit handelt, fondern fich an bem Anbau diefes Gebietes p betheiligen fogar verpflichtet ift; es muß eine Babagogit vom theologischen Standpunt

aus geben.

Bare dem wirklich so, wie oben als denkbare, ja einer gemiffen Rlaffe von Bawgogen gang geläufige Entgegnung erwähnt wurde, daß ber Theolog als folcher ben Blid in's wirkliche Leben, in die Gesammtheit seiner, denn doch nicht bloß auf Religion sid beschränkenden Aufgaben und Interessen nicht befäße, daß seine Moral nicht bis dahn reichte und seine Dogmatit ihn eber dafilr blind machte: dann mußte auch die wenigstent relative Unfähigkeit der Theologie ju padagogischem Erkennen und Urtheilen jugegeba Allein jene Boraussetzung felber, ob fie auch bei einzelnen Individuen eintreffen mag, ift abgesehen bon diefen an fich schon unrichtig. Schon ber Dogmatiter, welchn Confession er angehoren mag, wird, wenn ihm psychologischer Sinn und psychologisch Renntnif fehlt, wenn er für seine Begriffe bon Erbfunde, bon Bufe, bon Rechtfert gung 2c. die psychologische Probe zu machen verfaumt oder verschmaht, zum durren Scholaftiker, der mit diesen Begriffen rechnet, wie der Algebraiter mit seinen Buchstaben: die Rechnung kann richtig sehn, aber nur auf dem Papier; die Lebenswahrheit fehlt. Noch mehr aber muß folche bom theologischen Ethiter geforbert werben. tige, geistesfreie Ethit wird ben Gegenfat zwifchen Religibsem und Brofanem, zwifchen Gottesreich und Welt nicht in jener Spannung festhalten burfen, Die allerdings beim Eintritt bes Christenthums in die Welt historisch nothwendig war. Das Reinmenschliche, wie es nirgends in abstracto existirt, so stand es auch dem Urchristenthum nur in der Form bes Beidnischen gegenüber; Staat, Runft, Wissenschaft waren noch Gegensate, ju benen es fich vorerft in tein positives Berhältniß feten, von benen es nichts in fic aufnehmen tonnte. Allein der Geift des Evangeliums, der ebenso fehr das rein Mensch liche als bas mahrhaft Göttliche in fich trug, ber gerade jenes durch biefes herstellt. tonnte fich , wofern überhaupt bas Chriftenthum auf Erben Bestalt gewinnen , die Ge meinde jur Rirche werden follte, jenen weltlichen Dingen fchlechterbinge nicht verfchliefen; der Staat mußte driftlich werden, es mußte eine driftliche Wiffenschaft, Runft, Bil Wie nun das Chriftenthum diese Botenzen alle in den Bereich seiner Birkungen ziehe, wie auch das Weltliche durch driftliche Bestimmtheit seiner sittlichen Grundlagen geadelt werde, ohne daß darum sein weltlicher Karakter und seine untergeordnet Stellung aufhörte: bas hat feines Orts die Ethit zu zeigen. Somit greift biefe, bit ohnehin ohne pfpchologische Bewährung ihrer Begriffe und Gate am wirflichen Lebe ein Unding ware, über den dogmatischen, in sich geschloffenen Kreis von driftlichen Grundlehren weit hinaus und bethätigt ihre prattifche Ratur durch dieg Bineingreifen u

bie wirkliche Welt mit all' ihren berechtigten Intereffen. Der Sthiter muß ben Blid frei und bas Berg offen haben für alles Menschliche, aber fo, daß er daffelbe ftets in Einheit bringt mit bem sittlichen Rerne bes Christenthums, daß er die relative Gelbftandigkeit des sogenannten Profanen in's richtige Berhaltniß fett zu der relativen Abhängigkeit, wie zu dem relativen Gegenfate, worin es als das Untergeordnete, Bergangliche, Beranderliche jum Ewigen und Ueberzeitlichen fteht. Dadurch aber ift bem Theologen auch der Weg gebahnt zur Padagogik. Diese nämlich hängt mit der Ethik nicht blok an dem Buntte zusammen, an welchem die lettere unter den Framilienbflichten auch die Erziehung der Kinder aufzuführen hat, sondern in viel allgemeinerer Beise dadurch, daß 1) die lette, alle andern Probleme umfaffende Aufgabe der Erziehung identisch ift mit der Anfgabe, die die Ethit dem Menschen als Zweck seines Lebens stellt, so daß alfo die Badagogit ihren oberften Grundfat von der Sthit empfängt; 2) dadurch, daß die richtige Erkenntniß, die der Erzieher von der Ratur feines Boglings haben muß, die anthropologische Basis, auf welcher er arbeitet, ebensalls zusammenfällt mit demjenigen, was die Ethit als sittliche Ratur des Menschen erkennen lehrt; endlich 3) daburch, daß auch die Mittel, um von diefer Basis zu jenem Ziele zu gelangen, um auf diesem Saatfeld jene Frucht zu erzeugen, ebenfo, wie die Mittel der Gelbsterziehung (die die Ascetit innerhalb ber Ethit tennen und gebrauchen lehrt) wahrhaft fittlicher Art fenn muffen. Da somit einerseits das Gebiet des Profanen, das die Badagogik nothwendig betreten muß, filr theologisches Denken bereits durch die Sthik aufgeschloffen, beziehungsweise erobert ift, andererseits die Badagogit nach allen ihren Hauptpunkten unter dem Gesetze ber Ethit fleht, ja biese am bestimmten Orte selber zur Babagogit wird: so erhellt, daß die Theologie nur ihr Recht ausübt und ihre Pflicht thut, wenn sie eine theologische Babagogit schafft. Sie hat zwar, wie oben schon bemerkt ift, über viel Einzelnes, mas in der Erziehung und im Unterricht vorkommt, von fich aus tein felbständiges Urtheil; ob z. B. das Wiegen der Kinder zuläfsig, ob die Lautirmethode wirklich die beste Art des Lefeunterrichts, ob nach reefischem Sat ober nach Proportion ober nach Schluß gu rechnen setz, ob man die Anaben lieber exerziren oder turnen lassen soll u. s. w., darüber weiß der Theolog nichts aus seiner speziellen Wissenschaft beizubringen. Aber erstlich hat er doch für all' das ein Prinzip in seiner sittlichen Grundanschammg; und die theologische Bearbeitung der Pädagogik wird sich z. B. von der Pädagogik, wie sie in einem Schullehrerseminar gelehrt ober in einer Enchklopabie burchgearbeitet wird, gerabe badurch unterscheiben, daß fie viel mehr Bewicht legt auf jenes Pringip, auf bas, was in Allem das eigentlich Erziehende ift, als auf das Detail, das in Meine Minze ausaupragen Sache der Fachmanner ift. Die Badagogif ift, wenn wir auch diese rein technischen Bestandtheile hinzunehmen, immer eine Abzweigung der Sthit, beren Burgel in ber Ethit felber, ja in ihrem Mittelpunkte ruht; es gilt von ber theologischen Behandlung beider daffelbe, mas in Bezug auf die philosophische gefagt worden ift (f. Bartenftein, die Grundbegriffe ber ethischen Biffenschaften, G. 481): "Badagogit ale Biffenschaft ift gleichsam ein 3weig, ber aus bem gemeinsamen Stamme ber Ethit herauswächst und einer eigenen Entwickelung fähig und bedürftig ift, aber losgeriffen bon bem Organismus, beffen Theil er ift, verdorren wurde". 3weitens, wenn der Theolog als folder über jene Gattung von Erziehungs : und Unterrichtsfragen auch nicht mehr weiß, als der Nichttheolog, so weiß er doch ebenso gewiß auch nicht weniger, als dieser; ja, wie ihn feine wiffenschaftliche Bilbung an fich fcon befähigt, fo gut als irgend ein Audirter Mann in diesen Dingen ein Urtheil zu haben, so führt ihn gerabe seine Wiffenschaft, besonders das Geschichtliche in derfelben, und ebenso seine praktische Borbildung als Ratechet auf fo ungahlig viele analoge und verwandte Dinge, bag er a. B. dem Juristen und mit Ausnahme des Somatologischen auch dem Mediziner gegenüber a priori fchon weit im Borzug ift. Woher tame es denn fonft, daß die hofmeister und hanslehrer allenthalben mit feltenen Ausnahmen Candidaten der Theologie find? Allein es kommt noch ein Drittes hinzu. Der Theolog hat, in's praktische Amt eingetreten, nicht nur die Pflicht, im Complex der gesammten chriftlichen Wahrheit auch das nicht ju übergeben, was Schrift und Saustafel ben Eltern und Lehrern über ihre Pflicht ju fagen gebieten: fondern, wie er als Seelforger das driftliche Leben in feiner Gemeinde nach allen Beziehungen zu wahren und zu fördern hat, fo hat er auch die Berpflichtung, mit gang besonderer Sorgfalt auf die in der Gemeinde heranwachsende Jugend und deren driftliche Gesammtbildung sein Augenmert zu richten. Gin Theil hiebon fallt ihm schon als Ratecheten zu; als folcher hat er die firchliche Erziehung zu beforgen und zu leiten (Confirmanden-Unterricht, Kinderlehre). Ein anderer, immerhin der wichtigste Theil fallt in den Bereich des Haufes; allein das Haus ift dem Baftor nicht nur nicht verschloffen, sondern er ift der Rathgeber der Familie auch in diesem Anliegen. Romen wir mich nicht die Seelforge überhaubt als Erziehung ber Bemeindegenoffen auffaffen, weil bief eine ju unfelbständige Stellung berfelben, eine bleibende Unmundigkeit gegenüber bem Beiftlichen vorausseten wurde, was unprotestantisch ware und auch mit den patriardalischen Namen: Beichtvater, Beichtkinder nicht gefagt sehn foll: so ift die Frage boch richtig, die Nitfch (prakt. Theol. III, 1. S. 4) im hinblid auf hellenische Badagogie aufwirft und die durch bas driftliche Seelforgeramt beantwortet ift: "Die Bater, bie Babagogen, die Oberen erziehen; aber ift benn Niemand ba, ber die Erzieher erzieht?" Um diesem Berufszweige genugen zu konnen, muß ber Geistliche die Runft ber Erziehung nach allen Seiten hin in fo weit berftehen, daß er ein ficheres Urtheil hat in allen padagogischen Fragen, daß er mit dem Stand der Sache auf dem Laufenden ift, b. h. bag ihm die Babagogit als Wiffenschaft inne wohnt. Und dieg noch vielmehr aus folgenbem Grunde. Jene Ungertrennlichfeit ber Erziehung und ber Seelforge, wie fiberhaupt die auch menschlich betrachtet so schöne Stellung des Pfarrers als Hauptträgers driftlicher Bilbung für jebe, felbst die entlegenste Gemeinde, hat jur Folge, bag, wo fic bie Berhaltniffe zwischen dem Staat, der Gemeinde (den Familien) und der Rirche naturgemäß geordnet haben, Staat und Gemeinde im Pfarrer den Mann erkennen, dem auch fie die Wahrung ihrer Interessen in den für die Gesammtheit bestimmten Bildungs anstalten, b. h. die Leitung der Bollsschulen (mancher Orten auch die Aufsicht über die niebern Gelehrten- und Realschulen) anvertrauen dürfen, da mit dessen Bilbung einerseits und mit beffen amtlicher Stellung andererseits biefe Funktion in naberer Begiehung fteht, als dieg bei irgend einem Andern der Fall ware. So ift der Beiftliche augleich Schulinspeltor. Benn also die Theologie auch nicht durch die Gliederung ihres wissenschaftlichen Körpers mit Nothwendigkeit barauf geführt wird, die Badagogik vollständig als eines ihrer Facher aufzuführen: fo bringt es boch die fattifche Stellung des Beifilichen zu seiner Gemeinde, die selber nichts Zufälliges ift, mit fich, daß er padagogischen Wissens und Konnens mächtig sehn muß; und es liegt im Interesse der Kirche, daß die Bastoren dieses Sinslusses sie nicht berauben, indem sie durch Unbrauchbarkeit auf dem pabagogifchen Gebiete fich beffelben unfähig ober unwürdig zeigen. Bill man hiernach, weil die Pädagogik in ihrem ganzen Umfange nicht zur Theologie, wohl aber und ganz gewiß zum Theologen gehört, dieselbe als theologische Sulfswiffenschaft bezeichnen (wie Bagenbach, Enc. S. 379. §. 110 thut), so haben wir hiegegen nichts zu erinnern, nur daß fie dieg doch in einem andern Sinne fenn muß, als (was a. a. D. mit ibt zusammengestellt wird) die modicina clorica und "das Allgemeinste aus der Landstonomie". Beibe lettere Dinge tommen bem Baftor wohl ju Statten; aber es gibt feter treffliche Seelforger, die ebenso wenig wiffen, wann und wie eine Aberlaffe zu bewert stelligen ober ein Blasenpflaster aufzulegen, als wie das Brachfeld am zweckmäßigsten pu benntzen seh, — wogegen ein Pastor in Stadt und Land, der nichts von der Methode des Unterrichts im Lefen, im Rechnen u. f. w. verstünde, trop aller Gelehrfamteit und Frömmigfeit tein tuchtiger Geiftlicher ware. Die Babagogit ift als Hulfswiffenschaft ber Theologie wie innerlich verwandt, so praktisch nothwendig. Und da nun alles, was, auch ohne spezifisch theologisches Wiffen zu senn, doch in den Umfang des Baftoralberufes fällt, wie er geschichtlich besteht, unter ben Gesammtbegriff der Baftoraltheologie

(f. den Art.) befaßt wird, fo ift in diefer auch der Ort gegeben für eine theologisch gehaltene Badagogit. Freilich, wenn etwa ein Handbuch ber Baftoraltheologie an dem hiefur geeigneten Orte die Badagogit vollständig abhaudeln wurde, fo entstunde baraus ein bedeutendes Migverhältniß, da andere parallele Theile derfelben (z. B. die Seelforge bei Befangenen, felbst die Behandlung der Kranten, der Zweisler u. f. w.) ungleich weniger Stoff darbieten; statt daß die Pädagogik, wie diese Dinge, nur ein Kapitel einnähme, ware fie ein ganges Buch. Das darf uns aber nicht irren, da der Unterschied eben nur den Umfang betrifft; überdieß in einer enchklopädischen Bearbeitung alle die grundlegenden Erorterungen, die ber Ethit angehören, weggelaffen, b. h. vorausgefest werden Es tommt jedoch allerdings noch ein weiterer Gesichtspunkt hinzu. 3war haben auch die übrigen von der Bastoraltheologie in ihrem spezielleren Theile abzuhanbelnden Gegenstände eine nicht bloß paftorale, sondern allgemein schriftliche Seite, mas nur, wer das allgemeine Priefterthum läugnet, außer Acht laffen wird; was z. B. der Pfarrer einem Kranten zu fagen, wie er auf ihn einzuwirten hat, das tann und foll ganz ebenfo gut auch ein Freund, ein Bruder, ein Gatte u. f. w. fagen und thun (vom Satrament, alfo einer Cultushandlung, die ordnungemäßig vom Beiftlichen verfehen wird, ift nicht die Rede), und der von unfern deutschen Bufehiten aufgestellte Sat, daß ein Laie den andern wohl ermahnen dürfe, aber nur brüderlich, nicht amtlich, ist darum rein absurd, weil bie Bahrheit und die Birtung einer driftlichen Ermahnung, die Berpflichtung, ihr ju gehorchen, sowie die Wirtung einer ebangelischen Eroftung schlechterbings nicht babon abhangt, ob mir ein Pfarrer ober ein Laie diefelbe gibt. Defhalb tommen also auch Laien, wenn fle eine Pastoraltheologie lefen wollten, gang wohl filr ihre Liebespflichten vieles davon fich aneignen und in Anwendung bringen. Dieß aber ift im ausgedehntesten Mage ber Fall mit ber Babagogit. Denn auch wenn sie bom theologischen Standpunkt aus und namentlich für ben Baftor bearbeitet wird, fo fagt fie ihm boch Bieles, was er nur darum wiffen muß, weil es auch Andere, die Erzieher aller Gattungen, entweber bereits wiffen, oder, wenn nicht, gerade von ihm muffen lernen konnen. Wie man tatechifirt, das braucht nur der Pfarrer und der Schullehrer zu lernen, aber wie man chriftlich erzieht, das foll eine gemeine Runft unter Chriften fenn. Weil mm hiernach, wer eine theologische Babagogit schreibt ober vorträgt, nicht ausschließlich für den Geiftlichen, fondern zugleich für die Gemeinde, b. h. für alle driftlichen Lehrer und Erzieher, fcreibt und fpricht, fo muß diefelbe, ob fie gleich junachft einem Bedurfniffe des Paftorats zu genugen bestimmt ift, doch jenen allgemeineren 3wed im Ange behalten und wird darum auch in Ton und Haltung fich freier ergehen, als dieß ihre Ginreihung unter die Baftoralfacher mit fich brachte. - In diefer Beife loft fich une, wie wir glauben, vollständig die Schwierigkeit, daß die Theologie wohl fühlt, sie konne und dürfe die Bädagogik nicht ausweisen, und doch Mühe hat, für sie in theologischer Umgebung einen paffenden Ort auszumitteln.

Noch haben wir in Kürze anzugeben, wie sich die theologische Behaublung der Pädagogit und das pädagogische Studium des Theologen tarakteristre. Gemäß dem oben
schon Bemerkten werden wir für die Bestimmung der Aufgabe aller Erziehung nicht
irgend eine Formel erst suchen oder schaffen; die Ethik bietet und dassur den Begriff der
sittlichen Selbständigkeit des Christen, des christlichen Karakters oder der christlichen Bolljährigkeit, oder, kirchlich ausgedrückt, die Herstellung des Bildes Gottes im Menschen dar,
— lauter Begriffe, unter die sich nicht bloß die sittliche und religiöse Bildung im engeren Sinne, sondern auch alle intellektuelle Cultur, alle Belehrung und Uebung in den
Grozzesa row noomow (Gal. 4, 3) mitbesast. Har die anthropologische Basis der Erziehungsarbeit nehmen wir ebendorther die Erkennniß des natürlichen Berderbens, aber
auch der Erlösungsfähigkeit; das Bedürfniß und die Möglichkeit der Erziehung ist nur
die dem unmündigen Alter eigene Form jenes allgemeinen Zustandes; hier gerade muß
die Pädagogik eine Hauptprobe davon liesern, ob jene christlichen Lehren auch der Ersahrung entsprechen. Die Mittel der Erziehung aber, als Wittel, aus Grund der in Christo

mehreren Provinzialspnoden schützende Magregeln beschlossen, die von da an wider pajoz nistische Candidaten sind angewendet worden, obgleich Pajon und seine Freunde wiederholte Borstellungen machten, daß sie vom Pelagianismus weit entfernt sepen.

Unter der wachsenden Bedrückung der Resormirten erward sich Bajon noch einmal ein Berdienst um seine Kirche, indem er das vom katholischen Klerus 1682 erlassement "Avertissement pastoral" durch seine "Romarquos sur l'Avertissement pastoral", gedrückt zu Amsterdam 1685, sehr tüchtig beantwortete. — Kurz vor der Ausbedung des Toleranzedistes von Nantes ist Pajon am 27. September 1685 gestorben, beklagend, daß seine Kirche die Wahrheit nicht annehme.

Pajon's besondere Lehre bezog sich auf den Centralbegriff des reformirten Lehrspstems, auf die auch im Ampraldismus näher untersuchte subjektive Inade, welche, im Unterschiede von der objektiven der Gnadenmittel, als ein unmittelbares Einwirken des heiligen Geistes auf die Seele, der entscheidende Faktor alles Heilslebens sehn sollte. Diesen Concurs des heiligen Geistes heiligen Geistes, darum dann auch schon der Concurs der Borsehung überhaupt zur Berkettung der weltregierenden Ursachen längnete Pajon, allerdings nicht in pelagianischer Absicht, sondern in der Meinung, des doch alles, was in der Welt und in der Heilssphäre geschieht, schlechthin von Gott abhängig seh und bleibe, so daß das reformirte Grundgesühl, ja der Determinismus durchaus unangetastet bleiben sollte.

In den Conferengen mit Claude ichien anfänglich alles orthodox vorgelegt gu "Alle Menfchen werben als Gunder geboren und find berderbt vom Rutterwerben: Diefe Berberbtheit mehrt fich fortwährend durch die taglich begangenen Sinden, wenn Gott nicht durch die Macht seines Beiftes diesen Fortschritt aufhalt. Die Berderbtheit ift so tief, daß der Mensch fich unmöglich betehren tann, ohne die wirksame Gnade, welche das Wollen und Bollbringen hervorruft. Die Wirtsamteit ber Gnade hangt feineswegs ab von ber eigenen Determination des Menschen, sonbern lettere hangt von ersterer ab; ift diese Gnade da, so ift unmöglich, daß der Mensch fich nicht betehre. Diese wirksame Gnabe ift nicht ein blog außeres Licht, sondern ein inneres, das den Berstand durchdringt und den Willen zieht. Obwohl sie unwiderstehlich wirkt, so daß der Mensch ihr Wert nicht vereiteln tann, so ift doch die bon ihr gewirtte Willensbewegung eine freie, weil der Wille von der erleuchteten Erkenntniß gezogen wird. Dazu bedient fich der heilige Beift ordentlicher Beife bes Dienstes am Worte. Bu bemfelben 3mede verwendet aber Gott alle bas Bort begleitenden Umftande, Buchtigungen, Beifpiele, furz die Berfnupfung aller Dinge, welches alles eine große Dacht auf uns not und bon Gott mit bem Borte berwendet wird, wo es ihm beliebt, um die Befehrung zu wirfen".

In biefen Saten icheint bas orthodore System burchaus beibehalten zu werden, benu daß der Wille durch die Erkenntniß geleitet werde, war eine in Saumur bertichende Lehre, die man nicht angreifen wollte. Bald aber zeigte fich, daß ber Streitbuntt noch gar nicht berührt fen; benn die im orthodoren System fo wichtige Lehre, daß mit der Wirtung des Wortes (und der Umftande) eine besondere, das Gemuth für diese erft empfänglich machende unmittelbare Einwirtung des heiligen Beiftes concurrire und erst den Entscheid gebe, gerade dieses stellt ja Bajon in Abrede und will den Effett erklaren, ohne biefer unmittelbaren Ginwirtung bes heiligen Beiftes gu bedurfen. Die Orthodoxen meinten nun, Bajon anertenne blog die objettibe Gnade, blog die Onaden und andere von Außen einwirkende Mittel, nicht aber auch eine von diefer zu unterscheidende subjektive. Da aber dieses Objektive Allen gleich vorgelegt fen, so bleibe ohne Pelagianismus ganz unerklärt, warum die Einen bekehrt werden, die Anderen nicht. Solle ein Siegel auf einen Stein gedrudt werden, fo muffe nicht blog bas Siegel aufgedrudt, es muffe auch ber Stein erweicht werben. — Pajon ichien bem heiligen Beift nur eine mittelbare Einwirfung jugufdreiben, nur durch bas Wort, den ungleichen Erfola aber aus ber Totalität aller Umftande und sonstigen Ginwirkungen zu erklaren,

777

welche ja auch gänzlich in Sottes Hand sehen. Analog soll Gott die Welt regieren durch die nur von ihm abhängige Berkettung aller Ursächlichkeiten, so daß es daueben eines unmittelbaren Concurses der Borsehung gar nicht bedürfe. Biel herrlicher seh Gottes Werk, wenn es eine stete Beihülfe und Mitwirkung nicht erheische.

Zwar wollte Pajon die Geschöpfe vollsommen so schlechthin von Sott abhängig senn lassen, wie das orthodoxe System dieses fordert, indem Gott von Ansang an die ganze Berkettung aller Dinge bestimmt, wie er will, und sie auf jedem Punkte dasjenige sicher wirken läßt, was er will; — aber Gott selbst schien so dem Geschöpfe ferner zu treten, das fromme Gesühl deistisch abgeschwächt zu werden. Die Provinzialsynoden sorderten daher, daß neben dem Worte und den Umständen eine unmittelbare Concurrenz der Borsehung und im Heilsleben der Gnadenkraft des heiligen Geistes gelehrt werde, und untersagten jene Neuerung, immer zwar ohne Pajon's Namen zu nennen.

Gegen diese Ausschlieben seiner Lehre suchte Bajon zu zeigen, daß er ja Alles dem heiligen Geiste zuschreibe und der Streit nur die Frage betreffe, ob die bekehrende Wirksamseit des heiligen Geistes eine vom Worte und den übrigen Mitteln, deren er sich bedient, verschiedene seh oder mit der Wirsamselt dieser zusammenfalle. Diese Scheidung, diesen Dualismus halte er für grundlos, und man begünstige die Enthustaften durch die Annahme einer besonderen unmittelbaren Gnade, die vom Eindruck des Wortes verschieden wäre. Auch falle die Strafwürdigkeit des Menschen dahin, wenn er absolut todt für das Gute sehn soll, wie denn Claude in einer Predigt sich selbst widerspreche, wenn er den Menschen jetzt todt nenne, jetzt wieder bloß schlasend. Namentlich halte ja Pajon den Unterschied der Erwählten und Verworsenen als vorzeitlich begründet sest, indem Gott sür jene die Verkettung aller einwirkenden Ursachen zum Hervorrusen des Heils geordnet habe, für die Verworsenen aber nicht. Wirte dieses Alles in den Einen anders als in den Andern, so seh die Ursache nicht in diesen Menschen zu suchen, sondern in Gottes Anordnung, der jedem geben kann, was er will.

Pajon's Schüler haben aber das Heterodore weit mehr als er selbst ausgebildet, und nicht wenige derselben sind später, zum Theil durch die ersahrene Intoleranz veranlaßt, zur katholischen Kirche übergetreten, wie Isaak Papin, oder zu protestantischen Setten, namentlich zum Arminianismus. Als Gegner des Pajonismus ist besonders Jurieu ausgetreten in seinem "Traité de la nature et de la grâce ou du concours général de la providence et du concours particulier de la grâce efficace contre les nouvelles hypothèses de Msr. P. et de ses disciples, Utrecht 1687", gegen welche Schrift ungenannt Papin in den "Essais de theol. sur la providence et la grâce, où l'on tâche de délivrer Msr. Jurieu de toutes dissicultés", Frantsurt 1687, sehr scharssing den Pajonismus vertheidigt hat. Sodann schrieb wider den Pajonismus Welchior Leydecker, Veritas evangelica triumphans, und Fr. Spansheim im Controversiarum-elenchus; von lutherischer Seite Bal. L'h scher, Exercit theol. de Cl. Pajonii — ejusque sectatorum doctrina et satis, Lips. 1692, der aber nur von Jurieu und Leydegger abhängig ist, endlich Joh. Ernst Schubart im Bedensen von dem Pajonismus.

Der Pajonismus ist weit weniger burch Einstlisse philosophischer Ansichten, welche erst nach ihm analog auftraten, als aus dem Entwicklungsgang des resormirten Lehrsspliems der französischen Kirche selbsi abzuleiten. Seit Camero herrschte von Saumur aus die psychologische Ansicht, der Wille folge immer dem Berstande oder der Intelligenz, die Stade habe begonnen mit Trübung, Bersälschung der Einsicht, die Bekehrung bezinne mit Erleuchtung, von selbst bestimme sich der Wille nach dem Inhalte der Einsicht. Man wollte durch diese Annahme erreichen, daß die bekehrende Gnade kein motus brutus sen, keine blinde, naturartige Einwirkung, sondern eine moralischartige. Nun aber gewinnt der Gegenstand, welcher der Intelligenz vorgehalten wird, eine entscheidende Bedeutung, er ist das Ueberzeugende, und Camero dachte sich schwerlich etwas Klares, wenn er neben dem Ueberzeugenden der vorgehaltenen Wahrheit, was er nur sussio

nennt, noch eine concurrirende persussio annimmt. Amhraut entwidelte dam die Unterscheidung objektiver und subjektiver Gnade (s. den Artikel Amhraut), Pajou endlich sindet die subjektive, sofern sie von der objektiven getrennt würde, unhaltbar und überschiffse, indem aus der Totalität aller einwirkenden Lebensumstände sich erklären lasse, wenn die objektiv vorgehaltene Gnade bei den Einen Bekehrung wirkt, bei den Andern nicht. Dieses wurde dann auf die Welt überhaubt augewandt, Gott wirke Alles in der Welt durch die objektive Berketung der Dinge, ohne daß eine subjektive Concurrenz unmittelbarer Einwirkung der Borsehung auf die Dinge stattsinde. Die Gegner unterschaften nicht unbesangen, ob Papin das ungleiche Ergebniß nicht wirklich begründen könne. Erst Schleiermacher erklärt den ungleichen Ersolg der Predigt und Berusung aus dem besonderen Lebensgang eines Jeden und läßt die Gnade durch die allgemeine göttliche Weltordnung bestimmt seyn. Das Problem, mit welchem Pajon sich beschäftigt hat, ist also ein sehr interessantes, das einmal gelöst werden mußte.

Bergl. im Dictionnaire historique von de Chaupefie den Artikel Pajon, in Baur's theol. Jahrbüchern 1853 m. Abhandlung über den Pajonismus, und in m. Gesch, der Centralbogmen der ref. Kirche, I. 2, S. 564 f. 576 f. 600 f.

Alex. Someizer.

Muhammed, mit Einschluß von Koran und Islam, muß, da der betrefende Berfasser auf's neue durch Krankheit verhindert worden, den Artikel zu liesen, an das Ende des Werks verwiesen werden.

## Berzeichniß

ber im gehnten Banbe enthaltenen Artitel.

## M.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Seite      | Seit                                                                                                                                                                                                                                                 | te          |                              | Beite |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|------------------------------|-------|
| Mormonismus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ì          | Milmbelgarter Colloquium 89                                                                                                                                                                                                                          | 99          | Musik bei ben Hebraern .     | 123   |
| Marone Carbinal                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 17         | Mümpelgarter Colloquium 89 Münfcher (Bilbelm, Dr.) 9 Münfer (Sebaftian) . 9                                                                                                                                                                          | 1 9         | Rufit. kirolide. f. Kirden-  |       |
| Marritan ( Williams has                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            | Wänder (Schadian)                                                                                                                                                                                                                                    | ō -         | mufif                        | 135   |
| meterion, j. meritonen, pro-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 10         | milian mistarian in O                                                                                                                                                                                                                                | ວັດ         | Pusaning (Cometh)            |       |
| teftantifce                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 19         | Münfter, Biebertaufer in 90 Münter (Fr. Chr. R. S.) . 90                                                                                                                                                                                             | 0 2         | District (Debut)             | 107   |
| Mortuarium, f. Abgaben .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            | Münter (Fr. Chr. R. D.) . 98                                                                                                                                                                                                                         | 8 3         | protonius (Briedrich)        | 151   |
| Morns (Sam. Kr. Rath.).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | _          | Minger (Thomas) 10                                                                                                                                                                                                                                   | 1 9         | Ryrrhe                       | 141   |
| Morna (Thomas)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 21         | Mubammeb. f. am Schluft                                                                                                                                                                                                                              | 9           | Rorte                        | 142   |
| Walaiffes Belet                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 95         | Münzer (Thomas) . 10: Muhammed, f. am Schluß bes Berts. Munog (Regibius), f. Mar- tin V 10: Muratori (L.A.) 10: Mufans (Joh.) 11: Mufans (Beter) 11: Mujaph, f. Gebet ber Ju- ben, Bb. IV. S. 685 . 11: Musculus (Andreas) Musculus (Bolfgang) . 11: | g           | Ruffa                        | 148   |
| and the contract of the contra | 20         | Monney (Westbing) ( Man.                                                                                                                                                                                                                             | ā           | Muserien                     | 144   |
| Miolet (200. 201.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>5</b> 2 | minited (stegiotne), 1. minit                                                                                                                                                                                                                        | ^ 2         | Dipletien                    | ***   |
| Moles                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 34         | tin v 105                                                                                                                                                                                                                                            | ב פ         | rolterten, i. Bethriche men- |       |
| Diofes Chorenenfis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 66         | Muratori (L. A.) 109                                                                                                                                                                                                                                 | 9           | men                          | 102   |
| Mosbeim (30b. Lor.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 68         | Musaus (Rob.) 119                                                                                                                                                                                                                                    | 2 9         | Mrait                        | 152   |
| Majarahilde Cituraie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 77         | Miniana (Reter) 11                                                                                                                                                                                                                                   | 6 8         | Muthologie ber alten Ger-    |       |
| Manager City Constance                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 70         | Western & Baket har Gree                                                                                                                                                                                                                             |             | manen                        | 164   |
| megaranijaje peritopen .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 13         | williaps, 1. Seoci ver Ju-                                                                                                                                                                                                                           |             | Western mis Consistence and  | 103   |
| Mühlen bei ben Bebraern                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 82         | den, 186. IV. S. 686 . 11                                                                                                                                                                                                                            | 7           | protons, mit wegiegung auf   |       |
| Miller (Heinrich)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 83         | Musculus (Andreas) –                                                                                                                                                                                                                                 | -           | die heilige Schrift          | 171   |
| Miller (Sob. Genra)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 85         | Musculus (Molfgang) . 11                                                                                                                                                                                                                             | 9 9         | Maroniten                    | 176   |
| 2,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ••         | Z-10-10-10-10-10-10-10-10-10-10-10-10-10-                                                                                                                                                                                                            |             |                              |       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |                                                                                                                                                                                                                                                      |             |                              |       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            | <b>%</b> .                                                                                                                                                                                                                                           |             |                              |       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            | #t.                                                                                                                                                                                                                                                  |             |                              |       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |                                                                                                                                                                                                                                                      |             | <b>~</b>                     | ~~~   |
| Raama                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 184        | Ratalis (Alexander) 22                                                                                                                                                                                                                               | 22 3        | Keologie                     | 202   |
| Rabajoth, i. q. Rebajath,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            | Natalitia 88., Tobestage ber                                                                                                                                                                                                                         | 9           | Reophyten                    | 263   |
| i Arabien                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            | Seiligen f Anniversarius 22                                                                                                                                                                                                                          | 28 1        | Neostadiensium admonitio     | _     |
| Wahat & Danih                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            | Pathan -                                                                                                                                                                                                                                             | _ 9         | Penamut (90h) 1 90h          |       |
| M. Starfet by Orbert                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _          | Makeney ( Mark of any True                                                                                                                                                                                                                           | _ :         | seeponine (204.), 1. 204.    | OCE   |
| Ramigebet ber Juben, 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            | rathanaei, J. Bartholomans,                                                                                                                                                                                                                          |             | , v. step                    | 200   |
| Gebet bei ben alten und                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            | Apoptel                                                                                                                                                                                                                                              | <b>34</b> } | Kepos                        | _     |
| bei den beutigen Bebräern                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            | Raturgefets                                                                                                                                                                                                                                          | <u> </u>    | Rergal                       | 266   |
| Rachtmabisbulle, f. Bulla                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            | Raturreligion, f. Meligion 22                                                                                                                                                                                                                        | 27 9        | Neri (Bhilipp)               | 267   |
| in come Domini                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | _          | Manhana (Mhil) 22                                                                                                                                                                                                                                    | 77 9        | Pera Rerfolanna unter        | 974   |
| mera                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            | Manustranam Candantas 99                                                                                                                                                                                                                             |             | Dema (Casseins)              | 076   |
| <b>Hackblet</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            | Maumourger Burhentag . 22                                                                                                                                                                                                                            | 20 2        | Merou (encemb)               | 210   |
| Maeman                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 186        | Razaraer, f. Chioniten 23                                                                                                                                                                                                                            | <b>74</b> } | scelior, rulkloser sennarik  | 278   |
| Nabor                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 187        | Razareth                                                                                                                                                                                                                                             | - !         | Reftorianer als Kirchenpar-  |       |
| Mahum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 188        | Reanber (Dr. 3. Mug. Bilb.) 28                                                                                                                                                                                                                       | 35          | tei                          | 279   |
| Pain                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 192        | Reanher (Roachim) 24                                                                                                                                                                                                                                 | ir s        | Refloring und hie nefforia-  |       |
| Chama hikilda Chahanana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 400        | Ratalis (Alexander)                                                                                                                                                                                                                                  | 1           | nilda Straitictait           | 900   |
| sernic' otottiche Debentuud                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 100        | Marketia (Station 20                                                                                                                                                                                                                                 | <b>,</b> ,  | milye Sutulgitu              | 900   |
| Defferben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 199        | sceapolis (Blavia), J. Si-                                                                                                                                                                                                                           | 3           | ecetotatia                   | 250   |
| Mamensfeft Jefu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 200        | chem                                                                                                                                                                                                                                                 | - 5         | Retter (Thomas)              | 297   |
| Rangis (Bilbelm von) .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | _          | Rebajoth, f. Arabien                                                                                                                                                                                                                                 | _ 9         | Reubrigenfis (William) .     | 298   |
| Mantes. Chift pon, f. Gran-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            | Meho -                                                                                                                                                                                                                                               | _           | Reues Teffament, f. Bibel-   |       |
| Allaha Walarmatia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | _          | Wahusahwayar 95                                                                                                                                                                                                                                      | ٠Q (        | tert hed SD T Panan          |       |
| Britine meinemation                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | _          | Matulanahan                                                                                                                                                                                                                                          | <u>مر</u>   | has On Or Lawrence           |       |
| rcappibalt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            | meonlatadan                                                                                                                                                                                                                                          | 20          | Des R. L., Deuenticher       |       |
| Marcifus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 202        | Усефо 25                                                                                                                                                                                                                                             | 70          | Dialett u. J. w              | 256   |
| Marbe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 203        | Rebemia, f. Efra und Re-                                                                                                                                                                                                                             | •           | Renjahrsfeft, driftlices .   | 298   |
| Marrenfeft                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            | bemia 25                                                                                                                                                                                                                                             | 58          | Reumari (Georg)              | 800   |
| Magräat .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 206        | Pettering Ratriarchen bes                                                                                                                                                                                                                            | - ;         | Menmeifter (Grhmann)         | 201   |
| Onetter Ginthians has                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 200        | Chamana American pen                                                                                                                                                                                                                                 | ć           | Manager (Berneum)            | 200   |
| seaffan' Giulndenud Des                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            | Mantens                                                                                                                                                                                                                                              | _ ;         | menuoroe                     | JU2   |
| Chriftenthums, ber Re-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            | Remefius 26                                                                                                                                                                                                                                          | 5Ü \$       | Reuplatonismus               | 508   |
| farmatian finds Statibit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 910        | Manufina 96                                                                                                                                                                                                                                          | :1 9        | Wemton (Thomas) Mildal       | 200   |

| Ricānijches Concil                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Rifolaus be Lyra 347 Rifolaus, Bischos von Merthone 348 Rifolaus, Bischos von Mera 350 Rifolaus, Bischos v. Myra 350 Rifopolis 352 Rifopolis 353 Rilus 355 Rilus 355 Rimbus, s. Heiligenschein 360 Rimise und Affyrien 361 Riobiten, s. Monate bei den Hebräern — Rischos, affyr. Abgott 383 Rithard 386 Rithard 387 Road 387 Ro 392 Road 392 Road 394 Roadles, Erzbischof v. Baris 403 Rob 404 Rössel, Antirinitarier 406 Rogaret, s. Bonisacius VIII. Rominalesenchus | Ronconformisten 411 Ronne                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| and the confidence                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Catal (Titue) 497                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Officiam distant 1 9974                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Ohtion 60                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Obebleng 509 Oberlin 509 Oblaten 509 Oblaten 509 Oblaten 509 Oblationen, f. Messe — Obotriten, Bekehrung zum Christenthum, succin — Observanten, succin — Observanten, f. Franz von Asservanten, succin — Observanten, succin — Observanten, succin — Observanten, succin — Occas (Wisselm) 517 Occas (Wisselm) 517 Occas (Wisselm) 522 Octave 527 Obitio, Obernardino) 523 Octave 527 Obitio, Obe, Aebte v. Clugny, succin — Observanten 527 Oefolampad 527 Oefolampad 527 Oefolampad 530 Oefonomen, succin — Oefumenise 540 Oesumenise 540 Oesumenise 540 Oesumenise 541 Oesumenise 542 Oesung, bie lette 551 Oesumenise 561 Oesunger (Fr. Chr.) 566 Osservanten 561 Oesunger (Fr. Chr.) 566 Osservanten 561 Oesunger (Fr. Chr.) 566 | geistliche, in der christl. Kirche                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | mente. 687 Opus supererogacionis 688 Oranges, Synoben in 614 Orarium od. Stola, f. Bb. VII. S. 736. 674 Oratorianer, f. Reri (Phislipp). 674 Oratorium, f. Rapelle — Oratorium. 674 Orben, geisticke, f. Riöster, Mönchtum. 674 Orben, geisticke, f. Riöster, Mönchtum. 680 Orben, geisticke, f. Bitalis 680 Orbenid Bitalis, f. Bitalis 680 Orbinarius, f. Offizial — Ordines — Orgel — Origenes — Offianber (Andreas) — O |

| Berzeichniß d                                                         | er im zehnten Bande entha                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ltenen Artikel 781                                          |
|-----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| Oftern der Christen, s. Passista. 180                                 | Oswin, König v. Rorthum-<br>brien, s. Angelsachsen . —<br>Otaheiti, s. Missionen, prot. —<br>Otiried von Beistenburg.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | O. Bamberg, f. Vommern  Otto von Freising                   |
|                                                                       | <b>\$</b> V.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                             |
| Babst, f. Bapst 756<br>Bacca, Carbinal —<br>Bacomius, der heilige 760 | Bad (Otto v.)       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       < | Bajon (Claube) 775<br>Duhammed, f. am Enbe bes<br>Berts 778 |

;

## Drudfehler und Berichtigungen.

```
Seite Zeile
Bb. IX. 102 15 v. o. ftatt Mutter Gottes lies Mutter Kirche.
Bb. X. 69 15 v. u. ftatt mit lies mit einer.
          70 8 v. n. ft. Pf. 102 l. Pf. 112.
          71 19 v. o. ft. jene 1. eine.
          72
               21 b. u. ft. anno I. annuo.
          72 19 v. u. ft. 30f. 1. 30f.
73 18 v. o. ft. Guten, barin 1. Guten barin,
          74 21 v. n. ft. biefe I. biefen.
          74 28 v. u. ft. beren I. benen.
75 16 u. 32 v. o. ft. Endvorth I. Cubworth.
          75 22 v. o. ft. 98. 1. 98.
          77 17 v. o. ft. burchgeführten I. burchgeführte.
         184 27 v. n. ft. Ziegel I. Hirzel.
187 9 v. o. ft. Pharphon I. Pharphar.
         187 10 v. o. ft. Banada L. Barada.
         187
               17 b. o. st. nun L. nur.
                6 b. u. ft. el-Baura I. el-Raura.
         187
         193 23 v. n. ft. Genafa L. Gerafa.
         201 23 v. n. ft. 3ef. 19 1. 3of. 19.
         202
               7 ש. ס. 12 אַלִירֶי בּ אַ פּירָיי.
         202 11 v. u. ft. Regierung I. Regierung bes Rero.
         203 12 v. n. ft. in ber L. inbifche.
        224 18 v. u. ft. Hulbul L. Hulbul.
235 20 v. o. ft. Bibans L. Bibars.
252 15 v. u. ft. affprischer L. affprischen.
         257 5 v. o. ft. femitifchen I. faitifchen.
```

• .







